

l Frankrararar સુદ્રક: શાહ લાલચંદ નંદલાલ વ**કીલ બધર્સ પ્રિં.** પ્રેસ. કાઠીયાળ, વડેાદરા. пеледебе<sup>бу</sup>

શીનારના જૈન સંઘ તરકથી.

**આ** તત્ત્વત્રથી મીમાંસા નામને ગ્ર'થ-રાયલ આઠ પેજી ફારમ દોઢસોના ખંડ બેના વિભાગથી લખાયલા, એકંદરે પૃષ્ટ ૧૨૦૦ ના આસરેના જનસમુદાય આગળ રજા કરતાં અમાને અત્યંત હર્ષ થાય છે કે આ ગ્ર'થ જૈન-વૈદિકની તુલનાત્મક દષ્ટિએ લખાયેલા હાવાથી મધ્યસ્થ દષ્ટિવાળા જનસમુદાય તથા જૈન સમુદાયને એક અપૂર્વ જ્ઞાન આપનારા નિવડશે.

આ ગ્ર'થની રચનામાં પરમપુજ્ય, શ્રી વિજ્યાન દસૂરિજી ( પ્રસિદ્ધ નામ આત્મારામજ) મહારાજના લઘુ શિષ્ય દક્ષિણ વિદ્ધારી **સુનિશ્રી** અમરવિજયછ મહારજના અથાગ પરિશ્રમના પરિણામનું આ કેલ જનતાના આરવાદન માટે મૂકતાં અમાને અત્યંત હુર્ષ થાય છે કે જેવી રીતે આ ગ્ર'થના લાભ અમાએ મેળવ્યા છે તેવી રીતના અપૂર્વ લાભ લાકા પણ મેળવીને અમાને કૃતાર્થ કરે.

મુનિશ્રી અમરવિજ્યજી મહારાજ તથા તેમના વિદ્વાન્ શિષ્યરત્ન મુનિશ્રી **ચતુરવિજ્યજી** મહારાજ તથા મુનિશ્રી **દેવવિજયજી** મહારાજના શિનારના જૈનસ ઘ ઉપર અત્ય ત ઉપકાર થએલે! છે. આ મહાત્માઓના પરિચયથી અંત્રેના જૈન સ ઘને કાેઇ અપૂર્વ લાભ થતાે આવેલા છે તેથી અમાે ઉપરાક્ત મહારાજના અત્ય ત ઝાણી છિએ.

મહારાજશ્રી **અમરવિજયજી** સ્વભાવે સરળ પ્રકૃતિના છે અને તેમના એ અજોડ--અદ્વિતીય ગુણુપ્રભાવે ભૂતકાળમાં અત્રેની અમારી જ્ઞાતિમાં વિખવાદ અને કળહુના કારણુભૂત અને દૃઢમૂળ થઇ બેઠેલા ઝગડાઓ નિર્મૂળ નાશ થઇ ગયા છે અને અત્રેના જૈન સંઘ અને જ્ઞાતિમાં હુાલ શાન્તિનું સામ્રાજ્ય પ્રવતે છે.

શ્રી શિનાર જૈનસ ઘ ભૂમિકા ઉપર મહારાજશ્રીના શાન્તિમય અને અમુતસમાન સતત્ ઉપદેશ જળપ્રવાહના પરિણામે (૧) શ્રી મહાવીર જૈન ચુવક મ'ડળ તથા (ર) શ્રી આત્માનન્દ જૈન બાળ મ'ડળ ઉઠ્લવ્યાં છે અને તેઓ પાતાના મૂળ દઢ કરી હાલ નવપલ્લવિત થઇ પાતાની સેવાદ્વારા સુવાસ આપી રહ્યાં છે.

શ્રી આત્માનન્દ જૈન પાઠશાળાનું સજીવનયણું એ પણુ મહારાજ શ્રી અમરવિજ્યજીની અમાધ દેશનાનાજ પ્રભાષ છે.

શ્રી જેન <sup>૧</sup>વેતાંબર એજ્યુકેશન બૉર્ડ ( મુંબઇ ) અને બાળગ્ર થાવળી ( અમદાવાદ ) એ બન્ને સ સ્થાઓની બબ્બે ત્રણુ ત્રણુ પરીક્ષા પસાર કરી પ્રમાણુપત્ર તેમજ સારાં પારિતાષિક મેળવવા ભાગ્યશાળી નિવડેલા અંત્રેના જૈન વિદ્યાર્થિઓ પણુ મહારાજશ્રી અમરવિજયજીનાંજ તેમાં પ્રભાવજીએ છે.

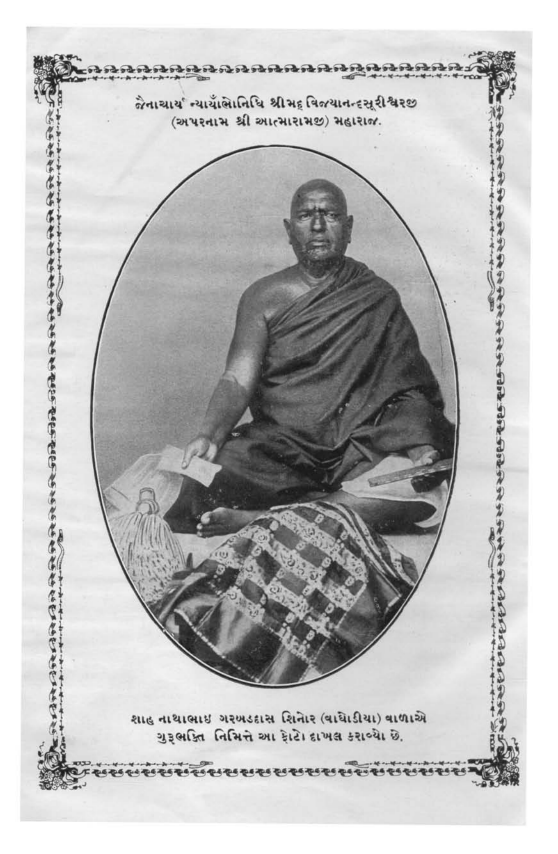
| (૧) સદર પુસ્તક લખવાનું પ્રેરણા સ્થાન—  | શિનાર. |
|----------------------------------------|--------|
| ( ૨ ) પુસ્તક લેખનની પ્રવૃત્તિનું સ્થાન | શિનાર. |
| ( ૩ ) પુસ્તક સમાસિનું સ્થાન            | શિનાર. |
| અને                                    |        |
| (૪) પ્રકાશન સ્થળ પણ  "                 | શિનાર. |

આ ચાર વસ્તુઓના વિચાર ખરેખર અત્રેના જૈન સમુદાયને મગરૂર બનાવે છે.

આ ગ્ર′ચના પ્રકાશનમાં જે કે ઘણીજ કાળજી રાખવામાં આવી છે છતાં સ્ખલનાઓ થઇ હશે પણ તેને ક્ષન્તવ્ય ગણી હુ સચ ચુવત્ સાર સાર ગ્રહણ કરી જીવાે પાતાના આધ્યાત્મિક વિકાશમાં આગળ વધશે એટલે અમારા પ્રયાસ સફળજ છે.

તા. ૧-૯-૧૯૩૨ શીનાર. લાય. મીયાગામ રાષ્ટ્ર શાહ નાથાભાઇ માતીચ દ. શિનાર.

www.jainelibrary.org





### જૈનાચાર્ય શ્રીમદ્દ વિજ્યાનંદ સ્**રીશ્વર**જી

હે ગુરૂદેવ ! આપે ૧ જૈનતત્ત્વાદર્શ, ૨ અજ્ઞાનતિમિરભાસ્કર, ૩ નવ-તત્ત્વસ ગ્રહ, ૪ તત્ત્વનિર્ણયપ્રસાદ, ૫ પ્રશ્નોત્તર સ ગ્રહ, ૬ સમ્યકત્વ શલ્યોદ્વાર, ૭ ચિકાગા પ્રશ્ન (અમેરિકાના ચિકાગા શહેરીઓના ઉત્તર) ચતુર્થ સ્તુતિ નિર્ણય ઇત્યાદિક અનેક ગ્રંથાનું નિર્માણ કરી લાખા ભવ્ય જીવાના ઉપર જે ઉપકાર કર્યા છે તે તા જગ પ્રસિદ્ધજ છે. પરંતુ મારા જેવા તદ્દન અજ્ઞ પશુ જેવા ઉપર આપ સાહેબની અક્ષાકિક કિમતી સૂચનાઓની જે છાપ પડી છે તે બીજો કાેણ જાણે ?

સ'. ૧૯૩૯ માં પંજાબથી મારવાડમાં આવતાં એક ગામમાં આપ સાહેબને સત્ય તત્ત્વની ખુમારી ચઢતાં સ્વાભાવિક રીતેજ આપે કહ્યું હતું કે જો કેાઇ દુનિયામાં સત્ય ધર્મ છે તો તે કેવળ એક જૈન ધર્મજ છે. વૈદિકના પંડિતાએ જૈનાના અગીયારમા તીથ'કરના પછીથી સવ<sup>°</sup>જ્ઞાના તત્ત્વોમાંથી ઉપર ચાટિશુ લઇને તેમાં ઉધુ છ-તું જ કરેલું છે. અને સવ<sup>°</sup>જ્ઞાના ઇતિહાસમાંથી લઇને તો તે તદ્દન ઉધુજ વાળી દીધું છે. આવા આવા પ્રકારથી અનેક બાબતાની સૂચનાએા આપના ચરણમાં લાેટી રહેલા આ તદન પશુ જેવાના કાનમાં પડતી રહેલી . તે બધા પ્રકારની વાતાના શબ્દો આ સમયમાં મને પરમ મ'ત્રાક્ષર તુલ્ય થઇ પડયા છે. તેમાં વળી આજકાલના દેશ પરદેશના બાહાેશ પંડિતાની સાહાય્ય મળતાં પરમસિધ્ધિ રૂપનાજ થઇ પડયા છે. તે કેવળ વખતા વખતની આપ કૃપાનિધિની અમૂલ્ય સૂચનાઓનું પરિણામ છે. તેથી આ ગ્રંથની લેટ આપ સાહેબના ચરણ કમલમાંજ અપ'ણ કરૂં છું તે આપ સાહેબની કિંમતી સૂચનાઓના ભાર બાજ ઓછા કરવાની ખાતરજ, બાકી આપ સાહેબના ઉપકારના બદલા તો હું આ અપાર સ'સારથી છુટકા થતાં સુધી ઉતારી શકુ' તેમ તા સવ'થા નથીજ.

લિ. આપણા ચરણનાે રજરેણ કિંકર

#### અમર.

# <sub>चतुरविजयम्रनिप्रणीता.</sub> श्रीविजयानन्दद्वात्रिंशिका.

शार्दूलविकीडितवृत्तम्

श्रेय:श्रीमयमग्रयमङ्गलमयं सत्कृत्यपेटीमयं विश्वानन्दमयं लसद्रसमयं वैराग्यलीलामयम् । सर्वं यस्य ज़ जीवनं स्तुतिमयं नो पङ्कशङ्कामयं कल्याणं वितनोतु वः स विजयानन्दाभिधः स्ररिराट् ॥ १ ॥ स्वस्तिश्रीनिलये समृद्धिसदने सछोकवासस्थले देशे पश्चनदेऽमले च लहराग्रामेऽभिरामे श्रिया । यः प्राच्यां दिशि वासरेश्वर इव प्रादुर्बभूवाऽघहा कल्याणं वितनोतु वः स विजयानन्दाभिधः स्ररिराट् ॥ २ ॥ ताती यस्य गणेशचन्द्र इति शूरः क्षत्रियाणां शिरो-रत्नं रत्नखनिर्बभूव सुभगा श्रीरूपदेवी प्रसुः । सचेता गुरुदत्तर्सिंह इति च ज्यायान् गुणी बान्धवः कल्याणं बितनोतु वः स बिजयानन्दाभिधः स्र्रिराट् ॥ ३ ॥ श्रीमद्विकमवत्सरेऽनलनवाऽष्ट्रैणाङ्कसंख्ये (१८९३) शुभे चैत्रे मासि सिते दले सरगरोवरि तिथौ पक्षतौ । सश्रीकोऽवततार यो हरिरिवाऽपायाजनान् रक्षितं कल्याणं वितनोतु वः स विजयानन्दाभिधः स्ररिराट् ॥ ४ ॥ लग्नं यस्य च कुम्भराशिरमला भानुझशुकस्थिति-विंचे राहनिशाचरौ सहजगौ षष्ठे गुरुक्षोणिजौ धर्मे केतुशनैथरौ तु वणिजि स्फ़र्जढलौ संस्थितौ कल्याणं वितनोतु वः स विजयानन्दाभिधः स्तरिराट् ॥ ५ ॥

अत्यन्तं तपगच्छतारकपथेऽदीपिष्ट शिष्टाग्रणीः Jain Education International For Personal & Private Use Only

संसर्गं समवाप्य दुंढकमते दीक्षां वलक्षाशयो यः कक्षीक्रुरुते स खेन्दुनवभूवर्षे (१९१०) शुभे वैक्रमे । आज्ञां मातुरवाप्य च स्वजनके गत्यन्तरं संश्रिते कल्याणं वितनोतु वः स बिजयानन्दाभिधः सूरिराद् ॥ ७ ॥ योऽधीते स शतत्रयं मतिमतामध्यः प्रयासं विना श्लोकानां प्रतिवासरं जपतपोध्यानादिलीनोऽपि वै । दृष्टं विसारते च नो सकृदपि प्रायेण सत्रादिकं कल्याणं वितनोतु वः स विजयानन्दाभिधः सरिराट् ॥ ८ ॥ द्वात्रिंश्चर् धिषणाधरीकृतकविर्योऽधीत्य सूत्राणि त-च्छङ्काशीलमनाश्च छम्पकमतं मत्वा मनःकल्पितम् । अत्याक्षीदु रदनन्दशीतगुमिते (१९३२) संवत्सरेऽमत्सरी कल्याणं वितनोतु वः स विजयानन्दाभिधः सरिराद् ॥ ९ ॥ थेनोत्सत्रवचःप्ररूपणरतश्रैकान्तपक्षाग्रही विख्यातो भ्रुवि शान्तिसागर इति त्यक्तव्रतो लिङ्गभाक। चर्चायां निरलोठि राजनगरे स्याद्वादविद्याविदा

कल्पाणं वितनोत वः स विजयानन्दाभिधः सरिराट ॥ १० ॥ तत्रैवोदितपुण्यढौकितमिवाऽनेकान्तमार्गाग्रणीं

स्फ़र्जत्सदगुणिनं च बुद्धिविजयं संप्राप्य यः सद्गुरुम् । हित्वा दुंढकपन्थमुत्तममतिः संविज्ञदीक्षामधात

कल्याणं वितनोतु वः स विजयानन्दाभिधः सूरिराट् ॥ ११ ॥ चन्द्रः षोडग्रभिः कलाभिरिव यो युक्तोऽनगारैर्महो-भुद्भिर्हुम्पकपन्थवार्दलदलप्रच्छादनत्यागतः

कल्याणं वितनोतु वः स विजयानन्दाभिधः स्ररिराट् ॥ १२ ॥

सानन्दं समहोत्सवं परिजनं सन्तोष्य भोज्यादिभिः ।

कल्याणं वितनोतु वः स विजयानन्दाभिधः सुरिराट् ॥ ६ ॥

संप्राप्ते दशमेऽह्नि जन्मसमयादु यस्य व्यतीताशुचौ

आत्माराम इति प्रमोदबहुलस्तातोऽभिधां तेनिवान

चत्वारोऽमलसंयमद्विंकलिता वर्या गुरुआतरः पार्थस्येव चतुर्दिगन्तविजयप्राप्तावदाता बग्रुः ।

3

युक्ताः शिष्यगणेन मुक्तिविजयाद्या यस्य पात्रं धियां कल्याणं वितनोतु वः स विजयानन्दाभिधः स्ररिराट् ॥ १३ ॥ जीवानन्दसरखतीति विदितो वेदान्तविद योगिराट वन्थौ वीक्ष्य दिगब्धिनन्दवसुधावर्षे (१९४०) च यन्निर्मितौ । श्रद्धाश्रद्धिमवाप्य पत्रमलिखदु यं पूज्यभावानू मुदा कल्याणं वितनोतु वः स विजयानन्दाभिधः स्ररिराट्न ॥ १४ ॥ **ग्रंथाद् हुक्मम्रुनेश्वतुर्दश महाप्रश्नानि निष्कास्य नि**--र्णाच्योत्यत्रमयानि तानि सुरतद्रक्ने प्रबोध्याऽक्लिनः । वर्षे नेत्रयुगाङ्कशीतगुमिते (१९४२) योऽदीदिपच्छासनं कल्याणं वितनोतु वः स विजयानन्दाभिधः स्ररिराट्ट ॥ १५ ॥ वर्षे विक्रमतोऽग्निवेदनिधिभूसंख्ये (१९४३) सुयोगान्विते पश्चम्या दिवसे वरे मुगशिरोमासे दले झ्यामले । सञ्चो यं प्रददौ च सरिपदवीं श्रीपादलिप्ते पुरे कल्याणं वितनोतु वः स विजयानन्दाभिधः स्ररिराट् ॥ १६ ॥ पूर्ववोदयज्ञैलशृज्ञमनघं श्रीवीरतीर्थेशित-र्यो द्वासप्ततिसंख्यकं क्रमगतं पट्टं समालम्ब्य च। सचकाय मुदं स्म राति भगवान् गोभिः पुनानो जगत् कल्याणं वितनोतु नः स विजयानन्दाभिधः स्ररिराट् ॥ १७ ॥ कृत्वा शक्कितमानसंथ बहुधा प्रश्नोत्तराणि प्रभो-र्देष्ट्वा तत्त्वभृतांस्तु सुन्दरतरान् ग्रन्थान् छतज्ञो गुणी । प्रीतो होर्नलपंडितः श्रुतवतो यस्य व्यधात् संस्तवं कल्याणं वितनोतु वः स विजयानन्दाभिधः स्ररिराट् ॥ १८ ॥ श्रीमद्रावधजीसुतं सुतत्त्वविदुरं श्रीवीरचंद्राभिधं यः संप्रेष्य नवाब्धिनन्दवसुधावर्षे (१९४९) चिकागोपुरे । विश्वेऽत्यन्तमदीदिपद् गुणनिधिः श्रीजैनधर्मं परं कल्याणं वितनोत वः स विजयानन्दाभिधः सरिराद् ॥ १९ ॥

चक्रे जैनमतानुयायिन इह प्रायः सहस्रांस्तनु-

6

भाजां पंत्रदेश प्रबोध्य विदुषां वर्यो विद्रृत्याऽवनौ । यः क्षान्त्यार्जवमार्दवादिगुणभाक् निग्रेन्थचूडामणिः कल्याणं वितनोतु वः स विजयानन्दाभिधः स्ररिराट् ॥ २० ॥

श्रीहुस्यारपुरे पुरेऽमृतसरोऽभिरब्ये च जीराभिधे प्रद्यां सन्स्वतराभिधे च नगरे जैनप्रतिष्ठाविधिम् ।

विम्नानां बहुन्नस्तथाऽखनञलाकां यो व्यघात् छद्रधीः कल्याणं वितनोतु वः स विजयानन्दाभिधः स्ररिगट ॥ २१ ॥

कीर्त्तं यस्य निशम्य सद्गुणनिधे राज्ञी च विक्टोरिया ऋग्वेदं प्रिपूर्णमांग्लसदसा मुद्रापितं सादरम् ।

खद्रव्यव्ययतो विद्युद्धहृदया यं प्राभृतीचक्रुषी कल्याणं वितनोतु वः स विजयानन्दाभिधः स्ररिराट् ॥ २२ ॥

सौम्यत्वेन विधुं घियाऽमरगुरुं स्थैयेंण हेमाचर्ल दिइनागान् यद्यसा रविं च महसा रूपश्रिया मन्मथम् । गाम्भीर्येण जिगाय वारिधिमरं गत्या मरालं च यः कल्याणं वितनोत् वः स विजयानन्दाभिधः स्वरिराट् ॥ २३ ॥

यद्वाक्ञीतलतागुणस्य समतां नाऽभ्येति गाङ्गं पयो नो वा चन्द्रमरीचयो नच सुधा श्रीखण्डलेपोऽपि नो । नाऽम्भोजं मलयाचलस्य च मरुक्षेत्राङ्गनाङ्गं न ना कल्याणं वितनोतु वः स विजयानम्दामिधः सरिराट् ॥ २४ ॥

यस्मिन् गर्जति संसदङ्गणञ्चवि प्रोन्मादिनो वादिनो दर्पं तत्यजुरम्बरे दिनमणौ घूका इव स्फुर्जति । भेयोघाम युगप्रधानपदवीयोग्यो गुणानां खनिः कल्याणं वितनोत् वः स विजयानन्दाभिधः सरिराट् ॥ २५ ॥

शुद्धाचारषुषः सुदुर्भतिमुषः स्यादादविद्याजुषः श्रद्धाशुद्धिम्पेयुषो गतरुषो जनीस्तति चकुषः ।

मूसा धमधरा।धपस्य च वरण्या राजयानागम कल्याणं वितनोतु वः सं विजयानन्दाभिधः स्ररिराट् ॥ ३१ ॥ पङ्गुः कल्पतरोर्सं नदि फलं मेरोगृंदीतुं छवः पारं यातुमपां पतेर्नच जडः शक्नोति दोर्भ्यां यथा । मादक् यस्य गुणांस्तथाल्पधिषणो वक्तुं न श्वन्तोऽखिठान् कल्याणं वितनोतु वः स विजयानन्दाभिधः स्ररिराट् ॥ ३२ ॥

कल्याणं वितनीत वः सं विजयानन्दाभिधः स्रिराद् ॥ ३० ॥ अन्यत्रापि जना ग्रुदा विरचयाअकुर्विश्चद्धाशयाः साक्षाद् यस यशः प्रपिण्डितमिव स्तूपानि भूमण्डनम् । मूत्तों धर्मधराधिपस्य च वरेण्यां राजधानीमिव कल्याणं वितनोत वः सं विजयानन्दाभिधः स्ररिराद् ॥ ३१ ॥

नेत्रद्वन्द्रमितानि खुम्पकमते सन्मार्गलामं विना । निश्छगा दशकद्वयं गुणनिधिः सामान्यसरित्वयोः कल्याणं वितनोतु वः स विजयानन्दामिधः सरिराद् ॥ २९ ॥ साक्षादर्शनपुण्यलाभरहितानां मादशामङ्गिनां

यस्य श्राद्धवरैविनिर्भितमरं स्तूपं प्रदत्ते मुद

ग्नामे वर्यसमृद्धिभाजि गुजरांवालाभिधे भक्तितः ।

आधायोपकृतिं घनां तनुमतां रुब्ध्वा फलं जन्मनो ऽच्याबाधोऽनग्ननं विधाय विधिवत् कृत्वाऽक्तिनां श्वामणाम् । योऽष्टम्यां त्रिश्वराक्तचन्द्रग्नरदि (१९५३)ज्येष्ठे सिते खर्ययौ कल्याणं वितनोतु वः स विजयानन्दामिधः खरिराट् ॥ २८ ॥

गाईस्थ्वे गमयाम्बभूव सुखमाग् वर्षाणि योऽष्टादश

दुग्धांभोनिधिना च रौप्यकलशेनेशक्षितिध्रेण च दिङ्नागैः सितपक्षिभिश्व श्वशिना सार्द्ध सदा स्पर्द्धते । कीर्त्तिर्यस्य ग्रुनीश्वरस्य सुभगा विश्वे खशुभरवतः कल्याणं वितनोतु वः स विजयानन्दाभिधः स्ररिराद् ॥ २७ ॥

यस्याख्यामपि सेहिरे न विदुषो मूर्तिद्विषो ढुंढकाः कल्याणं वितनोतु वः स विजयानन्दाभिधः स्ररिराट् ॥ २६ ॥

ų

यसादुत्कटशिष्यसन्ततिसरित् सज्ज्ञानपाथोभृत। निर्याता भवधर्मखित्रजनताइर्पाय बोभूयते । प्रोणुङ्गश्च शिवाश्रयोऽमलरुचिः साक्षाग्तुपाराचलः कल्याणं वितनोतु वः स विजयानन्दाभिधः सरिराद् ॥ ३३ ॥ श्रीमदमरविजयमुनिपादाब्जपद्पदः । एनां द्वात्रिंशिकां चके चतुरविजयो मुनिः ॥ १ ॥

# પાશ્વાત્યવિદ્વાનાના ઉદ્ગારા.

۹

"No man has so peculiarly indentified himself with the interests of the Jain Community as "Muni Atmaramji."

He is one of the noble band sworn from the day initiation to the end of life to work day and night for the high mission they have undertaken. He is the high priest of the Jain Community and is recognized as the highest living "Authority" on Jain religion and literature by oriental Scholars"

(World's Parliament of religions Part I page 21 Chicago.)

" મુનિ આત્મારામજીની માફક બીજા કાઇ પણ માણસે ખરેખરી રીતે જૈન ધર્મમાં પાતાનું જીવન અપ'ણ કર્યું' નથી. તેઓ એક ઉપદા વર્ગાના માણસ હાઇને જેમણે જે દિવસથી ચારિત્ર લીધું, ત્યારથી તે જુંદગી પર્ય ત રાત્રિં દિવસ માથે લીધેલી ઉત્તમ સદ્દમવૃત્તિનું પાલન કર્યું છે અને તેઓ જૈન કામમાં ઉત્તમાત્તમ સાધુ પુરૂષ (આચાર્ય) છે અને તેઓ ( પૂર્વ દેશના ) જૈન ધર્મ અને સાહિત્યના એક મહાન વિદ્વાન પુરૂષ તરીકે પૂર્વના વિદ્વાનાથી ઓળખાયલા છે.

( દુનીયાની ધાર્મિક પરિષદ્ધ ભારા ? લાં, પૃષ્ટ-૨૧, ચીકાગે .. )



दक्षिणविहारिसद्गुरुवर्भेश्रीमदमरविजयमुनिपुङ्गव-

## गुणस्तुत्यष्टकम्.

"मन्दाकान्तावृत्तम्"

श्रेयोलरूमीं विमलहृदयोऽवोढ योऽमृढलरूयो योऽगाढाऽईत्समयजलघि बुद्धिनावा गभीरम् । यथाऽगढेन्द्रियभरमरं यो व्यषोढोपसर्गान् सोऽयं दद्यादमरविजयः सद्गुरुर्भङ्गलं नः 11 8 11 औभीद्विश्वं विमलयञ्चला पाथसेवाऽम्बुवाहो योऽघर्णिष्ट प्रचुरतपसा तेजसेवोष्णरविमः । यथाऽचर्तात् समयमनघं मूर्त्तिसिद्धिप्रधानं सोऽयं देयादमग्विजयः सद्गुरुः सद्गतिं नः ॥ २ ॥ और्षावीद्योऽवगुणनिवहं शुद्धचेताः परेषां नैवाऽकासीत् प्रतिदिनमरं चाऽकसीद्वर्चसा यः । धर्म्य कार्येऽयंसद्मलधीरक्षुभन्नो खलोक्त्या सोऽयं दि्रयाद्मरविजयः सद्गुरुः सन्मतिं नः ॥ ३ ॥ अस्कांत्सीद्यो भवजलनिधिं वाडवाचिर्वदुग्रं योऽगोपायीत खनिकरमरं पापवर्त्म प्रयान्तम् । गश्चाऽदासीदु भविजनगणस्वान्तमंहोऽवलिप्तम् सोऽयं छिन्दादमरविजयः सद्गुरुर्नोऽघजालं ॥ ४ ॥ अस्फायिष्टाऽमलगुणगणैः शीतरोचिर्वरेण्यै-र्योऽवर्त्तिष्टाऽऽईतपथि सदा ग्रुक्तये योऽत्वरिष्ट । यश्वाऽभांक्षीत स्मररिपुबलं शीलसनाहशाली सोऽयं क्रयादमरविजयः सद्युरुनेः सुखानि ॥ ५ ॥ अत्याक्षीद्यो गृहमघभिदे जैनदीक्षामवाक्षीद् भक्त्याऽभाक्षीत् सुगुरुविजयानन्दस्ररिकमाञ्जम् । तानप्राक्षीजिनमतरहस्यानि गृढार्थभाझि सोऽयं तन्यादमरविजयः सद्गुरुनैः प्रबोधम् ॥ ६ ॥ आमण्यं योऽदित हितमतिं योऽधित प्राणिवर्गे यो नाऽखित्ताऽऽपदि सुखहतोऽभित्त योऽन्तर्द्विषश्च । पाप्माऽहाषींद् घनमसुमतां यो व्यहार्षींद्धरित्र्यां सोऽयं भिन्दादमरविजयः सद्गुरुर्नोऽन्तरारीन् ॥ ७ ॥ विश्वं विश्वं विमलयशसा योऽस्तरिष्टाऽकरीष्टा-ऽन्ताइंट्रसैन्यं सुमतिमनिशं योऽवरी प्रकामम् । ∵ योऽद्राप्सीचो निजगुणगणैनोंऽकुपत् कर्दि कस्मे सोऽयं पुष्यादमरविजयः सद्गुरुः सम्पदं नः ॥ ८ ॥ इत्थं स्फूर्जत्सुगुरुवरणस्मोवमृझायमानो भवत्या नुवामतुर्विजयभेतसि प्ररकुरन्त्या । दुष्कर्मीघक्षितिधरपनि तत्रमुणझायलेबं स्वश्रेगोऽर्थं स्तुतिपश्चमनेषीत् यथाश्वक्त्यस्तः ॥९॥

॥ સજ્જના પ્રતિ મારી નય પાર્થના ॥

ા આજ કાલના ઘણાખરા પંડિતામાં અને લોકામાં એવી હવા પસરેલી છે કે આ જમાના સ્વતંત્રતાના છે. એમ કહીને કેટલાકા સિદ્ધાંતાને બાજુપર રાખીને પાતાની સ્વતંત્રના લેખા લખી કુદકાને ભૂસકા મારે છે. પણ તેવી હવા હજું મારામાં પસરેલી નથી. અને તે પ્રમાણે સ્વતંત્ર પણે લેખ લખ-વાની બુદ્ધિ મેં મારી ચલાવેલી પણ નથી. મેં મારી 'તત્વવ્રથી મીમાંસામાં" જે કાંઇ લખ્યું છે તે સવર્જ્ઞાના ઇતિહાસમાં જે પ્રમાણે લખાયું છે તેમાંનું તેમના અભિપ્રાયને સુખ્ય રાખીને તેમાંથી લઇ ને યતૃકિચિત્ લખીને બતા-વેલું છે. બાકી વધારાનું છેાડી દીધું છે. પણું ફેરકાર કરવાની બુદ્ધિ જરાપણ ચલાવેલી નથી.

વૈદિકામાં--સર્વગ્રાના ઇતિહાસને મળતા જે લેખા લખાયા છે અને દ્વરદ્વરમાં જઇને સ'બ'ધ વિનાના પડેલા છે. તેમાંથી પણ લઇને તેમનાજ અભિપ્રાય પ્રમાણે ડુંક ડુંક જૈનાના લેખાની સાથે બેડીને બતાવ્યા છે. બાકી વધારાના વિચારા તેમના તેવાને તેવા સ્વરૂપના છેાડી દીધા છે. પણ આ જમાનાની ધાંધલ જોઇને તે અન્ને પ્રકારના લેખામાં મે' મારા સ્વત ત્રતાના વિચારા પણ લખીને અતાવેલા છે. અને તેમાં બીજા લેખકાની સહાયતા પણ મેળવી છે. બીજાતા દ્વિશાબે ભૂલ ન યમેલી હાય એમ કદાચ ન પણ ખન્યું હાય ? છતાં સજ્જનાને મારી નમ્ન વિન'તી છે કે હુંસ ચ'ચુ ન્યાયે ખીરનીરના ભેક સમજીને સાર સાર ગ્રહુલ કરશા અને મારામાં થએલી ભૂલાની ઉપેક્ષા કરશા. સવ'રૂા વિના બીજા ગમે તેટલા અક્ષરાના પ'ડિતા હાય તા પણ તેમનામાં ભૂલ થવાના સંભવતા રહે ? તેથીજ આ બધી દુનીયામાં વિચિત્ર પ્રકારની બાજી પસરેલી જોવામાં આવે છે. તેા પછી મારા જેવા અલ્પન્નમાં ભૂલ થવા પાંચી હાય તા તેમાં શી નવાઇ ! સવેજ્ઞ વિના માણુસ માત્રજ ભૂલનાં પાત્ર ગણાય છે. માટે હુંસ ચંચુના ન્યાય ક્રદયમાં ધારણ કરી સાર સાર પ્રહુણ કરશા એવી મારી અંતિમ પ્રાર્થના છે આજ કાલના ઘણાખરા પંડિતાએ તા સ્વતંત્ર પણાથી લેખા લખીને બતાવ્યા છે પરંતુ મેં તા પર-તંત્રપછું રહીનેજ લખીને બતાવેલું છે. આપ સજ્જના બીજા સ્વતંત્ર લેખ કોની ભૂલ્ચાની ઉપેક્ષા કરતા રહ્યા છે, તાે પછી મારા જેવા પરત ત્રના લેખ-

કાેની ભૂલ્યાની ઉપેક્ષા કરા તે તા તમારા જેવા સજ્જનાના ધર્મજ છે. સુજ્ઞેપુ કિમધિકેન ?

### આ તત્ત્વત્રચી મીમાંસાચ થની ઉત્પત્તિ થવામાં મુખ્ય કારણ.

રેવાકાંઠાના શહેર સીનારમાં-સંવત્ ૧૯૭૯ ના અમારા પહેલા ચામાસાના અંતે કાર્તિક પૂર્ણિમાના દિવસે ગામના ળહાર થગીચામાં સિદ્ધા-ચલજીના પટનાં દર્શન કર્યા પછી સેઠ કુલચંદ શિવલોલના ઘરમાં ચામાસ ળકલ્સું હતું ત્યાં પ્રતિક્રમણુ (સ'સ્યાકિયા) થઈ ગઇ એટલે માટા પવ'ના દિવસ જાણી ભાસ પાસ ગામડાઓતા શ્રાવકાે પણ પટના દર્શન માટે આવેલા હતા, તેમાંના કેટલાએક વંદના કરીને અમારી પાસે બેઠા. ધર્મચર્ચા કેટલીક સામાન્સ થયા પછી જરાક તટકીને બાલ્યા શાહેબ ! આપતા શહેરામાં બેશીને માટી માટી વાતા કરા છા. પણ અમારી દશા કેવા પ્રકારની થઈ રહી છે, તેની ખબર આપ જેવાને ક્યાંથી હાય ? પછી અમાએ પુછશું ભાઈ એવું શું છે ? શાહેબ ? બીજી તાે શું હાય અમા ગામડાના અભણ ધર્મના સંબંધ કાંઇ પણ બાણીએ નહીં. તેથી લોકો જે કાંઇ કહે તેમાં હાજ હાજ કર્યો કરીએ. આપણા સાધુ મહારાજ રસ્તા કાપતા કાઇકજ દિવસે આવી ચઢે અને બીજેજ દિવસે ચાલતા થાય, તાં પછી આપણાં ધર્મ શા છે તેની ખબર અમાને કેવી રીતે પડે ? બ્રાહ્મણુલાફોતા આજવિકાના માટે કાઇને કાંઇ લણેલાજ હાય અને ગામના બ્રાહ્મણતા દહાડામાં દશ વખતે આવે અને લોકો બેઠા હાય ત્યારે તેઓ મરજી પ્રમાણે બાલે અને અમાને હલકા પાંડે, જે કહે તે અમા સાંભળ્યા કરીએ કંઇપણ બાદ્યા વગર ઉત્તર શું આપીએ ? પછી અમે તેમને પુછ્યું કે ભાઇ ! શી શી વાતા કરીને તમાને હલકા પાટે છે ? શાહેબ ! એવી બધી વાતા તે કાઇ ચાદ રહે ! પછી અમે કહ્યું કે બધી વાતા ચાદ ન રહે એ વાત તમારી ખરી છે. પણ કાઈ માટી માટી વાતો યાદ કરીને કહાતા થાઢા થાઢા ખુલાસા કરી શકાય, પછી તેઓએ અકેકી વાત મુકવા માંડી શાહેબ ! કાઈ કાઈ

(૧) સારા સારા પ્રાહ્મણુતા આપણા ધર્મની નિંધા કરતા નથી. પછ જૈનહર્મની વાહ વાહજ કરે છે.

(ર) વળી કાઇ કાઇ પ્રાહ્મણતા યાતાનાં ગવમાં ને ગવમાં કહે છે કે તમારા જૈના જગતના કતી એવા ઇશ્વરને માનતા નથી, તૈથી તમારા જૈનખમ પાયા વગરના છે.

(રૂ) વળી કાેઇ બ્રાહ્મણ આવે તેતા એમજ કહેકે, તમારા જેના વેદ્રોને માનતા નથી તેથી અમારામાં નાસ્તિક બતાવ્યા છે.

(૪) વળી એક બ્રાહ્મણુ તેા ઉંચું ભાળીને એવું બાલતા રહ્યો કે તમારા કેવ નાગા છે અને તમારા ગુરૂઓ ગંદા રહે છે, નાહુતા નથી અને ધાતાએ નથી.

(૫) વળી એક બ્રાહ્મણુ કહેવા લાગ્યાે કે--અમારામાં એક ગાતમ ઝાવ હતા તેમને અમારા બ્રાહ્મણાએ બાતિથી બહાર કાઢી મૂકયા ત્યારે તેમણુ આ તમારા જૈનધર્મ ચલાવ્યા. તેથી આ તમારા જૈનધર્મ ઘણા જૂના નથી.

( ૬ ) વળી એક બ્રાહ્મજુ તેર વિચિત્ર વાતો કરતા કરતા કહેવા લાગ્યા કે-વિવસ્ટ્ય ભગવાને તમેર જૈનાને શિક્ષા કરવાં માટે એક માયાવી પુરૂષ પેદા કરી વેદ અર્મથી બ્રગ્ટ કર્યા.

( ૭ ) વળી તમા શ્રાયકા તમારા બાપ દાદાઓનું શ્રાહ નથી કરતા તેથી તમા તેમના શત્રુ જેવા છે.

એમ ઘણી ઘણી વાતાે સંભળાવે પણ અમા બણયા વગર ઉત્તર શા આપીએ ? તેમની વાતાથી અમારૂ સમાધાન પણ થાય નહીં તેથી અમા મુજાયા કરીએ છિએ.

પછી અમાેએ તે શ્રાવકાેને ક્રમથી સમજાવવા માડયા કે-હે ભાઇ ? (૧) જે સારા સારા વિવેકી મધ્યસ્થ દક્ષિ છે અને જૈન ધમ'ના પરિ-ચય કરવાવાળા છે તે જૈનધમ'ની નિંદા કરતા નથી પણ ઘણા રાજી થઇને પ્રશ'સા જ કરે છે. વળી જેઓ જૈનધમ'ના અભ્યાસમાં ઘણા ઉંડા ઉતરી ગએલા હાેય છે તે તા, જૈન ધમ'ને અધી દુનીયાના ધમ'થી ઉત્તમ સમજી પાતાના ઉત્તમ લેખા બહાર પાંડી લાેકાેને સમજાવવા પ્રયત્ન પણ કરી રહ્યા છે. અને પાતાની સત્ય પ્રિયતાની સાથે સ્વજનતા જ પ્રગટ કરી રહ્યા છે.

(૨) જે બ્રાક્ષણો ને પાતાના ઘરની પણ પૂરી ખબર હાતી નથી, તેમજ જૈનધર્મવાળાઓના પૂરા પરિચય પણ હાતા નથી, તેઓ એમ કહી દેતા હશે કે જૈના જગતના કર્તા-એવા ઇશ્વર ને સાનતા નથી એ કથન તેમણું તદ્દન વિચાર વિનાનું, લાક રૂઢી પ્રમાણે બાલવા પુરતું જ હાય છે. જે કદાચ આ દુનિયાના કાઇ કર્તા હાય તા તે એકજ હાય, પણ બધા જુદા જુદા ઇશ્વરા ન

હોય, અગર જે બધા જુદા જુદા ઇશ્વરાં આ દુનિયાના માલક બની જગતની રચના કરવાના દાવા ધરાવતા હાય તા, તેમાંના કરોા ઇશ્વર સાચા તારધી કાઢવા ?

બીજી વાત એ છે કે–ખ્રિસ્તીના ઇશ્વરે કહ્યુ કે–ફલાની વસ્તુ બનજાવેા, બની ગઇ.

વેદામાં-પ્રદ્રાએ એકદમ જગત બનાવી દીધું-તે એવી રીતે કે જેમ સૂચ'ની કિરણા નીકલી પડે તેમ કાઇને કાંઇ ખબરજ ન પડી. આ વાતા શું એક બાલકના ખ્યાલ જેવી નથી ? કુંભાર માટી આદિની સામગ્રી મેળખ્યા પછી શ્રી જ ઘડા બનાવે છે તે પણુ પાતાના સ્વાર્થના માટેજ. આ બધું જગત બનાવવાના મશાલા ઇશ્વરે કચાંથી મેળવ્યા ? અને તેણું પાતાના ક્યા સ્વાર્થ ના માટે બનાવ્યું ? આ બધું શું વિચારવા જેવું નથી ? માટે આ બધું જગત્ કાઈએ બનાવેલું જ નથી પણુ પ્રવાહથી અનાદિના કાળથી ચાલતુંજ આવેલું છે, એમ જે સવ'જ્ઞા એ બતાવેલું છે તેજ સિદ્ધ રૂપનું છે. વિચાર કરશે તે અવશ્ય સારી રીતે સમજી શકશે.

( 3 ) જે સત્ય જ્ઞાન છે તેજ ખરા વેદો છે. તેવા સત્ય જ્ઞાનના પુરે-પુરા દિમાયતી એવા જૈના જગજાહેર થએલા છે, છતાં કહેલું કે જૈના વેદોને માન આપતા નથી, તેથી તે નાસ્તિક છે. આ કથન તેમાશું કેટલું સભ્યતાવાળું, અને કેટલી વિવેકતાવાળું છે ? પાતે પુરાણામાં ના અનેક ગપ્પ ગાલાઓમાં આંખ મીં ચામણાં કરી લોકોના આંગળ જેમ સેમ ગેદલી દેલ્યા કરવા અને પાતાનામાં આસ્તિકતા ખતાવવાના ડાલ કરવા, આવા પુર્વામાં સત્ય પ્રિયતા કેટલી આંકવી ?

(૪) જૈનાના તીર્થ કરા સ્વપરતું કલ્યાણુ કરવાના માટે પાતાની રાજ્ય ઝાહિના ત્યાગ કરી પરમ ચાગીઓ થયા છે, પછી સવજા પણું મેળવીને જગતના જીવાને સત્ય તત્ત્વજ્ઞાનના ઉપદેશ કરતા રહ્યા, તેમને નાગા દેવ તરીકે ઓલખાવનારા, પાતાના દેવાને સીઓમાં આશંકત રૂપે સ્થાપન કરી, નીતિથી વિરૂહ, લાક વિરૂહ, અભાણુ લાકા પાસે મુજબ કરાંમનારા, કેકલા બધા સત્ય પ્રિય હશે ? થાડા પણ વિચાર કરી એલાનારા છે ?

વળી જૈનાના સાધુઓ તદ્દન નિંસ્પુહતાને ધારણ કરનાસ અને સર્વ-ગ્રાના અતાવેલા સત્ય માગે ચાલનારા અને તેમના જ સત્ય તસ્વાના ઉપદેશ

X

કરનારા, તેવા સ'તાને ગ'દા તરીકે ઓલખાવનારા, અને જેઓ ખધી વાતાથી લાસ લાસચમાં કસેલા, તેવા પાતાના માંધલા ગુરૂએોને સ્વછ તરીકે મનાવ-વાના પ્રયત્ન કરી રહેલાઓ, કેટલા ઉચ્ચા દરજાના વિચાર કરવાવાળા માનવા ? તેનું માપ તાે કાઇ સત્ય પ્રિય હાય તેજ આંકી શકે ? બાકી દ્વિટ રાગનાં કે પક્ષપાતનાં ચુસ્માં ચઢાવી બેઠેલા હાય તેમનાથી કિંમત કેવી રીતે આંકી શકાય ?

(૫) જે ગાતમ ઝાવને ઇચ્ચા દ્વેષથી બાદ્યણોએ પાતાની જાતિમાંથી બહાર કાઠી મૂકયા તે ગાતમે જૈનધર્મ ચલાવ્યા નથી. પરંતુ ચાવીશમા તીર્થ કર શ્રી મહાવીર લગવાનને જ્યારે કેવલ જ્ઞાન થયું ત્યારે, ગાતમ ગાત્રીય ના ઇન્દ્રભૂતિ આદિ માટા અગીયાર વિદ્વાન બ્રાદ્મણે, પાતાના ચુમાલીસા (૪૪૦૦) શિખ્યાના પરિવાર સાથે, શ્રીમહાવીર તીર્થ કરની પાસે આવી, પાતાની શ'કાઓ દૂર કરી બધાએ તેમના શિખ્યા થઇને રહ્યા હતા, પરંતુ તેઓ સ્વતંત્ર પણાથી રહેલા નથી. છતાં કહેવું કે અમારામાંથી કાઢી મૂકેલા ગાતમે તમારા જૈન ધર્મ ચલાવ્યા. એવા પ્રકારની વાતા કરનારા કે પોતાના ગ્રંથામાં લેખા લખીને બતાવનારા, બ્રદ્ધજ્ઞાનીઓને કેટલા દરજાના સત્યવાદીઓ માનવા ? આવી રીતના સે કડા લેખા લખીને ઉધુ છત્યું કરીને ગયા છે, તે અમારા આ ગ થથી આપ સજ્યના બેઇ શકશા અને વિચારી પણ શકશા.

( ૬ ) તમારા જૈનાને શિક્ષા કરવાને માટે-વિષ્ણુ ભગવાને માયાવી પુરૂષ પેદા કરીને માકલ્યા અને તમારા જૈનાને વેદ ધર્મથી બ્રષ્ટ કર્યા. આ વાતમાં કેટલી બધી સત્યતા ? અને કેટલી બધી વિચિત્રતા ? વિષ્ણુ ભગવાનનું જૈનાએ એવુ શું બગાડશું હતું કે જેથી આટલા બધા જૂદા પ્રપંચ કરવા પડયા ? ગીતામાં વિષ્ણુ ભગવાન પોતેજ કહી ગયા છે કે-સજ્જના ના ઉદ્ધાર કરવા અને દુષ્ટોના નાશ કરવા હું શુગ શુગમાં સ્પવતાર લેતા રહું છું.

અહી' દુષ્ટો ના વિચાર કરી જેતાં-જે જીવાના ઘાતક હાય, જૂઠ બાલ-નારા કે જૂઠ લખનારા અને અધર્મના પાષક હાય તેવાએાના માટે શુગ શુમમાં ભવતાર લેવાનું કહી ગયા હાય તા તે કદાચ વિચારી શકાય, આપણા આર્યો પર અનાર્યાના અનેક હુમલા થએલા છે, તેવા સમયમાં વિષ્ણુ લગવાને કાંઇ 'શું' કે ' ચા ' કરેલું હાય તેમ તા જાણવામાં આવ્યું નથી. તા પછી સવ પ્રકારથી શુદ્ધ એવા જેનાના માટે માયાવી પુરૂષને પકકેલી મૂકયા, એવું લખ્ય નારા કેટલા બધા પ્રપંચના કરનારા સમજવા ?

ય

( ૭ ) જેના શ્રાહ નક્ષી કરતા, તેથી શું તેમને ખાપ દાદાઓના રી માની લેવા ? અને બ્રાહ્મણા ખધી દુનિયાનું દ્વિત કરવાવાળા માની લેવા ?

આવા આવા પ્રકારની બધી વાતા કે જે પેટના દુ:ખે માથુ' કુટવા જેવી, અને અભણુ માનસાને અફાલી મારવા જેવી છે, તેવી વાતા કરવાથી શા ફાયદા ? હાં સાધુઓને અને બ્રાહ્મણાને એઇતી વસ્તુ માગવાના અને ગૃહસ્થાને આપ-વાના ધમ' છે. પર'તુ સ્વાર્થના માટે ઉધુ છ-તુ' લખતાં કે બાલતાં તેનું સારૂં પશિણામ ખાલવા જતાં વિપરીત જ આવે તેથી ન તેત સાધી શકાય સ્વાર્થ અને ન સા શાધી શકાય ધર્મ છતાં આ દુનિયાની કાેઇ એવી વિચિત્ર ગતિ છે કે આડે રસ્તે ચાલવામાં જ પાતાનુ' હિત માની બેઠી છે. એવી અજ્ઞાન દશાના ઉપાય જ શા ?

ઉપર બતાવેલા ક્રમથી અમે સાતે પ્રશ્નોનું યતુકીંચતુ સમાધાન તા કરીને આપ્યું, પણ તે આવેલા શ્રાવકાના મનનું ખરૂં સમાધાન ન થતાં બાેલી ઉઠયા કે-શાહેબ ! વળી બીજી વાતા સાંભળીએ એટલે અમાતા તેવાને તેવા, એમાં તે અમાર શું વળે ? એમ કહીને ચાલતા થયા. વળી બીજા બેઠેલા હતા તે પણ ચાલતા થયા, પરંતુ ભરચના શાહ. **મગનલાલ મેલાપચ દ** કે જે સારા અલ્યાસી હતા, તે કાંઇક વિચારીને બાલ્યાકે શાહેબ ! આ ગામડા-એાના શ્રાવકાેની ફરીયાદ ખરી છે. કારણ કે–આ બધા દશાશ્રીમાલીએા છે. અને મૂલથી તેઓ જેનમૂર્ત્તિપૂજક હાેવા છતાં આજે કેટલાક હૃઢીયામાં, કેટલાક સ્વામીનારાયણમાં, કેટલાક વેબ્લવાદિક સંપ્રદાયોમાં સપડાએલા છે. કહેવત પણ છે કે " દશામાં દશ ધર્મ " છતાં–એ ખધાઓમાં ભાષા વ્યવહાર. કન્યો બ્યુવહાર, એક સરખા ચાલું રહેલા છે તેથી અવસરે લેગા થતાં તેમને પુછેલી વાતો તેમનામાં ચર્ચાતી હાવી જોઇએ. કારણ બીજા બીજા ધર્મના ગુરૂઓ તા ગામડાઓમાં પ્રાય પડ્યાને પાથથી રહેતાજ હાય, માત્ર જૈનસા-ધુઓ તેમને મળવા દુર્લાલ થઇ પડે, તેથી આ ગામડાઓના શ્રાવકોની કરીયાદ કું ઘણા વખતથી સાંભળ છું. પણ આવી વાતા લક્ષમાં કેણ હે ? પછી અમે ઉત્તર આપ્યો કે એતાે ઉપાય વાચન અને મનન એ શિવાય બીજો શા હાઇ શકે ? ભરૂચી–શાહેબ ! આપે કહ્યું તેતા ખરૂં છે પણ આતા ગામડાએાના અભાજ માનવીઓને સમજવાની ખુદ્ધિ દાવ તા તેઓ આવી કરીયાદજ શું કરવાને કરતા કે માટે આ લોકો કાઇક સમજે તેવું ક્રાધ્ધું અને સરલ થવું નેઇએ. and when the second of the target of the

з€

#### तस्वध्रंभीनी प्रस्तावना.

ખેલા શ્રાવકોએ પુછેલા પ્ર<sup>8</sup>નાના જેવા અનેક પ્ર<sup>8</sup>નાથી અનેક વાર અમારા કાન પણ ગુનેગાર થએલાજ હતા, તેમજ ભરૂચના શ્રાવકની પણ રાજને રાજ પ્રેરણા થવા લાગી એટલે અમે નવીન નવીન વૈદિક મતના ગ્ર થાના પણ કાંઇક અભ્યાસ કરવાનું શરૂં કરી દીધું. કહેવત છે કે-" અતિમ થનથી કાંઇ ને કાંઇ તા મળેજ " બધા દેવાએ મલીને સમુદ્રનું મ થન કર્યું તા શું તેમને અમૂલ્ય એવાં ચઉદ (૧૪) રત્ના મેળવ્યાં ન હતાં ? મેળવ્યાજ હતાં અને એ વાત પુરાણે થી પ્રસિદ્ધ પણ થઇ ગઇ છે. તે પ્રમાણે ગ્ર થ સમુદ્રનું મ થન કરતાં અમારા હાથમાં યત્કિ ચિત્ જે કાંઇ આવ્યું તેમાનું કાંઇક ઉપર બતા-વેલા પ્ર<sup>9</sup>નાત્તરમાં ગભિત પણે રહેલું જૈન-વૈદિક માન્યતા પ્રમાણે સચ્દિનું સ્વરૂપ, તેમજ બન્નેના દેવાનું સ્વરૂપ, તેમના ગુરૂઓનું સ્વરૂપ, તથા તેમના ધર્મનું સ્વરૂપ જૈન-વૈદિકની તુલના રૂપે લખીને બતાવાના પ્રયત્ન કરેલા છે. ભાષા પ્રાયે સરલ ગામડી આઓ પણ સમજી શકે તેવી વાપરેલી છે.

ા ઇતિ ગ્ર'થની ઉત્પત્તિમાં નિમિત્ત ભૂત ગામઠાઓના શ્રાવકોના ને બ્રાહ્મણેનો વિચાર. ા

જે ખરા પરમાત્માને આલખશે તેજ સત્ય તત્ત્વને મેળવશે ?

આ મારા ગ્ર'થ હાથમાં લેતાની સાથે કેટલાક તત્ત્વાડતત્વના વિચાર વિનાના અથવા પોતાના મતના દબ્ટિ રાગથી રંગિત હશે તેઓ જરૂર કહેશે કે–આ લેખકે કાળી બાજુ ચીત્રીને શી ચતુરાઇ કરી ? એમ કહી અવજ્ઞા કરવા વાળાની ભૂલ થશે. કારણ કે અમે જેના વિચાર કરીને બતાવ્યા છે, તે કાઇ પ્રાકૃત માણુસાના કરીને બતાવ્યા નથી, પણુ પરમાત્માઓ ના-પરમેધ્વરાના, તેમજ સર્વ'જ્ઞ પણું મેળવી જીવ અજીવાદિક તત્ત્વા તત્ત્વના સ્વરૂપના બતાવનાશ જગત જ તુઓના ઉદ્ધારકાના, વિચાર કરીને બતાવ્યા છે. તા પછી તેવા પર-માત્માઓમાં કાલી બાજુના અવકાશજ કયાંથી હોય ? અગર જે કાઇ પરમા-ત્યા પણાના સ્વીકાર કરીને તેઓમાં કાલી બાજુ માનતા હોય તા તે પિત્તલને સાનુ' માનવાવાળા, અધકારને પ્રકાશ માનવાવાળા, અમે ધ ત્રણ તુ પાલ કરી સર્વ'ત્ર પીલું ખીલું જેવાવાળા છે એમ કેમ નહી સમજવુ ? જુવા કે–

(૧) જે કામદેવને વશ થએલા હાય તેવાઓને, પરમાત્મા તરીકે અગીકાર કરવા તે શુ/ચાગ્ય છે ખરા ધ

#### તત્ત્વઋચીન પ્ર<del>ત</del>ેતાવના.

(૨) અમલા ક્રોપથી ધમધમાય રહેતા હાય તેવાઓને-પરમાત્મા તરીકે અ'ગીકાર કરવા તે શું ચાેગ્ય ગણાશે ખરૂં ?

( ૩ ) અથવા જે લાેભ સાગરમાં ડુબેલા હાેય તેવાઓને, પરમાત્મા કરાવવાના પ્રયત્ન કરી શકાશે ?

( ૪ ) અથવા જે અજ્ઞાન પણાથી જગા જગા પર ગાથાં ખાઇ રહ્યા હાય તેવાઓને, આપણે પરમાત્માં તરીકે કયા ગુણથી સ્વીકારી લઇશું ?

(૫) અથવા અજ્ઞાન પ્રણાથી ડુબેલી) આ દુનિયાને પાતાની પ્રપ'ચી માયાથી કસાવવા વાળાને, આપણાથી પ્રશ્નાત્મા તરીકે કેવી રીતે અગીકાર કરી શકશે ?

દે સજ્જના ! ઉપર બતાવેલા અવગુણાથી અરેલાઓને જ્યારે, તમા પરમાત્મા તેરીકે માનવાને માગતા મે હાય છતાં તેવા અવગુણુ રૂપના પરમાત્મા કાઇએ લખીને મતાચ્યા છાય તો શું તેના સંબંધે આપણે વિચાર નહી કરવા ? તમા કહેશા કે વિચાર કરવા. જો તમા વિચાર કરવાનું કહેતા હાય ત્યારે તા પરમાત્માના સત્ય સ્વરૂપના વિચાર કરીને અતાવનારને કાલી બાજીના ચિંતર-વાવાળા કહી, તેની અવજ્ઞા કરવામાં આપણી ચતુરાઇ શી ? માટે સત્યા સત્યના વિચાર કરવા તેમાં જ આપણા પુરુષાર્થ છે અને તેમાંજ આપણું કલ્યાણુ સમા-યલું છે. નહી કે સ્વાર્થી લોકોના ધકકે ચઢવામાં. સ્વાર્થી લોકોએ કરેલા બાટાલાની ખબર પૂર્વ કાલમાં પડતી ન હતી પણુ આજ કાલ છાપાઓના સાધનથી, તેમજ લાયએરીઓના સાધનથી, પાતાના નિર્ણય પાતાની મેલેજ કરી શકાય છે. અને તેટલાજ માટે આ અમારા પ્રયત્ન છે. નહી કે કાઇને ઉતારી પાકવાનો, હતિ અલ વિસ્તરેણુ. ॥

ં ાં ગામ કાલી બાજીના વિચાર કરી ને બતાવ્યા. ૫ કકપી રાકાર્ય તેના વિચાર કરી ને બતાવ્યા. ૫

# અનાદિતી આ સુષ્ટિના કર્વા કર્યા સાચા ?

આ સર્ષિ ઉદવ<sup>°</sup>, એધા અને મધ્ય રૂપની પ્રેલેક્ષમાં દેખાતી છે, અને તે અન'તા અન'સ, નના મોટા જીવેાથી બ્યાપ્રીને **કહેલી** છે. અને તે જીવેા પાતાનાં કરેલાં કર્મના વશમાં પડેલા ચારા**લી (૮૪) લાખ જીવેાની મો**નિયોમાં

Jain Education International

કાેઈ અદ્ભૈત મતવાદી કહેતા હાેય કે આતા બધું જગત ઇશ્વરેજ બનાવ્યું છે. અથવા ઇશ્વરની માયાથીજ અનેલું છે તાે તે કેવળ કલ્પિતજ છે, કારણ કે તે ઇશ્વરે જે પ્રથમ જીવા બનાવ્યાં તે કથી વસ્તુના ! અને તે જીવા કર્મ રહિત શુદ્ધ સ્વરૂપના બનાવ્યા કે અશુદ્ધ સ્વરૂપના ! એ શુદ્ધ સ્વરૂપના બનાવ્યા માનીએ તાે તે જીવાની પાછલ આ બધા કર્મ'ના પ્રપંચ કથાથી લાગુ પડયા ! અને તે કાેણે લગાડયા ! અને તે કર્મ'ના પ્રપંચ લાગુ પડયા પછી આ ચારાસી લાખ જીવાની ચાેનિમાં ભટકતા કાેણે કર્યા !

જો કદાચ કહેવામાં આવે–કે ઇશ્વરે જે પ્રથમ જીવાને બનાબ્યા તે માયા સદ્ધિતજ બનાબ્યા અને જે માયા છે તેજ કર્મ છે, જે ઇશ્વરે અમારી સાથે માયા મૂકીને અમાને ચારાસી લાખ જીવાની ચાનિમાં ભટકતા કર્યા, તે અમારા ઈધરજ નથી પણ તેણે અમારી સાથે દુશ્મનનીજ ગરજ સારી છે. માટે તેવા ઇશ્વરને તેા હુજારા લાખા બલકન કરાેડા ચાજનના દૂરથી જ નમસ્કાર કરવા તેમાંજ અમારૂં `ર્ય છે પણ તે ઈધરથી અમારૂ કાંઈ પણ શ્વેય થવાનુંજ નથી એમ ચાક્કસ માની લેવાનુ છે.

જે પ્રબાપતિને વૈદિકાંએ બ્રહ્મા રૂપે કલ્પ્યા છે. તેની ખબર નતાે પડી છે માટા માટા પ્રાચીન ઋષિઓને, તેમજ નતા પડેલી છે વિષ્ણુના સાતમાવતાર રૂપ રામચંદ્રને, તે પ્રબાપતિના નામથી આ સષ્ટિની ઉત્પત્તિ લખાઈ, વેઢાથી તે ઉપનિષકના ગ્રંથા સુધી. આગળ બાતાં પુરાણામાં સષ્ટિને ઉત્પન્ન કરવાવાળા લખાયા બ્રહ્માદિક અનેક દેવા, તેના સંખંધે લખાયાં હુબાય બ્લોકા, પછી તે ગ્રંથા માટા માટા દેખાય તેમાં શી નવાઇ ! મારા આગળ આગળના લેખાથી આપ સબ્જના પણ સારી રીતે વિચારી શકશા.

### સર્વજ્ઞાના ઇતિહાસના વિકાર રૂપનાંજ પુરાણા.

વેદોના વિષયોને આપ ઞમે તેટલા પ્રાચીન કલ્પાે પછુ તે યજ્ઞ યાગા-દિકના વિધાનથી દ્વવિત થએલા આજ કાલના પ`ડિતાેને તેi બાલખ્યાલ જેવાજ જ્ણાયા છે.

જૈનાના સર્વત્ત પાર્શ્વનાથ ઈ. સ. પૂર્વે એક હુજારની લગભગમાં થયા છે. તે સર્વત્રાના તત્ત્વ વિચારા નવીન રૂપના તોજા બહાર પડતાની સાથે વૈદિ-કામાં માટી ગડમથલ થવા લાગી. પ્રથમ માટા જાશમાં આવી યત્ત યાગાદિકની પુષ્ટિના માટે પ્રાહ્મણુ ગ્ર'થા લખવા માંડયા, પછુ સર્વત્રાના સત્ય તત્ત્વા 2

e

| 90  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| . S | <ul> <li>A subscription of the trade to the test of te</li></ul> |  |

જેમ જેમ વધારે ફેલાતા ગયા તેમ તેમ તે બ્રાહ્મણ ગ્રંથાની કિંમત પણ નહી જેવી જે થઈ પડી. પરંતુ તે વર્મતના કેટલાક ગ્રંતુર પ ડિતાએ સવ ફતત્વોના ઓશ્રંથને પંકડીને અને ચંદ્ર ચાર્ગાદિકના વિધનિ મેં અનાદરની દર્દિથી નેઇને ઉપનિષદીના ગ્રંથોની સંદ્રઆત કરી દાર્થી તેથી તે ચંદ્રા કાઇક લોકામાં શોભા રૂપના કાઇક લોકોમાં શોભા રૂપના કાઇક લોકોમાં શાભા આપસના વિદ્યાર્થને ટાંગી શક્યા નહી.

આગળ જતાં સવદ્દાથી પ્રાય થતા સાલેલાન્માસીનમાં, પ્રાચીન ઇતિહાસના પણ વૈદિકના પ'ડિતાએ તેવાજ હાલ બેહાલ કરીને સુકેલા છે. પર ત આ પ્રકાશના સમયમાં આજ કાલના કેટલાક ચતુર પ ડિતા પાતાના વૈદિકમતમાં અનેક પ્રકાશના ન્યૂનતાઓ બેતાહુંવા અને પાતાના મતની પ્રાચીનતા બેતાવતા હુવા એટલુ તે જરૂર લખતા ગયાક જેન-બોહના પ ડિતાએ સુધારા વધારા કરી. પર તુ કેટલાક સત્ય પ્રિય પંડિતા તો જેન-બોહ તત્ત્વના લોબો અભ્યાસથી ત્રણ મતના તત્ત્વની ખરી સ્થિતિ સમજીને, જ્યાં સુધી જેઓ પંહારથા ત્યાં સુધીના તેઓ પાતાના સત્ય ઉદ્દગારા કહ્યુંડતા ગયા છે. તે મહા પુરૂષોની સહાયતાથીજ મે આ લેખ લખવાના ઉદ્યમ કરેલા છે, તેથી તેની ટુંકમાં નોય કેશમ અતાવી છે અને કરી પણ એ વાતો લખીને બતાવુ છું.

ા, (૧) સવ દાએ આ સષ્ટિને અનાદિ અનંત સ્વરૂપની ધવાહથી ચાલતી આવેલી અતાવી છે, અને છે પણ તેવાજ સ્વરૂપની, છલા વેદિકના પંડિતાએ સવદાના વિરુદ્ધમાં, આવીને બ્રાહ્મણ ગંથાથી તે દેક પુરાણો સુધીમાં સષ્ટિની ઉત્પત્તિના સંગ્લે એક બીજાથી વિરૂદ્ધ સ્વરૂપના બ્રદ્ધાદિક અતેક દેવા કલ્પ ને બતાવ્યા. અને તે કલ્પતા લેદ સૂલક દરાવવા પાછલથી પ્રજાપતિ બાદ્ધાના નામની નવીન અનેક શ્રતિઓની રચના કરીને ઝળવેદથી તે ચાથા અથવ વદ સુધીમાં દાબક્ષ કરીને અંતવેલી છે જો કેટાય આ સાટ ઉત્પત્તિ સંગ્લાના બધા કલ્પિત લિમાના સંગ્રહ કરવામાં આવે તે સહારા પુરાણના કેટાણે એક નશું માછું મોંગાથીશંધ પુરાણ રૂપેજ શ્રધ બધા, એન્લા અમા કલિપત લેખા લખાયા હુગે ? કલિપત લેખા લખવાવાળાને ખાડી કોતર નરે વેવું કયાં હોય છે? જેનમાન્યતા પ્રમાણે અનાદિની સષ્ટિનું સ્વરૂપ તત્વત્રથી. પુ. ૪ થી ૧૧, વેદિકના અનેક દેવાથી ઉત્પત્ન થઐલી આ સષ્ટિન સ્વરૂપ પુ. ૧૩ થી ૬૩ સુધી.

101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101

કેલ્મુત શાહેબની ફેટલીક શંકાઓનું સમાધાન.

હેલ્મુત શાહેબનું (જેનિક્રમ) જેનધર્મનું હુસ્તંક ગુજરાધી બાબામાં બહાલ પડેલું છે. તેમાંની કેઠલીક તેમની માટી માટી રાધાઓનું સમધાન આપી તેમને વિચારવાની બલામલુ કરૂ છું.

(૧) પૃ. ૧૪૧ માં તેમણે જાણવ્યું છે કે-" જૈનચંમના સિદ્ધતિ સમ કાલે એકનાં એકજ રહ્યાં છે. "

ંખા વિચારા તેમના ઘણા ઉડાણમાંથી નાકળેલા હોય તેમ જણાય છે. પર તુ-પૂર રરકમાં તેમણે જણાવ્યું છે કે-લ લારત વધુના બીજા પ્રમિલ્દિ વેઠ જેનધર્મ પણ માને છે કે છેવની દુઈ લાખા ચાનિઓ છે. "

આ વિષયમાં તેઓ ખદ્ય નિર્ણય કરી શક્યા નથી તેથી જણાવેલાનું કે-બીજામતવાળાઓએ-જૈતાના સિંહાતમાંથી લઇને જૈનાના અનુકરે કુ રેપે ૮૪ લાખ જીવાની યાનિઓ કલ્પિત રૂપે ઉભી કરેલી છે. કારણ કે તેઓમાં સ પૂર્ણ જીવાના વિષયજ આવી રાકેલા નથી. અને તેઓમાં એક બીજાથી વિરૂદ્ધ કલ્પનાઓ યએલી છે. સાથે એ પછુ નિશ્ધય છે કે સવૈજ્ઞા વિના એ વાત બીજા બતાવી શકેજ નહીં... (આના માટે બુવા આ ગ્ર'થતું વૃ. જપર થી જરવી:

(ર) પૃ. ૧૪૩ માં તેમણે લખ્યુ છે ઉત્ત્ય જૈનધર્મના આ વિશ્વ માયને કારણે તેનામાં આજો એક ગુણું આવ્યો છે કે, બધા સિદ્ધાસિમાં તેમ અની એવી છળી આંકી શકશા કે જે છળી સપ્ રીતે પ્રાચીન તેમજ અવરિતિ જૈનપર્મ ને મળતી આવે. "

' (3) પૃ. ૧૪૬ માં જેને તત્ત્વ જ્ઞોનના આ મેલને કોર્યણ અંતો માનવુ જ પડે કે સર્વજ્ઞ પુરૂષે થઇ ગયા છે.

. (૪). પ. ૪૫૩ માં હિંદુ, ક્ષેદ્ધ અને જેમ એ ત્રશે, ધુર્મ એકજ મૂલમાંથી નીકલ્યા છે, દીકાએહસુધી સાથેજ પ્રદિયા છે, અને એસબે એક રોક ઉપર વીંગ છાપ પાડી છે. "

આ ગમાં ઉપરતા સકશાઓથી વિચારવાતું કેન્જો, મૃતમાં ; આજ સુધી આરો આનુશી, ભેક સરાખી મળવી વાતો લખાવી આવેલી કોણ તેજ કમ સવંત્રાના મૂલ ૨૨ પ્રત્ના કાયમ રહેલા છે. એમ માનવામાં કાઇ, ભૂવની, કુટકત આવે તેમ જણાવું નથી...

પરંતુ દુનિયામાં હુનેશાં, અગ્રાહમભનું પ્રાયલ્ય વધારે જ હેયુંગુણે. ઇત્તર ધર્મના પ્રવર્ત કામાં સર્વગ્રાના ઇન્કાર થએલા છે. બાકી અક્ષરાના પંડિતા

તા ઢગલાખધ તે વખતમાં હાજર હતા, અને તેજ પ્રમાણે હમેશાં ઢગલાખધ થતાજ આવેલા છે અને આજે પણ તેટલાજ મળી આવશે. તેથી સર્વજ્ઞાના તત્ર કથનમાંથી કે તેમના ઇતિહાસમાંથી લઇને પાતાનામાં ઉંધું છતું કરવામાં તેઓ પાછલ પડે તેવા ન હતા, માટે વિચારવાનું કે-પ્રત્યક્ષની બાબતામાં કુદતરના નિયમાથી પણ વિરૂદ્ધ, જેમનામાં લખાયું હોય તેમણે બીજામાંથી લઇને પાતાનામાં દેર ફાર કરેલા છે. તેટલા સામાન્ય વિચાર કરવાથી સત્યા-સત્યના વિચાર કરવાને રાક્તિમાન થઇ શકીશું. બાકી ડાલાં માંખડાંના બુદો વિચાર કરતાં સત્ય માર્ગ ને મેળવી શકીશું નહીં. ફલાણામાં આમ છે અને દલાણામાં તેમ છે અને તે વાત ખરા સુદ્દા સરની છે, અને તે અસર્વજ્ઞાના સિદ્ધાંતમાં લખાઇ, જેમકે-૮૪ લાખ જીવયાનિના વિચાર હેલ્સુત શાહેબથી થયા છે તે ભૂલ ભરેલા થયા છે. માટે પ્રથમ સર્વજ્ઞાના વચન ઉપર ધ્યાન દીધા પછીથી બીજે વિચાર કરવામાં આવે તા ભૂલ થવા પાંમે નહી. કારણ કે ઘણા લાંબા સમયના વાતામાં બીજો કાઇ ઉપાય જડી શકે તેવા જ્યાતો નથી.

આપણુ જે વિચાર કરવાના છે તે-જૈન-બાહ સમયના ઉપનિષદાદિક ગ્ર'શાથી છે. કારણ કે-ચગ્ન યાગાદિકના વિધાનવાળા હિ સા પ્રધાન વેદોના ગ્ર થા અસર્વ જ્ઞાેથી પ્રવર્તેલા હતા, અને તેની પુષ્ટિના માટે લખાયલા પ્રાદ્યણ ગ્ર'શ પણ તેવાજ સ્વરૂપના હતા, પણ તે ગ્ર'થા આપણું ઉચું મત પ્રેરે તેવા ન હતા. તે પહેલાના સમયમાં ન તાે કાઇ અધ્યાત્મિક વિષયના ગ્ર'શા, તેમજ ન તા ઇતિહાસ વિષયના ગ્ર'થા, વૈદિકામાંના આપણા જોવામાં આવેલા છે, તેમજ નતા સાંભળવામાં પણ આવેલા છે. તા પછી અસર્વજ્ઞાથી લખાયલા પાછળના ગ્ર'થાથી સર્વજ્જ્ઞાએ લીધું એવા વિચાર કરવામાં આવે તે શું ભ્રમમૂલક ન ગણાય ? વિચારી શું તા ભ્રમ મૂલકજ ગણાશે.

અવા હેલ્સુત શાહેબના જ લેખા-જૈનધમ ગ્ર'થના પૃ. ૧૫ માં-તેમણે જ લખ્યું છે કે-" પ્રાચીન ઉપનિષદાના જાયિઓએ-આત્મતત્ત્વ અને અનોત્મ વચ્ચે લેદ પાડયા નથી,અને આત્મ તત્ત્વ સંબંધ તેમણે બહુ વિચાર કર્યો નથી." પૃ. ૧૬ માં-" સાંથી પ્રાચીન ( બહુદારણ્યક, છાંદાગ્ય, તૈસ્તિરીય, કાેધીતકી ) ઉપનિષદામાં વર્ણ વેજું આત્મ તત્ત્વનું સ્વરૂપ, એક નવીન સાવનાને કારણે પછીના કાળના ( કાઠકંઆદિ ) ઉપનિષદામાં બદલાય છે. એ ભાવના તે આત્મ-તત્ત્વના વ્યક્તિત્વની ભાવના. આત્મતત્ત્વ અને અનાત્મતત્ત્વ હવે સ્પષ્ટ રીતે બિન્ન થયાં. " પૃ. ૧૮ માં-" પ્રાથીન ઉપનિષદામાં-આત્મા દેખાતા નથી. "

Jain Education International

" જૈન સ'પ્રદાય પાતાના તત્ત્વ દર્શનમાં-જીવ અને પુદ્દગક્ષ વચ્ચે ભેક માને છે, અને જીવને શાશ્વત સ્વત ત્ર માને છે. તેથી આતમાના નવીન સિદ્ધાંત ની સ્થાપના સમયમાં એની પ્રથમ ઉત્પત્તિ હોવી જોઇએ. પ્રાચીન અને નવીન ઉપ્રતિષદેામાં આત્મતત્ત્વ વિષેના લેદ સ'બ'ધના જે મત હુતા તે ક્રાઇસ્ટ પૂવે'ની સહસ્રાબ્દિની શરૂઆતના સૈકામાં સ્થિર થવા લાગ્યા, એટલે જૈન દર્શનની ઉત્પત્તિ પણુ તેવામાંજ થઇ મનાય. "

આ જગાપર હેલ્મુત શાહેબને હું જણાવું છું કે-સવૈજ્ઞાથી પ્રગટ થતા આત્મતત્ત્વના વિચારા જેવી રીતે ધીરે ધીરે ઉદ્યટ પાલટ પણાથી ઉપનિષદ્ કારા લેતા ગયા, અને પાતાના ગ્ર'થામાં ગાંઠવતા ગયા, તેવીજ રીતે સવૈજ્ઞાથી પ્રગટ થતા ૬૩ શક્ષાકા પુરૂષામાંની વાતા, જે ટુંક રૂપથી લખાતી ચાલી હતી તેમાંથી વૈદિકના પંડિતા ધીરે ધીરે લેતા ગયા, અને તેમાં ઉધી છત્તી કલ્પનાંગા કરીને પાતના ગ્ર'થામાં લાંબી લહરક કરીનેજ ગાઠવતા ગયા છે તેથીંજ તે ગ્ર'થા માટા માટા દેખાવવા લાગ્યા છે. પરંતુ તે યથાર્થ સ્વરૂપથી લખા-યક્ષા નથી. બાકી અસર્વજ્ઞાનાના લેખામાંથી લઇને, સવૈજ્ઞાએ પાતાના મતના અનુકુલ રૂપે સુધારીને ઇતિહાસ લખ્યા, એવા જે આપણુને બ્રમ થયા છે, તે આ મારા ગ્ર'થ દેખતાની સાથેજ દેરવવા પડશે, અને ત્યારબાદજ આપના ગ્ર'થ (જૈનિઝ્રમ) સર્વ માન્ય થશે, એ ખાસ ધ્યાનમાં લેવાનું છે.

જૈન ઇતિહાસના વિષયમાં આપણુને બ્રમ થવાનું જે કારણ છે તેમાં મારૂ અનુમાન એ છે કે-બિહાર પ્રાંતમાં શ'કર સ્વામીએ બૈાહોની સાથે જે અત્યાચાર કર્યો હતા તે વખતે ત્યાંના જૈનાપર પણ અત્યાચાર કરેલા છે અને તેમના જૂનાં જૂનાં પુસ્તકા લઇને તેના પરથી પુરાણે ઉભાં કરીને તે જુના પુસ્તકોનો પણ નાશ કરાવેલા છે. પર'તુ ગુજરાત આદિ પ્રદેશામાં જે સર્વજ્ઞાથી પ્રગટ થએલા ઇતિહાસ છુટક છુટક રહેલા હશે તેના સ'ગહ કરી હેમચ'દ્રસ્રસ્થિ ફરીથી લખ્યા, તેથી તેને નવીન રૂપના માનીને આપે તેવું અનુમાન કર્યું હસે, પણ તે બ્રમ મૂલકજ છે. કારણ કે આજે એ હજાર વર્ષથી જીદા પડેલા શ્વેતાંબર-દિગબરમાં તે સર્વજ્ઞાથી પ્રગટ થએલા પ્રાચીન ઇતિહાસ એક સરખાજ લખાયલા, તેથી તે આધુનિક પુરાણામાંથી લઇને સુધારીને જૈનાએ પાતાની અનુકુલતા પ્રમાણે લખ્યા એવા જે વિચાર છે તે કેવળ બ્રમ મૂલકજ ગણાશે. મારૂ આ બધું પુસ્તકજ વાચીને આપણુને પણ મારા વિચાર સાથે મળતા થતુંજ પડશે.

- - **13** 

a da e ar i da a

ીન્ગેલ અંજીવેા કેં-હેટ્સુલશાહેબ-અનેદિની સંપ્રિના નિયમ રૂપ સર્વાસાની માન્ય-લિાની-પોલરના શંચના પુર ૨૧૮૦થી ૨૨૬ સંધ્રી પુરેણ્વી પુષ્ટિ અલાવી થદા છે. ેતેના કિંચિત્ સારાંશ.

*ાઝે આ*સ્યાસ્યનાં અને બીબ**્રદેશનાં મતવાદીએ** પાત પાતાના માનેલા <sub>ટ</sub>્ય?લટને (જગતના કર્તા હતી અતાવે)એ તેહતે બધા હોદા હાદ ધ<sup>2</sup>લરોમાંના )જરાધના કંતી હતી કરો કરી કરી કરિવર સાર્થા ?

ોં કિંગુઓજીવાતાએ છે.કે-કર્મ શ્લેના નિત્ય નિયમને તેણે તે અધાએ સ્તના કચ્ચિવવાદીઓએ સ્વીકાર્મ્લો છે. અને તેએક કહે છે કે-ઇશ્વરે એ નિયમને દેવવી ંરાકતા નથી. જ્યારે એ કર્મના નિયમ નિર્વિદને પ્રવતે છે ત્યારે ઈવરેને નવેચ્ચ .લાયવાંગી જરૂર શી છે? કત્યાદિ:

" ે " અહીં દું કે વિચારમાંનું કે આ જગત કતીની માન્યતામાં અસવ સાન 'દેશ્વરા સત્ય" રૂપનાં ન કરે તે બીજી પછું અનેક શ્રેષ્ઠ વાતા છે. તે સવ સાથી 'પ્રકાટ" થઈ ''ને 'પછીથીજ ં બીજામીં' પ્રેસ રહીં' છે' એવા વિચાર હેપર પછુ આવવું જ પડશે.

ુંજેતામાં ૨૪ વીથ"કરાતા, ઇતિહાસ ઠામ કેકાર્ણ સાથે હું કે દુઃં સ્વરૂપથી ુલખાયો છે.

ાર્થદિકામાં ગોર્સ ગોરાં પુરાષ્ટ્રામાં ઠામ ઠેકાણો વિનાન મત્સ્ય, કર્મ, ત્રવસ હાદિ એક જાબપ્રિયયુના ૨૪ ભવતા સે લખાચા છે. અહીં વૈદિકાનું ચાલુકરણ ત્રજેતિએ કરેલુ માનલું કે જેનેતું અનુકરણ વૈદિકોએ કરેલું માનલું ધાયુંને ત્રવસ્ટનાં કવરૂમ કું કું રૂપેલખીને બતાબ્યાં છે. તે સિવાચ બીજો પુર્વવો ભાપવાને ત્રું સમય નથીત આનાથી વધારાના પુરાષા કાઇ બતાવશે તો વિચાર કરવાના ત્રબલકારા લઇશું

જેનાની ''દંક' મનિ 'રે દે લોથ કરો' મુખ્ય છે.' વૃદ્ધિ અં' પહુ-મેત્સ્ય, કુમાદિક રેઝ જે કેટ્રપ્યા છે, 'તેમનું અનુકરજો જેને આ કેર્યુ 'હોય તેવે સિંહવ જેહાય છે ખરા ? વિચારવાની હોલામહુ કર હો.

આગળ જૈનામાં ૧૨ ચ**ક્ર્લાઈ એ છે. વિદ્ધાર્ત્વા તેમાં તેમાં તેમાં છે. ત્રણ** નામ નુદાં પાડી શકાય છે બીજાએાની મને ખબર પડી નથી. નુવાકે-જેને

| · • | -तत्त्वत्रथ | ીની | મસ્તાવ | <b></b> |  |
|-----|-------------|-----|--------|---------|--|
|-----|-------------|-----|--------|---------|--|

ઝાયભદેવના પુત્ર ભરતને ચક્રવર્તી અતાવે છે. વૈદિકા તેજ ભરતને જડભરત કહીને અને ઝાયસદેવને પરતામાં ભરકી અદક્રિત અતાવે છે. તૈનજ મધ્યમાં તે મનુષ્ય, પશુ, પંખી આદિ નોના છેમેટા આછુવો ને રુ માંપણ મનુષ્ય, પશુ, પંખી આદિ નોના છેમેટા આછુવો ને રુ માંપણ મનુષ્યાના ગ્રુપ્ય પામને અનેવનારા પશુ છે. આત્ર મધા ભાગમાં રહેલો નરકાદિકનાં સ્થાન આપણી કિષ્ટિ ગેરચર ચતાં બેનમી, ગ્રાર્ગનુ છેમે અલી દિશ્વ જ્ઞાનીઓએ (સવજ્ર પુરુષોએ ) તે કથાને પાલના દિભારા નથી અલી દિશ્વ જ્ઞાનીઓએ (સવજ્ર પુરુષોએ ) તે કથાને પાલના દિભારા નથી અલી દિશ્વ જ્ઞાનીઓએ (સવજ્ર પુરુષોએ ) તે કથાને પાલના દિભારા નથી બેમાં હશે, એમ બલાસ્કારથી પશુ માનનું પડે છે કારણ કે અવર્ડ બતો માં ગામે નસ્કાદિકનાં સ્થાન બનાથલાં છે. જૈન સવર્ડસના તરકેથી અપા ભાગમાં રહેલી વસ્તુઓના સ બ બે ઘર્શ વિસ્તારથી લગાથલુ છે. આવે અપા ભાગમાં રહેલી

ધીંજી વાત એ પેલું વિચારવાની છેં≟કે અનોદિકાલના પ્રવાઢથી ચાલેલી' આવેલી આ સર્વ વસ્તુઓમાં સૂક્ષ્મ સૂક્ષ્મ દ્વષ પરિવર્તન થતુ' હોવા છેલાં' પ્રસિદ્ધમાં તેવીને તેવી પણ કેટલીક વસ્તુઓ મનાલો આવેલી છે.' લો' અ

નુવોર્કે-ઉચ્ચ લોર્ડમાં, તેમજ અધેર લાર્ડમાં, તેવી અવાદિ કાલની વસ્તુઓ ત્યાં તેવાને તેવા સ્વરૂપની પહુ ઘણી રહેલી છે. ઉદાહરણું સરી કે ન્નુવે કે ઉચ્ચ લોર્ડમાં-સૂર્ય, ચંદ્ર આદિકનાં વિમાના સંદાકાળથી સ્વા રહેલાં આપણું પ્રત્યક્ષપણું નેઇ રહેલા છિએ, તેથી તે સર્વજ્ઞ પુરૂષોથી સાંચત દ્વેપથી અહેરમાં પૂર્ણયલાં છે. અને તે પ્રમાણે માન્યા વગર બીજી કાર્ત પછું નથી: તેન પ્રમાણે અધેલાગમાં નરકાદિનાં સ્થાન પછુ શાહ્યત 'રૂપનાંજ છાવા નઇએ. એ તે નર-કર્ના સ્થાન સદા કાલનાં ન માનીએ તે ટેજ લાખ ચાર્નિમાં અટકતા છેવા પાતાનાં કરેલાં હલકામાં હલકાં કર્મ કર્ય ઠાકણે જઇને ભાંગવરી?" માટે તે સ્થાનો પણુ શાહ્યત રૂપનાં હરો કર્મ કર્ય ઠાકણે જઇને ભાંગવરી?

આપણા મધ્યભાગમાં-આપણી દર્દિથી અગાચર પ્રાય બધાએ મતમાં એક સરખા મનાયલા મેરૂ પવ'ત પણ છે. તે આખી દુનિયાનું 'મધ્યપણું બતાવનારા સવ'જ્ઞાએ પાયે શાશ્વત રૂપનાજ બતાવેલા છે. તેમાં દેરદાર થએલા કે થવાના આજ સુધી કાઇએ પણ'લખીને બતાવેલું નથી.

તેવી અનેક અનાદિકાલની વસ્તુઓ સિવાય બીજી વસ્તુઓમાં ઉતરતા ચઢતા કાલના પરિવર્તન સાથે માટા માટા દેરકારા થતા આવેલા છે તેવા પ્રકારની કેટલીક વાતા સવ જ્ઞાથી પ્રગટ થએલી તા અમા પણ બતાવી ગયા છે. વૈદિક પુરાણામાં તેમાંનીજ કેટલીક વાતા ક્રમ વિનાનીજ લખાયલી છે,

٩J

જેમકેં-પ્રક્રા, વિષ્ણુ અને મહાદેવ આ ત્રણુ માટાજ દેવા કૃત, ત્રેતા અને દ્રાપર લુગના ક્રમથી લખીને બતાવ્યા છે. તો કાઇ જગાપર વિષ્ણુની નાલિ-માંથી પ્રક્ષો, તો કાઇ જગાપર ત્રણું દેવા લેગા, થઇ ગએલા તા કાઇ જગાપર વિષ્ણુટા પડેલા ઇત્યાદિક સે કડા વાતા ગપડ સપડ રૂપની લખાયલી છે તેમાંની કેટલીક લાતા તા ગામ ગ થર્થા પણ આપ સજ્જના વિચારથા તા સારી રીતે બેઇ શકરોા. જીવા કે સાતસાથી નવશા સુધીમાં ઉભાં કરેલાં પ્રાયે ઘણું પુરા-દ્યોમાં ઘણી જગાપર લડાઇઓ તા થતી બતાવેલી છે દેવ-દાનવાની, પણ તેમાં સપડાયલા કાઇ વખત પ્રદ્યા તાથ ભાગ લાગ કરી-વિષ્ણુનું શરણ ખાબતા રાકેલા બતાવ્યા છે, અને વિષ્ણુ પાતે તેમના પક્ષ કરીને તે દાનવાની સાથે હજારા વર્ષના સુદ્રથી છેવટે નારા ભાગ કરતાજ બતાવ્યા છે. એવી કથાઓ પણ કેટલીક મારા ગ થક્ષી જોવાને મળશે.

અહી વિચાર થાય છે કે જગતની આદિ કરવા વાળા, જગતને વી'ટ-લાઇ જગલથી પણ "દશાંગુલ વધીને રહેવા વાળા, સૃષ્ટિની આદિમાં ચાર ઝવિઓને ઉત્પન્ન કરી તેમના હુદયમાં ચારા વેદોના પ્રકાશ કરવા વાળા, અને તે ચારા વેદાથી પ્રસિદ્ધીને પ્રમુલા, એવા જગતના સૃષ્ટા પ્રદ્ધા તે પેલા દેત્યાથી નાશ ભાગ કરવા કેમ ખતાવ્યા છે ?

અને સુગ સુગમાં અવતાર ધારણ કરી, લક્તોને રક્ષણ કરવાનું વચન આપીને ગમેલા, એવા વિષ્ણુ ભગવાન પણ તે દૈત્યાથી નાશ ભાગજ કરતા લખીને બતાવ્યા છે.

ત્યારે તે કાલના તે અસુરા જગતની રચના કરનારા પ્રદ્રાથી અને ભારતોના રક્ષક એવા વિષ્ણુ ભગવાનથી, કેટલા બધા જબરા હરી ? અને તે કયા બીજ઼ દેવથી ઘડાયા હશે ? આમાં સત્ય શું છે તેના વિચાર કાઇ સજ્જન કરીને બતાવશે ખરા કે ?

સુબ્ટિની ઉત્પતિ કરવા વાળા ખ્રિસ્તીના ઇશ્વરે-કહી દીધું કે ફેલાની વસ્તુની ઉત્પત્તિ થઇ બવા, એમ કહેતાની સાથે બધી વસ્તુઓ ક્રમવાર ઉત્પત્ન થતી ચાલી. આ વાત વાદ્યગરના તમાસા જેવી નથી કે ?

અચારા બેદામાં એક સફલ સાકું છે કે ત્વિસક્તાં સ્વરૂપ ધારચ કર્તા પ્રવ્યપતિએ બધા બ્રદ્ધાંડને વીંટી લીધું. પછી પોતે બ્રદ્ધાંડથી પણ બ્રદ્ધાંર દર્શાંગુવ વધીને રહ્યા વિચાર થાય છે કે-બ્રદ્ધાંડની બંહાર દર્શાંગુલ જગ્યા કેવી રાકી જેવને તેની પછેલે વધારાની બાકી કેટલી રહેલી ? અને તેતું નામ શું ? તે બાહ્યવાની જરૂર છે.

ત્રાગ્વેદના-પ્રલયદશાના સુક્રતમાં-પ્રજાપતિ-પ્રદ્ભાએ "આ બધી સૃષ્ટિ એકદમ એવી બનાવી દીધી કે જેમ સૂર્ય'ની કિરણેા ઉત્પન્ન થઈ જાય. તેથી પાછલથી ઉત્પન્ન થએલા કાઇ પણ પંડિતને એ ખબર ન પડી કે આ સૃષ્ટિ કયા ક્રમથી ઉત્પન્ન થઇ ગઇ." એવા પ્રકારનાં ત્રણ ચાર સૂક્તો ઝગ્વેદમાંજ જૈન-બૌદ્ધની જાગૃતિના પછીથીજ કાઇ કોઇ પંડિતમાનીઓથીજ દાખલ કરવામાં આવેલાં જણાય છે. આના સંબ'ધે-દ્વિવેદી મણિલાલ નભુભાઈ લખી જણાવે છે કે-'યજ્ઞ પુરૂષ નવાજ દેવ કલ્પાયા, પ્રજાપતિ બધાના માખરે આવી પ્રદ્ધા રૂપે પૂજાતા થયા.' આ પ્રજાપતિના સંબ'ધવાળાંજ આ ત્રણ ચાર સૂક્તો નવીન રૂપનાંજ દાખલ થએલાં છે, એ ચાક્કસ છે, વિચારવાની ભલામણ કરૂં છું. અહીં વિશેષ વિચારવાનું કે કૂર્મ પુરાણના લેખ જેતાં તેમાં જણાવ્યું છે કે પ્રથમ જ બ દ્વીપ તેના મધ્યમાં મેરૂ પર્વત છે. તેના પછીથી સમુદ્ર છે, એમ સાત દ્વીપ અને સાત સમુદ્રો એક એકથી વીંટલાઇને રહેલા છે. તે બધાને આ એકલા પ્રજાપતિએ મસાલા વગર કથી વસ્તુથી બનાવી દીધા ? અથવા તે બધી વસ્તુઓ કથા પ્રદ્ધાંડમાંથી લાવીને અર્હી ગોઠવી ?

તે સિવાય ઉર્ધ્વ લાેકમાં રહેલાં સૂર્ય-ચંદ્રાદિકનાં વિમાના, અને અધાેલાકમાં રહેલાં નરકાદિકનાં સ્થાના, મસાલા વગર કયી વસ્તુનાં બનાવી **દીધાં ? અથવા કયા પ્રદ્વાડમાંથી લાવીને ગે**ાઠવી દીધાં **? શું આ બધ** વિચારવા જેવું નથી કે ? આ બધી સૃષ્ટિની રચના ઇશ્વરે કરી દીધી, પણ તેની રચના કરવા વાળા એક નહી પણ બધાએ મતના ઇશ્વરાે સુષ્ટિની રચના કરીને ચાલતા થયા, પણ તેમાંના એક પણ ઇશ્વરનાે ખરાે પત્તો મેળવી શક્યાે નહી. આ અધી વાતાે શું વાદીગરના ખેલ જેવી માનવી કે ખાલકાેના ખ્યાલ જેવી માનવી ? જ્યારે ઈશ્વરે આ બધી સુબ્ટિ રચી ત્યારે પ્રથમ જીવેા કેવા સ્વરૂપના અનાવ્યા ? જો શુદ્ધ સ્વરૂપના અનાવ્યા હુતા તાે, તેમની પાછળ આ અધા કમ ના પ્રપંચ કેાણે જોડીને આપ્યા ? અને પછી તે છવા કર્મના વશમાં પડીને ચારાસી લાખ જીવયાનિમાં જે ભટકતા થયા તે કયા ઇશ્વરે ભટકતા કર્યા ? માટે આ જગતની સુષ્ટિતા રચનાર ઈશ્વરની વાતજ કલ્પિત છે. અને તે કેાઇ ખરા જ્ઞાનીઓના વિરાધમાં આવીને કલ્પિત કિશાજ ઉભાે કરેલાે છે. તે સિવાય આ વાતમાં સત્ય કાંઇજ નથી એમ ખાસ કહી શકું છું. જે કદાચ જગતના ંકર્તા કાઇ હશે એમ માની લઈએ તેા તેના ઉપર અનેક પ્રકારના દેાષેાની જાલ આવી પડવાની, તેથી આ વાત કાેઇ પણ રીતે સિદ્ધરૂપની નથી. એમ ખાસ વિચારવાનું છે.

3.

અહી' સુધી ૨૪ અને ૧૨--૩૬ જૈન-વૈદિકના ઇતિહાસના કેરફારના વિચાર થયા. યણ વાસદેવાદિકના નવત્રિકાેના (૨૭) ના કરવાના છે. તે ૧૧ મા તીથે કરના સમયથી ક્રમવાર સવ<sup>5</sup>જ્ઞાના ઇતિહાસમાં તદ્દન ટું કપણાથી સૂત્રરૂપે લખાયાં છે. વૈદિકોના પંડિતાેએ તે નવત્રિકાેને માટા કેરફારની સાથે ઉલટ પાલટ પણાથી માટા માટા લેખા લખી સંપૂર્ણ વૈદિક ઇતિહાસમાં દાખલ કરી દીધા છે. તે મારા તુલનાત્મક લેખાથી વિશેષ સમજ-વામાં આવશે, છતાં પણ અહીં ટું કરૂપથી સુચવું છું.

હેલ્મુત શાહેબે-પૃ. ૨૮૧ માં અગીયારમા તીર્થ કરના સમયમાં થએલા રિપુપ્રતિ શત્રુ (જિત-શત્રુ) રાજા બતાવ્યા છે. અને તેમણે પાતાની પુત્રી મગાવતી સાથે સંબંધ કર્યો તેથી તે પ્રજાપત્તિ કહેવાયા.

આની ટીપમાં ત્યાં જણાવ્યું છે કે–'' પ્રજાપતિ શબ્દના બે અ**ર્થ છે–** પ્રજાના પતિ એટલે રાજા. અને પ્રજા એટલે સબ્ટિના પતિ-એટલે **પ્રાક્ષા.** હિંદુ કથાપ્રમાણે પ્રક્ષાએ પાતાની પુત્રી સરસ્વતી સાથે લગ્ન કશું હતું. "

આ વિષયમાં સૂક્ષ્મ દષ્ટિથી વિચાર કરતાં અને પુરાણેામાં લખાયલા અનેક વિકુતિના સ્વરૂપના લેખા બેતાં એજ માલમ પડશે કે સર્વજ્ઞોના ઇતિદ્ધા-સમાં લખાયલા જે આ રિપુપ્રતિ શત્રુ રાજા છે અને પોતાની પુત્રીની સાથે સંબ'ધ કરવાવાળા છે તેજ વૈદિકામાં બ્રદ્ધા તરીકે કલ્પાયા છે.

તે પ્રજાપતિને અદ્વૈતવાદિઓએ પ્રદ્મારૂપે કકપીને લોકોને ભ્રમજાળમાં નાખવાને અને વેદ મૂલક ઠરાવવા સૃષ્ટિની ઉત્પત્તિના સંબંધનાં નવીન રૂપનાં પાછલથી ત્રણુ ચાર સૂક્તો જુદા જુદા પંડિતોએ બનાવીને ઝગ્વેદના છેટલા દરામા મંડળમાં દાખલ કરી દઇને તે પ્રજાપતિના સંબંધનું માટું સૂક્ત કે જે વિરાટ્ પુરૂષવાળું યજ્ઞ પુરૂષના નામથી રચેલું છે તે તા પાછલથી ચારા વેદામાંજ દાખલ કરી દીધું છે. તેથી ન તા આ પ્રજાપતિ-પ્રદ્ધા રૂપના સત્ય છે, તેમજ ન તા આ સૃષ્ટિ પણુ કાઇની રચેલી છે. જો કે પુરાણેમાં આ સૃષ્ટિના કર્તા પ્રદ્ધાદિક અનેક દેવા કલ્પાયા છે તે બધા સાચા ઠરે તાજ આ પ્રજાપતિ પ્રદ્ધા સત્યરૂપના ઠરે, નહિં તા આ બધા કલ્પનાનાં કુસુમાજ વિખેરેલાં છે એમ આપ ચતુર મજ્જના સારી રીતે સમજી શકા તેમ છે.

આ પ્રજાપતિની બાબતમાં-બારીક દષ્ટિથી જેવાવાળા વૈદિકમતના બે ચાર માટા પ'ડિતાે પણ શ'કાશીલ થઇને પાતાના લેખામાં સૂચન માત્રથી ઉદ્દગારા પણ કાઢતા ગયા છે. જીવા મારા ગ્ર'થનું પૃ. ૪૪૧–આર્થાના તહેવા-

રાતા લેખકે પાતાના ગ્રાથના પૃ. ૧૫૩ માં લખ્યું છે કે–" ઇંદ્ર અને વિષ્ણુ એમના કૃત્યોના વિચારકરીએ તાે તે કાલ્પનિક પુરૂષાન હાેતા એમ દેખાયછે ?"

આ લેખથી તેમને એજ સૂચવ્યું છે કે–બ્રક્ષાના,રૂદ્રોના કૃત્યોને વિચાર કરતાં એ બે વ્યક્તિઓ તેમને ઇતિદ્ધાસ સ્વરૂપની લાગેલી નથી.

વળી અતિ સુક્ષ્મ દષ્ટિવાળા--મણિલાલ નભુભાઇ દ્વિદી પાતાના સિધ્ધાંત સારના પૃ. ૪૪ માં લખે છે કે--'' **યજ્ઞ પુરૂષ** નવાજ દેવ કલ્પાયા, **પ્રજાપતિ** બધાના માખરે આવી સૃષ્ટિના કર્તા, નિય'તા થઇ **પ્રક્ષા** તરીકે પુજાયા. "

આ અધી વાતાેથી વિચારવાનું કે—

ઇ. સ. પૂર્વે સહસ્રાબ્દિના લગભગમાં જૈનાના સર્વજ્ઞ ૨૩ મા તીર્થ કર શ્રીપાર્શ્વનાથના તરફથી – પ્રકાશિત જીવાદિક અધ્યાત્મિક તત્ત્વના વિષયે જાહે-રમાં આવવાવી, અને વૈદિકના પંડિતાને નવીન રૂપના લાગવાથી, અને વૈદિક યજ્ઞ યાગાદિકની મહુ-ત્વતા નહી જેવી થતાં – તે વિષયોની જમાવટ કરવા બ્રાહ્મ હુ ગ્ર થામાં અનેક યુક્તિ પ્રયુક્તિએ કરીને જોઇ, પહુ તે મહુત્વ રૂપની ન ગણાતાં, તે સમયના ચતુર પંડિતાએ કરીને જોઇ, પહુ તે મહુત્વ રૂપની ન ગણાતાં, તે સમયના ચતુર પંડિતાએ કરીને જોઇ, પહુ તે મહુત્વ રૂપની ન ગણાતાં, તે સમયના ચતુર પંડિતાએ કરીને જોઇ, પહુ તે મહુત્વ રૂપની ન ગણાતાં, તે સમયના ચતુર પંડિતોએ કરીને જોઇ, પહુ તે મહુત્વ રૂપની ન તેમક વિષયના આશ્રય પકડીને, ઉપનિષદાદિક ગ્ર થાની શરૂઆત કરી દીધી. તેથી તેમને કાંઇક પગ ટેકવા જેવું થયું હોય ? પરંતુ સર્વજ્ઞાના તરફથી અનાદિની સૃષ્ટિના વિષય ફેલાતાં, તે વિષયમાં બોધ્ધો કાંઇ વિશેષ જણાવી ગયા હાય તેમ જાણવામાં આવ્યું નથી.

પર'તુ વૈદિકાે પાતાના માટા જત્થાના અભિમાનવાળા, આ અનાદિની સષ્ટિના વિષયને અગમ્ય અને અત્ય ત પરાક્ષ બાણીને, તદ્દન જીદા પડવાના વિશારથી, આ પ્રજાપતિન–પ્રદ્રારૂપે કલ્પીને તેને જ<sup>ગ્</sup>તના કતાં રૂપે લખી દીધા હાેય ? એવું મારૂં ખાસ અનુમાન છે. બાકી રજમાંથી તજ ખાેળી કાઢ-વાવાળા એવા માટા માટા પાંડેતાેથી ભૂલમાં લખાશું હાેય એમ હું કરપી શકતાે નથી. કારણ કે-બ્રહ્મસૂત્રના શાંકર ભાષ્યના અ. ૧ પા. ૧ સૂ. ૧૧ ના અર્થમાં જણાવ્યું છે કે-

" બ્રહ્મા બે સ્વરૂપના જણાય છે. તેમાંના પહેલા નામવાળા, રૂપવાળા, વિકારવાળા, લેદોની ઉપાધિવાળા છે. તેનાથી વિપરીત બીજા સર્વ ઉપાધિથી

વર્જિત છે. તેમાંના પહેલા ઉપાસના કરવાને યાેગ્ય છે. અને બીજા છે તે જ્ઞાન કરવાને યાેગ્ય છે. એવાે વેદાંતમાં ઉપદેશ આપેલાે છે. "

વળી–વૃદ્ધત્ ઉપનિષદ્ શાંકરભાષ્યના–૧–૪–૬ ના સૂત્રની વ્યાખ્યામાં–

"હિરહ્ય ગર્ભ–પ્રજાપતિને ઉપાધિવશથી સ સારીપહ્યું છે. પહ્યુ પરમાર્થ-થી સ સારીપહ્યું નથી. પાતે તેા અસ સારીજ છે. એજ પ્રમાણે–એકપહ્યું અને અનેકપહ્યું હિરહ્યગર્ભ પ્રજાપતિનું છે. તેજ પ્રમાણે–એકપહ્યું અને અનેકપહ્યું સર્વજીવાનું પહ્યુ છે. "

ઉપરના બે ફકરાથી વિચારવાનું કે-

પ્રદ્વાસૂત્રના પ્રદ્વાને-ઉપાધિવાળા, અને અનંઉપાધિવાળા લખીને અનેક સ્વરૂપના ખતાવ્યા. પ્રદ્વાજ બે છે તેા પછી અદ્વૈત કશું ?

ઉપનિષદ્ના બ્રહ્માને ઉપાધિવશથી સ'સારીપછું, અને અસ'સારીપછું લખીને એક અનેક સ્વરૂપના બતાવ્યા, તેજ પ્રમાણે બધાજવાને પણ એક અનેક સ્વરૂપના બતાવ્યા. અનેક રૂપના બ્રહ્મ અને જીવા છે, તાે પછી અદ્વૈત કેવા પ્રકારનું ?

પણ એજ પ્રદ્ય સૂત્રના नैकक्तिकसंसचः ના સૂત્રની બ્યાખ્યા કરતાં એક વસ્તુમાં બે ધર્મ રહી શકે નહી એમ લખ્યુ' હતું ત્યારે આ એક પ્રદ્રામા, અને એક એક જીવમાં, અનેક ધર્મા કેવી રીતે લખીને બતાબ્યા ?

બીજી વાત એ છે કે-ઉપાધિવાળા ઉપાસનાને ચાેગ્ય છે ?

ઋગ્વેદમાં--સચ્ટિને ઉત્પન્ન કરવાની ઉપાધિમાં પડેલા--બ્રદ્ધાનાં ત્રણુ માટાં સૂક્તો છે પણ તે બ્રદ્ધા આજ સુધી કાેઇના જોવામાં કે જાણવામાં આવેલા નથી. અને પુરાણેામાં લખાયલા ઉપાધિવાળા બ્રદ્ધા, ઉપાસનાને યાેગ્ય જણાતા નથી ત્યારે કયા ઉપાધિવાળા બ્રદ્ધાની ઉપાસના ? મણિલાલભાઇને આ પ્રજાપતિ નવીન રૂપના લાગ્યા છે. અને વિચાર કરતાં લાગે પણ તેમજ છે. માટે આ બ્રદ્ધાના સંબ'ધવાળા બધા લેખામાં ધ્યાન દેવાની જરૂર છે.

પ્રાચીન ગણાતા વૈદિકાેએ-કાેરી કલ્પના કરીને જગતના કર્તા અનેક દેવાને લખીને અતાવ્યા, અને કલ્પિત બ્રહ્માને-વેદમૂળક ઠરાવવા ચારા વેદા સુધીમાં દાખલ કરી દીધા. ત્યારે બીજા મતવાળાએાએ પણુ પાત પાતાના ઇશ્વરોને આ સુષ્ટિના કર્તા લખી જણાવ્યા. પર તુ-અનાદિની આ સુષ્ટિ,

<u></u>

નાના માટા અન તાન ત જીવેાથી ભરેલી, અને પ્રવાહુથી ચાલતી આવેલી, પ્રત્યક્ષ દેખાઇ રહી છે. તેના કર્તા બીજાના દેવા તાે દૂર રહ્યા પણ પ્રથમ પ્રદ્ધાજ કે જે ચારા વેદમાં દાખલ થયા છે, અને શંકર સ્વામીએ જેને સંસારી પણ બતાવ્યા છે, અને જે પુરાણામાં અનેક સ્વરૂપથી લખાયા છે, તેજ પાતાના કર્મના પરવશમાં પડેલા, માટી માટી આક્તાથીજ પસાર થએલા છે એમ જેશા. તાે પછી તે પ્રદ્ધા આ જગતની સ્ચના શું કરી શકવાના હતા ? વિચાર કરશા તા દીવા જેવું જ દેખાશે.

જ્યારે આ જગતના કર્તા બ્રદ્ધાદિદેવેા વેદેાથી તે પુરાણેા સુધીના કલ્પિતજ ઠરે ત્યારે સંપૂર્ણ વૈદિકમતના બધાએ તત્ત્વાની કિંમતજ શી ? અને તે કયા સર્વગ્નાથી કલ્પાયા ?

સ સ્કૃત સાદ્ધિત્યના લેખક - મકડાેનલ સાહેબ – પૃ, ૧૭૬ માં જણાવે છે કે – ''ઝાગ્વેદનાં છ કે સાત સબ્ટિ વિષયક સુકતાેમાં, જે ફિલસુપ્રી ભરેલી કવિતાઓ આવે છે, તે ઘણા ગાઢા સ બ ધ ધરાવે છે, સબ્ટિની ઉત્પત્તિ કેવી રીતે થઇ એ પ્ર<sup>9</sup>ન આ સ્થલે ચર્ચવામાં આવ્યાે છે. તેમાં દ તકથાના અને ધર્મ શાસ્ત્રના વિચારાની -- પુબ્કળ ભેળ ંમ ભેળા થઇ ગઈ હાેય, એતા સ્વાભા-વિકજ છે. એ કવિતાઓમાં વિચારા અસ્તવ્યસ્ત સ્થિતિમાં મૂકાયલા આપણા જોવામાં આવે છે. "

આ મેકડેાનલ શાહેબના લેખથી પણ વિચારવાનું કે:—

પ્રાચીનમાં પ્રાચીન ઝગ્વેદને - ઇશ્વરથી પ્રાપ્ત થએલાે માનીએ તા તેમાં લખાયલા સુબ્દિના કર્તાની સાથે પાછલની દ'ત કથાઓના વિચારા અને પાછળથી લખાયલા ધર્મ શાસ્ત્રોના વિચારાની ભેળ મ ભેળા કયા કાળમાં થવા પામી ? અને તે વિચારા અસ્ત વ્યસ્ત પણાથી શા કારણથી લખાયા ? મણિલાલ ભાઈને આ પ્રજાપતિ બધાને માખરે આવેલા જણાયા તેમાં અયાગ્ય શું છે ? કારણ કે શ'કર સ્વામીએ - જે પ્રજાપતિ સ'સારી બતાવ્યા છે, અને પુરાણામાં લખાયા છે, તે અનેક આફતાથી પસાર થએલા નજરે પડે છે, તે જગત્ રચવાને સમર્થ કેવી રીતે માનવા ? બીજી વાત એ છે કે-આ પ્રજાપતિની પુત્રીને - કાઇએ - સસ્સ્વસ્તી, કાઇએ - સાવિત્રી, કાઇએ શતરૂપા લખી છે ખરી પણ ભાગવતવાળાએ હરિણી રૂપે લખી મૃગાવતીનાજ અથ' બ'ધ બેસતા કરી આ પ્રજાપતિને જ હરણ રૂપે કલ્પ્યા છે. એવી રીતના

અનેક લેખાે જોતાં બીજા કાેઇ નજરે નથી પડતા પણ આ મૃગાવતી પુત્રીના પતિ રિપુપ્રતિ શઝુ રાબાજ--પ્રજાપતિ સિદ્ધ થાય છે,

આ વાતમાં મારી ભૂલ થએલી કાેઇ બતાવશે તેા તેના મારા પર માેટા ઉપકાર થશે. ઇત્યલ વિસ્તરેણુ.

અહીં સુધી ૨૪ને ૧૨–૩૬ અને પ્રસંગમાં આવેલા પ્રજાપતિને હેલ્મુત શાહેબને ઉદ્દશીને લખી બતાવ્યું.

હુવે ૬૩માંના જે વાસુદેવાદિકનાં નવ ત્રિકેહ છે તે તે આ ગ્રાચની પ્રસ્તાવનામાં પ્રસ'ગે પ્રસ'ગે જણાવતા જઇશું.

અતિ પ્રાર્ીન જૈન ધર્મમાંના <sup>શ્</sup>વેતાંબર અને દિગ બર એ બે સ પ્રદાયેા જીદા પડયાને પણ આજે બે હુજાર વર્ષ થવાને આવ્યાં પરંતુ ખાસ મુદ્દાની બાબતોમાં તેઓ એક સરખાજ ચાલ્યા આવેલા છે.

વૈદિકાે પણ—તેમના વેદાેના વિષયને બાદ કરીને વિચાર કરીએ તાે તેઓ પણ જૈન ધર્મવાળાઓની સાથે મૂળમાંથીજ ભીડાતા આવેલા છે. છતાં વૈદિકાેમાં જૈનામાંની તેની તેજ બાબતાે અનેક સ્વરૂપવાળી, અને અનેક વિકારાેથી ભરેલી અસ્તબ્યસ્ત પણાથી શાથી લખાઇ ? શાેધકાેને વિચાર કરવાની ખાતર કેટલીક સૂચન માત્રથી લખીને બતાવું છું.—

(૧) જૈનામાં અનેક સર્વજ્ઞાથી નિર્ણીત, અવસર્પિણી–ઉત્સર્પિણીકાળના સ્વરૂપવાળી, પ્રવાહથી ચાલતી આવેલી, આ સષ્ટિ અનાદિકાળની, અનંતાનંત નાના માટા જીવાથી ભરેલી, એકજ પ્રકારથી મનાઇ છે. એટલુંજ નહી પણ શ્વેતાંબર દિગંબર બન્ને સંપ્રદાયાની પણ એકજ પ્રાન્યતા કાયમજ રહેલી છે.

(ર) વૈદિકેામાં—એકજ સૃષ્ટિની ઉત્પત્તિમાં અનેક વિચારા **ચએલા** છે અને અનેક દેવા સૃષ્ટિ ઉત્પન્ન કરવાના દાવા કરતા જણાવ્યા છે તેમાંના કયા દેવ સાચા તારવી કાઢવા ? તેમાંની ટુંક સૂચના

- (૧) કૂર્મ પુરાણમાં—નારાયણ દેવથી પ્રક્રા, પછી બધી સષ્ટિ.
- (ર) બ્રહ્ય વૈવર્ત પુ. માં કુબગુથી બધા જગતની ઉત્પત્તિ.
- (૩) શિવ પુ. માં—ગ્રદ્ધાંડમાંથી શિવ પછી સબ્ટિ.
- (૪) દેવી ભાગવતે-આધરાકિત કા**લીકેવી**્પછી સબ્ટિ.

(પ) મડ્ક ઉપનિષદ્રમાં—<mark>અવિનાશી પુરૂષથી</mark> સુબ્ટિ ઉત્પન્ન થઇને પાછી તેમાં સમાઇ જાય.

(૬) મનુસ્મૃતિમાં—સ્વયંભૂ ભગવાને અધ્ધકારના નાશ કરીને જલ ઉત્પન્ન કર્યું' તેમાં બીજ નાખ્યું, તેથી સાેનાનું ઇંડું, તેમાં બ્રહ્મા ઉત્પન્ન થયા. પછી અધી સબ્ટિ થઇ.

(૭૧૮) ગાેપથ–શતપથ હ<mark>્રાદ્</mark>રાણુ ગ્ર<sup>ા</sup>થમાં પ્રજાપતિ પ્રથમ તપ તપ્યા પછીથી આ બધી સબ્ટિ.

(૯) તૈત્તિરીય સ<sup>\*</sup>. પૃથ્વી જલમાં હુતી **પ્રજાપ**તિ વરાહના રૂપથી બહાર ખેંચી લાવ્યા.

(૧૦) ઝગવેદમાં-એક આત્મા હતા તેનાથી આ બધી સબ્ટિ.

એમ પ્રથમ ઝઝવેદમાં ચાેકકસ નિર્ણુય થયા વગર છ સાત સુક્તોથી સુષ્ટિની ઉત્પત્તિ શાથી લખાઇ ? વળી બીજા ત્રણુ વેદાેમાં તેમજ બ્રાહ્મણાદિક ગ્ર'થાેથી તે ઠેઠ પુરાણે઼ સુધી બ્રમ્હુાદિક અનેક દેવાેથી આ સુષ્ટિ ઉત્પન્ન થયાનું લખાર્ચ, તેમાં સત્યસ્વરૂપથી લખાએલી વાત કઇ અ'ગીકાર કરવી ?

(૩) જૈનેામાં—જીયભદેવથી તે મહાવીર ૨૪ પર્ય ત તીર્થ કરો ભિન્ન ભિન્ન વ્યક્તિના,જીદા જીદા કાળમાં ઘણા લાંબાલાંબા સમયના છેટે યએલા બતાવેલા છે. તેઓનેા ઇતિહાસ ક્રમવાર ઠામ ઠેકાણા સાથે ચાેક્કસ પણાથી લખાયલાે છે.

(૪) વૈદિકેામાં—વેદામાં અવતારના સ'બ'ધે ક'ઇ સૂચન માત્ર પણ નથી. કદાચ તેમાંની કાેઇ વાત લખાઇ હુરો તાે તે વેદ્દ મૂલક ઠરાવવા પાછલ-થીજ લખાઇ હુરો એ નિવિવાદજ સમજવું.

પરંતુ પુરાણેામાં એકજ વિષ્ણુના ૨૪ અવતારા તે પણ મત્સ્ય, કચ્છપાદિક ઠામ ઠેકાણા વિનાના લખાયા તે કાેના અનુકરણુથી લખાયા ? \*

વળી ૨૪ માંથી કરીને મત્સ્ય, કછપાદિક ૧૦ અવતારાે કલ્પાયા તે કાેના અનુકરણુથી અને તેમાં સત્યતા કેટલી ? તે વાતની સર્જ સજ્જનાને પણુ પુક્ત પણાથી વિચારવાની ભલામણુ છે.

\* જૈતોમાં ---શુદ્ધ સ્વરૂપતા ૨૪ લીચે કરેા છે. અને ભૈાદ્ધમાં દશ બોધિસત્વ પણ , લખાયલા છે. પૈારાણિકોએ-મત્સ્યાદ ૨૪ અને ા૦ એમ બે વખતે જાહેર કર્યા. ત્યારે આજ કાલના પડિતેએ-એક સૂર્યતી સાથેજ કલ્પીને બતાવ્યા. તાે કાઇએ ઉત્ક્રાંતિ વાદ જાહેર ફ્રો. તપાસીને જીવા.

| તત્ત્વત્રયીની ) | ારતાવના. |
|-----------------|----------|
|-----------------|----------|

(પ) જેનામાં ૬૩ શક્ષાકાપુરૂષાે ગણાય છે. કયા કયા તીર્થ'કરના સમયમાં કયાે ચક્રવર્તી અને કશું વાસુદેવાદિકનું ત્રિક, તેમનાં નામ, ઠામ, માતા, પિતાદિક અને તેઓનાં આશુષ્ય વિગેરેની સમજીતી જીદા જીદા કાેઠાની કરીને બતાવી છે.

(૬) તેનીજ સાથમાં જૈન--ઝૈાહના અનુકરણ રૂપે કલ્પાયલા વૈદિક મતના એકજ વિષ્ણુના ૨૪ અને ૧૦ મત્સ્યાદિક અવતારાના વિચાર કરતાં પણ સમજીતીની સાથે અનેક પ્રમાણે પણ લખીને બતાવેલાં છે.

(૭) જેનેામાં–નાલિરાજા અને મરૂદેવી સાતમા યુગલ રૂપ કુલકર માંનાં હુતાં. તેમનાથી શ્રી ઝાયભદેવ આ અવસપિંણીમાં પ્રથમ તીર્થ કર રૂપે ઉત્પન્ન થયા. તેમનાથી યુગલ ધર્મ બાધ થયેા. પાતે ઉત્તમાત્તમ દેવમાંનાં ઉત્તમ ત્રણુ જ્ઞાનયુક્ત જન્મેલા હાેવાથી ઝાયભદેવે પ્રથમ બધાએ પ્રકારના વ્યવહાર જ્ઞાનનું મૂળ લાેકાેને શિખવ્યું. ત્યાર બાદ સાધુપણું અંગીકાર કરી કેવલ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું, ધર્માધર્મના માર્ગ બતાવી માક્ષમાં ચાલ્યા ગયા.

(૮) વૈદિકેામાં–" નાભિરાજાએ મેરૂપવ<sup>°</sup>તની હ્રીકરી **મેરૂ દેવીની** સાથે લગ્ન કર્યું', યત્તના આર'લ કર્યા. વિષ્ણુ હાજર થયા. પુત્રની યાચના કરનાર, પ્રાક્ષણેાનું વચન પાળવા, વિષ્ણુ આઠમા અવતારરૂપે ઝાયલદેવપણે જન્મ્યા. તેમનાથી અહુ<sup>°</sup>ન્ના નાસ્તિક ધર્મ પ્રવર્ત્યો. "

અહીં થાેડુક વિચારવાનું કે–પર્વતને દીકરી કાેના સંચાેગથી ? દીકરીં –દેવી કાેણ કહે છે ? વ્યવહારવી અને ધર્મવી પ્રવૃત્તિજ ઋષભદેવના પછીથીજ થઇ છે તાે પછી નાભિરાજાનું લગ્ન કેવું ? તે વખતે યજ્ઞ ધર્મજ કેવા ? અને યજ્ઞ કરવાવાળા બ્રાહ્મણેા પણ કયાંથી ? આ બધા લેખકાેની ચાતુરીનું મૂલ્ય પણ કેટલું ?

હેલ્સુત શાહેબે-પાતાના જૈનિઝમના પૃ. ૪૫૮ માં જણાવ્યું છે કે-જિન-વિષ્ણુના અવતાર મનાય છે. વિષ્ણુએ-ઝષલ-રૂપે અહુંત્ શાસ્ત્ર પ્રગટ કર્યું. એમ પદ્મત ત્ર ૧-૧-૪૪ થી લખ્યું છે. ભાગવત પુરાણુ પ્ર-૩ થી અને ૧૧-૨ માં તેમજ વૈષ્ણુવાના બીજા થંથામાં તેવીજ રીતે ઝષભને વિષ્ણુના અવતાર માન્યા છે. તેમાં ઝષભના ચરિત વિષે જે કથા આપી છે તે જૈન કથા સાથે થાઉજ અંશે મળતી આવે છે. પણ ઝષભની કથા વૈષ્ણુવ ધર્મ થંમાં આવે એજ હુકીકત મહત્વની ગણાય. "

# ดสาสสโปโ มีสิตกละแ.

આ ત્રામભદેવનું સ્વરૂપ નામ માત્રથી ઉપર અતાવ્યું છે. અન્ને તરફનું વિશેષ પ્રેકેરણ ૯ માં, પૃ. ૧૧૫ થી ૨૨૬ સુધી જુવા. તેથી વિશેષ-પદ્યપ્રાર્થ સાદિકનું પૃ. ૩૪૫ થી ૩૫૦ સુધીમાં જુવા અને ચાગ્યાથા ગયના બિચાવ કરા. • المر અહીં વિશેષ વિચારવાનું એ છે કે-વેદ સમયના પછાથી વૈદિદેશમાં 🖓 ઇતિહાસ લખાયા છે તે પ્રાયે સર્વ જ્ઞાના ઇતિહાસની હરિફાઇનાજ છે.જે# કે **તાવ**ે ! કરાની હરિકાઇથી વૈદિકામાં મત્સ્ય, કૂર્મોદિક એકજ વિષ્ણુના રજ મંવતારા જાજ કુદરતથી ઉત્પન્ન થએલાં ૧૪ રત્ના જેને આવી બધ્યે હે ચક્રવણી ક્યાય. તેવા ૧૨ જેનામાં ખલાવેલા છે. વૈદિકામાં તેમાંનાં ણ ચાર નાસ રાજ્ય તૂટીકે પ્રસિદ્ધ કરીને તેમના સ'ખ'ધનાં ૧૪ રત્નાને પ્રદ્યાદિક દેવાના સુસુદ્ધ મ'યુનશી ઉદ્યુત્ત યએલાં ખતાવવાની હરિદાઇ કરેલી હાેય એમ સહજથી સમજાય છે. દ્વે વાસ-દેવાદિકના નવ ત્રિકામાં જેવી રીતે ક્રસ્ફાઈ થએલી છે તે ક્રમવાર, પ્રસ'ગે જણાવતો જઇશ અને વિરોધ મારા ગ'થથી જેવાની સલાપણ કરીશ.

(૯) ઝાયલા દેવછા તી શ' કર કે વિષ્ણુના અવતાર ? એ મથાલા શા નહી-શ કર જયથંદ્ર આદિલશાહે-ગુજરાતી પત્રમાં ઝગટ કરાયેલા ગયના લેખ તેમજ આ ગ્રંથકારે આપેલા ઉત્તરના લેખ વાંચવાને માટે મુકેલા છે. ગૃ. ૧૨૨ શીર

જૈનામાંના સગર શકવતી. (પ. ૧૨૭)

(૧૦) ઝાયભદેવના પછી ઘણા લાંભા કાળે બીજા લીથે કર લામ છે: તેમના એારમાનમાઇ સાઢ હજાર યુત્રના પિતા સગાર-તેમને આ જિને મળાજ ૧૪ રત્નાં ં તેમનાં નામ અને ઉત્પત્તિનાં સ્થાન અતાલ્યાં છે. સે 🗱 જો ચકવર્તી થયા છે. તેમના પુત્રા સાઠે હજાર ગંગાને અષ્ટાપક્ષની આવે. તાલતા નામે દ્ર દેવના કાપથી ભરમ થયા. જન્દુયુવ ભગીસ્થે, તે ઘાંબાને સસુદ્રમાં મેથવી હીધી તેથી તે જાન્દુવી અને ભાગીરથી એમ બે જામથી પ્રસિદ્ધ મુદ્ધ Ast is

વૈદિકામાં આ સગરને રાજા કહ્યા છે તેમાં ત્રણ પ્રકાર છે.

(૧) વહ્મીકીમાં-"જન્હુની યત્રની સામથી ગ'ગાજી તાણી ગેંયાં **તેયા** જન્દુ ગ'ગાજીને પી ગયા. ભગીરથની પ્રાર્થનાથી પાછા બહાર કાઢયાં." જૈનાના અને આ લેખથી ગંગા પૂર્વ પુર પરાનાં સિદ્ધ થાય છે. ફરક પી ગયાના અને બહાર કાઢયાના છે.

આનંદરા કરભાઇના નીતિશિક્ષણમાં પૃ. ૧૨૯ થી

રેપ

(ર) સગરને શિવજીના વરદાનથી એક રાશીને સાઢ હળર, બીજીને એક પ્રત્ર. સગરના યજ્ઞતા ઘેડો પાછે ન આવતાં, સાઠ હળર લેવાને ગયા ત્યાં કપિલના નેત્રાગ્નિથી બળી લસ્પ થયા. અ શુપ્તાન થોડા છેડીને લાગ્યો, અને વરદાન મેળગ્યું કે તારા પાત્ર લગીરથ સ્વર્ગ ઝા ઉતરાવશે, તેના જલથી પશ્ચિત તારા સાઠે હળાર કાકાઓ સ્વર્ગમાં જરો. ઇત્યાદિ. બળીને રાખ થમોલાઓ ચાથી પેડીના પ્રયાસથી લાખા વર્ષે સ્વર્ગે બાય એ સિદ્ધાંત કહ્યું?

\* (૩) તુલસી રામાયછુમાં-

વિશ્વામિત્ર સાથે રામાદિક ગ'ગા પર ગયા. વિશ્વામિત્ર કહ્યું કે-તમાંસ કુળમાંનો સગર એ રાષ્ટ્રીઓ સાથે વનમાં ગંજા, ત્યાં ભૂગું મુનિએ કેશીને અક પુત્રતું, સુમતિને સાઢ હજાર પુત્રતું વરદાન આપેસું. ધીના ઘડામાં માટા થયા. તે યજ્ઞના ઘોડાને લેવા ખાડા ખાકીને ધાલાળમાં પેઠા. ત્યાં રહેલા કપિલ મુનિએ બાળીને ભરમ કર્યા. અંગુમાન કાંગ્રેમોની શાધ નીકામ્યા, સાઢ હજારના માંમા ગરૂડજીથી ખબર મળતાં જલાંજલી મૂદી. ગ'માજીના જળથી ઉદ્ધાર થવાનું પણ ગરૂડજીએજ અતાબ્ધું. સગરની ગાદીએ મંશુમાન, પછી દિલીમ, તેમણે ઘણા વર્ષ તપ કરી પણ ગ'યાજીના. પત્નો લાગ્યા નહી. તેમના પછી ભગીરથે એક હજાર વર્ષ તપ કરી પ્રદ્યાજીને પ્રસન્ન કર્યા. પણ તેમણે શિવની સાહાય્ય માંગી, ફરી દેવતાઓનાં વર્ષ તપ કરી શિવને પ્રસન્ન કર્યા. શિલે પ્રમ્હાતું ધ્યાન ધરીને ગંગાજીને છોડાવ્યાં, ખ્રાઓક લાખ તે બહા સાહ્ય રાખ્યાં. લગીસ્થની પ્રાર્થનાથી છેલાવાં, ત્રણ પ્રારાથી, ત્રણ લોકમાં પસરતાં, સાઢ હજારના દાહના દેકાણે, પસરી તેઓને રત્મ આ બોલાસતા કર્યા.

ંત્ર સાર્ગ વિચર્યયનાનું કે-હુર્જાર વર્ષ પ્રમ્હા નિમિત્તે, દેવતાઓનાં વર્ષ ચિર્લવમિત્તિ તપરતપ્યારો ત્યારે લગીરંથનું આશુધ્ય કેટેલું ?ે વેદામાં તેનું પ્રમાજી પ્રયાં સુધી ? આ બધી વાતામાં સૂત્ય શું ?

જો કે સર્વંગ્રાથી પ્રકાશિત ૬૩ શલાકામાંના ૨૪-૧૨-અન્ને મળીને ૬૬ ના મેળ તા જૈન-વૈદિકમાં થયા. તે ડું કમાં અતાવ્યા. તેની સાથે પ્રજાપતિ અને સગર પણ અતાવ્યા.

હવે પ્રજાપતિની કલ્પનામાં જે વૈદિકામાં વિકાર થયા છે તે ડુ કમાં મતાવ્યા પછી તે પ્રજાપતિથી શરૂ થતાં નવે ત્રિકા વૈદિકામાં ઘણજિ દૂર દૂરમાં વિખેરી નાખવામાં આવેલાં છે તે કમવાર પ્રસંધ બેડીને આપતા જઇશ.

36

18.7

<sup>ાર</sup>ંગ **જૈને**)માં<sup>!!</sup>પ્રેજાપતિને સંબધ્ય---પૃ. ૧૭૨ થી. જ રુજ જો

ી પ્રિદ્યુપુરમાં વિષ્ણુ રાજા—તેમના પુત્ર ઋશ્રિયાંસનાથં-અગીધારમાં તીથ°કર થયા.

તેમના સમયમાં–પાતનપુરમાં–જિતશત્ર (રિપુપ્રતિ શત્ર) મહાન રાજા થયા. તેમને પ્રથમ અચલ પુત્ર, બીજી વખતે મગાવતી પુત્રી, ઉપર લાયક થતાં રાજાએ અ તેઉરમાં રાખી. પુત્રીના પતિ જાણી લોકોએ–પ્રજીપતિ થીજી નામ પાડ્યું. આ પ્રજાપતિ વૈદિકોમાં બ્રહ્માના નામથી પ્રસિધ્ધિમાં આવ્યા.

તેમના સ'બ'ધે પુરાણેામાં અનેક પ્રકારની કલ્પિત કથાએા ગાઢવાઇ હાય એમ સર્વ'જ્ઞાના ઇતિહાસથી જણાય છે.

આ વાતાના પુરાવા વૈદિકામાં પ્રચલિત કથાએા પણ બતવી આપે છે. પ્રજાપતિ---બ્રદ્ધા તેમના સ'બ'ધે વૈદિકામાં લખાયલા અનેક પ્રકારના ઉદ્યા છત્તા લેખા. તેની ડુંક નાંધ---

(૧) **ભાગવતે**---પુત્રીના માહથી **છાલા** ઝ'છનું રૂપ ધરીને દાેડયા. એજ પ્રસ'ગના બીજા પ'ડિતે હરણ-હરિણીનો અર્થ પણ કરીને બતાવેલો છે.

(૨) મત્સ્યપુરાણુે-શતરૂપા સાથે પ્રક્ષા દેવતાઓનાં સા સા વેષ સુધી ક્રીડા કરતા રહ્યા.

(૩) **પદ્મપુરાણુે**—બ્રદ્માએ બીજ સી કરી. પહેલી સાવિત્રીની, ક્રમા ચાચતાં શાપના વશ થયા.

(૪) **દેવી ભાગવતમાં –**દેવીના હાથ ઘસવાથી-પ્રક્રા, વિષ્ણુન્ઝરને પહાદેવ ઉત્પન્ન થઇ ગયા. પણ દેવી બેને ખાઇ ગઇ. પણ શિવના ક**હેવાથી** જીવતા કર્યા.

(૫) વિષ્ણુપુરાણમાં--મેરૂ પર્વ'ત જેટલા ઇ'ડામાં બધી દુનિયાને લઇને પ્રદ્યા દૈવવર્ષ સુધી રહ્યા પછી બહાર નીકળ્યા ત્યાર બાદ સ્દ્રષ્ટિ રચવાનુ કામ વારૂ કર્શો

(૬) મહાલારતાદિકમાં-વિષ્ણુની નાલિ કમળમાંથી પ્રશ્નાજ નીકળ્યા.

ા કરવાં એવા તેને લડ્યા કે દેવતાઓ પણ ભચભીત થા કાય કયા છે. તે સામ "ભાષ્યો છું. સત્કાર કર, ત્યારે શ્રીકૃષ્ણે કહ્યું કે હું તારા નાય, એમ હું તે તું કરવાં એવા તેને લડ્યા કે દેવતાઓ પણ ભચભીત થઇ કાયા. (૮) વરાહપુરા**લે નિષ્ણુ** કહી રદ્યા છે કે માયાબાળથી હું જળમાં રહું મુકં મુજાપતિને અને મહાદેવને હું ઉત્પન્ન કરૂ છું. અને હુંજ ધારણ કરૂ છું. તેઓ મારી માયામાં માહિત થએક્ષા મારી માયાને જાણી શક્તા નથી.

🚧 🖓 જરા વિચારવાનું કે— 👘 🖓

<sup>3918</sup> ુએક વખત દેવીના હાથ ઘસવાથી પ્રદ્યા, વળી વિષ્ણુની નાસિથી પ્રદ્યા, ભળી મેફ પંષત જેટલા ઇ ડોનાંથી પ્રદ્યા, પ્રદ્યા વિષ્ણુના બાપ થવા જેતાં બન્ને ખુબ લડ્યા. વિષ્ણુએ મને ઉત્પન્ન કર્યા તે તો પ્રદ્યાને ખબરજ ન પંડી. એવા અનેક પ્રકારથી ઉત્પન્ન થએલા પ્રદ્યા તે ચારા વેદાથી જગતની

અવા અનક પ્રકારવા ઉલ્લન્ન મન્બલા વ્રદ્યા લ થારા વકાવા જગલના ઉત્પત્તિ કરવા વાળા લખાયા ! આ બધા પ્રપંચ કથાંથી ખેલાયા ?

(૯) શિવપુરાષ્ટ્રમાં-પ્રમ્હા શિવની જાનમાં ગયા. પાર્થલીના અ'ગુઠાનું રૂપ દેખતાં કામના વશ થયા. વીચ<sup>દ</sup> નીકળી પડતાં અઠ્ઠાસીં (૮૮) હુજાર ઋષિએો ઉત્પન્ન **થ**ઇ ગયા.

આગળ દ્રેરીથી જણાવ્યું છે કે-વીર્ય ખાળામાં ગાંપવ્યું તેથી અસ'ખ્ય અટુકા પેદા થઇ ગયા. તેમાં કચ્છાવાળા હુજારા દંડ ધારીઓ હતા. આ અચાગ્ય વર્તન જેઈ શિવજી વધે કરવાને તૈયાર થયા. પ્રગ્હાદિકાને પગમાં પડી શિવજીને પ્રસન્ન કરવા પડ્યા. કૃતચુગના પ્રગ્હા. દ્વાપરના શિવની જાનમાં કેવી રીતે આવ્યા જેથી આ લગાવ બન્યા ?

(૧૦) મત્સ્યપુરાણમાં-ગ્રમ્હા વિષ્ણુ આદિ દેવાએ મળીને સમુદ્રનું મંભ્રયનુક્ષ્યતાં હાથી આદિ હજારા જાનવરાનો નાશ કર્યા. વિચારવાનું કે--અદ્વૈત મંભ્રયતા-તેમજ શારાવેદોમાં પ્રમ્હાએજ બધી રદષ્ટિને ઉત્પન્ન કરી ત્યારે શું સમુદ્ર ઉત્પન્ન નહી કર્યો હાેચ ? જો કર્યો કહા તા આ પ્રપંચશાથી ? , અને કર્યાથી ?

્ર માર્ગ ક્ષેમ) ભાગવતે તે માહુના વરામાં નહી પડા એમ કહીને વિષ્ણુએ પ્રમ્હાને ચાર વ્લોકના ઉપદેશ કર્યા, છતાં પ્રમ્હા માહુના વશ ચથા, ગાળ ભાગવા વિચારષાનું કે-એમચિસત્વે ૧૦ પારમિતાના અભ્યાસ વખતે સ્વરમપારમિતાના અભ્યાસ-રાજપુત્ર સુતસામ થઇને કરતાં એક પ્રામ્હણના ગુમુખ્યી ઘાર વૈલોક સાંભળી નર ભક્ષક પ્રમ્હારત્તને સંભળાબ્યા છે. તેના સંગ્રાપ્ય ત્રેતાના વિષ્ણુ અને કૃતસુગ્રન્દ પ્રમ્હા સાથે નેહીને બતાબ્યા છે. તેના સંગ્રાપ્ય

'અમા જગતનીજ આદિ કરવા વાળા બ્રમ્હા ચારા વેદોથી પ્રસિદ્ધિમાં આવેલા ત્રેતાના વિષ્ણુ પાસે કયા કાળમાં ઉપદેશ લેવાને ગયા ? અને કયા ઠેકાણે માહના વશમાં પડયા ?

(૧૨) અત્રિની સી અનસૂયા એકલી જાણી બ્રમ્હા, વિષ્ણુ અને મહાદેવ-એ ત્રણે વૃદ્ધરૂપે કહેવા લાગ્યા કે તું નગ્ન થઇને અન્નદાન સ્થાપ. તે પ્રમાણે તે આવી ત્યારે બાળકરૂપે થયા. ખરૂ સ્વરૂપ બતાવી ત્રણુ બાળકા અપ'ણુ કર્યા'. સામ, દત્ત અને દુર્વાસ નામ સ્થાપ્યાં. દુર્વાસ તપ કરવા, ચંદ્રમંડલમાં સામ ગયા. માત્ર દત્ત સેવામાં, દત્તાત્રેયથી પ્રસિદ્ધ.

જરા વિચારવાનું કે–ત્રણ યુગના ત્રણ જ્ઞાની દેવેાએ આ આ આને નખ્ન પણે બાેલાવવાના સંકેત કયા કાળમાં, કયે ઠેકાણે, શા હેતુથી કરેલા ?

પણ બાલાપવાના સુઝા કવા કાળના, કવ ઠકાશ, રાત હતુવા કપ્લા ક (૧૩) સ્કંદ પુરાણમાં - બ્રમ્હાને પુત્રીની સાથે રમવાની ઇચ્છા થતાં -હરિણી અને હરણરૂપ ધરીને ચાલતાં- બ્રામ્હણેએ અને દેવતાઓએ ખૂબ તિલા. પણ મહાદેવે વ્યાધરૂપ ધરીને બાણ છેાડીને હરણને વી'ધ્યા. તે પ્રકાશરૂપે થઇ મૂગ નક્ષત્રરૂપે થયા. મહાદેવે આદ્રી નક્ષત્રરૂપે થઇ ત્યાં પણ ખુબ પીડયા. અને અયાગ્યાચરણનું ફળ આપ્સું.

અહી' વિચાર થાય છે કે-જગત કર્તા પ્રમ્હાને અચેગ્યાચરણતું ફળ મહાદેવે આપ્યું. કૃષ્ણું પણ ગાપીઓ સાથે અચેાગ્યાચરણ કરેલું સાંભળીએ છિએ. મહાદેવે ઝાષિપત્નીઓ સાથે અચેાગ્ય આચરણ કરી ઝાષિઓથી લિંગ તાહાવી ફળ મેળવ્યું હતું, પણ મ'ત્રબળથી અનેક સારી સ્ત્રીઓ સાથે અચેાગ્યાચરણ કરેલું તેનું ફળ કાેણું આપ્યું હશે ? તે સિવાય આ ખધી દુનીયાના જીવાને અચેાગ્યા ગ્રરણનું ફળ કાેણુ આપતું હશે ? સર્વ સજ્જનાને એકાંતમાં બેસીને વિવ્રારવાની લલામણ કરૂ છું.

(૧૪) દુિંદુ૦ દેવામાંથી---બ્રમ્હાએ મનુબ્ય રૂપ ધારણ કર્શું. મર્ધ ઉત્પન્ન થતાં શતરૂપા બનાવી, માહ પામી નિશ્ચલ થઇ જેવા લાગ્યા. શતરૂપા સમજીને દ્રર ચાલી ગઇ. બ્રમ્હાથી હાલી શકાતું ન હતું ? તેથી જેવાને બીજી મુખ્ય ઉત્પન્ન કર્શું. તે દિશાએા બદલતી તેથી ચાર મુખ કરવાં પડયાં. મુજીની સાથે પાંચ થયાં. એક કપાઇ ગશું. ચાર મુખથી ચાર વેદો પણ ઉત્પન્ન કર્યા એમ પણ જણાવ્યું છે.

આહીં જસ વિચારવાનું કે----સષ્ટિ ઉત્પન્ન કર્યા પછી---હરિણી <u>સ</u>ુપ **પ્રેઝીની પાછળ હરણ રૂપે બ્રમ્હા કયા કાળમાં કાેડેલા ? અને આ શત**રૂપાને <mark>જેવા પાંચ મુખ કયા કાળમાં અને કયા ઠેકાણે કરેલાં ? એ જરા વિચારવાનું</mark> ખરૂં કે નહી ? દેવ બ્રામ્હુણાેથી નિ'દાઇને શિવજીના બાણુથી વી'ધાવવું પડશું તે કયા કાળમાં ?

(૧૫) પાંચમું મુખ કપાયાની વાલ એક દિવસે વિષ્ણુની સમક્ષ દેવ ઝાપિઓએ પુછશું કે — ત્રણ દેવામાં માટામાં માટા કેણા ? પ્રમ્હાએ કહ્યું કે હું માટા, ( હું મોટા બાલતાં સાધારણ વિવેકી પણ વિચાર કરે, તા પછી આ જગતના સષ્ટા કેવી રીતે બાલી ઉઠયા ? ) પ્રમ્હા વિષ્ણુમાં માટી તકરાર થતાં વેદ વચન ઉપર આધાર રખાયા. તે જેતાં એ સન્માન શિવજીને મળ્યું. એટલે તે ખન્ને દેવા શિવના સામા થયા. અને યદ્ધા તદ્ધા બાલવા લાગ્યા. એટલે શિવજી મનુષ્ય રૂપે તેમના આગળ ઉભા થઈ ગયા. પ્રમ્હા કરીથી પણ ચદ્ધા તદ્ધા બાલવા લાગ્યા. એટલે શિવના ક્રોધ ભૈરવ રૂપે નિકળ્યા, તેણે પ્રમ્હાનું પાંચમું માથું કાપી નાખ્યું.

વિચારવાનું કે—પાતાના ચારા મુખથી પ્રગટ થએલા વેદામાંથી શિવજી માટા નીકળતાં બ્રમ્હાજ પાતાનું માથું કપાવીને બેઠા. આ અધી વૈદિક રચના કયા માટા જ્ઞાનીઓથી થએલી ?

(૧૬) હિંદુ૦ દેવામાંથી-સરસ્વતીને તજીને પ્રદ્યા ગાયત્રીને કેવી રીતે પરહ્યા ?

પ્રમ્હા ચગ્ન કરવા પરિવાર સાથે પુષ્કરજી પંહાેચ્યા, તૈયારી થઇ ગયા પછી જલ્લિજ સરસ્વતીને તેડવા ગયા. કારણ વશથી જલક્તી આવી શક્યાં નહીં. પત્ની વગર ક્રિયાનું ફલ નહીં એમ જાણી ઇંદ્રને આજ્ઞા કરી ગોપકન્યા મગાવી લીધી. બધાએાની સમ્મતિ મેળવીને પરણ્યા. પરિવાર સાથે સ**સ્ત્ય-**તીજી પણ આવી ચઢયાં. ગાયત્રીને બેઠેલી જોઇ પ્રરહ્યાદિક દેવેાને અને જા**ત્વિજોને** શાપ દઇને આલવા માંડશું. પ્રગ્હાની પ્રેરણાથી વિષ્ણુ અને લક્ષ્મીજી પ્રનાવીને પાછાં લાબ્યા. ઇત્યાદિ

અહીં વિચારવાનું કે---સ્ટીરનાં કર્તા બ્રમ્હાએ સમુદ્રોનાં, પંહાલનાં અને આ ત્રણે લેકની પૃથ્વીના મસાલા કયાંથી મેળવ્યા ? ખાળ કરતાં **વેદા**-માંથી પાતે ન નીકળતાં શિવજી નીકળ્યા. ઇંદ્રપદ મેળવવા પ્રાર્થ થતાં **ચેલાં,** બ્રમ્હાએ કશું પદ મેળવવા યજ્ઞના આરંભ કરેલાં ? પ્રત્યક્ષમાં તાં આ **યજ્ઞનું** જ્ય સરસ્વતીના શાપનું દેખાશું છે. એક ગાપ કન્યા પરણતાં અધાએજની

સમ્મતિ મેળવવી પડી ત્યારે આ અધી ઓટલી માટી સષ્ટિની રચના કરતાં કયા કયા જ્ઞાનીઓની સમ્મતિ મેળવી હશે ? તે કાંઇ જાણવામાં આવેલું નથી. (૧૭) સ્કંદ પુ૦ ખ'. ૬ ઠ્ઠો. પ્રાયે શ્લાેક ૮૦૦ સુધી-સરસ્થતી અને ગાયત્રીના સંગધવાળા છે. તેમાંથી ઇસારા---

પ્રક્રાએ મૃત્યુલાકમાં યજ્ઞ કરવા શાથી માંડયાે ?

નારદ પ્રમ્દુલાકમાં જઈ ચઢચા. પ્રમ્હાએ મૃત્યુ લાેકની ખબર પુછી. નારદે કલિ આબ્યાની વાલ જણાવી, પ્રમ્હા ખૂબ ગભરાયા. અરે મારૂ પુષ્કર લીર્થ કલિ ન હાેય ત્યાં સ્થાપું. એવો વિચાર કરીને ભૂલલમાં કમલ ફે કશું. તે હાટકે ધરમાં પડેલાં ત્રણુ ખાડા થયા, ત્યાં યજ્ઞ કરવાના નિ<sup>જ્</sup>ચય કરી. પણુ ત્યાંના પ્રામ્હુણુલા કાંએ ઉત્પાલ મચાબ્યા એટલે પ્રમ્હાએ નમસ્કાર કરીને બ ધાબસ્ત કરી દીધા નારદ સાવિત્રીને તેડવા ગયા. જલદી આવી શક્યાં નહીં. કરીથી ગરદ સાવિત્રીને તેડવા ગયા. જલદી આવી શક્યાં નહીં. કરીથી ઇંદ્ર તેડવાં ગયા તા પણુ આવી શક્યાં નહીં. એટલે પ્રમ્હાએ બીજી કન્યા લેવા ઇંદ્રને માકલ્યા તે ગાપ કન્યાને ગાયના મુખમાં પ્રવેશ કરાવી ચાનિથી ઇંદ્ર તેડવાં ગયા તા પણ આવી શક્યાં નહીં. એટલે પ્રમ્હાએ બીજી કન્યા લેવા ઇંદ્રને માકલ્યા તે ગાપ કન્યાને ગાયના મુખમાં પ્રવેશ કરાવી ચાનિથી પદ્ધાર કડાવી પવિત્ર થએલી બધાએાની સમ્મતિથી પરણ્યા. નામ ગાયત્રી રાખવામાં આવ્યું. આ યજ્ઞમાં પ્રમ્હાને અને સાવિત્રીને એટલા બધા ઉત્પાલે સાથેલ યજ્ઞની સમાપ્તિ થએલી બતાવેલી છે. જિજ્ઞાસુઓએ સ્ક'દ પુરાણ નેઇ લેવું.

આમાં જરાક વિચારવાતું કે-જગતના નાના માટા બધાએ જીવાના ઘાટ ઘડી, ત્રણે લોકની વ્યવસ્થા કરી, તેમાં ચથાયાગ્યપણે તે જીવાને સ્થાપન કરવાવાળા, અને તે ગ્રારા વેદાથી પ્રસિદ્ધિને પામેલા, એવા મહાજ્ઞાની પ્રમ્હાને મૃત્યુ લાકમાં કલિયુગ આવ્યાની ખબર નારદજીના કહેવાથી પડી. આતે કેટલું બધું આશ્ચર્ય ? ( પ્રમ્હજ્ઞાનમાં અંધારૂ ? ) આ યજ્ઞના આર ભ કરતાં મારે પ્રામ્હણોને પણ નસ્કાર કરવા પડશે, એટલુંજ નહિ પણ મને સંકડા ઉત્પાતા થશે. તેનો પણ ખબર ન પડી, આ બધું નવીન પ્રકારનું જ્ઞાન લેખકે કયા જ્ઞાનથી મેળવ્યું હશે ? આમાં કર્યા કર્યા વિગ્રાર કરવા તેમાં મારી નજર તા પહેા ત્રી નથી; પણ કાઇ સુજ્ઞ સજ્જન બતાવે તા કાંઇ ચાલ્યા-યોલ્યના વિગ્રાર કરી શકાય ? બાકી આમાં શે વિગ્રાર કરવા અને શું શું લુખવું તેના સંખંધે કાંઇ પણ સમજી શકતો નથી તેથી આટલામાંજ પતાવી કંધુ છે.

ઝ૧

(૧૮) ઋષિઓથી મોટામાં માટા ઠરેક્ષ વિષ્ણુ. હિંદુસ્થાનના દેવેંમાં થી કેનેડી શાહેલે ભાગવતમાંથી લીધેલું-તેના કિંચિત સાર-" સસ્થતીમાં ઉતારે ચરૂ કરતાં ઝાષિઓમાં તકરાર થઇ કે-ત્રણ દેવમાં માટામાં માટા દેવ કયા ? પ્રમહપુત્ર ભશુને તપાસ કરવાને માકલ્યા. તે પ્રથમ પ્રમહેલોકમાં અપ્યેમ્પ્ર પણુ સભામાં દાખલ થયા. પ્રમહાને ક્રોધ થયા પણુ પુત્ર જાણીને સમાવી દીધા. પછી કૈલાશમાં શિવના સ્થાનમાં ગયા. શિવને આલિંગન ન કરવા દીધું. તૈથી શિવે મારવાને ત્રિશુલ લીધુ. ત્યાં પાર્થ તીએ બચાવ્યા. પછી વૈષ્ણુએ ભૂગુને નમસ્કાર કરી અવિનયની ક્ષમા યાચી. ભૂગુએ આ હીં પણ વિષ્ણુએ ભૂગુને નમસ્કાર કરી અવિનયની ક્ષમા યાચી. ભૂગુએ આ હીં કંડામાં કરતા તેમને માટામાં માટા દેવ તરીકે સ્થાપ્યા.

આમાં પણુ થાડું ક વિચારવાનું કે—વેદાથી પ્રસિદ્ધ યત્ત ધર્મ, તેના ભાલુ જાયિએા યત્ત કરવાને બેઠા. જગતના કર્તા અનાદિના પ્રમ્હાણારા વેદામાં લખાયલા, તે સ્વભાવિક રીતેજ માટા હુતા. તેમની અબર શું જાયિઓને ન પડી ? કે જેથી વિવાદ પર ગડી ગયા ? એટલુંજ નહી પણુ વિષ્ણુનાં કર્ત ગ્યા વેદામાં જણાતાં નથી, છતાં વિષ્ણુને માટામાં માટા મનાવી દીધા. ત્યારે શું તેઓએ પાતે માટા બનવાની ઇચ્છાથી તાે આ કાર્ય નહીં કર્યું હોય ? કારણ કે વિષ્ણુ ભગવાનને લાત આઇને પણ ભૂગુ ઝાયને સમાવવા પડયા ? તેથી તેઓન એ મળીને માટા ઠરાવ્યા.

(૧૯) સ્ક'દ પુ. ખં. ૧ લો. અધ્યાય ૮ થી ૧૫ સુધીમાંના ઇસારા-'' કલ્પના આઘમાં મહાદેવે---ડાબા જમણા અંબથી પ્રમ્હા વિષ્ણુ <sup>8</sup>બન્ન કરી સત્ત્વાદિક ત્રણુ ગુણુ મુકી દીધા એટલે સામથ્ય'વાળા થઇ મરીચે આદિ પ્રામ્હણોને મનથી, દક્ષિણ અંગુઠાથી દક્ષને, મુખાદિકથી પ્રવિદ્ધ મરીચે આદિ પ્રામ્હણોને મનથી, દક્ષિણ અંગુઠાથી દક્ષને, મુખાદિકથી પ્રવિદ્ધ મરીચે આદિ પ્રામ્હણોને મનથી, દક્ષિણ અંગુઠાથી દક્ષને, મુખાદિકથી પ્રવિદ્ધ મરીચે આદિ પ્રામ્હણોને મનથી, દક્ષિણ અંગુઠાથી દક્ષને, મુખાદિકથી પ્રવિદ્ધ મરીચે આદિ પ્રામ્હણોને મનથી, દક્ષિણ અંગુઠાથી દક્ષને, મુખાદિકથી પ્રવિદ્ધ મરીચે આદિ પ્રામ્હણોને બાળી પછી પ્રધિ ઉત્પન્ન કરી દીધી. અ. ૯–૧૦ માં--- સૃષ્ટિ થઇ ગયા પછી પ્રમ્હા-વિધ્ણુમાં માટાઇ પણીના જગડો પેઠા. અન્ને દેવા પાલપાલાની માટા બા અનેક પ્રમાણા આપી રહ્યા હતા તેટલામાં તેજોમય લિંગ ઉત્પન્ન થયું, આ શું ? એવા વિચાર કરીને પત્ની મેળવવાના ઉદ્યમવાળા થયા.

અ. ૧૧–૧૨—માં ધ્રમ્હાએ હ'સનું રૂપ ધરીને આકાશમાં તપાસના માંડશું. વિષ્ણુ વરાહનું રૂપ ધરીને પાતાલ ખાદી સાંતમાં પાતાલ સુધી પહેાચ્યા.

3.2

#### ાત્તવત્રથીની પ્રસ્તાવના.

અ. ૧૩–૧૪ માં–એક હુજારવર્ષ ભટકીને વિષ્ણુ પાછા આવ્યા. પ્રક્રા એક લાખ વર્ષ સુધી ભટકચા. રસ્તામાં કેતકીનું પત્ર મળતાં પુછ્યું, તેંછે જણાવ્યું કે લિંગ ઉપરથી પડતાં મને ચાર યુગ અયુત વર્ષ લાગ્યાં. બન્ને દેવાએ લિંગની સત્તાજ માટામાં માટી માની લીધી. શ્લાક ૨૧૫ સુધીમાં છે.

આ લેખ સાથે વિચારવાનું કે---

બ્રહ્મા પુરાણામાં અનેક સ્વરૂપથી લખાયલા જેવામાં આવેલા છે.

(૧) પુત્રીના માહમાં ફસેલા. (૨) દેવીના હાથ ઘસવાથી ઉત્પન્ન ચએલા (૩) મેરૂ પર્વત જેટલા માટા ઇડામાંથી દૈવ વર્ષ પછી બહાર આવેલા. (૪)વિષ્ણુના બાપ થવા જતાં વિષ્ણુની સાથે લડી પડેલા (૫) વિષ્ણુએ કહ્યું કે હું ઉત્પન્ન કરૂં છું પણ મારી માચામાં કસેલા મને જાણી શકતા નથી. (૬) શિવની જાનમાં અસ'ખ્યાતા બટુકાના પિતા થઇ પડેલા. (૭) શતરૂપાને જેવા પાંચ મુખ કર્યા પણ શિવના કોધ રૂપ ભેરવથી પાંચમા મુખથી રહિત થએલા. (૮) લાભના માટે યજ્ઞ કરવા જતાં પ્રામ્હુણોને નમવું પડયું, ગ્રેંકડા ઉત્પાતા સહુન કરવા પડયા, અને સરસ્વતીથી શાપિત થઇ પડેલા. (૯) આ ઉપરના લેખમાં તા મહાદેવજીના ડાબા હાથથી ઉત્પન્ન ચએલા, અને જમણા હાથથી વિષ્ણુ આ બન્ને દેવા સષ્ટિ ઉત્પન્ન કરી મોટા થવા જતાં તે સમયમાં લાંબુલહરક એક લિંગ જોઈ ચકિત થએલા, તેની પાછળ પડયા. વિષ્ણુ સાતમા પાતાળ સુધી જઈ હજાર વર્ષે પાછા આવ્યા અને પ્રદ્યા આકાશમાં એક લાખ વર્ષ સુધી ભટકીને પાછા આવ્યા.

ઇત્યાદિક અનેક બાબતાના લેખા જેતાં વિચાર થાય છે કે---

આ બધી વાતાે કેવલ કલ્પિત હશે? કે આમાં કઇ પણ સત્યતા રહી હશે ? અને આ બધી વાતાે કયા કયા કાળમાં બની હશે ? મને તા જેવા જેવા પત્તો લાગ્યા છે તેવા તેવા લખીને બતાવ્યા છે. વળી આ બધી વાતાના ચાગ્ય ખુલાશા મળશે તાે કરીથી પણ વિચાર કરવાનાે અવકાશ લઇશ.

(૨૦) પ્રમ્હાનું વીર્ય નીકળી પડતાં હજારા વાલીખિલ્યા---

સ્કંદ પુ. ખં. ૧ અ. ૨૬ માે. શ્લાે. પ૩ માંનાે ઇસારાે—

" પર્વતોની સલાહથી હિમાલય પર્વતે શિવને પાર્વતી આપી. હુવન વખતે વેદપાઠીઓમાં વિવાદ, નારદે કહ્યું કે-જેનાથી તમા અને સા બહુંજ્યત્ 5

પેદા થયું છે તે ખ્રમ્હા તમારી પાસે બેઠા છે. એટલે વિવાદ છેડીને યજ્ઞ શરૂ કર્યા. પાર્વતીનાં ચરણ દેખતાં બ્રમ્હાનું વીર્ય નીકળી પડતાં, તેમાંથી હુજારા વાલીખિલ્યા પેદા થઇ ગયા. અને તાત ! તાત ! પાકારવા લાગ્યા. નારદે હાંકી કાઢી લજ્જિત બ્રમ્હાને આધાસન આપ્યું.

આમાં વિચારવાનું કે–પદ્ધાડાએ કયા મુખથી સલાહ આપી ? હિમાલયે કયા કાનથી સાંભળી ? પ્રામ્દ્ધણોને અને જગતને પેદા કરવાવાળા પ્રમ્દ્ધા,કે જે ચારા વેદાથી પ્રસિધ્ધ છે, તે કયા ઠેકાણેથી કેવા સ્વરૂપથી આવ્યા, કે જે સ્ખલિત થતાં હુજારા વાલિખિલ્યાે પેદા થઇ ગયા ? આમાંના એક અક્ષર પણ સાચા હુશે ખરા ? સજ્જનાને વિચારવાની ભલામણ કરૂ છું.

(૨૧) સ્કંદ પુ. ખં. ૫ મા-પ્રસ્ડાના શિર છેદનની વાત-

" પૂર્વે એકાર્ણવ થતાં ભૂતાદિક કાંઇજ ન હતું. માત્ર આકાશમાં એક મહાકાલજ રહ્યો હતા. પાણીમાં પરપાટો થતાં તે સાનાના થયો. મહાકાલના કેાડવાથી-આકાશ-પૃથ્વી બે થયાં. મધ્યમાં પ્રમ્હાદિક ત્રણ દેવા હતા. 'સપ્ટિ કરા' કહીને મહાકાલ અંતર્ધાન થયા. સમજ્યા વિના પ્રમ્હા તપ કરવા લાગ્યા. મહાદેવે છ અંગ સાથે વેદા આપ્યા. તા પણ પ્રમ્હા સમજ્યા નહી. કરીથી તપમાં જોડાયા. અંતમાં સૂચના થઇ કે-ત્ં મને ગર્વથી પુત્ર વિચારે છે તેથી તારૂ માશુ કાપીસ. અને મારા અંશથી રૂદ્ર થશે તે તારી પ્રજાના નાશ કરશે, તા પણ તું પિતામહના નામથી પ્રસિધ્ધ થઈશ. હામ કરતાં પરસેવા લૂસીને નાખતાં રૂદ્ર થયા. છેવટે શિવના તેજમાં પ્રમ્હાનું તેજ દબાઇ ગશું. અને પ્રમ્હાના પાંચમા મુખને કાપી નાખ્યું. શ્લા. હદ્દ ના બીજો અધ્યાય જોવાની ભલામણ કરૂ છું. અને ત્રીજા અધ્યાયમાંથી કાંઇ લખું છું----

(૨૨) શિવને મારવા સ્વેદજ પ્રેચી તેનું બ્રહ્માને પ્રાયશ્ચિત્ત---

" બ્રદ્ધાનું માથુ કપાતાં ક્રોધથી પરસેવા, લૂસીને પૃથ્વી પર નાખ્યા તેમાંથી ધનુષ બાથુ સાથે વીર નીકળ્યા, તેને રૂદ્રના તરક પ્રેચી. રૂદ્રે સ્ત ભિત કર્યા. રૂદ્ર પાતે બિષ્ણુના આશ્રમે જઇ ભિક્ષા માગવાને લાગ્યા. વિષ્ણુએ હાથ પસાર્યા. ત્રિશ્લથી ભેદતાં લાહીના પ્રવાહ છુટયા; તે કપાળમાં ઝીલવા માંડયે. તે ત્યાંથી નીકળી-પચ્ચાસ યાજન લાંબા અને દશ યોજન પહાેળા નદી રૂપે વહ્યો. તે દિવ્ય હુજાર વર્ષ સુધી ધારણ કર્યા. તમારૂ પાત્ર ભરાયું ? એમ કહીને વિષ્ણુએ બ'ધ કર્યા. પછી દિવ્ય હુજાર વર્ષ સુધી મહાદેવે મ'થન કર્યું. તેમાંથી હજાર હાથવાળા ધનુષ બાણુ સાથે પુરૂષ નીકળ્યો. વિષ્ણુએ શિવને

પુછ્યું કે આ કાેણું ? શિવે કહ્યું કે આપણા ત્રણના તેજથી પેઠા થએલાે એ ' નર ' છે. શત્રુઓને જિતવાવાળા થશે. તે નરે શિવની અને વિષ્ણુની સ્તુતિ કરી. કપાળમાંથી બહાર કાઢચા. તે '' નર અને વિષ્ણુ '' નારાચણના નામથી પ્રસિધ્ધ થયા. રક્તજ અને સ્વેદજ એ બેનું દિવ્ય ત્રણુ વર્ષ ન્યૂન ત્રણસાે વર્ષ સુધી શુદ્ધ થયું. છેવટે રક્તજે સ્વેદજને લેઘો. વિષ્ણુએ છેાડાવીને મહેશ્વરને અને સુરેશ્વરને પાલન કરવાને સાંપ્યા. વિષ્ણુએ–બ્રદ્ધાને કહ્યું કે મહાદેવને મારવા તમે સ્વદેજને પ્રેર્યા તેનું પ્રાયશ્વિત લ્યા. વિષ્ણુનું વચન માન્ય રાખીને બ્રદ્ધાએ પ્રાયશ્વિત લીધું. "

આ જગા પર-૨૦-૨૧-૨૨ આ ત્રણ કલમાં વિચારવાની-૨૦ માં-પદ્ધાર્ડને પુત્રી કાેના સ'યાેગથી ? પદ્ધારોની સલાદુથી શિવજીને કેવી રીતે મળી ? યજ્ઞ વિધિમાં વિવાદી વેદપાઠીઓને નારદે કહ્યું કે-જેનાથી તમાં અને આ બધું જગત્ ઉત્પન્ન થયું તે બ્રદ્ધા તમારી પાસે છે એટલે ગ્રૂપ થયા. અંગુઠા દેખતાં બ્રમ્દ્ધા સ્પક્ષિત થયા. હુજારા વાલિખિલ્યા ઉત્પન્ન થઇ ગયા. જરા વિચારવાનું --- પર્વતની પુત્રીને મદ્ધાદેવ કયા કાળમાં પરણ્યા ? આ વાત સાચી કે કલ્પિત ? વેદપાઠીઓને અને જગત્ને ઉત્પન્ન કરનારા બ્રમ્દ્ધા કયાંથી આવી ચઢયા ? પણ સ્પલિત થઇ ગયા. કેટલી બધી ધીરજવાળા જગતના કર્તા ? આમાંની કથી વાત સાચી ?

૨૧ માં–એકાર્જુવ થતાં મહાકાળજ રહ્યો. ઇંડું ફેાડતાં આકાશ પૃથ્વી થયાં. તેણે કયાં રહીને ફેાડશું ? તેમાંથી પ્રમ્હાદિક ત્રણુ દેવા નીકળ્યા, કયાંથી આવીને લરાયા હતા ? કચી વાત સારી ?

રર માં⊶જગતના કર્તા બ્રચ્હાને ક્રોધ થતાં પરસેવા, તેમાંથી ધનુષ્ બાણુ સાથે વીર નીકળ્યા. બ્રહ્માએ શિવને મારવા તે વીરને પ્રેચીં, પણુ સ્ત ભિત થઈ ગયાે. બ્રહ્મશક્તિ કયાં નષ્ટ થઈ ગઇ હુતી ? શિવે વિષ્ણુના હાથ ભેક્ષી લાેહીની નદી અનાવી દીધી તે આજ કાલ કયાં વહે છે ? તેના પ્રવાહ– પચ્ચાસ અને દશ યાેજન લાંબા પહાેળા બતાવ્યા છે આમાં સાચું કશું છે ?

આ પ્રજાપતિના સંબંધમાં એકદરે વિચારવાનું કે—

જૈન ઇતિહાસમાં ૧૧ મા તીર્થ'કરના સમયે જિતશત્રુ મહાન રાજા પુત્રીના સ'બ'ધે લાેકામાં પ્રજાપતિ કહેવાયાે,વૈદિકાેએ પ્રમ્હા તરીકે ઠરાવી સ'પૂર્ણ વૈદિકધર્મ'માંજ દાખલ કરી દીધા છે. તેથી એવું સમજાય છે કે પાર્શ્વનાથ

ЗY

તીશ' કરના વખતે થએલા અનેક સવ જ્ઞાના પહેલાં વેદાની સ્થિતિ કેવલ યત્ત્રયાગાદિકના વિધાન વાળીજ હશે, તે વેદાની સ્થિતિ આજે તેવીને તેવી રહી નથી, પણ તેમાં માટા કેરકાર થએલા છે. કારણ કે-જેવી રીતે બ્રામ્હણ, ઉપનિષદાદિકમાં, સર્વજ્ઞાના જીવાદિક તત્ત્વાના માટા કેરકાર કરતા ગયા, તેવી રીતે વેદામાં પણ નવીન નવીન અનેક શ્રુતિઓ દાખલ કરતા ગયા છે. જીવા કે જ્ઞગ્વેદના દશમા (છેલ્લા) જ મ'ડળમાં સષ્ટિના કર્તા પ્રજાપતિને કરાવવા એકજ વિષયની ત્રણ ચાર શ્રતિઓ, ત્રણ ચાર જણના તરફથીજ લખાઇલી, તેની સાબીતી બતાવી રહી છે. કાઇ સુત્ર ચતુર વિચારશે તો તેને તેવી સૈકડા શ્રુતિઓ સર્વજ્ઞાના તત્ત્વાદિકના પસાર થયા પછીથીજ વેદામાં ઘુસી ગએલી નજરે પડશે, એ નિર્વિવાદ છે. આ વાતની સામાન્ય સૂચના તો મૅકડાનલ શાહેબે સ'સ્કૃત સાહિત્યમાં કરેલી છે. મણિલાલભાઇએ તા ચાખ્ખુ લખીને જણાવ્યુ' છે કે-પ્રજાપતિ તા બધાના માખર આવીને બ્રમ્હા તરીકે પૂજાયા. આના સ'બ ધના વિચારા માશ અથમાં જોવામાં આવશે.

(૨૩) આર્યોના તહેવારા. પૃ. ૫૦૩ થી ૫૦૫ સુધી જીવેા---

"વેદ્રકાળની ત્રિમૂર્તિ'ની કલ્પનાના ધીમે ધીમે એટલા બધા વિસ્તાર થયા કે–પુરાણામાં તેનું સ્વરૂપ તદ્દન બદલાઇ ગયુ. વેદના ગાયકાએ અનેક દેવાની સ્તુતિ કરી છે પણ અગ્રસ્થાન તાે અબિ, ' મરૂત અને સૂર્ય એ ત્રણ દેવાનેજ મળ્યુ' છે." (પૃ. ૫૦૪) "પુરાણકારાએ ત્રિમૂર્તિ'ની કલ્પના નક્કી કરતી વખતે બુદ્ધ ધર્મ'ની ત્રચીની મદદ લીધી હાય એ સ લવિત છે." (૫૦૫) "આ જગત રજ, સત્ત્વ અને તમ એ ત્રિગુણાથી ભરેવું હાવાથી પરમેશ્વર ત્રિગુ-ભ્રાત્મક છે એવું ઉપનિષદ્ધારાનું મત બન્યું, પાછળ કહ્યા પ્રમાણે વેદકાળમાં મુખ્યત્વે કરીને આ ત્રણ ગુણુ ધારણુ કરનારા પ્રમહુણરપતિ, સૂર્ય અને રૂદ્રને અનુક્રમે–પ્રમ્હા, વિષ્ણુ અને મહેશ એમ પુરાણકારાએ ઠરાવ્યા તે પછી અસ્તિત્વમાં આવેલા ઉશાનસ, કાત્યાયન, પરાસર અને વ્યાસના ગ્ર'થામાં ત્રિમૂર્તિ'નો ઉદ્લોખ મળી આવે છે".

" ખ્રિસ્તી ક્ષકના છઠ્ઠા સૈકામાં શદ્રક કવિએ રચેલા મૃચ્છકટિક નાટક ( અંક. ૬ ) માં પણ ત્રિમૂત્તિ ના ઉલ્લેખ કરેલેા છે."

" એ ઉપરથી એટલું સ્પષ્ટ થાય છે કે માસરે એક હુબર વર્ષથી પ્રસ્હા, વિષ્ણુ અને શિવની ત્રિમૂર્ત્તિ વિષેના મત ચાક્ષસ થતાે ગયાે. "

અમાં થાેડુંક વિચારવાનું કે—

ચારા વેદા ઇશ્વરથી પ્રાપ્ત થએલા ખતાવ્યા છે તે કલ્પના કેવળ જૂઠી કરેલી માનીએ તાે પણ તે શ્રુતિઓના લખવાવાળા ઝાયેઓને તાે પ્રાચીનમાં પ્રાચીન માનવા પડશે કે નહીં ? તેઓને તેા અબ્નિ, મરૂત અને સૂર્ય આ ત્રણ દેવાજ માટા જણાયલા છે. આ ત્રણ દેવાની મહત્ત્વતા જૈન બાહની વિરોષ જાગતિમાં નહી જેવી થઇ પડેલી હાેવાથી, ત્યાર બાદ કાેઇ લાંબા કાળે પ્રદ્ધા, વિષ્ણુ અને મહાદેવ આ ત્રણ દેવેા કલ્પવા પડયા, એમ તાે માનવુંજ પડશે. તેા વિચારવાનું કે આ ત્રણ દેવાને કયા ગુણ વિશેષથી માટામાં માટી સત્તાવાળા પુરાણાથી તે વેદા સુધીમાં દાખલ કરી દીધા ? અને તે કયા જ્ઞાનીથી મેળવ્યા ? આ ત્રણ દેવેામાંના બ્રહ્મા કે જે ચારા વેદાથી જગતના કર્તા હતાં લખાયા છે તે પાછલથી કલ્પિત રૂપે ઘુસાડેલા ખરા કે નહી ? કલ્પિત રૂપેજ ઘુસાડેલા છે એમ માનવુંજ પડશે. જુવા પુરાણામાં લખાયલા પ્રદ્વાના ગુણા-પુત્રીની સાથે અનીતિ કરવા વાળા, લિંગનાે પત્તો નહી મળવા છતાં આવીને જાૂઠ બાલવાવાળા, ગાપ કન્યા પરણીને સાવિત્રીના અપરાધી અનેલા, પુત્રીની પાછળ જતાં ખ્રાહ્મણાથી અને દેવતાઓથી પણ નિંદાયલા, એટલુંજ નહી પણ વ્યાધ રૂપ શિવના આણુથી વી'ધાઇને મૃગ નક્ષત્ર રૂપે ખનેલા. ઇત્યાદિક અનેક વિકારવાળા ઃ**બ્રદ્ધા કયા ગુણ** વિશેષથી જગત્ના કર્તા હુર્તા થઇ ચારા વેદામાં ઘુસ્યા ? એ વેદાની મહુત્વતા કેટલી ? અને એ બધા લેખકા સત્ય-વાદી પણ કેટલા ? અને આ બધુ ધાંધલ કયાંથી ઉઠ્યું ? મને તાે એમજ લાગે છે કે સર્વજ્ઞાના સત્યતત્ત્વાના વિરાધમાંથીજ ઉઠ્યું છે ! પ્રથમ પ્રદ્ધાનુંજ સ્વરૂપ ટુંક રૂપે જણાવ્યું છે. હુવે વિષ્ણુમાં વિકાર કયાંથી થયેા? કેવી રીતના થયેા? જેવી રીતે થયેા છે તેવી રીતના ડુંક રૂપથી જણાવીએ છિએ.

# જૈન વૈદિકમાંના વાસુદેવાદિક ત્રિકની દુંકમાં નાંધ

વાસુદેવ કહેા,વિષ્ણુ કહેા એ ખધા આ લાેકમાં (ભારત લાેકમાં)ત્રણુખ'ડ રાજ્યના ભાેકતા મહાન રાજાઓજ થયા છે. અનાદિકાળના નિયમને અનુસરીને આ ચાલતી અવસપિંણીમાં નવ ત્રિકાેજ થએલાં છે. તેમના ઇતિહાસ ક્રમવાર જૈન ગ્ર'થામાં તદ્દન ડુ'કરૂપે લખાયલાે છે. તેમાંનુ' પહેલું ત્રિકનીચે પ્રમાણે----

અગીયારમા લીર્થ કરના સમયમાં જે પોતનપુરના રાજ જિલ્લાસ હતા, તે પુત્રીના સ'બ'ધથી પ્રજાપતિના નામથી પ્રસિદ્ધ થયા હતા. તેમને જે

| 3८ | તત્ત્વત્રયીની | પ્રસ્તાવના. | ,<br>, |
|----|---------------|-------------|--------|
|    |               |             |        |

પ્રથમ અચલ નામના પુત્ર તે બલદેવ, બીજી વખતે મૃગાવતી પુત્રા, તેના સંબંધથી જે પુત્ર તે ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવ થયા હતા.

તેજ સમયમાં રતનપુરના રાજા મયૂરથીવના પુત્ર **અશ્વગ્રીવ**ે તે પ્રતિ-વાસુદેવની પદવીના ધારક થયા છે.

આ અવસપિંણીમાં નવ ત્રિકાેમાંનું આ બલદેવાદિકનું પહેલુંજ ત્રિક થયું છે. અનાદિના નિયમ પ્રમાણે ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવના હ્યાથે અશ્વગ્રીવ પ્રતિવાસુદેવનું મરણ થયું છે. પ્રતિવાસુદેવ લડાઇઓ કરીને ત્રણે ખંડના રાજાઓને તાએ કરે છે. પછી બલદેવ ભાઇની સાથે રહીને વાસુદેવ–પ્રતિવાસુદે-વના નારા કરી પાતે નિવિધ્ન પણે ત્રણે ખંડના રાજ્યના ભાગ કરે છે. તેથી તે બન્ને ( વાસુદેવ અને પ્રતિવાસુદેવ ) સફગતિના તા ભાગી થતાજ નથી પણ નરક ગતિનાજ અધિકારી બતાવેલા છે, એમ જેન ઇતિહાસમાં સર્વાંસાએ જણાવેલું છે.---

(૧) વૈદિકેામાં--દેવી ભાગવતે અળદેવના, અને વાસુદેવ સંબંધને સવૈથા ઉડાવી દઇને અશ્વગ્રીવ પ્રતિવાસુદેવનેજ વિષ્ણુ ભગવાન ઠરાવી તેમનું માશુ વાસુદેવથી કપાચા પછી ઘાડાના માથાવાળા હુચગ્રીવ વિષ્ણુના નામથી પ્રસિષ્ધિમાં સુકથા છે.

(૨) સ્કંદ પુ૦ ના ત્રીજા ખંડમાં—દેવતાએાએ યજ્ઞના આરંભ કર્યાં, ત્યાં માત્ર વિષ્ણુજ આવ્યા નહીં. શાધ કરતાં ધનુષ બાણ ચઢાવીને ધ્યાનમાં એઠેલા જોયા. ઉધઇઓના પ્રયાસથી બાણની દાેરી કપાતાં વિષ્ણુનું માથું ઉડી ગયું, તે મળ્યુંજ નહીં તેથી વિશ્વકર્માએ સૂર્યાના ઘાડાનું માથું કાપી બંધ થેસતું કરીને આપ્યું. ત્યાંથી હુયગ્રીવ વિષ્ણુના નામથી પ્રસિદ્ધ થયા.

નવ ત્રિકેામાંનું આ પહેલવેલું ત્રિક ૧૧મા લીચ'ંકરના સમયમાં થએલું છે. જૈન–વૈદિકમાં લખાચા પ્રમાણે ટું'ક નાંધ કરીને ખતાવી છે.

વિચારવાનું કે—એક વખતે ઇંદ્રે દેવતાએા સાથે અશ્વમેધ કરતાં પશુઓને બાંધ્યાં, ઝાધિઓએ આ યજ્ઞ અયાગ્ય ઠરાવ્યા. ઇંદ્રના પક્ષમાં વસુરાજા ભળતાં નરકમાં ગયા. આ યજ્ઞ કરાવનાર ઇંદ્રની કચી ગતિ થઇ ? તે કાંઇ જણાવ્યું નથી. ( જુઓ પ્ર. ૧૮ સું. પૃ. ૧૫૫ થી ૫૭ )

આ દેવતાઓના યજ્ઞમાં પણ બ્રદ્ધાદિક તો ભળેલાજ છે, માત્ર વિષ્ણુ ભાવ્યા નથી તેા પણ દૂર બેઠા છતાં માથા વિનાના તેા થયાજ. આ યજ્ઞની વાતા વિચિત્ર પ્રકારની કેવી ? આ બધા લેખકાની સત્યનિષ્ઠા પણ કેટલી ?

આરમા તીર્થ'ંકરના વખતે⊸વાસુદેવાદિકનું બીજી ત્રિક થર્ઢુ છે— જય નામા બલદેવ, દ્વિષ્ટષ્ઠ વાસુદેવ અને તારક પ્રતિવાસુદેવ છે વાસુદેવ અને પ્રતિવાસુદેવની લડાઇ થતાં પ્રતિવાસુદેવ મરાણે છે.

(૧) વૈદિકેામાં–વિષ્ણુના મત્સ્યાવતારપુસણેુ–તારક પ્રતિવાસુદેવને માેટા દૈત્ય ઠરાવી, દેવતાઓની સાથે શુદ્ધ કરવાવાળા બતાવ્યા છે. આ દૈત્યે કરાેડા દેવતાઓને માર્યા છે. શુદ્ધમાં ભળેલા ઇંદ્રો, લાેકપાલા અને વિષ્ણુ આદિને પકડીને એ દૈત્યે બાંધ્યા છે. જેમ વાઘ મનુષ્ય–પશુઓને પકડે તેમ પકડી લીધા અને એ તારક દૈત્ય ત્રણુ લાેકની સ'પદાવાળા થઇ બેઠા.

ડુ કમાં વિચારવાનું કે—કલ્પિત મત્સ્યાવતારનું લખાણુ કલ્પિત ઠરે કે નહી ? ચુગ ચુગમાં રક્ષા કરવાવાળા વિષ્ણુ તે આ, એક દૈત્યના સપાટામાં કેમ સપડાયા ? એટલુંજ વિચારશા તાે પણુ ખસ છે.

(૨) સ્કંદ પુ૦ પ્રંડ ૧ લેા-વજાંગ અસુરે-પ્રદ્યાના વરદાનથી પુત્ર મેળવ્યા. તેની સીએ હુજાર વર્ષ ગર્ભમાં રાખ્યા. પછી તારક નામ રાખ્યું. તેણે દેવતાઓને જીતવા દશ હુજાર વર્ષ આહાર વિનાના તપ કર્યા. પ્રદ્યા તેને વરદાન આપવાને ગયા. અને જણાવ્યું કે તું તરતના જન્મેલા બાળક વિના બીજાથી મરીશ નહીં. પછી તારક દૈત્યે-યમપુરીના અને દેવતાઓના સૈન્યના નાશ કર્યા. વિષ્ણુએ બધા દેવતાઓને ભાગી જવાની આજ્ઞા કરી. તારક ખંભાતના સિંહાસન પર જઇને બેઠા. પણ તરતના જન્મેલા કાર્તિ'ક સ્વામિના હાથથી મરાયા.

આમાં જરા વિચારવાનું કે—-હુજાર વર્ષ ગર્ભમાં રહે, એ સિદ્ધાંત કશું ? મેાટેા થયા પછી દશ હુજાર વર્ષ તપ કર્યો. ત્યારે તેનું આયુષ્ય કેટલું હુરો ? અનેક આફતાવાળા પ્રદ્ધા વરદાન આપવા કયાંથી આવ્યા ? યમપુરી નીચે છે કે ઉપર ? કયાં જઇને તેના નાશ કર્યા ? દેવતાઓ સાથે લડાઇ કરી, તા તે સ્વર્ગમાં જઇને કે ભૃતલમાં ? લેખકે આ બધુ જ્ઞાન કયા જ્ઞાનીથી મેળવ્યું માનવું ?

(૩) તુલસીરામાયણુ આલકાંડના તારકાસુર.

શિવજી રામચંદ્રનું ધ્યાન કરવા બેઠા, તે વખતે તારકાસુર ઉત્પન્ન થયેા. તેણે લાેકાેને અને દેવતાઓને સંપત્તિથી રદ્ધિત કર્યા. દેવતાઓ પ્રદ્રાની પાસે ગયા. બ્રદ્ધાએ કહ્યું કે–શિવજીના વીર્યાથી ઉત્પન્ન થએલાે

### તત્ત્વન્નયાની પ્રસ્તાવના.

પુત્રજ એ દૈત્યને જીતે. દેવતાઓએ સ્તુતિ કરીને કામદેવને પ્રગટ કર્યા, તેણે સર્વ દુનિયાને બ્યાક્રલ કરી નાખી, પણ શિવજીએ તેા બાળીને ભસ્મજ કરી નાખ્યા. એટલે પ્રદ્વાદિક દેવા વિષ્ણુ પાસે ગયા. પછી સવે મળીને શિવને પ્રસન્ન કર્યા. લગ્ન કરવાનું નક્કી ઠરાવી શિવને શણુગાર્યા. નારદાદિક ઝપિએાએ પાવ'તીની માતાને સમજાવી લગ્ન કરાવી દીધું. વિલાસ કરતાં કૈલાસ પર છ સુખવાળા કાર્તિ કેય જન્મ્યા. તે બાળકે તારકાસુરને માર્યા. પછી બધા નિર્ભય થયા.

આ તારક પ્રતિવાસુદેવમાં દું કથી વિચારવાનું કે---

આ બીજું ત્રિક જૈનાના ૧૨મા તીર્થ કરના સમયમાં થએલું છે-તેને મહ્સ્યપુરાણવાળાએ-તારકાસુર લખીને માેટા દૈત્ય ઠરાવ્યા છે. તેણે જગતના ઉદ્ધારક વિષ્ણુના સમક્ષ કરાડા દેવતાઓને માર્યા અને વિષ્ણુને પણ કેદમાં પૂર્યા. આ વાત કયાં સુધી સત્ય લખાઇ હશે ?

રક દુ પુ. માં— તેના બાપે પ્રદ્ભાના વરદાનથી તારક પુત્ર મેળવ્યા. કમ'ના વશેથી પશેધીને પણે અફલાતા પ્રદ્ધા કયે ઠેકાણે વરદાન આપવાને ગયા અને કયા કાળમાં ? તે તારક હુજારવર્ષ ગર્ભમાં. પછી દશ હુજાર વર્ષ તપ કરી કાઇથી મરૂ નહી એવા પ્રદ્ધાથી વર મેળવ્યા. પછી યમપુરીના અને દેવતા-આેના સૈન્યના નાશ કર્યા. કયે ઠેકાણે રહીને આ અકાર્ય કર્યું ? કેમ કે ખ ભાતની ગાદીના માલક થઇ બેઠા છે. આ વાત કયા કાળમાં બનેલી ? એ વિચારવાનું.

તે બીજા ત્રિકમાંના તારક, અખજોના અબજો વર્ષ પછી રામાદિકના આઠમા ત્રિક વખતે લાેકાને અને દેવતાઓને સુખ સ પત્તિથી રહિત કરતા કંચાંથી આવી ચઢચા કે જેને બ્રદ્યાદિકાને બ્રમિષ્ટ કરી નાખ્યા ? આ ખધી વૈદિક ઇતિહાસની બાજી કયાંથી રચાઇ ?

ા જૈનાના ૧૩ માં તીથ કરના સમયમાં-વાસુદેવાદિકનું ત્રીજુ બ્રિક---

**ભદ્ર** અલદેવ, **સ્વય ભૂ** વાસુદેવ અને **મેરક** પ્રતિવાસુદેવ, મેાટાભાઈ ભદ્રની સાહાય્યથી સ્વય ભૂ વાસુદેવે મેરક પ્રતિવાસુદેવને ચક્રરત્નથી માર્ચા. મેરક લડાઇમાં મરવાથી અને સ્વય ભૂ રાજ્યના લાભથી તે ભવમાં સદ્દગતિ **મે**ળવી શક્યા નથી.

વૈદિકામાં-પ્રક્ષાંડ પુરાણે-માગસર સુદિ ૧૧ના સ'બ'ધે એવા લેખ છે કે-મુંર દેત્ય સાથે શ્રીકૃષ્ણે દિવ્ય હજાર વર્ષ સુધી શુદ્ધ કર્શુ'. છેવટે નાઠા. તેના સ'બ'ધ

Jain Education International

Yø

# ત વર્ષથીની પ્રસ્તાવના.

એવા છે કે- માજુનિ ઝીંકૃષ્ણને પુછશું કે- માગસર સુઠી ૧૧ ના વ્રતથી હુલાર્સ ચરતું ક્યા સાથી ? ઉત્તરમાં ઝીં કૃષ્ણું જણાષ્યું કે- પુવે' કૃતયુગમાં મુરૂ નામના દેત્ત્વે બ્રજ્ઞાદિક થાધા દેવાને સ્વર્ધ માંથી પ્રષ્ટ કર્યા. પ્રદ્યાદિક દેવાએ શિલની પાસે પોતાનું રક્ષણુ માર્ગ્યું. પણુ શિવે વિષ્ણુને વાતાખ્યા. લધા વિષ્ણુ પાસે ગયા. વિષ્ણુએ પ્રદ્યાદિકની વાત સાંભળીને કહ્યું કે- એવા દુષ્ટ દેત્ય કાણ છે કે જેલું બ્રહ્યાદિક દેવાને સ્વર્ધ માંથી બ્રષ્ટ કર્યા ? એમ કહીને વિષ્ણુ પ્રસ્ણાદિકને સાથમાં લઇને તે દેત્યના નાજ્ય કરવાને નીકળ્યા. પણુ તે દેત્યની એક હાકત માત્રથી બ્રદ્ધાદિક દેવા ભાગી ગયા. માત્ર એકક્ષા વિષ્ણુએજ દિષ્ય હુબાર વર્ષ સુધી તેની સાથે બાહુ શુદ્ધ કર્યું. છેવટે વિષ્ણુ પણ નાડા. અને એકજ દરવા-બની બાર યોજનની ગુફામાં બઇને સુતા. સુરદેત્ય ત્યાં જઇને પણ મારવાને તૈયાર થયેા. પણ મારા અંગથી ઉત્પન્ન થએલી કન્યાથી તે દેત્ત્ય મરાયો. નિદ્રામાંથી ઉડીને મે' તે કન્યાને વર આપ્યો કે હે કન્યે ! તને આ એકાદશીના યોગથી દલ્ય મારવાની શક્તિ થઇ છે તેથી તારા નામથી આ એકાદશીનું વ્ય થશે એવા વર આપ્યો તેથી સંલુષ્ટ થઈ.

આ સુરૂ દેત્યમાં વિચારવાતું કે---

'વિરાટ્તું રૂપ ધરીને બ્રહ્માંડને ઘેરા ઘાલતાં પ્રજાપતિ દર્શાગ્રેલ બહાર વધીને રહ્યા.' આ સૂક્ત જેન ભાહની વિશેષ જાગૃતિના પછી ચારા ઘેઠામાં દાખલ કરેલું હોય એ સ્વાભાવિકજ છે. પ્રજાપતિ આ બધી રુષ્ટિના સ્વરૂપનાળા ચયેા તે વખતે આ બધા જીવા કમ'વાળા બનાવ્યા કે કમ' પિનાના ? પાતે ચારવર્ણ રૂપના બન્યા ત્યારે તેમાં આ મુરૂ દેલ હતા કે નહી ? અથવા બ્રહ્માં-ડની બહાર દશાંગ્રલ વધીને જે જગ્યા છાડી હતી તેમાંથી આવીને કચે રસ્તેથી બ્રહ્મસ્થાનમાં પહોંચ્યા ? કે જે દેત્યે બ્રહ્માદિકને સ્થાનથી બ્રહ્મ કર્યા ? દેવીના હાથ લસવાથી અને શિવના હાથથી ઉત્પન્ન થએલા બ્રહ્માને શિવનું શરણ ન મળવાથી વિષ્ણુનું શરણ ખાળવું પડ્યું. વિષ્ણુ પણ તે દેત્થથી ભાગીને બાર-ચાંજનની ગુફામાં જઇને સુતા. આ દેત્ય ત્રણે દેવાથી કેટલા બધા જળરા હરો ? અને ઠાનાથી પેદા થએલા હશે ? પ્રથમ બ્રહ્માનાજ ખરા પત્તો નર્શ તે પછી અદ્વૈત અને વિશિષ્ટાદ્વેતની સિદ્ધિ તે તુષખ'ડન જેવી ખરી કે નહી ? ૧૪ મા તીર્થ કરના વખતે ચાથા વાસુદેવાદિકતુ' ચાયુ' ત્રિક---

સુપ્રભ–ખલદેવ, પુરૂષાત્તમ–વાસુદેવ, અને મધુ પ્રતિષાસુદેવ. આ ત્રણે ખ'ડના માટા રાજાએા થયા છે. પ્રતિવાસુદેવ ત્રણે ખ'ડના રાજાઓની સાથે

¥9.

લપ્રઇએા કરીને પાતાની આજ્ઞા મનાવે. પણ તેજ અરસામાં થએલા વાસુદેવ પાતાના સાેદ્રાભાઇ બલદેવની સાહ્ય્યથી પ્રતિવાસુદેવને મારે છે. પછી નિર્ભય પણુ રાજ્યના લોગ કટ્ટે છે. એક લડાઇએાના પાપથી બીજો રાજ્યના લાભથી સદ્દગતિના લાગી થતા નથી.

મધુ પ્રતિ વાસુદેવ છે અને કેટલ તેના લાઇ છે.

વૈદિકેામાં-માર્ક ઉચ પુરાણે જણાવ્યું છે કે-મધુ અને કેટલ એ બે દેલ્યે વિષ્ણુના કાનના મેલથી ઉત્પન્ન થયા અને બ્રમ્હાને મારવાને દોડયા. બ્રદ્ધાએ નિદ્રાદેવીની સ્તુતિ કસ્વા માંડી એટલે શ્રીકૃષ્ણુજી જાગી ઉઠયા. અને તે દેલ્યેા સાથે પાંચ હુજાર વર્ષ સુધી બહુ શુદ્ધ કશું'. છેવટે નાશી છુટયા.

આમાં જરા વિચારવાનું કે-કાનના મેલના દેત્યાથી જગતના કર્તા પ્રદ્યા કે જે ચારા વેદાથી પ્રસિદ્ધ છે, તે તેા ભાગ્યા. પણ જગતના ઉદ્ધારક વિષ્ણુ ભગવાન પણ ભાગ્યા !! આમાંની કથી વાત સાચી હશે ?

દુર્ગાયાઠ અ. ૧ લેા. શ્લેા ૬૭ થી–કલ્પાંતે એકાર્ણવ થતાં વિષ્ણુ ગ્રેષનાગની શય્યામાં સુતેલા તેમના કાનના મેળથી ઉત્પન્ન થએલા મધુ અને કેટલ નાભિકમલમાંના બ્રદ્માને મારવાને દેાડયા.

આમાં પણ વિચારવાનું કે-કટપાંતામાં સષ્ટિ ઉત્પન્ન કરવાની ગઢ મઘલમાં પહેલા પ્રદ્લા ચારા વેદામાં બતાવ્યા છે. તે વખતે વિષ્ણુના કાનના મેલમાં મધુ અને કેટલ બે દૈત્યા કયાંથી આવીને લરાયા ? એકાર્ણવની વાત, વિષ્ણુના કાનના મેલથી ઉત્પન્ન મધુ-કેટલની વાત, અને તેમની નાસિમાં આવીને લરાઇ બેઠેલા બ્રદ્ધાની વાત, આમાંની કયી વાત સાચી લાગે છે ? આ બધુ ઉધુ છ-તું કયાંથી લાવીને ગાઠવ્યું છે ? જરા વિચારમાં ઉતરીને એશા ખરા કે ?

્રપ્રાચીનમાં પ્રાચીન વાચુપુરાણના મધુ અને કૈટલ બે દેત્યાે—

વિષ્ણુએ અને પ્રદ્યાએ સ્તવના કરી શિવને પ્રસન્ન કર્યા. પ્રદ્યાએ શિવના જેવા પુત્રની યાચના કરી. વિષ્ણુએ શિવની સેવા પસંદ કરી એટલે મહાદેવે કહ્યું કે–આ જગત રૂદ્ર મય અને નારાયણુમયજ છે. વિષ્ણુ જળમાં પ્રવેશ કરી ગયા. પ્રદ્યા પાતાના આસન પર જઇને બેઠા. પછી લાંબા કાળે મધુ અને કેટલે પ્રદ્યાને કહ્યું કે–તું અમારા ભક્ષ્ય થઇશ. એમ કહીને અંત-ધોન થઇ ગયા. બ્રદ્ધા ખબ ગલરાયા. અને કમલના નાલ વઢે રસાતલમાં જઇ

સુતેલા હુસ્તિ જગાડીને કહ્યું કે મારૂં રક્ષણ કરે ! હુસ્એિ કહ્યું બીરોા નહી. એટલામાં મધુ અને કૈટલ આવેલા બાણી પોતાના મુખથી વિષ્ણુ અને બિષ્ણુ ઉત્પન્ત કરી ભ્રમ્હાના રક્ષણ માટે મુક્યા. પેલા બે દૈત્યા પણ–વિષ્ણુ અને જિષ્ણુના જેવું રૂપ ઘરી આવીને ઉભા. ભ્રમ્હાને સભ્ય રાખી યાણીને સ્થિર કરી જિષ્ણુના જેવું રૂપ ઘરી આવીને ઉભા. ભ્રમ્હાને સભ્ય રાખી યાણીને સ્થિર કરી દેવતાનાં સા વર્ષ સુધી લડયા. બન્ને તરક્ષ્તા એક લક્ષણવાળા બોઇ વ્રમ્હા વ્યાકુલ થયા. પણ દિવ્યનેત્રથી બેઇને પેલા દૈત્યાને કમલ કેરાસના બખતસ્થી આંધી લીધા. ત્યાં એક કન્યા ઉત્પન્ન થએલી બેઇ પેલા બે દૈત્યો મભરાયા. કન્યાને બ્રમ્હાએ પુછશું કે તું કાણ છે ? તેણે કહ્યું કે હું વિષ્ણુના સદેશા લાવનારી માહિની નામની માયા છું. પેલા બે દૈત્યોએ એવા વર માઓ કે અમારૂ મરણ થાય નહી અને અમે તારા પુત્ર થઇએ, તે કન્યા તેવા વર આપી-ને યમ સદનમાં લઇ ગઇ. વિષ્ણુએ કૈટલને અને બિપ્શુએ મધુને માર્યા. એ પ્રમાણે બ્રમ્હાએ વિષ્ણુ અને જિપ્શુના સાથે રહીને તે બે દૈત્યોને માર્યા.

આમાં પણ જરા વિચારવાનું કે---

જગતના સપ્ટા, અનાદિના પ્રમ્હા, ચારા વેદોથી પ્રસિદ્ધિને પામેલા, પુત્રીમાં માંહિત થતાં દેવેાથી અને પ્રામ્હણોથી નિંદાયલા, શિવે જેને વી'ધી નાખેલા, તે પ્રમ્હા શિવની પાસે પુત્ર માગવાને ગયા, આ બધી વાતા કચા કયા કાળમાં બનેલી ? મા બાપ વિના અચાનક ઉત્પન્ન થએલા મધુ અને કૈટલે બ્રમ્હાને ભક્ષ્ય થવાના ભય બતાવ્યો. કયા જ્ઞાનીઓથી આ ત'ત્ર ઉભુ' કરવામાં આવેલું અને આ બધા પ્રપંચ શાથી ઉભા કરવામાં આવેલા ? સવ'ગ્રાના ઇતિહાસ પર ધ્યાન દઇ વિચાર કરા સત્ય શુ' છે તે સહુજે માલમ પડશે.

પ'દરમા તીચ' કરના સમયમાં-વાસુદેવાદિકનું પાંચમું ત્રિક થયું છે. સુદર્શન-બલદેવ, પુરૂષસિ હુ-વાસુદેવ, અને નિશુ ભ પ્રતિવાસુદેવ. નિશુ ભ પ્રતિવાસુદેવે ત્રણે ખ'ડના રાજાઓની સાથે માેઠી લડાઇઓ કરીને તેઓને પોતાના તાબે કરેલા. પણુ પોતાના માેઠાભાઇ બલદેવની સાહુય્યથી પુરૂષસિ હુ વાસુદેવે નિશુ ભ પ્રતિ વાસુદેવના નાશ કરીને નિવિ બ્ન પણુ ત્રણુ ખ'ડના રાજ્યના ભાગી કર્યા. એક લડાઇઓના પાપથી અને બીજો રાજ્યના લાભથી સદ્દગતિના ભાગી થએલા નથી. આ અવસપિ બીમાં નવે ત્રિકા મહાપુરૂષાની ગણુત્રીમાં ગણા-વેલા છે. બલદેવા તા સદ્દગતિનાજ ભાગી થએલા છે. પણુ વાસુદેવ અને પ્રતિવાસુદેવ કેટલાક કાળ પછી કરેલાં પાપને ભાગવ્યા પછી માક્ષગતિ મેળવ-નાર થવાના તેથીજ ગણુત્રીમાં લીધેલા છે.

#### તત્ત્વઋષીની પ્રસ્તાવના

વૈદિકામાં-મત્સ્ય પુરાજે- શુભ અને નમિ એ છે દેત્યા કરાવ્યા છે.

વાત એવી છે કે-શુંભ અને નમિ એ બે દેત્યા સાથે વિષ્ણુજની લડાઇ મુખ બામી. પ્રથમ વિષ્ણુએ શુંભને ઉસર્કેયો એટલે નમિ નામના દેત્યે મંદા લઇને ઝરૂડના માથામાં મારી અને પરીધ લઇને શુંભ નામા દેત્યે વિષ્ણુના માથામાં મારી, એટલે ગરૂડ અને વિષ્ણુ એ બન્ને સૂર્જિત થઇને પડ્યા, એટલે સુદ્ધમાં બૂમાસ્વ સઈ પડ્યો. તે અન્ને સંચેતન થયા પછી શુદ્ધમાંથી જીવ લઇને નાકા.

આમાં પણ જરા વિચારવાનું કે-

સવેતોએ યુરૂપસિંહ વાસુદેવ અતાવેલા છે, નિશુંભ પ્રતિવાસુદેવ કહેલા છે. અહી વાસુદેવનું નામ ઉડાવી દઈને વિચ્છુની યદવી માત્રથી એળ-ખાવ્યા છે, વાસુદેવની જે બુદ્દી બુદ્દી વ્યક્તિએ હતી તેમને એકજ રૂપથી બતાવવાના પ્રયત્ન કરેલા છે. વાસુદેવાના સદા જય થએલા છતાં વૈદિકાના પડિતાએ હંબથડા વિનાના ચિત્રીને મુદ્દેલ છે. જુવા-૧૧ મા તીર્થ કરના સમયમાં-પહેલા તિકમાં અધ્યત્રીય પ્રતિવાસુદેવનેજ વિચ્છુ ભગવાન કરાવી માથા વિનાના બતાવી લેડાના માથાવાળાંજ લખીને બતાવ્યા. અનાદિકાળના વિચ્છુ ભગવાન માનીએ તે છું પાતાના મસ્તકની રક્ષા કરવાની સત્તા તેમ-નામાં ન હતી ? આ બધી વિચિત્રતા શાથી લખાઇ ? અને આ બધી વાતા કથાંથી આવી ? બીજા તિકમાં તારક પ્રતિવાસુદેવ છે તેને અશુર કરાવી વિચ્છુને તેના કેટી બનાવ્યા, ત્યારે બીજા લેખકોએ વિચિત્ર પૂકારનું લખીને બતાવ્યું તે બધા લેખા વિચારવાને માટે પણ મૂટેલા છે. તીજા તિકમાં મેરક પ્રતિવાસુદેવ તેને અગીચારસની કથામાં દૈત્ય કરાવી તેનાથી પ્રથાદિકાને નષ્ટ બ્રષ્ઠ થએલા અતાવ્યા છે. આ બધી વિચિત્ર બાજી કથાંથી રચાઇ ?

ચાર્યા બિકમાં મધુ પ્રતિવાસુદેવ છે તેના ભાઇ કેટસ છે. વૈદિકાએ વિષ્ણુના કાનના મૈલથી ઉત્પન્ન થએલા બતાવ્યા છે. વિષ્ણુના કાનમાં એટલા બધા મેલ ભરાઇ ગયા કે તેમાંથી ઉત્પન્ન થએલા દેત્યોએ પ્રદ્યાના હાલ બે હાલ કરીને મુકયા. એટલુંજ નહી પણ વિષ્ણુ પોતે પણ નાશી છુટયા, જરા વિચારવાની તસદી લઇ સત્યાસત્યના વિચાર કરશા. સુરૂષુ કિમધિકેન ?

'૧૧ માં થી ૧૫ માં લીથ' કર સુધીમાં ત્રિપૃષ્ઠવાસુદેવાદિકનાં પાંચત્રિક

થયાં છે તે જૈન-વૈદિકના ઇતિહાસ પ્રમાણે લખીને બતાવ્યાં. પ્રથમ ઝાયલદેવ અને બીજા અજિતનાથના વખતે-ભરત અને સગર આ બે ચકુવતીંઓ થયા છે તે પણ લખીને બતાવ્યા હતા. હવે કમવાર પાંચ ચકુવતીંઓ થએલા છે ત નામ માત્રથી લખીને બતાવીએ છીએ-૧૫ મા અને ૧૬ મા તીર્થ કરના મધ્યમાં ત્રીજા મઘવાન અને ચાથા સનત્કુમાર એ બે ચકુવતીંઓ થયા છે. તેમના પછી-૫ મા, ૬ ઠા, અને ૭ મા ચકુવર્તીઓનું પદ લાગવ્યા પછી-૧૬ મા, ૧૭ મા, અને ૧૮ મા તીર્થ કરો પણ એજ (શાંતિનાથ, કું શુનાથ, અરનાથ) થયા છે. એટલે ૧૫ મા થી તે ૧૮ તીર્થ કર સુધીમાં કમવાર પાંચ ચકુવર્તીઓ બતાવ્યા. આ પાંચાના સંબંધ જૈન-વૈદિકમાં વિશેષ શું છે તે મારા બાણવા પ્રમાણે ઇસારા માત્રથી જણાવ્યું છે. ત્રિજા મઘવાન ચકુવર્તીના સંબંધે વૈદિકોએ શું લખ્યું છે અને કેવા સ્વરૂપથી લખ્યું છે તેના સંબંધે હું કાંઇ પણ માહિતી મેળવી શક્યો નથી. અને ચાથા સનત્કુમાર ચકુવર્તીના માટે વૈદિકામાં સનત્કુમાર સંદિતા ઘણા મોટા પ્રમાણમાં લખાઇલી છે. જેનાના સનત્કુમાર ચકુવર્તીના લેખ અમે અમારા ગ્રંથમાં કિચિત્ માત્ર લખીને બતાવ્યો છે. અન્ને લેખાની તુલના પંડિતોએ કરી લેવી.

પાંચમા ચક્રવર્તી અને સાળમા તીથ કરે-સમ્ચકત્વની ( બાધિધી-જની ) પ્રાપ્તિ થયા પછી ૧૨ ભવ કયો છે. તેમાં ૧૦ મા ભવે મેઘરથ રાજા અત્ય ત દયાવાળા ઈંદ્રની પ્રસ શાના પાત્ર થયા છે. તેથી બે દેવા તેમની પરીક્ષા કરવાને આવ્યા છે. એકે કળુતરનું રૂપ ધરી મેઘરથનું શરણ લીધુ છે. બીજાએ બાજ પક્ષીનું રૂપ ધરી પાતાનું ભક્ષ્ય માગ્યું છે માંસ વિના બીજા ભક્ષ્યને લેતા નથી. છેવટે મેઘરથે કળુતરના બરાબર પાતાની ઝાંઘનું માંસ આપવા માંડ્યું, પણ કાઇ રીતે પુરૂં ન થતાં રાજાએ પાતાનું શરીર કાંટા ઉપર ચઢાવ્યું. રાજ્યમાં હા હા કાર. છેવટે દેવા પ્રશ સા કરીને ચાલતા થયા.

વૈદિકામાં એકલા મહાભારતમાંજ ત્રણુ નાએથી પ્રસિદ્ધ થએલી કથા સ સ્કૃત સાદ્ધિત્યના ઇતિદ્વાસ પૃ ટહપ માં-''શિઅિરના પુત્ર ઉશીનરના સ બ'ધે, ક્રરીથી શિબિરનાજ સ'બ'ધે, અને ત્રિજીવાર શિબિરના પુત્ર વૃષદર્ભના સ'બ'ધે એમ ત્રણુ ઠેકાણે ત્રણુ નામથી મહાભારતમાંજ લખાઇ છે." આ ગ'થકારે એવુ' અનુમાન કર્યું' છે કે-આ વાર્તાની ઉત્પત્તિ બોદ્ધ ધર્મથી થઇ હાેય એમ એના સ્વરૂપથી સ્પબ્ટ જણાઇ આવે છે. જૈનધર્મની બાદ્ધિતીના અભાવે આ અનુમાન તેમનું અયોગ્ય ન ગણાય યોગ્યાયોગ્યના વિચાર વાચકાેએ કરી લેવા.

For Personal & Private Use Only

तत्त्वत्रयीनी अस्तावना,

૧૮ માં અને ૧૯ માં લીચ કરના મધ્યમાં એક કરોડ વર્ષનું અંતર પડેલું છે. તેમાં પ્રથમ ૬ ઠ્ઠા વાસુદેવ, પછી ૮ મા સફવર્તી અને તેમના પછી ૭ મા વાસુદેવ, એમ ક્રમવાર થયા છે. એમાં જે કાંઈ વિશેષ છે તે જૈન અને વૈદિક પ્રમાણે ઇસારા માત્રથી લખીને બતાવું છું.—

જૈન પ્રમાણે પ્રથમ ૬ ઠું ત્રિકે-આનંદ બલદેવ, પુરૂષપુંડરીક વાસુદેવ અને બલિ નામના પ્રતિવાસુદેવ થયા છે. વાસુદેવને જે કન્યા વરવાની હતી તે બલિ નામના પ્રતિવાસુદેવે હરણ કરી. આનંદ અને પુરૂષપુંડરીક લડવાને ચઢયા, પણુ એક વખતે પાછુ હટવું પડશું, બીજી વખતની ચઢાઇમાં બલિ પ્રતિવાસુદેવનું માશું કાપી નાખ્યું. અને વાસુદેવે નિવિધ્નપણે ત્રણે ખંડનું રાજ્ય ભાગવ્યું, બેમાંના એક પણુ સદ્દગતિના ભાગી થએલા નથી. એવા અનાદિનાજ નિયમ બંધાઇ ગએલો છે.

વૈદિકામાં આ એકજ કથા ચાર સ્વરૂપમાં છે, તે જીવા-

(૧) બલિએ સા ચરા કરી ઇ દ્રપદ મેળવવાના પ્રયત્ન કર્યા હલ્ નું પુરા થતાં શ્રીકૃષ્ણુને ચિંતા થઇ કે-પ્રલ્હાદને મારૂં આપેલું ઇ દ્ર પદ જાય નહીં તેમ કરૂં. એટલે વામન રૂપ ધરીને બલિની પાસે સાડાત્રણ ડગલાં જમીન માગી. ત્રણુ પગથી બધી જમીન માપીને અડહું ડગલું બલિના પીઠ ઉપર મૂકી પાતાળમાં ખાસી ઘાલ્યા. પણુ બલિનું નામ રાખવા દીવાળીના ચાર દિવસ તેને રાજ્ય પર સ્થાપી પાતે દ્વારપાલ થવાનું કબૂલ્યું.

આમાં વિચારવાનું કે-દ્રારિકાના દાહ વખતે શ્રીકૃષ્ણુ પાતાના કુદુ બને પણ સ'ભાળી શકયા ન હતા, પાતે પણ જ'ગલમાંજ પ્રાણ ગુમાવી બેઠા હતા, તેમણે ઇંદ્રપદ આપવાના અધિકાર કયાંથી મેળવેલા ?

(૨) રામાયણમાં-શ્રીકૃષ્ણે વામન ૨૫ ધરી બલિને છળવા તેની પાસ અપ'ણ જલ માગ્યું પણ વ્યલિના નાલવામાં શુકાચાર્ય પેઠા. પાણી પડવા દીધુ નહીં. નાલવું સાફ કરવા જતાં શુકાચાર્યની આંખ કુટી. આ બધાં કલ્પનાનાં કુસુમા શા કારણથી ગુંથાયાં ?

(૩) સ્ક'દ પુ. માં-પૂર્વ લવના ઘૂત અલિએ ગણિકાને તાંખૂલ આપવા માંડશું, ભૂમીપર પડતાં શિવને અપ'છુ કશું'. પાપ દૂર ચતાં સાંડાત્રણુ ઘડી ઇ'દ્રપદ મળશું. અગસ્તિ આદિને હાથી આદિનાં દાન આપ્યાં. તે પાછું મેળવવા પૂર્વના ઇ'દ્રે ચમને પ્રાર્થના કરી અને નરકમાં માકળવા વીનવ્યા. ચિત્રગુપ્તે

તેમ કરવા ના પાડી અને તે બલિને પ્રલ્હાદની સ્રીના ગર્ભમાં પ્રવેશ કરાવ્યા. ઇંદ્રે બ**હિ**ના બાપનું માશું કાપ્શું. પછી બલિનેા જન્મ થયેા. તેણે કરીથી સ્વર્ગનું રાજ્ય લીધું. શુક્રાચાર્યની સલાહથી ભૂમીપર સાે યગ્ના કરવા માંડયા. લગવાન છળવાને આવ્યા. શુક્રાચાર્યે જમીન આપવા ના પાડી પણ બલિએ માન્યું નહીં, તેથી નિર્ધન થવાંના શાપ આપ્યા. ઇત્યાદિ.

અહીં ડુ'કમાં વિચારવાતું કે—જે બલિરાજા હુતા તે અહીં ધૂર્ત લખાયા. અને સાડા ત્રણ ઘડીના ઇંદ્રપદવાળાે થયાે. એ કયા સિદ્ધાંતથી ? પક્યાપમ કે સાગરાેપમથી એાછા આયુષ્ય વાળા ઇંદ્ર હાેતાજ નથી. જુવાે જૈનસિદ્ધાંતમાંના લેખાે.

(૪) ભાદરવા સુદિ ૧૧ ના સંઅધે સ્કંદ પુ. માંની કથા---

"અર્જીનના પ્રશ્નનો ઉત્તર આપતાં શ્રીષ્ઠૃષ્ણે જણાવ્યું કે-પ્વધુંગમાં મારા તથા ધ્રાદ્મણાદિકના ભક્ત બલિ નામના દાનવ હતા. તેણે ઇંદ્રના દ્વેષી થઈ મારા આપેલા લાક અને દેવાને જીતી લીધા. દેવા મારી પાસે આવ્યા. મે ધ્રદ્માંડનું રૂપ ધરીને તેનું સર્વસ્વ લઈ લીધુ. અને બલિ પણ ઇંદ્રને સાંપી દીધા. યુધિષ્ઠિરે કરીથી પુછ્યું કે કેવી રીતે જીતી લીધા ! બાળકનું રૂપ ધરી મે બલિની પાસેથી ત્રણ ડગલાં જમીન માંગી લીધી. પછી હું ત્રણ લાકના સ્વરૂપ વાળા થયા. એક પગથી પૃથ્વી, અને બીજા પગથી ત્રણે લાક માપીને કહ્યું કે ત્રીએ પગ કયાં મૂકું ! એમ કહીને તેના માથા પર પગ મૂકીને રસાતલમાં ખારી ઘાલ્યા." ઇત્યાદિ.

એક દર આ બલિની કથામાં વિચારવાનું કે—

સર્વ'જ્ઞાના ઇતિહાસમાં–ભારત છ ખડના ભાષ્તા ચક્રવતીઓ હાેચ, તે આ અવસર્ષિણીમાં ૧૨ જ થયા છે. ત્રણ ખડના ભાષ્ત્રતા વાસુદેવા હાેચ. આ છઠ્ઠા ત્રિકમાં–પુરૂષપુંડરીક વાસુદેવ છે. ખલિ પ્રતિવાસુદેવને મારીને ત્રણ ખંડના ભાષ્ત્રતા થયા છે.

વૈદિકાેની પહેલી કથામાં⊸અલિના સામા યત્તમાં વિઘ્ન કરીને શ્રીકૃષ્ણુ પક્ષપાતથી પ્રલ્હાદના ઇંદ્રપદને અચાવવા ગયા.

બીજમાં–શ્રીકૃષ્ણુ બલિ પાસે અપ'ણુજળ લેવા ગયા, ત્યાં શુક્રાચારે' આંખ કેાડાવી. ત્રીજમાં–ધૂર્વ બલિએ સાડા ત્રણુ ઘડી ઈદ્રપઠ મેગવ્યું. ત્યાંથી

Jain Education International

વિદાયગિરી મળતાં ાચત્રગુપ્તને સાંપાયા, તેમણે પ્રલ્હાદની સીના ગર્ભમાં મૂકયાે. ફરીથી સ્વર્ગનું રાજ્ય મેળવ્યું. ભૂમિપર સા યંગ્રા કરવા જતાં અલિને છળવા ભગવાન આવ્યા. શુકાચાર્યે જમીન આપવા ના પાડી. ન માનતાં તે પાતે નિર્ધાનના શાપ વશ થયા છે. આ ચાથી કથામાં જણાવ્યું છે કે–અલિ દાનવે ઇંદ્રલાેક અને દેવાને જીતી લીધા. અર્જુનને શ્રીકૃષ્ણુ કહે છે કે મેં બ્રહ્માંડનું રૂપ ધરીને તેનું સર્વસ્વ લઇ લીધું અને અલિ ઇંદ્રને સાંપી દીધા. અને હું ત્રણ લાેકની સંપદા વાળા થયા.

વિચારવાનું કે-સ્વર્ગ, મૃત્યુ અને પાતાલ એ ત્રણુ લોક છે. આ ત્રણ લેાકનું રાજ્ય આજ સુધી કાેઇએ કરેલું નથી. અને કેાઈ કરવા વાળા દેખાતા પણ નથી. તા પછી શ્રીકૃષ્ણુ ત્રણુ લાેકના માલિક કેવી રીતે થયા ? શ્રીકૃષ્ણ દ્વારિકાના દાહું વખતે પાતાનું પણુ સંભાળી શકયા ન હતા, તા પછી ત્રણ લાેકને કેવી રીતે સંભાળી શકયા ? પ્રતિ વાસુદેવને મારીને વાસુદેવ મૃત્યુ લાેકના ત્રણ ખડના ભાેકતા બને છે તે તા યાગ્ય જણાય છે. બાકી ઇંદ્ર ને જીતવા બલિ ગયા. એ તા બધીએ બનાવટ છે. અંગ્રેને સ્વર્ગના લાેકની સાથે મળવાના પ્રયત્ન કરી રહ્યા છે, છતાં મળી પણ સક્તા નથી. તા પછી બલિ ઇંદ્ર ને જીતવા સ્વર્ગમાં કરો રસ્તેથી ગયા ? અને કયા કાળમાં આ બધા બનાવા બન્યા ? એ બધુ વિચારવાની સલામણુ કરૂ છું.

૧૮ મા અને ૧૯ માના મધ્યમાં જે છઠ્ઠું ત્રિક થયું તે બતાવ્યું. પછી આઠમા (૮) સુભૂમ ચક્રવર્તી થયા, છે તેમની સાથમાં પરશુશમ થયા છે, તે ન તાે વાસુદ્દેવ છે કે નતાં પ્રતિવાસુદ્દેવ છે માત્ર એક તાપસના પુત્ર છે. તેમના સંબંધ ડુકમાં લખીને બતાવું છું.—

વસ તપુરના નિરાધાર અબ્નિ નામના છાકરા તાપસાશ્રમે જઈ માટે તાપસ થયા. બે દેવતાએ પ્રમાંની પરીક્ષા કરવાને નીકળ્યા છે. તત્ત્વમાં નિપુણ જેન્ઝુનિને અડગ બાણી પેલા જમદબ્તિના તરક વળ્યા. હબરા વર્ષના તપથી વધી પડેલી દાઢીમાં ચકલા ચકલી રૂપે થઇ માળા કર્યા. ચકલાએ દ્રર જવા રબ માગી, ચકલીએ કહ્યું કે તમા બીજીમાં કસા ત્યારે મારી શી દશા ? ચકલાએ ગાહત્યાદિ સાગના લેવા માંડયા, પણ ચકલીએ કહ્યું કે બે તમા આ તાપસના પાપને અ ગીકાર કરા તા રબ આપું. તાપસે બન્નેને પકડીને પુછશું કે હું માપી આથી ? ચકલીએ કહ્યું તમારે પુત્ર છે? નથી, તા શું તમારી સારી ગતિ થશે ? શાક્ષવચન યાદ કરી પરછ્વા તરફ દારાયા. સા કન્યાના પિતા

ત્રાત્વજાવીની અદેલાળના.

એક વખત રેણુકા એહનને મળેવા હસ્તિનાપુરમાં ગુએલી ત્યાં બર્ન-વીના સંબંધ થતાં પુત્ર થયા. સપુત્રાં ઘેર આવી. પરશુરામે બન્નેનું માથુ કાપી નાખ્યું. અન તવીરે રામના આશ્રમને બાળી નાખ્યા. પરશુરામે અન ત વીચ'નો નાશ કરી. કૃતવીર્ચે હસ્તિનાપુરને રાજ્ય લીધુ. પ્રગલી કૃતવી-ય'ની રાણીએ તાપસાના ગુપ્ત ગૃહનો આશ્રય લીધા. ત્યાં પુત્રનો જન્મ થતાં સુભૂમ નામ રાખ્યું. સત્રિય ઝપિઓને છાડી દઇને પરશુરામે સાંત વાર નિ:સ-ત્રિયા પૃથ્વી કરી અને મુખ્ય સત્રિયોની દાઢાઓનો થાળ ભર્ચી. નિમિત્તિયાએ કહ્યું કે જેની દર્ષિ પડતાં આ દાઢાઓની ખીર થશે અને જે ખાસે તૈનાથી તમારા નાશ થશે. આ તરક સુભૂમ મોટા થતાં વિદ્યાધરની પુત્રીને પરંપુયા. પછી માતાની પાસેથી પોતાની રાજધાની સમજીને હસ્તિનાપુરમાં આવ્યો. સિંહાસન પર જઇને બેઠા. દાઢાઓ પર કરિ પડતાં પરિ થઈ તે ભાવા મડી પડયા. પરશુ લઈ રામ મારવાને આવ્યા પણ સુભૂમના પુણ્યના યોગથી વિદ્યા-દેવી ભાગી ગઈ. અને પરશુ નિસ્તેજ થઈ ગયા. સુભૂમે ચાળ કે કર્યો, તે ચક્ર રૂપે થઇ રામનું મસ્તક છેદી નાખ્યું. અને સુભૂમ આઠમા (૮) ચક્રવર્તી થયે.

વૈઠિકામાં-ભાગવત શ્રું હ માથી હુક સાર-

ઝરચીક ઝર્વિ-વરૂજુ પાસેથી ઘાડાએ લાવી ગાથી સબને આપી તેની

પુત્રી સત્યવતીને પરંદ્યાં. પુત્રના માટે એ અરૂ અઠાવી જાય સ્માનના માટે ગયા. સત્યવતીને અરૂ માતાએ અને માતાનો અરૂ સત્યવતીએ ખાયા. જાયએ સત્યવતીને કહ્યુ કે તે નિદિત કામ કહ્યું. તાથાં પુત્ર દરધારી ચાર સ્વરૂપનો થશે. અને તારા ભાઈ છાદાસાની થશે, સત્યવતી-એ તા કાક ન ગણાય ? જાય-ન તારા પુત્ર નહી તા પણ પાત્ર તા દ'ડ ધારી થશેજ. જમદબ્નિ પુત્ર થમા. સત્યવતી-કાશાકા નદીરૂપે થઇ જમદબ્તિ રેહ્યુની પુત્રી રેહ્યુકાને પરહયા.

## હત્તના મુજ્યાલય છે.

અને છેલ્લા પ્રદેશમાં વધુદેવના ગયંશ રૂપે થયા તેમણે હતું સત્રિયાની એક-નીસ (૨૧) નાર નાશ કર્મી ગાયન-કરા ઋપસપશી સગિયોનો નાસ કેર્યો ? કત્તર- દેહયોની રાળ કાલાંગેયની આરાધનાથી હુભરાભુભાગા વાળા સહસાળ ન આદેડ' કરતા જયદાવિતા આશ્રમે ગયા. ત્રધ્રિએ દામધેતુના પ્રભાવથી આતિ-શ્વપંદ્યું કહ્યું . તેણે સવત્સાં કામધેતુનું હુરણુક્ર્યું શામે પરશુથી સૈન્ય સાથે તેનો તારા કરી કામધેતું લઇને આશ્રમે આવ્યા. જમદબ્નિએ કહ્યું કે-રાબનો વધ તે તા પ્રસ્કુહત્વાથી અહાપાય, માટે એકો વર્ષ લીથવાત્રા કરી ભાપનો નાશ કર દિશમ તે પ્રમાણે કરી પાછા ઘર આવ્યા. ગંગાપર ગંભેલી રેણુકા અપ્સયાએ સાથે કીડા કરતા રાજાને બેઇને સ્પૂહાવાળી થએલી ટેમ ચૂકી, ઋષિના આગળ હાથ નેડીને ઉભી. મનથી વ્યલિચાસિણી બાણી ઋષિએ માર-વાના આદેશ કર્યો. વાત કાઇએ કાને ધરી નદી. સમને પ્રેરણા થતાં માતાની સાથે ભાઇઓને પણ મારી નાખ્યા. ત્રધિએ વર માગવાનું જણાવતાં સમે કહ્યું કે-મરેલાં જીવે અને પાછલી વાત ચાદ ન આવે તેમ કરા ? બધાં ઉઠીને ઉભાં થયાં સહસાનનું નના દશ હુલાર યુત્રા જમુદ્દનિત્ં માથુ કાપીને લઇ ગયા. તેમની માછળ શામે જઇ તે ખધાનાં માથાં કાપી રકતથી નક્ષ બનાવી દીધી. પછી ૨૧ નાર નિ:ક્ષત્રિય પૃથ્વી કરીને કુરક્ષેત્રમાં લાહીના નવ કુઢા ભર્યા. પિતાનું માથુ પિતાના શરીર સાથે એડીને યજ્ઞ કર્યો, અને બધી પૃથ્વી બાલાણા ને આપી પાતે પાપ રહિત થઇ ગયા.

્ભાર્યા લેવા લિચારવાલું કે 🛶

વરૂણ દેવતુ સ્થાન સ્વગમાં મનાવું છે કે પાતાલમાં ? જરીક ઝર્પિ તેમની પાસેથી દ્યારા કાર્બ્યા તે કપે સ્ટ્તેથી ? ગાંધી રાજાને આંધી સત્યવતીને પરંહ્યા પછી તે નક્ષ રૂપ શાંધાં થઇ ? અંજિ સવા સ્વરૂપમાં રહેલી છે ? કામધે કું કાઇ સાક્ષાત રૂપે વસ્તુ જણાતી નથી. કવિગ્રાની સ્વીમાં સ ભળાય છે. ચર્ર બાધા સત્યવતીએ- તેનું કળ રેભુઝાના છેલ્લા સગુ શુમતે દ્યાર્થી ? જમદબિએ રામ પાસે તેની સાવાને અને તેમના લાયઓને મરાવ્રી નાખ્યા અને પાછ છતાતાં કરી દીધાં એવાં કત્ત વ્યા શુ ગ્રાનીનાં હોય ? લેખકની ચાતુસઇ પણ કેટલી ? વરૂણ દેવની સત્તા જે વેદ્યમાં હતી તે પાછળથી નષ્ટ શાથી થઇ ? આ બધી વેદિકામાં વિચિત્રતા ક્યાંથી મેડી ? વિચારવાની ભલામણ કર છે. હુ કુમાં સુધી લાપીય ?

પરશુરાં અને રામનાં મેલાયગ્તુલસી રામચ્યુથી ટુંકે સાજ્ય છે.

# તત્ત્વનથીની પ્રસ્તાવના.

- સીતાનાં સ્વય વર **મ**'ઢપમાં ગામ-શિવના ખનુષને ભાગીને વરમાળા વયા. ત્યાં ખુનિરૂપે આવેલા પરશુરામને જોઈ લયથી રાજીઓ નગ્યા. ધનુષના ડ્રકડા એઈ પરશુરામ આશ્ચા કે– આ ધનુષ કાર્ણ લાકેશું જ રામ-નાથ ! એ તા આપણા દાસજ હશે. પ્રશાસમાયનુષને લોડનારે સમાજમાંથી અલગ થવું. સક્ષ્મણ-એવાં તાં લખાંએ ખેલાડી નાંખ્યાં. પર્શુસંપ્ર-લાસ શું કાળ આવી પહોંચ્યા છે કે ? લક્ષ્મણુ-રામના-ડાંચના વખશે જતાં ઝુટરૂ, કોંધ શા માટે ? પરશુરામ-અરે શઠી સહાસાજાનના હુજાર હાથના છેલ કરનારો આ કહાડા એ ? (આ જગા પર ઘણા લાંબા વિવાક લખાયલા છે) છેવડે કુદ્વાડા ઉગામીને મારવાને તૈયાર થયા. રામે મીઠાં વચનથી આંત કર્યા. પણ ક્રોધ શસ્યા નહીં. રામે કહ્યુ –એતા બાળક છે, ભાપરાધી તાે હું છું, મને એ કરવુ હોય તે કરો ક ચરશરામ-અરે તુ' છળ છાડી દે ! નહી તો હું તને અને તારા ભાઇને મારીશ, એમ કહીને કુદ્ધાડો ઉગામ્યા, સમે માથુ ધર્યું, પરશુરામ⊸અરે છલ છેાલ દે ? મારા કોધરૂપી ચન્નમાં હુજારા રાજાઓને પશુ બનાવી હામી દીધા છે. સુસ-અમે તાે બ્રાહ્મણ જાણીને માશુ નમાવ્યું. અમારા આઝળ તમા કાેલુ માત્ર છેા ? એમ કામલ અને ગઢ અર્થવાળાં વચન સાંભળતાં પરશરામનાં પડલ ઉઘડયાં અને વિસ્મય થયા. પરશુરામના ઇશ્વરાંશ રામને ચઢી ગયા. સ્તુતિ કરીને તપ કરવા વનમાં ચાલ્યા ગયા.

આમાં જરા વિચારવાનું કે-પરશરામ નવ ત્રિકમાના નથી. મત્સ્ય, કૂમાં દિક દશ અવતારામાં-પરશરામ છઠ્ઠા, રામ સાતમા છે ખરા, પણ જે આ બન્ને વિષ્ણુનાજ અવતાર રૂપના માનીએ તા આટલી અધી અક્સ પ્રક્રી શાથી કરી ? શું પાતે પોતાનુંજ સ્વરૂપ સમજી શક્યા નહી ? આ બહું અંધારૂં કેટલું ? ખરૂ જેતાં સુભૂમ ૮ મા ચકુવતી ના સમયમાં પરશુરામ થયા છે. માત્ર એક તાપસના પુત્ર છે. તેમના પછી વચમાં-દત્ત વાસુદેવતું હ સું બિક થયા પછી લક્ષ્મણાદિકનું ૮ સું ત્રિક ઘણા લાંબા કાળે ચએલું છે. તા પછી પરશુ-રામના અને રામના મેલાપજ કથાંથી ? આ બધી બાજી ક્યાંથી અને કેવા રૂપની ખેલાઈ ! તે મારા, પૂર્વ ના લેખાથી અને આગળના લેખાથી વિચાર કરશા તા સ્પષ્ટરપથી સમજાશે. હું ક્યાંસુધી લખી શકવાનો હતા ?

૧૮–૧૯ માના મધ્યમાંનું છઠું ત્રિક અને સુંભૂમ ૮ મા ચક્રવતીઓ સાથમાંના પરશરામ અતાવ્યા. પહ્યુ કત્તું વાસુદેવાદિકનું છ મું બિઠે રહેલુ છે તે અતાવીએ છિએ---

ન કેન-બલદેવ, દત્ત વાસુદેવ, અને પ્રદકાદ પ્રતિ વાસુદેવ, આ નવમાંતું સાતસું વિક્ર છે. પ્રતિવાસુદેવ 'પ્રવેહાદે દત્તની પાસે એરાવણ જેવા માઠો હાથી હતા તેની માળાણ કરી પણ દત્તે આપવાની તા પાડી, તેથી માંદું સુદ્ધ વરસું. છેવટે તેનાજ ચક્ર્યુ દત્તે પ્રદ્ધાદનું પ્રાક્રુદ્ધ પી નાખ્યું. પ્રસ્કાદ જે લડાઇએ કરીને વશે. ખુંદ્ધ સભ્ય આ તે આપવાની હોય છે. પ્રસ્કાદ જે સડાઇએ કરીને વશે. ખુંદ્ધ સભ્ય આને કે આપવાની હોય છે. પ્રસ્કાદ જે સડાઇએ કરીને વશે. ખુંદ્ધ સભ્ય આ સ્ટિવ તરીકેલ્પ્રસિદ્ધિને પ્રાન્ધ

વૈદિકેંામાં ન દન નાય, દત્ત નામે જોવામાં આવે છે પણ ઘણી પિષ્ટુ તિમાળા ઇતિદ્ધાસના નિર્લુપ મમેા કરી શક્ય નથી. પર તુ પુરાણામાં મહકાદ ની કથા એવા સ્પશ્ની જોવામાં આવે છે કે પ્રતહાદ ખાતે વિષ્ણુના લક્ત હતો, તિના બાપ શિવના લક્ત હતા, તેથી વિષ્ણુ પ્રલ્હાદના પક્ષમાં સળ્યા અને નૃશ્વિદ્ધના અવતાર ધારણ કરીને તેના ભાપને ઘણા બુસ હાલથી મામી. અને પ્રદ્યુદને તાે ઇ દ્રના અધિકાર પણે સ્થાપ્યા. આ કથાના વિશેષ પ્રસંગ મારા માંથથી જોઇ શકરી.

આમાં ડુ'કથી વિચારવાતું કે-જેન પ્રમાણે પ્રદેશ પ્રતિવાસુદેવ છે. અને દત્તનામનાં વાસુદેવના હાથથી મરાયા છે. પણ પારાણિકોએ આંઇતિહાસ ધણાજ ઉધા છતાં કરીને સુકેલાં છે. પ્રથમ તાં થાંબલામાંથી જે નસિંહાવતાર ની ઉત્પત્તિ ખતાવી છે તેજ અશ્રધ્ધેય છે. મારા વિચાર પ્રમાણે પુરૂષસિંહ પાંચ મા વાસુદેવને-નસિંહ નામ આપી શ્રાંબલામાંથી ઉત્પત્ન થયોલાભ્યાવ્યા છે. વળી આમાં વિરોધ વિચારવાતું કે-છઠા ત્રિકમાં-બલિ પ્રતિવાસુદેવ છે. પંછી ઘણા લાંબા કાળે થએલા સાતમાં-ત્રિકમાં પ્રદેશદ પંદી પ્રતિવાસુદેવ છે. પંછી ઘણા લાંબા કાળે થએલા સાતમાં-ત્રિકમાં પ્રદેશદ પંદી પ્રતિવાસુદેવ છે. પંછી ઘણા લાંબા કાળે થએલા સાતમાં-ત્રિકમાં પ્રદેશદ પંદી પ્રતિવાસુદેવ છે. પંછી ઘણા લાંબા કાળે થએલા સાતમાં-ત્રિકમાં પ્રદેશદ પંદી પ્રતિવાસુદેવ છે. પંછી ઘણા લાંબા કાળે થએલા સાતમાં-ત્રિકમાં પ્રદેશદ પંદી પ્રતિવાસુદેવ છે. પછે આ બન્ને વાસુદેવના તા રાત્ર રૂપનાજ છે. છતાં પ્રદેશદને પિતિમાસુદેવજ અને બન્ને વાસુદેવના તે રાત્ર રૂપનાજ છે. છતાં પ્રદેશદને પિતિમાસુદેવ છે. માની ઇ'દ્ર થકે સ્થાપ્યા. તેની રસા કરવા વિષ્ણુ અલિને છળવા ગયા. બીજી કલમમાં બતાં બલિના માટે શુકાવાયે પત્તિની આખ શેડાવી કલમ ત્રિજીમાં-બલિને બૂત્ત કરાવી સાલ ત્રણ ઘડી ઈ દ્વના આસનવાળા ઠરાવી ધાર્થી પ્રદેશ-દની સીના બલખા બિંતગુપ્તદ્વારા પ્રવિશ કરાઓ. કલમ વાથીમાં-કૃષ્ણ ધસિને છળવા અને ઈ દ્વને સાંખ્યા. અને-પાતેજ ત્રણ લોકના માસિક થઇને બેઠા. આમાં સત્ય છુ છે ?અને તે કથા છે ? તેના વિચાર કરવાની લામણ કર છુ. આ બધુ નવું નવા ત્રવિઓને કયાંથી જડ્યુ ? વિચાર કરશા કે ?

તેમના પછી કાેઈલાંબા કાળે ૨૦ તીર્થ કર થયા છે. તેમના સમયમાં હસ્તિનાપુરના રાજા પદ્મોત્તર તેમના પુત્રા બે–માટા વિષ્ણુકમાર, નાના મહાપદ્મ તે ૯ મા ચક્રવર્તા થયા છે. તેમના સ'બ'ધમાં જે વિશેષ છે તે જણાવીએ છીએ—

વ્યવ'તીમાં ધર્મ'રાજાના મ'ત્રી નમુચિ ખ્રાहાણ હતા, તેમનુ' બીજી નામ બલ પણ હતું. ૨૦ મા લીથ કરના શિષ્ય સુવ્રતાચાર્યની સાથે વાદમાં નમુચિ હાયા. તેથી આચાર્ય ને મારવાની કાેશીસ કરવા લાગ્યા. ધર્મરાજાના જાણ-વામાં આવતાં દેશમાંથી કાઢી મૂકયેા. તે હુસ્તિનાપુરમાં મહાપદ્મની સેવામાં રહ્યો. તે નમુચિએ કાેઇ કાર્યથી સંતુષ્ટ કરી વર મેળવ્યા. પદ્મોત્તરે અને વિષ્ણુકુમારે સુવતાચાર્યની પાસે દીક્ષા લીધી. રાજા માેક્ષમાં ચાલ્યા ગયા, અને વિષ્ણુકુમાર મહાલબ્ધિપાત્ર થયા. સુવતાચાર્યને હુસ્તિનાપુરમાં આવેલા જાણી નમુચિને વૈર જાગ્યું. નમુચિએ યજ્ઞ કરવાના બહાને મહાપદ્મની પાસે અમુક દિવસ સર્વ'સત્તાશુક્રત રાજ્યનાે વર માગ્યાે. ચક્રવતી' વર આપીને અ'તઃપુરમાં ચાલ્યા ગયા. નમુચિ–યત્રની દીક્ષા લઇ સ`ન્યાસીઓધી પણ ભેટ લેવા બેઠા. જેન સાધુઓને પણ બાેલાવીને કહ્યું કે–મને નમસ્કાર કરીને ભેટણું કરા ? અગર મારા રાજ્યથી નીકળી જાવા ? અને જો રહેશા તા મારી નાખતાં મને પાપ નહી લાગે. એજ મારા હુકમ છે. છએ ખ'ડમાં તેથી સત્તા હતી. જાલું કર્યા ? મહાપદ્મના માટાભાઈ વિષ્ણુક્રમાર રાજર્ષિ, મુદ્ધાલબ્ધિપાત્ર તે વખતે મેરૂ પર્વત ઉપર હતા. ત્યાં જાવાની શક્તિવાળા સાધુ ગુરૂની આજ્ઞ લઈ તેમની પાસે પહોંચ્યા, બધા વત્તાંત સાંભળી વિષ્ણુકુમાર્યુ બુધ તે સાધુને લઈ શુરૂની પાસે આવ્યા. પછી રાજધિ<sup>°</sup> સભામાં ગયા. નસુચિદ્ભિલ) વિના સવ સભાએ તેમનું સન્માન કર્યું. રાજવિંએ ઘણુા પ્રકારથી સમજાવ્યા પણુ નમુન્ટિ ખલ એકના ખે ના થયા. છેવટે એટલું કહ્યું કે તું માન્ય ઉક્ષવાને ચાગ્ય છે તેથી સાડા ત્રણ ડગલાં જમીન તારા માટે આપું છું. બાકીના જે રહેશે તેને તાે હું મારીશજ રાજપિંએ પાતાની વૈક્રિય લબ્ધિથી એક લાખ યાજનન શરીર ખનાવી બે ડગલાંથીજ બધુ રાજ્ય માપી લઈ ત્રીજી ડગલું નેમુચિના માથા ઉપર મૂકી-ધરતીમાંજ ખાસી ઘાલ્યા. અને તે મરણ પામી નરકમાંજ ગયા, વિષ્ણુકુમાર રાજર્ષિ શરીરને સંકાેગ કરી ગુરૂથી પ્રાયશ્ચિત્ત લઇ લપ જપા-દિકથી માક્ષમાં ગયા.

આ કથાના પ્રસંગ પુરાણ કારાએ ઠામ ઠેકાણા વિના કાેઇ વિચિત્ર

પ્રકારનાજ ક્ષણી દીધા છે. આ વાતમાં હેલ્મુત શાહેબના અનુમાનના આપેલા ઉત્તર જુવા અને વિચાર કરાે.

૧૮–૧૯ મા તીર્થ કરના મધ્યમાં છઠું ત્રિક, ૮ મા ચક્રવર્તી ને પરશુરામ, ૭ મું ત્રિક, તે પછી ૧૯ મા તીર્થ કર, તેમના પછી ૨૦ મા તીર્થ કર તેમના સમમયમાં મહાપદ્મ ૯ મા ચક્રવર્તી અને નમુચિ થયા તે અતાબ્યા. હવે લક્ષ્મણાદિકનું ૮ ત્રિક થયું છે તે જુવેા—

રામ બલદેવ, લક્ષ્મણ ( નારાયણુ ) વાસુદેવ, અને રાવણુ પ્રતિવાસુદેવ. આ ૮ મું ત્રિક થએલું છે. સીતાના કારણુથી લડાઇ થઇ, તે જૈન–વૈદિકમાં પ્રસિદ્ધ છે. જે તફાવત છે તે મારા લેખથી વિચારવાની ભલામણુ કરૂ છું.

સર્વ'ગ્રેાનેા ઇતિદ્ધાસ બેતાં-પરશુરામ અને રામને હુજારા વર્ષ'નુ' છે ટુ' છે. તેમના મેલાપ વૈદિકાએ કેવી રીતે કરીને અતાવ્યા ? એ અન્નેને ૬-૭ મા અવતાર એકજ વિષ્ણુના બતાવી ભાન ભૂલેલાની પેઠે વાદ વિવાદમાં કેવી રીતે ઉતાર્યા ? આ બધી ઉ'ધી ગ'ગા કયે ઠેકાણુથી વહી ? વિચારવાની બલામણુ કરૂ છું.

રામાદિકનું ૮ સું ત્રિક થયા પછી ૨૧ મા તીર્થ કર થયા છે. તેમના સમયમાં-હરિષિણ ૧૦ મા ચક્રવર્તી થયા છે. તે પછી કેટલાક કાળે-જય નામના ૧૧ મા ચક્રવર્તી થયા છે. તેમના પછી ૨૨ મા તીર્થ કર થયા. તેમના સમયમાં અલભદ્ર અલ**દેવ,** શ્રીકૃષ્ણુ વાસુદેવ, અને જરાસ ધ પ્રતિવાસુદેવ, આ છેલ્લું નવસુ ત્રિક **વાસુદેવા**દિકનું થયું છે. આ શ્રીકૃષ્ણુના ઇતિહાસ જૈન-વૈદિકમાં લખાયલા છે. આ થયા ઉત્તમ પુરૂષા ગણાયલા છે, આ ઉત્તમ પુરૂષાના વિષય માં તદ્દન નીતિ વિરૂદ્ધ લખાશું હોય તે જરૂર કાઇ વિકારી પુરૂષાના હાથથી વિકારજ પાયેલું હોય એમ મારૂ માનવું છે.

આજકાલના પાંડિતાે તેવા પ્રકારના વિકારી લખાણામાં પાતાની ચાતુરી અતાવી ઉધુ છતું લખી લાેકામાં ખધ બેસતું કરવાના પ્રયત્ન કરી રહ્યા છે તેથી સત્ય શાેધકાેને સાંતાેષ મલી શકે ખરા કે ?

૨૨ મા લીથ' કરના સુધીમાં–વાસુદેવાદિકના નવે ત્રિક પૂરાં થઇ ગયાં. આવીશમા અને ત્રેવીશમાના મધ્યમાં **પ્રક્ષદત્ત** ચકવલી ૧૨ માં થલા, ચક્રવ-લીંએા પણુ આરે પૂરા થઇ ગયા. તેમના પછી ૨૩ મા લીથ°કર, તેમના પછી

૨૪ તીર્થ કર થતાં, ૬૩ શલાકા પુરૂષેા પુરા થઇ ગયા. તે જૈન ઇતિદ્વાસમાં પ્રસિદ્ધ રૂપે લખાયલા છે.

આ બધા વિષય અમારા ગ્ર'થમાં પૂર્વે કિ ચિત્ વિચાર સાથે લખીને અતાવ્યાે છે. અહીયાં માત્ર એકજ ગાથાથી સુચન માત્રથી લખીને અતાવીએ છિએ, તે ગાથા નીચે પ્રમાણે છે----

#### चकी रुगं, हरिपणग, पणगं चकीण. केसवो, चकी। केलघचकी, केसच दुचकी, केसीअ, चक्रीअ॥ २२१॥

ભાવાર્થ-આ એકજ ગાથામાં ૧૨ ચક્રવતી એા, અને નવ વાસુદેવાદિક, આ અવસપિંણીમાં જે થયા છે તેમાંના કેટલાક તીર્થ કરાની સાથમાં અને કેટલાક તેઓના મધ્યમાં જે પ્રમાણે થએલા છે, તે પ્રમાણે બતાવવાના સ કેત જણાવેલા છે. चक्कि दुग-બે ચક્રનતી એા-પહેલા અને બીજા તીર્થ કરની સાથમાં. દ્વરિપળમ-પાંચ વાસુદેવા-૧૧ મા થી ૧૫ મા તીર્થ કરની સાથમાં. પળમંચદ્ધીળ -પાંચ ચક્રવતી એા-એ ૧૫ મા અને ૧૬ માની મધ્યમાં, પછી જે ત્રણ થયા તેજ ચક્રવતી એા થઇને ૧૬ ા ૧૯ ા ૧૮ મા તીર્થ કરા થયા છે.

केसवो चक्की केसव चक्की-૧૮-૧૯ ના મધ્યમાં-કમથી વાસુદેવ, પછી ચકવતી, તેમના પછી વાસુદેવ, એમ ત્રણ કમવાર થયા. પછી ૨૦ માની સાથમાં ચકવતી. केसव दुचका-અને તેમના પછી વાસુદેવ. પછી ૨૧ માની સાથમાં ચકવતી, અને તેમના પછી પણ ચકવતી. कેસી अ चक्की ચ ૨૨ મા તીર્શ કરની સાથમાં શ્રીકૃષ્ણુ છેલ્લા નવમા વાસુદેવ થયા. અને તેમના પછી ઘ્રદ્ધદત્ત ૧૨ મા ચક્રવતી થયા. તેમના પછી ૨૩-અને ૨૪ મા એ બે તીર્થ કરી થયા. એક દરે ૧૨ ચક્રવતી એમ, વાસુદેવાદિકનાં નવત્રિકા અને ૨૪ તીર્થ કરે! સવે મળી ૬૩ શલાકા પુરૂષા-તરીકે પ્રણાબ્યા છે. આ ગાયાના અર્થ અમેશ એ પૃ. ૬૫-૬૬ માં જે ય ત્ર કરીને ગાઠબ્યા છે. ત્યાંથી વિચારી લેવાની ભલા-મણ કરૂ છું. આ ગાથા જૈનોના ખાસ આવશ્યક સૂત્રની ૪૨૧ મી છે.

આ મારા લેખનાે ઉદ્દેશ એ છે કે–આ એકજ ગાથામાં જૈન ધર્મના ઇતિહાસને સૂચન માત્રથી ગર્ભિત પણે બતાવવાનાે પ્રયત્ન થએલાે હાેય એમ જણાય છે.

જૈન ધર્મમાં પ્રસિદ્ધિને પામેલા, શ્રી હરિભદ્રસૂરિને-આજ ગાથા

ષેપ

મુખ્યપણે પ્રતિબાધ થવાના કારણ રૂપે થએલી છે. કારણ કે હરિભદ્રસૂરિ પ્રથમ ક્ષાદ્મણુજ હતા, અને પાતે ચઉદે વિદ્યામાં પૂર્ણુરીતે નિપુણુતાજ ધરાવતાં હતા. એટલુંજ નહી પણ વાદ વિવાદમાં ઉતરીને સેંકડાે પ્રડિતાને પરાજિત કરીનેજ છેાડતા હતા. સાંભળવામાં આવ્યું હતું કે વાદવિવાદના શાખ એટલા બધા હતા કે સ્વર્ગના દેવાની સાથે અને પાતાળ વાસી દેવાની સાથે વાદ કરવાના ચિન્હ રૂપ એક નિઃસરણીપણુ સાથમાં લઇને ક્રરતા. વાત ગમે તેમ હાેય પણુ આટલી વાતતાે નિશ્ચય રૂપની જણાય છે કે તેઓ સહેરમાં એવી પ્રતિજ્ઞા કરીને કરતા કે-જેનાથી હું હારી બઉં કે જે શબ્દના અર્થ હું બાણી શકું નહી તેના તાે મારે શિષ્યજ થયું. આ પ્રતિજ્ઞા તાે તેમની સત્ય રૂપનીજ હુતી. વાત એવી અનીકે આ પ્રાહ્મણુ સહેરમાં કરતા કરતા જૈન સાધ્વીઓના ઉપાશ્રય આગળ આવી ચઢયા. ઉપાશ્રયના અંદરના ભાગમાં એક વૃદ્ધા સાધ્વી चकिद्म हरिपणगं आ आधानुं परावत न अरी रह्यां छतां, ते सांलणीने आ બ્રાદ્મણ વિચાર કરવા લાગ્યા કે-चक्किदम કહેતાં ઘ ટીનાં પડ બે, પણ સાથમાં हरिपणग તે શું ? એમ અનેક તર્ક વિતર્કની સાથે આ ગાયાના અર્થ બેસા-ડવા ઘણા વખત સુધી ગડ મથલ કરતા રહ્યા. પણ પોતાની પ્રતિજ્ઞાને યાદ કરતા ત્યાંથી જરાપણ ખસ્યા નહીં. છેવટે કાેઇ પણ રીતે પત્તો નહી લાગવાથી તે પ્રાદ્મણે તે વૃદ્ધા સાધ્વીને બાેલાવીને કહ્યું કે હે માત ? આ તમારા ચિક્ક ચિદ્ધાય માન શબ્દના અર્થ શા છે? તે વૃદ્ધાએ કહ્યું કે હે પુત્ર ? અર્થ સમજાવવાના અધિકાર અસારા નથી. અમારા ગુરૂજ નજીકમાં છે તેમની પાસે જઇને અર્થ સમજો, પછી તેમના ગુરૂજની પાસે જઇને ગાથાના અર્થ સમજ્યા, અને જૈન, ધર્મની બીજી પણ અનેક ગૂઢ, બાખતાને સમજી તેમના શિષ્ય રૂપે થઇને રહ્યા. ત્યાર બાદ સંસ્કૃત-પ્રાકૃતાદિકના ૧૪૪૪ ગ્રંથાની રચના કરતાં પ્રતિભાષના કારણ રૂપે થએલી તે સાધ્વીના ઉપકારને માન આપવા પાતાના अંચના અંતે-याकिनी मत्तरासुनु श्री હરિભદ્રસૂરિ એ નામ-થીજ પાતાની પ્રસિદ્ધિ અતાવતા રહ્યા. તેમના ચ થના અ તમાં-યાકિની મહત્તરાસૂનું શ્રીહરિભદ્રસૂનું અથવા વિરહ શબ્દ મુકેલાે જેવામાં આવશે. તે પ'ડિતાેને લક્ષ્યમાં રાખવાની ભલામણુ કરૂ છું. ા

આ દુનીયાં તાે અજ્ઞાનથી ડુબેલીજ છે, પરંતુ પંડિતાની પણ તેવા પ્રકારની દુાલત જોઇ કાઇક ખેદ અને કરૂણાવાળા થએલા શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય-શ્રીસર્વંત્ર ભગવાન મહાવીર સ્વામીની <sup>હ્</sup>લાક ૩૨ થી સ્તુતિ કરતાં <sup>હ્</sup>લા. ૨૩ માં કહે છે કે—

Ήŝ

# अमार्याऽविद्योपनियसिषकीः विम्द्रेसलंसापलमाकरझिः समुद्रब्रह्योऽपि पराक्रिये यस् त्वत्तिकरः किं करवाणि देव् ! ॥ २३ ॥

સામાન્યાર્થ-હે દેવ ! હે વીંતરાગા! અનાદિની અવિદાના કીચડમાં ખું પેલા, કૃં ખલા વિનાના (અર્થાત નાથક વિનાના ) અપલવાનું અક્રરણ કરી રહેલ આ, અમૃદલક્ષવાળા એવા મને પરાજિત કરવાના પ્રચલ્ન કરી રહેલાએક્તે હું તારા કિંકર સંત્યતત્ત્વનું સ્વરૂપ કેવી રીતે સંબનવી શકું ? અર્થાત્ કેવી રીતે ઠેકાણે લાવી શકું ?

વિશેષ વિચાર-આચાર્ય શ્રીહેમચંદ્રના ઉદ્ગારામાં મતતભ કદાચ એવા હાય કે-વૈદિકાના અનેક પડિતાએ આંમ તેમથી લઇને, ચાર લાખ ^લેાકના પ્રમાણ વાળાં ૧૮ પુરાદ્યો લખી, વેદ ભ્યાસમા નામે અઠાવી દીધાં. તેમાં પ્રક્ષા, વિષ્ણુ અને મહાદેવ આ ત્રણે દેવાને મોટા સુખ્ય ઠરાવી, નીવિ વિનાની ચાલ ચલકતવાળા લખીને બવાવ્યા. એઠલુંબ નહી પણ નુદા લુદા સ્વરૂપથી આ બધી દુનિયાના ઉત્પન્ન કરવાવાળા પણ લખીને બવાવ્યા. આ પુરાણાના લેખકા સર્વવાના ઉત્પન્ન કરવાવાળા પણ લખીને બવાવ્યા. આ પુરાણાના લેખકા સર્વવાના ઇન્કાર કરવાવાળા પણ મોટા પડિતા જ થએવા જણાય છે અને તેમના પક્ષ કરવાવાળા પણ મોટા પડિતાજ હરો. આવા પ્રકારના અનુચિત લેખાના વિષયાને સત્ય રૂપે સમજાવતાં, તે વખતના પડિતા પાતાના પક્ષના આગ્રહથી બીજાના સત્ય પક્ષને પણ તાડી જાણવાના પ્રયત્ના કરતા જોઇ, કાંઇક ખેદ અને કરણા હદયવાળા થઇ આ ઉદ્દગારા કોર્ટિયા હોય અને મ અનુમાન થાય છે.

કલ્પિત મજાપતિ-પ્રક્ષામાં વિચારવાનું કે

આ પ્રજાપતિના નામથી સષ્ટિની ઉત્પત્તિના સંબ'ધવાળી જે ત્રણ ચાર શ્રુતિઓ ઝગ્વેદમાં લખાઇલી છે તે જૈન અમે બોદ્ધની વિશેષ જગૃતિના પછીથી કલ્પિત દાખલ કરવામાં આવેલી છે. એમ તે શ્રુતિઓાનું સ્વરૂપએ બતાલી આપે છે. જીવા કે-પ્રજાપતિના ચાર અંગથી ચાર વર્ણ ઉત્પન્ન થયા, અમે તે થસ પુરૂષમાંથી ચારા વેદા ઉત્પત્ન થયા. આ તેમાના મંત્રાજ પોતાનું કલ્થિત પણુ જાઉર કરી રહ્યા છે. તેમાં જે થત્ન પુરૂષની બંતિ કે વિરાટના સ્વરૂપનાર્થી થોટા ૧૬ મંત્રાની છે તે તેા ચારાજ વેદામાં દાખલ કરી દેવામાં આવી છે. આ કલ્પતપણું વૈદિકના પંડિત-આયેનિંગ તઉવારોના લેખકને પછું જાણતું

ŝ

#### ્તક્ષ્વઋષીની પ્રસ્તાવના.

છે, તેથી ઇસારા કરતા ગયા છે કે-ઇદ્ર અને શ્રીકૃષ્ણામા બે વ્યક્તિએ ઇતિ-હાસ રૂપની હોય એમ જણાય છે. આથી એક વ્યુથબ્યું કે-પ્રદા અને રદ્ર આ બે વ્યક્તિએ કેઇ ઇતિહાસ રૂપની હોય તેમ જણાતું નથી, એજ એના તાત્પર નીકળે છે. મણિલાલ ભાઇએ તે સ્પર્બ્ટ રૂપથીજ લખીને બતાવ્યું છે કે-ચરૂ પુરૂષ નવાજ દેવ કલ્યાયા અને પ્રજાપતિ બધાના માખરે આવી બધાના નિયત્તા થઇ જાણા રૂપે પૂજાલે થયો. આ બે લેખકામાંથા એક લેખકે ઘણા અને રદ્દ આ બન્નેને જ કલિપત રૂપના બાહેર કર્યા. મણિલાલ લાઇએ તા થારા વેદામાં ઘુસાઢલી પ્રજાપતિના નામની જે ત્રણ ચાર શ્રુતિઓ છે તેને જ કલ્પિત રૂપની બતાવી છે. તા પછી શકરાચાર્યના અદ્વેત મતની સ્થાપના છે તે અને વલ્લભાવાર્યના વિશિષ્ટાદ્વે મતની સ્થાપના છે તે, શું કેવલ આકાશ-ના કુસુમ જેવી નથી ? વિવારીને જુવેા. સુજ્ઞેયુ કિમપિકેન ?

કાશીમાં આવેલા તિલ ગના પડિતાથી જય અપાવી, કાશીના પડિ-તાથી ત્યાયવિશાસ્ટની પદવી મેળવનાર, અને જેન સ'પ્રદાયમાં નવીન સા પ્રથાની સ્થતા કરી ન્યાયાબાર્થની પદવી મેળવનાર, જેનપડિત થશાવિજય અપૂછુ શ્રીપાલના રાસ પૂછું કરી આપતાં ખંડ ૪ થાની હાળ ૧૭ મીમાં અનુલવના વિષયની કડી ૧૬ લખતાં કડી છઠ્ઠીમાં જણાવે છે કે---" પ્રવ લિખિત લિખે સ્વી લેઇ, મસી કાબળ ને કાઠા ! લાવ અપ્રવ કહે તે પંડિત, બહુ બાલે તે બાંઠે !! ૬ ા

ભાવાર્થ આ છઠ્ઠી કડીમાં બુલાવ્યું છે કે-સ્યાઇ, કાગળ અને કલમ લઇને પૂર્વ થઇ ગએલા સર્વજ્ઞાના લેખાના ઉતારા લઇને અક્ષરોના માટે માટ્ પ'ડિતા ઉધુ છત્તું કરતા આવ્યા. પરંતુ સર્વજ્ઞાથી કયા આશયથી લખાયું છે અને તેમાં સત્યતા કેટલી છે અને તેમનું લખાલું કેટલું શુદ્ધ છે આ બધા પ્રકારથી સમજીને જે પ'ડિતા પ્રકાશ કરીને અતાવે તેજ પંડિતા ખરા બુલાય ? આવી રીતના વિચારા કરવાના અવકાશ લઇને યૂરોપના પંડિતા ખરા બુલાતા નથી. તેઓનાજ વિચારાને લઇને કેટલાક આપલા દ્રેશી પંડિતા પછ ઘણા સાશ વિચારા કરી શક્યા છે. તેમાં તેમની બુદ્ધિની નિર્મલતા, નિ:પક્ષ-પ્રાતુતા, અને છાપખાનાની સાહાય્યતા પણ નજરે પડે છે. છતાં કેટલાક પ્રક્રિતા વેદાની મહત્ત્વતા કેટલી છે તે સમજતા હુવા પણ, મોટી મંત્ર બુલામાં પ્રદેશો સંગ્રેગ્ન લાવથી એટલું તો જરૂર બાહેર કરતા ગયા છે કે જૈનધર્મ વાળા-

ઓએ કાંઇક સુધારા કર્યો. પર'તુ પાતે પાતાનો ખરા નિર્લુય બોરિમાં સુક્રી રાકયા નથી. અને કેટલાક પ'ડિતા તેા આટલા થયે! પ્રકાશ થવા છતાં પણ હાય! બાપના કુવા કેમ છાડાય? એવા વિચારમાંજ મશગુલ બની રહ્યા છે. પણ સત્યાસત્યનો વિચાર કરવા થાડા પણ અવકારા લઇ શકયા નથી. વૈદિકામાં અક્ષરાના પ'ડિતા કાઇ દગલાબ'ધ હતા, તેઓની આજીવિકા પણ તે પ'ડિતાઇ-નીજ હતી તેથી કેટલાક સ્વાર્થમાં લુગ્ધ થએલા સત્યતાના પ્રકાશ કરી શકયા નથી. પણ સવ સાના તત્ત્વામાંથી અને સવ સાના ઇતિહાસમાંથી લઇને ઉ'ધું છત્તું જ કરતા ગયા છે તેથી તેઓ પૂર્વાપરના વિરાય ટાળી શકયા નથી અને પાતાનામાં એકવાકયતા પણ કરી શકયા નથી. તેથીજ સત્યના અવેયકા મુઝાઇ રહ્યા છે એવું મારૂ ખાસ અનુમાન છે, યાંગ્ય લાગે તે વિચારશા. અને કેટલુંક તો મારા ગ થથી પણ વેળવી શકશા.

આપણે પ્રથમ જૈન-વૈદિકના પ્રદા અને વિષ્ણુના સંબંધ તુલનાત્મક સ્વરૂપથી ચાડા ચાંડા વિચાર કરતા આવ્યા પરંતુ રૂલના સંબંધે સ્વતંત્રપણ-ચી વિચાર કરેલા નથી તેથી તેમનો પણ થાઢા વિચાર કરીને જોઇએ--

સવ જ્ઞાના ઇતિહાસમાં ૧૧ રૂદ્રાની અકી અની વ્યક્તિઓ જે જે લીમે-કરના સમયમાં થતી આવેલી તે પ્રસાણે ખતાવેલી છે તે ડુંક રૂપે અમે પણ લખીને ખતાવેલી છે.

વૈદિકામાં તે ૧૧ રૂદ્રોના સ'બ'ધે કેાઇ વિચિત્ર પ્રકાર જેવામાં આવે છે તેનું કારણ શું હશે*હ* 

સ્ક'દપુ૦ માં-રૂદ્ર તેા એકજ છે. પણ ૧૧ પ્રાદ્મણાની લક્તિને લઇને તે ૧૧ બ્રાદ્મણાના નામથી ૧૧ રૂપે પ્રસિંહ થયા એમ ખેતાવ્યું છે.

ગતપથમાં-ઇશ્વરના મહિમા વ્યક્ત કરવા ૩૩ દેવતાઓ થયા. તેમાં ૮ વસુ, ૧૧ રૂદ્રો, ૧૨ આદિત્યા, ૧ ઈંદ્ર, અને ૧ પ્રજાપલિ કુલ ૩૩ થયા.

અહીં માત્ર ૧૧ રૂદ્રોના સ'બ'ધે અને એક પ્રજાપતિના સ'બ'ધેજ કાંઇક વિચાર કરવામાં ઉતરીશું.

ંતા બે આમાં. જે ૧૧ રહ્યો છે તે ૧૦ ગ્રંમ્યુ ત્યને હક્ત સાં<sub>ક</sub>સાત્મા તેજ ૧૧ રૂદ્રો∋મતાબ્યા છે.

| .eo | તત્ત્વત્રબ્રીની પ્રતાલના.                 | ·   |  |
|-----|-------------------------------------------|-----|--|
|     | આમાં પ્રભાવતિના સંબાધે અર્થ કરીને અતાવતાં |     |  |
| ખગર | ા તે પ્રજાપતિ ખતાવ્યા છે.                 | · . |  |

પ્રથમ રૂદ્રના વિચારમાં ૧૦ પ્રાણ અને ૧૧ મા આત્મા અતાબ્યા છે પણ પુરાણામાં રૂદ્રના જે વિચિત્ર પ્રકારા અતાબ્યા છે તે બધા કયાંથી આબ્યા ? અને તેમાં વિચિત્રતા શાથી લખાઇ ? તે બાલુવાને માટે કાંઇક સુચનાઓ કરીને અતાલું છું.

સવ રા શ્રીમહાવીરના સમયમાં-વિદ્યાસિદ્ધ પેઢાલ પરિવાજકે પાતાની વિદ્યામા સાધ્યવા એક સત્યકી નામે પુત્ર પેદા કરી, પાતાની ખધી વિદ્યામા આપી. પણ આ સત્યકી મહા કામાશકત હોવાથી તેણે અનેક કુમારી કન્યાઆને અને રાજાની રાણીઓને પણ શીલથી બ્રષ્ટ કરી, પણ તેનું કાઇથી નામ દેઇ શકાતું ન હતું. છેવટે એક ઉમા વેશ્યાના સંબંધમાં આવ્યા પછી એક રાજાના પ્રપંચથી બન્ને મરાયાં તેના શિષ્યે લોકોને ડરાવી તે વેશ્યાના સંબંધ સાથે ગુરૂની મૂત્તિ લોકો પાસે પૂજાવી, એમ સલ્ગ્રાના ઇતિહાસથી બણાય છે. પુરાણોના અનેક લેખા જોતાં આ સર્વગ્રાના તરફના ઇતિહાસથી અલ્રાય થમેલા જણાતો નથી. જીવા ડુંક રૂપે પુરાણોના વિચિત્ર પ્રકારના લેખા.

(૧) સ્કંદ પું. માં⊶આ બધી દુનિયા શિવ રૂપે અને શક્તિ રૂપે બતા-વતાં પ્રથમ ચિન્દુ લિંગ રૂપતું અને બીજી ચિન્દુ લગરૂપનું બતાવી બીજી વિશેષ કાંઇ પણ બતાવ્યું નથી.

આમાં વિચારવાનું કે–આ એ વસ્તુની પ્રવૃત્તિમાં જીવેાની નિવૃત્તિને। માર્ચ કયા ઉત્તમ સિદ્ધાંતમાં મનાયા છે ?

(ર) પુલ પુ. માં-પ્રદ્રાને ક્રોધ થતાં તેના કપાલમાંથી સૂર્યના જેવા અમાં ગના સહિત રૂદ્ર પેદા થયા.

વિચારવાનું કે-પંડિતા ને પ્રમ્હાની વ્યક્તિ કેાઇ જણાઇ નથી તેા પછી તેમના ફોધ કેવા અને તેમાંથી અધા'ંગના સહિત રૂદ્ર કેવા ?

(૩) ગણેશ પુ. માં–પાવ તીનાં અનેક મસ્તકોની માળા પહેરવાવાળા શિવ બતાવ્યા છે. આમાં સત્ય કર્યુ હશે ?

(૪) અનાચાર વાળા રૂદ્રે ઋષિઓના શાપથી લિંગ લેહાબ્યું તે ધરતીમાં પેઠુ: તેની પાછળ રૂદ્ર પાતે પણ ગયા. પૂજન કરવાનું કબૂલ ક્રમી પ્રદ્યાલિક

### વત્ત્રત્રયીની પ્રસ્તાલના.

મનાવીને બહાર લાબ્યા તેની સાથે પાતાલ ગંગા પણુ બહાર ઓવી. (સ્કંપુ. માં) રૂદ્રને સનાવવા બ્રહ્માની સાથે વિષ્ણુ પણુ છે. આ અધા ઇતિહાસ લે,અકે કયા વેદ્દેામાંથી મેળબ્યા હશે ?

(૫) સ્ક'દમાં–બીજી વાત એવી પછુ છે કે–ઝાધિઓના શાપથી લિંગ ઝુટી ત્રણ લાેકમાં પસર્શું. દેવાની પ્રાર્થનાથી પ્રદ્મા સ્વર્ગમાં અને વિષ્ણુ પાતાલમાં શાધ કરવાને ગયા. પણુ પ્રદ્મા આવીને ઝુઠું બાેલ્યા. તેથી મહાદેવના શાપથી અપૂજ્ય થયા.

જરા વિચારવાનું કે–'' સત્તાવાળા કેાલુ ? શાપ આપી લિંગને તાેડનાર કે તાેડાવનાર ? જે લિંગ તાેડાવનાર તે પ્રદ્વાને અપૂજ્યતાના શાપ આપનાર છતાં એક દુનિયાના સંહારક અને એક સર્જક આમાનું સત્ય કર્યું ?

(૬) મત્સ્ય પુ. માં–શુક્રાચાર્યે–માંસના ભક્ષક શિવને નમસ્કાર કર્યો છે. " વિચારવાનું કે–શિવના ખરા પત્તોજ નથી તા પણુ માંસ ભક્ષણ કરતા શુક્રાચાર્યે કયાં જોયા ડુશે ?

(૭) સ્કંદ પુ. ખં. ૫ મા-પ્રદ્ભા-પાર્વતીને છેડી કહીતે વર આપવાને આવ્યા. ઇચ્છિત ન થતાં ફોધ. તે સિંહ રૂપ ધરીને ઉલો, તેનું સિંહિ ધર, તીર્થુ.

વિચારવાનું કે-જે પ્રદ્ધા પ્રવર્વતીને દેખીને વ્યુત થયેલા તે વર આપવાને આવ્યા આમાંનું કશું સારું ? આ બનાવ ક્રયા ઠેકાલું બનેલા ? બ્રદ્ધાના ખરા પત્તી કયાંથી મેળવવા ?

(૮) આર્ધોના તહેવારોના લેખકેન્ઝ્લ્ણાવ્યું છે કે–ં'' વિષ્ણુની પૂજાના ઉદય તેના વિષયના પ્રેમને લીધે. ફદ્ર પૂજાના ઉદય તેના બીકના લીધે. ફદ્રભી સ્તુતિ જાગ્વેદના પહેલા મંડલના ૧૨૪ માં સૂક્તમાં ઘણી ક્સવામાં આવી છે."

મારા વિચાર પ્રમાણે–આ રૂદ્રની સ્તુતિનું સક્ત ઝગ્વેદમાં જે ગાેઢવાયલું તે જૈન–બાેધની વિશેષ બગૃતિના પછીથીજ ગાેઠવાયલું સિદ્ધ થશે.

આ લેખકે-ઇશાન સંદિતાના દાખલા મૂકી જણાવ્યું છે કે-" પ્રદ્મા વિષ્ણુ લિંગના અંત મેળવવા સામાસામી દિશામાં ગયા અને એક વર્ષે નિરાસ થઇને પાછા આવ્યા અને આપણા કરતાં શિવ ગ્રેષ્ઠ છે એ**લી** કબલાત કરી. "

્યરં જેલાં વિષય ત્રથુ ખંડના એક મહાન રાભ છે. પણ તે કાઇ દેવ

સ્વરૂપના નથી. બાકી બ્રદ્ધા અને મહાદેવ ખાસ કાઇ તેવી વ્યક્તિજ નથી, છતાં વૈક્રિકાના પંડિતાએ થાડાને શીંગડાં ભતાવવા જેવું અને લોકોને ભૂલેખામાં નાખવાના માટે કેટલું બધુ સાહસ ખેડેશું છે. આમાં તત્ત્વની વાત કથાં દેખાય છે ? કેવલ સ્વાર્થને લઇનેજ લોકોને ઉધા દોર્યા હોય ?

(૯) જંગતનાં ઉત્પાદક પ્રદ્યા સિંવના લગ્નમાં આવ્યા. પાર્વતીના અ'ગુઠા દેખતાં વીર્થ નીકળી પડશુ' તેમાંથી ૮૮ હુજાર ઝષિએા પેદા થઇ ગયા. ( જીવા શિવપુ. જ્ઞાન સ'. અ. ૧૬ થી ૧૮ )

(૧૦) મહ્સ્યપુ. અ. ૧૫૭ મા–અગ્નિ દ્વારા શિવનું વીર્ય દેવાના પેટેમાં. પેંટ કાહી નીકળતાં તેનું સરાવર, તેના પાનથી પાર્થતીને કાર્ત્તિકેય પુત્ર. આમાનું કશું સાર્ચું હશે ?

(૧૧) સ્કંદ પુ. ખે. ૧ લા. શિવ-પાવ લીના સંભાગ તેના વીચ થી જગત્ નષ્ટ થતા હાદ્યા અને દેવતાઓ ત્રાસ્યા, અબ્નિ દેવને માકળીને શિવના વીચ નું ભક્ષણુ કરાવ્યું તે દેવતાઓના પેટમાં પેઠતાં બધાએ ગર્ભવાળા થઇ ગયા. પછી હાદ્યા-વિષ્ણું આદિ મહાદેવ પાસે આવ્યા. મહાદેવે વમન કરાવી માટા પછી હાદ્યા-વિષ્ણું આદિ મહાદેવ પાસે આવ્યા. મહાદેવે વમન કરાવી માટા પવ જેટલા હગલા કરાવી નિર્ભય કર્યા. અબ્નિ દેવે તાપના રૂપે થઇ તે વીચ ઝાવિ પત્નીઓના શરીરમાં પ્રવેશ કરાવ્યો. તો પ્રતિના શાપવાળી થતાં તે વીચ બહાર કાઢી વાંસડાઓમાં સુંડાળી ગગામાં નાખ્યું. તેથી કાર્તિ કેચ થયા."

વિચારવાનું કે—પ્રથમ આ દેવોનાજ પત્તો નથી. તા પછી કયા કાળમાં લેગા થઇને આ લધા પ્રપાસ રુચ્યો ? આંગાંની કર્યા વાત સાચી હશે ? આવા કલ્પિત લેખા કથ્ય ધર્મના માટે લખાયા હશે ?

(૧૨) શિલ પુ. જ્ઞાન સ. અ. ૩૨ ા ૩૩ માં–હાથના મેળથી ગણુશ ઉત્પન્ન કરી પાર્વલી સ્નાન કરવાને બેઠાં. ભિત્તર જવા શિવને તેણે ધક્કા મારીને કાઢયા. છેવટમાં હાદ્યા-વિષ્ણુ આદિ લઇને ચઢયા, હારે પાવાની કમર તાેડાવીને આવ્યા.

જરા વિચારવાનું---આ ત્રલે કેવા જગતના કર્તા હર્તા છે તે એક મેલના પુતળાથી નાશ ભાગ કર્તા કયા ? આમાં સાચું કર્યું હશે. ? અને કયા ધર્મના બાધ માટે લખાયું હશે ?

🦥 (૧૩) ઉત્તર ભવિષ્ય પુ. અ. ૧૨૪ માં-મહાદેવ-પાર્વ તીની દિવ્ય

ŧŔ

હુજાર વર્ષ ક્રીડા થયા પછી પાર્વલીને છેાકરી અને મહાદેવને છેાકરા થયેા. આમાંની કર્યા વાત સાચી વિચારશા ?

ે (૧૪) વરાહ પુ. માં-" પરમેષ્ઠિતા મુખથી ગછેરાની ઉત્પત્તિ ક્ષતાવી છે. "

જૈનામાં જે મુખ્ય નમસ્કાર મ ત્ર છે તે પરમેષ્ઠિના નામથીજ ઐાળ-ખાય છે. સ્વાંથી આ કલ્પના કરી હાેય એમ સમજાય છે.

(૧૫) શિવ પુ. જ્ઞા. સ' અ. ૪ થી ૬ માં–" શિવનાં નેવ ઢાંકતાં પાવ'તીના હાથથી અધક પુત્ર થયા. તે ગણુશનાં નાશ કરવાવાળાં જાણી શિવે પાવ'તીને કહ્યુ' કે–ભાચે' ! માશ નેવ ઢાંકીને તે' આ અકાચ' શુ' કર્યુ' ? આ અધક સાથે મહાદેવનુ શુદ્ધ થતાં તેમાં પ્રદ્યા–વિષ્ણુ આદિ અધાએ દેવા કૂટાયલા બતાવ્યા છે. " આમાંની કર્યા વાત સાચી મનાય તેવી છે. ? જેસ રોાચશા કે ?

(૧૬) પદ્મ પુ. ખે. ૧ લે. અ. ૪ માં–" માહિનીનું રૂપ ધરી વિષ્ણુએ દૈત્યાને કહ્યુ હુ તમારા ઘરમાં રહીશ. લાભથી તેમને અમૃત આપ્યુ. તે દેવ-તાઓને આપી માહિની ચાલવી થઇ."

આમાંની કચી વાત સાચી છે ? તે અતાવી શકશો ખરા કે ?

(૧૭) મત્સ્યપુ. અ. ૧૫૪ માં-'' પાર્વલીને કૃષ્ણા કહેલાં જવા લાગ્યાં મહાદેવે નમસ્કાર કરી ઘણી ખુશામલ કરી તાે પણ નીકળી પડ્યાં. "

જરા વિચારવાનું કે–સ્કદપુ. માં–સૃષ્ટિની આદિમાં મહાદેવે પ્રદ્ભા– વિષ્ણુને ઉત્પન્ન કરી તેમને સૃષ્ટિ રચવાના આદેશ કરેલા છે. ત્યારે આ પાવ'તી કયી સૃષ્ટિમાંથી આવ્યાં ?

(૧૮) પદ્મપુ. ખં. ૧ લેા. અ, ૫ મા–સ્રીનું મરણુ થતાં મહાદેવ શાેકાતુર થઇ 'હા' હા કરવા લાગ્યા. નાસ્દજીએ ઠેકાણું ખતાબ્સું એટલે ચિત્ત ઠેકાણુ આબ્યું.

આમાં વિચારવાનું કે–પહેલા લીચે કર ઝાયલદેવ ૧૩ લવ કરતાં પાંચમા લવે લલિતાંગદેવ થયા છે. તે દેવીના ચ્યવનથી મૂઢ થતાં તેના, મિત્રદેવે તે દેવીનું ઠેકાશું બતાવી સ્થિર કર્યા છે. તેના સંબંધ અહી ઉધા છત્તો ચિતર્થી હાય એવું મારૂં ખાસ અનુમાન છે તેથી વિચારવાની લક્ષામણુ કરૂ છું. (૧૯) પલપુ. ખં. ૧ લાે એ. ૪૪ માં-"તપ કરવાને જતાં પાર્વતીએ મહાદેવને લ'પટ જાણી વીરસદ્રને રક્ષાના માટે ઝુકથા. છતાં પણ પાર્વતીનું રૂપ ઘટીને આવેલા દેતાને ભાન ભૂલીને ખૂબ ભેટયા. અને ઘણા રાજી થઇ ગયા.

આ મહાદેવને સૃષ્ટિ રચનાનું જ્ઞાન હતું એમ તેમના કયા કર્તાવ્યથી સમજી લેવું ?

(૨૦) પદ્મ પુ. ખું. ૧ લેહ અ. પદ માં–'' મહાદેવે તપના અહાને ગામથી દૂર કુટીયા બનાવી–ગ પર્લ–કિન્નરાદિકની સીઓને મંત્ર બળથી એ ચીને તેઓની સાથે ભાગ કત્તા રહ્યા. "

જગતની રચના કરતાં તેમણે શું શ્રીયાે નહી બનાવી હાય ? છતાં આટલી બધી તૃષ્ણુ શાથી ? અને આ બધું ધાંધલ કયાંથી અને કયા કારણથા ઉભુ કરવામાં આવ્યું ? આ બધા વિષયામાં કાઇ સત્ય વસ્તુ હાય તેમ દેખવામાં આવે છે ખરી ?

(૨૧) શિવપુ, જ્ઞા. સ. સ. ૧૩ શી. પાર્વતીના તપના ઠેકાએ જટિલ રૂપ ધારી મહાદેવે પૂછ્યું કે તું શા માટે તપ કરે છે ર સખીથી ઉત્તર અખવ્યા કે–મહાદેવને પતિ કરવા. છતાં પણ મહાદેવ સાચુ કે જીકું પૂછવાને રહ્યા. ત્યારે તે કેટલા બધા જ્ઞાની માનવા ?

(૨૨) શિવ પુ. અ. ૪૧ માં--'' કામથી વિકલ મહાદેવ ઝાધિપત્ની-ઐાની પાછળ દોડયાં. તેથી દેવતાઓ પણુ માેટી આફતમાં આવી પડયા. તે પ્રદ્યા--વિષ્ણુની પાસે ગયા. વિષ્ણુએ પાવ'તીની પાસે માેકળ્યા, ત્યાર ખાદ બધ્ય શાંત થયા. "

આ વિકલરૂપ મહાદેવને જગતના કર્તા હતા લખનાર કેટલા અધા સત્ય-વાદી હશે ? આ બધી વાતા કયા વેદમાંથી મેળવી હશે ?

(૨૩) શિવ' પુ. જ્ઞા. સં'. અ. ૪૨ માં-" માત્ર ઝવિપત્નીઓને દેખીને મહાદેવ તદ્દન નિલ્લેજજ થયા. આવેલા ઝવિઓના શાપથી લિંગ તાડા-વીને બેઠા."

ઘન્ય છે એવા ઘર્મના પ્રવર્તીકોને ? બીજાં શું કેહવું ?

(૨૪) ભાગ સ્કે. ૧૦ મા-" મહાદેવે વૃકાસુરને વર આપ્યા કે તું જેના માથા પર હાથ મુકીશ તે બળીને ભસ્મ થશે. તે દેત્ય પાર્વતીની વાલર્થથી મહાદેવનીજ પાછળ પડયા. સ્વર્ગ-પાતાલમાં કાઇ પણ રક્ષક ન મળતાં છેવટે વિષ્ણુના છળથી બચ્યા. "

જઞતના સંહારક મહાદેવનું જ્ઞાન કેટલું અને બળ કેટલું કે એક દૈત્યના ભયથી સ્વગાદિકમાં ભાગતા ક્યાં ? તેા આમાંનું સાચું કચું ? અને લેખક સત્યવાદી કેટલા ?

(૨૫) વિષ્ણુ પુ. અંશ ૫ માં--'' કૃષ્ણુ સાથે લડતાં મહાદેવ હાયાં. બાણાસુર ચઢયાે પણ કૃષ્ણુની સ્તુતિ કરી મહાદેવને છેાડાવવા પડયાે. "

ત્રેતાના કૃષ્ણ, દ્વાપરતા મહાદેવ કરો ઠેકાણે વડયા !

(૨૬) પદ્મ પુ. અ. ૧ લેા. અ. ૧૪ માં–" પ્રદ્ધાનું માથુ કપાતાં પરસેવા. તેમાંથી હથીઆર બ<sup>-</sup>ધ પુરૂષ, તે મહાદેવની પાછળ પડયા. છેવટે !વબ્શુના શરસ્તુથી મહાદેવ બચ્યા. "

જગત્ના સષ્ટાએ માથુ કપાવ્યું. પરસેવાના પુરૂષથી જગત્ના સંહારક નાઠા. પણ જગત્ના પાલક વિષ્ણુએ અચાવ્યા. આમાંની ક્રયી વાત સત્યરૂપની બનેલી હુશે !

(૨૭) શિવ પુ. ધર્મ સ. અ. ૯ માં-" દેવ દાનવાની લડાઇમાં કૃષ્ણુ ઘણા દૈત્યાને માર્યા. નાઠેલાની પાછળ જતાં અપ્સસએાની સાથે કીડા કરી પુત્ર પેદા કર્યા. બ્રદ્ધાએ સ્વર્ગની રક્ષા માટે વિષ્ણુને બાહ્યાયવા મહાદેવને માકળ્યા. પેલા પુત્ર સામે થતાં મહાદેવે ફાડવા માંડપે. કૃષ્ણુ જગત પતિ શિવને ક્ષમાવ્યા. વિષયરતિ છાડવાનું કહેતાં શ્રીકૃષ્ણુ લબ્જિત થયા. પડી ગએલા ચક્રને લેવા જતાં અટકાવીને કહ્યું કે-સુદર્શન અને કાલાનલ ચક્ર આપું છું તેનાથી દૈત્યાનાં ગળાં કાપી નાખા. "

વિચારવાનું કે–દેવ દાનવાની લડાઇ સ્વર્ગમાં થઋ્મેલી કે ભૂતલમાં ? અપ્સરાથી કૃષ્ણે પુત્ર પેદા કર્યા તે કયા કાળમાં ? જગતના સષ્ટા કે સંદ્વારક પ્રદ્વા કે મહાદેવ સ્વર્ગાની રક્ષા કરવા સમર્થ ન થયા કે જેથી વિષ્ણુને બાલાવવા પડયા ? વિષયના લંપટી વિષ્ણુને લજ્જિત થવું પડ્યું. આ ત્રણમાંના કર્યા દેવ સત્યરૂપના લાયક થએલા છે ? ભક્તોને જૈનમ દિરમાં જતાં અટકાવ્યા તે શું આભડછેટ માનીને કે બધું પાકળ છુપાવવા ? હાથી મારે તો પણ મરવું આ લેખકા કેટલા બધા ધર્મ'ના પાષક હુશે ?

(૨૮) શિવ પુ. '' પાર્વ'લીના વિવાહમાં પ્રદ્માનું લીર્ય જમીન પર પડતાં મહાદેવ મારવા ઉઠયા. પ્રદ્મા-વિષ્ણુએ પગમાં પડી પ્રસન્ન કર્યા. " 9 જગતના સપ્ટાની નાડી છુટી, સંદ્વારક મારવાને ઉઠયા. સપ્ટા અને પાલક પગમાં પડયા. આમાંની કયી વાત સાચી છે ? આ ત્રણુ કલ્પિત દેવાને જ્યાં ત્યાં લખીને કેવા કેવા પ્રપંચા રચ્યા છે ?

(૨૯) રામાયણે-" જટામાંથી મુક્ત ગંગાના ૭ પ્રવાહ, તેમાંના એક પવિત્ર. " બીજા પવિત્ર કેમ નહી મનાયા ?

(૩૦) સ્ક'દ પુ. ખં. ૧ લા, અ. ૩૩ માં-આહેડીથી અજાણે શિવ પૂજાયા. તે મર્યો કે તુરત મહાદેવના દ્વતા વિમાનમાં ખેસાડીને શિવલાેકમાં લઇ ગયા. "

સાચા કાઇ શિવજ નથી તાે પછી આ બધી વાતા કયાંથી ?

(૩૧) શિવ પુ. સન્દુકમાર સં. અ. ૮ માં–ઋષિ બાેલ્યા કે-શિવને પ્રસન્ત કેવી રીતે કરી શકાય ? બ્રમ્હા બાેલ્યા કે-વિષ્ણુએ-એક કરાેડ ને સાઠ હુજાર વર્ષ સુધી આરાધન કરી અનેક વરાે મેળવ્યા હતા. "

આ લેખમાં વિચારવાનું કે-સર્વજ્ઞાના ઇતિદ્ધાસમાં આ અવસપિંણીમાં વાસુદેવાનાં નવ ત્રિકા શ્રએલાં છે. તેમાં પહેલા ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવનું આયુખ્ય ૮૪ લાખ પૂર્વ વર્ષનું બતાવેલું છે. પછી ક્રમથી ઉતરતાં નવમા કૃષ્ણુવાસુદેવનું આયુખ્ય એક ૧૦૦૦ વર્ષનું બતાવેલું છે, પહેલાં વાસુદેવના પિતા વૈદિકામાં પ્રમ્હા કલ્પાયા છે. તેમનું આયુખ્ય પુત્રના અનુમાનથી કલ્પાય. છતાં ભાગવતમાં-પ્રમ્હાનું આયુખ્ય ૩૧ નીલ, ૧૦ ખર્વ, અને ૪૦ અખજ ખતાબ્સું છે. તે કયા સર્વજ્ઞથી મેળવીને લખેલું ? પ્રમ્હા-વિષ્ણુ અને મહાદેવ વૈદિકામાં ત્રણ યુગના ક્રમથી ત્રણ બતાવેલા છે તેથી વિચારવાનું કે-નવ ત્રિકામાંના કયા વિષ્ણુએ એક કરાડ અને છાસડ હજાર વર્ષ સુધી મહાદેવનું આરાધન કર્યું ? એ આરાધક વિષ્ણુનું અને આરાધ્ય મહાદેવનું સંપૂર્ણ આયુબ્ય કેટલું મનાયેલું છે એ જાણવાની ખાસ જરૂર છે. જો એ વિચારા વૈદિકામાં ન મળે તે આ બધી ગપ્પાગપ્પી કાનામાંથી લઇને ચલાવી ? તેના વિચાર કરવાજ પડશે.

(૩૨) શિવ પુ. વાશુ સ. અ. ૧૭ થી ૨૦ માં--દક્ષના યજ્ઞનાે લ ગ કરવા મહાદેવે વીરભદ્રાદિકાને માકળ્યા. વિષ્ણુ આદિ દેવાે દક્ષના પક્ષમાં ભળીને શુદ્ધ કરવાને લાગ્યા. પર તુ વીરભદ્રાદિકાએ તેમને ઘણાેજ બૂરાે માર માર્ચી. આમાં વિચારવાનું કે–દક્ષ, વિષ્ણુ અને મહાદેવ, કયા ક્રયા કાળમાં થએલા ? અને કચા કાળમાં લેબા થઇને આ ઝુદ્ધ મચાવેલું ? મહાદેવના એક સેવક માત્રથી માર ખાઇને ભાગેલા ભગવાન્ ભક્તોનું રક્ષણુકેવી રીતે કરવાના ?

(૩૩) શિવ પુ. ધર્મ સ. અ. ૩ માં-ત્રણ દૈત્યોએ બ્રદ્ધાને પ્રસન્ન કરીને ત્રણ કિલ્લાએા કરાવી લીધા. પછી દેવતાએાના બુરાદ્ધાલ કર્યા. દેવતાએા શિવના શરણે ગઁયા. શિવે કિલ્લાએા સાથે તેમનાે સર્વથા નાશ કર્યા.

આમાં મારૂં અનુમાન–મહાવીરના સમયમાં સત્યકી વિદ્યાધર તે પાતાના વૈરીની પાછળ પડેલા છે તેણે પાતાની રક્ષાના માટે વિદ્યાથી ત્રજ્ઞુ નગર બનાવ્યાં હતાં તે સત્યકિએ ભસ્મ કરેલાં તે જૈન ઇતિહાસમાં છે. બાકી છાદ્યાની કલ્પિત કલ્પનામાં અનેક પ્રમાણા આપી ચુકવા છિએ.

(૩૪) શિવ યુ. ધર્મ સં. અ. ૨ માં-" શ્રીકૃષ્ણે ૧૬ માસ તપ કરી શિવને પ્રસન્ન કરી હાથ જેહીને આઠ વર માગ્યા. "

ત્રેતાના વિષ્ણુએ દ્વાપરના શિવથી આઠ વર કયા કાળમાં મેળવ્યા 🖁

(૩૫) શિવ પુ. જ્ઞાન સ'. અ. ૫૦ માં–કાશીમાં પાપી, પશુ, પ'ખી જે મરે તે માક્ષમાંજ જાય. <sup>શ્</sup>લાક ૪૨ માં જણાવ્યું છે કે—

> विषयाशकचित्रोऽपि, त्यक्तधर्मरूचिनरः। इह क्षेत्रे मृतो यो वै, संसारं न पुनर्विहोत् ॥ ४२ ॥

ભાવાર્થ-વિષયમાં આશક્ત ચિત્તવાળાે અને ધર્મની રૂચિવિનાનાે પુરૂષ હાેય તાે પણ આ ક્ષેત્રમાં (કાશીક્ષેત્રમાં) મરે તાે તે કરીથી આ સ'સારમાં આવેજ નહીં. ા ૪૨ ા

આ લેખના વિચાર કરતાં જણાય છે કે-કાશીમાં જયારે કરવલ સુક્ર વાનું શરૂ થએલું ત્યારે આવા શ્લોકા લખી વાળ્યા હાય ? લૂલાં, લેમડાં, દુખિયાં પાતાના ધન માલ આપીને કરવત સુકાવતાં. કરવત સુકનારનાં દ્રદય કેવાં થતાં હુશે ?

(૩૬) ભાગ. સ્ક'. ૮ અ. ૧૨ માં–મહાદેલે વિષ્ણુ પાસે જઈ માહિની રૂપ બેવાની માગણી કરી. તે રૂપ બેતાં એવા તેા વિકલથયા કે પરિવારથી પણુ નિર્લજ્જ થઈ ગયા. "

જરા વિચારવાનું કે- પ્રદ્યા, વિષ્ણુ અને મહાદેવ આ ત્રણે જગતની

આદિમાં ઉત્પન્ન થએલા અને જગતના સષ્ટા પણુ ખતાવેલા છે. તે શું વિષ્ણુના માહિની રૂપને જાણી શકયા નહી ? કે જેથી ભાન વિનાના નિલંજજ થઈ બેઠા ? આ વાત કયા કાળની અને આમાંનું સાચું કશું ?

(૩૭) શિવ પુ. જ્ઞા. સ. અ. ૬૫ થી—શિવાસધક અર્જીન પાસે દુર્થીધને રાક્ષસને ભુંડરૂપે માકળ્યા. અર્જીન શસ્ત્ર લઇને તૈયાર થયા. સામેથી શિવ પણ સિલ્લ રૂપે આવ્યા. બે બાણ સાથે છૂટતાં એક મુખથી પુંછડે, બીજી પુંછડાશ્રી મુખે નીકળ્યું એટલે ભુંડ તા મર્યાજ. પછી અર્જીન-શિવ પણ લડ્યા. આ વાતમાં સત્યતા કયી અને કેટલી હુરો ?

(ટ૮) મત્સ્ય પુ. અ. ૧૮૭ માં—" વેદના રથ ઉપર અઢીને શિવ દૈત્યોને મારવા ચઢયા. તેમાં બ્રદ્ધા-વિષ્ણુ પણ હુતા, શિવે દૈત્યો ઉપર અગ્નિ બાણ છેાડીને તેમનું સર્વ'કુછ બાળીને ભ્રસ્મ કર્યું. માત્ર એક ત્રિપુર દૈત્ય મહાદેવનું લિંગ મામા પર સુકીને બહાર નીકળી પડયા. "

આમાંની કચી વાત સાચી બનેલી લાગે છે ? વિચારીને જેશા.

(૩૯) સ્ક'દ પુ. ખ. ૧ લેા— શિવ વિના જે સ'સાર તરવાની ઈચ્છા રાખે છે તે મૂઢ છે. દક્ષના યજ્ઞમાં મહાદેવના અનાદરથી માટેા ઉત્પાત. દક્ષે મહાદેવને વેદબાદ્ય કદ્યા તેથી ઘણી ઝપ્પા ઝપ્પી થઈ દક્ષે યજ્ઞના આર'ભ કરો. ઝદવિએા આવ્યા. બ્રદ્ધા-વિષ્ણુને પણ ખાલાવ્યા. મહાદેવને ખાલાવવાનું કહેતાં દક્ષે કહ્યું કે બ્રદ્ધા-વિષ્ણુ આવ્યા છે, મત્સરી શિવનું શું કામ છે ? ચલાવા કામ. તમાને કેમ ખાલાવ્યા નથી એમ કહીને પાવૈતી પિતા પાસે ગયાં. જક્કા જક્કી થતાં દક્ષે કહ્યું કે તારા પતિ વેદબાદ્ય છે, કહીને ઘણા અનાદર કર્યા. કાઇ પણ રસ્તા ન જડતાં ગણની સાથે બળી મર્યા. શિવાજ્ઞાથી વીરભદ્ર ચઢયા. ઉત્પાતા દેખી દક્ષ વિષ્ણુના શરણે ગયા. છતાં દક્ષનું માશુ કાપીને દ્વામી દીધુ. શિવાજ્ઞાથી બકરાનું માશું ચોંટાડીને દક્ષને છેડી મુકયા. "

આમાં જરા વિચારવાતું કે–પ્રદ્રાદિક–દેવીના હાથ ઘસવાથી, કલ્પા-ર'ભમાંથી, મહાદેવજીથી, અને ત્રણ સુગના ક્રમથી ઉત્પન્ન થએલા જુદા જુદા ઠેકાણુ લખાયલા છે. પાર્વતી પહાડની પુત્રી લખાઈ છે. ત્યારે મહાદેવજી દક્ષ પ્રજાપતિના જમાઇ કયા કાળમાં થયા અને આ બધા ઉત્પાત કયા કાળમાં મચેલાે માનવાે !

(૪૦) એક વૈદિકના પંડિતજી લખે છે કે-વૈકુંઠના વિષ્ણુએ કાશીના મહાદેવને હુજાર કમળા ચઢાવવાના સંકલ્પ કર્યા. શંકરે એક કમળ કારાણે મુદ્દી દીધું. વિષ્ણુએ તેના બદલામાં આંખ કાઢીને આપી. આ વાર્તાને પંચ-તંત્રના જેવી બતાવીને કહ્યું છે કે-'પુરાણુકારાએ શિવ-વિષ્ણુની અનેક વાર્તાઓ સ્ટીને પાત પાતાના દેવાનું મહુત્ત્વ વધારવાના પ્રચત્ન કરેલા છે.

આ લેખકે બીજે ઠેકાણે લખ્યું છે કે–ઇંદ્ર અને વિષ્ણુનાં કત`વ્યાે જોતાં કાલ્પનીક પુરૂષ ન હાેતા. આથી એ સૂચવ્યું છે કે પ્રદ્યા અને રૂદ્ર આ બે ઐતિહાસિક પુરૂષ તાે નથી.

॥ બીજા ખંડમાં જે વિચારા લખાયા છે તેની પણ ડુ'કમાં સૂચના કરીને બતાવું છું—

(૧) પ્રથમ તાે સામાન્ય ગુરૂનું સ્વરૂપ માત્રજ અતાવ્યું છે.

(ર) વૈદિકેામાં-ગુરૂ વ્યાસ વિચિત્ર પ્રકારથી લખાયા જેમ કે-બ્યાસે ૧૮ પુરાણે બનાવ્યાં, વળી-જન્મતાની સાથે બનાવી વનમાં ગયા. વૃક્ષને લેટયા પછી વ્યાસને જન્મ, વ્યાસનું વીર્ય અરણી પર પડશું ત્યાંથી શુકદેવનેા જન્મ. વ્યાસની માતા માછલી. તેની સાથે પારાસરે જબરજસ્તી કરી. ઇશ્વરે વ્યાસને અવતાર લઇને પુરાણે બનાવ્યાં. મહાદેવની સાથે લડીને વ્યાસ કાશી જુદી બનાવી. અધાં શાસ્ત્રો બનાવી મૂઢ થયા પછી ભાગવત બનાવ્યું. "

આવી રીતની અચાક્કસ અનેક વાતાે લખાઇ તે શા કારણથી ? જરા વિચારવાની તસદ્દી લેશા.

(૩) આન દગિશ્ચિં- વેદમાંની હિંસા વિનાના બીજો અધર્મ બતાવ્યા. બ્રામ્હુણુ પશુઓને યજ્ઞમાં મારતા. તે પશુઓ સ્વર્ગે જતા. પ્રમ્હાએ યજ્ઞના માટે પશુઓ બનાવ્યા. સા પુત્રની આશા બતાવી એક પુત્રને હામાવનાર લાેમશ ઝાવિ. (ભારત વનપર્વ.) શ્રાહમાં માંસ ન જમે તાે પશુરામ જેટલાં વર્ષ સુધી નરક. બ્રામ્હુણાના માટેનું શ્રાહ તાે અગસ્તિ ખાઇ ગયા. શ્રાહમાં માંસ ખાવામાં દાેષ નથી. "

આ બધા ઝાયિએા ધર્મ બતાવી પશુઓને સ્વગે પુહુચાડવાને ક્ષખતા ગયા ? કે કેાઇ પ્રકારની લાલચથી ? એટલું તેા જરૂર વિચારવાનું.

(૪) પૂજિત માંસ ન ખાય તે પશુ થાય. યજ્ઞના માટે કે પાલણ કરવા ચાેગ્ય માતપિતાદિકના માટે સારાં સારાં હરિણા અને પક્ષિઓને

ધ્રામ્હુણુ મારે. યજ્ઞ-શ્રદ્ધાદિકમાં ભળીને જે માંસ ન ખાય તે ધ્રામ્હુણુજ નહીં. માંસાદિકથી દેવાની તૃપ્તિ કરતાં પિતરાની તૃપ્તિ. ર તિદેવ બબે હુજાર પશુષ્ટ્રોનું અને ગાયાનું માંસ અન્ન સાથે દાન આપતા. ૫૦-૨૫ પાડા બકરાથી દેવીનું તર્પણુ. ધ્રાદ્મણાદિક અતિથિના માટે બલદ કે બકરા પકાવે. મૃગાદિકના માંસથી થએલું દશસ્થનું શ્રાદ્ધ માટામાટા ત્રદ્યિએ જમી ગયા. કાશિકના બ પુત્રા ગાયને ખાઇને વૈદિકબળથી નિર્ભય થયા. ગે ડાદિકના માંસથી પિતરાને અક્ષયની પ્રાપ્તિ. ઉપર લાખાયલી અનેક પ્રકારની વાતા બે ખુરા ધર્મનાજ માટે થએલી હાત તા આજે તેને તેવાને તેવા સ્વરૂપમાં પુસ્તકામાં રહેવા દેવાની જરૂર ન પડતી, માટે બધી વાતા ધર્મના માટે તા કેવલ લખાયેલી નથીજ.

(૫) શ્રાદ્ધાદિકમાં–બ્રામ્દુણાએ જીવાને ભક્ષણ કરવા. જેના માંસથી જેટલાે વખત પિતરાની તૃષ્તિ તે પણુ બતાવી છે. મનુની નાશિકાનો પુત્ર, તેના પુત્ર શ્રાદ્ધના માટે મૃગાદિક લાવ્યા. યત્તના અને શ્રાદ્ધના માંસ ભક્ષણથી પાપ પણુ બતાવ્યું છે. જેનું માંસ આપણું ખાઇએ તે પરલાેકમાં આપણું ખાય એમ પણુ જણાવ્યું છે.

ડું કમાં વિચારવાનું કે-માંસ ભક્ષણુથી પાપ છે. જેનું માંસ ખાઈએ તે પરલેાકમાં આપણું ખાય. કર્મના ચાેગથી ૯૪ લાખ જીવાની ચાેનિમાં ભટકતા જીવા છે, ત્યારે કથી કથી ચાેનિમાં ગએલા પિતરા બ્રાહ્મણાના તે તે માંસભક્ષણુથી તેટલા તેટલા કાળ સુધી તૃપ્ત થાય ? આ બધા લેખકા માટા માટા પંડિતા છે, તેથી વિચારવાનું કે આ લેખા કર્મથી ભટકી રહેલા જીવાના ઉપકાર માટે ? કે ખાસ પિતરાની તૃપ્તિના માટે ? કે કાેઈ સ્વાર્થના માટે ? એટલુંજ વિચાર શા તો બશ છે.

(૬) નગ્ન વેશ્યાની પૂજા કરનાર સીધાને પ્રિય થાય. પ્રમ્હાના માટે તપ કરનાર અપ્સરાએા સાથે વિમાનમાં બેસીને સ્વગે જાય. યજમાન સ્તીનુ પણ દાન કરે. વેશ્યાએા અર્પણુ કરે તે સૂર્યલોકમાં જાય. પ્રામ્હણુ ચારે વર્ણુની સીધા સાથે ફ્રીડા કરે.

ઉપરની કલમામાં–જીભાદિકની લાલસાએા લેળવી શકાય પર તુ આમાં ધર્મ ને કલ્પવા તે તાે ડાહ્યા માછુસા બતાવે તે ખરા !

(૭) જડેલું ધન બ્રામ્હુણ પાતે રાખે, રાજા અડધુ રાખે. ૧૨ તાેળા સાનાની સાથે ભાગવત આપે તે તાે સર્વ બાંધનથી મુક્ત. બ્રામ્હુણુની આ

तत्त्वत्रयीनी प्रस्तावना.

આજીવિકા હુરે તે ૬૦ હુજાર વર્ષ નરકકીટ. બ્રાહ્મણુને પરણાવનારના શિવલાેકમાં વાસ. મૃત્યુ નજીક જાણી રાજા દ'ડનું ધન બ્રાહ્મણાેને આપે. ગ્રદ્ધોની પ્રીતિ માટે પ્રાદ્મણાેને ભાજન અને દાન. ચુહથી કે જમીનથી મેળવેલું ધન રાજા બ્રાદ્મણાેને આપે. બ્રાહ્મણાેને દાન આપે તે અપ્સરાઓ સાથે ક્રીડા કરે. પ્રાયશ્વિત આપે તે બ્રાહ્મણુંને વેશ્યા કામદેવ સમાન ગણે.

આ બધા ઉપરના લેખામાં પ્રાયઃ સાર એવા છે કે-બ્રાહ્મજી શિવાય અનાથાદિક કાેઇ દુઃખીયાઓને યાદજ કરેલા નથી. સાધુ સ'તાેને અન્ન વસ્તની ઉદારતા પણુ બતાવેલી જણાશે નહીં આટલું જાણુવાને માટે લખીને જણાવ્યું છે. બાકી આક્તમાં પડેલા ગમે તે માણુસાે પર કે પશુઓ પર ઉપકાર કરવાથી મહાક્ષળ થાય એમ મહાપુરૂષા બતાવી ગયા છે, પક્ષપાતને લીધે તે પર ધ્યાન અપાયું નથી.

(૮) કુદરતની ગાયેાનાં તેની સાથે–શાકર તિલાદિકની કલ્પિત ગાયેાની વિધિ, તેનાં દાન અને સ્વર્ગાદિક ફળ ખતાવી લેવાના ઉપાયેા યાજયા છે."

(૯) પ્રદ્માદિકે નિર્માણ કરેલા ૧૮ હુજાર પ્રાદ્મણે. સર્વ દેવેાના દેવ પ્રાદ્મણ. સર્વજીવેામાં શ્રેષ્ઠ પ્રાદ્મણ. પ્રામ્હુણે ઉપર શ્રહા વગરના દેશ અપવિત્ર. ત્રણે લાકના નાશ કરતાં ઝગ્વેદીને પાપ ન લાગે. ગમે તેવા પાપી પ્રામ્હુણનો દ'ડ ન કરવા. પ્રામ્હુણ ઉપર કાેપ કરનારનો નાશ થાય છે. પંડિત કે મૂર્ખ પ્રામ્હુણ વિના બીજો કાેઇ પૂજ્યજ નથી. શ્રુતિ સ્મૃતિથી બહારના વતધારીઓને રાજા નગરથી બહાર કાઠી સુકે. "

ડું કામાં વિચારવાનું કે-પ્રયમ તેા ત્રણુ દેવાના જ ખરા પત્તો જણાતા નથી તા કયા કાળમાં ભેગા થયા અને કયા મશાલાથી ૧૮ હુજાર પ્રામ્હુણને ઉત્પન્ન કર્યા ? કે જેથી સર્વ દેવાના દેવ થઇ પાતાની ઝ્રેષ્ઠતા મનાવવા લાગ્યા ? સત્ય ધર્મની શ્રદ્ધા કે પ્રવૃત્તિ વિનાના દેશ અપવિત્ર કહેતા તા પક્ષપાત વિનાનું ગણાતું. ક્રોધ કરનારની સિદ્ધિ થતી સાંભળી નથી. બાકી સમતાવાળા સિદ્ધિ મેળવી શકે ? તે તા ગાંધી મહાતમાં પાતાના અનુભવ લોકોને બતાવી રહ્યા છે. પંડિત કે મૂર્ખ પ્રામ્હુણુજ પૂજ્ય બતાવી વ્રત ધારિયાને પણ તુચ્છ ગણવા તે તા સત્યતાથી દૂરનાજ લેખ છે.

(૧૦) પુરાણુના સાંભળનારને યમ રાજાએ પ્રથમ પૂજ્યો અને પછી પ્રમ્હુલે!કમાં પુહુચાડી આપ્યા. આગળ પાછળની દશ પેઢીને તારનારા

| 50 | તત્ત્વત્રચી <b>ની</b> પ્રસ્તાવના. | , |
|----|-----------------------------------|---|
|    |                                   |   |

મેરાેેેશ ગુરૂ હાેચ. બ્રામ્હુણુના મૃતક પુત્રને લઇ જનારાે યમરાજા બ્રામ્હુણુના શાપથી પુત્ર વિનાનાે થઇ બેઠાે. બ્રામ્હુણાના નમસ્કારથી સૂર્ય પ્રકારો છે અને બ્રામ્હુણના ક્રોધથી જગત ભસ્મ થાય છે.

પુરાણુના સાંભળનારની આટલી બધી ઠાઠવેઠ કરવી પડી ત્યારે સંભળાવનારની ઠાઠવેઠ ચમરાજાને કેંટલી બધી કરવી પડલી હુગે? સાંભળનારની પાછલી દશ પેઢીઓને પારાણિક ગુરૂ તારી દે ત્યારે પાતાની કેટલી બધી પેઢીઓને તારી દેતા હુશે? બ્રામ્હુણુના એક પુત્રને લઇ જવાથી ચમરાજા પુત્ર વિનાના થઇ બેઠા ત્યારે આજસુધી અબજોના અબજો બ્રામ્હુણુને અને તેમના કુટુ બાને લઇ જતાં ચમરાજની કેવી દુર્દશા થઇ હશે? બ્રામ્હુણુના નમસ્કારથી સૂર્ય પ્રકાશે અને કોધથી જગત ભસ્મ થાય તા પછી આ બધું જગત કેવી રીતે ચાલતું આવ્યું હુશે. ?

મહાત્મ્ય લખાશું હાય તાે પણુ સત્યનાે અંશ તાે જરૂર હાેવા જોઇએ. આમાં સત્યના અંશ કર્યા દેખાય છે ?

(૧૧) સૂર્ય'ની સી ધાડી, સૂર્ય ઘાડા રૂપે. મુખથી ત્રણુ પુત્રા, તેમાં એક ઘાેડેધાર સાથે. સત્યધૃતીનું વીર્ય શર પર પડતાં બે ભાગ. તેથી કૃપ– કૃપી. દ્રાપદીએ એક વર માગ્યાે મહાદેવે પાંચ આપ્યા. પુરૂષની સી થઇને પાછા પુરૂષ. કાકભુશું ઉ રામના પેટમાં પેશીને અનેક બ્રહ્માંડ જોયાં. બ્રહ્માની ઇકાેતરમી પેઢીએ રામ. માતાને મારનાર પરશુરામ તે વિષ્ણુના છઠ્ઠા અવતાર.

આમાં ડુ'ક વિચારવાનું કે--આ બધી વાતામાં પ્રતીતિ કરાવે તેવી કયી છે ? આટલી બધી ગપ્યા ગપ્પી શાથી ચલાવી ? અને કયારથી ચલાવી તે જંગ વિચારવાનું છે.

(૧૨) ઇંદ્રને મારવા પૃથુના પુત્રને અત્રિની આજ્ઞા. તુંબડીએ ૬૦ હુજાર પુત્રેા પેદા કર્યા. કશ્યપની દીકરીઓએ હુાથી ઘેાડાદિ પેદા કર્યા. ગાયના દાહુનમાંથી હાથી ઘેાડા મકાનાદિક નીકળ્યાં. અંજનીના કાનમાં મહાદેવે વીર્ય કુકશું તેથી હુનુમાન પેદા થયા. પુત્રનું બલિદાન હુરિચંદ્રે ન આપ્શું તેથી તે જ્લાેદરી, આ વાત વેદમાં પણુ ગાેઠવાયલી જણાય છે. જમીનના ઘડામાંથી સીતાજી નીકળ્યાં. પાવ'તીજી પહાડમાંથી પેદા થયાં. નારદે સ્ત્રી રૂપે થઇ ૬૦ પુત્રોના જન્મ આપ્યા. યમ રાજાએ તિલ ઉત્પન્ન કર્યા. પુરાણેાની અસ્તિત્વમાં અરા ધર્મના લાપ. "

આમાં મારી સચના-આ અધા માટા માટા પ ડિતા છે, દુનિયાની પારનું જ્ઞાન કચાંથી લાખ્યા હશે ? અને શા કારણથી લખતા ગયા હશે ? પુરાણેાના અસ્તિત્વમાં ખરા ધર્મોના લાેપ લખનાર વૈદિક પ કિતનું લખાણ કેટલા બધા ઉડાણમાંથી નીકળ્યું હશે ? એટલું વિચારશા તાે પણ થાડું નથી. વૈદિકાએ ગરબડ તાે માટીજ કરેલી છે.

અુંવા કે-સમુદ્રનું મંચન કરતાં પાંચમી વારે ચંદ્રમા નીકળ્યાે. રચના પંડ્યાંના સમુદ્ર બની જયાે. અને હનુસાન સૂર્ય ને ગળી ગયાે. કથી વાતાે પર આસ્તા બેશાડી શકાય ?

(૧૩) વેદની આજ્ઞા તેજ ધર્મ, ને ભાકી અધર્મ. પુરાણે પણ ખરા ઘર્મ અતાવી શકેલાં નથી. દેવોને પુરાણુ કથાથી જેવા સ તાવ તેવા ચંદ્રાથી નથી."

તે ચજ્ઞાદિક વેદ ધર્મ'ને માણુસાે પાસે મનાવવાના પ્રચત્ત.વ્યા વિચિવતા શાથી ?

(૧૪) ભાકિતની સેવા કરવા નકીઓ આવતી. ભાગવત ન સાંભળે તે ચડાળ. ભાકિત જ્ઞાનાદિક નાચતાં. પાપીઓ અને ક્રોધીઓ પણ સપ્તાહથી પવિત્ર. ભાગવત કથાના આરંભ કૃષ્ણુ ગયા પછી. ચયનોની ચઠાઇ પછીનું તે કૃષ્ણુ વખતે કથાંથી. ! પુરાણુ પછીના વેદો તે પુરાણુ કથામાં. ભાગવત સાંભળવાને પહાડ અને નકીઓ પણુ આવતી. "

આ બધા લેખામાં કેઇ પણ પ્રકારની મયોદા જળવાઇ છે ?

(૧૫–૧૬) કલિમાં નામ માત્રથી સિદ્ધિ. ઇ. સ. પૂર્વે –નવસા કે હુજારમાં સર્વ સેની જાગૃતિ. પાંચસામાં મહાભારતનું મૂળ. તે આજે લાખ <sup>શ્</sup>લાકવાળું. કયા સર્વ સાથી ચેળવેલું ?

(૧૭) દેવેાએ સૃષ્ટિ વારધાર રચી, સ્વર્ગની ખાેઢ વિધામિત્રે પૂરી. સ્વર્ગમાં જતાે નહુવ, ઝાવિના શાપથી અજગર થઇને પડેયા.

વિચારવાનું--બ્રદ્ધાદિક દેવાનું જ ઠામ ઠેકાણું નથી છતાં પણુ સુષ્ટિના સ્ચવાવાળા ! વિધામિત્રે સ્વર્ગની રચના કથા કાળમાં કરી ! આ વાતામાં સત્ય-વાના અ સ પણુ લાગતા નથી, છતાં આવી પાયા વિનાની વાતા શાથી લખાઇ ! (૧૮) સ્વાર્થ સામવાને માઠે બ્રાદ્ધણાે ગ્રંમાની રચના કરતા, એવા

અંગ્રેજ વિદ્વાનના અભિપ્રાય.

(૧૯) વૈદિક અને ખાહ સાહિત્યના કાળમાં વધારે ફેર નથી સુકત્તામાં આત્માના જન્માંતરતું સચન નથી. એવા અંગ્રેબેએ કરેલાે નિર્ણય.

કલમ ઓગણીશમાં વિશેષ વિચારવાનું કે–જીવાઠિક હત્વેા. તે જીવેા કર્માંના સંજોગથી ૮૪ લાખ જીવેાની યાેનિમાં ભટકતા. જ ખૂદીપાદિક, મેરૂ ધર્ષત, સ્વર્ગ, નરકાદિનું સવિસ્તર વર્ણન અણીશુદ્ધ સર્વાંગ્રાના ગ્રંથામાં આજે પણ તેવું ને તેવું વિદ્યમાન છે.

વૈદિકેામાં-તેના તે સર્વગ્રોના વિષયો એક એકથી મેળાણ વિનાના ઉપર ચોટીયા, અધુરા અને ઉધા છત્તા કલ્પાયલા પ્રાહ્મણ ગ્રંથીથી તે પુરાણે સુધીમાં જોઈ શકશા. એટલુંજ નહી પણ તેના સંખંધની કેટલીક શ્રુતિઓ વેદોમાં પણ પાછળથી દાખલ કરી દેવામાં આવી છે. ઉદાહરણ તરીકે ભુવા કે--પ્રભાષતિં-પ્રદ્ધા પાછળથી કલ્પાયલા છે તેના સંખંધની શ્રુતિઓ ચારા વેદામાં દાખલ થએલી છે, વિચારી પુરૂષોને તે શ્રુતિએાજ પેતાનું સ્વરૂપ બતાવી દે છે. તેવી બીજી પણ ઘણીજ નવીન શ્રુતિઓ દાખલ થએલી છે. વિરોષ વિચારીશું તા-ચાથા અથવ વેદજ નવીન રૂપે ઉભા કરેલા છે, કેમ કે મૂળમાં તા વેદઝરીજ મનાયલી છે.

(૨૦) કદ્ર અને વિનતા એ બેહુને, કાશ્યપની સીયોથી સર્પોની અને ગરૂડાની વ'શાવળીનું વિચિત્ર લખાછુ, માટા માટા પડિતાથી લખાયું છે તા પણુ વિચારી પુરૂષાને શ્રહિત થઇ શકે તેવું નથી. માટે ધ્યાનમાં લેવાની બલામણ કરૂ છું.

(૨૧) ગાલવ મુનિએ ગરૂડની સહાય્યતાથી ૬૦૦ ઘેહડા અને એક કન્યા મેળવી, વિશ્વામિત્રને ગુરૂદક્ષિણામાં આપ્યાં. એ વાત વિચારવા જેવી છે તેથી મુકી છે.

યચાતિ–ચજ્ઞેાથી ઇંદ્રપદ મેળવી સ્વર્ગમાં ગયા. ઇંદ્રે ઝક્તી લઇને પાછેા મકકેલી મુકચેા.

કર્માના ચાેગથી જીવા ૮૪ લાખ ચાેનિએામાં ફર્યા કરે છે. પણ કાેઇએ ક્રાઇની ઝડતી લીધેલી સાંસળી નથી તાે પછી આ નવીન રૂપના સિદ્ધાંત કયા ફાનીથી મેળવ્યા હશે ?

(૨૨) ત્રેતામાં જે વાલ્મીકિ તે કલિમાં તુલસીદાસ. વાલ્મીકિ પાર-ધિમાંથી થયા. તેમણે દર્ભમાંથી માણસ ઉત્પન્ન કશુ". વૈવસ્વતની દીકરીનેા

तत्त्वत्रयीनी प्रस्तावना.

રીકરાે વસિષ્ટે બનાવી દીધા. નારદ લસી પુત્ર મટી બ્રહ્માના પુત્ર થયા. આ અધા -નવીન પ્રકારના લેખાે વિચારવાની ભલામણ કરૂ છું.

(૨૩) હાજર થઈ પ્રભુએ ઝુંડથી હાથીને છેાડાવ્યા. આ કથાને મળતી કથા જૈનામાંની વિચારવાને સૂધી છે.

્(ર૪) '' માયાના સમુદ્રમાં ડુબલા માર્ક'ડેય પ્રલુથી પાચ્યા ધાલ નામનું લીર્થ સ્થાપી મહાદેવ બ્રહ્માના સિરચ્છેદનના પાપથી થુક્લ થયક્ષ નસ્ નારાયણના લપમાં વિઘ્ન કરવા ઈંદ્રે અપ્સરાએા માકળી. રામચંદ્રની પાસે શિવે પાેલાનું રક્ષણ માગ્યું. "

ટું કમાં વિચારવાનું કે-માર્કે ડેયને પ્રભુ બચાવવાને કયા કાળમાં આવેલા ? પ્રદ્વાના શિરના છેદ કયા કાળમાં અને પાપ ભુક્ત કયા કાળમાં ? નશ્નારાયણ કર્યું વિશેષ પદ મેળવવાને લપ કરવાને લાગેલા ? જગત ઉત્પત્તિની સાથના મહાદેવ વિષ્ણુના છ મા અવતાર પાસે રક્ષણુ માગવાને આવ્યા ? શુદ્ધ સ્યાદ્વા-દના સિદ્ધાંતમાં દ્વાણુ બેવા વાળાને શું આ બધા કલ્પિત લેખામાં દ્વાણુ કે ભૂષણ કોઇ દેખવામાં નહી આવ્યાં હોય ? ન બાણે હૃદયના કેટલા શુદ્ધ હશે ?

(રપ્ર) ગાલવ સુનિએ નરચેધ લગ્નના ઉપદેશ કર્યો. પશુમેધ અને અર્થમેધ પુસણ્રિઓના ધર્મ. વેદાે હિંસા, મદિશ પાનાદિકના લેખાેથી દૂષિત છે. યાગ્નવલ્કયે લણ્લા જાૃના વેદાે એાકી કાઢયા પછી નવીન વેદોની રચના કરી. "

આ બધા પ્રકારના લેખા માટા થાટા પાંડિતાએ પુરાણામાં લખ્યા છે. મે તા સત્પુરૂષોને વિચાર કરવાને માટે મુકચા છે. ભૂલ ચૂકની ક્ષમા આપી સત્યાસત્યના વિચાર કરશા. આમાં ટુંક વિશેષ વિચારવાનું કે--આ બધું ઉપરનું લખાણુ ગુરૂને ઉદ્દેશીને લખાશું છે. લખનારા ધ્રાહ્મણા છે, તેએાએ ઝગ્વેદમાં લખ્યું છે કે--''અમા ધ્રહ્માના મુખથી ઉત્પન્ન થએલા છીએ તેથી પરમેશ્વરથી પણુ માન્ય થએલા છીએ" હિંસા પ્રધાન વેદાને જે ન માને તેમને વેદબાહ્ય કહી અવજ્ઞા કરનારા છે, છતાં તેઓ જગત ગુરૂ થઈ ન્યાયના તાલ કેટલા કરનારા છે તે જણાવવાને તે ધ્રાહ્મણામાંના જે જે ઉપદેશકાએ જેવા જેવા લેખા લખ્યા છે તેવાજ સ્વરૂપના તેમાંથી લઇને લખીને બતાવ્યા છે, પણુ મે મારી અક્કલ તેમાં જરા પણુ ભેળવી નથી. બધા લેખામાં યોગ્યા-યાગ્યના વિચાર કરી મારી થએલી ભૂલ મને બતાવી આપ આપની સજ્જનલા પ્રગટ કશ્શો તો પણુ મને સતાય છે.

ভশ

### तत्त्वत्रथीनीं प्रस्तावना.

# વેદ્રોના સંબંધની બે ચાર વાતાની સૂચના.

જૈનાના તત્ત્વા સર્વા દ્વાર્થી પ્રગટ થતા આવેલા છે. વેદાદિક કેવળ અક્ષરોના પંડિતાથી લખાયલા છે. જૈનાને વેદબાહા લખનારા જૈનાના તત્ત્વાથી તેમજ વેદના તત્ત્વાથી પણ સર્વાથા અપરિચિંત, નામ માત્રથી ભડકેલા કે નામ માત્રથી મુંઝાઇ પડેલા, અથવા પાતાની ઇંદ્રિયાના વશમાં પડેલા, લખતા રહ્યા હોય. દુાલમાં પ્રચલિત વેદા તે છે કે યાદ્યવલ્કથે પ્રાઝીન વેદાને આક્રી કાઢીને જે નવીન વેદોની સ્થના કરી તે ચાલે છે. તેમાં પણ ઘણા પ્રકારની વિકૃતિઓ: થવા પામી દ્વાય તેમ જણાઈ આવે છે. તેથી તેમાંની પણ બે ચાર વાતોનો વિચાર મેં મારા ગ્રંથમાં કરીને અતાવેલા છે. તેમાંની અહીં પણ દુંકમાં સૂચના કર્ફ છું.

(૨૬) સર્વગ્રોએ ળતાવેલા ચાર જાતિંતા દેવતાએા, તેમનાં સ્થાન, તેમનામાંના ક્રેટલાક દેવતાએાની દેવીઓ હોય છે તે, તેમનામાંના કેટલાક દેવતાઓનું આયુષ્ય પણુ ળતાવ્યું છે.

(૨૭) વૈદિકામાં-૧ ઇંદ્રલાેક, ૨ કૈલાસ, ૩ વૈકુંઠ, ૪ ગાંલાેક અને વર્મા બ્રહ્મલાેક એગ પાંચ સ્વર્ગ મનુષ્યાના માટેજ કલ્પાયાં છે. બીજા જીવાના માટે વિચાર થએલા જણાતાે નથી. જૈન-ખાહને વેદબાદ્ધ નાસ્તિક લખનારા જ્ઞાનીં હતા ? તેના પણ થાેડા વિચાર કરીને ખતાવેલાે છે. ઝગ્વેદનાં સૂક્તો ૧૦૦૦, તેમાં ઇંદ્રનાં ૨૫૦, અગ્નિનાં ૨૦૦, સામનાં ૧૦૦, બાકી બીજા દેવાનાં, મંત્રનું પ્રાબલ્ય પ્રાદ્ધણ ગ્રંથા સુધી વધી ઉપનિષદ્યમાં ફર્સું. માટા ભાગે દેવતાની સ્તુતિઓનો બનેલા ઝગ્વેદ. વૈદિકમતે દેવતાઓના શરીર વિષ અચાક્કસ કલ્પના. ઝગ્વેદનીં ફિલસુપ્રી (તત્ત્વના સંબંધે વિચારેલ.)"

( ર૮ ) નરકાના સંબંધે જણવેદથી એટલુંજ મળે છે કે-ક્રદ્ધા વિનાના માણુસાને અધકારના આડામાં નાખવામાં આવતાં, વેદ પછીના સમયમાં બુદાં બુદાં નરકાની એક ગુંચવણ ભરેલી સરણી તૈયાર કરવામાં આવી. દેવતાઓના જન્મ-મરણના સંબંધે વેદોંથી ચાંદ્ધસ થતું નથી. છેવટ એમ છે કે-કલ્પના અંતે દેવતાઓ પણ નાશ થાય છે. વેદોમાં સામવેલડીની ઉત્પત્તિ, તેની કથાએથી ભરેલું વેદસાહિત્ય. તે સામ ચંદ્રમાના રૂપમાં બદલાઓ, એ ચંદ્રદેવને ૩૬ પત્નીએ તે પ્રજાપતિની પુત્રીઓ હતી, એ ચંદ્રમાના સંબંધમાં બીંજ પણ અનેક કલપનાઓ કરવામાં આવી છે. આમાં ટુંકથી વિચારવાનું કે---

જે નરકેાની વાલ વેદના ઝાષિઓએ બતાવી ન હતી તે વાત પાછળથી કયા જ્ઞાનીથી ગુંચવણુ ભરેલી મેળવી ? ઇંદ્ર, વરૂણુ આદિ ૩૩ દેવેા મુખ્ય વેદના છે. કાેઇએ લખ્યું કે-ઇધ્વરના મહિમા વ્યક્ત કરવાને થયા, તા તે કયાંથી થયા ? અનાદિના તા મનાયા નથી, કેમ કે નર નારાયણુ સુદ્ધાં ઇંદ્રપદ મેળવવા તપ કરવા ગયા. ભંગાણુ કરવા ઇંદ્રે અપ્સરાઓ માંકળી છે. સામની વિચિત્ર કથાઓથી બધું વૈદિક ભર્યું છે, તે ચંદ્રમાના સ્વરૂપમાં ફરી જઇને પ્રજાપતિની ૩૩ છાેકરીઓના પતિ થઇ બેઠેલા બતાવ્યા છે. બધી ગરબડ કયા માટા જ્ઞાનીએ કરીને બતાવી ? સામ-રસ પીનારાઓના છેવટના ઉદ્ગારા-કહા તા સૂર્યને નિસ્તેજ કરી દઉ ? આકાશ પૃથ્વી નીચે ઉપર કરી દઉ ? મંત્રદ્ધા થઇ વેદવાણી પણુ તે જ રચતા. આ જ્ઞાન ઉંચું કેટલું તે વિચારવાનું ?

(ર૯) યમ દેવના સંબ'ધે વિચિત્ર કલ્પનાએા----યમ નરકાેના રાજા, દક્ષિણ દિશાના પાલક, ઝળવેદમાં જે એક નરક તે અ'ધારાની જગ્યાજ, આગળના ગ્ર'થામાં વિચિત્ર નરકા લખાઇ છે, ચમને સુખી જીવેાના સરદાર પણ બતાવ્યા છે. સૂર્ય'ના પુત્ર પૃથ્વી પર પહેલા જન્મેલા ઝળવેદમાં પહેલા મત્ય બતાવેલા છે. તેથી તે બીજા મત્યીંના માર્ગ દર્શ'ક થઇ સરદાર થયા. મરણ પાંમેલા ઉપર રાજ્ય ચલાવી વિશ્રાંતિનું સ્થાન આપે છે. દ'ત કથાઓમાં મૃત્યુના દેવ ગણાયા. યમ--યમી ભાઇ બ્હેન છે. ભાઈ ઉપર બહેન આશકત થતી પણ જણાવી છે. તેના દક્તરી ચિત્રળુપ્ત બતાવ્યા. યમ પાસે જનાર સત્વકને ચાર કલાકને ચાલીશ મીનિટ લાગે છે. મારનાર ત્યાં પેલાના બાપ દાદાઓ સાથે મળે છે. બ્રાહ્માણુપુત્રી વિજ્યા સાથે ચમ પરણ્યા. પુશીમાં આવે તા અપરાધીને છેાડી પણ દે છે. "

આમાં કેટલાક ખાસ વેદોના લેખા છે, કેટલાક પુરાહ્યુાના પણ છે. મે મારા ગ્ર'થમાં વિચારા કરીને બતાવ્યા છે ત્યાંથી એઇ લેવાની બલામણુ કરૂ' છું.

(૩૦) વેદના સર્વંજ્ઞ વરૂણુ દેવની વિચિત્ર વાતે :----

ઋગ્વેદમાં—હે વરૂષ્યુ દેવ ? તારી તીવ દબ્ટિ સૂક્ષ્મ નિરીક્ષણ કર-નારી અને પ્રાણીઓની ગુપ્ત વાત શાધી કાઢનારી છે. અત્ય ત પ્રતિષ્ઠિત અદિતિના ૧૨ પુત્રોમાં વરૂણાદિક ચાર પાંચ મુખ્ય હતા. યજીવેદમાં-લ્યુગેને પરમ તત્ત્વ બ્રદ્ધાના ઉપદેશ કરનાર, ઋગ્વેદમાં-નારદની સલાહથી હુસ્શ્રિ'દ્રે વરૂણુ પાસે પુત્ર માગીને બલિદાન આપવાનું કબૂલ્યું, ન આપતાં જલાદરી. છેવટ પુત્ર બચ્યાે અને રાેગ પણ ગયાે. તે વરૂણુ પુરાણામાં માત્ર સમુદ્રના દેવ બન્યાે. મહાભારતમાં–ઉત્તથ્ય ઝાષિની પુત્રીનું હુરણુ કરનારા કહ્યો. " મારા ગ્રાથમાં વિચારા કરીને બતાવ્યા છે, ત્યાંથી વાંચી લેવાની લલામણ કરૂ છું.

(૩૧) વે*દેામાં અ*ગ્નિને મહ્યુ મેાટેા દેવ અતાવેલાે છે તેના સંબ**ધના** વિચારા—

ઝઝ્વેદનાં ૧૦૦૦ સૂકતામાં ૨૦૦ સૂકતા તા અબ્તિ દેવનાં જ હુશે. ઇ'દ્ર સિવાય બીજા દેવ કરતાં અગ્તિ દેવનાં સ્તાત્રો વેદમાં વધારે છે. ઝઝ્ વેદમાં પ્રથમજ અગ્તિના સ્તવનમાં માટામાં માટા પુરોહિત, યજ્ઞના ઝાત્વિજ, 'અગ્રદ્ધત, અને પુષ્કળ દ્રવ્યના આપનારા કહેવામાં આવ્યા છે. પ્રાદ્ધણ અને અબ્તિ એ બે દેવાનાં મુખ ગણાવ્યાં છે. અગ્તિને વેદમાં આકાશ પૃથ્વિના પુત્ર કહ્યો છે મૃતકને પિતરા પાસે માકળી દેવાની અગ્તિને પ્રાર્થના કરવામાં આવી છે. કુમારિલ ભટ્ટ અને શ'કરાચાર્ય ૮–૯ મા સૈકાના બતાવ્યા છે. હિ'દ તત્ત્વજ્ઞાનના ઇતિહાસના લેખકને સુધારા કરવાની સૂચના કરવામાં આવી છે. મારા વિચારા તા તે ગ્ર'થથી બેઇ શકાશે.

( ૩૨ ) પૂર્વ પુણ્યના ચાેગથી જેને દ્વાથી ઘાેડાદિક ૧૪ રત્ના મહા પરાક્રમી આવીને મળે તેજ છ ખંડના ભાેકતા ચક્રવર્તી થાય એમ સર્વાંસાના ઇતિહાસમાં અતાવ્યું છે.

વૈદિકેામાં થાેડા થાેડા કેરકારની સાથે તે જ ૧૪ રત્ના પ્રદ્રાદિક દેવાના સમુદ્રમ થનથી ઉત્પન્ન થએલાં બતાવ્યાં હાેય એવું મારૂ માનવું છે. તેથી બન્ને તરફના વિચારા ટાંકીને બતાવ્યા છે. તે પણ મારા ચ થથી વિચારી લેવાની લલામણ કરૂ છું. સૃષ્ટિની ઉત્પત્તિ કરવાવાળા પ્રદ્રા, વિષ્ણુ, મહાદેવ આદિ દેવા, વેદના ઝવિઓ, વેદામાં અને પુરાણોના પ ડિતા પુરાણોમાં માટા માટા લેખા લખી ગયા, પર તુ માર્ક ઉચ ઝાય સ્પ્રિની ઉત્પત્તિ કરવાવાળી શક્તિ દેવી બતાવી છે, તે લખીને બતાવી છે. હિંસામિશ્રિત વેદધર્મ જૈન– ગોહના પરિચય પછી પલટાતા ગયા. વેદા એક વખતે સ્ચાયા નથી, ચાર કલ્પમાં વિભક્ત કરી શકાય છે. ૧ છ દોકલ્પ, ૨ મ ંત્રકલ્પ, ૩ પ્રાદ્માણકલ્પ, ૪ સૂત્રકલ્પ, ા (૧) છ દો કલ્પ–- અતિબાલ્યાવસ્થાવાળા, ધર્મ પદ્ધતિ વિનાના, પ્રાચીન ઝાય સ્વભાવિક ધર્મ કહેતા.

(ર) મંત્ર કલ્પમાંજ યજ્ઞ યાગાદિક થતાં. ત્રણુ વેદ રચાયા. (૩) બ્રાહ્મણુ કલ્પમાં---ધર્મ તત્ત્વ વિષયાના વિચાર તથા ચર્ચા ઘણીજ ઉત્પન્ન થઇ હુતી ને ઉપનિષદેા રચાયાં હુતાં. (૪) સૂત્ર કલ્પમાં---વેદ ઉપદ્નિષદ્દની ટીકા, શિક્ષાદિ છ વેદાંગ લખાયાં."

આ ખધા લેખાેના વિચારાે મારા ગ્ર<sup>:</sup>થમાં કરીને ખતાવેલા છે ત્યાં<mark>થી</mark> વિચાર કરવાની ભલામણુ કરૂ છું.

ઇંદ્રાદિક દેવા સજન્મા કે અજન્મા? તેના ખરા ખુલાસા વેદાથી તે પુરાણા સુધીમાં મળી શક્તા નથી, કેટલાક પ્રસ ગા જેતાં અજન્મા પણ સિદ્ધ થતા નથી. જૈનામાં તાે સજન્માજ ખતાબ્યા છે. જીવા કલમ ૨૬ થી.

ઝ્ઝ્રગ્વેદમાં લખાયલા અશ્વ સ્તાેત્રના તાત્પર્ય એવા છે કે અશ્વને--રાંધવાની, તેની પૂજા કરવાની, તેને કાપવાની, તે માંસ રાંધ્યા પછી આહૂતિ આપવાની, અને પછી તે માંસ ખાવાની વિધિ આ સ્તાેત્રમાંથી મળી આવે છે.

આમાં ગુરૂદત્ત વિદ્યાર્થી-પિન્કોટના ખુલાસા કરતાં જણાવે છે કે--અસલી પ્રાદ્મણા વ્હેમી--અ ધશ્રદ્ધાળુ, વેદને ઇશ્વર પ્રણીત માનતા, બુદ્ધના પ્રચાર થતાં દલીલાથી રક્ષણ માટે દર્શન સાહિત્ય ઉત્પન્ન કર્યું. આ તર્કો એવી જોડે છે કે ઇતિદ્ધાસથી અસત્ય છતાં વિશ્વાસ સુકવા જેવું છે. મૅક્સમ્યુલર મંત્ર યુગના સંબ ધે કહે છે કે-વિધિઓની વિગતાથી ઉભરાતા અશ્વમેધનું સૂક્તજ બસ છે.

યજ્ઞરહસ્યવાળાએ અ<sup>શ્</sup>વમેધ માટે ખતાવેલાં અનુમાના યજ્ઞ કારકાે ઘેાડે<sup>શ્</sup>વાર થઇને આવ્યા હુરો, સૂર્ય ઘાડા મારકતે સુશાકરી કરે છે, છાયાની માછળ જવા સૂર્યે અધમૂત્તિ ધારણ કરી હુતી, ઘાડારૂપે થઇ યાજ્ઞવલ્કયને સૂર્યે નવા યજીવે<sup>°</sup>દ આપ્યા હુતા, તેથી ઘાડા સૂર્ય'ના પ્રતિનિધિ ગણાતાે હાેય. એમ અનુમાના કરીને ખતાવેલાં છે.

યજ્ઞાનુષ્ઠાન એજ વિષય વેદોમાં પ્રધાન છે. અને એમાંજ વેદપ'થિની પ્રતિષ્ઠા થએલી જણાવેલી છે.

ઋગ્વેદના ડીકાકારા પાતાના સમયના વિચારા લખી, એક બીજાથી વિરૂ-હજ લખતા રહ્યા. ઉદાહરણુમાં સ્વામી દયાન દજીનાજ લેખા જુવા.

ઋગ્વેદાલેાચનના લેખકે એક બીજાથી વિરૂદ્ધમાં લખાયલાં માેટાં માેટાં તેર (૧૩) આશ્વર્ય લખીને બતાવ્યાં છે. તેના કિચિત્ વિચાર અમે પણ કરીને બવાવેલા છે.

| તત્ત્વત્રયીની પ્રસ્તાવન | t |  |
|-------------------------|---|--|
|-------------------------|---|--|

ગાયના વધ સ'અ'ધે–તૈત્તિરીયમાં, ખૃહદારહ્યકમાં, કાત્યાયન સ્મૃતિમાં અને ગાેલીલગૃહ્યસૂત્રમાં, વિવિધ પ્રકારના લેખાે લખાયા છે તેઓના વિચારા મારા ગ્ર'થથી નેવાની લળામણ કરૂ છું.

મનુષ્યના વધ સંબંધે— કૃષ્ણ યજીવેદના તૈત્તરીયમાં લખાશું છેકે-વાગ્દેવ્તાના માટે પુરૂષના વધ, તૃષ્ણાભિમાની દેવતાના માટે-ઝાતુધર્મ નિવૃત્ત સ્તીના વધ, પ્રતીક્ષાના માટે–કુમારી કન્યાના વધ, ઐતરેય થાદ્માણમાં શુનઃશેપના વધ સંબંધીની કથા લખાઈ છે. મહાભારતના વન પર્વમાં નરમેધ યજ્ઞનું વર્ણુન કરવામાં આવ્યું છે, આ બધા લેખા માણસાના સંહારના માટે લખાયા છે.

યજીવે દના કેટલાક મ'ત્રોના અર્થી એવા લખાયા છે કે-યજમાનની સીની સાથે ઘોડાના સ'બ'ધ કરાવતા ઝદલિજો (યજ્ઞના કરાવવા વાળા) એવા ઉપદ્વાસ કરી રહેલા છે કે તદ્દન નિર્લજ્જ કે જેથી સારા માણસોને નીચુ ઘાલવું પડે, આવા તદ્દન અચેાગ્ય પ્રકારના વિચારા વેદ જેવા પ્રતિષ્ઠિત ગ્રંથામાં લખીને લોકોમાં પ્રસિદ્ધ કર્શું કે વેદા સચ્ટિની આદિમાં ઇશ્વરથી પ્રાપ્ત થએલાં છે. આમાં સત્યતા કેટલી ? મને પૂછે તે ન તા કેાઈ સષ્ટિની આદિ કરવાવાળા દેખાય છે તેમજ ન તા સષ્ટિની આદિમાં ઇશ્વરથી પ્રાપ્ત થએલાં છે. આમાં સત્યતા કેટલી ? મને પૂછે તે ન તો કેાઈ સષ્ટિની આદિ કરવાવાળા દેખાય છે તેમજ ન તા સષ્ટિની આદિમાં ઇશ્વરથી વેદા પ્રાપ્ત થએલા જણાય છે. જો વિચાર કરશા તા આપ સજ્જના મારા લેખાથી સારી રીતે સમજી શકશો. કદાચ મારી ભૂલ સમજાય તા મને સૂચના કરી મારા ઉપર ઉપકાર કરશા. " પાતાના સ્થાનથી બ્રષ્ટ થતાં સ્વર્ગ ગા આગળ આગળ કાદવ કીઝડવાળાં થતાં ગ્રયાં. તેમ સત્ય ધર્મ થી બ્રષ્ટ થએલાએાની સ્થિતિ ભર્તૃ-દ્વરિયે જાણાવેલી છે. તેમાં મે મારા વિચારા પણ થાડા લખીને જણાવ્યા છે.

વીર લગવાનની સ્તુતિમાં હેમ હારાચાર્ય કહે છે કે-

વેદાદિક આગમ અપ્રમાણ શાથી ? અસવ સોથી પ્રવૃત્ત, હિ સામિશ્ચિત્ર, સ્વાર્થી લોકોજ વળગી પડેલા છે તેથી.

જૈનાગમ પ્રમાણ શાથી ? જીવાના હિત માટે, પરસ્પર વિરાધ વિનાનું. માક્ષાભિલાષીઓથી ગ્રહુણ થએલું છે તેથી.

અન્ય મત વાળાઓએ સરળપણે અયોગ્ય કહેલું પણ તેમના શિષ્યોએ તદ્દન ઉલટાવી, નાખેલું, એ ઉપદ્રવ જૈનાગમમાં થએલાે નથી એજ તેની મહત્ત્વતા છે.

69.

## તત્ત્વનથીની પ્રસ્તાવના.

(૩૩) શંકર દિગ્વિજય સર્ગ ૧૬ માંની એ ચાર વાતા.

ભટ્ટ અને શ'કર ૮--૯ મા સૈકાના છે. સર્ગ ૧ લામાં-પ્રદ્ભાદિ દેવેાની શ'કર દેવને ફરીયાદ કે--વિષ્ણુએ છેાહશાસ્ત્ર રચીને વેદાદિકને હાનિ પુહચાવી. શ'કર દેવે કહ્યું કે હું મનુખ્ય દેહ ધરીને જ્ઞાનકાંડના ઉદ્ધાર કરીશ. તમા વેદ મર્યાદા સ્થાપા. પ્રદ્ધા મ'ડન નામે, ઇંદ્ર સુધન્વા નામે, કાર્તિ કેય ભટ્રપાદ નામે અવતર્યા. સુધન્વાની સભામાં ભટ્ટપાદે છેાહોને હુરાબ્યા. એવી રીતે કે-ભટ્ટપાદે કહ્યું કે-'' વેદા પ્રમાણભૂત હાય તા મને આંચ આવશેા નહીં " એમ કહી પર્વત ઉપરથી પડતાં તાજામાજા રહ્યા. છેાહો હાર્યા. ફરીથી ઘડામાં સર્પ મગાવ્યા. છોહોએ સર્પ બતાવતાં રાજાને મૂર્છા. ભટ્ટ ધીરજ આપી રોષશાયી વિષ્ણુ બતાવ્યા. રાજાએ છાહોના અને જેનાના નાશ કરાબ્યા. પ્રદ્માદિકના પત્તો ન મળે તા આ શ'કર સ્વામીના ઉત્પાત બણાય કે નહીં ?

સર્ગ ૨ જે–શ'કરને৷ જન્મ–લિંગ રૂપે પ્રગટ થતાં રાજાએ દેવલ અ'ધાવ્યુ', કરી શિવ ગુરૂ નામેં જન્મી શ'કરનીજ સેવાથી શ'કરસ્વામી પુત્ર મેળવ્યા. આમાં અધાએ શ'કર દેવ છે.

સર્બ ૩ જામાં-વિષ્ણુ, પવન, વાશુ, ન'ઠીકેશ્વર, પ્રદ્ધા, બૃહસ્પતિ, અરૂણ, વરૂણાદિ દેવા, દુનિયામાં જ'ગ મચાવવાને, સ્વર્ગમાંથી ઉત્તરી પ્રાદ્ધાણુ રૂપે અવતર્યા. આમાંના પ્રદ્ધા, વિષ્ણુ અને મહાદેવનું સ્વરૂપ કિંચિત જાણવાથી બધા દેવાનું સ્વરૂપ સહુજે સમજાશે.

સર્ગ ૪ માં–ત્રીજે વર્ષે મિત્રા સાથે શંકર લિક્ષા માટે ગયા. ત્યાં લક્ષ્મીને બાલાવીને તે બ્રાહ્યણીનું ઘર સાનાનાં આમળાંથી ભરાવી ઢીધુ.

સગ' પ મા માં સાતમે વધે લાણીને ઘેર આવ્યા. નદીની સ્તુતિ કરી, આંગણે વહેતી કરી, માતાની અડચણ દૂર કરી. રાજશેખર રાજાને પુત્ર આપી તેની ઈચ્છા પુરણ કરી. અગસ્ત્ય આદિ દર્શાનાર્થે આવ્યા. માતાના પ્રશ્નોત્તરમાં તમારો પુત્ર-સાક્ષાત શિવ રૂપ છે,૧૬ વર્ષનું આયુબ્ય છે, પણ વ્યાસ ૧૬ વર્ષ વધારીને આપશે, એમ કહી અંતર્ધાન થયા. માતાના ખેદ ટાળવા શંકરે કહ્યું કે કર્મ ભાગવવા જીવ સ્થૂલ દેહુમાં વિચર્યા કરે છે, સ'ન્યાસ લેવા ગયા, ગુરૂએ પૂછ્યું, તું કાેણુ ? હું લય થનાર સવાત્તિમ ચિદાન'દ રૂપ છું. એમ કહી ચાર મહા વાક્યના ઉપદેશ લીધા. ચામાસામાં નદીના પૂરને કમ ડેલુમાં સમાવી દીધું. શંકરે આ ગધા ચમત્કાર અતાવ્યા તેના વિચાર.

| તત્ત્વત્રયીની | પ્રસ્તાવના. |
|---------------|-------------|
|---------------|-------------|

સર્ગ ૬ ઠા ૭ મામાં–કાશીમાં સન દન શિષ્ય કર્યો. ચાર કુતરાં વાળા ચંડાલને નમન કરવા જતાં, તેમને ચાર વેદ સાથે શિવમૂર્ત્તિ રૂપે દર્શન આપ્યું. ભણુવા માટે સનંદન સાહુમી પારથી આવતાં ગંગામાં પડ્યા, કમળાપર પગ મુક્તા આવ્યા તેથી પદ્દમપાદ નામ સ્થાપ્યું.

વૃદ્ધ બ્રાદ્મણુને બ્રદ્ધ સૂત્રના અર્થ કહ્યો કે-બીજા દેહમાં જતાં જીવને પાંચ ભૂતા વિંટલાઇને બાય છે, એ સાંભળી વ્યાસ રૂપે પ્રગટ થઈ ૧૬ વર્ષનું આયુષ્ય વધારીને અંતર્ધાન થયા.

સગ<sup>°</sup> ૮ મા થી ૧૦ મા માં-જેમિનિ જાલિએ સ્થાપેલે કમ'કાંડ, તેના પક્ષી મ'ડનમિશ્ર, તેનું ખ'ડન કરી જ્ઞાનકાંડ મનાવ્યા. મ'ડનના ખેદ દૂર કરવા જેમને પ્રગટ થઈ કહેવા લાગ્યા કે-શ'કરના મતને સ્વીકારી, તરી ભવા, કહીને અ'તર્ધાન થયા. પ્રદ્ય રૂપ મ'ડન હાર્યાં, પણ સરસ્વતી વાદ કરવા ઉભાં થયાં. ના પાડતાં શ'કર સાથે ૧૭ દિવસના પછી કામ કેલીનું સ્વરૂપ પૂછ્યું. માસની સુદ્દત માગીને મૃતક રાજાના શરીરમાં પ્રવેશી શણીઓ સાથે કીડા કરવા લાગ્યા. લુબ્ધ થએલા જાણી શિષ્યા છાડાવી લાવ્યા. રાજ તરફથી અગ્નિ-સ'સ્કાર થતા શરીરમાં પ્રવેશી ગયા. નૃસિંહે અગ્નિની શાંતિ કરી. પછી સર-સ્વતીને પણ જીવી લીધાં. મ'ડનને સસ્વમસ્ત્રિ ના મ'ત્ર આપીને સદ્વૈતમંત સ્થાપ્યા.

સગ<sup>6</sup> ૧૧ માં-શૈલપર્વતે કાપાલિકે શ'કરને કહ્યુ કે-મને ભૈરવે કહ્યુ છે કે, તુ કાઇ સર્વજ્ઞનું કે રાજાનું મસ્તક હાેમીશ તા સદેહ સ્વગેજ જઇશ. માટે મારૂ ઇષ્ટ થાય તેમ કરા. શ'કરે એકાંતના વાયદા કર્યા. એકાંતમાં સ'ધ્યા કરતા હતા ત્યાં કાપાલિકે તરવાર ખે ચી. પદ્મપાદને ભાસ થતાં નૃસિંહ રૂપ ધરી ચીરી નાખ્યા. બીજા શિષ્યાએ બન્નેને મરણ રૂપે જાેયા, સમાધિ ઉતરતાં શ'કરે નૃસિંહ રૂપ છાંડાવ્યું.

સગ<sup>°</sup> ૧૨ માં-મુકાંબિકામાં મરેલા પુત્ર માટે શાેકાતુર ખ્રાદ્મણુના કુટું-બને જોઈ શંકરને દયા થતાં-" આકાશવાણી થઈ કે અસમર્થ દયા બતાવે." આચાર્યે કહ્યું કે-અસમર્થને બાેલવું શાેલે ? સમર્થ છા તાે શાેક દૂર કરાે ! એમ કહી જીવતાે કરાવ્યા. વિચારવાનું કે કુટુંબ જતાં જોઈ રહ્યા, પાતે ગયા, બીજાને જીવતા કરાવ્યા, એવાે કાેઇ સમર્થ હાેય ખરાે કે? આ તાે છળબાજીની ચતુરાઇ બતાવી ?

સર્બ ૧૪માં—માતાના મંદવાડ જાણી સેવામાં આવ્યા. શંકરની સ્તુતિ કરતાં વિમાન લઇ દૂતાે આવ્યા. માતાની ના થતાં પાછા ગયા. પછી વિષ્ણુની સ્તુતિ કરતાં તેમના દૂતાે વિમાન લઇને આવ્યા. તેમાં બેસીને માતા વિષ્ણુના ધામમાં પધાર્યા. આમાં સત્યતા કેટલી હુથે ?

સર્ગ ૧૫માં --- દિગ્વિજય કરવા હુજારા શિષ્યોને અને લરકર સાથે રાજાને સાથમાં લઇને નીકળ્યા. પ્રથમજ કાપાલિકો સાથે ઝપા ઝપી થતાં રાજાએ હુટાવ્યા. ગાકર્ણુમાં -- દૂતમતના શૈવ નીલક ડેને અદ્વૈત મત મનાવ્યા. ઉર્જૂચનમાં - દ્વૈતમતના ભટ્ટ ભાસ્કરને અદ્વૈત મત મનાવ્યા. જૈનને પિશાચ કહીને ખંડન કરવા લાગ્યા. જેમાં એક પણ વાત સાચી નથી. છેવડે સપ્ત-ભંગીના ખંડનમાં ઉતર્યા. આ વાતના ઉત્તર ટિપ્પનકારે જણાવ્યા છે કે-સપ્તભંગીઓથી પ્રત્યેક પદાર્થમાં ગમે તેવા બીજા પણ પરસ્પર વિરૂદ્ધ ધર્માના સમાવેશ થાય છે. બીજા અનેક વૈદિક મતના પંડિતાએ જ તેમની અયાગ્યતા બતાવેલી જગા જંગા પર મારા ગ્રંથથી એઇ શકશા.

(૩૪) સાધારણ વિચારા — સર્વજ્ઞોના તત્ત્વના વિકાર રૂપજ હાલના વૈદિક ધર્મ. સર્વજ્ઞાના અપરિચિત પ્રદેશમાં, યજ્ઞ યાગાદિકના વિધાનવાળા, વેદ ધર્મ સ્વાર્થી લોકોથી ચાલી પડેલા ખરા પણ, સર્વજ્ઞાના વિશેષ પરિચ્ચ વાળા પ્રદેશમાં તે નહી જેવા થઇ પડતાં, સર્વજ્ઞાના તત્ત્વમિશ્ચિત નવીન ચ'થાની રચના કરી, વેદ ધર્મ ટકાવવાના પ્રયત્ના કરતા ગયા. એટલે દૂધમાં કે છાસમાં, પાણી કેટલું તેના અ'દાજો ન કાઢી શકાય તેવા સ્વરૂપના, વૈદિક ધર્મ કરીને મુકયા.

વેદા એક એકથી ઘણા ઘણા છેટે, ઝવિઓથી તૈયાર થએલા, અનેક પ્રમાણેાથી સિદ્ધ છે. છતાં સષ્ટિની આદિમાં ચાર-ઝવિઓના હ્રદયમાં પ્રજા-પતિથી ગારો વેદ પ્રાપ્ત થયા, તે વાત ગારા વેદ્રોથી લખાતી ગાલી. તે પ્રમાણુ વિનાની તદ્દન કલ્પિત છે તે શાથી ગાલી ? અને કચારથી ગાલી ? પ્રગટ દેખાય છે કે સર્વ'ગ્રેાથી વિરૂદ્ધમાં લખી જાણી બૂજીને ગાલવા દીધી હાય એવું મારૂ ખાસ અનુમાન છે. આ મારા અનુમાનની પુષ્ટિમાં-આન'દશ'કરભાઇ ધ્રુવના, આયોના તહેવારાના લેખકના, અને મણિલાલભાઇ દ્વિદ્યાના, કંકરાઓ ધ્યાનમાં લઇ વિગ્રારવાની ભલામણ કરૂ છું. અને દક્ષિણના પ'ડિત લક્ષ્મણ રઘુનાથ સિ'ડે તા સ્પષ્ટ રૂપેજ લખીને બતાવ્યુ છે કે '' જૈન ધર્મ એ વિકૃત હિંદુ ધર્મ છે એમ કહેવામાં આવે છે પરંતુ

સનાતન અને પુરાતન એવા જૈન ધર્મનું વિકૃત સ્વરૂપ એ હિંદુ ધર્મ છે."

આવા આવા દેશી પરદેશી અનેક મહાન મહાન પાંડેતાની, નિર્મલ બુદ્ધિના પ્રકાશ મારા પર પડતાં, મારૂ મન વૈદિક મત જોવાને પ્રેરાયું. જોતાં જોતાં ઘણા ઘણા પ્રકારના વિપર્યાસ થએલા જણાતાં જૈન-વૈદિકની તુલનાત્મક રૂપે ગ્ર'થ લખવા માંડચો, તેમાં ઘણા ખરા પાંડેતાના વિચારા સત્ય રૂપે થએલા પણ લાગતા ગયા. તે મે' મારા ગ્ર'થમાં જાહેર કર્યા છે. તે જોવાની લલામણુ કરૂ છું. આ જગા પર તા નહી જેવી સૂચના માત્રજ કરીને બતાવું છું.

સર્વંજ્ઞેએ–નાના માેટા અન તાન ત જીવેાથી ભરેલી, અને કર્મના સંચાેગથી ૮૪ લાખ જીવાની યાેનિયામાં ભટકતી, અનાદિના કાળથી ગાલતી આવેલી આ સષ્ટિ બતાવેલી છે.

વૈદિકેામાં–બ્રદ્ધા, વિષ્ણુ, મહાદેવાદિક એક એકથી વિરૂહપણે આ સૃષ્ટિની રચના કરતા ખતાવેલા છે.

જૈનામાં આ અવસપિંણીમાં–ઝાષભદેવાદિક ૨૪ મહાન્ તીથ`ંકરા ધર્મના પ્રવર્તંકા (નાયકાે) થતા આવ્યા છે.

વૈદિકેામાં–મત્સ્ય, કુર્માદિક ૨૪ એકજ વિષ્ણુના અવતારા થએલા બતાવ્યા છે. તેમાં ઋષભદેવને ૮ મા ન બરે ગાેઠવ્યા છે.

સર્વ'ગ્રેામાં–હાથી, ઘેાડાદિક અગાધ શક્તિવાળાં ૧૪ રત્ને આવીને મળ્યા મછી, છ ખડના રાજ્ય કરતા–સરત–સગર આદિ ૧૨ ચક્રવલીંએા ચએલા બતાવ્યા છે.

વૈદિકેામાં—તેજ ભરતને જડભરત, સગર આદિ બે ચારને, રાજા તરીકે ઓળખાવી તેમના સ'બ'ધના હાથી, ઘેાડાદિ ૧૪ રત્નામાં, થાડા ફેરફાર સાથે પ્રદ્વાદિ દેવાના સમુદ્રમ'થનથી ઉત્પન્ન થએલાં ખતાવ્યાં છે. સગર મકુવર્તી'ના ૬૦ હુજાર પુત્રા સ્વાભાવિક હુતા, તે મહાદેવથી પ્રાપ્ત થએલા મતાન્યા છે.

સર્વ`જ્ઞાના ઇતિહાસમાં ૧૧મા તીથ`ંકરના સમયમાં પહેલા વાસુદેવના પિતા---પુત્રીના સંબ`ધથી લોકોમાં પ્રજાપતિ તરીકે જાહેર થયા છે.

વૈદિકામાં—તેજ પ્રજાપતિને ચારા વેદોમાં પ્રદ્રા તરીકે લખીને-સુષ્ટિની આદિ કરનારા, સબ્ટિની આદિમાંજ ગ્રાર ઋષિઓના દૃદયમાં ચારા

વેઢોના પ્રકાશ કરનારા, અને પાતાના ચાર અંગથી ચાર વર્ણુની ઉત્પત્તિ કરનારા, લખીને બતાવ્યા છે. આ છાદ્ધા એક રાજોને કલ્પેલા છે, તેના માટે વૈદિકામાં લખાયલા અનેક પ્રકારના વિચિત્ર લેખાથી જાણી શકાય તેમ છે.

આ અવસપિંણીમાં - સવ<sup>\*</sup>જ્ઞાના ઇતિદ્ધાસમાં - બલદેવાદિક નવ ત્રિકાે થયેલાં લખાયાં છે. તેમાંનું પહેલું ત્રિક ૧૧ મા તીર્થ કરથી સરૂ થતાં - ૨૦ મા તીર્થ કર થયા પછી ૮ મું. રામ, લક્ષ્મણુ અને રાવણુનું થયું છે. અને ૨૨ મા તીર્થ કરના સમયમાં - બલભદ્ર, શ્રીકૃષ્ણુ અને જરાસ ધનું થયું છે. વાસુદેવજ પ્રતિવાસુદેવને મારે એ નિયમ પ્રમાણે જૈનામાં લક્ષ્મણુ વાસુદેવના દ્વાયુદેવજ પ્રતિવાસુદેવને મારે એ નિયમ પ્રમાણે જૈનામાં લક્ષ્મણુ વાસુદેવના દ્વાયુદેવજ પ્રતિવાસુદેવને મારે એ નિયમ પ્રમાણે જૈનામાં લક્ષ્મણુ વાસુદેવના દ્વાયુદેવજ પ્રતિવાસુદેવ મરાયા છે. વૈદિકામાં બલદેવ રામને બતાવ્યા તેટલા કેર છે. બાકી શ્રીકૃષ્ણુ વાસુદેવના દ્વાથે જરાસ ધ પ્રતિવાસુદેવ મરાયા તેમાં કેર થએલા નથી. આ બન્ને ત્રિકામાં સુખ્ય ધાત્રાના કેર ઘણું નહી હાય, બાકી બીજા વિષયામાં તા ઘણા જ ફેરકાર થએલા જણાય છે. તે તા બન્ને તરફના મેળાણુથી જાણી શકાંશે.

પરંતુ–રામાદિક ઽ મા ના, અને બલભદ્રાદિક ૯ મા ના, પૂવે°નાં જે સાત ત્રિકેા ૧૧ મા તીર્થ કરના સમયથી થતાં આવ્યાં, તેમાં તા વૈદિકતા પ'ડિતાેએ સવ' પ્રકારના ક્રમને તાેડી નાખીને, એવું તાે ઉધુ છતું કલ્પ્યું છે કે માટા માટા પાંડિતાે પણ, તે ગુંચવી દીધેલું કાકડું, ઉકેલી શકે નહીં. તે પૂવે ના સાત ત્રિકામાં-અલદેવાનાં તા નામ નીશાન પણ દેખાતાં નથી. અને જે સાત નામના સાત વાસુદેવા થતા આવ્યા, તેમનાં નામ, ઠામ, ઠેકાણાં, ઉડાવી દઇને એક જ વિષ્ણુ ભગવાનના નામથી જાહેર કર્યા. પર તુ તેમના પ્રતિપક્ષી રૂપ જે સાત પ્રતિવાસુદેવા હતા તેમનાં નામ તેવાના તેવા રૂપનાં મારા જેવામાં આવ્યાં, પણ તેમનું સ્વરૂપ તદ્દન ફેરલી નાખ્યું. અને જુદા જુદા કવિએાએ જુદી જુદી મનમાની કલ્પનાએ, કરીને અતાવી છે. તે જુવા કે સર્વદ્વોના ઇતિહાસમાં પ્રતિ વાસુદેવાનાં નામ––૧ અશ્વગ્રીવ, ૨ તારક, ૩ મેરક, ૪ મધુ અને કૈટલ, પ નિશંલ, ૬ બલિ, ૭ પ્રલ્હાદ. અને પૂર્વે બતાવેલા-૮ મા રાવળ અને ૯ મા જરાસ ધ આ બેમાંના એકને તેા લક્ષ્મણે માર્ચા અને બીજાને શ્રીકૃષ્ણે મારીને ત્રણુ ખંડતું. રાજ્ય સ્વત ત્ર પણુ ભાેગવ્યું હુતું તેવીજ રીતે પ્વે ના સાત વાસુદેવોના શત્રુભૂત સાત પ્રતિષાસુદેવોજ છે. તેઓનું સ્વરૂપ વૈદિકામાં જેવી રીતે ગાઠવાયું છે તેઓની અહીં સૂચના કરીને બતાવું છું. ૧ અ<sup>શ્</sup>વગ્રીવ પ્રતિવાસુદેવનેજ માથા વિનાના થયા પછી ઘાડાના માથાવાળા

ረч

ખતાવી-હુયગ્રીવ વિષ્ણુના નામથી પ્રસિદ્ધ કર્યા છે. ૨ તારક પ્રતિવાસુદેવ છે. તેમની લડાઇ–દ્વિપૃષ્ઠ વાસુદેવની સાથે થએલી તેના સંખંધ વૈદિકામાં–તારકા-સુર લખીને દેવ દાનવોની લડાઇ ગાઠવીને બીચમાં વિષ્ણુને પણ તેના કેદી લખીને ખતાવ્યા છે. આમાં બે ત્રણુ કવિઓની કલ્પનાઓ જુદા જુદા રૂપે <mark>થએલી</mark> મારા લેખમાં જોઇ લેશા. ૩ જા મેરક પ્રતિવાસુદેવ છે. તેને વેદિકામાં માટા દૈત્ય લખીને જણાવ્યું છે કે-એ દૈત્યે પ્રદ્યાદિકાને સ્થાનથી બ્રષ્ટ કર્યા, તે વિષ્ણુનું શરણ લેવા આવ્યા. વિષ્ણુ તે દૈત્યની સાથે હુજારા વર્ષના સુહથી **યા**કીને ભાગ્યાં અને ૧૨ ચાેજની ગુકામાં જઇને સૂતા લખીને અતાવ્યા છે. ૪ મધુ પ્રતિવાસુદેવ છે, કૈટલ તેના ભાઇ છે. વૈદિકામાં આ બેને વિષ્ણુના કાનના મેલથી ઉત્પન્ન થઇને, નાભિ કમલમાં ભરાઇ બેઠેલા પ્રદ્રાને મારવા દાડયા, એટલે વિષ્ણુ તે બે દૈત્યાની સાથે બાહુચુહમાં પડયા, પણ પાંચ હુજાર વર્ષ પછી ત્યાંથી નાશી છુટયા. આમાં પણ ઘણા વિચિત્ર પ્રકારો ચિતરાયા છે. માંચમા નિશું લ પ્રતિવાસુદેવ છે. તેના સ'ય ધે વૈદિકામાં--નિશુલ અને નમિ બે દૈત્યાે અતાવ્યા છે. ગરૂડ સાથે વિષ્ણુ લડવા ચઢયા પણુ, તે દૈત્યાના મારથી મૂર્છિત થયા પછી સુદ્ધમાંથી નાશી છુટયા. છઠ્ઠા બલિ પ્રતિવાસુદેવ છે. તેમાં અનેક કલ્પનાએા થએલી છે, મુખ્યતાએ વિષ્ણુ ભગવાન્ ત્રિવિક્રમના સ્વરૂપથી છળી ગયા અને તેના ગુલામ થઇને પણ રહેલા અતાવ્યા છે. ૭ મા પ્રલ્હાદ પ્રતિવાસુદેવ છે અને વિષ્ણુના શત્રુભૂત છે, છતાં તેને પાતાના લકત સ્થાપી **શાં**લલામાંથી નીકળીને તેનાં આપને મારવા વાળા લખીને અતાવ્યા છે. રાવણુ અને જરાસ'ઘ ૮ મા⊸૯ મા પ્રસિદ્ધ છે, તેથી તેઓમાં કાંઇ સૂચના કરેલી નથા.

અહીં એક વિશેષ સુચના એ છે કે---ગીતા જેવા મહાન પ્રતિષ્ઠિત શ્ર શમાં વિષ્ણુ ભગવાનના તરકથી બાધ અપાયલા ગણાય છે. તેમાં ભગવાન પાતેજ કહે છે કે--હું ભક્રતોની રક્ષા કરવા ચુગ ચુગમાં અવતાર ધારણુ કરીશ. તે વિષ્ણુ માથુ કપાવી ઘાડાના માથા વાળા કેમ થયા ? અને તારકાસુરના કેદી કેમ અન્યા ? મેરક દૈત્યથી નાશીને બાર યાજનની ગુકામાં જઇને કેમ સૂતા ? કાનના મેલથી ઉત્પન્ન થએલા બે દૈત્યોના આગે પણુ પાતે ટકી ન શકયા. અને નિશું ભ-અને નમિ બે દૈત્યોથી પાતાના ગરૂડ વાહન સાથેજ માર ખાઇને ભાગ્યા, જે ભગવાન પાતાનું રક્ષણુ નથી કરી શકયા તે ભગવાન અમારૂ રક્ષણ કચે ઠેકાણેથી આવીને કરી શક્યાના છે ? માટે જ અમા કહીએ છે કે હાલના

વૈદિક ધર્મ તે, સર્વગ્નાેના તત્ત્વના વિકાર રૂપના છે. ભૂલચૂકની ક્ષમા આપશાે અને સત્યની શાેધ કરશાે.

(૩૫) જૈનાના-અનેકાંતવાદનું અથવા સ્યાદ્વાદવાદનું સ્વરૂપ-

દુનિયાના સર્વ પઠાર્થો–ઉત્પન્ન અને નાશ થતા હોવા છતાં પણ તેના મૂળ પઠાર્થોના નાશ થતાેજ નથી એ નિવિંવાદ છે. જેમ કે સાેનાના અનેક દાગીના બનતા અને તાેડી ન ખાતા હાેવા છતાં પણુ સાેનાના નાશ થતાેજ નથી. તેવીજ રીતે માટીના ઘડા આદિ ઉત્પન્ન અને નાશ થવા છતાં પણુ માટીના સર્વ'થા નાશ થતાેજ નથી. એવી રીતે બધાએ પઠાર્થા અનેક ધર્મ-વાળાજ હાેય છે. આ માન્યતાને જેના અનેકાંતવાદના નામથી અથવા સ્યાદ્વાદ વાદના નામથી જાહેરમાં પ્રસિદ્ધ કરે છે.

વૈદિકમતમાં-પૂર્વકાળમાં થએલા કેટલાક પંડિતા તે પદાર્થીમાં અને તેમના સ્વરૂપામાં જુદા જુદા પક્ષાને ઉભા કરીને જુદી જુદી માન્યતાઓ પ્રગટ કરે છે. જ્યારે પાતાની માન્યતાઓમાં વાંધા આવી પડે છે ત્યારે તે જૈનાના અનેકાંતવાદના આશ્રય લઇને સામા પક્ષાને તાડી પાડવાના પ્રયત્ન પણ કરે છે. તેમાં પણ વિશેષ ખુબી એ છે કે-તે મતવાદીઓ જૈનાના અનેકાં-તવાદના તા આશ્રય લેતા જાય છે અને પાતાની માન્યતામાં જુઠી કલ્પનાઓ કરીને તેજ અનેકાંતવાદનું ખંડન કરવામાં પોતાની ચાતુરી પણ પ્રગટ કરતા જેવામાં આવે છે.

આ અનેકાંતવાદના પ્રકરણમાં આવા પ્રકારની અધી વિચિત્રતાજ આપ સજ્જનાના જેવામાં આવશે.

પ્રથમ શ'કર સ્વામીએ જ જાવ--નીલક'ઠના અને ભાસ્કરાચાર્ય'ના દ્વૈતવાદ છેાડાવી અદ્વૈતવાદ કબુલ કરાવ્યા. એ શું ન્યાય થએલા હતા ? મારા વિચાર પ્રમાણુ તા દ્વૈતવાદજ સિંહ રૂપના છે, બાકી અદ્વૈતમત દુરાગ્રહમાંજ દારી જાય છે. બીજાઓનું ખંડન કરતાં સ્વામીજીએ જગા જગા પર અનેકાં-તવાદનાજ આશ્રય લીધેલા છે. જેના આશ્રયથી જ્ય મેળવીને આવ્યા, તેનું પણ ખંડન કરવામાં જબરજસ્તી કરી, એ શું સત્યબુદ્ધિના ઉપયાગ કરેલા છે ખરા કે ?

પ્રથમ શ'કર સ્વામીના એક પ્રદ્રામાંજ-બ્યક્ત--અબ્યક્ત--સગુણુ–નિર્ગુ'ણુ અનેક ધર્મ ગીલામાંજ લખાયા છે. તે પ્રમાણે પુરાણેામાં પણુ અનેક ધર્મ લખાયા છે. ધ્યાન દેશા તા જરૂર સમજાશે. તેવીજ રીતે સર્વ વસ્તુઓમાં પણ અનેક ગુણેા રહેલાજ છે તેથી આજકાલના બાહાસ પ'ડિતાએ સ્વામીજી-ના વિચારાને અયાગ્યતામાંજ કાઢી નાખેલા છે તે વિચારાનું પ્રકરણ ૩૬ મું જેશા એટલે આપ સજ્જનાની પણ ખાતરી થશે. આવા માટા પુરૂષા થઇ તદ્દન અયાગ્યતા વાપરે તાે પછી તેવા મહા પુરૂષાને આપણા જેવાઓએ શું કહેવું અને શું લખવું ?

(૩૬) અનેકાંતવાદમાં આધુનિક પંડિતાંના જયવાય.

પૂર્વ'કાળની અધાધૂધિના વખતમાં વૈદિકાના કેટલાક પરિતાએ જીડી કે સાચી જે ધમાલ મચાવી હતી તે સાધનના અભાવે ચાલતી રહી, પરંતુ આજ કાલ છાપાના સાધનથી પુસ્તકા બહાર પડી જવાથી સવ<sup>°</sup>ગ્નાના સત્ય તત્ત્વાની સત્યના શાધક પરિતામાં કાંઇ કિંમત થવા લાગી તે આપણા હિંદુ-સ્થાનના સુદિન સમજવાના છે. પાશ્ચાત્ય પરિતાની શાધખાળના અતે જેમ જેમ પ્રકાશમાં આવતું જાય છે તેમ તેમ આપણી દ્રષ્ટિમાં પણ સત્યતત્ત્વાના વિકાશ વધતા જાય છે. પૂર્વ'કાળના કેટલાક પરિતાએ જેનાના અનેકાંતવાદ (સ્યાદ્વાદવાદ) ને તુછકારી કાઢયા હતા પરિતાએ જેનાના આહાશ પરિતાએ ખાસ જરૂરના છે એમ નિ:ડરપણાથી લોકામાં જાહેર કર્યો છે. તેના દશ બાર મહાન પરિતાના વિચારા તા અમે પણ મેળબ્યા છે અને તેમના નામાની સાથે વિચારવાને પણ મૂટેલા છે.

શ કર સ્વામીના વખતે આ એકજ વાત ઉધી ચિતરવામાં આવી હાેય તેમ નથી પણુ કાેઇ સૈંકડાે વાતાે જાણી બૂજીને તેમના પ ડિતાએ ચીતરી નાખી હાેય તેમ જણાય છે. અને તેમાંની કેટલીક વાતાે સર્વ જ્ઞાેના પરિચયમાં આવ્યા પછી વેદમૂળક ઠરાવવા વેદામાં પણુ દાખલ કરી દીધેલી હાેય એમ પણુ જોવામાં આવે છે.

અહીં શંકરદિગ્વિજ્યના પહેલા સગ°માંના એકજ દાખલાે વિચારવાને મુકુ છું–અને તે ઘણા પડિતાની બુધ્ધિરૂપ કશાેટીમાંથી કશાતા આવેલાે છે. જુવાે કે–" બ્રદ્ધાદિક દેવાેએ–શંકરદેવ પાસે ફરિયાદ કરી કે–વિષ્ણુએ બૌધ્ધ શાસ્ત્રોની રચના કરીને વેદાદિકને હાનિ પુહચાડી. શંકરદેવે ઉત્તર આપ્યા કે– તમા જાવા, હું શંકરરવામીપણું અવતાર ધારણુ કરીને જ્ઞાનકાંડના ઉધ્ધાર કરીશ. "

આમાં જરા વિચારવાનું કે—અનાદિકાળના હ્રદ્ધા, દરેક વખતે સૃષ્ટિની આદિ કરવાવાળા અને ચાર ઝાધએાના હુદયમાં ચારા વેદાના પ્રકાશ કરવાવાળા અને ચારા વેદાથી પ્રસિદ્ધિને પામેલા, તે પ્રદ્ધા હાલમાં થએલા

.

રાંકરસ્વામીના વખતે રાંકરદેવને ફરીચાદ કરવાને ગયા કે વિષ્ણુએ બાધ્ધ ગાસ્ત્રોની સ્ચના કરીને વેઠાદિકને હાનિ પુહુચાડી. વિષ્ણુ પણુ કયા કે–જે અનાદિના મનાચા છે તે અને ગુમશુમમાં ભક્તોને રક્ષણ કરવાનું વચન આપીને વૈકુંઠમાં સિધ્ધાવી ગયા તે અને ગીતા જેવા મહાન ગ્ર'થથી પ્રતિષ્ઠાને પામેલા તેમને બાહાદિકનાં શાસ્ત્રોની રચના કરીને વેઠાદિકને હાનિ પુહુચાવ-નારા લખીને અતાવ્યા છે. આ બધુ લખાયદ્યું કેટલું સુસંગત સમજવું ?

ગારા લગાવ વલાવ્યા છે. આ બહુ લગાવજી કેટલુ હત પલ હવતર અહીં ફરીથી પણુ બાલખ્યાલ જેવા બે બાલ વિચારમાં સુકુ છું. યાગ્ય લાગે તો વિચારશા અને ભૂલ માલમ પડે તો ક્ષમા આપશા.

અનાદિના કાળથી ચાલતી આવેલી આ સપ્ટિની વાર`વાર ભાંગદાેડ કરવાવાળા, મહાજ્ઞાનનિધિ એવા અનાદિકાળના પ્રક્ષા, ચારા વેદાેથી પણ પ્રસિદ્ધિમાં આવેલા છે. બાહાદિકાએ કરેલી ભૂલાેના નીકાળ કરવાનું તેમને ન સમજાશું કે જેથી આ અષાર કલિકાલમાં પરિવાર લઇને શંકરદેવની પાસે કરીયાદ કરવાને જવું પડશું ક

બીજ વાત એ છે કે---અનાદિકાળથી માટામાં માટી સત્તા ધરાવનાસ શ્રીકૃષ્ણ પણ મનાવા છે. અને જેમની મહિમા ગીતા જેવા મહાન પ્રતિષ્ઠિત ગ્ર થમાં છવાઇ રહેલી છે. શ્રીકૃષ્ણ પાતે જ પરમ ભક્ત અર્જુનના સ્દુામને કહી રહ્યા છે કે–" પ્રકુતિ મારૂ રૂપ છે" " જીવ મારા અંશ છે" "સ'સારમાં જેટલી શ્રીમાન્ વા વિભૂતિમાન્ મૂર્તિ'એા છે તે સર્વ માસ અ સથી ઉત્પન્ન ક્રએલીએ છે." ''અને સર્વ' ભુતાના અ'તર્યામી આત્મા પણ હું છું." ઇત્યાદિક અનેક પ્રકારની તેમની મહિમાં જેતાં તે મહાજ્ઞાની અને સવ<sup>જ</sup> સત્તા ધારીજ માલમ પડે છે. છતાં તેમણે બોહાદિકાનાં શાસ્ત્રોની રચના કરીને દુનિયામાં અજ્ઞાન ફેલાવ્યું હાય તાે શું તેમની બૂલ ચએલી ન મનાય ? કદાચ શ્રીકૃષ્ણુ કે કેાઇ બીજાએ ભૂલ કરેલી માનીએ તાે પણ તેના નીકાળ બ્રહ્મા શુંન કરી શક્તા હતા ? કરી શકતા હતાં એમ માનીએ ત્યારે સર્વ સત્તા ધારી પ્રદ્રાને શ્રીશ'કરદેવ પાસે કરીયાદ લઇ જવાનું શું કારણ ? વૈદિકાના ઘણા શાસ્ત્રોમાં---પ્રદ્યા--વિષ્ણુ-મહેશ એ ક્રમથી ત્રણે દેવેા મહાન્ લખાયલા હાવાથી મહેશને ત્રીજે દરજ્જેજ પ્રણવામાં આવેલા હાય એમ સમજાય છે. તેા પણ તે માટી સત્તાવાળા હાવાથી માટા જ્ઞાની તેા મનાયા જ હશે. જ્યારે એમજ હાય તા પછી બ્રહ્યાદિક દેવાની કરીયાદ સાંભળવાને જ શં કરવાને બેસી રહ્યા ? પહેલેજ દુનિયામાં આવીને સત્યાસત્યના 12

#### તત્વત્રથીની પ્રસ્તાવના

નીકાળ કરી જાતા તો પછી શકરવામીને આટલા બધા પ્રપંચ કરવાની. શી જરૂર પડલી ?

પ્રદય જગતના કર્તા ચારા વેદીથી તે સંપૂર્ણ વૈદિકાના સિંહાંતોથી કાસિદ્ધિને મામેલા છે, શ્રીકૃષ્ણુ પણ તેટલાજ દરઝુના મનાયલા છે. તેથી પાતે કહી રહ્યા છે કે-" જીવ મારા અંશ છે" " શ્રીમાન, વિબૂલિંમાન, સવ મારા અંશથી ઉત્પત્ન થએલા છે" અને સર્વ ભુતાનો અંતર્યામી પણ્ હું જ હું "

આમાં જરા વિચાર ધાય છે કે-અન તા અનંત જીવોને ભટકવારપ જે જીવાની ચેરરાસી લાખ યોનિએશની સ્થાપના થએલી પુરાણોમાં પણ બહાવવામાં આવી છે, તે શું પ્રદય એ સ્થાપેલી કે શ્રીકૃષ્ણે ? અને તે શા કારણથી મનાયલી ? શું તેવાં રૂપા ધારણ કરીને તે તે યાનિયાનાં સુખ દુ:ખ કેવા કેવા પ્રકારનાં છે તે જોવાને માટે પાતેજ કરી રહેલા માનવા કે કાઇ બીજા પ્રકારના અવા તેમાં ભટકી રહેલા માનવા ? અથવા વૈદિકોએ પાતાના સિદ્ધાં-તનો જેલ મેળવ્યા વિના બીજા કાઇના સિદ્ધાંતમાંથી લઇને સમજ્યા શાચ્યા વિતા પાતાનામાં લખી વાળેલાં સમજવાં ? આવા આવા પ્રકારના મેકડા લખાયલા લોખોનો અડપણી ડુંક બુદ્ધિથી નિર્ણય કેવી રીતે કરી લેવેા ? ને કાંઇ સત્ય બુદ્ધિથી લખીને બતાવે લારે તો તેમનો પણ આપણા પર માટેા ઉપકાર થાય. બાકી ઉચ્પતાઇના લેખકાંએ તેં। દુનિયાનો દાટજ વાળયા છે તે જેવાની તા અમારી ઇચ્છા ચલીજ નથી. આજકાલ ચાબડા ચાબડીના લેખા યણ ઘણાજ અહાર પડી રહ્યા છે. તેથી સત્યના રોોધકોને કાંઇ સંતોષ ન થઇ શકે અને વિચાર વિનાએાના માટે તાે સત્ય અને અસત્ય બધુએ એક સરખુંજ છે. માટે સત્ય વસ્તાના જ લેખા બહાર પાડવા જોઇએ, તેવા પ્રકારના સત્ય વિચારા તાે કાઇ કાઇ મહાપુરવના જ નેવામાં આવે છે. બાકી શાબડા થાબડી-તા લેખા તા હગલા બંધ જોતાં કેવલ વખતજ ગમાવવા જેવું થાય છે, પણ તેમાંથી કાંઇ સત્ય મળી શકર્તુ નથી. આ જમાનો સત્ય વસ્તુના શાધકાનો **લાગે છે પર**ંત થાબડા ચાબડીનો મને લાગતા નથી. બાકી તા વિચારા વિચારાના અનેક લેદા છે તેથી ખધાના નિવેડા લા 1 શકાય નહી.

સર્વાસાના તત્ત્વાના વિશેષ પ્રચાર થતાં વૈદિકામાં બાજી પલટાઇ.

કાેઈ પ્રાચીન કાળમાં સુખ્યતાએ યજ્ઞ યાગાદિક્તા વિધિ વિધાનવાળુ વેદ જ્ઞાન ઇશ્વરની પ્રેરણાથી ઝાષિઓને પ્રાપ્ત થએલું લોકોને ખતાવી તે કાર્ય

### चत्त्वन्योनी प्रस्तावना.

અમેપેાકારથી ચલાવ્યું. પર'તુ તે ચત્ર ચાળાદિકનું ગ્રાચ સાક્ષાત્ સર્વગ્રાના નતત્ત્વશાનનો વિશેષ પ્રચાર થતાં નહી જેવું ભાસવા લાગ્યું એટલે લેનો પ્રચાર નહી જેવા થઇ પડવાથી વૈદિકાના કેટલાક ચલુર પંડિતાએ-આદ્મણાદિક ગ'થાથી બાજી પલટાવવા માંડી. તે એવી રીતે કે---

(૧) સર્વ રોન્એ-પ્રવાહથી આસતી આવેલી આ સષ્ટિને અમાદિની અતાવી ત્યારે વહિકના પંડિતાએ-સર્વ રાના ઇતિહાસમાં લખાયલા પુત્રીના પત્તિ પ્રજાપત્તિ નામના એક મહાન રાજાને પ્રાક્ષ વરકિ કલ્પીને આ સ્ટિની આદિ કરવાવાળા લખીને મતાબ્યા.

(૨) સર્વા સાથી અહેરમાં આવેલા ઝપસદેવાદિક ૨૪ લીચ'કરાના અનુકરણરૂપે-વૈદિકોએ સત્ત્યાદિક ૨૪ અવતારા એકજ વિષ્ણુના કસ્પીને અતાખ્યા.

(૩) સર્વજ્ઞોએ-ભરત-સગર આદિ ૧૨ ચક્રવતીઓ અતાવેલા છે. વૈદિકેલએ તે ભારમાંન્દ્ર છે ચાર નામ રાખીને તેમાં ઉંધું છતું ક્ષખીને અતાવ્યું છે અને તેમના સંખયનાં જે ૧૪ સ્તેના હતાં તેમાં ફેરફાર કરીને લ્રાન્હાદિક દેવાના સગ્રુદ્રમધનથી ઉત્પન્ત થએલાં જાતાવ્યાં છે.

સવ જ્ઞાએ-વાસુદેવનાં નષ ( ૯ ) વિકે આ અવસ પિંહીમાં થએક્ષ બતાવેલાં છે. વૈદિકના પ ઉતાએ તે અપાએ પાસુદેવેલને એકે વિષ્ણુના નામથી પ્રસિદ્ધિમાં બલાવી તેમના પ્રતિપક્ષી જે નષ ( ૯ ) પ્રતિષાસુદેવેય હતા તેમાંના કાઇને વિષ્ણુ તો કાઇને મસર-દાનષ-દેત્સા કસપ્રી તેમને દેપ્રલાધ્યાની સાથે લડાવી માર્યા છે. એટલું જ નહી પણ સાથમાં જગતની ધ્યાદિ કરવામાળા ઘ્રદ્ધાને અને યુગયુગમાં લક્ત્વોનું રસણ કરવાવાળા વિષ્ણુ ભાષવાનને તે દેવ દાનવાથી નાથ ભાગ કરતા લખીને બતાવેલા છે તે ઘણું અમત્કાર પેઠા કરે તેવું છે. એવી રીતે પરાષ્ટ્રના વિષયની સંકડા નહી પણ હજારા વાતામાં ઉધ દાનવાથી નાથ ભાગ કરતા લખીને બતાવેલા છે તે ઘણું અમત્કાર પેઠા કરે તેવું છે. એવી રીતે પરાષ્ટ્રના વિષયની સંકડા નહી પણ હજારા વાતામાં ઉધ છન્તું કરી પૂર્વાપરનાં વિરાષવાળાં મોટાં મોઠાં પુસ્તકા બનાવી મોટા મોઠા પંડિતાને પણ મોટી મુંજવણમાં નાખી દીધેલા છે. ' ધાલૂરા ! વિપરીત થએ ' રાક્ષસા ' ની જે કહેવત છે તે આવા કારલથીજ પડેલી હાવી બાઈએ !

મહાભારતના શાંતિપવ'માં---હિસાદમક પદ્યના નિષેષ કરી આત્મથત્ર અતાવતાં શ્રીકૃષ્ણ અર્જુનને કહે છે કે---

यूपं छत्वा पशून् हत्वा, छत्वा रुधिर कर्ता । यथेषं गम्यते स्वगं, नरके केन गम्यते ? ॥ १ ॥

સર્વ'ર્ગ્રેના સત્ય તત્ત્વોને વિશેષ પ્રચાર થતાં વૈદિક્તજ પંડિતા વેદવિદિત યગ્રોને તિષેધ કરી આત્મયત્ત બતાવતાં કહે છે કે--યૂપને સ્થાપીને, પશુઓને વધ કરીને અને તેમના રૂધિરથી કાદવ કરીને સ્વગે જવાતું હોય, ત્યારે નરકમાં કશું કર્મ કરવાથી જવાતું હશે ?

ઉપરના શ્લેપ્ડથી સમજાય છે કે-સ્વર્ગની આશાવાળા યગ્ને કરતા. ધર'તુ બધી દુનિયાના માલક નિત્ય માક્ષરૂપ બ્રહ્યા પણ દુનિયામાં યગ્ને કરવાને આવતા તે નવું કશું પદ મેળવવાને આવતા ? વિશેષ વિચારવાની લલામણ કરૂ ર્છુ.

ંવિષ્ણુપુરાણુમાં----

# पृथिव्यामव्यहं पार्थं 🥠 नाया त्राग्नौ जलेऽव्यहं ।

बनस्पतिगतस्याहं, सर्वभूतगतोऽप्यहं ॥ १ ॥

પૃથ્વી આદિ સ્થાવરા જવાવાળા છે. એવું સ્પષ્ટરૂપે વર્ણન વેદપુરાણામાં જોવામાં આવેલું નથી. સવે સ્થાવરા પણ જીવા વાળા છે એ માન્યતા સર્વગ્નાથી પ્રગટ થએલી છે. છતાં વિષ્ણુપુરાણમાં વિષ્ણુરૂપે દાખલ કરવામાં આવી છે.

એવા પ્રકારની માન્યતા ગીતામાં પણ લખાઇ છે–જેમ કે–જીવ મારે અ'શ છે ( ૧પ-૭ ), સર્વભૂતોના અ'તર્ચામી આતમા હું છું ( ૧૦-૨૦ ), સ'સારમાં જેટલી શ્રીમાન્ વિભૂતિમાન્ મૂર્ત્તિંએા છે તે સર્વ મારા અ'શથી ©ત્પન્ન થએલીઓ છે.

આમાં વિચાર થાય છે કે-પાતપાતાના કર્મના વશમાં પડેલા જુવા ૮૪ લાખ જીવાની ચાનિયામાં અન તા કાળથી ભટકી રહેલા છે, વિષ્ણુ ભગવાન્ કહે છે કે બધાએ ઠેકાણે હું છું ત્યારે શું તે તે ચાનિયામાં અનેક પ્રકારનાં સુખ દુ:ખાના અનુભવ કરતા વિષ્ણુ ભગવાન્ પાતે ભટકી રહેલા માનવા કે કાઈ બીજા જીવા ભટકી રહેલા મનાચા છે ?

વળી વિશેષ વાત એ છે કે-મનુસ્મૃતિમાં લખાશું છે કે----'' પ્રદ્ધાએ યજ્ઞના માટે પશુઓ બનાવ્યા. " તા તે કયી વસ્તુના કયા કાળમાં ? તેના કાંઇ પત્તો જણાવ્યા ન<sup>ળ</sup>. બે અમા સવ' ભૂતામાં વિષ્ણુભગવાન્ને માનીએ ત્યારે તા યજ્ઞમાં પણ પશુઓના ઘાત કરતાં વિષ્ણુભગવાન્નાજ અપરાધી ઠરીએ. માટે વિચાર થાય છે કે--જીવાના સ'બ'ધે ખરા સિદ્ધાંત ગીતાના કે સ્મૃતિના ?

બીજી બાજી જોતાં-બ્રહ્મા-વિષ્ણુ અને મહાદેવ આ ત્રણુમાંના એક પણ દેવના ખરાે પત્તો લાગેલાેજ નથી. માટે આ જીવાના વિષય પણ સર્વગ્રામાંથી લઇને વૈદિકના પંડિતાેએ ઉધા છત્તો કલ્પી કાઢેલાેજ હાેય એજ અનુમાન પર આવીને અટકવું પડે છે.

વિશેષ વિચારવાનું કે–સર્વ'જ્ઞાના લેખા તરક અને વૈદિકાના વિચારા તરક મારા લેખમાં આદિથી તે અ'ત સુધી નજર કેરવીને જોશા તા આપ સજ્જનાને માલમ પડશે કે સર્વ'જ્ઞાના ઇન્કાર કરવાવાળા સર્વ'જ્ઞાના તત્ત્વામાંથી અને તેમના ઇતિહાસમાંથી જેટલું લેવાય તેટલું ઉપર ચેટીશું લઇને ઉધુ છત્તું કરીને પાતાના વૈદિક ધર્મમાં ગાઠવેલું છે.

વેદા ઇશ્વરીય પ્રેરણાથી પ્રાપ્ત થએલા છે એમ વૈદિકના પાંડિતાએ બહેર કર્યું ખરૂં પણ તેમાંની કેટલીક વાતા ઘૂણા ઉત્પન્ન કરે તેવી અને કેટલીક બાલખ્યાલ જેવી છે. પ્રથમ જુવા ઘૃણા ઉત્પન્ન કરે તેવું ઝગવેદનું જ અશ્વ-સ્તાેત્ર, આગળ જીવા બાલખ્યાલ જેવા ઉદ્દગારા-હે પૃથ્વી ! તે મૃતક પર ઢગલાે થા, હે અગ્નિ ! આ મૃતકને પિતૃઓની પાસે પુહુચાવ. ઇત્યાદિક અનેક વિચારા વેદામાંના જેતાં માલમ પડશે કે-સવ જોના તત્ત્વાદિક વિશેષ પ્રચારમાં આવ્યા પછી વેદોના કાેઇ એક નેતા ન હાવાથી જાહેર કરવામાં આવ્યું કે–વેદા ઇશ્વરીય પ્રેરણાથી ઝાલેઓને પ્રાપ્ત થયા છે. જેમ કે–આધુનિક પુરાણામાં સર્વજ્ઞાના તત્ત્વામાંથી અને તેમના ઇતિહાસમાંથી પાતાની મરજી પ્રમાણે લઇને અને તેમાં અનેક પ્રકારના ફેર ફાર કરી માટા વિરાધ વાળાં પુરાણે ા ઉભા કરીને વેદ વ્યાસના નામ ઉપર ચઢાવી દીધાં. તે પ્રમાણે વેદાને ઈશ્વરીચ પ્રેરણાથી ઋષિઓને પ્રાપ્ત થએલા લખીને ખતાલી દીધા છે. પૂર્વધા-ળમાં થએલા કેટલાક અક્ષરાના પંડિતા સર્વ જ્ઞાના સંખપમાં આવેલા સર્વજ્ર-કથિત અંતીદ્રિય જ્ઞાનના વિષયોને જાણી શકવા હુશે ખરા પરંતુ કેવલ સ્વાર્થની ખુદ્ધિવાળા પક્ષપાતમાં તણાઇને તેમાંથી જેટલું લેવાય તેટલું લઇને તેમાં ઉધું છતું કરીને લાેકાેને ઉધા પાટા અધાવવાના પ્રચત્ન કરતા ગયા,છતાં પણુ કેટલાક ગહુન અને અતિગૂઢ અધ્યાત્મિક વિષયોની વાતામાં પાતાનામાં નહી જેવુંજ ભહેર કરીને ચાલતા થયા છે. જેમ કે-સર્વજ્ઞાએ ખતાવેલા (૧) પાંચ જ્ઞાનના વિષય, (૨) સવ' જીવાના પાંચ ઇંદ્રિયાના વિષય, (૩) તે જીવાેના કર્માના બ ધના વિષય, (૪) આ સૃષ્ટિ અનાદિના કાળથી કેવા સ્વરૂ-પથી ચાલવી આવી તેના સ્વરૂપનો વિષય, તેમજ (૫) સવ'ગ્રાએ બતાવેલી

કલ્પના અતીત ગણત્રીનો વિષય, (૬) સર્વ'ર્રાએ અતાવેલા સ્યાદ્વાદનો વિષય, ( ૭ ) સર્વ'ર્રાએ અતાવેલા દેવાનો વિષય, ( ૮ ) સર્વ'ર્રાએ અતાવેલા ઇતિ-હ્વાસનો વિષય.

ઇત્યાદિક અનેક વિષયામાં વૈદિકાએ માટે। ફેરફાર કરેલા છે. તેમાંના કેટલાક વિષયા તા અમા જૈન–વૈદિકની તુલના રૂપે બતાવતા આવ્યા છીએ.

તત્ત્વોના વિષયની શાધ ખાળમાં મચી રહેલા આજકાલના પાશ્ચાત્ય-વિદ્વાના એવા નિર્ણય બતાવે છે કે---

" દુિંદુસ્તાનના પ્રાચીન સાદ્ધિત્યનો ઇતિહાસ કુદરતી રીતે બે મુખ્ય વિભાગમાં વ્હેંચાઇ જાય છે. પહેલા વિભાગ તે વેદના ગ્રંથાનો છે. એ સાહિત્ય ઘણુ કરીને ઇ. સ. પૂર્વે ૧પ૦૦ વર્ષ જેટલા પ્રાચીન સમયથી શરૂ થાય છે, અને એના છેલ્લામાં છેલ્લા સ્વરૂપમાં એ સાહિત્ય આસરે ઇ. સ. પૂર્વે ૨૦૦ વર્ષ સુધી પહેાંચે છે. વૈદિક યુગના પ્રથમાર્ષત સાહિત્ય સગ-શક્તિ અને કવિત્વથી અંકિત થયલું હતું અને સિંધુ વગેરે નદીએ જ્યાં વહે છે અને હાલના સમયમાં જે પ'જાબના નામથી ઓળખાય છે તે મુલકમાં એ સમયના સુધારાનું સુખ્ય સ્થાન હતું.

એજ યુઝના દ્વિવિધાર્યનું સાહિત્ય અ તગંત વસ્તુ તરક જેતાં ધર્મ વિષયક ચર્ચા ચલાવનારૂં અને બાહ્ય સ્વરૂપ તરક જેતાં ગઘમાં લખાયલું હતું અને પ જાબને બદલે ગંગા નદીની પાસેના પ્રદેશમાં એ સમયના આધ્યાત્મિક ચિંતન સાટેનું મુખ્ય સ્થાન હતુ. એ પ્રમાણે વૈદિક યુગ પ્રવર્તતા હતા એટલામાંજ આર્ય લોકોનો સુધારા આખા હિંદુસ્તાનમાં, એટલે સિંધુ નદીના મુખ આગળથી તે ગંગા નદીના મુખ સુધીના, જેની ઉત્તરે હિમાલય પર્વત આવી રહ્યો છે અને જેની દક્ષિણે વિધ્યાચલ પર્વત આવી રહ્યો છે, તે વિસ્તીર્ણ પ્રદેશમાં ફેલાઇ વળયા હતો.

દ્વિતીય સુગના પ્રારંભમાં વૈદિક સાહિત્યના છેલ્લા ગ્રંથા હજી લખાતા હતા અને ઇ. સ. ૧૦૦૦ પછી મુસલમાનોની જીત થઇ ત્યારથી એ ગુગ પુરા થયેત. એ ગુગ તે ખરેખરા સંસ્કૃત ગુગ કહી શકાય. સાહિત્યમાં, મુખ્યત્વે કરીને ટીકાના ગ્રંથામાં સંસ્કૃતનો ઉપયાગ ચાલુ રહ્યો એટલે અમુક અર્થમાં આ દ્વિતીય ગુગ આજ દિન સુધી ટકી રહ્યો છે એમ કહી શકાય. આ દ્વિતીય સુગમાં બ્રાહ્મણોનો સુધારા દક્ષિણુના નામથી ઓળખાતા દક્ષિણુ પ્રદેશમાં પ્રવેશ પામ્યા અને ત્યાં ફેલાયા. આ બન્ને ગુગને એકઠા લઇએ તા એટલા

સમયમાં હિંદુસ્તાનના સાહિત્યના લગભગ દરેક વિભાગમાં સ'ગીન અને મહત્ત્વના ગ્ર'થા લખાયા. " ( સ'સ્કૃત સા૦ પ્રસ્તાવિક પૃ. ૯ )

આ ઉપરના લેખમાં કાંઇ સ્પષ્ટતા કરીને બતાવું હું---

વેદ કાળના બે વિભાગ તેમાં પહેલાે વિભાગ સિંધુ નદી તરફથી ઇ. સ. પૂવે ૧૫૦૦થી શરૂ થઇ તેનાે પ્રયાસ ૨૦૦૦વર્ષ સુધી થતાે રહ્યો એમ પાશ્ચાત્ય વિદ્રોનોંનું કહેવું છે. ગમે તેમ હાેય પણ તે તરફ તેઓને સાેમવેલડીના રસના પાનની મદત મળતી હતી તેથી તે સાહિત્ય તેની માદકતાથી પણ ઉત્પન્ન થતું પણ તેમાં ભળતું તેથી તે યત્ત યાગાદિકના વિધાનવાળું ધૃણાજનક અને કેટલુંક બાલખ્યાલ જેવું તેમાં ભળેલું હાેય તેવું જણાય છે તે અમે પ્રથમજ સૂચવ્યું છે.

વેદયુગના બીજા અર્ધતું સાહિત્ય ગ'ગા નદીના પાસેના પ્રદેશથી શરૂ થતું બતાવ્યું છે. પરંતુ આ બીજા અર્ધની શરૂઆત થતા પહેલાં ઇ. સ. ૧૦૦૦ ના લગભગમાં જૈનોના ૨૩ મા તીર્થ કર શ્રીપા<sup>શ્</sup>ર્વનાથ સર્વન્ન તરફથી અધ્યાત્મિક વિષયાનો ઉપદેશ લોકોમાં પસરી રહેલા હતા તે સર્વન્ના-ના તત્ત્વાની સ્પર્ધાથી પ્રાદ્યણાદિક લ થામાં જે સર્ચાવાળુ લખાતું સાલ્સું ત્યાંથી તે અધ્યાત્મિક તત્ત્વાના મિશ્રણ વાળું ગણાવવાને લાગ્યું. તે ૨૩ મા તીર્થ કર પછી થાેડાજ વખતમાં ૨૪ મા તીર્થ કર સર્વન્ન શ્રીમહાવીર થયા છે તેમનું શાસન આજે નિષ્ડલ'ક પણે જ પ્રવર્તી રહેલું છે.

તે ૨૪ મા તીર્થ કરના તરકથી અતાવવામાં આવેલા આધ્યાત્મિક તત્ત્વાના વિષયા તેમજ પ્રાચીનમાં પ્રાચીન ઇતિહાસના વિષયા તેમના શિબ્ધા (ગજીધરા) સાંભળી પાતાના હૃદયમાં ધારણ કરતા. પછી તેઓ પાતાના પરિવા-રમાં ફેલાવતા, પર તુ તે સમયમાં પ્રાયે મુખપાઠ રાખવાના રીવાજ વિશેષ હતા. પછી આગળ જેમ પુસ્તક પાનાં પર ચઢતું ગયું તેમ તે સર્થ જ્ઞાના બતાવેલા આધ્યાત્મિક તત્ત્વામાંથી તેમજ પ્રાચીન ઇતિહાસના વિષયોમાંથી વૈદિકના પંડિતા લેતા ગયા અને તેમાં ઉધુ છતું કરીને મેાટા ફેરફારની સાથે પાતાના ગ્રંથામાં દાખલ કરતા ગયા તેમાંના કેટલાક ઇતિહાસના વિષયો માસ ભાણવામાં આવતા ગયા તેમાંના કેટલાક નહી જેવા જૈન-વૈદિકની તુલનારૂપે લખીને બતાવ્યા છે. હવે તેની ખરી તુલના કરવી તે તા પક્ષપાતથી મુક્ત થએલા એવા સજ્જન પંડિતાજ કરી શકે. આકી મે તો કેવલ આદરા રૂપે લખીને બહેરમાં મુકચા છે.

| તત્ત્વત્રયીની પ્રસ્તાવના. |
|---------------------------|
|---------------------------|

વેદોના વિષયોને ગમે તેટલા પ્રાચાન કલ્પાે પછુ તે ચજ્ઞ ચાગાદિક વિધાના નળા આજકાલના પંડિતાને તાે ખાલ ખ્યાલ જેવાજ લાગેલા છે. જૈનોના સર્વંજ્ઞ પાર્શ્વનાથ ઈ. સ. પૂર્વે એક હજાર વર્ષની લગભગમાં થયા. સર્વજ્ઞોના તન્ત્વ વિચારા નવીન રૂપના તાજા બહાર પડતાંની સાથે વૈદિકામાં ગડમથલ થવા લાગી,

પ્રથમ જેશમાં આવી યજ્ઞ યાગાદિકની પુષ્ટિના માટે પ્રાદ્મણ ગ્રંથા લખવા માંડયા. પણ સર્વજ્ઞોના ત-ત્વો જેમ જેમ વધારે ફેલાતા ગયા તેમ તેમ પ્રાદ્મણ ગ્રંથોની કિંમત પણ નહી જેવીજ થઈ પરી, પરંતુ કેટલાક ચતુર પંડિતો એ સર્વજ્ઞેના આશયને પકડી ઉપનિષદાના ગ્રંથોની શરૂઆત કરી દીધી તેથી તે ગ્રંથા કાંઇક શાેભા રૂપના ગણાવવા લાગ્યા. પણ ભિન્ન ભિન્ન લેખકોના કારણે આપસ આપસના વિરાધને ટાળી શકયા નહીં. આગળ જાતાં સર્વજ્ઞાથી પ્રગટ થએલા પ્રાચીન ઇતિહાસના પણ તેવાજ હાલ કરીને મૂકેલા છે. આ પ્રકાશના સમયમાં આજ કાલના કેટલાક પંડિતા પાતાના વૈદિકમતમાં ન્યૂન્યતાએ જેતા હુવા એટલું તે જરરૂ લખતા ગયા કે જેન બૌદ્ધના પંડિતાએ સુધારા વધારા કર્યો. મરંતુ કેટલાક સત્યપ્રિય પંડિતા તા જૈન બૌદ્ધના લાંબા અભ્યાસથી ખરી સ્થિતિ સમજીને દુક રૂપે સત્ય લખવામાં પાછી પાણી પણ કરેલી નથી. તેઓનીજ સાહાયથી મેં જે કાંઇ લખીને બતાવ્યું છે તેનીજ નાંધ ઇસારા માત્રથી દુંક રૂપે કરીને બતાવું છું :---

(૧) સર્વજ્ઞોએ આ સૃષ્ટિને અનાદિ અનંત સ્વરૂપની પ્રવાહથી ચાલતી આવેલી બતાવી છે અને છે પણ તેવાજ સ્વરૂપની છતાં વૈદકના પંડિતાએ સર્વજ્ઞાના વિરૂદ્ધમાં આવી-બ્રાદ્મણ બ્રેથેાથી તે ઠેઠ પુરાણે! સુધો સૃષ્ટિ ઉત્પત્તિના સંબંધે એક બીજાથી વિરૂદ્ધ સ્વરૂપના બ્રદ્ધાદિક અનેક દેવે! કલ્પીને બતાવ્યા. અને તે કલ્પના વેઠમૂળક ઠરાવવા પાછળથી નવીન નવીન અનેક બ્રુતિએ! બનાવી ઝગ્ વેદથી તે ચાથા અથવ વેઠ સુધીમાં દાખલ કરીને બતાવીએ! છે તે તપાસીને બુવા. આમાં સત્યતા કેટલી છે તે પણ વિચારી ને જીવા. જો કદાચ સૃષ્ટિ ઉત્પ ત્તિના બધા કલ્પિત લેખોના સંગ્રહ કરવામાં આવે તો કાઇ હજારા શ્લોકાનું માડું પુસ્તકજ થઇ જશે. પછી વૈદિકના માટા મોટા ગ્રંથા દેખાય તેમાં નવાઇ જેવું શું છે? કથાં ખાડી કે કાતર નડે તેવું હતું?

(૨) આ અવસર્પિપ્યીમાં--સુત્રલધર્મના અંત લાવી વ્યવહારીક અને ધાર્મિક મામેના પ્રકાશક, ભરતાદિક સા પુત્રના પિતા, શ્રીઝલબદેવ, પ્રથમ તીર્થ કર જૈન ઇતિહાસમાં સર્વદ્વાથી પ્રકાશિત જગ જાહેર છે. છતાં આધુનિક પુરાણેામાં-વિષ્ણુના આઠમા અવતાર રૂપે કેવા વિદૃત સ્વરૂપના ચીચ્યા છે તે બન્ને મારા સામા સામી લેખાથી વિચારવાની ભળામણ કરૂં છું.

(૩) ઋષભદેવના પુત્ર ભરત ચક્રવર્તી કે જેમના નામથી આ ભારત વર્ષ પ્રસિદ્ધ થયું. છતાં પૌરાણિકોએ રાજા જડભરત કહી હળકા ચિગ્યા છે. સગર ચક્રવર્તીને પણુ રાજા સંખાષો ૬૦ હજાર પુત્રાના પ્રાપ્તિ અને તેમના મરણુના વિચારા જીદા જીદા રૂપે ગેઠવાયા તેા તે શા કારણુથી વિચિત્ર પ્રકારના ગેઠવાયાર્ય ઘણા ખરાં પુરાણે શાલશાથી નવશા સુષીમાં લખાયાં છે. જીવા અમારા લેખા.

(૪) સેનાપતિ, પુરાહિત, હાથી, ઘેડા આદિ નવીન ઉત્પન્ન થએલી રત્ન રૂપની ૧૪ વસ્તુએ આવીને મળે તેજ ચક્રવર્તી પદ ભાગવે અને જેને ૭ વસ્તુએ તે વાસદેવનું પદ ભાગવે. આ વિષયમાં વૈદિકાએ ફેરકારની સાથે તે ૧૪ રત્નાને પ્રદ્યાદિકના સમુદ્રમંથનથી ઉત્પન્ન થએલાં બતાવી ચક્રવર્તી પદ સર્વથા ઉડાવી દીધું. અને જીદા જીદા નવ વાસદેવામાંના-પાછળના ૭ ત્રિકામાં દેવ-દાનવાની લડાઇમાં વિષ્ણુ આદીને સાથમાં ગાઠવી સમને વિષ્ણુના અવતાર અને કૃષ્ણુને ભગવાન રૂપે બહેરમાં મૂક્યા. જુવા અમારા બધા લેખા અને કરા સત્યા-સ્ત્યના વિચાર.

આ તેા નામ માત્રથી બાર ચક્રવર્તીઓના અને નવ વાસુદેવાના ત્રિકાના ઈસારા કરીને ખતાવ્યા. હવે રહ્યા પ્રદ્યા અને રૂદ્રા. તેમાં કાંઇક ઈસારા કરીને બતાલું છું.

આર્યોના લહેવારાના લેખકનેઃ--ઇંદ્ર અને શ્રીકૃષ્ણુ આ બે વ્યક્તિએાજ ઇતિહાસ રૂપની લાગી છે. પણુ પ્રદ્ધા અને રૂદ્રો ઇતિહાસ રૂપના લાગ્યા નથી. અને દ્વિવેદી મણિલાલ ભાઇને--વેદેામાં ગાઠવાયેલા-યજ્ઞ પુરૂષ અને પ્રજાપતિ પ્રદ્ધા નવીન રૂપના કલ્પિતજ ભાગ્યા. તેમના સંબંધે કાંઇક સૂચના રૂપે લખી બતાવું છું:---

(પ) સર્વજ્ઞોનો ઇતિહાસ જેતાં-૧૧મા, તીર્થ કરના સમયમાં જિતશરૂ રાજાએ માહથી પોતાની પુત્રી **મગાવતી** ને અંતેઉરમાં દાખલ કરી તેથી તે લોકોમાં પ્રજાપતિ રૂપે પ્રસિદ્ધ થયા. તે પુત્રીના સંબંધ જે પુત્ર થયા. તે આ અવસર્પિંણીમાં નવવાસુદેવામાંના પહિલા ત્રિપષ્ઠ વાસુદેવ થયા અને તેમના પ્રતિપક્ષી અજાશ્રીવ પ્રતિવાસુદેવ થયા છે.

વૈદિકેના લેંખો જેતાં તે અશ્વર્યાવનેજ હ્યથીલ વિષ્ણુરૂપે જાહેરમાં મુકયા છે. અને પુત્રીના સંબંધવાળા પ્રજાપતિને હરિણીરૂપ પુત્રોની પાછળ હરણ રૂપે જતા બતાવ્યા છે. તેમનું આચુજ્ય ૩૧ નીલ, ૧૦ ખર્વ, અને ૪૦ અર્જતું ભાગવતમાં બતાવ્યું છે. કેાઇ લેખમાં આ છાદ્યાની ૩૩ પુત્રીએ ચંદ્રમાને પરણાવેલી બતાવી છે. અને કેાઇ લેખકે આ પ્રજાપતિને અનાદિના ઘદ્યારૂપે કલ્પીને સ્ટ્રષ્ટિની આદિ કરવાવાળા અને ચારા વેદ્રાના પ્રકાશ કરવાવાળા પણ લખીને બતાવ્યા છે અને તે પ્રજાપતિને હિરહ્યગર્ભરૂપે અને ચરૂપુરૂષ રૂપે કલ્પી તેમના સંબધની નવીન રૂપની શ્રુતિએ બનાવી-પહેલા ઝાગ્વેઢથી તે ચાથા અથર્વ વેદ સુધીમાં દાખલ કરી દીધેલી જોવામાં આવે છે.

કાઇ લેખકે–આ પ્રજાપતિને યજ્ઞ કરતા પછ્ય બતાવ્યા છે. ઇંદ્ર પદ મેળવવા યજ્ઞો કરવામાં આવતા, આ અનાદિના હાદ્યાએ કશું પદ મેળવવા યજ્ઞોનેષ આરંબ કરેલા હશે કે આ સાવિચારવ જેવું છે.

ર્કાઇ લેખકે લખ્યુ કે-શિવના હાથથી પેદા થયા. તા કાઇ લેખકે દેવીના હાથ ઘસવાથી પેદા થયા મતાવ્યા છે. પરંતુ વિષ્ણુના અવતાર રામચંદ્ર-જીના અને મહર્ષિ વસિષ્ટજીના પ્રશ્નોત્તરમાં તાે આ બ્રહ્માના કાઇ પત્તો પગુ બતાવેલાજ નથી.

આવી રીતના અનેક પ્રકારના વિચિત્ર લેખા જોતાં આર્યોના લહેવારાના લેખકને વ્યકિતરૂપના ન ભાષ્યા, બને મણિલાલસાઇને કલિપત નવીત રૂપના ભાશ્યા તેમાં અચેાઅ શું છે? સર્વદ્વાના ઇતિહાસથી તાે તે મહાન રાજા પુત્રીના થતિ-પ્રજાપતિનેજ વૈદિકાંએ બ્રદ્ધારૂપે કલ્પ્યા સિદ્ધ થાય છે. આ જગા પર તાે માત્ર નહી જેવી સૂચના કરીને બતાવી છે બાકી તાે બધા મારા લેખાથી સત્યા-સત્યના વિચાર કરવાની લલામછુ કરૂ છું.

ા સર્વદ્વાના ઇતિહાસમાં ≁અનેક વિદ્યાએાથી માટી શકિતવાળા થતા તે ફદ્રના નામથી પ્રસિદ્ધ થતા. તેમની શરૂઆત બ્રીઝલમકેવચી તે ૨૪ તીર્યં કર સુધી ૧૧ની સંખ્યા જણાવેલી છે. પરંતુ ૨૪ માં મહાવીરના સમયમાં જે ૧૧ માં સત્યકી નામના રૂદ્ર થયા તે કામાસકત થએલા બતાવ્યા છે. તેણે રાજાએાના અંતેઉર સુધી અનાચાર સેવેલા પગ્રુ તે વિદ્યાના બળવાળાનું ઠાંકથી નામ દઇ શકાર્તુ નહીં. એક વેસ્પાના સંબંધથી રાજાને ખબર પડી કે સંભાગ વખતે વિદ્યાઓ દ્વર રહે છે. ત્યાં પ્રપંચથી સંભાગ વખતે બન્નેના નાશ કરાવ્યા. પછ્ વિદ્યાના બળવાળા તેના શિષ્યે ભય બતાવી સંભાગ રૂપની મર્ત્ત લોકો પાસે તત્વનથીની પ્રસ્તાવના.

પુજાવી ત્યાંથી આ સમ અને લિંગ રૂપની મૃત્તિની પરૂઆત થઇ. મહાદેવને દ્વાપરમાં થએલા મત્યવ્યા છે તેથી પણ વિચારવા જેલું છે.

આ રૂદ્રના સંબંધમાં વૈદિકામાં વિચિત્ર પ્રકારના લેખા લખાયા છે તે નામ માત્રથી જીવેા---

(૧) કેહએ ૧૦ માથુ અને ૧૧ મા અત્મા લખી ૧૧ ની સંખ્યા અતાવી છે.

(૨) કેાઇએ-પ્રદ્યાના મૃત્તકરૂપ શરીરથી ૧૧ રૂદ્રો અથવા ૧૧ નીલલાહિન લખીને અતાવ્યા છે.

(૩) ક્રેઇએ રૂદ્ર તે! એકજ પણ ૧૧ પ્રાદ્ધણોના નામથી ૧૧ રૂપે પ્રસિદ્ધ ચએલા લખીને અતાવ્યા છે.

(૪) ઠે1ઇએન્સહાદેવ પાર્વેતીના સંભાગ પછી સહાદેવને પુત્ર થચે. પાર્વતીજીને પુત્રી પેદા થએદ્વી લખીને બલાવી છે.

(૫) ક્રેલઇએ–મહાદેવર્જી વનમાં કુટીયા અનાવી મંત્ર અળથી સારી મારી સીએા ખેંચી મંગાવી સંવેશ કરતા રહ્યા લખ્યા છે.

(૬) કેાઇએ–મર**ણ થતી પાર્વતીનાં મસ્તકાે કાપી કાપીને હારમાં પરાવી** પરાવીને ગળામાં પહેરતા બતાવ્યા છે.

(૭) કૈાઇએ–પર્વતની પુત્રી પાર્વતીને પરચુબ જતાં–જાનમાં પ્રદ્યા– વિષ્ણુને પણુ લેતા ગયા અતાવ્યા છે.

(૮) ભિક્ષા માટે ગયા ત્યાં ઋષિ પત્તીઓની લાજ સુંટતાં ઋષિઓના શાપથી લિંગ તિનાના થઇ બેઠા અત્યવ્યા છે.

(૯) કેાઇએ–લિંગ ઝુટી પાતાળમાં પેઠુ તેની પાછળ મહાદેવજી પણ પાતાળમાં ચાલ્યા ગયા. બ્રહ્મા–વિષ્ણુ લિંગ પૂંજવાનું કબૂલ કરી પાછા મનાવી-ને લાવ્યા. એમ પણ લખીને બતાવ્યું છે.

(૧૦) કાઇએ લખ્યું કે-લિંગના પત્તો મેળવવા-પ્રદ્યા ઉપર ગયા અને વિષ્ણુ પ:તાળમાં પેઠા પણુ પત્તો મેળખ્યા વગર પાછા આવ્યા.

(૧૧) એક અસુરને બીજા ઉપર હાથ મૂકી બાળી મારવાના વર આપ્યા તેના લયથી મહાદેવ પોતેજ ભાગતા કર્યા પણ લખી બતાબ્યા.

ઇત્યાદિક અનેક બાબતામાં વિકૃત સ્વરૂપના મહાદેવને જગત્ની આદિ-માં–ષ્રમ્હા–વિષ્ણુને ઉત્પન્ન કરીને જગત્ની ઉત્પત્તિ કરવાવાળા પણુ લખીને બતાબ્યા છે.

ĽÈ

ઇત્યાદિક હજારો બાળતો સર્વગ્નોના વિરૂદ્ધમાં આવી લખી વાળી પછી એક વાલ એવી પકડાવી દીધી કે-હાથી મારવા આવતા હોય તા તેના હાથ મરી જવું પણ જૈનોના ઉપાશ્રયમાં જઇને આપણા પ્રાણ બચાવવા નહી. સત્યા-સત્યના વિચાર વિનાની ભાેળી દુનીયાએ આ વાલ મજબૂલ પકડી લીધી. હવે તેમને સત્યાસત્યના વિચાર કચે ઠેકાણેથી મળી શકે?

પોતાના સ્વાર્થની ખાતર આ બધું ઉંધું છત્તું કરવાવાળા પોતે સમજતા હતા કે-અમારી વાલના ભેદ કાેઇ જાહેરનાં આવશે તેા આ સર્વજ્ઞાના અનુયાયી-થીજ આવશે, ખાકી અમારી ચાલાકી ખીજા કેલ્ઇથી પણ જાહેરમાં આવશે નહી. પણ કુદરત એવી છે કે આખરમાં સત્યાસત્ય જાહેરમાં આવ્યા વગર રહેતું નથી. આ અંગ્રેનેના રાજ્યમાં ગ્રંથા છપાઇને બહાર પડી જવાથી અને જગા જગા પર લાયબ્રેરીઓના સાધનથી સત્યપ્રિય સજજનાના હુદયમાં ખળલળાટ પેડા, તેમના સહવાસથી લાેળી દ્વનીયા પણ હખલ ડખલ થઈ પડી. આવી સ્થિતિમાં સત્ય-પ્રિય પંડિતા પણ પાતાના ડુંક ડુંક સ્વરૂપના વિચારા બહેરમાં મૂકતા ગયા. એટલે આ લાેળી દુનીયા પણ કાંઇક સત્યાસત્યના વિચાર કરવાને ઉત્સુકતા ધરાવનારી થઇ. મહાત્મા ગાંધીજી જેવા સર્વજ્ઞાેના મર્મના વિચારોને કાંઇક ઠીક ઢીક સમજ્યા હશે પણ દ્રતોયાને એકત્ર સંગઠન કરવા અહિંસાત્મક રહેલું અને સત્યપ્રિય થવું એટલુંજ બતાવી દુનીયાને એવેંા ચમત્કાર બતાવ્યેા કે જેએા હિંસાની હિમાયતી કરવાવાળા હતા તેઓ પગ્ર અહિંસાત્મકના સ્વરૂપનેજ વળગી પડ્યા. જો કદારા આ સાલતા વિગ્રહમાં અહિંસાત્મક સ્વરૂપને વળગ્યા ન હોત તે તેમની સર્વપ્રકારની હૈયાતી પગુ જેખમ ભરેલીજ થઇ પડતી. મેં જે આ બધું લખ્યું છે તે સત્યપ્રિય સજજનાને શાધ ખાળ કરવાના માટેજ લખ્યું છે અને તે જૈન-વૈદિક અને બાજીના વિચારાને મૂકીનેજ લખ્યુ છે પરંતુ એક તરકના વિચારા માત્ર લખીને ખતાબ્યા નથી. મારા લેખ સિવાય સર્વંજ્ઞોના વિચારા ઘણા ઘણા પ્રકારના સૂક્ષ્મ દબ્ટિથી વિચારવાના ભાલી છે. તેમાંના એક અંશ માત્ર પણ હું બતાવી શકયા નથી. તેથી આગળ આગળના વિચારા નિષ્પશ્-પાત પણાથી વિચારવાની ભળામણુ કરૂ છુ, હું એક પામર કર્યા સુધી લખી લખીને અતાવી શકવાના હતા !

હજારા ઋષિ પંડિતાએ-ઇંદ્ર, વરૂણુ, સૂર્યં,`સાેમ, અગ્નિ આક્રિ દેવાની સ્તુતિઓ કરીને પ્રાયે તેઓ પાતાના સ્વાર્થની માગગીઓ કરતા નજરે પડે છે. તે સ્તુતિઓના જે સંગ્રહ તે વેદાના નામથી પ્રસિદ્ધમાં મુકવામાં આવ્યા. પરંતુ તેના કાઈએક નિયંતા કે પ્રવતક જાહેરમાં જણાયા નથી. તેથો તેમાં એક

વાકયતા ન હાેય તે તાે સ્ત્રાભાવિકજ છે. છતાં તે વેઢા ઇશ્વરથી પ્રાપ્ત ચઐલ્ છે એમ જાહેરમાં સુકાયા. બીજી વાત એ છે કે ઘણું ખરાં પુરાણેા ૭૦૦ શાેથી તે ૯૦૦ સુધીમાં લખાયલ છે તેથી તેની ઉત્પત્તિ ઇશ્વરથી ન અતાવતાં વ્યાસના નામથી જાહેરમાં મૂકવાના પ્રયત્ન થયા. તેથી તે સત્યનિષ્ઠાથી લખાયલાં હાેય તેમ જણાતાં નથી. આવા પ્રકારના લેખકાેમાં સત્યનિષ્ઠા કેટલી હાેચ તે સહજથી વિચારી શકાય છે.

બ્યાસજીની ઉત્પત્તિ આદિ પણ વિ.ચેત્ર પ્રકારની અતાવેલી છે. કેાઇએ લખ્યું કે-અઢારે, પુરાણુ બ્યાસજીએ બનાબ્યાં છે, બીજાએ લખ્યું કે-અઢારે પુરાણ જન્મતાની સાથે બનાવી વનમાં ચાલ્યા ગયા, બ્યાસજીની માતા માછળી હતાં ધૂમ્ર વર્ષાવી પારાસરે તેમની સાથે જબર જસ્તી કરી,

વિષ્ણુએ ૨૪ અવતાર ધારણુ કર્યા તેમાં વ્યાસજીના ૧૯મા અવતાર બતાવ્યા. વિષ્ણુએ માયાવી પુરુષ પેદા કરી જૈન બૌધ્ધને નાસ્તિક ધર્મ ચલાવ્યા.

દુનીયાને ઉંધાપાટા ખંધાવવાને કેવા કેવા પ્રયત્ના કરેલા છે. વેદ સમય-ના ઝરપિએા કેપ્રી વસ્તુના અને માંસાદિકના લાલચવાળા હશે તેથી ઘર્મના બહાને તે વસ્તુઓને છુટથી મેળવવા યગ્ન યાગાદિકના પ્રબંધ કરી રાજરજવાડા ઓમાં તેવી પ્રવૃત્તિ દાખલ કરી દીધી હાેય. તેઓની આજવિકા પજી મુખ્યપંજી વિદ્યાજ હતી તેથી રાજરજવાડાઓમાં અગ્રપદ પામેલા હતા અને રાજાઓ મોટા કાર્યમાં પ્રાયે તેઓની સલાહથી પ્રવૃત્તિ કરતા એમ સહુજથી દેખાઇ આવે છે. તેઓ ગ્રુક્તિ પ્રચુકિત કરવામાં કુશળ હતા. તેથી સામવેલડીને પણ એક મોટા દેવ કલ્પી તેની સેંકડા પ્રકારની શ્રુતિએ৷ અને વિચિત્ર પ્રકારની કથાએહ બનાત્રી વેદાદિકમાં લખી દીધેલી હાેય. તે સમયના ઘણા પંડિતા એકમતના થયા હેાય અને તેવા કાેઇ દયાળ, ત્યાગવૃત્તિવાળા સમર્થ વિદ્વાનાની ટાક ટાક થ પૈક્ષી ન હાેય તેા ચાહે તાે તેની યાેગ્ય પ્રવૃત્તિઓ કે અચેાગ્ય પ્રવૃત્તિઓ સહ-જથી ચલાવી શકાય છે. તેથી ધર્મના બહાને યજ્ઞયાબ આદિકની પ્રવૃત્તિઓ ચાલેલી હાેય એવું મારૂં અનુમાન છે. માનવું ન માનવું એ તેા પાલ પાલાની મરજીની વાત છે. કારણ કે તે સમયમાં થએલા કેટલાક નિવૃત્તિ માર્ગને પસંદ કરવાવાળા-આજીવકપાંથ, બોેહ, જૈનાદિકના સમર્થ સાધુસંતાને તે યત્રા યાગાદિકની પ્રવૃત્તિઓ અયેઝ્ય રૂપતી લાગવાથી તે પ્રવૃત્તિઓને છેાડવી પડી હતી, તેથી તે કલ્યાણના માટે સત્ય પ્રવૃત્તિએા ન હતી. અને જે સંત સાધુઓ એ ચલાવેલી સત્ય પ્રવૃત્તિઓ છે તેને ઇન્કાર કેઇથી પગુ આજ સુધી થઇ શકેલાજ નથી. તેના માટે ભર્તુ હરિ પચ કહી ગયા છે કે---

प्राणाधातान्निवृत्तिः परधनद्वरणे संयमः सत्यवाक्यं। काले शक्त्या प्रदानं युवतिजनकथामूकभावः परेषां ॥ तृष्णास्रोतोविभंगो गुरुषु च विनयः सर्वभूतानुकंपा। सामान्यः सर्वशास्त्रेष्वऽनुपहतविधिः अयसामेष पंथाः॥

ભાવાર્થ-૧ કેંઠા પણ જીવને મારવાથી નિવૃત્ત રહેવું. ૨ બીજાના ધનનું હરણ નહી કરવું ૩ હંમેશાં સત્ય બેલવાની ટેવ રાખવી. ૪ વખત આવે શક્તિ પ્રમાણે દાન કરવું. ૫ પારકી સ્ત્રીયાની કથા કરવામાં મૂકભાવ સેવવા. ૬ અતિ તૃષ્ણાના રાધ કરવા. ૭ વડીલા હાય તેમના યાગ્ય આદર સત્કાર કરવા. ૮ સર્વ પ્રાણી માત્રની હંમેશાં દયા ચિંતવવી. આ ગધો વાતા સર્વ શાસકારામાં એક સરખી માન્ય થએલી છે. તેથી ખરા કલ્યાણના માર્ગ જ ઉપર અતાવેલા છે.

આ લેખથી આપણે વિચારવાનું એ છે કે-યજ્ઞ યાગાદિકના બહાને જે જીવ હિંસાદિકની પ્રવૃત્તિઓ થએલી છે તે ધર્મના માટેજ થએલીઓ છે. એમ આપણાથી એકાંત કળૂલ ન કરી શકાય. ઘણી ખરી તે પ્રવૃત્તિઓ તો ધન પુત્રાદિકના લાેલ લાલચથી થએલીઓ હાેય એમ તે સૂકતાથી જ માલમ પડી જાય છે. બીજી વાત એ છે કે-ધર્માતમાએ જીવાના પર ઘાત ન કરવા તેજ યાગ્ય ગણાય. છતાં બીધ્ધ સાથેના વાદ સમયે- રે, રે, સૌળત ! નીચતર ! જિં किं जल्पसि ? अहिंसा कथ धર્મો मवितुमईति ! ઇત્યાદિક જે લેખ છે તે કેટલી સભ્યતાવાળા અને કેટલા વિવેકવાળા તે સહજથો વિચારી શકાય તેમ છે. માંસની લાલચમાં પડેલા માટા મોટા પંડિતા પણ ખરા વિચાર નથી કરી શકયા. તેથી તેઓ લખી ગયા છે કે-" બ્રદ્ધાએ યજ્ઞના માટે પશુઓ બનાવ્યા."

મનુષ્ય-પશુઓ સ્ત્રી-પુરૂષના સંચાગથી પણ ઉત્પન્ત થતા પ્રત્યક્ષમાં દેખાઈ રહ્યા છે તેજ પ્રમાણે પ્રવાહથી ચાલતી આવેલી આ સૃષ્ટિમાં પ્રદ્ધા કચે ઠેકાણેથી આવીને મનુષ્ય પશુઓને ઘડી ગયા ? કદાચ વેદનું પ્રમાણ અતાવશા ત્યારે શું પ્રાદ્ધણ ગ્રંથાદિકથી પુરાણે! સુધોનાં પ્રમાણે! માન્ય નહીં કરવાં પડે ? તેમ કરતાં તે! એક પણ પ્રમાણ સત્યરૂપનું નથી ઠરી શકતું. જીવા-" વૈદિક દબ્ટિએ જગત્" નામના અમારા લેખ.

શ્રાહાદિકમાં જે માંઝ ન ખાય તેના માટે નરકાદિકની માટી માટી શિક્ષાઓ લખીને બતાવી છે તે શા કારણુથી ?

,યજ્ઞમાં મરાતાં પશુઓ સ્વગે` જતાં∽કાેઈ પૂછે કે સે⊦ પુત્રની આશા બતાવી એક પુત્રને હાેમવાનું બતાવ્યું તે પુત્રને કરે ઠેકાણે, માેકળવા ໃ રંતિદેવ પાસે બબે હજાર ગાયે⊶બકરાંના માંસનાં દાન અપાવનાર માંસનેહલાલચુ કેટલાે હાેવા બેઇએ ?

આજે પણુ નાત <mark>બા</mark>તોના આગેવાના જે પાતાને પ્રિય હેાય તેવી રસાેઇઓ કગવતા નજરે પડે છે.

અતિથીરૂપ બ્રાહ્મગ્રાદિકના માટે બલદ-બકરાના માંસનાે ઉપદેશ તે કયા ધર્મના માટે ?

રામચંદ્રજીની પાસે અનેક જીવેાના માંસથી દશરથતું શ્રાહ કરાવી જમદ્દગ્તિ જેવા માટા મોટા ઋષિએા જમી ગયા.

જૈન ઇતિહાસ જેતાં-રામચંદ્રને અને જમદગ્નિને ઘણું છેડું છે.

શ્રાહના માટે એવા પછ્યુ ઘણા લેખાે છે કે જેવાં જેવાં પશુઓ તેટલા તેટલા માસ સુધી પિતૃઓની તૃપ્તિ. માંસના ખાનારા તૃપ્ત થય કે વગર ખાનારા **?** 

કૈાશિના ૭ પુત્રેા-ંગાય મારીને ખાઇ ગયા, ઘરમાં જણાવ્યું કે વઘ મારીને ખાઇ ગયા. અને વૈદિક બળથી પાપથી પણ છુડી ગયા. આવા લેખાે શું ખરા જ્ઞાનીઓથી પ્રગટ થયેલા હશે ?

ચજમાન પાસેથી સ્ત્રીએાનું દાન, સૂર્યંના બહાને વેશ્યાનું દાન, કયા હેતુના માટે લેવા દેવાનું લખી ગયા હશે?

પ્રક્રાદિ ત્રણે દેવેાએ મળીને ૧૮ હજાર પ્રાદ્મણોને નિર્માણ કર્યા. પગ્ન આ ત્રણ દેવેાનાજ ખરા પત્તો નથી તેર પછી આ વાત કયા કાળની અને કયા ઠેકાણોની ?

અધા દેવેામાં બ્રાહ્મણુ દેવ માટા-જેના મુખમાં બેસીને દેવતાઓ હાેમની વસ્તુઓ, પિતરા શ્રાહનું ભાેજન, કરી રહ્યા છે તેનાથી બીજો મેટો કાેણુ ?

પ્રાદ્ધાણુેાને કાેય કરાવતાે–અપિ સર્વભક્ષી, સમુદ્ર અપેય, અને ચંદ્રમા ્ ક્ષીચુ થયા.

વસ્તિમાં માટા માના પણ દેવાથી માટા વિચારણીય છે-કેમ કે વેદાની શ્રુતિઓથી ધન યુત્રાદિકની માગણીઓ પાતે કરી રહેલા છે, તેા પછી પાતે તેમનાથી માટા શાથી? અગ્નિ સર્વભક્ષી આદિની વાત તેા સ્વભાવિક જણાય છે.

દ્રીપદીએ એક વર માગ્યા- મહાદેવે પાંચ આપ્યા. દેવને જ પત્તા નથી તાે પછી લેવા દેવાની વાલ શી ? કર્માનુસાર બને છે.

વિષ્ણુના છટ્ટા અવતાર-પરશુરામે, માતાને મારી એ કલ'ક કેાને ! આમાં સત્ય શું ?

કાશ્યપની દીકરીએોથી હાથી ઘેાડા પેદા થયા. ગાયતું દેહન કરતાં-હાથી ઘેાડા મકાનાદિ નીકત્યાં. નારદને પુરૂષ મટી સ્ત્રી રૂપે થતાં ૬૦ પુત્રા પેદા થયા. જમીનના ઘડામાંથી સીતાજી બહાર નીકત્યાં. વિશ્વામિત્રે એક નવીન સ્વર્ગની રચના કરી.

સ્વર્ગમાં જતાે નહુષ ઋષિના શાપથી અજગર થઇ નીચાપડયાે કાશ્યપની એ સીએા–કદ્રથી સર્પા વિનતાથી ગરૂડાે, પેદા થયા. યજ્ઞેાથો ઇદ્રપદ મેળવી નહુષ રવર્ગે ગયાે, ઇદ્રે પાછેા ધક્કેલી સુક્યાે. ઇંદ્રપદ આપનાર કાેણુ કે સત્તા આપનારની કે ધકકેલી સુકનારની કે

सर्वज्ञाना तत्त्वाना तरह आरिड नजरथी जेनारा-परदेशी तेमज **દેશી મહાવ પંડિતાેએ જૈનોના સ્યાદ્વાદ** (અનેકાંત વાદ) ના સિદ્ધાંતને સિદ્ધરૂપને৷ કહી જાહેરમાં મુકયે৷ છે. તેવા અનેક મહાપુરૂષાના લેખેા મેં પણુ લખીને અતાવ્યા છે. તે સિવાય બીજી પણુ સર્વજ્ઞોની અનેક બાળતો-માંની-કાઇએ એક વાત, કાઇએ બે વાતા, એમ જે જે વાતા જેના જાણવામાં આવી તે તે નિર્મલ સુદ્ધિના પંડિતા પ્રકાશમાં સુકતા ગયા છે. તે તે વાતા જાણીને હું પણ વૈદિક ધર્મ જાણવાને પ્રેસચા. અને જે જે માટી વાતાે હું બાહ્યુતાં ગયા, તે તે વાતા જૈન વૈદિકની તુલના રૂપે પૂર્વના લેખામાં ખતાવતા આવ્યા છુ. કરીથી વિચાર કરતાં એવા લાસ થયા કે-મળના વેદાના ધર્મ કેાઇ જીદાજ પ્રકારના હતા. અને પઠન પાઠનતા ઘંધાવાળા ભદ્રિક પરિષ્ણામી અક્ષરાના પંડિતાથી ચાલતા હતા, તેઓ સૂર્યાદિક તેજસ્વી <mark>દુશ્ય</mark> પદાર્થની પ્રાર્થના કરતા અને ઐહિક સ્વકાર્યની <mark>સિદ્ધિ થ</mark>તાં દેવની કૃપા થઇ એમ સમજતા. પણ માંસ મદિરાની લાલચથી છુટેલા ન હતા. કેઇ રાજ રજવડાના સારા આશ્રય મળતાં ચજ્ઞ યાગાદિકના ઉપરેશ આપી માંસ મદિરાદિકના છુટથી ઉપયાગ કરતા. એવા જે સમય હતા તે વૈદિક સમય ગણાતા. તે સમયને આજકાલના ખાહાસ પંડિતા તા બાલ ખ્યાલ જેવા બતાવે છે.

અહીં આ વાત વિચારવાની છે કે-જ્યારે જ્યારે સર્વરૂ તીર્થં કરા થતા, ત્યારે ત્યારે આધ્યાત્મિક જ્ઞાનની પ્રવૃત્તિ થતી, અને સર્વરૂ!ના લાંબે વિરહ પડતાં તે આધ્યાત્મિક જ્ઞાન ઘસાતું ઘસાતું નહી જેવું થઇ પડતું. તે પ્રમાણે જૈનોના ૨૨મા તીર્થં કરને અને ૨૩ મા તીર્થં કર ને ઘણું લાંબું છેદું પડવાથી તે-આધ્યાત્મિક જ્ઞાન નહી જેવું થઇ પડેલું. તે આધ્યાત્મિક જ્ઞાન ૨૩ મા પાર્શ્વનાથ સર્વજ્ઞ તીર્થે કરયી પુનઃ પ્રવૃત્તિમાં આવતાં, સ્વર્થા લોકોના તરફથી મોટા મોટા ઉપદ્રવા થવા લાગ્યા. અહીં મારૂ અનુમાન એવું થાય છે કે તે સ્વાર્થી પંડિતોએ પોતાના રાય ઠાળવવાને માટે પ્રથમ પ્રાદ્યણ ગંધા લખવા માંડયા હોય? પરંતુ તે સર્વજ્ઞોના તરફથી બહાર પડતું આધ્યાત્મિકજ્ઞાન, જેમ જેમ લોકોમાં વધારે ને વધારે ફેલાતુ ગયું તેમ તેમ--યજ્ઞ યાગાદિકના વિધાનવાળા વેઢો તો નહી જેવાજ થઇ પડયા હતા, પણ તેની પુષ્ટિના માટે લખાયેલાં પ્રાદ્યણ ગ્રંથા હતા તે પણ નિર્માલ્ય જેવાજ થઇ પડેલા લાગે છે. તે વાત આજકાલના બાહાસ પંડિતા પણ લખવાને સુકથા નથો. અને બીજા મધ્યસ્થ પંડિતા તો તે આધારા થયોને બેવકુકી ભરેલાજ ખતાવવાને આગળ પડયા છે.

તે વેદના સમયમાં હજારા પઠન પાઠનના ધંધાવાળા અક્ષરાના પડિતાનું તે સ્વતંત્ર રાજ્યજ ચાલતું હતું, તેથી તેમનું નામ પણ દઇ શકે તેવું કે છુ હતું ! અર્થાત્ કાેઇ પણ તેએાનું નામ દઇ શકે તેવું હતું જ નહીં. પરંતુ પ્રાદ્દાણ ગ્રંથાથી જ્યારે પાછા પડયા ત્યારે સર્વગ્રાથી અધ્યાત્મિક જ્ઞાન મેળવતા ગયા અને ઉપનિષદા નામના પ્રંથામાં દાખલ કરતા ગયા, અને કેટલાક અત્યંત પરાક્ષના વિષયમાં બ્લુદા પણ પડતા ગયા, ત્યારે સમાજમાં થાંઇક પત્ર ટેકવતાં થયા હાય, તે સિવાય સર્વગ્રાના તરફથી અતિ પ્રાચીન-ઇતિહાસના - વિષયોનો ઉપદેશ થતાં, તેના પણ સંગ્રહ કરવા મંડી પડયા હાય કારણ કે-ઇશ્વરની પ્રેરણાથી મેળવેલા વેદામાં-જે પ્રાચીન ઇતિહાસનું નામ નીશાણુ પણ જણાતું નથી, તેવા અતિ પ્રાચીન ઇતિહાસ સર્વગ્રાના ઇન્ડાર કરવાવાળાઓએ પાછળથી કયા સર્વગ્રાથી મેળવ્યા ! તે વખતે સર્વગ્રાના સંપ્રદાયમાં ચઉદે પૂર્વો સુધીનું જાણવામાં આવેલું નથી.

તેવીશમા સર્વજ્ઞના પછી અઢાઇસાે (૨૫૦) વર્ષના આંતરે ૨૪ મા તીર્થ'કર ' શ્રી મહાવીર સર્વજ્ઞ ' તરતજ થયા છે. તેમણે પણ કરીથી તેજ અધ્યાત્મિક જ્ઞાનના, અને તેજ અતિ પ્રાચીન ઇતિહાસના જ્ઞાનના ઉપદેશ 4

પેાતાના શિષ્યોને આપેલા છે. તે જ્ઞાન પણુ પ્રાયે ઘણુ કાળ સુધી મુખ પરંપ-રાથીજ ચાલતું રહેલું જણાય છે, પરંતુ સર્વજ્ઞાનું જ્ઞાન સંપૂર્ણું તો ઠાઇ કાળે પણુ પુસ્તક પર ચઢેલું જણાતું નથી, અને કાઇ કાળે ચઢવાનું પણ નથી એ નિવિવાદજ છે. પરંતુ આ અવસપિણમાં છેલ્લા તીથ કર શ્રીમહાવીર લગવાન્ મોક્ષે ગયા ત્યાર બાદ ૯૮૦ વર્ષ પછી તેમનું બતાવેલું-અધ્યાત્મિક જ્ઞાન, તેમજ અતિપ્રાચીન ઇતિહાસનું જ્ઞાન, વિસ્મૃત થતું જોઇ-બહોલ જ્ઞાની સાધુઓ એ-સર્વજ્ઞાની પરંપરાના શિષ્યાને એકત્ર કરીને, તેઓની પાસેથી જેટલું જેટલું મેળવતા ગયા, તેટલું પાનાં પુસ્તક પર ચઢાવી દેવાનાજ પ્રયત્ન કરેલા છે. પરંતુ પાતાની નવીન કલ્પનાના શેષ્યાત્મક સાથ હોવી દેવાનાજ પ્રયત્ન કરેલા છે. પરંતુ પાતાની નવીન કલ્પનાના શેષ્ટ અંશ પાત્ર ઉમેરા કરેલા નથી તેથીજ તે પૂર્વાપર વિરાધ રહિત લખાયેલું છે. આજકાલ સત્ય તત્ત્સેની શાધખાળમાં લાગે લા-પાશ્વાત્ય વિદ્વાના સર્વજ્ઞાંના અધ્યાત્મિક જ્ઞાનના તે સત્ય કાર્યત્મ બતાવી રદ્યા છે. પરંતુ કેટલાક વિદ્વાના-માટાં માટાં વૈદિક પુરાણે જોઇને, સર્વજ્ઞોએ બતાલો હો ટુક ટુંક સ્વરૂપના-અતિ પ્રાચીન ઇતિહાસ દેખી, શંકાશીલ થઇ રહેલા જોઇને મે જૈન-વૈદિકના કેટલાક ઇતિહાસ તુલનાત્મક સ્વરૂપના લખીને બતાવ્યો છે, તે જોઇને તેમને નિઃશંકિત થવાની લલામણુ કર છુ.

હવે કેટલીક નહી જેવી પરચૂરહ્યુ બાબતે⊨ પગ્રુ જૈન-વૈદિકમાંની વિચાર કરવાને લખો બતાલું છું---

સર્વદ્વોએ સૂક્ષ્મ અસંખ્ય અથવા અનંત જીવેાથી, વ્યાપ્ત થતા અથવા થઈ રહેલાં, કેટલાક પદાર્થી પાતાના જ્ઞાનમાં દેખો તેવા વિશેષ પાપપી વિવેકી પુરૂષોને અચાવવા તેનું પણ સ્વરૂપ બતાવતા ગયા છે, અને તેવા પાપપી દૂર રહેવાના ઉપદેશ પણ કરતા ગયા છે. જેમ કે--

# मचे मांसे मधुनि च नवनीते तकतो बदिनौते । उत्पद्यंते विपद्यंते सुस्क्ष्मा जंतुराज्ञयः ॥ १ ॥

ભાવાર્થ – મદામાં ( મદિરામાં ), માંસમાં, મધમાં, અને છાસથી બહાર કાઢયા પછી માંખણમાં, પણ સૂક્ષ્મ અસંખ્ય જીવા થાડા થાડા વખતમાં ઉત્પન્ન થતા રહે છે, અને મરણ થતા પણ રહે છે. અર્થાત્ સૂક્ષ્મ જીવાને ઉત્પન્ન થવા માટે, અને નાશ થવાને માટે, એક સ્થાનજ બની રહે છે. તેથી સાધુઓને તા સર્વથા ત્યાગજ કરવાના ઉપદેશ કરી ગયા છે. અને વિવેધી ગૃહસ્થાને તે વિશેષ પાપથી અચાવવા વિવેકપૂર્વક સમજાની આપવાનું બનાવતા ગયા છે. પણ તેમના પર હુમલા કરવાનું બનાવતા ગયા નથી.

| તત્ત્વત્રયીની | પ્રસ્તાવના. |
|---------------|-------------|
|---------------|-------------|

વૈદિકેા પણુ માતાના--યસ ચાગાદિકના વિષયવાળા, વેદ ધર્મને મુખ્ય રૂપે બતાવતા, સર્વજ્ઞાના બતાવેલા તેવા પ્રકારના અનેક વિષયે પોતાનામાં દાખદ્ય કરતા ગયા છે, તે તેા ઘણું ઉત્તમજ કરતા ગયા છે. પરંતુ પોતાના વર્તનમાં મુકવાના કે મુકાવવાના પ્રવત્ન કરેલા જેવામાં આવતા નથી, છતાં પણુ તેમાં વિશેષ એ છે કે સર્વજ્ઞાથી પણુ અમા ઘણુ જ્ઞાની હતા અને છીએ, એવું ડાળ બતાવવા મર્યાદા રહિત; અને વિવેક વિચાર વિનાનું, એવું તા લખતા ગયા છે કે ન તા કાઇથી બની શકે, તેમજ ન તા બનાવી શકાય, તેમજ નતા શ્રહિત રૂપે કરી શકાય, એવા લખાણુયા પરિણામ એવું આવે કે-વિચારી લોકો કે પંડિતા, અતો મ્રાહસ્તતો બ્રાહ જેવા થઇ પડે. કેમ કે તે લેખા ન તા સર્વજ્ઞાની સાથે મળતા છે, તેમજ ન તો વેદધર્મને અનુસરતા છે. તેવા કેવળ દિશામાત્ર બતા-વવાને લખીને વિચાર કરવાની ભલામણુ કરીશ-જીવા કે મહાભારત શાંતિપર્વના પ્રથમ પાઠમાં-જણાવ્યું છે કે---

> सेवानामयशो, दत्वा, कृत्वा प्राणिवधं नराः ये भक्षयंति मांसानि, ते वर्जत्यऽधमां गतिम् ॥ १ ॥ यूपं कृत्वा पशून् हरुवा, कृत्वा रुधिरकईमं यद्येव गम्यते स्वर्गे, नरके केन गम्पते ? ॥ २ ॥

ભાવાર્થ-દેવાના નામે જીવાના વધ કરીી અને દેવાને કેવળ અયશજ આપીને જે માંસતું ભક્ષણુ કરે છે, તે તેા કેવળ અધમગતિમાંજ જાય છે. અર્થાત નરફ, ગતિમાંજ જાય છે ॥ ૧ ॥

યજ્ઞાદિકના બહાને--પ્રૂપને (પશુએલને મારવાના થાંબલાને) રાપીને, અને જીવાના લાહિના કાદવ કીચડ કરનારા, જ્યારે સ્વર્ગમાં જશે, ત્યારે નરકમાં કયા કર્મથો જવાતું હશે? એમ ચુધિષ્ઠિર પ્રતિ શ્રીકૃષ્ણુ ભગવાન પાતેજ કહી રહ્યા છે. ા ર ા

ઇત્યાદિક હિંસા નિષેધના વિચારાથી ભરેલા શ્લાેકા જો બધા પુરાણાના લેગા કરવામાં આવે તા, તેનું એક માહું પુસ્તકજ બની જાય. પુરાણાના પડિતા પણ વેદનાજ પક્ષ કરવા વાળા છે. વેદ ધર્મની સ્થાપના-ઇશ્વરની પ્રેરણાથી થએલી માની એ, ત્યારે પુરાણાના લેખકાને-કયા બીજા નવીન ઇશ્વરની પ્રેરણા થએલી ! આ બધાએ હિંસાનિષેધક પુરાણકારાના વિચારાની ઉપેક્ષા કરીને શંકર સ્વામીએ અહિંસાના સામે જાહેરમાં મોટા વિરાધ બતાવી, વેદની હિંસાનું જે સ્થાપન કર્યું તે શું ધર્મના માટે કે અધર્મના માટે ! આ વેદધર્મના પ્રેરક ઇશ્વર ખરા

& પુરાશુ ધર્મના પ્રેરક ઇશ્વર ખરા ? આ બેમાંના કયા ઇશ્વરનેાઉ પકાર આપણે માનવા ?

વેદના ઋષિઓએ જવાનો હિંસાથી-દેવાની તૃષ્તિ કરીને સ્વર્ગમાં ઘુસવાના માર્ગ બતાવ્યા, પુરાણકારાએ તેજ માર્ગ નરક ગતિના પણ બતાવ્યા, આ એકજ પક્ષના પંડિતામાં આકાશ પાતાલ જેટલા કરક શાથી કે તે ખાસ વિચારવાનું ખરૂ કે નહી કે હવે આગળ વિશેષ જીવા કે----

સર્વદ્રોએ અનંતા અનંત છવાને અનાદિના કાળથી આ સંસાર સાગરમાં ગોથાં ખાઈ રહેલા જોઇ-વિવેકી મનુષ્યોનેજ ઉપદેશ કર્યો છે કે, જો તમારે પોતાનું જીવન ઉચ્ચ કાેઠીમાં સુકવાની ઇચ્છા હાેય તા-અધિક અધિક પાપથી તમે તમારા બચાવ કરતા રહેશા, તેથી તેઓ પોતાના સાનથી દેખીને બતાવતા ગયા છે કેન્માંસમાં, મદિરામાં, મધુમાં, અને માખછુમાં, કંદમુળાદિકમાં, રાત્રી લોજનમાં–અધિક પાપ જાણીને તેના પછુ ત્યાગ કરવાનું બતાવતા ગયા છે, તેમાં સંસારના સંસર્ગથી છુટેલાઓને સર્વ પ્રકારથી ત્યાગ કરવાનું સ્વ્યવ્યું છે, અને તે પ્રમાણે તેઓ કરી પગ્ર રહેલા છે. પરંતુ બધા ગૃહરથાથી સાધુ પ્રમાણે ન થઈ શકવાથી, તેમને વિવેક કરવાનું તો સ્વ્યવેલુજ છે, અને ફેટલાક ત્યાગં પગ્ર કરી રહ્યા ફિશા રૂપથી બતાવું છું. માંસના માટે જણાવ્યું છે કે-

### यायंति पशुरोमाणि, पशुगात्रेषु भारत ! तावद्वर्षेत्रहस्राणि, पच्यंते नरके नराः ॥१॥

ભાવાય-સગવાન કહે છે કે-હે ભારત! (હે અર્જીન!) જે માણસ :જે પશુનું માંસ ખાય છે, તે પશુના શરીર પર જેટલા રામ (કેશ) હાય તેટલા હજાર વર્ષ તે નરકમાં પચ્યા કરે છે, અર્થાત્ દુઃખ ભાગવે છે. સર્વદ્વાએ માંસનું ભક્ષણ જીવાના જીવનને અગાડે છે અને અધાગતિમાં લઇ જાય છે, પણ તેનું અમુકજ ફળ છે એવા ખાસ નિર્ણય કરી ને બતાવેલા નથી.

પુરાણે[માં મધુના માટે લખ્યું છે કેઃ---

सप्तत्रामेषु यत्पाप-मग्निना भस्ससाल् इति । तत्पापं जायते जन्तोः, मधुबिंदुकभक्षणात् ॥१॥

Jain Education International

ભાવાર્થ-જે માણસ મધુના એક બિંદુનું ભક્ષણ કરે છે, તે માણસને અમિ સુકીને બાળી નાખેલા સાત ગામના જેટલું પત્પ થાય છે, એમ પૌરાણીકાેએ નિશ્વય પણ કરી બતાવેલાે છે, તે સર્વજ્ઞાના જ્ઞાનથી અધિક પગ્રાનાે છે. બાકી પાપ તાે સર્વજ્ઞાેએ પણુ બતાવેલું છે.

રાત્રીભાજન માટે પશુ, નિષેધક શ્લાેકાે-ઘણા લખાયેલા છે.

रक्तीभर्धति तोयानि, अन्नानि पिशितानि च। राजे। भोजनासकस्य, प्रासे तु मांसभक्षणं ॥२॥

ભાવાર્થ-રાત્રીમાં પાણીને લેાદ્વીના બરાેબર થતું બતાવ્યું, અને અન્નને માંસ રૂપે થઇ જતું બતાવ્યુ, તેથી રાત્રિનું ભાજન કરવાવાળાને ગ્રાસ પ્રાસમાં લાેહી માંસનાજ-ભક્ષણુ કરવાવાળાજ પૌરાણિકાએ બતાવ્યા છે. તેવા તેવા પ્રકારની વાતાેનું પાલન ન તાે પાતે કરીને બતાવતાગયા છે. તેમજ ન તા અજાણા વર્ગને તેવા અયાગ્ય માર્ગથી બચાવવાના પ્રયત્ન કરીને બતાવેલા છે. ત્યારે આપણુ આવી બધી કાેરે કાેરી લખી સુકેલી વાતાેથી શું સમજવું ! મને તાે એજ લાગે છે કે-સર્વંગ્રાના ઉપદેશમાંથી લઇને, પાતે જ્ઞાની પણાનું ઢાળ કરીને તેમાંનું ઉંધુ છત્તું લખીને બતાવતા ગયા છે. પરંતુ તેમના ખરા હૃદયનું જ્ઞાન લોકોને બતાવેલું નથી.

હવે હું ખાસ એકાદ મુદ્દાની વાત વિચારવાની લખીને, આ વાતથી નિવૃત્ત થવા ચાહું છું. વિષ્ણુપુરાણુમાં જણાવ્યું છે કે—

> पृथिब्यामप्यहं पार्थ ! वायावग्तें जलेऽप्यहं । चनस्पतिगतस्याहं, सर्वभूतगतोऽप्यहं ॥ १ ॥ जले विष्णुः स्थले विष्णुः, विष्णुः पर्वतमस्तके । ज्वालामालाकुले विष्णुः, सर्वं विष्णुमयं जगत् ॥२॥ यो मां स्वगत झात्वा, न च हिंसेत् कदाचन । तस्याहं न प्रणस्यामि, स च मे 'न' प्रणस्यति ॥३॥

ભાવાર્થ—શ્રી કૃષ્ણભગવાન પાર્થને (અર્જીનને) કહી રહ્યા છે કે-હે પાર્થ ! પૃથ્વીમાં હું રહેલા છું, વાયુમાં, અગ્નિમાં, અને જળમાં, તેજ પ્રમાણે વતસ્પતિમાં પણ હું રહેલા છું, એટલુંજ નહી પણ સર્વભૂત ગણ માત્રમાં પણ હુંજ રહેલા છું. ા ૧ ા

٩oe

તેથી હે પાર્થ ! હું તને કહું છું કે-મને સર્વ જગેા પર રહેલાે જાણીને જે માણુસ જીવની હિંસા કાેઇ દિવસે કરશે નહી, તેને હું નમસ્કાર કરીશ નહી, અને તે મને પણ નમસ્કાર કરશે નહી. ા ૩ ા

આ લેખમાં વિચારવાનું કે—

પૃથ્વી, વાસુ, અભિ અને જળ એ બધામાં છવાને ઉત્પન્ન થવાની જુદી જુદી લાખાના હિસાબે યાનિયા છે. અને અંકેકી યાનિમાં અસંખ્ય છવા જીવન સરણ પામ્યાજ કરે છે. અને તે બધાએ પાત પાતાના કર્મના વશમાં પડેલા, ઘણા લાંબા કાળ સુધી તાે પ્રાયે એકજ જાતની લાખા યાનિયામાંજ કર્યા કરે છે. બીજી યાનિયામાં પણ જલદીથી પ્રવેશ કરી શક્તા નથી. કાઇ અસંખ્ય કાળે અવધિ પૂરી થયા પછીથીજ બીજી ચાનિમાં પ્રવેશ કરી શકે છે.

અને વનસ્પતિના જીવાની પણ લાખા યાનિયા છે, તેમાંની કેટલીક અસ'ખ્ય અસંખ્ય જીવાથી વ્યાપ્ત, અને કેટલીક અનંત અનંત જીવાથી વ્યાપ્ત તેથી અસંખ્ય અસંખ્ય કાળ સુધી, કે અનંત અનંત કાળ સુધી, તેની તે યાનિયામાં મરણ જીવન કર્યાજ કરે છે. તેથી તે અધાર દુઃખમાંજ પડેલા છે. તે જીવા પણ અનંત શક્તિ વાળાજ છે, પશું તે તેમની શક્તિ તેમના તેવા પ્રકારના કર્મીએ ઢાંકી દીધેલી છે. સર્વદ્વાની આ વાતને ધ્યાનમાં લઇને, આ પુરાણકારે બધા જીવાને વિષ્ણુ લગવાન રૂપે લખી દીધા છે ખરા, પણ પૂર્વ-પરના વિરાધ જરા પણ ટાળી શક્યા નથો, તે યથાર્થ રૂપે નથી. આ લેખકે તે બધા જીવાને-વિષ્ણુ રૂપના બતાવ્યા છે, પણ તે હાલ વિષ્ણુ રૂપના નથી. તે વાત 'હું ' અને ' તે ' એવા જે અંતમાં બે શખ્દે! છે, તેજ એક સ્વરૂપની ના પાડે છે. પૃથ્વી આદિની યાનિયામાં પડેલા અસંખ્ય અને અનંત જીવાનેજ હાલમાં વિષ્ણુ તરીકે માનીએ ત્યારે તે ૮૪ લાખની યાનિયામાં લટકવાવાળા વિષ્ણ લગવાન ઠરતાં કેટલ અયોગ્ય ગણાય ?

કદાચ આ પુરાણકારની વાતને ઉડાવી દેવાના રસ્તા લેશે, માટે ગીતાના વાકયથી વિચારવાનું બતાવું છું. ગીતામાં શ્રી કૃષ્ણુ પાતેજ કહી રહ્યા છે કે દુષ્ટાના નાશ કરવા, અને સજ્જનાના ઉદ્ધાર કરવા, હું યુગ યુગમાં અવતાર ધારણુ કરૂ છું. એમ કહી વિષ્ણુ પાતેજ બધા પ્રકારની સત્તા જાહેર કરે છે, તે શું યથાર્થ છે ! બીજા અનેક પુરાણાના લેખા જેતાં, તે વાત પણ કત્રિંમ રૂપની જ લાગે છે.

૧ પ્રથમ ઉધેઇએાના પ્રયાગથી વિષ્ણુ પાતે-માથુ કપાવી હયગ્રોવ વિષ્ણુના નામથી પ્રસિદ્ધ થયા હતા. જીવાે મહાભારત જેટલું માટું સ્કંદપુરાષ્ટ્ર.

૨ દેવ દાનવાની લડાઇમાં–તારકાસુરે કરાડે⊦ દેતાઓને મારી નાખ્યા. અને ઇંદ્ર–વિષ્ણુ આદિને જેમ વાઘ પશુએાને પકડે તેમ પકડી લીધા. જુવા મત્સ્ય પુરાણમાં.

સ્કંદપુરાણુમાં તેા તારકાસુરને હજાર વર્ષ ગર્ભમાં રહેલેા, અને અ્યુત વર્ષ સુધી તપ કરીને ત્રણુ લાેકને જીતવાવાળાે અતાવ્યાે છે.

૩ મેરૂક દૈત્ય સાથે વિષ્ણુ પાતે દિવ્ય હજાર વર્ષ સુધી લડયા, પછી નાસી જઇને બારા ચાેજનની ગુફામાં જઇને સૂતા. જીવાે પ્રદ્ધાંડપુરાણુમાં આ વાત વિસ્તારથી લખેલી છે.

૪ મધુ અને કૈટલ બે દૈત્યા-વિષ્ણુના કાનના મેલથી ઉત્પન્ન થયા ને પ્રદ્વાને મારવા દોડયા, પણુ વિષ્ણુએ પાંચ હજાર વર્ષ સુધી તેઓની સાથે સુદ્ધ કરીને, પ્રદ્વાને તેા બચાવ્યા, પણુ છેવટમાં વિષ્ણુ પાતે નાશી છુટયા. જીવેા માર્ક ડેય પુરાણુમાં.

વળી પ્રાચીનમાં પ્રાચીન ગણાતા વાચુપુરાણુમાં તાે, જાચાનક પણે આવેલા મધુ-કેટલે પ્રદ્માને કહ્યું કે તું અમારા ભક્ષ થઇશ, એ સાંભળતાની સાથે વિષ્ણુનું રક્ષગુ માગવા પાતાળમાં ગયા. આ પ્રસંગ ઘણાજ વિચિત્ર પ્રકા-રના ચિતરેલાે છે. અને પ્રદ્માના દેહ ત્યાગથી ૧૧ રૂદ્રો પગુ ઉત્પન્ન થએલા બતાવ્યા છે.

પ શું ભ,નમિ, એ બે દૈ ચાેની સાથની લડાઇમાંથી ગદાને અને પરિઘનેા માર ખાઇને ગરૂડ અને વિષ્ણુ એ બંને નાશી છુટેલા બલાવ્યા છે. જીવાે મત્સ્યપુરાણુ.

આવા પ્રકારની અનેક બાબતા-મેં મારા પૂર્વેના લેખમાં ડુંક ડુંક સ્વરૂપની તુલનાત્મક રૂપે લખીને પહ્યુ બતાવી છે, અને વિશેષ સ્વરૂપ તે તે ગ્રંથાથી તપાસીને નિર્હ્યુય કરી લેવાની ભલામણુ પણ કરૂ છું.

હવે એક મહન્ત્વની બાબતના થાેડાશા વિચાર કરવાનું ચાેગ્ય ધારૂ છું. મહન્ત્વની બાબત એ છે કે-સર્વજ્ઞાના ઇાતહાસમાં વાસુદેવનેા, અને પ્રતિવાસુદેવના-ઇતિહાસ તક્રન ડુંક સ્વરૂપના પણ ક્રમવાર લખાયલા છે. વૈદિકાના પંડિતાએ આપસ આપસના વિરાધ વાળાં,

અને ચાર લાખ શ્લાકાના પ્રમાણુવાળાં, માટાં માટાં પુરાણા લખતાં, તે સર્વસાના લરકના હુંક સ્વરૂપના ઇતિહાસને તાેલી ફેલ્લીને, અને પાતાનામાં ઉધાછતા ⊸ સ્વરૂપના લખીને, કાેઇ દ્રર દ્રરના જુદા જુદા વિષયમાં ફેકી દીધેલાે હાેવાથી, આજ સુધીમાં તદ્દન અંધારામાંજ પડી રહેલાે હતાે.બીજા તાે જાણી શકયા ન હતા, પણુ તેમના ઘરના પંડિતા પણુ જાણી શકયા ન હતા. તેવા સમયમાં પૂરાં પુસ્તકા હાથ ન ચઢવાથી જૈનોના પંડિતા ન જાણી શકે એ તા સ્વાભાવિકજ છે. આ પ્રકોશના સમયમાં–ઝૈનોના પંડિતા આપસ આપસની ધમાલમાં પડેલા હોવાથી ઠાેણ શાેધ કરી શકે? અને હેલ્મુત શાહેબનની શંકાનું સમાધાન ન મળવાથી ઇતિહાસના વિષયમાં જે જે સ્થાનમાં જેવા જેવા પ્રકારનું સમજવામાં આવતં ગશું, તેવ તેવા સ્વરૂપતું નિઃશંક પદ્યાર્થી લખતા ગયા પદ્ય કાઇના પક્ષપાત કરેલાે નથી. એવા સ્વરૂપની તેમની નિઃપક્ષપાતપણાની નિર્મલ સુદ્ધિ જોઇ મને ઘણાજ આનંદ થયેા. અને હું તેમને મારા સત્ય હુદયથી ધન્યવાદ પણ આપતા રહ્યા. તેમના તરફથી લખાયલા જૈન**ધર્મ** નામના ચ'થ બહાર પડતા પહેલાં મારા આ ''જૈન-વૈદિકની તુલનાત્મક" સ્વરૂપનાે ગ્રંથ ઘણા ભાગે છપાવવાને આવેલા હતા, તેથી બ્રદ્ધાના સંબંધની તેમની શંકાના ખલાસા વિશેષ કરી શકયા ન હતા, તેથી અહીં કાંઇક કરીને ખુતાવું છું, તેથી તેઓ પાતાના નિર્ણુય કરી લેશે, અને ખીજા પંડિતાને પણ વિચાર કરવાના અવકાશ મળશે.

હેલ્સુત સાહેબના જેની ઝમને ગૂજરાવીમાં તજું મા ' ર. ૨૮૧ માંથી;-" શ્રેયાંસના સમયમાં પોતનવુરમાં રિવુપ્રતિજ્ઞાલુ નામે રાબ હતા. એની મद्रा બ્યારે ગર્ભવતી હતી ત્યારે એઠવાર એણે ચાર પ્રખ્યાત સ્વપ્ન જોયા, અને થાંડાજ સમયમાં એક પુત્રને જન્મ આપ્યા. ' अचਲ ' ૧ લા-બલદેવ હતા. ત્યાર પછી રાણીને એક પુત્રને જન્મ આપ્યા. ' अचਲ ' ૧ લા-બલદેવ હતા. ત્યાર પછી રાણીને એક પુત્રી અવતરી તેનું નામ-' मृगावતી ' પાડ્યું. યુવતી થતાં એ કન્યા એવી સુંદર થઇ કે તેના પિતા તેના ઉપર માહ પામ્યા, અને તેની સાથે લગ્ન કરવાના એવી સુંદર થઇ કે તેના પિતા તેના ઉપર માહ પામ્યા, અને તેની સાથે લગ્ન કરવાના એવી નિશ્વિય કર્યા. ધારેલા લગ્ન વિષે લોકિક સમ્મતિ મેળ-વવાને માટે એણે મેટી સભા બાલાવી, અને તેમાં પ્રશ્ન કર્યો જે મારી ભૂમી-માંથી રત્ન જડે તા તે કેલ્તું ? " સૌએ ઉત્તર આપ્યા, જે " આપ પૃથ્વીના સ્વામી છા અને તેથી સર્વના સ્વામી છા. " એણે કરીવાર એના એ પ્રક્ષ કર્યોને ફરીવાર એના એ ઉત્તર મળ્યા, તેથી એણે ગાંધવ લગ્નની પ્રણાકીએ મૃગ વતીની સાથે પોતાની પ્રજાને આશ્વર્ય ચકિત કરીને લગ્ન કર્યુ. અને તેથી\* પ્રજાપતિ

\* પ્રજા તિ શખ્દના બે અર્થ છે. પ્રજાને પતિ એટલે રાજા અને પ્રજા એટલે સાથે પ્રાપ્ત એટલે સાથે તેના પતિ એટલે બ્રહ્મ કાર્ય કાર્ય પ્રમાણે બ્રહ્માએ પોતાની પુત્રી સરસ્વતી સાથે લગ્ન કર્યું હતું. ( આ ટીપ ગ્રંથકારેજ મુકેલી છે ).

કહેવાયો. ભદ્રાને આથી પોતાના સ્વામી ઉપર એટલાે ક્રોધ ચડયાે કે-પાતાના પુત્ર અચલને લઇને તે દક્ષિણ દેશમાં ચાલી બઇ. અચલે માહેવારી નાપે નગરી વસાવીને માતાને ત્યાં સખી પછી પાતે પાતનપુર પછા આવ્યા.

રિપુપ્રતિશત્રને ત્યાં મગાવતીના પેટે પુત્ર અવતર્ચાં. તે યુત્ર ગર્ભમાં હતા ત્યારે માતાએ છ સ્વપ્ન જેવા ને તેથી વાસદેવના જન્મની સચતા થઇ. જન્મ પછી પુત્રતું નામ 'ત્રિપુષ્ડ' પાડ્યું. મરીચિના જીવ આ ત્રિપૃષ્ઠ રૂપે અવતર્ચા હતા. અને છેવટે ૨૪ માં તીર્થં કર મહાવીર રૂપે અવતરશે. પાતાના માળાપતે એકમેક સાથે અધ્યુબનાવ હાવા છતાં અચલ અને ત્રિપૃષ્ઠ વચ્ચે સારા અંધુભાવ હતા અને એકમેક પ્રત્યે સ રી રીતે અનુરકત હતા.

તે સમયે रत्नपुर' માં રાજા . 'अश्वग्रीब'( हयग्रीव ) હતા. તે ૧ લા प्रतिवासुदेव छते।. अठका ना राज्य मयूरग्रीव अने तेनी राखी नीलांजना-ના એ પુત્ર હતા. પૃથ્વીના માટા ભાગને પાતાની સત્તા નીચે આશ્વા પછી એક વાર એહ્યે નિમિત્તજ્ઞને પ્રશ્ન કર્યો જે "મને જીતીને ક્રેાઇ મારી શકશે ખરા ? " નિમિત્ત ઉત્તર આપ્યા કે જે પુરૂષ તારા દ્વત સંકલે તતું અપમાન કરશે ને તારા સિંહને મારી નાખશે તે પુરૂષના હાથે તારૂ મૃત્યું થશે " આ ઉત્તર સાંભળીને અશ્વગ્રીવને અતિશાય ગ્લાનિ થઇં,તે રાત દિવસ વિચારના લાગ્યો કે એ ભયંકર ભાવીને ઠેંવી રીતે દૂર કરવું, ત્યાર પછી થાેડે કાળે એણે દ્વત ચંડવેગને પ્રજાપતિના દરખારમાં માકત્વા. ત્યાં ત્રિપૃષ્ઠે એ દૂતનું અપમાન કર્યું ને ત્યાર પછી અશ્વગ્રીવના સિંહના પણ વધ કર્ષો. આથી અશ્વગ્રીવને ત્રિપૃષ્ઠ ઉપર ભયંકર કોધ ચડવા, એ કોધ વધવાનું એવામાં બીજાું કારણ બન્યું. विद्याधराना सेल ज्वलनजटी ने स्वयंप्रभा नामे अन्या छती, तेनी साथे लग કરવાની અત્ધત્રીવને આકાંક્ષા હતી, પણ તેની સાથે ત્રિપૃષ્ઠે લગ્ન કર્યું. લગ્ન ચઇ ગયા પછી પણ અધ્યશીવે <del>ક્યાસનગ્રદી</del> પાસે દ્વ માેકળીને કહેવરાવ્યું કે તારી કન્યાં મારે ત્યાં માકળી કે, આમાં નિરાશ થયે તેણે ત્રિપષ્ઠ સાથે સંહ આરંબ્યું. લાંભા યુદ્ધ પછી એ પરાજય પામ્યો. મરાયો ને નરકે ગયો.

આ વિજયથી ત્રિપૃષ્ઠને અશ્વગ્રીવતું ભરતખંડની અધી પૃથ્તીનું રાજ્ય મત્યું. એ પાતનપુર પાછા આવ્યા ને ત્યાં અર્ધ અકવર્તી રૂપે એમને અભિષેક થયા. રાજ્યના અને પાતાની ૩૨૦૦૦ હજાર રાણીઓના વિલાસમાં એ નિમગ્ન થઇ ગયા. એમની આસપાસ સંક્રેવ ગર્વૈયા ગાન કરતા અને એ ગાનથી વાસુદેવ આનંદ પામતા, શમ્યાપાલને એમણે આજ્ઞા કરી હતી કે ' હુ' ઉઘી જાઉં એટલે ગવૈયાને રજા દઈ દેવી,' એક વાર ગાનથી સુગ્ધ થઇ જઇને 15 શચ્યાપાલે ગવૈયાને રજા આપી નહિં અને પેરોજે તેના આનંદ લેવા લાગ્યા. ત્રિપૃષ્ઠ જ્યારે જાગ્યા ત્યારે પોતાની આજ્ઞાના લંગ થએલાે જોઇને એમને એવા તો ક્રેષ્ધ ચઢયાે કે શચ્યાપ્યલના કાનમાં સીસાને ને તાંબાના ધીય ધીયતો રસ રેડાવી દીધા. આ ભયંકર સજાથી શચ્યાપાલ મરણ પામ્યા. એકદરે કરેલાં બધાં પાપના ફળે ત્રિપૃગ્ઠનું મરણ થતાં તેમને નરકમાં પુનર્ભવ મન્યા. પાતાના ભાઇના મૃત્યુથી અચલને એટલાે બેદ થયા કે એ સાધુ થઇ ગયા ને અંતે નિર્વાણ પામ્યા."

જૈનોના ૧૧મા લીથ કરના સમયમાં જે ' રિપુપ્રતિશત્રુ ' મહાવ રાજા હતા તેમણે પોતાની પુત્રી 'મ્ટગાવતી' ની સાથે સંબંધ કરેલાે તેથીં તે લાેકાેમાં પ્રજાપતિના નામથો પ્રસિદ્ધ થએલા, તેમના દુક રૂપના લેખ તાે હું લખીનેજ આવેલા છું. હેલ્મુત શાહેબે કાંઇક વિશેષ રૂપે લખેલાે તેથી વિચારવાને ફરીથી લખીને બતાવ્યા છે. મારા વિચાર પ્રમાણે તાે તેજ પ્રજાપતિને વૈકિકોએ બ્રહ્યારૂપે કલ્પેલા છે.

હેલ્મુત સા€ેઝેન્તે પ્રજાપતિની ટીપમાં કેઇ જીદોજ વિચાર કરીને ખતાવેલા છે, તેથી યથાયાેગ્ય નિર્લુંય થવા કરીથી વિચાર કરવાના અવકાશ લઉ હ.

કારથ્યુ કે-વિષ્ણુનાં ( વાસુદેવનાં) જે ' **નવ્ર ત્રિકો '** સર્વગ્નોના ઇતિહાસ માં લખાયાં છે તેમાંના પહેલા ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવ છે, તેમના પિતા આ પ્રજાપતિજ થએલા છે. તેમના પ્રતિપક્ષી પ્રતિવાસુદેવ તે ' **અશ્વગ્રીવ** ' થયા છે વૈદિકા એ આ અશ્વગ્રીવને વિષ્ણુ રૂપે કલ્પ્યા છે. તે એવી રીતે કે—

વિષ્ણુની શાેધ કરતા દેવેએ ધનુષ ચઢાવી ધ્યાનમાં બેઠેલા વિષ્ણુને જોયા. જાગૃત કરાવવા જતાં રાફડાથી પહાેચેલી ઉધેઇએા પાસેથી ધનુષની દાેરી કપાવતાં-વિષ્ણુતુ માથુ ઉડી ગયું, ત્રણુ લાેકમાં ન મળતાં વિશ્વકર્માએ વેડાનું માથું બેસાડયું, ત્યાંથો ભગવાન-હ્રયગ્રીવ વિષ્ણુતા, નામથી પ્રસિદ્ધ થયા.

અહીં પહેલા ત્રિકમાં ' અશ્વશ્ચીવ ' પ્રતિવાસુદેવને જ વિષ્ણુ ભગવાન્ રૂપે કરાવ્યા છે. બાકીના આઠ ત્રિકેામાંના આઠે વાસુદેવાને-એકજ વિષ્ણુરૂપે, કરાવીને તેમના પ્રતિપક્ષી આઠે (૮) પ્રતિવાસુદેવાને કાઇને-અસુર, કાઇને દૈત્ય, તેા કાઇને દાનવના નામથી પુરાણેામાં લખી વાળ્યા.

અરૂં જેતાં સર્વજ્ઞાના ઇતિહાસમાં–જીકા જીકા સમયમાં, જીકા જીકા આ નવે વાસુકેવા, અને પ્રતિવાસુકેવા, લખાયલા છે, અને તેઓમાંજ મે ટાં માટાં ચુદ્ધો આ પૃથ્વી પર થએલાં છે, તેના બકલે -પ્રતિવિષ્ણુઓને–દૈત્ય–

દાનવે કરાવી, તેઓને દેવતાઓની સાથે લડાવી-કરાડા દેવતાઓને નાશ થતો અતાવ્યો છે. એટલુંજ નહી પણ એ દૈત્ય-દાનવોને, એટલા **પધ્ધ ખ**લિબ્દ અતાવ્યા છે કે-અનાદિકાળથી ,ધૂસી એઠેલા, પ્રદાલોકના પ્રગ્હાને પણ, દ્રષ્ટ કરવાવાળા વતાવ્યા છે. પ્રદ્યાને અને દેવતાઓને બચાવ કરવા વચમાં પડેલા વિષ્ણુ ભગવાન તે પ્રાયે બધાએ-દૈત્ય દાનવેથી નાશી છુટેલા છે. તે વિષ્ણુને -યુગ ચુગમાં ભક્તાના ઉધ્ધારક, અને પૃથ્વી આદિ બધા જગતમાં વ્યાપક થઇ એઠેલા બતાવ્યા છે. તે તા પ્રસંગે પ્રસંગે સ્વારતોજ આવ્યા છું

આ જગે પર તો કાંઇક થેાડું-પ્રામ્હાના સંબંધમાં જ રસ્થવીશ. ઉપર અતાવેલા પહેલા ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવના પિતા મહાવ રાજા પુત્રીના પતિ છે, તેનેજ વૈદિકના પંડિતાએ- પ્રમ્હા રૂપે કલ્પીને આ બધી દુનિયાના ઉત્પાદક, અને જગતની આદિ કરવાવાળા, અને પ્રમ્હલેાકની કલ્પના કરીને સરસ્વતીની સાથે અનાદિદાળના ત્યાં એઠેલા અતાવ્યા છે. તે પ્રજાપતિની અનેક પ્રકારની ધ્રુતિએા બનાવીને, ચારા વેદોની આદિમાં, અને અંતમાં લખીને વેદમૂળક ઠરાવ્યા છે. ત્યાર બાદ પ્રામણ ગંથામાં, ઉપનિષદામાં, સ્મૃતિના શ્રંથામાં, છેવટે ચાર લખ પ્રલાકના પ્રમાણવાળાં માટાં માટાં પુરાણે વેદવ્યાસના નામશ્રી લખીને, લોકોને મોટા ભ્રમ ચક્રમાં નાખી દીધા છે. એટલું જ નહી પણ પ્રમ્હ વાદીઓએ અનાદિકાળના પ્રમ્હાએ પ્રમ્હલોકમાંથી પોત્રાની માયા ફેલાવી, પાતાના અંદ્રાથી આ બધી દુનિયા ભરી દીધેલી બતાવીને, અને પોતાના અદૈતવાદની સિદ્ધિ કર્ર'ને, પોતાની મહામાયાની જળમાં-આ બધી દુનિયાને ફસાવી સુડી છે.

મનુમહારાજે તાે પાતાની મનુસ્મૃતિના પાંચમા અધ્યાયમાં લખ્યું છે કે-

प्राणस्याऽन्नमिदं सर्वे, प्रजापतिरकल्पयत् । स्थावरं जेगमं चैव, सर्वं प्राणस्य भोजनं ॥ २८ ॥ यक्नार्थं पशवः सृष्टाः, स्वयमेव स्वयंश्चुवा । यक्नस्य भूत्ये सर्वस्य, तस्सात् यक्ने वधोऽधधः ॥ ३९ ॥ यक्नार्थं ब्राह्मणैर्वध्याः, प्रशस्ता मृगपक्षिणः । मृत्यानां चैव वृत्त्यर्थ-मगस्त्यो झऽचरत् पुरा ॥ २२ ॥ आषध्य पशवो वृक्षा-स्तिर्यचः पक्षिण स्तथा । यक्नार्थं निधनं प्रासाः प्राप्नुवंत्युत्सताः पुनः ॥ ४० ॥ भावार्थ-स्थावर छथे।नी-એક ठेअखेथी अपिले नही જઇ शहे तेवा

છવાની જંગમ છવાની-બીજે ઠેકાણે હરિક્સી શકે તેવા છવાની રચના પ્રજા-

પતિ કરી ગયા છે, તે સર્વ જીવેનું સાજન છે. ॥ ૨૮ ॥ અને યજ્ઞના માટે સ્વયંભ્યુભગવાન પશુઓની રચના કરી ગયા છે. તે યજ્ઞની અને સર્વની મહત્ત્વન તાના માટે છે, તેથી યજ્ઞમાં થતો વધ, વધ તરીકે બતાવેલા નથી. ॥ ૩૯ ॥

ઝૈાયધિએા, પશુએા, વૃક્ષા, તિર્ય ચા, અને પક્ષીઓના છવા જે યત્તના માટે મરેલા છે તે બધાએ છવા ઉચી ગતિનેજ મેળવે છે. ॥ ૪૦ ॥

આ જગેાપર મારા જેવા તદ્દન અજ્ઞ, વિચાર કરવા ઉભાે થાય તે તા કેવળ હાસ્યનું પાત્ર ગણાય, કારણ કે-જગતની આદિ કરનારાં, પ્રજાપતિ કે જે લાખો કે કરાઢા વેદના પંડિતાથી માન્ય થએલા, અને જે ચારા વેદામાં દાખલ થએલા, અને બીજા વિષ્ણુ લગવાન કે જે સર્વલાંકમાં વ્યાપીને રહેલા, અને સંપૂર્ણ વૈદિકના નાયક થઇ લાખો કે કરાઢાના ખલકન અખજોના અખજો પંડિતાના ઉપાસ્ય થઇ ગએલા છે. તેવા બે મહાન દેવાના પણ વિચાર કરવાને ઉભા થયા છું. તેમાં તો સર્વગ્રાના તત્ત્વાજ મારા મનને પ્રેર છે, તેથી કાંઇક લખીને ખતાવું છું. આમાં કેવળ મારીજ અકકલ વાપરેલી નથી.

વિષ્ણુપુરાણુમાંથી લખાસું હતું કે—પૃથિદ્ધવ્યામવ્યદં પાર્થ ! ઇલ્પદિક શ્લેકાથી વિષ્ણુ ભગવાન કહી ગયા હતા કે-હે પાર્થ ! મને સર્વ જગત્માં વ્યાધી રહેલા જાણીને--કાઇ પણ જીવના ઘાત કરવા નહી, અને કરશે તેનાથો હું ઘણાજ ફર છું.

આ જગે৷ પર મનુમહારાજ કહે છે કે-વ્રત્રાપત્તિએ છવાની રચના છવાના ભાજન માટે કરી છે. પૂર્વના લેખથો વિચાર કરીએ ત્યારે તા સવ જગાપર વિષ્ણુ ભગવાન વ્યાપીને રહેલા છે, તે વાત ખરી કે પ્રજાપતિએ સ્થા-વર જંગમ છવાની રચના કરી તે વાત ખરી કે એટલું જ નડી પણ યજ્ઞના માટે પ્રજાપતિએ પશુઓ જુદાં પશુ બનાવીને આપેલાં બતાવ્યાં છે.

શંકરસ્વામીએ--પ્રજાપતિને બે સ્વરૂપના બતાબ્યા છે ખરા પગુ માન્ય તે અદ્વેત રૂપનાજ રાખ્યા છે. સંસારી પ્રજાપતિના વિચાર કરતાં તા આ પુત્રીના પતિ રાજાજ સિદ્ધ થએલા છે. જીવા મારા પૂર્વના બધા લેખ.

વિષ્ણુ પણ એકજ અતાબ્યા છે. પણ માથા વિનાના અધ્યત્રીવ નામના અને કેત્ય--દાનવા ના માર ખાઇને જગેા જગેાપરથી નાશી છુટેલા અનેક સ્વરૂપના અતાબ્યા છે, તેઓના પણ વિચાર કરીને જીવા.

વળી આ પુત્રીપતિના સંબંધે વિચારવાનુ કે–આ પ્રજાપતિ એક મહાન રાજાજ છે. અને આ અવસપિંજીમાં પહેલા ત્રિપૃષ્ટ વાસુદેવના પિતાજ છે. તે પ્રજાયતિ ઝરૂરેદની આદિમાં ળધા જગતની આદિ કરવાવાળા, ઝરૂરેદના અંતમાં વારવાર જગતની ઉત્પત્તિ કરવાવાળા ત્યાંથી આગળ ચારા વેદોમાં કેલેલા, પછી સંપૂર્ણ જગતના માલક થઇ બ્રાદ્મણાદિક ગ્રંથામાં ઘણી મહત્ત્રતાને પામેલા, અને ત પ્રજાપતિ ઉપનિષદાદિક ગ્રંથામાં બધા તત્ત્વાના ઉપદેશક થઈ ફાલી કુલીને રહેલા.

આગળ નાતાં-મહાભારતાદિકના સમયમાં અને લાખા શ્લોકાના પ્રમાન શુવાળાં માટાં માટાં પુરાશેલના સમયમાં તેલ પોતાના પ્રદ્વાલેકને છેહીને ન જાલે .કયા કારણથી આપણી પૃથ્વી ઉપર ઉતરી પડેલા, અને પછી મેરૂ પર્વતના જેટલા માટા ઇડામાં આ બધા જગતને લઇને ઘણા કાળસુધી તેમાં ભરાઇ એઠેલા, પછી તે ઇડાના બે ભાગ કરીને આકાશ રૂપે અને પૃથ્વી રૂપે ગાઠવીને માતે ન ભાષે કઈ જગાપર જઇને એઠેલા. એક વખત આ પ્રજાપતિની મહાદેવની સાથે કેઇ તેવા કરણથી તકરાર થતાં તેમનાથી પાતાનું પાંચમું મધ્યુ કપાવીને બેઠેલા. પુત્રીના સુંદર ઘાટ બેઇ માહ પામી તેની પાછળ દ્રોડેલા,પાતાની સી સરસ્વતીની સાથે દિવ્ય સાે તાે વર્ષ સુધી ભાેગાથી પછુ નહી ધરાયલા, આગળ જાતાં માટા માટા ચન્ના કરી મેહુ પુષ્ય મેળવવા જતાં અનેક વ્યકિતયોની સાથે પોતે પજ્ઞ શાપને વશ થંબેલા ઇત્યાદિક અનેક કલ્પિત વિષયેાથી વેદ્રોથો તે પુરાણેા સુધી લખાયલા, પુત્રીના પતિ-પ્રજાપતિ એક મહાન્ રાજાજ છે, અને તે આ અવસ-પિશ્લીમાં નવ વાસુદેવમાંના પહેલા ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવના પિતાજ છે, પશુ ખીજા કાેઇ નથી, એમ હું ભાર કઇનેજ કહુ છું. અને તે પ્રમાણે સર્વજ્ઞાના ઇતિહાસમાં લખાયલા છે. અને મણિલાલ નભુમાઇ દ્વિવેદીને તેવા પ્રકારના બાસેલા છે પગ જરા મતના માહમાં તણાયા છે. જુવા તેમના લેખ વિચારવાનું એટલુંજ કે તે ' પ્રજાપતિ ' વૈદિક ધર્મના સર્વ ગ્રંથામાં–કયા કાળથી ઘુસીને બેઠા, અને બધી જગતના માલક થઇ ગયા ? જે કેાઇ ઇતિહાસના વેત્તા આ પ્રજાપતિની તવારીખ કાઢીને આપે તેા સમજાય કે વેદાનું મૂળ કયાંથી રાપાશું અને સવે ત્રોના ધર્મ કયા કાળથી ઉત્પન્ન થયે৷ છે?

આ ચાલતા વેઢાની સ્થિતિ–હાલમાંના સર્વજ્ઞાના પરિચયતા પંડેહાંની ઘૃણાજનક ઠાેઇ જીદાજ પ્રકારની હતી.

સર્વજ્ઞાના પરિચયમાં આવતાં લાેકાેને તદ્દત અરૂચિ કર થઇ પડવાડી તેમાં માેટી ઘાલમેલ થવા લાગી.

| તત્ત્વત્રયીની | પ્રસ્તાવના. |
|---------------|-------------|
|---------------|-------------|

વેદના પક્ષકારા પાતાની મહત્ત્વતા જાળવવાને માટે–સર્વજ્ઞાના તત્ત્વના વિષયાને અને તેમના ઇતિહાસના વિષયાને ગ્રહણુ કરતા ગયા અને પાતાની ઇચ્છા પ્રમાણે ઉલટ પાલટપણે પાતાના નવીન ગ્રંથામાં દાખલ કરી લાેકોને ઉધા પાટા બધાવવાના પ્રયત્ન કરતા ગયા.

આ સુષ્ટિ-ઉર્ધ્વ, અધા અને મધ્ય, એમ ત્રઘ્યુ વિભાગવાળી અનાદિના કાળથી ચાલતી આવેલી, પ્રત્યક્ષ નજરે પડી રહેલી છે અને સવે સર્વદ્રો અતાવતા આવેલા છે. એવી તાજી વાત પ્રકાશમાં આવતાં આ અત્યંત પરાક્ષના વિષયમાં વૈદિકના પંડિતા વિરૂધ્ધમાં આવ્યા.

સર્વદ્રોએ પ્રકાશમાં સુકેલા ઇતિહાસમાં-ઘણા દ્વરમાં રહેલા પુત્રીના પતિ ' પ્રજાપતિ ' ને ખાળી ઠાઢીને તેમને પ્રદ્વારૂપે કલ્પ્યા, અને તેમના પુત્ર આ અવસર્પિણીમાં પહેલાજ વિપૃષ્ઠ વાસુદેવ થયા હતા તેમને સર્વથા છેાડી દઇને તેમના પ્રતિપક્ષી પ્રતિવસુદેવ ' અજ્યશ્રીવ ' ને ઘોડાના માથાવાળા કલ્પીને ' હયશ્રીવ વિષ્ણુ ' ઠરાવી, વિષ્ણુને પણ સંપૂર્ણ વૈદિક ધર્મના અધિકારવાળાજ સ્થાપતા ચાલ્યા.

> જીવા પ્રથમ વેદધર્મની મહત્ત્વતા દર્શાવવાને લખવામાં આવેલા થ્રાહ્મણ ગંધા.

(1) શતપથ બ્રાગ્હણ ગંધમાં–લખ્યું છે કે–એકલા બ્રગ્હાને બહુ થવાની ઇચ્છા થતાં––ફૂર્મનું રૂપ ઘરીને આ સૃષ્ટિની રચના કરી. ત્યાંથી તે
 ' કાશ્યપી ' કહેવાઇ.

(૨) કરીથી એજ શતપથમાં એવું પણ છે કે—પ્રથમ જળજ હતું તેમાં રહેલી પૃથ્વીને-બ્રમ્હા વરાહનું રૂપ ઘરીને બહાર ખેંચી લાવ્યા.

(૩) ગેત્પથ બ્રામ્હણમાં લખાયું છે કે—બ્રમ્હા તપ તપ્યા પછી પાતાના ત્રણ અંગથી ત્રણ લાેકની સ્થાપના કરી.

ઝગ્વેદના એક દશામાજ મંડળમાં, આ પ્રજાપતિનાં ત્રણ મોટાં સુકતા વિસ્તારથી લખાયાં છે.

(૧) પ્રલય દશાના સૂકતમાં—સૃષ્ટિની અનિર્વચનીય દશા અતાવીને જણાવ્યું છે કે—ન કાેઇ લાેક હતા, ન પૃથ્વી, ન અંતરિક્ષ આદિ કાંઇજ ન હતુ. માત્ર ગૂઢ તમજ તમ હતું. '' आसीदिदं तमोभूत'' એમ મનુ મહારાજ પણ લખી ગયા છે. प्रदास्तपाद महाभाष्यमां પણ પ્રલય દશાનું વર્ણન એવા સ્વરૂપનું છે.

આ સખ્ટિ કેવી રીતે બની તેની કેાઇને ખબરજ ન પડી. ઇત્યાદિ.

(૨) હિરચ્યગર્લ ----પ્રજાપતિનું બીજીં કાંઇક માેડું સૂકત છે. તેમાં જણાવ્યું છે કે—સૃષ્ટિનો ઉત્પત્તિ પહેલાં એકલા પ્રજાપતિજ હતા. તેમણે પૃથ્વી, આકાશાદિક બધુએ બનાવી દીધું. અને કીડાદિ જીવેા પણ બનાવી દીધા.

(૩) યજ્ઞપુરૂષ—(પુરૂષ સ્કલ) ઉપરનાં બે સૂકતોથી પણુ માેડું છે. તેમાં જણાવ્યું છે કે---તે આદિ પુરૂષથી પ્રમ્હાંડ દેહ ઉત્પન્ન થયો, તે ચારા દિશામાં પ્રમ્હાંડથી પણુ દશાંશુલ વધીનેજ રહ્યો. સર્વ જીવાદિક તેનાથીજ ઉત્પન્ન થયા. "

આમાં જરા વિચારવાતું કે—આ પુત્રીના પતિ પ્રજાપતિ સંપૂર્ણ વૈદિકચ ચામાં તરે તરેના સ્વરૂપથો લખાયા છે. તેા તે પુત્રીના પતિ—પુત્રીની સાથે સંબંધ કર્યા પછી બધે ઠેકાણે લખાયા કે પહેલા ? પુત્રીના સંબંધ કર્યા પછી અનાદિના કેવી રીતે ઠરાવ્યા ? અથવા આ પ્રમ્હાને અનાદિના માનીએ ત્યારે પુત્રીના પતિના નામથી સંપૂર્ણ વૈદિક ગ્રંથામાં કથા કાળથી દાખલ કરવામાં આવ્યા ? પ્રમ્હા પુત્રીના પતિ તેા જગાેજગાેપર લખાયલાજ છે.

આ અવસર્ષિ ણીમાં-વાસુદેવા (વિષ્ણુએા) પણુ નવ નામના-નવસ્વરૂપના બુદા જુદા કાળમાં થતા આવેલા છે. તેમાંના પહેલા ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવ તે આ પ્રજાપતિના પુત્રજ થએલા છે, તે ઝરગ્વેદના પહેલા મંડલના ૨૨ મા સૂક્તના મંત્ર ૨૦-૨૧ માં નીચે પ્રમાણે લખાયકા છે—

तद्विष्णोः परमपदं सदा पश्यंते सूर्यः दित्रीत्र चञ्चराततः ॥ २० ॥ 👘

तद्विप्रयासो विपन्यवो जाग्रुवांसः समिन्धते विष्गोर्यत् परमपदं ॥ अद्द. मं. १ मंत्र २१ मो. ॥

ભાવાર્થ-વિદ્વાન લાેકજ તે વિષ્ણુના પરમપકને અંતરિક્ષમાં પ્રકાશમાન્ સૂર્યની પેઠે દેખે છે ાા ૨૦ ાા વિષ્ણુનું જે પરમપક છે તેને જાગરૂક વિદ્વાન્જ જાણી શકે છે.

વૈજ્ઞાનિક પક્ષના પંડિતા આ મંત્રાને મધ્યાન્હના સૂર્યની તરક લગાવે છે. (ઝગવેદાલાચન. દ્વિતીય પ્રકાશ. પુ. ૨૦૧)

આમાં પણ જરા વિચારવાનું કે∽આ વિષ્ણુ ગીતામાં યુગ સુગમાં ભકતોને રક્ષણ કરવાનું વચન આપીને ગએલા બતાવ્યા છે. પુરાણે! જોતાં આ વિષ્ણુ અનેક જગેાપર દૈત્ય દાનવાથી નાશ ભાગ કરી નાશી છુટેલા અતાવ્યા છે. વિષ્ણુપુરાણુમાં બધા જગતના જીવામાં વ્યાપીને રહેલા ગતાવ્યા છે. આમાં ફરીથી વિચારવાનું કે----ઋગ્વેદમાં---જણાવ્યું હતું કે---વિષ્ણુના પરમપદને વિદ્વાન્ લોકજ સૂર્યની પેઠે દેખે છે. ગીતામાં ભકતાના માટે વારવાર આ દુનીયામાં આવે છે. અને ખાસ વિષ્ણુપુરાણુમાં---સવે જગત્ના છવામાં વ્યાપી રહેલા ખતાવેલા છે. ત્યારે કર્મના વશમાં પડેલા ૮૪ લાખ જીવનો થે નિચામાં ભટકતા કથા જીવા મનાયલા છે.

પુત્રીના પતિ પ્રજાપતિ–પ્રથમ બ્રાહ્મણુ ગ્રંથેામાં જીદા જુદા પ્રકારથી જગત્ના ઉત્પાદક લખ્યા.

ઝગવેદના છેલ્લા ૧૦ મા મંડળમાં પણ જગતનાજ સંબંધનાં ત્રણ માટાં સૂકતામાં જીદા જીદા પ્રકારથીજ લખાયા છે.

(૧) પહેલું પ્રલય દશાનું, (૨) હિરષ્ટયગર્ભ-પ્રજાપતિનું.

(૩) યજ્ઞપુરૂષ ( પુરૂષસૂકત ) નું. એમ એકએકથી માટાં ત્રણ સૂકતા છે.

પદ્ધેલામાં–અધું અંધકાર **ફપજ હતું.** તે હટાવીને મજાપતિએ-પૃથ્વી, આકાશાદિ અધુએ ઉત્પન્ન કરી દીધું પણ કાેઇને તેની અબરજ પડી નહી.

ખીજામાં-સષ્ટિની ઉત્પત્તિના પહેલાં એકલા પ્રજાપતિજ હતા. તેણે પૃથ્વી, અદિત્ય તથા અંતરિક્ષ અને મહાન જળગશિ આદિ બધુએ ઉત્પન્ન કર્યું.

ત્રીજી-પુરૂષ સૂકત તે-હેજારા-માથાં, આંખા, અને પગવાળા લખાયા છે. ભૂત, ભવિષ્ય અને વર્ત્તમાનમાં જે કાંઇ દેખાય છે તે બધુએ આ પુરૂષથી જ ઉત્પન્ન થએલું અતાવ્યું છે. આ પુરૂષ બધા પ્રદ્માંડને વીટાળીને પછી ચારા દિશામાં દશાંગુલ પાતે વધીને રહેલાે અતાવ્યાે છે. આ પુરૂષ સૂકત ચારા વેદામાં દાખલ થએલુ છે.

શંકર સ્વામીએ અદ્વૈત મતની સ્પાપતા કરી તે વખતે જ આ પુરૂષ સુકત નવીન રૂપનું ચારા વેદામાં દાખલ કરવામાં આવ્યું હાેય એવું મારૂં અનુમાન છે. અને નિ:પક્ષપાતપણુ સજ્જનાને વિચારવાની ભલામણુ કરૂં છું.

બીજ વાત એ છે કે-પ્રલય દશાના સૂકતમાં-પ્રજાપતિથી આ સૃષ્ટિ ઠેવી રીતે ઉત્પન્ન થઇ તેની તાે કાેઇને ખબરજ ન પડી હતી,ત્યારે મનુમહારાજને યજ્ઞના માટે પશુઓ, અને સર્વ જીવાના ભાજન માટે બધા જીવા-પ્રજાપતિએ બનાવીને આપ્યાની ખબર કયા વેદથી મળી આવી ? અને યજ્ઞમાં મરેલા જીવા સ્વર્ગમાં જતા કયા જ્ઞાનીએ બતાવ્યા ? ત્યાંથી નીકળીને તે જીવા કઇ ગતિમાં જાય છે તેના વિચાર મનુમહારાજે કેમ નહી બતાવ્યા ? સર્વજ્ઞાએ તા ખાસ

અતાવ્યું છે કે સર્વે જીવા પાલ પાતાના કર્મના વશ્વમાં પડેલા ૮૪ લાખ જીવાની ચાનિચામાં ઉલટ પાલટપહ્યું ભટકચાજ કરે છે. આ વાત વૈદિકમાં પગ્ર કલ્પિત રૂપે ઉપી છત્તી લખાઇ તેા જરૂર છે. તે કથા જ્ઞાનીની પાસેથી લઇને લખાઈ?

હાલના પ્રચલિત વેદા સર્વજ્ઞાથી ક્રેાઇ અપસ્ચિત પ્રદેશમાં તેવા લેાકના સગઠન્થી લખાયા હાય તેથી તે આજ ઠાળના બાહાસ પડિતાને બાલખ્યાલ જેવા થઇ પડયા છે.

ત્યારબ દ ૨૩ મા તીર્થ કર શ્રીપાર્શ્વનાથ ઇ. સ. પૂર્વ ૧૦૦૦ ની લગભગમાં થયા. તે સર્વજ્ઞાના તત્ત્વા પ્રકાશમાં આવતાંની સાથે વેઢાના પક્ષ પકડીને બેઠેલા અક્ષરાના પંડિતા ચમકી ઉઠયા એટલે પ્રથમ વેઢાની પુષ્ટિના માટે પ્રાદ્ધાણુ ગ્રંથાની શરૂઆત કરી દીધી. આ વિષયમાં ભ્રુવા નીચેના ફકરા— (૧) સંસ્કૃત સાહિત્ય પૃ. ૨૬૩ થી–પ્રાગ્હણેા આસરે ઇ. સ. પૂર્વે ૮૦૦ થી પ૦૦---

વેદેાનો સંદિતાઓાની કવિતા જે સમયે રચાઇ ત્યાર પછીના સમયમાં તદ્દન બ્લુદાજ પ્રકારનું સાહિત્ય થ્રાદ્મણે એ નામના ગ્રંથનું સાહિત્ય રચાયું. એ ગ્રંથાના બાદ્ધ સ્વરૂપનું ખાસ લક્ષણ એ છે કે એ ગ્રંથા ગલમાં રચાયલા છે. અને એના અંતસ્તત્વનું ખાસ લક્ષણ એ છે કે એ ગ્રંથામાં યત્રના વિધિ સંબંધી ચર્ચા કરવામાં આવી છે.

(૨) આગળ-સ. સા પૃ. ૨૬૭ માં-બ્રાહ્મણ સ હિત્યના વિકાશ ક્રમનું છેવટતું પગયીશું ઉપનિષદેશી અંકિત થએશું છે એ ઉપનિષદાને બ્રાહ્મણ ગ્રંથોને છેડે સુકવામાં આવ્યાં છે. તે ઉપસ્થી એને વેદાંત (વેદના છેડા) એતું નામ આપવામાં આવ્યું છે. પાછળથી વેદાંતા આંતિમ ઉદ્દેશ એવા એ નામના અર્થ સમજાવવામાં આવતા હતા. આ ઉપનિષદાને શ્રુતિમાં ગણવામાં આવતાં પણ સૂત્રાની ગણત્રી સ્મૃતિના ગ્રંથામાં આવતી. આત્મા અથવા બ્રમ્હા (પરસાત્મા) તું સ્વરૂપ એ સઘલાં જાનાં ઉપનિષદાને શ્રુતિમાં અથવા બ્રમ્હા (પરસાત્મા) તું સ્વરૂપ એ સઘલાં જાનાં ઉપનિષદાના વિષય છે. વેદની જીદી જીદ્ધી શાખાઓ તરફથી આ મુખ્ય વિષય સંબંધી જીદા જીદ્ધા પુલાસાએ આપવામાં આવ્યા છે. પ્રથમ ઉપનિષદા તે એ સઘળી શાખાઓ સાનકાંડના પ્રંથા ગણાતા હતા. અને બ્રામ્હણા તે કમંકાંડના ગ્રંથા ગણાતા હતા. ઉપનિષદો પ્રાચીનમાં પ્રાચીન છે. લે બ્રામ્હણ ગ્રંથા અને સૂત્ર ગ્રંથા એ બેની વચ્ચેતું સ્થાન રાકે છે.

(૩) સ'. સા. પૃ. ૨૮૩ થી—-પરમાત્માના સ્વરૂપને વિચાર એ સઘલા ઉધનિવદાનુ મુખ્ય તત્ત્વ છે. ઝરગ્વેદના પુરૂષમાંથી-ધીરે ધીરે આત્મન્ ના વિચારોને ઉદ્લવ થયેા. સૃષ્ટિના સ્વનાર પ્રજાપતિમાંથી બૂતમાત્રના આદિકારણ એવા નિર્ગુંણ પ્રમ્હના વિચાર ઉત્પન્ન થયેા. એ ક્રમનું છેવટમાં છેવટનું પગથીશું તે આ ઉપનિવદામાં આપણે જોઇએ છીએ.

(૪) સં. સા પ્ટ ૨૮૨ થી— જો કે ઉપનિષદ એ સાધારણ રીતે પ્રાગ્હેણુનેાજ એક ભાગ હોય છે. અને પ્રાગ્હેણુના વિચાર ત-ત્વના જ્ઞાનકાં ક ઉપનિષદ્માં આગળ વિસ્તાર કરવામાં આવ્યા હાય છે, પણ ખરૂં જેતાં उपनिषद् થી વિધાન ત-ત્વ ( कर्मकांड ) ની સાથે વાસ્તવિક વિરાધમાં રહેનારા વિચારત-ત્વ ( क्रानकांड ) ના નવા ધર્મ નું સ્થાપન થાય છે. દેવતાઓના માટે કાંઇ પણ રીતની ખાડખાંપણ વગરના યગ્ને કરીને પૃથ્વી ઉપરનું સુખ મેળવવું એવે જે ઉદ્દેશ પ્રાન્કહેણુામાં (પ્રામ્ક્રણ થયામાં) દીઠામાં આવે છે તે આ ઉપનિષદામાં દીઠામાં આવતા નથી. પણ થથાર્થ જ્ઞાનવડે કરીને જીવાત્મા અને પરમાત્માની એકતા થતાં સંસારી જીવનમાંથી સુકિત મળે એજ ઉપનિષદાના ઉદ્દેશ જણાય છે. આ કારણથી આ સ્થલે યજ્ઞના વિધિ બિન ઉપયોગી થઇ પડયા છે. અને અધ્યાન્મિકજ્ઞાન સાથી વધારે આગત્યનું ગણાવા માંડયું છે.×

(૫) સં. સા. પૃ ૨૮૫ થી-ઉપનિષદ્યોમાં સષ્ટા તરિકેનું સ્થાન પ્રજાપતિ-ના અદલે વ્યાત્મન્ ને આપવામાં આવ્યું છે. ઉદાહરણુ તરીકે-ખુહદારણ્યકના પ્રથમાધ્યાયના ચતુર્થ પ્રાગ્હણુમાં કહ્યું છે કે--શરૂ આતમાં ' આત્મા ' અથવા પ્રગ્હ ' તેજ આ વિશ્વ હતું તેને એકલાં બ્હીક લાગવા માંડી અને કંઇ ગમ્યું નહીં, તેને બીજા માણુસની ઇચ્છા થઇ. તે સ્ત્રી અને પુરૂષ થયેા. તેનાથ્રી આખી માનવજાતિની ઉત્પત્તિ થઇ. પછી એજ રીતે-નરજાતિ અને નારીજાતિના પશુઓની ઉત્પત્તિ તેણે કરવા માંડી. છેવટે-પાણી, અગ્નિ, દેવતાઓ વગેરે એણે ઉત્પન્ન કર્યા. પછી ગથકાર વધારે પ્રીઠ શૈલીમાં કહે છે કે--

" તે આત્મન અહીં નખનાં ટેરવાં સુધી સવંત્ર બ્યાપી રહેલા છે. જેમ ખાખાંની અંદર મૂકાચેલા અરુો જણાતા નથી, જેમ અગ્નિને ઢંકી રાખવાના સ્થાનમાં મૂકાયલા અગ્નિ જણાતા નથી તેમ અને કાેઈ જોઇ શકતું નથી. કારણ

× પૃ. ર૮ર ની ટીપમાં-અશે કરાજાએ ભાેહ ધર્મને આશ્રય આપ્યા ત્યાર પછા પછુ કેટલાંક ઉપનિષદા રચાયાં હતાં. અને એ ઉપનિષદા ઉપર છહવા નવા ધર્મની અસર થઇ હતી. એ વખતે થાહાણા અને ભાહ ધર્મના અનુયાયોએ એક બીજાને શત્રુ જેવા ન્હોતા ત્રણના.

કે એ આખે જેવામાં આવતા નથી. જયારે ધાસ લે છે ત્યારે એ પાણુ કહેવાય છે. જ્યારે ખેલે છે ત્યારે એ વાફ કહેવાય છે, જયારે જોય છે ત્યારે એ ચક્ષુ કહેવાય છે, જ્યારે સાંભળે છે ત્યારે એ છોત કહેવાય છે, જ્યારે મનન કરે છે ત્યારે એ મન કહેવાય છે. આ સઘળાં માત્ર એનાં કર્મનાં નામા છે. આમાંના ગમે તે એકએકની જે કાેઇ પૂજા કરે છે તે (યથાર્થ) જ્ઞાન ધરાવતા નથી......આતમા તરીકેજ એની ઉપાસના કરવી જોઈએ. કારણુ કે (પાણુ વગેરે) સર્વ એનામાં એકઠાં થાય છે."

(૬) શ્વેતાશ્વતર જે એક મેહું સ્ચાયલું ઉપનિષદ્ છે, તેના ચતુર્થાધ્યા-ચના ૧૦ મા શ્લાક---

## मायां तु प्रकृति विद्यान्मायिनं तु महेश्वरं । तस्यावयवभूतैस्तु, व्याप्तं सर्वमिदं जगत् ॥ १० १

સ. સા. પૃ ૨૮૬થી–" જગત્ તે માયા છે એવા વિચાર જે પાછલા સમયની વેદાંત ફિલસુપ્રીના માટામાં માટા સિદ્ધાંત છે તે પહેલીજ વાર સ્પષ્ટ રીતે મૂકાયલા આપણા જોવામાં આવે છે.

જગત તે માયા છે અને પ્રદ્ધા તે એ જગતની માયાને ઉત્પન્ન કરનારે! જાદુગર ( मायित् ) છે. એલું એ <sup>ર</sup>ક્ષેકમાં કહેવામાં આવ્યું છે પણુ આ વિચાર જાૂનામાં જાૂનાં ઉપનિષદેની સાથે જોડાયલા છે. "

(છ) સં. સા. પૃ. ૨૮૭થી---" આ ઉપનિષદ્ ગ્રંથેામાં પરમાત્માનું ખરૂં સ્વરૂપ સમજવાને માટે સર્વત્ર ભારે ઘડમથલને પરિણામે કાેઇવાર એક રૂપક વ પરવામાં આવ્યું હાેય તાે કેાઇવાર બીજું રૂપક વાપરવામાં આવ્યું હાેય એવું બન્યું છે ઉદાહરણ તરીકે વૃહદારણ્યક ઉપનિષદ્માં યાજ્ઞવલ્કય ઝાવિ સંસાર છાેડીને વનમાં જવાની તૈયારી કરતા હાેય છે તે વખતે એની આ મૈત્રેયી એને પ્રશ્ન કરે છે તેના જવાબમાં એ કહે છે---

" જેવી રીતે એક મીઠાના ગાંગડા પાણીમાં નાખ્યાે હાય તા તે પાણીમાં ગળી જાય અને તેને પાછા બહાર કાઢી શકાય નહીં પછ્ય પાણી જયાંથી ચાખા ત્યાંથી ખારૂં ને ખારૂં લાગ્યા કરે તેવી રીતે આ મહા સત્ત્વ અનંત છે, અપાર છે, વિજ્ઞાનનાજ જત્થા છે. આ મૂલતત્ત્વામાંથી બહાર નીકળીને એમાંને એમાંજ એ પાછું વિક્ષીન થાય છે. મરણુ પછી ચૈતન્ય રહેતુ નથી. કારણુ કે યાજ્ઞવલ્કયે આગળ આગળ સમજાવ્યું છે તે પ્રમાણે જે દૈતભાવ ઉપર ચૈતન્યના આધાર રહે છે તે જતા રહ્યો એટલે ચૈતન્ય પણુ જતુ રહેવું જોઇએ.

વળી એજ ઉપનિષદમાં બીજે એક ઠેકાણે કહ્યું છે કે-" જેવી રીતે

| તત્ત્વઋ <u>યી</u> ની | પ્રસ્તાવના. |
|----------------------|-------------|
|----------------------|-------------|

કરોળિયા પાતાના તંતુઓવડે ળહાર નીકળે છે, જેવી રીતે ન્હાના ન્હાના તણુખાએ અગ્નિમાંથી બહાર નીકળે છે,તેવી રીતે એ આત્મામાંથી સઘળા પાણુ, સઘળા લાેક, સઘળા દેવતાઓ, સઘળાં પ્રાણિયા બહાર નીકળે છે. "

્ર (... ) સં. સા. પૃ. ૨૭૬ માં—" શતપથ પ્રાદ્ધાણુ-સાે અધ્યાયવાળું અથવા સાે રસ્તાવાળું છે, એ ઝરગ્વેદથી બીઝે નંબરે વૈદિક સાહિત્યના આખા ક્ષેત્રમાં સૌથી વધારે અગત્યનાે ગ્રંથ આ છે."

( પૃ. ૨૮૩ ) થી " પરમાત્માના સ્વરૂપના વિચાર એ સઘળાં ઉપતિષ-ઘદાતું સુખ્ય તત્ત્વ છે. ઝળ્વેકના પુરૂષમાંથી ધીરે ધીરે આત્મન્તા વિચારોના ઉદ્લવ થયેા. સબ્ટિના સ્ચનાર પ્રજાપતિમાંથી ભૂતમાત્રના આદિકારણ એવા નિર્ગું છુ પ્રમહના વિચાર ઉત્પન્ન થયેા. એ કમતું છેવટમાં છેવટતું પગથિયું તે આ ઉપનિષદામાં આપણે જોઇએ છીએ ज्ञग्त्वेद માં આત્મન્ એના અર્થ ધાસ એટલાજ થાય છે. ઉદાહરણ તરીકે-વાયુને વરૂણના આત્મન્ કહેવામાં આવ્યા છે. પ્રાદ્યણેામાંજ એ શખ્દના છવ એવા અર્થ થયેા.

એક ઠેકાણે સાત્મન ઉપર જેઓના આધાર ગણવામાં આવ્યા છે, તેવા **પ્રાળ ની દેવતાઓની સાથે એકતા સ્થાપવામાં આવી છે. અને** એવી રીતે विश्वने। आत्मन हे।वानी हत्यना ઉद्दलवी छे. इतिपथ ब्राह्मण ना क्षेठ मे।डा રચાયલા કાંડમાં ( ૧૦,૬,૩ ) આ આત્મનું ના વિચાર વધારે ખિલવવામાં આગ્ગા છે. અને એ આત્મન્ વિશ્વમાં સવજી વ્યાપીને રહ્યો છે. એવું એના વિષે કહેવામાં આવ્યું છે. ऋग्वेद માં ब्रह्म ( નાન્યતરબાતિ ) એને। અર્થ ' प्रार्थना ' અથવા ' મર્થિત ' એથી વિશેષ કાંઇ પણ થતા ન્હાતા પણ જૂનામાં જૂનાં बाह्यणों માં પણ પ્રાર્થના, વિષ્ઠ અને ચરૂમાં પ્રગટ થતી સાર્વત્રિક વિશુધ્ધિના અર્થ એ શબ્દમાં દાખલ થએલા આપણું નેઇએ છિયે. ઉપનિષદામાં પ્રજ્ञતિ ને સચેતન કરનારૂ પવિત્ર ત-ત્વ એવાે એ શબ્દનાે અર્થ થાય છે. એ શબ્દનાે યાછલાે ઇતિહાસ લાંગા છે અને હિંદુસ્તાનના ધામિંક વિચારની ઉત્કાંતિનું સઘળું તત્ત્વ આ એક શબ્દના ઇતિહાસથીજ સૂચવાય છે. આ સાન્ અને ब्रह्મ એ છેઉ શબ્દથી જે વિચારા દર્શાવાય છે તેને ઉપનિષદેામાં સાધારણ રીતે એકજ મણવામાં આવ્યા છે. પણ ખરું બીતાં ત્રજ્ય એ વધારે પ્રાચીન શબ્દથી વિશ્વમાં વ્યાપી રહેલા પરમત ત્વનું સૂચન થાય છે. અને आत्मन એ શબ્દથી માનવીમાં પ્રગટ થતા ચેલન્ચનું ભાત કરાવે છે. અને જ્ઞાત પરથી અજ્ઞાત પર अय के सिध्धांतने अनुसरीने आत्मन के विशेष अधीता तत्त्रने आह के

અજ્ઞાત ત-ત્વને৷ પરિચય કરાવનારા કામમાં લેવામાં આવ્યું છે. दृहद्दारण्यक उवनिषद् માં ( ૨,૮,૮, ને ૧૧ ) " अक्षरं " એ નામથી आत्मन् તું નીચે પ્રમાથે વર્જીન આપવામાં આવ્યું છે.

તેના ભાવાર્થ માત્ર જીવા----

" એ-સ્થૂલ સક્ષ્મ, દ્વસ્વ, દીર્ઘ એમાંના એકે નથી. તેમજ લાેહી, ચરબી, છાયા, આંધકાર, વાયુ, અને આકાશ વગરના છે. કાેઇના સંગમાં લપટાઇ ન જાય, સ્પર્શ ન કરી શકાય એવે! એ છે. એ સ્વ દ, ગંધ વગરના છે. આંખ કાન, વાણી, મન, તેજ, પ્રાણુ. મુખ માપ, આંદર અને બહાર એવું કાંઇ નથી. એ કાેઇનું ભક્ષણુ કરતા નથી. એને કાેઇ જોતા નથી, એ સઘળું સાંભળે છે. એને કાેઇ મનન કરી શકતું નથી, એ સઘળાના મનન કરનારા છે. એના વિધે કાેઇને સાન નથી, એ સકલ વસ્તુના વિદ્યાતા છે. એના શિવાય બીજો કાેઇ જોનારા, સાંભળનારા, મનન કરનારા, વિદ્યાતા ગથી. હે ગાર્ગી! એ અવિનાશીની આંદર આકાશ આત પ્રાત થઇને રહ્યું છે. "

આખી મનુષ્ય બ્લલિના તન્ત્વ ચિંતનના ઇતિહાસમાં પરમતન્ત્વનું ગ્રહણ કરાયલું અને તેના વિષે ઉદ્ધાષ કરાયેલા સૌથી પહેલા આ સ્થળે આપણે એઇએ છીએ.

પૃ. ૨૮૪ થી – काठक उपमिषद् માં આત્મા વિષે જણાવ્યું છે તેના ભાવાર્થ – " જ્યાંથી સૂર્ય'ના ઉદય લાય છે અને જયાં આગળ સ્વર્યના અસ્ત શાય છે તેમાં સઘળા દેવતાઓના સમાવેષ થઈ જાય છે. તેની પેલી તરફ કાઇથી પણ જઈ શકાતું નથી. "

" એતું રૂપ કરી આંખથો જોઇ શકાતું નથી. કાઇ પણ માણસ ચક્ષુ વડે એને જેઇ શકતા નથી. હુકયથી, મનથી, સુદ્ધિથીજ એતું ગ્રહણ થઇ શકે છે. એને જેએા જાણે છે તે અમર બની જાય છે.

(૯) સં. સા. પૃ. ૧૯૧ થી-" આ દુનિયામાં પુનર્જન્મ થાય છે." એવા સિધ્ધાંતરૂપે એ વિચાર પ્રકટ થયેલા સૌથી પ્હેલા ઉપતિષદ્દો માંજ જેવામાં આવે છે. વળી કુદદ્દવારળ્યક્ર માં કર્મના સિદ્ધાંતની શરૂઆત થયેલી પણુ આપણુ જેઇએ છિયે. નવા જન્મ કેવી રીતના થાય તેના આધાર માણુસનાં પાતાનાં કર્મ ઉપરજ રહે છે, એધી આ કર્મના સિદ્ધાંતની મતલગ્ર છે. કુદદ્દવારળ્યક્ર માં એવું કહેવામાં આવ્યું છે કે માણુસનું શરીર જ્યારે પંચભૂતમાં ભળી જાય છે ત્યારે જે કમ<sup>ે</sup> ધડે માણુસનું

સારા કે નઠારા થાય છે. તે કર્મ સિવાય બીજી કંઇ પણ એતું રહેતું નથી. બીદ્ધ ધર્મમાં આત્માતું અસ્તિત્વ બીલકુલ સ્વીકારવામાં આવ્યું નથી. પણ મરણ પછી મનુષ્યનાં કર્મ ટકી રહે છે અને તે કર્મ એ મનુષ્યના નવા જન્મનાં નિર્ણાયક બને છે. એ વાત કછુલ રાખવામાં આવી છે. અરેખર આ કર્મના સિદ્ધાંત એજ છુદ્ધના ઉપદેશના પાયા છે.

પૃ. ૨૯૨ થી--- **कૈાલીતર્कિ उपनिषद् ને**ા વિચાર કંઇક જીદી રીતના છે. એ ઉપનિષદ્ પ્રમાણે----મૃત્યુ પછી સવે<sup>\*</sup> ચંદ્ર આગળ જાય છે. અને ત્યાંથી કેટલાક પિતૃયાનથી પ્રદ્વાને પ્રાપ્ત કરે છે અને બાકીનાએા પાત પાતાનાં કર્મ પ્રમાણે તથા પાત પાતાના જ્ઞાન પ્રમાણે પૃથ્વી ઉપર મનુષ્યથી તે કીટ સુધીનાં જીદાં જીદાં જીવનમાંથી ગમે તે એક પ્રકારનું જીવન પ્રાપ્ત કરે છે.

काठक उप निषद् એ સૌથી વધારે ધ્યાન એ ચે એવાં અને સૌથી વધારે સુંદર ઉપનિષદેામાં નું એક છે, એમાં મૃત્યુ પછીના જીવન વિષેના પ્રશ્ન એક દંતકથાના રૂપમાં મૂકવામાં આવ્યા છે. नचिकेतस એ નામના જુવાન પ્રાદ્દાણ ચમના રાજ્યમાં જાય છે ત્યાં આગળ ચમ એને ગમે તે ત્રણ વરદાન માગો લેવાનું કહે છે. ત્રીજા વરદાનમાં " મૃત્યુ પછી માણુસ રહે છે કે નહી ?" એ પ્રશ્નના ઉત્તર એ માગી લે છે. મૃત્યુ એને કહે છે. કે " દેરતાઓ પણ આ વિષે સંશયમાં પડી ગયા છે, આ વિષય ઘણું! સક્ષ્મ છે. તું કાઇ બીજું વરદાન માગી લે " અને આમાંથી મને છુટા કર...... (પૃ. ૨૯૩) પરમજ્ઞાનના કરતાં આ પૃથ્વીના સુખ વૈભવને એ વધારે પસંદ કરે એવા હેતુથી નચિકેતસને લલચાવવામાં આવ્યા. એ વાત ઉપરથી માર અથવા મૃત્યુ એ હુદ્દ ને લલ-ચાવવાના પ્રયત્ન કર્યાની જે આખ્યાયિકા છે તેની ઉત્પત્તિ થઇ હાય એ ઘણું સંભવિત છે. નચિकेતસ અને હુદ્દ બેઉ લાલચની સ્હામે ટકી રહીને અંતે જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કરે છે.

( પૃ. ૨૭૫ ) આ કાઠક પ્રકરશ્રામાં એક સ્થળે ( तै. ब्रा. ૩, ૧૧ ) नचिकेतस् એ નામના છાકરા હતા તે યમને ઘેર ગયા હતા. તે વખતે યમ રાજા તરફથી તેને ત્રશુ વરદાન આપવામાં આવ્યાં હતાં. આ વાર્તા ઉપરથી काठक उपनिषद् રચાયલું છે.

(૧૦) પૃ. ૨૯૩ થી— અલખત સઘળાં ઉપનિષદેા મળીને અથવા એકેક ઉપનિષદ્રમાંથી—વિશ્વવિષે તર્કશાસ્ત્રની પદ્ધતિ પ્રમાણે સારી રીતે ખિલવવામાં ઋાવેલા, સંપૂર્ણતાવાળા અને અસંગતિ વિનાના ચાક્કસ વિચારા

નીકળી આવે છે, એવું માનવાનું કંઇ કારણુ નથી. અડધા કવિત્વમય, અડધા ફિલ્સુપ્રીમય, વિચારા, આધ્યાત્મિક પ્રશ્નો વિષેતા કામચલાઉ સવાદે৷ અને ચર્ચાઓનુ મિશ્રણુ આ ઉપનિષદે.માં આપણે જોઇએ છિયે.

(૧૧) પૃ. ૨૯૪ થી–– " એ વિચારોને સુવ્યવસ્થિત સ્વરૂપ તાે વેઢાં-તની ફિલસુપ્રી વડે પછલા સમયમાંજ મળ્યું. એ ઉપનિષદામાંથી જે વધારે પ્રાચીન છે તેને આશરે ઇ. સ. પૂર્વે ૬૦૦ કરતાં વધારે માેડું રચાયલું ભાગ્યેજ ગણી શકાશે. કારણ કે એ ઉપનિષદામાં પહેલીજ વાર જોવામાં આવતા કેટલાક અગત્યના સિદ્ધાંતા બૌદ્ધ ધર્મની શરૂઆત પ્હેલાં જાણીતા હાવાજ જોઇએ, એમ બૌદ્ધ ધર્મના ઇતિહાસ ઉપરથી સ્પષ્ટ માલમ પડે છે. "

(૧૨) પૃ. ૨૬૬ ની ટીપમાંથી-પાશ્ચાત્ય વિદ્વાના એકીમતે એવું કહે છે કે-''સદ્ એટલે બેસવું તે ઉપરથી ઉપનિષદ્ એ શબ્દ થયેા છે પગુ આપશુ ટીકાકારા એ શબ્દને સદ્દ એટલે '' નાશ કરવેં " અથવા જવું એ ઉપરથી વ્યુત્પન્ન થએલાે માને છે. સ્થાર્થ જ્ઞાન વડે કરીને અવિદ્યાના જે નાશ કરે છે તે ઉપનિષદ્ પ્રદ્ધ વિષયક જ્ઞાન જેના વડે આપણી પાસ આવે છે અથવા જેના વડે આપણે પ્રદ્ધની સમીપ જઇએ છે તે ઉપનિષદ્. તૈત્તરીય ઉપનિષદ્ શંકરાચાર્ય વળી ત્રીજો ખુલાસાે આપ્યા છે કે '' ઉંચામાં ઉચું શ્રેય જેમાં સમાયલું છે તે ઉપનિષદ્. "

ં અમારાે વિચાર.

ા જૈનોના ૨૨ મા લીર્થ કર સર્વજ્ઞ થયાને ઘણું છેટું પડી જવાથી ઘૃણાજનક વેદાની સ્થિતિ કાઇ જીદાજ પ્રકારની થઇ પડી હતી. ત્યાર બાદ ૨૩ મા લીર્થ કર ઇ. સ. પૂર્વે ૧૦૦૦ વર્ષના લગપ્તગમાં થયા ત્યારે તે સર્વજ્રોના તત્ત્વો પ્રકાશમાં આવતાં ઇ. સ. પૂર્વે ૮૦૦ ના સૈકા પછીના બ્રાદ્મણુ ગ્રંથામાં તે બાજી દેરવવાના પ્રયત્ન થવા માંડયા. અને તેની પાછળના બ્રાદ્મણુદિગ્રંથા પર તે પ્રજા-પતિની પ્રયત્ન થવા માંડયા. અને તેની પાછળના બ્રાદ્મણુદિગ્રંથા પર તે પ્રજા-પતિની પ્રેરણાની છાપ લગાડવામાં આવી. પરંતુ આ પાછળના બ્રાદ્મણુદિગ્રંથા પર તે પ્રજા-પતિની પ્રેરણાની છાપ લગાડવામાં આવી નથી. તેથી એજ સિદ્ધ છે કે તે વખતના સર્વજ્ઞાના લત્ત્વોની પ્રભા આ નર્વન પ્રકારના બ્રાદ્મણાદિ ગ્રંથાના ઉપર પડી. જીએા કલમ પહેલી માં-" વેદાનો પછીના સમયમાં તદ્દન જીદાજ પ્રકારનું સાહિત્ય-બ્રાદ્મણું એ નામના ગ્રંથાનું સાહિત્ય સ્થાયું. "

સર્વજ્ઞાના ત-ત્વા વિશેષ પ્રચારમાં આવતાં બ્રાહ્મણુ ચાંથા પણું નિર્માલ્ય જેવા થઇ પડવાથો થાડાજ વખતમાં ઉપનિષદ્વા નામના ગ્રંથામાં બાજી ફેરવાઇ, તે

www.jainelibrary.org

એવી રીતે કે વેદેાને અને બ્રાહ્મણુગ્રંથાને ગૌણુમાં રાખીને જ્ઞાનકાંડના નામથી તે માંથાને પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવ્યા. તેના વિચાર કરી જીવો કલમ બીજીથી.

વેદામાં ઇ દ્રાદિક દેવતાઓની પ્રાર્થનાઓ કરીને સુખ્યતાએ ધન-પુત્રા-દિકની માગણીઓ પોતાના અહિક સ્વાર્થને ખાતર કરવામાં આવતી તે સમયમાં સર્વજ્ઞોના ત-ત્વાની ફરીથી તાજી પ્રભા પડતાંની સાથે ધ્રામ્હણુ પ્રથામાં પાતાના સ્વાર્થની સિદ્ધિ કરવા દોડયા દેાડી કરી મુકી તા ખરી પણ સર્વજ્ઞોના તરફથી જીવાદિક સફમ ત-ત્વાના વિશેષ પ્રચાર થતાં બ્રામ્હણુગ્ર થાથી પણ પછા પડવાથી સર્વજ્ઞનાજ ત-ત્વામાંથી અથવા તે સમયના તેના કેઇ બોજા મતના આશ્રયથી પાતાની અનુદૂળતા પ્રમાણે વિષયોને બ્રહણ કરી જ્ઞાનકાંડના નામથી ઉપનિષદા નામના ગ્રંથા લખવાના આરંભ કર્યા પણ તે યાચિતમંડન ફપ હોવાથી તેમાં ખરા પાંચા જમાલી શક્યા નથી. જુવા કલમ ત્રીજીમાં---'' પરમાત્માના સ્વરૂપના વિચાર એ સઘળા ઉપનિષદાનું મુખ્ય તત્ત છે.

ઝરગ્વેઠના પુરૂષમાંથી આત્મનના વિચારા અને સુષ્ટિના રચનાર પ્રજાપતિ-માંથી ભૂતમાત્રના આદિકારથુ એવા નિર્ગુણ છ્રદ્ધાના વિચાર ઉત્પન્ન થયા. એ ક્રમતું છેવટતું પગથિશું તે આ ઉપનિષદામાં આવ્યું. "

( સર્વદ્રોના ઇતિહાસમાં પુત્રીના પતિ–પ્રજાપતિ જે એક ૨ જા છે તેના નામતું આ પુરૂષ સૂકત ચારા વેદેામાં પાછળથી દાખલ કરેલું છે તે અમેા જગા જગાપર બતાવતા આવ્યા છિયે ફરીથો વિચાર કરવાની લલામણ કરૂ છું.)

વિશેષ–સર્વદ્રાએ અનાક્રિકાળના નાના મેટા સર્વે જીવેષ્ પોલાના કર્મના વશમાં પડેલા ૮૪ લાખ જીવેાની ચેાનિમાં ભ્રટકતા રહેલા અતાવેલા છે.

આ ત્રીજી કલમના પ્રજાપતિથી ભૂતમાત્રની ઉત્પત્તિ માનીએ ત્યારે તે નિર્ગું છુ પ્રદ્યાએ કથા કાળમાં આ જીવેાને ઉત્પન્ન કર્યા ? અને તે એક સરખા કર્મવાળા ઉત્પન્ન કર્યા કે વિષમ કર્મનાળા ? ને તે જીવેાને વિષમ કર્મવાળા ઉત્પન્ન દરી ૮૪ લાખ જીવેાની ચાેનિમાં ભટકતા કરવાવાળા હાય તા તે અમારા પ્રજાપતિ નથી પ્રછ્યુ તે અમારા કટો શત્રુજ સિદ્ધ થયો, તેથી આ પ્રજાપતિથી ભૂતમાત્રની ઉત્પત્તિ બતાવી છે તે કેવળ કલ્પિત રૂપનીજ છે.

કલમ ૪ થી માં---બ્રામ્હણુ ચંચના વિચાર ત<sup>ુ</sup>ત્વેહ ઉપનિષકમાં વિસ્તાર-વામાં આવ્યા ખરા પણુ તે કર્મકાંક સાથે વિરાધમાં રહેનારા હેલાથી નવા ધર્મનુંજ સમર્થન થાય છે.

ખેતા ખાંપણ વગરના ચેટ્રા કરી પૃથ્વીનું સુખ રેળવ્યા પછી ચમના

નિવાસ સ્થાન આગળ સુખમાં રહેવું એવા જે ઉદ્દેશ ધ્રાદ્મણામાં હતા તે આ ઉપનિષદેામાં કરે છેઅને ચથાર્થ જ્ઞાન વડે જીવાત્મા અને પરમાત્માની એકતા ચતાં સુક્તિ મળે એજ ઉદ્દેશ ઉપનિષદેાથી મળે છે. આ સ્થળે યજ્ઞના વિધિ બિન ઉપયોગી થઇ પડે છે અને અધ્યાત્મિક જ્ઞાનજ વધારે અળત્યનું થઈ પડે છે.

( અમે પ્રથમ કહ્યું હતું કે-સર્વગ્નાના કે તેવા કેાઇ બીજા મત્તના વિચારાને લઇને પોતાની અનુકૂળતા પ્રમાણે ઉપનિષદેામાં દાખલ કરવા માંડયા ત્યારેજ તે વૈદિકમતના પંડિતા આ દુનિયામાં કાંઈ પગ ટેકવતા થયા હતા. )

આ બધા ઉપરના વિચારાથી એ સમજાય છે કે વેદ સમયના પડિતા ઘૃણાજનક ચગ્ને કરીને આ લેહ અને પરલેહના સુખની આશાના જ્ઞાનવાળા હતા, તે પછી બીજા જ્ઞાનીએલના સમાગમમાં આવ્યા પછી પ્રાદ્ધાણુ ગંથાથી ખાડ ખાંપણ વગરના યગ્ના કરી આ લેહના સુખની સાથે પરક્ષાકમાં ચમના નિવાસ સ્થાનમાં જઇને સુખ શાંતિ મેળવવાના ગ્રાનવાળા થયા. પરંતુ આ ઉપનિષદેશના સમયમાં તા જીવાતમા અને પરમાત્માની એકતાના ગ્રાનથી સુખ શાંતિ મેળવવાના જ્ઞાનવાળા થયા.

તે৷ અહીં જરા વિચારવાતું કે—ઇશ્વરપ્રેરિત વેદેામાંતું જ્ઞાન કેટલા લ્ચ્ચા દરજાતું હતું કે જેથી બ્રાહ્મણુ ચંથાથી ફેરવવું પડશું અને ઉપનિષદામાં તાે તે સર્વથાજ કરી ગયું, તે કથા નવા જ્ઞાનીઓની પ્રભા પડવાથી ફેરવવું પડશું ! વિચારવાની ભળામણુ કરૂં છું.

(૫) કલમ પાંચમીના વિચાર જીવેઃ---

રુષ્ટા તરીકેનું સ્થાન પ્રજાપતિના બદલે भारमन् ને આપવામાં આવ્યુ. वृहदारपयक માં કહ્યું છે કે-શરૂઆતમાં આત્મા અથવા **પ્રાક્ષ** તેજ આ વિશ્વ હતું, તેને એકલાં બ્હીક લાગવાથી બીજાની ઇચ્છા થતાં દેવતાએા સુધીની આ બધી સખ્ટિ તૈયાર કરી દીધી. ઇત્યાદિ.

આમાં જરા વિચાર કરીને બતાવું છું –

આ સર્વજ્ઞાના સમયના વૈદિક પંડિતા-ઘૃણાજનક વેદવિધિના ચજ્ઞાથી પાછા પડતાં, પ્રાદ્મણ ગ્રંથામાં તે બાજી ફેરવી, તેથી પણ પાછા પડતાં-ઉપનિષદેામાં તા સર્વજ્ઞાદિક બીજા મતનાજ વિચારા દ્વાખલ કરવા પડયા. પરંતુ સર્વજ્ઞાના 17

તરકથી આ સુષ્ટિ અનાદિની છે, એવા વિચારા પ્રકાશમાં આવતાં, પોતાની સ્વતંત્રતા બતાવતા આ અત્યંત પરાક્ષના વિષયમાં પોતાની જીદાજ પ્રકારની બાજી ખેલવા માંડી. તે એવી રીતે કે-શરૂઆતમાં આત્મા અથવા ધ્રદ્ધ તેજ આ વિશ્વ હતું, તેને એકલાં બ્હીક લાગવાથી બીબાની ઇચ્છા થતાં દેવતાઓ સુધીની આ બધી સુષ્ટિ તૈયાર કરી દીધી

અહીં એક વાત યાદ આવે છે કે– કાેઈ માેટી સમામાં મીયાભાઇએ કહ્યું કે–બાતનો ગાંડમાં ફાચર મત મારના. મેરા બાવા, પરષ્ટ્યા જબ બારા જોજનકા માંડવા બાંધ્યા થા. કાેઇએ પૂછ્યું કે-સાહેબ ! જબ આપ કહાં થે ? બારા જોજનકા માંડવા બાંધતાં કે ઇ ખાડી ટેકરા નડા થા કે નહી ? મેને પ્રથમજ કહા થા કિ બાતકી ગાંડમેં ફાચર મત મારના. તેવી વાત આ જગત્ સખ્ટાની પણ વિચારવા જેવી છે.

વિચારવાનું કે--શરૂ આતમાં આતમા અથવા થ્યદ્ધ એકલા હતા તા તે કઇ જગાપર હતા ! અને કયાંથી આવ્યા હતા ! કહેવામાં આવે કે તે તેા અનાદિના હતા ? તાે વિગારવાનું કે કેટલા કાળ સુધી બેસી રહ્યા પછી તેમને ખ્હીક લાગી ? કે જેથી આ અધી સુબ્ટિ ઉત્પન્ન કરવાને તૈયાર થઇ ગયા ? તે તેા પ્રથમ એક્લાજ હતા, તેા પછી આટલી માેટી-વિશાલ પૃથ્વી, આ માેટા માટા સાત સમુદ્રો, કે જે કૂમ પુરાલમાં બનાવ્યા છે તે, અને મેરૂ પર્વતાદિક માટા માટા પહાઢા બતાવ્યા છે તે, આ બધી વસ્તુઓના મશાલા, કયા ઠેકાણેથી મેળવ્યા ! આટલા ડુંક વિચાર તા નાનું છાકરૂ પણ કરી શકે તેવા છે. વેદના ઋષિઓને આ આત્મા જગતના સપ્ટા થશે કે કેમ એ વાત જડી ન હતી ? તા પછી ઉપનિષદ્કારાના ઝાયિઓને કયા નવા ઇશ્વરથી આ જગત્ સપ્ટાની વાત જડી ? પ્રજાપતિના અકલે સખ્ટા તરીકેતું રચાન આત્માને આપવામાં આવ્યું, આમાં મારૂં અનુમાન તેા એ છે કે-પ્રથમ ઉપનિષદ્દામાં સપ્ટા તરીકેનું સ્થાન આત્માને આપ્યા પછી, વેદામાં મછળથી પ્રજાપતિને અબ્દા તરીકેનું સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. એ વાલ અમા જગા જગાપર સ્પષ્ટ કરતા આવ્યા છિવે, તાે યથુ આ જગાયર થાેડી સૂચના કરોને બતાવું છું -- જૈનોના ૧૧ મા તીર્થકર સવ રાના સમયમાં આ અવસર્પિ શ્રીના-નવ વાસુદેવા ( વિષ્ણુઓ ) માંના જે પહેલા વાસુદેવ હતા તેમના પિતા પુત્રીના પતિ થવાથી, લોકોએ પ્રજાપતિ એતું બીજું નામ પાડશું હતું, ત્યાંથી વૈદિકાએ તે પ્રજાપતિને પ્રદ્યા રૂપે કલ્પ્યા હતા. તેમના પુત્ર જે ખાસ વિષ્ણુ હતા તેમનું નામ ત્રિપ્ છ વાસુદેવ હતું તેમને છાડી દઇને તેમના પ્રતિયક્ષી કે જે પ્રતિવાસુદેવ અદ્ધશ્રીવ હતા, તેમને

ધાડાના મ.થા વાળા બનાવી હુ**યગ્રોવ વિષ્ણુ સ્થાપ્યા હતા, ત્યાંથીજ આ** પ્રાક્ષા અને વિષ્ણુની કલ્પના ઉભી કરવામાં આવી છે. અને પુત્રીના પતિ પ્રજાપતિને બ્રદ્ધા તરીઠે ચારા વેદાશી તે પુરાણે! સુધીમાં જગતના સબ્ટા તરીઠે કલ્પેલા છે. પ્રથમ આ પુત્રીના પતિ રાજા, તે પ્રજાપતિ બ્રદ્ધા રૂપે કયા ગ્રંથમાં ગોઠવવામાં આવ્યા અને પછી કયા કયા ગ્રંથોમાં ગોઠવતા ચાલ્યા, તેના સંબંધના વિચાર શાધ ખાળમાં અગ્રભાગ ભજવનારા ઇતિહાસગ્રોને ખાળવાની ભળામણ કરૂ છું. અને અહીં એકાદ દાખલા ટાંકીને ચાલતા થાઉ છું—

મણિલાલ નભુભાઇ દ્વિવેદીએ-પાતાના સિદ્ધાંતસાર નામના પુસ્તકના પૃ. ૪૨ થી ૪૪ સુધીમાં જણાવ્યું છે કે-યજ્ઞપુરૂષ નવાજ દેવ કલ્પાયા. અને પ્રેજાપતિ બધાના માખર આવી જગતના સખ્ટા થઇ પ્રદ્ધા તરીકે પૂજાતા થયા. વિશેષ મારા ગ્રંથ એવાની ભલામથું કરૂ છું.

(૬) કલમ છઠ્ઠીથી-શ્વેતાશ્વતર ઉપનિષદ કે જે એક માંડું રચાયલુ છે. તેમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે- " જગત તે માયા છે, અને છ્રદ્ધ તે એ જગતની માયાને ઉત્પન્ન કરનારા છે " " આ વિચાર પાછલા સમયની વેદાંતની ફિલ-સુપ્રીના માટામાં માટા સિદ્ધાંત છે. તે પહેલીવાર સ્પષ્ટ રીતે સુકાયલા આ ઉપનિષદ્માં જેનામાં આવે છે. પછુ આ વિચાર જ્યામાં જ્યાં ઉપનિષદોની સાથે જોડાયલા છે "

વિચારવાનું કે-જે આ પ્રદ્ય છે તેના અવયવ ભૂતથી જ આ બધુ જગત બ્યાપ્ત છે "तद्विष्णोः एरम पद" આ વેદની શ્રુતિ પ્રદ્વાર્થી જીદી પડે છે. गीतામાં આ વિષ્ણુને ચુગચુગમાં આવવા વાળા, પુરાणોમાં સર્વ જીવામાં બ્યાપીને રહેલા, અને અવતારા લઇને ધમાલ મચાવનારા બતાબ્યા છે. ત્યારે પુરાણામાં બતાવેલી ૮૪ લાખ જીવાની યાનિયામાં, ભટકતા છાલાને માનવા, કે વિષ્ણુને, ? આ બન્ને દેવા એક રૂપના નથી તેમજ પ્રત્યક્ષમાં દેખાતા આ બધા અનંતાનંત જીવા પણ હાલમાં એક સ્વરૂપના નથી. તા પછી આ બધી બાજી કેવા સ્વરૂપથી ખેલાઇ?

શ કરાચાયે –ઇ દ્રાદિક બધા દેવાને એક બાજુ પર ખસેડીને અને એકલા પ્રદ્વાની કલ્પના સુખ્ય રાખીને પાતાનાં 'અદ્ભૈત' મતની સ્થાપના કરી અને જીનાં જૂનાં ઉપનિષદાના અર્થ કરતાં તેમાં પછુ આ ધ્રેસને એડીને બતાવ્યા અને તે પ્રદ્વાને વેદમૂલક ઠરાવવા તેની શ્રુતિયા બનાવી ચારા વેદેામાં દાખલ કરી હોય એલું મારૂં અનુમાન છે, વિશેષ વિચાર કરવાનું ઈનિહાસગ્રાને સાંધું છું.

#### તવ્વત્રયીની પ્રસ્તાવના,

(૭) કલમ સાતમી-ઉપનિષદ્દોમાં પરમાત્માનું સ્વરૂપ સમજવાને માટે ભારે બડમથલ ચાલી રહેલી બતાવીને વૃદ્ધ દ્વારખ્યક્ત નાં બે ઉદાહરણ મુકયાં છે. વાતાની સ્ત્રીને સમજાવતાં યાસવલ્કય કહે છે કે-મીઠાના ગાંગડા પછીમાં ગળી ગયા પછી બહાર કાઢી શકાય નહી, તેવી રીતે મહાસત્વ મૂળ ત ત્વામાંથો બહાર નીઠળીને પાછું એમાં વિલીન થાય છે. મરણ પછી ચૈતન્ય રહેતું નથી. આ વિષયને આગળ સમજાવ્યા પ્રમાણે જે દ્વેતભાવ ઉપર ચૈતન્યના આધાર રહે છે તે જતા રદ્યો, એટલે ગૈતન્યપછું જતુ રહેવું જોઈએ. એજ ઉપનિષદ્માં બીજે ઠેકાણે-કરાળિયા તંતુ વડે બહાર નીકળે છે. અગ્વિમાંથી-ન્હાના, ન્હાના, તણ-ખાએ બહાર નીકળે છે, તેવી રીતે-આત્મામાંથી સઘળા લાક, પ્રાથુ, દેવતાએ, પ્રાણિયા, બહાર નીકળે છે.

આ કલમ ૭ મી માં વિચારવાતું કે—

જેનોના ૨૩ મા લીથ કરના પ્રાદુર્માવ થતાં ઘુલાજનક-ચન્ન યાગાદિક ની કિમત નહી જેવી થઇ પડી એટલે પ્રથમ તેની સિદ્ધિ કરવા બ્રાહ્મણ ગ્રંચામાં મંડી પડયા ખરા પણ તે તેા ખરા દ્રધની આગળ આંટાના (લાેટના) ધાળા પાણી જેવાજ થઇ પડયા. આગળ વિશેષ જીવાત્માના, પરમાત્માના, વિચ રા લાેકામાં યસરતાં, વેદેામાં મુખ્ય ગણાતા-ખબ્નિ, વાસુ અને સૂર્ય દેવે! હતા તે પગ્ર-ખાહા, અંતરના, શત્રુઓને જિતવાવાળા, પ્રત્યસમાં દેખ.તા-વીતરાગ પરમાત્માઓના આગળ, નહી જેવા થઇ પડતાં, તે અંીદ્રિય જ્ઞાન વિનાના પાણીમાં ગળી ગએલા મીઠાના ગાંગડા જેવા અને વંતુએા વડે બહાર નીકળેલા કરાળીયાના જેવા, અને અગ્નિમાંથી ન્હાંના ન્હાંના બહુર પડેલા તણુખાઓ જેવા, પરમાત્મા અતાવવા લાગ્ય. પગ્ન તેવા કલ્પિત રૂપ પરમાત્મા અતાવી વિચલણ -ચતુર મકાપુરૂષોને તા સંતાેષી શકયા નહીજ હાેય. એટલે તે સમયના સર્વદ્રોના વિરૂદ્ધમાં આવીને-નવીન નવીન ઉપનિષદોની રચના અને કલ્પિત સ્વરૂપના નવા નવા પરમાત્મા, લાેકાેને અતાવવા આગળ પડયા, તે શું અધારામાં ' કાં ' કાં મારવા જેવું અને ભાેળી દુનિયાને ' કાં ' કાં મરાવવા જેવું, કરેલું નથી કે ? તે ઉપનિષદાના અભ્યાસ કરવાવાળા આજકાલના બાહાસ પંડિતાને લારે ગડમથલ જેવામાં આવે તેમાં નવઇ જેવું શું છે ? તે ઉપનિષદેમાં થએલી ગડમથલ આગળના **લે**ખામાં બતાવે છે તે જુવા.

(૮) કલમ આઠમીમાં---પરમાત્માના સ્વરૂપ માટે બતાવેલી ભારી ગડમથલ તેનેા ડુંકામાં સાર--- **રાતપશ**-એ જાગ્વેદથી બીજે નંબરે છે.

પરમાત્માના સ્વરૂપના વિચાર એ ઉપનિષદાના મુખ્ય ત-ત્વ છે.

**ઋડગના** પુરૂષમાંથી આત્માના વિચારા થયા, સૃષ્ટિના રચતાર પ્રજાપતિમાંથી ભૂત માત્રના આદિકારણુ નિર્ગુૃૃૃૃૃષ્ટુ પ્રદ્વાના વિચાર થયા. એ ક્રમનું છેવટ ઉપનિષદામાં થયું.

ઝગ, માં–આત્માના અર્થ-**ક્ધાસ** તે વાયુ ને વરૂણુના આત્મા કહ્યો, ધ્રાદ્મણેામાં એને! જીવ અર્થ થયેા. એક ઠેકાણે આત્મા ઉપર જેઓના આધાર તેવા પ્રાણુની--દેવતાઓાની સાથે એકતા સ્થાપતાં, વિશ્વના આત્મા હાવાની કલ્પના થઇ.

**શતપથન**ા-એક માેડા રચાયલા કાંડમાં-એ આત્મા વિશ્વમાં સર્વત્ર વ્યાપીને રહેલા એમ કહેવામાં આવ્યું.

ઝગ્માં-પ્રદ્યાને અર્થ-પ્રાર્થના, અથવા ભક્તિ, એટલેાજ હતા, પણ જૂનામાં જૂનાં પ્રાદ્યણેામાં-પ્રાર્થના, વિપ્ર અને યત્તમાં વિશુધ્ધિના અર્થ, દાખલ થયેા. ઉપનિષદામાં-પ્રકૃતિ ને સચેતત કરનારૂં, તત્વના અર્થ થયે. ધાર્મિક ઉત્ક્રાંતિનું સઘળું તત્વ-આ એક શબ્દથો સૂચવાય છે, આત્મા અને પ્રદ્યા એ બે, ઉપનિષદેા માં સાધારણુ રીતે એકજ ગણુાય છે. પગુ ખરૂં જેતાં પ્રદ્યાર્થ વિશ્વમાં બ્યાપી રહેલા પરમાત્માનું સૂચન થાય છે. અને આત્મા એ શબ્દથી વિશ્વમાં બ્યાપી રહેલા પરમાત્માનું સૂચન થાય છે. અને આત્મા એ શબ્દથી માનવીમાં પ્રગટ થતા ચૈતન્યનું ભાન કરાવે છે. જાગીના આત્માને અજ્ઞાત પ્રમ્હ ઉપર જવું એ અર્થમાં પ્રમ્હ લેવાય છે.

ष्ट्रहदारंण्यक માં अक्षर એ નામથી આત્મ તું વર્ણન છે, તેમાં જણાવ્યું છે કે-એ સ્થ્યૂલાદિકમાંના એકે નથી. એ કાઇના સંગમાં લપટાતા નથી. કાઇને સ્પર્શતા નથી એ કાઇતું ભક્ષણ કરતા નથી. કાેઈ એતું ભક્ષગ્ર કરતું નથી. એને કાેઇ જેતું નથી. એ સકલ વસ્તુના વિજ્ઞાતા છે. એના વિના બીજો કાેઇજ નથી. અ અવિનાશીતા અંદર આકાશ ઓત પ્રાત થઇને રહેલું છે, તત્વ ચિંતનના પરમત-ત્વના વિચાર સૌથી વ્હેલા આ સ્થળે જોઇએ છિયે. " કાઠક ઉપનિષદ્માં–આત્મા વિષે જણાવ્યું છે કે—

જયાંથી સૂર્યાંના ઉદય અને જયાં અસ્ત થાય છે, તેમાં સઘળા દેવતાએાના સમાવેશ થઇ જાય છે. તેની પેલી પાર ક્રોઇ જઇ શકતું નથી.

એ આંખથી નેઇ શકાતા નથો. હૃદયાદિકથી ગ્રહણ ઘઇ શકે છે. જેઓ એને લાણે છે, તે અમર બની જાય છે. "

કલમ ૮ મીના સાર વિચારવાને લખી બતાવ્યા છે.

ું કમાં વિચારવાનું કે—

'પૂર્વ'ના વેદેાની સ્થિતિ-ઘણાજનકજ થઇ પડેલી, જગ લાહેરજ હતી. तेवा समयमां कैनोना २३ मां तीर्थ हरना तरहथी अत्यंत पराक्षना विषयइप સક્ષ્મ જવાદિક ત-વોના અત્યંત પરાક્ષના વિષયરૂપ ઇતિહાસના, પ્રકાશ કરીથી તાને ખહાર પડતાં તે સમયના વૈદિકના પંડિતા-એકદમ નેસમાં આવીને યજ્ઞ યાગાદિકનીજ સિધ્ધિ કરવા, પ્રથમ છ્રે સ્હુલ નામના ગ્રંથાજ લખવા મંડી પડયા હાય પરંતુ સર્વજ્ઞાના ત-ત્વાના વિશેષ ફેલાવા થતાંની સાથેજ તે નહી જેવા થઇ પડતાં, કેટલાક ચતુર પડિતાએ, તે બાજી ફેરવીને **જ્ઞાનકાંડના** નામે ઉં**પનિષદે**ા નામનાં ગ્રંથો રચવાની શરૂઆત કરી દીધી હોય, એમ સેહજે સમજી શકાય તેલું છે. તેમાં કેટલાક પ્રત્યક્ષમાં અનુભવાતા-જીવ, કર્માદિકના વિષચાને અને જીવાની સુકિત સંબંધના વિષયોને, પાતાનામાં દાખલ કરતા ગયા એટલે કાઇક પગ ટેકવતા થયા હાય, પરંતુ સર્વજ્ઞાના તરફથી-આ સષ્ટિ અનાદિનાં જેવા અત્યંત પરાક્ષના વિષયોમાં, જીદા પડવાના ઇરાદાથી અને ભદ્રિક લાેકાેને–ગુંચવાડામાં નાખી દેવાના ઇરાદાથી, આત્માથી સષ્ટિની ્ ઉત્પત્તિની કલ્પના, પ્રથમ, ઉપનિષદ્વામાં દાખલ કરી હોય ! અને ત્યાર બાદ પ્રજાપતિ આદિથી-સૃષ્ટિ ઉત્પત્તિનો કલ્પના થઇને, જુદા જુદા પ્રકારની અનેક પ્રકારની કલ્પનાએા થતાં સંપૂર્ણ વૈદિક ધર્મના ગ્રંથામાં ઘુંસાડી દેવામાં આવી હાય, એવું મારૂ અનુમાન થાય છે. તે એવી રીતે કે-પ્રથમ ઉપનિષદામાં સુષ્ટિની ઉત્પત્તિની કલ્પના, આત્માથી, પછી અક્ષર શબ્દના અર્થથી, ત્યાર બાક અગીયાર ( ૧૧ ) માં **તીર્થ કરના** સમયમાં ચેએલા પુત્રીના પતિ રાજા કે જે લાેઠામાં પ્રજાયતિના નામથી જાહેરમાં આવેલા, તેના અર્થ દુનિયાના પતિ કલ્પીને બધા વૈદિકમાં દાખલ કરવામાં આવ્યા હોય.

ગંકડાનલ સાહેબની ૮ મી કલમમાં-એવા ક્રમ ગેષ્ઠવ્યા છે કે— "પરમાત્માંના વિચાર એ ઉપનિષદાના મુખ્ય તત્ત્વ છે, ઝગ૦ ના–પુરૂષમાંથી, આત્માના વિચારા. પ્રજાપતિમાંથી ભૂતમાત્રના આદિકારણુ એવા નિર્ગુણ પ્રદ્યાના વિચાર, એ ક્રમનું છેવટનું પગ્ધિયું ઉપનિષદામાં અંતાવ્યું. ઝગ્૦ માં આત્માના અર્થ- વ્યાસ થઇને, વાયુને વરૂણના આત્મા, કહેવામાં આવ્યા. પણુ પ્રાપ્કણેામાં અર્થ-એ જીવના થયા. એક ઠેકાણે તેવા પ્રાણ દેવતાઓની સાથે એકતા બતાવી એવી રીતે વિશ્વના આત્માની કલ્પના થડે જ્ઞાતપથ ના એક માડા રચાયલા કાંડમાં---એ આત્મા વિશ્વમાં સર્વત્ર બ્યાપીને રહેલા કલ્પ્યો છે.

ઝરગ્૦ માં–પ્રગ્હાના અર્થ-પ્રાર્થના–સકિત જ થયાે છે. જુના પ્રામ્ક્રણ્રોમાં--પ્રાર્થના-વિપ્ર અને યજ્ઞની શાદ્ધના અર્થ થયાે ૩૫નિષદ્દો માં પ્રકૃતિને સચેતન કરનાર ત ત્વ અન્યું. ધાર્મિક ઉત્કાંતિનું બધું તત્ત્વ આ એક શબ્દથી સૂચવાય છે.

આતમા અને ધ્વમ્હ એ બે શબ્દોથી વિચારો દર્શાવાય છે. તેને <del>ઉપવિષ</del>રો માં એકજ ગણવામાં આવે છે.

ખરૂ જેતાં લગ્હ એ પ્રાચીન વિશ્વમાં બ્યાપેલા, તત્વનું સૂચન છે. અને આત્મા એ માનવીમાં ચૈતન્યનું ભાન કરાવે છે. જાણીતા આત્માને અજ્ઞાત લગ્હ ઉપર જવું એ અર્થમાં લગ્હ લેવાય છે વૃદ્દદ્વારાદ્યક માં અજ્ઞદ ક્ષરે નહી તે આત્માનું વર્જીન વિસ્તારવાળું છે-એ આત્મા સ્થૂલાદિકમાંના એકે નથી. એને ઠાેઈ જોતા નથી. એ સઘળું જીવે છે. ઇત્યાદિ.

આ ખધા વિચારા વહાદારણ્યકમાં પ્હેલાજ નજરે પડે છે. જાઠજ માં સૂર્યના ઉદયયી તે અસ્ત સુધીમાં–સઘળા દેવતાઓના સમાવેશ થઇ જતા બતાબ્યા અને કહેવામાં આબ્યું છેકે–એ આત્મા આંખથી જોઇ શકાતા નથી, પગુ હુદયાદિકથી ગ્રહગું થઇ શકે છે. એને જેઓ જાણે છે તે અમર થઇ જાય છે"

આ કલમ ૮ મી માં--સર્વદ્વાના તત્ત્વાથી વૈદિક પંડિતાના વિચારાની સાથે, કેવા પ્રકારના મેળ છે, તે બતાલુ છું---

સર્વદ્રાએ-આ સૃષ્ટિને અનાદિની બતાવી છે અને અનાદિકાલ સુધી ચાલ્યા કરવાની પછ્યુ બતાવેલી જ છે. સર્વદ્રાએ-કેવલ જડ પદાર્થનું :લક્ષણુ, બુદુ બતાવ્યું છે. અને કેવલ ચેતન પદાર્થોનું લક્ષણુ પણુ; બુદુજ બતાવ્યું છે જડ અને ચેતનના સયેાગવાળી, થઇ રહેલી આ સબ્ટિંગુઅનાદિના કાળથી ચાલતી આવેલી આપણું પ્રત્યક્ષપણું જોઈ રહ્યા છિયે. વિશેષ વિચારવાનું એ છે કે-

જડની સાથે ફસેલા, અનંતા અનંત જીવેા–૮૪ લાખ જીવેાની ચાેનિયોમાં, ઉલડ પાલડવણે ભડકી રહેલા પણ આપણે પ્રત્યક્ષપણું જોઇ રહ્યા છિંગે, તાે પછી આ જીવાેના કત્તાં કાેણુ ? અને તે જીવેા કમેવાળા બનાવ્યા કે કર્મ વિનાના ?

પુરૂષમાંથી આત્માના વિચારા થયા, તે આત્મા શતપથમાં વિશ્વમાં સર્વત્ર બ્યાપીને રહેલાે બતાબ્યાે. તાે વિચારવાનું કે-તે નિર્મલ આતમા

અનેક પ્રકારના મહાસંકટવાળી ૮૪ લાખની ચાેનિચામાં શું વધારે મેળવવાને પડેલાે ? અને ઝગ્વેદમાં- પુરૂષ અને પુત્રીના પતિ-પ્રજાપતિ જ કચે ઠેકાણેથી લાવીને ઘુસાડયાે ? બીજી વાત એ છે કે-વિષ્ણુ ગીતામાં ભક્તાનાં દુઃખાને દૂર કરવાનું વચન આપીને ગએલા બતાવ્યા છે. તે વિષ્ણુને પુરાણેમાં સર્વ જીવેામાં વ્યાપીને રહેલા બતાવ્યા, તે શું ૮૪ લાખ ચાેનિચામાં રહેલા જવાના દુઃખાેના ભાર બાજ આછા કરવાના હેતુથી, તેઆમાં વ્યાપીને રહેલા માનવા ? આ બધી નવીન પ્રકારની બાજી, સર્વજ્ઞા વિનાના બીજા કયા નવીન જ્ઞાનીચાેથી અને શા કારણથી રચાયલી માનવી ?

આ ૮ મી કલમમાં મૅકડાનલ સાદ્ધેબે-પ્રથમ ઝગવેદના પુરૂષથી આત્માના, અને પછી પુત્રીના પતિ-પ્રજાપતિથી નિર્ગુ છુ પ્રદ્યાના, તે પછી શતપથમાં તે આત્મા વિશ્વમાં સર્વત્ર વ્યાપી રહેલાના કમ જે અતાવ્યા છે તે ઝાગવેદમાં દાખલ થએલી શ્રતિઓના પરાધીન પણ થી લખેલા માલમ પડે છે. મારા વિચાર પ્રમાણે સર્વજ્ઞોના તરફથી અનાદિની સુબ્ટિના વિચારા જાહેરમાં ફેલાયા પછી, આ અત્યંત પરાક્ષના વિષયમાં ભદ્રિક લાેકોને ગ્ંચવાડામાં નાખી સર્વજ્ઞાના ભક્ત થતા અટકાવવાના ઇરાદાથી, પ્રથમ ઉપનિષદામાં વિશ્વમાં વ્યાપીને રહેલા આત્મા કલ્પવામાં આવ્યા હોય, ત્યાર બાદ ધીરે ધીરે ઝાગ્વેદમાં પ્રથમ પુત્રીના પતિ-પ્રજાપતિનું સૂકત, તેના પછી કલ્પિત પુરૂષનું સુકત, વેદની મહાર છપ લગાડવાને માટે દાખલ કરેલું હોય. આ મારા વિચારા મૅકડાનલ શાહેબના સ્વતંત્ર વિચારાની સાથે મળતા'આવે છે. જીવેા પૃ. ૧૭૬ માં—'' ઝાગ્વેદમાં છ કે સાત સુબ્ટિ વિષયનાં સૂકતા છે…..તેમાં-દંત કથાના, અને ધર્મ શાસ્તના વિચારાની પુષ્કલ ભેળમ ભેળા થઇ હોય એ તા સ્વાભાવિકજ છે. '' અને તે વિચારા ઘણા અસ્ત વ્યસ્ત સ્થિતિમાં સુકાચલા છે. ''

આ તેમના વિચારના ફકરાધી એજ સિદ્ધ થાય છે કે સર્વજ્ઞોના તરફથી--અનાદિની સુષ્ટિના વિચારા ફેલાતાં, તેમનાથી ખાસ જીદા પાડવાના ઇરાદાથી, આ અત્યંત પરાક્ષના વિષયમાં–પ્રથમ ઉપનિષદેામાં--વિશ્વમાં સર્વત્ર વ્યાપીને રહેલાે આત્મા કલ્પ્યાે હાેય, ત્યારબાદ ધીરે ધીરે તે વિચારાને વેદ મૂળક ઠરાવવાને, વેદામાં પણુ તેની અનેક પ્રકારની શ્રુતિએા દાખલ કરતા ગયા હાેય, જીવા મેંકડાનલ સાહેબના વિચારા પૃ ૧૭૬ માં લખ્યું છે કે---

(૧) પ્રાચીન ઋષિએા જણાવે છે કેન્દેવતાએાએ સષ્ટિને ઉત્પન્ન કરી.....

(૩) ઇંદ્રને વિષે એવું કહેવામાં આવ્યું છે કે-એણે પાલાના શરીરમાંથી એના પિલાને અને એની માલાને જન્મ આપ્યા. (મં. ૧૦, સૂ. ૪૫)

(૪) પૃ. ૧૭૭ માં– વિરાધાભાસી વિચારામાં, વધારે ને વધારે મશગુલ રહેનારા વિપ્રવર્ગની કલ્પનાને, આ વિચાર ઘણેા ગમી ગયેા હતા એમ સ્પષ્ટ માલુમ પડે છે.

(પ) ઝગ્વેદના ધાર્મિક વિચારા-ધીરે ધીરે વિકાશ પામતાં સઘળા સુખ્ય દેવતાઓથી જૂદા અને એકકે એક દેવતાએા કરતાં ચઢિયાતા, એવા એક સષ્ટાની કલ્પનાના ઉદ્લવ થયો.

(૬) સૃષ્ટિ વિષયક સૂકતમાં–૧ પુરૂષ, ૨ વિશ્વકર્માં, ૩ હિરણ્યગ્રભં, ૪ અને પ્રજાપતિ, એવાં જુદાં જુદાં નામાથી એ સબ્ટાને–સંધાધન કરવામાં આવ્યું છે......

(૭) આ સબ્ટિ વિષયક સૂકતામાં–કેાઇ મૂળ પદાર્થ ઉપરક્ષી બનાવટ કરવામાં આવી હેાય અથવા કાેઇ મૂળ પદાર્થમાંથી ઉત્ક્રાંતિ થઇ હેાચ એવી રીતનું સૃષ્ટિ વિષેનું વર્ષન આપવામાં આવ્સું છે.''

વિશેષ તે ગ્રંથથી જોવાની ભળામણ કરૂ છું અને આમાં કાંઇક વિચાર કરીને અતાવું છું.

કલમ સાતેમાં વિચારવાનું કે---

'' દેવતાઓએ સબ્ટિને ઉત્પન્ન કરી. '' ત્યારે તેઓ કયાંથી આબ્યા હશે ? વળી આ મહાવિશાલ પૃથ્વી આદિના મશાલા કયાંથી લાબ્યા હશે ? અને તે પાતે કયા ઠેકાણે ઉભા રહીને આ બધી રચના કરી હશે ?

બીજે ઠેકાણે–" સ્વર્ગ-પૃથ્વીને દેવતાએાનાં–મા બાપ બતાવ્યાં છે. " ચહીં વિચાર થાયછે કે−વનસ્પતિ–કીડાઆદિથી તે માણસ સુધીના અન'ત અન'ત જીવાના મા–બાપ કાેણુ મનાયા હશે **!** 

ત્રીજામાં–" ઇંદ્રે પોતાના શરીરથી મા–આપને જન્મ આપ્યેા." અહીં વિચાર થાય છે કે⊸આવા પ્રકારની અનેક શ્રુતિયાે માત્રાધિક સામપાનના છાકમાંથી પ્રગટ થએલી હાેય. એમ એક લજનપદથી સમજાય છે–" સામવેલ રસ શુધ્ધ જે, પ્રામ્હણુ હાેય તે કરે. અવર વર્ણુને વમન કરાવે, વેદ વાણી ઉચ્ચરે તા પ્રેમ રસ તેના ઉરમાં ઠરે.

18 -

ઉપરના જેવી અર્થ વગરની તદ્દન બેઠંગી, માત્રાધિક સામપાનના બે-ભાનમાંથી અનેક પ્રકારની શ્રુતિયેા પ્રગટ થએલી જોવામાં આવે છે. જે વાતેા નાતું છેમકરૂં ન કરી શકે, તેવા પ્રકારની વાતા, વેદ કાલના મીટા માટા ઝાવ પંડિતા કેવા વિચારાથી કહી ગયા કે-ઇંદ્રે પાતાના શરીરથી માળાપને જન્મ આપ્યો ! માટા દેવ તરીકે મનાયલા સામની સ્તુતિયોથો વેદો ભરેલા છે, તેથી તેજ ઇશ્વરની પ્રેરણા ઝાપિપડિતાને થએલી મનાયી હાય. એટલે વિરાધાભાસની વાતા જે દેખાય છે તે-માત્રાધિક સામપાનના પરાધીન પણાથી જ થએલી હાય, આગે તા માટા પંડિતા કહે તે અરૂં.

મેંકઢેઃનલ શાહેબે–કલમ પાંચમીમાં–ઝાગ્૦ ના દેવતાઓથી જીુકા એક સ્કષ્ટાની કલ્પનાના ઉદ્દભવ બલાવ્યા. છઠ્ઠીમાં-તે પુરૂષાદિકથી સંબાધાતા બતાવ્યા. સાતમીમાં-તે કાેઇ મૂલ પદાર્થ ઉપરથી અનાવટ થએવી બતાવી. આ ત્રણે કલમાના વિચાર ભેગા ટું કમાં કરીને બતાવું છું.

મૅકડાેનલ શાહેબની ૮ મી કલમ તેમાંના-સુબ્ટિ વિષયકના કેટલાક ફંકરાઓને વિચાર કરતાં જેમ કે જણ્વેદમાંના દેવતાઓથી સુબ્ટિની ઉત્પત્તિ, અને સ્ગર્ગ–પૃથ્વી, દેવતાઓનાં મા-બાપ, આદિના વિચાર કરીને બતાવ્યા. ફરીથી તેજ વેદમાંના ૫-૬-૭ મા ફકરાના વિચાર તપાસી જોઇએ.

પાંચમામાં-ઝગ્વેલ્ના દેવતાઓથી જીંદા એક અપ્ટાની કલ્પના, છઠ્ઠામાં-તે પુરૂષાદિકથી સંબાધાતા, સાતમામાં-તે કેાઇ મૂલ પદાર્થ ઉપવ્થી બનાવટ થએલી એમ મૅકડોનલ શાહેબે અનુમાન કરીને બતાવ્યું. આમાં મારૂં અનુમાન કરીને બતાવું છું.સર્વદ્વાએ-આ સચ્ટિને, આદિઅંત વિનાની બતાવી છે. તેથી તે સર્વદ્વાના વિરૂધ્ધની બનાવટ જ છે, એમ સહજે સમજી શકાય તેવી છે. પછુ તે બનાવટ સર્વદ્વાના ઇતિહાસમાં ૧૧ મા તીર્થ કરના સમયમાં થએલા પુત્રીના પતિ રાજા, કે જે પ્રજાપતિના નામથી લાકોમાં પ્રસિધ્ધ થયા હતા, તે પ્રજાપતિને વદિકોએ અસ્તવ્યસ્તપણાથી, પ્રાયે સંપૂર્ણ વૈદિક પ્રંથામાં દાખલ કરી દીધેલા જોવામાં આવે છે. જીવા અમારી તત્ત્વત્રપીમી તાંસાના લેખ. સહજે સમજી શકાય તેવું છે.

તે પ્રજાપતિને–વેદમૂળક ઠરાવવા, તેમનાં ત્રચુ ચાર સકતા જેન કે– હિરણ્યગર્લ\_નામનું, યજ્ઞપુરૂષ નામનું---પુરૂષસુકત, પ્રથમ ઝ્રગ્**વેદથી ન જાગ્રે** કયા સમયમાં દાખલ કરવામાં આવ્યું તેની શાધ કરવાનું કામ ઇતિહાયજ્ઞ મહાપુરૂષાનું છે. આ વિષયમાં-મગ્રિલાલ નભુસાઇ દ્વિવેદી એવું જગ્રુાવી ગયા

છે કે-ચરૂ પુરૂષ નવેજ દેવ કલ્યાયે, અને પ્રજાપતિ--બધાના માખરે આવી, સબ્ટિતા નિયંતા થઈ--પ્રમ્હા તરીકે પુજાતે થયે. આ લેખનું ઠામ ઠેકાર્ણું મારા ત્રંથથી સજ્જના સારી રીતે જોઇ શકશે. આ વાતને વિશેષ ન લંબાવતાં અહીંજ સમાપ્ત કરૂં છું.

કલમ ૯ મીમાં-મૅંકડાનલ શાહેબ્રે-કર્મની વાત જણાવતાં વૃદ્ધ दारण्यक થી કર્મના સિધ્ધાંતની શરૂઆત થએલી તે એવી રીતે કે-(૧) માણસતું શારીર પાંચ ભૂતમાં ભળી ગયા પછી કર્મ વિના બીજી કાંઇ રહેતું નથી, (૨) ભૌધ્ધમાં આત્માતું આસ્તિત્વ સ્વીકાસયલું નથી, પાછળ મનુષ્યનાં કર્મ ટકી રહે છે, 'તેજ નવા જન્મના નિર્ણાયક બને છે. કર્મના સિધ્ધાંત છુધ્ધના ઉપદેશના પાયા છે. " (૩) कै चितकि પ્રમાણે મૃત્યુપછી-સર્વે ચંદ્ર આગળ જાય છે. ત્યાંથી પિતૃયાનમાં, પછી પ્રગ્હને પ્રાપ્ત કરે છે. આકીના કર્મ પ્રમાણે અને જ્ઞાન પ્રમાણે.

મનુષ્યથી તે કીટ સુધીનાં છવનમાંથી, ગમે તે પ્રકારનું છવન પ્રાપ્ત કરે છે. (૪) કાઠકમાં-મૃત્યુ પછીના છવન વિષે એક દંતકથાથી સમજાવ્યું છે. નचिकेतस યમના ઘરમાં ગયેા, યમે ત્રચુ વરદાન માગી લેવાનું કહ્યું-ત્રીજા વરદાનમાં- " મૃત્યુ પછી માણુસ રહે છે કે નહીં.. " એ માગ્યું, યમે કહ્યું બીજું માગી લે. મૃત્યુએ ભુધ્ધને વાત કરી તેવી આ વાત છે. નચિકેતસ અને ભુધ્ધ લાલચ સ્હામે ટકી રહીને અંતે જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કરે છે.

કલમ ૧૦ મી-ઉપનિષદામાં-વિશ્વ વિષે-તક<sup>\*</sup>ષધ્ધતી પ્રમાણે ખિલવવામાં આવેલા, ચાક્કસ વિચારા નીકળે તેલું કાંઇ નથી. કવિત્વમય, ફિલસુફીમય વિચારા અધ્યાત્મિક પ્રશ્નો વિષેના કામ ચલાઉ સ'વાદેા, ચર્ચાઓનું મિશ્રણ ઉપ નિષદામાં છે. ''

કલમ ૧૧ મી માં∽એ વિચારાને સુવ્યવસ્થિહ સ્વરૂપ તે⊧ વેદાંતમાં પછલા સમયમાંજ મન્હ્યું.

ઉપનિષદેામાં જે વધારે પ્રાચીન તે ઇ. સ. પૂર્વે ૬૦૦ કરતાં વધારે માંહું ભાગ્યેજ :હશે.

ં કેટલાક અગત્યના સિદ્ધાંતા ભૌદ્ધની પહેલાં જાણીતા હાેવા જાઇએ.

કલમ ૧૨ મી માં-પાશ્ચાત્યાે-સદ્દ-બેસવું તે ઉપનિષદ્, વૈદિક ટીકાકારાે -યથાર્થ જ્ઞાનવડે કરીને અવિદ્યાનાે જે નાશ કરે તે ઉપનિષદ્, જેનાવડે પ્રમ્હ જ્ઞાન આવે અથવા પ્રમ્હની સમીપ જઇએ તે ઉપનિષદ્, શંકરસ્વામીએ-ઉન્ચા-માં ઉંચું શ્રેય જેમાં સમાયલું છે તે ઉપનિષદ્.

આ ઉપરની કલમામાં વિચારવાનું કે—

ઇશ્વરદત્ત કે, ઇશ્વરકુત, વેદોના કર્તવ્યને, બાબ્યુ પર સખીને-જ્ઞાનકાંડના નામથી ઉપનિષદો લખ્યઇ ખરી પશુ તે સાનની તૃપ્તિ પૂરી કરે તેવી નથી. મેંકડાનલ શાહેબ કહે છે કે -ઉપનિષદામાંથી કાઇ ચાક્કસ વિચારા નીકળે તેવુ નથી. તેથી લારબાર્યાર આ ચાર કલમોના વિચાર સવંજ્ઞાના તત્ત્વેની સાથે મેળવીને બતાવું છું---

૧ માથ્યુસનું શરીર પાંચ ભૂતાેમાં ભળી ગયા પછી, કર્મ વિના બીજી કાંઇ રહી શકતું નથી. એ મત વહદારહ્યકનાે બતાવ્યાે છે. બોહો પણુ કહે છે કે મનુષ્યનાં કર્મજ ટકી રહે છે. તેજ નવા જન્મનાં નિર્ણાયક થાય છે. એટલે ઉપનિષદાેના અને બોહોનાે મત, એક જેવાે થઇ જાય છે.

આ વિષયમાં-સર્વજ્ઞાનું કથન એ છે કે કમંથી પરલવના નિર્ણય થાય છે ખરા પણ, તે કમ અકેલાં રહેતાં નથી પણ તે કમ જીવને સાથે લઇને બાય છે. શંકરસ્વામી માતાની સમજૂતિ કરતાં સંગ ૪ માં કહે છે કે-" જીવ કમ પ્રમાણે સ્થૂલ દેડમાં વિચર્યા કરે છે. " સગે ૬ ઠ્ઠા માં વૃધ્ધ પ્રામ્હેગ્રુને પ્રમ્ડ સૂત્રના અર્થ સમજાવતાં કહે છે કે-" દેડ છેાડીને બીજા લવમાં જતાં જીવને પાંચ મહાભુતા વીંટલાઇને જાય છે " " કર્મ વિના બીજા રહેતું નથી. " એવા મત વૃદ્ધારણ્યકના શંકરસ્વામીએ છાંડી દઇને આ નવીન પ્રકારના અર્થ કયાંથી મેળવ્યા ! સર્વજ્ઞ હતા કહીને સ્વતઃ મેળવ્યાનું કહાે તા તે સત્ય સર્વજ્ઞ ન હતા, પણ કલ્પિતજ હતા. તે તેમના આચરણાના લેખથી સમજી શકાય તેમ છે.

આ કર્મના અટલ સિદ્ધાંતમાં વૃહદારણ્યકથી શંકરસ્વામીનાે મત જીકેા શા કારણુથી પડયાે ?

(૩) મૃત્યુ પછી સર્વે ચંદ્ર આગળ, પઝી પિતૃયાનમાં, તે પછી બ્રદ્ધાને પ્રાપ્ત કરે, કર્મ વિનાના એકલા જીવને આટલાં બધાં ુંગાથામાં કાેણે નાખ્યા ? કેમ કે બાકીના જીવા કર્મ પ્રમાણે અને જ્ઞાન પ્રમાણે જીવન પ્રાપ્ત કરતા બતાવ્યા છે.

(૪**) નચિકેતાસ** ચમના ઘરમાં ગયેા, ત્રીજા વરદાનમાં " મૃત્યુ–પછી માણુસ રહે છે કે નહીં. " એ માગણી કરી.

આ વાતમાં યમે–દેવતાઓને પણ અન્લણ અતાવ્યા છે, તે વાત તા ખરી માની લેવા જેવીજ છે.

જીવેા કે–ઇદ્રપદની લાલચા ખતાવી વેદજ્ઞા રાજાઓનો પાસે પશુ યજ્ઞા કરાવલા, એ વાતાે પ્રસિદ્ધ છે. ત્યારે ઇદ્ર પેહ્તે કશું પક મેળવવા ચજ્ઞ કરવાને આવતા માનવા શ

વસુરાજાની કથામાં કહ્યું છે કે-ઇંદ્રે પશુ યજ્ઞ કરવાના આરંભ કર્યો ઋત્યિજો તે વાતમાં આડા પડયા. છેવટે વસુને મધ્યસ્થ સ્થાપ્યા. ઇંદ્રના પશ્નમાં ભળતાં રાજ્યથી ભ્રષ્ટ થઇ નરકમાં પડયા બતાવ્યા છે. ત્યારે સાક્ષાત પશુયજ્ઞા કરાવનારનો, અને કરનારની કચી ગતી કલ્પવી ? પશુઓના યજ્ઞ કરનાર દેવતા-આેના રાજા, ઇંદ્રજ જ્ઞાની ન મનાય, તેા પછી દેવતાઓ જ્ઞાની કેવા રૂપના મનાય ? યમ તાે તેમનાથી નીચા દરજાના છે તાે પછી યમની પાસેથી નચિકેતસે કયા પ્રકારનું જ્ઞાન મેળવ્યું માનલું ?

આ ઉપનિષદોના માટે, મૅકડાનલ શાહેબજ લખે છે એમ નથી. પગુ એકાદશાપનિષદ્ના ભાષાંતરકાર--છાટાલાલ પ્રાણુશંકર દ્વિતીયા વૃત્તિ, સં. ૧૯૭૮, સને ૧૯૨૨.

કઠ ઉપનિષદ્ની ભૂમિકાના પૃ. ૨૭ માં લખે છે કે—

" આત્માના તિદિધ્યાસન વડે જેમ જેમ દરેક મહાત્મા ઝાવિઓને આત્મા સંબંધી જ્ઞાનના પ્રકાશ થવા માંડયે, તેમ તેમ તેઓ મંત્ર રૂપે ઉપ-નિષદો વિષે ઉમેરા કરતા ગયા. આમ હાવાથી-સર્વ ઉપનિષદોને સરખાવતાં, તેમાં વિચારાની સંકલના જેવામાં આવતી નથી, છતાં સર્વ ઉપનિષદાનું સમ્યક્ સમીક્ષણ કરતાં એક વ્યવહારિક રૂપ તથા ત્રણુ કાલ્પનિક રૂપે પ્રશ્ના ઉત્પન્ન થાય છે.

૧ પ્રથમ પ્રશ્ન એ ઉત્પન્ન થાય છે કે–મનુષ્યની ઉચ્ચતમ ધારણા શી હાય છે ?

૨ બીજો એ કે-જગલનું સૌથી અંતિમ કારણ શું હશે ?

૩ ત્રીજો પક્ષ એ કે-જગતની સાથે-આ કારણનાે શા સંબંધ છે ?

તથા ચાેથા પ્રક્ષ એ કે આપણુ તે કારણ રૂપને કેવી રીતે આળખી શકીએ ?

્રાથમ વલ્લીમાં પ્રથમ પ્રશ્નના પ્રત્યુત્તરનાે સમાવેશ થાય છે. દુંકમાં તેમાં દર્શાવેલ વિચારા તીચે પ્રમાણે છે.

સાધારણ રીતે એમ માનવામાં આવે છે કે-વેઠતું જ્ઞાન શ્રેષ્ઠ સુખને પ્રાપ્ત કરે છે. પગુ વેઠ વિહિત કર્મોનું અતુષ્ઠાન કરવાથી, તથા વેઢ જ્ઞાનથી પ્રાપ્ત

થતું સુખ અર્થાત્ સ્વર્ગ સુખના ભાેગ ક્ષણિક છે. તથા જે મનુષ્ય અવિકારી સુખ પ્રાપ્ત કરવા ઇચ્છે છે, તેના મનને તે સુખ સંતાષ પમાડતું નથી. આત્મા અવિકારી સ્થિતિને પ્રાપ્ત થવાથી ઉત્પન્ન થતું જે સુખ, તે અખંડાનંદ સુખ કહેવાય છે. આથી એ પ્રક્ષ ઉભાે થાય છે કે-ઇ દ્રિયા તથા મન આદિરપ ક્ષણિક ભાેગના સાધનાથી જે વિભક્ત છે, એવા આત્માનું મૃત્યું પછી અસ્તિત્વ શું છે ? આ વાતને સાખીત કરવાનું કાર્ય મહાન્ કઠિણ છે. છતાં તે કાર્ય ઘણાજ ઉચ્ચ પ્રકારનું છે. કારણ તે જ્ઞાન અખંડાનંદ પ્રાપ્ત કરાવવા સમર્થ છે. માટે કાેઇ પણ આનાકાની સિવાય તે વિષયને પ્રથમ હાથમાં લેવા એઇએ.

ર દ્વિતીય વલ્લીમાં-જગતનું કારણ શું છે, તથા આપશું તે કેવી રીતે બાણી શકીએ છિએ ? આ પ્રશ્નાનું સાધારણ સમાધાન તેમાં દર્શાવેલ છે. જે સુખ લાગે છે તેથી ભિન્ન આનંદ રૂપે તે છે, અને આજ કારણથી મનુષ્યને ક્ષણિક આનંદ તથા અખંડાનંદ આ બેમાંથી એકનીજ સ્પૃહા રાખવી પડે છે. કારણ તે ખન્ને આનંદો એવા ભિન્ન પ્રકુતિવાળાં છે કે, તે બન્નેની પ્રાપ્તિ સાથે હાઇ શકેજ નહીં. સમ્યક્ પરીક્ષણુ પછી માલમ પડશે કે આ બે પ્રકારના સુખામાં અખંડાનંદનું સુખ શ્રેષ્ઠ છે. જે ચીજો આનંદ ઉત્પન્ન કરે છે તે વરતુજ્ઞાન ખરૂં જોતાં અજ્ઞાનજ છે× કારણ કે કેવલ આ જગતજ પેતાના વિષય સુખા સાથે અસ્તિત્વમાં છે. પણ બીજી કેઇ વસ્તુ સુખને અર્થ નથી. આ રીતની માત્યતા ઉત્પન્ન કરવા વડે અર્થાત્ વસ્તુના સત્ય સ્વરૂપને તે ભુલાવવામાં નાખી દે છે. આ અવિદ્યા અજ્ઞાનનું પરિણામ એ આવે છે કે-આત્મા મરણથી જન્મને અને જન્મથી મરણને વારંવાર પ્રાપ્ત થયા કરે છે. આથી ઉલટી રીતે વિદ્યા અથવા જ્ઞાન સત્ય વસ્તુ તરક દોરવી લઈ જાય છે. તથા તેના સુખ્ય હેતુ એજ હાય છે કે મનુષ્યના આત્માને સત્ય વિષય પ્રદર્શિત કરવા. '

× જે જ્ઞાન પરમાત્મા સંબંધીતું નથો, તે અવિદ્યા રૂપ છે. આ રીતના વિચાર તે વેઠાંત શાસ્ત્રના મુખ્ય વિષય છે.

વેદાંત શાસ્ત્ર વિષે કહેવામાં આવે છે કે---સંસાર અવિદ્યા, તથા માયાથો ઉત્પન્ન થએલાે છે. વળા મુંડકાેપનિષદ્ના પ્રથમ ખંડના થતુર્થ મંત્ર વિષે તાે એટલે સુધી કહેવામાં આગ્યું છે કે---"द्वे विद्ये वेदितव्य इति इ स्म यद् ब्रह्मविदो वद्ति परा चैवाऽपरा च ॥ "

પ્રક્રાવિત્ પુરૂષો કહે છે કે વિદ્યા બે પ્રકારની છે. પરા તથા અપરા અર્થાત્ ધ્રક્ષ સંબધો વિદ્યા ' પરા ' શ્રેષ્ઠ ગણાય છે. તથા વેદ વિષે દર્શાવેલ વિદ્યા ' અપરા ' ઉતરતી ગણાય છે.

ઉપનિષદેા વિષે સાધારણુ ર'તે–મૅકડાનલ શાહેબના, અને છાટાલાલ ભાઇના મત, જણાવી દીધેષ હવે હું મારા મત જણાવું તાે તે અગ્યેષ્ય નહીં ગણાય---

મૅકડોનલ શાહેળના ઉપનિષદોના વિચારોને કાંઇક સ્પષ્ટ કરતે આવ્યા છું.

હવે છેાટાલાલભાઇના વિચારોને, ટીકાકારોના, અને આગળ પાછળના બે વિચારોને મેળવીને બતાવું છું.

મુંડકાેપનિષદ્ની ટીકામાં **શ્રીવિષ્ણુ**નું મંગલાચર**ણ**—

परिपूर्ण-परिज्ञान-परितृप्तिमते सते ॥

विष्णवे जिष्णवे तस्मै, रूष्णनामभृते नमः ॥ १ ॥

ભાવાર્થ — જે પરમાત્માને પરિપૂર્ણ જ્ઞાન છે, એટલું જ નહી પણ જેમને ચારે બાજીનું જ્ઞાન છે, તે પણ, સાધારણ નહી પણ સંપૂર્ણ તૃપ્તિવાળું છે, તેવા કૃષ્ણુ નામને, ધારણુ કરવાવાળાને અને જિત મેળવવાવાળા એવા વિષ્ણુને, નમસ્કાર થાવા || ૧ ||

વિષયની શરૂઆત કર્યા પછી-વેદ, વેદાંગની, વિદ્યાને નિકૃષ્ટ વિદ્યારૂપે, અને પ્રદ્ધ વિદ્યાને ઉત્કૃષ્ટ વિદ્યારૂપે ખતાવતાં કહ્યું છે કે-તે નિર્ગુજી પ્રદ્ધ જ્ઞાને દ્રિયના પણ વિષયરૂપ નથી. વ્યાપક છે, ભ્રુતાેના કર્ત્તા છે, અને સૃષ્ટિની ઉત્પત્તિ કરનારા છે. કરાળીયાના જાળાના દર્ષાતે તેમનાથી ઉત્પન્ન થતી અને પાછી તેમાંજ લય થતી ખતાવી છે.

આગળ જાતાં-મંત્ર વિહિત કર્મો ને નિકૃષ્ટ બતાવતાં જગ્રાવ્યું છે કે-કર્મીને પ્રાધાન્ય માતનારા-મૂર્ખ, અવિદ્યાયુક્ત, તથા અંધ સમાન છે. અને તે હમેશાં જન્મમરણુના ફેરામાં અટવાયા કરે છે. અને ઘણા દુઃખી થાય છે. ા આગળ જાતાં-વસ્તુની ઉત્પત્તિ પ્રદ્વાથી ક્રમ વિનાનીજ બતાવી છે. છેવટે સર્વ આત્માના સ્વરૂપનું અતાવતાં-પ્રસ્ફજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થયા પછી મનુષ્યને માેક્ષની પ્રાપ્તિ થતી બતાવી છે. "

અને વેદાથી સંપૂર્ણ જગત જેણુ નિર્માણ કર્યું છે, તે વિદ્યાના તીર્થરૂપ મહેશ્વરને હું વંદના કરૂં છું.

તૈ.ત્તેરીયે!પનિષદ્નું મંગલાચરષ્યુ—

#### यस्माज्जातं जगस्तर्व, यस्मिन्नेच विलीयते। येनेदं घार्यते चैव, तस्मे क्षानात्मने नमः ॥ १ ॥

ભાવાર્થ – જે પરમાત્માથી આ બધું જગત્`પેદા થશું છે, અને જે પરમાત્મામાં આ બધું જગત્ પાછું લય થઇ જાય છે, અને જે પરમાત્માએ આ બધું જગત્ ધારણુ કરી રાખ્યું છે, તે જ્ઞાન સ્વરૂપના પરમાત્માને નમસ્કાર થાઓ. ા ૧ ા

ઐતરેય-અને તૈત્તિરીય એ બેઉ ઉપનિષદેા પરમાત્મા સિવાય અન્ય કાંઇ નથી એવા વિચારથી શરૂ થાય છે. ( છેાટાલાલ પૃ. ૫૫૮-૫૫૯ )

આ ત્રણે ઉપનિષદાેના સામાન્ય રૂપે વિચાર કરીને અતાવું છું.

સર્વજ્ઞેચ્ચે-નાના માટા અનંતાઅનંત જીવેથી અને અનંતાઅનંત જડ રૂપ પરમાણુએાથી વ્યાપ્ત થઇ રહેલી, આ સૃષ્ટિ પ્રવાહથી અનાદિના કાલથી ચાલતી આવેલી અતાવેલી છે, અને તેમાં રહેલા સવે જીવેા પાત પાતાના કર્મના વશમાં પડેલા ૮૪ લાખ જીવેાની ચાેનિચાેમાં જન્મમરણ કર્યાજ કરે છે. આ અધું આપણે પ્રત્યક્ષપણે પણ અનુભવથી વિચારી શકીએ છિએ.

મું ડંકે પનિષદમાં—

પરિપૂર્ણુ જ્ઞાન, અને પરિપૂર્ણુ સત્તાવાળા વિષ્ણુ ભગવાનની રતુતિ કરીને નિર્ગુંણુ ધ્રગ્હ, જ્ઞાનેંદ્રિયના વિષય નથી પણ વ્યાપક, ભૂતોના કર્ત્તા, અને આ ગધી સુષ્ટિના ઉત્પાદક છે અને છેવટમાં માક્ષ આપવાવાળા એજ છે. પાતાના ગ્રંથમાં એવા જ્ઞાનના પ્રકાશ કરેલા છે.

ઐતરેયઉપનિષદ્માં—

પરમાત્માના જે નિશ્વાસ છે તેજ વેદાે છે. અને વેદાેથીજ આ અધું જગત્ છે.

તૈત્તિરીચેાપનિષદમાં—

જેનાથી આ બધું જગત્ ઉત્પન્ન થાય છે, તેનામાં જ પાછું લય થઇ જાય છે. અને તેજ જગત્ને ધારણ કરીને રાખે છે.

ઐત્તરેયમાં–પરમાત્મા–પરબ્રદ્ધાર્થીજ આ બધા સર્વ જગત્તની ઉત્પત્તિ અને આત્માજ બ્રદ્ધારૂપ અથવા ઝાષ્ટારૂપ છે. ઐતેરેય–તૈત્તિરીય ઐ બેઉને એજ મત છે કે–પરમાત્મા સિવાય બીજી કાંઇ નથી એજ મતની પુષ્ટિ છે.

પ્રથમ–વિષ્ણુનુ અને **ય્રા**હ્યાનું મૂળ કયાં છે અને વૈદિકામાં કેવા સ્વરૂપથી ચિતરાયું છે તેના કાઇક ડુંક સ્વરૂપથી વિચાર કરીને જોઇએ—

૧ વિષ્ણુએ ત્રણુ પગલાં સુકતાં-પૃથ્વી અને આકાશ બનાવતાં તેની સાથે સાત-સાત લેાક પણુ બનાવી દીધા હતા. એમ ઝગના ૧-૭ મા મંડલમાં લખાયું છે. ફરીથી ઝગના ૧૦ મા મંડલમાં આ બધી સુબ્ટિના ઉત્પન્ન કરવા વાળા-પ્રજાપતિ-પ્રદ્યાનાં પણુ ત્રણુ માટાં સૂકતા લખાયાં છે. આ બેમાંના કયા પરમાત્મા સુબ્ટિના ઉત્પાદક સાચા ? આ બે પરમાત્મા મૂળના એકજ વેદના છે. અપારૂપેયાદિ મહત્ત્વના વેદાની આ વાત વિચારવા જેવી ખરો કે નહી ? ન્યાય તા આપ સજ્જના કરા તે વિચારવાના. બીજી વાત-" વેદા પ્રમાણ ભૂત હાય તા મને આંચ આવશા નહી " એમ કહી પરવત પરથી પડતાં તાબા માજા રહી કુમારિલ બટ્ટે બોહોને પરાજિત કર્યા હતા. " આ પ્રમાણતા કયા પ્રકારના ગ્રાનની મનાથી હશે ? કારણ-મુંડકાપતિષદ્ કહે છે કે-વેદવિદ્યા વિદ્ય સ્થ સારમાં સાનની મનાથી હશે ? કારણ-મુંડકાપતિષદ્ કહે છે કે-વેદવિદ્ય બ્રેક્ બે સારમાં સાનની ગે બેલ્ટ સંસારનાં દુલ્ખો આપનારી અને ખતાવી પોતે ઉત્કુબ્ય બ્રેક્ બેલ્ટ બોહોચાડવાનો દાવે કરે છે.

વિચાર થાય છે કે–વેદ વિદ્યાને વિકૃષ્ટ અતાવીને પાતે પ્રમ્હવિદ્યાને ઉત્કૃષ્ટ અતાવી, કયા પરમાત્માથી મેળવીને માક્ષસુધી પહેાચાડવાને તૈયાર થયા હશે ໃ

સું ડેકેાપનિષદ્ધારે-પરમજ્ઞાન વાળા અને પરમ સત્તા વાળા વિષ્ણુ ભગવાન બતાવ્યા પણ-ભૂતોની ઉત્પત્તિ અને જગતની ઉત્પત્તિ તો બ્રમ્હાથીજ અતાવી છે. જાગના પહેલા સાતમા મંડલથી જગતના ઉત્પાદક ત્રૈવિક્રમ વિષ્ણુ ઠરે છે. અને જાગના દશમા મંડલથી બ્રમ્હા ઠરે છે. માટે આ વાતમાં કાંઇક જીદ વિચારવાનું રહે છે.

વિષ્ણુ અને બ્રમ્હા, આ બેમાંના એક પણ જગતના ઉત્પાદક સત્યરૂપના નથી. કારણ ઝરગ્માંજ–પાંચ–સાત જગતના કર્તા લખાયા છે.

(૧) પ્રથમ વિષ્ણુનેજ તપાસીને જોઈએ----

ઝગ્ના ૧ લા, ૭ મા, મડલમાં-ત્રૈવિક્રમ વિષ્ણુએ ત્રણુ પગલાં મુક્તાંજ ત્રણું જગત્ની ઉત્પત્તિ કરી દીધી તે કયા કાળમાં ?

(૨) ગીતામાં-વિષ્ણુ યુગ યુગમાં ભક્તોના રક્ષણુનું વચન આપીને ગયા. વાર વાર અવતાર લેનારામાંના કયા વિષ્ણુએ આ વચન આપેલું ? આ હિસાબે વિષ્ણુની સત્તા પૂર્ણુ ગણાય ?

હવે–પુરાશેના વિષ્ણુ તપાસીએ----

(૩) દેવીભાગવતે-વિષ્ણુ-પાતાનું માશું કપાવી ઘાડાના માથા વાળા કેમ થયા 1 બાેએ ઉતારવાનું કહીએ તેા બાેએ વધ્યાે છે. માટે ખાસ વિચારવાની બળામણુ છે. મને આમાં કાઈ તકદટ લાગે છે. આથી ઝળના ત્રૈવિક્રમ વિષ્ણુ પણ વિચારવાના અને ગીતામાંના વિષ્ણુ પણ વિચારવા જેવા ખરા કે નહિં 1

(૪) સ્કંદ. પુ. ખંડ ત્રીજામાં---વિષ્ણુના-રામાદિકથી દેવાદિકની, દેહથી-કલ્પ-કલ્પમાં જગતની ઉત્પત્તિ બતાવતાં છેવટમાં-બાન ભુલીને ઉધે-ઇએાથી માથા વિનાના થતાં વિશ્વકર્માએ ઘાડાના માથા વાળા કરી કાયમ રાખ્યા. આ તાે મને નવાઇ જેવું લાગે છે. અને સાથે તેમના ભક્તાને પણ લાગશેજ, માટે વિચારવાની ભલામથ કરૂં છું.

(૫) મત્સ્ય પુ૦ અ. ૧પર માં---તારકાસરથી--કરોડા દેવતાઓના નાશ થતા વિષ્ણુ બેઇ રહ્યા, પાતે પણ કેદમાં પડયા. આ 'હા' તે અસુર કેટલા બધા જબરા ! ! કાેણે પેઠા કર્યો હશે ? ત્રિવિક્રમવાળી સત્તા કયાં ચાલી ગઇ હશે ? તે વિચારવાનું.

(૬) સ્કંદ પુ. ખં. ૧ લાે. અ. ૧૫ થી ૧૮ પ્રદ્ધાએ-એક અસુરને તારક પુત્ર આપ્યાે. તારકે દેવતાઓનાે નાશ કર્યો. જગતના ઉત્પાદક પ્રદ્ધાને સમજ્યું હાેત તાે આ કામ કરતા ક સમજ્યા નહી તેથી અનર્થ થયાે. ઉપનિષદ્કારા આ પ્રદ્ધતું જ્ઞાન આપવાને બહાર પડયા છે.

(૭) તુલસી રામાયણુમાં—રામચંદ્રના ધ્યાનમાં શિવજી બેઠા, તે સમયે ઉત્પન્ન તારકાસુરે સુખ સ'પત્તિથી રહિત કરેલા દેવતાઓ બ્રમ્હા પાસે રક્ષણ માગવાને આવ્યા. બ્રમ્હા ત્રીજે રસ્તો બતાવી ખસતા થયા.

રકદ પુ. માં----બ્રમ્હાના આપેલા તારકાસુર ખતાવેલા હતા. આવી વિચિત્રતા જ્ઞાનીઓ કરીને ખતાવે કે અજ્ઞાનીઓ ໃ

(૮) બ્રમ્હાંડ પુ૦ અગ્યારસની કથામાં--મુરૂ દૈત્યે-બ્રમ્હાદિકોને સ્વર્ગથી ભ્રષ્ટ કર્યાં, તે શિવના શરણે આવ્યા. શિવે વિષ્ણુ ખતાવ્યા. વિષ્ણુ દિવ્ય હજાર વર્ષના અંતે શુદ્ધથી ભાગ્યા બાર યાેજનની ગુફામાં જઇને સુતા.

આમાં વિચારવાતું કે— ઝરગના ૧ લા, ૭ મા, મંડલના-ત્રૈવિક્રમ વિષ્ણુએ, ત્રણુ પગલાં મુકતાં ત્રણુ લાક સરજી કાઢયા. ૧૦ મા મંડલના ધરહા બધા ધ્રસ્હાંડને ઘેરા ઘાલી દ્રાપ્હાંડથો પણા દશાંગુલ વધીને રહ્યા. તે બન્ને દેવા એક સુરૂ દૈત્યથી ભાગીને એક એકનું શરણુ ખાળતા, નાશ ભાગ કરતા અતાવ્યા. આ મેરક દૈત્યને કયા નવીન દેવે ઉત્પન્ન કર્યો હેશે કે જેના આગળ સંપૂર્ણ જગતના કે, સંપૂર્ણ વૈદિક ધર્મના માલિક, ઘ્રસ્હાદિક ત્રણે દેવામાંના એક પણ દેવ જરા પણ ટકી શક્યા નહી ?

સત્યપ્રિય સજ્જનોને મારી નસ્ર પ્રાર્થના છે કે-સર્વદ્વાના લેખના મેળથી મારી બનાવેલી ત્રણે વ્યક્તિઓને ઓળખા, સત્યાસત્યના વિચાર કરા, પણ બાપના કુવામાં ડુબીને ન મરા, પછી ઉપનિષદ્દારાએ બતાવેલું-બ્રદ્ધાજ્ઞાન લેવાને દોડા. મને શત્રુ રૂપે માના તા પણ સત્ય વિચારમાં પાછા ન પડશા. કારણ-મતુખ્યના જન્મજ સત્ય વિચારના માટે છે, પણ બીજો કાઇ પણ જન્મ સદ્વિચારના માટે નથી. દુકાનદારાની દુકાના પણ ઘણી છે, તેથી તેના વશમાં પણ પડશા નહી.

(૯) માંક ડેય પુ. અ. ૭૮ માં–" મધુ અને ક્રૈટલ બે દૈત્યા વિષ્ણુના કાનના મેલથી ઉત્પન્ન થઇ વિષ્ણુના નાલિકમલમાં બેઠેલા અનાદિના પ્રમ્હાને મારવાને દેાડયા. લચભીતના બચાવ કરવા વિષ્ણુ વચમાં પડયા. પાંચ હજાર વર્ષે યુદ્ધના અંતે તેએાથી વિષ્ણુ પણ નાઠા. "

વિચાર કરવાના કે–જગત્ના માલક એવા બ્રમ્હા–વિષ્ણુર્થા આ બે દૈત્યે. કેટલા બધા જળરા ?

તારક દૈત્યે વિષ્ણુને-કેદમાં ધાલી દીધા, જીવા-મત્સ્ય પુ. અ. ૧૧૨ માં.

મરૂદૈત્યે-જગતના માલક, ઝરગ્વેદથી પ્રસિદ્ધિને પામેલા, અનાદિના હ્રમ્હાને-હ્રમ્હલાેકમાંથી લગાડયા. જુવાે-હ્રમ્હાંડ-પુ. માં વિષ્ણુને ૧૨ ચાેજન ની ગુફામાં તગેડી સુકયા.

સર્વદ્રોના ઇતિહાસમાંથી લઇને ઉંધું છત્તું કરી દુનિયાના ભદ્રિક જીવેાને ઉધા પાટા બંધાવી કેટલા બધા શુંગળાવી માર્યા છે. સજ્જના ! આવા પ્રકાશના સમયમાં ન્યાય નહી જીવેા અને સત્યાસત્યના વિચાર નહી કરા તા પછી કયા જમાનામાં સત્ય તત્ત્વ મેળવશાે ! સજ્જના ! આપ સત્ય ન્યાય જીવા અને ભાેળી દુનિયાને અતાવા. મનુષ્યના જન્મ-સહજથી મળી શકતા નથી, મને આપના દુશ્મન ન ગણશા. (૧૦) દુર્ગાપાઠ. શ્લેા. ૬૭ થી—" કલ્પના અંતે વિષ્ણુ નિદ્રામાં, તે વખતે-મધુ-કેટલ કાનના મેલથી ઉત્પન્ન થઇ જગત્પતિ વ્યદ્ધાને મારવા દોડયા. જગત્ના પતિ-પ્રસ્હા વિષ્ણુને, માનવા કે તે બે દેત્યોને ? આ બે દેત્યાનું સ્વરૂપ વાયુપુરાણમાં ઘણુંજ વિચિત્ર છે.

આ બધા લેખકામાં-જ્ઞાની કરોા છે, અને સત્યવાદી કરોા છે એટલું ટુંક સ્વરૂપ તેા જરૂર વિચારશા.

(૬૧) મત્સ્ય પુ. અ. ૧૫૧ માં---" શુંભ-નમિ છે દૈત્યાથી-પાતાના વાહન ગરૂડની સાથે વિગ્ણુ ભગવાન માર ખાઇને નાશી છુટેલા અતાવ્યા છે. "

આ બે દેત્યા કેટલા જબરા હશે ? કયા પ્રમ્હાએ ઉત્પન્ન કર્યા હશે ? પુરાણના લેખકા પણ વિષ્ણુ ભગવાનના કેટલા બધા ભગત હશે ? આ અનાદિના વિષ્ણુના સંબંધે અહીં આટલું દુંકથીજ પતાવીને કેટલીક બાબતાની સૂચનાજ કરીને ખતાવું છું. આ અનાદિના વિષ્ણુભગવાનને જગા જગાપર વિચિત્ર પ્રકારના ચિતરતાં–શીકાર ખેલતા, પરસ્ત્રીઓની સાથમાંજ મજા કરતા, પણ લખીને ખતાવેલા છે.

આ અધા વૈદિક મતના હજારા પંડિતા, પૂર્વકાલમાં થએલા અક્ષરાના પંડિતા તા હતાજ, પણુ સ્વાર્થના (ઇંદ્રિયાના) વશમાં પડેલા, તેથી તે સમયના પાંચ સાત ત્યાગીઓના ટાેળાથી, તેમજ સર્વદ્વાથી બહાર પડેલા તત્ત્વાથી, તેમજ તેમના ઇતિહાસના વિષયાથી પાછા પડી ગએલા હાેવાથી, લાેકાથી પાતાના સ્વાર્થ સાધવાના માટે ઉપાયા ખાળવાને લાગેલા,

આ અવસપિંધીમાં ઘણા ઘણા લાંબા કાલના છેટે, થએલાં વાસુદેવાદિક-નાં નવ ત્રિકાે, કે જે સર્વદ્વાએ ખતાવેલાં હતાં, તેમાં ઉંધું છ-તું કરી એક જ વિષ્ણુના નામથી ભગવાન રૂપે જાહેર કર્યા. સત્યાસત્યાના વિચાર છેાડી દઇને પ્રાયે ઘણા પંડિતાએ, આ અકાર્ય જાણી બુજને કરેલું હાેચ, એમ સહજથી સમજી શકાય છે. તે સમયની આ ભાળી પ્રજા તેા પ્રથમથીજ, તેઓના વશમાં પડેલી જ હતી, એટલે ઉધા પાટા બંધાવવાના પ્રયત્નવાળા થયા. તે અંધકારના સમયમાં પાતાના ઘરમાં કરેલી ઉંધી છત્તી કલ્પનાઓની કાઇને ખબર પડતી ન હતી. આ ભાળી દુનિયાને-માટા મોટા પ્રથા બતાવી, તેમના કાનમાં ઉંધી છત્તી કું કા મારવા માંડી. જેમ કે-વિષ્ણુએ માથાવી પુરૂષ માકળીને, જૈન-બોદ્ધને વેદ ધર્મથી ભ્રષ્ટ કરેલા છે. તેથી તેઓ વેદબાહ્ય છે. એમ કહી વેદના અક્ષરા કાઇના કાનમાં પડવા દેતા નહી. અને એવું પણ કહેતા કે तत्त्वत्रयीनी प्रस्तावना.

હાથી મારવા આવે તેા પગ્રુ–જૈનોના મંદિરમાં પ્રવેશ કરશે৷ નહી. કારણુ તેએ ઉધું છ∘તું કરવાવાળા પાતે જાણુતા હતા કે, આ અમારી રચેલી ચાલાકીની બાજી બીજા કેાઇ પણુ જાણી શકવાનાજ નથો. અને જૈનો સિવાય બોજાગી ઉઘાડી પડવાની પણુ નથી.

પગુ કુદરત શું કરશે તેની ખગર કેઇને પડી શકતી નથી. આ તે અંગ્રેજો આવ્યા, અને છાપા છુપીથી પુસ્તકો પ્રકાશમાં આવ્યાં, એટલે કુદરતે પોતાની બેળે પણુ પ્રકાશ કરીને મૂક્યા. અને તેની સાથે સત્યાસત્યના પણુ પ્રકાશ થવાને લાગ્યા. અંધકારના સમયમાં પ્રાયે ઘણુજ પ્રકારના ગાટાળા થાય છે. સૂર્યના પ્રકાશ થતાં ચારોને પણુ ભાગવુંજ પડે છે. કુદરત એવી છે કે-અંધકારને સદાના માટે ટકાવી રાખતીજ નથી કહેવત પમાણે આખરે સત્યનાજ જય થાય છે. તેવા આ પ્રકાશના સમય છે. કેટલાક ઘુવડ જેવાએાના માટે પ્રકાશ વિપરીત હોય છે. તા પણુ સત્યપ્રિય સજ્જનાના માટે તા પ્રકાશ જ કાયદા કરવા વાળા હોય છે.

વિષ્ણુ કે જે ૨૪–અને ૧૦ અવતારા ધારણ કરીને માટાં માટાં પુરાણુે⊦ માંથી ધૂસીને વેદેા સુધીમાં નજરે પડે છે તેમનું સ્વરૂપ પ્રથમ કાંઇક વિસ્તારથી અને પછી કાંઇક દુંક સ્વરૂપથી લખીને બતાવ્યું.

તેજ પ્રમાણે પ્રજાપતિ-પ્યદ્ધા પણ ચારા વેદોના પ્રકાશક, નાના મેાટા બધાએ જીવે!ના ઉત્પાદક, સંપૂર્ણ બ્રદ્માંડમાં ચારા બાજી થી ઘેરા ઘાળી બ્રદ્માંડથી પગુ દશાંગુલ વધીને રહેલા, તેવા સ્વરૂપના પ્રદ્મા ચારા વેદેાથો પ્રસિદ્ધિને પામેલા, અદ્વૈતમતમાં તે પ્રજાપતિ-પ્રદ્મા બ્રદ્માલાકમાંથો આવીને, પાતે બધા જીવેાનું સ્વરૂપ ધારણ કરીને પાતેજ આ બધી દુનિયામાં પત્રરીને રહેલા, અને ૮૪ લાખ જીવેાની ચાનિએાની રગ્યના કરી તેમાં થઇ રહેલા સુખ દુ:ખના અનુભવ કરવાને ખેલી રહેલા, ( આ જગા પર પદ્મોડદ વદ્યુઃ સ્વાં એ વેદની બ્રુતિ વિચારવાની ) આ સબ્ટિને ઉત્પન્ન કરીને પછી તેના લય કરનાસ, વળી સબ્ટિની ઉત્પત્તિ કરીને અને ૮૪ લાખ જીવાની ચાેનિયાની બાજી રચીને પાતેજ બધા પ્રકારની માજ મજા લુટનાસ તે પ્રજાપતિ-પ્રદ્મા, ચારા વેદાથી, બ્રાદ્માણુ ગ્રંથોથી, અને ઉપનિષદ્ ગ્રંથાથો પ્રસિદ્ધિને પામેલા.

ઉપનિષદ્કારેા-વેઢાથી પશુ નવીન પ્રકારનું જ્ઞાન આપી દ્ગનિયાનાે ઉદ્ધાર કરવાને બહાર પડેલા, તે પ્રજાપતિ−બ્રદ્ધાનું જ્ઞાન આપી મનુષ્યેાને તેમની સાથે મેળ કરી આપવાને મહેનત કરી રહેલા.

આટલી માેટી સત્તાવાળા તે પ્રજાપતિ–ઝ્રહ્મા પુરાણેમાં કેવા સ્વરૂપના લખાયા તેના પણ થાેડા વિચાર કરીને જોઇએ.

(૧) ભાગવલ-સ્કંધ ૩ જે. અ. ૩૭ માં–પુત્રીનું રૂપ દેખીને માહિત થતાં તે હરિણીનુ રૂપ ધરીને ભાગી. પ્રદ્મા હરજી રૂપે પાછળ દાડયા. આ વાત અનાદિના પ્રમ્હાની કચે ઠેકાણેથી મેળવો હશે ?

( ૨ ) મત્સ્યપુ૦ અ૦ ૩ જે–શતરૂપાની સાથે પ્રમ્હા સાે સા વર્ષ સુધી ક્રીડા કરવા રહ્યા. આજે તેમની દશા કેવી હશે ?

(૩) પદ્મ પુરુ ખં. ૧ લાે, અ. ૧૭ માં–પ્રદ્ધાએ બીજી સ્ત્રી કરી. પહે-લીને ખમાવવા પગમાં પડયા તાે પણ શાપના પાત્ર થયા. આ વાત કયા કાળમાં બની હશે ?

( ૪ ) દેવીભાગવતે–દેવ ના હાથ ઘસવાથી ત્રણુ દેવેા ઉત્પન્ન થતાં બેને ખાઇ ગઇ. મહાદેવે જીવતા કરાવ્યા. શું આ વાત બનેલી હશે

(૫) વિષ્ણુ પુ૦ માં--મેરૂ પર્વત જેટલા માટા અંડમાં--**છાહાા** બધા જગતને લઇને તેમાં રહ્યા. તે કયાંથી આવીને તેમાં બરાયા ? અને આ વાત કયા કાલમાં બનેલી ?

( ૬ ) મહાભારતાદિકમાં—-અંડમાંથી નહીં પણ વિષ્ણુના નાભિકમ-લમાંથી નીકળેલા ખતાવ્યા છે. આ બધા લેખકે!માંના કર્યા લેખક જ્ઞાનીરૂપના સાચા થયેલા હશે ?

( ૭ ) વરાહ પુ૦ માયાચક્ર, અ. ૧૨૫ માં—વિષ્ણુ કહે છે કે—પ્રજા-પતિને અને મહાદેવને હુંજ ઉત્પન્ન કરૂં છું. વિચારવાનું કે-વેદામાં, વેદાંતમાં, આ પ્રજાપતિ કયા કાળમાં ઘૂસ્યા ?

(૮) શિવ પુરુ વિદ્યશ્વર સંગ અ. ૬ માં-બ્રદ્મા વિષ્ણુને કહે છે કે-હું તારા બાપ આગ્યા છું, કૃષ્ણુ કહે છે-કે હું તારા બાપ, એમ હું ને તું કરતાં ખૂબ લડ્યા. દેવતાઓ ભયભીત થયા. વિચારવાનું કે–આ અવસર્પિણીમાં ૧ લા ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવના પિતા પુત્રીના પતિ-લાૅકામાં પ્રજાપતિ તેને વૈદિકામાં પ્રદ્મા કલ્પી. આ બધી ઉધી છત્તી બાજી જાણી ખૂજીને રચેલી છે. આ બધું ભુલથી લખાયલું નથી. પુત્રી મૃગાવતીને હરિણી રૂપે કલ્પીને, રાજાને હરણુરૂપે પાછળ દાેડાવેલા, જીવા કલમ પહેલીમાં. આ રાજાને પ્રમ્હા રૂપે કલ્પીને– સંપૂર્ણુ વૈદિક ધર્મના અને સંપૂર્ણુ જગત્ના ઉત્પાદક અને માલક તરીકે ખાસી ઘાલ્યા છે. આ વૈદિક ધર્મના સંચાલકા કેટલા બધા ચતુર શિરા-મશિઓ હશે ?

( ૯ ) શિવ પુ૦ જ્ઞાન સં. અ. ૧૭ થી ા૮ માં—મહાદેવના લગ્નમાં પ્રદ્વાજીની નાડી છુટી જતાં હજારાે ખટુકાે પેદા થઇ ગયા. અનાદિના જગત્ના પિતા બ્રમ્હાના,શું આવા હાલ હાેય ખરા ? જીવાે કેટલા બધા આ લેખકાે સત્યવાદિઓ છે.

( ૧૦ ) સ્કંદ પુ૦ ખં. ૩ જો. અ ૪૦ માે–હરિણી ३૫ પુત્રીની સાથે રમવાની ઇચ્છાથી–દેવાદિકથી નિંદાતા–પ્રમ્હા, હરણુરૂષ ધરીને ચાલ્યા. પણ શિવે તાે બાણુ ફેંકી વીંધીને મૃગનક્ષત્રરૂપે બનાવી, પાતે આર્દ્રાનક્ષત્રરૂપે થઇ, પીડર કરવાને પાછળ ગયા.

વિચાર થાય છે કે---જગત્ની ઉત્પત્તિ અને લય કરવાવાળા, વેદાેથી પ્રસિદ્ધ, અદૈત મતમાં--અનાદિના બ્રદ્ધસ્થાનમાંથી આવીને, બધા જીવાના સ્વરૂપથી, આ બધી દુનિયામાં પસરીને રહેલા, આ બ્રદ્ધા મનાયા હશે કે કાેઇ બીજા ? આવા પ્રકારના લેખકાે કેટલા બધા ધન્યવાદના પાત્રા ?

(૧૧) શતરૂપા-ંબનાવી તેને જેવાને પ્રદ્ધાએ પાંચ મુખ કર્યા પણુ પાંચમું કપાશું, તે એવી રીતે કે વિષ્ણુના સમક્ષ ઝાષિઓએ પ્રદ્ધાને પુછયું કે–ત્રણમાં માટે દેવ કરેા ? પ્રદ્ધાએ કહ્યું કે 'હું ' વિષ્ણુએ કહ્યું કે 'હું ' તકરાર થતાં વેદનાં પ્રમાણ પર જતાં માટા શિવજી ઠર્યા. ધ્રદ્ધા ચદ્ધા તદ્ધા કરવા જતાં શિવના ક્રોધ ભૈરવે પાંચમું માથું કાપી નાખ્યું. આ વાર્તાઓ મહાભારતાદિકમાંની છે.

દું કમાં વિચારવાનું કે–આ ત્રણુ દેવેા જ સત્યરૂપના ન ઠરે તેા પછી આ બધી કલ્પિત વાર્તાએા સત્યરૂપની ક્યાંથી ઠરવાની છે જીવા અમારા બધા લેખા ને કરા વિચાર.

( ૧૨ ) સ્કંદ પુ૦ ખં. ૬ ઠેા અ. ૧૭૯ થી ૧૯૪ સુધી–પ્રમ્હાએ હાટ-કેશ્વરમાં યજ્ઞ કરવા માંડયા. પ્રથમ પ્રાહ્મણાેનું વિધ્ન આવતાં નમસ્કાર કરી સંતાેષવા પડયા. સાવિત્રી ન આવી શકતાં, ગાયના મુખથી ગાેષકન્યા પ્રવેશી યાેનીથી બહાર કાઢી તેને પરણ્યા. તે યજ્ઞમાં અનેક વિધ્નાે નડયાં, સાવિત્રીએ બધાઓને શાપિત કર્યા.

અહીં જરા વિચારવાતું કે–યજ્ઞકર્મ ઇંદ્રપદ્દની લાલચવાળા રાજાઓ કરતા. પ્રમ્હા તાે યદ્રોના માટે પશુ બનાવીને આપતા, એમ મતુ મહારાજે લખ્યું છે. પ્રમ્હાંડને વીંટલાઇ પ્રમ્હાંડથી પણ દશાંગુલ વધીને રહેલા પ્રમ્હા, ચારા વેદાેથી પ્રસિદ્ધમાં મુકાયા. અદ્વૈત મતમાં બધા જીવાતું સ્વરૂપ ધારણ કરીને ૮૪ લાખ જીવેાની ચેંિનિમાં ભટકવાને આવેલા ગતાવ્યા. તે પ્રમ્હાને યજ્ઞો કરીને શું મેળવવાને આવેલા બતાવતા હશે કે આ તે બધા ધર્માત્માએા હતા કે ધર્મના ધુતારાએા કે આ બધા લેખકામાંના એક પણ લેખક સત્યરૂપનું લખીને ગયાે હાય એમ લાગે છે કે

એક પશુ વાત જૂઠ બાલનાર કે જૂઠ લખનાર અધમ ગણાય છે, તાે પછી ધર્મના અહાને હજારેઃ વાતોને ઉધી છત્તી લખનારને પંડિત માનવા કે અધમ બુદ્ધિવાળા માનવા ?

પુરાણેાના બ્રમ્હા અને વિષ્ણુના માટે તેા, હું જૈન-વૈદિકની તુલના રૂપે મારા ગ્રંથના પૂર્વ ખંડમાં, કાંઇક વિસ્તારથી જ લખીને આવ્યા છું. છતાં અહીં વિષ્ણુના માટે અને બ્રમ્હાના માટે જે કાંઇ લખવું પડશું છે, તેનું કારણુ એજ છે કે-ઝરગ્ના પહેલા અને સાતમા મંડલમાં-વિચિત્ર પ્રકારના જગતના ઉત્પાદક, ત્રૈવિક્રમ વિષ્ણુના માટેજ કેટલીક સૂચનાએા કરવી પડી છે.

અને ઝડગ્વેદના દશમા મંડળમાં અધી દ્રનિયાના ઉત્પાદક અને માલક થઇ પડેલા, પુત્રીના પતિ–પ્રજાપતિ, કે જે એક રાજા હતા, તે પ્રમ્હારૂપે થઇ પડેલા, તેમના માટે જ, આટલું કરીથી લખવું પડશું છે.

જો કે તે સમયના હપનિષદ્કારો⊶વેદ વિદ્યાને નિકૃષ્ટ વિદ્યા બતાવી પોતે ઉત્કૃષ્ટ વિદ્યા આપવાને બહાર પડયા છે ખરા પણ મેંકડાેનલ સાહેબે કહ્યું છે કે- ્ '' ઉપનિષદ્દામાં ચાેક્કસ વિચારેા નિકળે તેલું કાંઇ નથી.

છાટાલાલભાઇએ પણ જણાવ્યું છે કે-'' સર્વ ઉપનિષદાને સરખાવતાં, તેમાં વિચારાની સંકલના જોવામાં આવતી નથી. "

અહીં વિચારવાનું કે–જે ઉપનિષદેામાં ચાક્કસ વિચારા મળતા ન હાય તેમજ વિચારાની સંકલના પણ મળતી ન હાેય તેવા અનિશ્ચિત જ્ઞાનને સત્ય રૂપે ઠેવી રીતે સ્વીકારી લેવું ?

આ વિષયમાં અમા અનેકવાર સૂચવતા આવ્યા છિએ કે-તે અધ્યાત્મિક જ્ઞાન ઉપનિષદ્કારોના ઘરતું નથી. તેમજ વેદના વિષયેામાંથી પચ્ તેમણે મેળવેલું નથી. પરંતુ તે સમયના સર્વજ્ઞાના જ્ઞાનમાંથી ઝુટક કુટક યાચિતમ ડનરૂપે ગ્રહણ કરીને, વેદવિદ્યાની નિકૃષ્ટ બાજી ઉભી રાખવાના માટે, પાતાની ઉપનિષદ્વામાં દાખલ કરેલું, તેથી તે જ્ઞાનના મેળ કેવી રીતે બેસી શકે ?

જે પંડિત મહાશયેાને−તે અધ્યાત્મિક ખરૂં જ્ઞાન મેળવવાની ઇચ્છા હાેય. તેમને આજે\_ પણુ વિદ્યમાન રહેલા સર્વજ્ઞાના ગ્રંથાના, આદાધી તે અંત સુધી

## त्तत्त्वत्रथीनी प्रस्तावना.

અભ્યાસ કરી, તે અધ્યાત્મિક જ્ઞાન મેળવવાની ભલ્યમણુ કરૂં છુ. સાથે એ પણ સૂચલું છું કે–સર્વજ્ઞાના ગ્રાંથોના અભ્યાસ કર્યા સિવાય, તમા તમારી જીંદગીના અભ્યાસ સુધી તા શું પણુ તેવી અનેક જીંદગીયા સુધી પણુ મેળવી શકશા નહી. અને તમે તમારી જિજ્ઞાસા પણુ પૂરી કરી શક્શાજ નહી. માનવું ન માનવું તે તો આપણી સ્વતંત્રતા ઉપર આધાર છે.

જીવેા શુદ્ધ અંતઃકરણવાળા દક્ષિણ પ્રદેશના, એક પંડિત **લક્ષ્મણુ રઘુનાથ** ભિંડે, તે પડિત મહાશાયે તેવા પ્રકારના અભ્યાસ કરી, પાતે ઉત્તમ પ્રકારતું સાન મેળવી, પાતાના તરફથી તેવા પ્રકારના ડુંક ડુંક સ્વરૂપથી દશ પ્રકારના લેખાે બહાર પાડી, બધી દુનિયાના પંડિતાેને પણ પ્રેર્યા છે. તેમના લેખાેના બારિક પણાથી અભ્યાસ કરી, તેમનું અનુકરણ કરવાની ભળામણુ કરૂ છું.

વૈદિકેાના કેટલાક દુરાબ્રદ્ધી પંડિતાેએ–સર્વદ્માના સત્ય તત્વોના વિચાર કરવાનું છેાડી દઇને, સર્વદ્મામાંની અનેક પ્રકારની વસ્તુઓને લઇને, ક્રેાઇ જગા પર તેા અધિક જ્ઞાનીપણાનું ડાળ કરતાં, જણાવ્યું કે–" મૂલકનું ભક્ષણ તે પુત્રના માંસ ભક્ષણ અરાબર છે. "

રાત્રિભાજનના વિષયમાં-" લાહી માંસની તુલના કરીને ખતાવી. "

સર્વસ્રોના ઇતિહાસની ફેરફારી કરતાં–દરેક સમયના વાસુદેવાેનાં નામા ઉડાવી દઇ, તેમના પ્રતિપક્ષીરૂપ-પ્રતિવાસુદેવા કે જે મહાન રાજાઓ થઇ ગયા છે. તેઓને અસુર, દૈત્ય, દાનવના નામથી વિપરીત રૂપના લખીને, દેવ દાનવાેની લઢાઇ રૂપમાં ગાેઠવી દીધા છે.

ે જેમ કે–તારકાસુર, મેરક દૈત્ય, મધુ કૈટભના, નામથી ઠાઇને ખાેસી ઘાલ્યા ઉત્તરમાં, તાે કાઇને ખાેસી ઘાલ્યા દક્ષિણમાં, પછી માેટી માેટી કલ્પિત કથાએા લખીને--માેટાં માેટાં પુરાણેા બનાવી દીધાં, કે જેમાંથી કાેઇને રસ્તાેજ જડી શકે નહી. આ વાત મારા લેખથી પણ આપ સજ્જના વિચારી શકશાે.

ઇત્યાદિક સૈં કડાે, હજારાે બાબતાે, સર્વજ્ઞાના ગ્રંથમાંની લઇને-જાણી જુજીને ઉંધા છત્તા સ્વરૂપની લખીને, એવું તાે કાેકડું ગ્રંચવ્યું છે કે માટા માટા પંડિતાને પણ સાેટી ભ્રમ જાળમાં નાખી દીધા છે. પરંતુ મને ખાતરી છે કે મારા ગ્રંથનું અવલાેકન કરતાની સાથેજ, તેઓ નિઃશંક થઇને તરતજ પાતાની સત્યપ્રિયતાને જાહેર કરશે. એવી મને મારા ગ્રંથની ખાતરી છે.

આ તેા મારા પ્રાથનું હુંક સ્વરૂપ જોવાને માટે, **પ્રસ્તાવના** કહેા કે, **પ્રવેશિકા** કહેા, છે. માત્ર જૈન--વૈક્રિકાના સુખ્ય દેવાનું સ્વરૂપ. બિરોષ જેવાની 20 ઇચ્છા હાેય તે⊧ જીવે⊨ રાયલ આઠ પેઝ ફારમ પલ, પૃ. ૪૭૨ ને⊧ <sup>4</sup>તત્તવવ્યી મીમાંસા" નામના લંઘને⊧ ખંડ પહેલેક

આગળ હુંકમાં ગુરૂતું સ્વરૂપ, વેદેાનું, શંકર દિગ્વિજ્યનું, નિઃપક્ષપાલી સજ્જનાના ઉદ્ગારા, બ્રાહ્મણ ગ્રંથાનું, ઉપતિષ**દાનું, અને** જૈનોના સ્પાદ્રાદ લત્ત્વનું સ્વરૂપ,કાંઇક વિસ્તારથી જોવું હોય તેા જીવેા **તત્વત્રથી મીમાંસાને**ા ખંડ બીજો. રાયલ આઠ પેજી. ફારમ **પ**પ પૃ. ૪૫૦ નેા. અને કરા સત્યાસત્યના વિચાર,

**વૈદિક્ધમ** કાેઇ સ્વતંત્રને ધર્મ નથી. કેવલ સર્વદ્વામાંની અનેક પ્રકારની વાતા ને લઇને, જાણી ખુજીને તેમાં ઉંધું છ-તું કરી, કલ્પિત માટા માટા ગંથા લખી, ભાેળી દુનિયાને ઉંધા પાટા બધાવવાના ધંધા કરેલા છે હે સજ્જના ! આપ સત્યપ્રિય થઇ તમા તમારા આત્મકલ્યાણના માગેની ખાેજ કરશા !!

હે સર્વજ્ઞાના ભકતા ! શ્વેતાંબર દિગંબરના મહાશયા ! પૂર્વે અંધકારના સમયમાં, તમે આપસ આપસની કુટથી, સર્વજ્ઞ પિતા શ્રીમહાવીરના--તત્ત્વના વિષયોના, અને તેમનાથો મેળવેલા પ્રાચીનમાં પ્રાચીન ઇતિહાસના વિષયે ના, ખજાનામાંથી કેટલા બધા ખજાના લુંટાવ્યા છે. અને તે લુંટારાઓ પાતાનો સાહુકારી પ્રગટ કરી તમાને કેટલા બધા કંગાલ રૂપે લોકોમાં જાહેર કર્યા છે, તે જરા આવા પ્રકાશના સમયમાં તા આંખ ઉધાડીને તા જીવા? સર્વજ્ઞાના જ વિષયોને પાતાના ગ્રંથામાં ઉધા છત્તા લખીને, તે સમયની લાેળી દુનિયાને કેવી રીતના ઉધા પાટા બંધાવ્યા છે, તે જરા તપાસા.

તે ધર્મના ધૂતારાઓએ⊸એવા તાે કાયડાે ગુંચવેલાે છે કે માટા માટા પંડિતાે તેવા પ્રકારની ઉંધી છત્તી વાતાેને સમજી રહેલા છે, તાે પણ તે ગુંચવેલી જાળ ઉકેલવાને સમર્થ થઇ શકતા નથી.

મેં જે આ કેાયડેા ઘણેા ઉકેલ્યેા છે, તેની પ્રેરણા મને કાેઇ કુદરતે કરી હાેચ, અથવા આજકાલના સત્યપ્રિય સજજનાના ભાગ્યની પ્રેરણા થઇ હાેચ, એમ હું માનુંછું. તેથાંજ હું કાંઇ આટલા કરજા સુધી તે કાેચડા ઉકેલવાને સમર્થ થયાે હાેચ, તે સિવાય હું મારી સત્તા કાંઇ પણ જોઇ શકતા નથાે.

આપ સજ્જનોને મારી પ્રાર્થના એ છે કે-તે અંધકારના સમયમાં બંધાવેલા ઉંધા છત્તા પાટાઓથી આજકાલની લોાળી દુનિયા પણુ અત્યંત ગભરાઇ રહી છે. માટે અંધકારના ખાડામાં પડેલી દુનિયાને મારા ગ્રંથના પ્રકાશ આપી બહાર ઠાઢી માટું પુણ્ય ઉપાર્જન કરા! જો કદાચ દુનિયા સ્થિર થશે તાે સર્વજ્ઞાના તત્ત્વના પ્રકાશથીજ સ્થિર થશે. બાકી તેમની ભ્રાંતિ કાેઈ જગાપરથી

પણ દૂર ચવાની નથી. જયારે તે દુનિયાને જૈન વૈદિકની તુલનારૂપના લેખ જોવામાં આવશે ત્યારે તેમના મનની ભ્રાંતિ આપા આપ દૂર થઇ જશે. બાકી તે સિવાય બીજા સૈંકડો ઉપાયથી પણ તેમની ભ્રાંતિ જલદીથો દૂર થઇ શકવાની નથો. આ મારી સૂચના ધ્યાનમાં રાખી હે સર્વજ્ઞાના પુત્રા! આપ કઠીબંધ થઇ ક્રેસેલી દુનિયાના ઉદ્ધાર કરા!

આ તેા મારા ગ્રંથની પ્રસ્તાવના સમજે કે પ્રવેશિકા સમજે વિશેષ જેવાની ઇચ્છા હાય તેા-રાયલ આઠ પેજી દાઢશા ફારમના જેટલા મારા ગ્રંથના એ ખંડ જેવાની લલામણુ કરૂ છું.

# ફિલસુફી ( ત<sub>ત્ત</sub>વ ) સંબંધેના વિચારા.

હિંદુસ્તાનની ફિલસુપ્રીના સંબંધે ચુરાપના પંડિતાએ ઘણા બાત્તિ વિચારા કરીને બતાવ્યા છે તેમાં હું સર્વદ્વોના સ્વરા પ્**રીને બતાવું તે**ા તે પણ વિચારવાને કામ લાગશે.

સર્વ જ્ઞેાનું સિદ્ધાંત એ છે કે-

# (१) सम्यग् दर्शन-बान-चारित्राणि मेक्षमागैः

ભાવાર્થ:—જે જીવે સમ્યક્-ચધાર્થ-શ્રદ્ધાન, જ્ઞાન અને ચારિત્ર, આ ત્રણે પુરેપુરાં મેળવ્યાં હાય તેજ મુકતરૂપે થઇ શકે છે. પરંતુ કેવળ ભકિત-માત્રથી, કે કેવળ શ્રદ્ધાનમાત્રથી, કે કેવળ જ્ઞાનમાત્રથી, તેમજ કેવળ કિયાકાંડ માત્રથી જીવાે ઉપરના દરજે ચઢી શકે, પરંતુ મુક્ત રૂપે થઇ શકતાજ નથી. આ સર્વજ્ઞાના અટલ સિદ્ધાંત છે.

(૨) બીજ વાત એ છે કે-આ સૃષ્ટિ અનાદિના કાલથી પ્રવાહ રૂપે ચાલતી આવેલી છે અને અનાદિ કાલ સુધી જ રહેશે.

આ સૃષ્ટિ નાના માટા અનંતા અનંત જીવેાથી ભરેલી છે, તેથી તે અનાદિ અનંત કાલના સ્વરૂપવાળી જ છે, અને તે જીવેા પાતાના કર્મના વશમાં પડેલા ૮૪ લાખ જીવેાની ચાેનિઓમાં ભટકીજ રહેલા છે, તે આપણે પ્રત્યક્ષપણે જોઇએ પણ છિએ. માત્ર જે જીવ પૂર્ણ બ્રદ્ધાનાદિક ત્રણુ મેળવે તેજ ૮૪ લાખના દેશમાંથી મુક્ત થાય. તેનું જ નામે માક્ષ છે.

પરંતુ આ સૃષ્ટિ તેા હાનિ વૃદ્ધિ રૂપે ( અવસપિંણી-ઉત્સપિંણી કાલના સ્વરૂપે ) સદાકાલ ચાલ્યા જ કરવાની છે. તેનું સ્વરૂપ સર્વજ્ઞાના લેખથી પ્રથમ જ અમે લખીને ખતાવ્યું છે. ત્યાંથી વિચારવાની ભલામથુ કરૂં છું. આ લેખમાં કાંઇક વિશેષ વિચાર કરીને બતાવું છું—દુનિયામાં ચાલી રહેલા જેટલા મત મતાંતરા નજરે પડે છે તેમાંના કાેઇ પણ મતવાળા સર્વજ્ઞોના વિચારાથી આગળ વધીને ગએલાે હાેય તેમજ ભવિષ્યમાં જશે તેવા એક પણુ નજરે પડશે નહીં.

જીવ—એટલે એક ઇંદ્રિયના-પૃથ્વીના, પાણીના અગ્નિના, વાચુના અને વનસ્પતિના–જાડ બીડાદિકના અનંતા અનંત જીવાના વિચારા.

એ કંદ્રિયના અનેક જાતિના શ્રીડા આદિના અમંખ્યાતા અસંખ્યાતા જીવેાના વિચારા.

એજ પ્રમાણે અનેક જાતિની કીડીઓ, મંઠાેડા આદિ ત્રણ ઇદ્રિયના જીવાના વિચારા.

એજ પ્રમાણે—અનેકજાતિની માખીયા, મચ્છરા, કરાળીયા, ભમરાએક, તીડાદિક ચાર ઇંદ્રિયના જીવાના વિચારા.

તે સિવાય વધારાની પાંચમી ઇદ્રિયને મેળવીને તિય'ચની ગતિમાં પડેલા હજારા જાતિના-સ્થલચરના જીવા, આકાશમાં ફરતા અનેક જાતિના પંખી આદિના અસંખ્ય જીવા આપણી નજરે પડી રહેલા છે તે બધાનું સ્વરૂપ સર્વ-જ્ઞોના શાસ્ત્રોથી જેટલું જોઇ શકશા તેટલું સાંખ્ય આદિ કાેઇ પણુ મતવાળાના સિદ્ધાંતથી જોઇ શકશા જ નહી.

નરકના જીવેા-તેમના શરીરતું, આયુષ્યતું, દેવતાઓના શરીરતું, તેમના આયુષ્યતું પ્રમાણુ સર્વદ્વાના સિદ્ધાંતમાં છે. વૈદિકેામાં-વેદાથી તે પુરાણુંા સુધીમાં નથી તેઓ તે ગતિમાં પડેલા આદિના છે, પણુ અનાદિના નથી તેથી યાચિત-મંડન રૂપના હાેવાથી વિચારવાની જરૂર છે.

વૈદિકના પંડિતા ગંગા નદીના પ્રદેશામાં પસર્થા પછી જે પાતાની ઉપ-નિષદામાં અધ્યાત્મિક તત્ત્વાના નામથી જ્ઞાનકાંડ ઉભાે કર્યો છે તે અને પુરાણે(માં પ્રાચીનમાં પ્રાચીન ઇતિહાસ લખ્યા છે તે તેમના સ્વત: જ્ઞાનના વિષય નથો. પરંતુ સવંગ્રાના વિષયમાંથી લઇને તેમાં ઉધું છતું કરીને તેમાંની કેટલીક વાતા વેદમૂળક કરાવવાને વેદાના આઘમાં સુદ્ધાં ખાસી ઘાલેલી નજરે પડે છે. તેથો માટા મોટા પંડિતા પણુ માટા ગુંચવાડામાં પડી ગએલા નજરે પડે છે.

મહાવિચક્ષણુ અંગ્રેજો કાંઇક નવીન તત્ત્વ મેળવવાની આશાથી પ્રાચીનમાં પ્રાચીન ગણાતા વૈક્રિકાના માટા માટા ગ્રંથા જેઇ પાતાના´ ધનના, તનના માટા ભાગ આપી, સેંકડા પંડિતા શાધ ખાળ કરવા મંડી પડયા પણ છેવટમાં પહાડ

ખેદતાં ઉંદર હ થ લાગવા જેવું થતાં નિરાસ થઇને નહી જેવા સમુદાયવાળા સર્વગ્રાના ગ્રંથા તરફ દૃષ્ટિ કુરવા લાગ્યા. તે ગ્રંથા જેતાં કાંઇક આશાવાદી થતાં આગળ વધવાના પ્રયત્ન કરતા રહ્યા છે. પરંતુ પાછળ ઘએલા વૈક્રિકાના પંડિ-તેાએ સર્વગ્રાના વિષયામાંથી લઇને એવું તેા કાેકડું ગુંચવી દીધેલું છે કે તે ગુંચ ઉકેલવાને હજુ સુધી તેઓ સમર્થ થઇ શકયા નથી. પરંતુ એટલું તા જરૂર બતાવતા ગયા છે કે–''પ્રથમનું વૈક્રિક સિદ્ધાંત સિંધુ નદના પ્રદેશથી ફેલા-યલું તે જીદા પ્રકારનું છે અને તે ગંગા નદીના પ્રદેશથી ફેલાયલું તે જીદા પ્રકારનું છે," આવા પ્રકારની જે શાધ કરી છે તે કેઇ સાધારણ પ્રકારની નથી.

જયારે આપણે ખરા વિચારમાં ઉતરીશું ત્યારે એજ માલમ પડશે કે વૈદિકના પંડિતા જ્યારથો સર્વજ્ઞાના પરિચયમાં આવ્યા છે ત્યારથોજ તેઓ સર્વજ્ઞામાંથી લઇને પાતાની ખધી બાજી ફેરવતાજ નજરે પડે છે. કેટલીક વાતા પાછળથી વેદામાં પણ દાખલ કરેલી નજરે પડે છે.

જીવા કે — ઋગ્વેદમાં જગતના સપ્ટા અનેક દાખલ કરીને પણુ સંતાષ ન માનતાં–વિષ્ણુને પણ જગતના ઉત્પાદક તરીકે ઋગ્ના આદ્ય મંડળમાં દાખલ કરી દીધા છે. તટલાથી જ પણુ સંતાષ ન થતાં ઋગ્વેદના દશમાં મંડળમાં પ્રજાપતિનાં ત્રણુ ચાર સુકતા દાખલ કરેલાં નજરે પડે છે. તે અધા પ્રકારના જગતના ઉત્પાદક શું વાસ્તવિક સ્વરૂપના છે કે પાછળથી કલ્પિત રૂપના છે ? બીજી વાત એ પણ વિચારવાની છે કે----

સાંખ્ય, નૈયાચિક, વૈશેષિક, અદ્વૈત મતાદિનું સ્થાપન કરવાવાળા જે મતવાદીઓ છે તે બધાએ પ્રાયે વસ્તુના એક એક અંશને મુખ્ય રાખીને તેનું સ્થાપન કરવાવાળા છે. સવજ્ઞા વસ્તુના દરેક જીદા જીદા અંશાની અપેક્ષા રાખીને વસ્તુનું સ્વરૂપ બતાવવાવાળા છે. પરંતુ એકજ પક્ષના દુરાગ્રહવાળા નથી. તેઓ સ્યાદ્વાદીના નામથી આળખાય છે. અને તે બધાએ એકાંતવાદીઓને પાતાની કક્ષામાં લઇને ચાલવાવાળા હાવાથી સર્તાંગ સિદ્ધ રૂપના ગણાય છે. આજદાલના જેટલા વિચક્ષણ પંડિતા છે તે બધાએ પંડિતાએ અનેકાંતના પક્ષને સહકાર જ આપેલા છે. તેમાંના ઘણા ખરા પંડિતાના વિચારા મારા ગ્રંથથી પણ જોઇ શકશા. તા પછી સર્વજ્ઞાની ઉત્પત્તિ સાંખ્યાદિક અસર્વજ્ઞાથી લખવામાં જે આવી છે તે ભ્રમમૃક્ષક ગણાશે પણ સત્યરૂપની ઠરશે નહીં.

# છેવટના બે શબ્દા.

જૈન, બીંહ અને વૈદિક એ ત્રણે આ ચાલતા સમયમાં પણ હિંદુસ્તાનમાં ધર્મના પાચા નાખવાવાળા છે. ઇ. સ. પૂર્વે એક હજાર વર્ષના લગભગમાં ૨૩

મા તીર્થ કર હતા. શેડા વખત પછી ૨૪ મા તીર્થ કર શ્રો મહાવીર પણ નાયક હતા. મહાવીર સર્વ હપણાના દાવા કરે છે એમ બૌધ્ધા પણ કહેતા. બૌધ્ધા સર્વ જ્ઞપણાના દાવા કરતા નથી. તેઓ તાે કહે છે કે- સર્વ વસ્યતુ મા વા દ્રષ્ટમર્થ તુ પદ્મ્યતુ ! વૈદિકામાં કાઇ નાયક જણાતા નથી. તેમનામાં સ્વતંત્રપણાનું જ્ઞાન યજ્ઞ યાગાદિકતું હતું. તેથી એજ સિદ્ધ થશે કે-બીજામાંથી લઇને પાલાનામાં ઉધું છ-તું કરેલું છે સર્વજ્ઞમાંથી લઇને જે ઉધું છત્તું કર્શું છે તે તાે જૈન-વૈદિકની તુલના રૂપથી કેટલુંક લખીને બતાવ્યું છે.

સર્વજ્ઞોએ અનેકાંત મતને જાહેર કરી બીજા બધાએ એકાંત પક્ષવાળા-એાને પોતાની કક્ષામાં લઇને ચાલવાનું કહેલું છે. કહ્યું છે કે-"જિનવરમાં સઘળા દર્શન છે,દર્શને જીનવર ભજનારે; સાગરમાં સઘળી તટિની સહી,તટિનીએ સાગર ભજનારે" અને તે અનેકાંતના પક્ષને આજકાલના બાહેાશ પડિતાએ સ્હકારજ આપેલાં છે ચાગ્યાયાગ્યના વિચાર વિચથણ પંડિતા કરી શકે છે. એટલું જ કહીને હું નિવૃત્ત થાઉં હું.

# જૈનધર્મની પ્રવૃત્તિ મહાવીરથી કે ઋષભદેવથી ?

જૈનધર્મની પ્રવૃત્તિ ઋષભદેવથી થએલી જૈનો માને છે. પૂર્વેના તીર્થ-કરાને ઘણું લાંબું છેટું પડી ગયું છે. પરંતુ-૨૩ માં લીર્થાંકર તેા ઇ. સ. પૂર્વે ૧૦૦૦ ના સૈકામાં વિદ્યમાનજ હતા. આ વાતને તાે ઇતિહાસકારા કળુલજ રાખે છે. તેથી એક હજારમા સંકાશી સર્વજ્ઞાના ત-ત્વે! નવાન રૂપના કરીથી ફેલાયા પછીશોજ તે અધા દર્શનકારાની નવીન રૂપથી ઉત્પત્તિ ચએલી છે. એવેા વિચાર કરવાથીજ ઇતિહાસકારાથી થએલી ભૂલ સુધરશે. ઇ. સ. પૂર્વે છઠ્ઠા સૈકામાં ૨૪ માલીથ કર વિદ્યમાન હતા. બીલાં પણ ત્યાગીઓનાં ટાળાં ફરતાં હતાં. વૈદિકામાં ત્યાંથી ચાલેલી જોસભર ગડમથલ ઇતિહાસકારોને દેખાઇ રહી છે. તેના પૂર્વ-કાલમાં સૂક્ષ્મ રૂપે ચાલેલી ગડમથલ તેઓની નજર તળે આવેલી જણાતી નથી. આ ચાલુ જમાનામાં ઇ. સ. પૂર્વ એક હજારના સૈકા પછી સર્વદ્રોના ત-ત્વાજ <mark>કર્શનકારોની ઉત્પત્તિ થવામાં મુખ્યતા</mark>એ કારણ છે, એવું <mark>કરીથી</mark> વિચારમાં આવશે ત્યારેજ ઇતિહાસ વેત્તાઓને સત્યરૂપે સમજાશે. જૈનાના છઠ્ઠા સૈકાથી જે વિચાર કરવામાં આવે છે તે ભુલ ભરેલા ચાલે છે. એમ હું મારા અનુભવથી ચાક્કસ કહી શકું છું. અને આ જગાપર-ડૉ. હર્મન્ જેકેાબીના વિચારા ટાંકીને બતાવું છું-જૈન સુત્રાની પ્રસ્તાવના ભાગ બીજામાં-ડા. જેકાબી લખે છે કે-" વૈશેષિક દર્શન સાથે જૈનોના કેટલાક વિચારા મળતા આવતા હાવાથી જૈન-

ક્રશ'નની ઉત્પત્તિ તેના પછીથી થઇ છે એવે⊨જે મત ડૅ⊾ બાંડારકરે ઉપસ્થિત કરેલાે છે તેના સચે હું સંમત થઇ શકું તેમ નથી. ( જુરા જૈનેતર દૃષ્ટિએ જૈન ભાગ ખીંજો પૃ. ૭૬ ) આગળ પૃ. ૭૯ માં-વૈશે પક અને જૈન દર્શન વચ્ચે મૂળ સિદ્ધાંતામાં ભેદસૂચક એવાં કેટલાંક ઉદાહરણા નીચે પ્રમાણે છે-પકેલાના મતે આત્માએ અનંત અને સર્વવ્યાપી ( વિભુ ) છે. પરંતુ-બીજાના ( જનાના ) મતે તેઓ મર્યાદિત પરિમાણવાળા છે. વૈશેષિકાે-ધર્મ અને અઘર્મ ને આત્મઃન ગુણાે માને છે. પરંતુ ઉપર જણાવ્યું તેમ જૈનો તે બન્ને એકજાતના દ્રવ્યાે માને છે. એક બાળતમાં એક વિરૂદ્ધ વૈશેષિક વિચાર અને તદ્દભિન્ન જૈન સિદ્ધાંત વચ્ચે કેટલુંક સાદશ્ય જોવામાં આવે છે. વૈશેષિક મતમાં સાર પ્રકારનાં શરીરા માનેલાં છે–પાર્થિવ શરીર જેવું કે–મનુષ્ય-પશુ આદિનું, જલાત્મ શરીર જેમ વરૂણની સૃષ્ટિમાં છે, અગ્નીય શરીર જેમ અગ્નિની સૃષ્ટિમાં, અને વાયવીય શરીર જેમ વાયુની સૃષ્ટિમાં મળી આવે છે. આ વિચિત્ર વિચાર સાથે સદલતા ધરાવનારાે જૈનદર્શનમાં પણુ એક વિચાર છે. જૈના-પૃથ્વીકાય, અપૃકાય, તેજસ્કાય અને વાયુકાય એમ ચાર કાય માને છે. આ ચાર (૪) મીલિક પદાર્થો કે જે મૂળતત્ત્વે છે અથવા તેા તેના પણ સૂક્ષ્મ ભાગાે છે, તેની અંદર એક એક વિશિષ્ટ આત્મા રહેલાે છે. એમ તેએા માને છે. આ જડ-ચેતન્ય વાદનાે સિદ્ધાંત ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે અસલ સચેતનવાદનું પરિણામ છે........આ બન્નેમાં જૈનમત વધારે પ્રાચીન છે. ( વિશેષ ત્યાંથી જોઇ લેવાની ભલામણ કરૂં છું. )

અજ ડા જેકાેબીએ-જૈનસુત્રાની પ્રસ્તાવના ભાગ પહેલામાં જૈનાની માન્યતાવાળા "પૂર્વી" ના અર્થ સમજાવતાં તેની ટીપમાં જણાવ્યું છે કે-"પૂર્વ શબ્દના અર્થ જૈનાચાર્યોએ નાંચે મુજબ સમજાવેલા છે-તીર્થ કરે પોતેજ પ્રથમ પાતાના ગણધર નામે પ્રસિદ્ધ શિષ્યાને પૂર્વીતું જ્ઞાન આપ્યું હતું ત્યાર પછી ગણુધરાએ અંગાની રચના કરી. આ કથન, પહેલાજ તીર્થ કરે અંગા પ્રરૂપેલાં છે એવા આગ્રહ સાથે જેટલે અંશે ઝૈકય ધરાવતું નથી તેટલે અંશે તે ખરેખર સત્ય ગર્ભિત લેખવા યાગ્ય છે." (જૈનેતર. ભાગ બીજો પૂ. ૨૪ ની ટીપમાં )

ડાં. જેકાેબીના કથનનાે તાત્પર્ય એ છે કે—

બીજા મતવાળાઓ કહે છે કે અમેા આદિઅનાદિના છિએ. જનેા નજીકમાં થએલા તીર્થ કર શ્રી પાર્શ્વનાથનું પણ શાસન જાહેરમાં ન બતાવતાં આજે ૨૪ મા તીર્થ કર શ્રીમહાવીરનું શાસન માન્ય કરેલું બતાવે છે. તેથી આ અવસ-

પિંશીમાં પહેલા ઝાયભદેવથી જેન શાસન ચાલતું આવેલું એમ જે જૈને કહે છે તે સત્યરૂપનું જ ઠરશે. વૈદિકાએ વિષ્ણુના–મત્સ્ય, કૂર્માદિક ૨૪ અવતારા અતાવતાં ઝાયભદેવને ૮ મા અવતાર રૂપે ગાઠવ્યા છે, તે પણ ડૉ. જેકાળીના કથનની સત્યતાની સાળીતી જ અતાવે છે કે જૈનધર્મ ઝાયભદેવથી જ ચાલતા આવેલા છે પણ જૈનોના ઇતિહાસ કલ્પિત રૂપના નથી.

### ∥ વૈદિક સાહિત્ય બે પ્રકારના સ્વરૂપવાછું છે.

(૧) પ્રથમનું કાેઈ અતિ પ્રાચીન મનાતુ સિંધુ નદીના પ્રદેશમાં કર્મકાંડના નામથી માટી પ્રસિદ્ધિને પામેલું.

(૨) બીજા પ્રકારનું વૈદિક સહિત્ય ગગા નદીના પ્રદેશથી સાનકાંડના નામથી પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવેળું.

પ્રથમના સાહિત્યને। વિષય-અગ્નિ, વાયુ અને સૂર્ય એ ત્રહ્યુ દેવેાના નામથી ज्ञग्-यज्ञु:-અને साम એ વેદત્રયીથી પ્રસિદ્ધિને પામેલું.

ઇંદ્ર, વરૂણુ આદિ દેવાની પાસે મ્હાટા ભાગે પાતાના સ્વાર્થની પ્રાર્થના-ઓથી ભરેળુ.

યજ્ઞ યાગાદિક વિધાનના લેખાેથી ઐંહિક પારત્રિક સુખ સંપત્તિની લાલચવાળું, રાજા મહારાજાઓથી મ્હ્રીટા આડંબરથી થતું આવેલું. તેથી તે કર્મકાંડ મ્હ્રોંટી પ્રસિદ્ધિને પામેલું. પરંતુ આજ કપ્લના શાધક પંડિતાેને તેમાં પુનર્જન્મના સિદ્ધાંત તેમજ અદષ્ટરૂપ કર્મના સિદ્ધાંત નજરેન પડવાથી બાલખ્યાલ જેવું ગણી કાઢેલું તે વૈદિક સાહિત્ય પ્રથમ પ્રકારનું હતું

બીજી ગંગા નદીના પ્રદેશથી જ્ઞાનકાંડના નામથી પ્રસાર પામેલું વૈદિક સાહિત્ય તે ઉંચા દરજાનું ગણુવામાં આવતું. જૈનોની માન્યતા પ્રમાણે એ ભૂમિ.પર ૨૪ તીર્થ કરા થતા આવ્યા છે. પહેલા તીર્થ કર શ્રી ઝલલલદેવથી તે ૯ મા, ૧૦ મા તીર્થ કર સુધી તેા એ છ્રામ્હણુ વર્ગ તીર્થ કરોના તત્ત્વને માન્ય રાખીનેજ ચાલવા વાળા હતા. પછી કેશઇ કાળદોષના પ્રભાવથી સર્વજ્ઞાના શાસનના સર્વથા લાપ થતા ગયા. એટલે ઉપદેશના અધિકારવાળા આ બ્રાહ્મણુ વર્ગજ સ્વતંત્ર રૂપના બન્યા. પછીથી જે તીર્થ કરા થતા આવ્યા તેમની સાથે કેટલાક મળતા થઇ જતા તા કેટલાક વિરાધમાં પણ રહેતા એમ ચાલ્યા કરતુ પરંતુ તેવીશમા તીર્થ કરના સમયમાં અનેકમતના ત્યાગીઓના તરક્રથી યજ્ઞ યાગાદિકના અનાદર થતાં ગૃહસ્થાના તરક્રથી પણ તે યજ્ઞ યાગાદિકના આદર ઓછા થતાં તે ત્યાગીઓના ભળતા થઇ તેમનામાંથીજ

પાતાની અનુકૂલતા પ્રમાણે વિષયોને લેતા ગયા અને જ્ઞાનકાંડના નામથી ઉપનિષદા તૈયાર કરવા માંડી. તે કર્મકાંડની બાજી પ્રાયે બ્રાહ્મઅગ્રંથાથી દેરવતાં ઉપનિષદેામાં તાે તદ્દન કરી ગએલી માલમ પડે છે. માટા ભાગે તાે સર્વંજ્ઞેામાંથીજ લઇને વધારે ઉંધું છત્તું કરેલું નજરે પડે છે. ઘણાખરા વેદના પક્ષ કરવાવાળાજ સત્રાદિક ગ્રંથાની રચના કરવાવાળા છે. છવાદિક વાંતાનું કે પાપ−પુણ્ય આદિ કર્મની વાતાનું જે વેઠામાં નામ નીશાઘ્ પચુ જણાતું ન હતું તેવા પ્રકારની વાતાે પાછલના નવીન **બંથામાં કયા નવીન જ્ઞાનીઓની** પાસેથી મેળવીને લખવામાં આવી ? ભલે તેઓ પક્ષમાં માટા હશે પરંતુ સર્વજ્ઞાથી જ્ઞાનમાં તેઃ માટા નથી. જે સર્વજ્ઞાના વિષયેામાંથી લઇને પાતે મહર્ધિક બન્યા છે તેમને જ્ગાેજગાેપર હળકા ચિતરવાનાે પ્રયત્ન કર્યો છે તે તેઓની સજજનતા કેટલી બધી હશે ? તે તે। મારાં ગ્રંથથી પણ આપ સજ્જને৷ જેઈ શકશે! ? જો કે તે સર્વે દર્શનકારાએ અને ઉપનિષદ્કારાએ સર્વગ્નાના તત્ત્વામાંથી લઇને પાતાના ગ્રંથામાં ક્રમ વિનાના તે તત્ત્વાે ઉંધા છત્તા લખ્યા છે તેથી પણ યૂરાપ દેશના પંડિતા ચકિત થાય છે, ત્યારે સર્વગ્રામાંના ક્રમવાર તે વિષયેાને જેતાં તેા જરૂર આનંદિત થશેજ. જેમ કે-વૈદિક પંડિત વાસુદેવ નરહર ઉપાધ્યે-જૈન વિષે બે શખ્દા લખતાં છેવટમાં લખે છે કે—" બૌદ્ધ અને જૈન ધર્મો એના જેવા જેવા સંબંધ તેઓની નજરમાં આવતા જશે તેમ તેમ આ નવીન મળેલી વિલક્ષણ રત્નાની અગાધ ખાણ દેખીને તેઓનું મનઃ આનંદ સાગરમાં તલ્લીન થઇ જશે. એટલું જ આ ઠેકાણે કહેવું બશ છે. "

વળી જીવેા–દક્ષિણના વૈદિક પંડિત લક્ષ્મણ રઘુનાથ ભીંડે જૈનેાના સંબંધે દશ લેખાે આયતાં દશમા લેખમાં લખે છે કે----'' જૈનધર્મ' એ વિકૃત હિંદુધર્મ છે એમ કહેવામાં આવે છે પરંતુ વસ્તુતઃ સનાતન અને પુરાતન એવા જૈનધર્મતું વિકૃત સ્વરૂપ એ હિંદુધર્મ છે. આ વાત જૈનધર્મતું સંપૂર્ણ જ્ઞાન થએલાઓને સ્વીકારવી પડશે. "

આ ફકરાઓથી વિચારવાનું કે–જેન ધર્મની–ઉત્પત્તિ કાેઇએ વૈશેષિક મતથી, તેા કેાઇએ સાંખ્ય મતથી લખીને બતાવી છે ખરી પણ જ્યારે તેઓ આવા અનેક મહાપુરૂષાની પેઠે જેન ધર્મનું ખરૂં સ્વરૂપ સમજશે ત્યારે તેઓને પાતાની ભૂલાે સુધારીને સર્વ દર્શનકારામાં અને સર્વે મતાવલંગીઓમાં આદિ અનાદિના જેન ધર્મનેજ સત્યરૂપનાે સ્વીકારવાે પડશે.

વળી–અમારા ગુરૂવર્યંતા ઉપર યેાગજીવાનંદ પરમહંસના આવેલા પત્ર–તેમાંથી કિંચિત્---' એક જૈન શિષ્યકે હાથ દેા પુસ્તક દેખા. વા લેખ 21

Jain Education International

ઇતના સત્ય, વાે નિઃપક્ષપાતી, મુઝે દિખ પડા કે-માના એક જગત છાેડ કરકે દ્રસરે જગતમેં આન ખડે હાે ગયે. આખાલ્યકાલ ૭૦ વર્ષસેં જો કુછ અધ્યય-ન કરા, વાે વૈદિકઘર્મ બાંધે ફિરા સાે વ્યર્થસા માલુમ હોને લગા. પ્રાચીત ધર્મ, પરમ ધર્મ, સત્ય ધર્મ, રહા હાે તાે જૈન ધર્મ થા. જિસદી પ્રભા નાશ કરનેકાે વૈદિક ધર્મ, વાે ષટ્શાસ્ત્ર, વાે ગ્રંથકાર ખડે ભયે થે. વૈદિક વાતે' કહી વાે લીઇ ગઈ સાે સબ જૈન શાસોસે નસુના ઇકફી કીઇ હૈ, ઇસમેં સંદેહ નહી હૈ. "

( વિશેષ જીવેા-જૈનેતરદબ્ટિએ જૈન. પૃ. ૭૮ )

એ ગ્રંથમાં-૪૦-૪૫ માેટા માેટા પંડિતાના લેખાે એવાને એવા જોઇ શકશો. કિંમત રૂ. ૧)

પુનર્જન્મના સિદ્ધાંત વિષે મૅકડાનલ શાહેબના વિચારા-સ`. સા. પૃ. પ૧૨ થી—

" ખરેખર હિંદુસ્તાનના લાેકાેના પુનર્જન્મનાે સિદ્ધાંત બે કે આપણને વિચિત્ર લાગે એવા છે તાે પણ એ સિદ્ધાંતમાં બે રીતની ખૂબી રહેલી છે.

એક તેા એ કે-જગતના નીતિમય શાસનમાં ન્યાયતું જે તત્ત જરૂરતું બહ્યાય તે એ સિદ્ધાંત વડે પૂરૂ પડે છે.

અને બીજું એ કે દરેક માણુસતું ભાગ્ય માણુસના પાતાના હાથમાં છે એ અગત્યના નૈતિક નિયમતું પણ એ સિદ્ધાંતની સાથેજ આપણુને ભાન કરાવાય છે. કારણ કે જેમ આ જીંદગીમાં કરેલાં દરેક પાપકમાંતું પ્રાયશ્વિત કર્યા વિના માણુસને છુટકાે થતા નથી, તેમ દરેક પુણ્ય કર્માતું શુભ ફળ પણુ બીજી જીંદગીમાં એને પ્રાપ્ત થયા વગર રહેતું નથી. જે કર્મ કરાઇ ચુકયાં હાેય તેનાં ફળ ભાગવ્યા વિના માણુસને ચાલતુ નથી. કારણુ કે મહાભારતમાં કહ્યું છે તે પ્રમાણે.---

> यथा धेनुसहस्रेषु, वत्सो गच्छति मातरं ॥ तथा यश्च छतं कमे, कर्तारमनुगच्छति ॥"

" હજાર ગાયેામાંથી પણુ વાછરડું જેવી રીતે પાતાની માતાને શાધી કાઢયા વગર રહેતું નથો, તેવીજ રીતે આગળ કરાયલું કૃત્ય તે કરનારની પાછળ ગયા વગર રહેતું નથી.

જીવની આ પર'પરાને ''સ'સાર'' એવું નામ આપવામાં આવ્યું છે. એ ''સ'સાર'' તે અનાદિ ગણવામાં આવે છે. કારણુ કે આ જન્મનેા કરેક અનુભવ

તે આગલા જન્મના કૃત્યનું પરિશ્રમ છે, તે જન્મના દરેક અનુભવ તે તેનાથી આગલા જન્મના કરેલા કૃત્યનું પરિશામ છે, અને એ પ્રમાણે આપણે ગમે તેટલા પાછળ જઇશું તા પણુ એની એજ સ્થિતિ રહેશે. પાપ--પુશ્યની ફળ આપવાની શક્તિને માટે સાધારણુ 'રીતે ''જ્રદ્દપ્ટ'' એ શબ્દ વપસય છે, પણ ઘણી વાર એને માટે ''જર્મ'' એ વધારે સાઢા શબ્દ પણુ વાપરવામાં આવે છે. "

. સં. સા. પૃ. ૫૧૩થી---

"એ ક્રમ તે મતુબ્યના છવનતું નિયામક છે એટલુંજ નહીં પણ જગ્લની દરેક વસ્તુની ઉત્પત્તિ લથા વિકાસતું નિયમન પણ એ કર્મ વડેજ થાય છે. કારણ કે જે કંઇ બનાવ બને છે તેની ગમે તે પણ કેાઇ પ્રાણી ઉપર અસર થયા વગર રહેવી નથી, અને તેથી, પાપ-પુણ્યના ફળ વિષેના નિયમ પ્રમાણે તે પ્રાણીના કેાઇ આંગળના કૃત્યને લીધે તે બનાવ બનેલાે હોવા જોઇએ.

બીજી રીતે કહીએ તેા, પ્રકૃતિના વ્યાપાર તે પણ સચેતન પ્રાણીઓનાં પાપ--પુષ્ટ્યનુંજ પરિણામ છે. આ પ્રમાણે સઘળી વસ્તુઓનું નિયમન કરનાર " कर्म " ની સત્તા આગળ ઇશ્વરના સ્વતંત્ર રાજ્યને માટે બીલકુલ અવકાશ રહેતા નથી. આ કારણથી, જે દર્શનામાં ઇશ્વરનું અસ્તિત્વ સ્વીકારવામાં આવ્યું છે તેમાં પણ ઇશ્વરથી પણ ન તાડી શકાય એવા પાપ--પુષ્ટયના ફળ વિષેના નિયમ બરાબર જાળવીને જગતને તથા પ્રાણિમાત્રને દારવવું એટલુંજ ઇશ્વરનું કર્ત્તવ્ય ગણવામાં આવ્યું છે. આ સિધ્ધાંતને વધારે મ્હોટા પાયા ઉપર લઇ જઇને વિશ્વના જીદા જીદા કલ્પને અંતે પ્રલય અને વળી પુનફત્પત્તિ કલ્પવામાં આવ્યાં છે તે પણ " સંસાર " ના સિધ્ધાંતનાજ એક ભાગ છે.

જેના વડે કરીને જન્મ પરંપરાનેા અંત આવે છે તે માક્ષના સિધ્ધાંત પણ સઘળાં દર્શાનામાં સાધારણ છે અને તે પુનર્જન્મના સિધ્ધાંત જેટલાેજ પ્રાચીન છે. પ્રવૃત્તિ માત્ર ઇચ્છાને આધીન છે, અને એ ઇચ્છાની ઉત્પત્તિ " व्यविद्या " ને લીધે છે.

લેખનાે સારાંશ∽" <del>કર્મ</del> ' તે મનુષ્યના જીવનનું નિયામક, દરેક વસ્તુની ઉત્પન્તિ તથા વિકાસનું નિયમન એજ કર્મ વડે થાય છે. તેથી તે પ્રાણીના આગળના કૃત્યને લીધે બનાવ હેાવેા જોઇએ.

બીજીં—પ્રકૃતિના બ્યાપાર તે સચેતન પ્રાણીઓના યાપ−પુષ્ટ્યનુંજ પરિણામ છે. કર્મની સ તા આગળ ઇશ્વરના માટે અવકાશ રહેતે। નથી. ઇશ્વરથી ન તેાડી શકાય એવા પાપ–પુષ્ટ્યના નિયમને જાળવીને પ્રાણીમાત્રને દેારવવું એટલુંજ કર્તાવ્ય ગણાય. જન્મ પરંપરાના અંત તે માક્ષ, સર્વ દર્શાનામાં છે. અને પુનર્જન્મના જેટલાજ પ્રાચીન છે. પ્રવૃત્તિ માત્ર ઇચ્છાને આધીન છે. "

મૅકડાનલ શાહેબના વિચારા કમ'ના સંબંધનાજ છે.

કેટલાકાે કર્મને અદષ્ટરૂપે કહે છે ખરા પણ તે આત્માની સાથે સૂક્ષ્મ પરમાણુઓના સંબંધવાળું થએલું સર્વદ્રાએ દષ્ટ રૂપનુંજ કહેલું છે. તેથી તેની ફેર-કારીનું સ્વરૂપ સર્વદ્રાએ હજારા શ્લાકાથી વર્ણન કરીને ખતાવેલું છે. સર્વદ્રાએ તે કર્મની મૂળની ૮ પ્રકૃતિઓ કહી છે. તે બધાના ઉત્તર વિભાગા ૧૪૮ બતાવેલા છે. તે તા તેમના ગંથાથીજ સમજી શકાશે પણુ અહીં લખવામાં આવશે નહીં

કેટલાકેા–આત્માને વળગેલી અદ્ય શક્તિ, અવિકારી, પડરૂપે આત્માની સાથે જતી બતાવે છે પણ તે વસ્તુ કેવા સ્વરૂપની છે, તેનું પરિણામ કેવા રૂપથો થાય છે તેના વિષે કંઈ પણુ ખુલાશા કરીને બતાવેલા નથી.

વળી કેટલાકા–તે કર્મને પ્રકૃતિના ત-ત્વાની અસ્પૃષ્ટ રૂપે રહેલી શક્તિ આત્માને ચાંટતી નથી. તાે પછી તે પાતાનું પરિબલ આત્માના ઉપર કેવી રીતે જમાવે છે ? તેના ખુલાસા કેમ નહી કરતા ગયા હશે ?

શંકરસ્વામીએ-બ્રહ્મસુત્ર-ત્રીજા અધ્યાયના પ્રારંભ સૂત્રને৷ અર્થ-એક વૃધ્ધ બ્રાહ્મણને સમજાવતાં કહ્યું છે કે-મરણ સમયમાં એક દેહ છેહી બીજા દેહમાં જવું પડે છે ત્યારે જીવને દેહને৷ આરંભ કરનાર-પંચીકૃત '' પાંચ મહા ભુતાના સૂક્ષ્મ ભાગે৷ વીંટલાઇ ને જાય છે. " સાંભળતાની સાથે તે વૃધ્ધ વ્યાસ રૂપે પ્રગટ થયા ને ખુસી થઇને ૧૬ વર્ષતું આયુષ્ વધારીને આપ્યું, પછી ચાલતા થયા.

વિચારવાનું કે-અનુભવની સાથે સર્વજ્ઞોના સિધ્ધાંત જોતાં અનંતાનંત જીવેાને જ્ઞાનાવરણ આદિ સાતે કર્મ વીંટલાઇનેજ રહેલાં છે. કદાચ પરભવનું આયુષ બાંધી શક્યા ન હાય તાે છેવટના ભાગમાં પણ બાધીનેજ જાય એટલુંજ વિશેષ છે. વ્યાસે ૧૬ વર્ષનું આયુંષ વધારીને આપ્યું તે સ-તા શું તેમના હાથ-માંની હતી ? બીજી વિચારવાનું કે-વેદના ઋષિઓાથી તે વેદવ્યાસ સુધીમાં. અબજોના અબજો ઋષિઓ થઇ ગયા હશે છતાં કર્મના (પાપ કે પુષ્યના) સંબંધમાં કંઇ પણ વિશેષ ખુલાસાે લખીને ગએલા હાય એમ જણાતું નથી.

તેથી આધુનિક શંકર સ્વામીએ કેવળ નામ માત્રથી કર્મનું સ્વરૂપ બતાવ્યુ તેટલા માત્રથી વેદ વ્યાસ ભગવાન મુંગે માઢે અંગીકાર કરીને ખુસ થઇને ચાલતા થયા. તેથી વિચાર થાય છે કે–શંકર સ્વામીએ આ નામ માત્રને! પશુ કર્મને! સિધ્ધાંત કયા નવા ઇશ્વર પાસેથી મેળવીને વેદ વ્યાસને ખુશ કરી દીધા હશે ?

સાથે એ પણ વિચારવાનું છે કે--કેવળ જગ્તના કર્તા ઇશ્વર છે એવી માન્યતાવાળા વેદોને મુખ્ય રાખીને ઘણા ખરા દર્શનકારાની ઉત્પત્તિ થએલી છે તે અધા દર્શનકારાને પણ આ કમ°ના સિધ્ધાંતને પાતાનામાં દાખલ કરવા પડયા છે કે જે કમ°ની સ-તા આગળ તે બધાએ ઇશ્વરાને રાંકડા જેવુ થવું પડયું છે. તે કર્મના સિધ્ધાંતને બતાવનારા ઇશ્વર મોટા માનવા કે કમની સ-તા આગળ રાંકડા બનેલા ઇશ્વરાને માટા માનવા ?

" ઇશ્વરથી તાેડી ન શકાય એવા–પાપ–પુણ્યના નિયમને જાળવીને પ્રાણી માત્રને દેારવવું એટલુંજ કર્તવ્ય ગણાય. "

આમાં વિચારવાતું કે-જેવી રીતે તેઓ અઘેાર કર્મોની સ-તાને તોડોને પેાતે સર્વજ્ઞ ઇશ્વરો થયા છે તેજ સત્યત-ત્વોના માર્ગ અમેાને પણ બતાવતા ગયા છે. એ ઉપકાર કંઇ અમારાપર ઓછા થએલાે નથી. તેથી તેમના-ધ્યાનથી ગુણુગ્રામથી, અને તેમના બતાવેલા સત્યત-ત્વાના માર્ગથી એ અમા ચાલીશું તાે અમા પણ તેઓના જેવાજ સર્વજ્ઞ ઇશ્વર બનવાનાજ. એ તેઓ અમાને પાતાના સત્યતત્ત્વના માર્ગે દાેરી ગયા ન હોત તા આ અનાદિકાળના અઘાર સંસારમાં અનેક ધુતારાઓના હાથમાં કસી પડેલા એવા અબુજેની અમારી :શી દશા થતી ? માટે તે થઇ ગએલા સર્વજ્ઞ ઇશ્વરાનેજ અમારા પર પરમ ઉપકાર થએલાે છે. અને તેટલા પ્રમાણથી તેઓ અમાને જરૂરજ દાેરીને ગએલા છે. બાકી તેઓ અમારા કર્મની સ-તામાં હાથ ઘાલતા નથી. તેઓના બતાવેલા જે સત્યત-ત્વાના સિધ્ધાંત છે તે અમાને સત્યત-ત્વના માર્ગે દાેરી જવામાં અમાને ઓછા ઉપકારી થએલા નથી એજ વાત સિધ્ધ રૂપની છે.

પ્રવૃત્તિ માત્ર ઇચ્છાને આધીન છે. તેમ કેવળ નથી તેમાં પણુ કર્મ તો પ્રેશ્ક રહેવાનાં. એટલું વિશેષ છે કે પૂર્વ પુણ્યના સંજોગથી તેવા સંત સમાગમથી સુધારા પર ચઢી શકાય છે. અને પાપના ચાેગે અનિષ્ટ સમાગમથી નીચેના દરજે પણુ ઉતરી શકાય છે. મનુખ્યના ભવમાં એટલું વિશેષ સાધનપણું રહેલું છે. સંસ્કૃત સાહિત્ય. પૃ. પ૧૨ માના લેખ મૅકડાેનલ સાહેબના લખીને બતાવ્યા છે, તેના વિચાર સર્વજ્ઞોના સિધ્ધાંતથી કરીને બતાવું છું.

જગતની નીતિમાં જે ન્યાયનું તત્ત્વ છે તેને પુરૂ પાડનારા અને અનાદિ-કાળના " સંસાર " ની સ્થિતિને બતાવનારા, એવા પુનર્જન્મના સિદ્ધાંત સર્વદ્વાએ બતાવેલા મૂળથીજ સિદ્ધ રૂપના છે. કદાચ વચમાં વ્યવધાનવાળા થયા હશે તા પણ, જૈનોના ૨૩મા તીર્થં કર ઇ. સ. પૂર્વે હજારમા સૈકામાં વિદ્યમાન હતા, ત્યાંથી તા સતત ચાલતા આવેલા વર્તમાન કાળમાં પણ દેખાઇ જ રહ્યો છે. જૈનોની માન્યતા એવી છે કે જે તીર્થં કર થાય તેમનું જ શાસન મનાય, એટલે છેલ્લા ૨૪મા તીર્થં કરનું શાસન ઇ. સ. પૂર્વે છઠ્ઠા સૈકાથી મનાતું ચાલ્યું. એટલું જ વિશેષ છે.

આમાં બીજી વિચારવાનું કે-૧ નરક, ર તિર્થ ચ, ૩, મનુષ્ય, અને દેવ એ ચાર ગતિના જીવાના વિચાર સર્વંત્રાના સિદ્ધાંતમાં વિસ્તારથી કરવામાં એક જાતિમાં અનેકા અનેક લેદા છે. બીજી એક આવેલેા છે. ત્તિર્થ ચની ગતિમાં પણ અનેક લેદા છે. તેમાં જે ઠેવળ એઠે દ્રિયના જીવા છે તેનાજ માટા પાંચ લોકો ખતાવેલા છે. ૧ પૃથ્વીકાય, ૨ અપકાય, ૩ તેજસ્કાય, (અગ્નિકાય) ૪ વાયુકાય, અને ૫ મા વનસ્પતિકાય. આ પાંચે કાયના જીવાને એકે દ્રિયના સ્વરૂપવાળાજ ખતાવેલા છે. તેમાં જે પૂર્વના ચાર લેક છે તે તે! અસંખ્ય-અસંખ્ય છેવાથી વ્યાપ્ત સ્વરૂપના બતાવેલા છે અને તે જીવા પાચે અસંખ્યાતા કાળસુધી પાતાની જાતિમાંજ મરણ જીવન કર્યાજ કરે છે. પછી ઠાઇ ભવિતબ્યતાના ચાગથી ઉપરની ગતિઓમાં ચઢતા નાય છે, પાંચમા જે વનસ્પતિ કાર્યના લેદ છે તેના પણ બે ેમાટા વિભાગ છે. ૧ પ્રત્યેક વનસ્પતિ નામના અને ખીજો સાધારણ વનસ્પતિ કાયના નામના છે. પહેલાે ભેદ--વક્ષ કે, વેલ, આદિના નામથી આળખાય છે. તેમાં છાલ, પત્ર, કુલ, કળ, આદિમાં બુદા બુદા છવા રહેલા છે તેથી તે પ્રત્યેક વનસ્પતિના નામવાળા છે. તેથી તે જીવા પણ પ્રાયે અસંખ્યાતા કાળસુધી એકેંદ્રિયની જાતિમાંજ જન્મ અને મરઘ કર્યા કરે છે પછી લવિતવ્યતાના ચેાગથી ઉપરની જાતિમાં ચઢતા જાય છે. જે વનસ્પતિના છવેા એકજ ' પિંડમાં અનંત જીવેા વ્યાપીને રહેલા હાેય છે તે સાધારણ વનસ્પતિના નામથી ઓળખાય છે અને તે છવા પ્રાયે અનંતા કાળ સધીતેમાંને તેમાં જન્મ મરણુ કર્યાજ કરે છે. પછી કેાઇ ભવિતબ્યતાના ચાેગથી ઉપરની પાયરીપર ચઢતા જાય છે. કેટલાક જીવા બતાવેલા કાળથી એાછા કાળમાં પણ ઉપરની પાયરી પર ચઢતા જાય તેથી સર્વત્ર પ્રાયઃ શબ્દથી સૂચના કરવામાં આવી છે.

આ ઉપર બતાવેલા જીવા હળકામાં હળકા કેવળ પાેતાના શરીર માત્રના સાધનથી નિર્વાહ કરી મરણુ–જીવન કરી રહેલા છે તેથી એકજ ઇંદ્રિયના મનાયલા છે.

તેથી અધિક પુષ્યના યાેગે જેણે શરીરની સાથે છસ મેળવી છે તેવા હાલવા ચાલવા બે ઇંદ્રિયાેના જીવાે મનાય છે. દુનિયા આંખથી જોઇ શકે તેવા અનેક જાવિના કીડા.

શરીર, જીલ, અને નાશિકા આ ત્રણુ ઇંદ્રિયે৷ જેશેુ મેળવી છે તેવા જીવેા-કીટિકા, માંકણુ, મંકાેડા આદિની અનેક જાતિઓ છે, તે પશુ અધિક પુણ્યના યાેગથી ઉપરની પાયરીએ ચઢેલાજ છે.

તેથી પણ અધિક પાયરીપર ચઢેલા⊶શરીર, જીસ, નાસિકા અને ચાેશું ચક્ષુનું સાધન જેને મળેલું છે તેવા જીવાે—માખીએા, મચ્છરાે, કરાળિઆ આદિની અનેક જાતિએા છે. તે પણ અધિક પુણ્યના યાેગથીજ ઉપરના દરજે ચઢેલા છે.

જેને શરીર, જીબ, નાસિકા, અને તેની સાથે સાંભળવાના માટે કાનનું સાધન મળેલું છે તેવા જીવા-જળમાં કરનારા, પૃથ્વીપર કરનારા, આકાશમાં ઉડનારા, બે પગના કે ચાર પગના અથવા પગ વગરના જેટલા બધા જીવા છે તે તિર્ય વ પંચેંદ્રિયના નામથી આળખાય છે. આ ઉપર બતાવેલા એક ઇંદ્રિયના જીવાથી લઇને પંચેંદ્રિય સુધીના જીવા છે તે બધાએ તિર્ય ચની જે બીજી ગતિ બતાવી છે તેનાજ ભેટા છે.

બ્યક્તપણે દુઃખ ભાગવવાના માટે જે આપણા પગની નીચેનું સ્થાન છે તે નરકનું સ્થાન બતાવેલું છે.

અને વ્યકલપણે જે સુખ ભાેગવવાનું સ્થાન આપણા મસ્તકના ઉપર દેખાઇ રહ્યું છે તેને સ્વર્ગના નામથી બતાવેલું છે.

નારકીમાંને৷ જીવ અને સ્વર્ગમાંને৷ જીવ ત્યાંને৷ જન્મ પુરે৷ કર્યા પછી મનુષ્યની ગતિમાં કે ઉપર બતાવેલી તિર્ચ ચની ગતિમાં નવે৷ જન્મ ધારજી કર્યા સિવાય તેઓની ફેરકારી ત્યાંને ત્યાં થતીજ નથી.

મતુષ્ય પાેતાની મતુષ્યની જાતિમાં લાગ લગટ સાત કે આઠ લવ સુધી જન્મ ધારથુ કરી શકે છે. પછી તાે જરૂરજ માથુસની યાેનિ બદલવીજ પડે છે. એમ સર્વદ્વાના સિદ્ધાંતમાં સ્પષ્ટ પણે બતાવેલું છે.

આ ચારે ગતિનાં જીવેા પાપ-પુણ્યના સંબંધવાળા થએલા ૮૪ લાખ જીવેાની ચાેનિએામાં અનાદિકાળથી ઉંચા કે નીચા લટકયાજ કરે છે.

" જે મહ-ત્વના લીધે દુઃખ દાવની સ્થાપના થઇ તે સિદ્ધાંત ઘણે

સં. સા. પ્ર પ૧૧ થી લખાયલા લેખના સારાંશ-

ऋग ના છેલ્લા મંડલમાં–મરનારનાે આત્મા પાણી તરફ કે ઔષધિએા તરફ જાય છે. એ સિવાય ऋग માં કંઇ પણુ નીશાણી નથી. એક બે ઉડતા તરંગાેથી આવા વ્યાપક સિદ્ધાંત નીકળયાે હાેય એ સંભવિત નથી. આ પ્રેરણા હિંદુસ્તાનના મૂળ વતનીઓથી થઇ હાેય.

મૃત્સુ પછી માણસનાે આત્મા ઝાડના થડમાં કે પશુએાના શરીરમાં પ્રવેશ કરે છે, એવી માન્યતા જંગળી લાેકાેમાં જણાતી એ માન્યતા ઉપરાંત પુનર્જન્મનાે સિદ્ધાંત આગળ વધ્યાે નથી.

આર્ય લાેકાેએ હિંદુસ્તાનના મૂળ વતનીએાથી લીધા હાેય તાે પણ જીવનની પરંપશનાે સિદ્ધાંત પાય-પુણ્યના બદલાનાે નૈતિક સિદ્ધાંત સાથે ગાઢા

Jain Education International

તત્ત્વત્રયીની પ્રસ્તાવના.

વૈક્રિકેામાં ૮૪ લાખ ચાેનિએા લખાઇ છે ખરી પણુ તે જૈનોના ૨૪ તીર્થ કરાના અનુકરણુ રૂપે જેવી રીતે એકજ વિષ્ણુના મત્સ્ય, કૂર્મ, આદિ

પ્રથમ પાંચ પ્રકારથી એકજ ઇદ્રિયના જીવા જે ખતાવ્યા છે તેમનાથી

જ આ દુનિયાના માટામાં માટા ભાગ રાકાઇને રહેલા છે. તેમાંના અનંત છવા હજી સુધી પહ્યુ બહાર નીકળવાને પામ્યાજ નથી. કેટલાક અનંતા કાળ પછી તા કેટલાક અસંખ્યાતા-અસંખ્યાતા કાળ પછી ધીરે ધીરે ઉપરની પાયરી પર ચઢતાં ચઢતાં તિર્થ ચ પંચે દ્રિય સુધી આવી પહાંચેલા આપણી નજર તળે ફરી રહેલા છે. હવે તેમાંના કેટલાક જીવા સમભાવના યાગથી મનુષ્યની યાનિ પધુ મેળવે છે. પછુ ઉપરની યાનિઓ મેળવવામાં ઘણીજ દુસ્કર ઘટનાઓ સર્વજ્રાએ બતાવેલી છે. છતાં પછુ ૮૪ લાખ જીવાની યાનિના ચક્રમાંથી છટકી જવાના માર્ગ પદ્ય મનુષ્યની યાનિમાંથીજ મળે છે. સર્વજ્રા થયા છે તે પધ્ માટા ભાગે મનુષ્યની યાનિમાંથીજ વધતા ગયા છે અને જેવી રીતે તેઓ માક્ષના માર્ગ સુધી પહોંચ્યા છે તેવાજ પ્રકારના માર્ગ અમાને પણ બતાવતાજ ગયા છે. જો તેઓનો બતાવેલા માર્ગ અમા પકડીશું નહી, ત્યારે તો જેવી રીતે બીજા જીવાના હાલ હવાલ થઇ રહ્યા છે તેવા હાલ અમારા પણ થયાજ કરવાના. અમારી બગઢેલી હાલત અમારા પુરૂષાર્થથીજ સુધરશે પણ કેલ્ઇ ઇજાર કે

ર૪ અવતારા ઉભા કર્યા છે તેની પેઠે કલ્પિત રૂપની ઉભી કરેલી છે.

આગત્યના છે.

પરમેશ્વર આવીને સંધારવાનાજ નથી.

સંબંધ છે. તે સ્થાપિત કરવામાં આવ્યે৷ તે યશ તે৷ તેમને જ ઘટે છે. સંસારમાં સુખ દુઃખનું કારહ્યુ શું ? એ પ્રશ્નને৷ ખુલાસાે એ સિદ્ધાંત વડે મળે છે. " આ લેખથો વિચારવાનું કે----

મૃત્સુ પછીના જીવનની પરંપરાના સિદ્ધાંત દુનિયામાં ખાસ દોવોજ જોઇએ અને તે મહત્વના છે. એટલું જ નહી પણુ નૈતિક સિદ્ધાંતની સાથે પણુ તેના ગાઢા સંબંધ છે, છતાં પ્રાચીન ગણાતા ઝગ્વેદમાં ઉડતા તરંગ રૂપના દેખાતાે હાેચ તા પછી તેની પ્રાચીનતાની કિંમત શી ? હિંદુસ્તાનના વતનીએ પાસેથી લીધાની જે કલ્પના છે તે કાેઇ તેવા સાધારણુ પાસેથી મળેલા ન હાેચ પણ તે સિદ્ધાંત ખાસ સર્વજ્ઞાથીજ લીધેલા સિદ્ધ થશે. સર્વજ્ઞાની માન્યતા મુખ્યતાએ જેનામાં જ છે, અને તે જીવનની પરંપરાના સિદ્ધાંત નવીન રૂપના સ્યાપિત કરવામાં આવેલા નથી પણ અનાદિના કાળથી સિદ્ધ રૂપના આજે પણ જૈન સિદ્ધાંતામાં તેવાને તેવા સ્વરૂપના વિદ્યમાન છે. વિશેષ એટલુંજ કે બીજા મતવાળાએ તે સર્વજ્ઞામાંથી ઉપર ચાટીઓ ચહણ કરેલા જેવાથી આજકાલના બાહાશ પંડિતા ચકિત થઇ ચશવાદ આપવાને તૈયાર છે તા પછી સર્વજ્ઞાના તત્ત્વામાં જે કદાચ વિશેષ ઉતરશે તા તેઓના આનંદનો પાર રહેશે નહી. અને આધારામાં પડેલી દુનિયાને બહાર ખેંચી કાઢવામાં તેઓ જરા પણ પાછી પાણી કરશે નહી એમ હું ઘણા સજ્જન પુરૂષોના નિર્મલ વિચારાથી જોઇ શકું છું.

સં. સા. પૃ. ૫૧૦ થી—

" મૃત્યુ પછી દરેક મનુષ્ય-સ્વગેમાં અથવા નરકમાં અથવા માનવીઓ અને પશુઓનાં શરીરમાં અથવા પૃથ્વી ઉપરનાં વનસ્પતિઓમાં--નવાં નવાં જીવન ધારણ કરે છે. અને ત્યાં આગળ તેનાં આગલા જન્મનાં પાપ-પુષ્યને બદલે તેને મળે છે એ સિદ્ધાંત ઈ. સ. પૂર્વે છઠ્ઠા સૈકામાં એવે તો ચાક્કસ સ્થાપિત થઈ ચૂકયે હતા કે બુધ્ધે કંક પણ વિચાર કરવા ન ચાલતાં તરતજ પોતાના ધામિક દર્શનમાં એ સિદ્ધાંતના સ્વીકાર કર્યો. અને એ પ્રાચીન સમયથી તે આજદિન સુધી હિંદુસ્તાનના લોકોની એ સિદ્ધાંત ઉપર અચલ બ્રહા રહી છે. આ વિચિત્ર સિદ્ધાંત જેની સત્યતા ફિલસુપ્રીની રીત પ્રમાણે કદી સાબીત કરવામાં આવી નથી, તે કેવળ જડવાદીઓ સિવાય હિંદુસ્તાનના પ્રત્યેક દર્શનમાં અને પ્રત્યેક ધર્મમાં ૨૫૦૦ વર્ષ સુધી સ્વત:--સિદ્ધ તરીકે સ્વીકારવામાં આવ્યા. એવા બનાવ માનવ બુદ્ધિ વ્યાપારના અખિલ ઇતિહાસમાં કદાચ બીજે શોધ્યા જડશે નહીં. આ સિદ્ધાંતનું પરિણામ એ આવ્યું કે સ્વર્ગનાં શાધ્યત સુખ ભર્યા જીવનનાં રમણીય સ્વપ્તા વેદમાં જેવામાં આવતાં હતાં તેને સ્થાને એક મૃત્યુ પછી બીજું એમ મૃત્યુમાંજ પરિણામ પામનારાં દુઃખ ભર્યાં જીવનની અનંત પરંપરાનાં ભયંકર ચિત્રો ખડાં થવા લાગ્યાં. ઉપનિષદેાના ચાક્કસ વિચાર પહેલાંના સંક્રાંતિ કાળની સ્થિતિ " शतपथ बाह्यण " માં જોવામાં આવે છે. "

લેખના સારાંશ----મૃત્યુ પછી મનુષ્ય-નવાં નવાં જીવન ધારણ કરે છે. ત્સાં પાપ--પુણ્યના બદલા તેને મળે છે, એ સિદ્ધાંત છ. સ. પૂર્વે છઠ્ઠા સૈકામાં ચાેક્કસ હતા. ખુદ્ધે તરતજ સ્વીકાર કર્યો, અને આજ દિન સુધી હિંદુસ્તાનના લાેકાની અચલ શ્રદ્ધા રહી છે. જેની સત્યતા ફિલસુફી પ્રમાણે સાબીત કરવામાં આવી નથી. જડવાદીઓ સિવાય પ્રત્યેક-દર્શનમાં-અને ધર્મમાં સિદ્ધ તરીકે સ્વીકારવામાં આવી છે. એવા બનાવ અખિલ ઇતિહાસમાં શાધ્યા જડશે નહીં. પરિણામ એ આવ્યું કે-સ્વર્ગ સુખનાં સ્વપ્ના વેદોમાં જોવામાં આવતાં હતાં તેને સ્થાને દુ:ખ લયાં અનંત પરંપરાનાં ચિત્રા ખડાં થવા લાગ્યાં એ સ્થિતિ-" રાતપથ ક્રાહ્મળ '' માં જોવામાં આવે છે.

આ લેખથી વિચારવાનું કે –

મૃત્યુ પછી પાપ-પુષ્ટયનાે અદલાે મનુષ્યનેજ મળે છે તેમ કંઇ નથી, પણુ નાના માટા સર્વ પ્રકારના જીવાને તેનાે અદલાે મળયાજ કરે છે. એ સિદ્ધાંત જૈનોના સર્વદ્રાધી ચાલતાે આવેલાે કદાચ કાેઇ લાંબાે વખત થવાથી વચમાં અટકી પડેલાે હશે છતાં પણ વર્તમાનકાળમાં ઇ. સ. પૂર્વ ૧૦૦૦ મા સૈકાધી તાે સતત ચાલુજ રહેલાે છે.

કારહ્યુ કે—જૈનોના ૨૩ મા તીર્થં કર શ્રી પાર્શ્વનાથથી પાપ-પુષ્ટયને ઉપદેશ કરીથી શરૂ થએલા જૈન સિદ્ધાંતામાં આજ સુધી તેવાને તેવા છે તેથી વિચારી શકાય છે. દર્શનકારાની ઉત્પત્તિમાં સુખ્યતાએ કારણુભુત તે સમયના તે સર્વગ્રાજ માલમ પડે છે. પાપ-પુષ્ટયના વિચારા વેદોમાં ન હતા તે તે આ મૅકડાનલ સાહેબના લેખથી આપણે જોઇ શકીએ છિએ. બીજી વાત એ છે કે તે પુષ્ટય-પાપના વિચારા દર્શનકારાએ લીધા ખરા પણુ એકેંદ્રિયથી તે પચેંદ્રિયના જીવા સુધીનું સ્વરૂપ જાણ્યા વગર ખરા ખુલાસા બતાવી શકયા નથી. આ તે કેવળ અધ્યાત્મિકના વિચારા સર્વગ્રાજ બતાવી શકે ? કેવળ તર્કથી સિદ્ધ ન થઇ શકે, તા પછી સર્વગ્રાના ઇન્કાર કરવાવાળાઓમાં એવા બનાવ શાધ્યા કચાંથી જડે ? તે પાપ-પુષ્ટયના વિચારા સર્વગ્રાના પરિશ્વયમાં આવ્યા પછી શત્તવથ વાળાએ કે ત્રદ્વવેદ્વ માં ઉડતા તરંગ રૂપથી દાખલ કરેલા સિદ્ધ રૂપના ન ગણાય.

પ્રાચીન મનાતા ગ્રંથામાં ખુલાસાે ન મળવાથા સડ**ીને ભાગેલા જડ** વાદીઓ કહે છે કે–જીવ આદિ નથો. તાે પુછવાનું કે–એ અધી વાતાેનાે ઇન્કાર

કરવાવાળા કાેણ ? એના ઉત્તર આપતા ન હાેચ તો વિષયામાં **અંધ ધનેલાં** મૂઢજ રહી ગએલા છે.

વેદેઃમાં સ્વર્ગ સુખનાં સ્વપ્નાે નીચે સુજળ છે—

च्चट्य् માં મરેલાને કહેવામાં આવ્યું છે કે—" પેલા પૂર્વના પંચશ્રી તું જા ? આપણા પિતૃએહ ગયા છે ત્યાં જા ? ત્યાં તું ચમને અને વરૂણુને હવિએહ વડે હર્ષાતા જોઈશ ? ઇત્યાદિ ઘણું છે. આજે તે આલખ્યાલ જેવું જણાશે.

બીજી વાત એ છે કે—મરનારને કહેવામાં આવ્યું કે-પિતૃએા ગયા છે ત્યાં તું જા રે બીજા સવમાં જનાર જીવેાને કેવળ કર્મના આધીન થએલાઓને સવંજ્ઞાે વિના બીજા જોઇ શકે ખરા કે રે

સં સા. પૃ. ૫૦૯ થી – ફિલસુફી.

હિંદુસ્તાનની ફિલસુફીની પ્રારંભદશા કેવી હતી તે ઋગ્વેદ નાં માેડામાં માેડાં રચાયલાં સૂકતા અને અર્થ્વવેવેદ એ બેમાં આપણે જોઇએ છિએ. સબ્ટિની ઉત્પત્તિ વિષે અને એ સબ્ટિની ઉત્પત્તિ અને સ્થિતિના કારણરૂપ જે સનાતન તત્ત્વ છે તેના વિષે એ સકતામાં વિચાર કરવામાં આવ્યા છે. એ ઉપરાંત **યજીવેંદ્**-માં સબ્ટિની ઉત્પત્તિને લગતી કેટલીક વિચિત્ર હંતકથા છે તેમાં સર્વશક્તિમાન્ યગ્ન વડે કરીને સઘળી વસ્તુઓને સબ્ટા કેવી રીતે ઉત્પન્ન કરે છે તેનું વર્ણન આપવામાં આવ્યું છે. આ વેદ સમયનાં વિચારાની સાથે પ્રાચીન ઉપનિષદાના વિચારાને ઘણે! ગાઢા સંબંધ છે, એટલુંજ નહીં પણ મ્હાટે ભાગે બેઉમાં તેના તેજ વિચારા જોવામાં આવે છે. જે છે તે સઘળું ઘ્રદ્ય છે અને ઘ્રદ્ય સિવાય કંઇ પણ નથી. ( લિશ્વ દેવતાવાદ ) અને બાહ્ય વસ્તુઓની તત્ત્વપરીક્ષા બુદ્ધિના પાયા ઉપરજ થવી જોઇએ. ( ખુદ્ધિવાદ ) એ આ ફિલસુફીના સુખ્ય સિદ્ધાંતા છે. આ ફિલસુફીની સાથે સાથે બીજી એક નિરીશ્વરવાદી અને આનુભવિક ફિલસુપ્રી ઉત્પન્ન થઇ. તે ઇ. સ. પૂર્વે છઠ્ઠા સૈકામાં બૌદ્ધ અને જૈન એ બે મેટા નાસ્તિક ધર્માના પાયારૂપ થઇ પડી હતી.

લેખને સારાંશ—ફિલસુફીની પ્રારંભદશા ઋગ્ના માેડાં સૂકતામાં, અને અથર્વ એ બેમાં સુબ્ટિની ઉત્પત્તિ–અને સ્થિતિના વિચાર છે. યજીુઃ માં વિચિત્ર દંત કથા છે તેમાં યજ્ઞ વડે કરીને સઘળી વસ્તુઓને સબ્દા ઉત્પન્ન કરે છે તેનુ વર્ષુન છે. વેદના અને ઉપનિષદાના વિચારા મ્હાટે ભાગે તેજ જેવામાં આવે છે. જે છે તે સઘળું પ્રદ્ય છે. બ્રહ્મ સિવાય કંઇ નથી. (ખુદ્ધિવાદ) એ ફિલસુપ્રીના પણ મુખ્ય સિદ્ધાંતાે છે. આની સાથે નિરીશ્વરવાદી આનુભનિક ફિલસુફી ઉત્પન્ત થઇ. તે ઈ. સ. પૂર્વે છઠ્ઠા સૈકામાં–બીદ્ધ અને જૈન એ બે માટા નાસ્તિક ધર્માના પાયા રૂપે થઇ પડી હતી.

આ ફકરામાં વિચારવાનું કે—

ઝરગના છેલ્લા માંડલનાં∽સુષ્ટિની ઉત્પત્તિનાં ત્રથુ માેટાં સૂકતાેજ પાેલાનું કલ્પિલપણું જાહેર કરે છે.

(૧) પ્રલય દશાનું સૂકત કહે છે કે–'' પ્રજાપતિએ આ સબ્ટિની ઉ∶પત્તિ કરી તેની તેા કાેઇને ખબરજ ન પડી. "

વિચાર થાય છે કે—-લેખકને ખબર તેહ પડીજ નથી તેહ પછી ઝાગ્ના છેલ્લા મંડળમાં કચાંથી લાવીને ખાસી ઘાલી ?

(૨) " હિરહય ગર્ભ-પ્રજાપતિ એકલાેજ હતા."

વિચાર થાય છે કે---કોઇ પણ જાતની સામગ્રી તેા હતીજ નહી તેા પછી કયા મસાલાથી આ ત્રહ્યુ લાેક ઉત્પન્ન કરી દીધા ໃ

(3) " વિરાટ્ યુરૂષ-પુરૂષ સુકત-આ સુકત આરે! વેદે!માં છે.

આ પુરુષ તે ( પ્રજાપતિજ ) ગાળકરૂપ બ્રહ્માંડને ઘેરા ઘાલીને તેનાથી પછુ દશાંગુલ વધીને જ રહ્યો છે.

" पुरुष पवेदं यच भूतं यच भाव्यं."

જે આ બધી દુનિયા થઇ ગઇ છે અને થવાવી છે તે આ પુરૂષતા સ્વરૂપની જ છે. "

વિચાર થાય છે કે—આ અમેા પ્રત્યક્ષમાં દેખાતા શું તે પુરૂષ સ્વરૂપના છિએ ? જો તેમ હોય તાે અમારી દુર્દશા કાેણ કરી રહેલાે છે. આ સૂકત કેટલા બધા પ્રોઢ વિચારથી લખાયું છે ? પુરૂષ વિના બીજો કેાઇ પદાર્થજ નથી એમ જો ઝરગ્વેદની શ્રુતિએા કહેતીઓ હાેય તાે આ ફિલસુપ્રી નથી પણ હિંદુસ્તાનની કુજેતીજ થએલી છે.

વિચાર કરા કે—આ એકજ પ્રજાપતિનાં એકજ વેદમાં છેલ્લાં ત્રણ સુકતા શાથી ? આ પ્રજાપતિ તે પુત્રીના પતિ રાજાજ છે. વેદનો છાપ લગાડવા પાછળથી ખાસી લાલ્યા છે. મણિલાલભાઇ-સિદ્ધાંતસારમાં લખે છે કે-યગ્ન પુરૂષ નવા જ દેવ કલ્પાયા. (તે પુરૂષ સુકત જ) અને પ્રજાપતિ જગતના નિયંતા થઇ બધાના માખર આવી લઘા તરીકે પૂજાતા થયા.

વેદ જેવા પ્રતિષ્ઠિત ચંચામાં આવી અનેક ખાેટી વાતાે લખનારાઓને વેદની શ્રદ્ધા કેટલી અધી હશે ?

પાપ-પુષ્ટયના વિચારા વિનાના વેદાેમાં કેવળ પક્ષપાત કરનારા તે આસ્તિકા અને બધી દુનિયાને માન્ય થએલા એવા અનુભવગમ્ય–યાપ-પુષ્ટયના વિચારાને બતાવનારા તેમને નાસ્તિકના કહેનારા શું સત્યવાદીઓ છે ?

આ અનાદિકાલથી ચાલતા આવેલા સંસાર, અનંતા અનંત જીવેાથી ભરેલા, તે જીવા ખાતાના પાપ-પુષ્ટયના સંજોગથી ૮૪ લાખ જીવાની ચાનિચામાં ઉંચા-નીચા ભટકી રહેલા છે, તેમાં કલ્પના થઇ કે-એકજ પ્રજાપતિએ આ અધી દુનિયાને ઉત્પન્ન કરી, વેદમુળક ઠરાવવા ઝગ્વેદના છેલ્લા ૧૦ મા મંડલમાં તે લખાયા. એટલુંજ નહી પણ ત્રેતાયુગમાં થએલા વિષ્ણુ કે જે શ્રીકૃષ્ણુ ભગવાનના નામથી જાણીતા હતા તેઓ તાે ત્રણુ પગલાં મૂક્તાં ત્રણુ લાકની રચના કરતા ગયા એમ ઝગ્વેદના ૧-૭ મા, મંડલમાં લખાયા હતા તે કયા કાળમાં લખાયા હતા ? અને આ પ્રજાપતિએ કરીથો કયા કાળમાં આ સુષ્ટિને ઉત્પન્ન કરી ? વિષ્ણુના હકમાં પ્રજાપતિએ કરીથો કયા કાળમાં આ સુષ્ટિને ઉત્પન્ન કરી ? વિષ્ણુના હકમાં પ્રજાપતિએ શા કારણ્ય્વી હાથ ઘાલ્યા ? પુરાણેના લેખા જેતાં પ્રદ્ધા અને વિષ્ણુ આ બન્ને દેવા-દૈત્ય, દાનવાની માટી આકૃતામાં આવી પડેલા બતાવ્યા છે, માટે પડિતોને સત્યાસત્ય વિચારવાની ભલામણુ કરૂ છું કે જેથો સત્યને પ્રકાશ બહાર પાડે.

પૃ. ૫૦૯ થી---સં. સા. માં મૅકડાનલ શાહેબના વિચારા.

ઉપનિષદોની ફિલસુપ્રી અવ્યવસ્થિત દશામાં છે પણુ આસરે ઇસ્ત્રીપ્રનના પહેલા સૈકાથી માંડીને ધીમે ધીમે આ તેમજ બીજા વિચારાને સુવ્યવસ્થિત કરીને ચંચના રૂપમાં મૂકવામાં આવ્યા હતા, બધાં મળીને નવ દર્શના જેવામાં આવે છે. તેમાંનાં કેટલાકની ઉત્પત્તિ ઇસ્વીસન પૂર્વે છઠ્ઠા સૈકામાં થઇ ચુકી હતી એમ ચાકકસ જણાય છે.

જે છ દર્શાના આસ્તિક કહેવાય છે તેમાંનાં આખા ચાર અગાઉ નિરીશ્વરવાદી હતાં, અને એક તા હંમેશાંજ નિરીશ્વરવાદી રહ્યું હતું. આ વાત પ્રથમ દર્શને કદાચ નવાઇ ભરેલી અને આશ્વર્યકારક લાગશે પણ પ્રાદ્ધણ વર્ણના અધિકારના સંપૂર્ણ અને વેદના પ્રામાણ્યના નામના પણ સ્વીકાર કરવામાં આવે એટલુંજ આસ્તિકપણાને માટે અપેક્ષિત છે. અને વેદના દરેક દરેક સિદ્ધાંતને પુરેપુરા કબુલ કરવા અથવા તા ઇશ્વરના અસ્તિત્વને માન્ય રાખવું એવું કંઇ આસ્તિકપણાને માટે બીલકુલ જરૂરનું નથી. એવો તે વખતની સાર્થત્રિક માન્યતા

હતી તેના આપણે વિચાર કરીએ છીએ ત્યારે આપણને આશ્ચર્ય પામવાનું કંઇ પણ કારણ રહેતું નથી. લાહ્યણ વર્ણના અધિકારને માન આપવામાં આવે અને વેઢતું પ્રામાણ્ય અમે સ્વીકારીએ છિએ એટલું બહારથી પણ દર્શાવવામાં આવે તો પછી લાહ્યણ ધર્મમાં મનુષ્યના વિચારા ઉપર બીજી કાઇ પણ રીતના અંકુશા ન્હોતા અને તેઓને તત્ત્વચિંતનના વિષયમાં સ્વતંત્ર વિચાર કરવાની છુટ હતી. આને પરિણામે ફિલસુપ્રીની નિરંકુશ ચર્ચાઓ અને લાેકમાન્ય ધર્મને અનુસાર વર્તન એ બેઉ એકકી વખતે બીજા કાઇ પણ દેશના કરતાં હિંદુસ્તાનમાં વિશેષ જોવામાં આવતું. આસ્તિક દર્શનામાં વેદાંતના વિશ્વદેવતાવાદ અને સાંખ્યના નિરીશ્વરવાદ એ સૌથી વધારે અગત્યના છે. વેદાંતમાં ઉપનિષદાના સિદ્ધાંતોને ચાલુ રાખવામાં આવ્યા છે, તેને લીધે વેદાના સમય પુરા થયા ત્યારથી તે અત્યાર સુધી એ દર્શને હમેસાં બ્રામ્હણ ધર્મની ઉત્કૃષ્ટ ફિલસુપ્રી તરીકે સબલ સામ્રાજ્ય મેળવ્યું છે. અને સાંખ્ય દર્શને જગતના ઇતિહાસમાં પહેલીજ વખતે માનવ બુદ્ધિનું સંપૂર્ણ સ્વાતંત્ર્ય સ્થાપતિ કર્યું છે. અને ત-ત્વચિંતનના ગંભીર પ્રક્ષોના કેવળ બુદ્ધિ વડેજ નિર્ણય કરવાના એણે પ્રયત્ન કર્યો છે.

પૃ. ૫૬૦ થી—સાંખ્ય દર્શન ઉપરથી બૌદ્ધ અને જૈન એ બે નાસ્તિક દર્શાંનાની ઉત્પત્તિ થઇ. એ દર્શાંનામાં વેદનું પ્રામાણ્ય સ્વીકારવામાં આવ્યું નથી અને પ્રામ્હણોની વર્ણુવ્યવસ્થાના તેમજ ચજ્ઞયાગાદિકના તિરસ્કાર કરવામાં આવ્યા છે.

અહિં વિચારવાનું કે—

જૈન દર્શનની ઉત્પત્તિ સર્વજ્ઞાના સ્વત ત્ર જ્ઞાનમાંથી થએલી છે. એમ આજ કાલના બાહાસ પંડિતાેથી જગજાહેર થઇ ચૂઠી છે. ચજ્ઞયાગાદિકના પક્ષમાં ભળીને સાંખ્યાદિમતવાળા આસ્તિક થવા ગયા હાય તેા ભલે તેઓ જાય. પરંતુ ગધા જગતના જીવાનું કલ્યાણુ ઇચ્છનારા એવા જૈન-અને બૌદ્ધ તેવા પ્રકારની આસ્તિકતા મેળવવાને જાય તેવા સંભવ જણાતા નથી. જે કઠાચ તે સમયના વૈદિકના પંડિતા સર્વજ્ઞાના અધ્યાત્મિક ત-ત્વામાંથી લઇને ઉપનિષદા-દિકના ગ્રંથ ઉભા ન કરતા. અને સર્વજ્ઞાના ઇતિહાસમાંથી લઇને ઉધા છત્તા પણ ઇતિહાસ પાતાનામાં દાખલ ન કરતા તા તેમનું આસ્તિકપણું કેવા પ્રકારનું લોકોમાં રહેતું તે વિષે કાંઇ કહી શકાય તેમ નથી. જાે કદાચ તેઆનું આસ્તિક પણુ સત્ય સ્વરૂપનું હાત તા આજકાલના યૂરાપના બાહાશ પંડિતા જરૂર તેવા

ঀ৩४

પ્રકારનું આસ્તિકપાશું જાહેર કરતા,પરંતુ તેમ આપણા જાણવામાં આવેલું નજરે પડતું નથી તેનું શું કારણ ! સર્વગ્રેની આસ્તિકતા આજ કાલના પંડિતા છુટથી જાહેર કરી રહ્યા છે. તે સમયના વૈદિકના પંડિતાએ પાતાનામાં જે આસ્તિકપણું કલ્પ્યુ છે તે પક્ષપાતનું છે પરંતુ વાસ્તવિકપણાનું નથી એમ સહજથી સમજી શકાય તેમ છે. ભલે તેઓ પક્ષમાં માટા હતા પણુ આસ્તિકપણામાં કે જ્ઞાનમાં માટા હાય તેમ લાગતું નથી.

# વૈદિકામાં ઉંધા છત્તા સ્વરૂપથી સર્વજ્ઞોમાંની હજારા વર્ષોની છૂપીને રહેલી હજારા વાતાે.

ઘૃણાજનક વેદોને અધારામાં રાખીને વૈદકના કેટલાક આગ્રહી પંડિતે!એ સવ'જ્ઞે!માંની સત્યવસ્તુનું ગ્રહણ સત્યરૂપે ન કરતાં તેઓની હજારા વાતે!ને લઇ તેમાં ઉધુ છ-તુ લખીને એવું તે! કે!કડું ગ્રંચવ્યું છે કે કેટલાક માટા માટા પંડિતે! પણ તે કે!કડું ઉકેલવાને આજ સુધી સર્મથ થયા નથી, પણ તેઓ માટી મુંજવણમાં પડેલા છે. તેવા સત્યદૃદયના પંડિતાની મુંજવણ એાછી થવાના હેતુથી અહીં જૈન–વૈદિકામાંનો બે ચાર વાતે! સૂચના માત્રથી લખીને ખતાવું છું અને નારે! લખેલે! '' તત્વત્રથી મીમાંસ! '' નામના ગ્રંથ વાંચવાના બળામણ કરૂં છું. અને જૈનોન પંડિતાને સર્વજ્ઞપિતા શ્રીમહાવીરના ખજાના-માંથી શું શું ગયું, આજ સુધી કેટલું પ્રકાશમાં આવ્યું અને બીજી કેટલું હજું અંધારામાં રહ્યું છે તેની વિશેષ શાધ કરી લોકોના જાણ માટે બહાર પાડ-વાની લલામણ કરૂ છું.

(૧) જૈનામાં ઝબમદેવના પહેલાં શુગલ ધર્મ ચાલતાે હતા. નામિરાજા સાતમા કુલકર હતા, તે મેરદેવીની સાથે જન્મેલા હતાં. તેમના પુત્ર ઝબમદેવ– ત્રણુજ્ઞાન શુકત જન્મ્યા. તેમણે શુગલ ધર્મનું નિવારણુ કરી લાેકોને બ્યવહાર માર્ગમાં દાખલ કર્યા. પછી તેઓ દીક્ષિત થઇ ઠેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી સત્યધર્મના પ્રકાશ પણુ કરતા ગયા અને પાતે આ અવસર્પિણીમાં પહેલા તીર્થ કર થઇ માક્ષમાં ચાલ્યા ગયા.

વૈદિકેામાં-નાભિરાજાએ-મેર પર્વતની \* દીકરી, મેરૂ દેવીની સાથે લગ્ન કશું. પુત્રના માટે × યજ્ઞારંભ કર્યો.

\* પર્વતને દીકરી કાના સંચાગવા કે દીકરીને દેવી ફાણ કહે છે ? વિચારવાનું.

× સર્વદ્રોાનેા ઇતિંદાસ જોતાં પશુયદ્રાદિકન⊧ વિચારા-યાદ્યવલ્કય, વિષ્પલાદ, વસુ રાજા, પર્વત આદિના પછીથી જ વેકાદિકમાં ઘૂસેલા નજરે પડે છે. ત્યાં × વિષ્ણુ આવ્યા, પુત્રપણે થવાનું કષ્ણલ કરીને પછી ઋષભદેવ પશે જન્મ્યા. તે આઠમા અવતાર રૂપે થયા. લે≀કાેને શિક્ષા આપી સંન્યાસી થયા. પછી ગાંડા થઇને કુટકાચલ પર ગયા, ત્યાં દ્વથ્ણે અળી સુઆ અતાવ્યા છે. આમાં સત્યાસત્યના વિચાર કરવાની ભલામણ છે.

(૨) જૈનામાં- ઝાયસદેવના માટા યુત્ર ' **ભારત** ' આ અવસપિંહીમાં પહેલા ચક્રવર્તી થયેલા ખતાવ્યા છે.

ૈલિકોએ-તે સરતને એક રાજા તરીકે જાહેર કરા જડ સરતના નામથી પ્રસિદ્ધિમાં સુકયા છે

( ૩ ) સર્વ જ્ઞાેમાં—સ્વાભાવિક રીતે સાઠ (૬૦) હજાર પુત્રના પિતા 'સગર' બીજા ચક્રવતી' થએલા, તેમના પુત્રા ગંગાને અષ્ટાપદના ઘેરાના માટે લાવતાં નાગકુમાર દેવતાના કાેપથી ભરમ થએલા બતાવ્યા છે.

વૈદિકેામાં--મહાદેવના વરદાનથી સાઠ હજાર પુત્રના પિતા સગર રાજાને યજ્ઞ કરતા અતાવી, તેમના પુત્રા ઘાઢા લેવાને ગયા, ત્યાં કપિલના નેત્રાગ્નિથી અળીને ભસ્મ થયા. ચાથી પેઢીના ભગિરથે--ગંગા સ્વર્ગમાંથી ઉવરાવી, તેઓને લાખા વર્ષ પછી સ્વર્ગમાં પહેાંચતા કર્યા તેમના પુત્રાને કે, ભસ્મને ? એટલું જરૂર વિચારવાતુ.

( ૪ ) સર્વ'જ્ઞેામાં---૧૧ મા તીથે કરના સમયમાં 'જિ**તરાસુ'** એક મહાવ રાજાએ-પાતાની પુત્રો મૃગાવતીની સાથે, સંબંધ જેડયાે. તેથા લાેકાેએ **પ્રજાપતિ** બીજી નામ પાડશું.

વૈદિકેામાં—-તે પ્રજાપતિને**-ગ્રહ્યા** રૂપે ઓળખાવી, હરિણીરૂપ પુત્રીની પાછળ હરણુ રૂપે દેહતા બતાવ્યા. બીજાંપણુ અનેક વિકૃતિવાળાં સ્વરૂપથી ચિત્રીને, તે પ્રજાપતિને ચારા વેદેામાં, જગતના કર્તા હર્તા રૂપે દાખલ કરી દીધા હાય, એમ સમજાય છે. આ બધી વાતામાં સાચું શું હશે ? વિચારવાની લલામણ કરૂ છું.

(૫) સર્વજ્ઞેામાં–આ અવસર્પિણીમાં–વાસુદેવનાં નવ ત્રિકાે, આજસુધીમાં થએલાં બતાવ્યાં છે.

તેમાં પહેલા ત્રિકનું મંડાણુ પુત્રીના પતિ પ્રજાપતિથી શરૂ થતાં ૮ સું, ત્રિક–રામ લક્ષ્મણુ અને રાવણુનું છે. ૯ સું, ત્રિક–અલલપ્ર, શ્રીકૃષ્ણુ અને જરા-સંધનું થતાં નવે ત્રિકા સમાપ્ત થએલાં છે.

× આ અવસર્પિજીમાં—પહેલા વાસુદેવ ૧૧ મા તીર્થ કરના સમયથા થયા છે. ત્યાંથી 'વિષ્ણુ' તી કલ્પના અને તેમના પિતાથી-'પ્રજાપતિની,' કલ્પના.

પરંતુ પહેલા ત્રિકમાં આ પ્રજાપતિથી-અચલ-અલદેવ, ત્રિપ્ટ-વાસદેવ છે. તેમના શત્રુભૂત **અન્ધપ્રીવ** પ્રતિવાસુદેવ છે. પ્રતિવાસુદેવ વાસુદેવના હાથથીજ મરે એવા અનાદિના નિયમ છે. તે પ્રમાણે આ અવસપિંણીમાં નવે ત્રિકામાં બનેલું છે, અને તે પ્રમાણે સર્વસાના ઇતિહાસમાં લખાયલું પણ છે. હાલ ઉદાહરણમાં-લક્ષ્મણના હાથે રાવણુતું, અને શ્રીકૃષ્ણના હાથે જરાસંધતું, મરણ થએલું વિચારવાને સુઠેલું છે.

આ પ્રજાપતિથી લઇને નવે ત્રિકાને৷ વિષય વૈદિકામાં વેદ્રોથી લઇને પુરાણે৷ સુધીમાં–ઠેવા વિકૃતિના સ્વરૂપથી લખાયે৷ છે, તેના સંબંધે ઠાંઇક નહી જેવું થાડુ ઇસારા માત્રથી અહીં સૂચના રૂપે લખીને બતાવું છું.—

(૧) ૧ મા તીર્થ કરના સમયમાં થએલું પ્રજાપતિના સાથે સંબંધ-વાળું--અચલ--બલભદ્ર અશ્વગ્રીવાકિકનું પહેલું ત્રિક નામમામથી તેા લખીનેજ બતાવ્યું છે.

(૨) ૧૨માના સમયમાં-વિજય. દ્વિપૃષ્ઠ અને <del>તારક</del> આ ત્રણુનું બીજી ત્રિક છે.

(૩) ૧૩ માના સમયમાં-બદ્ર, સ્વયંસ્ અને **મેરક** આ **વ**ણુનું ત્રીજી ત્રિક છે.

( ૪ ) ૧૪ માના સમયમાં-સુપ્રક્ષ, પુરૂષોત્તમ અને **મધુકૈટલ અ**ા ત્રણતું ચાથું ત્રિક છે.

( ૫ ) ૧૫ માના સમયમાં–સુદર્શન, પુરૂષસિં<mark>હ અને નિશુંભ</mark> આ ત્રણુતું પાંચસું ત્રિક છે.

આ પાંચે ત્રિકાે ૧૧ માથી તે ૧૫ મા સુધી ક્રમવાર તેમના સાથમાંજ થતાં આવ્યાં છે.

છઠું-સાતસું. આ બે ત્રિકો ઘણાં લાંબા સમયના છેટે થએલાં છે, તેથી હાલ અહીં સૂચનામાં લીધાં નથી. આઠસું નવસું ત્રિક જે થયુ છે તે બે આપણા નજીકમાંનાં છે. અને જૈન–વૈઠિક બન્નેમાં તેઓના ઈતિહાસ લખાયલા છે. તેથી આગળ પર સૂચવવામાં આવશે.

બલદેવ અને વાસુદેવ, આ બે તે એકજ ખાપના બે પુત્રે હાય અને પૂર્ણ પ્રેમવાળા જ હાય, ત્રીના પ્રતિવાસુદેવની સાથે શત્રુભાવ થતાં લડાઇ થાય. પહ્યુ બલદેવ ભાઇની સાહાય્યથી વાસુદેવના હાથથીજ પ્રતિવાસુદેવતું સરુષ્ટ્ર થાય. 28

| 966 | તત્ત્વત્રયીની પ્રસ્તાવના. | , |
|-----|---------------------------|---|
|     |                           |   |

તે પ્રમાણે આ બધા તવે ત્રિકામાં થએલું છે. આ તાે સર્વદ્તાના લેખવી સૂચન માત્રથી લખીને બતાવ્દુ છે.

વૈદિકામાં—બધા વાસુદેવાને પ્રાયે એકજ વિષ્ણુના નામથી ઘણુ ઠેકાણુે એાળખાવવામાં આવેલા છે. પ્રતિવાસુદેવાનાં નામ, પ્રાયે સર્વજ્ઞાના લેખમાં અતાવેલા નામ પ્રમાણે, તેવાંને તેવાંજ રહેલાં આપણી નજરે પડે છે. માત્ર કાર્ય ક્રમમાં ભેદેત્થ એલા આપણા જેવામાં આવે છે.

જેમ કે-(૧) અશ્વચીવ ( હયગ્રીવ ) (૨) તારક, (૩) મેરક, (૪) મધુકૈટલ, (૫) અને નિશુંલ. ઇત્યાદિક આ બધા નવે પ્રતિવાસુદેવાજ છે, અને વાસુદ્વેવાના ( વિબ્છુના ) શત્રુભૂતના જ ચઐલા છે. તે આપ સ્જ્જના મારા લેખથી જોઈ શકશા.

હવે જે કાર્ય ક્રમમાં ભેદ છે તે સૂચના માત્રથી બતાવું છું–સર્વગ્રાના ઇતિહાસમાં–પ્રતિવાસુદેવાને, ત્રણે ખંડના રાજાઓની સાથે લડાઇ કરીને તે અધાએ રાજાઓને પાતાને તાબે કરનારા બતાવેલા છે. અને જે વાસુદેવેા થાય તે પ્રતિવાસુદેવાના નાશ કરીને પાતે ત્રણે ખંડના રાજ્યના નિવિ<sup>દ</sup>નપણાથી ભાેગ કરે. પણ એ બન્ને આ ભૂતલપરના અર્થાત આ પૃથ્વીપરના મહાન રાજાઓ જ છે. એ વાત ખાસ ધ્યાનમાં રાખી લેવા જેવી જ છે.

સર્વદ્વામાં–અશ્વમીવ પ્રતિવાસુદેવને ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવે મારેલે છે.

વૈદિકેામાં–આ જગેા પર ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવનું કાેઇ પણુ સ્વરૂપમાં નામ નિશાન પણુ જણાતું નથી માત્ર પ્રતિવિષ્ણુ **અર્ધગ્રીવ**ને જ માથુ કપાયા પછી ઘાેડાના માથા વાળા ઠરાવી **હયગ્રીવ વિષ્ણુ**ના નામે દેવીભાગવતથી, અને સ્ક'દપુ૦ ખ'૦ ૩ ના અ. ૧૪-૧૫માં પ્રગટરૂપે લખેલા મારા ગ્રંથથી જોઇ શકશાે. પહેલા અશ્વગ્રીવ–પ્રતિવાસુદેવ માથા વિનાના થયા પછી હ**યગ્રીવવિષ્ણુ**ના નામથી જાહેરમાં આવેલા વૈદિકાેના અતાવ્યા.

(૨) તારક, (૩) મેરક, (૪) મધુ–કૈટલ, (૫) મા નિશુંલ, આ ચર પ્રતિવાસુદેવાને–દૈત્ય–દાનવાના નામથી,વિષ્ણુના સંબંધવાળા,વૈદિકાના પંડિતાએ, કેવા પ્રકારથી વિકૃત સ્વરૂપના ચિત્રીને, લાેકાેને ઉંધાપાટા બંધાવ્યા છે, તે અહીં ટુંક રૂપે સચના માત્રથી જણાવું છું.

(૨) તારકાસરે-કરાડા દેવતાઓને માર્ચા, એટલું જ નહીં પગુ વારે ચઢેલા વિષ્ણુને પકડી લઇને કેંક્રમાં પ્**રી દીધા. અને તે તારકાસર જગા જગા પર** અનેક વિકૃતિના સ્વરૂપથી લખાયા. પ્રથમ જીવા-મત્સ્ય પુ૦ અ. ૧૫૨ માં,

સ્કંદ્દ પુ૦ ખં. ૧ લા ના અ. ૧૫ થી ૧૮ માં, સમાયણાદિકમાં પણ અનેક વિકૃત્તિના સ્વરૂપના લખાયા છે.

મ્યામાં જરા વિચારવાતું કે–વિષ્ણુ જબરા કે તારકાસુર ' પૂર્વ'કાળમાં ચએલા વૈદિકાેના પંડિતાેએ પાપાંબાઇતું રાજ્ય ચલાવેલું છે કે નહીં ' વધારે શું લખું '

(૩) મેરક પ્રતિવાસુદેવને–કાેઇ અત્યંત પુર્વ કાળમાં થએલા સુરૂ દૈત્ય ઠરાવી–કૃષ્ણ અર્જીનને કહે છે કે–તે કૈત્યે ધલાને બ્રહ્મસ્થાનથી ભ્રષ્ટ કર્યા. વારે ચઢેલા વિષ્ણુને બાસ ચાેજનની ગુફામાં તગેડયા.

વિચારવાનું કે–્પ્રદ્રા, વિષ્ણુ અને સુરૂ દૈત્ય–આ ત્રસુમાં માેટી સત્તાવાળે સત્ય રૂપના થએલાે ગણતીમાં કાેને રાખવાે ? જીવાે બ્રદ્ધાંડ પુ૦ માગસર સુદિ ૧૧ નો કથામાં.

(૪) મધુ-કૈટલ-પ્રતિવાસુદેવને-વિષ્ણુના કાનના મેલચી ઉત્પન્ન થએલા, બે દૈત્યા ઠરાવી-પ્રદ્ધાને મારવા દાંડેલા બતાવ્યા. વારે ચઢલા વિષ્ણુ પગુ પાંચ હજાર વર્ષ સુદ્ધના અંતે નાઠા. આ બધા લેખકાે કેટલા બધા સત્યવાદીઓ હશે ? અને આ બધું તૂત કાેણે ઉભુ કર્સું હશે ? (જીવા-માક દેય પુ૦ અ. ૭૮ મા. અને દુર્ગાપાઠ. અ. ૧ લાના શ્લા. ૬૭ થી ૬૯ માં )

(૫) નિશું ભ-પાંચમા પ્રતિવાસુદેવ-પુરૂષસિંહ વાસુદેવના હાથે ૧૫ મા તીર્થ કરના સમયમાં મરેલા છે. આ જગાપર નિશું ભ-નમિ બે દૈત્યા લખીને, સાક્ષાત ગરૂડ સાથે વિષ્ણુને ચુહામાં ઉતારી, નાશતા ભાગતા બતાવી, તે બે દૈત્યાની સત્તા માટી બતાવી, ઉધા પાટા બધાવવાના પ્રયત્ન કરેલા, પ્રત્યક્ષ રૂપે દેખાય છે. ( જીવા-મત્સ્ય પુ. અ. ૧૫૧ મા )

૯ ત્રિકાેમાંનાં પાચ ત્રિકાે બતાવ્યાં. આગળ બાકી રહેલાં ચાર ત્રિકાે અવસર આવ્યેથી સૂચવીશ.

આ પ્રજાપતિ-પ્રદ્યામાં અને ત્રૈવિક્રમ વિષ્ણુમાં, ડુંકથી વિચારવાનું કે-**વેદગવેદના**-૧ લા, ૭ મા, મંડળના **ત્રૈવિક્રમ** વિ**ષ્ણુ**, કે જે વિષ્ણુએ ત્રણુ પગલાં મૂકતાં, ત્રણુ લાેકની રચના કરી દીધેલી છે. અને ગીતામાં ઝુગ ગુગમાં અવતાર ધારણુ કરી, લકતાેને રક્ષા કરવાનું વચન આપી, પાતાના વેકુંઠમાં ચાલ્યા ગયા છે, તે વિષ્ણુના વિચાર કરવાના છે.

અને બીજા પ્રજાપતિ-વ્યક્ષા કે, જે મદમવેદના દશમા મંડળમાં-પ્રલય કશા થયા પછી, એકદમ સુર્થના કિરણેના પ્રકાશની પેઠે, આ બધી સૃષ્ટિની રચના કરી દીધી છે, તે પ્રજામતિ--બ્રદ્ધાનેા, અને વિરાટ્નું રૂપ ધરીને--બધા બ્રદ્ધાંડને ઘેરા ઘાલી, તેનાથી પણ દશાંગુલ વધીને, ચારા દિશામાં પાતે રહેલા છે, તે પ્રજાપતિ-બ્રાદ્ધાના વિચાર કરતાં, આપણે સંપૂર્ણ વૈદિક ધર્મના, વિચાર કરવાને સમર્થ થઇ શકીશું.

અહીં હવે હું મારા વિચારા કરોને અતાવું છું---

(૧) **ગદગ્ના-૧** લા, ૭ મા, મંડળમાં, જે વિષ્ણુને ત્રણુ પગલાં મૃકતાં ત્રણુ લેાકની રચના કરવાની સત્તાવાળા અતાવ્યા છે, તે શું સત્યરૂપના લખાયા છે ? મને તેા વિષ્ણુનાં બીજાં કાર્ય જોતાં, આ વાત કાેઇ બીજી વાત ઉપરથી કલ્પના કરીને, કાેઇએ આ ઝગ્વેદમાં ખાસી ઘાલેલી છે.

મારા ખતાવેલા વિચારા ઉપરથી આપ સજ્જનો પણ વિચાર કરવાને શક્તિમાન્ થશા.

(૧) એ વિષ્ણુને ત્રણું પગલાં મુકતાં, ત્રણુ લાેકની રચના કરવાનો સત્તાવાળા સંત્યરૂપના માનીએ, ત્યારે શું તે વિષ્ણુના સમક્ષ એક તારકાસુર કરાડા દેવતાઓને મારી શકતા ખરા કે કે અરે એટલુંજ નહીં તેણું તા વિષ્ણુને પણુ કેદમાંજ પૂરી દીધા. આ બધા લેખકાે માટા પંડિતા છે, તેથી ખાસ વિચારવા જેવું છે.

(૨) બીજી વાત એ પણ વિચારવાની કે---

જે વિષ્ણુ વૈકું ઠમાં જતાં-સકતાને રક્ષા કરવાનું વચન ગીતાથી આપતા ગયા છે, અને તે વિષ્ણુ દેવતાઓની વારે ચઢેલા છે, છતાં તેમના દેખતાં, એક તારકાસુરે કરોડો દેવતાઓને મારી નાખ્યા, છતાં પાતે કાંઇ ન કરી શકયા, પણુ ઉલટા તેના કેદી રૂપના બન્યા, તે વિષ્ણુ અમારી રક્ષા કરવાને આવશે એવી આશા રાખી બેસવાથી અમારૂ શું વળશે ? આ બધા પંડિતાએ સત્યરૂપનું લખ્યું છે કે કાઇ સત્ય જ્ઞાનીઓના વચનામાંથી લઇને ઉધું છ-તું કરીને લખેલું છે ? આ બધું સજ્જનાને વિચારવાને મુકશું છે. મારા પર રાષ ન કરતાં, તેવા માટા મોટા પંડિતાની સત્ય નિષ્ઠા કેટલી બધી હતી, તેના ખરા ખ્યાલ કરીને, સત્ય તત્ત્વાની ખાજ કરવાના પ્રયત્ન કરશા.

(૩) મેરક પ્રતિવાસુકેવ સર્વસામાં છે, તેને વૈક્રિકોએ સુર દૈત્ય લખીને પ્રલય દશામાં એકદમ બધા જગતની રચના કરી દેવાની મહા સત્તાવાળા, અને બધા પ્રદ્યાંડને વીંટલાઇને તેનાથી પણુ દશાંગુલ વધીને ચારા દિશામાં ઘેરા ઘાલીને બેઠેલા, અને તે ચારા વેદાથી પ્રસિદ્ધિને પામેલા, એવા પ્રજાપતિ–પ્રદ્યા-

ને તે દૈત્યે પ્રદ્યસ્થાનથો ભ્રષ્ટ કર્યા, તે રાંક જેવા થઇ સમર્થ વિષ્ણુતા શરણે આવ્યા, સમર્થ વિષ્ણુ પણ દેની સાથે દિવ્ય હજાર વર્ષ સુધી સુદ્ધ કરીને છેવટે નાશી જઇને બારા યેજનની ગુફામાં જઇને સુતા, ત્યારે આ સુરૂદૈત્ય બ્રહ્મા-વિષ્ણુથો કેટલી બધી માટી સત્તાવાળા હશે ? અને કયા નવીન રૂપ બ્રદ્ધાંડમાંથી આવ્યે હશે? અને તે કાેણે પેદા કર્યો હશે ? અને આ બધું તૂને તૃત કયા નવીન જ્ઞાનીથી ઉભું કરવામાં આવ્યું હશે ? વેદાથી તે પુરાણે સુધોમાં લખાયલા-બ્રદ્ધા વિષ્ણુ આ બે મહાન દેવા-તારક, સુરૂ આદિ દૈત્યાના બળથી કયા કાળથી નષ્ટ ભ્રષ્ટ થતા આવ્યા હશે ? કાઇ ઇતિહાસવેત્તા ઇતિહાસ ખાળીને બતાવશે ?

( આ બધા લેખ બ્રદ્ધાંડ યુ૦ માં, માગસર સુદિ ૧૧ ની કથામાં છે. )

(૪) મધુ-પ્રતિવાસુદેવ છે, તેના પક્ષના કૈટલ છે એમ સર્વદ્વાના ઇતિહાસમાં છે.

વૈદિકેમાં-પ્રાચીન, ગણાતા વાયુપુરાણુ અ. ૨૫ માં આ મધુ અને કેટસ કાઇ વિચિત્ર પ્રકારના લખાયા છે. પરંતુ-માર્ક ડેય પુ૦ માં અને દુર્ગાંપાઠમાં મધુ-કેટલ છે દૈત્યાના સ્વરૂપથી વિષ્ણુના કાનના મેલથી ઉત્પન્ન થઇ પ્રદ્યાને મારવા દોડયા લયભીત પ્રદ્યાની વારે ચઢેલા વિષ્ણુ પણુ પાંચ હજાર વધ યુદ્ધના અંતે નાઠા બતાવ્યા છે. આ ત્રણેમાં માટી સત્તાવાળા કેાને માનવા ?

(૫) સર્વગ્રામાં-નિશુંભ પ્રતિવાસુદેવ છે, નમિ તેના પક્ષના છે. પુરૂષ-સિંહ વાસુદેવના હાથે નિશુંભ મરેલા છે.

વૈદિકેામાં-શુંભ–નમિ એ દૈત્યે:થો ભક્તવત્સલ વિષ્ણુ ગરૂડ સાથે માર ખાઇને નાઠા. ( મત્સ્ય પુ૦ અ. ૧૫૧ માં લખાયા છે. ) આમાં સત્ય માનવા જેવું શું છે ?

( ૧–૭ ) છઠ્ઠું-સાતમું ત્રિક–બલિ અને પ્રસ્હાદના સંબંધવાળું લગ્ગજ લાંખા કાળના છેટે થએલું સર્વજ્ઞામાં લખાયલું છે. વૈદિઠામાં ઉલટ પાલટના લાંબા વિકારવાળું લખાયલું મારા તુલનાત્મક ગ્રંથથી જેવાની ભલામણ કરૂ છું.

(૮) રામ, લક્ષ્મથુ અને રાવણુના સંબંધવાળું આઠમું ત્રિક છે.

( ૯ ) ખલભદ્ર, શ્રીકૃષ્ણું અને જરાસ ધના સંબંધવાળું નવમું ત્રિક છે. આ બન્ને ત્રિકા જૈનોમાં અને વૈદિકામાં કાંઇક ન્યૂનાધિક રૂપે વિસ્તારથી લખાયલાં જ છે. ત્યાંથી જેવાની ભલામણુ કરૂ છું. અને આ બધામાં જે કાંઇ વિશેષ સૂચનાએા કરવા જેવી છે તે સ્પષ્ટ રૂપે થવાને માટે ફરીથી મથુ લખીને બતાવું છું.

| ૧૮૨          | <b>તત્ત્વત્ર</b> ય  | ાના પ્ર | સ્તાવના.     |               |
|--------------|---------------------|---------|--------------|---------------|
|              | ાના ઇતિહાસ પ્રમાણે- |         |              |               |
| · (૯) •      | ાસુદેવેાનાં નામ.    | _       | (૯) પ્રતિષ   | ાસુદેવાનાં ના |
| ૧ ત્રિપૃષ્ઠ. | વાસુદ્વેવ.          | ٩       | . અશ્વગ્રીવ. | પ્રતિવાસુદેવ. |
| 2 દિપૃષ્ઠ.   | વાસુદેવ.            | ર       | તારકનામા.    | પ્રતિવાસુદેવ  |

૩ સ્વયંભૂ, વાસુદેવ.

૪ પુરૂષે ત્તમ. વાસદેવ.

પ પુરૂષસિંહ, વાસુદેવ.

૬ પુંડરીક. વાસુદેવ.

७ દત્ત નામા. વાસુદેવ.

૮ લક્ષ્મણ, વાસુદેવ.

૯ શ્રીકૃષ્ણ, વાસુદેવ,

૩ મેરકનામા. પ્રતિવાસદેવ. ૪ મધૂ-કૈટલ. પ્રતિવાસુદેવ. ય નિશંભ પ્રતિવાસદેવ. ૬ બલિનામા. પ્રતિવાસદેવ. ૭ પ્રલ્હાદ. પ્રતિવાસદેવ. ૮ રાવશ. પ્રતિવાસદેવ.

મ.

૯ જરાસંધ, પ્રતિવાસદેવ.

આ ત્રિપૃષ્ઠાદિક નવે વાસુદ્વેવા છે. અને અશ્વગ્રીવાદિક નવે પ્રતિવાસ-દેવે છે. ( વિષ્ણુ–પ્રતિવિષ્ણુએ। છે. ) ૧૧ માં તીર્થં કરના સમયથી જે પ્રમાણે ચલા આવ્યા તે પ્રમાણે-નામ, ઠામ, ઠેકાણાની સાથેજ સર્વજ્ઞાના ઇલિહાસથી લખીને આવ્યા છિએ. પ્રતિવિષ્ણુઓનાં મરણ વિષ્ણુઓના હાથથીજ ચએલાં તે પણ અતાવતાજ આવ્યા છિએ.

આ અવસપિંહીમાં-છએ ખંડના ભાેકતા તરીકે ૧૨ ચકવર્તીઓ અને આ નવ ત્રિકાેજ, અર્ધ ભરતના-ત્રણ ખંડના, મહધિંક પુરૂષે થઐલા છે. પશ ખીજા ઠાેઇ પણ એટલા બધા ઉંચા દરજાના રાજ પુરૂષા થએલા જ નથી. તેથીજ એ અધા (૨૭) મહર્ધિક પણાથી જાહેરમાં આવેલા છે.

વૈદિકેાના પંડિતાેએ-સર્વજ્ઞાના ઇતિહાસમાંથી લઇને, તેમાં અનેક પ્રકારની ઉંધી છત્તી કલ્પનાએ કરીને, તે સવંગ્રાના ઇતિહાસનેજ પાતાનામાં દાખલ કરેલા છે. પણ તેમના કાઇ ખરા જ્ઞાનીના !તરફથી ખરા ઇતિહાસ લખા-યલાે નથી. એવી ખરી ખાતરી અતાવવાના હેતુથી, તેનું સ્વરૂપ કરીથી અહીં ડું કરૂપે સચવું છું.

આ અવસપિંહીમાં-નાસુદેવા અને પ્રતિવાસુદેવા-બુદી બુદી વ્યકિતના કાેઇ ઘણા ઘણા લાંબા કાલે નવ ત્રિકાેના સ્વરૂપવાળા જ આજ સુધીમાં થએલા છે. તે અમેરએ નામમાત્રથી તેર ઉપરજ લખીને અતાવ્યા છે.

વૈદિકાના પંડિતાએ-તે વાસુદેવાને એક વિષ્ણુના નામથી જ ખલાવવાના પ્રયત્ન કરેલેા છે.

પરંતુ–અશ્વગ્રીવ આદિ પ્રતિવાસુદેવાનાં નામા સર્વજ્ઞાના બતાવ્યા પ્રમાણે નવે નામા કાયમ રાખેલાં છે. જો તે પ્રતિવાસુદેવાનાં નામ વૈદિકાના પંડિતાએ કાયમ રાખેલાં ન હાેત તાે સર્વજ્ઞાના સત્ય ઇતિહાસના ખરા પત્તો મેળવી આપવાને અમા ત્રણ કાળમાં પણુ સમર્થ થઇ શકતાજ નહિં.

જીવા કે-૧૧ મા લીથ કરના સમયથી તે આજ સુધીમાં –પ્રજાપતિ આદિ જે માટી મોટી વ્યક્તિઓ પ્રસિધ્ધિમાં આવેલીઓ છે તે બધી વ્યક્તિ-એામાં વૈદિકાના પંડિતાએ કેવા કેવા પ્રકારથી ઉંધું છ-તુ કરી લાેકાને ઉંધા પાટા બંધાવવાના પ્રયત્ન કરેલાે છે. તેનું સ્વરૂપ સૂચનમાત્રથી અહીં કરીથી લખીને બતાવું છું.

જીવા કે પ્રજાપતિની વાસુદેવાની અને પ્રતિવાસુદેવાની ઉંધી છત્તો રચાતી આવેલી બાજી ૧૧ મા તીર્થ કરના યછીથી ઠેવા સ્વરૂપની છે, તેનુ સૂચન કરીને બતાવું છું (૧) પહેલા ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવના પિતા જિતશત્રુ મહાન્ રાજ છે. પાનાની પુત્રી મૃગાવતીના સંબંધ કરવાથી તે રાજા લાકામાં-પ્રજાપતિના નામથી પ્રસિદ્ધ થયા. વૈદિકાના પંડિતાએ સર્વજ્ઞાના વિરૂદ્ધમાં આવીને તે પ્રજાપતિને પ્રદ્ધા રૂપે કલ્પીને જગત્ના રૂપ્ટા તરીકે પ્રથમ –બ્રાદ્માણુ ગ્રંથામાં દાખલ કર્યા હોય, પછી ઉપનિષદામાં દાખલ કરી તે પ્રજાપતિને વેદમૂળક ઠરાવવા તેની કલ્પિત શ્રુતિઓ ચારે વેદામાં દાખલ કરી હોય ત્યાર ખાદ સંપૂર્ણ વૈદિકાના ગ્રંથામાં જગત્સપ્ટાની કલ્પના થવા ૃપામી હાય.

વૈદિકેાના અનુકરણુ રૂપે બીજા મત વાળાઓએ પણુ પાેતપાેતાના ઇશ્વરા ને જગતના સ્રબ્ટા તરીકે કલ્પ્યા હાેય. આ મારૂ અનુમાન–બતાવવામાં આવતી સૂચનાઓથી આપ સજ્જના પણુ સત્ય વિચારમાં ઉતરીને ભુલેલી દુનિયાના ઉદ્ધારના માટે સત્ય માર્ગના પ્રકાશ કરવા જરૂર બહાર પડશા, એવી મને આશા છે.

(૧) એક મહાન રાજા પુત્રીના પતિ--પ્રજાપતિ તે વૈદિકેામાં બ્રદ્ધા તેમના પુત્ર પહેલા વાસુદેવને સર્વથા ઉડાવી દઇને તેમના શત્રુભુત અશ્વગોવને માશુ કપાયા પછી હયગ્રીવવિષ્ણુ રૂપે બતાવ્યા, ગીતામાં તે વિષ્ણુને અવતાર ધારણ કરી સુગ શુગમાં ભકતોનાં રક્ષક રૂપે જાહેર કર્યા.

આ પ્રજાપલિ–ધ્રદ્મા અને માથુ કપાયા પછી જાહેરમાં આવેલા હયગ્રીવ વિષ્ણુ સત્ય સ્વરૂપના ઠરે છે કે કે કેઇ બીજા પ્રકારની સત્ય વસ્તુમાંથી લઇને વૈકિઠોના પંડિતાએ તેમાં ઉંચું છ-તું કરીને સુકેલું છે.વિચારવાની ભલામણુ કરૂ છું. (આ હયગ્રીવ વિષ્ણુ–દેવી ભા૦ અને સ્કંદ પુ૦ ખં. ૩ થી માક્ષમ પડે છે.

(૨) તારકાસુરના સંખંધે એઠજ વાત વિચાર છું કે---

ઋપ્લેદમાં લખાયલા ત્રૈવિક્રમ વિષ્ણુ ઠે– ત્રણુ પગલાં મુકતાં ત્રણ લેાકની રચના કરી દેવાની સત્તાવાળા લખાયા છે. તે વિષ્ણુના દેખતાં એક તારકાસુરે કરોડા દેવતાઓને મારી નાખ્યા. અને તે વિષ્ણુને પણ કેદમાં પૂરી દીધા. આ તારકાસુરે દયા ઘ્રદ્યાંઠમાંથો આવીને આટલા બધા માટા ઉત્પાત મચાવ્યા હશે ? આના સંબંધ બીજી પણ ઘણી વિચિત્ર વાતા લખાયલી ઘણી જગા પર નજરે પડે છે. (જીવા-મત્સ્ય પુરુ અ. ૧૫૨ સ્કંદ પુ. ખં. ૧લા)

(૩) મેરઠના ઠેઠાણું સુરૂદૈત્યની કથા–ધ્લક્ષાંડ પુ૦ માં–શ્રીકૃષ્ણુ અને અર્જીનના સંવાદરૂપથી લખાયલી છે તેમાં સુરૂદૈત્યની સત્તા એટલી બધી માટી બતાવી છે કે–એ સુરૂદૈત્યે બ્રદ્ધસ્થાનમાંથી બ્રમ્હાને, નજીકમાંના દેધતાઓને ભ્રષ્ટ કર્યા. તે બધા વિષ્ણુના શરણે આવ્યા. વિષ્ણુ શિક્ષા કરવાને ગયા. તેની હાઠળમાત્રથી બ્રમ્હાદિક તાે ભાગ્યા. વિષ્ણુ–દિવ્ય હજાર વર્ષ સુધી ચુધ્ધ કરીને નાઠા ને બારા ચાેજનની ગુફામાં જઇને સૂતા.

અહીં વિચાર થાય છે કે---

પ્રજાપતિ બ્રમ્હા-બ્રમ્હાંડને ઘેરાે ઘાલી દશાંગુલ બહાર વધીને રહેલા, સૃષ્ટિ રચી દેવાની માટી સત્તાવાળા,અદ્વંતમતે જડ-ચેતન રૂપથી જગતમાં પસરીને રહેલા, ચારે વેદેાથી માટી પ્રસિદ્ધિને પામેલા, એવા અનાદિના બ્રમ્હાને સુરૂદૈત્યે કયા નવીન બ્રમ્હાંડમાંથી આવીને બ્રમ્હસ્થાનમાંથી બ્રષ્ટ કર્યા ?

તે મુરૂદૈત્યથી-ત્રથુ લાેકની રચના કરી તેનાપર, ત્રથુ પગલાં મૂઠવાની સત્તાવાળા, ચુગસુગમાં લઢતાેની રક્ષા કરવાનું વચન આપીને ગએલા, जले बिष્णु: स्थले बिष्णु: ના સ્વરૂપથી બધાએ જવાના સ્વરૂપથી પાતે જગતમાં વ્યાપીને રહેલા, તે વિષ્થુ ૧૨ યાજનની શુકામાં જઇને સુતા, તા પછી દુનિયાને શરથ કાનું ?. શું આ બધું સત્ય રૂપનું લખાયલું છે ? કે સર્વગ્રામાંથા લઇને વિકાર રૂપનું ઉભુ કરવામાં આવેલું છે ? સર્જુનાને વિચાર કરવાની ભલામથ કર છું. ( જીવા-શ્લા. ૧૨ હજાર ના પ્રમાથવાળું-પ્રમ્હાંડ પુ૦ )

(૪) મધુ–પ્રતિવાસુદેવ છે, તેના સાથી કેટલ છે. તેઓને વિષ્ણુના કાનના મેલથી ઉત્પન્ન થએલા બલાભ્યા. આમાં વિશેષ પ્રથી છે તે જીએા– તેઓ ઉત્પન્ન થતાની સાથે જગત્ના ક્ષષ્ટા એવા પ્રમ્હાને મારવા દોડયા, બ્રમ્હા બયબીલ થયા. એટહાજ નહી પછુ ત્રણુ પગલાં મૂકલાં ત્રણુ લાેકની રચના કરવાની સત્તાવાળા, વિષ્ણુ પણુ તેઓથી નાશી છુટયા. આ બધા પ્રકારની વાતા

કેટલા કરજાની સત્યરૂપની ભાસે છે ! આ થધું ધાંધલ જાણી ખૂજને સર્વંજ્ઞા-માંધી લઇને ઉધું છ-તું કલ્પિતરૂપનું ઉભું કરેલું છે કે નહીં ! આપ સજ્જન પંડિતાે પણ અંધાર પીછેડાે એહાબ્યા કરા તેથી આપણા લરૂશે અજાણ પ્રજા કુટાયા કરે તે શું આપની સજ્જનતાને શાેલે ! મારી સમજ તાે એ છે કે-સત્યવસ્તુની સ્થિતિ લાેકામાં પ્રકાશીએ ત્યારેજ સત્યપ્રિયતાના ખરા લાભ મેળવી શકીએ !

(૫) નિશું ભ-પ્રતિવાસુદેવ છે. તેના ઠેકાણું વૈદિકામાં-શું ભ-નમિ છે દૈત્યા લખાયા છે. તેઓથી વિષ્ણુ ગરૂડ બન્ને માર ખાઇને નાઠેલા બતાવ્યા છે. વિચાર થાય છે કે ત્રણુ પગલાં સુકતાં ત્રણુ લાેકની રચના કરવાની સત્તાવાળા, અવતારો ધારણુ કરવાવાળા, ભકતાની રક્ષા કરવાવાળા, પેલા બે દેત્યાથી વિષ્ણુ ગરૂડ સાથે માર ખાઇને કેમ નાઠા ? ( જુવા-શ્લેગ ચઉદ હુજારના પ્રમાણવાળા મત્સ્યપુ. અ. ૧૫૧ મા )

(૧-૭) છઠ્ઠા- અલિં, સાતમા-પ્રલ્હાદ, એ બન્ને જુદા જુદા સમયના બન્ને પ્રતિવાસુદેવા છે. વૈદિકામાં તેએાના સંબંધે ઉધી છત્તી અનેક પ્રકારની કલ્પનાઓ કરેલી છે. તેમાંની માત્ર એકજ સૂચના બતાવું છું. બે નામના જુદા જીદા વિધ્ણુના (વાસુદેવના, શત્રુભૂત તેા એ બન્ને છેજ. પણ પ્રલ્હાદને તેા વિધ્ણુએ પોતાના ભકત માની, ઈદ્રાસન પર બેઠાવ્યા છે. સા યજ્ઞ કરી ઈદ્રાસન લેવાની ઇચ્છાવાળા બલિને અટકાવવા વિષ્ણુ તેને છળવાને આબ્યા છે, તે એવી રીતે કૈ– વિષ્ણુએ વામન રૂપ ધરી બલિના પાસે ત્રણ પગલાં જમીન માગી, વિકરાલ રૂપ ધરીને ત્રણે લાેકને માપી લીધા, છેલ્લું પગલું બલિના માથા પર મૂકીને તેને પાતાલમાં ખાસી વાલ્યા અને પ્રલ્હાદને ઈદ્રાસન પર કાયમ રાખ્યા. વળી કોઈ લખે છે કે-શિવભકત પ્રલ્હાદના બાપને નૃસિંહ રૂપે થાંબલામાંથી નીકળીને ચીરી નાંખ્યા. એવી અનેક પ્રકારની બહાદુરીની વાતા વિષ્ણુના સંબંધે લખાઇ છે. પ્રંથાંતરથી જુવેા.

(૮) આઠસુ ત્રિક--રામ, લક્ષ્મણ અને રાવણતું છે.

( ૯ ) નવસું ત્રિક--અલભદ્ર, શ્રીકૃષ્ણુ અને જરાસ ધનું છે. આ બન્ને ત્રિકાેના સુખ્ય પાત્રેામાં કદાચ માટેા ફેરફાર નહી થયેા હોય, પણ તેના અંતરમાં તેા માટા વિકારા થએલા નજરે પડે છે. નવીન કવિઓથી નવા વિકારા વધારેજ ધ્સતા ગયા છે. થાડા ઘણા મારા ગ્રંથથી જોઇ શકરોા. છેવટમાં એટલું તા જરરજ કહું છું. કે વૈદિકેાના-ઉપનિષદાદિકના ગ્રંથામાં જે અધ્યાતિમક 24

વિષયોના વિચારા, ગુટક કુટક સ્વરૂપના દેખાય છે તે, અને પ્રાચીન રૂપ ઇતિહાસના વિષયા કે જે જગાજગાપર ઉધા છત્તા સ્વરૂપના દેખાય છે તે, સર્વર્જ્ઞાના કથનમાંથી લઇને-તેમાં ઉધું છતું કરીને, તેવા કાઇ મૂળના લેખઠાએ જાણી છુજીને લેહોને ઉધા પાટા બંધાવાનો પ્રયત્ન કરેલા છે. અને પ્રમાણ્ વિનાના માટા મેટા ગયા લખીને, લોકોને બ્રમિષ્ટ કરવાના પ્રયત્ન કરતા ગયા છે. તેથી આજકાલની વિચક્ષણ પ્રજા બ્રમિષ્ટ થઇ રહી છે. બીજા સજજના પણ મારી પેઠે અબ્યાસ કરીને જેશે તા, તેઓ પણ જરૂર સત્યાસત્યના વિચાર કરી શકશે, એમ હું પૂર્ણ ખાતરીથી કહી શકું છું.

્રઆ તેા માત્ર નવ ત્રિકાેના સંબંધની સૂચના થઇ.

અીજી વાત જીવેા ઠે---પહેલા વાસુદેવના પિતા કે જે પુત્રીના સંબંધથી લોકાેમાં-પ્રજાપતિના નામથી પ્રસિદ્ધ થયા હતા, તેને જ વૈદિકાેના પડિતાેએ પ્રમ્હા રૂપે કલ્પીને-ચારે વેદાેમાં, પ્રામ્હણ બ્રંચામાં, ઉપનિષદામાં, જગતના માલક બનાવી દઇને, સંપૂર્ણ વૈદિકાેના બ્રંચામાંજ ખાસી ઘાલ્યા છે.

વળી ત્રીજી વાત જીવેા કે---વાસુદેવેા નવ (૯) થયા છે, કેટલાંક તેમાંનાં નામા સર્વથા ઉડાવી દઇને એકજ વિષ્ણુના નામથી--સર્વજ્ઞ તીર્થ કરોના અનુકરશ રૂપે--મત્સ્ય, કૂર્માદિક ૨૪ અવતારા કલ્પીને તેમાં સાચી જૂઠી કલ્પ-નાઓ લેળવીને--મત્સ્ય પુ૦ કૂર્મ પુ૦ વરાહ પુ૦ આદિના નામથી માટા માટા કલ્પિત લેખા લખી, ચાર લાખ (૪૦૦૦૦૦) શ્લાકના પ્રમાણવાળાં ૧૮ પુરાણે ઉભાં કરી દીધાં છે. અમા આદિ અનાદિના છિએ, એવું ડાળ બતાવવાના માટે, જીઠે જાઠું ધાંધલ ઠેવા સ્વરૂપનું ઉભું કરી દીધું છે?

કેવલ અજ્ઞાન પ્રજાનેા લાભ લઇને, આ બધા અક્ષરાના પંડિતાએ ફ્રનિયાને ઉંધા પાટા બંધાવવાને માટે કેલું વિપરીત સાહસ ખેડશું છે કૈ

વળી એક ચાેથી વાત જીઓ કે– -આ અવસર્પિણીમાં, ચક્રવર્તીઓ ૧૨ થએલા સર્વગ્નોએ બતાવેલા છે. જેને પુણ્યના યાેગથી-હાથી, ઘાેડાદિ, મહાપરાક્રમી ૧૪ રત્ના આવીને મળે તેજ ચક્રવર્તી થાય, તેવા ૧૨ જ થએલા છે.

વૈદિકાએ-તેમાંના ભરત, સગર, સનત્કુમારાદિ, બે ચાર નામાને સાધારણ રાજાએા તરીકે લખીને, તેએાના ઇતિહાસમાં ઉધું છ-તું ચિત્રીને, તેમના સંબંધનાં ૧૪ રત્નાને, પ્રમ્હાદિક દેવાના સમુદ્રમંથનથી ઉત્પન્ન થએસાં બતાવ્યાં છે.

આ ઉપર બતાવેલી અનેક પ્રકારની સૂચનાઓથી સહજે સમજી શકાય તેવું છે કે-વૈદિકાના પંડિતાએ, જે ઇતિહાસ લખ્યો છે તે, સર્વદ્વાના ઇતિહાસમાંથી લઇને, તેમાં ઉધીછત્તી કલ્પનાઓ કરીને, અજાણ વર્ગને ઉધા પાટા અધાવવાનાજ પ્રયત્ન કરેલા છે. બાકી વૈદિકામાં પાછળથી લખાયલા પ્રાચીન ઇતિહાસ ન તા કાઇ ભુતના બતાવેલા છે કે, નતા, કાઇ સુતના ! એમ શાણા પંડિતાને તા વાખ્યું દેખાઇ આવશે. એટલુંજ નહી પણ મધ્યમ વર્ગ પણ નિર્ણય કરી લેવાની ઇચ્છાવાળા, આ પ્રકાશના સમયમાં, બીજાની સહાયતા વિનાજ, નિર્ણય કરી લે તેવા પ્રકારના આ સમય છે. કારણ કે લાયબ્રેરીયોના સાધનથી, કાઇને પૂછવાની પણ જરૂર પડે તેમ નથો. માત્ર નિઃપક્ષપાત બુદ્ધિથી વિચારવાની જરૂર છે.

અહીં સુધી જૈન-વૈક્રિકના ઇતિહાસનો તુલના કરીને જેતાં, વિકારી સ્વરૂપના ઇતિહાસ, કાેનામાંથી લઇને કાેણે ઉલાે કર્યો છે, એ સહજથો વિચારી શકાય તેવું છે.

હવે આપણું પ્રાચીન ત્રણાતા વેદાનો મૂળની સ્થિતિના વિચાર ડુંકથા તપાસીને નેઇએ—

વેદેામાં–ચગ્ન યાગાદિકના વિધાનવાણું તત્ત્વજ્ઞાન કેટલુ બધું ઉચ્ચા દરબાતુ હતું, તે તેા આપ સર્વે બાણા છા. છતાં તેની મહિમાં બેતાં-વેદા અતાદિના છે, સબ્ટિની આદિમાં–બ્રદ્ધાએ પાતાના ભારા સુખથી, ચારે વેદાના પ્રકાશ કર્યો. એવા પ્રકારની અનેક વાતા, કેટલા સત્ય દરબાની સત્ય રૂપની ભાસે છે !

વૈદિકાેના પંડિતા સર્વગ્નાના પરિચયમાં વિશેષ આવતાં, સર્વગ્નોના તરકતું સત્ય વસ્તુનું જ્ઞાન સત્ય રૂપે ન ગ્રહણ કરતાં,કેવળ સ્વર્ધાંના તરફ દાેરવા-ઇને બીજી અજ્ઞાન પ્રજાને પણ ઉધા પાટા બંધાવવાનાજ પ્રયત્ન કરતા ગયા. તે વાત તા આપ મારા તુલનાત્મક લેખાથી કબુલજ કરશા.

સર્વજ્ઞોના અધ્યાત્મિક તત્ત્વોમાં પણુ તેવાજ પ્રકારની બાજી ખેલાઇ છે, પરંતુ તે અધ્યાત્મિક તત્ત્વ જ્ઞાનના વિષયમાં, ઇતિહાસના વિષય જેવી, પુરેપુરી બાજી ખેલી શકયા નથી. માત્ર ઉપર ચાઠીયું ગ્રહણું કરી તેમાં ઉંધું છતું તેા જરૂર કરતા ગયા છે. જેમ કે-મંદુકાપનિષદ્માં---

(૧) " નદીઓ વહેતી વહેતી જેવી રીતે સમુદ્રમાં અદશ્ય થાય છે, અને પાતાના નામ તથા રૂપ છાડી દે છે, તેવી રીતે વિદ્વાન માથુસ, નામ તથા રૂપથો વિમુક્ત થઇ, પરથી પણ પર એવા દિવ્ય પુરૂષમાં લીન થઇ જાય છે. " ( સંસ્કૃત સાહિત્ય. પૃ. ૨૯૮ થી. )

સર્વદ્વાનું સિદ્ધાંત ખેતાં-જેણે બાધિબીજ મેળવ્યું હોય, અર્થાત્ સત્ માન અને સત્દર્શનની રૂચિ થઇ હોય, અને રાગાદિક આંતરના ષઠરિપુએાથી સર્વથા છટકી ગયાે હોય,તેવા મહાપુરૂષે, શ્રોડા વખત સુકત રૂપે થઇ, દિવ્ય પુર-ષાની સાથે મળી શકે છે. અગર જે તે ષઠ્રિપુએાથી સપડાતા રહેતા હાય તા અબનેના અબને વર્ષો સુધી કે અનેકાઅનેક ભવા સુધી પણ, સંસારમાં રખડવું પડે છે. ઉદાહરણુમાં- ઝથલદેવના પુત્રના પુત્ર ' મરીચિ ' પૂર્ત-કાળના મનુષ્યના ભવમાં સદ્ધોધની રૂચિ થયા પછી પણ એક કુળમદરૂપ શત્રના સપાટામાં સપડાતાં એક કાટા કાટિ સાગરાપમ સુધી, સંસારમાં ભટકયા. ત્યારખાદ રઠમા તીર્થ કર રૂપે થયા. તા પછો સત્જ્ઞાનની રૂચિ વિનાના કેવળ અક્ષરાના જ્ઞાનથી વિદ્વાન બણાતા, અને કેવળ દુરાગ્રહમાં પડેલાની જસદીથી મુક્તિ થઇ, દિવ્ય પુરૂષોમાં મળી જવાતુ, જેન સિદ્ધાંત સ્વીકારત વધા.

(૨) વૃહદારણ્યકમાં---એક ઠેકાણુે યાજ્ઞવલ્કય-આત્માને અંતર્યામી તરીકે વર્ણુ વે છે---

" જે સર્વ પ્રાણીઓની અંદર રહે છે, જે સર્વ પ્રાણીએ:થી બુદો છે, જે સર્વ પ્રાણીઓ પર અંદરથી રાજ્ય ચલાવે છે, તે ત્હારા આત્મા છે, તે અંત-ર્યામી છે, તે અમૃત છે. "

વિચારવાતું કે-સર્વજ્ઞોમાં-નાના મેટા સવે જીવા, કર્મથા પરાધીન પશે, જન્મ અને મરણ વારંવાર પ્રાપ્ત થતાં, પાત પાતાનું શરીર નવું નવું ધારણ કર્યાજ કરે છે. તા પછી સવે પ્રાણીઓ ઉપર અંદરથી રાજ્ય ચલાવનારા બીજો આત્મા અંતર્થામી થએલા, તે શું બધા જીવાને ૮૪ લાખ જીવાની યાનિમાં ગબડાવ્યા કરે છે શિવાજ્ઞવલ્કયે આ માન્યતા કયા બીજા સર્વજ્ઞથી મેળવી ?

(૩) સં. સા. પૃ. ૨૯૧--વૃહ્તારણ્યકમાં એલું પણ કહેવામાં આવ્યું છે કે--" માણુસનું શરીર જયારે પંચભુતમાં ભળી જાય છે, ત્યારે જે કમે વડે માણુસ સારા કે નઠારા થાય છે, તે કમે સિવાય બીજી કંઇ પણ એવું રહેતું નથી. "

આ ઉપનિષફકાર ઉપરના લેખમાં કહે છે કે-સર્વ પ્રાણીઓ પર, અંદરથી રાજ્ય ચલાવે છે તે ત્હારા આત્મા છે, તે અંતર્ચામી છે. આ જગાપર કહે છે કે—" જે કર્મ વડે માણુસ સારા કે નઠારા થાય છે, તે કર્મ શિવાય બીજાું કંઇ પણુ એતું રહેતું નથી. "

વિચાર થાય છે કે-જ્યાંથી એ જીવ માણુસ રૂપે થવાને આવ્યા ત્યાંથી કર્મ લઇને આવ્યા હેશે કે કર્મ વિનાના ? અને અહીં એકલાં કર્મને મુકીને વાતે કચે ઠેકાણે જઇને ઘુસી બેઠા ? અને તે એકલાં કર્મ કેવું સ્વરૂપ ધારણ કરીને ૮૪ લાખ જીવાની ચાેનિચેામાં ભટકવા લાગ્યાં ? અને તે કર્મના વડે પાતે કેવા સ્વરૂપથી તે ગતિમાં પ્રાપ્ત થતાં સુખ દુઃખના, અનુભવ કરવાને લાગ્યા ? આ ઉપનિદ્દારા શું લાેકાને બ્રહ્મગ્નાન આપવાને નોકળ્યા છે કે, અગડ બગડ લખીને-દુનિયાને ભ્રમજાળમાં ભટકાવી મારવાને, ઉભા થયા છે. પુક્તપણે વિચારવાની લલામણુ કરૂં છું.

આ જગેાપર—નૅકડાનલ શાહેખ–સં. સા. ના પૃષ્ટ ૨૮૭ માં કહે છે તે, ફરીથી વિચારવાને મુંકું છું—

" આ હેષનિષદ્ર ચંચામાં-પરમાત્માનું ખરૂં સ્વરૂષ સમજવાને માટે, સર્વત્ર ભારે ગડમથલ ચાલી રહેલી જોવામાં આવે છે, અને એ ગડમથલને પરિણામે-કાેઇવાર એક રૂષક વાપરવામાં આવ્યું હાેય તા, કાેઇવર બીજું રૂષક વાપરવામાં આવ્યું હાય, એવું બન્યું છે--- ઉદ્દાહરણ તરીકે-- ગુહદારણ્યક ઉપનિષદ્માં યાજ્ઞવલ્કય ઝલિ, સંસાર છાલી વનમાં જવાની તૈયારી કરતા હાય છે તે વખતે, એની આ મૈત્રેયી એને પ્રક્ષ કરે છે, તેના જવાળમાં એ કહે છે-જેવી રીતે એક મીઠાના ગાંગહા, પાણીમાં નાખ્યા હાેય તા તે પાણીમાં ગળી જાય, અને તેને પાછા બહાર કાઢી શકાય નહી, પણ પાણી જયાંથી ચાખા ત્યાંથી ખારૂને ખારૂ લાગ્યા કરે, તેવી રાતે મકાસત્ત્ર અનંત છે, અપાર છે, વિજ્ઞાનનો જત્થા છે, આ મૂળતત્ત્વામાંથી બહાર નીકળીને, એમાંને એમાંજ એ પાછું વિલીન થાય છે, મરણ પછી ચેતન્ય રહેતું નથી, કારણ કે યાજ્ઞ-વલ્કરો આગળ આગળ સમજાવ્યું છે તે પ્રમાણે, જે દૈતભાવ ઉપર ચેતન્યના આધાર રહે છે, તે જતા રહ્યો, એટલે ચૈતન્યપણું જતું જ રહેવું જોઇએ.

વળી એજ ઉપનિષદ્માં–ખીજે એક ઠેકાણે કહ્યું છે કે-જેવી રીતે કરાળિયા, પાતાના તંતુઓ વડે બહાર નીકળે છે. જેવી રીતે ન્હાના ન્હાના તથુખાઓ–અગ્નિમાંથી મહાર નીકળે છે, તેવી નીતે એ આત્મામાંથી–સઘળા પ્રાણ, સઘળા દેાક, સઘળા દેવતાઓ, સઘળાં પ્રાણ્વિયા બહાર નીકળે છે. "

અહીં મારા વિચારા—વેદકાળના સમયપ્રો–ક્રે!કેઃ વૈદિકપંડિતાના બતાબ્યા પ્રમાણે-ચજ્ઞ યાગાદિકના વિધાનથી, પાતાના કાર્યની સિદ્ધિ ઘતી માનીને, તે કાર્ય કરતા હાય. પરંતુ એક તરફ સર્વજ્ઞાનેઃ, અને બીજી તરફ

એ ચાર તેવા ત્યાગીઓના પ્રાદુર્ભાવ થતાં, તેઓના પરિચયવાળા લાેકાેની, યરૂચાગાદિકની ભાવના છુટવા લાગી હાેચ. એટલે તેવા ધંધાવાળા પંડિતાેનેઃ, સ્વાર્થ પછ્યુ અટકી પડવા લાગ્યા હાેચ, અર્થાત્ કર્મકાંડના વિધાનવાળું વેદજ્ઞાન પછુ નહી જેવું થઇ પડેલું હાેચ, એટલે તે સમયના ચતુર ધંડિતાેએ વેદ વિદ્યાને નિકૃષ્ટ વિદ્યા ખતાવીને જ્ઞાનકાંડના નામથી ઉત્કૃષ્ટ વિદ્યા ખતાવવાના હેતુથી ઉપનિષદાની રચના શરૂ કરી દીધી હાેચ, જે મતના વિચારા જેને ગાઠતા આવતા, તેમાં પાતાની મરજી મેળવી લખવા માંડચું. તેથા તેમાં ગડમથલ થએલા જેવું લાગે તે, સ્વાભાવિકજ છે. પરંતુ હું સર્વજ્ઞાના વચનને અનુસરીને, પૂર્વેના લેખામાં જે પ્રમાણે લખતા આવ્યા તે પ્રમાણે, અહીં લખીને બતાવું તે તે અયાગ્ય નહીં ગણાય.

## અહીં યાજ્ઞવલ્કયનાજ વિચારા જીવા---

(૧) " જે સર્વ પ્રાણીઓપર અંદરથી રાજ્ય ચલાવે છે તે ત્હારા આત્મા અંતર્ચામી છે. "

(૨) બીજી વાલ-- ' જે કર્મ વડે માણસ સારા કે નઠારા થાય છે તે કર્મ સિવાય બીજી કંઇ પણ એનું રહેતું નથી. "

(૩) ત્રીજી વાત---'' મહાસત્ત્વ બહાર નીકળીને પાછે৷ એમાંને એમાં વિલીન થાય છે. જેમ મીઠાને৷ ગાંબડાે પાણીમાં ગળી ગએલાે બહાર કહી શકાતાે નથી.

(૪) ચાથી વખતે એજ ઋષિએ-કરાળીયાના તંતુના દષ્ટાંતથી, અને અગ્નિના ન્હાના ન્હાના તણુખાએાના દષ્ટાંતથી જણાવ્યું છે કે-આત્મામાંથી સંઘળા પ્રાણ, સંઘળા લાક, સંઘળા દેવતાઓ, અને સંઘળા પ્રાણિઓ બહાર નીકળે છે. "

આ યાજ્ઞવલ્કય ઝાષિનીજ, ચારે વાતાના વિચાર ક્રમથી સર્વજ્ઞાના વચનને અનુસરીનેજ અતાવું છું---

(૧) સર્વ પ્રાણિઓને અંતર્યાપી બનેલાે આત્મા, જ્ઞાની હશે કે અજ્ઞાની ! જો તે જ્ઞાની છે તેા અમારી પીડાએા શા માટે નિવારષ્ટ્ર નથી કરતાે ! અંદર બેઠાે બેઠા શા માટે તમાસા જોયા કરે છે ! કહેવામાં આવે કે પાતાના કર્મથી જીવા પીડાઓ ભાગવે છે, તાે પછી અમારા અંતર્યામી બનેલા આત્માએ અમારૂં શું ઉકાળ્યું ! માટે આ થએલી કલ્પના કેટઇ જ્ઞાનીની છેજ નદ્યી !! ૧ ા

(૨) " સારાં કે નઠારાં કર્મ સિવાય માણુસનું બીજું કંઇ રહેતુંજ નથી. "

આ કલ્પના પણ અત્યંત અનિષ્ઠજ થએલી છે. આમાં તે৷ કર્મને৷ કરવાવાળે৷ જીવજ ગુમ થઇ જાય છે, તે৷ પછી કર્મને৷ ભાેગ ભાેગવનારજ કાેણ શકરેલાં કર્મ જડ રૂપનાં જડરૂપમાં મળા ગયાં. આ કલ્પના શું આસ્તિક રૂપની કે કેવલ સર્વથા નાસ્તિક સ્વરૂપની ?

(૩) <sup>(·</sup> મહાસત્ત્વ-બહાર નીકળીને પાછેા એમાંને એમાં વિલીન થાય છે. મીઠાંના ગાગડા પાણીમાં ગળી ગએલાે બહાર કાઢી શકાતાે નથી. "

આ કલ્પના પણ કેાઇ મહા અજ્ઞાન દશાની ઘેલછામાંથી પ્રગટ યએલી જણાય છે. આ દુનિયામાં-અનંતા અનંત જીવા, પાતાના કર્મના વશમાં પડેલા, ૮૪ લાખ જીવાની ચેન્નિમાં, અનંતા અનંત કાળથી ભટકી રહેલા, અને નાના પ્રકારનાં અઘાર દુ:ખાને સહન કરી રહેલા, પ્રત્યક્ષમાં દેખાઇ રહેલા છે તે શું પેલા મહાસ-ત્વ-પાતેજ ૮૪ લાખ જીવાની ચાેનિયામાં, દુ:ખાને અનુભવ લેવાને નીકળેલા માનવા ? આ કલ્પના કેટલી બધી અનિષ્ટ થએલી છે ? ઉપર બતાવેલા વિચારા, સિવાય અનેક વિચારા વૈદિકના ગ્રંથામાંથી પણ, ઉધા છત્તા કલ્પેલા મળી આવશે.

'૪) આ ઉપનિષદ્કારે ચાેથા ક્રકરાથી પરમાત્માતું જ્ઞાન બનાવતાં એલું બતાવ્યું છે કે---

આત્મામાંથી–સઘળા પ્રષ્ણુ, સઘળા લાેક, સઘળા દેવતાઓ, અને સઘળાં પ્રાણીઓ, બહાર નીકળે છે. "

આ ઉપનિષદ્ કાર યાજ્ઞવલ્કય એક મહાન ઝલિ મનાયલા છે તેમના આત્માના સંબંધના બે ચાર વિચારા જેતાં, એવું સમજાય છે કે-દુનિયામાં કાેઇ એક-મહાસત્ત્વ છે, તે પાતેજ પાતાના સ્વરૂપથી બધી દુનીયાના જીવાના સ્વરૂપથી પસરીને રહે છે. તેના સિવાય બીજો કાેઇ પણુ માેટી સત્તાવાળા હાેચ એમ તેમના કથનથી સમજાતું નથી. પરંતુ આગળ પાછળના વિચાર કરી જેતાં આ યાજ્ઞવલ્કયનું કથન કાેઇ સદ્દજ્ઞાનના વિચારમાંથી પ્રગટ થએલું હાેય એમ સમજાતું નથી. આપ સજ્જના પણુ જો સદ્વિચારમાં ઉત્તરશા તાે, આ મારી વાતને કબૂલજ કરશા.

તે શિવાય–કીડા, મંદાેડા, પશુઓ, પંખીયે<sup>,</sup>, જલચર, ચલચર, આદિ અનેકાઅનેક યાેનિયામાં અનેક પ્રકારના છેદન લેદન આદિના અઘાર દુઃખાેને સહન કરી રહેલા, અનેકા અનેક જીવા પ્રત્યક્ષપણે; આપણે દેખી પણ રહેલા છિએ.

| તત્ત્વત્રયીની પ્રસ્તાવના |  |
|--------------------------|--|
|--------------------------|--|

તે શિવાય-નરકમાં પડી રહેલા, અસંખ્ય જીવેા, મહા અદ્યાર દુઃખાેને સહન કરી રહેલા, જૈનોમાં તેમજ વૈદિકના કૂર્મપુરાણ, મનુસ્મૃતિ, આદિ ગ્ર થાેથી પણ જાહેરમાં આવી રહેલા આપણે સાંભળીએ છિએ.

આ ઉપર અતાવેલા અધાએ પ્રકારના જીવાના સ્વરૂપને ધારણ કરી રહેલા, આ એક મહાસત્ત્વ ( આત્મા ) ને માનવા કે, તે મહાસત્વ વિનાના કાઇ બીજા પ્રકારના જીવા પાત પાતાના સ્વરૂપને ધારણ કરીને રહેલા માનવા !

(૧) કલમ પહેલીમાં આ ઝાષિએ જણાવ્યું હતું કે—" જે સર્વ પ્રાણીએા પર અંદરથી રાજ્ય ચલાવે છે તે ત્હારા આત્મા અંતર્યામી છે. "

આ કલમ પહેલીથી એવું સમજાય છે કે–સર્વ પ્રાણીએા જીદા દાય અને તેઓના પર અંદરથી રાજ્ય ચલાવનારા અંતર્યામી થઈ રહેલા આત્મા કાેઇ જીદા હાેય, એવા બાધ નીકળે છે.

(૨) ક્લમ બીજીથી સમજાય છે કે---" માથુસનાં કર્મ સિવાય ગીજું કંઇ રહેતું નથી. "

વિચાર થાય છે કે–~માણુસનાં પડી રહેલાં એકલાં જડરૂપ કર્મના ઉપર, તે અંતર્યામી સ્પાત્માં પાતાનું રાજ્ય કેવા પ્રકારનું ચલાવતા હશે ?

(૩) કલમ ત્રીજીમાં જણાવ્યું હતું કે--મહાસત્ત્વ બહાર નીકળીને પાછેા એમાંને એમાં વિલીન થાય છે. મીઠાના ગાંગડા પાણીમાં ગળી ગઝલા પાછેા બહાર કાઢી શકાતા નથી. "

આ કલમ ત્રીજીમાં કહ્યું કે-આ મહાસ-ત્વ પાતાના સ્વરૂપથી બહાર નીકત્યા પછી, ગળી ગએલા મીઠાના ગાંગડા જેવેા પાછેા બહાર કાઢી શકાતા નથી. એટલે તે મહાસ-ત્વ પાતે નષ્ટ થઇ ગએલા જેવા, પાછા પાતાના સ્વરૂપને પ્રાપ્ત થઇ શકતા નથી. એવાજ બાધ મેળવી શકાય છે. (૪) કલમ ચાથીથી જણાવ્યું છે કે---'' આત્મામાંથી સઘળા પાણુ, સઘળા લાક, સઘળા દેવતાઓ, અને સઘળા પ્રાણીઓ, બહાર નીકળે છે, "

આ કલમ **ચાથીથી વિચાર થાય છે** કે—આ બધા પ્રકારના સ્વરૂપને ધારણ કરવાવાળા, તે આત્માનું અને તેણે ધારણ કરેલા સ્વરૂપાેનું, પાછળથી કેવા પ્રકારનાં પરિણામા આવતાં **હેશે** ? તેના સંબંધના કેાઇ વિશેષ એાધ મળી આવેલાે જણાતાે નથી. તેથી આ બધા પ્રસંગ્રામાં કાંઇક વિશેષ વિચાર કરવાની જરૂર પડેછે.

પ્રથમ પૂવે કેાઇ કાળાંતર પહેલાં સૃષ્ટિની આદિમાં પ્રજાપતિ-બ્રદ્ધાથી ચાર ઋષિઓ દ્વારા ચારા વેદોની પ્રાપ્તિ થએલી વૈદિકના પંડિતા બતાવતા હતા. પછી સર્વજ્ઞાનાં ત-વાની હરિફાઇમાં આવતાં તે વેદવિદ્યાને અવિદ્યા એટલે આત્મસ્વરૂપના સાધનમાં નિકૃષ્ટ વિદ્યા બતાવી ઉપનિષદા દ્વારા બ્રદ્ધાજ્ઞાન સંબંધિની ઉત્કૃષ્ટ વિદ્યા બતાવવાને બહાર આવ્યા. તેના સંબંધિની ચાર કલમા વહદારશ્ચક ઉપનિષદ્દની લખીને બતાવી છે. તેનું જીુદ્ધ જીુદ્ધ સ્વરૂપ જોતાં તે ચારે કલમા બ્રમ્હજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કરાવવાવાળી મને નથી લાગતી પણ તેના વાંચનથી માટા મોટા પંડિતા પણ બ્રમજ્ઞાનજ પેદા કરી લેવે તેથી કાંઇ વિચાર કરીને બતાવું છું.

કલમ ચાથીમાં-આત્મામાંથી સઘળા લાેકાદિક બહાર નીકળે છે એલું પ્રદ્યજ્ઞાન ઉપનિષદ્કારાએ કયાંથી મેળવ્યું હશે ! કારણ ઝગ્વેદના પહેલા મંડળથી એવું જાણવામાં આવ્યું છે કે – " ત્રૈવિક્રમ વિષ્ણુએ ત્રણુ પગલાં મૂક્તાં ત્રણુ લાેકની રચના કરી દીધી હતી, તાે પછી આ નવીન આત્મા ક્યાંથી પ્રગટ થયા કૈ જે પાતે સઘળા લાેકમાં પસરીને રહ્યા:

બીજી વાત એ છે કે-ઝાગ્વેદના દશમા મંડળમાં પ્રજાપતિ પ્રમ્હા ત્રવિક્રમ વિષ્ણુથી તાે કાઇ જીદાજ છે તે પ્રજાપતિએ-પ્રલય થયા પછી આ સષ્ટિને એકદમ એવી તાે રચી દીધી કે કાઇને પણ ખબર પડવા દીધી નહી, એટલું જ નહી પણ બધા પ્રમ્હાંડને ઘેરા ઘાલી તેનાથી પણ પાતે દર્શાંગુલ બહાર વધીને રહ્યા.

અહીં વિચાર થાય છે કે-વિષ્ણુએ ત્રણ લાેકની રચના કર્યા પછી પ્રમ્હા બધા પ્રમ્હાંડને ઘેરા ઘાલીને બેઠા હશે કે પહેલાં ? કારણ ઝગ્માં પહેલા વિષ્ણુ ત્રણ લાેકની રચના કરવાવાળા લખાયા છે અને પછીથી પ્રજાપતિ પ્રમ્હા પ્રમ્હાંડને ઘેરા ઘાલી બેઠેલા જણાવ્યા છે માટે ખાસ વિચારવા જેવું છે.

ત્રીજી વાત એ છે કે-ઉપનિષદ્કારા તેા વર્તમાન સર્વજ્ઞાના પ્રાદુર્ભાવ થયા પછીના છે. તેઓને ન તેા જણાયા વેકના ત્રૈવિક્રમવિષ્ણુ, તેમજ ન તેા જણાયા પ્રજા-પતિ પ્રદ્યા. માત્ર એક, આત્માજ બધા જગતમાં પસરી રહેલા ન જાણે કચે ઠેકાણેથી મળી આવ્યા ? આ બધા જગતના માલીક થનારાઓનો રાક્રડા શાથી કારી નિકળ્યાે?

વળી વિચાર થાય છે કે--ત્રજી પગલાં મૂકતાં ત્રણુ લાેકની સ્થના<sup>્</sup> કરી દેવાની મહા સત્તાવાળા વિષ્ણુને--એક તારક નામના દૈત્યે કયા કાજમાં વિદ્યાં 25

#### તત્ત્વથીની પ્રસ્તાવના,

પુરી દીધા ? અને કયા કાળમાં છેલી દીધા ? તેની તાે હત્તું ખબરજ નથી પડી. ન જાણું ત્રણુલાકની રચના કરતા થહેલાં પુરી દીધા હતા કે પછીથી ?

બીજી વાલ એ છે કે-સૂરકૈત્યે અનાદિકાળના પ્રજાપતિ પ્રદ્વાને પ્રદ્વસ્થાનમાંથી કયા કાળમાં લુષ્ટ કર્યા ? અને કરીથી તેમણે પોતાનું પ્રદ્વાસ્થાન ક્યા કાળમાં મેળત્ર્યું ? અને કયા કાળમાં પાછા પ્રત્રકાંડને ઘેરા ઘાલીને બેઠા ?

અનાદિકાળના વિષ્ણુ તારક દૈત્યની કેકમાં પડયા અને અનાક્તિકાળના પ્રજાપતિ પ્રમ્હા સુરૂદૈત્યથી બ્રમ્હસ્થાનમાંથી ભ્રષ્ટ થયા અને આ અન્ને મહાન્ દેવા અનાદિકાળના ઝરગ્વેકથી પ્રસિદ્ધિમાં આવેલા છે તેથી વિસ્તાર થાય છે કે આ બે દૈત્યા, ક્રેડલાક જબરા હશે ? અને કાેણુ પેકા કરેલાં હશે ? આ બધા પ્રજાંગો વિસ્તારવા જવા પ્રચ કે નહીં ?

## થ્રદ્યાજ્ઞાન વિષે બે ઐાલ—

ચાર ઋષિઓના હુદયમાં ચારા વેદોનો પ્રકાશ કરતા મજપૂતિ પ્રમ્હાએ તેમાં પોવાના પ્રમ્હજ્ઞાનને પ્રકાશ નહી કર્યો હોય ? કે જેથી આ બધા ઉપનિ-ષદ્કારોને ઘણા લાંબા કાળના છેટે **પ્રાક્ષજ્ઞાન આ**પવાને બહાર ગ્યાવલું પડયું? અને તેઓ કયા નવીન ઇશ્વરથી મેળર્વાને આવ્યા ?

થી છુ વાત-યાગ્ન વલ્ક ચે લણેલા વેદોનું જ્ઞાન શરૂને પાછું આપવાને માટે ઓકી કાઢીને કહ્યું કે, લ્યા તમાર જ્ઞાન. એમ કહીંને સૂર્યની ઉપાસના કરી, પછી સૂર્યના ઘાડાના કાનમાં રહી સૂર્યથી નવીન વેદોનું જ્ઞાન મેળવ્યું, તેમાં પછુ સાર્ય પ્રમહજ્ઞાન વ્યાયવાનું લૂલી ગયા હશે કે જેથી આ વડવિને લુદ્ધ દારણ્યક થાયની સ્થાના કરીને ક્લીથી પ્રમહજ્ઞાન આપવાને બદ્ધાર માવલું પડશું ? અને તે ઉત્તા દેવની પાસેથી મેળવીને આવતા ?

ત્રીજી વાત-ઝગ્વેદમાં માટી સત્તાવાળા વરૂણદેવ સર્વજો પાતાના પુત્ર મ્યુ**ગુને ગ્રાપ્લરાન** સિમ્પન્સું હતું, તે બ્રામ્હસાન ઉપયોગમાં ત હેતાં આ ઉપનિષ્ઠદ્ધારા નવીન મકારતું પ્રગ્હેસાન આપવાને શા કારણથી બહાર આવ્યા ?

જો કે વેદામાં વરૂષ્ણું દેવને સ્વઉંજ્ઞ, બ્રદ્ધાજ્ઞાની અને ભૃગુપુત્રના પિતા અતાવ્યા છે. કાંઇ લેખકે ભૃગુને બ્રદ્ધાના પુત્ર લખ્યા છે ખરા પશુ સર્વજ્ઞાના સિધ્ધાંતથી એક પણ વાત સત્યરૂપની ઠસ્તી નશી. એટલુંજ નહી પક્ષુ વૈદિકાના લેપ્રોંગી પણ અસત્યજ નીવડે છે.

Jain Education International

ભુવે કેન્સા વરૂણુ દેવે હરિશ્વ પ્રંતું વરદાત આપી તેતું બલિદાન લેવાને લેયાર થયા, તે ન મળવાથી જલેદરતા રાગથા પીડિત કર્યા છે. અને મહાભારતાદિકમાં ઉત્થ્ય ઋષિની પુત્રીતુ હરણ કરવાવાળા બતાવ્યા છે. છેવટમાં એક સસુદ્રના દેવ તરીકે વર્ણવ્યા છે. આવા પ્રકારનાં અનીતિતાં કાર્ય-સર્વરા, કે પ્રદાસાની, કરી શકે ખરા રે આ બધા દેરફાર શાથી રે મારી સમજ પ્રમાણે તો યાચિત મંડન રૂપે સહ્યુ થસેલા હોય હોય તેથી હશે રે

એક તરફ સર્વદ્રાના ત-ત્યોમાં અને સર્વદ્રાના ઈતિહાસના, આરિક અભ્યાસ કરી બેનારા નિઃપક્ષપાતી પંડિતાને એજ કબુલ કરવું પડશે કે વૈદ્વિકામાં જે જે ઉત્તમ ત-ત્વા અને પ્રાચાન ઇતિહાસના વિષય વેદાના પછીના ભાગમાં લખાયા છે તે કાઇ તેમના સાનીતા તરફથી સ્વતંત્રના ઉત્પન્ન થએલા મને લાગતા નથી. તેમજ આ બ્રામ્હણ વર્ગ પણ મૂળમાં સ્વતંત્રથી ઉત્પન્ન થએલા જણાતા નથી.

સર્વગ્રાના ઇતિહાસ બેતા-ઝાયલદેવના પુત્ર ભારત ચકલત્તીથી એક ઉપદેશક વર્ગ સ્થાપવામાં આવેલા, તે બ્રામ્હણ શબ્દથી પ્રસિધ્ધિમાં આવ્યા. તે વર્ગ----વમા, દશમા, તીર્થોકર સુખી તે ગ્રાસા ખોટા ભાગે છે કર તિકાશી ચાલતા ભાવેલા નજર પડે છે. પ<u>છી સર્વત્રાના</u> શાસનના વિચ્છેદના પ્રસંગા પ્રાપ્ત ચતાં, તે વ્યાદ્યણવર્ગ સ્વતંત્ર, રૂપના બનતા ચાલ્યા: ~ એટ્લે નાયક વિનાના થઇ પડયા. પછી ઇદ્રિયાના વિષયમાં પડી જવાથી-ખાન પોતના નિયમથી પશુ રહિત થતાે ગયાે. લૂલ્ચમાં પડેલા માથસોને, એકદ્રમ વ્યસન છેાડી દેવું તે ઘણું દ્રષ્કર હાેય છે. તેથી સવંત્રાના ઉપદેશોના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થતાં પગ્ર કેટલાઠા તા અનાદરજ કરલ રહ્યા. પરંતુ છેવટના આ બે સર્વદ્રોના સમયમાં–કેટલાક બીજા મહોતમાં મા નિવૃન્તિ માર્ગને પસંદ કરવાવાળા જાહેરમાં આવતા ગયા. તેથી આ બ્રાન્ડ્રહણ વર્ડને. અનિચ્છાએ પણ તે મહાત્માએાના અનુકરણ રૂપે પાલાનું વળ 🛓 દુરવવાવી જરૂર પડી હાય તે બ્રામ્હછ્યુ વર્ગનું પૂર્વ કાળનું ધાર્મિક ી જ્ઞાન જેતાં, માટા ભાગે યજ્ઞ યાગાદિકના સંબંધવાળું જ નજરે સ્વતંત્ર સંપ પડે છે. પ ો ચન્ન ચાગાદિકતું જ્ઞાન અનેક મહાત્માએાના નિવૃત્તિમય જીવ-સ્તેજવાળું લાગવાથી, યત્ત યાગાદિકમાં ફેરફાર કરેલા. મૂળમાં નના આગ તા પંડિતા હતાજ, તેથી બીજાના વિચારા-પાલાની અનુકૂલતા તેઓ અ માં દાખલ કરી લેવામાં આહેાશજ હતા, પરંતુ પાતાની પ્રમાણે રાખતા હવા, ઘણા માટા ભાગે તા સર્વજ્ઞાના વિષયોમાંથીજ મહત્વત

લઇને પોતાનામાં ઉંધુ છતું કરી બએલા છે. તેનું દિગ્દર્શન-તુલનાત્મકના લેખથી અમેા કરાવતાજ આવ્યા છિએ. તેથી પિગ્ટપેષણુ કરવાની કાંઇ જરૂર નથી. મેં જે વિચાર કરીને અતાવ્યા છે તે ખાસ સુદાએલના પાત્રાનાજ કર્યો છે. બાકીનાં પાત્રાના વિચારામાં પ્રાયે ઉતર્યોજ નથી. તેથી સત્યના શાધકાને વિચાર કરવાની બલામણુ કરીને હું આ મારા લેખની પણુ સમાપ્તિ જ કરૂં છું.

॥ ઇતિ શ્રી વિજયાન દસુરીશ્વરજી (પ્રસિદ્ધનામ આત્મારામજી) મહારાજના લઘુશિષ્ય સુનિ શ્રી અમરવિજય, દક્ષિણ વિહારી વિરચિત " ત લુત્રચી મીમાંસા નામના ગ્રંથનો પ્રસ્તાવના ( પ્રવેશિકા ) સંપૂર્ણ.॥

## ગ્રંથ મળવાના ઠેકાણાં.

૧ સા. હિમતલાલ માસ્તર જૈન જ્યાતિષી. સુંબાઇ નંબર ૨ જે. . ઠે. પ્રીન્સેસ સ્ટ્રીટ,—ગાયાલ લુવન.

ર નબાબ સારાભાઇ મણીલાલ, અમદાવાદ. ઠે. નાગજી ભુધરની પેળ.



અનુક્રમણિકા. ખંડ પહેલા.

------

| પ્રકરણ     | ્રું અંચના વિષય.                                                                                                                                                                                                        | પૃષ્ઠ. |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| ٦          | <b>મ ગલાચરણુ</b> -થક્ષાદિ દેવેામાંના  ગુણી દેવને નમસ્કાર.                                                                                                                                                               | ٩      |
| ર          | જૈન દષ્ટિએ જગત                                                                                                                                                                                                          | ۲      |
|            | અનાદિકાળનો આ સૃષ્ટિ છે-અવસર્ષિણી-ઉત્સર્ષિણી કાળના છ છ<br>વિભાગવાળી ( ઉતારતા-ચઢતા કાળના વિભાગવાળી ) આ અવસર્ષિણીના<br>ત્રીજો વિભાગના અંતમાં, સાતમા કુલકર નાબિરાજા, તેમના પુત્ર<br>શ્રી ઝડષભદેવ, તે જૈનાના પહેલા તીર્થ કર. |        |
| 3          | જૈનાના તીર્થ`કરાની ઉત્પત્તિને⊨ સમય––                                                                                                                                                                                    | 5,5    |
| Å          | પાૈરાશ્વિક અને વૈદિક દષ્ટિએ જગત્⊸ષ્ટ ૧૩ થી ૬૩ સુધી.                                                                                                                                                                     | 13     |
|            | (૧) પ્રથમ નારાયણુ∽પછી થ્રહ્મા, તેમાંથી સનકાદિક પાંચ. પ્રહ્ના<br>તપ તપ્યા, સિદ્ધિ ન થતાં ક્રોધ, પછી મહાદેવજી થયા, તેમનાથી જગત્<br>બક્ષક બૂતાદિ થતાં થ્રહ્માજી વિસ્મિત થયા. (કુર્મ પુરાણે )                               |        |
| "          | ( ર ) કૃષ્ણના જમણા હાથથી વિચ્છુ, ડાબાથી શિવ, નાલિથી<br>ધ્રમ્હા. એ ત્રણ થયા પછીથી સૃષ્ટિ. ( પ્રહ્ન વૈવર્ત્તે )                                                                                                           | . ",   |
| 37         | ( ૩ ) સષ્ટિતી આદિમાં-પ્રથમ શિવ, તેમના ડાબા હાથથી<br>વિષ્ણ્યુ-લક્ષ્મી, જમણાથી હાજ્યા-સરસ્વતી, પ્રકૃતિથી મહત્ત્વાદિ, પછી                                                                                                  |        |
|            | ખધા સષ્ટિ. ( શિવપુરાષ્ટ્રે )                                                                                                                                                                                            | ૧૪     |
| "          | (૪) આલશકિત કાળી, તેનાથી શિવ અને શકિત, પછી<br>વિષ્ણુ અને વિષ્ણુ શક્તિ, પછી બધી સૃષ્ટિ. (દેવીભાગવતે) બીઝે<br>દેપાએ-શક્તિથી નગપાંચ ટેપાંથી નગવારિ નગ                                                                       |        |
|            | ઠેકાણે-શકિતથી ત્રણ ⊌ંડાં તેમાંથી પ્રક્ષાદિક ત્રણ.                                                                                                                                                                       |        |
| <b>D</b> . | ( ૫ ) કરાેળાઆના જાળાની પેંડેન્અવિનાશીથી સષ્ટિ ઉત્પન્ત થઇને<br>પછીથી તેમાં સમાઇ જાય. ( મંડ્ક ઉપનિષદ્માં )                                                                                                                | دو     |
| <b>3</b> 3 | ( ૬ ) પ્રથમ અધકારજ હતા, તેના નાશ કરી સ્વયંબુએ જલ<br>ઉત્પન્ન કરી તેમાં બોજ નાખ્યું, તેનું ઇંડુ, તેમાં છામ્હા, કરાડા વર્ષ રહી                                                                                             |        |

|            | 2                                                                                                                                                                                             |        |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| પ્રકરણ     | સંચનેા વિષય                                                                                                                                                                                   | પુષ્ઠ. |
|            | ખે ડુકડા કરી બહાર આવ્યા. એકની પૃથ્વી, બીજાનેા આકાશ, પછી<br>સૃષ્ટિ. ( મનુરસૃતિમાં )                                                                                                            | "      |
| n          | ( ૭ ) લગ્હા તષ તપ્યા-પછી પગથી પૃથ્વા, ઉદરથી આકાશ,<br>મસ્તકથી રવર્ગ. ગછી બધી સૃષ્ટિ. ( ગોંપથ લા. માં )                                                                                         | . ૧૫   |
| <b>5</b> 1 | (૮) પ્રજાપતિ એકલા હતા, બહુ થવાની ઇચ્છા ચતાં આ ખધી<br>સષ્ટિની રચના કરી. ( શતપથ ધ્યા. માં )                                                                                                     | 14     |
| ş7         | ( ૯ ) વેદામાં કૂર્મ પ્રસિદ્ધ છે, પ્રજાપતિએ કૂર્મનું રૂપ ધ <mark>રીને,</mark> આ<br>બધી સાષ્ટને રચી દીધી. ( એજ શત પથ થ્યા૦ માં )                                                                | · ))   |
| <b>71</b>  | ( ૧૦ ) પ્રથમ જલજ હતું, પ્રજાપતિ તેમાં વાયુ રૂપે કર્યા. પૃથ્વી<br>ટેખી, વરાહ રૂપ ઘરીને બહાર ખેંચી લાવ્યા. ( ઐજ શતપથમાં )                                                                       | •ډ     |
| "          | ( ૧૧ ) પ્રથમ આત્માજ હતેા, તેણે આ બધી સૃષ્ટિની રચના કરી<br>દીધી. ( મુખ્ય ઝરગ્વેદમાં )                                                                                                          | ۰,     |
| 21         | ( ૧૨ ) તે સર્વાવેલ્ પિતાએ—અાકાશ પૃથ્વી આદિ સર્વ બનાવી<br>દીધાં ( એ પહ્યુ સુખ્ય ઝડગ્રવેદમાં )                                                                                                  | ٩٤     |
| "          | (૧૩ ) વિરાટ્ પુરૂષથીજ આ અધી સષ્ટિની ઉત્પત્તિ થઇ.<br>(યજીવેદમાં )                                                                                                                              | i)     |
| 12         | ( ૧૪ ) પ્રથમ જલજ હતું –તેમાં ગર્ભ રૂપે પ્લમ્હાજી આવ્યા અને<br>ચૌદ ( ૧૪ ) ભ્રુવન ૨૫ે સ્થિર થયા. ( એજ યજીવેદમાં )                                                                               | ,,     |
| "          | ( ૧૫ ) પરમાત્માએ જલમાં ગર્ભ ધારણ કર્યો, તેમાંથી લ્રામ્હા<br>ઉત્પન્ન થયા. પછી બધી સષ્ટિ ( એ પણ ચર્જીવેદમાં )                                                                                   | ,,     |
|            | હવે વેદાના સુકતાર્થ સાથે વિશેષ વર્ણન.                                                                                                                                                         | হও     |
| "          | َ हिरण्यगर्भः समवर्त्तताऽमे० ( ત્રાગ્વેઢ–માંડલ ૧૦ મું. સુકત ૧૨૧<br>મું. મંત્ર ૧૦ નું ) હિરણ્ય ગર્ભપ્રજાપતિએ આ બધી સ્ટેટિની રચના<br>કરી દીધી. ॥                                                |        |
| n          | ऋतं च सत्यं ઇત્યાદિ અધમર્ષ હુન ત્ર (ઝડગવેદ મં. ૧૦ મું. સ. ૧૯૧<br>મું. મંત્ર ૩ તુ) પરમાત્માએ સૃષ્ટિ પૂર્વે જેવી હતી તેવી બનાવી દીધી.                                                           | ૧૮     |
|            | નાડસવાસીજ્ઞો સવાસીત્તવાર્ની: છત્યાદિ ( ૠગ્વેક⊶મં. ૧૦ મું સ.<br>૧૨૯ મું. મં. ૭ તું ) પ્રલય દશામાં પૃય્વી વ્યાકાશ, સમુદ્ર આદિ કંઇ<br>ન હતું, માત્ર અંધકારજ હતા વ્યમ્હાની મહિમાથી આ બધી સષ્ટિ એક |        |
|            | કમ એવી ઊત્પન્ન થઇ કે કેાઇને ખખરજ ન પડી.                                                                                                                                                       | ૧૯     |

www.jainelibrary.org

•

| પ્રકરણ | ગ્ર'થને৷ વિષય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <i>Ao</i> 2 |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 29     | सहस्रशीर्षा पुरषः ઇત્યાદિ ( ઋગ્રૂ૦ મં. ૧૦, સુ. ૯૦, મંત્ર ૧૬<br>નુ ) વિરાટ્ પુરૂષ ( પુરૂષ સૂકત ) આ સૂકતચારા વેદામાં દાખલ થએલુ<br>છે. આ પુરૂષથીજ બધી સૃષ્ટિ. ધ્યાગ્હણાદિક ચારે વર્ણુ, અને ચારા વેટા<br>પણ એ પુરૂષથીજ, બધુ ઉત્પન્ન અને નાશ થયા કરે છે. ઋગ્રૂવેદના પુરૂષ<br>સૂકતના અર્થ-સાયણાથાર્યના, અને યજીવેદના પુરૂષ સૂકતના અર્થ-<br>સ્વામી દયાન દજીના, બનાવીને થોડા વિચાર પણ કરીને બનાવ્યા છે | ૨ <b>૧</b>  |
|        | સહિટના સંબંધનાં છ સાત સક્તો ત્રગ્વેદનાંજ વિરાધી, સંરકૃત                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             |
| #)     | સાહિત્યમાં–મૅકડોનલ સાહેબે ખતાવ્યાં છે તે મેં જણાવ્યા છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 34          |
| ,,     | ુજૈન અને વૈદિક જગતની માન્ય તના પરામર્શની સાથે કરી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |             |
|        | બતાવેલા વિચાર.<br>ટેંબ્રિસ્ટી મનાવાલિ ગામ સ્ટેમ સ્ટાનના પ્રદેશના તેરેલ્લી તે પ્રચાલ                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ૪૫          |
| 31     | વૈંદિકાએપ્રદ્રાદિક અનેક દેવેા, જગતના કર્તા હર્તા-વેદોથી તે પુરાણે<br>સુધીમાં મરજી પ્રમાણે લખીને ખતાવ્યા, ત્યારે પહેલા <b>કાળવાદી</b> એ કર્તા                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
|        | હતાં કાળને સિંહ કરીને બતાવ્યેા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | પષ્ઠ        |
| ,,     | ખીજા રવભાવ વાદીએ-કાળને હટાવી સ્વભાવને કર્તા હર્તા સિદ્ધ કરીને                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |             |
|        | walay.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | પ <b>પ</b>  |
| ,,     | ત્રીજા નિયતિવાદીએ–કાળ અને સ્વભાવ બન્નેને તાહી પાહીને<br>જગતની કર્ત્રી હર્ત્રી ભવિતવ્યતાને સિંહ કરીને બતાવી.                                                                                                                                                                                                                                                                                    | પક          |
| ,,     | ચાથા કર્મવાદીએ-ઉપરના ત્રણે વાદીઓને તેાડી પાડીને-અધી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 2414        |
|        | દુનિયાને ઉધી છત્તા કરવાનું સામર્ચ્ય પોતાનું જાહેર કર્યું છે.<br>પ્રાંચ્યમા ઉદ્યમવાદીએ–ચારા વાદીઓ તાે તિરસ્કાર કરીને કહ્યું કે                                                                                                                                                                                                                                                                  | પુહ         |
| 3)     | મારા વિના તમા બધાએ નપુંસકા જેવા શું કરવાના છેા ? માટે સર્વ કુછ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |             |
|        | કતી હતાં હું જ છું.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | પટ          |
| **     | જન્મના અધાઓની પેઠેહાથીના એક એક અંગને સંપૂર્ણ્યુ હાથી<br>માની ખેઠેલાઓને, મહાવતે સમજ્વબ્યા તેમ સર્વત્રાના શાસનકારોએ                                                                                                                                                                                                                                                                              |             |
|        | અતેકાંતવાદના વિચારથી આ કાળાદિ પાંચે વાદીએોને સમજાવ્યા છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | પલ્ટ        |
| •,     | જગત કર્તાતું પદ્ય અને ''શાહેબની સુર છુટ્ટાં" તેના આપે ા જીવાબ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 59          |
| પ      | જૈનાના ૬૩ શલાકા પુરુષોતું અવતરણ, સમજીતીના માટે કરીને<br>બતાવેલો કોઠો.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 511         |
| "      | Sund and the same of the States States                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | કૃપ         |
| "      | કરી અતાવેલા કાઠા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ૬૭          |
| 5)     | ચોવીશે તીર્થં કરાના⊶ગણધરાે, સાધુ સાખ્વી શ્રાવક શ્રાવિકાના                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |             |
|        | પરિવારની ગણ્યત્રીતું સ્તવન.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | હપ          |

www.jainelibrary.org

8

| પ્રકરણ                                  | ષુ અંથના વિષય                                                                                                        | પ્રષ્ટ.            |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| 71                                      | ક ગમાંના ૨૪ પછીના ૧૨ ચક્રવર્તીએાની, અને વાસુદેવાદિકનાં<br>નવત્રિક (૨૭) ની નગરીએા, માતા, પિતાદિક સાત સાત બાબતાના કાઠા | હટ                 |
| Ę                                       | ાા વૈદિકમતે–વિષ્ણુંના ૨૪ અને ૧૦ અવતારા. પ્ર. ૬ ઠું. ૨૪ નાં<br>નામા આપી ૨૪–૧૦ ના ક્રમનાે ક્રોડા બતાઓ છે.              | ८१                 |
| п                                       | દશનેા કાર્યક્રમ–૪ કૃતલુગમાં, ૩ ત્રેલામાં, ૨ દ્રાપરમાં, એક કલિલુગમાં<br>થવાનાે.                                       | ૮૫                 |
|                                         | સૂર્યની દિન ચર્યા સાથે દશની તુલના કરનાર–જ્યસુખરાય.                                                                   | 16                 |
| ,,                                      | દશ અવતારામાં ઋગ્વેદીને ઉત્ક્રાંતિવાદ                                                                                 | . 16               |
| >>                                      | આપણાં પુરાણેા અને કાળા કૃષ્ણની ધાળા બાજી.                                                                            | લ્૨                |
| 9 <b>3</b>                              | દશ અવલારામાં-આનંદ શંકર બાપુભાઇની કલ્પના.                                                                             | લ્ર                |
| ,,                                      | દશ અવતારાનેા પરામર્શ, શુદ્ધના માટે વિલ્કીસનના મત.                                                                    | <b>6</b> 8         |
| y                                       | જૈન મતે પહેલા તીર્થ કર શ્રી ત્રષભદેવ. પ્ર. ૭ મું. પહેલા તીર્થ કર                                                     |                    |
|                                         | ક્યાંથી ગ્યાવ્યા.                                                                                                    | 66                 |
| 79                                      | ઝકષભદેવના પૂર્વજો પ્રથમ સાત કુલ કરા                                                                                  | લ્લ                |
| 28                                      | શ્રી ઋષભદેવે પ્રથમ કરેલા ખાર ભવ–તેનું કિંચિત્સ્વરૂપ તેરમા ભવે<br>થએલા શ્રી ઋષભદેવ.                                   | ૧૦૧                |
| 21                                      | શ્રી ઋષભદેવને રાજ્યાલિષેક થયા પછી આંહાર પાકાદિ લોકવ્યવ-<br>હારની પ્રવૃત્તિ.                                          | १०४                |
| "                                       | શ્રી ૠષભદેવની દોક્ષા–પછી કેવલગ્રાન. ત્યાં થી જ પ્રથમ ધર્મની<br>પ્રવૃત્તિ. અને ભરત–સૂર્યયશા આદિ રાજની પરંપરા.         | <b>१</b> ० \$      |
| •                                       | શુદ્ધવેદેા અને પ્લાક્ષણોત્પત્તિ. સાથે ખતાવેલી વેદાના વિકારની સરૂઆત                                                   | <b>૧</b> ૧૦        |
| ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | સાંખ્ય્યમતની ઉત્પત્તિ                                                                                                | ૧૧૨                |
| 4                                       | વૈદિકમતે-વિષ્ણુના ૮ મા અવતાર શ્રી ઝાયભદેવ, પ્ર. હ મું.                                                               | <b>ર</b> ૧૫        |
|                                         | (૧) પૌરાષ્ટ્રિક મતે નાલિરાજા                                                                                         |                    |
| ,1                                      | (ર) ઇશ્વર અપતાર શ્રી ઋષભદેવ                                                                                          | ૧૧૬                |
| **                                      | (૩) જૈન ધર્મ પ્રવર્તકન્ચ્યર્કન્-અરિહંત<br>જૈન અને પોરાણિક મતના ઋષભદેવની સમોક્ષા.                                     | <b>1१</b> ७<br>१२० |
| •7                                      | ત્રાયભાદેવ તીર્થો કર કે વિષ્ણ્યુને৷ અવતાર ? જટાશ કરનું પ્રક્ષ.                                                       | ૧૨૨                |
| "                                       | આ ગ્રંથકારે આપેલે৷ તેને৷ ઉત્તર                                                                                       | ૧૨૩                |
|                                         |                                                                                                                      |                    |

| પ્રકરણ   | ગ્રંથના વિષય                                                                                                             | 808         |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ૧૦       | જૈતાના બીજા તીર્થ કર અને બીજા સગર ચક્રવર્તા                                                                              | ૧૨૭         |
| ૧૧       | વૈદિકમતે-સગર રાજા. નીતિ શિક્ષચુતુ. પ્ર. ૧૧ સું.                                                                          | ૧ર૯         |
| ,,       | વૈદિક તુલસા રામાયહુના સગર                                                                                                | ૧૩૧         |
| 2)       | જૈન વૈદિકના સગરની સમીક્ષા                                                                                                | ૧૩ર         |
| 13       | સાઠ હબ્વર પુત્રોને ખાળનાર–કપિલની સુક્રિત.                                                                                | ૧૩૪         |
| 92       | જૈતોના ત્રીજ તી <b>ર્થ કરથી નવમા તીર્થ</b> કર. પ્ર. ૧૨ મું.                                                              | <b>ર</b> કપ |
| ,,       | નવમા પછી પ્રાહ્યણોએ બદલેલું ધર્મતું સ્વરૂપ.                                                                              | ૧૩૬         |
| ૧૩       | દશમા તીર્થ કરના સાસનમાં–હરિવ સની ઉત્પત્તિ પ્ર. ૧૩ મું.                                                                   | ૧ ૩૯        |
| "        | નવીન વેદાેની રચ્યના                                                                                                      | १४०         |
| "        | વેદેાના સંબ'ધે-વૈદિક માન્યતા                                                                                             | 1¥1         |
| ,,       | સ્વર્ઝ દતાથી ભરેલા ધ્યાદ્મણુ ગ્રંથા. ડા. મેકડાનલ                                                                         | १४३         |
| ૧૪       | છવાના રક્ષકોને રાક્ષસાે કહેવાની ધૃષ્ટતા, રાવચુ અને નારદની                                                                |             |
|          | વાત પ્ર. ૧૪ મું.                                                                                                         | ૧૪૫         |
| ૧૫       | જૈન પ્રમાણે વૈદિકામાં હિંસાની શરૂઆત નારદ, પર્વત અને                                                                      |             |
|          | વસુરાજા પ્ર. ૧૫ સું.                                                                                                     | 985         |
| ૧૬       | પ્રસંગ વશથી યદુવંશની ઉત્પત્તિ. પ્ર. ૧૬ સું.                                                                              | 140<br>• 11 |
| ૧૭<br>૧૮ | વસુરાજાના પછી પર્વતે શું કર્યું ? પ્ર. ૧૭ સું.<br>વૈદિકામાંના વસુરાજાના લેખન પ્ર. ૧૮ સું.                                | ૧૫૧<br>૧૫૫  |
| ાડ<br>૧૯ | માટકાનાના વસુરાગમાં થ <sup>ા</sup> ત ત્ર હત છુક<br>કૃતયુગાદિકના ભ્રમ્હાદિક ત્ર <b>ણ</b> દેવેાને। ક્રોઠો, પુંરાણુ કાળ અને |             |
|          | તેમાં લખાયેલા ઇતિહારુ. પ્ર. ૧૯ મું.                                                                                      | ૧૫૮         |
| ;9       | દુર્ગાશ કર કેવલરામ શાસ્ત્રીના લેખ                                                                                        | १६०         |
| ,,       | આર્યોના તહેવારાના લેખકે બતાવેલા અભિપ્રાય.                                                                                | ૧૬૨         |
| 29       | ડા. હેલ્મુતના લેખમાંના મુકેલા સાક્ષરિયના દકરા.                                                                           | 255         |
| ૨૦       | વૈદિકાએ–પુરાણેામાં કલ્પી કાઢેલા બ્રામ્હાદિક દેવા. પ્ર. ૨૦ સુ.                                                            | ٩٤૮         |
| ,,       | જેમનામાં શાસ્ત્ર દર્શિત ગુણાે હાય તે ભગવાન.                                                                              | 254         |
|          | દૂષણેાથી દૂર ગુણેાથી ભરપુર તેજ દુનિયાનાે દેવ.                                                                            | ঀ৩৽         |
| ર૧       | જૈતાના ૧૧ માં તીર્થ કરમા સમયમાં–પહેલા બલદેવ અને વાસુદેવના                                                                |             |
|          | પિતા તે પ્રજાપતિ, વૈદિકાએ કલ્પેલા લ્વમ્હા.                                                                               | ૧૭૨         |
| 23       | ભાગવતેપ્રજાપતિએ પુત્રીને <b>ા સંખંધ કર્યો. મત્સ્યપુ</b> ૦ માં <b>-પ્ર</b> મ્હા                                           |             |
|          | શતરૂપા સાથે દેવતાનાં સાે સાંવર્ષ ક્રીડા કરતા રહ્યા, પદ્મપુરુ માં-પ્રદ્ભા<br>ગીજ સ્વી કરી સાવિત્વીના સમયરાધ મન્ય          | 9.05        |
|          | બીજી સ્ત્રી કરીને સાવિત્રીના અપરાધી બના.                                                                                 | ૧૭૩         |

.

| પ્રકરણ     | પ્રંથના વિષય                                                                                                                                                                                           | પુર         |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| "          | કરીથી પ્રદ્ભાના સંબંધનાં અવતરણા. ૪                                                                                                                                                                     | ૧૭૪         |
|            | (૧) વિષ્ણુ પુ•માં બેર પર્વત જેટલા અંડમાં-પ્લક્તા હજાર<br>વર્ષ બધું જગત લઇને રહયા. બહાર નીકલ્યા પછી સુષ્ટિતું કામ શરૂ કર્યુ                                                                             | •           |
| 13         | ( ૨ ) મહાભારતમાં–-અંડમાંથી નહીં પણુ વિષ્ણુર્નો નાભિ કલમ<br>માંથી પ્રમ્હા નીકલ્યા બતાવ્યા છે.                                                                                                           | 994         |
| "          | ( ૩ ) વરાહ પું૦ માં, જલમાં રહેલા વિષ્ણુએ−પ્રજાપતિને અને<br>મહાદેવને ઉત્પન્ન કરેલા, પણ તેમની માયાથી અજાણ બતાવ્યા છે.                                                                                    | **          |
| <b>)</b> 2 | ( ૪ ) શિવપુ• માં–લ્રમ્હાજીએ શ્રી કૃષ્ણજીને કહ્યું કે હું તારાે નાથ<br>છું. કૃષ્ણાજીએ કહ્યું હું તારાે નાથ, એમ હું તું કરતાં એવા લડ્યા કે<br>દેવતાએા ભયભીત થયા.                                         | ,,,         |
| "          | ષ્યમ્હાના સંબંધે કરીથી ત્રણ અવતરણે.                                                                                                                                                                    | ૧૭૬         |
| "          | (૧) શિવ પુ૰ માં, પાર્વતીના પગતાે અંગુઠાે દેખતાં હ્વમ્હાતું<br>વીર્ય નીકલી પડતાં અઠાસી હજાર ઋષિએા પેદા થયા, મહાદેવજીને ક્રોધ<br>થયો.                                                                    |             |
| "          | ( ૨ ) એજ શિવ પુ∘ માં–ક્રીથી અસંખ્યતા બટુકા, તેમાં કછા ∶<br>વાળા અને દંડધારી હજારા હતા, હ્યમ્હાના આગળ આવીને ઉભા થયા.                                                                                    | <u> </u>    |
| ,,         | ( ૩ ) લ્રમ્હાતું વીર્ય જમીન પર પડતાં, મહાદેવે વધ કરવાનું ધાર્યુ.<br>લક્ષા, વિષ્ણું પગમાં પડયા. દક્ષે ખુશામત કરી. મહાદેવને પ્રસન્ન કર્યા                                                                | 5,          |
| રર         | ષ્યદ્યાના સંખંધે ક્રરી અવતરહ્યો−૪                                                                                                                                                                      | <b>૧</b> ৩૮ |
| "          | ( ૧ ( વિષ્ણુએ બ્રહ્માને ૪ શ્લેાક ખતાવી  માેહમાં નહી પડવાનેા<br>વર આપ્યા છતાં હાલા માેહમાં પડયા. ( ભાગવતે )                                                                                             | **          |
| "          | ( ૨ ) મત્સ્ય પુ૦ માં∽પ્રક્ષાની પ્રેરખ્રાથી વિષ્ણુ સાથે દૈત્ય દેવતાએ।<br>સમુદ્ર મંચન કરવા લાગ્યા. તેમાં–હજારા હાથી વિગેરેનાે નાશ કર્યો.                                                                 | ,,          |
| •,         | ( ૩ ) હાદ્વાએ વાછરડા ચાર્યાં, વિષ્ણુએ તેવાજ બનાવી દોધાં,                                                                                                                                               | **          |
|            | ( ૪ ) અત્રિની સ્ત્રી અનસયા એકલી હતી ત્યાં ત્રણે દેવેા ગયા.<br>નગ્નપણે લિક્ષા માગી, તેણે તેમ કર્યું. સંતુષ્ટ થઇ બાલક રૂપે–સાેમ દત્ત<br>અને દુર્વાસા રૂપે તેના ધરમાં રહ્યા.                              | 33          |
|            | કદ પુ૰ માં–્યમ્હાને પુત્રી સાથે રમવાની ઇચ્છા થતાં હરણુ હરિણીનું ૨૫<br>ધરીને ચાલતાં, દેવાથી અને બ્રામ્હણેથી ખૂખ નિદાયા. પણુ શિવે<br>હરણને વીંધી નાખ્યો. તે મૃગ નક્ષત્ર થયેા. શિવ આર્ડા નક્ષત્ર થઇ ત્યાં |             |

પણુ પીડવા લાગ્યા.

ş

.

•

ગ્રંથનેા વિષય

|         | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | -            |
|---------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| ૨૩      | મનુષ્ય રૂપ ધરીને <b>બ્રહ્માએ ' શતરૂપા</b> ' ખનાવી મેહથી ચાર મુખ<br>કરી જોવા લાગ્યા. <b>સ્</b> લની સાથે પાંચ થતાં એક કપાયું.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۱۷           |
| 23      | (ર) મહાભારતમાં-વાત એવી છે કે-દેવ ઋષિએા એ-વિષ્ણુ સમક્ષ<br>ધઠ્યાને માટા નાનાનું પુછ્યું. હું માટા કહેતાં મન્ને લડ્યા. વેદતું પ્રમાણુ<br>જોતાં શિવ માટા જણાયા પ્રદ્યા યદ્વા તદ્વા બાલવા લાગ્યા. શિવ ક્રોધના<br>ભૈરવે પાંચમું માથું કાપી નાખ્યું.                                                                                                                                                                                                                                                      | १८२          |
| 22      | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |              |
| २४      | યહ્ય કરતા ધ્લક્ષા ઞાયત્રીને પરણ્યા. ત્યારે સરસ્વતીએ ત્રાત્વિજોને<br>અને દેવાને શાપ દઇ ચાલવા માંડયું. વિષ્ણુ મનાવીને લાબ્યા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٩٢           |
| **      | રક દપુ૰ માં— પ્રદ્ય લેાકમાં ગએલા નારદજીને, પ્રદ્ધાએ સૃત્યુ લેાકની<br>ખબર પુછી, કલિ આવ્યાની વાત જાણી, પુષ્કર તીર્થ સ્થાપવા યત્રાને આર'ભ<br>કર્યો. વિષ્ન કરતા પ્રાદ્ધણાને નમસ્કાર કરી રજા મેલવી. છતાં બીજા<br>વિષ્ના નડયાં. અને પ્રદ્ધાદિ દેવા સરસ્વતીના શાપને વશ થયા.                                                                                                                                                                                                                               | ٩८५          |
| ,,      | આર્યોના તહેવારાના લેખકે જણાવ્યું છે કે–સાવિત્રી ના શાપથી<br>કૃષ્ણુ તે કૃષ્ણા નદી, <mark>મહાદેવ</mark> તે મહા નદી, <mark>બ્રાગ્હા</mark> તે થક્ષ પુત્રા નદી,<br>બીજા દેવેા પણ નદી રૂપે થયા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ૧૮૯          |
| • • • • | રક દપુ. ખંડ ૧ લાના. અ. ૮ થી ૧૫કક્ષ્પના પ્રારંભમાં મહાદેવ<br>એકલા હતા, જગત પેદા કરવાની ઇચ્છાથી થમ્હા વિષ્ણુ પેદા કર્યા. તેમનાથી<br>બધી સ્ટષ્ટિ. (૯) થમ્હા વિષ્ણુમાં મેટા નાનાના ઝગડા પેઠતાં, પાત<br>પાતાના વખાણુ કરીને બતાવ્યાં. ( ૧૦ ) એટલામાં તેજોમયલિંગ ત્રણુ<br>લાકમાં કરીજ વળશું, ઝગડા છાડી વિચારવા લાગ્યા, આતા આપણી<br>પરીક્ષા માટે કાંઇ છે. (૧૧) હંસ-વરાહનું રૂષ ધરીને ઉપર નીચે તપાસવા<br>ગયા. (૧૨ા૧૩) થમ્હા એક લાખ વર્ષ ભટકીને પાછા આવ્યા (૧૪ા૧૫)<br>પછી તેમને તે લિંગનેજ માટું માની લીધું. | ٩८٤          |
| 39      | ધ્વમ્હાનું ૫ મું સુખ કપાયુંસ્કંદપુ. ખં. ૫ મા. એકાર્ણવ થતાં<br>રહેલા મહાકાળે-ઉઠેલા પરપાટાના બે ભાગ કર્યાં, તે આકાશ પૃથ્વી. તેમાંથી<br>ધ્વમ્હાદિ નીકલ્યા. સૃષ્ટિ કરા અવાજ થયેા. સુજ ન પડતાં ધ્વમ્હા તપ<br>કરવા લાગ્યા. હે ધ્વમ્હન ? મને તું પુત્ર વિચારે છે તારૂં મશું કાપીશ,<br>અંતર્માં સૂચના, દેવાની સ્તુતિથી શિવ પ્રગટયા, તેમને ધ્વમ્હાનું પાંચમું.<br>મુખ કાપ્યું.                                                                                                                              | <b>ક</b> લિં |
| יון     | રકદ હુ. ખં. ૧ લેા—પાર્વતીના લગ્ન વખતે વેદ પાકીયામાં વિવાદ,<br>નારદે કહ્યું–જેનાથી જગત, જેના મુખથી તમા, તે પ્રમ્હા બેઠા છે. વિવાદ<br>છુંટયા. પાર્વતીનાં ચરણ દેખી પ્રમ્હાનું વીર્થ નીકલતાં હજારા વાલી ખિલ્યા.                                                                                                                                                                                                                                                                                        | -            |
|         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |              |

www.jainelibrary.org

922

968

૧૮૫

926

121

પૃષ્ઠ

|              | <b>د</b> ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| <b>ઝકર</b> હ | ્ર ચંચને વિષય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | પૃષ્ઠ       |
| <b>))</b>    | રકદપુ. ખં. ૫ મા–માશુ કપાતાં ક્રોધના પરસેવા. તેમાંથી ધનુષભાષ્ય<br>સાથે વીર, વ્યમ્હાએ રૂદ્ર તરક પ્રેયાં, રૂદ્ર વિષ્ણુ તરક ગયા, વિષ્ણુએ હાથ<br>પસાર્યા, રૂદ્રના ત્રિશલથી બેદાતાં લોહીના પ્રવાહ તે કપાલમાં જીલ્યા<br>ત્યાંથી પચ્ચાસ યોજન લાંબા, દશ યાજન પહાેળા વહ્યો. કપાલમાંથી<br>પુરુષ, વિષ્ણુ પ્રશ્ન–આ કાર્ણુ ? શિવાત્તર–નર, બહાર કાઢીને કહ્યું કે તમા |             |
|              | નર નારાયણથી પ્રસિદ્ધ ચશા.<br>પ્રક્ષાએપુત્રી સાથે સંબંધ કર્યો, મલપાન કર્યું. અને જાૂઠ બાલીને                                                                                                                                                                                                                                                           | ૧૯૩         |
| 39           | પ્રતીતિ ગુમાવી. તેથી તે અપૂજ્ય કર્યા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <u>૧</u> ૯૪ |
| <b>२</b> ५   | ધાક્ષને ાઉપસંહાર-વેદ કાલમાં સૂર્ય, અગ્નિ અને વાયુ એ ત્રણ<br>માટા દેવા. જૈન ખોધની વિશેષ જાગૃતીના પછી ઘ્વમ્હા, વિંષ્ણું અને મહાદેવ<br>એ ત્રણુ ઘ્વાણણાદિક ગ્રંથાથી કલ્પાતા પાછા ચારા વેદા શુધીમાં દાખલ                                                                                                                                                   |             |
| <b>.</b>     | થયા, તેનેા વિચાર <mark>કરી આ પ્ર</mark> કરણુ પુરુ કર્યુ છે.<br>જૈનાના ૧૧ મા તીર્થ'કરના વખતના પહેલા બલદેવ, વાસુદેવના–                                                                                                                                                                                                                                  | ૧૯૬         |
| २६           | જિતાના ૧૧ ના લાય કરતાં વખતના વહેલા બલદવ, વાસુદયના-<br>પિતા પ્રજાપતિ થયા, હવે વાસુદેવનાં નવત્રિક જોવાનાં છે.                                                                                                                                                                                                                                           | ૧૯૯         |
| ,13          | જૈનોના ત્રિષ્ટ્ષ્ટ વાસુદેવ અને અશ્વશ્રીલ પ્રતિવાસુદેવનું સ્વરૂપ<br>કિચિત્ જણાવ્યું છે.<br>વૈદિકમતે દેવી ભાગવતમાં—                                                                                                                                                                                                                                     | ,<br>,7     |
| "            | વિષ્ણુ ભગવાનતું માથુ કપાર્યું, ઘાેડાતું માથુ લગાડવાથી–હયગ્રીવ<br>વિષ્ણુ 'થયા.                                                                                                                                                                                                                                                                         | २००         |
| 33           | રકંદપુ. ખંટ જે-ભકતાના રક્ષક, દુષ્ટાનાં નાશક, આદિ વ્યતેક<br>(૨૯) સામર્થ્ય કરનાર વિષ્ણુ હયગ્રીવ કેમ થયા ? ઉત્તરમાં-દેવતાએાના યત્ત<br>વખતે દેવા હાજર થયા. ધનુષબણુ ચઢાવી ધ્યાનમાં બેઠેલા વિષ્ણુ આવ્યા<br>નહી. જાગૃત કરવા ઉધેઇએાથી ધનુષદારી કપાતાં માશું અદસ્ય થયું                                                                                        |             |
| ૨૭           | તેથી ધેાડાનું માથુ લગાવતાં હયગ્રીવ વિષ્ણુ થયા.<br>જેતેાના ૧૨ મા–તીર્થ`કરના સમયમાં દ્રિષ્ટ્ષ્ટ વાસુદેવ, તારક                                                                                                                                                                                                                                           | "           |
| ~~           | પ્રતિવાસુદેવના બીજા ત્રિકનું સ્વરૂપ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | २०४         |
|              | વૈદિકમતે–મત્સ્યપુ. માં––<br>દેવ દાનવાની લડાઇમાં–તારકાસુરે–કરેાડેા દેવતાએાને મારી નાખ્યા. ઇંદ્ર,<br>વિષ્ણુ આદિને જેમ વાલ પશુએાને પક્રડે તેમ પકડી લીધા. પાતે આસન<br>પર જઇને બેઠા.                                                                                                                                                                       | ર∘પ         |
|              | પર જઇન બકા.<br>સ્કંદ પું. ખે. ૧ લેા–તારકાસુર હજાર વર્ષ વર્ષમાં રહ્યો, પછી ત્રચ્<br>લાકને છેાડાવવા આહાર વિના આયુત વર્ષ તપ કર્યો. પછી દૈત્યાની સાથે<br>ચઢીને દેવતાઓના નાશ કર્યો. પછી ખંભાનના સિંહાસન પર જઇ બેઠેા.                                                                                                                                       | २०१         |

www.jainelibrary.org

#### ગ્રંથનેા વિષય.

ł,

એજ સ્કંદ પુ૰ માં- ત્રાસેલા દેવાએ પાર્વતીની સ્તુતિ કરી તેથી 3, અનંગના મેળથી મહાપતિ બનાવીને આપ્યો. પછી તપ કરવા ગયાં. પાર્વતીના ૨૫ દૈત્ય પેઠા. મહાદેવે સંભાગ કરતાં નાશ કર્યો, પછી પાર્વતીના સાથેના સંબાગનુંવીર્ય અગ્નિ લક્ષણ કરી ગયે. તે સ્વાહાએ સરતા રત ભમાં નાખ્યું, તેના કાત્તિ ક્રિય, તે આલક્રથી તારકાસુરના નાશ થયો. २०७ તુલસી રામાયણ, બાલકાંડના તારકાસૂર— २०१ \*\* રામન ધ્યાન કરવા શિવ એઠા. તે વખતે ઉત્તપન્ન ચએલા-તારકાસુરે દેવતાઓને સખ સંપત્તિથી રહિત કર્યા. દેવાએ બ્રમ્હા પાસે પોકાર કર્યો. વ્યમ્હાએ શિવ પુત્રથી છતવાનું ખતાબ્યું. દેવેાએ ક્રામદેવને શિવની પાસે માેકલ્યા, પણ ખાલીને ભરમ કરી નાખ્યા. વાત સાંભળા વિષ્ણ ⊯મ્હાદિક શિવ પાસે વિવાહ મનાવ્યેર પાર્વતીની સાથે સંભાગ, તેથી કાત્તિકેય થયા, તેણે તારકાસુરતાે નાશ કર્યો. ૧૩મા લીર્ચ કર ત્રિજા વાસુદેવનું ત્રીજીું ત્રિક--२८ **૨૧૧** જૈન પ્રમાણે-સ્વય બુ વાસુદેવ-મેરૂક પ્રતિવાસુદેવ. 29 વૈદિક મતે-ક્ષમહાંડ પુરુ માં-કત યુત્રમાં મુરદૈત્યે ક્ષમહાદિક દેવાને ,, સ્વર્ગથી બ્રષ્ટ કર્યા. તે પૃથ્વી ઉપર મહાદેવ પાસે આવ્યા. મહાદેવે વિષ્ણુ બતાવ્યા. નિષણ-તે દૈત્ય સાથે દિવ્ય હજાર વર્ષ લડ્યા. છેવટે નાઠા, એક દરવાજાની ખાર ગાઊની ગુકામાં જઇને સુતા. પાછલ ગએલા તે કૈત્યને એક સ્ત્રી એ માર્યો. ત્યાંથી માગશર ૧૧ નું વ્રત થતું ચાલ્યું. **२१३** જૈન પ્રમાણે-૧૪ તીર્થ કર-વાસુદેવાદિકનુ ત્રિક ચાેશુ. રહ ર૧૬ ૧૪ મા તીર્થ કરના સમયમાં–ચેહ્યા પુરુષોત્તમ વાસુદેવ અને ત્રધુ પ્રતિવાસુદેવ જૈનામાં બતાવ્યા છે. વૈદિક મતે–માર્ક ડેય પુંગ્ માં-વિષ્ણુના કાનના મેળથી મધુ અને કેટલા ઉત્પન્ન થયા. ધ્વમ્હાને મારવા દેાડયા.શ્રી કૃષ્ણે પાંચ હજાર વર્ષના ર૧૭ ભાહ સંદર્ધા બચાબ્યા. વૈદિક દુર્ગાયાડે--એકાર્લ્ય થતાં વિષ્ણુ કાનના મેલથી મધુ અને **97** કેટલ ઉત્પન્ન થયા. નાભિ કમલમાંના વ્યમ્હાને મારવા દ્વાડયા. २१८ વૈદિક વાસપુરાણના મધુ અને ક્રેટભનેહ વિચાર.

શ્વગ્હા, વિષ્ણ–મહાદેવપાસે બેઠા. શિવે પુછશું તમા કાણ છેા? તે બેહમા તમાં સર્વદ્ય છેા. તમારા વિના સુખ કયાં છે? શિવે વર આપવા જણાવ્યું.

2

-12

...

\*\*

\*\*

www.jainelibrary.org

77

\*\*

214

પ્રકરણ

# <mark>ગ્રંથને</mark>ા વિષય.

. ¥8.

| પ્રગ્કાએ કહ્યું તું મારે! પુત્ર થા. 'તથારતુ' વિષ્ણુએ કહ્યું જો આ ખધું તમે<br>કર્યું છે તા મને ભકિત આપા. શિવે કહ્યું-જગલ રક્મય અને નારાયણ<br>મય છે. કહીને અંતર્ધાન. વિષ્ણુ જલમાં પેઠા. પ્રમ્હા પ્રભાસનપર લ<br>ઉત્પત્ત-મધુકૈટલે પ્રમ્હાને કહ્યું કે તું અમારા ભક્ષ થધશ. કહીને અંતર્ધાન.<br>પ્રમ્હા-કમલનાલથી પાતાલમાં જઇ, હરિને કહેવા લાગ્યા, મને ભય લાગે<br>છે. ધીરજ આપી, મુખથી-વિષ્ણુ, જિષ્ણું ઉત્પત્ત કરી રક્ષક રૂપે મુકયા.<br>આ બેનું રૂપધરી મધુકેટલ આવ્યા. પ્રમ્હાને સાક્ષી રાખી, જલને<br>સ્તંભત કરી ત્યાં એક મરખા મા વર્ષ લહ્યા વ્યાકલ પ્રમ્હાએ ખ્યાન ધરી |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| આંતર્જા શી કમલ કેશરાથી બાંધ્યા. કન્યા ઉત્પન્ન થઇ, વિષ્ણુ જિષ્ણુંએ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| યુત્ર થવા જહ્યુાવ્યું, તે યમના ઘરમાં લઇ ગઇ. સાે વર્ષ થતાં પ્રલયના સમય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| કર્યા. પછી ભધી સૃષ્ટિ રચાઇ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| જેનાના ૧૫ માં લીચ કર અને પુરુષાસંહ વાસુદવતું પાચસુ ત્રિક.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २०४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| પુરૂષસિંહ વાસુદેવ–નિશુંભ પ્રતિવાસુદેવ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| વૈદિકે-મત્સ્પપુ.માંશુંભ અને નમિ એ દૈત્યા સાથે વિષ્ણુની લડાઇ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| નમિએ ગરૂડના માથામાં ગદા મારી, શું ભે–પરીધ વિષ્ણુના માથામાં માર્યો.<br>મૂર્છિત થયા, સચેતન થયા પછી નાઠા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | રરપ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| જૈતેષ્ના ૧૫ મા અને ૧૬ મા તીર્થ`કરાેના મધ્ય કાલમાં−ત્રિજા<br>અને ચેાથા બે ચક્રવર્તીઓ. ત્રિજા ચક્રવર્તાં મઘવા, અને ચેાથા ચક્રવર્તાં<br>સનત્કુમાર આ બેતેા વૃત્તાંત થાેડા આપ્યાે છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २२७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| વૈદિકામાં સનત્કુમાર સંહિતા પ્રસિદ્ધ છે અમે વૃત્તાંત આપ્યા નથી ત્યાંથી<br>જોવાની લળામણુ કરી છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| જૈનેામાં–પાચમા ચક્રવતી <sup>°</sup> તેજ સાલમા તી <b>થ</b> ેકર.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २३३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| આ છવે ધર્મની પ્રાપ્તિ થયા પછી ખાર ભવ કરતાં, દશમા ભવે<br>જીવના જોખમે કબ્રુતરની દયા કરી છે, ૧૧ મા ભવે દેવસાકમાં-ત્યારમા<br>ભવે પ્રથમ ચક્રવર્તીનું પદ બાગવ્યા પછી, ૧૬ મા તીર્થ`કર શાંતિનાય<br>થયા છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | કર્યું છે તો મતે ભાઉત આપો. શિવે કહ્યું-જગત્ રૂદમય વ્યતે નારાયણ<br>મય છે. કહીતે અંતર્ધાન. વિષ્ણુ જ્લમાં. પેઠા. વ્યમ્હા વ્યક્ષાસનપર ગ<br>ઉત્પત્ત-મધુકંટબે વ્યમ્હાતે કહ્યું કે તું અમારે ભક્ષ થઇશ. કહીતે અંતર્ધાન.<br>વ્યમ્હા-કમલનાલથી પાતાલમાં જઇ, હરિતે કહેવા લાગ્યા, મતે ભ્રય લાગે<br>છે. ધીરજ આપી, મુખથી-વિષ્ણુ, જિષ્ણું ઉત્પન્ત કરી રક્ષક રૂપે મુકયા.<br>આ બેતું રૂપધરી મધુકેટભ આવ્યા. વ્યમ્હાતે સાક્ષી રાખી, જલતે<br>રતંભત કરી ત્યાં એક સરખા સો વર્ષ લડયા. બાકુલ વ્યમ્હાએ ખ્યાત ધરી<br>આંતર્જાણી કપ્રલ કેશરાથી બાંધ્યા. કન્યા ઉત્પત્ત થઇ, વિષ્ણુ બિષ્ણુંએ<br>પુત્ર થવા જણાવ્યું, તે યમના ઘરમાં લઇ ગઇ. સો વર્ષ થતાં પ્રલયનો સમય<br>જાણી વ્યમ્હા સ્થાન પર ગયા. વિષ્ણુએ બધા પ્રકૃતિમાં લય કર્યો. દ્વરી જગત્<br>રચવા વ્યન્હાએ તપ કર્યો, સફલ ન થતાં કાધ, તેમાંથી સપો. દેહના ત્યાગ<br>કર્યો. તેમાંથી ૧૧ રડો. લલાટથી નીલ લાહિત ૧૧ થયા. વ્યમ્હાને છવતા<br>કર્યા. પછી બધી સષ્ટિ રચાછ.<br>જેનોના ૧૫ મા તથિ કર અને પુર્ધસિંહ વાસુદેવનું પાંચમું ત્રિક.<br>પુર્ધસિંહ વાસુદેવ-નિશુંભ પ્રતિવાસુદેવ.<br>વૈદિક-મત્સ્યપુ.માં-શુંભ અને નમિ બે દેત્યા.સાથે વિષ્ણુની લડાઇ.<br>નમિએ ગઢડના માથામાં ગદા મારી, શુંભે-પરીય વિષ્ણુના માથામાં માર્યો.<br>પૂર્જિત થયા, સચેતન થયા પછી નાઠા.<br>જેતાના ૧૫ મા અને ૧૬ મા તીર્થ કરોના મધ્ય કાલમાં-ત્રિજ<br>અને ચોયા બે ચઢતર્તીઓ. ત્રિજ ચઢવર્તી મધવા, અને ચાથા ચઢવર્તી<br>સનત્ધુમાર આ બેના હતાં ગ્રહો આપ્યા છે.<br>વૈદિકામાં સ્વત્ધુમાર સંહિતા પ્રસિદ્ધ છે અને ઉત્તાં ભાપ્યા નથી ત્યાંથી<br>જેતાની ભળામણુ કરી છે.<br>જેતામાં-પાચમા ચઢવર્તા તેજ સાલમા તીર્થ કર.<br>આ છવે ધર્મની પ્રાપ્તિ થયા પછી બાર ભવ કરતાં, દશમા ભવે<br>છવના જોખમે કણતરની દયા કરી છે, ૧૧ મા ભવે દેવલાકમાં-ભારમા<br>ભવે પ્રથમ ચઢવર્તાનું પદ બાગબ્ય પછી, ૧૬ મા તાર્થ કર શાંતિનાથ |

ભવ પ્રથમ થયા છે.

પ્રકરણ,

પ્રકરણ.

#### ગ્રંથના વિષય.

ณาสาย่อง สาย สามาปี สายเว็บเชื้

5 a k

92.

,, અના કશુવરનીં વાર્તા-એકલા ભારતમાંજ ત્રળ્યુ નામથી ત્રપ્યુ દેકાસ્ ગેહવા⊌લી છે. ૨૩૫

",

- જૈનામાં- કઠા, ૭ માં જે ચક્રવર્તીએા થયા લેજ ૧૭ માં અને ૧૮ ૨૩૮ મા લીચ કર થાય છે.
- (૩૩) જૈતાના ૧૮મા અને ૧૯મા તીર્થોકરતે કે કરાડ વર્ષતું છેડું ૨૭૯ પડેલું છે, તે અરસામાં-ઝ્ઠા વાસુદેવતું ત્રિક, ૮મા ચઢવર્તી અને તે પછી સાતમા વાસુદેવતું ત્રિક થયા પછી ૧૯ મા તીર્થોકર થયા છે.
  - " માટે પ્રથમ જીઠા વાસુદેવનાત્રિકનું સ્વરૂપ<del>⊶જૈન</del> અને વૈદિકા " સંબંધનું બતાવીએ છીએ.

જૈન પ્રમાણે છઠા પુરૂષ પુંડરીક વાસુદેવ અને બલિ નામના પ્રતિ- ,, વાસુદેવ છે.

- ,, વૈદિકમતમાં—બલિ નામના દૈત્યે ⊌ંદ્રપદ મેળવવા ૧●૦ યરાતે≀ ૨૪● આરંભ કર્યો. ૯૯ ચ⊎ ગયા. તે પદમાં વિઘ કરવા કૃષ્ણે વામન રૂપધરી બલિને છલ્યા, પણ તેના ગુલામ થ⊎ને રજ્ઞા.
- " વૈશ્કિ તુલસી રામાયણુમાં વિશેષ—પાણી ન આપવા દેવા શુક્રાચાર્ય " નાલચામાં ભરાયા, શાક કરવા શલી ખાસતાં તેમની આંખ કુટી. છેવટે બલી છલાયા પણ ખાવન દરવાજાના મકાનથી ખહાર નીકલતાં ખલિને દર્શન આપવા ભગવાન બંધાયા.
- " વૈદિકે-સ્ક્ર'દપુગ્માં-પૂર્વભવે બલિધૂર્ત્તે ગજીિકાને તાંબુલ આપતાં ૨૪૧ નીચે પડશું, તે શિવને અપ્લું. સાડાત્રજી ઘડી ઇદરવું પદ મક્યું હાથી આદિકનાં દાન દીધાં, પૂર્વના ઇદ્રે પાછાં મંગાવી બલિને નરકમાં માકલાવવા આદેશ કરાવ્યો. પણ પ્રલ્હાદની આના ગભેં મુકાયો. જન્મ્યા પછી સ્વર્ગવું રાજ્ય લીધું, અશ્વમેધાદિ સા યગ્ર કરવા માંઆ. વામન રૂપ ભગવાને ત્રજી પગલાં જમીન યાચી, શુક્રાચાર્યે ના પાડી છતાં આપી, છેવટે ભગવાને પાસે રહેવાવું કજીલ કરી સુતલામાં માકક્યો.
- ,, શિવપુ૦માં—-એક બ્રાહ્મણે ચારે જાતિના માણુસોને મારીને ધન ૨૪૧ બેગું કર્યું. માતાદિક કુટુંબ માર્યું, વેશ્યા સાથે એક પાત્રમાં ખાતા રહ્યો. શિવપુરાશુ સાંભળતાં મુએા. યમ અને શિવના દૂતા લેવા આવ્યા, પણ શિવના દૂતા શિવપુરીમાં લઇ ગયા. આ કથા બલિના રૂપાંતર જેવા લાગે છે.

ંરકદપુ∘માં–કૃષ્ણ યુધિષ્ટિરને કહે છે કે--પૂવે` યત્ર કરતેા બલિ મારા

11

| ٩ | ₹. |
|---|----|
|   |    |

ભારત હતા પણ ઇદના દેષી થઇ તેમછું બધું લઇ લીધું. તે મારી પાસે આવ્ય. મેં બાલક રૂપ ધરી ત્રણ પગલાં જમીન માગી લીધી. પછી મેં ત્રણ લેક સુથી દેહવધાર્યું. બે ડગલાથા બધું માંપી લીધું, ત્રિજા પગલાતી તીચે બલિએ મસ્તક ધર્યું, મેં રસાતલમાં ખાસી ઘાલ્યા. પણ તેની પાસે રહેવા વચન આપેલું તેથી અષાઢ ૧૧ થી કાર્તિક ૧૧ સુધી સુતા રહેવું પડે છે.

(૩૪) જૈન પ્રમાણે છઠાત્રિક પછી. પરશુરામ અને ૮ મા ચક્રવર્તીયયા છે-સંબંધ તીચે પ્રમાણે છે----

એ દેવા ઘર્મની પરીક્ષા કરતા જૈન સુનિને તપાસ્યા પછી, મેા/ તપરવી જમગ્નિની પાસે ગયા, પુત્ર વિના તમારી ગતિ નથી કહ્યા, તેથી પરેષ્યા પુત્ર થયેા, તે પરશુરામથી પ્રસિદ્ધ થયેા, ક્ષત્રિયા સાથે વિરોધ થતાં સાતવાર નિ:ક્ષત્રાયા પૃથ્વી કરી. ક્ષત્રીય પુત્ર સુભૂમ ચક્રવર્તીએ ૨૧ વાર નિ ધામ્હણ પૃથ્વી કરી.

વૈદિક ભાગવતે-સહસ્તાર્જી તે-જમદસિની કામધેનુનું હરણ કર્યું. તેથી વાસુદેવના અંશરૂપ તેમના પુત્ર પરશુરામે, તે રાજાના કુટું બનેા નાશ કરી કામધેનુ પાછી લાગ્યા અને ૨૧ વાર નિઃક્ષત્રીયા પૃથ્વી કરી. ૨૪૭ વૈદિક-તુલસી રામાયણથી લીધેલી બાયતો-- ૨૫૧ જમદબ્તિએ-રેષ્ટુકાના માનસિક વ્યભિચાર જાણી, નાનાપુત્ર પરશુ-રામને મારવાની આંશ કરી. પરશુરામે ભાઇઓની સાથે માતાને મારી નાખી. "

સહસ્ત્રાર્જીનના પુત્રાએ–જમદગ્નિને માર્યો. પરશુરામે એકવીશવાર નિઃક્ષત્રીયા પૃથ્વી કરીને માતાની શાંતિ કરી.

સીતાજીના સ્વયંવર મંડપમાં-રાજાએાની સમક્ષ વિષ્ણુના ૭ મા અવતાર રામે શિવતું ધનુષ તાેડશું, છઠા અવનાર પરશુરામની આંખા લાલ થતાં માેડી ઝક્કા ઝક્કો.

(કપ) જૈન પ્રમાણે-૮ મા ચક્રવર્તી થયા પછી-દત્ત વાસુદેવાદિકનું સાતસું ત્રિક થયું છે.

દત્ત નામના વાસુદેવ અને પ્રસ્હાદ નામના પ્રતિવાસુદેવ છે. વૈદિકાએ-આ સાગમા ત્રિકર્માના પ્રસ્હાદને પાંચમા પુરૂષસિંહને વૃસિંહ નામ આપી, સ્થાંભલામાંથી ઉત્પન્ન થએલા બતાવ્યા છે. તે સ્વરૂપ આગળ બતાવવામાં આવશે.

પ્રકરણ્યુ.

•

**7**>

75

59

२४५

79

17

**9**1

२५४

| ۶ŧК       | ણુ. ગ્રંથનેા વિષય                                                                                                                                                                                                                                                            | A.5                                             |
|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| (३१)      | દત્ત∽વાંસુદેવના ત્રિક પછી ૧૯ મા તીર્થ કર થયા તેમના પછી  પ૪<br>લરખ વર્ષે ૨∙ મા તીર્થ કર, તેમના સમયમાં ૯ સા મહા પદ્મ ચકવર્તી અને<br>નમુચિબલ થયા છે                                                                                                                             | ર ગયક<br>૨.૨.૨.૨.૨.૨.૨.૨.૨.૨.૨.૨.૨.૨.૨.૨.૨.૨.૨. |
| 73        | જૈનમાં વાત એવી છેકે-હસ્તિનાપુરના પદ્મોત્તરના બે પુત્રા મેાટા<br>વિષ્ણુ કુમાર, નાના મહાપદ્મ.<br>અવતીના સાલ્વી સાવી સાવી હાય છે તે સામાર્ગ કુમારા કાર્યો હોય જ                                                                                                                 | રપહ                                             |
|           | અવંતીના રાજાના મંત્રી નસુચિ જૈનચાર્યના વાદમાં હાર્યો, અયેરઅ<br>જાણી કાઢી મુક્રયેર, તે મહાપદ્મની સેવામાં રહ્યો. તુષ્ટ કરી વર મેળવ્યે.                                                                                                                                         |                                                 |
|           | પદ્મોત્તર સુધ્ધુ થઇ નેાક્ષમાં ગયા. વિષ્લ્યુકુમાર સાધુ થ⊍ શકિત શાલી<br>થયા. મહાપદ્મ ચક્રવર્તી થયા. નમુચિ–મુદ્દતની ગાદીનાે વર મેળવી, સાધુ<br>સાથે વૈર લેવા તૈયાર થયા. દીક્ષિત વિષ્ણુકુમારે વિધ્ન દુર કરી સાધુઓતી<br>રક્ષા કરી. આ વાત વૈદિક્રામાં વિચિત્ર પ્રકારથી નજરે પડે છે. |                                                 |
| ( 219)    | જૈન પ્રમાણે લક્ષ્મણ વાસુદેવાદિકતું. આડમું ત્રિક્ર.                                                                                                                                                                                                                           | રપક્ષ                                           |
| ",        | જેનમાં-પાલકના પાપે દંડક દેશના નાશે દંડકારણ્ય,                                                                                                                                                                                                                                | २५२                                             |
| <b>))</b> | વૈદિકમાં–દંડકારણ્ય માટે ભિન્ન બિન્ન કલ્પના.<br>ધ્યામ્હણોતી પ્રેરણાથી બણુપતિ ગાયરૂપે થઠ ગાતમના ક્ષેત્રમાં પડયા<br>ગાતમ શાપ દઇ ચાલતા થયા, તેથી દંડકારણ્ય.                                                                                                                      | ₹ <b>§</b> 3                                    |
| "         | સ્રગ્ર પુત્રી સાથે દંડક રાજ્યને અન્યાય થતાં ભ્રગુના શાપથી દંડકાજ્ય.                                                                                                                                                                                                          | "<br>२९४                                        |
| ۰,        | નારદના શાપથી સ્ત્રી વિયોગી વિષ્ણુ:. શિવના બે ત્રણુ તે રાવણુ અને<br>કુંભકરણુ થયા.                                                                                                                                                                                             |                                                 |
| 97        | જૈન પ્રમાણે ખતાવેલા-રામ સીતાદિકના પુર્વ ભવતા સંખંધ.                                                                                                                                                                                                                          | રક્છ                                            |
| 33        | વૈદિકમતમાં–રામ સીતાદિકના પુર્વ ભવના વિચારા.                                                                                                                                                                                                                                  | ২ণ্ড০                                           |
| ,,        | (૧) ઋષિએાના લાહીના ઘડાે ક્ષેત્રમાં, તેમાંથી સીલા.                                                                                                                                                                                                                            | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,         |
| >>        | (૨) સીતાનેા વૃત્તાંત ઋગ્વેદમાંથી નીકલે છે.                                                                                                                                                                                                                                   | રખ્ય                                            |
| 21.       | (૩) વૈદિકે-રાવણુના નાશ કરવા કરીથી જન્મેલી સીતા.                                                                                                                                                                                                                              | 'n                                              |
| . 17      | (૪) ઋષિનો પુત્રી વેદવતીના ચાટલાતા સ્પર્શા રાવણે કર્યો, તે ખેલી<br>મરીને જનકની પુત્રી થઇ.                                                                                                                                                                                     | : ૧૭૨                                           |
| 33        | મેરૂ પર તપ કરતા વ્યમ્હાના પુત્રના ઠેકાણે ક્રન્યા અંઝ, તે ગગવતા<br>તેનાથી વિશ્વવા, ત્યાંથી રાવણાદિક રાક્ષસ કુલ.                                                                                                                                                               |                                                 |

www.jainelibrary.org

| પ્રકર      | ણ. બંધનેા વિષય.                                                                                                                                                                                     |             |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| -131       | ણું મયતા વિષય,                                                                                                                                                                                      | પુષ્ટ       |
| "          | વૈદિકે–કુએર, યમ, વરૂણુ એ ત્રણુને છતાને ઇક્તે છતવા<br>રાવણુ ગયો.                                                                                                                                     |             |
|            |                                                                                                                                                                                                     | રહક         |
| <b>3</b> 7 | કૈલાસ ઉપાડતા દશમુખ, શિવના દંગાણુથી રાયા, તેથી રાવણુ.                                                                                                                                                | २७४         |
| <b>)</b> ( | વિમાનમાં ખેસી કુખેર આવ્યા છે. માતાએ કહ્યુંઆ તારા ભાઇ<br>દેવ પદવી પામ્પો છે. ચાણુક ચઢનાંરાવણુ કુંભ કરણુ અને ખિભીષણુને<br>લઇને તપ કરવા ગયા છે. ઇંદ્રાસનના ઠેકાણુ વ્રદ્ધાએ–કુંભકરણુને<br>નિકાસન આ'ચું. |             |
| 7)         | વૈદિકેકાક ભુશુ ડે-ગરડજને કહી ખતાવેલી રામચદ્રતી અદ્ભુત<br>કથા.                                                                                                                                       | રહ્ય        |
| 23         | સ્કંદપુ૦માં–રામચંદ્રજીએ−ધર્મારણ્ય ક્ષેત્રને⊦ ઉદ્ધાર કરવા-થ્રહ્યા,<br>વિષ્લુ આદિ બધા બાલાવ્યા.                                                                                                       | <b>२८</b> • |
| 37         | (૧) બાલ રામચ ક્રે–માતાને અદ્દભુત અને અખંડ વિરાટ્ સ્વરૂપ<br>દેખાડશું.                                                                                                                                | ૨૮૧         |
| "          | (ર) રામ કથા આગળથી પાપી નીકલ્યો ઠેાકર ખાઇને સુએા. તેના<br>માટે યમ નારાયછુના દૂતતોની ઝપ્યાઝપી.                                                                                                        | ૨૮૨         |
| 71         | (૩) મરતા પાપીએ નારાયણ છેાકરાે બાેલાવ્યા તેથી નારાયણ<br>ભગવાન અવ્યા.                                                                                                                                 | **          |
| "          | ' રામ.'' નામ લખીને તેની પાછલ ફર્યા. તેથી  ક્ષદ્ધાએ  ગણુપતિને<br>પૂજ્ય રથાપ્યા.                                                                                                                      | २८४         |
| ,          | રામનું એકજ નામ હજારાના જેનું મનાયું                                                                                                                                                                 | ,,          |
| ;;         | વૈદિક મતે–ચાર–પાંચ સ્વરૂપે ક <b>લ્પાયલી અહુ</b> દ્યા.                                                                                                                                               | ૨૮૫         |
|            | ક્ષદ્માએ ઉત્પન્ન કરી, ગોતમને સાંપી, પછી ત્યાંજ પરણાવી.<br>કંદ્રે ભાગવી શાપથી પથ્થર થઇ, કંદ્ર નપુંસક થયેા. બીજે ઠેકાણે                                                                               | 1)          |
|            | ઇંદ્ર હ્રજાર લગવાળા.                                                                                                                                                                                | ,,          |
| **         | ભાગવતે−ક્ષત્રીયની કન્યા. કુમારિલે∽જાતકરૂપની. વસિષ્ટે–અપ્સરા<br>બતાવી છે.                                                                                                                            | "           |
| <b>;</b> * | જનકના પૂર્વજ ' નિમિ ' માણુસાની પાંપણીમાં.                                                                                                                                                           | २८६         |
| ,,         | પતિથી વિપરીત ચાલનારી, દુષ્ટ અવતારામાં કરી હું કેંક્રેયા.                                                                                                                                            | २८७         |
| *)         | રાવહ્યુને માગ્યા પ્રમાણે વર. માનસો–વાનરા વિના નહી મારવાના.                                                                                                                                          | 222         |
|            | કુલ કરણને–છમાસ જાગવાને ઠેકાણે ઉધવાના.                                                                                                                                                               | 12          |

| ≯કરણ.       | ગ્રથના વિષય.                                                                                                                                                                   | Ars'  |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|             | વિભીષણને-લહ્નમાં પ્રીતિનો, હક્ષાએ વરા આપ્યા.                                                                                                                                   | .#>   |
| ્ર<br>માર્ચ | નારાયણે પદેશથી ઇંદ્રે-દલીચિના હાડ્તું વજ અનાવીતે દ્વાસુરને<br>કે.                                                                                                              | ૨૮૯   |
| *1          | ષક્ષાએ−રામચંદ્રજીનેજ બનાવ્યા નથી.                                                                                                                                              | 17    |
| ,<br>•      | વિષ્ણ્એ∽વામન રૂપથી બલિને માર્ધા ત્રજ્યુ લેહકતું રાજ્ય<br>તે અષપ્યું.                                                                                                           | २८०   |
| ર           | ર્જેન વૈદિકમાંના શ્રીકૃષ્ણનું સ્વરૂષ લખીને બતાવીએ છે.                                                                                                                          | ર૯૧   |
| મ<br>અને    | હરિયેણ્ ૧૦મા, ચક્રવર્તી, જ્યનામાં ૧૧મા, ચક્રવર્તા. એકવીશમા<br>પીજા તેમની પછીના છે, તેએાનું સ્વરૂષ જૈન પ્રધાયી જોવાનું.<br>તીર્થોકરનો સાથમાં માત્ર બાવીશમા તીર્થોકરની સત્યમાં-આ | **    |
|             | ય કૃષ્પ્યુ વાસુદેવનું ત્રિક છે તેમનેા વિચાર બતાવ્યો છે.<br>૨૨માં તીર્થ`કરના સમયમાં બલભદ્ર બલદેવ, શ્રીકૃષ્ણુ વાસુદેવ<br>જરાસ ધ પ્રતિવાસુદેવ. આત્રિક સુખ્ય છે.                   | 32    |
| ้บ          | ષુરાણેમાં શ્રીકૃબ્ણુને દેવતરીકે શાથી કરપ્યા ! તે જૈન પ્રમાણે.                                                                                                                  | ,,    |
| "<br>[\$[   | લોકામાં શ્રીકૃષ્ણ ભગવાન જૈનોમાં વાસુદેવ તેમને৷ ⊎તિહાસ<br>ચેત વિસ્તર ખતાબ્યેા છે.                                                                                               | २६३   |
| 25          | પુરાણેમાં લખાએક્ષે દ્રાર્ટિકાના નાલ.                                                                                                                                           | 800   |
| <b>,,</b> . | રામ–કૃષ્ણાદિકના અવતારા માટે–ઝડગ્વેદાદિકનાં પ્રમાણે.                                                                                                                            | ३०२   |
| *7          | દિકૃપાલ ૮. દ્વીય ૭, ખંડ ૯, પાતાલ ૭ નાં નામેા.                                                                                                                                  | 3•1   |
| <b>)9</b>   | જૈનોમાં જાતિસ્મરણ છે, વૈદિકામાં કયા જ્ઞાનતાે બેદ 🧜                                                                                                                             | 308   |
| "<br>ક્ષીર  | ચત્ર નામે દેાડતા વિષ્ણુ∽સુનિએ યત્રના કુ`ડમાં દુધ ભર્યું, તે ભગવાને<br>રસાગર કર્યો.                                                                                             |       |
| 15          | વાયુ પુરાણાદિકમાં–અવતારા, સાત સમુકોતું વર્ણુંન.                                                                                                                                | ૱ઽપ   |
| <b>59</b>   | રક દેષુ, ચાર કલમથી ધરણી વર હતા સંવાદ.                                                                                                                                          | ,,    |
|             | કરીથી કલમ ત્રચુ−૧ પૃથ્વીના છવે৷ એક પુલ ઉપર ર વરાહે<br>વીને દાઢ ઉપર રાખી. ૩ વરાહ રૂપ કૃષ્ણુ સાતમા પાતાલથી પૃથ્વ<br>બ્યા. ભારદ્દાજનું વચન.                                       | _     |
| 73          | પૃથ્વી જલમય થતાં-વિષ્ણુ શેષ શચ્યા પર, નાંબિમાંથો ≱લમ                                                                                                                           | , 304 |

૧પ

www.jainelibrary.org

.

| ગ્ર થને | ા વિષય. |
|---------|---------|

| પ્રકર          | શુ. ગ્રંથતેર વિષય.                                                                                                                                                             | પૃષ્ટ.      |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| г <sup>°</sup> | તેમાંથી પ્લક્ષા. માટા નાંનાની તકરારમાં, શિવે સત્યભાષી વિષ્ણુતે<br>માટા ઠરાવ્યા.                                                                                                |             |
| 73             | વિષ્ણુને ઋષિ સેવાથી પણ માટાઇ મળી-વાત એવી છે કે-દેવાની<br>પરીક્ષા માટે બ્રહ્મસાંકાદિકમાં બ્રહ્માના પુત્ર ભૂગુને માકલ્યા, વૈકુંડમાં આદર<br>પામ્યા, તેથી વિષ્ણુને જ લાયક ડરાવ્યા. |             |
| ,,             | પુરાણોની અયોગ્યતા વિષે યુરાપના પાંડિતોનો ખેદ.                                                                                                                                  | ુલ્વર       |
| <b>37</b>      | કુષ્ણ રાજા હતા તે પાછલથી દેવ થયા. પ <b>ં</b> ડિતાના મતા.                                                                                                                       | 398         |
| "              | ઋીકૃષ્ણના માટે બાબૂ-વંકીમચંદ્રે કરી બતાવેલા વિચારો-દુર્ગુ-<br>ણાથી દૂષિત જગદીશ્વર હોય ? જીવા કે ગાેપીઓની લાજ હોટનાર<br>ઠગાઇ કરનાર ભગવાન હોય ?                                  |             |
|                | કૃષ્ણ રાજા કે પરમાત્મા ? આ લેખમાં બાળજીએ-ખતાવેલા                                                                                                                               | "<br>૩૧૬    |
| ,,             | કૃપ્લુ રાજ્ય કે પરમાતમાં કૃપ્યા લખમાં બાબૂછઅન્બતાવતા<br>યુરાણોના વિચારો, આપણા લોકોનો અત્રાનતાના ખેદ, યૂરાપના લોકોનો<br>ઉદ્યમ વિચાર્યો છે.                                      |             |
| n              | બાષ્યૂજીના લેખમાંથી કલમ ૧૫ લીધેલી કે જે કૃષ્ણુના સંબંધમાં<br>વિચારેલી તેની નેાંધ.                                                                                              | ३१८         |
| **             | (૧) ખુદ મહાભારતજ વિશ્વાસને પાત્ર નથી.                                                                                                                                          | ૩૧૯         |
| 3>             | (ર) ચાવાસ હજાર શ્લાકનું મહાભારન તે એક લાખ.                                                                                                                                     | **          |
| **             | (૩) ઇશ્વરને માનવ શરીર ધારચ્યુ કરવાનું પ્રયોજન શું ?                                                                                                                            | ,,          |
| <b>))</b>      | (૪) <mark>જગદીશ્વર માણુસજ ન થા</mark> ય તેા પછી મત્સ્યાદિક કયાં <mark>થી</mark> ?                                                                                              | <b>३२०</b>  |
| · 97           | (૫) કૃષ્ણની ભાભતમાં ભીન કુદરતી નવરા બ્રામ્હણાએ લખ્યું.                                                                                                                         | 11          |
| *              | (૬) પુરાણેાના કર્તા ક્રાણ ? એક નથી પણ અનેક છે.                                                                                                                                 | <b>ટર</b> ૧ |
| 37             | (૭) ભારતમાં કે વિષ્ણુ પુર માં ગેાપીઓની કે દહી માષણુની<br>વાતા નથી.                                                                                                             | 22          |
| "              | (૮) કૃષ્ણના રપશવથી બે ઝાડના બે ક્રબેર પુત્રે થયા.                                                                                                                              | <b>૩</b> ૨૨ |
| n              | (૯) ત્રણ અસુરાના વધ પાયા વિનાના.                                                                                                                                               | "           |
|                | (૧૦) કૃષ્ણ સાથે કનિષ્ટ પુરાણાએ કલ્પેલી રાધા.                                                                                                                                   |             |

. :

80

| લકર         | ણ. બંધના વિષય.                                                                                                | પ્રષ્ટ.      |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| ,,          | (૧૧) માયાવી કૃષ્ણુનાે વધ ચતાં સાગા કૃષ્ણુ રાયા.                                                               | કર્ ૩        |
| "           | (૧૨) ભીષ્મ, દોણ, કર્ણ અને શલ્ય એ ચાર પર્વ હલકામાં                                                             |              |
|             | હલકાં છે.                                                                                                     | 23           |
| 59          | (૨૩) મહાભારતમાં વિકારવાળું કૃષ્ણ ચરિત્ર.                                                                      | <b>૩</b> ૨૪  |
| ,,          | (૧૪) કલ્પિત લેખેાના સાગરમાં ડુખેલું કૃષ્ણુ ચરિત્ર.                                                            | **           |
| **          | (૨૫) ખાછાજીએ પુરાણકારાના લખેલા નીતિ વિરૂદ્ધના લેખા ખતાગ્યા                                                    |              |
|             | તેા પણુ પક્ષપાત નડ્યા.                                                                                        | ઢર્પ         |
|             | ચ્યા ૧૫ કલમેાના વિચાર ઝાણુ વંકીમચંદ્રે કૃષ્ણુ ચરિત્ર લખતાં                                                    |              |
|             | વિસ્તારથી લખી બતાવેલે છે. તેમાંથી થેાડુ લખીને મેં મારા વિચારા પણ                                              |              |
|             | પ્રસ ગે જણાવ્યા છે.                                                                                           |              |
| "           | આયોંના તહેવારામાં−કૃષ્ણ વિષેની સારી નરસી વાતેા.                                                               | ઢરહ          |
| "           | ભાગવત ૪૦૦ વર્ષ પૂર્વે ' વાપદેવે ' લખ્યું. ઇતિહાસ નથી.                                                         | 2 <u>.</u> 0 |
| 27          | વિષ્ણુના કાળા કેશના કૃષ્ણ, ધાળાના બલદેવ. (હિં. દેવેા)                                                         | "<br>કરં૮    |
| **          | કૃષ્ણે માટી ખાઇને માતાને લમ્હાંડ દેખાડ્યું. ( બાયુજ )                                                         | ૩રંહ         |
| ju –        | કૃષ્ણે અર્જીનતે વિરાટ સ્વરૂપ દેખાડ્યું.                                                                       | "            |
| *1          | ઘટેા.કચના પ્રાણુ ગયા ને કૃષ્ણુ નાચ્યા. (બાઅુ)                                                                 | "            |
| "           | કૃષ્ણુના સંબંધે વિચિત્ર પ્રકારની વાતા—                                                                        | 330          |
| 3           | વૃંદાના શાપથી વિષ્ણુ પત્થર. કૃષ્ણું પતિવત ધર્મ નષ્ટ કર્યો.                                                    |              |
| "           | પ્લામ્હણોના શાપથી–જય અને વિજય તે હિરણ્ય કશિપુ અને                                                             |              |
|             | હિરણ્યાક્ષ તે પ્રભુએ⊸નૃસિંહ અને વરાહ રૂપ ધરીને માર્યા, તે રાવણ અને<br>કું ભકરણ થયા.                           | •            |
|             |                                                                                                               | .,           |
| ".          | રામાયણુમાંમારા પતિને તમે મરાવ્યેા, તેથી તમારી સ્ત્રીનું હરણ<br>મારા પતિ કરશે. એવા વૃદાના શાપને વશ વિષ્ણુ થયા. | • • 3        |
|             | -                                                                                                             | 331          |
| <b>))</b> . | ષ્યાસણોએ–ભગવાન્ પાસે પગ ધોવરાવ્યા.<br>પ્રદ્યુગ્ને≁દેવીતું સ્તનપાન કરી પુત્રે। પેદા કર્યાં.                    | <i>1</i> 1   |
| **          | ત્રલુગાવ્યાલું જાણવાય કરા મુત્રા પદા કયા.<br>કૃષ્ણ સ્વર્ગમાં લડયા વસ્તુએ  દારિકામાં લાવ્યા.                   | ૩૩૨          |
| ,,<br>,,    | કૃ વ તેમના સાથે તે સાથકાત વાવ્યા વાવ્યા ગાળ ગાળ ગાળ ગાળ ગાળ ગાળ ગાળ ગાળ ગાળ ગા                                | "<br>333     |
| יי<br>א     | મત્સ્યેકૃષ્ણું મેહિની રૂપયી દૈત્યોને ઠગી તેમના પ્રાણ લીધા.                                                    | ,<br>,       |
| "           | ભુગુની સ્ત્રીનું માથુ કાપતાં કૃષ્ણુને સાત જન્મના શાપ.                                                         | 838          |
| <b>1</b> 2  | કૃષ્ણે શતધવુવ માથું કાપ્યું–મણિ મળયું નહીં.                                                                   | ,,           |
| **          | ધાવતા કૃષ્ણું પૂતનાના પ્રાણુ લીધા.                                                                            | ۰,           |
| 4           | શાંબધી શાંબેલું તેના પાનથી યાદવ કુલનાે નાજ્ઞ,                                                                 | ઢટપ          |

| પ્રકરહ | શુ અંચના વિષય                                                                                                              | પૃષ્ટ.      |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ņ      | શ્રી કૃષ્ણના સ્પર્શથી અજગરના–વિદ્યાધર.                                                                                     |             |
| ,,     | વિષ્ણુના સંભંધે અનુચિત લેખામાં દ્રષ્ટિપાત.                                                                                 | 335         |
| **     | ચિવપુ, માં−ન્ટસિંહે−હિરહયકસ્યપનું લોહી પીઘું.                                                                              | 13          |
| "      | વિષ્ણુપુ. માં-કૃષ્ણુે-પશુધાલથી પર્વલ પૂજાવ્યો                                                                              | "           |
| r      | વીરભદ્ર દારા નૃસિંહનું ચામડું શિવે ધારણુ કર્યું.                                                                           | ૩૩૭         |
| **     | શરભપક્ષીનું રૂપ ધરીને વીરભદ્રે નૃસિંહને મારી નાખ્યા.                                                                       | ,,          |
| "      | ન્ટસિંહ અવતારનું થાંભલામાંથી પેદ <b>ા થ</b> વું.                                                                           | ,13         |
| **     | પ્રલ્હાદની એકવીશ પેઢીને ઉદ્ધાર નૃસિંહના વરદાનથી.                                                                           |             |
| **     | નૃસિંહરૂપ–કેશવને સ્નાન કરાવે તે વિમાનમાં એસી સ્વર્ગે.                                                                      | ,,          |
| 32     | મધુપાત સાથે કૃષ્ણનાે પરસ્ત્રી ભાેગ ( પદ્મ પુ, )                                                                            | 336         |
| ,,     | ગેાપીઓના કારૂ માંસથી કૃષ્ણુ પૂજાયા.                                                                                        | 37          |
| "      | સ્ત્રિયેા વિના દેવા નથી રહ્યાના દષ્ટાંતથી વિધવાનેા બચાવ.                                                                   | 33          |
| ,,,    | કૃષ્ણુ–ગેાપીના લેખા–વિષ્ણુ પુ. આદિમાં પણ છે.                                                                               | ३४०         |
| "      | ્ભાગવતે∽કૃષ્ણ ભગવાનને આહેડું કરતા બતાવ્યા છે.                                                                              | ૩૪૧         |
| ,,     | વિષ્ણુ પુ. દારૂ માંસથા દેવી પૂજાવતા કૃષ્ણુને અતાવ્યા છે.                                                                   | ,,          |
| "      | શીકાર કરતાં કૃષ્ણુને નારદે જોયા. ( ભાગવતે )                                                                                | "           |
| "      | શીકારનું પાપ કૃષ્ણુ પોતેજ બતાવી રહ્યા છે. (ભાગવતે )                                                                        | 38 <b>2</b> |
| ,,     | મત્સ્પે–ઝી કૃષ્ણુ શીકાર કરવાને ગયા.્ર                                                                                      | .,          |
| n      | શ્રી કૃષ્ણે ફેાઇનું હરણ કરીને દરા પુત્રા પેઠા કર્યા. ( ભાગ. )                                                              | 7)          |
| "      | અનીનું રપ ધરી દર્પાહ્યમાં જોતાં કૃષ્ણું રાગવાળા ચર્યા.                                                                     | 383         |
| 53     | રાસ ક્રીડાથી ભગવાન દેવાંગનાએાને પણ માેહી લેતા.                                                                             | ,3          |
| 19     | રામ સદ્દગ્રહ્ય, કૃષ્ણ-વિષયી, નિર્મયાદી.                                                                                    | 79          |
| "      | મહાભારતે−મહાદેવે વિષ્ણુનેજ જગત્ના આધારભૃત શ્રેષ્ટમાં શ્રેષ્ટ                                                               |             |
|        | ખતાબ્યા છે.                                                                                                                | 388         |
| "      | વૈદિકે-જૈન બાહોની ઉત્પત્તિના લેખા. ૯ નું સ્વરૂપ.                                                                           |             |
| •      | (1) કુબ્લ ભગવાને માયાવી પુરૂષથા જે દૈત્યોને વેદધર્મથી ભ્રષ્ટ કરાવ્યા તે                                                    |             |
|        | જેન ખાંધાદિક થયા. ( પદ્મ, શિવ, ભાગ૦ )                                                                                      |             |
|        |                                                                                                                            | ૩૪૫         |
| - 29   | (૨) ઇંદ્રના પ્રેયાં વિષ્ણુ સુદ્ધ થયા અને યત્રોને નિંદ્યા.                                                                  | 385         |
| 27     | (૩) કૃષ્ણાદિકે <b>સુદ્ધ ધર્મ ચલાવી અધર્મ રચિ ઉત્પન્ન કરી</b><br>વિષ્ણુએ દિવા દાસને લિંગપૂજાવી સ્વર્ગે નેાકલ્યેા. ( રકંદે ) | 37          |
| -31    | (૪) હિંદુ. દેવેા–ઝીધાવતાર વિષ્ણ્યની મર્યાદાની બહ રનેા.                                                                     | 389         |
| ,,     | (૫) શિવ પુ૦ કૃષ્ણે માયાવીથી હજારા દૈત્યોને વેદ ધર્મથી ભ્રષ્ટ કરાગ્યા.                                                      |             |
|        | ( ते जैन औद्धाहि )                                                                                                         | 38          |

.

| પ્રકરહ       | ગુ. ગયના વિષય                                                                                                                                                                                                          | પૃષ્ટ.       |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| "            | (૬) પૃશુના યત્તના ભાગ કરવા છંદ્ર જે જે રૂપાે લીધાં તે જૈન બાહ્યાદિક<br>થયા. ( ભાગવતે )                                                                                                                                 | ૩૪૯          |
| **           | (૭) વિષ્ણુ કહે છે કે-લોકોને વ્યામાહમાં નાખવા આહેતાદિક કુશાસ્ત્રોને<br>મેંજ બનાવ્યાં. ( કૂર્મપુરુમાં )                                                                                                                  | ૩પ●          |
| **           | (૮) જૈનમાં શાલિશુક થશે, ૨થવિરેા સંસારીતું ખાઇ ખલાસ કરશે.<br>( યુગપુરાણીની ભવિષ્યવાણી ) કેશવલાલ ધ્વ.                                                                                                                    | ૩૫૧          |
| ,,           | (૯) ધ્યાદ્મણોનો વેદ ધર્મ તે હિંસાથી કલૂષિતજ ( પદ્મપુ૰ )                                                                                                                                                                | ३४४          |
| **           | પુરાણે ૧૮ નાં નામ અને તેના શ્લાકની સંખ્યા.                                                                                                                                                                             | ૩૫૬          |
| 12           | જૈત પ્રમાણે-બારમા પ્રક્ષદત્ત ચક્રવર્તીનું સ્વરૂપ.                                                                                                                                                                      | ३६०          |
| રહ           | ૨૪ મા તીર્થ કર શ્રીમહાવીરના થએલા ૨૭ ભવ.                                                                                                                                                                                | ૩૬૨્         |
| "            | જૈનાના બાેધિસત્ત્વના ( સમ્યકત્વ પ્રાપ્તિવાળાના ) વિચાર.                                                                                                                                                                | **           |
| 17           | જૈનામાં— પહેલા ઝાયભદેવ, ચાવીશમા મહાવીર તે અહના સમકાલીન થયા.                                                                                                                                                            | "            |
| ,,           | મહાવીરસ્વામીના સત્તાવીશ ભવ. 🔹 🔹                                                                                                                                                                                        | 3;3          |
| 1,           | આ મહાવીરનાે જીવ ૧૭ માં ભવે–વિશ્વભૂતિ, ૧૮ માં ભવે સાતમાં દેવલાે-<br>ક્રમાં, ૧૯ માં ભવે–જિતશત્રું કે જે પુત્રીનાં સંબંધે-પ્રજાપતિ, વૈદિકાએ<br>કલ્પેલા ક્ષદ્ધા, તેમનાં પુત્ર પેહેલાવાસુદેવ થયા છે. તેમના સંબંધ જણાવ્યા છે | .355         |
| (४०)         | દયાદિક ૧૦ વસ્તુનેા યુદ્ધે સ્વયં કરેલાે અભ્યાસ.                                                                                                                                                                         | ૩૭ર          |
| 37           | દીપ કર છહે સાધુએાને કહ્યું કેવ્યા સુમેધ માયાદેવીથી જન્મી કરાેડોને<br>ઉપકારી થશે. સુમેધે લોકોને કહ્યું કે મને છહત્વ પ્રાપ્ત થવાનું છે તાે મારે<br>દાનાદિક દશ પારિમિતાને! અભ્યાસ કરવા જોઇએ. એમ કહી પાેતે                 |              |
|              | અભ્યાસ કરવા સ સારના ચક્રમાં પડે છે.                                                                                                                                                                                    | , 11<br>3( 0 |
| **           | દેવાની પ્રેરણાથી ખાધિસત્ત્વે સુદ્ધ થવાનું કસુલ્યું.                                                                                                                                                                    |              |
| ;2<br>71     | દીપ કરના પહેલાંની સ્થિતિ જાણુવાની જિજ્ઞાસા.<br>જૈતાના તીર્થ`કર – અને ભાહના બાેધિસત્ત્વની પ્રક્રિયાના બેદ.                                                                                                              | ३८२<br>३८३   |
| (ชา)         | સર્વેજીવેા સત્તામાત્રથી એકજ સ્વરૂપના.                                                                                                                                                                                  | ૩૮૫          |
| ,,<br>,,     | વૈદિકાના ૨૪ અને ૧૦ અવતારામાં માટી ગરબડ.                                                                                                                                                                                | 323          |
| <b>3</b> 7 - | જરથાસ્તી ધર્મમાં છવાના ગુનાહની દેખરેખ કરનારા તેત્રીશ                                                                                                                                                                   |              |
| • •          | શ્રીરસ્તાઓ.                                                                                                                                                                                                            | 829          |
| •            | પ્ધીરતી ધર્મમાં સૃષ્ટિ કર્તાની માન્યતા.                                                                                                                                                                                | ૩૮૯          |
| 23<br>21     | રામાનંદ અને વૈષ્ણ્વ ધર્મના પ્રવર્તકા.                                                                                                                                                                                  | કલ્સ         |
|              | દ્રષિત વસ્તુના દુરાગ્રહમાં બીજા શા માટે પડે ?                                                                                                                                                                          | 363          |
| 37           |                                                                                                                                                                                                                        |              |

20

.

| ગ્રકર      | ણુ. ઋંચના વિષય.                                                       | મુજ્ય,       |
|------------|-----------------------------------------------------------------------|--------------|
| ,,         | સ્વભાવથી ઉત્પન્ન અને નાશ થતા પદાર્થોને ફેરબદલ કરવાને કાેણુ            |              |
| -          | સમર્થ છે ?                                                            | કહ્પ         |
| ,,         | ભિન્ન વિચારાના ઇશ્વરા પરમત્રાનીએા હાેય ?                              | ૩૯૬          |
| (૪૨)       |                                                                       | 367          |
| "          | દશમાં પૂર્તમાં વર્છુ વેલા અગીયાર રકોના કોઠો.                          | ૩૯૯          |
| 29         | વૈદિકમતે 1૧ રડોનું સ્વરૂપ.                                            | 810          |
| ,,         | સ્કંદપુવમાં—એકજ રૂદ્ર અગીયાર (૧૧) મુનિઓના નામથી<br>અગીયાર રૂદ્રો થયા, |              |
|            | ચુરદત્ત વિદ્યાર્થીના લેખમાંરડવું તે ઉપરથી ૨૪ ૧૦ પ્રાચુ, ૧૧            | 11           |
| 33         | માં આત્માં જતાં તેના સગાં રડે છે.                                     | ४०२          |
| <b>9</b> 2 | જૈન પ્રમાણે મહાદેવજીની ઉત્પત્તિનું સ્વરૂપ.                            | ४०४          |
| ,,<br>,,   | વૈદિકમતે પ્લસાવિષ્ણુ પછી મહાદેવ વિષયની માન્યતા.                       | وبەلا        |
|            | પદ્મપુ∮માં—–શિવ પાવ તીનો ઉત્પત્તિ–⊭દ્ધાના ક્રોધથો.                    | ४०८          |
| ,,,        | પાર્વતીના મસ્તકાેની માલાધારી શિવ. ( ગણેશપુ૦ )                         | 806          |
| 1)         | ગલે ખાેપરીનાે હાર, માંસ મદિરાના સેવી શિવ. ( શિવપુ૦ )                  | <b>४</b> १०  |
| 22         | શિવલિંગના અનેક ચમત્કારા. ( સ્કંદપુ૰ )                                 | ૪ <b>ા</b> ૧ |
| ",         | લિંગાયત્તિનું સ્વરૂપ. ( સ્ક્રાંદપુ૰ )                                 | 5            |
| "          | પાર્વતીના ક્રોધના સિંહ તેનું સિંહે ધરતીર્થ. ( સ્કંદપુ૦ )              | ४१३          |
| 5          | લિંગનાે પત્તો બ્રહ્મા-વિષ્ણુ પણુ મેળવી શકયા નહી. ( શિવે )             | <b>}</b>     |
| "          | ત્રણ દેવામાં માટા શિવ––ઋગ્ <b>વેદમાં,</b> રૂદ્રીમાં, અથર્વ શીષ        |              |
| •          | <b>ઉપનિષદમાં. ર</b> દ્રનાં ધણાં વખાણ ( આર્યોના૦ )                     | ४१४          |
| л          | શિવના લસમાં વ્યક્ષાની નાડી છુટી જતાં-અઠાસી હજાર મુનિએા.               |              |
|            | આગળજતાં અસંખ્યાતા બડુકાે બતાવ્યા છે.                                  | ૪૧૫          |
| 23         | દેવતાના પેટમાંથો નીકલી શિવના વીર્યંનું સરાેવર, તેના પાનથી             |              |
| ŗ          | પાર્વતીને કાર્તિકેશ. ( મત્સ્ય પુ. )                                   | ૪૧૬          |
| ••         | વળા વિચિત્ર પ્રકારથી કાર્તિકની ઉત્પત્તિ. ( સ્કંદ પુ, )                | ४१७          |
| ,,<br>11   | હાથના મેલથી અને પરમેકીના મુખથી–ગણેશની ઉત્પત્તિ.                       | ૪૧૯          |
| "          | મહાદેવજીને છેાકરા, પાર્વતીને હાકરી. ( ભવિષ્ય પુ )                     | ४२०          |
| 11         | શિવનાં નેત્ર ઢાંકતાં પાર્વતીના હાથથી અંધક પુત્ર ( શિવે )              | ૪૨૧          |
|            | અનેક સંકટામાંથા વિષ્ણુએ શંકરને છેાડાવ્યા. ( પદ્મ )                    | ४र२          |
| , <b>2</b> | શિવને અંધક દૈત્યનું દુ:ખ વિષ્ણુથી ગયું. ( મત્સ્યે )                   | ,,           |
| ;\$        | માહિનીરૂષ વિષ્ણુમાં–મહાદેવની લપટતા (ભાગવતે)                           | ४२ ३         |

| પ્રકરણુન   | ગ્રંથને৷ વિષય.                                                                                                 | પૃષ્ટ.     |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| "          | વિષ્ણુએ માહિતીતું સ્વરૂપ ધરીતે દૈત્યોતે ઠગ્યા. ( ૫૧ા )                                                         | ४२४        |
| 23         | શિવ નમન કરી પગે પડયા તેા પણું પાર્વતી ન રહ્યાં. (મત્રય )                                                       | ૪૨૫        |
| ,1         | સ્ત્રીના મરણથી શિવ શાકાતુંર. ( પદ્મ )                                                                          | "          |
| 55         | આમાં ત્રાયસદેવના પાંચમાલવનું અનુમાન છે.                                                                        |            |
| **         | પરસ્ત્રીના લંપડી તેા પણું મહાદેવ તે કયા ગુજીથી ? (પદ્મ )                                                       | ४२७        |
| "          | મહાદેવજી મંત્રના બળથી સ્ત્રિયા ખેંચી મંગાવતા. ( પદ્મ )                                                         | ૪૨૮        |
| **         | પાર્વતીના તપના ઠેક્રાણે શિવજીનું શું કામ ? ( શિવ )                                                             | ,,         |
| 3)         | મહાદેવને ચએલી લયંકર વિકલતા. ( શિવ )                                                                            | "          |
| **         | મહાદેવજીતું નિલંજ્જ પણે ઝડષિપત્નીએાની પાછલ દાડવું.                                                             | ૪૨૯        |
| "          | વકાસરના ભયથી રાની શિવ ભટકયા. ( ભાગ. )                                                                          | **         |
| y <b>?</b> | કૃષ્ણની સ્તુતિ કરી બાણાસુરને શિવે છાડાવ્યા. ( વિષ્ણુ યુ. )                                                     | X30        |
| "          | શિવ-પરસેવાના પુરુષથી ભાગી વિષ્ણુના શરણે ગયા.                                                                   | ૪૩૧        |
| **         | મહાદેવની વર્શ્યુવેલી માટી સત્તા.<br>મહાદ વિધ્ય માટે તથા ઉજ્યવલવાની વિષય વખત ક                                  | ४३२        |
| *1         | હ્યક્ષા, વિષ્છુ અને કક્ષની આજીજીથી શિવતું પ્રસન્ન થતું.<br>જનગોથી પાસ ગોળા મુખ્ય પ્રેલાય ટેવાંગે, ટેવા ગોળા    | 833        |
|            | જટામાંથી મુકત ગંગાના ७ પ્રવાહ તેમાંના એક પવિત્ર.<br>આજ્યોરે ગાયરે થયી હિન પ્રત્યા છે. પ્રતા દિવસિયન (ત્યું) રે | ";         |
| <b>))</b>  | અજાણે આહેડીથી શિવ પુજાયા તેા પણ શિવવિમાન ( સ્કંદે )<br>પાપીમાં પાપી મ્લાહ્મણને પણુ નેહ્લ શિવપુરાણે આંપ્યું.    | ४३४        |
| <b>3</b> 3 | ગામત માત્ર મહત્વલુન પશુ મહત સાવપુરાણ આપ્યુ.<br>એક કરેાડ છાસક હજાર વર્ષ આરાધન, શિવનું વિષ્ણુએ કરેલું.           | 19         |
| **         | અક કરાડ ઝારાક હળાર પપ આરાયન, ારાયનું ાવ હુએ કરલુ.<br>મહાદેવના ગણાથી વિષ્ણું આદિ દેવા કુટાના.                   | ४३५        |
| **         | રેલ્યોએ બ્લ્લાથી કિક્ષાઓ મેળવ્યા તે શિવે તાલ્યા.                                                               | ४३६        |
| **         | કૃષ્ણજીએ ૧૬ માસ તપરયા કરી, શિવને પ્રસન્ન કર્યા.                                                                | 37         |
| »          | ક કુંચ્ચા છે ગાલ લગાવા કરા, ત્રિયત પ્રતાળ કવા.<br>'કાશીમાં–વાપી, પશુ, પંખી પણુ મરે તો મોક્ષે જાય.              | ¥39        |
|            | શિવ ભિક્ષ રૂપથી અર્જીતની રક્ષા કરવા આવ્યા.                                                                     | 836        |
| ,,<br>,,   | શિવની સેવાથી શ્રી કૃષ્ણે સુદર્શન ચક્ર ત્રેળવ્યું.                                                              | 836        |
| 17         | ઉપરના લેખમાં વૈદિક મતના પંડિતના વ્યભિપ્રાય,                                                                    | xxo<br>,,  |
| **         | આ બધા લેખામાં જૈનાની માન્યતા.                                                                                  | 885<br>200 |
|            | વેદના રથ ઉપર ચઢી, શિવ દૈત્યોને મારવા ચઢયા.                                                                     |            |
| <b>3</b> 3 | દક્ષના યત્રમાં મહાદેવના અનાદરથી મોટા ઉત્પાત.                                                                   | "<br>४४२   |
| 37         | શિવે વીરભદ્ર પાસે દક્ષનું.માથું કપાવ્યું. બકરાનું ચોટાડાવ્યું.                                                 | 888        |
| 37         | જૈન અને બાદ્ધના આશ્રયથી લખાએલા, પુરાણ ઇતિહાસ.                                                                  | ૪૪૫        |
| ,,<br>,,   | પુરાણના લેખ આપતાં આનંદ શંકરભાઇના અભિપ્રાય.                                                                     | 888        |
| 17         | યુરાહ્યુદિકના સંખધમાં-આર્યોના તહેવારાના વિચારા.                                                                | 886        |
| (४३)       | પુરાણોના સંબંધે વૈદિક પંડિતાના અનેક પ્રકારના વિચારા.                                                           | ४५०        |
| ž3 ,       | ં પૂર્ણવાન વિના–⊌છિત ઉદ્વગારામાં સત્યના આશા શા ?                                                               | ૪૫૩        |

.

www.jainelibrary.org

| પ્રકરણ.        | ગ્રંથના વિષય                                                                     | પ્રેન્ડ.    |
|----------------|----------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| <b>27</b> 1    | વેદેાના દેવાની પાસે માગર્ણાએાના અનગમા. ( આર્યોનાેત. )                            | ૪૫૪         |
| "              | સાતમાં સૈકાચી નવમા સુધીનાં પુરાણેઃ. ( દુર્ગાશંકરનાે લેખ. )                       | ૪૫૫         |
| **             | ચાર યુગની ચાકડી, ૧૧ ચાકડી મન્વંતરે દિવસ.                                         | ૪૫૬         |
| <b>3</b> 3     | પુરાણેાના વિષયમાં પંડિતાના મતેા. ( ગુરૂદત્તના લેખાે. )                           | <b></b>     |
| **             | પંડિતાના મતમાં જૈનાની માન્યતા.                                                   | <b>ሄ</b> ዛረ |
| 21             | જૈન અને વૈઠિક માન્યતા પ્રમાણે ૮૪ લાખ છવાયોનિ.                                    | ૪૫૯         |
| "              | ભગવદ્દગીતાના સંબંધે પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનાના વિચારા.                                 | ४६२         |
| ,,             | ભગવદ્ગીતાના સંબંધે કેટલાક મારા વિચારા.                                           | ૪૬૫         |
| <b>3</b> •     | રક`દપુ∘ના—રાજા ' <b>ચ્યા ઞ</b> ં અને કુમહરપાલ.                                   | 850         |
| ú,             | રાજા આમ અને કુમારપાલની કિ ચિત્ સમીક્ષા.                                          | 852         |
| "              | અસત્યાગ્રહ છેાડી સત્યને શાધે તે પંડિત ?                                          | 816         |
| <del>3</del> 7 | આ પ્રથમ ખંડના વિષયની ડુંકામાં રૂપરેખા.<br>ા ઇતિ પ્રથમ ખંડની ડુંકરપે અનુક્રમણિકા. | ૪૭૧         |

२२

1

.

www.jainelibrary.org

–મીમાંસા 'ત-ત્વત્રર

ૐ અહીંમ.

ગ્નથવા

તુલનાત્મક દષ્ટિએ જૈન અને વૈદિક દેવ–ગુરુ–ધર્મનું દિગ્દર્શન.

# ખંડ ૧

# પકરણ ૧ લું.

મંગલાચરણ.

" यस्य निखिलाश्च दोषा न सन्ति सर्वे गुणाश्च विद्यन्ते । ब्रह्मा वा विष्णुर्वा हरी जिनो वा नमस्तस्मै ॥ "----आर्या

-- શ્રી હરિભદ્રસ્સિટાતે લાક તત્ત્વ નિર્ણંય.

ભાવાર્થ — કામ, ક્રોધ, લાેલ, માન, મદ, અને હર્ષ આ છએ મહાવ દાેષા ( જવાના અંતરંગ શત્રુઓ ) જગત્ પ્રસિદ્ધ છે, તે જેનામાં નથી અને જ્ઞાન, દર્શન અને ચાસ્ત્રિ એ ત્રણુ પરમ ગુણા જેનામાં યથાર્થ રૂપે શ્હેલા છે તે, નામથી ચાહે લ્રાક્ષા હાે, વિષ્ણુ હાે, મહાદેવ હાે કે જિન હાે તેના પત્મેશ્વત્તે અમારા નમસ્કાર છે.

૧ જૈતેઃમાં સમ્યગ દર્શન, જ્ઞાન, અને ચારિત્ર અથવા--દેવ, ગુરુ, અને ધર્મ. વંદિ-ક્રોમાં--વેદામાં--અગ્નિ, વાયુ અને સૂર્ય. પુરાણેામાં--બ્રહ્મા, વિષ્ણુ, અને મહેશ. અથવા ટેલ ક્રુરુ અને ધર્મ એ સર્વે જીઠા જીઠા કપે તત્ત્વત્રયી મનાય છે. ગુણુી દેવની શાધ કેમ નહી કરવી ? " अवइयमेषां कतमोऽपि सर्वविद्, जगदितैकान्तविशालशासन:।

स एव मृग्यो मनिसूक्ष्मचक्षुपा, विशेषमुक्तै: किमनर्थपण्डितैः १॥ "

—લેા. ત. નિર્ણુધ

ખંડ ૧

ભાવાર્થ- ઉપર બતાવેલા દેવામાંથી કેઇને કેઇ સર્વજ્ઞ અને જગતનું હિત કરનાર છે શાસન ( સિદ્ધાંત ) જેમનું, એવા દેવને આપણે આપણી મતિરૂપ સૂક્ષ્મચક્ષુથી જરૂર શાધવા બેઇએ. બાકી અર્થ વિનાનું ઘણું કહીને અનર્થને જ કરવાવાળા પંડિતાથી આપણા આત્માનું હિત શું થાય ?

देखे। કे ગુણે। જાણુવાનું સાધન— " प्रत्यक्षतो न भगवानृषभो न विष्णु– रालोक्यते न च हरो न हिरण्यगर्भः । तेषां स्वरूप-गुण्मागमसम्प्रभाषात् झात्वा विचारयथ कोऽत्र परापवादः ?॥ " —- देा. त. (निश्चय.

ભાવાર્થ –ભગવાન **મડપભદેવ** ( જૈનાના પ્રથમ તીર્થ કર), વૈદિકમતના વિષ્ણુ, મહાદેવ અને **ય્રદ્ધા** આ દેવમાંના એક પણુ દેવને આપણે પ્રત્યક્ષ જેયા નથી. પણુ તેમનું સ્વરૂપ–તેમની મૃર્તિઓ અને તેમનાં ગુણા તેમના જ સિદ્ધાં**તાથા** આપણુ તપાસીએ તેમાં તેમની (નંદા શી ?

नेन्नथी हे।पे। ટાળીએ તે। પછી બ્રુદ્ધિથી કેમ ન ટાળીએ ? " नेत्रैनिंशेक्ष्य विष-कण्टक-सर्प-कीटान् सम्यक् पथा व्रजति तान् परिहृत्य सर्वान् । कुन्नान-कुञ्जति-कुद्दष्टि-कुमार्गदोषान् सम्यग् विचारयथ कोऽत्र परापवाद : ? " ---લા. ત. નિર્ણય.

ભાવાર્થ – ઋૈહિક હિતને માટે ઝેર, કાંટા, મર્પા અને કીડા વિગેરેનેા નેત્રથી બચાવ કરીનેજ આપણે આપણી સર્વ પ્રવૃત્તિએા કરીએ છીએ, તાે પછી જન્માેજન્મના હિત માટે આપણે વિચાર કેમ નહી કરવાે જોઇએ ? અનેક દેવાેથી સૃષ્ટિની ઉત્પત્તિરૂપ કુજ્ઞાનના, ધર્મના નામે હિંસાપાેષક કુષ્ટુતિઓના, અજ્ઞાનાદિ દોષોથો ક્ર્ષિતને દેવાધિદેવ તરીકે માનવારૂપ ક્રદ્ધષ્ટિના અને એકાંત નિત્યત્વાદિ પક્ષના કદાગ્રહરૂપ કુમાર્ગના દોષોને કેમ ન વિચારીએ ? અને એવા દોષોના ત્યાગ કરી સત્યધર્મનાં તત્ત્વોને શાેધીયે તેમાં કયા પ્રકારની નિંદા કરી ગણાય ?

હवे पेत्तानुं भ३ं ध्येय अतावे छे— "त्यकस्वार्थ: परहितरतः सर्वदा सर्वरूपं सर्वाकारं विविधमसमयो विजानाति विश्वम् । बह्या तिष्णु भेवतु वरदः झुङ्गो वा जिनो वा यस्य।चिन्त्यं चरितमसमं भावतस्तं प्रपद्ये ॥ " ––देा. त. निर्ध्य.

ભાવાર્થ — અન્ય ભગ્ય જનાના હિતને માટે ત્યાગ્યાે છે પાતાના સ્વાર્થ જેમણે અર્થાત્ લીધી છે દીક્ષા જેનણે અને તપાેબળથી સર્વદ્વપણું પ્રાપ્ત કરી, જડ, ચેતનથો બ્યાપ્ત, અને અનાદિ અનંત હાેવાથી સર્વદા સર્વદ્રપ દર્ધ્વ, અધ: અને મધ્ય લાેકના ભેદથી ( સ્વગ, નરક અને મનુષ્યલાેકરૂપ ) સર્વાકાર, ઉત્પત્તિ, નાશ અને નિશ્ચલતામય (ઉત્પાદ, બ્યય, અને ક્રાંબ્ય લક્ષણુરૂપ હાેવાથી) વિવિધ પ્રકારનું, અને આજ સુધી સર્વદ્ર સિવાય કાેઇથી પશુ ન જોઇ શકાયું હાેય તેવું જાણ્યું છે વિશ્વ ( જગત્ત્ ) જેમણે, અને કાેઇની સાથે ઉપમા કે સામ્યતાથી બંધ બેસતું ન કરી શકાય તેવું અચિંત્ય છે ચરિત-( વર્ણન ) જેમનું તે, નામથી ચાહે તાે છાન હાે તેવા પરમ પરમાત્માને ભાવથી-ખરા છારથી ( તન મન અને ધનથી ) અંગીકાર કરવા અમા સદાકાલ તત્પર છીએ.

ાઇતિ ગ્રંથોદેશ મંગલાચરણુરૂપ પ્રકરણ ૧ હું. ા



# પ્રકરણ ૨ જું.

જૈન દષ્ટિએ જગત્.



પત્ કહેા, દુનિયા કહેા કે સંસાર કહેા એ બધા શખ્દો એક જ અર્થને સૂચવે છે. આ જગત અનાદિ કાળથી સ્વાભાવિક રીતે જ અનંત જીવેા અને અનંત પરમાણુએાના પરિવર્તનરૂપે ચાલતું આવેલું છે તેવીજ રીતે ભવિષ્યકાળમાં પણ અનંત

ખંડ ૧

કાળ પર્યંત ચાલ્યા કરશે પણ એ કેાઇએ બનાવેલુ સંભવતું નથી.

સંસારમાં અનેક પ્રકારની ચઢલી પડલીના ક્રમો ચાલ્યા જ કરે છે. જૈન માસમાં એ ચઢલી પડલીના ક્રમને ' ઉત્સર્પિણી ' અને ' અવસર્પિણી'ના નામથી ઓળખાવેલ છે. પ્રત્યેક અવસર્પિણી અને ઉત્સર્પિણીનું પ્રમાણ દશ દશ ક્રોટાકોટી સાગરાપમ કહેલું છે. ઉત્સર્પિણીના શરૂઆલમાં અને અવસર્પિણીના અંતમાં જગતની સ્થિતિ ઘણીજ ખરાબ હાેચ છે. ઉત્સર્પિણીમાં આગળ જતાં એ ખરાબ સ્થિતિ ધીરે ધીરે સુધરવા માંડે છે, અને છેવટે સારામાં સારી સ્થિતિએ પહેાંચે છે. ઉત્સર્પિણીના દશ કાેટા કાેટી સાગરાપમ સમય પૂર્ણ થતાં અવસર્પિણીની શરૂઆત થાય છે. અવસર્પિણીની શરૂઆતની સ્થિતિ ઘણી જ શ્રેષ્ઠ હાેય છે. પરંતુ સમય જતાં ધીરે ધીરે એમાં ન્યૂનતા આવતી જાય છે. વર્તમાન સમય એ અવસર્પિણી કાળનાે છે.

જૈન શાસ્ત્રકારાએ અનાદિ નિયમને અનુસરીને પ્રત્યેક અવસપિંધી અને ઉત્સર્પિ છીના છ છ ભાગ (છ આરા) અતાવેલ છે. તેનાં નામ નીચે પ્રમાણે છેઃ---

| અવસપિ <sup>દ</sup> ્ધી કાળમાં. | ઉત્સપિંષ્ણી કાળમાં. |  |
|--------------------------------|---------------------|--|
| ૧ સુષમ સુષમ                    | ૧ ૬:ષમ ૬ઃષમ         |  |
| ર સુષમ                         | ર દુઃષમ             |  |
| ૩ સુષમ દુઃષમ                   | ૩ દુઃષમ સુષમ        |  |
| ૪ દુઃષમ સુષમ                   | ૪ સુષમ દુ:ષમ        |  |
| ૫ દુઃષમ                        | પ સુષમ              |  |
| ૬ દુ:ષઞ્ દુ:ષમ                 | ૬ સુષમ સુષમ         |  |

¥

| પ્રકરણ ૨ જું. | જૈન દષ્ટિએ જગત્. | ¥ |
|---------------|------------------|---|
|               |                  | • |

વર્તમાન સમયનેા યુગ અવસર્પિણી કાળનાે હાેવાથી જૈન ગ્રંથામાં સ્વાસાવિક રીતે જ આ યુગનાે ઇતિહાસ વિગતવાર લખાએલાે છે.

વર્ત માન સમયના--અવસર્પિણીનાે ઝુગ સુષમ સુષમ નામના પહેલા આરાથી શરૂ થાય છે. એ આસની શરૂઆતમાં સુખ, શાન્તિ, આરોગ્ય, સગવડતા અને સ્વતંત્રતા હતી. મતુષ્યાે સંદર ઘાટના અને અલ્પ વિષય કષાયવાળા હતા. તે સમય ઉચ્ચ નીચના વ્યવહારથી કે રાજા પ્રજાના ભેદથી રહિત હતા. કષાય રહિતપણે એમનું જીવન સુખમાં, ઉપભાગમાં અને અનેક પ્રકારની મન પસંદ ક્રીડામાં વ્યતીત થતું હતું. અસિ, મધી અને કૃષિ રહિત તે સમયનાે લાેક બ્યવહાર હેાવાથી તેમને કાંઇ કામ કે બ્યવસાય કરવા પડતા નહી. તેમના પ્રખળ પુણ્યના સંચાેગે દશા જાતિના કલ્પવૃક્ષા એમને જે કાંઇ જોઇતું તે બધું આપતા હતા. પૃથ્વીમાં સાકરં કરતાં પણ અધિક મીઠાશ હતી, પાણી પછ અમૃત કરતાં વધારે મધુરતાવાણું હતું. આયુષ્ય પહ્યુ વિશેષ લાંભુ એટલે ત્રણ પલ્યેાપમના પ્રમાણવાળું, ને શરીરની ઉંચાઇ પણ ત્રણ ગાઉની આળક અને બાલિકા એક સાથે જન્મતા અને જન્મ્યા પછી പ്പവി. **લ**ગભગ∶સાત અઠવાડિયામાં તેએા સ્નેહને⊨ ઉપભાેગ કરવાને લાયક થઇ જીવન પર્યંત તે ચુગલ–પતિપત્ની રૂપે રહેતા. વાઘ, સિંહ, જેવા કૂર પ્રાણિએા પહા તે સમયમાં અલ્પ કષાય વાળાં હતાં ચાર કેરડા કેરડી સાગરાપમના પ્રમાણ વાળાે એ આરાે પૂર્ણ થતાં ત્રણ કાેટાકાેટી સાગરાેપમના પ્રમાણવાળા સુવમ નામના બીજા આરાની શરૂઆત થઇ.

પહેલા આરાની શરૂઆતની સ્થિતિમાં કાળના દેાષે કરી ન્યૂનતા થતી ચાલી. બીજા આરાના પ્રારંભમાંના મનુષ્યાનું આયુષ્ય બે પલ્યાપમ અને શરીર ઓછું થતાં થતાં બે ગાઉના પ્રમાણવાળુ રહ્યું. પૃથ્વી, પાણી તેમજ વનસ્પતિ વિગેરેમાં પણુ પહેલા આરાની શરૂઆત કરતાં રસકસ ઓછા થયા. ક્રમે કરોને કાળના સ્વભાવથી સમયના વહેવા સાથે એમાં પણુ ન્યૂનતા થતાં બીજા આરાના અંતમાં અને ત્રીજા આરાની શરૂઆતમાં એક પલ્યાપમનું આયુષ્ય અને એક ગાઉનું શરીર પ્રમાણ થયું. પૃથ્વી આદિમાં પણુ પ્રથમના કરતાં રસકસની ન્યૂનતા થઇ.

| <br>૧ દશ કલ્પ વૃદ્ધોના      | નામ અને ગુણે                  |
|-----------------------------|-------------------------------|
| ૧ મદ્યાંગ—માદક વસ્તુ આપનાર. | ક ચિત્રાંગ—માલ્યઆદિ આપનાર.    |
| ર ભુંગરાજ—ભાજન આપનાર.       | ૭ ચિત્રરસ—સ્વાદુ બાેજન આપનાર. |
| ૩ ત્રુટિતાંગ––વાદ્ય આપનાર.  | ૮ ભવન—-ગૃઢ વિંગેરે આપનાર.     |
| ૪ દીપશિખાઉદ્યોત આપનાર.      | ૯ મસ્યંગસૂષચ્ઙાદિ આપનાર.      |
| ્ય જયેાતિ−–પ્રકાશ વ્યાપનાર. | ૧૦ અનગ્નવસ્ત્રાદિ આપનાર,      |
|                             |                               |

| <b>ર</b> તત્ત્વત્રયીમીમાંસા |  | ંખંડ | ٩ |
|-----------------------------|--|------|---|
|-----------------------------|--|------|---|

એ કાેટાકાેટી સાગરાપમના પ્રમાણવાળા સુષમદુઃષમ નામના ત્રીજો આરા બેઠા. કાળના પ્રભાવે કરી એમાં પણ ન્યૂનતા થતાં થતાં લગભગ ત્રીજા આરાના અંત સમયમાં **વિમળવાહન** નામના પુરૂષને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થશું. એ સમયમાં કલ્પવૃક્ષા કરમાવાં લાગ્યાં. એટલે તે સમયના મનુષ્યામાં કષાયની પ્રવૃત્તિ થવા લાગી, તેઓ મારૂ, તારૂં કરવા લાગ્યા તેથી તે બધાઓએ મળીને **વિમળવાહનને** ( તેનામાં અધિકતા જેવાથી ) માટા કરી સ્થાપ્યા. એ રીતે ત્રીજા આરાના અંતમાં **વિમળવાહન** પહેલા કુલકર<sup>1</sup> થયા.

એ વિમળવાહનની વંશપર પરામાં અનુક્રમે સાત<sup>ર</sup> કુલકર થયા. તેમાં છેલ્લા કુલકર નાભિ રાજા થયા. એ નાભિરાજાના પુત્ર જગતપ્રસિદ્ધ ઋષભદેત્ર થયા. એ અરસામાં મનુષ્યામાં વિષય કષાયની પ્રવૃતિ કિન પ્રતિદન અત્યંત વધતી જતી હેાવાથી કુલકરાને જુદી જુદી નીતિનું અંધારણ કરવાની જરૂર પડી હતી.

જગત્પ્રસિદ્ધ **મડપસદે**વના સમયમાં કાળના દોષે કરીને મનુષ્યામાં અનેક પ્રકારની રાગ દ્વેષાદિકની પ્રવૃત્તિ જણાવા લાગી જેથી એક રાજાની તેમને જરૂર જણાઇ, વળી કલ્પવૃક્ષે પણુ એાછાં થઇ જવાથી તેમજ અલ્પ ફલ આપવાથી મારૂં, તારૂં એ રીતનું માહેબધન એમનામાં વધી ગયું. આ પ્રમાણેના અનેક કારણાથી **મડપસાદેવને** પહેલા રાજા નિમવામાં આવ્યા. એમણે અનેક પ્રકારના સુધારા વધારા કરી પુરુષોની બહાત્તેર અને સ્ત્રીઓની ચાસઠ કળા, તેમજ શિલ્પ આદિ અનેક કળાએા બતાવી વ્યવહાર- ધર્મની શરૂઆત કરી.

અત્યાર સુધીં બાળક–બાળકી સાથે જન્મતાં તે મનુષ્યાે ' યુગળીયા ' એ નામથી ઓળખાતાં હતાં અને પતિપત્ની તરીકે જીવન પર્યન્ત રહેતા. પરંતુ હવે બાળક બાળકી સાથે જન્મતા ન હાેવાથી **સુક્ષભાદેવે** લગ્નપ્રણાલિકાની શરૂઆત કરી અને ઉંચ નીચ એવાં માણુસાનાં ચાર કુળ પાડયાં. ત્રીજા આરાના અંતમાં એવી રીતે યુગલિક ધર્મ દૂર થતાં બ્યવહાસ્કિ ધર્મની શરૂઆત થઇ. ઘણા કાળ પર્યાત **મકષભાદેવ** રાજ્યપદ ભાગવીને પછી પહેલા સાધુ થયા.

અત્યાર સુધીમાં લોકો શુગળીયા મટી જઇને વ્યવહાર-ધર્મમાં નિપુણુ થયા હતા. **મકપભદેવ**ના રાજ્યતત્ત્વની શરૂઆતથી જ ગ્રામ, નગર વિગેરે વસી ગયાં હતાં, **મકપભદેવે** સ્થાપેલા જીદા જાદા રાજાઓ હાથી, ઘોડા,

૧-ર જીએ પ્રકરણ ૧૧ મું

| પ્રકરણ ૨ જું. | જૈન દષ્ટિએ જગન્. | 6 |
|---------------|------------------|---|
|---------------|------------------|---|

વિગેરેને સંગ્રહ કરવા લાગ્યા હતા. એવી રીતે વ્યવહાર-ધર્મની પ્રવૃત્તિમાં તે સ્મયના લાેકા પરિપૂર્ણ હતા છતાં ધર્મ-માર્ગની રીતિથી તેઓ અજ્ઞાત હતા. તે ધર્મ માર્ગ **મદષભદેવે** સાધુ થઇને કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી દર્શાવ્યા. સાધુ-ધર્મ અને શ્રાવક ધર્મની શરૂઆત કરી જગત્ને જૈન ધર્મ સીખવ્યા. સમસ્ત ભારત વર્ષમાં રાજ્ય ધર્મ કહેા, કે રાષ્ટ્રધર્મ કહેા પણ એક જ જૈન ધર્મ પ્રથમ શરૂ થયા.

ત્રીજા આરાના ૮૯ પખવાડીયાં બાકી રહેતાં **સ્કાયભદેવ** નિર્વાણુ પદ ( માક્ષ ) પામ્યા. રાજાએાની પર પરા પણુ **સ્કાયભદેવથી શરૂ થઇ. સકાયભદેવની** પાટે તેમના સુખ્ય પુત્ર ભારત અયેાધ્યા ( વિનીતા ) ના તખ્ત ઉપર આવ્યા તે પહેલા ચક્રવર્ત્તી થયા.

ત્રીજા આરાના અંતમાં અને ચાેશા આરાની શરૂઆતમાં મનુષ્યેાનું આયુષ્ય અને શરીરાદિક ઘ્રટતાં ઘટતાં ક્રોડપૂર્વ અને ૫૦૦ ધનુષ્ય શરીર પ્રમાણ રહ્યું.

ખેતાલીસ હજાર વર્ષ ન્યૂન કોટાકોટી સાગરોપમના ચાેથા આરા ખેઠા. આ 'દુ:ષમસુષમ' નામના ચાેથા આરામાં પણ કાળના પ્રભાવે કરીને સ્થિતિ બગડતી ચાલી. રાગ, શાક, સંતાપ, આધિ, બ્યાધિ, ને ઉપાધિ સર્વ કાંઇ દિન પ્રતિદિન વધવા લાગ્યાં. ને આયુષ્ય, બળ, શરીર વિગેરે હીન થતાં ચાલ્યાં. આ આરામાં રાષ્ટ્રધર્મ તરીકે જગત પ્રસિદ્ધ થએલા જૈન ધર્મમાંથી અનેક પ્રકારના ફિરકાએ! ( ફાંટા ) નીકળ્યા, તેમજ બાકીના ત્રેવીસ, તીર્થ કરો, ભારત મહારાજા શિવાયના અગ્યાર ચક્રવર્ત્તી, નવ બળદેવ, નવ વાસુદેવ અને નવ પ્રતિવાસુદેવ આદિ મહાપુરુષે! પણ આ ચાથા આરામાં જ થયા છે, એવી રીતે ચાવીસ તીર્થકર, બાર ચક્રવર્ત્તી, નવ વાસુદેવ, અને નવ બળદેવ, તેમજ નવ પ્રતિવાસુદેવ, એ ત્રેસઠ શલાકાપુરુષે! જૈન શાસ્ત્રમાં અવસપિણીના એક યુગમાં થએલા વર્ણવાયા છે, એજ પ્રમાણે ઉત્સર્પિણી યુગમાં પણ થાય. તે શીવાય નવ નારદ અને અગ્યાર રૂદ્ર પણ દરેક યુગમાં થાય છે.

એ ચાેથા આરા એવી રીતે પૂર્ણ થતાં એકવીસ હજાર વર્ષના પ્રમાણે ' દુઃષમ 'નામના પાંચમા આરા બેઠા. આ આરાની શરૂઆતમાં આયુષ્ય, બળ, અને શરીસદિક ઘટતાં ઘટતાં પ્રાયઃ ૧૨૦ વર્ષનું આયુષ્ય અને સાત હાથનું શરીર પ્રમાણ રહે છે. સાત હાથના દેહ પ્રમાણવાળા ચાવીસમા તીર્થકરના માક્ષ ગમન પછી ૮૯ પક્ષ પૂર્ણ થયે આ પાંચમા આરાની શરૂઆત થાય છે. એકવીસ હેજાર વર્ષના પ્રમાણુવાળા આ પાંચમા આરામાં બહુધા કૃષ્ણુપક્ષીયા અને વક જડ જીવે હોય છે. જે સરળતાથી ધર્મ ન પામતાં અસત્ય તરફ ઝટ આકર્ષાય છે. આ આરામાં બળ, ખુદ્ધિ, સૌભાગ્ય, સમૃદ્ધિ અલ્પ હેાવા છતાં ક્ષાયોની અધિ-કતા હેાય છે. વિષય–કષાયેામાં રકત એવા જીવેા આધિ, વ્યાધિ, ને ઉપાધિઓથી મુઝાએલા છતાં શુદ્ધ ૧ત્ત્વ ને પામી ધર્મ આચરી શકતા નથી. બલ્કે પોતાને અનુકૂલ એવા નવીન ધર્માની પ્રરૂપણા કરી જગતના અન્ય જીવેાને આકર્ષી ઐહિક સુખમાં જ મશગુલ બનીને જીવનની સાથ'કતા માને છે. આનું વિશેષ સ્વરૂપ અન્ય જૈન ગ્રંથાથી જાણી લેવું.

એકવીસ હજાર વર્ષના પ્રમાણવાળા પાંચમાં આરા પૂર્ણ થતાં તેટલા જ વર્ષના પ્રમાણુ વાળાે છઠ્ઠો આરાે દુઃષમદુઃષમ નામે આવે છે. પાંચમા આરાના અંતમાં અને છઠ્ઠા આરાની શરૂઆતમાં મનુષ્યનાં આયુષ્ય એાછાં થતાં થતાં વીસ વર્ષ પ્રમાણનાં અને શરીર એક હાથ પ્રમાણનું હાેય છે. પાંચમા આરાના આંતમાં જૈનધર્મ વિલય પામે છે, તેમ રાજ્ય-વ્યવસ્થા પણ અવ્યવસ્થિત થાય છે આ સંયોગા વચ્ચે છઠ્ઠા આરાની શરૂઆત થાય છે. જે દિવસે આ આરા બેસે છે તે દિવસની શરૂઆતમાંજ એટલે તેજ દિવસે અનેક પ્રકારના એવા કુદરતી ઉત્પાતા થાય છે, કે તે ઉત્પાતમાં અનેક મનુષ્યાના સંહાર થઇ જાય છે. તેમ ગ્રામ, નગર વિગેરેના પણ નાશ થઇ જાય છે. એ ઉત્પાતથી અચેલાં મનુષ્ય ( સ્ત્રી-પુરુષે ) સૂર્યના પ્રચંડ તાપ ન સહન કરી શકવાથી ગંગા અને સિંધુના બિલેામાં ( ગુફાએામાં ) જઇને નિવાસ કરે છે. અને મત્સ્યાદિક ઉપર પાતાના નિર્વાહ ચલાવે છે. ( એ ઉત્પાતને અન્યધર્મ-વાળાએ। પ્રલયકાળની ઉપમા આપે છે ). આ છઠ્ઠા આરામાં પુરુષતું ઉત્કષ્ટ વીશ વર્ષનું અને સ્તીઓનું સાળ વર્ષનું આયુષ્ય પ્રમાણ હોય છે. એ અરસામાં પણ પુત્રના પુત્રા જોવાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થાય છે, કેમકે છ વર્ષની સ્ત્રી તે વખતે ગર્જ ધારણ કરતી હેાવાથી અનેક પુત્રોને ઉત્પન્ન કરે છે. વળી ક્ષેકિં નગ્ન, રાગી અને માલપિતાના સંબંધથી રહિત તિર્યંચ જેવા હાેય છે. જેથી ભાઈ–બેન, કે માતા–પુત્રને⊧ વ્યવહાર તેમનામાં હાેતો નથી. રાેગી, દુઃખી, દુર્ભાગી છતાં વિષયમાં જ રક્ત તથા માતા અને બેનની સાથે પણ વિષયસેવન કરનારા તે જીવેા મરણ પામીને બહુધા દુર્ગાતેમાં જ જનારા હાેય છે. આ આરાના **મ**ંતે તેા શરૂઆત કરતાં પણ અધમ સ્થિતિ હાેય છે, તેમ જ આ છઠ્ઠો આરેા પૂર્ણ <mark>ક્રતાં</mark> અવસપિણીકાળ પણ પૂરા થાય છે. તે પછી ઉત્સપિણી કાળની શરૂઆત થાય છે. અવસપિણીના પ્રાંતમાં, ને ઉત્સપિણીની શરૂઆતમાં એક સરખી Ela dia B.

Jain Education International

www.jainelibrary.org

ખંડ ૧

۲

| પ્રકરણ ૨ જું. | જૈન દષ્ટિએ જગત્. | E |
|---------------|------------------|---|
|---------------|------------------|---|

અવસર્પિણી એટલે ઉતરતેા⊸પડતેા કાળ, એમાં અનુક્રમે મનુગ્યોના આસુષ્ય બળ, બુદ્ધિ, શરીર વિગેરે ક્ષય પામતા જાય છે. તેમ ઉત્સર્પિણી કાળમાં એથી ઉલટા ક્રમે કરી વૃદ્ધિ પામતા જાય છે.

ઉત્સર્ષિણી કાળના પહેલાે આરા (' દુ:ષમ દુઃષમ ' નામે ) એકવીસ હજાર વર્ષ પ્રમાણના હાય છે. એની સ્થિતિ પણ અવસર્ષિણીના છઠ્ઠા આરા જેવી હાય છે. ફેર માત્ર એટલાેજ કે જેમ અવસર્પિણીમાં ક્રમે કરીને અપક્રાંતિ થતી આવે છે, તેમ ઉત્સર્પિણીકાળમાં ઉત્ક્રાંતિ થતી જાય છે. ઉત્સર્પિણીના પહેલાે આરા પૂર્ણ થતાં અને ગીજા આરાની શરૂઆતમાં પૂર્વના ક્રમ પ્રમાણે મનુષ્થનું એક હાથનું શરીર અને વીસ વર્ષનું આયુષ્ય હાેય છે.

દુઃષમ નામના બીજા આરામાં પણ એ ઉત્ક્રાંતિના વેગ આગળ વધતા જાય છે, આ આરાનું પ્રમાણ પણ અવસપિણીના પાંચમા આરાની માકક એકવીસ હજાર વર્ષના પ્રમાણવાળું હાય છે. આ આરામાં પહેલા આરા કરતાં જગતની સ્થિતિ સારી હાય છે. અને તેમાં પણ કાળના પ્રભાવે કરીને સુધારા થતા જાય છે. બીજા આરાના અંતમાં, ને ત્રીજા આરાના પ્રારંભમાં મનુષ્યાનું શરીર સાત હાથનું, ને આયુષ્ય ઉત્કૃષ્ટપણે પ્રાયઃ ૧૨૦ વર્ષનું પૂર્વના ક્રમે કરીને થાય છે. ત્રીજા આરાની શરૂઆતમાં ૮૯ પક્ષ ગયા બાદ પ્રથમ તીર્થ કરના જન્મ થાય છે. તે પછી પશ્ચાનુક્રમે કરીને સર્વરુ તીર્થ કરા પર ચક્રવર્તિઓ \* વાસદેવા « અળદેવા તેમજ <sup>૯</sup> પ્રતિવાસુદેવા એ ત્રેસઠ શલાકાપુરુષા આ આરામાં ઉત્પન્ન થાય છે. આ ' દુઃષમ સુષમ ' નામના ત્રીજા આરાનું પ્રમાણ અવસપિષ્ણીના ચાથા આરાની માફક બે તાલીશ હુજાર વર્ષ ન્યૂન એક કોડાકોડી સાગરાયમનું હોય છે. એવી રીતના એ આરા પૂરા થતાં ' સુષમદુઃષમ ' નામનાે ઉત્સપિણીના ચાથા આરા બે કાેડા કાેડી સાગરાપમના પ્રમાણવાળા બેસે છે. આ આરાનું પ્રમાણ અવ-સપિણીના મીજા આરાની માકક સમજવું, કેર એટલાેજ કે અવસપિણીમાં ક્રમે કરીને જેમ હાનિ થતી બાય છે. તેમ આ ઉત્સપિણીકાળમાં વૃદ્ધિ થતી જાય છે. આ ચાથા આસનાં ૮૯ પક્ષ ગયે ચાવીસમા તીર્થો કર ઉત્પન્ન થાય છે. એ ચાવીસમા <mark>તીર્થ</mark> કરના માેક્ષ ગમન બાદ કેટલાક સમય પછી લાેકા બહુ સુખી. સંતાેષી, અલ્પકષાયવાળા, અલ્પવિષયવાળા, સરળસ્વભાવી અને સમૃદ્ધિવંત હાવાથી નાનામોટાના વ્યવહાર દૂર થાય છે. સર્વ કેાઇ સરખા બળ, બુદ્ધિ, રૂપ, સૌભાગ્ય અને સુખી હાવાથી ધર્મમાં પ્રમાદી થતાં જૈનધર્મના લાપ થાય છે. કાળના પ્રભાવે હવે કલ્પવૃક્ષા પ્રગટ થવા માંડે છે. અને આળક. આળકીના જેડલા રૂપે જન્મ થાય છે અને એજ આપસ આપસમાં સ્નેહ ધારણ કરીને પતિ

 $\mathbf{2}$ 

| 90 | તત્ત્વત્રયીમીમાંસા. | ખંડ ૧ |
|----|---------------------|-------|
|    |                     |       |

પત્ની રૂપે રહે છે. એવી રીતે અનુક્રમે સર્વે વ્યવહારના નાશ થતાં ઉત્સપિણી કાળના ચાથા આસમાં કેટલાક કાળ ગયા બાદ યુગળિક ધર્મ પ્રગટ થાય છે.

એ ચોથેા આરો પૂર્ણ થતાં 'સુષમ ' નામના ત્રણ કાેડાકાેડી સાગરા-પમના પાંચમા આરા બેસે છે. એ આરાની શરૂઆતમાં અવસપિણીના બીજા આરાના અંતની માફક એક ગાઉનું શરીર અને એક પલ્યાેપમનું આયુષ્ય હાેય છે. ક્રેમે કરીને તેમાં વૃદ્ધિ થતાં બીજા આરાના અંતમાં તે ઉત્સપિણી કાળમાં બે ગાઉનું શરીર, ને બે પલ્યાેપમનું આયુષ્ય થાય છે. તેની સાથે રૂપ સૌભાગ્ય, બળ, સમૃદ્ધિ વિગેરે પણ વૃદ્ધિ પામે છે. તે પછી ઉત્સપિણીના છઠ્ઠા આરા ' સુષમસુષમ ' નામના આવે છે, તેમાં પણ સારા કાળના પ્રભાવથી વૃદ્ધિ થતા થતાં એના અંતમાં મનુષ્યનું ત્રણ ગાઉનું શરીર અને ત્રણ પલ્યાે-પમનું આયુષ્ય થાય છે. મનુષ્યને અનુસરીને ગાય, ભેંસ, હાથી, ઘાડા વિગેરે તિર્ય ચામાં પણ એ ક્રમ સમજવા. ચાર કાડાકાડી સાગરાપમના ઉત્સપિણીના છઠ્ઠા આરા પૂરા થતાં વળી પાછા અવસપિણીના ચાર કાડાકાડી સાગરાપમના સુષમાસુષમ નામે પહેલા આરા બેસે છે. ત્યારથી વૃદ્ધિ થતી અટકીને ઉતરતા કાળની શરૂઆત થાય છે.

એવી રીતે દશ કાેડાકાેડી સાગરાેપમની અવસપિંછી અને કશ કાેડાકાેડી સાગરાેપમની ઉત્સપિંછી મળીને વીસ કાેડાકાેડી સાગરાંપમનું એક **કાળચક્ર** થાય છે. એવાં કાળચક્રો ભૂતકાળમાં અનંતાં થઇ ગયાં છે અને અનંતાં ભવિષ્યકાળમાં ઘશે. આવી રીતે ઉન્નતિ અને અવનતિના ક્રમથી જગતની સ્થિતિ બદલાયા કરે છે, પણુ એની ઉત્પત્તિ કે સર્વથા નાશ થતાે નથી. તેમ આવું વિશાળ, શાશ્વતું જગત્ (જેમાં સ્વર્ગ, મત્ય અને પાતાળના સમાવેશ થાય છે એને) કાેઇ અમુક વ્યકિતએ અનાવ્યું એવી કલ્પના પણ વિચારક વિદ્રાનાને હારયાસ્પદ લાગે તેવી છે. આથી વિશેષ જાણવાની જિજ્ઞાસા રાખનાર વિદ્રાનાએ અન્ય જૈન ગ્રંથા જોઇ લેવા.

ાઇતિ જૈન પ્રમાણે અવસપિંષ્ટ્રી-ઉત્સપિંષ્ટ્રી ( ઊતરતા ચઢતા ) કાલથી આદિ અંતવિનાના જગતનું સ્વરૂપ નામનું પ્રકરણ. ર જું ા



# પ્રકરણ ૩ જું.

તીર્થ કરાેની ઉત્પત્તિના સમય--

" काऌदुगे ति−चउत्था ऽरगेसु एगूणनवइपक्खेसु । सेसि गपसु सिज्जंति हुंति पढमंतिमर्जिणिदा ॥१०० ॥

-- શ્રી રાજરોખર સુસ્કિત ક્ષેત્રસમાસ.

**ભાવાર્થ** –એક કાળચક્રમાં અવસર્પિણી (ઉતરતાે કાળ) અને ઉત્સર્પિણી (ચઢતાે કાળ) નામે બે વિભાગ હાય છે. તે દરેકના છ આરા ( છ વિભાગ ) હાય છે, તેમાં અવસર્પિણીના ત્રીજા આરાના નગ્યાસી ( ૮૯ ) પક્ષ બાકી રહે ત્યારે પહેલા તીર્થ કર માક્ષે જાય, અને ચાથા આરાના નેગ્યાસી પક્ષ ( ૮૯ ) બાકી રહે ત્યારે છેલ્લા ચાવીસમા તીર્થ કર માક્ષે જાય. બીજા ઉત્સર્પિણી કાળમાં ત્રીજા આરાના નેગ્યાસી ( ૮૯ ) પક્ષ જાય તે વારે પ્રથમ તીર્થ કર જન્મ પામે અને ચાથા આરાના નેગ્યાસી ( ૮૯ ) પક્ષ જાય તે વારે પ્રથમ તીર્થ કર જન્મ પામે અને ચાથા આરાના નેગ્યાસી ( ૮૯ ) પક્ષ જાય ત્યારે અંતિમ ચાવીસમા તીર્થ કરના જન્મ થાય.

આ ઉપરાક્ત ગાથામાં અવસપિંધીના ત્રીજા અને ચાેશા આરાના નેબ્યાસી ( ૮૯ ) પક્ષ શેષ રહે તે વખતે પહેલા અને ચાેવીસમા લીર્થ કરના માક્ષકાળ બતાવ્યા, અને ઉત્સપિંધીના ત્રીજા અને ચાેથા આરાના નેબ્યાસી ( ૮૯ )પક્ષ જાય તેવારે પહેલા અને ચાેવીશમા લીર્થ કરના જન્મકાળ ખતાવ્યા તેથી એમ સમજવાનું કે એક કાળચક્રમાં બેજ ચાેવીસીએા થાય, પછુ તેમાં વધારા કે ઘટાડા નજ થાય. આ પ્રમાણે અનાદિ કાળના નિયમ ચાલતા આવે છે.

કાળ અનાદિથી ચાલતા આવે છે તેથી અનંતાં કાળચકો થઇ ગયાં છે તેની સાથે ધર્મના પ્રવર્ત્તક તીર્થ કરાની ચાવીસીઓ પણ અનંતી થઇ ગઇ છે. અને આગળ પણ અનંતી ચાવીસીઓ થયા કરવાની એમ જેન સિદ્ધાંતમાં આજથી હજારા વર્ષા પહેલાં ચાપ્પ્પે ચાપ્પ્પું લખાઇ ગયું છે. જૈનોના આ નિયમને અનુસરીનેજ પ્રાયઃ ઘણા ખરા મતામાં ૨૪ અવતા-રાની કલ્પના ચેળ્વામાં આવી હોય એમ માલૂમ પડે છે. કારણુ કે તે મતવાળા-ઓમાં કાલક્રમ કે પુરૂષક્રમ ચાક્ષ્કસપણાથી (વિગતવાર રીતે) કહેવામાં આવેલા જણાતા નથી. કાકા **કાલેલકર** પણ ૨૪ અવતારાની કલ્પના જૈનોના અનુકરણુરૂપે હાવાનું દાખવે છે પૂર્વરંગ પૃષ્ટ. પડ માં તેઓ લખે છે કે – " જેમ બૌદ્ધ ધર્મમાં બાધિસત્ત્વની કલ્પના છે તેમ જૈન ધર્મમાં તીર્થં કરની કલ્પના છે, અને તેવીજ રીતે વૈક્રિક ધર્મે જૈન અને બૌદ્ધ ધર્મની નકલ કરી અવતારની કલ્પના ઉભી કરી છે એવા કેટલાકના મત છે. વિષ્ણુના દશ અવતાર છે એમ મનાય છે, બીજી ગણુત્રી પ્રમાણે ચાવીસ અવતાર ગણાય છે. દશ અવતારમાં છુદ્ધાવતાર ગણાય છે અને ચાવીસ અવતારમાં ઝથલાદેવ છે. એ ધ્યાનમાં લેવા લાયક છે. "

ા ઇતિ જૈન પ્રમા**ણે અવસર્પિણી અને ઊત્સર્પિણી કાલમાં તીર્થ'કરાેની** ઉત્પત્તિના સમયનાે નિર્ણુધ નામ પ્રકરણુ ૩ જીં. ॥



# પ્રકરણ ૪ શું.

# પૈારાણિક અને વૈદિક દષ્ટિએ જગત્.

### કલમ ૧૫ થી.

10

દિક ધર્મમાં પુરાણ, સંહિતા, ઉપનિષદો અને વેદ એમ ઉત્તરાત્તર મહત્વપૂર્ણ અને માનનીય ગ્રંથા ગણાય છે. કેટલાક લોકો પુરાણેને શ્રધ્ધેય ગણતા નથી. પરંતુ વેદ-વાકય તો પ્રમાણ ભૂત અને માન્ય માને છે, તેથી આ પ્રકરણમાં પુરાણેના

સૃષ્ટિ સંબંધિના વિચારા, અને વેદામાં વર્ણવેલું સૃષ્ટિ રચના સંબંધિ સ્વરૂપ આપવામાં આવે છે.

## ( ૧ ) ફૂર્મપુરાણમાં લખ્યું છે કે---

હું નારાયણુ દેવ છું, મારા માટે શરૂઆતમાં રહેવાની જગ્યા ન હેાવાથી મેં રોષનાગની શય્યા કરી તેની ઉપર હું રહ્યો. મારી દયાથી ચતુર્ઝ છ્રાહ્યા અકસ્માત્ પેદા થયા એમણે પોતાના મનથી પોતાના જેવા ૧ સનક, ર સનાતન, ઢ સનંદન, ૪ રૂદ્ર અને ૫ સનત્કુમાર એ નામના પાંચ પુરુષે ઉત્પન્ન કર્યા તેમણે પોતાના મનને ઇશ્વરમાં આસકત કરી આ સષ્ટિની રચના કરવા માંડી. ત્યારે છ્રાહ્યા પાછા માહવશ થવાથી વિષ્ણુએ પોતાના પુત્ર છ્રાહ્યાને ઉપદેશ કર્યો. તેથી છ્રાહ્યાએ પુનઃ ઉત્ર તપ કર્યો. ઘણા કાળ પર્યંત તપ કરવા છતાં કાંઇ ઇપ્ટસિદ્ધિ ન થવાથી એમને કોધ ઉત્પન્ન થયે ને આંખમાંથી પાણી નીકબ્સું, તેથી પાંપણે વાંકી વળી ગઇ, તેમાંથી મહાદેવ ઉત્પન્ન થયા. છાદ્યદ્યાની આજ્ઞાથી મહાદેવજીએ ભૂત પ્રેતાદિ ગણે ઉત્પન્ન કર્યા, તે ભૂતપ્રેતાદિ ગણ ઉત્પન્ન થતાંની સાથે જગતનું ભક્ષણ કરવા લાગી ગયાં, તે દેખી છાદ્યાણ પણ વિસ્મિત થયા.

### ( ૨ ) આદ્યવેવર્ત પુરાણમાં લખ્યું છે કે---

આ બધા જગતની રચના કૃષ્ણુ ભગવાનથી થઇ છે. કારણુ કે કૃષ્ણુજીના જમણા હાથથી વિષણુજી, ડાબા હાથથી શિવજી અને એમની નાભિમાંથી **પ્રાહ્યાજી** ઉત્પન્ન થયા છે. એ ત્રણે દેવેાએ કૃષ્ણુજીને પૂજી, એમની આજ્ઞા મેળવી સચ્ટિની રચના કરી.

Jain Education International

તત્ત્વત્રયી-મીમાંસા..

( 3 ) શિવપુરાણમાં વર્ણું બ્યું છે કે---

આ બ્રદ્માંડમાંથી પ્રથમ **શિવજી** ઉત્પન્ન થયા એ **શિવજીના** ડાબા હાથથી વિષ્ણુ અને લક્ષ્મી પ્રગટ થયાં, અને જમણા હાથથી બ્રદ્ધા અને સરસ્વતી પેદા થયાં. પછી ગુણુ સંયુક્ત પ્રકૃતિ **શિવજીના જેવામાં આવી** તે પ્રકૃતિએ **શિવજીનું સામર્થ્ય ધારણુ કરી મહત્વાદિ ઉત્પન્ન કર્યાં. તેમાંથી** સાત્ત્વિક, રજસ, અને તમસ્ એ ત્રણુ અહંકાર ઉત્પન્ન થયા. સાત્વિકમાંથી દેવતાએા, રજસ્માંથી ઇંદ્રો, અને તમસ્માંથી પાંચ તત્ત્વ. ઉત્પન્ન થયાં. એ પાંચ તત્ત્વાથી બધા બ્રદ્ધાંડની ઉત્પત્તિ થઇ.

#### ( ૪ ) **દેવીભાગવતમાં** લખ્યું છે કે––

કાળી દેવીએ કહ્યું કે જગતમાં હું આઘ શક્તિ થઇ, તેથી જગતના બીજ રૂપ ( કારણ ભૂત ) હું છું. પ્રથમ શિવ અને શક્તિ રૂપે પ્રગટ થઇ. પછી વિષ્ણુ અને વિષ્ણુની શક્તિ રૂપે ઉત્પન્ન થએલી હાેવાથી આ સુષ્ટિ મારાથીજ ઉત્પન્ન થએલી છે.

તથા **કાળી દેવી** એ આઘ શક્તિ છે એ**ણે ત્રણ ઇડાં ઉત્પન્ન કર્યાં** એમાંથી **યાદ્યા, વિષ્ણુ** અને મહાદેવ બહાર નિકત્યા એમણે જગતની રચના કરી એમ અન્ય ગ્રંથામાં પણ કહ્યું છે.

#### ( ૫ ) મંડૂક ઉપનિષદ્માં કહ્યું છે કે--

જેમ કરાળીઓ પાતાની મેળે પાતે જાળું ઉત્પન્ન કરી પાછું તેને પાતાનામાંજ સમાવી દે છે, તેજ પ્રમાણે જે એક અલિનાશી પુરુષ છે, તેમાંથીજ આ સુષ્ટિ ઉત્પન્ન થાય છે, અને પાછળથી તે અવિનાશી પુરુષમાંજ પાછી સમાઇ જાય છે.

( ૬ ) **મનુસ્મૃતિના** પ્રથમાધ્યાયના શ્લા. ૫ માંથી લખ્યું છે કે—

પ્રથમ તેા એક અધકારજ વિદ્યમાન હતા તેના નાશ કરવા વાળા સ્વયંભૂ ભગવાન ઉત્પન્ન થયા. તેમણે જળ ઉત્પન્ન કરી તેમાં બીજ નાંખ્યું, તેથી સાનાનું ઇંડું ઉત્પન્ન થયું. એ ઇંડામાં સવ<sup>°</sup> લાેકના પિતામહ **પ્રહ્યા**જી ઉત્પન્ન થઇ કઇ નિંખર્વ વર્ષ સુધી તેમાંજ રહ્યા આખરે ઇંડાના બે ભાગ કરી જીજ્ઞા બહાર આવ્યા. એ બે ટુકડામાંથી એક ટુકડાના આકાશ અને બીજાથી પૃથ્લી બની ગઇ. તે પછી અગ્નિ, વાયુ, અને સૂર્ય એ ત્રણ દેવેા ઉત્પન્ન થયા.

૧૪

### પ્રકરણ ૪ શું. પૌરાણિક અને વૈદિક દષ્ટિએ જગત્

યજ્ઞ સિન્દિને માટે ત્રણુ દેવેષ ઉત્પન્ન કરી તપાદિ, ક્રોધાદિ ઉત્પન્ન કરી સુબદુ:ખાદિકની યોજના ઘડી કાઢી. મુખ, હાથ, જંઘા અને પગથી ચારે વર્ણુ ઉત્પન્ન કર્યા. પછી પ્રદ્યાજીએ પાતાના શરીરના બે ભાગ કરી સી અને યુરુષરૂપે બની વિરાટરૂપે થઇ ૧૦ મુનિ, ૭ મુનિ, દેવતાઓ અને કીટ પતંગાદિકની ઉત્પત્તિ કરી.

( ૭ **) ગાેપથબ્રાહ્મણુ** પૂ. પ્ર. ૧, બ્રા. ૬ માં **લ**ખે છે કે—

પ્રજાપતિ ( બ્રહ્માજી ) એ તીવ તપ કરીને પોતાના આત્માને ખૂબ તપાવીને તેમાંથી ( આત્મામાંથી ) જ ત્રણ લાેકની રચના કરી. પાતાના બે પગથી પૃથ્વીલાેક, ઉદરથી આકાશલાેક, અને મસ્તકથી સ્વર્ગલાેક. પછી એ ત્રણે લાેક પાસે તપ કરાવી અગ્નિ, વાસુ અને સૂર્ય એ ત્રણ દેવા ઉત્પન્ન કરાવ્યા.

(૮) **શતપથ** બ્રાહ્મણ કાં. ૧૧, અ.પ, બ્રા. ૩ કં. ૧–૨–૩ માં લખ્યું છે કે––

પ્રથમ નિશ્ચયથી એક પ્રજાપતિ હતો. તે પ્રજાપતિને ઇચ્છા થઇ કે– " पकोऽहं बहुः स्याम् "-હું એક છું તેથી અનેક રૂપવાળા થાઉ. પછી તેણે શાંતપણાથી તપ કરવા માંડયા. તપના પ્રભાવથી તેણે ત્રણ લાેક ( સ્વર્ગ-મર્ત્ય અને પાતાળ ) ની રચના કરી. એ ત્રણે લાેક પાસે પ્રજાપતિએ તપ કરાવ્યા. તેમના તપના પ્રસાવથી ત્રણ જ્યાતિ (પ્રકાશ) રૂપવાળા ત્રણ દેવતા ૧અપ્રિ, રવાયુ, અને રસ્ત્ર્ય નામે ઉત્પન્ન થયા.

( ૯ ) એજ **શતપથ પ્રાદ્ર**ાણના કાં. ૭ અ. ૫ પ્રા. ૧ કં. ૫ માં લખ્યું છે કે--

વેદેામાં ફર્મ પ્રસિદ્ધ છે. પ્રજાપતિ પરમેશ્વર ક્રમ'નું રૂપ ધારણુ કરી આ બધા જગતની રચના કરી. પાતાને કરવાનું હતું તે કરવાથી 'ફ્રમ' કહેવાયા. તે ફ્રમ કરયપના નામે પ્રસિદ્ધ હાેવાથી ઋષિઓ સંપૂર્ણ પ્રજાને કાશ્યપી કહે છે.

( ૧૦ ) તેત્તરીયસાંહિતા કાં. ૭, પ્ર. ૧, અનુ૦ ૫ માં લખ્યું છે કે---

શરૂઆતમાં જળ, જળ ને જળ હતું તે જળમાં પ્રજાપતિ વાયુતું સ્વરૂપ ધારણુ કરી ફરવા લાગ્યા. ફરતાં ફરતાં એકદા આ પૃથ્વીને જળની અંદર દેખવાથી પાેતે વરાહ ( શુકર ) રૂપ ધારણુ કરીને જળની બહાર ખેંચી લાવ્યા.

(૧૧) ગડગ્વેદમાં લખ્યું છે કે---

શરૂઆતમાં એક આત્મા શિવાય ચળ અને સ્થિર વસ્તુમાંની કાઇ પણ વસ્તુ નહાેતી. એક સમયે આત્માને વિચાર થયેા કે ' હું જગતની રચના કરૂં '

a server a

એ વિચાર થતાં પ્રથમ જ્યાંતિષ આદિ બનાવ્યા, તે પછી એની રક્ષા કરવાના વિચાર ઉત્પન્ન થતાં જળમાંથી એક પુરુષ ઉત્પન્ન કર્યો. તે પુરુષનું મુખ ખુલ્લુ થતાં તેમાંથી અગ્નિ પ્રગટ થયેા. પછી નાક ખુલ્લુ થતાં વ્યાસ આવવા જવા લાગ્યાે તેથી આકાશની ઉત્પત્તિ થઇ. ત્યાર બાદ આંખા ઉઘડી એટલે જ્યાંતિષ પ્રગટ થઇ. એ જ્યાંતિઃથો સૂર્ય પ્રગટ થયાે. એમ અનુક્રમે ઝાડ-બીડ, મર્ત્ય વિગેરે તે પુરુષથીજ ઉત્પન્ન થયાં.

(૧૨) વળી એજ ૠગ્વેદ, માં ૧૦, ૮૨, ૧માં લખ્યું છે કે— .

તે સર્વવિત્ પિતાએ સ્પષ્ટ અવલેાકન કર્યું અને પૂર્ણુ વિચાર કરી આકાશ અને પૃથ્વી જળમય આકૃતિવાળાં, અને એક બીજાને સ્પર્શ કરતાં બનાવ્યાં તેઓની મર્યાદા વિસ્તૃત થઇ ત્યારે આકાશ અને પૃથ્વી જીદ્ધાં પડયાં.

(હિંદુસ્તાનની સંસ્કૃતિ ( પૃ. ૨૪ )

(૧૩) યજીવેદમાં લખ્યું છે કે---

વિરાટ્ પુરુષથી આ વિશ્વની રચના થઇ છે. જે વખતે વિરાટ્પુરુષને સુષ્ટિ ઉત્પન્ન કરવાની ઇચ્છા થઇ તેજ વખતે સ્ત્રી અને પુરુષ અન્ને એકજ સ્વરૂપથી ઉત્પન્ન થઇ ગયાં, ને તે જીદાં પડી સ્ત્રી સર્ત્તારૂપે બની ગયાં. ત્યાંથી તેમનાથી મનુંષ્યની પરંપરા શરૂ થઇ. વળી પેલા પુરુષ અને સ્ત્રીએ જે જે જાતિનું સ્વરૂપ ધારણુ કર્યું તે તે જાતિના વિસ્તાર વધતાે ગયાે.

ઋગ્વેદ વિગેરેમાં પણ આજ મતલળના ઉલ્લેખ નજરે પડે છે.

(૧૪) એજ **યભુવે દના** વા. સં. અ. ૧૭, મં. ૩ ( **પ્રક્ષકુશળ** ઉદાશીકૃત હિંદી અનુવાદ ) માં લખ્યું છે કે—

આ સુષ્ટિની શરૂઆતમાં માત્ર જળજ હતું. તેણે ઝાતુકાળ પ્રાપ્ત થતાં ગર્ભ ધારણ કર્યાં. તે વિશ્વના કારણ્યુબૂત ગર્ભરૂપ બ્રહ્માજીમાં સર્વ દેવતાઓ ઉત્પન્ન થઇ વ્યાપી રહ્યા છે. જન્માકિકથી રહિત અજની નાભિકમળમાં સર્વ જગત્ના બીજરૂપ બ્રહ્માજી ઉત્પન્ન થયા. તેમનામાં ચોદ ભુવન સ્થિર રહ્યાં. \*

ં∗ શ્રીયુત્ કયાનંદસરસ્વતીછએ કરેલો આને! નવીન <mark>અર્</mark>થ≁

મનુષ્યોએ એવું કરવું જોઇએ કે જે જગલનો આધાર, યોગીએાને પ્રાપ્ત થવઃ લાયક આંતર્યામિ, પોલપોલાનો આધાર સર્વમાં વ્યાપ્ત છે, તેની સેવા સર્વ લોકા કરે.

For Personal & Private Use Only

٩٤

(૧૫) વળી એજ **યજીવેદના** વા. સં. અ. ૨૩, મં. ૬૩ માં લખ્યું છે કે– 'સુભૂ' ( સુંદર ભવન છે જેનામાં તે ), સ્વયંભૂ (ઇચ્છાથી શરીર ધારે તે ) પરમાત્મા, પ્રાપ્ત કાળે મહાજળસમૂહમાં હતા તેમણે ગર્ભ ધારણ કર્યો. તેમાંથી છાદ્યાજી ઉત્પન્ન થયા.

ક વેદેામાંથી વિશેષ વર્ણન.

ઋગ્વેદાલેાચન દ્વિ૦ ઘ૦ પૃ૦ ૨૦૫ થી મૂલ.

હિરણ્યગર્ભ પ્રજાપતિ---

" हिरण्यगर्भः समवर्त्तताग्रे " ( ऋ० १०, २१, १-१० ) इत्यादि ( घ. २०७ ) सावार्थ-अधि अत्पत्तिना समये એકલा હिश्ख्यगर्ल प्रजापति

પાવાય — સાથ આવા સાવવ આકલા હરાયુકવા પ્રચાલ પરમાત્મા ઊપસ્થિત હતા ( હાજર હતા ) તેજ એકલા આ વિસ્ટિના સ્વામી હતા. તેણેજ દ્યા, ભૂમિ અને અંતરિક્ષને ધારણ કર્યું હતું આવા, તેજ દિવ્ય ગુણ ગુક્ત પ્રજાપતિને આપણી પાસે જે કાંઇ છે તે અર્પણ કરીયે હવા શ

જે આત્માને દેવાવાળો, બળને દેવાવાળા, સર્વ વિદ્વાન જેની ઉપાસના કરે છે, જે સ્વયં અમૃત છે. કિંતુ જેમની છાયાજ મૃત્યુ છે તેજ પ્રજાપતિને બેટ કરીયે ા ર ા

ું જે પ્રજાપતિ એકલાજ પાતાની મહિમાથી પ્રાણિમાત્રના રાજા થયા. જે દિપાદ તથા ચંતુષ્પાદ પ્રાણિયાના સ્વામી છે, આવા, તેમને આપણે સર્વ કાંઇ અર્પણ કરીયે ા ૩ ા

જે હિમાચ્છાદિત માેટા માેટા પર્વત, જે સમુદ્ર, જે નદિએષ જેમની છે, દિશા અને વિદિશાએા જેમની-બાહુએા છે. તેનેજ પૂછયે હ ૪ હ

જેણે અંતરિક્ષ, ઢઢ પૃથિવી, સ્વલેોક, આદિત્ય તથા અંતરિક્ષસ્થ મહાન જલરાશિને નિર્માણુ કર્યાં તેમને ભજીયે ા પ ા

જેણે પાતાના અભિધ્યાનથીજ આ વિસ્તૃત પ્રકાશમાન ઘો અને પૃથિ-વીને બનાવી અને ઉદિત થયા, જેના પ્રકાશથી સૂર્ય પ્રકાશિત થાય છે, આવેા, તેજ પ્રજાપતિને પૂજીયે ા ૬ ા

જેના અભિધ્યાનથી પ્રલય કાલમાં દાેધ્રયમાન જલરાશિએ સર્વને બ્યાપ્ત કરી રાખ્યા હતા. ફરી જેમાંથી પૃથિવી આદિ નિકલ્યાં અને જે પ્રજાપતિથીજ ઉત્પન્ન થએલા દેવાદિકમાં પ્રાણ સંચાર થયેા. આવેા, તેનેજ સર્વ પૂજીયે ા ૭ ા જેણે તે પ્રલયકાલીન મહાજલ પ્રલયને પાતાની મહિમાથી દેખ્યા અને જે સર્વ દેવામાં એક અદ્વિતીય દેવ છે તેનેજ પૂજીયે ા ૮ ા

ું આ વિશેષ વર્ણન નરવેદશાસ્ત્રા, વેદતીર્થ (જવાલાપુર) કૃત ''ઝડ**ગ્વેદાલેાચન''** નામના હિંદી ગ્ર**ંથ**માંથી આપવામાં આવેલ છે.

.

| 46               | તત્ત્વત્રયી⊸મીમાંસા. | ્ય્ | 5 9 |
|------------------|----------------------|-----|-----|
| ~~~~~~~~~~~~~~~~ |                      |     |     |

જેણે પૃથિવીને ઉત્પન્ન કરી, જે સત્યધર્માએ અંતરિક્ષને બનાવ્યેા, જેણે આલ્હાદ કારક જલરાશિને બનાવ્યા, તે અમાને ન મારે, આવા, આપણે તેજ પ્રજાપતિને પૂજીયે ॥ ૯ ॥

હે પ્રજાપતે ? તારા વિના કેાઇ નથો, જે આ સમસ્ત પ્રાણિ વર્ગને ઉત્પન્ન કરી શકે, અમેા જે ફલની વાસનાથી એ યજ્ઞ યાગાદિ કરીએ છીએ તે ફલ અમેાને મળે અને અમે વિવિધ ધનાના સ્વામી થઇએ ॥ ૧૦ ။

॥ અધમર્ષણુમંત્ર— ( ऋ ૦ ૧૦-૧૧૧-૨ ) પૃ. ૨૦૮ તેજ પરમા-ત્માના અભિધ્યાનથી ઝાત અને સત્ય, દિન અને રાત્રિ, સમુદ્ર અને મહાસાગર, સંવત્સર, સૂર્ય, ચંદ્ર, દૌ, પૃથિવી, અંતરિક્ષ, ઉત્પન્ન થયા તેણે આ બધા ને સૃષ્ટિ પૂર્વ જેવીજ બનાવી. \*

ઝરગ્વેદ ૧૦ સું મંડલ, તેના એકસાે એકવીશમાં સૂક્તના દશ મંત્રના દુંક સાર:-

સૃષ્ટિ ઊત્યત્તિના સમયે એકલા બ્રહ્મદેવજ હતા તેણે ઘૌ, ભૂમિ અને આકાશ ધારણ કર્યા. જે આત્માને અને બળને દેવાવાળા, દ્રિપાદ ચતુષ્પાદના સ્વામી, જેણે આકાશ, પૃથ્વી અને સ્વલેકિના નિર્માણ કર્યા. જે ઘૌ પૃથ્વી બનાવી ઊદિત થયા. જેનાથી પ્રલય કાલમાં જલ રાશિથી ફરી પૃથ્વી આદિ થએલાં નીક્લ્યાં, શ્રા પ્રજાપતિથી ઊત્પન્ન થએલા દેવાદિકામાં પ્રાણ સંચાર થયા. જેણે મહા પ્રલચને આપણી મહિમાથી દેખ્યા. જેણે પૃથ્વી, આકાશ અને જલરાશિને બનાવ્યા. તેવા હે પ્રજાપતે ? તારા વિના આ સમસ્ત પ્રાણિ વર્ગને ઊત્પન્ન નહિ કરી શકે ? ફલની આશાયે યત્ન કરી રહ્યા છે તેનું ફલ વિવિધ ધનના સ્વામી થઇએ તેનું આપા.

દ્વિતીય પ્ર૦ પૃ.૧૯ર∹૩ માં- ૧ પૃશ્વીના અંતનું, ૨ ભુવનની નાભિનું, ૩ આદિત્યના વીર્થનું, ૪ વચનના સમૂહનું. એ ચાર પ્રશ્ન તેના ઊત્તરમાં ૧ ચજ્ઞની વેઠી, ૨ ચજ્ઞ, ૩ સાેમરસ, ૪ પ્રદ્વ–સાયણાચાર્યે બતાવ્યા હતા.

આગળ પૃ. ૨૦૧– સૃષ્ટિકર્તાનાં આહવાનનાં અર્થ-' જે પરમાત્મા ચરાચરના સ્વામી, બુદ્ધિના દાતા, ઇચ્છાની પૂર્તિ કરતા, તેનું આ જ્ઞાન સ્વરક્ષા માટે , સ્વપુષ્ટિના માટે, અને સ્વવૃદ્ધિ કલ્યાણુના માટે' એમ કરવામાં આવ્યું છે.

વિદ્વાન લાેક વિષ્ણુના પરમ પદને આકાશમાં પ્રકાશમાન સૂર્યની પેંઠે બુવે છે. તેને વિદ્વાનજ જાણે છે.

\* આથી સ્પષ્ટ છે કે પ્રવાહ રૂપ<mark>થી આ સ</mark>ષ્ટિ નિત્ય છે.

**વૈજ્ઞાનિકેા મધ્યાદ્ધના** સૂર્ય ખતાવે છે. ા

પ્ર\_ ૨૦૨ થી—્પ્રલય દશાનેા લેખ જુવેા-પૃથ્વી, આકાશાદિક કાંઇ જ ન હતું એકલેા બ્રદ્ધાજ હતા નેને સૃષ્ટિ ઊત્પન્ન કરવાની ઇચ્છા થતાની સાથે રુષ્ટિ થઇ ગઇ તેથી પાછળથી થએલા વિદ્વાનાને ખબર પડી નહી. ઇત્યાદિ.

ઋગ્વેદાદિકમાં—પ્રલયદશાનું વર્ણુવ.

ઋગ્વેદાલેાચન—દિતીય પ્રકાશ. પૃ. ૨૦૨ માં મૂલ. સષ્ટિ ઉત્પત્તિના પૂર્વે શુ' હતું ?

नाऽसदासीन्नोसदासीत्तदानीं हेत्याहि. ( क्र. १०१२९११-७ ) ५. २०३ थी.

ભાવાર્થ — પ્રલય દશામાં સૃષ્ટિના મૂલ કારણના પત્તો નહીં હતા, અને તે નહીં હતી એવું પણ નહીં. સદ અસત્થી વિલક્ષણજ કાેઇ અનિવ ચનીય દશા હતી, ન કાેઇ લાેક હતા, ન પૃથ્વી, ન અંતરિક્ષ, અને ન અંતરિક્ષના ઉપરના ચુલાેક આદિ, જ્યારે કાેઇ આધાર ન હતા તા એના આવરક= ઢાંકવા વાળાજ કયાંથી આવ્યા ? તે સમય છવાની પણ અદષ્ટ અર્થાત્ સુખ દુ:ખાના સાક્ષાત્કાર કરાવવાવાળા ધર્માધર્મના, નાશ હાવાના કારને પ્રલય દશાજ હતી. ઉપાધિના વિલયથી લાેક્તા જીવ પણ વિલીન જ હતા-અર્થાત્ ન ભાગ્ય હતું, ન લાેક્તા. કાંઇ પત્તો નહીં લાગતા હતા. ગંભીર, ગહન, જલરાશિ, સમુદ્ર, મહાસમુદ્ર આદિ કાંઇ ન હતું ા ૧ ા

તે સમયે ન મૃત્યુ હતું, ન અમૃત, ન રાત્રિનું ચિન્હ હતું, ન દિનનું, સૂર્ય, ચંદ્રમા જ નહીં હતા. તેા પછી અહેારાત્ર કયાંથી હેાય ? કેવલ એક નિરુ-પાધિક× આંનીત્ અર્થાત્ સર્વના પ્રાણન કત્તાં શુદ્ધસત્ત્વ બ્રદ્મજ હતા, જે એકલા પાતાના આશ્રયમાં જ સ્થિત હતા. બસ તેમને છેાડીને બીજું કાેઇ હતું જ નહીં. ા ૨ ા

સુષ્ટિ ઉત્પત્તિની પૂર્વે જ્યાં બેઇએ ત્યાં ગૂઢ અધકાર જ હતાે. એજ કારણે કાઇ પણ પત્તો નહીં દેખાતાે હતાે. જેમ જલને ભરાઇ જવાથી નીચેની વસ્તુઓના પત્તો નથી જણાતા, જેમ નીરમિશ્રિત જલમાં નીર-ક્ષીરના વિવેક કઠિણ થઇ જાય છે એ પ્રકારે તે તુચ્છ તમથી આવૃત દશામાં કાંઇપણ જ્ઞાન થતું નહતું. આ જે કાર્યરૂપ જગત્ ઉત્પન્ન થયું તે, તે સત્ત્વ બ્રહ્મની પર્યાલાેચનની મહિમાથી જ ઉત્પન્ન થયુ.ા ૩ા

× '' आसीदिर्द तमोभूतम् '' ( मनु० १-५ ) ઇत्याहि.

્ર પ્રશ્વસ્તપાદ ભાષ્યમાં મહાલયનું વર્ણ્યન પણ આનાથી મળતા જેવું જ છે.

| २०  | તત્ત્વત્રયી⊶મીમાંસા. | ંખંડ | ٩ |
|-----|----------------------|------|---|
| V - |                      |      |   |

આ સખ્ટિને આ રૂપમાં આવવાના પૂર્વે તે સત્ત્વ પ્રદ્ધાના મનમાં સિસ્ક્ષા-આ જગતને ઉત્પન્ન કરવાની ઇચ્છા હતી તેજ આ સખ્ટિના બીજભૂત થઇ. કેમકે અતીત કલ્પમાં પ્રાણીયોદ્ધારા કરેલું કર્મ તે સમયે હતું એટલાજ માટે સર્વ કુલદાતા, સાક્ષી કર્માધ્યક્ષ, પરમેશ્વરના મનમાં સિસ્ક્ષા થઇ. કવિ--અર્થાત કાંતદર્શી વિદ્વાન જ આ જગતના બંધન હેતુ ગતકલ્પગત કર્મ સમૃહને પાતાની વિવેક દષ્ટિથી જાણી લે છે. ૫ ૪ ૫

જે કમ સમૂહના કારણ કર્માધ્યક્ષના મનમાં સિસ્ક્ષા ઉત્પન્ન થઇ તે સિસ્ક્ષા એકદમ એવી વ્યાપ્ત થઇ જેમકે સૂર્ય'ની રશ્મિએા એકદમ સર્વત્ર વ્યાપ્ત થઇ જાય છે. ફરી એ પત્તો ન મલ્યો કે સૃષ્ટિક્રમ ક્યાંથી પ્રારંભ થયેા, નીચેથી ઉપરથી, કે મધ્યથી, કાંઇ જાણી શકાશું નહીં–અર્થાત્ સિસ્ક્ષાના સમકાલજ સર્વત્ર સર્ગ ક્રિયા પ્રારંભ થઇ. જીવામાં કેાઇ ભાકતા હતા, કાઇ કર્તા હતા, અને તેમના લીધેજ મહાન વિયદાદિ પચમહાભૂતોની સૃષ્ટિ થઇ. એ પ્રકારે પરમાત્માએ માયાસહિત ભાકતૃ ભાગ્ય રૂપથી સૃષ્ટિ રચી. ા પ ા

કચા પુરૂષ ખરેખરૂં અતાવી શકે છે અથવા જાણી શકે છે? કે સૃષ્ટિ કયા નિમિત્તે અથવા ઉપાદાન કારણથી બની ? વિદ્વાન તાે એ વાતને બતાવી શકશે ? વિદ્વાન કેવા પ્રકારે બતાવી શકશે ? તે તાે સૃષ્ટિ ઊત્પત્તિના અનંતર ( પછી ) ઊત્પન્ન થયા. તે પાતાથી પૂર્વ કાલમાં વિદ્યમાન દશાના બાધ કેવી રીતે કરાવી શકશે ? હ ૬ હ

આ સુષ્ટિ કયા નિમિત્તથી અથવા ઉપાદાન કારણથી બની ? અથવા એના ધારણ કરવાવાળા કેાઇ છે કે નહી ? એ વાલને કેાઇ જાણતાે હશે તા તેજ એક કર્માધ્યક્ષ, સ્વર્ગાધ્યક્ષ પરમાત્મા જાણતા હશે. ૫ ૭૫ આ **સ્કગ્વેદના સૂક્તના ડુંક સાર**---

પ્રલય દશામાં — પૃથ્વી, આકાશ, ઘુલાક આદિ કાંઇ જ ન હતું, જીવ પણ વિલીનજ હતા, ભાગ્યજ ન હતુ તા ભાકતા જીવ ક્યાંથી હાય ? અરે સમુદ્ર મહાસમુદ્ર આદિ કાંઇ જ ન હતુ. સૂર્ય ચંદ્રજ ન હતા તા પછી દિવસ રાત્રિ કયાંથી હાય ? માત્ર એકલા બ્રહ્મજ પાતાના આશ્રયમાં સ્થિત હતા, ગૂઢ અધકારમાં કાંઇ જ્ઞાનજ ન થઇ શકતુ હતું. બ્રહ્મને સૃષ્ટિ ઊત્પન્ન કરવાની જે ઇચ્છા તે જ બીજ, પૂર્વ કલ્પમાં કરેલાં જીવાનાં કર્મ વિદ્વાન પાતાની વિવેક દૃષ્ટિથી જાણી લે છે. સૃષ્ટિ રચવાની ઇચ્છા એવી પસરી કે જાણે સૂર્યની કિરણે. તેના રૂપની અબર જ ન પડી. જીવામાં કાેઇ ભાષ્ઠતા તો કાેઇ કર્ત્તા.

| પ્રકરણ ૪ શું. | પૌરાાણક | અને | વૈદિક | દાષ્ટએ | જગત્. | २१ |
|---------------|---------|-----|-------|--------|-------|----|
|               |         |     |       |        |       |    |

તેમના જ લીધે આકાશાદિક પંચ મહાભૂતાેની સુષ્ટિ થઇ. કયા નિમિત્તે કયા ગ્રેપાદાન કારણથી આ સુષ્ટિ બની એ કાેણ વિદ્વાન બતાવી શકે ? કેમકે તે વિદ્વાના તાે પાછળથી ઊત્પન્ન થયા, કેવી રીતે બતાવી શકે ? એને ધારણ કરવા વાળા કાેઇ છે કે નહી તે તાે તે પરમાત્માજ જાણતાે હશે.

**આમાં થેાડા અમારા વિચારે**।—પ્રલય દશામાં પૃથ્વી, આકાશ અને ઘુલેાકાદિક કાંઇ પણ ન હતું. તેવા પ્રકારની દશા કેટલા કાલ સુધી રહી ? રચૂલ કે સૂક્ષ્મ કાેઇ પણ પદાર્થ આકાશ વિના ર**હી** શક્તો નથી તાે આકાશ વિના એકલાે બ્રહ્મ કચે ઠેકાણુ રહ્યો ?ા

પ્રદ્ધની જે ઇચ્છા તે સષ્ટિનું બીજ. ઇચ્છા સદા કાળની કે પ્રલયના સમયે નવીન ઉત્પન્ન થએલી ?ા પૂર્વ કલ્પમાં કરેલાં જીવેાનાં કર્મ વિદ્વાન વિવેક દષ્ટિથી જાણી શકે છે, તાે કર્મ વસ્તુ શી ચીજ છે ? તે જીવાની સાથે કેવા સ્વરૂપથી રહે છે ? અને તે વિદ્વાન કયા જ્ઞાનથી જાણી લે છે ? એકદમ સષ્ટિની રચના પ્રસરતાં કંમની ખબર ન પડી, પૂર્વ કલ્પમાં કરેલાં જીવાનાં અતિસૂક્ષ્મ કર્માને જાણુનાર વિદ્વાનને આટલી માટી સષ્ટિની ઊત્પત્તિના ક્રમની ખબર ન પડી એ પણુ એક મહાન આશ્ચર્યજ ?

' સુષ્ટિની ઊત્પત્તિ કયા નિમિતે અને કયા ઉપાદાન કારણથી થઇ તે પાછલથી થએલા વિદ્વાનોને કેવી રીતે ખબર પડે ? ' આમાં જરા વિચારવાનું કે બ્રહ્માએ ચાર વેદોના જ્ઞાનની કુક મારતી વખતે સુષ્ટિ જ્ઞાનની કુક મારેલી કેનહી? આ લેખા તે કેાઇ જ્ઞાનીના જેવા કે તદ્દન બાલક જેવા ? જીઓ જૈન દૃષ્ટિએ જગતના નામનું પ્રકરણ બીજીં અને સાથે ખૂબ વિચાર કરો. ઇત્યલ

#### વિરાદ્પુરુષ.

ઝરગ્વેદાલાચન દિ. પ્ર. પુરુષ સૂક્ત પૃ. ૨૦૯

सहस्रशीर्षा पुरुष: सहस्राक्षः सहस्रपात्। इत्यादि ( ऋ० १०-९० ) આ સૂક્ષ્ત ચારા વેદામાં આવ્યું છે. કિંતુ ક્રમમાં થાડા ફેર છે.

શ્રી સાયણા ચાર્ય જીને અર્થ એ છે કે સર્વ પ્રાણિઓને સમષ્ટિ રૂપ જે પ્રદ્યાંડ દેહ છે તેજ વિરાટ્ પુરુષ છે. તેનાં અનંત માથાં, ચક્ર, અને પાદ છે. તે પુરુષ પ્રદ્યાંડ ગાલક રૂપના ચારે તરક ઘેરા કરી દશ અંગુલ વધેલા છે. અર્થાત તે આ પ્રદ્યાંડ લેંાકથી પણ બહાર છે ા ૧ ા જેમ આ કલ્પમાં પ્રાણી માત્ર વિરાટ પુરુષના અવયવ છે તેમ પૂર્વ કલ્પમાં પણ હતા અને ભવિષ્ય કલ્પમાં પણ થશે. તે અમૃતતત્ત્વના સ્વામી પણ છે. કેમકે પ્રાણિ માત્રના ભાગ્ય અન્નથીજ તે સંદેવ વધતા રહે છે. પાતાની કારણ અવસ્થાથી નિકળીને તે આ પરિદશ્યમાન જગદવસ્થાને પ્રાપ્ત થાય છે. તેથીજ પ્રાણિયોના કર્મ કલ <u>ભેાગના માટે જગદવસ્થાના</u> સ્વીકાર કરે છે એટલા માટે ખરી રીતે તેનું <sup>આ</sup> રૂપ નથી ારા ભૂત ભવિષ્ય, વર્તમાન રૂપ જેટલું આ જગત્ છે તે સવ<sup>જ</sup> તેનીજ મહિમા અર્થાત સામર્ચ્ય વિશેષ છે. એથી પણ અધિક તેની મહિમા છે. કાલવ્રયવત્તી સમસ્ત પ્રાણિજાત તેના એક ચતુર્થાશ સ્વરૂપ સ્વપ્રકાશમાં સ્થિત છે અને જે અવિનાશી છે. ા ૩ ા આ જે આ સંસારથી ખહિભૂત એટ-લાજ માટે સંસાર સ્પર્શ-રહિત ત્રિપાત્ પુરુષ છે. તેના આ એકપાદ અર્થાત્ ચતુર્થાંશ સુષ્ટિસંહાર રૂપથી પુનઃ પુનઃ ઉત્પન્ન અને નષ્ટ થાય છે. અને તેજ ચરાચર રૂપમાં વ્યાપ્ત થઇને રહે છે હ ૪ હ તેજ આદિ પુરુષથી વિરાટ બ્રહ્માંડ દેહ ઉત્પન્ન થયું છે. તેજ વિરાટ્ દેહનાે આશ્રય લઇ દેહાભિમાની પુરુષ ઉત્પન્ન થયો. અર્થાત સ્વમાયાથી પ્રદ્યાંડરૂપ વિરાટ દેહને ઉત્પન્ન કરીને તેમાં તે પ્રદ્વાંડાભિમાની જીવરૂપ થયા. આ ઉત્પન્ન થએલાે દેવ–તિર્થક, મનુષ્ય આદિ-રૂપ વાળા થયા. ભૂમિને ઉત્પન્ન કર્યાબાદ જીવાનાં શરીર અનાવ્યાં ૫ ૫ જ્યારે પૂર્વ ક્રમથી સુબ્ટિ થઇ ત્યારે બીજી કેાઇ સાધન ન હેાવાથી દેવેાએ મનથી તેજ પુરુષ સ્વરૂપને હવિની કલ્પના કરીને ચરૂ કર્યો. ત્યારે તે ચરૂમાં વસંતઋતુજ ઘી હતુ, ગ્રીષ્મજ ઇઘ્મ અર્થાત્ અગ્નિ, અને શરદ્જાતુજ હવિ હતી હ ૬ હ તે માનસયત્રમાં દેવેાએ તે પુરુષ પશુનું પ્રોક્ષણ કર્યું અને સુબ્ટિ સાધન-યેાગ્ય પ્રજાપતિ આદિ દેવેાએ યત્ર કર્યો 🛛 છા તેજ માનસ યત્રથી સર્વ'દધ્યાદિ લાગ્યજાત પદાર્થ ઉત્પન્ન થયા. તેનાથી વાયુપ્રધાન આરણ્યક અર્થાત્ જંગલી હરિણાદિ પશુ અને ગ્રામ્ય આશ્વાદિ ઉત્પન્ન થયાં ૫ ૮ ૫

તેજ માનસ યત્તથી----ઝગ, ચજુઃ, સામ અને યગાયવ્યાદિ છંદ ઉત્પન્ન થયા. 1 ૯ 11 તેનાથી અશ્વાદિ અને બન્ને તરફ દાંતવાળા પશુ ઉત્પન્ન થયા. તેનાથી ગાચા, બકરિયા તથા ઘેટાં ઉત્પન્ન થયાં. ૫ ૧૦ ૫ પ્રજાપતિના પ્રાણરૂપ દેવાએ જ્યારે સંકલ્પદ્રારા વિરાટ્ પુરુષની ઉત્પત્તિ કરી ત્યારે તે વિંરાટ્ પુરુષને કેટલા ભાગામાં વિસક્ત કર્યા ? તેનું મુખ કર્યુ હતું ? બાહ્ર્ક્ક હતી ? ઉરૂ અને પાદ કચાં કેવા રૂપનાં હતાં ?ા ૧૧ ા પ્રાહ્મણુ તેના મુખરૂપ, ક્ષત્રિય બાહુરૂપ, વૈશ્ય ઉરૂસ્વરૂપ, અને શુદ્ર તેના પાદ સ્વરૂપ હતાં-અર્થાત્ તે વિરાદ્ પુરુષમાં તેમણું આ પ્રકારે મુખાદિ વિભાગ કર્યા. ॥ ૧૨ ૫ જે પ્રકારે સમસ્ત ભાગ્યબાત વસ્તુઓ, ગવાદિ પશ, ઝગવેદાદિ વેદ, પ્રાદ્ધાણાદિ મતુષ્ય, તેનાથી ઉત્પન્ન થયા, તેજ પ્રકારે પ્રજાપતિના મનથો ચંદ્રમા, ચક્ષુથી સૂર્ય, મુખથી અગ્નિ, અને પ્રાણથી વાયુ ઉત્પન્ન ચયાં. ત ૧૩ ત નાભિથી અ લરિક્ષ, શિરથી ઘોઃ, અર્થાત્ ઘુલેાક, પંગાથી ભૂમિ,

For Personal & Private Use Only

૧ ગાયવ્યાદિ હુંદ કહેતાં ચોથેા અથવવિંદ.

રર

### તત્ત્વત્રયી--મીમાંસા.

ખંડ ૧

શ્રોત્રાદિથી ( કાનથી ) દિશા તથા અન્ય લેાક લાેકાંતર ઉત્પન્ન થયાં. ॥ ૧૪ ॥ આ સાંકલ્પિક યજ્ઞની ગાયત્ર્યાદિ સાત છંદ પરિધિયાં હતી અર્થાત્ ઐષ્ટિક આહવનીયની ત્રણુ પરિધિયાં, ઉત્તરવેદિકાની ત્રણુ પરિધિયાં અને સાતમા આદિત્ય૦ગ્મેકવીશ સમિધાઓ હતી અર્થાત્–આર માસ, પાંચ જાતુ ( હેમંત અને શિશિરને એક માનીને ) ત્રણુ લાેક આદિત્ય પ્રજાપતિના પ્રાણેંદ્રિયરૂપ દેવોએ માનસ યગ્ન કરતાં વિરાટ્ પુરુષનેજ પશુ માની લીધું અને યજ્ઞના વિસ્તાર કર્યા. ॥ ૧૫ ા પ્રજાપતિના પ્રાણસ્વરૂપ દેવાએ આ માનસ યજ્ઞથી યજ્ઞ સ્વરૂપ પ્રજાપતિની પૂજા કરી તે સમયે જગદ્રૂપ વિકારના ધારક તેજ ધર્મ મુખ્ય હતા, તે પુરુષ તે વિરાટ્ પ્રાપ્તિરૂપ સ્વર્ગ`ને પ્રાપ્ત થાય છે. જ્યાં પુરાતન વિરાટ્ પુરુષની ઉપાસના કરવાવાળા સાધક દેવ રહે છે. ॥ ૧૬ ॥

### આ વિરાદ્ પુરુષમાં વિચાર—

૧ સર્વ પ્રાણિઓનો પ્રદ્માંડ દેહ તે વિરાટ્ર કર્યા દશાંગુલ જગ્યામાં વચેલેા ? અને તે જગ્યાનું નામ શું ? કાકભ્રશુંડાદિકમાં અનંત પ્રદ્ધાંડ વેદ વિરૂદ્ધ ક્યાંથી આવ્યાં ?ા ૧ ા

ર પ્રાણ્મિત્ર તેના અવયવા, છે પ્રાણ્યિના હાલવાથી તે હાલે કે નહિ?

૩ પ્રાણિયાના ભાગ્ય અન્નથી વધે, તેના કર્મ ફલ ભાગના માટે જગ-ઽવસ્થાના સ્વીકાર કરે−કારણ વખતે કચે ઠેકાણે પાતે અને કચે ઠેકાણે જીવા ?

૪ ત્રણે કાલમાં તેની મહિમા, પ્રાણિજાત તેના ચતુર્થાચાના પ્રકાશમાં, પાતે સંસારથી ત્રિપાદ, બહાર તેના ચાથા પાદ ઉત્પન્ન અને નષ્ટ કેવા સ્વરૂ-પથી ? આજ સુધી કેટલી વખત ઉત્પન્ન અને નષ્ટ થયે৷ ?

પ તેજ આદિ પુરુષે પાતાની માયાથી પ્રદ્લાંડ દેહ ઉત્પન્ન કર્યું. પુરુષ તા અનાદિના, માયા આદિની કે અનાદિની ? પ્રહ્લાંડ દેહમાં મસાલાે કર્યા મેળવ્યાે ?

૬ તેમાં તે પ્રદ્રાંડાલિમાની જીવરૂપ થયા, અને આ ઉત્પન્ન થએલે દેવ તિર્ચ્યગાદિ રૂપ વાલેા થયેા તેમાં વધારાના મસાલાે કરોા ભેલવ્યા ? અને તે કયા પ્રદ્યાંડમાંથી લાવ્યાે ?

૭ ઉપરતું <mark>અની ગયા પછી પૃથ્વી અનાવી ? ત્યારે</mark> માટી કયાંથી લાવ્યા ?

< પૃથ્વી થઇ ગયા પછી જીવાનાં શરીર બનાવ્યાં તાેજીવા કયાંથી લાવીને . તેમાં મુકયા ?

| 28 | તત્ત્વત્રયીમીમાંસા. |   | ંખું ડું | 9 |
|----|---------------------|---|----------|---|
| र४ | તત્ત્વત્રયા-નાનાસા. | • | ખુડ      | 1 |

૬ સબ્ટિ થયા પછી માનસ યત્રમાં તે વિરાટ્ પુરુષ પશુનું પ્રોક્ષણ કર્યું અને સબ્ટિ સાધન યાેગ્ય−પ્રજાપતિ આદિ દેવાેએ~યજ્ઞ કર્યાે. તેથી દધિ આદિ ભાેગ્ય પદાર્થ, હરિણુ અશ્વાદિ પશુ, અને ચાર વેદાે ઉત્પન્ન થયા. એ પ્રકારે બધી સબ્ટિ જ થઇ ગઇ.

૧૦ સંકલ્પથી વિરાટ્ની ઉત્પત્તિ કર્યા પછી તેના વિભાગ કર્યા. પ્રાહ્મણુ મુખ, ક્ષત્રિય ભાહુ, વૈશ્ય ઉરૂ, અને શદ્ર પગ. પછી પ્રજાપતિના મનથી ચંદ્રમા આદિ બધા લાક ઉત્પન્ન થઇ ગયા.આગળ સ્વામીઝના અર્થને તપાસીએ.

સ્વામી દયાન દ સરસ્વતી છએ — ઝગ્વેઢગત – પુરુષ સૂકતના અર્થ નથી કર્યો કેમકે ત્યાં સુધી તેમના ભાષ્યને પુહચતા પાતે પહિલાંજ દિવગત થઇ ગયા હતા, કિંતુ તેમણે ચજીવેદગત પુરુષ સૂકતના અર્થ કર્યો છે અને સમસ્ત સુકતના અર્થ આ પ્રકારે વર્ણન કરે છે.

सहस्रशी બ આ મંત્રમાં પુરુષ શબ્દ વિશેષ્ય અને અન્યપદ તેના વિશેષણુ છે. પુરુષ તેને કહે છે કે–જે આ સર્વ જગતમાં પૂર્ણ બ્યાપ્ત થઇ રહ્યો છે અર્થાત જેણે પાતાની બ્યાપકતાથી આ જગતને પૂર્ણ કરી રાખ્યું છે. પુર કહેતાં ય્રંતાંડ અને શરીર, તેમાં જે સર્વત્ર બ્યાપ્ત અને જીવના અંકર પણ બ્યાપક અર્થાત અંતર્યાંગી છે. આ અર્થમાં નિરુક્ત આદિનાં પ્રમાણુ સંસ્કૃત ભાષામાં લખ્યાં છે તે જોઇ લેવાં.

સહસ નામ છે-સંપૂર્ણ જગતનું અને અસંખ્યાતનું પણ નામ છે, તે જેના વચમાં સર્વ જગતનાં અસંખ્યાત-શિર, આંખ, અને પગ સ્થિર રહેલાં છે તેને सहस्रशीર્વા, सहस्राक्षा અને સहस्रपात પણ કહીયે છીએ. કેમકે તે અનંત છે જેમ આકાશના વચમાં સર્વ પદાર્થ રહે છે અને આકાશ સર્વથી જુદેા રહે છે અર્થાત્ કોઇની સાથે બંધાતા નથી. તેજ પ્રકારે પરમેશ્વરને પણ જાણે. " સ મૂમિં સર્વત: સ્પૃત્વા " તે પુરુષ સર્વ જગતથી પૂર્ણ થઇ પૃથ્વી તથા લોકને ધારણ કરી રહ્યો છે. ( अत्यतिष्ठत् ) દશાંગુલ શબ્દ પ્રહ્યાંડ અને હુદયને વાચક છે, અંગુલી શબ્દ અંગને અવયવ વાચી છે. પાંચ સ્થૂળ ભૂત અને પાંચ સૂક્ષ્મ એ છે મલીને જગતના દશ અવયવ થાય છે. તથા પાંચ પ્રાણ, મન, પુદ્ધિ ચિત્ત અને અહંકાર એ ચાર અને દશમાં જીવ અને શરીરમાં જે હુદય દેશ છે તે પણ દશ અંગુલના પ્રમાણથી ગણાય છે જે આ ત્રણેમાં બ્યાપક થઇ એના ચારે તરફ પણ પરિપૂર્ણ રહ્યો છે તેથી તે પુરુષ કહેવાય છે કેમકે જે તે દશાંગુલ સ્થાનને પણ ઉલ્લાંઘન કરીને સર્વત્ર સ્થિર છે તેજ સર્વ જગતનો બનાવવાળો છે.

# પ્રકરણ ૪ શું. પૈારાણક અને વૈદિક દૃષ્ટિએ જગત્.

ા ૧ ા (યુરુષ પત્ને ૦) તે-જે જગત્ ઉત્પન્ન થયું હતું, જે ઉત્પન્ન થશે અને જે આ સમય છે એ ત્રણે પ્રકારના જમત્ને તે પૂર્વાકત વિશેષણુ સહિત પુરુષ અર્થાત પરમેશ્વર છે તેજ રચે છે, તેનાથી ભિન્ન બ્રીજો કેાઇ જમત્ને રચવાવાળો નથીજ કેમકે તે ( રૂશાન ) અર્થાત્ સર્વક્ષકિતમાન છે. ( अमृત ) જે માક્ષ છે તેને આપવાવાળા એક તેજ છે બીજો કાઇ નથી. તે પરમેશ્વર ( अन्म ) અર્થાત્ પૃથ્વ્યાદિ જગતની સાથે વ્યાપક થઇ સ્થિત છે. અને તેનાથી જીદો પણ છે કેમકે તેમાં જન્મ આદિ વ્યવહાર નથી અને પોતાના સામચ્ચથી સર્વ જગતને ઊત્પન્ન કરે છે અને પોતે કદી જન્મ લેતા નથી ા ર ા

( पताबानस्य ) ત્રણે કાલમાં જેટલાે સંસાર છે તે સર્વ એ પુરૂષની જ મહિમા છે. પ્રશ્ન-સર્વ તેની મહિમાના પરિમાણ છે તા અંત પણ હશે ? ( अतो ज्यायांश्च पुरुषः ) તે પુરૂષની અનંત મહિમા છે કેમકે ( पादोऽस्य-विश्वामूसानि ) જે આ સંપૂર્ણ જગત્ પ્રકાશિત થઇ રહ્યું છે તે આ પુરૂષના એક દેશમાં વસે છે. ( त्रिपादस्याऽमृतं दिखि) અને જે પ્રકાશગ્રુણુબુળું જગત્ છે તે તેનાથી ત્રણ ગણું છે. તથા માક્ષ સુખ પણ તેના જ્ઞાન સ્વરૂપ પ્રકાશમાં છે. અને તે સર્વ પ્રકાશને પણ પ્રકાશ કરવા વાળા છે ॥ ૩ ॥

( ત્રિપાકૃષ્્વેડવૈત્સુ૦) પુરૂષ જે પરમેશ્વર છે તે મૂર્વોક્ત બ્રિમાદ જગ-્લી ઉપર પણ બ્યાપક થઇ રહ્યા છે તથા પ્રકાશ સ્વરૂપ સ્વ<sup>4</sup>માં વ્યાપક અને સર્વથી અલગ પણ છે.

( વા**રોસ્યેદામવત્વુન: )** એ પુરૂષની અપેક્ષાથી આ જગત્ કિંચિન્માત્ર દેશમાં છે. અને જે આ સંસારના ચાર પાદ હાેચ છે તે સર્વ પરમેશ્વરના વચનાંજ રહે છે આ સ્થૂલ જગવના જન્મ અને વિનાશ સદા થતાે રહે છે. અને પુરૂષ તાે જન્મ અને વિનાશ આદિ ધર્મથી જુદા અને સદા પ્રકાશમાન છે.

( તતો વિશ્વ ક્ વ્યક્ષામત્ ) અર્થાત્ આ નાના પ્રકારતું જગત્ તેજ પુરૂષના સામર્ચ્યથી ઉત્પન્ન થયું છે ( साज्ञना ) તે એ પ્રકાર છે. એક તાે ચેતન કે જે ભાજનાદિ માટે ચેબ્ટા કરે છે અને જીવસંયુક્ત છે અને બીજી અનશન અર્થાત્ જે જડ અને ભાજનના માટે બનેલું છે. કેમકે તેમાં જ્ઞાન જ નથી અને પાતે પાતાની મેળે ચેબ્ટા પણ નથી કરી શકતા, પરંતુ તે પુરૂષ્ણ અનંત સામર્ચ્યજ આ જમત્ને બનાવવાની સામગ્રી છે જેથી આ જગત્ ઉત્પત્ન થઇ જાય છે. તે પુરૂષ સર્વ હિતકારક થઇ તે બે પ્રકારના જૂળાતને 4

21

| રદ | તત્ત્વઋયીમીમાંસા.          | ູນ  | is  | q |
|----|----------------------------|-----|-----|---|
| 15 | A CONTRACTOR OF CONTRACTOR | , , | 1.0 | ŀ |

અનેક પ્રકારથી આનંદિત કરે છે. અને તે પુરૂષ આને બનાવવાવાળા સંસા રમાં સર્વત્ર વ્યાપક થઇ ધારણા કરીને જોઇ રહ્યો છે અને તેજ સર્વ જગતને સર્વ પ્રકારથી આકર્ષણ કરી રહ્યો છે હ ૪ હ

(ततो विराडऽज्ञायत ) તેજ વિરાટ કે જેનું બ્રહ્માંડના અલંકાસ્થી વર્ણુન કર્યું છે. જે તેજ પુરૂષના સામર્ચ્યના સામર્ચ્યથી ઉત્પન્ન થયું છે.

જેને મૂલપ્રકૃતિ કહીવે છીવે. જેનું શરીર ચદ્ધાંડના સમતુલ્ય છે. સૂર્ય ચંદ્રમા જેનાં નેત્ર સ્થાયી છે. વાયુ જેના પ્રાણુ છે. અને પૃથ્વી જેના પગ છે. ઇત્યાદિ લક્ષણુવાળા જે આ આકાશ છે તે વિરાટ્ કહેવાય છે. તે પ્રથમ કલારૂપ્ પરમેશ્વરના સામર્થ્યથી ઉત્પન્ન થઇ પ્રકાશમાન થઇ રહ્યો છે. (विराजो अधिo) તે વિરાટ્ના તત્ત્વાના પૂર્વ ભાગાથી સર્વ અપ્રાણી અને પ્રાણીયોનાં દેહ પૃથક પૃથક ઉત્પન્ન થયા છે. અને તેથી સર્વ અપ્રાણી અને પ્રાણીયોનાં દેહ પૃથક પૃથક ઉત્પન્ન થયા છે. અને તેથી સર્વ અપ્રાણી અને પ્રાણીયોનાં દેહ પૃથક પૃથક ઉત્પન્ન થયા છે. અને તેથી સર્વ અવ વાસ કરે છે. અને જે દેહ તેની પૃથ્વી-આદિના અવયવ અન્ન આદિ ઔષધિયોની વૃદ્ધિયોને પ્રાપ્ત થાય છે. ( स जातो अस्यरिच्यत) તે વિરાટ પરમેશ્વરથી જીદા અને પરમેશ્વરથી પણ આ સંસાર રૂપ દેહથી સદા જીદાજ રહે છે. ( પદ્યાદ્યમૂમિ મથોપુર: ) કરી ભૂમિ આદિ જગતને પ્રથમ ઉત્પન્ન કરીને પશ્ચાત્ જે ધારણ કરી રહ્યો છે ાપ્ય

( तस्माद्यझात्स०) આ મંત્રના અર્થ વેદાત્પત્તિ પ્રકરણમાં કાઇક કરી દીધા છે. પૂર્વાકત પુરૂષથીજ (संमृतः पृष्टदाज्यम्) 'સર્વ ભાજન, વસ, અન્ન, જલ આદિ પદાર્થીને સર્વ મનુષ્ય લોકોએ ધારણ અર્થાત્ પ્રાપ્ત કર્યા છે. કેમકે તેનાજ સામાર્થ્યથી એ સર્વ પદાર્થ ઉત્પન્ન થયા છે અને તેનાથીજ સર્વના જીવન થાય છે તેથી સર્વ મનુષ્ય લોકોને ઉચિત છે કે તેને છાડીને કાેઇ બીજાની ઉપાસના ન કરે. ( पश्चंस्ताश्चके ) ગાય અને વનના સર્વ પશુઓને તેણેજ ઉત્પન્ન કર્યા છે તથા સર્વ પક્ષીયોને પણ બનાવ્યાં છે. બીજા પણ સ્વસ્મ દેહધારી-કીટ, પતંગ આદિ સર્વ જોવાનાં દેહ પણ તેણેજ ઉત્પન્ન કર્યા છે. ા ૬ ા

(तस्माद्यज्ञात्सर्ब०) ते परभ अहा पुरुषथी--- ऋग, यजुः, साम, अने छंड अर्थात् अथर्व वेह ઉत्पन्न धया छे. ॥ ७ ॥

( तस्मादश्वा अजायंत) તેજ પુરૂષના સામધ્યથી-અશ્વ અર્ધાત્ દાંડા શ્રને વિદ્યુત્ આદિ સર્વ પદાર્થ ઉત્પન્ન થયા.

( ये के चोभयादित: ) જેના મુખમાં બન્ને તરક હાંત હાય છે તે પશુએાને ઉભયદંત કહે છે તે-ઉંટ, ગધેડાં, આદિ તેનાથીજ ઉત્પન્ન થયાં છે.

### પ્રકરણ ૪ શું. પોરાણિક અને વૈદિક દૃષ્ટિએ જગત્.

(गावोहज ) તેનાથીજ-ગેાજાતિ અર્થાત્ ગાય, પૃથ્વી, કિરાષ્ટ્ર અને ઇંદ્રિયા ઉત્પન્ન થયાં છે. (तस्माजाता अ०) એજ પ્રકારે-અકરી અને ઘેટાં પાથુ તેના કારણ્યીજ ઉત્પન્ન થયાં છે, (तं यज्ञं बहिं०) જે સર્વથી પ્રથમ પ્રકટ હતા, જે સર્વ જગત્ના બનાવવા વાળા છે અને સર્વ જગત્માં પૂર્ણ થઇ રહ્યો છે તે, થગ્ન અર્થાત્ પૂજનને યાગ્ય વરમેશ્વરને જે મનુષ્ય હુદયરૂપ પ્રકાશમાં ગારી રીતે-પ્રેમ, ભક્તિ સત્ય આચરણા વડે પૂજન કરે છે તેજ ઉત્તમ મનુષ્ય છે.

ઇશ્વરના આ ઉપદેશ સર્વના માટે છે. (તેન દેવા अयजेत सा०) તેજ પરમેશ્વરના વેદાકત ઉપદેશાથી દ્વેવા: જે વિદ્યાન ( સાઘ્યા:) જે જ્ઞાની લોક ( ऋषय आ यે ) ઝષિલેહ જે વેદમંત્રાના અર્થ જાનવા વાળા અને અન્ય પશુ મનુષ્ય જે પરમેશ્વરના સત્કારપૂર્વક સર્વ ઉત્તમ જ કામ કરે છે તેજ સુખી ચાય છે. કેમકે સર્વ શ્રેષ્ટ કર્મો કરવાના પૂર્વ તેનું સ્મરણ અને પ્રાર્થના અવશ્ય કરવીજ જોઇયે અને દુષ્ટ કર્મ કરવાં તે ક્રેાઇને ઉચિતજ નથી ા ૯ ા

( यत्पुरुषं ) પુરૂષ તેનેજ કહે છે કે જે સર્વ શક્તિમાન ઇશ્વર કહેવાય છે. ( कतिघाव्य० ) જેના સામર્થ્યતું અનેક પ્રકારથી પ્રતિપાદન કરીયે છીએ કેમકે તેમાં ચિત્ર વિચિત્ર ઘણ્ણ પ્રકારતું સામર્થ્ય છે અનેક કલ્પનાએાથી જેનું કથન કરીયે છીએ.

( सुखं किमस्यासीत् ) આ પુરષતું સુખ અર્થોત્ સુખ્ય ગુણેાથી આ સંસાર શું ઉત્પન્ન થશું છે ? ( किं बाइ ) બલ, વીર્થ, શરતા અને શુદ્ધ આદિ વિદ્યા ગુણેાથી આ સંસારમાં કયા પદાર્થ ઉત્પન્ન થયા છે ? ( किसूरू ) ગ્યાપાર આદિ મધ્યમ ગુણેાથી કઇ વસ્તુની ઉત્પત્તિ થઇ ? ( पादा उच्चेते ) મૂર્ખપણ આદિ નીચ ગુણેાથી કેાની ઉત્પત્તિ થાય છે ॥ ૧૦ ॥

એ ચારે પ્રશ્નના ઉત્તર એ છે કે---

(ब्राह्मणोऽस्यमुखमासीत् ) આ પુરૂષની આજ્ઞાના અનુસાર જે વિદ્યા સત્યભાષણાદિ ઉત્તમગુણ અને શ્રેષ્ઠ કેર્મોથી બ્રાદ્મણુવર્જુ ઉત્પન્ન થાય છે. તે મુખ્ય કર્મ અને ગુણેાથી સહિત હેાવાને લીધે મનુખ્યામાં ઉત્તમ કહેવાય છે. (बाह राजन्य: रुत्तः) અને ઇશ્વરે એ બલ પરાક્રમાદિ પૂર્વોક્ત ગુણેાથી ચુક્ત સ્ત્રિયવર્જુને ઉત્પન્ન કર્યા છે (ऊरू तदस्य) ખેતી, વ્યાપાર અને સર્વ દેશાની ભાવનાઓને જાણવા તથા પશુપાલન આદિ મધ્યમ ગુણેાથી વૈશ્યવર્જુને ઉત્તન

59

**WS** 3

કર્યો છે. ( षद्भ्यां शुद्धो० ) જેમ સર્વથી નીચ અંગ છે તેથી મૂર્ખતા આદિ નીચ ગુષ્ણેથી શૂદ્રવર્ણ સિદ્ધ થાય છે ॥ ૧૧ ॥

( चंद्रमाः ) તે વિરાટ પુરૂષના મનન અર્થાત્ જ્ઞાનસ્વરૂપ સામર્થ્યથી ચંદ્રમા અને તેજઃસ્વરૂપથી સૂર્ય ઉત્પન્ન થયા છે. ( श्रोत्राद्वा० ) શ્રોત્ર અર્થાત્ અવ-કાશરૂપ સામર્થ્યથી આંકાશ અને વાયુરૂપ સામર્થ્યથી વાયુ થયે। છે. તથા સર્વ ઇંદ્રિએા પણુ પોત પાતાના કારણથી ઉત્પન્ન થઇઓ છે. ॥ ૧૨ ॥

(नाभ्या आसीदंत०) આ પુરૂષના અત્યંત સૂક્ષ્મ સામર્થ્યથી-અંતરિક્ષ અર્થાત જે ભૂમિ અને સૂર્વાદિલાકના વચમાં છે તે પછુ નિયત કરેલા છે. ( शीर्ष्णोद्યो: ) અને જેનાં સર્વોત્તમ સામર્થ્યથી સર્વ લોકોને પ્રકાશ કરવાવાળા સૂર્ય આદિ લાક ઉત્પન્ન થયા છે. ( एद्भ्यां मूमि: ) પૃથ્વીનાં પરમાછું કારણરૂપ સામર્થ્યથી પરમેશ્વરે પૃથ્વી ઉત્પન્ન કરી છે. તથા જલને પણ તેના કારણથી ઉત્પન્ન કર્શું છે. (दिशः क्रोत्रास्) તેણે શ્રાત્રરૂપ સામર્થ્યથી દિશાઓને ઉત્પન્ન કરી છે.

( तथा लोकाँ अकल्पयन् ) એજ પ્રકારે સર્વલોકોને કારણ રૂપ સામર્થ્યાશ્રી પરમેશ્વરે સર્વલાક અને તેમાં વસવાવાળા સર્વ પદાર્થીને ઉત્પન્ન કર્યા છે. ॥ ૧૩ ॥

(ચ**ત્પુરુષેળ**) દેવ અર્થાત્ જે વિદ્વાન લાેક હાેય છે તેમને પણ ઇશ્વર્ પાતપાતાના કર્માના અનુસાર ઉત્પન્ન કર્યા છે. અને તે ઇશ્વરના આપેલા પદાર્થીને ગ્રહણ કરીને પૂર્વાક્ત ચર્ત્રનું અનુષ્ઠાન કરે છે. અને જે પ્રદ્ધાંડનું રચન, પાલન અને પ્રલય કરવા રૂપ યત્ર છે તેનેજ જગત્ અનાવવાની સામગ્રી કર્ડિય છીએ.

( चसन्तो० ) પુરુષે ઉત્પન્ન કરેલા જે આ પ્રદ્યાંડ રૂપ યગ્ન છે એમાં વસંતઝાતુ અર્થાત્ ચેત્ર અને વૈશાખ-ધૃતના સમાન છે. (ग्रीष्म इध्मः) ગ્રીષ્મઝાતુ-જેઠ અને અધાડ-ઇંધન છે. શ્રાવણ અને ભાદરવા-વર્ષાઝાતુ । આરોા અને કાર્ત્તક-શ્રારક્ઝાતુ ! માગસર અને પૌષ-હિમઝાતુ ! અને મહા તથા કાગણ-!શશિરઝાતુ કહેવાય છે. જે આ યગ્નમાં આહૃતિ છે તે ઇહાં રૂપકાલ કારથી સર્વ પ્રદ્યાંઠતું બ્યાખ્યાન બાણવું જોઈએ. ॥ ૧૪ છ

( सप्तास्या ) ઇશ્વર એક એક લાકના ચારે તરફ સાત સાત પરિધિ ઉપર ઉપર રચી છે. જે વચ્ચેના ચારે તરફ એક સૂત્રથી માધીને જેટલુ પરિમાણ્ થાય છે તેને પરિધિ કહે છે:તે જેટલા બ્રહ્માંડ લાક છે. તે ઇશ્વરે એક એકન:

RE

| પ્રકરણ ૪ શું. | પૌરાણિક અને વૈક્રિક દક્ષિએ જગ | d. |
|---------------|-------------------------------|----|
|---------------|-------------------------------|----|

ઉપર સાત સાત આવરણ અનાબ્યાં- એક સમુદ્ર, બીના ત્રસરેણ, ત્રીએ મેઘમંડલના વાયુ, ચાથુ વૃષ્ટિજલ, અને પાંચમા વૃષ્ટિજલના ઉપર એક પ્રકારના વાયુ, છઠ્ઠો અત્યંત સૂક્ષ્મ વાયુ જેને ધનંજય કહે છે, સાતમા સૂત્રાત્મા વાયુ કે જે ધનંજયથી પણ અત્યંત સૂક્ષ્મ છે, એ સાત પરિષિ કહેવાય છે. ( त्रिसन्न समिध:) અને આ પ્રદ્ધાંડની સામગ્રી ૨૧ પ્રકારની કહેવાય છે. જેમાંથી પ્રકૃતિ, બુદ્ધિ અને જીવ એ ત્રણે મલીને એક છે કેમકે એ અત્યંત સૂક્ષ્મ પદાર્થ છે. બીજુ શ્રોત્ર, ત્રિજી ત્વચા, ચાથુ નેત્ર, પાંચબી જીહવા, છઠ્ઠી નાસિકા, સાતબી વાફ, આઠમા પગ, નવમા હાથ, દશમુ ગ્રુપ્ત, અગીઆરમું ઉપસ્થ જેને લિંગ ઇદ્રિય કહે છે. ૧૨ મા શબ્દ, ૧૩ મા સ્પર્શ ૧૪ મું રૂપ ૧૫ મા રસ, ૧૬ મા ગધ, ૧૭ બી પૃથ્વી, ૧૮ મું જલ, ૧૯ મા અબિ, ૨૦ મા વાયુ, ૨૧ મા આકાશ. એ એકવીશ સમિધા કહેવાય છે.

( <del>વેવાય</del> ૦) જે પરમેશ્વર પુરૂષ આ જગતના રચવાવાળા સર્વને દેખવાવાળા અને પૂજ્ય છે તેમને વિદ્વાન લાક સુણીને અને તેનાજ ઉપદેશથી તેનાજ કર્મ અને ગુણાનું કથન, પ્રકાશ અને ધ્યાન કરે છે તેને છાંડીને બીજા કાઇને ઇશ્વર નહી માનવા અને તેના ધ્યાનમાં પાતાના આત્માઓને ઢઢ બંધનથી કલ્યાણ જાણે છે. ા ૧૫ ા

( यજ्ઞેન ચજ્ઞમ૦) વિદ્વાનોને દેવ કહે છે અને તે સર્વના પૂજ્ય હોય છે. કેમકે તે સર્વદિન પરમેશ્વરનીજ સ્તુતિ, પ્રાર્થના, ઉપાસના અને આજ્ઞા-પાલન આદિ વિધાનથી પૂજા કરે છે. આથી સર્વ મનુષ્યોને ઉચિત છે કે વેદ મંત્રોથી પ્રથમ ઇશ્વરની સ્તુતિ, પ્રાર્થના કરીને શુલ કર્મોના આરંભ કરે ( तेद्दनाकंગ ) જે જે ઇશ્વરની ઉપાસના કરવાવાળા લાક છે તે તે સર્વ દુખાથી છુટીને સર્વ મનુષ્યામાં અત્યંત પૂજ્ય થાય છે. (यत्र पूर्च सा0) જ્યાં વિદ્વાન લાક પરમ પુરુષાર્થથી જે પદ્દને પ્રાપ્ત થઇને નિત્ય આનંદમાં રહે છે તેનેજ માક્ષ કહે છે, કેમકે તેનાથી નિવૃત્ત થઇને સંસારના દુઃખામાં કદિ નથી પડતા. ાા ૧૬ ા

પરમાત્માને જયારે સિસક્ષા અર્થાત્ સ્ટપ્ટિને ઉત્પન્ન કરવાની ઇચ્છા થાય છે અને અભિધ્યાનદારા જ્યારે તે સ્ટબ્ટિ ઉત્પન્ન કરવા લાગે છે ત્યારે પણુ તે પ્રજાપતિ કહેવાય છે. જ્યારે તે આ જંગતને ઉત્પન્ન કરે છે ત્યારે તેટલા અંશમાં વ્યાપ્ત પુરૂષને વિરાટ્ પુરૂષ કહે છે તેજ વિરાટ પુરૂષતું રૂપક્રથી આ સૂકતમાં વર્ણન છે.

. ખંડ ૧

સાયણાચાયે કરેલા વિરાદ્ પુરૂષના અર્થના સાર--

" પ્રાણીયોના પ્રદ્યાંડ દેહ તે વિરાટ તેનાં અનંત માથાં આદિ છે. તે ગાલક રૂપ પ્રદ્વાંડના ઘેરા કરી પ્રદ્વાંડથી પણ હશ અંગુલ બહાર વધ્યા. ૫૧ ૫ આ કલ્પમાં પ્રાણીમાત્ર વિરાટના અવયવ છે તેમ ભૂતકાલમાં હતા, ભવિષ્યમાં યશે. પ્રાણીઓના ભાગ્ય અન્નથી વધતાે કારણાવસ્થાથી નિકળી દુશ્યમાન અવરથાને પ્રાપ્ત થાય છે.-પ્રાણીઓના કર્મકલ ભાગના માટે જગત અવસ્થા સ્વીકારે છે. આ તેનું અરૂં સ્વરૂપ નથી ા ૨ ા ત્રણે કાલનું જગત છે તે તેનીજ મહિમા છે.-સામર્ચ્ય વિશેષ છે. એથી પણ અધિક મહિમાં એ છે કે પ્રાણી જાતના ચતુર્થાશ તેના પ્રકાશમાં છે તે અવિનાશી છે ॥ ૩ ૫ સંસારથી બહાર, સંસારના સ્પર્શાથી રહિત ત્રિપાદ પુરુષ છે તેના આ એકપાદ–ચતુર્થા સાષ્ટિ– સંહારથી પુનઃ પુનઃ ઉપ્તન્ન અને નષ્ટ થાય છે અને તેજ ચરાચર રૂપમાં વ્યાપ્ત થઇને રહે છે ॥ ૪ ॥ આદિ પુરૂષથી વિરાટ્–બ્રહ્માંડ દેહ, તેજ દેહને৷ આશ્રય લઇ કેહાભિમાની પુરૂષ અર્થાત્ સ્વમાયાથી બ્રહ્માંડરૂપ વિરાટ દેહને ઉત્પન્ન કરી તેમાં તે પ્રદ્ભાંડાભિમાની જીવરૂપ થયા. આ ઉત્પન્ન થએલા દેવ–તિર્ય્યંક, મનુષ્ય આદિ-રૂપવાળા થયેા. તેણે ભૂમિને ઉત્પન્ન કર્યા બાદ જીવાનાં શરીર બનાવ્યાં ાપા જ્યારે પૂર્વક્રમથી સુષ્ટિ થઇ ત્યારે બીજુ સાધન ન હાેવાથી દેવાએ મનથી તેજ પુરૂષ સ્વરૂપને હવિની કલ્પના કરીને યત્ત કર્યો. તે યજ્ઞમાં-ત્વસંતઝાતુ ઘી, ગ્રીષ્મ અગ્નિ, અને શરદ હવિ હતી. ત ૬ તે માનસ યજ્ઞમાં દેવેાએ તે પુરૂષપશનું પ્રોક્ષણ કર્યું અને સુષ્ટિ સાધન ચાર્ચ પ્રજાપતિ આદિ દેવાએ ચજ્ઞ કર્યો ા છા તેજ માનસ યત્રથી-સર્વ કધ્યાદિ ભાગ્યજાત પદાર્થ ઉત્પન્ન થયા. તેનાથી જંગલી-હરિણાદિ પશુ, લ્રામ્ય–અશ્વાદિ પણ ઉત્પન્ન થયાં ૫ ૮ ૫ તેજ માનસ યજ્ઞથી ચારા વેદ ઉત્પન્ન થઇ ગયા ૫ ૯ ૫ તેનાથી અશ્વાદિ ગાય ઉંટાદિ ઉત્પન્ન થઇ ત્યારે વિરાટને કેટલાક ભાગામાં વિભક્ત કર્યા તેનું મુખ કર્યું ? ખાહૂ કઇ ? ઉરૂ કર્યું ? એને પગ કેવા રૂપના ?ા ૧૧ ા ઉત્તર⊸પ્રોદ્ધ હ્યું તેના મુખરૂપ, ક્ષત્રિય તેની બાહુ, વૈશ્ય તેના ઉરૂ, અને શુદ્ર તેના પગરૂપ વિભાગ કર્યા. ૫ ૧૨ ૫ જે પ્રકાર સર્વ ભાગ્યજાત, ગવાદિ પશુ, ઝગાદિ વેદ, અને બ્રાદ્યણાદિ તેનાથી ઉત્પન્ન થયા, તેજ પ્રકારે પ્રજાપતિના મનથી ચંદ્રમા, ચક્ષુથી સૂર્ય, મુખથી અગ્નિ, અને પ્રાહ્યથી વાયુ ઉત્પન્ન થયાં ા૧૩ા નાલિથી અંતરિક્ષ, મસ્તકથી દ્યો, પગથી ભૂમિ, અને કાનથી દિશા વિગેરે અન્યલાક લાકાંતર ઉત્પન્ન થયાં ા૧૪૫ આ સાંકલ્પિત યજ્ઞની--ગાયગ્યાદિ સાત છંદ પરિધિયાં હતી. અર્થાત્ ઐષ્ઠકિ આહવની-યની ત્રહ્ય. ઉત્તરવેદિકાની ત્રહ્ય, અને સાતમા આદિત્ય. ૨૧ સમાધિઓ–૧૨ માસ,

પ ઋતું, ૩ લાેક, અને આદિત્ય એ ૨૧, પ્રજાપતિના પ્રાણ્વરૂપ દેવાએ માનસ યજ્ઞ કરતાં વિરાદ્ને પશુ માની યજ્ઞના વિસ્તાર કર્યાં. ા ૧૫ ા પ્રજાપતિના પ્રાણ્વરૂપ દેવાએ આ માનસ યજ્ઞથા યજ્ઞરૂપ પ્રજાપતિની પૂજા કરી તે સમયે જળદુપ વિકારના ધારક તેજ ધર્મ સુખ્ય હતા, તેજ પુરુષ-તે વિરાદ્ પ્રાપ્તિ રૂપ સ્વર્ગને પ્રાપ્ત થાય છે જ્યાં પુરાતન વિરાદ્ પુરૂષ ઉપાસના કરવાવાળા સાધક દેવ રહે છે ા ૧૬ ા એ ૧૬ મંત્રાના અર્થના સાર કહ્યો. ા

ઝગ્વેદનાનું વિરાટ્ સૂક્લ, સાય**ણ ચાર્યના અર્થના ટુંક સાર લખીને** બતાવ્**યે**ા.

યજીવેદમાં લખાએલું તેજ વિરાટ સૂક્ત છે તેના અર્થ સ્વામી કયા નદજીએ કરેલાે છે તે બતાવી દીધા છે. માત્ર સામ સામી જોવા તેના ડુકમાં સાર લખીને બતાવું છું–મંત્ર ૧૬ લે ના.

'' પુરૂષ વિશેષ્ય આકીનાં વિશેષણ–પુર–પ્રદ્ધાંડ અને શરીર એ બન્નેમાં બ્યાપક તે પુરૂષ, આકાશના વચમાં સર્વ પદાર્થ છે છતાં તે જીદો છે તેજ પરમે-શ્વર છે. રથૂલ સૂક્ષ્મ પાંચ પાંચ ભૂત, પ્રાણેાની સાથે આત્મા, અને હુદય એ ત્રણેમાં બ્યાપક તેનું ઉદ્યઘન કરી જગત્ને બનાવવા વાળો છે. ૫ ૧ ૫

પૂર્વોક્ત વિશેષણુવાળા પરમેશ્વરથી જગત્ થયું, થશે, ને છે મેાક્ષને આપવા વાળા સર્વની સાથે છે, જગત્ ઉત્પન્ન કરે છે પણુ પાતે જન્મ લેતા નથી ા ૨ ા

ત્રણે કાલના સંસાર છે તે પુરૂષની મહિમા છે અને તે અનંત છે. જગત્ પ્રકાશી રહ્યું છે, પુરૂષ એકે દેશમાં છે, જગત્ તેનાથી ત્રણુ ગણું છે, માક્ષ સુખ તેના જ્ઞાન સ્વરૂપ પ્રકાશમાં છે. સર્વ પ્રકાશના કરવા વાળા છે ॥ ૩ ॥

ત્રિપાદ જગતથી ઉપર વ્યાયક સર્વની ભીત્તર અને તેથી અલગ પણ તેની અપેક્ષાથી જગત કિંચિત છે. સંસારના ચાર પાદમાં તે પરમેશ્વર વચમાં છે, સ્થૂલ જગતના જન્મ અને વિનાશ થતા રહે છે. પ્રકાશમાન પુરુષ બુદા છે તેના સામર્થ્યથી જગત ઉત્પન્ન થયું તે બે પ્રકારનું છે-ભાેજનાદિ માટે ચેબ્ટા કરે છે તે જીવ સંયુક્ત છે, બીબ્રું જર કે જે ભાેજનના માટે અનેલું છે. પુર્ પતું સામર્થ્યજ જગત બનાવવાપી સામગ્રી છે. તે હિતકારક થઇ બન્ને પ્રકારના જગતને આનંદિત કરે છે, વ્યાપક થઇ ધારણ કરે છે, અને આકર્ષણ પણ કરે છે ા ૪ ા વિરાટ જેનું પ્રદ્ધાંડના અલંકારથી વર્ણન કર્યું છે જે તેજ પુરુષના સામર્થ્યના સામર્થ્યથી ઉત્પન્ન થયું છે જેને મૂલ પ્રકૃતિ કહીયે છીયે,

| 32  | તત્ત્વત્રયી–મીૠંસા. |   | н <sup>т</sup> | ્ખંડ | 9 |
|-----|---------------------|---|----------------|------|---|
| 9 L | ALL BURGER          | • |                |      | 1 |

જેનું શરીર પ્રભાંડના સમતુલ્ય, જેનાં સૂર્ય ચંદ્રમા નેત્ર, વાચુ જેના પ્રાથુ, પૃથ્વી જેના પગ, ઇત્યાદિ લક્ષણવાળા જે આકાશ છે તે વિરાટ કહેવાય છે. તે પ્રથમ કલારૂપ પરમેશ્વરના સામર્ચ્ય છી ઉત્પન્ન થઇ પ્રકાશમાન્ થઇ રહ્યો છે તે વિસટ્ તત્ત્વોના પૂર્વ ભાગાથી સર્વ પ્રાણી અને પ્રાણીયોના દેહ પૃથક્ પૃથક્ ઉત્પન્ન થયા છે તેથી તેમાં સર્વ જીવ વાસ કરે છે, જે દેહ તેની પૃથ્વી આદિના અવયવ અન્નાદિ ઔષધિયાની તૃપ્તિયોને પ્રાપ્ત થાય છે, તે વિરાટ્ પરમે-શ્વરથી જીઠા અને પરમેશ્વરથી, આ સંસાર દેહથી જીઠા રહે છે. કરી ભૂમિ આદિ જગતને પ્રથમ ઉત્પન્ન કરીને પછી જે ધારણ કરી રહ્યો છે ॥ ૫ ॥

આ છઠ્ઠા મંત્રના અર્થ વેદાત્પત્તિ પ્રકરણમાં કાંઇ કરી દીધા છે. પૂર્વીક્ત પુરુષથીજ–સર્વ ભાેજન, વસ્ર, અન્ન, જલ, આદિ પદાર્થીને પ્રાપ્ત કર્યા છે–તેના સાણુર્ગ્યથીજ સર્વ પદાર્થ ઉત્પન્ન થયા છે માટે તેને છેાડીને બીજાની ઉપાસના ન કરે. ગાય આદિ, કીટ, પતાંગાદિ તેણે જ ઉત્પન્ન કર્યા છે ॥ ૬ ॥

જે પ્રદ્દા પુરૂષથી ચારા વેઠ ઉત્પન્ન થયા છે. ા ૭ શ

તેજ પુરૂષતા સામચ્ય થી-ઘાડા, વિદ્યુત્ આદિ; ગોજાતિ-ગાય, પૃથ્વી, અને ઇ દ્રિએા ઉત્પન્ન થયાં છે, જે સર્વથી પ્રથમ પ્રકટ હતા, જે જગતને બનાવવા વાળા છે, જગત્માં પૂર્ણ થઇ રહ્યો છે, તે યજ્ઞ-પૂજન ને ચાગ્ય, પરમેશ્વરને પ્રમ બકિત, સત્યાચરણ કરીને પૂજન કરે છે તે ઉત્તમ છે. તેના આ ઉપદેશ સર્વના માટે છે, તેનાજ વેદોકત ઉપદેશાથી-જે વિદ્વાન જ્ઞાની લાક-વેદ મંત્રોના અર્થ જાણવા વાળા અને અન્ય પણ સત્કાર પૂર્વક ઉત્તમ કામ કરે છે તે સુખી થાય છે. દુષ્ટ કર્મ કરવાં ઉચિત નથી. ા ૮-૬ પ

> પુરૂષ સર્વ શકિતમાન ઇશ્વર છે. જેનું ઘણા પ્રકારનું સામર્થ્ય છે. તેનું મુખ—સુખ્ય ગુણેાથી શું ઉત્પન્ન થયું છે ?. તેની બાહૂ-–બલ વીર્યાદિ ગુણેાથી કયા પદાર્થ ઉત્પન્ન થયા છે ?. તેનું ઉર્=–મધ્યમ ગુણેાથી કઇ વસ્તુની ઉત્પત્તિ ? તેના પાદ—મૂર્ખપણાદિ નીચ ગુણેાથી કોની ઉત્પત્તિ થાય છે ?

ઉત્તર—આ યુરૂષની આજ્ઞાતુસાર કર્માથી પ્રાહ્મણ ઉત્પન્ન થાય છે તે મુખ. બલ વાર્યાદિ ગુણુ ચુક્ત ક્ષત્રિય ઉત્પન્ન કર્યા–તે બાહ્. ખેતી વ્યાપાશદિ ગુણુવાળા વૈશ્ય ઉત્પન્ન કર્યા–તે ઊરૂ. મૂર્ખપણાદિ ગુણુવાળા તે શુદ્ર પત્રથી ઉત્પન્ન થયા એમ સિદ્ધ થાય છે. ૫ ૧૧ ૫ વિરાટ્ના જ્ઞાન સ્વરૂપ સાયચ્ચથી ચંદ્રમા, તેજથી સૂર્ય, અવકાશ રૂપથી આકાશ, વાયુથી વાયુ, ઇંદ્રિયા પાત પ્રકરણ ૪ શું. પોરાણિક અને વૈદિક દૃષ્ટિએ જગત્

પોતાના કારણથી ઉત્પન્ન શાય ા ૧૨ ા અત્યંત સૂક્ષ્મથી અંતરિક્ષ, જેના સર્વોત્તમ સામર્થ્યથી સૂર્યાદિલેક, પરમાણુ કારણુરૂપ સામર્ચ્યથી પૃથ્વી, જલને પલુ તેના કારણથી, શ્રોત સામર્થ્યથી દિશાઓ, કારણુરૂપ સામર્ચ્યથી સર્વ લેકને, સર્વ પદાર્થીને ઉત્પન્ન કર્યા શ દશા દેવ--વિદ્વાન તેમને પણુ તેમના કર્માનુસાર ઉત્પન્ન કર્યા છે. તે ઇશ્વરના આપેલા પદાર્થીને લઇ યજ્ઞાનુ-ઝાન કરે છે. અને જે બ્રદ્ધાંડનું રચન, પાલન, અને પ્રલય કરવા રૂપ ચગ્ન છે તેનેજ જગત બનાવવાની સામગ્રી કહીયે છીયે. પુરુષે ઉત્પન્ન કર્યો જે આ વ્યદ્માંડ યજ્ઞ છે એમાં ઝાલુઓ ઘીઆદિ છે. રૂપકાલ કારથી સર્વ બ્રદ્ધાંડનું વ્યાખ્યાન બ્રણુર્લું ા ૧૪ ડા

ઇશ્વરે એક એક લાંકના ચારા તરફ સાત સાત પરધિ ઉપર ઉપર રચી છે.

એક એકન્ત ઉપર સાત સાત આવરણ બનાવ્યાં—૧ સમુદ્ર, ર ત્રસરેણુ, ૩ મેઘમ ડેલવાલુ, ૪ વૃષ્ટિજેલ, ૫ વૃષ્ટિજેલના ઉપર એક પ્રકારના વાયુ, ૨ અત્યંત સૂક્ષ્મવાયુ જેને ધનજય કહે છે, ૭ સૂત્રાત્માવાયુ ધનજયથા અત્યંત સૂક્ષ્મ, એ સાતને પશ્ચિકહે છે.

આ પ્રદ્ધાંડની સામગ્રી ૨૧ પ્રકારની છે - ૧ પ્રકૃતિ, ણહિ, છવ એ વ્યણે મલીને એક અત્યંત સૂક્ષ્મ છે, ૨ બ્રોત્ર, ૩ ત્વચા, ૪ નેત્ર, ૫ જીબ્હા, ૬ નાસિકા, છ વાક્ર, ૮ પગ, ૯ હાથ, ૧૦ ગુપ્ત. ૧૧ લિંગ, ૧૨ શબ્દ, ૧૩ સ્પર્શ, ૧૪ રૂપ, ૧૫ રસ, ૧૬ ગંધ, ૧૭ પૃથ્વી, ૧૮ જલ, ૧૯ અમિ, ૨૦ વાસુ, ૨૧ આકાશ, એ ૨૧ સમિષા કહેવાય છે. જે જગલના રચવાવાળા કેબવાવાળા પૂજ્ય છે. તેમને વિદ્વાન લાક સુણીને તેનાજ ઉપદેશથી, તેનાજ કર્મ, ગુણોનું કથન, પ્રકાશ, ધ્યાન, કરે છે. બીજાને ઇશ્વર નહી માનવા તેના ધ્યાનમાં ૬૯ બાંધનથી પોતાના આત્માનું કલ્યાણ જાણે ા ૧૫ ા

વિદ્વાનોને દેવ કહે છે, તે સર્વ'ના પૂજ્ય હેાય છે, આથી મતુષ્યોને ઉચિત છે કે વેદમંત્રાથી સ્તુતિ, પ્રાર્થ'નાદિ કરીને શુભ કર્મોના આરંભ કરે.

જે ઇશ્વરની ઉપાસના કરવાવાળા છે તે સર્વ દુઃખાથી છુડીને પૂજ્ય થાય છે. વિદ્વાન જે પદને પ્રાપ્ત થઇ નિત્ય આનંદમાં રહે છે તેનેજ માક્ષ કહે છે. તે નિવૃત્ત થઇ દુઃખમાં પડતા નથી. તા ૧૬ ત

પરમાતમાંને જયારે સૃષ્ટિ ઉત્પન્ન કરવાની ઇચ્છા થાય અને જયારે તે સૃષ્ટિ ઉત્પન્ન કરવા લાગે ત્યારે પણ તે પ્રજાપતિ કહેવાય છે. જ્યારે ઉત્પન્ન કરે છે ત્યારે 5

| તત્ત્વત્રથી | <b>—</b> ≁ĺ | ોમાં | સા. |
|-------------|-------------|------|-----|
| તાર્યનવા    |             | ודיו | તા. |

પાંડ વ

તેટલા અંશમાં વ્યાપ્તને વિસદ્ પુરૂષ કહે છે. તેના રૂપકલી આ સ્કુલમાં વર્ણન છે. "

આ વિરાટ્ પુરૂષ સૂક્તના મંત્ર ૧૫ માં જરા વિવ્યારવાનું કે-સાયહાન ચારે અર્થ એવેષ્ કર્યો છે કે—" આ સાંકાલ્પિક ચત્રની ગાયવ્યાદિ સાત છેદ પરધિયા હતી. અર્થાત્–ઐષ્ટિક આહેવાનીયની ત્રણ, ઉત્તર વેદિકાની ત્રણ, અને સાતમી આદિત્યની.

સ્વામી દયાનં કજીએ–એજ પંદરમા મંત્રનો અર્થ એવે કર્યો છે કે– " ઇશ્વરે એક એક લાેકના ચારા તરફ સાત સાત પરિધિ ઉપર ઉપર સ્ચી છે. એક એકના ઉપર સાત સાત આવરછુ બનાવ્યાં-૧ સસુદ્ર, ૨ ત્રસરેણું ૩ મેઘ મંડળ વાસુ, ૪ વૃષ્ટિ જલ, ૫ વૃષ્ટિ જલ ઉપર એક પ્રકારના વાસુ, ૬ અત્યંત સૂક્ષ્મ વાસુ જેને ધનંજય કહે છે, ૭ સૂત્રાત્મા વાસુ ધનંજયથી અત્યંત સૂક્ષ્મ, એ સાતને પરિધિ કહે છે."

આમાં જરા વિચારવાનું કે-સાયણાચાર્યે-ગાયવ્યાદિ સાત છંદની યરધિયાં ગતાવી. ત્યારે સ્વામી દયાનંદ છાએ-એક એક લાકના ચારા તરફ સમુદ્રાદિક સાત સાત આવરણ બતાવ્યાં. આ વિશેષ જ્ઞાન સ્વામીજીએ કચા વેદોથી સંપાદન કર્યું ? અમારી સમજ મુજબ તાે જૈનોના સર્વત્ત પુરૂષોએ અનાદિકાલના લાકનું જે સ્વરૂપ બતાવ્યું છે. તેમાંના વિષયને જેયા પછી તેમાં ઉધું છત્તું કલ્પી ઇશ્વરે એક એક લાકના ઉપર સાત સાત પરિધિ રચીના સ્વરૂપથી લખીને અતાવ્યું. પ્રથમ તાે વિરાટ પુરૂષજ એક લાેકના સ્વરૂપવાળાે ખતાવ્યાે છે તેમાં ખીજા બીજા દ્વાકાજ કચાંથી આવ્યા ? પ્રાર્થે આ વિરાટ પુરૂષનું સુકત જૈન અને બૌદ્ધના તત્ત્વે વિશેષ જાહેરમાં આવ્યા પછીજ વેદામાં દાખલ થએલ હાય એમ વિચાર કરતાં જણાઇ આવે છે. કારણ-જૈન, ભૌદ્ધ, અને વૈદિક આ ત્રણ મતો એક વખતે માટી અથડામણિમાં પડયા હતા. તે વખતે અનેક પ્રકારના વિષયેામાં માટી માટી ગર્ચાએ ઉભી ચએલી જણાય છે. યજ્ઞ પ્રધાન વૈદિકધમ નહી જેવે ચઇ પડેલે હતા. તે વખતે વૈદિકાએ ઉપનિષદાદિક પાતાના પ્રયામાં માટા ફેરફાર કરી દીધેલાે એમ જહાઇ આવે છે. બાહોએ જગતના સંબંધ પ્રાયે મૌનજ સ્વીકારી લીધું હતું. વૈદિક પંડિતાેએ-પાતાના વેદાેથી તે પુરાશેષ સુધી જગતના સંબંધ જેને જે ગાઠતું આવ્યું તે તે પ્રમાણે પોતાના પ્રાંથામાં ગાઠવતાજ આવ્યા તેશીજ તેમના ગ્રંથામાં જગે। જગેાપર વ્રત્યક્ષપણે વિરાધ દેખાઇ રહ્યો છે. આ મારી કલ્પના અલ્પ ણદ્ધિથી કરેલી વિચારી પુરૂષોને સર્વથા અયોગ્ય નહી લાગે એમ હું મારા ડુંક અનુભવથી માનું છું.

38

| મકરણ ૪ શું. | પૈારાણિક અને વૈદિક દૃષ્ટિએ જગત્ . | ૩૫ |
|-------------|-----------------------------------|----|
| નગાણ કરી.   | મરાદયુક જાળ ભારક દ્રાષ્ટન્ય ખાત્. | 22 |

સંસ્કૃત સાહિત્ય પૂ. ૧૭૬ થી ૧૮૮ સુધીમાં ખતાવેલ.

#### ઋગ્વેદના સૃષ્ટિ વિષયક સૂક્તામાંના કિંચિત્ સાર—

પૃષ્ટ. ૧૭૬માં ઝગ્વેદમાં છ કે સાલ સૃષ્ટિ વિષયક સૂક્તો છે. તેમાં જંતકથા અને ધર્મશાસના વિચારાની પુષ્કલ લેળભેળા થઇ હોય એ સ્વસાવિક છે. એ કવિતાઓમાં વિચારા ઘણુા અસ્તવ્યસ્ત સ્થિતિમાં સુકાયલા આપણુા જેવામાં આવે છે....

પ્રાચીન ઋષિએાના અભિપ્રાચ પ્રમાણે દેવલાએાએ " સૃષ્ટિ ઉત્પન્ત કરી " કેટલીક વખાતે એ સુક્તામાં સૃષ્ટિને ઉત્પન્ત કરનાર લરીકે જીુદા જીુદા કેવલાએાનાં નાખ આપવામાં આવ્યાં છે.

સ્વર્ગ અને પૃથ્વી એ બેઉ સવળા દેવતા છે તાં મા બાપ છે એવા વિચાર ઘણું કેકાણું દરસાવવામાં આવ્યો છે એ વિચારથી હદ્દન ઉલડા છે એટલે " બાલકાંએ પાતાના મા બાયને ઉત્પન્ન કર્યાં" એવી રીતના વિરાધમાં વેદના ઝપિએ આવી પડે છે ઉદાહરણુ તરીકે-ઈદ્રના વિષેમાં ચાછ સ શબ્દામાં એવું કહેવામાં આવ્યું છે કે એલું એના પેતાના શરીરમાંથી એના પિતાને અને એવી માતાને જન્મ આપ્યા (મ. ૧૦, સ. ૫૪) " यन्मातरं च पितरं च साकं बजनयथास्तन्वः स्वाया: "

વિરાધાલાસી વિચારામાં વધારે ને વધારે મશગુલ રહેનારા વિપ્રવર્ગની કલ્પનાને આ વિચાર ઘણુંા ગમી ગયેં હતા એમ સ્પષ્ટ માલમ પડે છે કારણ કે સૃષ્ટિ વિષયક સૂકતોમાં જગતની ઉત્પત્તિના ક્રમ વર્ણુવવામાં આવ્યા છે તેમાં એક બીજાથી થએલી ઉત્પત્તિનું કથન એક કરતાં વધારે વખત કરવામાં આવેલું જણાય છે. ઉદાહરણ તરીકે દક્ષના જન્મ અદિતિથી થયા અને અદિતિના જન્મ દક્ષથી થયા એવું કહેવામાં આવ્યું છે (મ. ૧૦, સૂ. ૭૨) મવિત્તેર્વસો મંત્રાયત વસાવદ્ધિતિઃ પરિ 11 ઝગવદના ધાર્મિક વિચારા ધીરે ધીરે વિકાશ પાગલાં સઘળા મુખ્ય દેવલાઓથી જીદા અને એકકે એક દેવતાના કરતાં ચઢિયાતા એવા એક સણની કલ્પનાનો ઉદ્ભવ થયા. સૃષ્ટિ વિષયક સુક્તોમાં પુરુષ, વિશ્વકર્મા, હિસ્ણ્યગર્ભ, પ્રજાપત્તિ એવાં જીદાં જીદાં નામોથી એ સબ્ટાને સંબોધન કરવામાં આવ્યું છે. વિશેધ પ્રાચીન સૂક્તોમાં જાન એટલે ' ઉત્પદ્મ કરવું" એ કિયાપદના ક્રોઇ રૂપની સાથે હંમેશાં જનનના કુદલ્તી વ્યાપાર તરીકે સૃષ્ટિ વિષે લખવામાં આવ્યું છે પછુ આ સૃષ્ટિ વિષયક સૂક્તોમાં કાઇ મૂલ પદાર્થ ઉપરથી બનાવટ કરવામાં આવી હોય અથવા ક્રોઇ મૂલ પદાર્થનાંથી ઉત્કાંતિ થઇ હોય એવી રીતનું સૃષ્ટિ વિષેતું વર્ણન આપવામાં આવ્યું છે એમાનું એક સુક્રત ( મં. ૧૦, સૂ. ૯૦ ) " પુરુષ સૂक્ત " એ નક્મથી ઘણું જાણીતું થએલું છે. એ સૂક્તમાં પણુ દેવતાઓને સૃષ્ટિના કર્તા તરીકે વર્ણ વામાં આવ્યા છે તેા પણુ તેનીજ સાથે એક પ્રથમ પુરુષના શરીર રૂપી પઠાથ ઉપરથી સૃષ્ટિ સ્ચવામાં આવેલી એવું પણું કહેવામાં આવ્યું છે. એ પુરુષને હજાર માથાં છે અને હજાર પગ છે, અને ભૂમિને ઢાંઘ્રી દઇને ભૂમિ ઉપરાંત પણુ એનું શરીર ફેલાઇ વળે છે.

આ ગંથકારે બતાવેલાે અર્થ પૃ. ૧૭૮ થી ૧૮૦ સુધી નીચે પ્રમાણે છે—

" એક રાક્ષસી પુરુષના શરીરમાંથી આ જગત સ્ચાસું છે એ મૂળ વિચાર ખરેખર ઘણા જૂના છે, અને અનેક પ્રાચીન દત્ત કથાઓમાં એ વિચાર આપણા જેવામાં આવ્યા વખર રહેતા નથી. પણ એ વિચાર જે રીતથો આ રથલે મૂકવામાં આવ્યા છે તે રીત કંઇ છેક જૂની નથી. લાદાણામાં વિપ્સુને યજ્ઞ તરીકે કલ્પવામાં આવ્યા છે, અને તે જ શૈલીને અનુસરીને આ સૂકતમાં ધબ્દિના કર્મને એક યત્તના વિધિ તરીકે પ્રણવામાં આવ્યું છે અને મૂળ્ પુરુષને યત્રના પશુ તરીકે કલ્પીને તેના શરીરના વ્યુકા બુકા કાપલાઓને વિશ્વના બુકા બુકા ભાગે ઝાણવામાં આવ્યા છે, એ સૂકતમાં આપણને કંદેવામાં આવ્યું છે કે એનું મસ્તક તે આકાશ થયું, એની નાભિ તે અંતરિક્ષ થઇ, એના પગ તે પૃથ્વી થયા, એના બ્રોગ્ર તે દિશાઓ થયા, અને એના મનમાંથી ચંદ્ર હત્પન્ન થયા, એના બ્રોગ્ર તે દિશાઓ થયા, અને એના મુખમાંથી ચંદ્ર અને અગ્નિ ઉત્પન્ન થયા એના ધ્વાસમાંથી વાયુ ઉત્પન્ન થયા ' એવી રીતે તેઓએ ( દેવતાએઓ) બુકી બુકી જુકી દુનિયાઓને ઘડી. ''

એ સૂકતને વિશ્વદેવતાવાદના રંગ લાગ્યાે છે તે ઉપરથી પછુ એ સૂકત વધારે માડું રચાયલું છે એમ માલમ પડી આવે છે કારણકે એ સૂકતમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે—્પુરૂષ તે જ આ સઘળું જગત છે અત્યારે જે કંઇ છે અને હવે પછી જે કંઇ હશે તે સઘળું પુરૂષજ છે. અને એના ચાથા ભાગ તે સઘળાં પ્રાણીઓ છે અને બાકીના ત્રણ ભાગ તે ઘુલાકમાં રહેનારી અમર લાકોની દુનિયા છે. બ્રાહ્મણામાં યુરૂષ અને મુબ્દિના રચનાર પ્રજાપતિ એ બેઉને એકજ બ્રણવામાં આવ્યા છે અને ઉપનિષદામાં એ પુરૂષનું આખા વિશ્વની સાથે તાદાત્મ્ય બ્રથુવામાં આવ્યું છે. એથી પણ વિશેષ આગળ જતાં, સાંખ્ય ફિલસુફીના દ્વંતવાદમાં પુરૂષ અન '' આત્મા " નું નામ છે એવું ગણવામાં આવ્યું છે, અને એ પ્રદાતિ થી ભિન્ત છે એવું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. પુરુષ सूक્त માં ' વિરાજ ' એ નામના સત્વ વિષે એવું કહેવામાં આવ્યું છે કે પુરૂષમાંથી એ વિરાજની ઉત્પત્તિ થઇ છે—" तस्माद् विराळ जायत" પાછલા સમયની વેદાન્ત ફિલસુફીમાં વિરાજ એ સુષ્ટિના રચનાર ( સગુણુ બ્રદ્ધ ) નું નામ છે. અને બ્રદ્ધ એ નિર્ગુણ સત્ત્વથી એનું સ્વરૂપ બુદું પડી આવે છે. ત્યારે વુરુષ सूक ને હિંદુ સ્તાનના વિશ્વદેવતાવાદની જૂનામાં જુની રચના તરીકે આપણે ગણી શકીએ તેનીજ સાથે, એ ऋग્વેद ના સમયની સૌથી માડી લખાયલી કવિતાએમાંની એક છે એ પણ આપણે સ્વીકારવું પડશે. કારણ કે ત્રણુ જૂનામાં જૂના વેદે માલમ પડે છે. એ સૂકતમાં એ ત્રણે વેદેા વિષે નામ દઇનેજ કહેવામાં આવ્યું છે :—

# तस्माद्यकात् सर्वहुत ऋवः सामानि जक्तिरे । छदांसि जक्तिरे तस्मात् यजुस्तस्मादजायत ॥

વળી એ સુકતમાં પ્હેલીજ વાર ચાર વર્ણો વિષે કહેવામાં આવ્યું છે. આખા <del>પ્રાવેદ</del> માં ચાર વર્ણો વિષે જેમાં કહેવામાં આવ્યું હેાય એવું સુકત એ અંકલુંજ છે. એ સૂકતમાં કહ્યું છે કે–આ પુરૂષનું મુખ તે ધ્રાદ્માણુ થયું, એના બાહ તે રાજન્ય ( લડવૈયા ) થયા, એની ઝાંઘ તે વૈશ્ય ( ખેડૂત ) થઇ, અને એના પગ તે શૂદ્ર ( દાસત્વ કરનારા ) થયા.

મુખ્ટિની ઉત્પત્તિને લગતી બાકીની લગભગ સઘળી કવિતાઓમાં ' દેવતાઓ ' એમ સામાન્ય રીતે નહીં, પણ અમુક ચાેક્કસ દેવતાનું નામ દઇને તેને મુખ્ટિના રચનાર તરીકે વર્ણવવામાં આવ્યા છે. બીજા સૂક્તાના ઘણા મત્રા ઉપરથી એવું માલમ પડે છે કે ઉત્પત્તિના કાર્યમાં આગળ પડતા ભાગ લેનાર તરીકે સૂર્યને ઋષિઓ ઘણા અગત્યના ગણતા. ઉદાહરણ તરીકે એને '' હાલતી અને સ્થિર રહેતી સઘળી વસ્તુઓના '' આત્મા '' તરીકે વર્ણવવામાં આવ્યા છે. ( મં. ૧, સૂ. ૧૧૫ ) :---

सूर्य आत्मा जगतस्तस्थुपश्च ॥ અને એના વિષે કહેવામાં આવ્યું છે કેઃ--एकं सद्धिपा बहुघा वदन्ति ॥ " એ એકજ હેાવા છતાં વિપ્રેા એને જુદા જુદા નામથી બાેલાવે છે " ( મં. ૧, સુ. ૧૬૪ ).

આવાં આવાં વચનાે ઉપરથી એવું માલમ પડે છે કે સર્યાનાં અનેક લક્ષણામાંથી એનું સ્નષ્ટા તરીકેનું વ્યક્તિત્વ એ સમયે ધીરે ધીરે આગળ

| 3८ | તત્ત્વત્રયીમીમાંસા. | • | ખંડ ૧ |
|----|---------------------|---|-------|
|    |                     |   |       |

તારવી કાઢવામાં આવતું હતું. **વિશ્વकર્મન્** '' સર્વને। રચનાર '' એ દેવની ઉત્પત્તિ આવીજ રીતે થઇ હશે એ ઘણું સંભવિત જણાય છે.

બે મુષ્ટિ વિષયક સૂક્તો ( મં૦ ૧૦, સૂ. ૮૧−૮૨ ) માં એ વિશ્વ-કર્મ'નને સંબાધન કરવામાં આવ્યું છે. એ બેમાંના આગળા સૂક્તમાં સાત મંત્રા આપેલા છે. તેમાંના (૨−૩--૪) એ ત્રણ મંત્રાને અર્થ માત્ર આપીએ છીએ---

જે વખતે વિશ્વકર્મા એ સઘળું જેનારા દેવતાએ પાતાના બળ વડે કરીને પૃથ્વીને ઉત્પન્ન કરી અને આકાશને પ્રકટ કર્યું તે વખતે એનું અધિષ્ઠાન શું હતું ? એણે શી વસ્તુ વડે પાતાના કર્મના આરંભ કર્યો ? કેવી રીતે એણે પાતાનું કર્મ કર્યું. ? જેની આંખ સઘળી દિશામાં છે, જેનાં મુખ સઘળી દિશામાં છે, જેના બાહ સઘળી દિશામાં છે જેના પગ સઘળી દિશામાં છે એવેા એક દેવતા આકાશ અને પૃથ્વીને ઉત્પન્ન કરીને પાતાના બાહુ વડે અને પાતાની યાંખા વડે તેને જેડી દે છે. કેાઇ કહેશા કે એવું કર્યુ વન હતું, એવું કર્યું વૃક્ષ હતું કે જેમાંથી આકાશ અને પૃથ્વીને તેએાએ ઘડયાં ?. હે ઝલએા? ત્હમારા મનમાં તહેમે જરા વિચાર કરા કે જીદાં જીદાં લીવનાને જે વખતે એ ધરી રહ્યો હશે તે વખતે એ શેના ઉપર ઉભા રહ્યો હશે ?

" વન " એ જે શબ્દ અહીં વાપરવામાં આવ્ધા છે તેજ શબ્દ ગ્રીક ફિલસુફીમાં પણુ " મૂળ પદાર્થ " ( hule ) ને માટે હેમેશાં વપરાયલા દીઠામાં આવે છે એ વાત ખાસ લક્ષ ખેંચે એવી છે.

બીજા સૂક્ત ( મં૦ ૧૦ સૂ, ૮૨ ) માં એવાે સિદ્ધાંત મુકવામાં આવ્યા છે કે વસ્તુઓનું પ્રથમ બીજ આ વિશ્વ અને સઘળા દેવતાઓનું આદિકારણ આવઃ ( પાણીની દેવીઓ ) થી ઉત્પન્ત થયું છે. ( મંત્ર. ૩–૫–૬ ॥ ને! અર્થજ મુકીએ છીએ )

" જે આપણે પિતા, આપણે જનિતા, આપણે વિધાતા છે જે સઘલાં ધામને અને સઘળાં પ્રાણીઓને પિછાને છે, જે એકલે જીદા જીદા દેવતાઓને જીદાં જીદાં નામ આપવાને સમર્થ છે, તેના તરક પ્રશ્ન પુછતાં બીજાં સઘળાં પ્રાણીઓ વળે છે..... આપ :----પાણીની દેવીઓએ એવેા પ્રથમ ગર્ભ કરે ધારણ કર્યો કે જેમાં સઘળા દેવતાઓએ પોતાની જાતને એકઠી મળેલી જોઇ, જે આ પૃથ્વી પર છે, જે આકાશથી પર છે, જે બળવાન દેવતાઓના ગૂઢ નિવાસ-સ્થાનથી પણ પર છે ? તે પ્રથમ ગર્ભને આવ :--- પાણીની દેવીઓએ ધારણ

| પ્રકરણ ૪ શું. | પોરાણિક અને વૈદિક દષ્ટિએ જગત્. | 36 |
|---------------|--------------------------------|----|
|---------------|--------------------------------|----|

કર્યો કે જેમાં સઘળા દેવતાઓ એકઠા મત્યા, જે એક અજની\* નાભિમાં અપિત થયેા છે, જેની અંદર સઘળાં ભુવનાના સમાવેશ થઇ ગયેા છે. જેણે આ ભુવનાને ઉત્પત્ન કર્યાં તેને ત્હમે શાધી શકશા નહીં; જે તમારી પાસે આવે છે તે એનાથી જીદો છે. "

( પૃ. ૧૮૩ થી----

એક સૃષ્ટિ વિષયક કવિતા ( મ. ૧૦ સૂ. ૧૨૧ ) ઘણી ખૂબીદાર છે તેમાં વળી સૃષ્ટિના રચનારને માટે '' દ્વિર**ખ્યનર્મ** '' એવું નામ વાપર્યું છે. ઉગતા સૂર્ય ઉપરથી આવું નામ આપવાના વિચાર ઉત્પન્ન થયા હશે એમાં કંઇ પણ સંશય નથી. આ સ્થલે પણ અગ્નિની ઉત્પત્તિના સંબંધમાં <del>થાપ</del> : (પાણી ની દેવીઓ ) ને સઘળા પ્રકારના જીવનનું બીજ ધારણ કરતી વર્ણવવામાં આવી છે.

(એ સુક્તના ૧૦ મંત્રોમાંના ૧ા૨-૭-૮ મંત્રોના અર્થ નીચે પ્રમાણે )

" હિરજ્યગર્ભ પ્રથમ અસ્તિત્વમાં આવ્યા; પ્રાણી માત્રના એક પતિ તરીકે એના જન્મ થયા હતા; એણે પૃથ્વીને અને આ આકાશને ટકાવી રાખ્યા. કયા દેવની હવિએા વડે હમે સેવા કરીશું ? જે છવવાની શક્તિ આપનારા છે અને જે બળ આપનારા છે, જેની આજ્ઞાને સઘળા દેવતાએા નમન કરે છે, જેની છાયા એ મૃત્યુ છે અને અમરત્વ છે. કયા દેવની હવિઓ વડે હમે સેવા કરીશું ?.... જે વખતે બલવતી જ્ઞાપ : પાણીની દેવીઓ-સઘળા ગર્ભને ધારણ કરતી અને અગ્નિને ઉત્પન્ન કરતી આવી તે વખતે દેવાના આત્મા એક ઉત્પન્ન થયા. કયા દેવની હવિઓ વડે હમે સેવા કરીશું ? જે પોતાના પ્રભા વડે કરીને બુદ્ધિને ધરનારી અને યજ્ઞને ઉત્પન્ન કરનારી જ્ઞાપ :-પાણીની દેવીઓ-ઉપર નજર રાખે છે, જે એક દેવ સઘળા દેવાના કરતાં વધારે ચઢિયાતાે છે. કયા દેવની હવિઓ વડે હમે સેવા કરીશું ? "

આ સુક્તના દરેક મંત્રની છેલ્લી પંક્તિમાં તેને৷ તે પ્રશ્ન જે પુછવામાં આવ્યે! છે તેને৷ જવાબ દશમા મંત્રમાં એવે৷ આપવામાં આવ્યે! છે કે ' એ અજાહ્યે৷ દેવ તે પ્રજાપતિ છે.' એ છેલ્લે! મંત્ર આ સુક્તની સાથે પાછળથી જોડી દેવામાં આવેલે! જણાય છે.''

\* 'અજે એ શબ્દ ' સુર્ય'ના અર્થમાં આ સ્થળે વપરાયે৷ હાેય એવું જણાય છે.

( મૂલની ટીપમાંથી ઉતારા છે. )

( પૃ. ૧૮૫ થી ) બીજાં બે સૃષ્ટિ વિષયક સૂક્તામાં ફિલસુફીની ઢબથી સૃષ્ટિની ઉત્પત્તિ વિષે એવી સમજીતી આપવામાં આવી છે કે <mark>અસત્ત માંથી સત્ત્</mark> ના આવિર્ભાવ થયાે એમાંના એક સૂક્તમાં ( મં. ૧૦, સૂ. ૭૨ ), સૃષ્ટિની ઉત્પત્તિ વિષે જે કંઇક ગુંચવણ ભરેલાે વૃત્તાંન્ત આપવામાં આવ્યા છે તે ઉપરથી ઉત્પત્તિ વિષે જે કંઇક ગુંચવણ ભરેલાે વૃત્તાંન્ત આપવામાં આવ્યા છે તે ઉપરથી ઉત્પત્તિ ના ત્રણુ ક્રમ વર્ણવવામાં આવેલા આપણા જાેવામાં આવે છે–પ્રથમ જગતની ઉત્પત્તિ થઇ, પછી દેવતાએાની ઉત્પત્તિ થઇ, અને સૌથી છેલ્લી સૂર્યની ઉત્પત્તિ થઇ. એ સૂક્તમાં પણુ ઉત્ક્રાંતિવાદ અને સૃષ્ટિવાદ × એ બેઉ એક ગીજાની સાથે લળી ગયલા હાેચ એવું જોવામાં આવે છે–

> ब्रह्मणस्पति रेतासं कर्भार इवाधमत् । देवानां पूर्व्यं युगे असतः सदजायतः ॥

લુહારની પેઠે બ્રહ્મણુસ્પતિ–પ્રાર્થનાના પતિએ આ વ્રિશ્વને બરાબર જેડા-યલું રહે તેવી રીતે ઘડયું. દેવતાએાના પ્રાચીન યુગમાં જે ન્હેાતું− असत્~તેમાંથી જે છે તે<del>- सत्</del>–ઉત્પન્ન થયું.

આના કરતાં ઘણું વધારે ચઢિયાતું સૂકત ૧૨૯ મું છે—

( આ ગ્રાંથકારે મંત્ર 'પ'માે, છાેડીને સુકેલું સૂકત તેના અર્થ નીચ પ્રમાણે )

" असत્ ''-તે વખતે ન્હોર્ણ, તેમ सત્ત્ પણ ન્હોર્ણું, તે વખતે અંતરિક્ષ ન્હોર્ણું, અને અંતરિક્ષની પેલી તરફ જે આકાશ છે તે પણ તે વખતે ન્હોર્ણું. તે વખતે ગતિ કઇ હતી ? કયાં હતી ? કાનાથી હતી ? પાણી, અને ઉડા ખાડાઓ, તે શું તે વખતે હતા ? તે વખતે મૃત્યુ ન્હોર્ણું, તેમ અમરત્વ પણ ન્હોર્ણું, રાત કે દહાડો એ બેમાંથી એકકેનું નામ નિશાન પણ તે વખતે ન્હોર્ણું તે એક પુરૂષ વાયુ વિના પાતાની મેળે શ્વાસ લયાં કરતા હતા, તે એક પુરુષ સિવાય બીજી કેઇ પણ વસ્તુ તે વખતે ન્હોતી. પ્હેલાં અધકાર તે અંધકારથી છવાઇ ગયા હતા આ આખું વિશ્વ એાળખાય નહીં એવું અને પ્રવાહી હતું. ખાલી સ્થાન શૂન્યતાથી ઢંકાઇ રહ્યું હતું ત્યાં તે એક પુરુષ તપના પ્રભાવથી ઉત્પન્ન થયા. તે વખતે પ્રથમ કામ એનામાં ઉત્પન્ન થયા. કામ એજ એ આતમાનું પહેલું રેત હતું. કવિઓએ પાતાના ડહાપણ વડે કરીને હુદયમાં

× ઉત્ક્રાંતિવાદ-અમુક પદાર્થ હતો તેની ઉત્તરાત્તર વૃદ્ધિ થઇ, તેને ધડવામાં આવ્યો, તેની ઉત્ક્રાંતિ કરવામાં આવી એવા વાદ.

સુષ્ટિવાદ−કં⊌ ન્હોતું ત્યાં આગળ ક'ઇક નવું દેવતાઓએ પોતાના પ્રભાવથી ઉત્પન્ન કર્યું એવેા વાદ. ( મૂલની ટીપમાંથી )

### પ્રકરણ ૪ શું. પોરાણિક અને વૈદિક દૃષ્ટિએ જગત્.

સાહિત્યદ્રષ્ટિએ જેતાં આ કવિતા ઘગ્રી ખૂબીદાર છે, એટલુંજ નહીં પણ એ પ્રાચીન સમયમાં પણ જે હિંમત બર્યા વિચારા આ સુકતદ્વારા પ્રદર્શિત કરવામાં આવેલા આપણે જોઇએ છિયે તેને લીધે એ કવિતા આપણું ખાસ લક્ષ ખેંચે એવી છે પણ હિંદુસ્તાનની ફિલસુફીના જે મુખ્ય દાેષો છે-.સ્પય્ટતા અને અવિરાધ ( Consistency ) ની ખામી, ચર્ચા ચલાવવામાં કેવળ શબ્દને વધારે મહત્વ આપી દેવાનું વલણ, એ દોષો આ સ્થળે પણ આપણા જોવામાં આવ્યા વગર રહેતા નથી. એકના એક વિષયને વળગી રહીને જરા લંબાણથી ચર્ચા ચલાવવામાં આવી હેાય એવું સૂકત આખા જાગવેદ માં આ એ લંજ છે, અને સાંખ્યદર્શનના પરિણામવાદતું ચાક્કસ સ્વરૂપ જેને પ્રાપ્ત થયું તે પ્રકૃતિનું મહાત્મ્ય સ્થાપનારી ફિલસુફીને। પ્રારંભ આ સુકતમાં ચયલેા આપણા જોવામાં આવે છે. વળી, આર્ય લોકોના ફિલસફી ભરેલા વિચારોના પ્રાચીનમાં પ્રાચીન નમૂના તરીકે આ સુકત હમેશાં અગત્યનું ગણાયા વિના રહેશે નહીં, असत માંથી सत્ ના ઉદ્ભવ થયેા ત્યાર પછી પ્રથમ પાણી આવ્યું: અને ત્યાર પછી તપવડે કરીને ચૈતન્યના પ્રાદુર્શાવ થયે৷ એવે৷ જે સિદ્ધાંત આ સુકતમાંથી નીકળે છે તેની સાથે સુષ્ટિની ઉત્પત્તિનાં જે જે વર્ણના બ્રાહ્મણામાં આપવામાં આવ્યાં છે તે મળતાં આવે છે. એ બ્રાહ્મણેમાં પણ असत તે सત થયું અને એ સત નું પ્રથમ સ્વરૂપ પાણી હતું એવું વર્શવવામાં આવ્યું છે. એ પાણી ઉપર हिरण्यगर्भ એ સવર્શનું ઇડું તરે છે, અને તે ઇંડામાંથી જે ચૈતન્ય ઇચ્છા કરે છે અને વિશ્વને રચે છે તેના પ્રાદુર્ભાવ થાય છે. બ્રાહ્મણેઃમાં સૃષ્ટિના કર્તા તરીકે પ્રજાપતિને આગળ કે પાછળ પણ હમેશાં ગણાવવામાં આવ્યે! છે. કેટલાંક વર્ણનામાં એને પ્હેલે! ગણાવવામાં આવ્યા છે. અને કેટલાંક વર્જીનામાં પાણીને પ્હેલું ગણાવવામાં આવ્યું છે. સુષ્ટિવાદ અને ઉત્કાંતિવાદ એ બેને લેળી દેવામાં આવ્યાથી આવી રીતના પ્રાથમિક વિરાધ બ્રાહ્મણુગ્રંચામાં આપણા દીઠામાં આવે છે, પણ સાંખ્યદર્શનમાં એ વિરોધ દૂર કરવામાં આવ્યે છે. એ દર્શનમાં, પુરુષ અથવા આત્માને નિષ્કર્મ સોક્ષી તરીકે ગણવામાં આવ્યેા છે, અને પ્રકૃતિ અથવા મૂળ પદાર્થના ધીરે ધીરે પરિજ્ઞામ થતાે જાય છે એવું વર્જાવવામાં આવ્યું છે. આ પ્રમાણે ऋग्वेट નાં સૃષ્ટિ વિષયક સૂક્તો એ હિંદુસ્તાનની ફિલસુપ્રીના, એટલંજ નહીં પણ પુરાણા, કે જેના મુખ્ય ઉદ્દેશ સષ્ટિની ઉત્પત્તિનું વર્ણન આપવાના છે, તેના આરંભકાળ સૂચવે છે.

6

89

| ૪૨ | તત્ત્વત્રયી–મીમાંસા. | ખંડ ૧ |
|----|----------------------|-------|
| ४२ | તત્ત્વત્રવા-માયાસા.  | ખડ ૧  |

પ્રેા. મૅકડાનલે—ૠગ્વેદ્યમાંથીજ આપસ આપસમાં વિરાધ રૂપના સષ્ટિવિષયક છ સાત સૂક્તો અતાવતાં જણાવ્યું છે કે—-

વિશેષ પ્રાચીન ઋષિઓના અભિપ્રાય પ્રમાણે-દેવતાએાએ સુષ્ટિ ઉત્પન્ન કરી છતાં કહેવામાં આવ્યું કે-સ્વર્ગ અને પૃથ્વી અંબેઉ દેવતાઓનાં-માં બાપછે.

ઉત્પન્ન કરનાર મા બાપ ગણાય પણ ઉત્પત્ન થયલા દેવેા મા બાપ શી રીતે <sup>ટ્</sup>

ઝ. મં. ૧૦, સૂ. ૫૪ થી જણાવવામાં આવ્યું કે--ઇંદ્રે પાેતાના શરીર-માંથી પાેતાના મા આપને ઉત્પન્ન કર્યાં. ઝ. મં. ૧૦, સૂ. ૭૨ થી દક્ષના જન્મ અદિતિથી થયેા અને અદિતિના જન્મ દક્ષથી થયા. એ પણ વિચારવા જેવું છે.

ઝ. મં. ૧૦, સૂ. ૯૦ મું–પુરુષ સૂકત છે. તેનેા અર્થ પ્રેા. મૅકડાનલે, સાયણાચાર્યે તેમજ સ્વામી દયાનંદજીએ–યજીવેદના એજ સૂક્તના અર્થ કર્યો છે. એ ત્રણેના અર્થમાં જે તફાવત છે તે વિચારી જોઇએ.—

પ્રેા. મૅકડાનલ-અં સૂક્તમાં દેવતાઓને સુષ્ટિના કર્તા વર્ણુવ્યા છે પણ પ્રથમ પુરુષના શરીર ઉપરથી સુષ્ટિ રચવામાં આવી. એ પુરુષને હેજાર માથાં, હજાર પગ, ભૂમિને ઢાંકયા પછી ભૂમિ ઉપરાંત તેનું શરીર ફૈલાઇ વળે છે—

એક રાક્ષસી પુરુષના શરીરમાંથી રચાયું એ વિચાર જાનો છે પછુ આ રીત જુની નથી. બ્રાદ્મણેમાં–વિષ્ણુને યત્ત તરીકે કલ્પવામાં આવ્યા છે. તે શૈલીથી અહિ-સષ્ટિના કર્મને યત્તના વિધિ તરીકે, પુરુષને પશુ તરીકે, કલ્પી તેના શરીરના જીદા જીદા ભાગા ગણાવતાં–તેનું માથુ તે–આકાશ, નાભિ તે– અંતરિક્ષ, પગ તે–પૃથ્વી, બ્રોત્ર તે દિશાએા, મનમાંથી ચંદ્ર, આંખમાંથી–સર્ય, મુખથી ઇંદ્ર અને અગ્નિ, શ્વાસથી વાયુ. એવી રીતે દેવતાએાએ જીદી જીદી દુનિયાએાને ઘડી.

એ સૂક્ત માેડું રચાયલું છે. એનાે ચાેથા ભાગ પ્રાણીઓ છે અને ખાકીના ત્રણ ભાગ તે અમર લાેકની દુનિયા છે.

પ્રાહ્મણેામાં–પુરુષ અને પ્રજાપતિ એકજ છે. ઉપનિષદે⊧માં પુરુષને વિશ્વની સાથે તાકાત્મ્ય ગણ્યેા છે. સાંખ્યમાં દૈત-પુરુષ એ આત્મા, એ પ્રકૃતિથી ભિન્ન ગણ્યેા છે. વેકાંતમાં-પુરુષમાંથી સૃષ્ટિ રચનાર ( સગુણુબ્રદ્ધ ) વિરાજની ઉત્પત્તિ જણાવી છે

| પ્રકરણ ૪ શું. | પીરાણિક અને વૈદિક દૃષ્ટિએ જગત્ | 83 |
|---------------|--------------------------------|----|
|---------------|--------------------------------|----|

આ કવિતા ઝણવેદથી માેડી લખાએલી એના સુક્તથીજ માલમ પડે છે∽એમાં ત્રણુ વેદેા ઉત્પન્ત થયાનું બતાવ્યું છે. વળી ચાર વર્ણોની કવિતા આખા ઝણવેદમાં અહીં પ્રથમજ છે.

સાચણાચાર્યના અર્થમાં વિશેષ—

સર્વ પ્રાણીઓનો હાલાંડ દેહ તે વિરાટ્ , બ્રદ્ધાંડથી દશાંગુલ વધીને રહ્યો, પ્રાણીમાત્ર તેના અવયવે છે, પ્રાણીઓના ભાગ્ય અવથી તે વધે છે. પ્રાણીઓના કર્મ કલ ભાગના માટે જગદવસ્થાના સ્વીકાર કરે છે. ત્રણે કાલનું જે જગત છે તે તેની મહિમા-સામર્ચ્ય વિશેષ છે, એથી અધિક મહિમા -ત્રણે કાલના પ્રાણીજાત તેના ચતુર્થાંશના પ્રકાશમાં અવિનાશી છે. સંસારથી બહિભૂંત સંસાર સ્પર્શ રહિત ત્રિપાદ છે, માત્ર તેના ચાથા પાદજ સૃષ્ટિ-સંહા-રરૂપ-ઉત્પન્ન નષ્ટ રૂપ થયા કરે છે. આદિ પુરુષથી-વિરાટ્ હાલાંડ દેહ, તેના આશ્રયથી દેહાભિમાની પુરુષ-જીવરૂપ-તિર્ચ્યક, મતુષ્ય રૂપ થયા. ભૂમિને ઉત્પન્ન કર્યા બાદ જીવાનાં શરીર બનાવ્યાં. સૃષ્ટિ તૈયાર થઇ ત્યારે દેવાએ પુરુષને હવિ કલ્પી યજ્ઞ કર્યો. તે જ પુરુષ પશુનું પ્રાક્ષણ કરી પ્રજાપતિ આદિ દેવાએ યજ્ઞ કર્યો.

તે ચરૂથી--દધ્યાદિ ભોગ્ય પદાર્થ, પશુઓ, ચાર વેદો ઉત્પન્ન કર્યા. દેવેાએ વિરાટ્ને ઉત્પન્ન કર્યા બાદ તેના અંગાના વિભાગથી ચાર વર્ણુ, ચંદ્ર, સૂર્ય, અગ્નિ, વાચુ આદિ ઉત્પન્ન કર્યા. આ યજ્ઞની સાત પરિધિયાં--3 ઐષ્ટિક, ૩ ઉત્તરવેદી, સાતમા આદિત્ય. ૨૧ સમિધાઓ--૧૨ માસ, ૫ ઝાતુ, ૩ લાેક, ૧ આદિત્ય એ ૨૧ થઇ. યજ્ઞ કરતાં દેવાેએ વિરાટ્ને પશુ માની યજ્ઞના વિસ્તાર કર્યા.

હવે આપણે યન્તુવે<sup>°</sup>દના એજ પુરુષ સૂક્તથી સ્વામીજીના અર્થના સાર તપાસીએ—

" પ્રદ્ધાંડ અને શરીર એ બન્નેમાં વ્યાપક તે પુરુષ, પદાર્થીથી જુદા આકાશની પેઠે છે. ભૂત, પ્રાણ, અને હૃદય એ ત્રણેનું ઉદ્ધાંઘન કરી જગત્ને બનાવવા વાળા. તેનાથી જગત-થયું, થશે અને છે. માક્ષને આપવાવાળા છે. જગતને ઉત્પન્ન કરે છે, પાંતે જન્મ લેતા નથી. ત્રણે કાળમાં તે પુરુષની મહિમા છે. પુરુષથી જગત્ ત્રણુ ગણું છે, માક્ષસુખ તેના જ્ઞાનપ્રકાશમાં છે, તેની અપેક્ષાથી જગત્ કિંચિત છે, સંસારના ચાર પાદ તેના વચમાં છે, જગત્ના જન્મ અને ધિનાશ થતા રહે છે. તેનાથી ઉત્પન્ન જગત્ છે પ્રકારનું છે. ચેતન અને જડ એ બે પ્રકારમાં વ્યાપક થઇ ધારણ અને આકર્ષણ કરે છે. તે જ પુરુષના સામર્થ્યથી ઉત્પન્ન તે મૂલ પ્રકૃતિ કહીચે છિયે. જેતું શરીર અદ્યાંડ તુલ્ય. જેનાં સૂર્ય, ચંદ્રમા નેત્ર છે. વાયુ પ્રાણ છે, પૃથ્વી પગ છે. ઇત્યાદિ લક્ષણ વાળા આકાશ તે વિરાટ, પરમેશ્વરના સામર્થ્યથી પ્રકાશમાન છે. તે વિરાટના પૂર્વ ભાગાથી પ્રાણી અને તેના દેહ જીદા જીદા છે, તેમાં સર્વ જીવ વાસ કરે છે. જે દેહ તેના અવયવ તે વિરાટ પરમેશ્વરથી જીદો, પરમેશ્વરથી સંસાર જીદો. કરી ભૂમિ આદિ ઉત્પન્ન કરી ધારણ કરી રહ્યો છે. ાપા આગળ છઠા મંત્રના અર્થ વેદોત્પત્તિ પ્રકરણમાં કાંઇ કહ્યો છે. પુરુષથીજ સર્વ ભાજન, વસ્ત, અન્ન, જલ આદિ પ્રાપ્ત કર્યા છે, તેનાથી ઉત્પન્ન થાય છે માટે તેને છાંડીને બીજાની ઉપાસના ન કરે. ગાય, પશુ, કીટ, પતંગ આદિ તેણેજ ઉત્પન્ન કર્યા છે.

જે બ્રહ્મથી ચારા વેદાે ઉત્પન્ન થયા છે તે પરમેશ્વરને સત્યાચારણ્રથી પૂજે તે ઉત્તમ છે. તેનાજ વેદાેક્ત ઉપદેશાથી જે–વિદ્વાન જ્ઞાની લાેક વેદમંત્રાના અર્થ જાણવાવાળા તેજ સુખી થાય છે, દુષ્ટ કર્મ કરવાં ઉચિત નથી. તેના મુખા-દિકથી ચાર વર્ણ ઉત્પન્ન થયા છે.

દેવ–વિદ્વાન તેમને પણુ તેમના કર્માનુસારજ ઉત્પન્ન કર્યા છે. જે પ્રદ્વાંડનું રચન, પાલન, અને પ્રલય કરવા રૂપ યજ્ઞ છે તેનેજ જગત્ અનાવવાની સામગ્રી કહીયે છિયે ॥ ૧૪ ॥

ઇશ્વરે એક એક લાેકના ચારાે તરફ સાત સાત પરધિ રચી છે. સાત સાત આવરણ બનાવ્યાં છે તેનાં નામ—૧ સમુદ્ર, ૨ ત્રસરેણુ, ૩ મેઘમંડલ વાયુ, ૪ વૃષ્ટિ જલ, ૫ વૃષ્ટિ જલના ઉપર એક પ્રકારનાે વાયુ, ૬ સૂક્ષ્મ વાયુ જેને ધનં-જય કહે છે, ૭ ધનંજયથી પણ સૂક્ષ્મ વાયુ સૂત્રાત્મા એ સાત સાત એક એક લાેકની પરધિ છે.

પ્રદ્ધાંડની સામગ્રી ૨૧ પ્રકારની છે—૧ પ્રકૃતિ, ખુદ્ધિ, જીવ, એ ત્રહ્યુ મળીને એક અત્યંત સૂક્ષ્મ છે, ૨ શ્રોત, ૩ ત્વચા, ૪ નેત્ર, ૫ જીબ્હા, ૬ નાશિકા, ૭ વાફ, ૮ પગ, ૯ હાથ, ૧૦ ગુપ્ત, ૧૧ લિંગ, ૧૨ શખ્દ, ૧૩ સ્પર્શ, ૧૪ રૂપ, ૧૫ રસ, ૧૬ ગંધ, ૧૭ પૃથ્વી, ૧૮ જલ ૧૯ અબ્નિ, ૨૦ વાયુ, ૨૧ આકાશ. એ ૨૧ પ્રદ્યાંડની સામગ્રી તે સમિધા કહેવાય છે.

જે જગત્ને રચવાવાળા, દેખવાવાળા તે પૂજ્ય છે. તેમને વિદ્વાન લાેક સુણીને તેના ઉપદેશથીજ તેનાં કર્મ, ગુણાેનું કથન, પ્રકાશ કરે, ધ્યાન કરે,

88

| પ્રકરણ ૪ શું. | પૌરાણિક અને વૈદિક દષ્ટિએ જગત્. | ૪પ |
|---------------|--------------------------------|----|
|---------------|--------------------------------|----|

તેના શિવાય બીજાને ઇશ્વર નહીં માનવા, તેના ધ્યાનમાં ૮૮ બંધન થઇ પાતાના આત્માનું કલ્યાણુ જાણું ૫ ૧૫ હ

વિદ્વાના તે દેવ, તે સર્વના પૂજ્ય હાૅય છે, આથી મનુષ્યાને ઉચિત છે કે વેદ મંત્રોથી--સ્તુતિ, પ્રાર્થનાદિ કરીને શુભ કર્મોના આરંભ કરે. જે ઇવ્ધરની ઉપાસના કરવાવાળા છે તે સર્વ દુઃખાેથી છૂટીને પૂજ્ય થાય છે. વિદ્વાન જે પદને પ્રાપ્ત થઇ નિત્ય આનંદમાં રહે છે તેનેજ માેક્ષ કહે છે. તે નિવૃત્ત થઇ દુઃખમાં પડતા નથી હ ૧૬ હ

પરમાત્માને સબ્ટિ ઉત્પન્ન કરવાની ઇચ્છા અને ઉત્પન્ન કરવા લાગે ત્યારે તે પ્રજાપતિજ ગણાય. જ્યારે સબ્ટિને ઉત્પન્ન કરી તેટલા અશંમાં વ્યાપ્ત થાય ત્યારે તે વિરાટ્ પુરૂષ કહેવાય છે. તેના રૂપકથી આ સુક્રતમાં વર્ણુન કરેલું છે.

# જૈન જંગત્માં કિંચિત્ પરામર્શ—

જૈનોની માન્યતા એ છે કે—આ જગત પ્રવાહરૂપથી અનાદિ કાળનું ચાલતુ આવેલું છે અને ભવિષ્યમાં અનાદિ કાળ સુધી ચાલ્યાજ કરવાનું. તેમાં એક અવસપિણીના કાલ, અને બીજો ઊત્સપિણીના કાળ ( એક ઉતરતા કાળ અને બીજો ચઢતા કાળ ) એ બન્ને મળીને વીશ કાેટાકાટી સાગરાપમના વર્ષોનું એક કાળચક્ર મનાય છે. એ બેની મધ્યમાં અનેક ઉત્પાત વાળા જે નિકૃષ્ટમાં નિકૃષ્ટ કાળ તે પ્રલય દશા રૂપે મનાય છે, પણુ તેમાં સર્વથા બીજ રૂપ વસ્તુઓના નાશ થતા નથી. એવી રીતનાં કાળચક્રો અનંતાં થઇ ગયાં અને ભવિષ્યમાં થયા કરવાનાં તેનું સ્વરૂપ અમાએ જૈન દૃષ્ટિએ જગત નામના બીજા પ્રકરણુમાં દિશા રૂપથી બતાવી દીધું છે. તે ફરીથી વિચાર કરવાની ભલામણુ કરૂં છું.

#### વૈદિક જગત્ની માન્યતામાં પરામર્શ----

વૈદિક જગતની માન્યતામાં અનેક પ્રકારો જોવામાં આવે છે તે કાંઇક વિશેષ ખુલાશે કરવાના ધારૂ છું-- ના-આર્યોના તહેવારોના ઇતિહાસ-પૃ. ૨ માં જણાવ્યું છે કે- તેના ાતિ, ''તૈત્તિરીય બ્રાહ્મણુમાં-વિશ્વની અનંતતા માટે નીચે પ્રમાણું મળી આવે છે- તું લાેક છે, સ્વર્ગ છે, અનંત છે, અપાર છે, અ પૃથ્વી તત્ત્વત્રયી--મીમાંસા.

મારા વિના ( સ્વભાવ વિના ) બીજો કાેણ કરવાને આવે છે ? અનેક જાતની વનસ્પાતઓનાં--પાનાંના અનેક પ્રકારના ઘાટ, અનેક પ્રકારના રંગ, અનેક પ્રકારના ગુણો, કાેણ બનાવે છે ? તેમજ તે વનસ્પતિઓનાં કુલાેની અનેક પ્રકારની પાંખડીઓ, તેના જીદા જુદા પ્રકારના ઘાટ, સુગંધ દુર્ગંધ, એજ: પ્રકારે તેના ક્વેળાના નાના માટા ઘાટ, તેના સ્વાદામાં ફેરફાર, આ બધા વિચિત્ર પ્રકારના ફેરફારા મારા વિના (સ્વભાવ વિના) કરવાને કાેણ સમર્થ છે ? ઝેરના નાશ કરનારા સર્પના મસ્તકમાં મધ્યિ, પર્વતા સ્થિર, ચાલતા પવન; અગ્નિની જવાળા ઉંચી, માછલાં અને તુંબડાં--પાણીમાં તરતાં, કાગડા અને પથ્થરા ડુબતા, પંખીઓ આકાશમાં ઉડતાં, વાયુહરણ સૂંઠ, રેચક હરડ, સૂર્ય ગરમ, ચંદ્ર શીતળ, આ બધું બનાવનાર મારા વિના (સ્વભાવ વિના) બીજો કર્યા કારીગર તમા જુવા છે ? આવા પ્રકારની એક દષ્ટિ રાખી સૂક્ષ્મ વિચાર કર્યા કરશો તો પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષરૂપે જ્યાં જેશા ત્યાં મને ને મનેજ દેખશા. કાળ તા મારા ગુલામ છે, મારી પાછળ પાછળ કરે છે ખરા પણ મારા કાર્યમાં એક ત્રણુખલું તોડવાને પણ સમર્થ નથી.

### ાા ઇતિ બીજો સ્વભાવવાદી ા

ત્રીએ **નિયતિવાદી** (ભવિતવ્યતાવાદી) પેતાના મત બહેર કરે છે. સ્વભાવવાદીએ કાળવાદીને તાડી નાખ્યા, એટલે નિયતિ વાદી હાજર થયા- અને કહેવા લાગ્યા કે-મારી સત્તા આગળ કાલ અને સ્વભાવ એ બન્ને રાંકડા છે. માટેં મારી સત્તા શું છે તે ખૂબ તપાસીને જુવા---

કાેઇ સમુદ્રની પેલી પાર જાય કે બધાંએ જંગલાે ફરી વળે પણ સવિત-બ્યતા સારી ન દ્વાય તાે શું કરી શકે ?

વસંતમાં આંબાને ડાળે ડાળે માર આવે છે, કેટલાક ખરી પડે છે, કેટલાક મરવા થાય છે∽કાળ અને સ્વભાવ હોજર હાેવા છતાં મારી સત્તા વિના ટકાવી રાખવા સમર્થ થતા નથી.

જે સીને જેટલાં સંતાન થવાનાં હાેય તેટલાં ખારી સત્તાથીજ થવાનાં. મારા આગળ કાળ કે સ્વભાવ કાંઇ જેર મારી શકે તેવા છે ?

કેાડીએા હાથમાંથી દેકીવે તેમાંથી કાઇઉધી, તેા કેાઇ છત્તી-જે પડે છે તે ૧વિતવ્યતાના ચાગથીજ પડે છે. અહીં કાળ અને સ્વભાવ શું કરવાને સમયં છે ?

યળી જીવેા—એ હું ભવિતવ્યતા (તુબ્ટમાન) થાઉં તાે–તડાકાખધ

| -             |                                 |              |
|---------------|---------------------------------|--------------|
| પ્રકરણ ૪ શું. | પૈારાણિક અને વૈદિક દષ્ટિએ જગત્. | 49           |
|               | terresta est tena pea e a rite  | • <b>•</b> • |

વસ્તુઓ મેળવીને આપું અને કાેપાયમાન થાઉ તેા–હતું ન હતું જેવું થાેડાજ વખતમાં કરીને મુકું. કાળ અને સ્વભાવ ભલેને આંખા ફાડીને જોતા જ રહે.

વળી જુવા---ઝાડ ઉપર ચઠલી બેઠી-દ્રરથી બાજ પંખી **લક્ષણ કરવાને** આવ્યા, પાર**ધીએ નીમે**થી બાણ તાકશું-ત્યાં મેં પારધીને સર્પથી ડસાવ્યો, પરવશ કરી બાણ છેાડાવી-બાજને મરાવ્યા, અને ચકલીને નિર્ભય કરી, અને લળ સ્વસાવ એ બન્નેને લજ્જિત કર્યા.

ું જ્યાં હું (ભવિતબ્યતા) જઇને ઉભી રહું ત્યાં કાળ અને સ્વભાવ ટર્કીજ ન શકે તેહ પછી કાર્ય શું કરી શકવાનહલતા ?

#### ા હતિ ત્રોજો ભવિતવ્યતા વાદી ા

હવે ચાંધા કમ<sup>c</sup>વાદી-−કાળ, સ્વભાવ અને ભાવતવ્યતાને તિરસ્કારની નજરથી જેતે। આવે છે અને કહે છે કે—

અરે! મારા આગળ તમા કાળાદિકના પશ્વકારકા કાેલુ માત્ર છા ! જુવા કે-સત્તા માત્રથી બધાએ જીવા એકજ સરખી સત્તાવાળા છે અને પ્રદ્ય-વાદીઓએ બધાએ જીવાને-પ્રદ્યસ્વરૂપથીજ આળખાવ્યા પણ છે છતાં અસંખ્ય જીવા મારા વશમાં પહેલા પુરાણેમાં લખીને અતાવેલી તલ વિતલ રૂપ નરકામાં અધાર દુઃખોને ભાગવી રહ્યા છે. તિર્ય ચ ગતિમાં અનંતા જીવા મારી સત્તાથી એવી તા અધાર દિશામાં જઇને પડેલા છે કે-પૂરા વ્યાસાવ્યાસ પણ લેઇ શકતા નથી, અને તે જીવાની સાથે કાળાદિકા પણ પીડાયાજ કરે છે, પણ કંઇ કરવાને કાેઇ સમર્થજ થઇ શકતા નથી. દેવગતિમાં પણ મેં મારી સત્તાથી ગંદ્રાદિક દેવાને વેદના કાળથીજ પુરી રાખ્યા છે, જ્યારે હું તેમને છાડવાને ધારીશ ત્યારેજ તેઓ છુટી શકવાના છે. મનુષ્ય ગતિમાં મેં કેટલાએને દાખલ કર્યા પણ થાેડા થોડા સમય રાખીને કાેઇને હસતા તા કાેઇને રાતા વિદાયજ કરી દીધા છે.

જો હું તુબ્ટમાન થાઉં તાે કીડીને હાથી, અને રુબ્ટમાન થાઉં તાં હાથીને ક્રીડી રૂપે બનાવી દઉં. મારી સત્તામાં હાથ કાેણું ઘાલી શકે તેવા છે ! રામ-ચંદ્રને મેં વનમાં વસાવ્યા, સીંતાને મેં અસતીંપણાનું કલંક ચઢાવ્યું, રાષણંના રાજ્યના મેં સર્વથા નાશ કરાવ્યા.

જેનોના ઝાયલદેવને મેં એક વર્ષદિવસ સુધી આહાર અને પાણી વિનાજ ક જલમય આકૃતિવાળાં એક બીજાથી સ્પર્શ કરતાં બનાવ્યાં. મર્યાદા વિસ્તૃત થતાં તે બન્ને જુદાં પડયાં.

(૧૩) યજીવેદમાં—વિરાટ્ પુરુષથી વિશ્વની રચના થઇ ઝગ્વેદમાં પણ એજ મતલબનું પુરુષ સુકત છે–સાયણાચાર્યને৷ અને સ્વામી દયાનદજીના કરેલાે અર્થ અમાએ આપેલા છે ત્યાંથી વિચાર કરવાની કરીથી ભલામણુ કરૂં છું.

વૈદિકના દેવેામાં જગત્કર્તાની માન્યતા સત્યરૂપે થઇ હશે કે અસત્ય રૂપે રૂપે ? તેમાં કિચિત્ મારા વિચારા----

- (૧) પ્રથમ ફ્રમ પુરાણના નારાયણ દેવ, તે તેા વિષ્ણુ ભગવાન જ ભાસે છે તેમણે તો એક સમયે ધનુષ બાણ ચઢાવી ધ્યાનમાં બેઠા પછી જંગલની ઉધઇઓની કારાંગરાંથી પોતાનું માશુ કપાબ્યું, વિશ્વકર્માએ સૂર્યના ઘેાડાનું માશું કાપી અંધ બેસતું કરીને આપ્યું ત્યારથી હ્યચીવ વિષ્ણુના નામથી પ્રસિદ્ધ થયા તેા પછી તેમનાથી હ્યચીવ વિષ્ણુના નામથી પ્રસિદ્ધ થયા તેા પછી તેમનાથી હ્યદ્મા અને મહાદેવ શી રીતે ઉત્પન્ન થયા ? અને તેમણે જગતની રચના કયા કાલમાં અને કેવા સ્વરૂપથી કરી ? આ વાત શું તદ્દન અસંભવિત નથી ?.
- (૨) પ્રહ્ન વવર્ત્ત માંડિતે તે નેવાંનાં પાંહીજ મેલે ચઢાવ્યાં-કેમકે નાભિ રાજાએ પુત્રની ઇચ્છાથી ચદ્ય કર્યો. વિષ્ણુ ભગવાને ઝલ્વિ-જેની નમ્ર પ્રાર્થનાથી ઝષલદેવ પણે ઉત્પન્ન થવાનું કળ્રુલ કર્યું. અને તે પ્રમાણે આઠમાં અવતાર ધારણ કર્યો. એ પ્રમાણે કૃષ્ણ સુધીના ત્રેવીશે અવતારા વિષ્ણુએજ લીધા છે. તે પછી કૃષ્ણથી વિષ્ણુ કેવી રીતે ? જે કવિને આટલી સામાન્ય વાતની ખબર નથી તે શું જગતની સ્થિતિનું સ્વરૂપ બતાવવાને લાયક છે ?
- (૩) શિવપુરાણુવાળાએ પણુ માેલેજ પાણી ચઢાવ્યાં છે. કેમકે–શિવજી દ્વાપરના-વિષ્ણુ, બ્રહ્મા-ત્રેલા-કૃત ચુગના, કેવી રીતે ઉત્પન્ન કર્યા. ?
- (૪) દેવીભાગવત વાળાએ પણ ગપ્પ મળતી ગપ્પજ ગાઠવી દીધી. વિચાર કરીને પુછે એવુંજ કેાણ હતું ? વિચાર જણાવવાની જરૂર પણ નથો બેતા.
- (પ) મંડૂકઉપનિષદમાં-અવિનાશી-આદિના કે અનાદિના ? રૂપ રંગ વિનાના અવિનાશી માનીએ તાે-પહાડા, પર્વતો અને સમુદ્રો વાળી

#### પ્રકરણ ૪ રચું. પૈારાણિક અને વૈદિક દૃષ્ટિએ જગત્.

'પૃથ્વી કરાેલીયાની પેઠે પાતાનામાંથી ઉત્પન્ન કરી શકેજ નહી. કારણ કરાેલીયા જે સૂક્ષ્મ તારે ખેંચે છે તે પાતાના શરીર પ્રમાણે અહારની મદદથીજ ખેંચે છે. ઝીણેા કરાેલીયા ઝીણા અને માટા કરાેલીયા જાડા તારા ખેંચે છે. અવિનાશીને અહારની મદદ જણાતી નથી તાે પછી આટલી માટી વિશાલ પૃથ્વી કેવી રીતે ઉત્પન્ન કરી શકે ?

- (૬) મનુસ્મૃતિમાં---મૂલમાં અંધકાર, તે પૂવે કેટલા કાલ સુધી બ્યાપીને રહેલાે ? અને તે સેમાં રહ્યો ? કેમકે આકાશ પૃથ્વી તા ઇંડું રૂટયા પછી બન્યાં. બીજમાંથી સાેનાનું ઇંડુ-તેમાં પ્રદ્યા ઉત્પત્ન થયા, ઇંડાના બે ભાગ કર્યા તેજ આકાશ અને પૃથ્વી. પછી બધી સૃષ્ટિ થઇ તે યથાર્થ છે ?
- (૭) પુરાણેાની, ઉપનિષદ્ની, અને મતુસ્મૃતિની સબ્ટિનું સ્વરૂપ તપાસીને જોયું. બ્રાહ્મણુ ગ્રંથાની સબ્ટિનું સ્વરૂપ તપાસી જોઇએ— ગેાપથમાં–બ્રહ્મા તપ તપ્યા…તા તે કેટલા કાલ સુધી ? અને કયા કાલમાં ? કેવા સ્વરૂપથી ? પગથી–પૃથ્વી, ઉદરથી–આકાશ, મસ્ત-કથી-સ્વર્ગ, તે બ્રહ્મા તેવા ને તેવા સ્વરૂપે આજે ખડા હશે ? વિચારવાની લસામણુ કરે છું.
- (૮) શતપ્યમાંથી જરા વિશેષ--પ્રજાપતિ એકલાજ હતા, અનેક થવાની ઇચ્છાથી તપ તપ્યા. ત્રણુલાકથી બહાર હતા ? કે ત્રણ લાકમાં ? કેમકે-તપ તપ્યા પછી ક્રમથી ત્રણુ લાકની ઉત્પત્તિ થઇ છે. બાકીના વિશેષ વિચાર વાચકાેએ કરી લેવા.
- (૯) કરીથી એજ શતપથમાં જણાવ્યું છે કે-પ્રજાપતિએ ફ્રમ્તનું (કાચળાનું) રૂપ ધારલ્લુ કરીને આ જગત્ત્ની રચના કરી તેથી ઝલિઓ પ્રજાને ''કાશ્યપી '' કહેવા લાગ્યા. પ્રથમ પ્રજાપતિ પૂર્વકાળમાં કથાં હતા ? કેટલા કાળ પછીથી આવીને ફ્રમ્તનું રૂપ ધારણુ કર્યું ? અને કચા કાલમાં આ જગત્ની રચના કરી આ ખધું વિચારવા જેવું ખરૂં કે નહી ?
- (૧૦) સંહિતામાં–સરૂઆતમાં જલજ બતાવ્યું છે. પ્રદ્ધા વાયુ સ્વરૂપથી તેમાં ફર્યા, પૃથ્વી દેખી, વરાહનું રૂપ ધારણુ કરી બહાર ખેંચી લાવ્યા.

7

¥4.

જલમય જગતના પૂર્વે છાદ્વાજી કચે ઠેકાણે હતા ? અને કેટલા કાળ સુધી આ તમાસા જેતા રહ્યા ? પેાતાના દિવ્યજ્ઞાનથી પૃથ્વીને કેમ જોઇ શક્યા નહી ? પ્રદ્વાને જગત રચનાનું જ્ઞાન હતું એમ પણ કેવી રીતે માની શકાય ? માટે આ વૈક્રિક મતમાં કાઇ મોટે!

પશુ કવા રાત માળા રાકાય કે માટે આ પાલ્ક પાલ્યા કાર્ટ ગાલ્ય લેદ રહેલાે છે અને સ્ત્યજ્ઞાનથી વેગળાજ રહેલાે હાેય તેમ જણાય છે. તેથી કલ્પિત લેખા લખાયા હાેય તેમ જણાય છે.

કેટલાક સજ્જના પુરાણેાથી તે સંહિતા સુધીના વિચારાથી સંતોષ ન માનતાં વેદ્દાનાં પ્રમાણે। માગશે તે৷ હવે સાથે સાથે તેને৷ પણ વિચાર કરીને બતાવીએ છીએ.

તત્ત્વત્રથી--મીમાંસા.

સર્વ વેદોનું મૂલ **મડપ્વેદ છે.** તેના વિચાર કરતાં બધાએ વેદોના વિચાર થઇ જશે. માટે સૃષ્ટિ વિષયના સંબંધે તેમાં શું લખેલું છે, અને તે કેટલા દરબાના વિચારવાળું છે, તેના વિચાર કરીને જોઇએ---

ઝગ્વેદનાં સૃષ્ટિ વિષયક સૂક્તોને৷ વિચાર કરતાં, પ્રથમ ડૉ. મૅકડાનલે સંસ્કૃત સાહિત્યના ઇતિહાસ લખતાં પૃ. ૧૭૬માં જે વિચારા અતાવ્યા છે તેને કિંચિત્ પરામર્શ કરીને આગળ ચાલીએ—

" ઝગ્વેદનાં છ કે સાત સષ્ટિ વિષયક સુક્તોમાં જે ફિલસુફી ભરેલી કવિતાએ આવે છે તે ઘણે ગાઢા સંબંધ ધરાવે છે. સષ્ટિની ઉત્પત્તિ કેવી રીતે થઇ એ પ્રક્ષ આ સ્થળે ચર્ચવામાં આવ્યે છે. તેમાં દંતકથાના અને ધર્મ શાસ્ત્રોના વિચારાની પુષ્કલ ભેળંમ ભેળા થઇ ગઇ હાેય એ તે સ્વાભાવિકજ છે એ કવિતાઓમાં વિચારા ઘણા અસ્તવ્યસ્ત સ્થિતિમાં મુકાયલા આપણા જેવામાં આવે છે. તે પણ પાછલા સમયના તત્ત્વચિંતનની જીદી જીદી સરિતાઓ જે મૂલમાંથી નીકળી તેનું દર્શન આ પ્રાથમિક ચર્ચાઓમાં થતું હાેવાને લીધે એ દૃષ્ટિથી જેતાં એ ચર્ચાઓ ઘણું કુતૂહલ ઉપજાવ્યા વિના રહે નહી. એવી છે. એમાંનાં ઘણું ખરાં સુક્તામાં–સૃષ્ટિની ઉત્પત્તિ કેવી રીતે થઇ, એ વિષય ધર્મશાસ્ત્રની રીત પ્રમાણેજ ચર્ચાયો છે, માત્ર એકજ સુક્તમાં કેવળ તત્ત્વચિંતકની દૃષ્ટિએ એ વિષય ઉપર વિચાર ચલાવવામાં આવ્યો છે."

આમાંના કેટલાક વાક્યોના અર્થ ખુલ્લાે કરીને બતાવીએ તાે ભદ્રિકાેને સમજતાં અને સમજાવતાંઠીક પડે—

" ઋગ્વેદમાં–સબ્ટિની ઉત્પત્તિના પ્રશ્ન સ્થળે સ્થળે ચર્ચવામાં આવ્યા છે. તેમાં દંતકથાના અને ધર્મશાસ્ત્રોના વિચારાની ભેળ મભેળા થઇ ગઇ હાેય "

| પ્રકરણ ૪ શું. | પૈારાણિક અને વૈદિક દષ્ટિએ જગત્. | 49 |
|---------------|---------------------------------|----|
|---------------|---------------------------------|----|

આ ફકસથી વિચાર કરવાનું કે---વેકોને ઇશ્વરકૃત માનીએ તેા-સબ્ટિની <sup>ઊત્</sup>પત્તિ, જીદા જીદા સ્વરૂપથી--સ્થળે સ્થળે શા કારણથી લખાઇ ?

દંતકથાઓ–એટલે લેાકમાં ચાલતી કથાઓ, પ્રાચીનમાં પ્રાચીન જગ્વેદ છે-તેમાં કેવી રીતે ઘૂસી ગઇ ? વર્ળી ધર્મશાસ્રો-એટલે બ્રાહ્મણુચરી, સંદિ-તાએ, ઊપનિષદેા, સ્મૃતિઓ, અને પુરાણે–ગણવામાં આવે છે. અને તે પ્રાયે વેદોના પછીથીજ લખાએલાં છે, તેમાં લખાએલા સૃષ્ટિની ઉત્પતિના વિચારા અનાદિના વેદોમાં કેવી રીતે દાખલ થવા પામ્યા ? ડા. મૅકડાનલે ઉપરના જ ફકરામાં જણાવ્યું છે કે- " સૂક્તોમાં સૃષ્ટિની ઉત્પત્તિના વિથય ધર્મશાસ્ત્રની રીત પ્રમાણેજ ચર્ચાયા છે " તેના વિચારાજ અમાએ પૂર્વના લેખમાં આપેલા છે. તે તપાસીને જીવો તેમાં સત્યતા કેટલી છે ?

પુરાણે∣મ્યં–એકજ વિષ્ણ્ના કલ્પિત ૨૪ અવતારા, ઝૈનોના ભિન્ન ભિન્ન રૂપ, ભિન્ન ભિન્ન સમયે થયેલા, ચાવીશ (૨૪) તીર્થ કરાના અનુકરણરૂપે, અને કરીથી એજ વિષ્ણુના ૧૦ અવતારાની કલ્પના ખૌદ્ધોના દશ બાેધિસત્ત્વના અનુકરણરૂપે લખાયા તેજ અરસામાં સૃષ્ટિની ઉત્પત્તિના સંબંધે પણ કલ્પિત સુકતો વેઢોમાં દાખલ કરવામાં આવ્યાં હાેય એવું મારૂં અનુમાન છે. કારણ કે–વેદ કાંલના ઋષિઓ દસ્ય પદાર્થોમાં શ્રહા સખી અનેક પ્રકારની કચ્છાઓને તાબે થએલા સુક્રતોના ગાનથી ઇંદ્રાદિક દેવેાની પ્રાર્થનાઓ કરતા. પાતાના કાર્યની સિદ્ધી થતાં દેવાની કૃપાથી થયું માનતા. તેજ પ્રમાણે સંકટસમયે પણુ સૂક્તા રચી દેવેાની પ્રાર્થનાએા કરતા. કાર્યની સક્લતા થતાં દેવેાનીજ કૃપા સમજતા. એવી શ્રદ્ધાવાળા સરલ સ્વભાવી હશે. પરંતુ અતી દ્રિયજ્ઞાનના અભાવે આત્મા કયાંથી આવે છે, કયાં જાય છે, નરક સ્વર્ગોદિક શું ચીજ છે, આ સાષ્ટ કેવા પ્રકારથી ચાલી આવી છે અને કેવા પ્રકારથી ચાલતી રહેશે હત્યાદિક વિશેષ વિચારા કરી શકયા હોય તેમ વેદોથી જણાતું નથી. કારણ સુષ્ટિ વિષયક માટા માટાં સૂક્તા પ્રાયે જગ્વેદના છેલ્લા દશમા મંડલમાંજ જેવામાં આવે છે. અને તે ઘણું માડુંજ લખાએલું છે. જૈનોના સર્વજ્ઞ આવીશમા તીર્થ કર થયા પછી લાંબા કાલે ત્રેવીશમા તીર્થ કર શ્રી **પાર્શ્વનાથ** અને ચાવીશમા સર્વ **રૂ શ્રી મહાવીર** બે તીર્થ`કરા થાેડાજ અંતરમાં થયા છે. તેમના સમયમાં∽બોેદ્ધ, આજીવક, આદિ ત્યાગ માર્ગના ઊપદેશકામાં આત્મા કયાંથી આવ્યા, કયાં જાય છે, નરક સ્વર્ગ શું ચીજ છે, કર્યે ઠેકાણે છે, સૃષ્ટિ કેવા સ્વરૂપથી ચાલતી આવે છે અને કેવા સ્વરૂપની કયાંસુધી રહેશે. ઇત્યાદિક અનેક પ્રકારના વિષયોની ચર્ચાઓ ઉપસ્થિત ચતાં, સષ્ટિના વિષયમાં ગૌતમ પુદ્ધ કાંઇ પણ વિશેષ રૂપે ઉત્તર આપેલા હાય તેમ

જણાતું નથી. અને વૈદિક ધર્મીઓ તો નહી જેવાજ થઇ પડેલા હોવા છતાં આડાં અવલાં ફાંફાં મારતા અને વેદામાં નવી નવી કલ્પિત શ્રુતિઓ દાખલ કરંધ દેતા. તે સમયમાં સૃષ્ટિ વિષયક સૂક્તો દાખલ કરેલાં હોય, તેથી અસ્ત વ્યસ્ત રૂપે અનેક સૂક્તા લખાયાં હોય, એવું મારૂ જે અનુમાન છે તે સજ્જનાને વિચારવા યાેગ્ય છે. સૃષ્ટિના સંબંધે બીજા બધાએ વિચારાને છાડી દઇને માત્ર એક પ્રલય દશાના સૂક્તાનેજ વળગીને થાેડા વિચારા કરીને બતાવું છું—

ઝગવેદ-મંડલ છેલ્લું-દશસું-સૂકત ૧૨૯ સું, તે પણુ મંડળના અંત-ભાગતું. સૃષ્ટિની ઉત્પત્તિના પૂર્વે શું હતું ' પ્રલય અવસ્થા-તેમાં જણાવ્યું છે કે-" ન લાક હતા, ન પૃથ્વી હતી, આકાશાદિક કાઇજ નહતું. યાદ્યાને સૃષ્ટિ ઉત્પન્ન કરવાની ઇચ્છા થતાની સાથે એકદમ ઉત્પન્ન થઇ ગઇ. આ સૃષ્ટિ કયર નિમિત્તથી, કયા ઉપાદાન કારણથી થઇ તે વાત પાછલથી ઉત્પન્ન ચએલા વિદ્વાના પણુ જાણી શકયા નથી."

આ વાત ઇશ્વરકૃત વેદાેમાં ગપ્પ ગાળા જેવી કેવી રીતે ઘૂસી ગઇ ? સુષ્ટિતું સ્વરૂપ જાણ્યા જોયા વગર વિદ્વાનાએ લખ્યું હાેય તા પણ તે ગપ્પ ગાળામાં ખપે ? સુષ્ટિની ઉત્પત્તિના સંબંધે બ્રાહ્મણુ ગ્રંથાથી તે વેદા સુધી જે વિચારા થયાં છે તેમાંના કરેા વિચાર સજ્જનાને સંતાય આપે તેવા છે ? જગ્વેદ જેવા સુખ્ય ગ્રંથમાં-આ પ્રલયઅવસ્થાનું સૂકત કયા જ્ઞાનીથી કથા કાળમાં દાખલ થવા પામ્યું ? નાસ્તિકા અદશ્ય પદાર્થોના ઇન્કાર કરીને દશ્યમાન પાંચભૃતાની સત્તાને અનાદિની કળુલ કરે છે. વૈદિકમાં પૃથ્વી, આકાશાદિક દશ્ય પદાર્થીના પણ ઇન્કાર-તે કેટલા દરજાતો ? સ્વામી દયાનંદજી ચાલુ જમાના પ્રમાણે વેદેના અર્થ કરી, ત્રિકાલ અબાધિત-વેદાને મનાવવાના પ્રયત્ન કરી રહ્યા છે. વેદતીર્થ નરદેવ શાસ્ત્રીજી-આજ સુધીમાં જેટલા પૂર્વેના પંડિતા વેદાના અર્થ કરી ગયા છે તે બધાએ પંડિતાને બાજા ઉપર છાડી દઇને-આજ કાલના પંડિતાને નવીન અર્થી કરવાના ઉપદેશ આપી રહ્યા છે, આ તે વેદ ( જ્ઞાન ) કે વિટાંબના ?

' આચેંના તહેવારના ઇતિહાસ 'ના લેખકે તૈત્તિરીય સંહિતાના ક્કરાથી–'' તું લાેક છે, અનંત છે, અપાર છે, અક્ષય છે." એમ પ્રથમ જણાવી તેની સાથે બ્રદ્માએ સુષ્ટિ ઉત્પન્ન કર્યાને–આજે બ્રહ્માનાં પચ્ચાસ વર્ષ થયાં અને આગળ બીજાં પચ્ચાસ વર્ષ પુરાં થતાં, તેના (બ્રદ્માના) અને તેની સુષ્ટિના પણ નાશ થશે. આ વાત કયા પ્રમાણથી લખીને બતાવી ?

| પ્રકરણ ૪ શું. | પૈારાણિક અને વૈદિક દૃષ્ટિએ જગત્. | ંપ૩ |
|---------------|----------------------------------|-----|
|---------------|----------------------------------|-----|

સુષ્ટિની ઉત્પત્તિના સંબંધે વિશેષ તર્ક વિતર્ક કરવાતું છેાડી દઇને માત્ર સમાન્ય વાતજ લખીને ખતાવીએ છીએ----

વૈદિક ધર્મને ટકાવી રાખવા જે પાછલથી પ્રાદ્મણાદિક ધર્મ શાસ્ત્રો લખાયાં છે તેમાં સૃષ્ટિની ઉત્પત્તિના સંબંધે અનેક દેવેા કલ્પવામાં આવ્યા છે, તેજ રીતિને અંગીકાર કરી પાછળથી અનેક સૂત્રોની કલ્પિત રચનાઓ કરી વેદામાં તે ગેઠવી દેવામાં આવેલી હાવાથી થથાર્થપણે એક પણ સુકત લખા-એલું જણાતું નથી. જે પ્રાદ્મણાદિક ગ્રંથાના લેખકા હતા તેજ વેદાને ફેરવવા-વાળા હતા. વેદાના સૂક્તામાં એટલી વિશેષ ચતુરાઇ વાપરી છે કે-વિષ્ણુ, અને મહાદેવને બાજી ઉપર રાખી પ્રદ્માના નામથી સૂક્તા ગેઠવી દીધાં. અનુભવના પ્રત્યક્ષ વિષયાની ચાતુરીમાં તેઓ ફાવતા, પરંતુ અર્તોદ્રિય જ્ઞાનના વિષયોમાં વૈદિક પંડિતા વખતા વખત ભૂલાજ પડતા આવેલા છે. હું સર્વન્ન પુરુષાના આશ્રિત છું પણ સર્વન્ન નથી તેથી મારી ભૂલ હશે તાે સજ્જનાની પાસેથી ક્ષમા યાચી સુધારી લઇશ.

આ જગા પર વિશેષ વિચારવાનું છેાડી દઇને સૂચના કર છું કે- અમેા પાછલના ભાગમાં જૈનેતર અનેક પંડિતાના લેખા આપવાના છીએ, તેના વિચાર કરશા તેની સાથે " જૈન ઔર જગત્" મથાલાથી લક્ષ્મણ રઘુનાથ ભીડે નામના પંડિતના પણ એનેક લેખા-આપવાના છીએ, તેમાં " જૈન ધર્મ એ વિશ્વ-વ્યાપી ધર્મ છે. " તેના પ્રારંભમાં-" જૈનધર્મ એ વિકૃત હિંદુ ધર્મ છે, એમ કહેવામાં આવે છે પરંતુ વસ્તુત : સનાતન અને પુરાતન એવા જૈન ધર્મનું વિકૃત સ્વરૂપ એ હિંદુ ધર્મ છે." ઇત્યાદિક લેખ વિશેષ મનન પૂર્વક વિચારવાની ભલામણ કરૂ છું. પોતાના મતમાં મુંઝાઇ રહેલાઓને સંક્ષિપ્તના લેખાથી ખરા સંતાષ થતા નથી તેમની વિશેષ સમજૂતી થવાના હેતુથી મેં મારા ગંથમાં કાંઇક વિશેષ લખવાના પ્રયત્ન કરેલા છે.

આ ખધી સચ્ટિ પ્રવાહથી અનાદિકાળની છે છતાં વૈદિક મતવાળાઓ-એ-વેદાથી લઇને પ્રાદ્માણુ ગ્રંથાદિક અનેક ધર્મગ્રંથામાં સચ્ટિને ઉત્પન્ન કરવાવાળા પ્રદ્યાદિક અનેક દેવાને કલ્પીને અતાવ્યા છે તેમાંના એક પણુ લેખ પ્રમાણુવાળા થયેા હાેય તેમ જણાતુ નથી. કારણું રામચંદ્રજીએ વસિષ્ટજીને પુછશું હતુ કે-પ્રદ્મા કાેણુ ? અને કેવા ? તેના નિર્ણુયજ ન થઇ શક્યા હતા તાે પછી પ્રદ્માએ અધી સચ્ટિ ઉત્પન્ન કરી એ કયા પ્રમાણુથી માની લેવી ? તેમજ અનેક પુરાણેના લેખા જેતાં-ગ્રહ્માની, વિષ્ણુની અને મહાદેવની જે પ્રવૃત્તિ લખીને બતાવી છે તે એક સાધારણ માણુસને પણ ન શાેલો તેવી છે. તેમણે આ બધી સબ્ટિની રચના કરી તે કયા કાળમાં ? અને તેને રચવાને મસાલા કયા બ્રહ્માંડમાંથી ખાેળીને લાવ્યા ?. આ જગા પર અનાદિકાળના પ્રવાહથી ચાલતી આવેલી આ સષ્ટિના સ્વભાવને અગીકાર કરતા કાળાદિક પાંચ કારણ– વાદીઓ કહે છે કે, ઇશ્વરકર્તાના હિમાચતી પંડિતા સ્ટષ્ટિ કર્તાના સંબંધે કાેઇ પહુ પ્રત્યક્ષાદિ પ્રમાણ આપી શક્યા નથી તાે પણ દુનીયાએ તે વાતને ચલાવી લીધી, તાે પછી પ્રત્યક્ષાદિ પ્રમાણ વાળી અમારી વાતને સાચી તરીકે માન કેમ નહી આપે ? એવા વિચાર કરીને કાળાદિ પાંચે કારણ વાદીઓ પાત પાતાનાં પ્રમાણે લઇને જાહેરમાં ઉતરી પડે છે. તેનાં પ્રથમ નામ નીચે પ્રમાણે–-

પહેલાે કાલવાદી, બીજો સ્વભાવવાદી, ત્રીજો નિયતિવાદી ( ભવિતવ્ય-તાવાદી, ) ચાેથા પૂર્વકૃત કર્મવાદી, ( જેને દૈવ કહેવામાં આવે છે. )પાંચમાે ઉદ્યમવાદી.

આ પાંચે કારણવાદીઓ વસ્તુનું સ્વરૂપ સંપૂર્ણુ સમજ્યા વગર પેાત પાતાની એકાંગી છુદ્ધિથી ખેંચાતાણુ કરતા અંધ ગજ ન્યાયનાજ પાત્ર રૂપે ગણાચ ? જેવી રીતે અદ્વૈતાદિક વાદીઓ–ખેંચાતાણુ કરી, પાતપાતાના પક્ષની સિદ્ધિ કરવાને માટે, પ્રમાણાની જાળ પાથરે છે, તે પ્રમાણે આ કાલાદિક પાંચ કારણુ વાદીઓ પણુ–પાતપાતાનાં પ્રમાણા રજીુ કરવાને–જાહેરમાં ઉતરી પડે છે. તે ક્રમવાર લખીને અતાવીએ છીએ.

પહેલા કાળવાદી-પાતાના મતની પુષ્ટિ કરતાં કહે છે કે--એવા પદાર્થ દુનીયામાં કરેય છે કે-જેના ઉપર ગ્હેં આક્રમણ નથી કર્યું ? અર્થાત્ સર્વ પદાર્થાના ઉપર ગ્હેં. આક્રમણ કરેલું જ છે. કેટલાક મતવાદીઓ જગતના કર્તા ઇશ્વર કહે છે પણ તે કર્યા વસ્તુને કરતાં જણાયા ? અને તે અનાદિના પ્રદ્યાને સૃષ્ટિની ઉત્પત્તિ કરતાં કાેણે જેયા ? કારણ-પ્રલય દશાના સુક્તમાં ચાખ્યુ જણાવ્યું છે કે-" સૃષ્ટિ ઉત્પન્ન થયા પછી વિદ્વાના ઉત્પન્ન થયા તે આ સૃષ્ટિ કયા નિમિત્તથી, કયા ઉપાદાનથી થઇ તે કેવી ગીતે જાણી શકે ? " માટે આ મૃષ્ટિ પ્રવાહથી અનાદિકાળની ચાલતી આવેલી છે. પણ તેના-પળે પળે ફેરફાર કરતા મને શું તમા જેઇ શકતા નથી ? એમ કહી કાળવાદી પાતાનાં પ્રમાણે રજૂ કરે છે--જીવા કે-બુતાને પેદા કરવા વાળા હુંજ છું અને હુંજ પ્રજાના નાશ કર છું, અને સ્તેલાઓને જાગત પણ હુંજ કરે છું, સીઓ પ્રાપ્ત કાળેજ

પ૪.

પ્રકરણ ૪ શું. પૌરાણિક અને વૈદિક દૃષ્ટિએ જગત્

ગર્ભ ધારણ કરે છે, પછી ક્રમથી વધે છે જન્મે છે, દાંતકાળમાં દાંત આવે છે, પછી બાલતા, ચાલતા, કાળક્રમથીજ થાય છે અને કાળ પ્રાપ્ત થતાં મરણ પણ થાય છે. આ બધું શું આપણે પ્રત્યક્ષ જેતા નથી ? શીતકાળમાં ઠંડી, ઉષ્ણ કાળમાં તાપ, અને વર્ષા કાળમાં વર્ષા મારા વિના બીજો કેાણ કરે છે? સર્વજ્ઞપુરુષોએ અતાવેલા આ અવસપિણીના ત્રીજા અને ચાથા આશની મધ્યમાં-૨૪ લીર્થ કરા, ૧૨ ચકવર્લીઓ, વાસદેવાદિકનાં નવત્રિક મળીને ત્રેશઠ શલાકા પુરુષો બતાવ્યા છે– તેઓને ઉત્પન્ન કરવાવાળા પણ હું જ છું અને તેઓના નાશ કરવાવાળા પણ હુંજ છું. તે સિવાય વૈદિકામાં પ્રસિદ્ધ-પ્રહ્ના, વષ્ણ અને મહાદેવને ત્રણ યુગાદિકના ક્રમથી મેંજ ઉત્પન્ન કર્યા છે. તેમજ વિષ્ણુના ૨૪ અને દશ-અવતારાની પ્રસિદ્ધિ તાે મેંજ કરેલી છે. અને તે બધા-એરોના નાશ પણ મેંજ કરેલાે છે. તાે પછી બ્રહ્માદિક દેવા ને જગત્ની ઉત્પત્તિ કરવા વાળા કયા પ્રમાણુથી લખીને અતાવ્યા ? કદાચ તમાે જણાવશા કે-પ્રલય દશામાં પ્રજાપતિએ આ સષ્ટિ ઉત્પન્ન કરી ત્યાં પણ આશ્રય તે৷ મારાજ લેવા પડશે, કારણ તેવા પ્રકારના જયારે કાળ આવે છે ત્યારેજ તેઓ તેર: કરી શકે છે ને ? તેથી ત્યાં પણ હું (કાળ) તેા હાજરજ રહીશ, ત્યારેજ તે કામ થવાનું છે. માટે એકજ દબ્ટિથી સૂક્ષ્મપણે જેશા તા-તમા મને જ્યાંને ત્યાં હાજરજ જેશા. જેમ અદ્વૈતવાળા અદ્વૈત અને દ્વૈતવાળા દ્વૈત જીવે છે તે પ્રમાણે તમા મને સર્વ સ્થાનમાં બ્યાપ્ત થએલેા સુખેથી જોઇ શકશા.

### ા ઇતિ પહેલાે કાળવાદી ા

ઉપર મુજબ કાળવાદીનો દુરાગ્રહ જોઇ બીજો સ્વભાવવાદી બાલ્યા કે-હે ભાઇ કાળ ? જો વસ્તુઓમાં-ફેરફાર થવાના, સ્વભાવજ ન હાય તા ત્ એકલાે સંકડા શું કરવાને સમર્થ છે ? માટે ખરૂં કાર્ય કરવાવાળા હું એકલાે સ્વભાવજ છું ? કાળને મારી પાછળ પાછળ કરવું હાય તા બલે ફર્યા કરે, બાકી ત્રણુ કાળમાં પણુ કાર્ય કરવાને સમર્થ થઇ શકે તેમ નથી. જીવા કે-પતિના સંગ્રાગ સદાકાળ હાેવા છતાં વાંઝણીને બાળક જન્મે છે ? શ્વીને મુંછ આવે છે ? હથેલીમાં કેશ ઉગે છે? લીમડાને કેરી આવે છે ? વસંત ત્રદ્યુ વિના બાગા પ્રકુલ્લિત થાય છે ? મારનાં પિંછાં કાેણુ ચીતરે છે ? સંધ્યારાગ કાેણુ કરે છે ? બધા વનચર જીવાનાં જીદાજીદા પ્રકારનાં-મુખ, જીદા જીદા પ્રકારના કાન, હાય, પગ, નખ મારા વિના ( સ્વભાવ વિના ) બીજો કાેણુ કરવાને આવે છે ? હરણીનાં નેત્ર સુશાભિત, બારડીના અણીદાર કાંટા, એક સુધા અને બીજો વાંકા

YЧ

મારા વિના ( સ્વભાવ વિના ) બીજો કાેણ કરવાને આવે છે ? અનેક જાતની વનસ્પાતાઓનાં—પાનાંના અનેક પ્રકારના ઘાટ, અનેક પ્રકારના રંગ, અનેક પ્રકારના ગુણેા, કેાણુ બનાવે છે ? તેમજ તે વનસ્પતિઓનાં કુલાની અનેક પ્રકારની પાંખડીઓ, તેના જીદા જીદા પ્રકારના ઘાટ, સુગંધ દુર્ગંધ, એજ: પ્રકારે તેના કળાના નાના માટા ઘાટ, તેના સ્વાદામાં ફેરફાર, આ બધા વિચિત્ર પ્રકાર તેના કેરફારા મારા વિના (સ્વભાવ વિના) કરવાને કાેણુ સમર્થ છે ? ઝેરના નાશ કરનારા સર્પના મસ્તકમાં મણિ, પર્વતા સ્થિર, ચાલતા પવન; અગ્નિની જવાળા ઉંચી, માછલાં અને તુંબડાં–પાણીમાં તરતાં, કાગડા અને પથ્થરા ડુબતા, પંખીઓ આકાશમાં ઉડતાં, વાયુહરણ સૂંઠ, રેચક હરડ, સૂર્ય ગરમ, ચંદ્ર શીતળ, આ બધું બનાવનાર મારા વિના (સ્વભાવ વિના) બીજો કચા કારીગર તમા જીવા છા ? આવા પ્રકારની એક દષ્ટિ રાખી સૂક્ષ્મ વિચાર કર્યા કરશા તો પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષરૂપે જયાં જેશા ત્યાં મને ને મનેજ દેખશા. કાળ તા મારા ગુલામ છે, મારી પાછળ પાછળ કરે છે ખરા પછુ મારા કાર્યમાં એક ત્રણુપલું તોહવાને પણ સમર્થ નથી.

#### ા હતિ બીંજો સ્વભાવવાદી ા

ત્રી**એ નિયતિવાદી** (ભવિતવ્યતાવાદી) પેતાના મત બહેર કરે છે. સ્વભાવવાદીએ કાળવાદીને તાેડી નાખ્યા, એટલે નિયતિ વાદી હાજર થયા- અને કહેવા લાગ્યા કે–મારી સત્તા આગળ કાલ અને સ્વભાવ એ બન્ને રાંકડા છે. માટે મારી સત્તા શું છે તે ખૂબ તપાસીને જીવા---

કોઇ સમુદ્રની પેલી પાર જાય કે બધાંએ જંગલે৷ કરી વળે પછુ ભવિત-બ્યતા સારી ન હેાય તે৷ શું કરી શકે <sup>9</sup>

વસંતમાં આંખાને ડાળે ડાળે માર આવે છે, કેટલાક ખરી પડે છે, કેટલાક મરવા થાય છે-કાળ અને સ્વભાવ હાજર હાવા છતાં મારી સત્તા વિના ટકાવી રાખવા સમર્થ થતા નથી.

જે સીને જેટલાં સંતાન થવાનાં હાય તેટલાં મારી સત્તાથીજ થવાનાં. મારા આગળ કાળ કે સ્વભાવ કાંઇ જેર મારી શકે તેવા છે ?

કાંડીઓ હાથમાંથી ફેકીચે તેમાંથી કાઇઉંધી,તેા કાઇ છત્તી-જે પડે છે તે ૧વિતવ્યતાના ચાગથીજ પડે છે. અહીં કાળ અને સ્વભાવ શું કરવાને સમથં છે ?

નળી જુવા-- જે હું ભવિતવ્યતા (તુબ્ટમાન) થાઉં તા-તડાકાખધ

પદ

Jain Education International

પ્રકરણ ૪ શું. પાૈરાણિક અને વૈદિક દક્ષિએ જગત્.

વસ્તુએા મેળવીને આપું અને કાપાયમાન થાઉં તેા–હતું ન હતું જેવું થાડાજ વખતમાં કરીને મુકું. કાળ અને સ્વભાવ ભલેને આંખાે ફાડીને બેતા જ રહે.

વળી જુવા---ઝાડ ઉપર ચકલી બેઠી-દ્રરથી બાજ પંખી લક્ષણ કરવાને આવ્યા, પારધીએ નીચેથી બાણ તાકશું-ત્યાં મેં પારધીને સર્પથી ડસાવ્યો, પરવશ કરી બાણ છેાડાવી-બાજને ખરાવ્યા, અને ચકલીને નિર્ભય કરી, અને લળ સ્વસાવ એ બન્નેને લજિજ્ત કર્યા.

જ્યાં હું (ભવિતબ્યતા) જઇને ઉભી રહું ત્યાં કાળ અને સ્વભાવ ટકીજ ન શકે તો પછી કાર્ય શું કરી શકવાના હતા ?

#### ા ઇતિ ત્રોજો ભવિતવ્યતા વાદી ા

હવે ચાંધા કેમ<sup>c</sup>વાદી—કાળ, સ્વભાવ અને ભાવતવ્યતાને તિરસ્કારની નજરથી જેતે આવે છે અને કહે છે કે—

અરે! મારા આગળ તમા કાળાદિકના પદ્મકારકા કાેશ માત્ર છા ! ખુવા કે-સત્તા માત્રથી બધાએ જીવા એકજ સરખી સત્તાવાળા છે અને પ્રદ્ય-વાદીઓએ બધાએ જીવાને-પ્રધરવરૂપથીજ આળખાવ્યા પણ છે છતાં અસંખ્ય જીવા મારા વશમાં પડેલા પુરાણેમાં લખીને ખતાવેલી તલ વિતલ રૂપ નરકામાં અદ્યાર દુ:ખોને લાગવી રહ્યા છે. તિર્ય ચ ગતિમાં અનંતા જીવા મારી સત્તાથી એવી તા અદ્યાર દિશામાં જઇને પડેલા છે કે-પૂરા ભાસાશ્વાસ પણ લેઇ શકતા નથી, અને તે જીવાની સાથે કાળાદિકા પણ પીડાયાજ કરે છે, પણ કંઇ કરવાને કાેઇ સમર્થજ થઇ શકતા નથી. દેવગતિમાં પણ મેં મારી સત્તાથી ગતાદક દેવાને લેદના કાળથીજ પુરી રાખ્યા છે, જ્યારે હું તેમને છાડવાને ધારીશ ત્યારેજ તેઓ છુટી શકવાના છે. મનુષ્ય ગતિમાં મેં કેટલાએને દાખલ કર્યા પણ થાેડા થોડા સમય રાખીને કાેઇને હસતા તો કાેઇને રોતા વિદાયજ કરી દીધા છે.

જો હું તુષ્ટમાન થાઉં તા કીડીને હાથી, અને રુષ્ટમાન થાઉં તા હાથીને ક્રેડી રૂપે બનાવી દઉં. મારી સત્તામાં હાથ કાથું ઘાલી શકે તેવા છે ? રામ-ચંદ્રને મેં વનમાં વસાવ્યા, સીંતાને મેં અસતીંપણાનું કલાંક ચઢાવ્યું, રાષથુંના રાજ્યના મેં સર્વથા નાશ કરાવ્યા.

જૈનોના ઝાયભદેવને મેં એક વર્ષદિવસ સુધી આહાર અને પાણી વિનાજ ક

| 42 | 'તત્ત્વત્રથી ∽મીમાંસા. | ે ખંડ |
|----|------------------------|-------|
|    |                        |       |

ભટકાવ્યા, છેલ્લા લીથ<sup>જ</sup>કર શ્રીમહાવીર ભગવાનને ગ<mark>ોવાળીયાઓની પાસે મેં</mark> કાનમાં ખીલા ઠાેકાવ્યા.

જેમના ભૂલ ગમાત્રથી-પર્વતો ઝુડી પડતા, તેમનાથી જ્યારે હું વાંકો થયેા ત્યારે મેં વખતા વખત-તેમને ભિક્ષા પછુ નથી મળવા દીધી. જુવા કે-વિષ્ણુના અવતાર રામચંદ્રજીને-રાજ્યથી ભ્રષ્ટ. સ્વજનથી દૂર, સીતા સતીના ત્યાગ, પુત્રના મરણથી શાક ઇત્યાદક બધું મેંજ કરાવ્યું. હરિચંદ્ર રાબાને રાજ્યથી ભ્રષ્ટ કર્યો, અને તેની રાણીને ચંડાલના ઘરમાં પાણી ભરતી પણ મેંજ કરી.

શ્રીકૃષ્ણુ ભગવાન શુગ સુગમાં ભક્તોને ઉદ્ધાર કરવાનું વચન આપતા ગયા છે ખરા, પણ દ્વાધ્કાના દાહ વખતે બળતા કુટું બધી છેાડાવી તેમના ઉદ્ધાર તાે મેંજ કર્યો હતા.

પ્રદ્વાને આ પ્રહ્નાંડમાં કુંભાર સ્વરૂપે મેં સ્થાપ્યા. વિષ્ણુને દશાવતારના સંકટમાં મેં નાખ્યા. મહાદેવને ખાપરી આપી બિક્ષા મેં મંગાવી. સૂર્યને ગગનમાં ભામતાે મેં કર્યાે. માટે મને ( કર્મને ) જ તમારે નમસ્કાર કરવાે ઉચિત છે ?

અુવાે કે જૈનોના તીર્થંકર શ્રીઋષભદેવને, શ્રીમહાવીરને. વૈદિકામાં જગતના કર્તા હરતા મનાતા-પ્રહ્ઞા, વિષ્ણુ અને મહાદેવને મેં મારી સત્તાથી જરા પણ ચહકવા દીધા નથી. તાે પછા બીજા જીવા ઠાેણુ માત્ર છે કે જે મારી સત્તાનું થાહું પણ અપમાન કરી શકે ?

#### ાા ઇતિ ચાેથા કર્મવાદી ા

હવે પાંચમાં ઉદ્યમવાદી પાલાનું બળ પ્રગટ કરતા કહે છે કે--

મારા આગળ-કાળ, સ્વભાવ, ભવિતવ્યતા અને કર્મ એ ચારા શું કરવાને સમર્થ છે? અરે ! હું એકલાેજ એ ચારાને ઉખેડીને એક ઘડીના છઠ્ઠા ભાગમાંજ દેંકી દઉં તેવા છું. ઉદ્યમમાં લાગેલા પુરુષે શું ન કરે ? જુવા કે-સમચંદ્રજીએ ઉદ્યમ કરી સમુદ્રને તર્યો અને લંકાનું રાજ્ય પણ લીધું. સત્ત્વ-દ્વીન દ્વાય તેજ ભવિતવ્યતાના અને કર્મના આશ્રય લેતા ફરે છે. સાત્ત્વિકા તે જરા પણ દરકાર કરતાજ નથી. ગુફામાં બેસી રહેતા વાઘના મુખમાં કાંછ્ જઇને પડે છે ? ઊદ્યમ કરી તલને પીલ્યા વગર તેલ થાય ? ન જ થાય. અરે ! ભતિની એકજ ઇંદ્રિય છે છતાં વેલડીઓ ઉદ્યમ કરી વાડયા ઉપર અને આપરાઓ ઉપર ચંડીને બેસતી નથી ?

9

| પ્રકરણ ૪ શું. | પારાણિક અને વૈદિક દૃષ્ટિએ જગત્. | પદ |
|---------------|---------------------------------|----|
|               |                                 |    |

જીવા કે ઉદ્યમની પાછલ સત અને દિવસ મંડેલા અંગ્રેજોએ કર્યુ કાર્ય કરીને નથી અતાવ્યું ? માટા માટા પુળા બાંધીને બતાવ્યા, બળદ વિના લાેઠાના પાટા ઉપર ગાડીઓ ચલાવી, માટી માટી મીલા બાંધિઓ, સડકા પણ બાંધીઓ દેનાેગ્રાક, સીનેમા આદિ હજારા હુન્નરા તૈયાર કરી-ભવિતવ્યતા વાકીઓને અને કર્મવાદીઓને શું મુગ્ધરૂપના બનાવી દીધા નથી? અરે! અનેક પ્રકારનાં પકવાના બનાવી જીદા જીદા પ્રકારના સ્વાદા લઇ રહ્યા છે તે પ્રતાપ કોના ?

ઉદ્યમને દેખતાની સાથે સવિતવ્યતા અને કર્મ તો લજિજતજ થઈ જાય છે, તો પછી કાર્ય કરવાને સમર્થ શુ થવાનાં છે? જીવો કે-ઝાપસદેવ સગવાને-પ્રથમ તપ,જપ, શીલ; સંતાેષાદિમાં ઉગ્રપણે ઉદ્યમ કર્યો, અને લાેકોને પણ શીખવ્યા, પોતે માેક્ષમાં ચાલ્યા બયા, અને પાતાના માર્ગે ચલાવી અસંખય પુરુષોને અને અસંખ્ય સ્ત્રીઓને પણ-માક્ષમાં લેતા ગયા. તે બધા પ્રતાપ મારોજ સમજજો ? ઝાપસદેવની પાછળ થતા આવેલા બધા તીર્થ કરોએ તેજ માર્ગનું સેવન કર્યું, અને બીજાઓને પણ તેજ માર્ગ બતાવતા આવ્યા. પાતે માક્ષમાં ચાલતા થયા અને બીજાઓને પણ સાથમાં લેતાજ ગયા.

હવે છેલ્લા રહ્યા અમારા નિકટવર્તી ચાેનીશમા તીર્થ કર શ્રીમહાનીર બગવાન તેમણે પણ તપ, જપ, શીલ, સંતોષાદિકના ઉદ્યમ આચરી સર્વદ્રાપણું મેળવ્યું અને તેજ માર્ગના ઉદ્યમ કરવાનું બતાવી પાતે સાક્ષમાં ચાલ્યા ગયા અને બીજા અનેક ભવ્ય જીવાને સાથે લેતા પણ ગયા. આ જગા પર ઉદ્યમ-વાદી ખૂખ જેર શારથી બાલ્યા કે-કાળાદિકના પક્ષપાતીઓ-ગપે તેટલા બકનાદ કરે, પણ છેવટ મારા વિના કાર્યની સિદ્ધિ કરવાને કાઇ પણ સમર્થ થાય , એવા છે ?

આ કાળાદિક પાંચે કારણ વાદીઓનું સ્વરૂપ અમાએ ભિન્ન ભિન્ન સ્વરૂપે કિ ચિત્ દિશા માત્રથીજ લખીને અતાબ્યું છે. જો કદાચ એક એક પક્ષવાળાની સાથે ભીડાવીને લેખા લખવામાં આવે તાે માટા મોટા ગ્રંથાજ અની જાય-કારણ આ પાંચ કારણવાદીઓ જો પાતપાતાના પક્ષની સિદ્ધિ કરવાને સંડી પડે તાે અદ્વૈતાદિક એક એક પક્ષ વાદીઓના કરતાં ઘણાજ સબળ રૂપના છે. બારીક નજરથી જેશા તા આપ સંજળન પુરુષા પછું જોઇ શકશા. આ જગા પર ફાઇ પંડિત હાથીના એક એક અંગને જોવાવાળા જન્મના પાંચ અંધ પુરુષોનું દબ્ટાંત આપે છે. અને કહે છે કે-શુંડના જોવાવાળાએ મોટા સામેલાના જેવા કદ્ધીને બનાવ્યા, અને કાતને જોવાવાળાએ સુપડા જેવા, પીઠના, ઉપર હાથ

| कालो १, | सहाव | २, नियई | ₹. | पुञ्चकयं ४, | . परिस | कारणे ५ | पंच | t |
|---------|------|---------|----|-------------|--------|---------|-----|---|
|         |      |         |    |             |        |         |     | • |

એકજ ગાથાથી અપાયેા છે. તે ગાથા ખતાવી આ પ્રકરણની સામોપિ કરીએ

આ જગે! પર સર્વદા પુરુષોના તરકથી જે નિર્ણય અપાયા છે તે માત્ર

समवाए सम्मत्तं, एगंते होइ मिच्छत्तं ॥१॥

**ભાવાર્થ** --- પહેલાે કાલ, બીજો સ્વભાવ, ત્રીજી નિયતિ ( ભવિતવ્યતા ) ચાશું -- પૂર્વકૃત કર્મ ( જે દૈવ તરીકે ઓળખાય છે ). પાંચમા પુરિસકાર એટલે ઉદ્યમ. समवाप सम्मत्तं ઉપર બતાવેલાં કાળાદિક પાંચે કારણ-અપેક્ષાથી વિચારાય તેા સમ્યકત્વ રૂપે ગણાય-અર્થાત્ યથાર્થ સ્વરૂપનાંજ ગણાય ? **પતંતે દોદ મિच્छत्तं** એકાંતે-એક એક પક્ષને જીદા જીદા રૂપથી વિચારવામાં આવે તાે મિચ્યાત્વ રૂપનાંજ-અર્થાત્ અસત્ય રૂપનાંજ ગણાય.

આ જગા પર સર્વજ્ઞ પુરુષા એ બતાવેલા રયાદાદના સિદ્ધાંત પ્રગટ થાય છે. જેને અપેક્ષાવાદ પણ કહેવામાં આવે છે.

જો વસ્તુઓનું સ્વરૂપ તે તે અપેક્ષાઓથી વિચારવામાં આવે ત્યારે તો 'તે સત્યરૂપનાજ ગણાય જેમકે એકજ પુરુષને કેાઇ કહે કાર્કા, તેા કાેઇ કહે મામા, એજ પ્રમાણે ચિતા, પુત્ર, ભાઇ, માસા, કુવા, ભત્રીએ, ભાણેજ આદિ અનેક ઝુણાથી બાલાવતા હાેય. પણ ભત્રીજાની અપેક્ષાથી કાર્કા, ત્યારે ભાણેજની અપેક્ષાથી મામાં પણ ખરે. એ પ્રમાણે એક બીજાના અનાદર કર્યા વગર અપેક્ષાઓથી વસ્તુઓનું સ્વરૂપ વિચારવામાં આવે તા તે સત્યરૂપમાંજ ગણાય, અગર બે એક બીજા ગુણાના અનાદર કરી ખેચાતાણથી પાતાના દુરાગ્રહને પાય-વનો પ્રયત્ન કરવામાં આવે ત્યારે તા તે મિચ્યાત્વ રૂપના અર્થાત્ અસત્ય રૂપનાજ

સત્યરૂપથી સમજાય ?

🔊એ. ગાથા—

#### તત્ત્વત્રયી-મીમાંસા.

દેશ્વવા વાળાએ ચાતરા જેવા, પુંછડાને જોવાવાળાએ મોટી જાડી ભાગળના જેવા, અને પગના જોવાવાળાએ ચાંભલાના જેવા કહીને બતાવ્યા. સર્વ આપસ આપસમાં ઝબડા કરવાને લાગ્યા પરંતુ નિર્ણય ઉપર આવી શક્યા નહીં. છેવટે હાથીના મહાવતે એક એક અંગતું જાદ્ર જાદ્ર સ્વરૂપ બતાવીને 'જયાર અધાંએ અંગા એકંત્ર મળે ત્યારેજ સત્ય સ્વરૂપના હાથી બને ' એમ કહીને તે પાંચે જહ્યાના વિવાકના અંત લાવીને આપ્યા. તેજ પ્રમાણે અંદ્વતાદિક જેટલા પક્ષા ચાલે છે તેના વિચાર અપેક્ષા સહિત કરવામાં આવે તોજ વસ્તુનું સ્વરૂપ

www.jainelibrary.org

ખાંડ વ

વિચારા ગણાય. એજ જૈનોના સ્યાદાદના સિદ્ધાંતના ધારી માર્ગ છે. જૈનોના સ્યાદાદનું સ્વરૂપ અમેા આગળના લેખામાં અતાવવાના છીએ ત્યાંથી વિચારવાની લલામણ કરું છું અને આ વિષયની અહીં સમાપ્તિ કરું છું.

અહિં જગતના કર્ત્તા સંબંધિ એકૈકથી ભિન્ન ભિન્ન સ્વરૂપવાળી વૈક્રિક ગ્રંથામાંની પંદર કલમા અમાએ લખી જણાવી છે, તે શિવાય બીજા પણ અનેક પ્રકારના ભિન્ન ભિન્ન વિચારા જેવામાં આવે છે તેમાંના કેટલાક વિચાર ભેદો આ જ પુસ્તકમાં પ્રસંગને અનુસરી લખાએલા આગળ ઉપર વાચકવર્ગના જેવામાં આવશે. તે લેખોના પણ વિચાર કરવાની ભલામણ કરી આ પ્રસંગથી મુક્ત થાઉ છું.

#### જગત્કર્તા વિષે વિવિધ મતાેનું પદ્ય-

( રચનાર દક્ષિણ વિહારી મુનિશ્રી અમરવિજયજી મહારાજ. )

અબધૂ સાે જેગી ગુરુ મેરા–એ ચાલ.

સપ્ટિ કબ કિસીને બનાઇ ? સંતાે ? કબ કિસીને બનાઇ ? વાકી ખાજ કિસીને ન પાઇ. સપ્ટિ કળ. એ ટેક. વેદ, પુરાણ, કુરાણ, વૈબલમાં, ભિન્ન ભિન્ન કર ગાઇ એક એક સબ ભિન્ન કહુત હૈ, મિળત ન મેળી ામળાઇ. વા૦ ٩ મડગુવેદ કે ઐત્તરીય આરણ્ય મેં, આત્મસે ઉપલાઇ ŧ યજીવે દકો ખાલકે દેખા, વિરાટ પુરુષે પસરાઇ II alo ર માંડક ઉપનિષદ કહત હૈ, મકડી જાલકે ન્યાઇ L કુર્મ પુરાણે વિચારી જેતાં, નારાયણ મૂળ નિપાઇ li alo 3 મનુરમાત કે પહિલે અધ્યાયે, તમ માત્ર ખતલાઇ Ł વહાંસે પ્રગટે સ્વયંબ સ્વામી, તાતેં તિમિર મિટાઇ 1 910 ¥ કાેઇ કહે ઠાલીકી શક્તિ, વાકી ન્યારી ન્યારી ચતુરાઇ ŧ લિંગ પુરાણે શિવજીકે વદનસેં, વિષ્ણુ પ્રદ્યાદિક ઠાઇ ા વા૦ **પ્રદા વિવર્ત** પુરાષ્ટ્ર યું બાેલે, એતાે કૃષ્ણકો ચતુરાઇ L ભિત્તર ભેદકા પાર ન પાવે. કયા કિતરી કરે ફિતરાઇ II alo ¢ વેદકા પણ કેાઇ ભેદ ન પાવે, કયા કરે ગડમથલાઇ L મારગ છેાડ ઉન્મારગ જાકે, કેવળ ધૂમ મચાઇ II alo U મત મમતાકા છાડકે દેખા, કાેઇ પુરુષ અતિસાઇ t પૂછ પાછ કર ભિત્તર ખાેજો, પીછે આતમ કાજ સધાઇ ા વારું ۷ ગુરુ કપાસે સૃષ્ટિ સંબંધકા, કિંચિત ભેદકા પાઇ t અમર કહે હમ અમર લયે હૈ, અંતર ભરમ ગમાઇ 1 40 ÷

51

ાંસા.

ખંડ ૧

મુંબાઇ સમાચાર દીવાળીના અંક, સને ૧૯૨૭ ના પૃ. પર આ સંજ્ઞક

# સાહેબની સુરયુટી.

રાગ–આશાઉરી.

" કાઇને જડી હોય તેા કહેએ. મારા સાહેબની સુરણુટી ? 28. અંજન કરતાં આંખ ઉદ્યાહે, પાંડે નવ અજવાળાં. છુટે પડદા ભવ સવના ને, તુટે ઉરનાં તાળાં. કાઇને૦ ٩ લંગડાને ડુંગર ફ્રદાવે, અંધાને દે આંખેા. સુંગા નવ નવ ગાન ગવાડે, લુલા પામે પાંખા. કેાઇને૦ ₹ જંગલ જંગલ જેગી ભમતા, ભમતા ભિન્ન ભિન્ન મતિયા. જતી સતી કેા સાધ તપેશ્રી, ઘર ઘર ઘુમતા મતિયા. 3 કેાઇને૦ નામ નિશાની નહીં કે દીધી, નહીં દીધી એ ધાણી. ભવ ભવ ભટકી રહે અથડાતી, તુટી ફટી વાણી. કાેઇને૦ ۲ ઉર ખાદીને અંદર ઉતર, આતમ આંખ ઉઘાડું, જડી જડી ? કહું એમ જરા ત્યાં, અદલ પડે મન આડું? પ કાઇને૦ કોઇને જડી હોય તો કહેેેેે, મારા સાહેબની સર છુટી ? કોઈને જડી હોય તેા દેજો, મારા સાહેબની સર ણકી ?

#### જીભાપ.

( આપનાર સુનિશ્રી--અમરવિજયજી મહારાજ. ) રાગ--આશાઉરી.

એક એકના પ્રાણુજ લેતાં, પોતેજ કષ્ટમાં પડતા. ૨ જેએું ૦

#### પ્રકરણ ૪ શું. પૈારાણિક અને વૈદિક દષ્ટિએ જગત્.

નીતિના જે ઉત્તમ તેમાં, સંયમ ચિત્તમાં ધરતા, વિવેક દ્રષ્ટિથી તે જીવાની, રક્ષા પાતે કરતા. ૩ જેણેં ૦ કાળ ક્રમે જે વધતા ચાલ્યા, સમદ્ધિ ચિત્ત ધરતા, તપ ધ્યાનાદિક પૂરણ ચાેગે, સાહેબને જઇ મળતા. ૪ જેણે ૦ પંડિત મેત્ટા તપિયા માટા, થાથાં પાથાં લખતા, દ્વનિયાને ડુબાડી ડુખ્યા, સત્યાસત્ય નહિ જોતા. ૫ જેણે ૦ સૃષ્ટિ કરવા મંડયા દેવા, સિદ્ધ કર્યા તેમાં જ્ઞાની ? હૃદય બેદીને ઉડા ઉતરા, અજ અમર એધાણી. ૬ જેણે ૦

ઇતિ વૈદિકે સૃષ્ટિ ઉત્પન્ન કરતા–્ય્રહ્યાદિક અનેક દેવાના સ્વરૂપવાળું જગત્ પ્રકરણ્ ૪ શુ.



જૈતો પ્રવાહરપથી ચાલતી આવેલી અનાદિ કાળની આ સૃષ્ટિ માને છે, દશ કોટા-કાેડી સાગરોપમની અવસર્પિણી તેના મેાટા છવિભાગ. તેટલાજ વિભાગ ઉત્સર્પિણીના છે. એ બે મળાને એક કાળચક્ર થાય છે. ઉત્તરતા કાળ તે ઉંધા અવસર્પિણીના, અને ચઢતા કાળ તે છત્તા ઉત્સર્પિણીના. આ કાળ અવસર્પિણીના ચાલી રહ્યો છે. વૈદિકા હુંક રૂપે મુત્રના નામથી ઓળખાવે છે. આ વરલુ કાેઇની ખનાવેલી નથી. અનાદિના નિયપ્ર પ્રમાણે ચાલ્યા જ કરે છે. તાે પછી આના કર્તા કાણ ?

### પ્રકરણ ૫ મું.

#### ·}}¤€{÷

ત્રેસઢ શલાકા પુરૂષાનાં કાષ્ટકા

ન માન્યતા મુજબ આ અવસપિણીમાં ૨૪ તીર્થકર, ૧૨ ચક્રવર્તા, નવ ( ૯ ) વાસુદેવ, ૯ બળદેવ અને ૯ પ્રતિવાસુદેવ એમ ૬૩ શલાકા પુરુષ થયા છે. એ સર્વ સમ્યક્ત્વ મેળવી માક્ષ પ્રાપ્તિના આધકારી થઇ ચુંકલા હોય છે. એ સર્વેનુ સંક્ષિપ્ત અને સંહેલા-

ઇથા સ્વરૂપ જાણવા માટે અહિં સર્વે'નાં કાષ્ટ્રકા આપીએ છીએ. વિશેષ સ્વરૂપ આગળના પ્રકરણામાં લખવામાં આવશે ત્યાંથી જાણી લેવું.

તેમજ પ્રથમ તીર્થ કર શ્રીઝષભદેવ, ભરતાદિક ચક્રવર્તિએા, અને અશ્વગ્રીવાદિ પ્રતિવાસુદેવાના ઇતિહાસમાં વૈદિકેાએ માેટા ફેરફાર કરેલા છે,તે એવી ગેતે કે-વિષ્ણુએ ૮ મા અવતાર ઝષભદેવનાે લઇને અર્હવનાે નાસ્તિકધમ ચલાવ્યાે.

ભરત ચક્રવર્તીને જડ ભરતના નામથી સંબાધ્યા. સગર ચક્રવર્તીને એકે મહાદેવના વરદાનથી અને બીજા લેખકે વિશ્વામિત્રના વરદાનથી સાઠ હજાર પુત્રની પ્રાપ્તિ લખીને અતાવી.

આઝળ ૧૧ મા તીર્થકરથી ૧૫ મા સુધીમાં થએલા વાસુદેવાદિકનાં પાંચ ત્રિકમાં વાસુદેવ અને બળદેવના નામા ઉડાવી દઇને-કાેઇ જુદી જ રીતે કલ્પ્યા છે. પહેલા પ્રતિવાસુદેવ અશ્વગ્રીવને ( ઘાડાના માથાવાળા ) હયથીવ વિષ્ણુના નામથી પ્રસિદ્ધ કર્યા છે. પરંતુ તે પછીના તારક, મેરક, મધુર્કેટલ, અને નિશું બ આ ચાર પ્રતિવાસુદેવોને-દેત્ય, દાનવ અસુરાના નામથો સંબાધ્યા છે તેમાં મધુ અને કૈટલને વિષ્ણુના કાનના મેલથી ઉત્પન્ન થએલા બતાવ્યા છે. રથાર બાદ ચક્રવર્તીઓ, વાસુદેવાદિક કાેઇ તીર્થકરાની સાથમાં, કાેઇ તેમની મધ્યમાં થએલા છે. તેમાં પણુ કાેઇ વિચિત્ર પ્રકારના દેરકારો કરેલા છે તે બન્ને પંદ્યની માન્યતાનુસાર ક્રમવાર દિશામાત્રથી આગળ ઉપર આજ પ્રધમાં આપવામાં આવશે તેને પણ સાથે સાથે મનન કરવા વાચકાેને ભલામથુ કરે છું.



ŧX

# પ્રકરણ ૫ મું. ત્રેસડ શલાકાપુરુષાનાં કાષ્ટકા.

### (૧) ત્રેસડ શલાકાપુરૂષાનું કાષ્ટક.

| <b>ત</b> બર | ૨૪ તી <b>ર્ય</b> ંકરા | ૧ર ચક્રવર્તી          | ૯ વાસુદેવ               | ૯ અળદેવ     | ૯ પ્રતિવાસુદેવ                   |
|-------------|-----------------------|-----------------------|-------------------------|-------------|----------------------------------|
| ٩           | ઋષભદેવ                | लरतयक्ष्वत्ती<br>(१)  | 0                       | ڼ           | 0                                |
| ર           | અજિતનાથ               | સગરચક્રવર્ત્તી<br>(૨) | •                       | 0           | •                                |
| з           | સંભવનાથ               | 0                     | •                       | 0           | 0                                |
| ¥           | અભિનંદન               | 0                     | 0                       | Q           | •                                |
| પ           | સુમતિનાથ              | •                     | 8                       | •           | •                                |
| ş           | પદ્મપ્રભ              | , 4                   | . 🗢                     | *           | 0                                |
| .0          | સુપાર્શ્વનાથ          | •                     | •                       | 9           | •                                |
| ٤           | ચંદ્રપ્રભ             | •                     | •                       | • •         | 0                                |
| Ŀ           | સુવિધિનાથ             | •                     | e                       | o           | 0                                |
| 90          | શીતલનાથ               | •                     | 0                       | ¢           | •                                |
| ૧૧          | શ્રેયાંસનાથ           | 0                     | ત્રિપૃષ્ટવાસુદેવ<br>(૧) |             | અશ્વગ્રીવપ્રતિ-<br>વાસુદેવ ( ૧ ) |
| ૧ર          | વાસુપૂજ્ય             | 0                     | દ્વિપૃષ્ઠ (૨)           | વિજ્ય ( ૨ ) | તારક (૨ )                        |
| 93          | વિમળનાથ               | 0                     | સ્વયંભ્ (૩)             | ભાર (૩)     | મેરૂક (૩)                        |
| ૧૪          | અનંતનાથ               | 0                     | પુરુષેાત્તમ (૪)         | સુપ્રભ (૪)  | મધુકૈટભ (૪)                      |
| ૧૫          | ધર્મનાથ               | •                     | પુરષસિંહ (૫)            | સુદર્શન (૫) | નિશું ભ (૫)                      |
|             |                       | મઘવા (૩)              | 0                       | 0           | 0                                |
|             |                       | સનત્કુમાર (૪)         | 0                       | •           | 0                                |

∘૬પ

.

| ૧૬   | શાંતિનાથ 👳          | શાંતિનાય (૫)        | •                     |                      | 0            |
|------|---------------------|---------------------|-----------------------|----------------------|--------------|
| ঀ৩   | કું શુનાથ *         | કું શુનાય (૬)       | · · ·                 | - · ·                | 6            |
| ٩८   | સ્પરનાથ *           | અરનાથ (૭)           | 0                     | 0                    |              |
|      | •                   | •                   | પુંડરીક (૬)           | મ્માનંદ (૬)          | અલિનામા (૨)  |
|      | 0                   | સુભૂમચકવર્તા<br>(૮) | °                     | 0                    |              |
|      | · o                 | •                   | દત્તવાસુદેવ (૭)       | નંદઞ્યળદેવ (૭)       | પ્રલ્લાક (છ) |
| ૧૯   | મક્ષિનાથ            | \$                  | •                     | o '                  | 0            |
| २०   | મુનિસુવત            | મહાયજ્ઞ (૯)         | •                     | ò                    | 0            |
|      | 0                   | 9                   | લક્ષ્મણ (૮)           | રામ (૮)              | રાવણુ (૮)    |
| ર૧   | નમિનાથ              | હરિયેલુ (૧૦)        | •                     | ۰                    | 0            |
|      | o                   | ज्ययद्वर्ता<br>(११) | . 0                   | ,0                   | •            |
| રર   | નેમિનાથ             | ÷                   | શ્રીકૃ <b>ગ્ણ</b> (૯) | અળભ્રદ્ર <b>(</b> ૯) | જરાસંધ (૯)   |
|      | *                   | વ્યક્ષદત્ત (૧૨)     | 0                     | •                    | · · · · ·    |
| २३   | પાર્શ્વ ના <b>ય</b> | 0                   | °                     | <u></u>              | ···          |
| રષ્ઠ | શ્રીમહાવીર          | o                   | <br>0                 | о<br>0               | o            |

તત્ત્વત્રયી--મીમાંસા.

ખંડ વ

∗ આ નિશાની વાળા તીર્થકરાએ પ્રથમ અનુક્રમથી પાંચમાં, છઠા અને સાતમા ચક્રવર્તીની પદવી ભાેગવી, છખંડનું રાજ્ય કરી, દીક્ષા લઇ તીર્થકર પદવી પણ ભાેગવેલી છે તેથી ચક્રવર્તી અને તીર્થકર બન્નેમાં નામ આપવામાં આવેલ છે.

११

www.jainelibrary.org

પ્રકરણ ૫ સું. ૨૪ તીર્થ કરામાંનાં પ્રથમ ૬ નાં ચ્યવનાદિ ૨૧ કાષ્ટક. ૬૭

# જૈનાના ૨૪ તીર્થ કરાેની એકવીશ–એકવીશ

### આખતાેનું કાષ્ટક.

|              |                   |                                                  |                                                  |                                                 |                                                 |                                                 | . <u></u>                                            |
|--------------|-------------------|--------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-------------------------------------------------|-------------------------------------------------|-------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| . <b>.</b> . | જિનનામ.           | ઋડયભા ૧                                          | અજિત ર                                           | સંભવ ૩                                          | અભિનંદન ૪                                       | સુમતિ પ                                         | પદ્મપ્રભ ક                                           |
| 9            | ચ્યવનવિમાન        | સર્વાર્થસિદ્ધ                                    | વિજયવિ                                           | ઉપરિ ગ્રૈવે.<br>નીચલે વિ.                       | જય તવિ.                                         | જ્ય તવિ.                                        | ઉપરિ.<br>ગ્રૈવે.                                     |
| ৾৾৻          | જન્મનગરી          | વિનીતા                                           | અયેાધ્યા                                         | શ્રાવસ્તી                                       | વિનીતા                                          | કૈાશલપુર                                        | કૈાશાંબી                                             |
| 3            | પિતાનામ           | નાભિકુલકર્                                       | જિતશત્રુ                                         | જીતારિ                                          | સંવરરાજા                                        | મેધ રાજા                                        | ધર રાજા                                              |
| ×            | માતાનામ           | મર્દેવા                                          | વિજયા                                            | સેના                                            | સિદ્ધાર્થ                                       | મંગલા                                           | સુસામા                                               |
| ંપ્          | જન્મનક્ષત્ર       | ઉત્તરાષાઢા                                       | રાહણા                                            | મૃગશિર                                          | પુનર્વસ્                                        | મધા                                             | ચિત્રા                                               |
|              | જન્મરાશી          | ધનુ:                                             | વય                                               | મિથુન                                           | મિથુન                                           | સિંહ                                            | કન્યા ન                                              |
| છ            | લંછન              | વૃપ્ભ                                            | - মৃগ্                                           | ચ્યશ્વ                                          | કપિ                                             | ક્રોંચ                                          | ક્રમલ                                                |
| ٤            | દેહમાન            | ૫૦૦ ધનુ                                          | ∀પ∘ ધ્નુઃ                                        | ४०० धनुः                                        | ૩૫૦ ધનુ:                                        | ૩૦૦ ધ્વા:                                       | રપ૦ ધનુ:                                             |
| 4            | સર્વાયુ:          | ૮૪ લાખપૂર્વ                                      | ૭૨ લા. પૂ.                                       | ક૦લા. પૂ.                                       | મ૰લા. પુ                                        | ૪૦ લા. પૂ.                                      | ૩∙ લા. પૂ.                                           |
| ۹۵.          | કેહવર્ણ           | પીતવર્ણ                                          | પીત                                              | પીત                                             | પીત                                             | પીત                                             | रक्त                                                 |
| ٩٩           | ચ્ય તર            | <br>0                                            | પ૦ લા. કેા.<br>સાગરાેપમ                          | -<br>૩૦ લા. કાે.<br>સાગરાેપમ                    | <br>૧૦ લા. કા,<br>સાગરે∖પમ                      | ૯ લા. કેા.<br>સાગરાેપમ                          | ૯૦ હજા<br>કા સાગ-<br>રાેપમ                           |
| ૧૨           | हिक्षा<br>,,<br>" | રાજ્ય કરી<br>વિવાહ કરી<br>૪ હ. સાથે<br>વિનીતામાં | રાજ્ય`કરી<br>વિવાહ કરી<br>હજ્યર સાથે<br>જન્મનગરે | રાજ્ય કરી<br>વિવાહ કરી<br>હજાર સાથે<br>જન્મનગરે | રાજ્ય કરી<br>વિવાહ કરી<br>હજાર સાથે<br>જન્મનગરે | રાજ્ય કરી<br>વિવાહ કરી<br>હજાર સાથે<br>જન્મનગરે | રાજ્ય કરી<br>વિવાહ<br>કરી હજાર<br>સાથે જ-<br>ન્મનગરે |
| 13           | દીક્ષાતપ:         | અર-તપ કરી                                        | ષષ્ઠ તપ:                                         | ષક તપ કરી                                       | છઠ તપ કરી                                       | નિસલક્ત                                         | ઝ્ડ તપ<br>કરી                                        |

ખંડ ૧

તત્ત્વત્રયી--મીમાંસા.

|     | જિનનામ                                | ઝડપભા ૧                                   | અજિત ર                                      | સંભાવ ૩                                        | અભિનંદન ૪                                | સુમતિનાથ પ                           | પદ્મ પ્રભ ૬                             |
|-----|---------------------------------------|-------------------------------------------|---------------------------------------------|------------------------------------------------|------------------------------------------|--------------------------------------|-----------------------------------------|
| ૧૪  | પારણા<br>"<br>"                       | ર્ષક્ષુરસથી                               | ધ્વહ્યદત્તના<br>હાથે પરમાન-<br>થી બીજે દિને | સુરે દ્રદત્તના<br>હાથે પરમાન્ન-<br>થી બીજે દિ. | ઇંદ્રદત્તનાહાચે<br>પરમ.નથી<br>બીજે દિવસે | પદ્મતા હાથે<br>પરમાજથી<br>બીજે દિવસે | સેામદેવથી<br>પરમાત્રથી<br>બીજે<br>દિવસે |
| ૧૫  | राज्स्थान<br>ज्ञानतप<br>वैद्यद्व      | પુરિમતાલે<br>અક્રમ તપથી<br>ન્યગ્રેાધવૃક્ષ | પ્રવન્યારથાને<br>હઠ ભત્ત<br>સપ્તપર્ણ્ક      | પ્રવજ્યારથાને<br>છઠ ભત્ત<br>શાલ                | દીક્ષાસ્થાને<br>છઠ ભત્ત<br>પ્રિયંગુ      | દીક્ષાસ્થાને<br>છઠ ભત્ત<br>પ્રિયંગુ  | દીક્ષરથા-<br>ને છઠ ભત્ત<br>છત્રાભ       |
| १६  | ગણધરમાન                               | ٢٢                                        | ૯૫                                          | १०२                                            | 995                                      | ૧૦૦                                  | ٥٥٩                                     |
| १৩  | સાધુસંખ્યા                            | < 8 6 ml2                                 | ૧ લાખ                                       | એ લાખ                                          | ત્રણ લાખ                                 | ૩લા. ૨૦૬                             | ૩ લા, ૩૦ હ                              |
| .૧૮ | આર્યાસ પ્યા                           | ૩ લાખ                                     | ૩લા. ૩૦ હ.                                  | ૩ લા, ૩૬ હ.                                    | ક લાં. ૩૦ હ.                             | મલા. ૨૦૬.                            | ૪લા.૨૦ હ                                |
| ૧૯  | યક્ષનામ                               | ગામુખ                                     | મહાશય                                       | ત્રિમુખ                                        | ઈશ્વર                                    | તંબુર                                | કુસુમ                                   |
| २०  | યક્ષિણીનામ                            | ચક્રેશ્વરી                                | અજિતા                                       | દુરિતારિકા                                     | કાલી                                     | મહાકાલી                              | શ્યામા                                  |
| ર૧  | સિહિસ્થાન<br>સિદ્ધિતપ<br>સિદ્ધિપરિવાર | ત ૧૦ ભક્ત                                 | રે માસિક તપ                                 | રે માસિક તપ                                    | સમ્મેત શૈલ<br>માસિક તપ<br>સહસ્ર સાથે     | ર માસિક તપ                           | શલે માસિ                                |

१८

į

| ખંર | ખંડ ૧ ૨૪ તીર્થંકરામાંના દથી ૧૨ નાં ચ્યવનાદિ ૨૧ કાષ્ટક. દ્લ |                                                 |                                                 |                                                  |                                                  |                                                  |                                              |  |  |
|-----|------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|-------------------------------------------------|--------------------------------------------------|--------------------------------------------------|--------------------------------------------------|----------------------------------------------|--|--|
|     | โดรศกเพ                                                    | સુપાર્શ્વ ૭                                     | ચંદ્રપ્રભ ૮                                     | સુવિધિ ૯                                         | શીતલ ૧૦                                          | શ્રેયાંસ ૧૧                                      | વાસુપૂજ્ય<br>૧૨                              |  |  |
| ų   | ગ્યવનવિમાન                                                 | મધ્યગ્રે.ત્રિકનું<br>ઉપરલું                     | વૈજ્યંત                                         | ચ્યાનતવિ.                                        | પ્રાણતદે.                                        | અચ્યુતવિ.                                        | પ્રાણતવિ.                                    |  |  |
| २   | જન્મનગરી                                                   | વારાષ્ડ્રસી                                     | ચંદ્રપુરી                                       | કાકંદી                                           | ભદ્ધિલપુર                                        | સિંહપુર                                          | ચ'પાપુરી                                     |  |  |
| з   | પિતાનામ                                                    | પ્રતિષ્ટ                                        | મહાસેન                                          | સુગ્રીવ                                          | દહરથ                                             | વિષ્ણુ                                           | વસુપૂજ્ય                                     |  |  |
| 8   | માતાનામ                                                    | ્રુથિવી                                         | લક્ષ્મણા                                        | રામા                                             | નંદા                                             | વિષ્ણ્યુદેવી                                     | જયા દેવી                                     |  |  |
| ۲   | જન્મનક્ષત્ર                                                | વિશાખા                                          | અનુરાધા                                         | મૂલ                                              | પૂર્વાષાઢ                                        | શ્રવણ                                            | શતભિષા                                       |  |  |
| ş   | જન્મરાશિ                                                   | તુલા                                            | વશ્ચિક                                          | ધનુઃ                                             | ધતુઃ                                             | મકર                                              | કુંભ                                         |  |  |
| 9   | લગ્છન                                                      | રવસ્તિક                                         |                                                 | મકર                                              | શ્રીવત્સ                                         | ખડ્ગિ                                            | મહિષ                                         |  |  |
| ۲   | દેહમાન                                                     | ૨૦૦ ધનુ:                                        | ૧૫૦ ધનુઃ                                        | ૧૦૦ ધનુ:                                         | ૯૦ ધનુ:                                          | ८० धनु                                           | ૭૦ ધનુ                                       |  |  |
| ٤   | સર્વાયુઃ                                                   | ર૰લા. પૂ.                                       | ૧૦ લા, પૂ.                                      | ર લા. પૂ.                                        | ૧લા. પૂ.                                         | ∠૪ લાખ વર્ષ                                      | ખ્ર લા. વ.                                   |  |  |
| ٥.  | દેહવર્ણ્ય                                                  | સ્વર્ણ્યવર્ણ                                    | શ્વેત                                           | શ્વેત                                            | પીત                                              | પીત                                              | - રક્ત                                       |  |  |
| 11  | જિનાંતર                                                    | ૯ હજાર કેા.<br>સાગરાેપમ                         | ૯૦૦ કેાટી<br>સાગરાેપમ                           | ૯● કેાટી<br>સાગરાપમ                              | ૯ ક્રાડી<br>સાગરાપમ                              | ૬૬ લા. ૨૬<br>૬. ૧∘∘ વર્ષ<br>હીન સા. કા.<br>કેરડી | પ૪ સાગર                                      |  |  |
| ૧૨  | દીક્ષા<br>''<br>"                                          | રાજ્ય કરા<br>વિવાહ કરી<br>હજાર સાથે<br>જન્મનગરે | રાજ્ય કરી<br>વિવાહ કરી<br>હજાર સાથે<br>જન્મનગરે | રાજ્ય કરી<br>વિવાહ કરી<br>હજ્તર સાથે<br>જન્મનગરે | રાજ્ય કરી<br>વિવાહ કરી<br>હન્ભર સાથે<br>જન્મનગરે | હજાર સાથે                                        | કુમારા #<br>વિવાહકરી<br>૬૦૦ સાથે<br>જન્મનગરે |  |  |
| ૧૩  | દીક્ષાતપઃ                                                  | છઠ તપ કરી                                       | <u>છ્ય તપ કરી</u>                               | છઠ તપ કરી                                        | છઢ તમ કરી                                        | ઝઠ તપ કરી                                        | ચઉત્ય ભત્ત                                   |  |  |

\* રાજ્યભાર લીધા વગર જે દીક્ષિત થયા તે કુમારા ગણાયા છે.

.

:

**વત્ત્વત્રયી**--મીમાંસા.

ં ખંડ ૧

| <del>,,</del> | જિતનામ                                  | સુપાર્શ્વ ના <b>ય</b> છ                 | ચંદ્રપ્રભ ૮                                 | સુવિધિનાથ ૯                           | શીતલનાથ<br>૧૦                         | ઝેયાંસનાથ<br>૧૧                    | વાસુપ્રજ્ય<br>૧૨                         |
|---------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------------|---------------------------------------|---------------------------------------|------------------------------------|------------------------------------------|
| <b>१</b> ४    | પારણા<br>,,<br>,,                       | મહે દ્રના હાથે<br>પરમાજથી<br>બીજે દિવસે | સાેમદત્તના<br>હાથે<br>વરમાનથી<br>બીજે દિવસે | પુષ્પના હાથે<br>પરમાજથી<br>બીજે દિવસે | પુનર્વસૂથી<br>પરમાનથી<br>બ.જે દિવસે   |                                    | સુન દના<br>હાથે<br>પરમાબર્થ<br>બીજેદિવરે |
| ે <b>વે.પ</b> | રાાનસ્થાન<br>ગ્રાનતપઃ<br>ચૈત્યવૃક્ષ     | દીક્ષારથાને<br>છઠ ભત્ત<br>શિરીષ         | દીક્ષાસ્થાને<br>છઠ ભત્ત<br>નાગ              | દીક્ષાસ્થાને<br>ઝ્ડ ભત્ત<br>મલિકા     | દીક્ષાસ્થાને<br>ઝ્રહ ભત્ત<br>પ્રિય ગુ | દીક્ષાસ્થાને<br>છઠ ભત્ત<br>તિંદુક  | દીક્ષાસ્યા<br>ચઉત્ય ભર<br>પાડલ           |
| ૧૬            | ગણુધરમાન                                | ં હપ                                    | 43                                          | ٤٢                                    | 2٩                                    | હાં                                | .5 F                                     |
| ૧૭            | સ કુસ ખ્યા                              | ર લાખ                                   | અત્રી લાખ                                   | એ લાખ                                 | એક લાખ                                | ८४ दलार                            | ७२ લભ                                    |
| ٩८            | -આર્યાસ ખ્યા                            | ૪લા. ૩૦ હ.                              | ૩ લા. ૮૦ હ.                                 | ૧ લા. ૨૦ હ.                           | ૧લા. ઉપર ૬                            | ૧લા.૩હ.                            | ૧ લાખ                                    |
| ૧૯            | - યંક્ષનામ                              | માંતગ                                   | વિષય                                        | અજિત                                  | થભા                                   | મનુજ                               | સુરકુમાર                                 |
| <br>۲۰        | યક્ષિણીનામ                              | શાંત                                    | જવાલા                                       | સુતારા                                | અશાકા                                 | શ્રીવત્સા                          | પ્રવરા                                   |
| રર            | સિહ્લિસ્થાન<br>સિદ્ધિતપ<br>સિદ્ધિપરિવાર | સમ્મેત શૈલે<br>માસિક<br>હજાર સાથે       | સમ્મેત શૈક્ષે<br>માસિક<br>હગ્તર સાથે        | સમ્મેત શૈલે<br>માસિક<br>હગ્નર સાથે    | સર્ગ્ઞગેત શૈલે<br>ગાસિક<br>હજાર સાથે  | સમ્મેત શૈલે<br>માસિક<br>હુજાર સાથે | ચંપાપુર<br>માસિક<br>ક સા સાર્ગ           |

90

. r

# ૨૪ તીર્થ કરામાંના ૧૩ થી ૧૮ ના ચ્યવનાદિ ૨૧ કાષ્ટક.

|           | જિનનામ           | વિમલ ૧૩                                         | અનંત ૧૪                                          | ધર્મ નથ ૧૫                                       | શાંતિનાથ ૧૬                                     | કું શુનાથ ૧૭                                    | ચ્યરનાથ<br>૧૮                                        |
|-----------|------------------|-------------------------------------------------|--------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-------------------------------------------------|-------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| ٩         | ચ્યવનાવેમાન      | સહસ્ત્રારવિ.                                    | પ્રાણુતવિ.                                       | વિજયવિ.                                          | સર્વાર્થસિહિ                                    | સર્વાર્થસિવ્ધિ                                  | સર્વોર્થ-<br>સિદિ                                    |
| ર         | જન્મનગરી         | કાંપિલ્યપુર                                     | <b>ચ્મયે</b> ાધ્યા                               | રત્વપુર                                          | હરિવનાગપુર                                      | ગજપુર                                           | ગજપુર                                                |
| 3         | પિતાનામ          | કુતવમ્મૌ                                        | સિંહાસન                                          | ભાનુ                                             | વિશ્વસેન                                        | શ્વર .                                          | સુદર્શન                                              |
| Y         | માતાનામ          | <u>શ્</u> યામા                                  | સુયશા:                                           | સુવ્રતા .                                        | અચિરા                                           | શ્રી                                            | દેવી                                                 |
|           | જન્મનક્ષત્ર      | ઉત્તરાભાદ્રપક                                   | રેવતી                                            | પુષ્ય                                            | ભરણી                                            | કૃત્તિકા                                        | રેવતા                                                |
| ş         | જન્મરાશી         | મીન                                             | મીત્                                             | કર્ક                                             | મેષ                                             | રૂષ                                             | માંન                                                 |
| 9         | લગ્ન્છત          | શકર                                             | શ્યેન                                            | <i>द्रेल/</i>                                    | હરિણ                                            | છાગ                                             | નદાવત્ત                                              |
| ٤         | દેલમાન           | ૬૦ ધનુઃ                                         | .પ∘ ધનુઃ                                         | ૪૫ કતુઃ                                          | ૪૦ ધનુઃ                                         | ૩૫ ધનુ:                                         | ૩૦ ધુનુઃ                                             |
| 4         | સર્વાયુ:         | ૬૦ લા. વર્ષ                                     | ૩૦ લા. વષ                                        | ૧૦ લા. વધ                                        | ૧લા. વર્ષ                                       | <b>૯૫ હ</b> ૦ વર્ષ                              | ૮૪ હ.વ.                                              |
| 9 e :     | દેહવર્ણ          | પીત                                             | પીત                                              | પીત                                              | પીત                                             | પીત                                             | પીત                                                  |
| <b>११</b> | જિનાંતર          | ૩૦ સાગર                                         | ૯ સાગરેાપમ                                       | ૪ સાગરાેપમ                                       | ત્રિભાગહીન<br>૭ સાગરાપમ                         |                                                 | ૧ હજ્તર કાર્ટી<br>વધ ન્યુતપલ્યે!<br>પમ ચતુભાંગ       |
| ૧ર        | દિક્ષા<br>"<br>" | રાજ્ય કરી<br>વિવાહ કરી<br>હજાર સાથે<br>જન્મનગરે | રાજ્ય કરી<br>વિવાહ કરી<br>હુજાર સાથે<br>જન્મનગરે | રાજ્ય કરી<br>વિવાહ કરી<br>હન્પર સાથે<br>જન્મનગરે | રાજ્ય કરી<br>વિવાહ કરી<br>હજાર સાથે<br>જન્મનગરે | રાજ્ય કરી<br>વિવાહ કરી<br>હજ્ર સાથે<br>જન્મનગરે | રાજ્ય કરી<br>વિવાહ<br>કર, હજાર<br>સાથે જ-<br>ન્મનગરે |
| ૧૩        | દીક્ષાતપ         | છઠ તપ કરી                                       | છઠ તપ કરી                                        | ઝઠ તપ કરી                                        | છઠે તપ કરી                                      | ઝઠ તપ કરી                                       | છઠ તપ કર્ર                                           |

ঙ্গ

ંખંડ ૧

~~

### તત્ત્વત્રયી—મીમાંસા.

| •       | જિનનામ                               | વિમલ ૧૩                          | અનંત ૧૪                               | ધર્મનાથ ૧૫                         | શાંતિનાથ ૧૬                                | કું શુનાથ ૧૭                                     | <b>અરતાથ</b><br>૧૮                            |
|---------|--------------------------------------|----------------------------------|---------------------------------------|------------------------------------|--------------------------------------------|--------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| 18      | પારણા<br>"<br>"                      | પરમાજાથી                         | વિજયના હાથે<br>પરમાજાથી<br>બીજે દિવસે | હાથે<br>પરમાજથી                    | સુમિત્રના<br>હાથે<br>પરમાબથી<br>બીજે દિવસે | બ્યાઘ્રસિંહના<br>હાથે<br>પરમાત્રથી<br>બીજે દિવસે | અપશજિત હા<br>ઘે પરમાત્રથી તિં<br>બોર્જે દિવસે |
| ૧૫<br>: | ज्ञानस्थान<br>ज्ञानतभः<br>वैत्यदृक्ष | દીક્ષાસ્થાને<br>છઠ ભત્ત<br>ુજંખુ | દીક્ષાસ્થાને<br>છઠ ભત્ત<br>ચ્યશ્વત્થ: | દીક્ષાસ્થાને<br>છડ ભત્ત<br>દધિપર્ણ | દીક્ષાસ્થાતે<br>છઠ ભત્ત<br>નંદીદ્દક્ષ      | દીક્ષાસ્થાને<br>છડ ભત્ત<br>તિલક                  | દીક્ષાસ્થાને<br>છઠ ભત્ત<br>્પંચક              |
| 25      | ગણુધર                                | પછ                               | ૫૦                                    | 83                                 | 35                                         | કપ્ર.                                            | ĒĒ                                            |
| ૧૭      | સાધુસંખ્યા                           | ६८ ७७१२                          | st eme                                | 18 8005                            | કર હેન્ગર                                  | to cont                                          | '૫૦ હ.                                        |
| 14      | આર્યાસ ખ્યા                          | ૧લા.૮૦૦                          | १२ डलार                               | १२ ६. ४००                          | 52 6. 500                                  | 50 B. 500                                        | 50 6.                                         |
| ૧૯      | યક્ષનામ                              | ષહ્યુખ                           | પાતાલ                                 | કિન્નર                             | ગરૂડ                                       | ગંધવ <sup>૬</sup>                                | ક્ષેંદ્રનામા                                  |
| २०      | દેવીનામ                              | વિજયા                            | અ કુશી                                | પ્રરાપ્તિ                          | નિર્વાણી                                   | અચ્યુતા                                          | ધરણીય                                         |
| રો      | સિહિસ્થાન<br>સિહિતપઃ<br>સિહિપરિવાર   | સમેત શૈલે<br>માસિક<br>૬ હ. સાથે  | સમ્મેત શૈલે<br>માસિક<br>૭ હ. સાથે     | સમ્મેત શૈલે<br>માસિક<br>૮૦૦ સાથે   | સમ્મેત શૈલે<br>માસિક<br>૯૦૦ સાથે           | સગ્મેત શૈલે<br>માસિક<br>હ્રજાર સાથે              | સ. રાલે<br>માસિક<br>હ. સાથે                   |

.

Jain Education International

.

ખરં

### ૨૪ તીર્થ કરામાંનાં ૧૯ થી ૨૪ ના સ્યવનાદિ ૨૧ કાબ્ટક.

|            | જિનનામ      | મક્ષિનાથ ૧૯                                                    | મુનિસુવત ૨૦                                         | નમિનાથ ૨૧                                       | નેમનાથ ૨૨                                       | પાર્શ્વનાથ ૨૩                              | શ્રી વર્ધમા-<br>ન ૨૪  |
|------------|-------------|----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------|-------------------------------------------------|--------------------------------------------|-----------------------|
| ••••••     | ચ્યવનવિમાન  | જ્યંતવિ૦                                                       | અપરાજીત                                             | પ્રાણતકલ્પ                                      | અપરાજીત                                         | પ્રાણ્ત•                                   | પ્રાણંત૰              |
| ર          | જન્મનગરી    | મિથિલા                                                         | રાજગૃહ                                              | મિથિલા                                          | સાર્ય પુર.                                      | વારાણ્ડ્સી                                 | ક્ષત્રિયકુંડ<br>ગ્રામ |
| 3          | પિતાનામ     | કુંભ                                                           | સુમિત્ર                                             | વિજય                                            | સમુદ્રવિજય                                      | અશ્વસેન                                    | સિષ્ધા<br>ર્થન્ટપ     |
| Y          | માતાનામ     | પ્રભાવતી                                                       | પદ્મા                                               | વપ્રા                                           | શિવા                                            | વામા                                       | ત્રિશલા               |
| પ          | જન્મનક્ષત્ર | અધિની                                                          | શ્રવણ                                               | અશ્વિની                                         | ચિત્રા                                          | વિશાખા                                     | ઉત્તરા<br>ફાલ્મુની    |
| ş          | જન્મરાશિ    | મેષ                                                            | ં મકર                                               | મેષ                                             | કન્યા                                           | વુલા                                       | કન્યા                 |
| وي         | લગ્છન       | કલશ                                                            | કચ્છપ                                               | નીલેાત્પલ                                       | શંખ                                             | સપ્પ                                       | સિંહ                  |
| 4          | દેલમાન      | ૨૫ ધનુ:                                                        | ૨૦ ધનુ;                                             | ૧૫ ધનુ:                                         | ૧૦ ધનુ:                                         | ૯ હાચ                                      | હાથ                   |
| le         | સર્વાયુંઃ   | મપ હવ્ વર્ષ                                                    | ૩૦ હ.વર્ષ                                           | ૧૦ હ. વર્ષ                                      | ૧ હ.વર્ષ                                        | ૧૦૦ વર્ષ                                   | છર વર્ષ               |
| 3. e       | દેહવર્ણ     | નીલવર્ણ                                                        | શ્યામ                                               | પીત                                             | શ્યામ                                           | નીલ                                        | સ્વર્ણ્યવર્ણું        |
| ૧૧         | જિનાંતર     | ૧ હજાર કેા.<br>વષ                                              | પ૪ લાખવ <sup>ષ</sup> ે                              | કલા. વર્ષ                                       | પ લા. વર્ષ                                      | ૮૩ હજાર<br>૭૫૦ વર્ષ<br>અધિક                | ২৭০ বৰ্ষ              |
| ૧૨         | ร์เลเ<br>"  | કમાર, અપ-<br>રિણીત ૩૦૦<br>સ્ત્રી અને ૩૦૦<br>પુરૂષ જન્મ<br>નગરે | રાજ્ય કરી<br>વિવાહ કરી<br>સહસ્ત્રસંગે<br>બત્મ્મનગરે | રાજ્ય કરી<br>વિવાહ કરી<br>હજાર સાથે<br>જન્મનગરે | કુમાર<br>અવિવાહિત"<br>સહસ્ત્ર સાથે<br>દારિકામાં | કુમાર<br>વિવાહ કરી<br>૩૦૦ સાથે<br>જન્મનગરે | ં એકાકી               |
| <b>૧</b> ૩ | દીક્ષાતપ:   | અષ્ટમ તપ:                                                      | ષષ્ઠ તપ્                                            | ષક તપ કરી                                       | છઠ તપ કરી                                       | અક્રેમ તપ                                  | છઠ તપ<br>કરી          |

10

....

ဖုဒ္ဒ

ં ખાંડ ૧

તત્ત્વત્રયી--મીમાંસા.

68

. . .

|                     | ดงาาเม                                 | મક્ષીનાચ ૧૯                                | મુનિસુવ્રત્ર৹                                          | નમિનાથ ૨૧                             | નેમિનાથ ૨૨                               | પાર્શ્વનાથરઃ                           | મહાવીર<br>૨૪                                |
|---------------------|----------------------------------------|--------------------------------------------|--------------------------------------------------------|---------------------------------------|------------------------------------------|----------------------------------------|---------------------------------------------|
| 18                  | પારણુા<br>,'<br>,'                     | વિશ્વસેનના<br>હાથ<br>પરમાનથી<br>બીજે દિવસે | ષ્ધમ્હદત્તના<br>હાથે<br>પરમાન્નથી<br>બોજે દોને         | દિનના હાથે<br>પરમાત્નથી<br>બીજે દિવસે | વરદિત્રનાહાથે<br>પરમાત્રથી<br>બીજે દિવસે | ધન્યના હાથે<br>પરમાનથી<br>બીજે દીવસે   | બહુલવિપ્ર<br>ન≀ હાથે<br>પરમાનથી<br>બીજે દી. |
| <b>૧</b> ૫<br>• • • | त्तानरथान<br>ज्ञानतभः<br>चैत्यवृक्ष    | દીક્ષાસ્થાને<br>અષ્ટમાંતે<br>અશાક          | દીક્ષા <mark>સ્થાને</mark><br>ષકતપેંતે<br>ચ <b>ંપક</b> | દીક્ષાસ્થાને<br>'ઝઠ ભત્ત<br>બકુલ      | દીક્ષા સ્થાને<br>અકમાંતે<br>વેતસ         | દીક્ષાસ્થાને<br>અષ્ટમાડન્તે<br>ધવવૃક્ષ | રજીવા.નદી<br>ઝઠ ભત્ત<br>શાલવૃક્ષ            |
| - <b>9</b> §.       | ગણધરમાન                                | ૨૮                                         | ٩८                                                     | ૧૭                                    | વુર્ -                                   | ٩o<br>'                                | ૧૧                                          |
| ঀ৩                  | સાધુસંખ્યા                             | ४० ৫ লার                                   | ૩૦ હજાર                                                | २०                                    | १८ ७००२                                  | ૧૬ હજાર                                | ૧૪ હનાર                                     |
| ٩८ .                | આર્યાસંખ્યા                            | મય હજાર                                    | ৸৹ હજાર                                                | ४१०                                   | .४० ९च्यर                                | ૩૮ હજાર                                | - ૬ ૯૦૧૨                                    |
| ૧૯                  | યક્ષનામ                                | રૂભર                                       | વરણ                                                    | ભકુટિનામા                             | ગેામેધ .                                 | વામન                                   | માત ગ                                       |
| २०                  | યક્ષણીનામ                              | વૈંગટયાં                                   | <b>६</b> त्त्ता                                        | ગાંધારી                               | અંબ                                      | પદમાવલી                                | સિહ્લાયિકા                                  |
| ર૧                  | સિદ્ધિસ્થાન<br>ાસદ્ધિતપઃ<br>સાહ્યરિવાર | સમ્મેત શૈલે<br>માસિક<br>૫૦૦ સાથે           | સમ્મેત શૈલે<br>માસિક<br>હ. સાથે                        | સમ્મેત શૈલે<br>માસિક<br>હજાર સાથે     | માસિક                                    | મમ્મેતશિખર<br>માસિક<br>૩૩ મુનિ સાથે    | છઠ તપથી                                     |

આ એકવીશ–એકવીશ બાબતે≀ નેા–પ્રાચીનચંથ સિદ્ધસેન સુરિકૃત મૂલ∽અને અમારા શિષ્ય સુનિ ચતુવિજય કૃત ઠીકા–

એક આનાની ટીકટાે માેકલી -અમારી પાસેથી અથવા−શા. મગનલાલ મેલાપ. ઠે. સીનેાર–રેવાકાંઠા. વાયા મીયા ગામથી મેલવવાે.

જેવી રીતે આ એકવીશ બાબતે। એક એક તીર્થ કરના સંબંધે છે તેવીજ રીતે-એકસાે સીત્તેર બાબતાનાે सप्ततिदात स्थान प्रकरण નમનાે પણ ગ્રંથ છે.

્રુપળવાનું ઠેકાણુ–ભાવનગર જૈન--આત્માનંદ સભા. તેથી ઘણી ખાખતાને ખુલાશા મલશે. ા

### પં. શ્રીક્ષિમાવિજયના શિષ્ય પં. જિનવિજયજી વિરચિત ચતુવિ<sup>હ</sup>રાતિજિન\_પરિવારસ્તવન.

િઆ સ્તવનમાં વર્ત્તમાન ચાવીસીના **ઋષભાદિ** ચાવીસે તીર્થ કરાનાં નામ ૧, તે સર્વેના ગણધરા ૨, પવિત્ર મુનિઓ ૩, કેવળગ્રાનીઓ ૪, અવ-ધિજ્ઞાનીઓ પ, મનઃપર્યવજ્ઞાનીઓ ૬, ચૌદપૂર્વધારીઓ ૭, વૈક્રિયલબ્ધિ વંતાે ૮, વાદીઓ ૯, સામાન્ય સાધુઓ ૧૦, સર્વસાધ્વીસંખ્યા ૧૧, શુદ્ધ શ્રાવકાે ૧૨, અને શુદ્ધ શ્રાવિકાઓની સંખ્યાનું વર્ણન છે. ] ( મત કેાઇ હેરા રે કાન્હ પડયાે છે કેડે. એ દેશી ) ભાવે વંદ રે ચાવીસે જીનચંદા ંત્રપ્રલલ (૧) અજીત (૨) સંજાવ (૩) અભિનંદન (૪) સમતિનાથ ( ૫ ) સખકંદા ભાવે૦ આંકણી. પક્ષ્મપ્રસ ( ૬ ) ને સુપાસ ( ૭ ) ચંદ્રપ્રસ ( ૮ ) સવિધિ ( ૯ ) શીતલ સ્વામી (૧૦) શ્રેયાંસ (૧૧) વાસુપૂજય (૧૨) વિમળ (૧૩) અનંતપ્રભુ (૧૪) ધર્મનાથ (૧૫) ગુણ ધામી. ભાવે૦ Ð પાંચમા છઠ્ઠા સાતમા ચક્રો શાંતિ (૧૬) કુંશુ (૧૭) અર (૧૮) દેવા. એકણ ભવ માંહે દેાય પદવી પુણ્ય પ્રકૃતિના મેવા, ભાવે૦ં ર મલ્લિ (૧૯) મુનિસુવત (૨૦) નમિ (૨૧) નેમિ (૨૨) પુરુષાદાની પાસ (૨૩) વર્ધ્ધમાન જીનવરને નામે (૨૪) વધ્ધંમાન સુખવાસ. ભાવે 🛛

ખંડ ૧

પુંડરીક પ્રમુખ ગણ**ધારી** ચંઉદ સંચા ખાવન્ન (૧૪૫૨) લાખ અદ્રાવીસ સહસ અડયાલિસ (૨૮૪૮૦૦૦), ⊴સુનિવર પાવન ખન્ન. ભાવે૦ એક લાખ હજાર બહાત્તર. એક શત (૧૭૨૧૦૦) કેવલનાણી. એક લાખ તેત્રીસ સહસ ચઉસય (૧૩૩૪૦૦), અવધિ વર નાણી. સાવે૦ ę મનપરજવ નાણી એક લખ, અધિકા સહસ પણચાલા. પણ સચ એકાર્જ્ય (૧,૪૫,૫૯૧) નિત નમિયે. ચરઘ કરણ સુંડાળા. ભાવેગ 9 તેત્રીસ સહસ નવ સય મ્પઠ્ઠાર્શ (૩૩,૯૯૮), ચઉદશ પૂરવધારી. દેા લખ સહસ પણ્યાલ અંસે અડે (૨,૪૫,૨૦૮), વૈક્રિય લબધિ લંડારી. ભાવે૦ એક લાખ સહસ છવીસને દા શત (૧,૨૬,૨૦૦) વાદી શ્રતવિસ્તારી. જિન મત થાપન કુમતિ ઉત્થાપન. મયગળ જિમ મદ ધારી. ભાવે૦ એાગણીસ લાખ બત્તીસ સહસ નેં એકાવન (૧૬,૩૨૦,૫૧) અધિકેરા. સવિજિનના સામાન્ય સુનીસર ટાળ્યા ભવ ભવ ફેરા. લાવે૦ ૧૦ લાખે ચોંચાલીસ સહસ છયાલીસ ચાર સચાં ષટ (૪૪,૪૬,૪૦૬) વંદી. સાધ્વીના પરિવાર મનાહર. પ્રહામી પાપ નિકંદો. ભાવે૦ ૧૧

પ્રકરણ પ મું. ચતુર્વિ શતિજિન પરિવારસ્તવન. લાખ પંચાવન સહસ અડચાલીસ (૫૫,૪૮૦૦૦), શ્રાવક સમક્તિ ધારી. એક ઠાેડિ પણ લખ અડત્રીસ સહસ (૧,૫,૩૮૦૦૦) શ્રાવિકા શુદ્ધ વિચારી. ભાવે૦ ૧૨

> ચૌવીસે જિનવરને৷ પરિકર, ગહ ઉઠી પ્રણુમીજે.

**ખિમાવિજય** પંડિત ગુણ કાલે જિન પદ રંગ રમીજે. લાવે૦ ૧૩

ા ઇતિ જૈન પ્રમાણે ૨૪ શે તી<sup>થ</sup>ેકરાના ગણુધરાદિના પરિમાણુ

સ્તવન.

66

### ખાર ચક્રવર્તીઓ અને તેમનાં નગર આદિના કોઠા. ૧

|          | નામ               | નગરી        | પિતા             | માતા     | . ઉચાઇ         | <b>અ</b> ાયુષ્ય | ગતિ                    |
|----------|-------------------|-------------|------------------|----------|----------------|-----------------|------------------------|
| ٩        | ભારત              | વિનીવા      | ઋષભદેવ           | સુમંગળા  | ૫૦૦ ધનુષ્ય     | ૮૪ લાખપૂર       | માક્ષ                  |
| <b>२</b> | સગર               | અયોષ્યા     | સુમિત્ર          | યશામતિ   | ૪૫૦ "          | ઝર લાખપૂર્વ     | ,,                     |
| 3        | મઘવાં             | શ્રાવસ્તી   | વિજય             | ભકા      | ૪૨૫ "          | પ લાખ વર્ષ      | ત્રીજા દેવલાકમાં       |
| ¥        | સ્નત્કુમાર        | હસ્તિનાપુર  | અશ્વસેન          | સહદેવ    | 79.11 j.,      | з "             | 29                     |
| પ        | શાંતિનાથ          | ,,          | વિશ્વસેન         | અચિરા    | Yo ,,          | ર લાખ વર્ષ      | ે <b>મે</b> ંક્ષ       |
| ę        | કું <b>શુના</b> થ | 1,          | શ્વર્            | શ્રોદેવા | પ ,,           | ૯૫ હજારવર્ષ     | 12                     |
| ს        | અરનાથ             | ,,          | સુદર્શન          | મહાદેવી  | 30 ,,          | ٤٧ ,,           | 73                     |
| 2        | સુભ્રમ            | તાપસાશ્રમ * | કૃતવાય'          | તારા     | २८ ,,          | ۲o ,,           | <sup>.</sup> ઝ મી નરકે |
| ૯        | મહાપદમ            | હસ્તિનાપુર  | <b>पद्मोत्तर</b> | જ્વાલા   | २० ,,          | зя "            | માક્ષ                  |
| ૧૦       | હૃદ્દિષણ          | કાંપિલ્યપુર | મહાહરિ           | મહિષી    | ૧૫ ,, '        | <b>ئ</b> ه ,,   | 21                     |
| 99       | ক্ষ               | રાજગૃહ      | વિજય             | વપ્રા    | <del>ک</del> , | з,,             | 19                     |
| ٩२       | ભ્રહ્મદત્ત        | કાંપિલ્યપુર | લલરાજા           | ચૂર્લિની | , ق            | ૭૦૦ વર્ષ        | ⊎ મી <b>ન</b> રકે      |

.

#### તત્ત્વત્રથી - મીમાંસા.

# નવ વાસુદેવા અને તેમનાં નગર આદિના કાઢા. બીજો

|   | નામ.                | નગર        | પિતા            | માતા            | ઉંચાઇ      | ગતિ             | આયુષ્ય વર્ષ           |
|---|---------------------|------------|-----------------|-----------------|------------|-----------------|-----------------------|
| ٩ | ત્રિવૃષ્ઠ           | પાતનપુર    | પ્રજાપતિ        | સગાવતી          | ૮૦ ધનુષ્ય  | <b>૭ મી નરક</b> | ચારાસી લાખ પૂર્વ      |
| ۶ | દ્વિષ્ઠ             | દ્રારાવતી  | હ્યક્ષરાજા      | ઉમા             | ૭૦ ધનુંષ્ય | છઠ્ઠી તરક       | × બહેાત્તેર લાખ પૂર્વ |
| 3 | સ્વયંભ્             | દ્રારાવતી  | ર્ક્ર્સ્સ્ટાજ્ય | પૃ <b>થ્</b> વી | ૬૦ ધનુષ્ય  | .,,             | સાઢ લાખ પૂર્વ         |
| ۲ | પુરૂષેાત્ત <b>મ</b> | દ્રારાવતી  | સામરાજા         | શીતા            | ૫૦ ધનુષ્ય  | ,,              | ત્રણ લાખ              |
| ۲ | પુર્ષસિંહ           | અશ્વપુર    | શિવરાજા         | અચંકા           | ૪૫ ધનુષ્ય  | . "             | એક લાખ                |
| ŝ | પુરૂષપુંડરીક        | ચક્રપુર    | મહાશિરા         | લક્ષ્મવતી       | ૩૯ ધનુષ્ય  | ,,              | ક્રમ હજાર             |
| છ | ध्म                 | વાણારસી    | અગ્નિ-<br>ૃશિખ  | રોષવહા          | રદ ધનુષ્ય  | પ મા નરકે       | · ૫૬ હુજાર            |
| ۷ | લક્ષ્મજી            | અયેાપ્યા#  | દશરથ            | સુમિત્રા        | ૧૬ ધનુષ્ય  | ૪ મી નરકે       | ૧૨ હન્નર              |
| 4 | કૃષ્ણ               | દ્રારિકા*  | વસુદેવ          | <b>દેવ</b> ક/ો  | ૧૦ ધનુષ્ય  | ૩ છ નરકે        | ૧ હઝાર ા              |
|   |                     | l <u> </u> | <u> </u>        |                 | F          | 1               | · ·                   |

### 🛨 નવ ખલદેવેા અને તેમના નગર આદિના કાઠા.૩જે 🗌

|   | નામ       | નગર        | પિતા         | માતા                   | ઉચાઇ | ચ્યાયુંષ્ય<br>વર્ષ | ગતિ                  |
|---|-----------|------------|--------------|------------------------|------|--------------------|----------------------|
| 9 | અચલ       | પાતનપુર    | પ્રભાવતિ     | ભાદ્રા                 |      | ٢٦                 | માક્ષ                |
| २ | વિજયં     | દારિકા     | <u> </u>     | સુભદ્રા                |      | છપ                 | 53                   |
| 3 | સાર       | દ્રારિક્રા | ર્ક્રસ્ટાજ્ય | સુપ્રભા                |      | ૬૫                 |                      |
| 8 | સુપ્રભ    | દારિકા     | સામરાજા      | સુદર્શના               |      | પપ                 | فر                   |
| 4 | સુદર્શન   | અશ્વપુર    | શિવરાજા      | વિજયા                  |      | ૧૭                 | , ,,                 |
| 5 | અપાનંદ    | ચ દ્રપુર   | મહાશિરઃ      | વૈજ્ય તી               |      | ٢٧.                | ,,                   |
| U | નંદન      | વાણારસી    | અગ્નિશિખા    | ું જય તી               |      | ક્રમ               | *1                   |
| ٢ | પદ્મ(રામ) | અયેાપ્યાઃ  | દશરથ         | ૈકાશલ્યા<br>(અપરાજીતા) |      | ૧૫                 | 33                   |
| ٤ | ખલભદ્ર    | દ્વારિકા 🗧 | વસુદેવ`      | રાહિણા                 | •••  | ૧૨                 | પ મેા વ્યક્ષ દેવલેાક |

× ખીજું નામ દારિકા.

- × બીજું નામ દારિકા. + ત્રિશષ્ટિ શલાકા પુરૂષ ચરિત્રમાં ૭૪ લાખ લખેલુ છે. \* લક્ષ્મણુ અને રામવું જન્મસ્થાન રાજગૃહિ, કૃષ્ણુની મઘુરા અને બલભદ્રની શાર્ય પુર. ‡ બલદેવાના શરીરની ઉંચાઇ જોદી લખેલી નથી, જેથી તેઓ તેમના નાના ભાઇ વાસુદેવના પ્રમાણે ઉંચાઇમાં હેાવાનું અનુમાન થાય છે.

### નવ પ્રતિવાસુદેવા અને તેમનાં નગર આદિના કોઠા. ચાથા.

|   | નામ               | નગર       | પિતા      | માતા     | ઉચા⊎ §      | આયુષ્ય | ગતિ       |
|---|-------------------|-----------|-----------|----------|-------------|--------|-----------|
| ٩ | <b>અ</b> શ્વગ્રીવ | રત્નપુર   | મયુરગ્રીવ | નીલાંજના |             |        | હ મી નરકે |
| २ | તારક              | વિજયપુર   | શ્રીધર    | શ્રીમતી  | ەۋ          | હર     | ક કી નરકે |
| 3 | મેરક              | નંદનપુર   | કેશરી     | સુંદરી   | ٤o          | 50     | ,, નરકે   |
| ۲ | મધુ               | પૃથ્વીપુર | વિલાસ     | ગુણુવતી  | ય૦          | 30     | ,, નરકે   |
| ۷ | નિશંભ             | હરિપુર    |           |          | ૪૫          | 9.0    | ,, નરંકે  |
| ٤ | <sup>ા</sup> યલી  | અરિંજય    |           |          | રક          | 40     | ,, નરકે   |
| و | પ્રલ્હાદ          | તિલકપુર   |           | (        |             |        | નરકે      |
| ٢ | રાવસ્             | લંકા * *  | રત્નશ્રવા | કૈક્સી   | ૧૬ થી કાંઇક |        | ૪થી નરકે  |
|   |                   |           |           |          | વધારે       |        |           |
| Ŀ | જરાસ ધ            | રાજગૃહ    | વહદ્રથ    |          |             |        |           |
|   | _                 |           |           |          |             |        |           |

- ં § પ્રતિવાસુદેવામાં કેટલાકની ઉચાઇ તથા આયુષ્ય જણાવેલાં નથી જેથી તેમના વખતમાં વાસુદેવા પ્રમાણે તે હેાવાનું અનુ'માન કરી શકાય છે.
  - \* \* રાવસુનું જન્મ પાતાલ લંકામાં.

ઇતિ ૬૩ માંના ૨૪-૧૨ નવનવનાં ત્રણત્રિક સંબધી કેટલીક બાબોતોના વિચારોનું પ્રકરણ પ સું સમાપ્ત

### યાૈરાણિક મતે ચાવીસ અવતારા.

000000000

દિક સંપ્રદાયમાં પ્રસિદ્ધિ પામેલા ભાગવતાદિ પુરાહેામાં વિષ્ણુના ૨૪ અવતારાનું વર્ણન આવે છે. વિષ્ણુએ શકાસાર્યની માતુ માશુ કાપી નાંખ્યું ત્યારે શુક્રે શાપ આપ્યે৷ કે તમે આ સંસારમાં સાતવાર મનુષ્ય શરીર ધારણ કરશા ત્યારથી વારંવાર વિષણ જન્મ લે છે. તેમના ચાવીસ અવતારામાં પણ દસ અવતારા મુખ્ય ગણાય છે.

સ્વધર્મનિષ્ઠ દેવીજીવન ગ્રંથમાં પૃ. ૨૫ શી જે ચાેવીસ અવતારાતું વર્ણન આપવામાં આવ્યું છે, તે નીચે મુજબ છેઃ---

પરમાત્માએ પ્રથમ બ્રહ્યાથી સનકાદિ કુમારાના અવલાર ×૧ સનકાદિ શ્યવતાર લઇ, બ્રાહ્મણ થઇ, દુઃખથી પાળી શકાય એવું અખંડિત પ્રદ્રાચર્ય પાન્યું બીજે અવતારે આ જગતની ઉત્પત્તિને માટે, રસાતળમાં ર વસાહ અવતાર. ગયેલી પૃથ્વીનાે ઉદ્ધાર કરવા માઠે ચજ્ઞના સ્વામી શ્રીહરિએ વસહનું શરીર ધારણ કર્યું હતું. ત્રીજે અવતારે તે પરમાત્માએ ઝાષિના જન્મમાં નારદના ૩ નારઠ અ-વતાર. અવતાર ધારણ કરી અન્યને નારદ પંચરાત્ર કહ્યું. ચાથા અવતારે ભગવાનને ધર્મની સ્ત્રીથી નર અને નારાયછ ૪ નર-નારા-ય છા. નામના ઋષિરૂપે જન્મીને અંતઃકરણની શાંતિ આપનારૂં ત્તવ કર્યું. પાંચમા અવતાર કપિલના ધારણ કરીને સિદ્ધપુરૂષોના ઇશ્વર ષ કપિલ

ચ્યવતાર. થયા. અને આસુરી નામના પ્રાહ્મણોને સાંખ્યશાસ શીખવ્યું.

× બે ચાર અવતારાનાં-ગામ, ઠામાદિ મલે છે. બીજાએાના પત્તો ક્રેમ નથી જણાતા **ક** આ અવતારાની શરૂઆત કયા કાલથી ? પ્રલયથી માનીએના તે કેવા સ્વરૂપના ? અને આ ચાલતાે કેટલામાં ? 11'



| ८२                                     | તત્ત્વત્રયી મીમાંસા. ખંડ ૧                                                                                                                                                         |
|----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ૬ કત્તાત્રેય<br>અવતાર,                 | છઠ્ઠે અવતારે અનસુયા તથા અત્રિ ઋષિની પ્રાર્થના<br>ઉપરથી તેમને ત્યાં દત્તાત્રેય ભગવાન્ પુત્રરૂપે અવતર્થા, અને<br>અલર્ક રાજાને તેમ પ્રલ્હાદાદિ ભક્તજનાને આત્મવિદ્યાના<br>ઉપદેશ કર્યો. |
| ⊎ य३्रावत३२                            | સાતમા અવતારે <b>મકચિ</b> ઝાષિથી <b>આકુતિ</b> નામની સ્ત્રી વિષે<br>યજ્ઞાવતાર ધારણ કર્યો, અને <b>યામ</b> વિગેરે પુત્રા અને દેવેા સાથે<br>સ્વયંભૂ મન્વંતરનું પાળણુ કર્યું.            |
| ૮ ઉરૂક્રમ<br>(ઝહ્લબ-<br>દેવ)અવ-<br>તાર | આઠમા અવતારે <b>નાભિ</b> રાજાની <b>મેરૂદેવી</b> નામની સી <b>ર્ધા</b><br>' ઉ <b>રૂકમ ' ( સ્ડયભદેવ</b> ) જન્મ્યા. અને પરમહાસના માર્ગ<br>અતાવ્યા.                                      |
| ૯ પૃશુ્ચ્યવ-<br>તાર.                   | નવમે৷ અવતાર પ્ <b>શુરાજના</b> થયેા, જેમણે પૃથ્વીમાં <b>થા</b>                                                                                                                      |
| ૧૦ હંસાવતાર                            | ઔષધિએાનું તથા સર્વ વસ્તુઓનું દોહન કર્યું.                                                                                                                                          |
| ૧૧ ઈલેરાવ-<br>તાર,                     | તેમ હસાવતાર, અને હરિના ઇશ્વર અવતારા પણુ થયા.                                                                                                                                       |
| <b>૧૨ મ</b> ત્સ્ <b>યા-</b><br>વતાર.   | ચાક્ષુષમન્વંતરમાં જ્યારે સમુદ્રો એકત્ર થવાથી પ્રલય થયે।<br>ત્યારે ભગવાને મત્સ્યાવતાર ધારણ કરી પૃથ્વીરૂપ નોકામાં<br><b>વૈવસ્વત</b> મનુને બેસાડી તેમની રક્ષા કરા એ બારમાં અવતાર છે.  |
| ૧૩ ક <sup>ર</sup> છપા<br>વતાર.         | તેરમા અવતારે-દેવેા અને દાનવેા સમુદ્રનું મંથન કરવા લાગ્યા<br>ત્યારે ભગવાને કાચબાનું રૂપ ધરી પોઠ ઉપર મંદરાગલને ધારણ્<br>કર્યો.                                                       |
| ૧૪ ધન્વંતરી.                           | ચૌદમા અવતાર ધન્વંતરીનાે ધારણ કરીને અમૃત આષ્યું.                                                                                                                                    |
| ૧૫ માહિની<br>ચ્યવતાર.                  | પંદરમાે અવતાર માહિનીના ધારણ કરી સ્ત્રીના ( માહિનીના)<br>રૂપથી દાનવાને માહિત કરી દેવાને અમૃત પાશું.                                                                                 |
| ૧૬ નસિંહા-<br>વતાર                     | સાેલમાે નસિંહાવતાર ધારણ કરી મદમત્ત હિરણ્યક <b>રિા</b> પુ<br>દૈત્યને ચીરી નાંખ્યા.                                                                                                  |
| ૧૭ વામન<br>અવતાર                       | સત્તરમાે અવતાર ધારણ કરી <b>છાલિ</b> રાજાના યજ્ઞમાં જઇ<br>તેના પાસેથી સ્વર્ગ પાછું લેવા ત્રણ ડગલાં પૃથ્વી માંગી.                                                                    |

www.jainelibrary.org

| પ્રકરણ્                                           | ર્દ્ર.                                             | વહદકમત                                                                                                                         | ના અવતારા.                                                                                                | 23                         |
|---------------------------------------------------|----------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| ર્ચે પર∙<br>ચ્યવલ                                 | શુરામ<br>તાર                                       | અઢારમાે અવતાર<br>નિઃક્ષત્રિય કરી.                                                                                              | <b>પરશુરામનેા</b> ધારણુ કરીને :                                                                           | ર૧ વાર પૃચ્વી              |
| ૧૯ વેદ<br>અવ                                      | <b>લ્યાસ</b><br>ાતાર.                              | એાગણીસમા અવર<br>ભગવાન્ વેદવ્યાસ જન                                                                                             | દારે <b>પસશર</b> ઋષિથી <b>સત્</b> ય<br>ન્ગ્યા.                                                            | <b>ાવતીના પે</b> ઠે        |
| २० २।भ<br>वताः                                    |                                                    |                                                                                                                                | વતાએાનું કામ કરવાની ક<br>ાયેા, અને સમુદ્રનિગ્રહ વિ                                                        |                            |
| ર૧ અલ                                             | તરામ.                                              | એકવીસમા અને થ                                                                                                                  | યાવીસમા અવતારે <b>બળરા</b> ગ                                                                              | મ અને                      |
| રર અહેં<br>આવ                                     | ને કૃષ્ણ<br>યતાર.                                  | <b>કૃષ્ણ</b> એવાં નામથ<br>ભાર ઉતાર્થી.                                                                                         | <b>ી વિષ્ણુ કુળમાં અવતાર</b> હ                                                                            | લઇને પૃથ્વીને              |
| ર૩ ખુહ                                            |                                                    |                                                                                                                                | અવતારમાં અસુરાતું બળ                                                                                      | -                          |
|                                                   | ાર.<br>કી અ-                                       | માહિત કરવા માટે ભ <sup>ર</sup><br><b>ણુદ્ધને</b> નામે અવતર્યા                                                                  | ગવાન્ ' હિકટ 'દેશમાં–' ખ                                                                                  | યા ' પ્રદેશમ               |
| વત<br>-<br><b>૨</b> ૪ કહ                          | કા અ-<br>ર.                                        | માહિત કરવા માટે ભ <sup>ર</sup><br><b>ણુદ્ધને</b> નામે અવતર્યા                                                                  | યવાન્ ' હિકટ 'દેશમાં–' ઝ<br>હતા.                                                                          | યા ' પ્રદેશમ<br>1્નેા થશે. |
| વત<br>-<br><b>૨</b> ૪ કહ                          | કા અ-<br>ર.                                        | માહિત કરવા માટે ભ<br><b>ણુદ્ધને</b> નામે અવતર્યા<br>તે પછી ચાવીસમા<br>ીસ અવતારાના ક્રમ.                                        | ગવાન્ ' હિંકટ 'દેશમાં–' ઝ<br>હતા.<br>ા અવતાર '' કલ્કી " ભગવાન<br>I                                        | યા ' પ્રદેશમ<br>1્નેા થશે. |
| વત<br>૨૪ કલ<br>વતા                                | ાાર.<br>કી અ-<br>ર.<br>ચાવ<br>શનકા                 | માહિત કરવા માટે ભ<br><b>ણુદ્ધને</b> નામે અવતર્યા<br>તે પછી ચાવીસમા<br>ીસ અવતારાના ક્રમ.                                        | ગવાન્ ' હિંકટ 'દેશમાં–' ઝ<br>હતા.<br>. અવતાર '' કલ્કી " ભગવાન<br>દશ અવતારોનેા ક્રમ                        | યા ' પ્રદેશમ<br>1્નેા થશે. |
| ચત<br>૨૪ કલ<br>વતા                                | કી અ-<br>ર.<br>ચાવ<br>શનકા<br>વરાહ                 | માહિત કરવા માટે ભ<br><b>ણુદ્ધને</b> નામે અવતર્યા<br>તે પછી ચાવીસમા<br>સિ અવતારાતેા ક્રમ.<br>દિ                                 | ગવાન્ ' હિંકટ 'દેશમાં–' ગ<br>હતા.<br>અવતાર '' કલ્કી " ભગવાન<br>દશ અવતારોના ક્રમ<br>૨૦ માં કયા કયા ન'બરના. | યા ' પ્રદેશમ<br>1્નેા થશે. |
| ચત<br>૨૪ કલ<br>વતા<br>                            | કી અ-<br>ર.<br>ચાવ<br>શનકા<br>વરઃહ<br>નારદ         | માહિત કરવા માટે ભ<br><b>યુદ્ધને</b> નામે અવતર્યા<br>તે પછી ચાવીસમા<br>ીસ અવતારાના ક્રમ.<br>દે<br>અવતાર.                        | ગવાન્ ' હિંકટ 'દેશમાં–' ગ<br>હતા.<br>અવતાર '' કલ્કી " ભગવાન<br>દશ અવતારોના ક્રમ<br>૨૦ માં કયા કયા ન'બરના. | યા ' પ્રદેશમ<br>1્નેા થશે. |
| વત<br>૨૪ કલ<br>વતા<br>૨<br>૨<br>૨<br>૨            | કી અ-<br>ર.<br>ચાવ<br>શનકા<br>વરાહ<br>નારદ<br>નારદ | માહિત કરવા માટે ભ<br>પુદ્ધને નામે અવતર્યા<br>તે પછી ચાવીસમા<br>લિસ અવતારાના ક્રમ.<br>દિ<br>અવતાર.<br>અવતાર.                    | ગવાન્ ' હિંકટ 'દેશમાં–' ગ<br>હતા.<br>અવતાર '' કલ્કી " ભગવાન<br>દશ અવતારોના ક્રમ<br>૨૦ માં કયા કયા ન'બરના. | યા ' પ્રદેશમ<br>1્નેા થશે. |
| ચત<br>૨૪ કલ્<br>વતા<br>૨<br>૨<br>૨<br>૨<br>૨<br>૨ | કી અ-<br>ર.<br>ચાવ<br>શનકા<br>વરાહ<br>નારદ<br>નારદ | માહિત કરવા માટે ભ<br>પુદ્ધને નામે અવતર્યા<br>તે પછી ચાવીસમા<br>ીસ અવતારાના ક્રમ.<br>દે<br>અવતાર.<br>આવતાર.<br>આવતાર.<br>આવતાર. | ગવાન્ ' હિંકટ 'દેશમાં–' ગ<br>હતા.<br>અવતાર '' કલ્કી " ભગવાન<br>દશ અવતારોના ક્રમ<br>૨૦ માં કયા કયા ન'બરના. | યા ' પ્રદેશમ<br>રૂનેા થશે. |

www.jainelibrary.org

| <          | \$રફકમ–ઝઙષભદેવ.             |                                          |          |
|------------|-----------------------------|------------------------------------------|----------|
| ٤.         | પૃથુરાજા.                   |                                          |          |
| <u>१</u> ० | હંસાવતાર.                   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·    | ·····    |
| રા         | ઇશ્વરાવતાર.                 |                                          |          |
| ૧૨         | મત્રયાવતાર.                 | મત્સ્ય અવતાર પેહેલે નંબરે છે.            | ٩        |
| ૧૩         | કચ્છપાવતાર.                 | કચ્છપા અવતાર બીજે નંબરે છે.              | <b>२</b> |
| ૧૪         | ધનવ તરી અવતાર.              |                                          |          |
| ૧ેષ        | <br>માહિની અવતાર.           |                                          |          |
| 9 F        | નૃસિંહાવતાર.                | નૃસિંહાવતાર ચાથે નંબરે છે.               | X        |
| 10         | વામનાવતાર.                  | વામનાવતાર પાંચમે નંખરે છે.               | 71       |
| १८         | પરશુરામાવતાર.               | પરશુરામાવતાર છંડે નંબરે છે.              | ş        |
| ૧૯         | વેદવ્યાસાવતાર.              |                                          |          |
| २०         | રામાવતાર.                   | રામાવતાર સાતમે ન બરે છે.                 | IJ       |
| ૨૧         | બળરામાવતાર.                 |                                          |          |
| રર         | શ્રી કૃષ્ણાવતાર             | શ્રી કૃષ્ણાવતાર આઠંમે નંબરે છે.          | ٢        |
| २३         | યુદ્ધાવતાર                  | શ્રી સુદ્ધાવતાર નવમે નંખરે છે.           | હ        |
| २४         | કલ્કી અવતાર. ( હજી ચવાનેા ) | કલ્કિ ( ભવિષ્ય અવતાર ) દસમે<br>નંબરે છે. | ঀ৹       |

આ ૨૪ માં–મહ્સ્ય અને ક્રુછપ–આરમાં અને તેરમાં છે. તે દશમાં પહેલા બીજા નંબરે છે. અને ૨૪ માં વરાહ બીજે નંબરે છે તે દશમાં ત્રીજે નંબરે કલ્પાયા છે. તેના વિચાર કરવાને માટે આ કાેઠા લખીને બતાવ્યા છે.

ા ઇાત વૈદિકે ૨૪ માં ના ૧૦ અવતારા ક્રમ રહિત જોવાના કોઠા

For Personal & Private Use Only

Jain Education International

68

તત્ત્વત્રીય–મીમાંસા.

· **W** 5 4

પ્રકરણ ૬ કું

## વૈદિકે દશ અવતારોનાં કાર્યક્રમ.

દશ અવતારાેનું વર્ણન.

10960 P.D. -

નાગ--

'' मत्स्यः १ कूमीं २ वराहश्च ३ नृार्सहोऽथ ४ वामनः ५ रामो॥ ६ रामश्च ७ कृष्णश्च ८ बुद्धः ९ कस्की १० च ते दश '' ॥ ६श अवतःरोनां ठार्थो—

> " वेदानुइरते १ जगन्निवहते २ भूगोलमुद्बिभ्रते ३ दैश्यं दारयते ४ बलि छल्यते ५ क्षत्रक्षयं कुर्घते ६ पौलस्त्य जयते ७ हरूं कलयते ८ कारुण्यमातन्वते ९ म्लेच्छान् मूर्च्छयते १० दशाकृतिकृते छष्णाय तुम्यं नमः ॥१॥"

> > (गीत गोविंद)

#### १ वेदान् उद्धरते

**શ ખ** નામનેાદૈત્ય ચારે વૈદાેને લઇને પૃથ્વી તળમાં પેસી ગયેા, ત્યારે કૃષ્ણુ ભગવાને ' મત્સ્ય ' નેા અવતાર લઇ **શ 'ખની** પ્રથમ મત્સ્યાવતારતું પાછળ પાતાળમાં જઇને તેની પાસેથી ચારે વેદોને સ્વર્પ. લઇ પાછા પ્રથ્વી ઉપર લાવીને મૂક્યા.

२ जगन्निवहते.

એક વખતે પૃથ્વી પાતાળમાં જવા લાગી, ત્યારે <del>જૂર્મ</del> કાચખાના અવતાર ધારણ કરીને શ્રીકૃષ્ણુ ભગવાને પાતાની બીજા કચ્છપાવતારનું પીઠ ઉપર તેને ધારણુ કરી રાખી. રવરૂપ.

#### ३ भूगोलिमुद्बिभ्रते

પછી વરાહતું રૂપ ધારણુ કરીને પાતાની બે દાઢાએાથી અન પૃથ્વીને પકડી રાખી.

્ત્રીજા વ<mark>રાહાવતારનું</mark> સ્વરૂપ.

#### ४ दैत्यं दारयते

सवे हैत्ये। ( हानवे। ) शिवना सडत खता, परंतु હिर्ण्य अशियु

ંચાેથા નુસિંહાવતારતું સ્વરૂપ

८९

ના પુત્ર પ્રલ્હાદ વિષ્ણુના ભક્ત ખન્યા હતા, તેથા તેના બાપે તેને ખૂબ માર્યા. તાપણુ પ્રલ્હાદ મુખથી વિષ્ણુ–વિષ્ણુજ પાકારતા રહ્યો તેથી તેને વાગ્યું

નહીં. વિષ્ણુએ ઇંદ્રપદ પ્રાપ્ત થવાના વર આપ્યા તેથાં તે ઇંદ્રપદને પ્રાપ્ત થયા. તા પણ તે પ્રલ્હાદના આપ તેને પીડા કરવા લાગ્યા, ત્યારે શ્રીકૃષ્ણુજી એ નૃસિંહાવતાર ધારણ કરી પ્રક્લાદના આપ ( હિરણ્યકશિપુ ) ને નખાેથી ફાડી-મારી નાંખ્યા. આ ઉપર અતાવેલા ચારે અવતારા શ્રીકૃષ્ણુ લગવાને પહેલા કૃતચુગ ( પારાણિક અને જ્યાતિષના મતે ૧૭૨૮૦૦૦ વર્ષના પ્રમાણ્ વાળા ચુગ ) માં કરેલા.

તત્ત્વત્રયી–મીમાંસા.

#### ५ वर्छि छलयते

અલિનામના દૈત્યે ઇંદ્રપદને મેળવવા **શતકતુ** (૧૦૦ યજ્ઞ) ને પ્રારંભ કર્યો. તેમાં ૯૯ ચજ્ઞ પુરા થઇ ગયા. ત્યારે પાંચમા વામના વતારહ શ્રી કૃષ્ણુ ભગવાનને વિચાર થયે৷ કે— મારં સ્વરૂપ. પ્રદહાદને આપેલુ ઇંદ્રપદ જતુ રહે તે ઠીક નહી

માટે <mark>અલિ</mark>નેા સાેમાે યજ્ઞ પૂરા થવા દેવેા નહી, એવેા વિચાર કરીને, વામન રૂપ લઇ, બલિની પાસે આવી દાન માંગ્યું. **અલિએ કહ્યું કે---હે પ્રાદ્મ**ણ્યુ હું શુ માગે છે. **ક** 

વામને કહ્યું કે–-રહેવા માટે સાડા ત્રણ ડગલાં જમીન માશું છું. અલિએ આપવા હા પાડી, તે વખતે કાેઇએ કહ્યું કે-સાહેબ ! એ બ્રાહ્મણ નથી. વામનરૂપે શ્રી કૃષ્ણ્યુ ભગવાન છે. એમ જાણ્યા પછી બલિ ગુસ્સે થયા. એટલામાં વામને ત્રણ ડગલામાં બધીએ પૃથ્વી માપી લઇને અડધું ડગલું બલિની પીંઠ ઉપર મૂકીને તેને પાતાલમાં ખાસી ઘાલ્યા, તે વખતે બલિએ કહ્યું કે–મારૂં નામ રાખા, ત્યારે ભગવાને વર આપ્યા કે-દિવાલીના આર દિવસામાં તું રાજા થઇશ, અને હું તારા દ્વારપાળ થઇશ. ઇત્યાદિ.

#### ६ क्षत्रक्षयं कुर्वते

સહસાર ક્ષત્રિયની બહેન **રેણુકાને જમદાગ્ન** ઋષિ બળાત્કારથી પરણ્યા. ઝષિના આશ્રમે સહસ્તાર ગયેા ત્યારે ઝષિ છઠ્ઠા પરશુરામા વતારનું અને તેની પત્નીને ઝગડા થતા જેયા. ક્ષત્રિએ સ્વરૂપ ઝષિને સંતાપ્યા, અને **રેણુકા**ને પણ દુ:ખિની કરી,

| પ્રકરણ ૪ ફ | 3. | વૈદિકમ | તના | અવતારા             | ৫৩ |
|------------|----|--------|-----|--------------------|----|
| _          |    |        |     | પરશુરામને          |    |
|            |    |        |     | ાર નિઃક્ષત્રિય પૃથ |    |

20

#### ७ पैछिस्त्यं जयते

રાવણ નામના દૈત્યે યજ્ઞને નાશ કરવાને ઉપદ્રવે કર્યાં, ત્યારે વિષ્ણુ ભગવાને રામના અવતાર લઇ રાવણુના સર્વથા રામાવતારનું સ્વરૂષ. નાશ કર્યા.

આ ત્રણ અવતારા ૧૨૯૬૦૦૦ વર્ષના પ્રમાણવાળા ત્રેતાચુગમાં થયાં છે.

#### ८ हलं कल्यते

કંસા દિક દૈત્યોના નાશ કરવાને ' દ્વારિકા ' નગરીમાં શ્રી કુષ્ણુજીના આઠમા કૃષ્ણાવલાર. સ્વરૂપે સાક્ષાલ અવલાર પણે આવ્યા.

#### ९ कारूण्य मातन्वते

શ્રી વિષ્ણુ ભગવાને નવમાે અવતાર **સુધ્ધ**ના લીધા, તે વખતે દયા ઉપ્તન ચવાથી ચજ્ઞમાં થતી હિંસાની નિંદા કરી, અને અધા સુદ્રાવતારનું સ્વરૂપ. ક્લેચ્છાના મંદિરાની વૃદ્ધિ કરી.

આ બે અવતારા ૮૬૪૦૦૦ વર્ષના પ્રમાણવાળા દ્વાપર સુગમાં થયા.

#### १० म्लेच्छान् मूच्छेयते

આ દશમા અવતાર થયેા નથી, પણ આગળ ઉપર મ્લેચ્છોનાે નાશ કરવાને માટે કલિકાળમાં શ્રી વિષ્ણુ ભગવાન દશમા કલ્કી અવતાર. કલ્કીનાે અવતાર ધારણુ કરવાના છે.

આ પ્રમાણે દશ અવતાર ધારણ કરી જગતના ઉદ્ધારક શ્રી કૃષ્ણુ લગવાનને ગીતગાવિંદ ગ્રંથના કર્તા ( જયદેવ ) નમસ્કાર કરે છે.

૧૦ અવતારામાંના પહેલા ચાર કૃતચુગમાં થએલા અતાવ્યા છે તેમાં વગહ ત્રિજે છે, અને ૨૪ માં વગહ બીજે નંબરે છે. એ ક્રમ જેતાં ચાવીશે અવતારા કૃતચુગથીજ ધ્રવા લાગ્યા જણાય છે. પરંતુ આ ચાલતા ચાર ચુગના

પહેલાં અવતારાના સંખંધે વૈદિકામાં કેવા પ્રકારની વ્યવસ્થા ચાલતી હતી ?

ાા ઇતિ-વૈદિકે એકજ વિષ્ણુના દશ અવતારાનું કિંચિત્ વર્ણુન કરીને બતાવ્યું. ા

## અવતારાે વિષે આધુનિક વિદ્વાનાના મતાે.

------

# સૂર્યની સાથે સરખાવેલા દશ અવતારા.

\* (૧) અંગ્રેજી સાહિત્ય અને પુરાણ કથા ( તુલનાત્મક સમીક્ષા ) પૃ. ૫૦ થી લખે છે કે----'' વિષ્ણુંને લગતી દશાવતાર વિષયક ક્યાએા સૂર્યની વિવિધ દિનચર્યા વિષે થતી દશાઓ તથા ક્રિયાઓને ઉદેશીને લખાયેલાં રૂપકાે શિવાય બીજી કશું પણ નથી " ઇત્યાદિથી શરૂ થતાે ઉલ્લેખના ડુંકસાર---

- ૧. પ્રકાશરૂપી સમુદ્રમાં ડુખી-અદષ્ઠ થઇ રહેલાે જે સર્ય તે મત્સ્ય છે.
- ૨. કર, પાકાદિ અંગનું પ્રસારણ થવા પૂર્વની દિશા ઉપરથો તે પુનઃ કૂર્મારૂપ બણાય
- રાત્રિરૂપી પ્રલયને આધીન થયેલી પૃથ્વીને બહાર ખેંચી કાઢનાર જે સૂર્ય તે **વર**ાહ છે.
- ૪. કર, પાદાદિશુકત સૂર્ય તે નરસિંહ છે, અને તે પૂર્વ નું તેનું જે સ્વરૂપ તે છે
- પ. વામન થએલાે સૂર્ય ઉદય પામી આકાશના મધ્યમાં વિરાજી અસ્ત પામતા સુધોમાં ત્રણ દશામાં રહીને અંધકારને પાતાલમાં પૂરી રાખે છે.
- **૬. પરશુરામ રૂપી** સૂર્ય પાેતાના પ્રખર કિરહેો (પરશુ) વડે પૃથ્વીને નક્ષત્રી (જળ વિનાશી ) કરી સુકે છે,
- છ. રામ–વિષ્ણુ તે સૂર્યનું સ્વરૂપ છે. × × × × × રામરૂપી સૂર્ય પાતાની બાલ્યાવસ્થામાં પ્રરશુરામ ના પસજય કર્યો હતા, એ વાત આકાશમાં થતાં રૂપાંતરનું રૂપક છે. એમ કહી શકાય છે.

∗ આ ગ્રંથના લેખક–જયસુખરાય વિ. પુરૂષાત્તમરાય જોસીપુર⊦ એમ. એ. ટ્રાંરટલેટર, વિદ્યાધિકારી કચેરી–વડાદરા.

### વૈદિક મતના અવતારાે.

- ૮. રામનો અવતાર થઇ ગયા બાદ વિષ્ણુએ પુનઃ કૃષ્ણુરૂપે અવતાર ધારણ કર્યો છે. આ કૃષ્ણુ પુનઃ વિષ્ણુ એટલે સૂર્યનું એક સ્વરૂપ છે.
- ૯. કૃષ્ણુરૂપી સૂર્યનું સ્વરૂપ અવસ્થાંતરને પામતાં ભુદ્ધનું સ્વરૂપ ધારણુ કરે છે. વિષ્ણુ નવમા અવતારમાં ભુદ્ધનું શરીર ધારણુ કરે છે. આ ' ભુદ્ધ ' શબ્દના અર્થ જાણાયલા જોવાયલા કે ડાહ્યો પુરૂષ થાય છે. + + + દૈત્ધાની મતિને માહ કરનારા અને લલચાવનારા વેષ ધારણુ કરે છે એ વાત સૂર્યની અસ્તકાળે થતી માહકતાને સૂચવનારી છે. + + + ભુદ્ધરૂપી સૂર્યના ચતા મહાદ ધર્મ કાર્યો ચતાં પણુ ખંધ પડે છે.

૧૦. કલ્કી × × × અર્થાત્ રાત્રિના અંધકારમાં ડુબેલા જગતને વિષ્ણુરૂપી સૂર્ય કરીથી ઉદય પામી પ્રકાશ સુક્ત બનાવશે × ×" ઉપર પ્રમાણે વિષ્ણુરૂપી સુર્યના દશ અવતારાનું આપણે અવલાેકન કરી ગયા છીએ. એ અવલાેકનના સાર માત્ર એટલાેજ કે સૂર્ય ઉગીને ગગન મંડળમાં રહીને અરત્ત પામતા સુધીમાં નવ જીઠાં જીઠાં સ્વરૂપ ધારણ કરે છે + ×

કેાઇ ઉપલક્ષિયા વાચકને ઉકત સર્વ કથાઓ કેવળ કલ્પનાનાં કુસુમા રૂપ દેખાશે, પરંતુ × × હિંદુ આર્યોએ સમયાનુકુલ વેષ પોતાની ધર્મભાવનાને પહેરાવીને પોતાના અસલ ધર્મવિચારતું કેવી રાતે પાલણ કર્યું છે. + + +

વેદમાં જેવી રીતે દેવની શકિતને તેની ચેષા કલ્પવામાં આવી છે, તેવી રીતે પુરાષ્ટ્રેામાં પણ થએલું છે પૌસણિક-પ્રહ્યા, વિધ્ણુ અને મહેશ એ ત્રણે દેવેાની જે જે શકિત, તે તેમની પત્નીરૂપ બણાવા પામી છે. "

- † (૨) આર્યોના તહેવારાના ઇતિહાસ (પૃ. ૨૧૩) લખ્સું છે કે---ઉન્કાંતિના તત્વને અનુસરીને કેટલાએક એમ કહે'છે કે---
  - ૧. 'મત્સ્ય' એ હાથ પંગ વગરના, ૨ ''કુર્મ'' મત્સ્ય કરતાં ઉપલી-કાેટીના.

† અા ઝાંચના રચનાર. ઝડગ્વેદી. વિ. સં. ૧૯૭૯ માં પુરા તત્ત્વ મંદિર અમદો-વાદથી બહાર પડેલું.

પ્રકરણે ૬ ઠું.

**૩ આગલી પાયરી જે ચતુષ્પાદ પશું તેને** દાખલાે "વરાહ"

૪. એ પછી ' <mark>નરસિંહ</mark> ' નર પશુનું એકીકરણુ પૂર્ણ અવસ્થાએ પહેાંચેલા, મનુષ્યના પહેલાના

પ. અપૂર્ણ દશાએ પહેાંચેલી માનવી આકૃતિ ચાચકરૂપ "વામન "

૬. પછી તામસી વૃત્તિથી ભરેલ અલવાન પૂર્ણ રીતે વધેલે મતુષ્ય " પરશુરામ "

છ. તામસીવૃત્તિના લાપ થઇને સાત્વિકવૃત્તિની વૃદ્ધિવાળા "રામ"

- ૮ પછી જેમનામાં સત્વ, રજસ, તપ, રાગ, દ્વેષ નથી એવેઃ કૈવળ, સત્યના જેર ઉપર જીજનારા. પરંતુ છુદ્ધિના ઉપયાગ કરી નિષ્કામ કરનારા મુત્સદ્દી " કૃષ્ણુ છે."
- ૯ રામ કરતાં પછ્ ઉપલે દરજ્જે પગથીએથી ચડેલે! જગતમાં સુખ દુ:ખ તરક સમ ભાવે જેનારા એ જીવનમુક્ત પુરૂષ છે. પાતાની જાતે જીવનમુક્ત થવામાં કાઇ વિશેષ નથી, પરંતુ આત્મબળથી આખા માનવ સમાજને પૂર્ણ અવસ્થાએ પહાેચાડવા જાઇએ એવું પ્રતિપાદન કરનારા પૂર્ણપ્રજ્ઞ ' બુદ્ધ ' તે પછી થયેા.

અર્થાત્ ' મત્સ્ય ' પછી 'ફૂમે' ક્રમે કમે ' વસહ ' ' નૃસિંહ ' થયા. શરૂઆતમાં પૂર્ણદશાએ નહી પહેાંચેલાે મનુષ્ય તે જ ' વામન ' ત્યાર પછી રાગદ્વેષથી ભરેલાે મનુષ્ય તે ' 'પરશુરામ ' તેનાથી સાત્વિક તે ' રામ ' રામ કરતાં ઉચ્ચ સમાજીક પ્રગતિ અતાવનાર ' શ્રી કૃષ્ણુ ' અને સર્વ જગતના ઉદ્ધાર કરવાની મહત્વાકાંક્ષા કરનારાે મનુષ્ય તે ' ભ્રુદ્ધ ' એવી રીતે આ અવતારાની સંકળના છે એવું ઉત્કાંતિવાદી હિંદુઓ કહે છે. "

આગળ જતાં પૃ. ૮૪-૮૫માં લખે છે કે-

" કેટલાંક કારણેને બતાવીને કહ્યું હતું કે**⊸રામ**નેા અવતાર ગણવાને વિચાર <mark>વાલ્મિકીને</mark>ા હાેય એમ લાગતું નથી. ઇ. સ. ના ૧૩માં સૈકામાં ઉપાસના **ચાલ હતી**.

<sup>†</sup> ગીતારહસ્ય. ભાગ. ૪ પૃ. ૫૪૯માં લાેક માન્ય તિલક મહાશય લખે છે કેઃ---

† ગુજરાતીમાં ભાષાંતર કર્ત્તા-ઉત્તમલાલ કે. ત્રિવેદી.

" ભાગવત પુરાશ અને પંચરાત્ર આ બન્ને ગંથોમાં સુહને વિષ્ણુને 🢷 અવતાર કહેલાે છે, પણ નારદીય આખ્યાનમાં વર્જાવેલા ક્રશ અવતારમાં યુદ્ધની ગણના નથી અને પહેલાે અવતાર ' હંસ ' અને આગળ જાતાં ' કૃષ્ણ ' પછી એકદમ કેલ્કી કહેલા છે. ( મ. ભા. શાં. શ્લાે. ૩૩૯, ૧૦૦, ) "

(3) + વેદાંત મનનાવલી આપણાં પુરાણા. પૃ. ૧૭ માં લખે છે કે---" વિષ્ણુ એકલાેજ દેવ છે. કે જેને ભૂમિ ઉપર અવતાર ધારણુ કરવાનાે સંપૂર્ગ હાક છે. આ ઉપરથોજ સુપ્રસિદ્ધ અવતારવાદ ઉપસ્થિત થાય છે. જો કે તેઓની સંખ્યા દશનીજ ગણાય છે. તથાપિ ભાગવત અને અન્ય પુરાણામાં તેમને યુક્તિપુરઃસર અસંખ્ય ગણવામાં આવે છે.

આધુનિક વૃદ્ધિક્રમવાદ પ્રમાણે મનુષ્યને મત્રસ્યથી આરંભી ઉચ્ચ ઉચ્ચ સ્થિતિમાં ઘટાવી લેવાની વાત આગળ દશની સંખ્યાથી નિયત થએલે। અવતાર વાદ તદ્દન હેતું શિવાય નથી. પાતાનાં કિરણ નીચે વિસ્તારતા તથા સર્વત્ર જીવન પ્રાણ બીજને વાવતા સર્યથી ઉર્ધ્વમૂળ અને અર્વાક્રશાખ એમ વેઢા ઉપનિષદો, તથા ભાગવત, ગીતામાં વર્ણવાતા વિષ્ણંના પ્રિયવૃક્ષ, અશ્વસ્થ પીપળાના રૂપકના વિશેષ ખુલાશા થાય છે. " ઇત્યાદિ.

× કાળા કૃષ્ણુની ઘાળી બાજી. (પૃ. ૨૯) માં લખે છે ઠે—

"હું પ્રભુના અવતારમાં જે માન્યતા ધરાવું છું તે બુદીજ છે. મારી માન્યતા એવી નથી કે માત્ર મચ્છ, કચ્છપાદિ પ્રભુના દશ કે ચાવીશ અવતાર છે. જો એમ હોયતા સર્વજીવ માત્ર પ્રસુજ છે એમ જે શાસા કહે છેતે બાદું પડે." વળી પૂ. ૬૮–૬૬ માં **ભાગવત** અધ્યાય ૨ તું ભાષાંતર કરતાં શ્લાે. ર કમાના ભાષાંતરમાં જણાવે છે કે-" **પ્રક્ષા. સદાશિવ. ના**રદાદિક સુનિએા, અને અનુચર સહિત દેવતાએાએ ત્યાં આવીને મનાર<mark>ય પુરનારા લગવાનની</mark> સુંદર વાક્યાથી આ પ્રમાણે ગર્ભસ્તુતિ કરી. × × × "

શ્રો. ૩૬-૪૦ લખે છે કે-" હે નિત્યમુક્ત ! પરમેશ્વર ! આપ અજન્મા છે। તેથી તમારે જન્મ ધરવાનું કારણ માત્ર ક્રીડા વિના બીજાં કશું અમે ધારતા નથી કેમકે જીવને પણ જન્મ, મરણ અને સ્થિતિ માત્ર આપના સ્વરૂપના

<sup>+</sup> ગુજરાતીયે!જનાર-વિશ્વવિદ્વારી અનુજ, નડીયાદ, ૧૯૦૧

<sup>×</sup> આ ગ્રંથના કર્તા અને પ્રકાશક વકીલ અલવ તરાય રઘુનાથ દેશાઇ. 🕖

અજ્ઞાનથી થાય છે, પણુ વાસ્તવિક નથી. ત્યારે આપને તેા એ જન્માદિક ન જ હાેય એમાં શું કહેવું ? ાા ૩૯ ાા હે યદુકુલમાં ઉત્તમ ! મત્સ્ય, અશ્વ, કચ્છપ, વરાહ, હ`સ, રાજા, બ્રાહ્મણ, અને દેવતાઓમાં અવતાર ધરીને આપે બીજા સમયમાં જેવું અમાર અને ત્રૈલાેક્યનું રક્ષણુ કર્યું છે તે પ્રમાણે હમણું પણુ કરે ? અને પૃથ્વીના ભાર ઉતારા ? હે ઇશ્વર ! અમે આપણુને પ્રણામ કરીએ છીએ. ૪૦"

આ ૩૯-૪૦ શ્લાેકનું અધ્યાત્મિક રહસ્ય પૃ ૭૩ માં લખતાં જણાવ્યું છે કે-" જીવમાં રહેલી સર્વ દેવી સંપત્તિઓ જાગૃત થઇ જાય છે. તે આત્મા આનંદના અવતારમાં તેઓને અધિકાધિક આનંદ લાગવા માંડે છે. અને તેથી પાતેજ પાતાની દૈવી ગુણાથી પાતાને કૃતાર્થ થએલું મન પાતાનીજ રતુતિ કરે છે.

આ શ્લાેકનું અધ્યાત્મિક રહસ્ય આજ પ્રમાણે છે એમ ૩૫ માં શ્લાેકથી સ્પષ્ટ થાય છે. વળી એ પછીના શ્લાેકમાં પણુ આત્મસ્વરૂપનું યથાર્થ વર્લ્યુન કર્યું છે, તે પણુ એમજ સિદ્ધ કરે છે કે અહિં જે લગવાનન્ના અવતાર કદ્યા છે, તે પ્રદ્ય છજ્ઞાસાના અર્થમાં છે. "

> ॥ ઇતિ વૈદિક પંડિત-અળવંતરાયે-૧૦ અને ૨૪ શે અવ્લારા અહ્ય જિજ્ઞાસાના અર્થમાં ગાઠવેલા છે.

**ધર્મ વર્ણુન---**ગાયકવાડની આજ્ઞાથી તૈયાર કરનાર.

પ્રેાફેસર—આનંદશંકર બાપુભાઇ ધ્રુવ. પ્રકરણ ૧૪ મું ષ્ટ. લ્ર " અવતાર—વિષ્ણુ જગતના પાલન કર્તા છે, અને તેથી એને જગતના રક્ષણુ માટે જગતમાં ઊતરી–પ્રગટ થઇ વિવિધ કાર્યો કરવાં પડે છે. એ ઉતરલું તે કાંઇ અન્ય રથળેથી અંત્રે આવવાનું નથી કારણ કે વિષ્ણુ તા સર્વ વ્યાપક છે પણુ પાતાના અનંત સ્વરૂપમાંથી ઊતરી આ જગતમાં મ્હાેટી મ્હાેટી વિભ્રુતિ રૂપે પ્રગટ થવું એનું નામ અવતાર.

વિષ્ણુના દશ અવતાર ગણુવામાં આવે છે. તે નીચે પ્રમાણે---

(૧) મત્સ્યઃ—મત્સ્ય જળની બહાર દેખાતાે નથી પછુ જળની અંદર સંચરે છે તેમ પરમાત્મા આ વિશ્વમાં ન દેખાતાં છતાં પણ અંદર રહેલાે છે.

(૨) કૂર્મઃ---કાચબા જેમ પાતાના અંગા સંકાેચે છે અને પસારે છે તેમ પરમાત્માપણુ પાતાના અંગના સંકાેચ વિકાશથી જગત્ સર્જે છે અને સંહારે છે.

63

**મંડ** ૧

(૩) વરાહ;--જેને યજ્ઞ વરાહ પણ કહે છે. જલમાં ડુબેળી પૃથ્વીને એ ઉદ્ધારે છે. એ વરાહ ' તે આદિત્ય યજ્ઞમૂર્તિ' વિષ્ણું.

(૪) નરસિંહઃ---પરમાત્માના નર અને સિંહ--માતુષ્ય અને વિકરાલ ઉભયરૂપના આમાં સમાવેશ થાય છે.

(પ) વામનઃ—પરમાત્મા ન્હાનામાં ન્હોને અને મ્હોટામાં મ્હોટેા પણ ધાય છે. આખુ પ્રદ્ધાંડ એનાં ત્રણુ પગલાં માટે પણુ બસ થતું નથી ( ભુઓ **સડગ્વેદ** સંહિતા.)

(૬) પરશુરામઃ— અભિમાની અને **દુરાચારી**ને ઉગ્રદ**ંડ કરનાર** પરમાત્માનું સ્વરૂપ આમાં અતાવ્યું છે.

(૭) રામ;—પરમાત્માના ન્યાય અને સત્યવચન રૂપી ધર્મનું રામા-વતત્રમાં દર્શન થાય છે.

(૮) કૃષ્ણઃ---કૃષ્ણુવતારમાં ગાેકુલના કૃષ્ણુ અને ભારત યુદ્ધના કૃષ્ણુ એ બે ભાવનાઓ એકઠી ભળી છે. ગાેકુલ મથુરાના કૃષ્ણુ તે 'ગાેપ ' કૃષ્ણુ; અને ભારત યુદ્ધના કૃષ્ણુ તે અર્જુનના ' સખા ' કૃષ્ણુ. પરમાત્મા સંબંધી આ બે બાવનાએ .....' ગાેપ ' ની અને ' સખા ' ની, છેક **સડગ્રવેદસ હિતાથી ચાલી** આવે છે. ત્યાં આદિત્ય ( વિષ્ણુ ) ને ' ગાેપ ' વિશેષણુ લગાડશુ છે, અને જીવાત્મા અને પરમાત્માને બે સખા--જોડીયા કહ્યા છે. એજ ' નર ' અને ' નારાયણુ; ' અને એના અવતાર અર્જીન અને કૃષ્ણુ. કૃષ્ણુાવતારમાં પ્રેમલક્ષણા ભ કિત અને કર્મયોગના ઉપદેશ થાય છે.

(૯) ભુદ્ધઃ—બુદ્ધાવતારમાં બાધ, શાાન્ત, સમતા, ક્રયા, વગેરે કચાળુ જ્ઞાની અને ચાેગીના ગુણા પ્રકટ થાય છે.

(૧૦) કલ્કિઃ—કલ્કિ અવતાર એ સત્ય ન્યાય અને ધર્મના વિજયની મનુષ્યે બાંધેલી આશાની ભાવના."—

આ અવતારાના સંબંધે મારા બે બાેલ.

જૈનમત પ્રમાણે સબ્ટિ અનાદિની છે. તેમજ વૈદિક મતે તૈવ**રીય** પ્રાક્ષણમાં--- लोकोसि । स्वर्गोसि । अनंतोस्पऽपारोसि । अक्षितोस्यऽक्षय्योसिः । આ પાઠથી પણ સષ્ટિ અનાદિની સિદ્ધ થાય છે. છતાં પણ પ્રાદ્ધાદિક અનેક કર્તાઓ કલ્પાયા, તે સષ્ટિ કર્તાના પાઠેા પણ અમાએ અતાવ્યા છે.

63

બીજી વાત—પ્રાચીન કાળના ઇંદ્ર, વરૂથુ વગેરે ઠેવાના ઠેકાણા પુરાથુ કારાએ પ્રહ્યા, વિષ્ણુ અને શિવ કલ્પ્યા. પ્રાચીન કાળ માનીએ તા પુરાથુકારા થી જીદા કેવી રીતે પાડી શકાશે ? તેઓ વેદને વળગીનેજ ધ્ર**દ્ધા, વિ**ષ્ણુ અને **શિવ** એ ત્રણે દેવાની કથાઓ લખી રહ્યા છે.

ત્રિજી વાત—મત્સ્યાદિક અવતારામાં અનેક મતાે પડેલા છે. સર્વવ્યાપક વિષ્ણુ અમારામાં પ્રવેશ ન કરતાં મત્સ્યાદિકમાં પ્રવેશ શા કારણુથી કરી ગયા **?** એ **બધા** પંડિતાનું કહેલું શુ<sup>\*</sup> છે તે અમા સમજી શકતા નથી.

વળી-નરસિંહ-મનુષ્ય અને વિકરાલ એ **પ્રપંચ** શા માટે **?** સ્થાન ઉપર બેઠાં ધારેલું કરવા સમર્થ ન હતા **?** 

વળી–ત્રણ ડગલાંથી ભરતક્ષેત્રને માપનાર વિષ્ણુકુમાર સાધુ બુદા છે. કથા આગળ ઉપર અમાેએ આપી છે તે બુએા.

જો અભિમાની અને દુરાચારીને ઉચદંડ કરવાની સત્તાવાળા પરમાત્મા માનીએએ ત્યારે તા તે અમારા અંતરમાં સદા બેઠેલા કેમ નથી કરતા ? વળી ધર્મનીગ્લાનિ અને અર્ધમના ઉઠાવા થાય છે ત્યારે હું મને પાતાને પ્રકટ કર છું. એમ જે પરમાત્મા પાતે કહેતા હાય તા પણ વિચારવા જેવું છે. ધર્મની ગ્લાનિ વિગેરેનું જ્ઞાન જો સ્થાન ઉપર બેઠાં પરમાત્માને થતું હાય ત્યારે તા ત્યાં બેઠાં કાર્ય કરવામાં કરા વાંધા નહે તેમ છે ?

અમારા વિચાર પ્રમાણે---આ બધા લેખાે સત્ય સ્વરૂપના નથી. પણુ પૂવે કાેઇ ચાલતા સત્ય ધર્થથી કંટાઇ પંડિતમાનીઓથી લખાએલા છે. બાપનાે કક્કો ખરાે કરવા પંડિતાેને ઉંધી ચલી કલ્પનાએા કરવા પડે છે. તે સિવાય વિશેષ તત્વ અમા જોતા નથી. અને તે પંડિતાે પણુ જોઇ શકેલા નથી. તેથી પાલાની જીઠી કલ્પનાએા કરી રહ્યા છે.

્રા ઇતિ વૈદિક ∶પંડિત–આનંદશંકરભાઇ ધ્રુવે બતાવેલા દશાવતારે। ના સ્વરૂપમાં અમારા બે બોલ કહ્યા

## દશ અવતારાના વિષયમાં કિંચિત્ પરામર્શ.

ગીતગાવિંદની વ્યાખ્યામાં—મત્સ્ય, ક્ર્મ, વરાહ અને નૃસિંહ આ ચાર અવતારા ૧૭૨૮૦૦૦ વર્ષના પ્રમાણવાળા કૃતચુગમાં શ્રી વિષ્ણુ ભગવાને 'ધારણ કરેલા તેમાં–'મત્સ્ય'ના અવતાર પાતાલમાં ગયેલા વેદોને પાછા લાવવાને માટે, વળી બીજે ઠેકાણે મનુ ઝવિના ઉદ્ધારના માટે-મત્સ્યાવતાર લેવાનું અતાવ્યું.

| પ્રકરણ | ŧ | δ. | વૈદિક | મતના | અવતારા. |  |
|--------|---|----|-------|------|---------|--|
|--------|---|----|-------|------|---------|--|

બાજો 'ફૂમે'ના તે પાતાલમાં ગરક થતી પૃથ્વીને ધારણ કરવાના હેતુથી, વળી બીજે ઠેકાણે દાનવાના નાશ કરાવવા આ અવતાર ધારણ કર્યો હતા.

ત્રિજે ' વરાહ ' નાે તે પાતાની દાઢા ઉપર પૃથ્વીને પકડી રાખવા માટે હતાે.

ચાથા ' નૃસિંહ ના ' પાેતાના ભક્તના પક્ષ કરી **શિવ**ના ભક્તને મારવા માટેના હતા.

અહીં વિચાર થાય છે કે–-મુખ પાઠે રહેતા એવા વેઢાની હૈયાતી આજથી ચાર હજાર વર્ષના આસપાસની પંડિતાેએ કલ્પી છે. કદાચ દશ વીસ હજાર વર્ષની હૈયાતી કલ્પીએ તાે પણ આજથી લાખાે વર્ષ ઉપર કેવા સ્વરૂપમાં રહેલા વેઢાને દૈત્ય પાતાલમાં લઇ ગયાે ? ' ખેર ' જો કદાચ પ્રથમ વેઢાને લેતાં કે પાતાલમાં પેસતાં વિષ્ણુભગવાને તે દૈત્યને અટકાવ્યા હાેત તા–મત્સ્યના અવતાર લેવાની જરૂર પડતે કે ?

કેાઇ કહેશે કે વિષ્ણુને પ્રથમ ખખર ન પડી, તેા તે વિષ્ણુ જ્ઞાની કેવી રીતે ? અને પૃથ્વીના અને જગત્ના ઉદ્ધારક કેવી રીતે થયા ?

૪ હિરણ્ય કશિપુ શિવ નાે તાે ભક્તજ હતાેને, તાે શું વિષ્ણુ એ શિવની સાથેનું વેર લેવાને તેણે માર્યો ? જો વેર લેવાનું કહીએછીએ ત્યારે તાે માનેલા દેવત્રયીનાે અર્થજ જીદો ઠરે છે. તાે પછી આ બધા પ્રકારના બનાવાેનાે અર્થ શાે ?

પ**ંપ્રલ્હાદને** વિષ્ણુએ પોતાનાે ભક્તમાની-તેના ઇંદ્ર પદને કાચમ રાખવા **વામન**નાે અવતાર લઇ **છાલિરાજાને** પાતાલમાં ખાસી ઘાલ્યાે, શું આવા પ્રકારનાે પક્ષપાત ભગવાનને હાેય ?

પીરાણિકેાએ જૈનોના ગ્રંથોના આશ્રય લઇ પાતાના લેખામાં ઉંધી છત્તી કલ્પનાએા સિવાય વિશેષ શું કર્યું છે ? જુએા જૈન અને વૈદિકના સંબંધમાં લખાએલા અમારા આગળપર આવતા લેખા.

૬ જમદ ગિ ઝાયિએ ક્ષત્રીની કન્યા બલાતકારથી પરણી. તે પત્નીના ઝગાઢા પત્નીના ભાઇએ જોયા અને તે બન્નેને સંતાપ્યાં તેમાં વિષ્ણુભગવાનને શું લાગ્યું કે ઝાયને ત્યાં પાતે જન્મ ધારણ કરી બધા ક્ષત્રીઓના એકવીશ વાર નાશ કર્યો ! આ કથાના સાર જુવા જૈનામાં.

| ee | તત્ત્વત્રીયમીમાંસા. | ંખાંડ ૧ |
|----|---------------------|---------|
|    |                     | ,       |

ં **૨ ૨ વાણુ ને**ા નાશ કરવા વિષ્ણુએ **૨ામનેા** અવતાર લીધા. આ બધું **ધાંધલ થ**યું ત્રેતા યુગમાં.

હવે આગળ દ્રાપરમાં—કંસના નાશ કરવા વિષ્ણુએ કૃષ્ણુના અવતાર લીધા. તેમના પછી નવમા સુદ્ધના છે. તે વિષ્ણુના અવતાર જગતના ઉદ્ધાર કરવા અને વેદ વિધિથી થતી હિંસાના પાપથી બચાવવા આ અવતાર વિષ્ણુ લગવાને દયાથી લીધા.

આ છેલા અવતારથી તાે એજ સિદ્ધ થાય કે જગતનું જો ભલું થયું હેાય તાે આ બુદ્ધના અવતારથીજ થયું.

### પુરાણુકારેાએ કલ્પેલા ઝુદ્રાવતાર

હિંદુસ્તાનના સુખ્ય ધર્મા-પૃ. ૧૦૫ થી⊣

" વિષ્ણુને પ્રાણીઓની દયા આવવાથી વેકકાલના કાળમાં થતા યજ્ઞ ઉપર અશ્રદ્ધા ઊત્પન્ન કરવા સારૂ તેણે છુદ્ધના અવતાર લીધા."

વીલ્કીન્સ કહે છે કે-' બ્રાહ્મણુ લેખકાે એટલા બધા વિચક્ષણ હતા કે-તે એમ કહેતા કે જે કાેઇ બુહના જેવા-મનુષ્યાને ઉપદેશ કરી આકર્ષણુ કરે તે પરમેશ્વરનાે અવતાર હાેવાજ જોઇએ અને તેની અસર તેમના પાતાના ઉપદેશની વિરૂદ્ધ હતી તેથી તેઓ યુક્તિ વાપરીને એમ કહેતા કે-દેવતાઓના શત્રુને ખાેટે રસ્તે દારવા સારૂં ભુધ્ધે પાતાના મતના પ્રસાર કર્યો છે. અને તેના હેતું એ હતા કે તે શત્રુઓ પાતાના પાયથી નબળા અને પાપી થાય અને તેમના જલઠી નારા થાય.

આમાં જરા વિચારવાનું કે-ક્યા ક્ષમાદિ ઉત્તમ ગુણાના ઊપદેશક મુદ્ધને અવતાર તરીકે બતાવનાર અમારા પૌરાણિકા, તે વિષ્ણુના અવતાર રૂપ બુદ્ધના ઉપદેશથી શત્રુએાને નબલા પડવાનું કહી તેમના નાશ કરાવે છે. યજ્ઞના બહાને નિરપરાધી જીવા પર ઝુલમના ગૂજારનારને ધર્મી તરીકે લખનાર કયા દરજ્જાના માનવા ! સજ્જના ! પ્રાદ્ધાણીસત્તાના પ્રાદ્ધાણોમાં ઠાઇ ન્યાય કે નીતિના સંભવ હતા એમ દેખાય છે ખરા કે ! તદન જૂઠ લખતાં જેમને જરા પણ વિચ ર ન હાય તેવા લેખકા ને કઇ કોટીમાં મૂકવા તે અમા સમજી **મ**કતા નથી.

પ્રથમ ' काરુપય માતમ્વતે ' એ ગીતગાવીદના પાકથી જણાવ્યું હતું કે વિષ્ણુ લગવાનને દયા ઉત્પન્ન થવાથી ભુદ્ધના અવતાર લઇ યજ્ઞમાં થતી હિંસાની નિંદા કરી અને બધા મ્લેછોનાં મંદિરાની વૃદ્ધિ કરી. "

| પ્રકરણ | ٤ | δ. | વૈદિક મતન | ના અવતારો. ૯૫ | 9 |
|--------|---|----|-----------|---------------|---|
|        |   |    |           |               |   |

આ લેખશ્રી વિચાર થાય છે કે યજ્ઞમાં નિદ્યનાં કાર્ય થતાં હતાં, છતાં પણ વિષ્ણુ ભગવાન ઘણા લાંબા કાળ સુધી તે વાતમાં સમ્મત રહ્યા, પછી દયા ઉત્પન્ન થવાથી વિષ્ણુ ભગવાને ભુદ્ધના અવતાર લઇ તે યજ્ઞમાં થતી હિંસાની નિંદા કરી તે તા અગ્રાગ્ય ન ગણાય ? પણ બધા મ્લેછાનાં મંદિરાની વૃદ્ધિ કરવાના સંબંધ દયાની સાથે ન બ્લુડતાં હિંસાની સાથે લાગુ પડે, માટે ભુદ્ધિ-માનાને વિચારવાનું રહે છે.

આગલ હિંદુસ્તાનના દેવાના લેખમાં જણાવ્યું છે કે—'' દોષોને પ્રચાર કરવા **વિષ**્ણુએ બ્યુહના અવતાર લીધા "

આમાં વિચારવાતું કે---બુદ્ધાવતારમાં તો શાંતિ, ક્ષપ્રા, દયાદિ ગુણે તેનામાં પૌરાણિકના દેવેાથી તા ઘણાજ ઉત્તમ જેવામાં આવે છે. તા પછી દાયોના પ્રચાર કરવા વિષ્ણુએ બુદ્ધના અવતાર લીધા એમ પૌરાણિકા કયા હિસાબથી કહેતા હશે ? ખરૂં જેતાં દાયાના પ્રચારમાજ પુરાણે છે. ન્વુઓ કે કાશીમાંતું કરવત, કલિકર્ત્તામાં કાલિકાના ભાેગા, વિગેર દેાયાને ગુણે અને ગુણેલે દાયા લખીને બતાવનારાઓની બુદ્ધિઓ કેટલી નિર્મલ હશે ?

આગળ ભાગવતવાળાએ જાણાવ્યું છે કે−-" બુદ્ધ તરીકે વિષ્ણુ નાસ્તિ-કોને ખેાટે માર્ગે દોરવે છે."

ખુન્દ્રમાંતો --- ક્ષમા, દયાદિ ગુણે ઘણા ઉત્તમ બેવામાં આવે છે તેથી વિપરીત અવગુણે પૌરાણિકના બ્રહ્માદિ દેવામાં બેવામાં આવે છે. તેા પછી વિષણુએ બ્રુદ્ધના અવતાર લઇ નાસ્તિકાના ખાટા માર્ગ ચલાવ્યા પૌરાણિકાએ કેવી રીતે લખીને બતાવ્યા ? અગર જે વિષણુએ બ્રુદ્ધના અવતાર લઇ નાસ્તિ-કાના માર્ગ ખાટા ચલાવ્યા માનીએ ત્યારે તો વિષણુ ભગવાન પોતેજ નાસ્તિક શ્પ ઠરે કે નહી ? માટે ન તા વિષણુએ બ્રુદ્ધના કે જૈનોના **મદપભદેવના** અવતાર લીધાનું સત્ય છે. તેમજ ન તા ૨૪ અને દશ અવતારા લીધાનું સત્ય છે. માત્ર સર્વ સ્થળા પર કલ્પિત સ્વરૂપ લખી **દુરાગ્રહીઓએ** પોતાના દુરાગ્રહનું જ પોષણ કરેલું હાય એમ મધ્યસ્થ દષ્ટિના મહાત્માઓને **ચા**ખ્**ખે ચાખ્યું દેખાઇ** આવે તેમ છે.

દશાવતારામાં ગ્રંથકારે કરી બતાવેલાે કિંચિત્ પરામશે. ા ઇતિ વૈદિકમતના અવતારાના સંબંધી પ્રકરણ ૬ ડું ા જૈનાના આઘતીર્થ કર શ્રી ઋષભદેવ સંબંધી પ્રકરણ ૭ મું. જૈનાના આઘ તીર્થ કર શ્રી ઋષભદેવ.

કાણ હતા ને કયાંથી અ.વ્યા ?

અન્યા ચાલતા અવસપિણીના કાળમાં, આ 'ભારત'માં પ્રથમ કેાઇ અસંખ્ય વર્ષો સુધી માણ્રસ્તામાં ચુગલિક વ્યવહાર ચાલતા હતા, તે કાળની ફેરફારીના સમયમાં શ્રી**મ્ડાબભદેવ ભગવાને** લોકોને બધાએ પ્રકારને વ્યવહાર પ્રથમ શીખવ્યો, અને પછી ઘણા વર્ષો સુધી રાજ્ય પાલી, તેના ત્યાગ કરી ચતિવત લીધું. સંપૂર્ણ જ્ઞાન મેળવ્યા પછી

સુધી રાજ્ય પાલી, તેના ત્યાંગ કરા ચાતવત લાયુ સ પૂંચુ જ્ઞાન મળવ્યા જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રરૂપ સત્ય ધર્મના માર્ગ પણ તેમને અતાવ્યા,

કાઇ પૂછશે કે તે **સડપભદેવ** કેાણુ હતા? અને કયાંથી આવ્યા **? અથવા** નિત્ય ( મેાક્ષ ) પદમાંથી કાેઇ પરમાત્મા ઉતરી આવેલા હતા ? આપણે સમજવું શું ?

જૈન માન્યતા પ્રમાણે માેક્ષમાં ગયેલા જીવા પાછા સંસારમાં આવતાજ નથી. તેમજ એકને એક કાેઇ ઇશ્વર માલેકી ધરાવીને બેસી રહેલા છે તેમ પણ નથી કિન્તુ આ અનાદીકાળના સંસારમાં માેક્ષના પ્રવાહ પણ અનાદિકાળવાજ થાલ્યા આવે છે. માેક્ષમાં અનંતા જીવા જઇ ચૂકયા છે, અને ભવિષ્યમાં પણ અનંતા જીવા માેક્ષે જવાના પણ ખરા.

આ સંસારમાં જીવા અનંતા છે, જીવાને પ્રથમ ઉચ્ચ કાેટી ઉપર ચઢવાતું સાધન દાન-દયાદિક સદ્દનીતિ હાેય છે. પછી ચઢતાં ચઢતાં અને પડતાં અનેક ભવા કરતાં સત્યધર્મના પાયા તેના હાથે આવે છે, છતાં પણ જે તે જીવાની સ્થિતિ પરિપકવ ન થ્ઇ હાેય તાે કેટલાક કાળ સુધી સંસારમાં-ઉચ્ચ નીચ ચાેનિઓમાં ભટકે છે, તેમાં કાેઇ સારી ચાેનિ પ્રાપ્ત થતાં થતિપણું કે સે વ્ય-સ્તપણુ ગ્રહણ કરી તપ જપાદિથી પાતાના આત્માની શુદ્ધિ કરતા કરતા છેવટે સત્ય ધર્મના તત્ત્વોને પ્રાપ્ત કર્યા પછીજ પાેતાના આત્માને માક્ષરૂપ બનાવે છે.

પૂર્વ કાળમાં થઐલા **મકપભાદેવા**દિ ઉત્તમ પુરૂષાે પછુ આપણા જેવાજ હતા. અનાદિ કાળથી સંસારમાં ભટકતાં, ધીરેધીરે ઉચ્ચ પાયરી પર ચઢતાં



ખાંડ ૧

ચઢલાંજ તે કાળમાં ( ત્રીજા આરામાં ) અતિ ઉચ્ચક્રોટી ઉપર ચઢી આવવથી તેમના આ સંસારથી છુટકારા થઇ ગયાે, અને આપણા છુટકા-રાના હજુ પત્તો નથી.

॥ ઇતિ જૈનોના પ્રથમ તીર્થ કરશ્રી ઝાયભદેવ કાહ્ય હતા ?

કયાંથો આવ્યા 🖁 નું સ્વરૂપ,

# શ્રી મડપભદેલના પૂર્વજ ( કુલકરેા ).

આ દુનિયા અનાદિ કાળથી ચાલતી આવે છે, અને સદાકાળ આજ સ્વરૂપમાં રહેવાની, અનંતાં કાળચક્રો થઇ ગયાં, અને ભવિષયમાં પણુ અનંતાં કાળચકો થયા કરવાનાં. દરેક કાળચક્રમાં એક અવસપિણી (ઉતરતા) કાળ, અને બીજો ઉત્સપિંણી (ચઢતા) કાળ હાેય છે. અને એકેકના છ-છ આસ (વિસાગ) હાેય છે. અવસપિંણીના પહેલાંના ત્રણુ આરા, અને ઉત્સપિંણીના પાછળના ત્રણુ આરા ઘણાજ સુખરૂપ હાેય છે. (વિશેષ માટે જીઓ બીજી પ્રકરણુ ).

આ ચાલુ કાલ અવસપિંણીનાે છે. આના પણુ પ્રથમના ત્રહ્યુ આરામાં રાજા પ્રજાની વ્યવસ્થા વગર લાેકા સ્વતંત્રપણે સુખરૂપે વિચરતા. ત્રીજા આરાના અંતે કાળની ફેરફારી થતાં ક્રમથી નાયક રૂપે સાત કુલકરા થયા. ( તેમને પીરાણિકોએ સપ્ત મનુના નામથી એાળખાવેલા છે. )

| એમનાં નામ. |               |               | પત્નીનાં નામ.  |  |  |
|------------|---------------|---------------|----------------|--|--|
| ٩          | નિમળવાહન      | કુલકર.        | ચંદ્રયશાઃ ૧    |  |  |
| ર          | ચક્ષુષ્માન્   | ,,            | ચંદ્રકાંતા. ૨  |  |  |
|            | યશસ્વાન્      | ,,            | સુરૂપા. ૩      |  |  |
|            | અભિચંદ્ર      | "             | પ્રતિરૂપા, ૪   |  |  |
|            | પ્રશ્નેષ્ટ્રિ | *1            | ચક્ષુઃકાંતા. પ |  |  |
|            | મરૂદેવ        | <b>19</b> ··· | શ્રીકાંતા, ૬   |  |  |
| y<br>N     | નાલિરાજા      | "             | મરૂદેવી. ૭     |  |  |

આ સાતે કુલકરા ' ગંગા ' અને ' સિંધુ ' નદીના મધ્ય ભાગમાં થયા છે ખીજા વંશના કુલકર ગણિએ તેા **સદખભાદેવ** વિના ૧૪ કુલકર થાય છે. અને **સદખભાદેવ** પંદરમા કુલકર ગણાય છે.

પ્રથમનાં સર્વ સુગલિયાંને৷ નિર્વાહ કલ્પવૃક્ષાથી થતે৷. પછુ ત્રીજા આરાના અંતમાં કાળની હાનિ થતાં કલ્પવૃક્ષા એાછાં કુલકર થવાનું કારણ. થઇ ગયાં એટલે તે કલ્પવૃક્ષાની સુગલિકા માલેકી કરવા જતાં તેમનામાં ઝગડા થવા લાગ્યા. પણ હવે તેમના ન્યાય કાૈણ કરે ?

| ખંડ વે |
|--------|
|        |

એવામાં ધાેબા હાથીએ કાેઇ એક યુગલને પૂર્વ ભવના પ્રેમથી પાતાની પીઠ ઉપર ચઢાવ્યું. નામ વિમળ વાહન રાખ્યું તે જોઇ બધાએ મળીને તે યુગલને ન્યાયાધીશ બનાવી મુખ્ય તરીકે સ્થાપ્યું. આ યુગલને શા કારણથી હાથીએ પીઠ ઉપર ચઢાવ્યું વિગેરે જૈનોના વિસ્તૃત કથાનુ યાેગથી જાણવું.

પહેલા **વિમળવાહન** કુલકરે ચુગલિકોને કલ્પવૃક્ષા વહેંચી આપ્યા છતાં જ્યારે કેાઇ ગરબડ કરતું ત્યારે શિક્ષારૂપે આટલુંજ કહેવામાં આવતું કે ' હા ! આ શું ? ' એટલું કહેતાં તેવું કામ ફરીને તેઓ ન કરતાં.

આ ' હા 'કારની દંડનીતિ **વિમલવાહન**ના યુત્ર **ચક્ષુષ્માન્** સુધી ચાલી. પછી તેમની બે પરંપરા સુધી એટલે છઠા મરૂદેવ સુધી સાધારણ અપરાધ વાળાને ' હા 'કાર અને વિશેષ અપરાધીને ' મ 'કાર કહેવામાં આવતું. પછી તેમની ત્રીજી પેઢીના નાભિકુલકર સુધી 'હા'કાર, 'મ'કાર અને છેવટે ' ધિક્ષાર' એમ ત્રણુ પ્રકારના દંડ ચાલ્યા.

છકા કુલકર મરૂદેવના પુત્ર સાતમા નાભિકુલકરની ભાર્યા **\* મરૂદેવીની** કુક્ષિમાં ' સર્વાર્થસિદ્ધિ ' નામના સર્વોત્તમ દેવલાકમાંના દેવ શ્રી **મડબભદેવના** જીવ આવીને ઉત્પન્ન થયેા.

આલ્યાવસ્થામાં **મડપભદેવ** કલ્પવૃક્ષના આહાર કરતા, પછી મનુષ્ય વેષે આવેલા ઇંદ્રે હાથમાં ઇક્ષદંડ ગ્રહણ કરી નમન-કર્યું. **મડપભદેવે** ઇચ્છાથી હાથ લંબાવ્યા. ઇંદ્રે ઇક્ષુદંડ આપ્યા અને તેમના 'દંફ્લાક ' વંશ ગ્યાપ્યા. તેમના ગાેત્રનું નામ **કાશ્યપ** હતું. પછી એમને રાજ્યપદ મત્યું. સીઓની ૬૪ કળા, અને પુરૂષની હર કળા, તથા સા શિલ્પ શીખવ્યાં. યોવન અવરથામાં સુનંદા અને સુમગલા સાથે લગ્ન થયા પછી છ લાખ પૂર્વ સુધી સંસાર વ્યવહાર કરતાં સુમંગલા સાથે લગ્ન થયા પછી છ લાખ પૂર્વ સુધી સંસાર વ્યવહાર કરતાં સુમંગલાથી **ભરત અને ય્યાહ્મી** એ બેનું સુગલ ઉત્પન્ન થયું, પછી **સુનંદાથો બાહુબળી અને સુંદરીનું** યુગલ ઉત્પન્ન થયું. ત્યાર બાદ સુમંગલાથી ૪૮ સુગલ પુત્રનાજ ઉત્પન્ન થયા. એકંદરે બે પુત્રી અને ૧૦૦ પુત્ર પેદા થયા. ††

ા ઇતિ જૈન પ્રમાણે પ્રથમ ચુગલ ધર્મમાં સાતમા કુલકર શ્રી નાભિ તેમના પુત્ર પ્રથમ તીર્થ કર શ્રી ઝાષભદેવતું સ્વરૂપ.

\* દેવીજીવન ( પૃ. ૬૬ ) માં ભાગવતપુરાણના આધારે અગ્નિકરાજાના પુત્ર નાભિરાજાને લખ્યે। છે, અને મરદેવીને મેરપર્વતની દીકરી લખી છે. પરંતુ પર્વતની દીકરી અને દીકરીને દેવી કહેવી એ અન્ને વાત શું સૃષ્ટિ વિરુદ્ધ નથી ?

† † ભાગવત પુરાણ સ્કંધ ૫, અપ્યાય ૪, ના શ્લેહ ૮ માં સાેપુંત્રામાંના ૮૧ પુત્રોને પ્લાક્ષણ કહ્યા છે. તા તે રાજપુત્રા બ્રાક્ષણ કેવી રીતે થયા ? આ બધા વિચાર કરવાનું વાચકાને સોંપું છું.

# ચાેવીસ તીર્થ કરાેના ભવાેની ગણત્રી

" પ્રથમ તીર્થંકર તણા હુઆ, ભવતેર કહીએ શ<sup>:</sup>તિ તણા ભવ આર સાર, નવ ભવ નેમ લહીએ. (૧) દશ ભવ પાસ જીનંદાના, સત્તાવીશ વીર શેષ તીર્થંકર ત્રિહું ભવે, પામ્યા ભવજળ તીર. (૨) જીહાંથી સમકિત ફરસીયું, તિહાંથી ગણીયે તેહ. દ્વીરવિમળ પંડિત તણા. 'નય' પ્રથુમે ગુણુ ગેહ. " (૩)

આ ત્રણે દુહાના ભાવાર્થ એવા છે કેઃ— જે ભવમાંથી સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ થઇ હાેય, અર્થાત્ ખરા સત્યતત્ત્વના માર્ગે ચઢયા હાેય ત્યારબાદ ભવની ગણત્રી ગણવામાં આવે છે. પ્રથમ તીર્થ કર શ્રી **મડાવલદેવના ૧૩** લવ થયા. સાળમા **શાંતિનાથે** ખાર લવ કર્યા. બાવીસમા **નેમિનાથે નવલવ, ત્રેવી**સમા **પાર્શ્વનાથે દશ** લવ અને ચાવીસમા તીર્થ કર શ્રી **મહાવીરે** સત્તાવીસ લવ કર્યા. આ શિવાય ખાકીના એાગણીશ તીર્થ કરો એ ત્રણ ત્રણ લવાજ કર્યા છે.

પુરાણુકારોએ ચાવિસ અને દશ અવતારા જે કલપ્યા છે, તે કેવળ અનાદિકાળના એક વિષ્ણુનાજ કલ્પ્યા છે. પરંતુ જૈનોમાં નિરંજન નિરાકાર ચએલી કેાઇ એકની એક વ્યકિત કરી કરી અવતાર લેછે તેમ નથી. જેઓ આપણાથી પહેલાં સત્ય માર્ગે ચઢી ગયા તેઓ પહેલાં દુઃખના અંત કરીને બેઠા અને આપણે હુલ્લુ સંસારમાં રખડીએ છીએ ! જે જીવાએ સત્યમાર્ગે ચઢયા પછી ઉચ્ચમાં ઉચ્ચ દરજ્જો મેળબ્યાે તે તીર્થો કર થયા.

પુરાણકારોએ **સડપભદેવ** છને વિષ્ણુના આઠમા અવતાર રૂપે કલ્પ્યા છે. પણ જેન ગ્રંથામાં અનાદિ કાળથી ભટકતા આપણા જેવા અનંતા જીવેામાના તેઓને પણ એક જીવ રૂપે માનેલ છે. કર્મના સંજોગથી પરતંત્ર પણે સંસારમાં અનંતાકાળસુધી કરતાં સત્ય તત્ત્વના બાધ (સમ્યકત્વ) મેળવ્યા પછીજ ખરા સુકૃતના માર્ગે ચઢયા. ત્યાર બાદ બાર ભવના અંતે તેરમા ભવમાંજ પહેલા તીર્થ કર **સડપભદેવ** નામે થયા.

## ઋષભદેવના ૧૩ ભવનું સ્વરૂપ.

धण १ सिहुण २ सुर ३ महब्बल ४ ललियंग ५ वयरजंघ ६ सिहुणो ७ य । सोहम्म ८ विज्ञ ९ अचूय १० चक्की ११ सव्वठ्ठ १२ उसमे १३ य ॥ १६७ ॥ " ( आषद्यक सूत्र. )

#### તત્ત્વત્રયી--મીમાંસા.

**ભાવાર્થ:** – શ્રી **ગડપભાદેવને** છવ પ્રથમ લવમાં ' જંબુદ્રીપ'ના પશ્ચિમ 'મહાવિદેહ'માં સુપ્રતિષ્ઠિત રાજ્યના રાજ્યમાં ધન નામે સાર્થવાહ હતો. તે ઘણા સાથ લઇ વસંતપુર જવા લાગ્યા. શેઠને પૂછી સાધુઓ પણ સાથે ચાલ્યા. અડધા માર્ગે વર્ષાઝત આવતાં સવેને રહેવું પડ્યું, ભાત ખુટયું, ફળ કળાદિકથી લોકોએ નભાવ્યું, સાધુઓને તપા વૃદ્ધિ થઇ. કેટલાક કાળ વ્યતીત થતાં શેઠને સાધુઓ યાદ આવ્યા હા ! મહે સાધુઓને બોલાવ્યા પણ સંભાળ લીધી નહી. મુખ કેવી રીતે બતાવું ? લજજાથી પણ સાધને ખલ્યા. અપરાધની ક્ષમા માંગી. ઉપદેશ સાંભળી સમ્યકત્વ ધર્મ મેળવ્યેા. પૂર્ણ પ્રેમથી ધૃતનું દાન આપ્યું. વર્ષા કાળ ટળે વસંતપુર ગયા. કાર્ચ કરી પાછા વિત્યા. પરોપકારાદિ સફનીતિનું પાલણ કરી હવટે ભદ્ર પરિણામથી કાળ ધર્મ પામ્યા. (૨) બીજા ભવે ' કુરૂક્ષેત્ર'માં યુગલિક થયા. ત્રીજા ભવે 'સૌધર્મ' દેવલાકમાં દેવતા પણે ઉત્પન્ન થયા ચાથા ભવમાં પશ્ચિમ 'મહાવિદેહ ' ક્ષેત્રમાં 'ગંધિલાવતી ' વિજયના **રાતબલ** નામના રાજાની **ચંદ્રકાંતા** રાણીથી તેમના પુત્ર મહાબલ નામના રાજા થયા. વિષયામાં અત્યંત લુખ્ધ હાવાથી ધર્મની વાત પણ સાંભળતા ન હતા. કેવળ ગીતગાનાદિકમાંજ મસ્ત રહેતા. એક દિવસે ચાલતા નાટકમાં રાજાને બાેધ કરવાના ઉદેશથી સ્વયંબુદ્ધ નામના મંત્રીએ કહ્યું કે " સર્વ ગીત માત્ર વિલાપ છે, ન ટકાે વિટંબના રૂપ છે. અને સર્વ આભરહોા ભાર રૂપ છે. એમ સર્વ વિષયે৷ દુ:ખરૂપજ છે, " આ વાત સાંભળીને સજાએ કહ્યું કે મંત્રિન! પ્રસંગ વિના તેં આ શું કહ્યું ? મંત્રીએ ઉત્તર આપ્યાે કે⊶ંહ રાજન્ ! બે ચારણ્ક <mark>સુનિએ</mark>રાએ મને કહ્યું કે તમારા સ્વામી **મહાળલનુ**ં આયુષ્ય હવે માત્ર એક માસનું છે. રાજાએ કહ્યું-હેં ' ત્યારે શું કરૂં ? મંત્રી એ કહ્યું કે એક દિવસના વતથી પણ કાર્ય સાધી શકાય છે.

રાજાએ સાત ક્ષેત્રમ<sup>:</sup> ધન વાપરીને દીક્ષા લીધી, આવીસ દિવસ પાળીને આયુષ્ય પૂર્ણ કરી ' ઇશાન, દેવલાકમાં **લલિતાંગ** નામે દેવતા પણે ઉત્પન્ન થયાે. ( ૫ ) પાંચમા ભવે–**લલિતાંગને** ત્યાં સ્વય**ંપભા** દેવીના સંબંધ થયાે. તે ચ્યવી જવાથી વિયાેગને લીધે મૂર્ચ્છિત થયાે. તેમજ રૂઠન કરવા લાગ્યાે. તે વખતે

902

ઋ જંધાના બળથી કે વિદ્યાના બળથી જે મુનિએહને આકત્શ માર્ગે ઉડવાના શકિત હેાય તે ચારણમુની કહેવાય છે. વિશેષ માટે જી.ઓ ભગવતી શ. ર∍ મું. ઉ. હ મેા.

#### પ્રકરણ ૭ મું. જૈનાના સ્યાધ લીર્થ કર શ્રી ઋભદેવ. ૧૦૩

ત્યાંજ દેવપણે ઉત્પન્ન થએલા સ્વયંબુદ્ધ મંત્રીએ અવધિજ્ઞાનથી\* પૂર્વભવના સ્વામી જાણીને ધર્મ સંભળાવીને કહ્યું કે અહિંચી ચ્યવીને તે † 'ધાતિકી ' ખંડના પૂર્વ ' મહાવિદેહ ' ના ' નંદિ 'ગામમાં **નાગિલાની** ભાર્થા **નાગ**શ્રીની સપ્તમી પુત્રી પણે ઉત્પન્ન થઇ છે. અને નિર્ધન હેાવાથી તે **અનામિકા** ભૂખી તરસી કાક લેવા જતાં માર્ગમાં કેવળીના મુખથી બાેધ પામી, અનશન કરી રહી છે. ત્યાં જઇ તેને તારૂં રૂપ બતાવ, તે તને ઇચ્છતાં તપના પ્રભાવથી કરી સ્વ<mark>યંપ્રભા</mark> દેવી થઇ તને મળશે. <mark>લલિતાંગે</mark> તેમ કર્યું અને તે પ્રમાણે બન્યું. ( ૬ ) છઠ્ઠા ભવમાં–' જંબૃદ્ધીપના પૂર્વ મહાવિદેહમાં ' લાૈહાર્ગલ'નગ-રના રાજા સુવાર્શજં**ઘની** રાષ્ટ્રી લક્ષ્મીના વજાજંઘ નામના પુત્રપહે **લ**લિતાંગનાે જીવ ઉત્પન્ન થયે. અને સ્વયંપ્રભાના જીવ તેજ વિજયમાં પુંડરીકિશ્લિના ચક્રવર્તી વજાસેનની પુત્રી શ્રીમતી થઇ. ત્યાં કેવળીને વંદનાથે આવતા દેવતા અને દેવીઓને દેખી જાતિ સ્મરણ જ્ઞાન § થયું. પૂર્વ ભવના રવામી લલિતાંગના જીવને પતિ કરવાના નિશ્ચય કર્યો પાતાના પૂર્વ લવતું ચિત્ર, ધાવ માતાને આપી દેખાડતાં લલિતાંગના છવને પણ જાતિ સ્મરણ થયું. અને પાણિગ્રહણ થયું. છેવટે દીક્ષાના ભાવથી સુતેલા ત્યાં પુત્રે કરેલા વિષ ધ્રમના પ્રયોગથી મરણ થયું.

( ૭ ) સાતમા ભવમાં--કુરૂક્ષેત્રમાં રાજા રાણીનું યુગળ થયું.

(૮) આઠમા લવમાં–-તે સુગળ મરી બે મિત્ર દેવેા થયા.

( ૯ ) નવમાં ભવમાં–-વજ્યજંઘના જીવ ' મહાવિદેહ'ના ' સુપ્રતિ-ષ્ઠિત' નગરમાં **સુવિધિ** વૈદ્યના પુત્ર જીવાન દ થયા. તેમના થાર મિત્રા ( પ્રસન્નચંદ્ર, સુસુહિ, ગુણાકાર અને પુર્ણુ ભદ્ર ) રાજા, મંત્રો, શેઠ, અને સાર્થવાહના પુત્રા થયા. અને શ્રીમતીદેવીના જીવ શેઠના પુત્ર કે**શવ** થયે.

<sup>ક્</sup> જૈન સિદ્ધાંતમાં ૧ મતિ, ર શ્રુત, ૩ અવધિ, ૪ મન:પર્યવ અને પ કેવળજ્ઞાન એમ ત્રાનના પાંચ ભેદ જણાવેલા છે. વિશેષ માટે જીએા **ન'**દિ અને **આવરયક** સૂત્ર.

† જંસુ દીપ, ધાતકીખંડ અને પુષ્કરદીયને৷ અર્ધ ભાગ, એમ અઠી દીપમાંજ મનુષ્યની વસ્તી હેાય છે.

👌 જાતિસ્મરણ એ મતિજ્ઞાનના પેટા ભાગ છે.

\$ વૈદિકમતમાં શિવ અને પાર્વતી દક્ષ પ્રજાપતિની પુત્રી જે લખીને અતાવી છે તે આ પ્રસંગથી કલ્પના કરી હોય ? એ છએ મિત્રો વૈદ્યના ઘરમાં બેઠા છે. તે વખતે તર્જ આવેલા કુષ્ટ રાગી સાધુને જોઇને રાજકુમારે વૈદ્ય પુત્રને કહ્યું કે--આ સાધુની દવા કરોને ? વૈદ્યપુત્રે જણા-વ્યું કે લક્ષપાક તેલ છે પણુ ગાશીષવ્યદન અને રત્તકંબળ નથી. પછી ધન લેગું કરી સર્વ મિત્રા વૃદ્ધ વાણુઆને ત્યાં ખુટતી સામગ્રી લેવા ગયા. તેણુ પણ કિંમત વગર ધર્માર્થ બે ચીજે આપી તે લઇ પ્રયોગ કરી સાધુને નીરાગ કર્યા. છેવટે છએ મિત્રોએ દીક્ષા લીધી.

(૧૦) દશમા ભવમાં-છએ મિત્રા બારમા દેવલાકમાં દેવતા પછે ઉત્પન્ન થયા.

(૧૧) અગ્યારમાં ભવમાં— 'જંબુદ્ધીપ' પૂર્વ 'મહાવિદેહ'ની 'પુડરીકણી' નગરીના રાજા વજ સેનની રાણી ધારણીની કુક્ષીથી જીવાનંદને જીવ વજનાલ ચક્રવર્તી પણે ઉત્પન્ન થયા, રાજપુત્ર બાહુ, મંત્રિને પુત્ર સુબાહુ, શેઠને યુત્ર–પીઠ, અને સાર્થવાહના પુત્ર-મહાપીઠ નામે એ ચારે વજનાલ ચક્રીન લાઇ થયા. તેમજ કેશવનો જીવ સુયશા નામે ચક્રવર્તીના સારથી થયા. સક્રવર્તિએ છએ ખંડતું રાજ્ય ભાગવ્યું, છેવટે છએ જણાએ દીક્ષા લીધી. વજનાલો તીર્થકર નામ કર્મ બાંધ્યું. બાહુના જવે ચક્રવર્ત્તપણું, સુબાહુ એ અત્યંત બલિપણું મેળવ્યું અને પીઠ તથા મહાપીઠે સ્ત્રી પણું ઉપાજ્યું.

(૧૨) બારમા ભવમાં-છએ મિત્રા 'સર્વાર્થસિદ્ધ' દેવલેાકમાં દેવ થયા.

(૧૩) તેરમા ભવમાં----વજાનાભનેષ જવ **મડપભદેવ, બાહુનો** જવ તેમનેષ પુત્ર ભરતચક્રવર્તી, સુબાહુનાે જવ બાહુબલી, પીઠ અને મહાપીઠનેષ જવ બ્રાહ્મી અને સુંદરી અને સારથોના જવ શ્રેયાંસકુમાર નામે મડપભ-કેવના પ્રજ્ઞીત્ર થયેા.

(૨) **શ્રી મડબલા**દેવાના જન્મ થયા ળાદ દિન પ્રતિદિન કાળમાં ફરક પડતાં લાેકાે હાકારાદિ નીતિનું ઉલ્લંઘન કરવા <mark>શ્રી ઋડપભદેવને રાજ્યા</mark> લાગ્યા તેથી તેમની ફરીઆદાે સાંભળી પાેતાના ભિષેક. અવધિજ્ઞાનથી રાજ્યસ્થાપનના સમય જાણી તેમને

કહ્યું કે **નાલ્મિકલકરની પાસે તમે રાજાની માંગણી કરો. તેમણે** પ્રાર્થના કરતાની સાથે **સંદબભાદેવનેજ અભિષેક કરી રાજા બનાવવાની આજ્ઞા થ**દ' યુગલિકે અભિષેક માટે પાણી લેવા ગયા. એટલામાં ઇંદ્રાસન કંપાયમાન થતાં ઇંદ્રે પોતાને કલ્પ ( આચાર ) જાણીને ત્યાં આવીને **સંદબભાદેવ**ને અભિષેક કરી અલંકાર પહેરાવી ઉચ્ચાસને બેસાર્યા. એટલામાં અભિષેક માટે જળ લેવા ગએલા યુગલિકે કંપલેશમાં પાણી ભરી ( લઇ ) ને આવ્યા પણ પ્રભુને અલંકાર યુક્ત જોઇ તેમના

## પ્રકરણ ૭ મું. જૈનનાવ્યાઘલીર્થ કર શ્રી ઋષભદેવ. ૧૦૫

પગા પર પાણી ઢાત્યું. દંદ્રે તેમને વિનીત જાણી, વૈશ્રમણ દેવને હુકમ કરી નગરી વસાવી 'વિનીતા' નગરી નામ સ્થાપન કર્યું. અને જંગલમાંથી લાવીને હાથી--ઘાડાદિકના પણ સંગ્રહ કર્યા. પ્રભુએ ચાર વંશની સ્થાપના કરી તે આ પ્રમાણે.

દંડાદિકના કરનારાતે ઉચવંશ (૧) ના થયા, જેમને માટા કરી માન્યા તે લાેગવંશના (૨), મિત્ર તુલ્ય ગણ્યા તે રાજન્ય (૩) અને તે શિવાય આધી રહ્યા તેમને ક્ષત્રીયવંશના (૪) નામે ઓળખાબ્યા.

૩ માેડું થતાં બાળકને જેમ માતાનું દૂધ મળતું બંધ પડે તેમ કાળના પ્રભાવથી હવે ચુગલિકાેને કલ્પવૃક્ષનાં ફળ મળતાં અહાર પાકાદિ લાેક બંધ પડયાં, એટલે લાેકા કદ, મુલ, પત્ર, ફલાદિક વ્યવહારની પ્રવૃત્તિ. બાઇને અને સેલડી આદિના રસ પીને નિર્વાહ

ચલાવા લાગ્યા, પણ કાળ જતાં પાચનમાં વાંધા પડવા લાગ્યાે તેથી **મડષભદેવને** કહ્યું, ત્યારે હાથથી મસલી છેાડાં કાઢીનાંખીને ધાન્યાદિ ખાવાતું અતાવ્યું. તેમ કરવાથી પણ દિવસાે જતાં વાંધા મટયાે નહી ત્યારે પાણીમાં ભીંજવી ખાવાનું કહ્યું, એમ અનેકવિધિએાકરતાં પણુ પાચનમાં પૂર્ણુ સુધારા મેળવી શકયા નહી. એવામાં વાંસની નાળના ઘર્ષણુથી અગ્નિ ઉત્પન્ન થયાે. તૃણાદિકમાં પ્રસરતાં તેને અપૂર્વ રત્ન જાણી લોકાે પકડવા લાગ્યા. હાથ બળવાથી **મડપભદવ** ને ખળર આપી, તેમણે અપ્રિ લાવવાની વિધિ બતાવી, તે પ્રમાણે તેઓ અગ્નિ ઘરામાં લાવ્યા. પછી હાથી ઉપર બેસી માગે<sup>°</sup> જતાં **મડપભદેવે** માટી મંગાવી કંભરથળ ઉપર કુંડું બનાવી જેમને આપ્યું તે કુંશકાર ( પ્રજાપતિ ) ના નામથી પ્રસિદ્ધ થયા. તેઓ અનેક પ્રકારના વાસણુ ધીરે ધીરે બનાવતાં શીખ્યા અને લોકો તેમાં પકાવી ખાવા લાગ્યા. આ પ્રમાણે પ્રથમ કુંભકારની વિધિ શરૂ થઇ,

ઉત્તર---કાળના વાંધાથી અતાવ્યું કામ આવે તેમ ન હતું.

ત્યાર બાદ લાહકાર, વચુકર અને હજામ એમ સુખ્ય ચાર શિલ્પાની પથુ પ્રવૃતિ થતાં, આગળ તેના વીસ વીસ લેદા થયા તેથી એકંદર ૧૦૦ શિલ્પની પ્રવૃતિ થઇ. ત્યાર બાદ ખેતી કરવાનું, વેપાર કરવાનું, અને ધનના સંગ્રહ કરવાનું પચુ જણાવ્યું પછી પાતાના પુત્ર ભારતને પુરૂષની હર કળા શીખવી અને સીઓની ૬૪ કળાઓ શીખવી તે શિવાય જે બીજી કળાઓ જેવામાં આવે 14 છે તે તેનાં આવાંતર ભેદો થયેલા જ છે. ત્યાર બાદ પાતાની પુત્રી **છ્રાણીને** જમણા હાથથી ૧૮ પ્રકારની લિપીએા શીખવી તેના પણુ બીજા અનેક અવાંતર ભેદો થયા. તથા પાતાની પુત્રી **સુંદરીને** ડાબા હાથથી અંકવિદ્યા (ગણીતવિદ્યા) શીખવી. એટલે બધાએ પ્રકારના વ્યવહારની શરૂઆત થઇ છતાં પણ સંયોગને લઇને કાેઇ વખત લુપ્તપ્રાય, તાે કેાઇ કાળે વિસ્તાર રૂપ અને એક બીજાના સંયાગથી ઉત્પન્ન થયેલી નવી જેવી લાગની, પણ તે ભાષા નવીછે એમ કાંઇ નથી.

આ ચાલુ અવસપિંણીના કાળમાં ત્રીજા આરા સુધી ભાઇ અને બહેન સાથે ઉત્પન્ન થઇને સંસારના વ્યવહાર કરતાં તે હવે શ્રી **સ્દષભદેવ**થી દૂર થઇને વિવાહ કરવાની પહલિ ચાલુ થઇ. પ્રથમના રાજા પણ પાતેજ થઇને ઘણા કાળ સુધી રાજ્ય કર્યું અને પ્રજાને સર્વ પ્રકારની સુખ સગવડતા કરી આપી, તેથી તેમને જગતના કર્તા, ઇશ્વર, અધીશ્વર, જગદીશ્વર, પરમેશ્વર, આદીશ્વર, યાગીશ્વર. પ્રદ્ભા, વિષ્ણુ, લીર્થ કર, પ્રથમ બુદ્ધ આદિનામાથી સંબાધી જે સ્તુતિ કરવામાં આવે છે અર્થાત્ ગુણુ ગાવામાં આવે છે, તે બધા શ્રી ઝાયભદેવ ભગવાનના ગુણુા-નુવાદજ છે. બાકીકોઇ આ સષ્ટિની ઉત્પત્તિના કર્તા તરીકે માનીને ગુણુ ગાતા નથી.

ઉપર ખતાવ્યા પ્રમાણે જગતના વ્યવહાર ચાલુ કરાવ્યા પછી માટા પુત્ર ભરતને વિનીતા નગરીતું રાજ્ય, આહુબલીને ' તર્ક્ષશિક્ષા ' ( ગિજની ) તું રાજ્ય અને બાકીના પુત્રાને થીજા દેશાનાં રાજ્ય આપ્યાં. અત્યારે જે અંગદેશ બંગદેશ ( બંગાળ ) મગધદેશ વિગેરે દેશાનાં નામ છે તે સર્વ શ્રી **સદય**ભદેવના પુત્રાના નામથીજ પઠેલાં છે.

આ બધી વ્યવસ્થા કર્યા પછી પોતે દીક્ષા ગહણ કરી, તેમની સાથે શ્રી રુષભાદેવની દીક્ષા <sup>કચ્છ</sup>, મહાકચ્છ સાંમતાદિક ચારહજાર પુરૂષોએ પણ દીક્ષા ગ્રહણ કરી, પરંતું તે વખતના લોકો શુદ્ધભિક્ષા આપવાનું સમજતા ન હતા. તેથી શ્રી ગદ્યભદેવ એક વર્ષ દિવસ સુધી શુદ્ધ ભિક્ષા ન મળતાં નિરાહાર પણે રહ્યા. કચ્છમહા કચ્છાદિકને પણ આહાર લેવાની વિધિ જણાવેલી ન હાવાથી તેઓ પણ ભૂખે મરવા લાગ્યા. અંતે ભૂખ સહન ન થવાથી કંદ, મૂળ, ફળ, કુલ, પત્ર, ફલાદિકના આહાર કરી, જટાને વધારતા, 'ગંગા ' નદીના તટ ઉપર તાપસ થઇ છાદ્યાદિશખ્દાથી ગદ્યભદેવના જાપ, ધ્યાન, કરવા લાગ્યા. એક વર્ષના અંતે શ્રી ગદ્યભદેવછ વૈશાખ સુદિ ૩ ને દિવસે હરિતનાપુરમાં આવ્યા. ત્યાં તેમના પ્રપીત્ર શ્રે**યાસકુમારને શ્રી ગઇ**ષભદેવને જેતાં, જાતિસ્મરણ્રજ્ઞાન થતાં ભિક્ષાને માટે કરતા જાણી સેલડીના રસનું પારણું કરાવ્યું અને લોકોને પણુ પોતાના જાતિ સ્મરણથી જાણેલા પ્રભુ સાથેના આઠ ભવનો સંબંધ સમજાવી જાણીતા કર્યા.

ત્યાર બાદ શ્રી **વડણસદેવજી** એક હજાર વર્ષ સુધી વિચરતા રહ્યા, તે અવસ્થામાં **કચ્છ મહાકચ્છના** પુત્ર નમિ અને વિદ્યાંધર વંશની ઉત્યત્તિ વીનમિએ ઘણી ભક્તિ કરી. તેવામાં પ્રસુની પાસે આવેલા ધરણે દ્રે તેમને ૪૮૦૦૦ વિદ્યાઓ આપીને 'વૈતાઢય ' પર્વતની દક્ષિણ તથા ઉત્તરની શ્રેણિતું રાજ્ય આપ્યું, તેથી તે વિદ્યાધરા કહેવાયા. એજ વિદ્યાધરાના સંતાનમાં **રાવણ કુસકર્ણાદિ, વાલી સુગ્રોવાદિ,** તેમજ પવન હનુમાનાદિક વિદ્યાધરા ધએલા.

હવે છવ્નસ્થ અવસ્થામાં કરતા **મક**પભદેવ ' તક્ષશિલા ' નગરીમાં આવી ગામની બહાર ધ્યાનમાં ઉભા રહ્યા. તે વાતની **બાહુળલીને** ખબર મળતાં મેાટા આડંખરથી વાંદવા જવાના વિચારથી બીજે દિવસે તે પ્રમાણે ત્યાં ગયા, પણ ભગવાનને વિહાર કરી ગએલા જાણી ઘણાજ ઉદાસ થયા. પ્રભુના પગલાની જગ્યા ઉપર ધર્મચક્ર તીર્થની સ્થાપના કરી. તે તીર્થ વિક્રમ પછી અનેક મતાની ગરબડથી નષ્ટ થઇ ગયું.

વાલ્હીક, જોનક, અડંબ. ઇલ્લાક, સુવર્જુભૂમિ, પલ્લવાદિક જે જે દેશામાં પ્રભુ ફર્યા અને જેમણે એમનાં દર્શન કર્યાતે સર્વ જીવા ઘણા ભદ્રક રવસાવવાળા થયા. બાકી બીજા દેશા નિર્દથી, અને અનાર્ય જેવા રહ્યા.

એક હજાર વર્ષના અંતે વિહાર કરતા 'વિનીતા' નગરીના 'પુરિમતાલ' નામના બાગમાં ત્રણ ઉપવાસ કરી વડવૃક્ષ નીચે

કેવળગ્નાન પ્રાપ્તિ અને રહેલા શ્રી **મકપલાદેવ** સ્વામીને ફાગણ વદિ ૧૧ ચતુરું ખ. ના દિવસે પહેલાજ પહેારમાં કેવળજ્ઞાન થયું, અર્થાત્

ભુત, ભવિષ્ય અને વર્તમાન કાળના સર્વપદાર્થીના જાણવા દેખવા રૂપ આત્મ-જ્ઞાન પ્રગટ થયું, તેથી ૬૪ ઇંદ્રો અને દેવતાએા આવ્યા, તેમણે સમવસરણની રચના કરી, તેના મધ્યભાગમાં સિંહાસન ઉપર પૂર્વ દિશામાં મુખ કરી ભગ-વાન **મડ**ષભદેવ વિરાજમાન થયા. બીજી ત્રણુ દિશાએામાં પ્રભુજીના સ્વરૂપની ત્રણુ મૂર્તિઓ દેવાએ સ્થાપી. લાેકા ચારે દિશામાં ભગવાનનેજ દેખતા તેથી શી **મડ**ષભદેવ ભગવાન ચારમુખવાળા પ્રદ્ધાના નામથી પ્રશિદ્ધ થયા. શ્રીમક્ષભદેવને કેવળ જ્ઞાન થયાનું સાંભળી ભરતરાજા સપરિવાર આવ્યા. વંદન કરી ઉપદેશ સાંભળી ભરતના પાંચશે৷ પુત્રોએ, સાતસા પ્રપીત્રોએ અને ઝષભદેવની પુત્રી **પ્રાક્ષાં** આદિ તેમજ અન્ય સ્ત્રીઓએ પણ દીક્ષા ગ્રહણ કરી. મરૂદેવી માતા તા સમવસરણની ઝદ્ધિ જોઇ, વાણી સાંભળીને તરત કેવળજ્ઞાન પામી માક્ષમાં ચાલ્યાં ગયાં. ભરતના માટા પુત્ર જે ઝષભસેન (પુંડરીક) હતા તે ' સારઠ'દેશના ' શત્રુજ્ય'પર્વત ઉપર માક્ષે ગયા તેથી તે પર્વતનું નામ પુંડરીકગિરિ એવું પડ્યું. કેટલાક કાળ સુધી વિચરી મદવભદેવ ભગવાન્ પણ માક્ષે ગયા. ત્યારબાદ ભરત અને આહુંબલી પણ કેવળજ્ઞાન મેળવી માક્ષે ગયા.

શ્રી મડપસદેવની પાટે ૧ સરત, ર સૂર્ય યશા, ૩ મહાયશ, ૪ અતિ અળ, ૫ મહાબળ, ૬ તેજવીર્ય, ૭ કીર્ત્તવીર્ય, અને ૮ દંડવીર્ય આ આઠે મહારાજાઓ તો કેમથી પાતપાતાના પિતાની ગાદી ઉપર આવતા ગયા અને સરતથી અડધું ( એટલે ત્રણુ ખંડના રાજ્યના સાકતા થયા. તેમણે પછુ દીક્ષા લઇ ઠેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું. અને માક્ષમાં ગયા. ત્યારબાદ મડપસદેવ નીજ પરંપરા અસંખ્યાત પાટ સુધી અવિચ્છિન્ન પણે ચાલી અને એજ પરં-પરામાં છેવટે જિતશાસુ રાજા થયા. આ જિતરાસુ રાજાની પાટે બીજા તીર્થ કર અજીતનાથ લગવાન અને સગર ચક્રવત્તિ થયા. ( એમના ઇતિહાસ માટે જીઓ. આગળનું પ્રકરણુ )

> " आदि ही को तीर्थंकर, आदि ही को भिक्षाचर, आदिजिन आदि राय चा नाम आदि आदि। पंचमो ऋषभनाम पूरे सब इच्छा काम कामधेतु काम्कुंग कीने सब मादि मादि। मनको मिथ्यात्व मेटी मावसों जिनंद मेटी

ખંડ ૧

## પ્રકરણ ૭ મું જૈનાના આઘ તીર્થ કર શ્રી ઋષભદેવ.

पानो ज्युं अनंत सुख भावो गुण वादि वादि । साची धर्म सीष धार आदि ही को सबे यार आदिकी दुहाई भाई जो न बोले आदि आदि. × × × ×

तुं उपकार करे जुं अपार अनाथ आधार सबे सुख कंदा जिते जगदेव, करे तुज सेव, जिनेश्वर नाभिनरेशके नंदा । देखे म्रुखनूर मिटे दुख दूर नसें अंधकार ज्युं देख दिणंदा श्री <u>धर्मसिंह</u> कहे निस दीस ए उदय कार संघको आदि जिणंदा ॥"

ા ઇતિ જૈન પ્રમાણે તેરમા ભવે શ્રી ઝાયલ દેવના ૧ જન્મ, ૨ રાજ્યાલિયેક ૩ વ્યવહાર પ્રવૃત્તિ, ૪ તેમની દીક્ષા, ૫ વિદ્યાધર ઉત્પત્તિ, ૬ કેવલજ્ઞાન, અને અંતે ૭ સ્તુતિ એમ કલમ સાતથી પ્રકરણ ૭ મું. ॥



ખડી

# શુદ્ધ વેદેા અને બ્લાક્ષણાત્પત્તિ.

#### 

દિવસે **મ**કપભદેવને કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું તે દિવસેજ ભરત રાજાની આયુધ શાળામાં ચકરતન ઉત્પન્ન થયું. તેના ખળથી ભરતચક્રિએ સર્વ રાજાઓની પાસે પોતાની આજ્ઞા મનાવી તેથી પૃથ્વીના એક ભાગ ગણાતા આ ખંડનું નામ ભરતખંડ એમ પ્રસિદ્ધ થયું. જયારે નાના ૯૮ ભાઇએા પાસે પણુ પાતાની આજ્ઞા મનાવવા ભરતો દ્વતા માકલ્યા ત્યારે તે બધા ભેગા થઇ એવા વિચાર ઉપર આવ્યા કે પિતાજી કહે



તેમ કરવું. આથી તેઓ લગવાન્ પાસે ગયા. લગવાને પાતાના જ્ઞાનથી તેમની સ્થિતિ પાકેલી એઇ તેમને એવા વૈરાગ્યનાે ઉપદેશ કર્યો કે તે બધાએ દીક્ષાજ અંગીકાર કરી. પણ ભરત રાજાની તેા ઘણી અપકીર્ત્તિ થઇ તેથી ભરત રાજાએ પકવાનનાં પાંચશા ગાડાં ભરાવી ભાઇએાને ભાજન કરાવી ક્ષમા માંગવાના ઇરાદાથી પાતે ભગવાન્ પાસે ગયા. ભગવાને ભરતને જણાવ્યું કે ત્યાગી સાધુઓ રાજ્યપિંડ ગ્રહણ કરે નહી. ત્યારે ભરત રાજા ઘણાજ ઉદાસ થયા તેથી શકેંદ્રે કહ્યું કે તમારાથી ગુણાધિક વ્યક્તિઓને ભાેજન કરાવા, તેમના વચનથી ભ**રતે** ગુણુવાન શ્રાવકોને ભાજન કરાવી પાતે કૃતાર્થ થયા. અને તે શ્રાવકોને કહ્યું કે તમા ઘંધા રાજગાર છેાડી દઇ. પઠન પાઠન કરી કરાવી ધર્મનાં કાર્ય કરતા રહેા. અને મારા રસાેડે ભાજન કર્યા કરા. વળી મારા દરવાજાની પાસે બેસી મને હંમેશાં ચેતવણી કરતા રહેા કે-" जितो भवान् वर्छते भयं तस्मान् मा हन मा हन '' ( અર્થ-તું કર્મથી છતાએલે। છે, ભય વધે છે તેથી છવોને માર નહી, માર નહી. ) ભરત રાજાની આ ઇચ્છાને તેઓએ માન્ય કરી અને તેમની સચના મુજબ તેમને ઉપદેશ કરતા રહ્યા, તેથી ભ**રત** વિચાર કરતા કે હું વિષયોથી અને કામ કોંધાદિ શત્રુઓથી સદા જીતાયે છું. એવે વિચાર થતાં પાછા સાવચેતીમાં આવતા.

કેટલાક સમય સુધી આવી પ્રથા ચાલ્યા પછી રસેાયાઓના પાકાર થયેા કે સાહેબ ! જમનારાઓનું ટેાળું ઘણું વધી પડ્યું છે. અને ખરા ખાટાની ગણુના

990

જૈનાના આઘ તીર્થ`કર શ્રી ઋષભદેવ. 999 પ્રકરણ ૮ મું.

રહી નથી. જેથી ભરત રાજાના હુકમથી શ્રાવકાેના આચાર વિચાર પૂછીને જે ખરા હતા તેમને કાંકિણી રત્નથી ચિન્હ કરી દ્રાખલ કરવામાં આવતા અને છ છ મહિનાએ તેમની પરીક્ષા પણ લેવાલી. ' जित्तामवान् ' થી શરૂ થતા ઉપદેશના અંતે તે શ્રાવકે 'મા હન' 'માહન' શબ્દ બાલતા તેથી તેમનું નામ ' मा हन ' ( બ્રાહ્મણુ ) પ્રસિદ્ધ વશું. પ્રાકૃતભાષામાં આજે પણ બ્રાહ્મણુ શબ્દના ઠેકાણે માહન શબ્દ ઘણી જગ્યેા પર લખાએલાે જોવામાં આવે છે.

આ બ્રાહ્મણોના પઠન પાઠત માટે ભરત રાજાએ શ્રી વ્રક્રષભદેવ લગવાનના ઉપદેશાનુમાર શ્રી ઋડષભદેવના ગુણાની સ્તુતિ રૂપ, શ્રાવકધર્મના સ્વરૂપથી ગર્ભિત અને સર્વનયના વિચારાથો સર્વ પદાર્થોતું કથન છે જેમાં ઐવા ચાર આર્ય વેદોની રચના કરી તેમનાં નામ-૧ સંસાર દર્શન વેદ, ૨ સંસ્થાપન પરા મર્શવેદ, ૩ તત્વાવબાધ વેદ, અને ૪ વિદ્યાપ્રબાધ વેદ. આ ચાર વેદા ભરતે પાતે સ્થાપેલા બ્રાહ્મણ શ્રાવકાેને અર્પણ કર્યા. જેથી તેમની પરપરામાં આ ચારે આર્યવેદાનું પઠન-પાઠન ચાલતું રહાં.

જૈન પ્રમાણે શુદ્ધવેદાની અને બ્રાહ્મણાની ઉત્પતિ.

વેદમાં વિકારની શરૂઆત.

00000000

રત ચક્રવતિનાં માટા પુત્ર સૂર્ય યશા (આદિત્યયશા) ના સંતાનાની પરંપરા તે સૂર્યવંશના નામે, અને **બાહબલીના** માટા **ચ'દ્રયશા**ના વંશેજો ચંદ્રવંશના નામથી આ ભરતખંડમાં પ્રસિદ્ધ થયા. તેમજ **મકપભ**દેવના પુત્ર કુરૂના વંશેએ કુરૂવંશના



નામથી પ્રસિદ્ધ થયા. ( કૌરવ અને પાંડવા આ જ વંશમાં ઉત્પન્ન થયા હતા. )

ઉપરના પ્રકરણમાં જણાવેલા પ્રાદ્મણ શ્રાવકાે પાતાના પુત્રને દીક્ષા અપાવતા કે પઠન પાઠન કરાવી શ્રાવક ધર્મમાં સ્થાપિત કરતા. આ પ્રમાણેની રીતિ ભરત-રાજા હતા ત્યાં સુધી ચાલુ રહી. જ્યારે **ભરત**ના પછી તેમની ગાદી ઉપર સૂર્ય યશા આવ્યા ત્યારે તેમણે કાકિણી રત્નના પ્રભાવે સાેનાની જનાેઇઓ પહેન રાવી અને બાકીની સારવાર **સરત**રાજાની પેઠે કરતા રહ્યા. પછી સ્ટૂર્ય **યશા**ના પુત્ર <mark>મહાયશ</mark> ગાદી ઉપર આવ્યા ત્યારે તેણે ચાંદીની જનેાઇએા પહેરાવી. પછી તેમના સંતાનાએ ક્રમે કરી પંચરંગની અને છેવટે સૂત્રની પહેરાવી એમ તત્ત્વત્રયી–મીમાંસા.

ભરતની આઠ પાટ સુધી બ્રાહ્મણાની લક્તિ રાજ્ય તરક્થી થતી રહી. અને " થયા રાजા તથા પ્રजા. " ના અનુસારે પ્રજા પણ બ્રાહ્મણાની લક્તિ કરતી રહી. અને સર્વ લોકા બ્રાહ્મણાને પૂજનીય માનતા રહ્યા. આઠમા તીર્થ કર ચંદ્રપ્રભ સુધી તા તે બ્રાહ્મણા વ્રતધારીઓ અને જૈન ધર્મની દઢ શ્રદ્ધાવાળા પક્કા શ્રાવક થતા રહ્યા. અને જૈન ધર્મ પણ અવિચ્છિન્નપણે ચાલતા રહ્યો. આઠમા તીર્થ કર અને નવમાં તીર્થ કરના મધ્યમાં ઘણા લાંખા કાળ સુધી ન તા કાઇ સાધુ, તેમજ ન તા કાઇ શ્રાવક, કે ન હતા કાઇ જૈન ધર્મના મંચ અર્થાત્ જૈનધર્મના સર્વથા લાપજ થઇ ગયા હતા.

હવે લોકો ધર્મનો રસ્તા કેાને પૂછે ? આ સ્થિતિમાં સત્યશ્રહાથો રહિત અને કેવળ સ્વાર્થ પૂરતાજ ગ્રંથાનું પઠન-પાઠન કરી પ્રજાથી નિર્વાહ કરવાના ધંધા લઇ બેઠેલા બ્રાહ્મણેનેજ ધર્મના રસ્તા પૂછવાના વખત આવ્યા. એટલે તેઓ ધર્મના નેતાનું અભિમાન ધરાવતા, અવસર પ્રમાણે પાતાના લાભના (સ્વાર્થના) જ ધર્મ લાેકોને અતાવતા અને પુસ્તકા પણ તેવાજ પ્રકારના લખીને મૂક્તાં હતાં.

જ્યારે નવમા તીર્થા કર સુવિધનાથ ( પુષ્પદ ત ભગવાન ) સર્વજ્ઞ થઇ અનાદિના સત્યતત્વોના પ્રકાશ કરવા લાગ્યા ત્યારે તે પ્રાદ્દાણોમાંના કેટલાક નેતૃત્વના અભિમાનને ધરાવતા, ઇદ્રિયાના વિષયને માટે પ્રજાથી અનેક પ્રકારના લાભાને મેળવતા અને ત્યાગ વૈરાગ્યના તિરસ્કાર જાહેર કરતા તેમ દ્વેષણુદ્ધિથી સાધુઓની પણુ અવજ્ઞા કરવા લાગ્યા. એટલુંજ નહી પણુ ભારતરાજાથી ચાલતા આવેલા વેદાના વિષયને પણુ ફેરવી નાંખી પાતાની અનુકુળતા પ્રમાણે તેમાં ગાઠવણ કરી લીધી અને તેનાં નામા પણુ બદલી નાંખી બીજાં નાંમાથી તે પ્રસિદ્ધ કર્યાં.

# 

े आ K

**મર**ષભદેવને કેવળજ્ઞાન થયા બાદ ' વિનીતા ' નગરીમાં ભ**રતના** પાંચસાે પુત્રાએ તેમની પાસે દીક્ષા લીધી હતી. તેમાં **મરીચિ** નામે પણ એક તેમના પુત્ર હતા. તેણે પાતાથી જૈન દીક્ષાનું પાલન ન થવાથી પાતાના મનથી એક નવીન વેશ કરાવ્યા તે એવી રીતે કે-સાધુઓ મન, વચન અને કાયા એ ત્રણ દંડથી વિરક્ત છે હું

99२

પ્રકરણ ૮ મું. વૈક્ષેમાં વિકાર અને સાંખ્ય મતોત્પત્તિ. ૧૧૩

એવા નથી તેથી મારે ત્રિદંડ (કાષ્ટનું એક જાતનું એવું ઉપકરસ) જોઇએ. ૧, સાધુઓ <u>દ્રવ્ય, ભાવથી, મુંડિત છે. હું એવા નથી એમ વિચારી તે</u>ણે મસ્તક મુંડાવી માથા ઉપર શિખા રાખી. ૨, સાધુને સર્વ પકારની હિંસાના ત્યાગી જાણીને પાતે સ્થુળ હિંસાના ત્યાગ કર્યા. ૩, સાધુઓ નિઃકંચન અને પાતે તેમ ન હોવાથી પવિત્રકાદિ ચુક્ત થયા. ૪. સાધુઓ શીલસંગધિત અને હું એવા નથી એમ વિચારી ચંદનાદિ લેપ કરી સુગંધવાળા થયા. ૫, સાધુને માહાદિ આવરણ રહિત જાણી પોતે તેમ ન હાેવાથી છત્રાચ્છાદિત થયા. ૬, સાધુઓને પગરખાં વગરના જાણી પાતાથી તેમ ન બની શકવાથી લાકડાની પાવડી ધારસ કરી. ૭, સાધુઓ નિઃકષાય ( ક્રોધ, નાન, માયા અને લાભથી રહિત, ) નિર્મળ હાય છે. તેથી તેએ ધોળાં વસ્ત રાખે છે. કષાય ચુક્ત હું છું તેથો મારે કષાયિક ( ગેરૂથી રંગેલાં ) વસ્ત રાખવાં. ૮, સાધુઓ સચિત પાણીના સર્વથા ત્યાગી હાેય છે. પણ મારે વસથી છાણી (ગાળી) ને પાણી પીવું તેમજ સ્તાનના ઉપયોગમાં પ્રમાણ સુક્ત પાણી વાપરવુ. ૯, એવી રીતે સ્થળ મૃષાવાદાદિકથી વિરકત થઇ પાતાના નિર્વાહ કરવા લિંગ ( વેષ ) અનાવ્યા અને ભગવાન ઝાયભદેવની સાથે વિચરતા રહ્યા. વેત્રના ફેરકાર જોઇ લાેકા પૂછતા ત્યારે સાધુના યથાર્થ ધર્મ કહેતા અને આ મારા વેષ કલ્પિત છે. એમ પણ બણાવી દેતા. તેમજ કાઇને દીક્ષા લેવાનું મન થતું ત્યારે તેને ભગવાનના સાધુઓની પાસે માકલતા. એમ કેટલાક સમય સુધી ચલાવ્યું.

એક વખતે **મરીચિને પાતે રાગગ્ર**સ્ત ( માંદા ) થતાં વિચાર થયેા **કે હુ** અસ યતી છું તેથી સાધુઓ મારી વૈયાવૃત્ય કેવી રીતે કરે! અને મારે પથુ તેમના પાંસેથી કરાવવી યેાગ્ય ન ગણાય તેથી અવસરે એકાદ યાેગ્ય ચેલાે કર્ફ તાે ઠીક થાય.

કેટલાક સમય બાદ **મડ**યલદેવ નિર્વાલુ પામ્યા ( મેાક્ષે ગયા ) તેવામાં મરીચિના પાસે કપિલાનામા રાજપુત્ર ધર્મ સાંગ્રળવાને આવ્યા, ત્યારે તેને સાધુના યથાર્થ માર્ગ કહી બતાવ્યા. કપિલે પુછ્યું કે-તમારા વેષ વિલ**ક્ષણ** કેમ ? મરીચિએ જવાબ આપ્યા કે મારાથી સાધુપાણુ નહી પળવાથી હું આ કલ્પિત વેષથી નિર્વાહ કરૂં છું. કપિલે કહ્યું કે તે સાધુઓના ધર્મ મને રૂચતા નથી, તમારી પાસે કાંઇ ધર્મ છે કે નહી ? તે કહાે. ત્યારે મરીચિને વિચાર થયા કે જો આને શિષ્ય કરૂં તા મારા યાગ્ય થાય. પછી તેનું મન સંતાેષવાને કહ્યું કે ' ત્યાં પણ ધર્મ છે અને મારા પાસે પણ કંઇક છે. ' પછી તે કપિલ સંજકુમાર મરીચિના શિષ્ય થયા.

15 ·

| ११४ | હા <b>ત્ત્વત્રથીમીમાંસા</b> . | ખંડ ૧ |
|-----|-------------------------------|-------|
|     |                               |       |

જૈનધર્મમાં ઉપર પ્રમાણે **કપિલ** મુનિની ઉત્પત્તિ કહી અતાવેલી છે. કપિલ મુનિ પાસે તેવું ક'ઇ ખાસ પુસ્તક ન હતું, માત્ર **મરીચિ**ના બતાવેલાે આચારજ તે પાળતાે. **મરીચિએ** પાતે આ અસત્ય ભાષણ્યી એક કાેટાકાેટી સાગરાેપમ સુધીના જન્મ મરણની વૃદ્ધિ કરી, તે પાપનાે અંત છેવટે ચાવીસમા તીર્થંકર થતાં છેલ્લા ભવમાં આણ્યાે.

હવે **મરીચિના મરણ બાદ કપિલ ઝાનનો આસુરી** નામા મુખ્ય શિષ્ય થયેા તે પણ **કપિલે બતાવેલાે આચારજ પાળતાે, ત્યાર બાદ કપિલને** તેના શિવાય બીજા પણ ઘણા શિષ્યો થયા હતા. પોતે શિષ્યના માહથી મરણ પામી પાંચમાં ' પ્રદ્યદેવ ' લાેકમાં દેવતા પણે ઉત્પન્ન થયા, ત્યાં અવધિજ્ઞાનથી આસુરીનામા પાતાના શિષ્યને ગ્ર'થ જ્ઞાન વિનાના જાણી, આકાશમાં પંચવર્ણના મંડળમાં રહીને ઉપદેશ કર્યો કે ' અબ્યક્તથી વ્યક્ત ઉત્પન્ન થાય છે. ' ઇત્યાદિ તેના ઉપદેશાનુસાર-**પષ્ટિતંત્ર** શાસ્ત્રની રચના કરી તેમાં એવી રીતે વર્ણન કર્યું કે પ્રકૃતિથી મહાન, મહાનથી અહંકાર અને અહંકારથી ગુણુષાડશ ઉત્પન્ન થાય છે. તે ગુણુષાડશથી-પંચતન્માત્રા અને તેથી-પંચભૂત, ઇત્યાદિ.

તેના સંઘ્રદાયમાં એક આચાર્ય **શ`ખ**નામા થયેા, જેના નામથી એ મતન નામ શાંખ્યદર્શન પડયું. શાંખ્યદર્શનનું મૂળ જેતાં **મરીચિ**થી શરૂઆત થએલું છે. શાંખ્યમતના તત્વેના ફેલાવા **લગવ**દગીતા અને ભાગવતાદિ ગંથામાં થએલા છે. જૈનમતના પંચા શિવાય બીજા દરેક જાતના પંચામાં સાંખ્યમતના તત્વાએ પ્રવેશ કરેલા દેખાઇ આવે છે.

## જૈન પ્રમાણે-શાંખ્યમતની ઉત્પત્તિ.

ા ઇલિ જૈન પ્રમાણે આદ્ય લીથેંકર શ્રી ઝપલદેવનું પ્રકરણ ૮ સું. 🛛

પ્રકરણ હ મું. વેદિકે ખ્યાઠમા અવતાર શ્રી ઋષભદેવ. ૧૧૧૫

# પ્રકરણ ૬ મું.

વિષ્ણુના આઠમા અવતાર શ્રી ઋભદેવ.

ગવતાદિ વૈદિક પુરાણેામાં ઋષભદેવને ઉરૂક્રમના નામે વિષ્ણુના આઠમા અવતાર રૂપે કલ્પ્યા છે. જૈનોના ઋષભદેવ અને પીરાણિક ના ( વિષ્ણુના ૮મા અવતાર ) ઋષભદેવ એક છે કે ભિન્ન એમ કેટલાક વિદ્વાનાના મનમાં સંશય થાય છે, પરંતુ તેમના પિતાનું નામ નાભિરાજા, માતા મરૂદેવી (પીરાણિક મત પ્રમાણે મેરૂદેવી) તેમના સા પુત્રો, અને ઉચ્ચ દરજ્જાના ચાગીશ્વર હોવાનું બન્ને



મતમાં સામ્ય છે. તેથી અમારા મંતબ્ય મુજબ બન્ને ઝષભદેવ એકજ વ્યકિત સંભવે છે. હરકાઇ માહ્યુસ એકની એક ચીજને ભિન્નરૂપે બતાવવા ઇચ્છતાે હાેય તાે તેને તેમાં કંઇ ને કંઇ ફેરફાર અવશ્ય કરવાજ પડે. પુરાછ્યુકારાએ ઝાબભદેવની પૂર્વેના સાત અવતારા મત્સ્યાદિક પશુભતિનાં કલ્પ્યાં છે ત્યારે જૈન મતમાં તેમના પૂર્વે સાત કુલકરા (હકાશદિ નીતિના ચલાવનાર) થયાના સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ નજરે પડે છે. ( ભુઓ આગ્રંથમાં ) તે સાત કુલકરાના હિસાબે ગણુવા જઇએ તાે ઝાબસદેવ આઠમાજ છે. એ ખાસ ધ્યાનમાં લેવા જેવું છે. ( વિશેષ માટે ભુઓ આજ પુસ્તકમાં શ્રીયુત જટાશંકર જયચંદ્ર આદિલશાહના પ્રશ્નો ઉત્તર ).

## (૧) પારાણિક મતે નાલિરાજા

રવધર્માનેબ્ટ દેવી જીવન-પૃ. ૬૬માં લખ્યું છે કે-" અગ્નિધરાજાના મરણ પછી તેમના હુત્ર નાભિરાજાએ મેરૂપવૈતની દીકરી મેરૂદેવી સાથે લગ્ન કર્યું. ભગવાને યજ્ઞપુરૂષનું યજન કરવા માટે યજ્ઞના આરંભ કર્યા. રાજાની બ્રહ્યા ઉપરથી પે.તાનું મનાહરરૂપ પ્રગટ કર્યું. ભગવાનનાં દર્શન કરીને ઝાવિસિ-એા સ્તુતિ કરવા લાગ્યાકે-" હે ઉત્તમાત્તમ મહાપુરૂષ ! અમે લાકો મૂઢ છીએ, તથા ખરૂ કલ્યાણુ શું છે તે જાણતા નથી સર્વ પાપાના નાશ કરનારાં તમારાં નામા અમારી વાજ્યોમાં વાસ કરા.

વળી બીજો વર માંગીએ છીએ કે આ અમારા રાજવે પુત્રની કામના વાળા છે જેથી આપને સંતાન માટે સેવે છે, માટે હે દેવના દેવ ! તમે તેમની કામના પૂર્ણ કરો. એવી પ્રાર્થના છે. ભગવાન બાેલ્યા કે હે ઝલવિએા તમે સત્યવાદી એવા આ રાજાને મારા જેવા પુત્ર થાય એવા અતિદુર્લભ વર માંગ્યા પણ એક અદ્વિતીય રૂપ હાેવાથી મારા જેવાહું જ છું અર્થાત બીજો કાેઇ નહી તત્ત્વત્રચી–મીર્ગ્સા.

**Wis** 9

તથાપિ પ્રાક્ષણેનું બાલવું નિચ્યા થવું ન જોઇએ કેમકે ઉત્તમ પ્રદાણોનું કળ મારંજ મુખ છે તેથી તેમનું બાલવુ સત્ય થવું જોઇએ. મારા જેવા બીજે ન મળવાથી હું પાતે નાબિરાજને ઘેર અલ્પ ઍશવડે પુત્ર થઇને અવતરીશ. આ પ્રમાણે કહી ભગવાન અંતર્ધાન થયા- તે પછી ભગવાન વિષ્ણુ નાબિરાજાનું કલ્યાણુ કરવાની ઇચ્છાથી નાબિરાજાના અંતઃપુરમાં તેમનાં સ્ત્રી મેરૂદેવીના ઉદરથી શુંદ્ધ સત્ત્વગુણી રૂપે અવતર્યા. "---

#### (ર) ઇન્ધરાવતાર ગડપભદેવ---

આજ પુસ્તકના પૃ ૬૭ ધો લખ્યું છે કે - " ઇશ્વરના આઠમા અવતાર ઝાયલદેવના થયા હતા. નાભિરાજાને ત્યાં ભગવાનના પુરૂષરૂપે જન્મ થયા તેથી સવને અત્યંત હર્ષ થયા. તે પુત્રના હાથ, પગ, ઉપર શંખ ચક, રથ, પતાકા ાવગેરે ભગવાનના ચિન્હા જેવામાં આવ્યાં સાથે તેમના મહિમા દિવસે દિવસે વધવા લાગ્યા. તેનાં તેજ, બળ, લક્ષ્મી, યશ, વીર્ય, તથા શોર્યને જેઇ પિતાએ પુત્રનું નામ ઝાયલ ( પ્રેષ્ઠ ) એવું નામ પાડશું.

એક વખતે ભગવાન ઇંદ્રે તેમની સાથે સ્પર્ધો કરીને તેમના દેશમાં વૃષ્ટિ કરી નહી તે જાણીને ચેાગીશ્વર એવા ભગવાન ઝેષભે તેમની મૂર્ખાતા ઉપર હસીને પાતાની ચાેગમાયાના અળથી અજનાભ નામના પાતાના ખંડમાં વૃષ્ટિ કરી. નાભિરાજા માચાવડે ' આ મારા પુત્ર છે ' એવી રીતે આનંદના ઉભરાથી લાડ લડાવી માનંદ માનવા લાગ્યા પછી ઝાયભદેવને રાજ્યાભિષેક કરી પાતે મેફદેવીની સાથે અદ્રિકાશ્રમમાં જઇ તીવ્ર તપવડે નર અને નારાયથની ઉપાસના કરતાં જીવનમુક્ત થયા.

ત્યાર પછી ઝાયલદેવ લાેકાેને ધર્મ કર્મનું આચરણ શીખાવવા માટે પાતે ગુરૂને ઘેર રહી વિદ્યાભ્યાસ કર્યો અને ગુરૂએ તેમને વિદ્યાલ્યાસ કરાવ્યાે. તે પછી તેમણે ઇંદ્રની કન્યા જયંતી સાથે લગ્ન કર્યું અને પાતાની સ્ત્રી વિધે પાતાના જેવાજ સા પુત્રોને ઉત્પન્ન કર્યા. જે નેત્રામાં સર્વથી માટા, ઉત્તમ ગુણુવાળા **ભારત** નામના પુત્ર હતા. તેમના નામ ઉપરથી આ ખંડને **ભારતવર્ષ** એમ કહે છે. બીજા પુત્રા પણ વિનયવાળા, વેદ વિદ્યામાં નિપુણ અને શુદ્ધ અંતઃકરણ વાળા હતા.

ભગવાન ઝાયભદેવ સ્વતંત્ર હતા. અનર્થની પરંપરાએ। પાતાની મેળેજ

## પ્રકરણ ૯ મું. વૈદિક આઠમા અવતાર શ્રી ઋષભદેવ. ૧૧૭

તેમનાથી નિર'તર દ્વર રહેતી. તે સમદપ્ટિવાળા, શાંત ગુણુવાળા, સર્વ પ્રાણીએ સાથે મિત્રતા રાખનારા, તથા મહાદયાલુ હતા. તેમ કેવલ આનંદના અનુભવ કરનારા એક ઇશ્વર હતા, તા પણુ પ્રાકૃત મનુખ્યાેની પેઠે કર્મા કરતા હતા અને નાશ પાંમેલા ધર્માનું પાંતે આચરણ કરીને અજ્ઞાની લાેકાને તે પ્રમાણે ધર્માચરણ કરતાં શીખવતા હતા તેમ ધર્મ, અર્થ, યશ, પ્રજા, વૈભવના ઉપભાગ તથા માક્ષ આ સર્વ'ના સંગ્રહ કરીને બીજા લાેકાને ગૃહસ્થાશ્રમમાં સ્થાપવા લાગ્યા. કેમકે-આ જગતમાં મહાપુરૂષાનાં આચરણાને લાેકા માન્ય કરે છે. આ પ્રમાણે ઝાયભદેવ વેદનું રહસ્ય જાણતા હતા, તથાપિ પ્રજાનું પાલણ કરવા લગ્યા. તેમણે સર્વયજ્ઞા સાં સા વખત કર્યા હતા. એ વખતે કાઇ પણ પુરૂષ બીજાની પાસેથી કાઇ પણ વસ્તુ લેવાની દચ્છા કરતા નહી. સર્વ કાઇ પાતાના રાજા ઝાયભદેવજી ઉપર વધુ સ્નેહના વિકાશ થાય તેવું ઇચ્છતા હતા.

એક વખતે ઋષભદેવજી કરતા કરતા પ્રદ્ધાવર્ત્તનામના દેશમાં આવ્યા અને ત્યાં માેટા પ્રદ્ધઋષિએાની સભામાં પાતાના પુત્રાને ઉપદેશ આપવાના મિષથી પ્રજાને ઉપદેશ આપવા માટે આ પ્રમાણે કહેવા લાગ્યા.

જે દુ:ખકારક વિષયે৷ લુંડાને પણ મળે છે તેવા દુ:ખકારી વિષયે৷ ભાેગવવાને મનુષ્ય લાેકમાં તમારૂ અંત:કરણ શુદ્ધ થાય અને અંતઃકરણની શહિથી તમને પરબ્રહ્મનું અનંત સુખ મળે, મહાપુરૂષોની સેવા એજ સુક્તિનું **ઢાર છે. અને સીએાના સ**ંગીના સંગ કરવા એજ નરકતું દ્વાર છે. જે સમાન-ભાવવાળા છે તેઓને મહાત્મા જાયવા. પુરૂષ જ્યારે ઇંદ્રિયોને પ્રસન્ન કરવા માંટે કર્મ કરે છે ત્યારે તે ભાનવિનાના થઇને જરૂર પાપ કર્મ કરે છે. અને પાપકર્મને લીધે આ દેહ ઉત્પન થાય છે. તે દેહ મિથ્યા છે છતાં પણ દુઃખ આપે છે. માટે પાયકર્મ કરવાં નહી. જ્યારે અવિદ્યા વડે આત્મસ્વરૂપ હંકાઇ બાય છે ત્યારે કર્મ મનને વશ કરે છે અને મન પુરૂષને કર્માધીન કરી મૂટે છે, માટે પુરૂષ જ્યાં સુધી વાસુદેવ એવા હું તેના વિષે પ્રીતિ કરતે৷ નથી ત્યાં સુધી તે દેહના અંધનમાંથી છુટતાે નથી. પુરૂષ તથા સી એકઠાં મળીને દંપતી ભાવથી રહેવા માંડે છે. ત્યારે તેઓની વચ્ચે બીજી નવી અભિમાનરૂપી એક દઢ ગાંઠ ખંધાય છે. એમ વિદ્વાના કહે છે અને અભિમાનને લીધે ઘર, ક્ષેત્ર, પુત્ર, સગાં સંખંધી, તથા ધન વિષે ' હું અને મારૂં ' આવા માહ થાય. માટે મતુષ્ય જ્યારે કર્મથી બંધાયલી ગાંઠને પાચી કરે છે ત્યારે તે દંપતીપછ્યામાંથી છુટે છે અને પછી અહંકારના ત્યગ કરી, તેમાંથી સુકુત થઇ પરમપદને પામે છે. તેને માટે ઇશ્વર વિષે ભકિત, ગુરૂની સેવા, તુષ્ણાના ત્યાગ, સુખદુ:ખને

સહન કરવાં, આ લાેકમાં દુઃખ છે એમ જાણવું, તત્ત્વ જાણવાની ઇચ્છા કરવી તપ, સકામકર્મના ત્યાગ, ઇશ્વર નિમિત્તેજ કર્મ કરવાં, સત્સંગ કરવા, ઇશ્વરના શુણો ગાવા, વૈરના ત્યાગ કરવા, સર્વ ઉપર સમદ્બ્ટિ રાખવી, શરીર અને ઘર ઉપરની અહંતા-મમતાના ત્યાગ કરવા, પ્રાણ, ઇંદ્રીયે અને મનને વશ કરવાં, વાણીને નિયમમાં રાખવી, ચાેગ, ધૈર્ય, પ્રયત્ન, અને વિવેક એ ઉપાયે৷ વડે પાલાના અહંકારના ત્યાગ કરવા.

તત્ત્વત્રથી મીમાંસા.

હે પુત્રો ! તમે સર્વ મારા સત્ત્વગુણી સરીરમાંથી ઉત્પન્ન થયા છે৷ માટે તમા મત્સરના ત્યાગ કરી, માટા ભાઇ સહાદર બંધુ ભરતની સેવા કરજો. તેની સેવા એજ મારી સેવા સમજવી. તે પછી તેમને નેત્રોને ઉપદેશ આપ્યા પછી પાતાના સા નેત્રામાંથી માટા ભરતને રાજ્યાભિષેક કર્યો અને પોતે રાજ્ય

તત્ત્વત્રથી મીમાંસા. 992

સહન કરવાં. આ લાેકમાં દુઃખ છે એમ જાણવું, તત્ત્વ જાણવાની ઇચ્છા કરવી તપ, સકામકર્મના ત્યાગ, ઇશ્વર નિમિત્તેજ કર્મ કરવાં, સત્સંગ કરવા, ઇશ્વરના ગુણો ગાવા, વૈરના ત્યાગ કરવા, સર્વ ઉપર સમદબ્ટિ રાખવી, શરીર અને ઘર ઉપરની અહંતા-મમતાના ત્યાગ કરવા, પ્રાણ, ઇંદ્રીયે અને મનને વશ કરવાં, વાણીને નિયમમાં રાખવી, ચાેગ, ધૈર્ય, પ્રયત્ન, અને વિવેક એ ઉપાયે৷ વડે પાતાના અહંકારના ત્યાગ કરવા.

હે પુત્રો ! તમે સર્વ મારા સત્ત્વગુણી સરીરમાંથી ઉત્પન્ન થયા છે৷ માટે તમા મત્સરના ત્યાગ કરી, માટા ભાઇ સહાદર બંધુ ભરતની સેવા કરતે, તેની સેવા એજ મારી સેવા સમજવી. તે પછી તેમને નેત્રોને ઉપદેશ આપ્યા પછી પાતાના સા નેત્રામાંથી માટા ભરતને રાજ્યાભિષેક કર્યો અને પોતે રાજ્ય ખટપટનો ત્યાગ કરી ઉન્મત્ત પુરૂષની પેઠે નગ્ન ચઇ, છુટા કેશ મુકી, એક શરીર સાથેજ બ્રદ્ધાવર્ત માંથી બહાર નાકળી પડયા. અવધૂતના વેશમાં ફરતા ઋષભ દેવ, તે પછી લાેકમાં મૂર્ખ આંધળા, બહેરા, અને ભૂતપિશાચ માફક વર્તાવા લાગ્યા. મૌનવત લઇ સર્વ સ્થળે કરવા લાગ્યા, પાતે આત્મા અને **અનાત્માના અનુભવ વડે પાતાના સ્વરૂપમાંજ રહેતા તેથી તેમને આ દેહ** ઉપર જરાપથ અભિમાન નહાતું અને મન એક અખંડાકાર વૃત્તિમાં રહેતું હતું. ਕੇਜ਼ਬੀ ਬੜੀਰ ਸਕੀਜ ਬਧ ਸਮੱਤਰਾਂ ਕਰਾਂ ਜੋ ਸੂਬਰੀ มปาวสโ ວນ ດະນະຄ

| પ્રકરણ ૯ મું. | વૈદિ કે ચ્યાઠમા | . અવતાર શ્રી ઋષભદેવ. | ૧૧૯ |
|---------------|-----------------|----------------------|-----|
|---------------|-----------------|----------------------|-----|

૧ કામ, ૨ કેાધ, ૩ મદ, ૪ લેાલ, ૫ શાેક, ૬ માેહ, ૭ ભય એ કર્મનાં બંધન છે અને આ સર્વતું કારણુ મન છે. તે મનની સાથે કરો વિવેકી પુરૂષ મિત્રતા કરે ?

આ પ્રમાણે ઝાયલદેવે પણ મનને৷ વિશ્વાસ ન કરતાં અનેક દેશામાં ગાંડાની પેઠે ફરતા કુટકાચલના ઉપવનમાં જઇ ચઢયા. તે પછી તે વનમાં દાવાનળ સળગ્યા અને તે દાવાનળમાં ઝાયલદેવના દેહ પણ બળી ગયા.

આ પછી કેાંક, વે, અને કુટક દેશના રાજા ' અહ ' ને તે તે દેશના લોકો પાસેના ઋષભદેવનું ચારત્ર સાંભલીને અધર્મ વૃદ્ધિ થતાં જૈનપંથને પ્રવર્તાવ્યા. તે મત વેદ તથા ધર્મશાસ્ત્રમાં કહેલી પવિત્રતા તથા સદાચારના ત્યાગ કરશે એવું ભાગવતમાં છે. તે મતમાં પાતાની ઇચ્છાથી ન્હાવું નહી, આચમન કરવું નહી. પવિત્રતા રાખવી નહી, માથાના કેશ ચુંટી કાઢવા વિગેરે નિયમા છે.

જૈનો ઋષભદેવને પાતાના પ્રથમ તીર્થ કર માને છે તે વાત હવે પછી આવશે.

આ ભગવાનના અવતાર ૨જો ગુણી લાેકાને માક્ષમાર્ગના ઉપદેશ કરવાને માટે થયા હતા

આ પ્રમાણે ઝાયલદેવ લગવાને પરમહંસ થવાના બાધ પાતાના ચારિત્રથી પ્રજાને આપ્યા હતા.

આગળ જતાં પૃ. ૪૮૦ ઉપર પ્રકરણ ૭૨ મામાં લખે છે કે—

(3) " જૈનધર્મ પ્રવત્તંક અહેંત--અરિહંત.

જૈનધર્મ પ્રવર્ત્તક અહીંતના જન્મ બિહાર પ્રાંતના પટણા શહેરમાં થયે! હતા. જૈનધર્મ પરલાકને માનતા નથી. મહાત્મા ઋષભદેવ પરમહાંસ થયા ત્યારે કાેક, બક નામે દેશના રાજાએ! તેમના બાહ્યચાર જેઇ બાહ્યકર્મના ત્યાગ કરી તેમની પાસે દીક્ષા લીધી હતી. એ વખતથી જૈનધર્મ શરૂ થયેા. તેમને બોહના જગત ક્ષણિક છે. તે મતનું ખંડન કરી પાતાના ધર્મ સ્થાપ્યા હતા.

તેમના સિદ્ધાંત એવા છે કે-જગતના કર્તા એવા કાઇ ઇશ્વર સિદ્ધ થઇ શક્તા નથી. જે સુક્ત થઇ ગયા છે તેજ ઇશ્વર છે. તેને 'જિન' અર્થાત અરિહંત 'હે છે. આત્મા સર્વવ્યાપી કે એક પણું માનતા નથી. જીવ અને અજીવ બન્ને અનંત છે. જીવ પ્રતિશરાર ભિન્ન છે. અનાદિ સિદ્ધ દ્રવ્ય શકિત, પદાર્થોના સ્વસાવ જડ ચેતનાદિ અતાવે છે, અને કાળ, સ્વભાવ, નિયતિ, કમ અને પુરૂષાકાર એ પાંચ ઉપાદાન મળવાથી વસ્તુમાત્ર અનતી જાય છે. ત ઇત્યાદિ ત

ા ઇતિ વૈદિકે-૧ નાભિરાજા, ૨ ઇશ્વરાવતાર, ૩ જૈનધર્મ પ્રવર્તક+

અહીંત-એમ કલમત્રણનું સ્વરૂપ.

## જૈન અને પોરાણિકમતના ગડપભદેવની સમીક્ષા.

આ અનાદિકાળના જગતમાં જીવા અને પરમાણુઓ અનાદિના છે, માત્ર ઇશ્વર પ્રેરક છે. આ મત સ્વામી દયાન દ સરસ્વતીજીએ પ્રકાશ્યા છે. પરંતુ જૈના ઇશ્વરની પ્રેરણાને ઠેકાણુ સ્વકૃત પુણ્ય પાપના યાગે (સૂક્ષ જડના સંબંધથી) ઉંચનીચ યાનિમાં જીવા ભટકે છે' એમ કહે છે. અને અદ્વૈતમવાળા બે સફમ શરીર જીવાનો સાથે રહેવાનું નામ માત્રથી બતાવે છે. તેને જૈનો તેજસ અને કાર્મણ શરીરથી આળખાવી લાખા શ્લાકથી વિચાર કરીને બતાવે છે.

વીસ કેાટાકાેટી સાગરાેપમના પ્રમાણવાળા એક કાળચક્રમાં અવસપિણી ઉત્સપિણી–રૂપ બે વિભાગ છે. એકકના છ છ આરા છે. તે દરેકના ત્રીજા અને ચાેથા આરામાં ધર્મની પ્રવૃત્તિના કાળ જેશ ભરનાે હાેય છે.

આ ચાલુ કાળ અવસપિણીને છે, એના ત્રીજા આશના અંતમાં તે અનાદિકાળના ભટકતા જીવેામાંથી તેવા પુણ્યના યેાંગવાળા સાત કુલકરા થયા તેમાં સાતમા ( છેલ્લા ) નાભિરાજા હતા. તેમના પુત્ર ઝાયસદેવથીજ સુગધર્મબંધ પડીને સર્વ પ્રકારના વ્યવહારની તેમજ સત્ય ધર્મની પ્રવૃત્તિ થવાથી મેાક્ષ-માર્ગની પ્રવૃત્તિ પણ શરૂ થએલી છે.

દશ હજર શ્લોકના પ્રમાણુવાળા નગરપુરાણુના ભવાવતાર નામના ચૌદમા શતકમાં પણુ નીચે પ્રમાણુ કહેવામાં આવ્યું છે—

For Personal & Private Use Only

कुलादिबीजं सर्वेषां, प्रथमो विमल वाहनः (१)। चभ्रुष्मान्च २ यशस्वी ३ चाऽभिचंद्रोधऽधप्रसेनजित् ५॥ मरुदेवश्च ६ नाभिश्च७, भरते कुलसत्तमाः। भष्टमो मरुदेव्यां तु, नामैर्जात उरुक्रमः॥ दर्शयन् वर्स्म वीराणां सुरासुरनमस्कृतः। नीतिश्रयस्य कर्ता यो युगादिप्रथमो जिनः॥

# પ્રકરણ ૯ મું. વૈદિક-વિષ્ણુના ૮મા અવતાર શ્રી ઋષબદેવ ૧૨૧

ભાવાર્થ — આ ચાલતી દુનિયાના બધાએ કુળાેના બીજભૂત ૧ વિમળ વાહન, ર ચક્ષુષ્માવ, ૩ યશસ્વી, ૪ અભિચંદ્ર, પ પ્રસેન છત્, ૬ મરૂદેવ અને ૭ નાલિ આપણા ભરતક્ષેત્રમાં યુગલ ધર્મના અંતમાં પહેલવહેલા આ સાત કુલકરા થયા છે. આ સાત પછી આઠમા-નાભિરાજા અને મરૂદેવીથી ઉરૂકમ ( ઝષભદેવ ) થયા. જેમને સુર અને અસુરા પણ નમ્યા છે અને જેમણું અર્થ, કામ અને ધર્મ એ ત્રણે પ્રકારની નીતિના રસ્તા, વીરપુરૂષના આગળ પ્રકાશ કરી આ બધી દુનિયાને દરેક પ્રકારના રસ્તા બતાવ્યા છે, અને પાતે આ યુગધર્મના સ્તાલમાં પહેલા ( જિન ) તીર્થ કર થયા છે.

ભાગવત પુરાણમાં આ સાત કુળકરાના ઠેકાણે વિષ્ણુના મત્સ્યાદિ સાત અવતારો કલ્પીને ઝાબકોવને આઠંમા અવતારરૂપે ઠરાવ્યા છે.

# જૈન અને પાૈરાણ્ડિક ઉલ્લેખનાે તકાવત—

જૈન માન્યતા મુજબ ઋષભદેવના પહેલાં અખંજેના અખંજે વર્ષો સુધી યુગળ ધર્મજ ચાલતા રહ્યા હતા. કાળના સંચાગે યુગળ ધર્મ પલટાવવાના સમયમાં પણ તે યુગલ ધર્મમાંજ સાત કુલકરા થયા. ત્યાં સુધી બીંજો કાેઇ વ્યવહારજ નહાેતા. તેમજ ન∶તાે કાેઇ બીંજો ધર્મ પણ હતા, તેથી નાભિકુલકર પણ યુગલિક વ્યવહારીજ હતા. છતાં પણ ભાગવતવાળાએ મરૂદેવીના ઠેકાણે 'મેરૂપવ'ત'ની દિકરી મેરૂદેવીની સાથે લગ્ન થવાતું લખી ખતાવ્યુ' પર્વતને દીકરી કાેના સંચાગથી થઇ હશે ? અને પર્વતે પરણાવી પણ કેવી રીતે ? આ વિચારવા જેવું છે.

દરેક પ્રકારના વ્યવહાર પહેલવેલાે ઝાષભદેવેજ લાેકાેને ખતાબ્ધા હતાે, તાે પછી નાભિકુલકરના સમયમાં યજ્ઞકર્મ કચાંથી આબ્ધાે ? યજ્ઞમાં ઝાષિગુનિએા લેગા થઇ નાભિકુલકરના પુત્ર માટે વિષ્ણુ ભગવાનને પ્રાર્થના કરવા લાગ્યા, જેથી વિષ્ણુભગવાને પાતે અલ્પાંશે અવતાર લેવાનું કછુલ કર્યું, અને ઝાષભદેવપણે આવીને અવતર્યા. વિષ્ણુ પાતે પૂર્ણજ્ઞાને અવતર્યા કે અલ્પજ્ઞાને અવતર્યા ? અલ્પજ્ઞાને અવતર્યા હે ચ તાે આપણે બધાએ વિષ્ણુના અવતાર ઠરીએ કે નહી ?

ગુરૂ પાસે ભણીને લાેકાેને ધર્મ શીખવ્યાે તાે તે ચાલતા વિષયમાં ઝાયભદેવે નવુ શું કર્યું ?

જૈનમત પ્રમાણે દેવતાઓને કરજન હેાતુંજ નથી તાે પછી ઇંદ્રની કન્યા ઝાયલદેવ કેવો રીતે પરણ્યા ?

16

| ૧૨૨ | તત્ત્વત્રયી−મીમાંસા. |  | ખં. | ٩ |
|-----|----------------------|--|-----|---|
|-----|----------------------|--|-----|---|

ભરતને રાજ્ય આપી ઝાષભદેવ બહાર નીકળી પડયા. પછી મૂર્ખ, આંધળા, બહેરા, અને ભૂતપિશાચ માફક વર્તવા લાગ્યા. ભાગવત મતે વિષ્ણુ પોતેજ ઝાષભદેવ છે તે! પછી આંધળા, બહેરાદિક વિશેષણવાળા કેમ થયા ?

દેશામાં ગાંડાની પેઠે કરતા કુટકાચલમાં જઇ ચઢયા અને ત્યાં દાવા-નળમાં બળી મુચ્યા શું વિષ્ણુનાજ અવતારને આટલું પણ ન સૂઝ્યું ?

દૂરનો વાર્લા જાણવાની શકિતએા, તથા અનેક સિદ્ધિએા ઝાયલાદેવને હતી એમ ભાગવતાદિકમાં લખ્યું છે પરંતુ આવી શકિતએા ગાંડાઓને થતી હશે કે ડાહ્યાઓને ?

પાતે વિષ્ણુ ભગવાન રૂપે હતા અને દ્વરથી જાણુવાની શકિત હતી તેન પછી અજાણુપણે દાવાનળમાં કેમ બળી મુઆ ? આવા ભગવાનથી આપણે કલ્યાણ કેવી રીતે મેળવવું ?

સ્વધર્મનિષ્ઠ દૈવી જીવનના પ્રકરશ હરમાં ' જૈનધર્મ પરલેાકને માનતા નથી 'ઇત્યાદિ લખ્યું છે તે જૈનધર્મ સંબંધી લેખકતું તદ્દન અજ્ઞાનજ સૂચવે છે. આ પ્રમાણે જૈન અને પૌરાણિકના લેખા ઉપર મહેં મારા કિંચિત્ વિચાર કરી બતાવ્યા છે અને તે બન્ને પ્રકારના લેખા વાચકાના 'સન્મુખ આદર્શફપે મૂકેલા છે ત્યાંથી વિરોધ વિચાર કરી લેવાની ભલામણ કરીને હું આ મારા વિષયથી મુક્ત થાઉ છું. 1

વૈદિકે-ત્રણ કલમથી કલ્પેલા આઠમાવતાર શ્રી ઝાષભદેવની સમીક્ષા.

# શ્રી ગડપભદેવજી તીર્થ કર કે વિષ્ણુના અવતાર ?

[ ગુજરાતી સાપ્તાહિક પત્ર તા. ૧૯મી ડીસેંબર સને ૧૯૨૬ ના અંકમાં પૃ. ૧૮૯૨ ઉપર શ્રીસુત જટાશંકર જ્યચંદ્ર આદિલશાહના ઉપરાક્ત હેડીંગ (મથાળા) ના લેખ પ્રગટ થએલા. તેના ઉત્તર એજ પત્રના આગામી અંકમાં પ્રગટ કરવા માટે તરતજ લખી માકલેલા પરંતુ તે પત્રના અધિપતિએ ગમે તે કારણે તે પત્ર પ્રગટ નહી કરવાથી અમાએ સામવાર, ત<sup>1</sup>. ૧૭મી જાનેવારી સને ૧૯૨૭ ના સાંજવર્તમાન દૈનિક પેપરમાં (પૃષ્ટ ૧૪) પ્રગટ કરાવેલા તે પ્રશ્ન તથા ઉત્તર નીચે પ્રમાણે—]

| પ્રકરણ ૯ મું. વૈ | <b>દિક–વિષ્ણુના</b> ⊲ | ૮મા અવાર | શ્રી મડષભંદેવ. | १२३ |
|------------------|-----------------------|----------|----------------|-----|
|------------------|-----------------------|----------|----------------|-----|

સાહેબ ! જૈનોના પહેલા તીથ`ંકરનું નામ ઋષભદેવ છે અને વિષ્ણુના ( આઠમા !) અવતારનું નામ પણ ઋષભદેવ છે. આ બેઉ એકજ છે કે નાખા નાખા પ્રભુ છે ! અને તેનું પ્રમાણ શું ! જૈન અને સનાતની પંડિતા પ્રમાણ શુક્રત તેમનાં જીવન ચરિત્ર દુંકમાં પ્રગટ કરે તેા ખુક્ષશા તરત નહી થઇ જાય !

શ્રીમદ્ ભાગવતમાં ઉરૂક્રમનેા અર્થ ઝાષભદેવ કરેલ છે, અને બીજા પુસ્તકમાં ઉરૂક્રમ એટલે વામન એમ વાંચેલું છે ત્યારે ઉરૂક્રમ એટલે ઝાષભદેવ કે વામન ?

શ્રીમદ્ ભાગવતમાં આઠમા અવતારનું નામ ઉરૂક્રમ લખ્યું છે, અને પંદરમા અવતારનું નામ વામન લખ્યું છે એ રીતે ઉરૂક્રમ ને વામન નેખા છે. એકજ નથી ત્યારે ભાગવતમાંનું ખરૂ કે પેલા પુસ્તકમાંનું ખરૂં ?

વિષ્ણુના ચાવીસ અવતારમાં ઝ (વૃ) ષભદેવજીનું જે ચિત્ર છાપ્યું છે તે જૈનના પ્રથમતીર્થ કરની મૂર્તિ જેવુંજ છે, તેજ પ્રમાણે વિષ્ણુના ખુદ્ધાવતારનું ચિત્ર પણ બુદ્ધની મૂર્તિ કે જૈનોના તીર્થ કરની મૂર્તે જેવુંજ છે. માધા પાસે જીદાં જીદાં બે ચિત્રપટ છે તે બન્નેમાં આમજ છે.

ઝષભદેવનું ચરિત્ર શ્રીમદ્દ ભાગવતના પાંચમા સ્કંધના ચાૈથા અધ્યાયથી છઠ્ઠા અધ્યાય સુધીમાં પણુ આપ્યું છે આ છઠ્ઠા અધ્યાયમાં અહીનના પણુ પ્રસંગ છે. જેનો અહીનને માને છે. જુઓ—

> सर्वज्ञेः जितरागादिदेाषस्त्रैलेाक्यपूजितः । यथास्थितार्थवादी च देवोऽईन् परमेश्वरः ॥

અર્હવ બુદ્ધ વર્મના મહાપુરૂષને કહે છે. જૈન શબ્દના અર્થ જૈન અને બુદ્ધ બેઉ થાય છે. મહાવીર વરાહાવતારને પણ કહેલ છે. આ બધુ બોદ્ધ, જૈન ને વૈષ્ણુવ ધર્મનું અકય દર્શાવે છે. (જટા**શ કર જયચાંદ્ર આદિલશા**હ.)

ઉત્તર

શ્રી ઋષભદેવજી તીર્થ કર કે વિષ્ણુને અવતાર ?

( ઉત્તર લખનાર દક્ષિણવિહારી સુનિશ્રી અમરવિજય છે. ભરૂચ. )

"શ્રીયુત્ જટાશંકર જયચંદ્ર આદિલશાહે 'શ્રી ઝાયસદેવજી તીર્થંકર કે

| ઉત્તર આપવા પ્રેર્યા છે. તેથી મેં મારા જાણુવા પ્રમાણે લખી ંમેાકલ્યું છે આથી<br>ઘણુા લાેકાે સત્યાસત્યના વિચાર કરવાનાે અવકાશ લેશે માટે ચાેગ્ય સ્થાન આપી<br>પ્રસિદ્ધ કરશા એવી આશા છે. "                                                                                                                                                                              |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| તેમણે લખ્યું છે કે—" જૈનોના પહેલા તીર્થ કરનું નામ ઋષભદેવ છે.<br>અને વિષ્ણુના ( આઠમા ) અવતારતું નામ પણ ઋષભદેવ છે. આ બેઉ એકજ ક<br>નાખા નાખા પ્રભુ છે ! અને તેતું પ્રમાણ શું ! જૈન અને સનાતની પંડિતા પ્રમાણ<br>શુક્રત તેમનાં જીવનચરિત્ર દુંકમાં પ્રગટ કરે તા ખુલાસા તરત નહીં થઇ જાય!"                                                                               |
| આ વિષયમાં પ્રમાણુ બીજું કશું ? બન્ને તરફના ઇતિહાસજ ગણાય<br>બાકી તાે વિચારાજ મુકી શકાય. તે શિવાય બીજું પ્રમાણુ જડી શકે નહીં.                                                                                                                                                                                                                                      |
| બન્ને તરફનેા ઇતિહાસ જેતાં આ અવસપિષ્ણીના ચાલતા કાળમાં પહેલાં<br>ઘણા લાંબા કાળ સુધી સુગળધર્મજ ચાલતા હતા, અને તે, વ્યવહારની પ્રવત્તિ<br>વિનાનાેજ રહ્યો હતા. પછી સુગલધર્મના અંતમાં વિમળવાહન આદિ સાત (૭)<br>કુલકરા ઘયા, તે પણુ સુગલધર્મીજ હતા છતાં પણુ તેમનાથી કિંચિત્ વ્યવહારની<br>શરૂઆત થતી ચાલી.                                                                   |
| સાંભળવા પ્રમાણે આ વાત દશ હજાર શ્લોકના પ્રમાણુવાળા નગરપુરા-<br>છુના ભવાવતાર નામના ચૌકમા શતકમાં પણ છે                                                                                                                                                                                                                                                              |
| " कुलादिबीज सर्वेवां प्रथमो विमलवाहनः " अत्याहि.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| અર્થાત આપણા આ ભરતખંડમાં બધાએ કુલકરોના બોજભૂત પહેલવેલા<br>' વિમલવાહન ' નામનાજ કુલકર થયા છે.                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| આ સાત કુલકરોના અંતમાં છેલ્લા કુલકર નાભિરાજા જણાવ્યા છે. જૈનો<br>પણુ આ સાત કુલકરોને તેજ પ્રમાણે માન આપે છે.                                                                                                                                                                                                                                                       |
| જૈનો આ સાતમા નાભિકુલકરને અને મરૂદેવીને પણ ચુગલ ધર્મીજ<br>બતાવે છે અર્થાત્ લગ્ન વ્યવસ્થા વિનાતું જેડલું હતું એમ કહે છે, ત્યારે<br>ભાગવત પુરાણમાં નાભિરાજાએ મેરૂપર્વતની દીકરી મેરૂદેવીની સાથે લગ્ન કર્યાતું<br>બતાવ્યું છે. તેમજ ચુગના આરંભમાં વિષ્ણુ ભગવાન્ સાક્ષાત્ પધાર્યાતું જણાવ્યું<br>છે. જૈન ઇતિહાસ પ્રમાણે મેરૂપર્વતની દીકરી મેરૂદેવી નથી પણુ નાભિકુલકરની |
| ation International For Personal & Private Use Only www.jain                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

તત્ત્વત્રથી—મીમાંસા.

વિષ્ણુના અવતાર ?'ના હેડિંગવાળા લેખ લખી જૈનાને અને સનાતનીઓને

ખંડ ૧

Jain Educ

928

nelibrary.org

પ્રકરણ ૯ સું. વૈદિક–વિષ્ણ્ના ૮મા અવતાર શ્રી ઋષભદેવ. ૧૨૫

સાથે સુગળકપે જન્મેલી મરદેવી છે. તેમજ વ્યવહારાદિક સર્વ પ્રકારનાે ધર્મ તેમના પુત્ર ઝાયસદેવેજ પ્રવત્તાંવેલાે છે. તેથી નાસિકુલકરના વખતે યજ્ઞ ધર્મ ક્યાંથી હાય. ?

સુક્ત જીવેા દુનિયામાં પાછા આવતા નથી, તેમનેા અંશ પણ બુદો પડતેા નથી ' 'नैनं छिन्दन्ति शास्त्राणि ' नैनं दहतिपाचक:, नचैनं स्ठेकदयंत्या-पो न शोषयति मारुतः (गी. २-२३) આ ગીતાજીના શ્લેાકથી પણ તેમ સમજાય છે, તેથી વિષ્ણુ પાતે અંશરૂપે નાલિકુલકરને ઘેર ઝષભદેવ પણે જન્મ્યા એ પણ વિચારવા જેવું છે.

ઝાયલાકેવને ભરત આદિ ૧૦૦ પુત્રા, જૈના અને પુરાણેા અન્ને સમ્મત રાખે છે, છતાં ભાગવતમાં ક્ષત્રિયાના ઠેકાણે એકાશી (૮૧) પુત્રોને બ્રાહ્મણરૂપે કલપ્યા છે તે પણ વિચારવા જેવું છે.

જૈન માન્ચતા મુજબ છેવટે અષ્ટાપદ પર્વત ઉપર છ દિવસના ઉપવાસની સમાધિ લઇને ઝાયસદેવર્જી માક્ષપદને વર્યા છે. ત્યારે ભાગવતમતે ગાંડાની પેઠે ફરતા કુટકાચલે જઇ ચઢયા અને ત્યાં દાવાનળથી બળી મુઆ.

જે વિષ્ણુ ભગવાન તેજ ઝાષભદેવ છે તેા શું વિષ્ણુ ભગવાન ગાંડા હતા? શું ભાનવિનાના હતા ? કે જેથી દાવાનળમાં અળી સુઆ ?

જૈન અને પુરાણના ઝાયભદેવ જુદા છે એમ પણ નથી જણાતું કેમકે તે સર્વજ્ઞ છે, જીત રાગાદિ છે, અર્હત છે અને ચથાસ્થિતાર્થવાદી છે. જૈનોને પણ એ સમ્મત છે અને ભાગવત વાળાએ પણ એ વાત માન્ય કરેલી છે ત્યારે ભિન્નતા કયાં રહી ? ત્યારે શું ભાગવતમાંથી લઇને આ ઝાયભદેવની કથા જૈનાએકલ્પી કાઢી એમ માની શકાય ?તે કહેવું પણ વગર વિચારતુંજ થાય.

દુનિયાના બધાએ ધર્મનું મૂળ વિચારીશું તાે શ્રી ઝષલદેવ લગવાવથીજ ચાલેલું છે અને તે વાતને અબજોના અબજો વર્ષ થઇ ગયાં છે, તે પ્રમાણે આજ કાલના મધ્યસ્થ પંડિતા પાતાની સૂક્ષ્મ બુદ્ધિથી પણુ જોઇ શક્યા છે.

મિ. કન્તુલાલજી નેધપુરી પાતે એક પ્રસંગે જણાવે છે કે-- ''जैन धर्म एक ऐसा प्राचीन धर्म है कि उसकी उत्पत्ति तथा इतिहासका पत्ता लगाना एक बहुतही दुर्लभ बात है। । એજ પ્રમાણે શ્રીયુત તુકારામ કૃષ્ણુશર્મા લડુ. બી. એ. પી. એચ. ડી. એમ. આર. એ. એસ. એમ. એ. એસ. બી. એમ. જી. એા. એસ. ( B. A. P. H. D. M. R. A. S. M. A. S. B. M. G. O. S.) પ્રોફેસર સંસ્કૃત

| १२६ | તત્ત્વત્રયી–મીમાંસા. | ંખંડ | ٩ |
|-----|----------------------|------|---|
|     |                      |      |   |

शिक्षाबेणाहिक विषयना, अध्यापक क्रिन्स क्रिबेज जनारस, पाताना એठ व्याण्यानमां क्रंडे छे क्रे--सबसे पहिले इस भारत वर्षमे ऋषभदेवजी ' महर्षि उत्पन्न हुए वें दयाचान् भद्र परिणामि पहेले तीर्थकर हुए है.

જ્યારે અધા દેવેાથી અને અધાએ મતાથી પહેલવેલા શ્રી ઝષભદેવજી અનેક પ્રમાણેાથી સિદ્ધ થતા હાેય તાે પછી આઠમા અવતાર રૂપે કલ્પેલાે ભાગવત વાળાનાે મત ચાેગ્ય છે એમ કેવી રીતે માની શકાય ?

તે શિવાય સર્વ માન્ય પંડિત દત્તાત્રય બાલકૃષ્ણુ કાલેલકર પાતાના ' પૂર્વ રંગ ' નામના પુસ્તકના પૃ પ૮ માં લખે છે કે-જેમ બીદ્ધધર્મમાં બાધિ સત્વની કલ્પના છે, તેમ જૈનધર્મમાં તીર્થ કરની કલ્પના છે, અને તેવીજ રીતે વૈદિક ધર્મે જૈન અને બીદ્ધધર્મની નકલ કરી અવતારની કલ્પના ઉભી કરી છે. એવા કેટલાકના મત છે. વિષ્ણુના દશ અવતાર છે એમ મનાય છે. બીજી ગણત્રી પ્રમાણે ચાવીસ અવતાર ગણાય છે. દશ અવતારમાં બુદ્ધઅવતાર ગણાય છે, અને ચાવીસ અવતારમાં ઝાબલદેવ છે એ ધ્યાનમાં લેવા લાયક છે.

પાક ઉપર ચઢાવેલા મણુ અધમણુ દાણામાંના એક દાણાને ચાંપવા જેવે ( થાેડાથી ઘણા પ્રકારતું જ્ઞાન કરી શકાય તેવેા ) આ મારા ડુંક લેખ છે. જૈનોના ગ્રંથા-સંસ્કૃત, પ્રકૃત તેમજ બીજી અનેક ભાષાઓમાં બહાર પડી ચૂકયા છે. જીજ્ઞાસા ધરાવનાર સર્જુન પુરૂષા પાતાના નિશ્ચય પાતાની મેળે કરી શકે તેવા આ જમાના છે. પછી સત્યાસત્યના વિચાર કર્યા વિના અમારા પૂર્વજો એ કહ્યું હાેય તે ખરૂં એમ જેઓ માનતા હાેય તેમના માટે આ મારા પ્રયાસ નથી અને તેમને મનાવવાના મારા આગ્રહ પણ નથી. ા

૮માવતાર શ્રી ઝાષભદેવના સંબંધે પુછેલા–જટાશંકર જ્યચંદ્ર આદિલ-શાહના પ્રશ્નને ઉત્તર.

ા ઇતિ વૈદિક મતે-વિષ્ણુના ૮મા અવતાર શ્રી **મકષભદેવ, તેમનુ** સ્વરૂપ, તેની સમીક્ષા અને જટાશ કરના પ્રશ્નાત્તર, પ્રકરણ ૯મું. સંપૂર્ણ.

# પ્રકરણ ૧૦ મું,

જૈનાના બીજા તીર્થ કર અને બીજાસગરચક્રવત્તી.

યેાધ્યા નગરીનું બીજુ નામ વિનીતા નગરી હતું. તેની ગાદી ઇક્વાકુવંશના ( ઋષભદેવના પુત્ર ) ભરત ચક્રવર્ત્તીને મલ્યા બાદ તેની અસંખ્ય પાટપરંપરાને અંતે જિતશત્ર રાજા થયા તેમના નાના ભાઇ સમિત્ર યુવરાજ હતા. જિતશત્રનીવિજ્યાદેવી રાણીને ઉત્તમ ચોદ સ્વપ્નસચિત અજિતનાથ નામના પુત્ર થયા, અને સુમિત્રની રાષ્ટ્રી



યશાેમતિને પણ ચૌદ સ્વપ્નસૂચન પૂર્વક સગર નામનાે પુત્ર થયાે હતાે. આ બન્ને પુત્રો ચૌવાનવચના થયા ત્યારે જિતશત્રુએ અને સુમિત્રે દીક્ષા લીધી અને માક્ષમાં ગયા. અજિતનાથ રાજા થયા અને સગર સુવરાજ થયા. કેટલાક સમય સુધી રાજ્ય કર્યા પછા આંજતનાથ તીર્થે કર <mark>હોવાને લીધ</mark>ે પાતાના સમય જાણી પાતાની મેળે કીક્ષા લઇને તપ કરવા લાગ્યા. પછી કેવળ-ગાન પ્રાપ્ત કરીને બીજા તીર્થ કર થયા અને સગર રાજા થઇ ૧૪ રત્નાની\* પ્રાપ્તિ

શતાં બીજા ચક્રવર્તી પદે આવ્યા. ભરતની પેઠે છ ખંડનું રાજ્ય ભાગવતાં તેમને

|                               | -                      |    |
|-------------------------------|------------------------|----|
| ∗ ચક્રવર્તાના ૧૪ રત્નાનાં નામ | તેની હત્પત્તિનું સ્થળ. |    |
| ૧. સેનાપતિ                    | પાતાના નગરમાં          |    |
| . ગાથાપતિ                     | **                     |    |
| <b>૩. પુરાહિત</b>             | 12                     |    |
| ૪. ગજ                         | વૈતાઢપર                |    |
| પ. ધોડા                       | 3)                     |    |
| ક. વર્ષકી ( સુથાર )           | પાતાના નગરમાં          |    |
| ૭. સ્ત્રો                     | રાજકુલમાં              |    |
| ८. २४                         | અહ્યુધ શાળામાં         |    |
| ૯. છત્ર                       | 33                     | ** |
| ૧૦. ચર્મ                      | લક્ષ્મીના ભંડારમાં     |    |
| ૧૧. મહ્યુ                     | <b>57</b>              |    |
| ૧૨. કાકિણી                    | 33                     |    |
| ૧૩. ખડઞ                       | ચ્યાયુધ શાળામા         |    |
| .28. 63                       | **                     |    |

| ૧૨૮ | તત્ત્વત્રયી–મીમાંસા. | ખંડ | 9 |
|-----|----------------------|-----|---|
|     |                      |     |   |

જન્હું કુમારાદિ સાઠ હજાર પુત્ર થયા. તે સાઠ હજાર પુત્રોએ દંડ રત્નના પ્રભા-વધી ગંગા નદીના પ્રવાહને અષ્ઠાપદ ( કૈલાસ ) ની ચારેબાજી ખઇ ખાેદીને તેમાં નાખ્યા હતા.

ગંગા નદીના પ્રવાહને અષ્ટાપકની આસપાસ લઇ જવામાં તેમણે એ વિચાર કર્યો હતા કે-અમારા પૂર્વજ ભરતચકવર્તીએ આ પર્વત ઉપર મંદિરા બંધાવી તેમાં ઝષભાદિ ચાવીસ તીર્થંકરાની સુવર્ણાદિ ધાતુમય, શરીર પ્રમાણ સુક્રત પ્રતિમાએા બનાવીને મૂકી છે તેની રક્ષા થાય, પણ આમ કરવા જતાં પાતાળમાં રહેલા નાગકુમારાને ઉપદ્રવ થયે৷ તેથી નાગેંદ્રે કેાધમાં આવી જઇ તેમને બાળીને ભસ્મ કર્યા. આવી રીતે ખાદીને વાળવા માંડેલા ગંગાના પ્રવાહ સગર પુત્રાના આકસ્મિક મરણથી અનિયંત્રિતપણે વહેવા લાગ્યા કર્યા પાણીથી ખેતરા અને અન્ય ભૂમીભાગને અતિશય નુંકશાન થયા કર્યુ

આ બધા ઉપદ્રવા ટાળવાને માટે જન્હુના પુત્ર ભગીરથે પેલાના દાદા સગરની આજ્ઞાથી દંડવડે ભૂમિને ખાેદી ગંગા નદીને પાછી સમુદ્રમાં મેળવી દીધી તેથી તે ગંગા નદીનાં જાન્હવી અને ભાગીરથી એવાં પણ નામાં પડયાં.

સગર ચક્રવર્તીએ શત્રુંજય ઉપર ભરત રાજાએ ખનાવેલા શ્રી ઝષભદેવના મંદિરનાે ઉદ્ધાર કરાવ્યાે હતાે વળી બીજા પણ જૈન લીર્થાના અનેક ઉદ્ધારાે કરાવ્યા હતા. વળી સમુદ્રને પણ દેવતાના સાહાયથી ભરતક્ષેત્રમાં લાવ્યા હતા.

વતાઢય પર્વતના ઘનવાહન રાજા સગરની આજ્ઞાથી લંકાના ટાપ્માં પહેલા રાજા થયા હતા ઘનવાહનનેક વંશ રાક્ષસ નામે હાવાથી લંકા ટાપ્તુ નામ પણુ રાક્ષસદ્રીપ પડશું હતું અને એજ વંશમાં રાવણુ બિભીષણુાદિક થયા છે.

છેવટે સગર ચકવર્તી બીજા લીર્થ કર અજિતનાથ પાસે દીક્ષા ગ્રહણ કરીને, કેવળજ્ઞાન પામીને માેક્ષે ગયા, અને શ્રી અજિતનાથ લગવાવ પણ સમેત સિખર પર્વંત ઉપર શરીર છેાડીને મેાક્ષે ગયા.

શ્રી ઝષભદેવના નિર્વાણથી પચ્ચાસ લાખ કેઃટા સાત્રરાપમ વર્ષ પછી શ્રી અજિતનાથ માક્ષે ગયા.

સગર ચક્રવર્ત્તિનો બીજો વિશેષ ઇતિહાસ ત્રિષષ્ટિશલાકા પુરૂષ ચરિત્ર વિગેરે માટા ગ્રંથાથી જાણી લેવેા.---

ાઇતિ જૈન પ્રમાણે–બીજા અજિતનાથ તીર્થ કર અને બીજા સગર ચક્રવતી'નું (સ્વરૂપ ) પ્રકરણ ૧૦ સું. 1

# પ્રકરણ ૧૧ મું.

વૈદિક મતે-સગરરાજા.

(પ્રેા આનંદરાંકર બાપુસાઇ ધ્રુવકૃત નીતિશીક્ષણ પ. લ્પ માંથી)

ગર નામના સૂર્યવંશી રાજાને બે રાણીઓ હતી. શિવજીના વરદાનથી એકને એક છાકરા અને બીજીને સાઠહજાર છાકરા ઉત્પન્ન થયા. એ એક છાકરાનું નામ અસમંજસ હતું. તે ઉછાછલા અને કુર હતા, રડતાં બાળકાેને નદીના કાંઠે ઘસડી જઇ નદીમાં નાંખી દેતાે. પ્રજાની ફરીચાદથી પ્રધાનાેએ રાજાની



**આજ્ઞાથી તેને દે**શથી બહાર કાઢી મૃકયેા.

હવે પેલા સાઠ હજાર પુત્રાનું પ્રરાક્ષ્મ સાંભળા, તે પણ ફૂર કમીના કરનારાજ હતા.

એક વખતે સગરરાજાએ અશ્વમેઘ આરાધ્યા. યજ્ઞના નિયમ પ્રમાણે ગ્રશ્વને છુટા મૂકચા. જે એ અશ્વને બાંધે તેની સાથે વિજય મેળપવે৷ જોઇએ તેની પાછળ સાઠ હજાર પુત્રા ગયા. સગરની આજ્ઞાથી તેમણે થાડાને બે ત્રણ વખત શાધ્યા પણ જડયા નહી. છેવટે કપિલમુનિના આશ્રમમાં ઝાડ નીચે ખાંધેલા પેલા ઘાડા જેવા. આ જ ચાર છે. એને ખાંધીને મારા. કપિલમુનિ સમાધિમાંથી જાગ્યા તેઓના તરફ નેત્ર ફેરવ્યું. નેત્રની અગ્નિથી સાઠે હજાર છેાકરા ક્ષણવારમાં અળીને ભરમ થઇ ગયા. એ વાત સબ્લને કાને જતાં તે ગલરાયા કે-સાઠ હજાર બળીમૂઆ, એકને દેશનિકાળ કર્યો છે, અને યજ્ઞ પુરા થયા નથી હવે કરવું શું ? અસમંજસને અંશુમાન પુત્ર હતા, તે રાજા પાસે રહેતા. એ પુત્રને બાેલાવી રાજાએ કહ્યું કે-તારા પિતા દેશ વટે છે, તારા કાકાએા કપિલમુનિના ક્રોધથી ભસ્મ થયા. મુનિપાસે યજ્ઞના ઘાેડા છે તું લઇ આવે તાે ચરૂ પૂરા થાય અને હું સ્વર્ગે જાઉં. દાદાની આજ્ઞા માથે ચઢાવી મુનિયાસે જઇ પ્રણામ કરી ઘોડા માંગ્યા. સુનિએ પાતે ઘાડા બાંધ્યા જ ન હતા. અંશુંમાનને ઘાંડા છાંડી લઇ જવા કહ્યું ઝાવિ રાજપુત્રના વિનય અને ધર્મ જોઇ બહુજ પ્રસન્ન થયા જેથી એને વરદાન આપ્યું કે તારા પૌત્ર લગીરથ સ્વર્ગમાંથી ગંગા ઉતારી લાવશે અને એના જળથી પવિત્ર થઇ તારા કાકાએા સ્વર્ગે જશે. મંશુપાન ઘોડા લાવ્યા અને સગરના યજ્ઞ પુરા થયે.

17

સગર પછી **અંશુમાન્** અને અંશુમાન્ પછી દિલીપ રાજા ગાદીએ આવ્યે દિલીપે સ્વર્ગમાંથી ગંગા ઉતારવા બહુ પ્રયત્ન કર્યો પણ તે સફળ થયેા નહીં. દિલીપ પછી એને પુત્ર **ભગીરથ** ગદીએ આવ્યે. એણે અત્યંત તીવ્રતપશ્ચર્યા કરીને ગંગાજીને પ્રસન્ન કર્યા પણ પૃથ્વી ઉપર એ પડે ત્યારે એમને ભાર કેાણુ ઝીલે ? તેથી બીજીવાર તપશ્ચર્યા કરીને શિવજીને પ્રસન્ન કર્યા એમણે સ્વર્ગમાંથી પડતી ગંગાને પોતાના મસ્તકે ધરી અને ત્યાંથી તે પૃથ્વી ઉપર પડીને સમુદ્ર તરફ ચાલી. સમુદ્ર કાંઠે સગરના પુત્રાની રાખને પોતાના જાતથી પવિત્ર કરી અને સગરના પુત્રાને સફગતિએ પહેંચાડ્યા. ગંગા ભાગી-રથી કહેવાઇ અને સગરના પુત્રાએ ખોદેલા સમુદ્ર સાગર કહેવાયે. "

#### સમીક્ષા—

શિવ છએ એક સ્ત્રીને એક પુત્રનુ અને બી છને સાઠ હબાર પુત્ર થવાનું વરદાન આવ્યું તેં બન્ને સ્ત્રીઓને સમાન ભાગે પુત્રે થવાનું વરદાન કેમ નહી આપ્યું હોય ? અને શિવજીના આપેલા પુત્રોને કપિલસુનિથી બાળી મરાયજ કેમ ? અશ્વમેધાદિક યદ્માની વાતા જૈનમત પ્રમાણે સગરના પછી ઘણા લાંબા કાળ પછીથીજ ચાલેલી છે. તે આગળ જણાવવામાં આવશે. ભરતના પુત્ર મરી-ચિતેના પછી કપિલસુનિ થયા છે સગર વખતે સંભવ જણાતા નથી તા પછી આલી મારવાનું કેવી રીતે બની શકે ?

શિવજીના વરદાનથી પ્રાપ્ત થએલા સાઠ હજાર પુત્રેા સગર પિતાના જીવતાંજ બળી મુઆ તેા, જે શિવજીએ આપ્યા હતા તેમનીજ આરાધના કરીને જીવતા કેમ ન કરાવ્યા ? શું શિવજીને આપવાની સત્તા હતી, તેવી રીતે પાછા જીવતા કરવાની સત્તા ન હતી ? ખેર.

સગરના પુત્ર અશમંજસ, તેને! પુત્ર અંશુમાન્, તેને! પુત્ર દિલીપ અને સગરની ચાથી પેઢીએ દિલીપના પુત્ર ભગીરથ. તે ભગીરથે. તપશ્ચર્યાથી ગંગાનદીને પ્રસન્ન કર્યાં. તેના ધાધ ઝીલવા કરી તપ કરી શિવજીને પ્રસન્ન કર્યા. ત્યારબાદ ગંગાનદીના ધાધ શિવજીના મસ્તકપર પડી પૃથ્વી ઉપર પડયા અને સમુદ્ર તરક વહન થતા સગરના પુત્રાની રાખને પવિત્ર કરી સાઠે હજારને સ્વર્ગે પહોંચાડયા. એમ પુરાણામાં જણાવ્યું છે પણ તે સગરના સમયમાં માણુસાના શરીર ઘણાં ઉંચાં હતાં અને આયુખ્ય પણ ઘણાં લાંબા કાળનાં હતાં છતાં પણ સગર રાજાની ચાથી પેઢી ઉપર થએલા ભગીરથે તે સાઠ હજાર સુડદાંની રાખ

For Personal & Private Use Only

ખંડ ૧

| પ્રકરણ ૧૧ સું. | વૈદિકમતે સગરરાજા. | ૧૩૧ |
|----------------|-------------------|-----|
|----------------|-------------------|-----|

ગંગાના પાણીથી ભીંજવીને સવે<sup>\*</sup>ને જીવતા કરી સ્વર્ગમાં પ<mark>હ</mark>ોંચાડયા કે રાખના પરમાણુઓને સ્વર્ગમાં પહેાંચાડયાં **?** 

વિશેષમાં, સગરતા પુત્રોની સંખ્યાને લઇને રામાયણુ અને ભાબવતમાં એક તુંબડીથી પણુ ૬૦૦૦૦ પુત્રો પૈક્રાં થવાતું લખી અતાવ્યું છે ( જુઓ શંકાકેષ શંકા ૩ )

આ સર્વ બાબતમાં મારાથી કંઇ ચાક્ક્રમ નિર્ણય નહી થઇ શકવાથી જૈન અને પુરાણના લેખ આદર્શ રૂપે રજી કરી વિશેષ વિચાર કરવાનું કાર્ય સત્પુરૂષોને ( મધ્યસ્થ દ્રષ્ટિના વાચકોને ) સાંધું છું.

ા વૈદિક સગરના સાઠ હુજાર પુત્ર અને તેની સમીક્ષા ા

વૈદિ કે-–તુલસીદાસ રામાયણુના---સગર.

શ્રી તુલસીદાસજી કૃત રામાયણુ બાલકાંડ પૃ. ૨૦૫ થી ૨૮૫ સુધીમાં સગરરાજાનું વિસ્તૃત વર્ણન છે તેને৷ કિંચિત્ સાર નિચે સુજબ---

રામ, લક્ષ્મણુ અને વિશ્વામિત્ર ગંગાજી ઉપર આવ્યા. રામે ગંગાજીની ઉત્પત્તિના સંબંધે પુછતાં વિશ્વામિત્રે કહ્યું કે–તમારા કુલમાં પૂર્વે સગર રાજા ચયા હતા તેમને કૈશિની અને સુમતિ નામે બે રાણીઓ હતી. તે રાણીઓ સાથે સગર વનમાં ગયેા. ત્યાં તપશ્ચર્યા કરતા ભુગુ ઝષિને જોયા. સ્તુતિ કરી એટલે ખૂગુ સુનિએ ઇચ્છિતવર માંગવા કહ્યું. રાણીઓએ કહ્યું કે આપની ઇચ્છા પ્રમાણે આપે. ભૂગુએ કેશિનીને એક પુત્રનું અને સુમતિને સાઠ હજાર પુત્ર થવાના વર આપ્યા. પછી તે સીઓની સાથે સગર ઘેર આવ્યા. સુનિના કહેવા પ્રમાણે પુત્રા થયા. એટલે ઘીથી ભરેલા ઘડાઓમાં સાઠ હજાર પુત્રાને રાખ્યા. મોઢા થયા પછી કીડા કરવા લાગ્યા. સગરના મોટા પુત્ર અસમંજશે જાઝમાં ભરી ગામનાં છેાકરાંને સરથૂ નદીમાં ડુળાડી દીધાં. પ્રજાના પાકાર થતાં સગરે અસમ જસને દેશ નિકાળ કર્યા, અને તેના પુત્ર અંગ્રુપ્રાન્તે પાતાની પાસે રાખ્યા.

હવે અશ્વમેધ યજ્ઞના સમયે છુટા મુકેલા ઘાેડાને પાેતાના પદની રક્ષા માટે ઇંદ્રે પાતાળમાં કપિલ મુનિના આશ્રમે બાંધ્યાે. ઘાેડા પાછા ન આવતાં સાઠે હજાર પુત્રા ખાેળવા નીકત્યા. છેવટે ધરતી ખેહી પાેતાળમાં પેઠા ત્યાં કપિલ મુનિના આશ્રમમાં ઘાેડાને દેખી તેમને ઘણાં કઠાેર વચનાે બાલ્યા. મુનિએ સામુ

#### તત્ત્વત્રયી--મીમાંસા.

દેખી બાળીને ભરમ કર્યા. પછી અશુમાન કાકાઓની ખબર લેવા નીકળ્યા. ત્યાં સાઢહજરના મામા ગરૂડજીથી બળી મુઆની ખબર મળતાં જળાંજલી મૂકી, ત્યારે ગરૂડજીએ કહ્યું કે–ગંગાજીનું જળ મળવાથી સાઠે હજારના ઉદ્ધાર થશે. પછી ગરૂડજીની સાથે જઇ મુનિના આશ્રમમાંથી ઘોડો છેાડાવી લાગ્યા. યગ્ન પૂરા કરી, અંશુમાનને રાજ્ય સાંપી, સગર તપ કરવા લાગ્યા. પછી અંશુમાનના પુત્ર દિલીપ ગાદી ઉપર આવ્યા. તેમણે ઘણાં વર્ષો સુધી તપ કર્યો પણ પત્તો લાગ્યા નહી. પછી તેના પુત્ર ભગીરથે પોતાના પુત્ર કકુત્સ્થને ગાદી સાંપી એક હજાર વર્ષ સુધી તપ કરી પ્રદ્યાજીને પ્રસન્ન કર્યા. ગંગાજીની પ્રાર્થના કરી, પણ પ્રદ્યાએ શિવની સહાય્ય લેવાનું બતાવ્યું. તેથી દેવતાએાના વર્ષ સુધી કરીથી તપ કરી શિવને પ્રસન્ન કર્યા. પછી શિવે ગંગાને માથે જીલવાનું કણુલ રાખી, પ્રદ્યાનું ધ્યાન કરી, ગંગાને છેાડાવી. ગંગાએ શિવને પાતાલમાં ખાંસી ઘાલવાના વિચાર કર્યો પણ શિવે જટામાંથી એક વર્ષ સુધી ગંગાને ચસકવાજ ન દીધી. પછી ભગીરથની પ્રાર્થનાથી બિંદુ બિદું છેાડતાં ત્રણ ધારાથી આકાશ, પાતળ અને પૃથ્વી એમ ત્રણે લેશકને પાવન કરતી ગંગાએ સગરના સાઠે હજાર પુત્રોને તારી દીધા. પછી દેવતાઓની સાથે આવીને પ્રદ્યાએ ભગીરથની સ્તુતિ કરી." ઇત્યાદિ.

## ગંગાનું જાન્હવી નામ પાડવાનું કારણુ.

આજ તુલસીદાસ રામાયણુના બાલકાંડ ષ્ઠ. ૨૧૮ ની ટીપમાં વાલ્મિકીય રામાયણુનું અવતરણુ મુકેલુ. છે તેમાં લખ્સું છે કે----

'' ગંગાજ માર્ગમાં જન્ડુ રાજાની યજ્ઞ સામગ્રીને તાણી ગયાં હતાં તેથી જન્હુ ક્રોધ કરી ગંગાને પી ગયા હતા. પણ પછી ભગીરથેસ્તુતિ કરી ત ઉપરથી જન્હુએ પાતાના અંગમાંથી ગંગાને પાછાં કહાઢયાં હતાં તેથી જાન્હવી પણ કહેવાય છે.

વૈદિકે-તુ. રામાયણુના-સગર અને જત્હુનું સ્વરૂપ.

## જૈન અને વૈદિક સગરના પુત્રેા અને ગંગાના વર્ણુંન ઉપર સમીક્ષા.

આ અવસપિંહ્યીમાં એક કેાટાકાેટી સાગરાેપમ કાળના પ્રમાણુવાળા ચાથા આરાનાે અડધા ભાગ (પચાસ કેાટાકાેટી) વ્યતીત થયા બાદ બીજા તીર્થકર અજિતનાથ અને બીજા ચક્રવર્તી સગર થયા હતા. તેમના તથા તેમના સાઠ પ્રકરણ ૧૧ મું. જૈનવૈદિક સગરના પુત્રોની સમીક્ષા. ૧૩૩

હજાર પુત્રોનો યતક ચિત્ ઇતિહાસ અમાએ જૈન પ્રમાણે ઉપર આપ્યો છે તેમજ વૈદિક ગ્રંથામાંથી પણ ત્રણુ લેખા ડુંકામાં આપ્યા છે હવે તેના અંતરંગના વિચાર ડુંકામાં કરીએ—જૈન પ્રમાણે પુત્રો સ્વાભાવિક રીતે પેઢા થયા હતા. જ્યારે વૈદિકના પહેલા લેખ જેતાં શિવજીના વરદાનથી પુત્રો થયા હતા કપિલ મુનિએ તેમને બાળી મુકયા. અને ગંગાના પાણીથી ત્રિજી ચાથી પેઢીએ તેમના ઉદ્ધાર થવાતું ભવિષ્યપણ કપિલમુનિએજ સૂચવી દીધું હતું. હવે ગીજો તુલસી-દાસજીકૃત રામાયણુના લેખ જેતાં ભગુમુનિના વરદાનથી પુત્રાની પ્રાપ્તિ અને પાતાળમાં રહેલા કપિલમુનિએ બાળી નાખ્યાનું જણાય છે. બાળી નાખ્યાની ખબર સુમતિ રાણિના ભાઇ ગરૂડે (સાઠ હજાર છાકરાઓના મામાએ ) આપી હતી, તેમજ ગંગાના પાણીથો ઉદ્ધાર થવાતું ભવિષ્ય પણ ગુરૂડજીએ કહીને બતાવ્યું છે.

અસમંજસના પુત્ર અંશુમાને ગંગાજીને લાવવાના પ્રયત્ન કર્યા હાય એમ બન્ને લેખાેથી જણુતું નથી. પછી અંશુંમાનના પુત્ર દિલીપે ઘણુ કાળ સુધી તપ કર્યો પણુ તેમા ગંગાજીને લાવી શકયા ન હતા જ્યારે દિલીપના પુત્ર ભગીરથે પાતાના પુત્રને ગાદી સાંપી હજારા વર્ષના તપને અંતે પ્રદ્માજીને પ્રસન્ન કર્યા પણુ પ્રદ્માજીએ કહ્યું કે- જે શિવજી ગંગાના પ્રવાહ ઝીલવાનું કપ્પુલ કરે તાજ ગંગાજીને નીચે લાવી શકાય? ભગીરથને કરીથી દેવતાનાં વર્ષ તપ કરી શિવને પ્રસન્ન કરવા પડયા, પછી શિવજીએ ધોધ ઝીલવાનું કપ્પુલ રાખી, ધ્યાન કરી પ્રદ્માજીને જાગૃત કર્યા અને સ્વર્ગમાંથી ગંગાને છેાડાવ્યા. ગંગાજીને ગર્વ થયેા કે ધોધથી શિવને પણુ પાતાળમાંજ ખાસ્તી ઘાલું, પણુ ગંગાજીનું ધાર્યું ન થવા દેતાં શિવજીએ પાતાની જટામાં ગંગાજીને એવાં તે ગુંગળાવી નાંખ્યા કે એક વર્ષ દિવસ સુધી તો ચસકવાજ દીધાં નહીં. છેવટે ભગીરથે પ્રાર્થના કરી જટામાંથી સુક્રત કરાવ્યાં, એટલે ગંગાજી ત્રણે લોકોને પાવન કરતાં સગરના સાઠે હજાર પુત્રાના પણુ ઉદ્ધાર કરી સ્વર્ગમાં પહેાંચાડી દીધા. અહિં ડુંકામાં વિચાર કરવાતું એટલું જ છે કે-જે અળી ગએલાની રાખ તેણું તે કાળ પ્રમાણે લાખા વર્ષ થઇ ગયાં હતાં તેમને સ્વર્ગ કેવી રીતે પહેાંચાડેલા સમજવા ?

હવે વાલ્મીકીય રામાયણના ઉલ્લેખ એવા છે કે-'જન્હુ રાજાના યજ્ઞની સામગ્રી ગંગાજી તાણી ગયાં તેથી જન્હુ ગંગાજીને પી ગયા. જયારે ભગીરથે જન્હુ રાજાની સ્તુતિ કરી ત્યારે જન્હુએ પાતાના અંગમાંથી બહાર કહાડયાં તેથીજ જાન્હવીના નામથી લેહમાં પ્રસિદ્ધ થયાં. વાલ્મિકીયના આ લેખ જેતાં વૈદિકીય પ્રથમના બન્ને લેખાે તદ્દન રદ થઇ જાય છે. કેમકે-જન્હુ પિતા, અને ભગીરથ પુત્ર હતા એમ જે જેનોએ અતાવેલું છે તેની સાથેજ તે સંબંધ ધરાવે છે. તેમજ ગંગ છ પણ હતાં એ પણ સ્વતઃસિદ્ધ છે. માત્ર જન્હુ ગંગા છને પી ગયા અને ભગીરથે બહાર કડાવ્યાં એટલી વાત જૈનોની સાથે મળતી નથી, પણ ગંગા તો હતાંજ તેથી પ્રદ્યાને કે શિવછને આરાધવાની જરૂર પડેલી હોય તેમ પણ જણાતું નથી. આ લેખમાં મૂળની વાત કયા પ્રકારની હતી અને તેમાં ફેરફારી કોણે કરી તેના વિચાર કરવાનું તા વાચક વર્ગને સોપી દઇ આ પ્રસંગથી વિરસું છું.

જૈન વૈદિકના સગરમાં પડેલી ભિન્નતાની સમીક્ષા.

સાઠ હજાર પુત્રાની હિંસાના પાપથી કપિલની મુક્તિ.

( સ્કંધ પુરાણ ખંડ પ મેા, અધ્યાય ૧૭૫ મેા. પત્ર ૩૦૨ અને શ્લેહ ૧૯ ના સાર )

જેને પુરાણેમાં સનાતન વાસુદેવ કહેલા છે તે પાંચમા અવતારે કપિલ સુનિત્વને પ્રાપ્ત થઇ સાતમા પાત.બમાં જઇને વસ્યા ત્યાં દેવેાથી અને સિદ્ધોથી બ્રહ્મા, વિષ્ણુ અને શિવરૂપે પૂજ્યા. પણ તેમના આગળ જઇ ચઢેલા સગરના પુત્રો તેા નાશને પ્રાપ્ત થયા. તે બળી મુરેલાંના પાપના શોક કરતાં વિચારવા લાગ્યા કે હું સર્ર સંગત્યાગી, નિવિષય છતાં મારાથો આ સાઠ હજારના નાશ થયેા તે અયાગ્ય થયું, પણ થઇ ગયું તેનું હવે શું કરવું ? એવા વિચાર કરીને તે કપિલ ઝાધ નર્મદાનદીના તીર ઉપર આબ્યા અને વ્રત ઉપવાસાદિકની સાથે સ્તાન, દાન અને રૂદ્રના પૂજનથી તેણે પાતાના આત્માને તે લાગેલા પાપથી છાડાવીને નિર્વાણપદને પ્રાપ્ત કર્યું. બીજા પણ તે તીર્થમાં આવ. " ઇત્યાદિ. વિશેષ ત્યાંથી જોઇ લેવું.

આમાં વિચાર—

સનાતન વૈકુંડના માલિક વાસુદેવ ( વિષ્ણુ ભળવાન પોતે ) ૨૪ અવ-તારા ધારણુ કરતાં પાંચમા અવતારે કપિલસુનિ રૂપે થયા, તેમણે પાતાના નામ-નાજ તીર્થમાં વ્રતાદિક કરી રૂદ્રને પૂજ્યા ત્યારે તેઓ પાપથી છુડી નિર્વાણુ પદને વર્યા તો તે કપિલના પાંચમા અવતાર પછી પાછા ફરીથી વાસુદેવે ઓગણીસ (૧૯) અવતાર ધારણુ કરેલા છે તાે તેં કયા સ્થાનથી આવીને ધારણુ કરેલા ?

| પ્રકરણ   | 99 | સું. | ત્રિજાથી નવમા | તીર્થ <sup>:</sup> કર. | 13 |
|----------|----|------|---------------|------------------------|----|
| শ্ববংশ্ব | 11 | 3    | ા નળા યા વલવા | લાય કર.                | 13 |

આ ઉપરના લખાણમાં હું કેાઇ પણ પ્રકારથી મારી સમજીતી કરી શક્યો નથી તેથી પંડિતેને આ સંબંધમાં જરા ચાભીને વિચાર કરવાની ભલામણ કરે છું.

ા વિષ્ણુના પાંચમાવતાર કપિલે સાઠ હજાર પુત્રોને મારી પ્રાયશ્ચિત લીધું. પ્રકરણ ૧૧ મું સંપૂર્ણ.

## પ્રકરણ ૧૨ મું. ત્રિજાથી નવમા તીર્થ કર.

ત્રિજા લીર્થ- બીજા લીર્થ કર અજિતનાથના નિર્વાણુ પછી ત્રીસલાખ ક્રોટિ કર સંભવ-નાથ ડ નામના રાજા થયા. તેમણી રાણી સેના હલી તેમના પુત્ર સંભવનાથ નામે ત્રિજા લીર્થ કર થયા. \*

ચાથા તીર્થ અચેષ્ધ્યા નગસીમાં ઇઢવાકુ વંશમાં સંવર રાજા થયા, તેમની કર સ્પભિ- રાણી સિદ્ધાર્થા તેમના પુત્ર સભિનંદન ચાથા તીર્થ કર થયા. પંદન

પાંચમા અધેાધ્યા નગરીમાં ઇક્લાકુ વંશમાંજ 'મેઘ' નામે રાજા થયા તીર્થકર તેમની રાણી સુમંગલા હતી તેમના પુત્ર સુમતિનાથ તે પાંચમા સુમતિનાથ તીર્થ`કર થયા.

છઠ્ઠા <mark>તીર્ધકર ક</mark>ૌસાંબી નગરીમાં ઇક્લાકુ વંશમાં **શ્રીધર** નામે રાજા થયા <sup>પદ્મપ્રભ</sup> તેમની રાણી સુસીલા હતી તેમના પુત્ર પદ્મપ્રભ (પદ્મનાભ) નામે છઠ્ઠા તીર્થ<sup>°</sup>કર થયા.

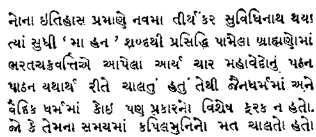
સાતમા વાણારસી ( અનારસ ) નગરીમાં ઇક્ષ્વાકુ વશમાંજ **પ્રતિષ્ઠ** તીચ કર સુપાર્શ- રાજા થયા તેમની રાણી પૃથ્વી નામની હતી. તેમના પુત્ર સુપા-નાર્થ ર્શ્વનાથ હતા તે સાતમા તીર્થ કર થયા.

\* આ સર્વ તીર્થ કેરોના થવામાં એકેકથી અંતર જાણવા માટે જીએો પ્રકરણ પાંચમું. આ બધાએ તીર્થ કરો સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ થયા પછી ત્રણ ત્રણ ભવ કરીને મેાક્ષે ગયા છે પર તુ કરેકના લવા લખતાં ઘણુા વિસ્તાર થાય તેથી. લખ્યા નથી જાણવાની ઇચ્છા-વાળાએ ત્રિષષ્ટિશલાકા પુરુષચરિત્ર વિગેરે અન્ય જૈન પ્રાથા જોવા.

| ૧૩૬       | તત્ત્વત્રયોમીમાંસા. 🤍 ખંડ ૧                                |
|-----------|------------------------------------------------------------|
| ગા¦મા     | ચંદ્રપુરી નગરીમાં ઇફ્લાક લંશમાં <b>મહારોન</b> રાજા હતા.    |
| લાર્થકર   | તેમની લક્ષ્મણા રાણી હતી. તેમના પુત્ર શ્રી ચંદ્રપ્રભ હતા તે |
| ચંદ્રપ્રભ | આઠમા તીર્થોકર થયા.                                         |
| નવમા      | કાર્કદી નગરીમાં ઇક્ષ્રાકુ વશમાંજ સુત્રીવનામે રાજા થયા      |
| તીર્શકર   | તેમની રાણી રામા નામની હતી તેમના પુત્ર સુવિધિનાથ થયા તે     |
| સુવિધિનાથ | નવમા તીથ કર થયા                                            |

આ ત્રિજા તીર્થ કરથી નવમા તીર્થ કરના સમય સુધી ન તે કેઇ ચકવત્તી થયા, તેમજ ન તો કાઇ વાસુદેવાદિક થયા છે તેમજ નતો કાઇ ધર્મમાં વિશેષ ફેરફાર થએલો હોવાથી અખંડ રૂપે જન ધર્મજ ચાલી રહેલે હતો તેથી આ જગ્યાપર વિશેષ વિસ્તાર કરવાના અવકાશ લીધા નથી. કારણ બધાએ તીર્થ કરા તત્વના ઉપદેશમાંતા એક સરખાજ હાય છે. માત્ર દેશ અને કાળ પ્રમાણે સુધારા વધારા બતાવે છે તેથી તેમાં વિશેષ કહેવાનું આપણુને શું હોય ?

### બ્રાહ્નણોએ બદલેલું ધર્મનું સ્વરૂપ



ખરા પણ તેઓ સદાચારનું પોલન કરતા અને સદાચારનાજ ઉપદેશ કરી શ્રી ઝાયલાદેવ લગવાનનુંજ ધ્યાન કરવાનું લોકોને બતાવતા હતા અને જૈન ધર્મ પણ અખંડિત પણાથીજ ચાલતા આવેલા હતા. પરંતુ નવમા તીર્થં કર સુવિધિનાથના નિર્વાણ પછી કેટલાેએક કાળ ગયે જીવાના દુર્લાગ્યને લીધે અનિષ્ટકાળના પ્રભાવથી જૈન ધર્મના સર્વથા લાય થઇ ગયા હતા, તે સમયે ન તાે કાઇ જૈન ધર્મના પાલન કરવાવાળા સાધુ હતા, ન તાે કાઇ શ્રાવક, તેમજ ન તાે કાઇ સુવિધિનાથ લગવાનના ઉપદેશના તત્ત્વનાં પુસ્તકા રહ્યાં હતાં, તેથી દશમા તીર્થ કર શીતલન.થના થતાં પહેલાં, ઘણા લાંબા કાળ સુધી પાતાની આજી- પ્રકરણ ૧૨ મું. નવમાપછી બદલાયલું ધર્મનું સ્વરૂપ. ૧૩૭

વિકાને માટે પડન પાઠન કરવાવાલાં પેલા પ્રાહ્મણોનેજ ધર્મતું સ્વરૂપ લાેકો પૂછવા લાગ્યા, એટલે તે પ્રાહ્મણો પોતાના સ્વાર્થમિશ્રિત વ્યવહાર ધર્મ માત્રનાેજ વિશેષ ઉપદેશ કરતા થયા અને દિન દિન પ્રતિ નેતૃત્વનું અભિમાન ધરાવતા, લાેકાેના પાસેથી મનમાની ભેટા લઇ **વિષયાદિક**માં વધારે ને વધારે મગ્ન થતા શિથિલતામાં ઉતરતા ગયા.

હવે જ્યારે દશમા તીર્થ કર શ્રી શીતલનાથ ભગવાન કેવળગ્રાન પ્રાપ્ત કરી શ્રો ઝયભદેવની પેઠે ખરા તત્વોનાે ઉપદેશ કરવા લાગ્યા, ત્યારે કેટલાક ભદિક પ્રાદ્યણો તેમના પાસેથી થયાર્થ તત્ત્વા સાંભળી (સમજી) ને દશમા તીર્થ કરના માર્ગને અનુસર્થા હતા, પરંતુ જે વ્યાદ્યણા પંડિતમાની થઇને લોકોના પાસેથી મનમાની લેટે! લઇને નેતૃત્વના અભિમાનવાળા થઇ બેઠા હતા તે ભ્રાદ્યણોને ત્યાગ વૈરાગ્યરૂપ આત્મ કલ્યાણના માર્ગ પસંદ નહી પડવાથી તેઓ ત્યાગી, વૈરાગી સાધ-એગને તિરસ્કારની નજરથી જેવા લાગ્યા, એટલજ નહીં પણ તેમને લાેકામાં હલકા પાડવાને માટે ' દાસ, દસ્ય નાસ્તિક, અને વેદબાદ્ય કહીને લોકોને પણ ભટકાવવા લાગ્યા. એટલામાત્રથી સંતાષ ન પામતાં ∷પ્રાચીન કાળથી ચાલતા આવેલા ઇતિ-હાસામાં પણ ધીરે ધીરે અનેક પ્રકારના ફેરફારો કરીને પોલાની માન્યલાને અનુકૂળ પડેલા પ્રયત્ના કરવા લાગ્યા. જે કે દશમા લીર્થ કરના સમયમાં કાઇ પદ્ય માટા પ્રકારના ફેરફાર કરી શકયા નહી હાેય, પણ આપણે જેમ જેમ આગળ આગળનાં પુસ્તકાના વિષય ઉપર નજર ફેંકીશું તેમ તેમ લણા પ્રકારની વિચિત્રતાએ આપણે નેઇ શકીશું. જેમકે 'યજ્ઞના વિષયને મુખ્ય રાખીને જીવાના સંહાર કરી માંસ ભક્ષણ કરવાનું, માતૂ મેધ, પિતૃમેધાદિક યગ્નામાં તેમના સંહાર કરી અંગત વેર સાધવાનું. એજ પ્રમાણે શ્રાદ્ધાદિકમાં યજમાનના બાપ દાદાઓને અનેક જીવેાનાં માંસ ભ્રક્ષછથી વર્ષ દિવસ સુધી તપ્ત રાખવાતું વિગેરે વિગેરે અનેક પ્રકારતી વિપરીતતા ધર્મના બહાનાથી કરેલી આપશે નેઇએ છીએ. આટલ બધુ અંધેર ચલાવતા છતાં પાતાના વશમાં પડેલા અજ્ઞાની લાેકોને શીખવતા ગયા કે '' જૈના વેદાને માનતા નથી, શ્રાહને માન માન આપતા નથી તેથી જૈના નાસ્તિક છે. "પછી તે તત્ત્વાતત્ત્વને નહી સમજનારો જેના વશમાં પહેલા હોય તે જે કહે તે સમજે અને કહે. બાલકમાં અને અજ્ઞાનીમાં કાંઇ કરક હાેતા નથી. ઠાઇ કવિએ કહ્યું પણ છે કે-

> " હુકડી મસુદા બાસ્તા, તીનેાકા એક ગાત. જીનકા જૈસા ગુરૂ મિલા, ઉનકા વૈસા પાત ? "

મતલબ એવો છે કે-ડુકડી ( ખાદી ) , મસુદા ( મધ્યમ કપડું ) બારતા ( સારા 18 લોકોને પહેરવા ચાેગ્ય ઉંચું કપડુ ) આ બધાંએ લુગડાં તેા રૂઇનાંજ ખને છે. ફરક કેમ પડચેા ? તાે કે–જેને જેવા કારીગર મન્યો તેણે તેવું બનાવ્યું. એજ પ્રમાણે જેને જેવા ગુરૂ મન્યા તેણે પાતાના સેવકોને તેવા બનાવ્યા. પણ જ્યારે અસ કારીગરના હાથમાં તે વસ્ત જાય છે ત્યારે તેની અરી કિંમત થાય છે.

પ્રમાણ જન જવા ગુરૂ મળ્યા તણુ પાતાના સવકાન તથા બનાબ્યા. પણ જ્યાર ખરા કારીગરના હાથમાં તે વસ્તુ જાય છે ત્યારે તેની ખરી કિંમત થાય છે. બીજી કારણ એ પણ છે કે 'ગતિ પ્રમાણે જીવાની મતિ થાય છે ' બાકી વાસ્તવિક ધર્મ તો એજ છે કે-કેઇ પણ જીવાને દુઃખ આપવું ન જોઇએ, તેમજ પાતાને અને બીજાને જે હિત, મિત, અને પથ્ચરૂય હાય તેજ પ્રમાણે બાલવુ. પારકી સ્તીને મા, બહેન, બેઠી, તરીકે માન આપવું, બીજાના ધનને જબરજસ્તીથી લેવું નહી. તેમજ લાભના વસમાં પડી ધન લેગુ કરવાની હાય હાય નહી રાખવી ઇત્યાદિ જે નીતિના માર્ગ છે, તે અધાએ ધર્મને માટે એક સરખાજ છે.

છતાં આવા ઉત્તમ નીતિના ધર્મથી છેાડાવીને પોતાના વિષયો પોષવાને માટે, કે સ્વાર્થના માટે બીજા જીવેાના ઉપર જીલમ ગુજારવામાં ધર્મ બતાવવે તે કયા પ્રકારના ધર્મ ? વાસ્તવિક વિચાર કરીએ તા તે ધર્મ નથી, પણ ધર્મમાં ાવકાર થયેલા કહી શકાય. જ્યારે સત્યધર્મમાં ભેદ થાય છે ત્યારે તેના નેતાઓને તત્ત્વામાં પણ ફેરફાર કરવાની ફરજ માથે આવી પુડે છે. પછી તેમના ગ્રંથામાં વસ્તુના નામાનો ફેરફાર, દેવાની સરજ માથે આવી પુડે છે. પછી તેમના ગ્રંથામાં વસ્તુના નામાનો ફેરફાર, દેવાની સરજ માથે આવી પુડે છે. પછી તેમના ગ્રંથામાં વસ્તુના નામાનો ફેરફાર, દેવાની આધૃતિમાં ફેર, ગરૂઓના વર્તનમાં ફેર, એવી રીતે જ્યાં જોઇશ ત્યાં અનેક પ્રકારની વિષમતાઓ (વિકૃતિઓ) આપણા જેવામાં આવશે, પરંતું માધ્યસ્થ વૃતિ ધારણ કરી સૂક્ષ્મબુદ્ધિથી સત્યાડસત્યના વિચાર કરીને જોઇશું તો સુપ્રય સુદ્દાઓમાં થાડાજ કરક જોઇ શકીશું આથી કેટલાક વૈદિક ધર્મના વિષયો તે તે ગ્રંથામાંથી લઇને લોકોના આગળ આદર્શરૂપે મુકવાનો મારા આ પ્રયત્ન છે પરંતુ નિર્ણય કરવાનું કાર્ય પંડિતોએજ કરી લેવું.

ઇતિ–નવમા તીર્થ કરની પછી-ભરતથકીના સ્થાપેલા બ્રાહ્મણાએ ધર્મતું સ્વરૂપ પલટાવ્યું. પ્રકરણ ૧૨ મું--સંપૂર્ણ.



૧૩૮

પ્રકરણ ૧૩ મું. દશમા તીર્થ કરના શાસનમાં હરિવ શાત્પત્તિ.

# પ્રકરણ ૧૩ મું.

દરામા તીર્થ કર શીતળનાથ અને તેમના સાસનમાં હરિવંશની ઉત્પત્તિ

> ધમા તીથે કર સુવિધિનાથના નિર્વાણ પછી ઘણા લાંળા કાળે ભદ્દિલપુર નગરમાં ઇક્લાકુ વંશના દઢરથ રાજા થયા, તેમની રાણી નૅકાનામની હતી, તેમના પુત્ર શીતળનાથ ભગવાન દશમા તીર્થ કર થયા. તેમના નિર્વાણ પછી



ત્તમનાજ શાસનમાં હરિવ શની ઉત્પત્તિ થઇ તેના સંબંધ નીચે ગુજળઃ---

ક્ષેશાંબી નગરીમાં વીરાનામના કાળી હતા. તેની સી વનમાળા ઘણીજ રૂપાળી હતી તેથી તે નગરના રાજાએ તેણીને જબરજસ્તીથી પાતાની રાણી અનાવી લીધી. સ્તીના વિરહથી તે કેહળી ગાંડા થઇ ગયા અને હા વનમાળા ! હા વનમાલા કરતા શહેરમાં ભટકવા લાગ્યા.

એક વખત વર્ષાઠાળમાં વનમાળાની સાથે રાજા ચેમ્પમાં બેઠા હતા તેવામાં પેલા વીરા કાળીને હા ! હત ! કરતા બાવરા થઇ ગએલા એઇ રાજા રાણી (વનમાળા) ને ઘણાજ પ્રશ્વાતાપ થતાં તેઓ પાતાના આત્માને ધિકકારવા લાગ્યા. તેજ સમયે એકદમ તેમના ઉપર વિજલી પડવાથી કાળ કરીને હરિવર્ષ સેત્રમાં તેઓ સી સુરૂષ રૂપે સુગલ પંણે ઉત્પન્ન થયાં.

રાજા રાષ્ટ્રીનું મરણ સાંભળીને કાેળી ખુશીમાં આવીને સાવચેત ચૂછે ગયા. પછી તાપસ થઇને તપ કર્યા. તે તપના પ્રભાવથી કિલ્વિષ\* દેવતા પણે ઉત્પન્ન થયો, ત્યાં આવધિજ્ઞાનથી જોતાં રાજા રાષ્ટ્રીને યુગલિક પણે ઉત્પન્ન થયેલાં જોઇ વિચાર કરવા લાગ્યા કે-આ યુગલિક× ભદ્રક પરિણામી અને અલ્પાર'ભી હાવાથી મરીને દેવતા પણે ઉત્પન્ન થશે તેા પછી હું મારૂં વૈર કેવી શતે લઇ શકીશ ? માટે એવા ઉપાય કરૂ કે જેથી એ ખન્ને મરીને નરકમાં જાય. તે એવા વિચાર કરે છે. એટલામાં ભરતક્ષેત્રમાં ચંપાનગર્રાના રાજા ઇક્વા

+ જેન સિંહાંતમાં એવા નિયમ જણાવેલા છે કે દરેક યુગલિક મરીતે ું સ્વર્ગમાંજ જાય.

<sup>ં∗</sup> આ દેવજાતિ \_તોચ કેાટિતી છે.ં

તત્ત્વત્રયી—મીમાંસા.

કુવંશીય ચંદ્રકીર્તિ'તું અપુત્રિયા પણે મરણ થવાથી ત્યાંના લાેકાને વિચાર થયા કે હવે આપણે રાજા કાેને સ્થાપવા. તે વખતે પેલા દેવતાએ તે યુગલના શરીરના દેવમાયાથી સંકાેચ કરીને ત્યાંથી ઉઠાવ્યું અને ચંપાનગરીના લાેકાેને સાંપીને કહ્યું કે આને તમારા હરિનામા રાજા અને હરિણીનામા રાણી બનાવા. અને એમને ફ્લમિશ્રિત માંસ ખાવાને આપજો, તેમ શિકાર કરવાતું પણ શીખવજો કહી અંતર્ધાન થઇ ગયા. લાેકાેએ તે રાજા રાણી ને તેના કહ્યા પ્રમાણે આચરણુ કરાવ્યું તેથી તે બન્ને મરીને પાપના પ્રભાવથી નરકમાં ગયાં. યુગલિક કદિપણ નરકમાં જાય નહિ છતાં અહિં તેમ બન્યું તેથી આ અનિષ્ટકાળમાં આશ્વર્ય રૂપે મનાયું છે.

ગ્યા રાજાની વંશપર પરા થઇ તે હરિવંશના નામથી પ્રસિદ્ધ 'થઇ. એજ વંશમાં વસુરાજા થયે! હતા. ( જુઓ પ્રકરણ આવતામાં. )

શ્રી સુવિધિનાથ તીર્થ કરના શાસની પેઠે શ્રી શીતલનાથનું શાસન પણ આગળ જતાં કેટલાક કાળે સર્વથા વિચ્છેદજ ગયું. એવીજ રીતે નવમ તીર્થ કરથી લઇને પંકરમા તીર્થ કર ધર્મનાથ સુધી વારંવાર જૈન ધર્મના વિચ્છેદજ થતાે રહ્યો તેમ તેમ ઉત્તરાત્તર બ્રાહ્મણ ધર્મનું પ્રાબલ્ય વધતું ગયું.

દરામા તીર્થ કર શીતલનાય, પછી હરિવ શની ઉત્પત્તિ.

## નવીન વેદાેની રચના.

નાના ઇતિહાસ પ્રમાણે હિંસામિશ્રિત વેદા ંબનાવનારામાં યાજ્ઞવલ્કય , સુલસા, પિપ્પલાદ અને પર્વત આદિ સુખ્ય હતા. આમાંથી પ્રથમના ત્રણુંના ઇતિહાસ આ પ્રકરણમાં આપીશું અને સાથે સાથે વૈદિક ગ્રંથામાંથી તે કથનને ટેકા આપતા ઉલ્લેખાના પણ નિર્દેશ કરીશુ. પર્વતનું વર્શન વસુરાજાના સંબંધવાળા

પ્રકરણમાં કહેવામાં આવશે.

કલિકાલ સર્વજ્ઞ શ્રી હેમચંદ્રચાર્યકૃત ત્રિષષ્ટિશલકા પુરૂષ ચરિત્ર-પર્વ ૮માના બીજા સર્ગમાં આ ત્રણેના ઇતિહાસ આપેલા છે તે નીચે સુજબ---

કાશપુરીમાં ઝુલસા અને સુભદ્રાનામે વેદ વેદાંગાદિકમાં અત્યત્ત નિપુછ્ બે સંન્યાસિણી બહેના હતી. તેમણે વાદ વિવાદમાં અનેક વાદિએાને છતેલા





પછુ યાજ્ઞવલ્કયના વાદમાં ' જે હારે તે સેવક અને ' એવી પ્રતિજ્ઞા હતી અને યાજ્ઞવલ્કયે સુલસાને જીતી તેથી તે તેની સેવિકા થઇ રહી. તેમાં બન્નેના સંયોગ થતાં પુત્ર પેદા થયેા, તેઓ તે પુત્રને પીપલના વૃક્ષ નીચે સુકીને ચાલતાં થયાં. સુલસાની અહેન સુભદ્રાને આની ખબર પડતાં તે પીપલા તરફ ગઇ. સ્વાભાવિકપણે પીપલાતું ફલ બાલકના સુખમાં પડતાં તે સુખ હલાવી રહ્યો હતા આથી તેનું નામ પિપ્પલાદ રાખ્યું. તેને યત્નથી પાળી વેદવેદાંગાદિ શાસ્તો ભણાવ્યા.

પિપ્લાદે અભિમાનથી અનેક વાદિઓને હરાવ્યા. છેવટે માસીના કહેવાથી પાતાના માત પિતાની ખબર પડતાં ઉગ્ર ક્રોધ થયે৷ કે અરે ! તેઓ નિર્દય થઇ મને જંગલમાં છેાડીને ચાલ્યાં ગયાં. આથી તેમની સાથે વાદમાં ઉતરી તેણે માતૃમેધ અને પિતૃમેધની સિદ્ધિ કરીને તે બન્નેના તેમાં હેામ કર્યાં.

આ પિપ્પલાદ મીંમાંસકમતના મુખ્ય આચાર્ય થયા. તેમને આતલી નામે શિષ્ય થયેા. તેનાથી યગ્ન યાગાદિ ( જીવાેની હિંસાની ) ની પ્રવૃતિ વિશેષ પહે, ચાલુ થઇ.

### વેદાેના સંબંધે વૈદિક માન્યતા—

૧ હત્ આરણ્યક ઉપનિષદ્ના ભાષ્યમાં લખ્યું છે કે 'ચર્નાના કહેવા વાલા ' યજ્ઞવલ્કય ' અને તેના જે પુત્ર તે યાજ્ઞવલ્કય ' આથી ચર્નાની વિધિ પ્રાયઃ યાજ્ઞવલ્કયથીજ ચાલેલી હાવી નેઇએ. તેમજ ઘણે ઠેકાણે **યાજ્ઞવલ્વ્યેતિ** દ્વો <del>વાચ</del> ( અર્થાત્ યાજ્ઞવલ્કયે એમ કહેલુ છે. ) આવેા ઉલ્લેખ નેવામાં આવે છે એથી પણ યાજ્ઞવલ્કથે એમ કહેલુ છે. ) આવેા ઉલ્લેખ નેવામાં આવે છે એથી પણ યાજ્ઞવલ્કથજ વેદાના કર્તા કલ્પી શકાય છે. વળી વૈદિક શાસ્ત્રોમાં એમ પણ લખાએલું છે કે ' યાજ્ઞવલ્કથે પૂર્વની વિદ્યા વામી ( આક્રી કાઢી ) ને સૂર્યની પાસેથી નવીન વિદ્યા શીખી ' આના અર્થ પણ એજ થઇ શકે કે યાજ્ઞવલ્કથે પ્રાચીન વેદોના ત્યાગ કરીને નવીન વેદા બનાવ્યા.

આ વાતના વિશેષ પુરાવે સ્કંદ પુરાશુ ખંડ છઠ્ઠો, અધ્યાય ૧૨૯, શ્લેાક ૭૩ ( ૫. ૧૪૪ ) થી પશુ મળે છે. તેના સારાંશ નીચે મુજબ---

' ખૃહત્કલ્પમાં વેદ, વેઠાંતના પારગામી શાકલ્યસુનિ ઘણા શિખ્યોને લણાવતા હતા અને રાજાનું પોરાહિત્ય પછું કરતા. તેથી રાજાનું શાંતિક કર્મ

<u>ધાતે કરતા અને ક્રમવાર શિષ્યે</u> પાસે પણ કરાવતા. એક દિવસે વેશ્યાના† † નખાેથી શરીર પર લિસાટા પડેલા છતાં પહ લાજ છેાડીને યાજ્ઞવલ્કય શાન્તિ કર્મ કરાવવાને ગયેા. એવા સ્વરૂપથો આવેણેઃ જોઇ લોકો હાંસી કરવા લાગ્યા અને ર જા પણ ઝાધને આવી સ્થિતિવાળા જેઇ તેના હાથનું પાણી ગ્રહણ ન કરતાં લાકડાંને છાંટવાનું કહ્યું. લાકડા ઉપર છાંટતાં તે પ્રકુશિત થઇ ગયું. રાજાએ ચકિત થઇ પાંચી મગ્યું પણ અભિમાનશી યાજ્ઞવલ્કર્યે આપ્યું નહીંને પોતાના ઘર તરક ચાલ્યાે ગયાે. બીજે દિવસે શાકલ્ય મુનિના તરકથી શાંતિક કર્મ થયા બાદ રાજાએ યાજ્ઞવલ્કયની માગણી કરી. શાકલ્ય ઝાવિએ યાજ્ઞવલ્કયને શાન્તિકર્મ કરવાની આંજ્ઞા કરેતાં હઠે ચઢેલા તેણે ગુરૂને પણ તરછાડી નાખ્યા. તેથી ગુરૂએ પણુ ઘણેુા તિરસ્કાર કરીને કહ્યું કે⊣' મારી વિદ્યા પાછી આપીને તારે જ્યાં જવું હૈાય ત્યાં ચાલ્યાે જા. ' એમ કહી મંત્રેલ પાણી પાશું તેથી આકલવ્યાકુલ થઇ બધી વિદ્યાઓ ઐાકી કાર્ડી અને કહેવા લાગ્યા કે તમારા આપેલેા એક પણુ અક્ષર હવે મારા પેટમાં રહ્યો નથી તેથી તમે મારા ગુરૂ નહી અને હું તમારા શિષ્ય પણ નહી. એમ કહી યાજ્ઞવલ્કય હાટકેશ્વરમાં ગયેા, અને ત્યાં જઇ સૂર્યની ઉપાસના કરવા લાગ્યાં. એટલે એક વર્ષના અંતે સૂર્યે પ્રસન્ન થઇ વરસાગવાનું જણાવ્યું ત્યારે યાજ્ઞવલ્કયે વેદ વિદ્યાં ભણવાની પાર્થના કરી. સૂધે કહ્યું કે–મારા તેજમાં તારાથી ટકી શકાશે નહી. છેવટે સૂધે લધિમા વિદ્યા આપી અને તે વિદ્યાના પ્રભાવથી લઘુ શરીર ધારણ કરીને સૂર્યના ઘોડાના કાનમાં પેસી સર્યુંના મુખથી બધી વેદ વિદ્યા ભણ્યા પછી સર્વ ઉપનિષદેઃ બનાવી રાજાઓને અને લોકોને સંભલાવી પછી પોતાના કાત્યાયન પુત્રને ભણાવી લળાવી પેતે બ્રહ્મ તેજની સાથે પોલાનું તેજ એડી દીધુ. "

ં આ શિવાય બીજા પણ અનેક ઋષિએાએ વેઢોની જીદી જીદી ઝચાએ। બનાવેલી છે એના પુરાવા માટે જીએ। આર્યીના તહેવારાને। ઇતિહાસ પ્ર ૩૯૨ થી. તેમાં જણાવ્યું છે કે---

" વેક રચનાતું કાર્ય આસરે પાંચસે વર્ષ સુધી ગાલ્યું અને તે રચવામાં અનેક ઝાષિઓએ મહેનત લીધી. પુરાણકાળમાં અનેક ઝાષિઓ થઇ ગયા તે બધાએ વેદનું રક્ષણ કર્શું અને વેદ ધર્મના પ્રચાર કર્યો + x x

† †મૂળમાં આ બાબતનું વર્ણુન અત્યંત વિસ્તારથી કરેલ છે પરંતુ આ પ્રસંગને৷

َ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ सर्वांगेषु च निर्रुज्जः प्रकटांगो जगाम वै ॥ १५ ॥ સર્વ વેદમાં મુખ્ય જે ઝગ્વેદ તેનાં દશ પ્રકરણ અથવા મંડલ છે. તેમાં પહેલું અને છેવટનું મંડલ અનેક ઝાષિઓને હાથે રચાયેલું છે. ભુગુકુલાતાન્ન ગૃત્સમદ અને તેના વંશજોએ બીજી મંડળ. વિશ્વામિત્રે ત્રીજી, વામદેવે ચાશુ. અત્રિએ પાંચમું. ભારદાજે છઠુ તથા સાતમું. કાથવે આઠમું અને અંગીરસે નવમું.

એ પ્રમાણે વચલાં આઠ મંડલાે જુદા જુદા ઝલિઓએ રચ્યાં. તેમણે જુદા જુદા તેત્રીસ × દેવતાઓની સ્તુતિ કરેલી છે. પરંતુ એ સ્તુતિનું પરિણામ ' ઇશ્વર એકજ છે ' એ ભાવમાં થએલું છે. વેદકાળમાં એકંદર ૯૧ ઝલિઓ થઇ ગયા એવું મત્સ્યપુરાણમાં કહેલું છે. "

આ વાતની પુષ્ટિમાં ડૅા. મૅકડાેલન ' સંસ્કૃત સાહિત્યનેા ઇતિહાસ ' નામના ગ્રંથમાં પૃ. ૭૫ ઉપર લખે છે કે– ' ઝ ગ્ વેદમાં જે સૂક્તો દીઠામાં આવે છે, સઘળાંને અસ્તિત્વમાં આવતાં કંઇ સેંકડાે વર્ષો થયાં હાવાં જોઇએ. ' ઇત્યાદિ.

જે જે ઋષિઓ વેદાેની રચના કરતા તેમના નામની અનેક શાખાએ પ્રસિદ્ધિમાં આવતી ગઇ. તેથી આ પ્રચલિત વેદાે નવીન નથી એમ કેવી રીતે કહી શકાય <sup>8</sup>

ઇતિ દશમાં તીર્થ કર થયા પછી નવીન વેદો રચાયાનું સ્વરૂપ.

સ્વચ્છંદતાથી ભરેલા પ્રાહ્મણ ગ્રંથાઃ—

ડાં. મૅકડાનલ, સંસ્કૃન સાહિત્યના ઇતિહાસ. વેદાના સમયનું સાહિત્ય નામના બીજા પ્રકરણમાં ( પૃ. ૩૮ માં લખે છે કેઃ—

" વેદના મંત્રો અને ચાગનાેવિધિ એ બેઉના પરસ્પરનાે સંબંધ કેવી રીતનાે છે, અને એક બીજાની અપેક્ષાએ એ બેઉના ગૃઢ અર્થ શાે છે તે સમજાવવું એ બ્રાદ્મણાેનાં મુખ્ય ઉદ્દેશ છે. એમાં પ્રસંગ વશાત જે દંતકથાઓ, અને ધ્યાન ખેચે એવા વિચારા આવે છે તે જે બાદ કરીએ તાે એ ગ્રંથા સાહિત્યની રચના તરીકે કંઇ પણુ રમણીય લાગે છે એમ આપણાથા કદ્દી

× તે પ્રચકારે ડીપમાં નીચે પ્રમાણે જણાવ્યું છે---

" આ ૩૩ પ્રકારના દેવા પરથી પુરાણકારે એ દેવાની સંખ્યા તેત્રીસ કરોડના કરી ''

| ૧૪૪ તત્ત્વત્રયી-મીમાંસા. ખ | \$ | 9 |  |
|----------------------------|----|---|--|
|----------------------------|----|---|--|

શકારો નહી. એ ગ્રાંચામાં વિધિની જે સમજીતી આપવામાં આવી હાેય છે, તેની પુષ્ટિના માટે વ્યાખ્યા સંબંધી, ભાષા સંબંધી, અને ઉત્પત્તિ સંબંધી કેટલાંક વચના પણ સાથે સાથે સાંકલી દેવામાં આવ્યાં હાેય છે. અને જગતની સૃષ્ટિવિષેના, તથા એ સૃષ્ટિના રચનાર વિષેના પ્રગટ કરાયલા વિચારાના સમર્થનમાં દંત કથાએા અને ફિલસુદ્દીની ચર્ચાઓ પણ આપવામાં આવી હાેય છે.

વિપ્રેાની સ્વચ્છ'દ કલ્પનાએાથી ભરેલાં અને જીદી જીદી વસ્તુઓમાં **લુર'ી પણુ**, રે ! **એવકુર્ફી લરેલી રીતે બી**જે કેાઇ પણુ સ્થળે નજ દીઠામાં આવે એવું એકતાનું આરાપગુ કરનાંરાં ઉપલક્રિયાં અને આડંબરવાળા વિવેચ-નાના સંગ્રહ એ ગાંથામાં થયેલા છે. ″

આમાં ક્રિંચિત્મારા વિચારાઃ—

આ વેદાના વિવયમાં આપે પ્રથમ સ્કંદપુરાણુના લેખથાં એવું કે-શાકલ્ય ગુરૂના તિરસ્કારથી યાગ્નવલ્કયે જીના વેદોનું વમન કર્યું તો શું લણેલા શાકલ્ય ગુરૂના તિરસ્કારથી યાગ્નવલ્કયે જીના વેદોનું વમન કર્યું તો શું લણેલા શાનને ઓકી કઢાય ખરૂં? એના તા અર્થ એજ થાય કે જીના વેદોના ત્યાગ કરી યાગ્નવલ્કયે નવા વેદોની રચના કરી. આર્યાના તહેવારાના લેખકે પગુ જણાવ્યું છે કે--વેદોની રચના કરવામાં અનેક ઝાયેગાએ પાંચસા વર્ષ સુધી મહેનત લીધેલી છે, અને મત્સ્ય પુરાણવાળાએ લ્૧ ઝાયેગાની સંખ્યા લખી બતાવી છે. ડૉ. ગૅકડાનલ પણ આવાલની પુષ્ટિ કરી રહ્યા છે તે સમયે છાદ્મણુત્ર થા પણ તરત જ જેડી દેવામાં આવ્યા છે. તે પણ અનેક છાદ્મણોની સત્તા જામેલી હાવાથી તેએ જે કાંઇ લખે અગર કહે તેના સંબંધે કાેઇ પુછવા વાળુ હતુંજ નહી. પણ તે સ્વચ્છંદી પણાનું લખેલું આજે અંગ્રેજ પરીક્ષકાના સમયમાં તેવા ગીરવ વાળું થઇ શકશું નથી. પરંતુ જૈનગ્ર થાના માટે તેવા પ્રકાર બન્યા નથી. પણ આજે આખી દુનિયા ગીરવની સાથે અમૃતોદ્ગારથી જૈનોનાર્થયોને વધાવી રહી છે તે તેના સત્ય તત્ત્વોનેજ આભારી છે.

> વેદા ઉપર રચાએલા પ્રા**ક્ષણ ગ્રંથે**) માટે અંગ્રેજોના મહ. પ્રકરણ ૧૩ મું સંપૂર્ણ.



# પ્રકરણ ૧૪ મું.

જવાના રક્ષકાને રાક્ષસાે કહેવાની ધૃષ્ટતા. ( રાવણુ અને નારદ )<del>ક્</del>ર

કાના રાજા રાવણુ જ્યારે દિગ્વિજ્ય કરવાને નીકળ્યા ત્યારે લાકડીઓના મારથી ગલરાતાે અને પાકાર કરતા નારદ મુનિ રાવણુની પાસે આવ્યા. રાવણું પુછયું કે તમને કાેણુ માર્યા ? ત્યારે નારદે કહ્યું કે-- રાજપુરના રાજા મંરૂત



<u>પ્રાદ્ય</u>ણેાના ઉપદેશથી યજ્ઞ કરવા લાગ્યાે, તેમાં નિરપરાધ ગરીબ પશુઓને મારતાં બેઇ હું આકાશમાંથી ઉતરી બ્રાહ્મણોની પાસે બેઠેલા મરૂત રાજાની પાસે ગયે৷ અને મેં કહ્યું ઠે—હે રાજન ! તું આ શું કરવા લાગ્યાં છે ! ત્યારે મરતરાજાએ મને જવાબ આપ્યા કે–આ ધાદ્યણાના ઉપદેશથી દેવતાઓની તપ્તિકરવા અને સ્વર્ગની પ્રાપ્તિ માટે પશુઓતું અલિફાન આપી ધર્મતું કાર્ય કરૂં છું. પછી મહેં મરતને કહ્યું કે– હે રાજન ! વેદામાં જે યજ્ઞ કરવાના કહ્યો છે તે તું સાંભળ-યજ્ઞ કરવાવાળા જે આત્મા તેજ યષ્ટા, તપરૂપ અગ્નિ, જ્ઞાન રૂપી ઘી, કર્મ રૂપિ લાકડા, કામ, ક્રોધ, માન, માયા, અને લાભરૂપી પશુઓ, સત્ય બાલવા ૨૫ યગ્નસ્તંબ, જીવાની રક્ષા કરવી તે દક્ષિણા, અને સમ્યગ્રજ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રરૂપ રત્નવ્રયી તે વેદિકા. આ પ્રમાણે યજ્ઞ કરવાના વેદામાં કહેલા છે. જે ચાગાલ્યાસમાં રહી કરે છે તે સુકૃત રૂપ થાય છે, અને જે રાક્ષસ જેવા થઇ પશુઓના યજ્ઞ કરે છે તે તા મહાઘાર નરકમાં જાાય છે અને મહાદુ:ખાે ભાગવે છે. હે રાજન ! તું ઉત્તમ વંશના છે, બુદ્ધિમાન છે માટે આ અધાર કર્મના ત્યાગ કરવા તને ઉચિત છે. જે છેવાના નાશ કરવાથી સ્વર્ગલાક મળતું હાય તા ચાડાજ દિવસામાં આ લાક શન્ય થઇ જાય. આ મારૂં વચન સાંભળી ઉબક્રોધ કરતા બ્રાહ્યણો મને લાકડીઓથી મારવા લાગ્યા, તેથા હુ ત્યાંથી નાશીને તમારા શરણે આવ્યા છું, પણ બિચારા ગરીબ પશુઓ માર્યાજાય છે તેના તમે બચાવ કરા. રાવણ ને પણ ક્રચા ઉત્પંત્ર થવાથી વિમાનથી નીચે ઉતરીને મરત રાજાની પાસે તે ગયા. મરતે પણ ઘર્ણ સન્માન કર્યું.

<sup>\*</sup> રાવણ અને આ નારદ વીસમા મુનિસુવત તીથે કરના સમયમાં થયા છે, અને અહિ તા નવમા તીથ કર ના સમયના સંબંધ ચાલે છે પરંતુ પ્રસંગને અનુસરીને આ પ્રકરણ ને અહિ સ્થાન આપવામાં આવેલ છે.

નગરીમાં ક્ષીરકદ બક નામના ઉપાધ્યાય અને તેમના પુત્ર પર્વત નામના હતા

તેમની પર પરામાં અભિરાંદ્ર રાજા થયા તેમના પુત્ર વસુ નામે હતા. એજ

ક વખતે રાવણે નારકને પુછલું કે-પશુઓના ઘાલ રૂપ ગય પાયાત્મક યજ્ઞની પ્રવૃત્તિ કચાંથી ચ લું થઇ ર્ડનારદે કહ્યું કે હે રાવણ ! આ ખેખાસ્મક ચર્જ્ઞનો પ્રવૃત્તિનું મૂળ સાંભળ. સકતિમતી નદીના તટ ઉપર સુક્રિતમતી નગરી હતી તેમાં હરિવંશના કુલમાં વીસમા **લીથ** કર શ્રી **સુનિસુલ**ત સ્વામી થય<u></u>.

( નારદ, પર્વત, અને વસુરાજા )

જૈન પ્રમાણે વેદામાં હિંસાની શરૂઆત.

# પ્રકરણ ૧૫ મું.

પ્રકરણ ૧૪ મું

ઇતિ યત્તમાં હામાતા જીવાના રક્ષક રાવણને રાક્ષસ કહેવાની ધૃષ્ટતા

તેમજ પુરાણકારાએ એવી પણ વાત લખી છે કે નારદ જાવિએ માયાથી જૈનનું રૂપ ધારણ કરી યગ્નમાં થતી હિંસાની નિંદા કરી, તે પણ ગ્યા કથાનું કુપાતર હાય એમ જણાય છે.

બ્રાહ્મણા કહે છે કે-પ્રથમ રાક્ષાસા ચરૂના નાશ કરતા હત, તે વાતની ખાત્રી આ કથાથી થાય છે. પુરાણાદિક શાસ્ત્રોમાં તે બલવાન જૈન રાજાઓને શક્ષસોજ લખી જણાવ્યા છે. ગરીબ જીવાના રક્ષકોને જો રાક્ષસા કહેવામાં આવે તા તેમના નાશ કરવાવાળાઓને કરો ઇલ્કાબ આપવા ?

અને તારા નરકમાં વાસ થશે. તે વખતે રાવણની પ્રચંડ આજ્ઞાને માન આપ્યા વગર છુટકાજ ન હતા, તેથી મરૂતરાજાએ યજ્ઞના આરંભ ખંધ કરીને બ્રાહ્મણાને વિદાય કર્યા.

રાવણે મરત રાજાને કહ્યું કે-અરે મરત ! નરકને આપવાવાળા આ ચજ્ઞ

કરવા તું કેમ તૈયાર થયા છે ? જગતતું હિત કરવાવાળા સર્વજ્ઞ મહાપુરૂષોએ કહેલા અહિંસારૂપજ ધર્મ સત્ય છે. આ નિરપરાધી જીવાના નાશ કરીને તું કેવી રીતે સુખી થઇશ ? આ યજ્ઞ કર્મ તે৷ તેને આ લેાક અને પરલે.કમાં ( બન્ને ભવમાં ) અહિતકારક છે માટે તું આ ગરીબ પશુએાને છેાડી દે. જે તું નહી માનીશ તેા હું તને તારા આ યજ્ઞકર્મનું ફળ આ લાેકમાંજ આપીશ

તત્ત્વત્રથી-મીમાંસા

१४६

પ્રકરણ ૧૫ મું. જૈન પ્રમાણે વૈદામાં હિંસાની સરૂઆત. ૧૪૭

વસ, પર્વત અને હું (નારદ) એમ ત્રણે જણ પાઠ કરીને અગાસી ઉપર ઉંઘી ગયા. ઉપાધ્યાયજી ભાગતા હતા. તેવામાં આકાશમાગે જતા. જ્ઞાનવાન્ એ ચારણુમુનિઓ પરસ્પર એવી વાત કરવા લાગ્યા કે–આ ત્રણુ છાત્રામાંથી બે નરકમાં અને એક સ્વર્ગમાં જશે. આ વાત સાંભળતાં ઉપાધ્યાયજી વિચાર પ્રસ્ત થયા કે શું મારા ભણાવેલા છાત્ર નરકે જશે ? અને આ ત્રણમાં સ્વર્ગના અધિકારી કરો ? એવા વિચાર કરી પરીક્ષા કરવામાટે પીઠાના (લાટના) ત્રણ કુકડા બનાવી ત્રણેને એકેઠા અપીને કહ્યુ કે-જ્યાં ઠાઇપણ જીએ નહી ત્યાં જઇને એને મારા. અમે ત્રણે તે કુકડાં લઇને જંગલમાં ગયા. વસુ અને પર્વત એ બે તા મનુષ્ય વગરના જંગલમાં જઇ મારીને પાછા આવ્યા હું જંગલમાં ગયે। પશુ વિચાર કરવા લાગ્યા કે-' કાઇ દેખે નહી ત્યાં જઇને મારા ' ઐવી ગુરૂજીની આજ્ઞા છે. પ્રથમ તાે હુંજ દેખું છું તેમજ વનપાલ, લાેકપાલ, ગ્રહા, નક્ષત્રો અને જ્ઞાનીઓ પણ એ દેખી રહ્યા છે. એવી કઇ જગ્યા છે કે-જ્યાં કાઇ દેખેજ નહી ? માટે ગુરૂજીની આજ્ઞા મારવાની નથી, માત્ર આપણી પરીક્ષા કરવાને માટેજ આ કાર્ય અમાને સાંપ્યું હાય. એવા વિચાર કરી હું કુકડાને અખંડિતજ લઇ પાછેા ગુરૂજીની પાસે ગયેા. નહી મારવાના બધાં કારણેા કહી અતાવ્યાં. ગુરૂજ મને સાધુ સાધુ (સારૂ–સારૂ ) કહી ઘણુ, હવથી પાતાની છાલીએ લગાવી ભેટયા.

વસુ અને પર્વત પણ એટલામાં આવી પહેાંચ્યા. તે કહેવા લાગ્યા કે મારતી વખતે અમાને કેાઇએ પણ દેખ્યા નથી. ગુફજી ઘણા ખિન્ન થઇ બાલ્યા કે--અરે મૂર્ખાઓ ! તમા જતે જેતા હતા કે નહી ? તેમજ વનપાલા, લાેકપાલા, ગ્રહા, નક્ષત્રા, તારાઓ અને જ્ઞાનીપુરૂષા પણ દેખતા હતા. પાપિષ્ઠા તમે કેવી રીતે મારીને આવ્યા ?

છેવટમાં વિચાર કર્યો કે-પાણી જેવા પાત્રમાં પડે છે તેવા સ્વરૂપનું અને છે, વિદ્યાના પણ એવોજ સ્વભાવ છે. અરે મારા ભણાવેલા અને પ્રાણથી પ્યારા મારા છાત્રા થઇને નરકમાં જરો ? એમ બધા સંસારને શન્ય બાણી દીક્ષા ગ્રહણ કરી સદ્દગતિમાં ગયા. અભિચંદ્ર રાજાએ પણ રાજ્ય છાડી સાધુવૃત્તિ અંગીકાર કરી. અભિચંદ્રની ગાદી ઉપર વસુ બેઠા, ઉપાધ્યાયજની ગાદી પવૈતને મળી અને હું ( નારદ ) મારા સ્થાન ઉપર ચાલ્યા ગયા.

વસુ રાજા હંમેશાં સત્યજ બાલતા તેથી તેઓ સત્યવાદી તરીકે જગતમાં પ્રસિદ્ધ થયા. વિશેષ પ્રખ્યાતિમાં સુખ્ય કારણ એ પણ હતુ કે–વસુ રાજાને સ્ફટિક રત્નનું એક એવું ગુપ્ત સિંહાસન મલ્યું હતું કે તે સૂર્યના પ્રકાશમાં ાબલકુલ દેખાતું નહી, જાણે રાજા અહેરજ એઠેલા હાય તેમ લાકા દેખતા તેથી વિશેષ પ્રસિદ્ધિ એવી થઇ કે-સત્યના પ્રભાવથી વસુરાજાને દેવતાઓ અદ્ધરજ રાખે છે. દૈવી ડરથી બીજા રાજાએા પણ વસુરાજાની આજ્ઞા માનવા લાગ્યા. કેમકે સાચી કે બુઠી ઉત્તમ પ્રસિદ્ધિ જય કરવા વાળી હાય છે. અને ખાટા કામની પ્રસિદ્ધિ કેાઇ પ્રસંગે દુઃખ આપનારી પણ થાય છે.

એક વખતે કરીથી હું (નારદ ) સુક્તિમતીમાં આવ્યા અને પર્વતને મળવા ગયા. જગવેદ ભણાવી રહ્યા હતા, તેમાં ' अजैर्यष्टव्यम ' આ શ્રતિના અર્થ 'ભકરાના દામ કરવા ' એવા પર્વતે કર્યા. મેં કહ્યું કે-ભાઇ ! તું ભ્રાંતિથી એનો અર્થ કેમ કરે છે ! ગુરમહારાજે તો ' ત્રણ વર્ષના ધાન્યના હામ કરવા ' अर्थ इडी अताव्ये। डेने डेनेडे- न जायम्त इत्यजाः ( वाववायी એવેા જે ન ઉગે તે ધાન્ય અજ કહેવાય ) તે ધાન્યના હામ કરવાનું ગુરૂજીએતાે કહ્યું હતું. તે વાત પર્વતે માની નહીં અને નિઘંટથી અજા ના અર્થ બકરી સિદ્ધ કરવા લાગ્યા. ત્યારે મેં કહ્યું કે શબ્દોના અર્થ ગોણ અને મુખ્ય એમ બે પ્રકાર શાય છે ખરા, પશુ શુરૂનું વચન અને ક્યુતિના અર્થ અન્યથા કરે છે તેથી મહાપાપ ્યાય છે. છેવટે અમે ખન્ને સહાધ્યાયી વસુરાજને મધ્યસ્થ ઠહરાવી જીબ્હાચ્છેદની પ્રતિજ્ઞા ઉપર આવ્યા. મેં પણ કબુલ કર્યું. કેમકે મને સત્યવાદી વસુરાંજા ઉપર પર્શ વિશ્વાસ હતા.

પર્વતની માતાએ આનગી પછે પર્વતને કહ્યું કે બેટા (તું તારા હઠને છેાડી દે. નારદતું કથન સત્ય છે. મેં પણ ધાન્યનાજ અર્થ સાંભળેલા છે. પર્વતે કહ્યું કે. માતાજ હવે તે જે ચવાનુ હોય તે થાય, પણ મારાથીતા કરી શકાયજ નહીં. પર્વતની માતા ઘણીજ દુ:ખીની થઇ. છેવટે પુત્રના ંબચાવને માટે વસુરાજાની પાસે સફ વસુરાજાએ ઘણા સત્કાર આપી કહ્યું કે-માલાજી! મને આગ્રા કરા શું આપું દ ત્યારે પ્રાદ્યાણીએ કહ્યું કે- મારે ્યીન્તુ કંઇ પ્રશ્વ જેઇતું નથી માત્ર મને યુત્રની લિક્ષા આપ, વસુરાજા પશ્ આ વાત સાંભળીને બાેલી ઉઠયાે કે–હે માતાજ ! ગુરૂના પુત્રની સાથે ગુરૂજની પેઠેજ વર્લવું જોઇએ એવા ક્યુતિસ્મૃતિના પણ આદેશજ છે તાપછી મારા ભાઇને કાેણુ મારી શકે તેમ છે ? હુતા એમજ સમજ્યું છું કે મારા ભાઇને મારનારને યમરાજનું તેડુંજ થએલું છે. માતાજી મને અધી વાત કહેા. ત્યારે ખાદ્દાણીએ નારદ અને પર્વતના બધા સંવાદ કહી બતાવ્યા, અને છેવટમાં કહ્યું કે-જો લાગ ભાઇની રક્ષા કરવી હાયતા અજ શબ્દના અર્થ બકરા કે અકરી કરી બતાવે તાેજ થાય તેમ છે. મહાત્માઓ પરાપકારના માટે પાતાના

ખડ ૧

પ્રકરણ ૧૫ મું. જેન પ્રમાણે વેદામાં હિંસાની સરૂચ્યાત. ૧૪૯

પાણ પણ આપી દે છે, તો પછી એક વચનથી થતા ઉપકાર કેમ નહીં કરે ! આ બધી વાત સાંભળીને વસુ રાજાએ કહ્યું કે-માતાજી સત્ય વાકીઓ પોતાના પાણ જતા સુધી પણ બુઠું બાલતા નથી. આવાતમાંતા ગુરૂના વચનના લાેપ થાયછે અને શ્રુતિસ્મૃતિના અર્થ પણ અન્યથા કસ્વા પડે છે માટે આ કામ મારાથી કેવી રીતે થઇ શકે ! છેવટે પર્વતની માતાએ કહ્યું કે-તારી વાત બધીએ ખરી છે, અને હું પણુ સારી રીતે જાણું છું કે- આ વાત સર્વથાજ અયાગ્ય છે, છતાં પણ છેવટમાં કહેવાનું એટલું કે જો તું તારા સત્યવાદીપણાને વલગી રહીશ ત્યારે મારા પુત્ર (પર્વત) ના પ્રાણજ જરો અને હું પણુ મારા પ્રાણ તનેજ અર્પણ કરીશ. ક્રેમફે પુત્ર વિનાની હું ઘેર જઇને પણ શું કરવાની છું ! વસુરાજા ઘણાજ સુંઝાયા, કાઇ પણ રસ્તા ન જડવાથી છેવટે બુઠી સાક્ષી પૂરવાનું કબુલ કર્યું ત્યારે પ્રાણધાણી ખુશી થઇ પોતાને ઘેર સાલી ગઇ.

હું નારદ અને પર્વત રાજસભામાં અગ્યા, માટા માટા પંડિતાને પણ રાજસભામાં બાેલાગ્યા. વસુરાજા પણ સ્ફટિકના અદશ્ય સિંહાસન ઉપર સભાપતિ થઇને બેઠા. મેં મારા પક્ષ કહી બતાગ્યા અને પર્વતે પણ પાતાના પક્ષની જમાવટ કરી. છેવટે સભાપતિ વસુરાજાને કહેવામાં આગ્યું કે–હે રાજવ તું સત્યવાદી છે માટે અમારા ખંતુના અર્થમાં ગુરૂમહારાજે કરા અર્થ કરીને આપણને સમજાવેલા હતા તે કહા. મધ્યસ્થ પંડિતાએ પણ વસુરાજાને કહ્યું કે– સત્યથીજ વર્ષા વર્ષે છે. અને સત્યથી દેવતાઓ પણ સંતુબ્ટ થાય છે. તેમજ સત્યના પ્રભાવથી આ લાક પણ ટકી રહેલા છે અને તું પણ સત્યના પ્રભાવથીજ સ્પર્યની પેઠે તપી રહેલા છે માટે તને સત્ય કહેવું તેજ ઉચિત છે. કોઇની પણ શરમને લીધે તું તારૂં સત્યવાદીપણું છેાડીશ નહી. આથી વધારે કહેવું તે તારામાટે અમાને ઉચિત નથી.

આ બધાએાનું કહેવું સાંભળી, ગુરૂમહારાજના કહેવા પ્રમાણેજ મ્હેં (નારદે) અર્થ કરેલા છે એ પાતે બાણુતા છતાં પણ ઘૃષ્ટતા ધારણ કરીને अजान मेषात्र गुरुव्यांख्यत इति અર્થાત્ અજના અર્થ બકરા ગુરૂજીએ કર્યા હતા. એવી હલાહલ જીઠીજ સાક્ષી પૂર્વા.

વસુરાજાના આ અસત્ય ભાષણુથી ત્યાં અદશ્યપણે રહેલ બ્યંતર દેવતાને પણ ઘણાજ ઠાપ થયા અને તેજ વખતે સ્ફટિકના સિંહાસનને તાેડી નાંખીને વસુરાજાને પણ ઘણાજ માર માયે!, તેથી તે મરીને સાતમી નરકે ગયા. એટલું જ નહી પણ ૧ પૃથુવસુ, ૨ ચિત્રવસુ, ૩ વાસવ, ૪ શક્ત, ૫ વિભાવસુ,

| 940 | તત્ત્વત્રયીમીમાંસા. | ખુરવ |
|-----|---------------------|------|
| -   |                     |      |

૬ વિશ્વાવસુ, છ સૂર, અને ૮ મહાસૂર આ આઠે વસુરાજાના પુત્રો ક્રમથી ગાદી ઉપર બેસવાને આવ્યા તે બધાને પશુ તે વ્યંતર દેવતાએ મારી નાખ્યા.

વસુરાજાના નવમાં પુત્ર સુવસુ નામે હતા તે સ્ક્રિપ્પતીથી નાશી જઇને નાગલુરમાં વશ્ચા અને દશમાં પુત્ર ખુહદ્દઢજ મથુરામાં જઇને રાજ્ય કરવા લાગ્યા આ ખુહદ્દજના સેતાનમાં ઘણાજ પ્રસિદ્ધ યદ્દનામે રાજા થયા તેથી હરિવંશનું નામ બદલાઇને તે ચદુવવાન નામથી પ્રસિદ્ધ થયું.

જેન પ્રમાણુ વૈદિકે હિસાની સરૂઆત-નારદ પર્વત અને વસુરાજાની કથા.

પ્રકરણ ૧૫ સું સમાપ્ત.

# પ્રકરણ ૧૬ મું—યદુવ શની ઉત્પતિ.

#### (પ્રસંબથીઃ)

વસુરાજાના નવમા પુત્ર સુવસુ સુક્તિમતીથી ભાગીને નાગપુરમાં ગયા, અને દશમા પુત્ર વૃહદ્દલજ મશુરામાં જઇ રાજ્ય કરવા લાગ્યા તેના સંતાનમાં **યદુનામે** ઘણાજ પ્રસિદ્ધ રાજા થયા તેથી હરિવ રાના ઠેકાણે ચદુવ શ નામે પ્રસિદ્ધિ થઇ. તેના વ રાજો ચદુવ શી -ચાદવા કહેવાયા.

ચદુરાજાને ' સૂર્' નામે પુત્ર હતા. તેના માટા પુત્ર શૌરી અને નાના પુત્ર ' સુવીર ' એમ સુરસબને બે પુત્રો હતા. સૂરના પછી શૌરીએ મથુરાનું રાજ્ય સુવીરને સાંપ્યું અને પોતે કુશાવર્ત્તમાં જઇને પાતાના નામથી શૌરીપુર વશાવી ત્યાં રાજ્ય કરવા લાગ્યા.

શૌરીને અંધકવિષ્ણુ આદિ પુત્રો થયા. અંધકવિષ્ણુને દરા પુત્રો થયા તેમનાં નામ−

| ٩. | સમુદ્રવિજય,     | ર અક્ષેલ્ય,         | 🤄 ૩ સ્તિમિત. |
|----|-----------------|---------------------|--------------|
| ४  | સાગર,           | ષ હિંમવાનું.        | ૬ અચલ.       |
| Q  | ધરણ.            | ઽ પૂર્ણ.            | ૬ અભિચંદ્ર   |
| ٩٥ | વસ દેવ. ( એ દરે | ો દશાર્ચ કહેવાયા. ) |              |

મહેલા સસુદ્રવિજયના માટા પુત્ર **અસ્ટિનેમિ** (જૈનાના બાવીસમા

e . . .

લીર્થ કર નેમિનાચ ) થયા. અને છિલ્લાના ( દશમા વસુદેવના ) પુત્ર શ્રીકૃષ્ણુ વાસુદેવ પદવી ધારક, અને **ઇાલદેવ નામે અલદેવ પદવી ધારક ઘણાજ પ્ર**લાપી થયા. તેમજ રાજગૃહીમાં વાસુદેવના હાથે મરવાના અચલ નિયમવાળા જરાસ ધ નામે પ્રતિ વાસુદેવ ( પ્રતિ વિષક્ષે ) થયા.

મથુરાના રાજા સુવીર હતા તેમના માેટા પુત્ર લાેજવૃષ્ણિ અને લાેજવૃષ્ણિ ના ઉપ્રસેન નામે પુત્ર થયા વ્યને તેના પુત્ર કેસ થયા.

નાગપુરમાં જઇ યસેલા, વસુરાજાના નવમા પુત્ર સુવસુના પુત્ર છુઢફ્રવે રાજગૃહીમાં જઇને રાજ્ય કર્યું તેના પુત્ર જ**રાસધ** થયેા. ( વિશેષ તે પ્રસંગે)

જૈન પ્રમાણે પ્રસંગથી ચદુવંશની ઊત્પત્તિનું સ્વરૂપ પ્રકરણ ૧૬ સું.

## પ્રકરણ ૧૭ મું ( ૧΄) વસુના પછી પર્વતે શું કર્યું ?

વસુરાજા જીઠી સાક્ષી પુરી નરકમાં ગયા પછી નગરના લોકોએ અને પંડિતાએ પર્વતના ઘણાજ તિરસ્કાર કરીને કહ્યું કે તું તદ્દન જીઠા છે. તારી જીઠી સાક્ષી પુરનાર વસુ રાજાને દેવતાના કાેપથી વગર માતે મરવું પડ્યું. તાે પછા તારાથી વધારે પાપી બીજો કાેલુ ? એમ અનેક પ્રકારથી નિર્જાત્સાંના કરીને તેમણે તેને નગરીથી બહાર કાઢી મૂક્યા. પરંતુ બનવા કાળને લીધે તેવામાં મહાકાળ નામના અસુર પાતાના લાગ ખાળતાે પર્વતને સહાધ્ય ( મકદ ) રૂપે મળી આબ્યા.

સવણે પુછશું કે એ **મહાકાળા અક્ષર** કાેણુ હતા ? અને પવૈતને મળવાનું કારણ તેને શાથી થશું ? તેના સ'બંધ નારક કહેવા લાગ્યા કેઃ--

ચરછા યુગળ નામના નગરમાં **અવેધધન** નામના રાજા હતા, તેને દિતિ-નામે ભાર્યા હતી. તેમની પુત્રો સુલસા ઘણીજ રૂપાળી હતી. તેના સ્વયંવરના મંડપમાં ઘણા રાજાઓ આબ્યા હતા, તે રાજાઓમાં માટામાં માટેા સગર રાજા હતા. તેના અંતેઉરના દરવાજે મંદાદરી નામની રખવાળિની હતી, તે સગરની આજ્ઞાથી અયેધધન રાજાના મહેલમાં દરરોજ જતી આવતી હતી. એક દિવસે એવું બન્યું કે દિતિ પાતાના ઘરના બાગમાંના કદલી ઘરમાં ગઇ, તેની પાછળ તેની પુત્રી સુલસા પણ ગઇ, તે મા બેટીની વાતા સાંભળવા, પાછળથી આવતી મંદાદરી ત્યાં છુપીને ઉભી રહી. દિતિ સુલસાને કહેવા લાગી કે હે પુત્રી ! તારા સ્વયંવરના સંબંધે મારા મનમાં મોટો શલ્ય છે, પણુ તેને ઉદ્ધાર કરવા તે તારા હાથમાં છે. માટે મારી વાત તું જરા ધ્યાનમાં લે, બેકે મૂળમાં ઝાયલદેવને ભરત આહુબલી નામે બે મોટા પુત્ર હતા. ભરતને સૂર્યયશા અને આહુબલીને ચંદ્રયશા પુત્ર થયા. તે બન્નેના નામથી સૂર્યવંશ અને ચંદ્રવંશ આ દુનિયામાં પ્રસિદ્ધ થયા. ચંદ્રવંશમાં મારા ભાઇ દૃાણબિંદુ નામને થયે છે અને સૂર્યવંશમાં તારા પિતા આયોધન થયા છે. આયોધનની બહેન સત્યયશા તે દૃાણબિદુંની ભાર્થા છે, તેના પુત્ર મધુપિંગળ તે મારા ભત્રીએ છે. બે તું તેને વરે તોજ મારા શસ્ય માસ મન-માંથી નીકળી શકે. પોતાની માતાની આ વાત સુલસાએ પણ અંગીકાર કરી લીધી.

આ બધી વાત પેલી મંદ્રેાકરીએ સાંભળી અને જઇને સગરને કહી દીધી. સગર રાજાએ એ વાત પાતાના પુરાહિત વિશ્વભૂતિને કહી બતાવી. વિશ્વભૂતિ માટેા કવિ હતા. સગરના આદેશ મેળવીને રાજાના લક્ષણોની સંહિતા તત્લણે એવી બનાવી કે. સગર રાજા તાે શુભલક્ષણાવાળા સિદ્ધ થાય અને મધુ પિંગળ અશુભલક્ષણાવાળા સિદ્ધ થાય. આ સંહિતાનું પુસ્તક ધૂમાદિકના પ્રયાગથી જીનું દેખાય તેવા સ્વરૂપનું કરીને પેટીમાં મૂક્યું.

જ્યારે ખધા રાજાઓ સ્વયંવર મંડપમાં ભેગા થયા ત્યારે સગર રાજાએ પ્રસંગને લઇને એવી વાત મૂકી કે-હે સરદારા ! મારી વાત સાંભળા. આપનામાં જે કેાઇ રાજ્ય લક્ષણાથી હીન હાય તેને મારવા અગર મંડપમાંથી બહાર કાઢી મૂકવા. આ વાત ખધા સરદારાએ માન્ય કરી લીધી એટલે સગરની આજ્ઞા થવાથી વિશ્વભૂતિએ પેટીમાંથી રાજ્ય લક્ષણાની સંહિતા બહાર કાઢીને સભામાં સંભ-ળાવવા માંડી, જેમ જેમ વંચાતી ગઇ તેમ તેમ મધુપિંગળ પાતાનામાં તે તે અપલક્ષણા સમજતા, લજાને પામતાે પાતાની મેળેજ સભા મંડપમાંથી બહાર નીકળી ગયા. ત્યારે સુલસા સગર રાજાને વરી અને બીજા રાજાઓ પાતપાતાના સ્થાનમાં ચાલ્યા ગયા.

પાતાના આવા અસદ્ધ અપમાનથી મધુપિંગળે ખાલ તપ કશું અને ત્યાંથી મરીને સાઠ હેજાર વર્ષના આયુષ્યવાળા કાળનામા અસુર પરમાધામિક યાેનિમાં દેવતા થયેા. ત્યાં અવધિજ્ઞાનથી પાતાના પુર્વ ભવ જેતાં, સુલસાના સ્વયંવરમાં સગર રાજાએ પાતાના પંડિત વિશ્વભૂતિના પાસે જીઠું પુસ્તક બના-વડાવી પાતાનું જે અપમાન કરાવ્યું હતું તે બેયું તેથી સગર રાજાની સાથે વેર પ્રકરણ ૧૭ મું. જૈન પ્રમાણે વેદામાં હિંસાની સરૂવ્યાત. ૧૫૩

વાળવાના ઉપાયેા ખાળવા લાગ્યા. તેવામાં સૂકિતમતી નગરીની પાસે નિરાધાર અનેલા આ પર્વતને જોયા. પ્રદ્દાણના વેષે તેને મલ્યા અને કહેવા લાગ્યા કે હે પર્વત ! હું તારા પિતાના મિત્ર શાંડિલ્ય પ્રાદ્દાણ છું. તારા પિતા અને હું ગૌતમ ઉપાધ્યાયના પાસે ભણતા હતા. મહે સાંભન્યું કે નારદે અને લોકોએ પર્વતને ઘણા દુ:ખી કર્યો છે. પણ તું ફિકર કરીશ નહી. હું તારા પક્ષમાં રહીને મંત્રોથી લોકોને વિમાહિત કરીશ. એમ કહી પર્વતની સાથે રહ્યો. લોકોને નર-કમાં નાંખવાને માટે ઘણા ઘણા પ્રકારથ. વ્યામાહિત કર્યા. કાઇને આધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિ, અને ભૂતાદિકના દોષા લગાડી લોકોને આકુલવ્યાકુલ કરતો રહ્યો. જે લોકો પર્વતનો આદર સત્કારકરતા, તેનુ વચન માનતા તેને સાર્ કરી દેતા અને શાંડિલ્યની આજ્ઞાથી પર્વત પણ લોકોને સારં કરી દેતા. એવી રાતના ઉપકાર કરીને લોકોને પોતાના પક્ષમાં મેળવતા.

હવે પેલા કાળ નામના અસુરે સગર રાજાને અને તેની રાણીઓને ભયંકર રાગામાં સપડાવી દીધા એટલે તેમને પર્વલને તેડાવ્યાે અને તેની આજ્ઞા પણ માન્ય કરી. ત્યારે શાંડિલ્યની સાથે મળીને તેણે તે બધાના રાગાની શાંતિ કરી આપી. પછી પર્વતે પણ ઉપદેશ આપવાનું શરૂ કર્યું નેના મુખ્ય સુદ્દાઓ આ પ્રમાણે છે :---

સાત્રામણી નામના ચગ્ર કરી તેમાં મઘપાન કરવાથી (શરાબ દારૂ પીવાથી) કેાઇ પણ દેાય લાગતા નથી

ગેાસવ નામના યત્રમાં અગમ્યસ્તી ( ચડાલાદિ કુળમાં જન્મેલી નારી) આદિ તથા માતા, બ્હેન, બેઠી વિગેરેની સાથે વિષય સેવન કરવું જેઇએ.

માતૃમેધ ચન્નમાં માતાના વધ, અને પિતૃમેધમાં પિતાના વધ, અંતવેંદી કુરૂક્ષેત્રાદિકમાં કરે તાે કાંઇ દાેષ નથી.

તથા કાચબાની પીઠ ઉપર અગ્નિ સ્થાપન કરવો, કદાચિત્ કાચબા ન મળે તેા બ્રાહ્મણના માથાની ખાેપરી લપર અગ્નિ સ્થાપન કરીને હોમ કરવેા, કારણ કે જે ખાેપરી હાેય છે તે કાચબાના જેવીજ હાેય છે.

આ પ્રમહ્યું યજ્ઞ કરવામાં કાંઇ દેાય લાગતાે નથી ક્રેમકે વેદાેમાં લખેલું છે કે :---

### सर्वं पुरुषेवेदं यद्भूतं यद् भविष्यति । ईशानोऽयं मृतत्वस्य, यदन्नेनातिरोहति ॥

20

| ૧૫૪ | તત્ત્વત્રયી–મીમાંસા. | <i>.</i> | ખંડ ૧ |
|-----|----------------------|----------|-------|
|     |                      |          |       |

ભાવાર્થ ઃ—આ દુનિયામાં જે કાંઇ દેખાય છે તે સર્વ પ્રહ્યરૂપજ છે. જ્યારે એક પ્રદ્વા રૂપજ છે તાે પછી એક બીજાને મારવાવાળાે કાેણુ છે ? તે માટે ચથારૂચિ (ઇચ્છા પ્રમાણુ ) યજ્ઞમાં હિંસા કરીને જીવાના માંસનું ભક્ષણુ કરાે. એમાં કાેઇ પણુ પ્રકારનાે દાેષ નથી. કેમકે ચજ્ઞમાં દેવાેદ્દેશ (દેવતાઓના માટે) કરવાનું હાેવાથી માંસ પવિત્ર થઇ જાય છે.

પર્વતે આવી રીતના ઉપદેશ આપીને સગર રાજાને પાતાના મતમાં દિશર કર્યો અને સગરની પાસે અનેક પ્રકારના હિંસક યગ્ને કરાવતા રહ્યા. હવે પેલાે કાલાસુર પાતાનુ વૈર વાળવાને લાગ જેઇને સગર રાજાની પાસે રાજ સ્રયાદિક યન્ના પણ કરાવવા લાગ્યા અને યજ્ઞમાં મરાતા જીવાને વિમાનમાં બેસાડતા હાય તેવા દેખાવ દેવમાયાથી દેખાડતા લોકોને પ્રવીતિ કરાવવા લાગ્યા. એટલે પછી લાેકા નિઃશંક પણે જીવાની હિંસારૂપ યન્ના કરવાને પ્રવૃત્તમાન થયા તેથી પર્વતના મતના પ્રસાર થતા ગયા. સગર રાજા પણ યન્ના કરવામાં તત્પર થયા. આવા પ્રકારના અનેક અધાર કર્મ કરીને સુલસા અને સગર એ અન્ને મરીને નરકમાં ગયાં ત્યારે પેલા મહાકાળ નામના અસુર ત્યાં નરકમાં સગર રાજાના જીવને ઘણા પ્રકારની વિટંબના કરીને પાતાનું વૈર લેતા રહ્યો.

આ બધી વાત કહેતા નારદે છેવટમાં કહ્યું કે હે રાવણુ! આ જીવેાની હિંસા રૂપ યગ્નેાની પ્રવૃત્તિ વિશેષે કરીને તેા આ પાપી પર્વતથીજ ચાલેલી છે. પણ આ વખતે તે અટકાબ્યા.

આ વાત સાંભળ્યા પછી રાવણે પ્રણામ કરીને નારદને વિદાય કર્યો.

ં આ ઇતિહાસ જૈનોના આવશ્યક સૂત્રમાં, આચારક્રિનકરમાં, ત્રિષષ્ટિશલાકા પુરૂષ ચરિત્ર વિગેરેમાં વિસ્તારથી લખાયેલ છે ત્યાંથી જોઇ લેવે.

આ સગર રાજા અને સાઠહજાર પુત્રના પિતા સગરચક્રવર્ત્તી આ અન્નેમાં અબજેના અબજે વર્ષોનું છેટું જૈન ઇતિહાસથી જણાય છે એ વાત ખાસ ધ્યાનમાં રાખવા લાયક છે.

ઇતિ જૈન પ્રમાણે–વસુ પછી પર્વતની દશા, કાલાસુરની સાહાચ્યથી સગરની પાસે કરાવેલાં પાપા. પ્રકરણ ૧૭ સું.

## શ્રાહ્વની હિંસાના પ્રસ'ગે સ્ક'દપુરાણની ટીપમાં આપેલે৷ વસુરાજાનાે લેખ.

## મકરણ ૧૮ સુ.

કપુરા**ણુ ખંડ ૬ઠેા, અધ્યાય ૨૧૫ થી ૨૨૬ પત્ર ૨૪૮ થી ૨૬૩** સુધી શ્રાદ્ધના સંખંધે ઘણા વિસ્તારથી લખવામાં આવ્યું છે.



જેવી રીતે પુરાણકારોએ તેમજ સ્મૃતિકારોએ શ્રાહમાં જીદા જીદા જાનવરોનાં માંસાદિક પ્રાહ્મણુ ભાેજનમાં આપનારને જીદાં જુદાં કેળા અતાવેલાં છે તેવીજ રીતે આ સ્કર્દ પુરાણુવાલાએ પણ કળ બતાવેલાં છે. પણ પત્ર અસાેને સત્તાવનમાં (૨૫૭) રહદ્ગુ, માંસ ની ઠીપ આપતાં ખુલાસા કરીને બતાવેલા છે. તે નીચે પ્રમાણે.

"શ્રાહમાં માંસના પ્રચાર હતા પણ તે કાેઈ ચુગના માટે પ્રશસ્ત હતા પણ કલીચુગમાં તેા દેવરથી પુત્રાત્પત્તિ, મધુપર્કમાં પશુના વધ, શ્રાહમાં માંસનું દાન, અને વાનપ્રસ્થાશ્રમ, એ ધર્મોને કલિચુગમાં વર્જવાં એમ પારાસર સ્મૃતિના પાંચમા અધ્યાયમાં કહેલું છે અને તેના બારમા અધ્યાયમાં જે જીવાના વધ કરી તેના માંસથી પીતૃઓની તૃપ્તિ કરે છે તે ચંદન ખાલી ને અંગારાના ધંધા કરે છે અને બાલકને કુવામાં નાખીને કરી લેવાની ઇચ્છા કરે છે. વળી---

### अग्निहोत्रं गवालम्भम् , संन्यासं पल्पैत्टकम् । देवराच सुतोत्पत्तिः, कलौ पञ्च विवर्जपेत् ॥

એમ ઐતરેય બ્રાહ્મણુ દ્વિતીય પંચાસિકામાં પ્રત્યક્ષ નિષેધ છે, તેથી બ્રાહ્મમાં જે માંસના પ્રચાર છે તે કાેઇ પશુ રીતે સારા નથી. એવી રીતે અજાદિક બીજા જીવાને માટે જે પ્રશસ્તતા બતાલેલી છે તે ભલે ચુગાંતરને માટે હાેય પશુ માંસના સ્થાનમાં અડકનાેજ ઉપયાગ કરવા.

આ પ્રસંગથી બીજી વાત પણ સજ્જનોને વિચારવા જેવી છે ''हिंसा यब्रस्याऽधाऽधर्मजनकत्त्वमेव '' અર્થાત્ યજ્ઞની પણ જે હિંસા છે તેપણ અધમ'-

| १५६ | તત્ત્વત્રચીઞીમાંસા. | • | ખ. | ት |
|-----|---------------------|---|----|---|
|-----|---------------------|---|----|---|

નેજ પેઠા કરવા વાલી છે. આ વિષયમાં મત્સ્ય પુરાણના અધ્યાય ૧૧૯ માંજે કથા કહી છે તે પ્રમાણ માટે અતાવીયે છીયે.

દેવતાઓની સાથે ઇંદ્રે અશ્વમેધ યજ્ઞ કરવા માંડયેા, મહર્ષિઓ ત્યા આવ્યા, દીન એવા પશુઓના સમૂહને દેખી ઇંદ્રને પુછવા લાગ્યા કે હે ઇંદ્ર ? આ તારી યજ્ઞની વિધિ કચી છે ? તે જે હિંસાધમ ની ઇચ્છા કરી છે તે અત્યંત અધર્મ છે હે ઇંદ્ર ? આ તારા જે પશુના વધ છે તે અમને બીલકુલ ઇબ્ટ નથી, આ તા ધર્મના ઘાત કરવા વાલા તે અધર્મનાજ આરંભ કરેલા છે કેમકે હિંસા છે તે ધર્મ નથી પણુ અધર્મજ છે.

#### नायं धर्मोह्यधर्मेऽयं, न हिंसा धर्म उच्यते। आगमेन भवान् धर्म, प्रकरोतु यदीच्छसि॥

એમ મહવિ<sup>\*</sup>ઓએ ઘણું કહ્યું પણુ માન માહમાં કસાયલા ઇદ્રે બિલકુલ માન્યું નહિ છેવટે ઇંદ્રે કહ્યું કે હે મહવિંઓ ? જે યજ્ઞ કરવા તે કઈ વસ્તુથી કરવા ? जंगमै: स्थावरै: केन यण्टव्यमिति चोच्यते? બાલા જંગમની વસ્તુથી કરવા ? કે સ્થાવરની વસ્તુથી યજ્ઞ કરવા ? એમ ઇંદ્રના અને મહવિંઓના આપસ આપસમાં ઘણાજ વિવાદ થયા પણુ કાંઇ નિર્ણયપર આવી શકયા નહિ છેવટે વસુરાજાને પુછવાના નિર્ણય કરી બધાએ વસુરાજાની પાસે ગયા અને કહ્યું કે હે તૃપ તું બુદ્ધિમાન છે માટે યજ્ઞની વિધિ થથાર્થ કહીને અમારા સંશયને દૂર કર ? તેમના વાદવિવાદ સાંભળીને વેદ શાસનું સ્મરણુ કરા બલાબલના વિચાર કર્યા વગર વસુરાજા કહેવા લાગ્યા કે

### यष्टव्यं पशुभिर्मेध्ये रथ मूलफलैरपि । हिंसा स्वभावो यश्वस्य, इति मे दर्शनागमः ॥

પશુથી અને તેના મેધ્યથી યજ્ઞ કરવેા અથવા મૂલકલથી, યજ્ઞનેા સ્વભાવ હિંસાવાળા છે એવા મારા દર્શનનાે સિદ્ધાંત છે જયારે વસુ રાજાના તરફથી એવા ઉત્તર મળ્યાે ત્યારે ઝાષિઓએ અવશ્ય ભાવીનાે વિચાર કરીને વસુરાજાને શાપ આપ્યાે.

યજ્ઞના સ્વભાવ હિંસા છે એટલું કહેવા માત્રથીજ વસુ રાજા રસાતલમાં પેસી ગયા. વસુ રાજા કેવા હતા કે જે ધર્માના સંશયને છેદવાવાળા, તાપણ અધાગતઃ (અર્થાત્ નરકમાં ગયા) તેથી બહુ જ્ઞાનવાળા કાઇપણ એકે સંશય ન કરેવા કે યજ્ઞના સ્વભાવ હિંસા છે. તેટલા માટે પુર્વના ઝપિએા કહી ગયા છે કે યજ્ઞના સ્વભાવ હિંસા નથી. પ્રકરણ ૧૮ મું. વૈદિકમાંથી વસુરાજાની કથા. ૧૫૭

આ કથાથી સમજીલોકે હિસાવાળા જે યજ્ઞ છે તે અધર્મનેજ પેદા કરવાવાળા છે ઐતરેય બ્રામ્હણાદિકથી જણાવવામાં આવ્યું છે કે મેધ્ય પશુ પણાની જે ઉકિત–કથન છે તેના કરતાં બ્રીહી. (ડાંગર) આદિકથી જે યજ્ઞવિધિનું અનુષ્ઠાન કરવું છે તેનેજ પ્રશસ્તપણે અંગીકાર કરી લેવાનું છે, તાે પછી હિંસા-રૂપ ધર્મના પ્રચારથી શું વિશેષ છે બ્રામ્હણ વિગેરેને પાતાના ધર્મયજ્ઞા કયા છે તે જીએા મત્સ્ય પુરાણના ૧૧૮ માં અધ્યાયમાં---

### आरम्भ यज्ञाः क्षत्राः स्यु ईविर्यज्ञा विशःस्मृताः । परिचारयज्ञाः शुद्रास्त, जपयज्ञास्तु ब्राह्मणाः॥

આ પ્રમાણે યજ્ઞા કરવાનું ખતાવેલું છે, બહુ પ્રકારથી દાનધર્મ કરવા તેનું નામ આરંભ છે.

એવી રીતે મનુઆદિ અનેક સ્મૃતિકાર, મહર્ષિઓએ હિંસાને નિર્દય ધર્મપણે, રાક્ષસ ધર્મપણે કહીને બતાવેલી હેાવાથી સર્વ પ્રકારથી તેને વર્જવી એજ તેના તાત્પર્ય છે. માટે હિંસા ધર્મથી નિવૃત્ત થઇને શુદ્ધ પાતાના ધર્મનું આચરણુ કરવું તેજ શ્રેષ્ઠ છે:ઇતિશંમ્

આ ઈંદ્રના ચજ્ઞમાં મારા બે બાેલ----

ઇંદ્રે ચર્ચા ઘણીવાર કરેલા અને ઘણા પુરાણેમાં અનેકવાર લખાયેલા આપણા જેવામાં આવે છે તા તે ચર્ચા ઇંદ્રે સ્વર્ગમાં કરેલા કે મૃત્યુ લાકમાં ? તેના ખરા ખુલાશા થઇ શકતા નથી. કારણ કે તેમના દરેક યજ્ઞમાં ઝાવિઓ તા હાજરજ હાેય છે તા તે સ્વર્ગમાં કેવી રીતે જઇ શકતા હતા ? ઇંદ્રે મૃત્યુ લાકમાં યગ્ના કર્યા એમ માની લઇએ તા ઇંદ્રપદથી કર્યુ વિશેષપદ મેળવવા. તેઓ ચગ્ના કરવા મૃત્યુ લાકમાં આવતા હતા ? કારણ ઇંદ્રપદને મેળવવાને પ્રાયે ચગ્ના કરવામાં આવતા. ઇંદ્રને તા ઇંદ્રપદ મળેલુંજ છે.

વળી ઇંદ્ર અને ઝાષિઓના વિવાદના અંતે વસુરાજાની પાસે ન્યાય માગતાં તેને યજ્ઞના સ્વભાવ હિંસા વાળાે અતાવ્યાે. એટલુંજ કહેતાની સાથેજ વસુરાજા રસાતલમાં પેસી ગયા, ત્યારે સ્વર્ગમાંથી આવી ઇંદ્રે કયાે વિશેષ ગુણ્ મેળવવા આ અશ્વમેધ યજ્ઞ કરવા માંડયાે માનવાે ? આમાં વિચાર કરવાનું ઘણું છે માટે જૈન કથા સાથે રાખી વિચારવાની ભલામણ કરી આ કાર્યાથી નિવતું છું. '' ઇતિ વૈદિક મતે યજ્ઞની હિંસાનિંદાના સંબંધે વસુરાજાની કથા પ્રકરણ ૧૮ સું. ૧૫૮

પૌરાણિક મતે–પ્રદ્રા, વિષ્ણુ અને મહાદેવના જન્મ યુગાદિકનાે કોઠાે.

| ત્રણ માેટા દેવેા.         | ૧ પ્રદ્રા.              | 🗌 ૨ વિષ્ણુ.                          | 3 મહાદેવ.                                                          |
|---------------------------|-------------------------|--------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| જન્મયુગ.                  | પહેલા કૃતચુગ            | બીજો ત્રેતા ચુગ.                     | ત્રીને દ્વાપર ચુગ.                                                 |
| જન્મગરી.                  | મથુરા.                  | દ્રારિકા.                            | રાજગૃહી.                                                           |
| પિતાનામ.                  | પ્રજાપતિ.               | વસુદેવ.                              | પેઢાલ.                                                             |
| માતાનામ.                  | પદ્માવતી.               | દવકી.                                | સત્યકી.                                                            |
| જન્મ નક્ષત્ર.             | અભિજિત્                 | રાહિણી                               | મૂલ.                                                               |
| વાહન.                     | હંસ.                    | ગરૂડ.                                | અલદ.                                                               |
| દેહવર્ણ.                  | લાલ.                    | કાલા.                                | ધાલા.                                                              |
| વિશેષ ચિન્હા.             | ચાર મુખ.                | ચાર લુજાએા. શ'ખ,<br>ચક્ર, ગદા, પદ્મ. | ત્ર <b>હુનેત્ર. હાથે</b> -<br>ત્રિશ્ <b>લ, ખાલામાં</b><br>પાર્વતી. |
| સુગના વર્ષેનું<br>પ્રમાણ∋ | ૧૭૨૮૦૦૦ ને!<br>કૃતયુગ૧. | ૧૨૯૬૦૦૦ ત્રેલા<br>સુગ ૨.             | ૮૬૪૦૦૦ દ્વાપર<br>યુગ ૩.                                            |

જૈન વૈદિક પ્રમાણે-સૃષ્ટિનુ સ્વરૂપ-ઝષભદેવ-સગરચકવર્તી. આદિથી લઇ દશમા તીર્થ કર સુધીનું કિંચિત્ સ્વરૂપ ખતાવ્યું હવે ૧૧ માં તીર્થ કરથી લઇ ઘ્રદ્યાદિકનું સ્વરૂપ બતાવીએ છિએ.

# પ્રકરણ ૧૯ મું.

પુરાણુકાલ અને તેમાં લખાએલેા ઇતિહાસ મહાભારત અને પુરાણેા

સંસ્કૃત સાહિત્યનાે ઇતિહાસ. ૩૬૪ થી—

" મહાભારતનું મૂલરવરૂપ આસરે ઇ. સ. પૂર્વે પાંચમા શલકમાં ઉત્પન્ન થયું, એલું કદાચ આપણે માની લઇએ તો તે ખાેઠું કહેવાશે નહીં. મહાભારતના ગ્રંથ કાેઇ સ્વરૂપમાં પણ અસ્તિત્વ ધરાવતા હાેય તેને માટે જૂનામાં જૂનું પ્રમાણુ આપણને અશ્વલાયનના ગૃદ્ધાસૂત્રમાંથી મળી આવે છે. એ ગૃદ્ધાસૂત્રમાં ભારત અને મહાભારત વિષે કથન કરવામાં આવ્યું છે એ ઉપરથી પણ ઇ. સ. પૂર્વે પાંચમા શલકમાં એ ગૃંથની ઉત્પત્તિ થયાના અનુમાનને ટેકાે મળે છે.

#### પ્રકરણ ૧૯ સું. પુરાણકાલ તેમાં લખાયલા ઈતિહાસ. ૧૫૯

ત્યાર પછીના સમયમાં ગવૈયાઓ દ્વારા ઉતરી આવેલું એ કાબ્ય વધારે વિસ્તાર પામીને તેના આસરે ૨૦,૦૦૦ શ્લાેક થવા. એ કાબ્યમાં હવે વિજયી પાંડુઓને વધારે સારા ચિતરવામાં આબ્યા અને પ્રદ્વાની સરખી પદવીના ગ્હાેટા દેવતાઓ તરીકે શિવ અને ખાસ કરીને વિષ્ણુ જેના અવતાર તરીકે કૃષ્ણુ જોવામાં આવે છે તેને આગળ પડતું સ્થાન આપવામાં આબ્યું. ૦૦૦૦૦ એ ઉપરાંત હિંદુલાેકાનાં મંદિરા તેમજ બુદ્ધના અવશેષ જ્યાં સાચવી રાખવામાં આવે છે તે ડુંગરા વિષે પણ કથન કરવામાં આબ્યું છે. આ પ્રમાણે મૂલ કાબ્યના કાંઇક વિસ્તાર ઇ. સ. પૂર્વે ૩૦૦ વર્ષ પછી અને ઇસ્વીસનની શરૂઆતના અર-સામાં થયા હોવો જોઇએ એવું માલમ પડે છે.

પ્રાચીન કાવ્યની જે મ્હ્રોટી પ્રતિષ્ઠા હતી તેને લાભ લઇને લાેક ઉપર અને ખાસ કરીને રાજાએા ઉપર અસર થાય એવી રીતે વીપ્ર વર્ગના સિદ્ધાંતાને ધીરે ધીરે મૂળ કાવ્યમાં કેવી રીતે ઘુસાડી દેવા એ બ્રાહ્મણેને સારી રીતે આવડતું હતું."

સં. સા. પૃ. ૩૭૯ થી—" પુરાણે! આપણને જાણીતાં છે તે તે સઘળાં એક દરે મહાભારતથી માંડાં રચાયલાં છે. અને તેમાં જે પ્રાચીન સમયની વાર્તા-આ આપવામાં આવી છે. તે ઘણી ખરી મહાભારત માંથીજ લીધેલી છે તો પણ એ ચંશામાં જેને આપણે પ્રાચીન કહી શકીએ એવું પણ ઘણું છે. અને મહાભારત અથવા મનુસ્મૃતિનાજ શ્લાકા એ ચંશામાં પણ દીઠામાં આવતા હાય તે પરથી એ શ્લોકા મહાભારત અથવા મનુસ્મૃતિમાં મીજ લેવાયલા છે એમ માની લેવું એ શકય નથી. જૂની સ્મૃતિઓ અને વેદાની સાથે એ ગ્રંથોને ઘણે સંબંધ છે. અને એજ વર્ગના વિશેષ પ્રાચીન ગ્રંથામાંથી એની ઉત્પત્તિ થઇ હાય એ પણ ઘણું બનવા જેગ છે.

પુરાણેાને જે ખાસ વિષય તે જ્યાં આગળ આપવામાં આવ્યા હાેય છે ત્યાં આગળ જીદાં જીદાં પુરાણેાની વચ્ચે એટલું સરખાપણું જોવામાં આવે છે ઘણી વારતાે પાનાનાં પાનાં સુધી શખ્દે શખ્દ તેના તેજ જેવામાં આવે છે-કે એ સર્વની ઉત્પત્તિ વધારે પ્રાચીન એવા કાેઇ એકજ સંગ્રહમાંથી થઇ હશે એવા અનુમાન ઉપર આવ્યા વગર આપણાથી રહેવાતું નથી. પુરાણની ઘણી વાર્તા-ઓના પ્રારંભ બરાબર મહાભારતની પેઠેજ કરવામાં આવ્યા છે. નૈમિશારણ્યમાં યજ્ઞના પ્રસંગે લામહાર્ષણના પુત્ર ઉપ્રશ્વસ્ તરફથી એ વાર્તાઓ કહેવામાં

| १९०                                     |      |   | da   | વત્રયી–મીમ | ંસા. |       |      | ,    | υ   | ાંડ | 9   |
|-----------------------------------------|------|---|------|------------|------|-------|------|------|-----|-----|-----|
| ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ | ~~~~ |   | <br> |            |      | ~~~~~ | ~~~~ | ~~~~ | ~~~ |     | ~~~ |
| <b>D</b>                                | ~ ^  | • |      |            |      |       |      |      |     |     |     |

આવેલી એવી રીતનું વર્ણુન આપવામાં આવ્યું છે. ઘણાં ખરાં પુરાણોનો ઉદ્દેશ વૈષ્ણુવ ધર્મ નું મહત્ત્વ વધારવાના છે. જે કે કેટલાંક પુરાણો **શિવ** પૂજા તરફ પણ પક્ષપાત રાખે છે.

જગતની ઉત્પત્તિ સિવાય પૃથ્વી વિષેનાં પુરાષ્ઠ્રાં વર્છુંને, પ્રાચીન દેવ-તાએા, સાધુઓ અને લડવૈયાઓનાં પરાક્રમાે, વિષ્ણુના અવતાર વિષેના વૃત્તાંતાે સૂર્યવંશ, તથા ચંદ્રવંશના રાજાઓની નામાવળીએા અને વિષ્ણુ અથવા શિવનાં સહસ્ત નામની ટીપાે એ સઘળું પુરાણેમાં આપવામાં આવ્યું હાય છે. વળી પ્રાર્થના, ઉપવાસ, નૈવેઘ, ઉત્સવ, યાત્રા આદિ સાધના વડે દેવતાઓની પૂજા કરવાના નિયમા પશુ એ બ્રંથામાં આપેલા હાય છે.

સં. સા. પૃ. ૩૮૦ થી—" **વાચુ પુરાણુ** એક જૂનામાં જાનું પુરાણુ છે તેનેા અમુક ભાગ મહાભારતની સાથે મળતાે આવે છે, પણ હરિવંશની સાથે એ પુરાણુના સંબંધ એના કરતાં પણુ વધારે છે, અને જગતની ઉત્પત્તિનું વર્ણુન જ્યાં આગળ આપવામાં આવ્યું છે ત્યાં આગળતાે હરિવંશના અને એના શખ્દે-શખ્દ તેના તેજ જોવામાં આવે છે."

એજ પ્રમાણે **મત્સ્ય પુરાણ** પણ મહાભારત અને હરિવંશની સાથે ઘણા ગાઢ સંબંધથી બેહાયલું છે. મનુ અને મત્સ્યની વાર્તાથી એ પુરાણની રારૂઆત થાય છે.

ફર્મ પુરાણમાં વિષ્ણુના જુઠા જુઠા અવતાર જેમાંના એક કૂર્માવતાર પણ છે. તેની હકીગત આપવામાં આવી છે, અને દેવતાઓ તથા રાજાઓની વંશાવળી અને બીજી પણ કેટલીક હકીગતા આપવામાં આવી છે. તે ઉપરાંત મહાભારત અને અન્ય પુરાણોના સૃષ્ટિવિષયક વિચારાને અનુફૂલ રહીને સૃષ્ટિના સવિસ્તર અહેવાલ પણ આપવામાં આવ્યા છે. એ પુરાણુમાં જુઠા જુઠા સમુદ્રાવડે એક બીજાથી છુટા પડેલા અને જેનું મધ્યબિંદુ એકજ છે એવી સાત ટાપુઓની દુનીયા બનેલી છે એવુ વર્ણુન આપવામાં આવ્યું છે. એમાંના મુખ્ય ટાપું, જેની મધ્યમાં મેરુ પર્વત આવેલા છે, તે જંબુદ્વીપ છે અને ભારતવર્ષ ' ભરતલોકોનો દેશ " અથવા હિંદુસ્તાન એ એના મુખ્ય વિભાગ છે.

**પુરાણાનુકમણિકા** લે. દુર્ગાશંકર કેવલરામ શાસ્ત્રી, **વસંત માસિક** વર્ષ ૨૭ અંક પ મા. સં. ૧૯૮૪. જેષ્ટ માસ. પૃ ૧૮૨ થી લખતાં પૃ. ૧૮૭ મ:–લ**ખે છે કે**---

#### પ્રકરણ ૧૯ સું. પુરાણકાલ તેમાં લખાયલા ઇતિહાસ. ૧૬ 🖗

"પુરાણાનુ કમણિકાઓનો સમય-ઘણાં ખરાં પુરાણેમાં ૧૮ પુરાણેમાં નામાવળી પુરાણાનુકમણિકા મલે છે. એટલે ૧૮ પુરાણે સ્વાચા પછી અનુક-ણિકા તૈયાર થઇ હાવી જેઇએ. અને બધાં પુરાણે એક સાથે રચાયાં ન હોય, કેટલાંક પહેલાં અને કેટલાંક પછી રચાયાં હોય દા. ત. વિષ્ણુપુરાણુ ભાગવત પહેલાં રચાયું છે અને ભાગવત-ય્રાહ્મવૈવર્તા પહેલાં રચાયું છે. વળી વાયુપુ રાણુ વિષ્ણુ, અને ભાગવત બે યેથી જીનું છે. તેા જૂનાં પુરાણેમાં અનુક્રમણિકા પાછળથી ઉમેરાઇ હોવી જોઇએ અને બન્યું છે પણુ એમજ.

**વાસુપુ**૦ માં અને વિષ્ણુપુ૦ માં પુરાણાતુક્રમણિકા પાછળથી ઉમેરાયલી પૂર્વાડપર સંગાધ જેતાં સ્પષ્ટ દેખાય છે.

અનેક પુરાણેાની પુરાણાનુક્રમણિકામાં એક સરખાં નામા મળે છે એ જેતાં અહાર પુરાણ નામા પ્રસિદ્ધ થયા પછી પહેલી અનુક્રમણિકા તૈયાર થઇ હાેય અને એ વખતે ઉપલબ્ધ પુરાણેામાં દાખલ થઇ ગઇ હાેય એમ જણાય છે.

અલ્ખીરૂની ( ઇ. સ.-૧૦૩૦ ) ના વખતમાં ૧૮ કરતાં વધારે પુરાણ નામા પ્રસિદ્ધ હતાં એ ઉપર જોયું છે. એથી જાના કાલમાં ઉત્તરતાં જેના સમય નિશ્ચિત હાેય એવા કાઇ લેખકે ૧૮ પુરાણેાનાં નામા નાધ્યાં હાેય એમ મારા બાણવામાં નથી. ફકત કવિરાજ શેષરે અધ્ટાદશ પુરાણેાના ઉલ્લેખ કર્યો છે. અને એ રાજરોષરના સમય ચારકસ છે. કારણ કે એ કવિ કનાજના રાજા મહેંદ્રપાલ ( લગભગ ઇ. સ. ૮૯૦ થી ૯૦૭ ) ના ગુરૂ હતા.

રાજશેષરના ઉલ્લેખ ઉપરથી નવમા શતકમાં પુરાણે⊨ અઢાર હેવાની પ્રસિદ્ધિ પ્રચારમાં આવી હાય એમ માનવામાં વાંધા નથી.

સાતમા શતકના બાછુ કવિએ અનેક સ્થળે પુરાણેનો ઉલ્લેખ કર્યો છે પણુ કેોઇ સ્થળે ૧૮ નેા નિદેશ નથી કર્યા. શંકરાચાર્થ, બાણુ, આપરતંબ વગે-રેના ઉલ્લેખા જોતાં વાચુ વગેરે કેટલાંક પુરાણે જાના કાળમાં હતાં એમાં શંકા નથી. પણ **સાતમાથી નવમા શતક સુધીમાં** અનેક નવાં પુરાણે રચાયાં હોય અને નવમા શતકમાં અઢારની સંખ્યા પ્રસિદ્ધ થઇ હાય એમ લાગે છે. પહેલી પુરાણુક્રમણિકા પણ એ અરસામાં અથીત્ નવમા શતકના અંતમાં રચાઇ છે. એમ માનીએ તો મને બહુ લાંધા લાગતો નથી.

છેવટે આ લેખકે અનેક તર્ક વિર્તાકના અંતે જણાવ્યું છે કે-નારફીય પુરાશુનુક્રમણિકાના સમય ઇ. સ. ૫૦૦-૬૦૦ જેટલા જાના ઠરાવવા માટે કાંઇ આધાર રહેતા નથી. અને મને તાે ઉપર કહેલાં કારણાથી એ અનુક્રમણિકા બારમા તેરમા શતકની લાગે છે. "

21

ખંડ ૧

" પ્રાચીન ઇતિહાસ ઉપરથી એમ જણાય છે કે–વેદકાલમાં દેવાલય અથવા દેવની મૂર્ત્તિ ન હાેતાં, પ્રાચીન આયેો જે પંચમહાભૂતની પ્રાર્થના કરતા હતા તે મહાભૂતો મંદિરા અથવા દેવાલયામાં સમાઇ શકે તેવાં ન હતાં "

(૨) પૃ. ૯૬ માં-હિંદુએાને <mark>મૂર્તિ પૂજાનેા પહેલાે પાઠ</mark> બુદ્ધના અનુયાયીઓએજ શીખવ્યાે છે એમ પ્રાચીન ઇતિહાસ સાક્ષી આપે છે.

(૩) પૃ. ૯૭ માં–''બીજાં અનેક ક્ષેત્રો નિર્માણ થયાં અને તે ઠેકાણુ અનેક દેવાલચા જીદા જીદા પીરાણિક સમયના દેવાને સારૂં બાંધવામાં આવ્યાં."

( ૪ ) પૃ. લ્હ માં–આ પ્રકારે વેઠઠાલ પછી બૌદ્ધ ધર્મની વખતે પ્રથમ સ્તિ પૂજાનેા સ્વિજ પડયા અને પછી પુરાણેા રચાયાં. તે કાલમાં એટલે ખ્રિસ્તી શકના પ્રારંભથી સુમારે પાંચસાે છસાે વર્ષ દરમિયાન જ્યાં ત્યાં દેવાલયાેજ નજરે પડવા લાાગ્યાં. "

(૫) પૃ. ૯૮ માં-" છઠ્ઠા સે કામાં એટલે પુરાણે અસ્તિત્વમાં આવવા લાગ્યાં ત્યાર પછી " દેવતાઓની મૂર્ત્તિઓ " બનાવવાના રિવાજ પડયા હતા એવુ દેખાય છે. વરાહ મિહિરે ( ઇ. સ. ૫૦૫-૫૮૭ ) વૃહત્સ હિતામાં-રામ, બલી, વિષ્ણુ, બલદેવ, ભગવતી, સાંબ, બ્રહ્મા, ઇદ્ર, શિવ. પાર્વતી, સૂર્ય, લિંગ, યમ, વરૂણુ, કુબેર, ગણેશ વગેરે દેવતાઓની મૂર્ત્તિ કેવી હાવી જોઇએ એનું વિવેચન કર્શું છે. આમાંની કેટલીક વાત અમા પ્રસંગથી બતાવી ગયા છે. છતાં પશુ કાંઇ વિશેષ વિચારના માટે કૂરીથી લખીને બતાવી છે.

ઇ. સ. ૮૦૦ ના પૂવે – જૈનોના ૨૩ મા તીર્થ કર શ્રી પાર્શ્વનાથનું શાસન વિદ્યમાન હતુ કેવલ ઇતિહાસનીજ દાધ્ટેથી જેવાવાળા પંડિતા પછુ આ વાતને તો કળૂલજ કરે છે. પરંતુ જૈનોના આંતર તત્ત્વાના વિચાર કરવાવાળા ડૉ. હર્મન જેકોબી જૈન સૂત્રોની પ્રસ્તાવના કરતાં તેના પહેલા ભાગની ટીપણીમાં જણાવે છે કે – "૧ પૂર્વ શખ્દના અર્થ જૈનાચાર્યો એ નીચે મુજબ સમજા ગ્લે છે – તીર્થ કરે પાતેજ પ્રથમ પાતાના ગણધર નામે પ્રસિદ્ધ શિષ્યોને પૃર્વનું જ્ઞાન આપ્યું હતું, ત્યારપછી ગણધરા એ અંગાની રચના કરી આ કથન પહેલાજ તીર્થ કરે એગા પ્રરૂપેલાં છે એવા આગૃહ સાથે જેટલે અંશે એકથ ધરાવતું નથી તેટલે અંશે તે ખરેખર સત્યગર્ભિત લેખવા યોગ્ય છે." ( જૈનેતર દૃષ્ટિએ જૈન ભાગ ૨ જો, પૃ. ૨૪ માની ટીપમાં )

૧ પૂર્વ - એટલે જૈતામાં જે ચઉઠ પૂર્વના ગ્રાનનું સ્વરૂપ બતાવ્યું છે તેના અર્થ સમજાવા.

તત્ત્વત્રયી--મીમાંસા.

આયોંના તહેવારોના ઇતિહાસ---પૃ. ૯૫ માં-લખે છે કે-(૧)

| પ્રકરણ ૧૯ મું. | પુરાણકાલ | તેમાં | લખાયલાે | ઇતિહાસ. | १९३ |
|----------------|----------|-------|---------|---------|-----|
|                |          |       |         |         |     |

આ ફકરાથી–ડૉ. શાહેબે એ જણાવ્યું કે-નવીન મતવાળાએા બીજા મતનાં અનેક ત-ત્વેાના સંગ્રહ કરતાં તેમાં ઉંધી છતી કલ્પનાએા કરી પોતે પાતાના મતને અનાદિના ઇશ્વર પ્રણીત ઠરાવવા મોટી ધમપછાડ કરી સુકે છે તે પ્રમાણે જૈન મતવાળાએાએ કરેલું નથી તેથીજ જૈનોનું કથન સત્ય લેખાલા ચેાચ છે.

જૈનોની માન્યતા એ છે કે-કરેક અવસપિંણીમાં અને ઉત્સપિંણીમાં સત્યતત્ત્વેાના પ્રકાશ કરવાવાળા, સર્વેસ તીર્થે કરો નિચમ પ્રમાણે ચાેલીશ, ચાેવીશ, થયાજ કરે છે અને તે બધાએ તીર્થે કરોના કથન કરેલા તત્ત્વા એકજ સ્વરૂપના હાેય છે. જે વખતે જે તીર્થે કર થયા હાેય તે વખતે તેમણુંજ શાસન મનાય ઉદાહરણુ તરીકે જેમ કે આ અવસપિંણીમાં ૨૩ મા શ્રી પાર્શ્વ નાથ અને ૨૪ મા શ્રી મહાવીર આ બે તીર્થે કરોના વચમાં અંતર માત્ર વર્ષ ૨૫૦ નુંજ છે તાે પણુ આજે શ્રી પાર્શ્વનાથ તીર્થ કરનું શાસન નહી મનાતાં ચાેલીશમા તીર્થ કર શ્રી મહાવીર સ્વામીતુંજ શાસન મનાય છે. જે પાર્શ્વનાથના ગણધર કેશી સ્વામીના શિષ્યા હતા તે પણુ આજ શાસનમાં ભલ્યા તેમના નામથી પરંપરા જે ચાલી તે આજ વિદ્યમાન છે.

ઇ. સ. ૮૦૦ પૂર્વે તો--યજ્ઞ યાગાદિકના વિધાનવાળા-વેદો અને તેન્કી પીઠને થાખડનારા થ્રાદ્મણુ ગ્રંથાજ પ્રસિદ્ધિમાં હતા અને અનાદિના ઇશ્વરની પ્રેરણાથી ઉત્પન્ન થયાની છાપ પણુ તેના ઉપરજ મારવામાં આવી હતી પરંતુ તત્ત્વ દબ્દિના કે ઇતિહાસની દબ્દિાના કાેઇ ગ્રંથા હતા એવું એક પણુ પ્રમાણ જડી આવતું નથી પણુ ઇ. સ. ૫૦૦ પૂર્વે ની આસપાસમાં તત્ત્વના વિષયમાં ઉપનિષદાના નામ અને ઇતિહાસના વિષયમાં ભારત મહાભારત અને રામાયણુનાં નામ પ્રસિદ્ધમાં મુકાયાં છે તેથી વિચારવાનું કે-ઉપનિષદાથી જે તત્ત્વાના વિચારા પ્રગટ થયા તે અને ભારતાદિકથી જે પૂર્વકાલના ઇતિહાસ પ્રગટ થયા તે વૈદિકાના પંડિતા કયા અનાદિના ઇશ્વરની પ્રેરણાથી મેળવેલા બતાવે છે? આ વાત શું વિચારવા જેવી નથી ?

એક દરે અનેક સુજ્ઞ પંડિતાના વિચારા જેતાં અમારૂ અનુમાન એ છે કે-જૈન અને બૌદ્ધ ધર્મની વિશેષ જગૃતિના સમયમાં નિંઘરૂપ યજ્ઞ યાગાદિકના કાર્ય-ક્રમને બોજી ઉપર છેાડી દઇને તે સમયના વૈદિકમતના ચતુર પંડિતાએ જૈન અને બૌદ્ધ મતના અનુયાયીઓની સાથે ઘાલમેળ થતાં અરસપરસના વિચારાનું સંમિશ્રથ્યુ કરી તત્ત્વ વિષયના સંબંધમાં ઊપનિષદ્ ગ્રંથાના અને ઇતિદ્ધાસ વિષયના સંબંધમાં ભારતાદિક ગ્રંથોના કાર્યક્રમ ઉભાે કર્યો દાય તત્ત્વત્રથી-મીમાંસા

મલમાં તે લોથોનું પ્રમાણ અલ્પ હોવા છતાં ઉત્તરાત્તર વધી જતાં ચચ્ચારગર્ણ થવા પામ્યું. એટલુંજ નહીં મૂલના વેદામાં પછુ અનેક પ્રકારની નવી નવી શ્રુતિએા કાખલ થવા પામી. તેથી તે બધા ગ્રંથેમાં અનેક પ્રકારના વિષમવાદના વિષયોને સ્થાન મલતું ગયું ઉદાહરણ તરીકે-જગત્કર્તાના એકજ વિષયને જીવા---

પ્રાચીનમાં પ્રાચીન જે જીગ્રવેદ છે તેમાંજ છ સાત પ્રકારના વિષમ વિષયોને સ્થાન મળતાં ઉત્તરાત્તર-પ્રાહ્મણ ગંથામાં, ઉપનિષદ ગ્રાથામાં, રમૃતિ થાંચામાં, છેવટ પુરાણના ગ્રાંચામાં તેા સષ્ટિ કર્તાના વિષમ વિચારાના કાઇ અંતજ રહેલે! નથી.

વિચાર કરા કે-આ બધા પ્રકારની વિષમતા પેકા ચવાનું કારણ શું ?

વૈદિકેોએ જ્યારથી યાચિત મંડન કરવા માંડ્યું ત્યારથી તેઓ અનેક પ્રકારના અધેાગ્ય વિષયેાને પોતાના ગ્રંથામાં સ્થાન આપતા ગયા છે જીવો કે– જૈનોના ૨૪ તીર્થ કરાના અનુકરણ રૂપે-એકજ વિષ્ણુના ૨૪ અવતઃરાને, અને ખોહના દશ બાધિ સત્વના અનુકરણ રૂપે કરીથી દશ અવતારોને પોતાના ગ્રંથામાં દાખલ કર્યા, એમ સમજી શકાય તેમ છે કે નહી ? અનાદિના ઇશ્વર પ્રેસ્તિ વેદામાં જે જે વાતનું નામ નિશાણ નથી તેવા પ્રકારના વિષયા પાછળના ગ્રંથામાં કયા વિશેષ જ્ઞાની પુરૂષના મુખથી ગ્રહણ કરી ઉધા છત્તા લખાયા ? શું આ અધી વાતેા વિચારવા જેવી નથી ?

<mark>૮શ્ય પદાર્થોના વર્ણનવાળી, ધન પુત્રાદિકના લેવડ દેવડ માટે</mark> વારંવાર ઇંદ્રાદિક દેવાની કરવામાં આવેલી પ્રાર્થનાવાળી, નિરપરાધી જીવાના ઘાત મિશ્રિત યજ્ઞ યાગાદિકના વિધાનવાળી. અનેક ઝાવિએાના મુખથી ઉચ્ચરાયલી શ્રુતિએાના સંગ્રહવાળા વેઠાને અનાદિના એકજ ઇશ્વરની પ્રેરણાથી પ્રગટ થયાતું પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવ્યું તેનું શું કારણ ?

કેમકે વેદ્દોના પછીવ્યાકરણના સંઘેા, ન્યાયના ગ્રંથેા, છંદના ગ્રંથેા, જ્યોતિષના ગ્રંથા, ઉપનિષદ્વોના ગ્રથા, સૂત્રાદિકના ગ્રંથા, વૈદિકના અનેક પંડિ-તાેએ જે જે લખ્યા છે તે તેા તેમને પાલ પાલાના નામથીજ પ્રસિદ્ધ કર્યા છે.

ત્યાર બાદ વેદાતુયાયી પડિતાેએજ-વેદ સમયના અગ્નિદેવ, વાયુદેવ અને સર્ચદેવ ( ઇદ્રદેવ ) આ ત્રણ સુખ્ય દેવેાને ગૌણરૂપમાં બાજીપર રાખી પ્રદ્યા. વિષ્ણુ અને મહાદેવ આ ત્રણ દેવાને આગળ કરી-વિષય વાસનાને લલચાવનારાં સ્વાર્થ વૃત્તિને સાધનારાં, દેવદેવીના અધાર કર્મને બતાવનારાં, પ્રાચીન સત્ય

| પ્રકરણ ૧૯ મું                       | પુરાણકાલ તેમાં લખાયલાે                                                                                                              | ઇતિહાસ. ૧૬૫                                   |
|-------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| આ સચ્ટિની ઉત્પ<br>વિરૂદ્ધના વિષય ને | ો ઉધાછત્તા સ્વરૂપથી જણાવનાર<br>ત્તિને કથન કરનારાં, નીતિથી<br>પાેષનારાં, વૈદિકના અનેક પરિ<br>યાવી નિર્દોષ એવા વ્યાસના નામ<br>કર્યા ? | વિરૂદ્ધ અને કુઠરતથી પછ<br>તોએ અનેક પુરાણે લખી |

ઇશ્વર પ્રણીત વેદોના આગ્રહ કરવાવાળા પંડિતા અને સત્ય શાેધક સજ્જન પુરૂષેા મધ્યસ્થ દબ્ટિથી વિચાર કરે અને દુનીયામાં સત્યવસ્તુનું સ્વરૂપ કયા મતમાં રહેલું છે તે શાેધવાના પ્રયત્ન કરે સુરૂષુ કિમધિકેન ?

**વેદકાલ**-ઘણા વિદ્વાનાના મતથી ખાલ ઠાલતરીકેની ગણત્રીમાં ગણાયે છે. વેદના પછી વેદાની પુષ્ટિ માટે હાદ્મણુ ગ્રંથા રચાયા છે. એજ અરસામાં જૈન, ઔદ્ધ અને આજીવકાદિ પાંચ છ પંચા ચાલતા હાેવાનું પંડિતાેએ જાહેર કરેલું છે. જૈન તત્વાના આંતરિક વિચારકાેએ જૈન ધર્મ ઘણા લાંબાકાલથી ચાલતાે આવેલા છે એમ જગ જોહેર કરેલા છે. અને તે પાંચ છ પંચામાં જેન અને બૌદ્ધ આ બે મહત્વનાજ ગણાયા છે. આ બેની વિશેષ જાગૃતિમાં વૈદિક ધર્મ વાળાએ સાથે ધર્મની બાબતમાં માટાં ચુદ્ધો મંડાયાં હતાં, પરંતુ ધર્મના નામે તદ્દન અચેાગ્ય હિંસામાં ધર્મના સ્થાપનારા બ્રાદ્મણા હલકા લેખાયા હતા. આ તરક જૈન બેહિના તત્વાની ગાઠવણુ પુસ્તક ઉપર થતી ચાલુ હતી. તેમના પરિચયમાં સારી પેઠે આવ્યા પછી વૈદિક બ્રાદ્યણાએ–ઉપનિષદોની રચનાના માર્ગ શરૂ કર્યો હતા. તેમાં આત્મ તત્ત્વની વાતાે લખતાં વૈદિક હિંસા ક્રિયાઓની હલકાઇ પણ જાહેરમાં ખતાવતા ચાલ્યા. અહિંસુધી વૈદિક ધર્મમાં ઇતિહાસની પ્રચાર વિશેષ બાબતના કાેઇ પણ ગ્ર<sup>ે</sup> થાથી જણાતા નથી. ત્યાર ખાક ઘણા કાળ પછી જૈનોના સર્વત્ર કથિત ત્રિષષ્ટિ શલાકા પુરૂષોનાં ચરિત્રાના પરિચયમાં આવ્યા પછી કેટલાએક પ્રાહ્મણુ પંડિતા જૈનોના ઇતિ-હાસને ગ્રહથ કરી તેમાં ઉંધીછતી કલ્પનાએાની ગાેઠવથ્ કરતા ગયા અને એક યછી એક પુરાશેાની રચના કરતા ગયા. અને પાતાનાં નામાને છુપાવી વેદવ્યાસના નામે તે વાતા પ્રસિદ્ધ કરતા ગયા. આગળ અઢારની સંખ્યા થતાં એકીમતે લખી દીધું કે વ્યાસે જન્મ ધરતાની સાથે અઢારે પુરાણેાની રચના કરી તરતજ જંગલમાં ભાગી ગયા. આ એકજવાલ પુરાણાના લેખાના સંબંધમાં સત્યલા કેટલી પ્રગટ કરે છે ? મૂલથી ચાલતા હિંદુ ધર્મમાં વેદ સમયના ઝાષેચેા કે જે આળકાળના સમય જેવા ગણાયા છે. તે હિંદુ ધર્મમાં હજારા વર્ષ થઇ ગયા પછી પુરાણના લેખકામાં અબજોના અબજો વર્ષના પૂર્વ કાળના સંબંધવાળા

ઇતિહાસ કયાંથી આવ્યા ? અને તે ઇતિહાસ જગે। જગે৷ પર અશ્રદેયના સ્વરૂપ વ ળાે ખીલત્સ શાધી લખાયાે ? માટે વિચારવાનું કે-જરૂર કાેઇ ખીજા ઠેકાણેથી પ્રસિદ્ધ થએલા ઇતિહાસનું સ્વરૂપ મરજી પ્રમાણે ઉર્ઘુ છતું કરી લંગલંગાય-માન લખી લાેકાેને ભ્રમજાળમાં નાખવા પાતાના સત્ય ધર્મને એક બાજુ ઉપર સુકી આ પુરાણોને**ા પ્રપાંચ ઉભેા કર્યો** હોય **? આ મારૂ અતુમાન નિપક્ષપાત** સજ્જન પુરૂષોને સર્વથા અયેાગ્ય થએલું છે એમ નહિ લાગે કારણકે-વેદ સમયના ઋષિએાના હાથથી લખાએલાે કાેઇ વિશેષ ઇતિહાસ પ્રસિદ્ધિમાં આવેલાે પણ જણાતાે નથી તાે પછી અતીંદ્રિયના જ્ઞાન વિનાના પુરાણકારા તે ઇતિહાસ લાવ્યા કયાંથી? કાઇ પુછશે કે જૈનો કચાંથી લાવ્યા? ઉત્તર એટલાેજ કે તેઓ સર્વજ્ઞ પુરુ-ષાેની પર પરાના કથનથી પાપ્ત થએલા માને છે અને એકજ સ્વરૂપે લખાએલાે શુદ્ધ છે માટે આમાં સવાલના અવકાશજ રહેતા નથી. વળી જૈન તત્ત્વાની શુદ્ધતા માટે અનેક દેશી પરદેશી વિદ્વાનાના મતા બહાર પડી ચુકયા છે. કેટલાક લેખા અમાએ પણ " જૈનેતર દષ્ટિએ જૈન " નામના પુસ્તકથી પ્રસિદ્ધિમાં સુકયા છે. વળી ખીજા પણ કેટલાક ફકરાએ! આ પુસ્તકમાં પાછળથી સુકવાનું ધારીએછીએ તે৷ પણ આ શુન્ય સ્થાનની પુત્તિના માટે એક વિદેશી વિદ્વાનના લેખમાંના એક કકરાે ટાંકી બતાવીએછિએ.

**જૈન ધર્મ ના સિદ્ધાંત**—જર્મનભાષાના લેખક ડાે. હેલ્મુત ફાેનગ્લાસન્ આપ, બર્લિન. અતુવાદક. નરસિંહભાઇ પટેલ.

જૈનચુગ. પુસ્તક૧ લાનેા અંક૧ લાે. સં. ૧૯૮૧–ભાદ્રપદ માસ. પૃ. ૨૦ થો ચાલુ. પૃ. ૨૬ માં નીચે પ્રમાણે—ં

''આગળ મેં જૈન દર્શન વર્ણવવાના સામાન્ય પ્રયત્ન કર્યો છે. એના ઉપર દૃષ્ટિ કરીએ તેા એની સર્વ માન્યતાથી આપશને આશ્ચર્ય થાય. ખરી રીતે ભારતના દાર્શનિક, ધાર્મિક વિચારાના સમસ્ત પ્રદેશ ઉપર એણે દ્રષ્ટિ નાખી છે. અને કેાઇપણ પ્રક્ષને ચચ્ચા વિના મુકચેા નથી. એના બધા પ્રદેશામાં એ ધર્મે એવા ચાક્કસ નિર્ણયા અપ્યા છે કે દરેક દરેક વિષયને ઝીણામાં ઝીણી રીતે ચચ્ચો છે.—વિશ્વના વિસ્તાર વિષે, જીદા જીદા પ્રકારના દેવાનાં નામ વિષે, તેમજ કાળની લંભાઇ વિષે, તેમજ ભૂતકાળના તથા ભવિષ્યકાળના મહા પુરૂષોના મત વિષે, પણ જૈન દર્શને આજનું પરિપૂર્ણ અને જમાનાના જમાના સુધી ચાેક્કસ સ્વરૂપ આયવાને માટે જુપ દર્શનકારાએ પ્રયત્ન કર્યો છે; અને છતાં એ જેન સાહિત્યના ઐતિહાસિક વિકાશ ઉપર આપણે દર્ષિ નાખીએ તેા જાણીએ ઠે જુદા જીદા સૈકાના અમુક અમુક

१९९

| પ્રકરણ | 96 | સં,    | કુરાણકાલ | તેમાં | લખાયલાે | ઇતિહાસ. | ঀৢৼৢ७ |
|--------|----|--------|----------|-------|---------|---------|-------|
|        |    | - Corr |          |       |         |         | • • • |

લેખકાેના મત અસુક અસુક વિષયમાં જુદા પડે છે, પણ એકંદરે પ્રાચીન મૂલમાં તેમજ અર્વાચીન ગ્રંથામાં કશાે ફેરફાર થયાે નથી. સાચી વાત તાે એ છે કે અત્યારનાં માેજીદ ધર્મશાસ્ત્રો રચાયાં (ઇ. સ. ૫૦૦ પછી) ત્યાર પછી એનાં મૂલ તત્ત્વામાં હજી કશાે ફેરફાર થયાે નથી–હિંદુ, બોહ, ખ્રિત્તિ અને બધા ધર્માથી એ જીદોજ રહ્યો છે. આ બાબતમાં જેનો આજે પણુ પ્રમાણુ આપે છે કે અમારા ધર્મ સૌથી સારા છે કારણકે બીજા ધર્મીમાં ફેરફાર થયા છે, પણુ જમાનાઓ વીત્યાં છતાં અમારા ધર્મમાં કશાે ફેરફાર થઇ શક્યો નથી. અને અમને મળેલું ધન એવું પરિપૂર્ણ છે કે અમારા અનારસાે શુદ્ધ રીતે ને વગર ફેરફારે સચવાઇ રહેલાે છે.

આ કૈાહ્યડા છેાડવા આપણે માટે કઠણ છે. આપણે તા એટલુંજ સ્વીકારી શકીએ કે એ ધર્મનું સ્વરૂપ અને વિકાશ ઊપર કાળના પડદા કરી વળ્યા છે. અને એ સ્વરૂપ તથા વિકાશ જાણવા માટે આપણી પાસે કશા પુરાવા નથી, આપણી પાસે પ્રાચીનમાં પ્રાચીન જે ગ્રંથા છે તેમાં એનું મહત્વનું સ્વરૂપ કુટી નિકલ્યું છે, અને પછી બધા કાળમાં અમુક અમુક વિષયાને વિકાસવાના અને સમસ્ત દર્શનમાં મહત્વવિનાના ફેરફાર કરવાનાજ પ્રયત્ના થયા છે.

એ ધર્મના શ્વેતાંબર અને દિગંબર એ બે સંપ્રદાયે ધર્મના મહત્વના વિચારામાં એક બીજાને પુરેપુરા મળતા છે, તેથી ખરી રીતે એમજ માની શકાય કે ઇસ્વીસનની શરૂઆતમાં એ બે સંપ્રદાયે৷ જુદા પડયા તે પહેલેથીજ આજે છે તે પ્રમાણેનું ધર્મ સ્વરૂપ બંધાઇ ગયું હતું. સંપ્રદાય ન્તુદા પડતા પહેલાં મહાવીર સ્વામીના ધર્મ ઉપર કેવેા ને કેટલા વિકાશ થયા હતા તે જાણી શકાતું નથી. એજ પ્રકારના કે એને મળતા પ્રકારના ધર્મના સુખ્ય વિચારા મહાવીરસ્વામી પૂર્વે પણુ પ્રવર્ભતા હતા એમ માનવાને પણુ કશે। આધ આવતે। નથી; મૂલ તત્વામાં કંઇ સ્પષ્ટ ફેરકાર થયે। છે એમ માનવાને કશું કારણ નથી. અને તેથી, મહાવીરસ્વામી પહેલાં પણ આખું જૈનકર્શન હતું એવી જે જૈનોની માન્યતા તે સ્વીકારી શકાય. ને આ માન્યતા સ્વીકારીએ તે એવું ઠરે કે મહાવીરસ્વામીએ જૈન ધર્મ સ્થાપ્યાે નથી, પણ એમની પૂર્વ ૨૫૦ વર્ષ પહેલાં થઇ ગયેલા પાર્શ્વનાથના ધર્મને એમણે સ્વીકારીલીધા અને એને સમચેાચિત સ્વરૂપ આપ્યું હોય; કઇ વસ્તુ સ્થિતિને આધારે આ મત બંધાયા છે એમ માનવાને આપણી પાસે સ્પષ્ટ પુરાવે৷ તે৷ નથી. પણ એની વિરૂદ્ધ જાય એવે৷ કરોા પુરાવા નથી. જૈન ધર્મનું સ્વરૂપજ આ વાતને ટેકા આપે છે. [ઇત્યાદિ." ઇતિ પુરાશકાલ તેમાં લખાએલાે ઇતિહાસ પ્રકરણ ૧૯ સું.

| १९८ | તત્ત્વત્રયીમીમાંસા. | ખંડ ૧ |
|-----|---------------------|-------|
| •   |                     |       |

પ્રકરણ ૨૦ મું–વૈદિકાેએ–પાછળથી પુરાણેહા લખી કલ્પી કાઢેલા પ્રદ્યાદિક દેવા.

ભગ શબ્દના અર્થવાળા, ઉત્પત્તિ આદિના જ્ઞાનવાળા તે ભગવાન કાેઇ સુરાણેમાં છે ?

# પ્રહ્યા, વિષ્ણુ અને શિવની કલ્પના.

ધર્મ વર્ણ્યન પૃ. ૯૦ થી ત્રિમૂર્ત્તિ-પંચાયતન.

૧ "પરમાત્મા એ જગતની સબ્ટિ, સ્થિતિ અને લયતું કારણ છે. અને એ ત્રણ કર્મીને લઇ એનાં (૧) પ્રક્ષા, (૨) વિષ્ણુ અને (૩) શિવ એ ત્રણુ રૂપે કલ્પાએલાં છે. પરમાત્માની સઘળી લીલા આ ત્રણુ કર્મમાં આવી જાય છે, અને તેથી પ્રાચીન કાળના ઇંદ્ર. વરૂણુ વગેરે દેવાને ઠેકાણું પુરાણુના સમયમાં આ ત્રણુ દેવા મુખ્ય ગણાયા છે.

્ર, બ્રદ્ધાપી કલ્પના વેદના ' શ્રદ્ધન્ ' ઉપરથી થઇ છે. આપણે જોયું કે '<sub>વદાન</sub> ' એટલે ધાર્મિ'ક શળ્દ, સ્તુતિ, વેદ-જે વિશ્વમાં વ્યાપીને વિશ્વને વહિ પ્રમાટે છે. એના અધિષ્ઠા'તા દેવ તે 'ब्रह्मा' જે પરમાત્માના શબ્દથી આ આખું પ્રદ્વાંડ સર્જા શું છે તેજ પર માત્મા એમાં પેશીને ( વિગ્-પેસવું ધાલુ ઉપરથી ) એતું પાલન કરે છે. એ રૂપે 'એ 'વિષ્ણુ ' કહેવાય છે. અને એ પાલન માટે પરમાત્માએ આ જગતમાં આવી ભક્તને સહાય થવું પડે છે. અને કબ્ટાને! વિનાશ કરવેા પડે છે. તેથી વિષ્ણુન્યવિવિધ અવતાર થયા મનાય છે. પરમાત્માનું ત્રીજી સ્વરૂપ ' રૂદ્ર ' અથવા ' શિવ ર' કહેવાય છે. તાેકાની પવનમાં પ્રકટ થતી પરમાત્માની ઊગ્ર મૂર્ત્તિને વેદમાં ' રૂદ્રા ' નામ આપવામાં આવેલું હતું તથા એની અગ્નિ સાથે એકતા કરવામાં આવી હુદ્દી. અગ્નિ સર્વ વસ્તુને ભ્રસ્મ કરી નાખે છે. અને એ સંહારના દેવ છે. તેથી રૂદ્ર પચુ પરમાત્માની સંહારની મૂર્ત્તિ બને છે અગ્નિની ઊભી જ્વાલા એ એની મૂર્ત્તિ (શિવલિંગ) છે. અગ્નિની શિખાની આસપાસ વી ટાતો ધૂમ એ એની જટા છે. અગ્નિની વેદીએ એની જલાધારી છે. અને એની લરમ તે એના ઊપાસકાેએ ધારણ કરવાનું ચિન્હ છે. પણ અગ્નિ એ કેવળ સંહારનાજ દેવ નથી. આપણે પૂર્વે જોયું છે કે એ ઘેર ઘેર વસતું પરમાત્માંનું તેજ છે-ઘરનું કલ્યાણુ એના ઊપર આધાર રાખે છે. અને તેથી એ 'શિવ' કહેતાં મગલ અને શંકર કહેતાં સુખકર પણ કહેવાય છે."

( લેખક - આનંદરાંકર ભાષુભાઇ છુવ. )

જેમનામાં શાસ દશિત ગુણે હાય તેજ ખરા લગવાન. તુલસી સમાયણ. બાલકાંડ. પૂ. ૮૩ ની ટીપમાંથી

"ભગવાન શખ્દને અર્થ-એ જાય ૧, ધર્મ ૨, રશે ૩, સરમી ૪, જ્ઞાન ૫, વૈરાગ્ય ૬, એ છ લગ કહેવાય છે, અને એ છ લગ જેને હાય તે લગવાન્ કહેવાય છે."

"પ્રાણીઓની–ઉત્પત્તિ, પ્રાણીઓને৷ પ્રલય, પ્રાણીઓનું પરલેાકમાં જવું, પ્રાણીએાનું **પરલેાકમાંથી આવ**ું વિદ્યો અને અવિદ્યાં એઓને જે જાણે તે ભગવાન કહેવાય છે. એમ પણ એક ગ્રંથમાં કહ્યું છે."

આમાં વિચાર વિચારવાનું કે રામાયણુની ટીપમાં—ભગ શખ્દના ઐશ્વર્યાદિક છ ગુણ વિશેષ જેનામાં હોય તે ભગવાન. વળી અર્થ યીજી લક્ષણ મુકતાં જણાવ્યું છે કેન્પ્રાણીઆની ૧ ઉત્પત્તિ, તેમના– ર પ્રલય, તેમનું-૩ પસ્લાકમાં જવું, ૪ અને પરલાકમાંથી આવવું, તેમજ વિદ્યા વ્યવિદ્યાને જાણે તે સગવાન, છેમ છે પ્રકારથી સગવાનનાં લક્ષણે ખેતાવ્યાં છે. // શ્રીયુન આનંદરાદર બાહવાઇએ-ઝાલુ કર્મોથી પ્રદ્વા, વિષ્ણ, અને શિવ એ ત્રણની કલ્પના કરી છે. તાે સારાયછાવામાં ભગવાનનાં લક્ષણે પ્રદ્યાદિ ત્રણ દેવામાં ગણવાં કે કાઇ બીજા દેવાનાં ? બીજી વાત એ છે કે રાચાયણમાં બતાવેલાં લક્ષણો જેનોના દેવેમાં ઘટે છે તેા શ તેમનાં અગ્રેમાંથી લઇને તે લક્ષણે લખીને ખતાવેલાં સમજવાં ? હું આ ગ્રંથમાં-જિનેશ્વરદેવ, પ્રદ્યા, વિષ્ણુ, અને મહાદેવ એ મુખ્ય મણાતા શારે દેવાના વિચાર કરવા પ્રવૃત્ત થયે৷ છું તેથી જેમના ભાંચામાં જે પ્રમાણે તે તે દેવાનું સ્વરૂપ લખાયું છે તે પ્રમાણે ક્રમ વાર લખીને બતાવું તાે તે અધાઝા નહિ ગણાયને ? જે દેવના વિષયમાં જે જે દકરા લખાય તે તે કકરાની સાથે ઉપર ખતાવેલાં પરમદેવનાં લક્ષણાં મેળવતા જશાતા સત્ય શું છે અને અસત્ય શું છે તે કગલે ને પ્રવલે આપ સંજીનોના ખ્યાલમાં આવ્યા વગર રહેશે નહી. અને સાથે એ પણ માલમ પડશે કે આ બધું ધાંધલ કાેછું ઉભું કર્યું ? જેને જેવા સ્વરૂપમાં પોતાના કેવાને ચિતર્યા છે તેવા સ્વરૂપમાં તેમના લેખા લખીને બતાવતાં હું દોવાના ભાગી થઇ શકું નહિ. વિશેષમાં જે સ**ુદ્ધના** ભાષના હુવા<mark>ના</mark> ખ્યાલ દૂર રાખી પાતાની મધ્યસ્થ ણુદ્ધિથી જેશે તેઓને પ્રાયે ખરા ખ્યાલ આવ્યા વગર રહેસે નહીં, એમ માર માનવું છે. આક્રી તાે જોનારની ભવિતવ્યતાના ઉપર આધાર છે એટલું કહી આ લેખથા વિરમું છું.

 $22^{-1}$ 

લગ આદિના અર્થ વાળાે લગવાન્ પુરાણામાં જણાતાે નથી. જેનામાં રાગાદિક અઢાર દોષા ન દ્વાય તેજ ખરા પરમાત્મા કે ખરા ભગવાન.

દ્રષણાથી દ્રર ગુણાથી ભરપુર તે દુનીયાના દેવ.

# राग द्वेष-कषाय-मोह मथनो निर्दग्धकर्मेधनो

लोकाऽलोकविकाध-केवलगुणो सक्तायुद्धो निर्भयः

٩٦ 99 .92 शापाऽतग्रह वर्जितोऽरति रति कीडा-ज़गुप्सा-जरा-

99 निद्रा-हास्य विलास-शोक रहितो देवाघिदेवी जिनः ॥ १ ॥

ભાવાર્થ-સ્વજનાદિકમાં કે ઈદ્રિયાના ઇષ્ટ પદાર્થમાં-રાગ (૧), રાત્રુએા કે હાંદ્રિચેાના અનિષ્ટ પઠાર્થા પર−દ્વેષ (૨), કોધ, માન વઞેરે કરવા તે⊸કષાચેા (૩), સી, પુત્ર, ધનાદિકમાં જે મમત્વ ભાવ તે-મોહ (૪), એ ચારે દુર્ગુણે જીવેને સંસારમાં લટકાવવા વાલા છે તેમનું કર્યું છે મંથન જેમને. તેમજ એ ચારે મહા પાયાને પોલાના દ્વદયમાંથી કાઢી નાખીને જે મહાપુરૂષોએ કર્મ રૂપી લાકડાંને બાળીને સરમ કરી નાંખ્યાં છે (પ). અને ત્યાર આદ લાકાલાકના પ્રકાશ કરવા વાળા-કેવલજ્ઞાનના ( સર્વજ્ઞપણાના ) ગુણ ને પ્રાપ્ત કર્યો છે જેમને ા દા તેમજ કેાઇપણ જતના શસ્ત્ર વિનાને હાવાથી ા છા નિર્ભય થએલ છે જે ા ૮ ા તેમજ નતા કાઇને-શાપ આપે છે ા ૯ ય તેમજ નતા કાઇને અતુગ્રહ પણ કરે ા ૧૦ ા તેમજ નતા ખુશી થાય છે ા ૧૧ ા તેમજ નતા કીલગીર પશુ થાય છે. ા ૧૨ ા તેમજ સ્ત્રી આદિલી કોડામાં ા ૧૩ ા તેમજ દુર્ગ છામાં ॥ ૧૪ ॥ તેમજ જરા ( વૃદ્ધ પદ્યા )માં ॥ ૧૫ ॥ તેમજ નિદ્રામાં ા ૧૬ ા તેમજ હાસ્ય વિલાસમાં ( માજમભામાં ) જે પડતા નથી. ા ૧૭ ા તેમજ ઇષ્ટ વસ્તના નાશથી કે અનિષ્ટ વસ્તુના સંયોગથી શોકને ધરતે નથી. ા ૧૮ 11 તેજ આ દનીયાંમાં દેવના દેવ થવાને લાયક હાય છે. અને તે રાગ દ્રેષાદિકને છતવા વાલેા જિન દેવજ છે પશ્ચ બીજો નથી.ા

આ અઢારે દૂષણોના અંત આજ્યા સિવાય છવોને મુક્તિની પ્રાપ્તિ થઇ શકતીજ નથી.

. .

96

#### પ્રકરણ ૨૦ મું. વૈદિ કાએ કલ્પી કાઢેલા પ્રમ્હાદિ દેવે৷ ૧૭૧

કારણ ઠે--જેટલા જેટલા અંશથી જીવાને રાગ અને દ્વેષ અધિક હોય તેટલાે તેટલાે તે પક્ષપાતમાં પડે છે, અને કર્માથી ભારી થતાે જાય છે. અને તેમ તેમ આ સંસારના ચક્રમાં ૨ખડયા કરે છે. માટે રાગદ્વેષથી રહિત હાેય તેજ જીવ પવિત્ર અને છે એમ ઉપનિષદાશો, તેમજ અદ્વૈત સિદ્ધાંતના મતથી પશુ નિર્વિવાદ સિદ્ધજ થાય છે. ૧ારા (૩) તેમજ જીવેાને જેટલા પ્રમાણમાં કોધ માનાદિક અધિક હાય તેટલાજ પ્રમાણમાં તે વિવેકાવિવેકથી ચૂર્ક છે. પણ જેના ક્રોધાદિક નષ્ટ થયા છે તે વિવેકાદિકથી ચૂઠે ? નજ ચૂકે, તેથી તે પવિત્ર આતમા પરમાતમા છે ૩, (૪) તેમજ જેટલા પ્રમાણમાં છવાને માહ અધિક હાય તેટલાજ પ્રમાણુમાં તે આ, પુત્ર, ધનાદિકમાં લપટાય છે, અને કર્મથી પણ ભારી થાય છે. માટે સર્વથા માહ નષ્ટ થએજ પરમાત્મા અને ૪. (૫)(૬) જ્યારે જીવા-રાગ, દેષ, કષાય અને માહરૂપી મળને બાળીનાએ ત્યારેજ તે પાવત્ર બને, ૫, એવી રીતે કર્મરૂપી મળ બળી ગયા પછી દેદીપ્યમાન થએલા આત્માને સર્વ પદાર્થોને જાણવાનું અને દેખવાનું ન્ફ્રાન અને દર્શન પ્રાપ્ત થાય; તેજ સર્વત્ર અને સર્વદર્શી આ દુનીયાને સત્ય ધર્મની પ્રવૃત્તિ બતાવે છે. તે સત્ય ધર્મની પ્રવૃત્તિ થયા પછી; કેટલાકાે વિષયેામાં લુખ્ધ થએલા પાતાને પંડિતમાની, તે મહાપુરૂષાના વિરાધી બની, તેમનાજ વચનોના આશ્રયલઇ, જીઠી સાચી કલ્પનાએ કરી, અજ્ઞાન વર્ગને પાતાના તરફ દેારછે. પાદા (૭૮) જેમણુ-રાગ, દ્વેષ, કષાય, અને માહ સર્વથા નષ્ટ કરી સર્વવ્રપણું, અને સર્વ શક્તિઓ પ્રાપ્ત કરી છે, તેમને કાઇના ભયજ નથી તા પછી શસ્ત્રોની જરૂર શીછે ? બાટ (લા૧૦) કર્મોની વિચિત્રતાને જાણવાવાલા સર્વગ્રા-શાપ કે અનુ-ઞહમાં શા માટે પ્રેરાય **કે હિવે ગા (૧૧ા૧૨)–સર્વ પદાર્થોના સ્વરૂપને** યથાવસ્થિત બાથુવાવાળાને નવું અને જૂનું શું કે જેથી ખુશી અને દીલગીરી પેઠા થાય ક ા૧૧ા૧૨ાા (૧૩) જેમના માહજ સર્વથા નષ્ટ થઇ ગયા છે તેમને સ્ત્રી આદિની કીડા હાેયજ શાની **! ા૧૩ા (૧૪) સર્વ પદાર્થીનું સુગધનું દુ**ર્ગંધમાં, અને દર્શં ધનું સુગંધમાં, પસ્વિર્તન થયાજ કરે છે એવું જાણુવાવાળાને દુર્ગંછા શી <sup>?</sup> ાંવઝા ( ૧૫ ) નિદ્રા કમના નાશ કરનારને નિદ્રા હોયજ શાની ? ાવપા (૧૬) સર્વગ્રાના માટે નવી વસ્તુ શી કે જેથી હાસ્ય ઊત્પન્ન થાય ?ા૧૬ા (૧૭) જ્ઞાનના વિલાસીઓને પાતાના આત્માની લીનતા સિવાય બીજી વિલાસનું સ્થાન કરા ? 19ા (૧૮) સર્વ પઠાર્થીનું સ્વરૂપ યથાવસ્થિત પાતાના જ્ઞાનથી જોઇ રહ્યા છે તેમને ઇબ્ટ કઇ અને અનિબ્ટ કેઇ ? કે જેથી શાક ઉત્પન્ન થાય ? ા૧૮ા આ અઢારે દ્રષણોથી મુક્ત થઇ જે જીવન મુક્ત જીવે આ દુનીયાને તત્ત્વા બતાવ્યા છે તેજ પરમાતમાં દુનીયાને પૂજનિક છે. બાકી બીજો કાઇ પૂજનિક નથી.

્છે તેજ પરમાતમાં દુર્ગાયાન પૂજાનક છે. બાકા બાજા કાઇ પૂજાનક નયા. કંતિ૧૮ દ્રષણેાથી રહિત અનેકેવળજ્ઞાનાદિકથો ભૂષિત તે દ્રનીયાના દેવ. પ્ર. ૨૦મું.

## અગીયારમા તીર્થ કર. પહેલા બલદેવ તથા વાસુદેવ તેમના પિતા પ્રજાપતિ-વૈદિકાએ કલ્પેલા બ્રહ્મા.

આ ભરત કેન્નમાં દશમા તીર્થ કર પછી ઘણા લાંબા કાળે સિંહપુર નગરમાં ઇક્ષ્લાકુવ શમાં વિષ્ણુ રાજા ઘયા હતા. તેમની રાણી વિષ્ણુશ્રી હતી. તેમની કુક્ષિમાં નલીન ગુલ્મ નામના રાજા કે જે મણે રાજ્ય છાડી દીક્ષા ગ્રહણ કરી વીશ સ્થાનક તપના આરાધનથી તીર્થ કરનામક મેં ઉપાર્જન કર્યું હતુ, તે ત્યાંથી સાતમા દેવલે માં જઇને ઘણાકાળ સુધી દેવતાનું સુખ ભાગવ્યા પછી આજ ભરતમાં અગીઆરમા તીર્થ કર શ્રી શ્રેયાંસના થપણે ઉત્પન્ન થયા. રાજ્ય ભાગવ્યા પછી દીક્ષા લઇને સર્વ તીર્થ કરની પેઠે સનાતન તત્ત્વાના ઉપદેશ કરી તેઓ મોક્ષમાં ગયા.

હવે અગીયારમાં તીર્ચ કરના સમયમાં જે જે બનાવે બન્યા છે તે જણાવીએ છીએ :---

પાતનપુર નગરમાં હરિવંશી જિતશત્ર નામના રાજા થયા. તેની રાણી ભદ્રા હતી. તેમની કુક્ષિમાં-અનુત્તર વિમાનનાે દેવ ચાર સ્વપ્ન સચિત અચલ નામના આ અવસાપિંહીમાં પકેલા ખળદેવ પણ આવીને ઉત્પન્ન થયા. બીજી વખતના મગાવતી નામની કન્યાના જન્મ. આ પુત્રી ઉપર રાજાને રાગ થતાં ગાંધવ વિવાહ કરી લીધેલા તેથા લાકાએ તેનું પ્રજાપતિ એવું બીજું નામ પાડ્યું "प्रजापति वे स्यादुहितर ममाण्यायत् " એવી જે વેદામાં શ્રુતિ લખાએલી છે તે આ જીતરાસ મુજાને ઉદ્દેશોને લખાએલી હાય એમ જેન ઇતિહાસથી જલાય છે. પણ આ શ્રુતિના અર્થ પૂર્વે ચએલા પંડિતા ઘણા લાંબા કાળ સુધી એવા કરતા રહ્યા કે પ્રજાપતિ-પ્રદ્ધા પાતાની પુત્રીની સાથે વિષયનું સેવન કરતા રહ્યા આ વાત તદન અયોગ્ય લાસવાથી-આચાર્ય શ્રી કુમારિલ લદ્દે આ ગ્રુતિના અર્થ ફેરવવાને માટે ઘણા ઘણા પ્રકારની કલ્પનોઓ કરી છે. તેજ પ્રમાણે સ્વામી દયાનંદજીએ પણ પોલાની સુનુકળતા પ્રમાણે અર્થ કરવામાં બાકી રાખી નથી. પણ પુરાણકારાએ જે તે કુર્તિના સંબન્ધે માટી માટી કર્યાંચા બનાવી લોકોમાં પ્રસિદ્ધ રી લોધી હતી, તે બધા ઠેકાણેથી કેવી રીતે કાઢી શકાય ? તે સિવાય આ વાત ચાંગવાશિષ્ટમાં એવી છે ઠે-" રામચંદ્રાવતારે વશિષ્ઠ ઝવિજીને પૂછ્યું કે-પ્રાહ્મા કાણ ? અને કેવા હતા ? ઉત્તરમાં વશિષ્ઠ છુએ કહ્યું કે હું પણ શકિત છું. આ પ્રશ્ન-શુકદૈવજીએ બ્યાસજીને પુછર્યા હતા એમ કહીને નિર્ણય ઉપર આવી શક્યા નહિ. " આમાં વિચાર એ થાય છે કે-રામચંદ્ર સાક્ષાત વિષ્ણુના

અવતાર હતા, વશિષ્ટ અહવિ હતા તાપણ બ્રહ્મા કેણ્યુ? અને કેન હતા ? તેના નિર્ણય કરી શકવા નહિ. ત્યારે શું જેન સાહિત્યમાં પ્રજાપતિના નામથી પ્રસિદ્ધ થએલા જીતરાત્રુ રાજાને તા બ્રદ્ધા તરીકે નહિ કલ્પ્યા હોય ? જેન અને પુરાણેના ઇતિહાસ જેતાં આ શંકા સર્વથા ખાટી નથી. બાકી ખરા ખુલાશા તા કાઇ જ્ઞાની પુરૂષ ખતાવે તે ખરા ! પુત્રોની સાથે સંબન્ધ કરવાથી જિતશત્રુનું નામ પ્રજાપતિ પડ્યું. તેને ×બ્રહ્મારૂપે કલ્પી વેદમાં છુતિ દાખલ કરી અને પુરાણેમાં કથાઓ ગાઠવાઇ છે તે પણ જાણવી જોઇએ. અમા તેને આ સ્થળે જણાવીએ છીએ—

> જૈન પ્રમાણે જિતશત્ર રાજા પુત્રીના સંબંધથી પ્રજાપતિ, વૈદિકાેએ કલ્પેલા પ્રદ્યા તેનાં અવતરણે પાંચ.

મ. મી. પૃ. ૧૦૩ માં–ભાગવત, ૨કંઘ ૩, અધ્યાય ૩૭, શ્લેષ ૩૩ તું આપેલું અવતરણુ.

"(૧) બ્રહ્માજી પાતાની પુત્રીને દેખી માહિત થયા. રીંછતું રૂપ ધરીને દોડવા.

(૨) શંકાકાેષકાર. શં. ૧૧૦ પૃ. ૧૫ માં. ભાગવત. ભાષા ઢીકા અંગ-દ શાસીકૃત. શ્લાેક ૨૩ ના આધારે જણાવે છે કે–

''હાદ્યા જ્યારે પાતાની પુત્રી ઉપર માહિત થયા ત્યારે એ બન્ને બાપ અને દીકરીએ– હરિચુ<sup>\*</sup> હરિછીનાં ૨ૂપ ધારણુ કર્યાં.'' ઇત્યાદિ.

આ વાત ઉપરથી બીજી પણુવાતે। ઘણા પ્રકારથી ઉલટ પાલટપણે ગાઠવાયલી પુરાણેમાં જેવામાં આવે છે. તે જુવા નીચે પ્રમાણે—

(૩) મ.**મી** પૃ. ૧૨૧ માં−મત્સ્યુપુરાષ્ટ્ર. અધ્યાય ૩ જે પત્ર ૧૦ માને। ઉતારા–

"બ્રદ્ધાજી કામથી પીડિત થઇને સતરૂપા નામની સીની સાથે દેવતા-ઓનાં 'સાે' 'સાે' વર્ષ સુધી કીડા કરતા રહ્યા.''

અનાદિ કાળના પ્રદ્યા છે એમ માનીએ તે**ા આ ઇ**તિક્રાસ કરા કાળના કલ્પવા ?

× ભાગવતમાં-ધદભાવું આયુષ્ય-(ક૧).એકત્રીશ તીલ, (૧૦) દશ ખર્વ, અને (૪•) ચાલીશ અર્બ જણાવેલું છે. (શ. શંકા ૨૬૨ મી).

∗પ્રજાપતિની પુત્રીનું નામ સ્ગાવત છે તેથી હરિણી રૂપે ક્રશ્પી શકાય તેમ છે.

(૪) મ. મી. પૃ. ૧૦૨--૫૧ પુ. પ્રથમ સૂષ્ટિ ખંડ. અધ્યાય ૧૭ માં. પચ્ચાસમા પત્ર ઉપર શ્લાક ૪૨ થી ૪૪ નાે ભાવાર્થ, જુવા–

" વ્રદ્ધાજીએ બીજ સી કરી. પહેલી જે સાવત્રી હતી તેને મનાવવા અપરાધની ક્ષમા માગી કે કરીથી એવું નહિ કરૂં. પગમાં પડયા તાેપણુ કોધથી શાપ દેવા તૈયાર થઇ" ઇત્યાદિ.

આ ઉપર લખેલી વાતાે ખરી છે કે ખાેઠી તે તેા લેખ લખનાર જાણે પણુ આવા અતિ કામાશક્ત પુરૂષોને દેવના દેવ તરીકે પુરાણુકારાએ કેવી રીતે કલ્પી લીધા હશે ?

( ય ) વળી જીએા શંકા કેષ-શંકા ૨૪ મી પૃ. ૩ માં દેવી ભાગવતથી "દેવીના હાથ ઘસવાથી પ્રહ્ઞા, વિષ્ણુ અને મહાદેવ ઉત્પન્ન થઇ ગયા. એ ત્રણુ-માંથી–પ્રદ્યા અને વિષ્ણુ એ બન્નેને ખાઇ ગઇ પુનઃ મહાદેવના કહેવાથી તેમને દેવીએ જીવતા કર્યા. "

આ ત્રણે દેવા અનાદિના મનાયા છે. બીજી રીતે જેતાં ત્રણુ યુગના કમથી પણ એ ત્રણે દેવા થયેલા મનાયા છે. ત્યારે આ દેવીથો ઉત્પન્ન થયેલા તે ત્રણે દેવા તેજ માનવા કે બીજા ? અને આ બનાવ કયા કાળમાં બનેલા માનવા ? આ વાતાના ખુલાશા કાઇ યાગ્ય રીતે કરીને આપે તા કાંઇક સમજાય; નહી તા કલ્પેલું છે એજ વિચાર ઉપર આવીને અટકવું પડે છે. વૈદિકથી–ભાગ– મત્સ્ય–પદ્મ–દેવીભાગવતમાંના પ્રજ્ઞાનાં અવતરણાં પાંચ.

ફરીથી બ્રહ્માના સંબંન્ધે અવતરણે ૪.

(૧) <mark>હિંદ્રસ્યાનના</mark> દેવેા–પૃ. ૧૨૭ <mark>વિષ્ણુપુરાણુમાં</mark> અદ્ભુત અંડ વિષે વાર્તા.

" તેની ચાેનિ ચેરૂ પર્વંત જેટલી વિશાલ હતી અને પર્વતાની અનેલી હતી. માેટા સાગરાપમના જળથી તેનું પાલાણુ ભરાઇ અશું હતું એ અંડમાં ખંડા, સમુદ્રો અને પર્વતા હતાં. ગ્રહા અને વિશ્વના વિભાગા, દેવા, રાક્ષસા અને મનુષ્ય જાતિ હતાં. સખ્ટા એ અંડમાં એક હજાર વર્ષ ( એક " દૈવ " વર્ષ ) રહ્યા ત્યારપછી તે અંડ ફાટશું અને ધ્યાનથી બ્રહ્યા તેમાંથી બહાર નિકળ્યા અને સૃષ્ટિ ઉત્પન્ન કરવાનું કામ શરૂ કર્શું. " ( વિલ્કિન્સ કૃત ' હિંદુ પુરાણુ ' પૃ. ૧૦૦ )

#### પ્રકરસ્ય ૨૧ સું યુત્રીપતિ - પ્રજાપતિ વૈદિ`ઢામાં બ્રમ્હા. ૧૭૫

(૨) " મહાભારતાદિ બીજા પુરા<mark>ણે</mark>)માં ઘ્રદ્ધાને અંડમાંથી નહિ પણ વિષ્ણુના નાભિ કમળમાંથી નિકળેલા વર્ણુબ્યા છે. "

( ૩ ) મતમીમાંસ-પૃ. ૧૧૮-**વરાહપુરા**ણ-માયાચક્ર નામના અધ્યાય ૧૨૫ શ્લેષક **૫**૧-૫૨, ભાવાર્થ:---

" વિષ્ણુ ભગવાન કહી રહ્યા છે કે–હું જે જળમાં રહું છું તે માયાના અળથી રહું છું અને પ્રભાપતિને ( પ્રદ્લાને ) અને મહાદેવને હુંજ ઉત્પન્ન કર છું અને હુંજ ધારણ કરં છું તેા પણ તે પ્રદ્લા અને મહાદેવ આદિ મારી માયામાં માહિત થએલા મારી માયાને જાણી શકતા નથી. "

(૪) મતમીમાંસા પૃ. ૧૦૪ ા શિવપુરાષ્ટ્ર-વિઘેશ્વર સંદિતા અધ્યાય દમાં એવું લખ્યું છે કે-"એક દિન પ્રદ્યાજીએ સુતેલા દૃષ્ણુજીને ઉઠાડીને કહ્યું કે-ત્ ઉન્મત્ત જેવા દેખાય છે. હું તારા નાથ આબ્યા છું છતાં મારૂં આરાધન નથી કરતા તેથી તું પ્રાયશ્ચિતનાં અધિકારી છે, તે વખતે કોધમાં આવીને દૃષ્ણુજીએ કહ્યું કે-વત્સ ! આ પીઠ ઉપર બેશ. ત્યારે પ્રદ્યાજી બાલ્યા-અરે શું માનમાં આવી ગયા કે ! દે વત્સ ! હું તારા ત્યારે પ્રદ્યાજી બાલ્યા-અરે શું માનમાં આવી ગયા કે ! દે વત્સ ! હું તારા ત્યારે પ્રદ્યાજી બાલ્યા-અરે શું માનમાં આવી ગયા કે ! દે વત્સ ! હું તારા ત્રાતા છું અને જગતના પણ રક્ષક છું. વિષ્ણુજી કહે છે કે-હું તારા નાથ, પ્રદ્યાજી કદે છે હું તારા નાથ. એમ આપસ આપસમાં હું અને તું કરતાં લડી પડયા ા છેવટે એકેકને મારી નાખવા નેજ તૈયાર થયા. તે વખતે પ્રદ્યાજીની અને વિષ્ણુજીની એવી લડાઇ થઇ કે દેવતાઓ પણ ભયભીત થઇ ગયા " ઇત્યાદિ.

સમીક્ષા---

(૧) વિષ્ણુ પુરાણવાળા અંડના લેખના વિચાર-એક દિવ્ય વર્ષ સુધી પ્રદ્ધા તેમાં રહ્યા તા તે ક્યાંથી આવીને તેમાં ભરાયા હશે ? અને દિવ્ય એક વર્ષની ગણત્રી લેખકે ક્યા કાળથી કરી હશે ? બીજી લાક તા હતાજ નહિ તા તે અંડ ક્યાં રહેલું ? આ લેખથી પ્રદ્ધાના કે દિવ્ય વર્ષના પત્તા મેળવી શકાય તેમ જણાય છે ?

(૨) બીજા મહાભારતના લેખમાં-વિષ્ણુની નાસિ કમળમાંથી પ્રદ્માછ નીકળ્યા.-ને તેમ હાય તા વિષ્ણુજ અનાદિના ઠરે, ત્યારે પ્રદ્ધા કાેણુ ? અને કયાંથી આવ્યા ! એ પ્રક્ષ વશિષ્ટ ઝવિજીને રામચંદ્રે પૂછેલાે પણ તેના નિર્ણુય તેઓ કરી શકેલા નથી.

| 9.95 | તત્ત્વત્રયી-અપિયાસા.                  | W 8:2 | 9 |
|------|---------------------------------------|-------|---|
| 1.64 | 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 |       | ι |

(3) ત્રીજા વરાહ પ્રેરાચ્યુના લેખના વિચાર-વિષ્ણુ માયાના બળથી જલમાં રહ્યા તા તે કયા કાળથી ને કેટલા કાળ સુધી રહ્યા? પ્રદ્લાને અને મહાદેવને ઉત્પન્ન કરી ધારણ પણ કર્યા તા તેમને કઇ વસ્તુથી ઉત્પન્ન કર્યા અને શેમાં ધારણ કર્યા? બીજા અનેક લેખામાંતો પ્રદ્લાને શ્રેષ્ઠ અને સ્વતંત્ર બતાવી બધા જીવાના સખ્ટા પણ કહ્યા છે તા પછી આ બધી વિચિત્ર વાતાના પત્તો કયાથી અને કયા ઠેકાણેથી મેળવવા ?

( ૪ ) **વિષ્ણુપુરાણમાં** જણાવ્યું હતું કે-બ્રદ્ધા છએ અડમાંથી નીકત્યા પછી બધી સચ્દિ રચી. મહાભારતમાં જણાવ્યું કે બ્રદ્ધા છ વિષ્ણુની નાભિકમળ-માંથી નીકત્યા. **વર્શહપુરાણે જણાવ્યું કે** બ્રદ્ધાને અને મહાદેવને પણ વિષ્ણુએ પેદા કર્યા ખરા પણ તેમની ભાષાની તે તેમને અબરજ નંપડી, ત્યારે સચ્દિ સ્થનાવું જ્ઞાન લેમને હતુ એમ પજ કેવી રીતે માની શકાય ?

ક્લે આ ચાચા શિવપુરાંશુના લેખ જણાવે છે કે-ઝ્રદ્ધાજીએ સૂતેલા કુષ્ણજીતે જગાડીને કહ્યું કે-હું તાંરા બાપ આવ્યા છું. ત્યાર કૃષ્ણજીએ કહ્યું કે હું તારા બાપ એમ રકઝક કરતાં એકેકને મારી નાખવાનેજ તેઓ તૈયાર થઇ ગયા. એટલુજ નહિ, પણ દેવતાઓ પણ ભયભીત થઇ ગયા. આ બધા પ્રધરના લેખા નેતાં ત્રણે માટા દેવામાંના એક પણ દેવના પત્તો મેળબી શકાય તેમ છે ? તે વિચારીને જીઓ એટલુંજ કહેવું આ ઠેકાણે બસ છે.

વળી બીજી વાત વિચારવાની એ છે કે-મૃગવતી પુત્રીની સાથે સંબંધ કરવાથી જિત્ર શવુ સભતું નામ-પ્રજાપતિ પંડયું હતું તેમને પુરાણકારાએ થ્રદ્ધા ઠરાવેલા, તેમના પુત્ર ત્રિપ્ટ વાસુદેવ (વિષ્ણુ ) થયા. વ્રમ્હા વિષ્ણુમે કહેતા આવ્યા કે હું તારા બાપ આવ્યા છું, ત્યારે વિષ્ણુએ કહ્યું હું તારા બાપ. એમ પુર ણુકારાએ કલ્પના કરી આ કથા ઉભી કરી હાય. વળી બીજી વાત એ છે કે આજ ઉપરની કથાના ભાગને લઇ ઉધી છતી ગેઠવી-વ્યમ્હાને, વિષ્ણુની નાભિ-કલમથી ઉત્પન્ન થવાનું લખી દીધું હાય ? આ વાતના વિચાર કરવાનું કાર્ય પણ પડિતાને સાંપુ છું

ેવૈદિક પ્રદ્વાનાં કરીથી સમીક્ષા સાથે અવતરણા ચાર, ખતાવ્યાં

"વળી ફરીથી પ્રદ્યાના સંઅન્ધે ત્રણુ અવતરણા

મતસીમાંસા. પૃંકપ **મું. શિલપુરાણ** સાનસંહિતા અધ્યાય ૧૬-૧૭-૧૮ ના લેખા <u>બ</u>ુવા*ન* 

(૧) "મહાદેવજ પોલાતું સ્વરૂપ લવન કદરૂપ (બેઠંગુ) બનાવી જાન લઇને પરઘુવાને ગયા તેલું કદરૂપ દેખીને પાર્વલીજીની મોલાને ઘણુંજ દુઃધ્ર પ્રકરણ ૨૧ મું. વૈદિક પ્રહ્નાના સંખંધે અનેક અવતરણેા. ૧૭૭

થયું. ઇત્યાદિક વર્ણુન કરતાં આ જગાપર કામ વિષયનું પાેષણુ ઘણુંજ કર્યું દે છેવટે વિવાહ થવા લાગ્યા તે વખતે પાર્વતીના પગના અંગુઠાનું રૂપ જેવાની સાથે પ્રમ્હાજી કામને વશ થઇ ગયાને તુરતજ વીર્ય નીકળી પડયું અને તેનાર્થ અદુયાસી હજાર ઋષિએા ઉત્પન્ન થઇ ગયા. આ અયાગ્ય વર્તન દેખવાથી મહા દેવજીને ઘણાજ ક્રાધ ઉત્પન્ન થઇ ગયા." ઇત્યાદિ.

(૨) મતમીમાંસા પૃ. ૧૦૩ ા **શિવપુરાણુ** જ્ઞાનસંહિતા. અધ્યાય ૧૮ *મેત શ્લોક, ૬૨ થી ગ્*તુવો.—

મહાદેવજીએ લગ્ન વખતે અગ્નિના ચાર દેરા ફર્યા તે વખતે પાર્વલીજીના અંગુઠાને દેખવાથી પ્રમ્હાજીનું વીર્થ નીકળી પડશું. તેલ્લે પોતાના ખાળામાં ગોપવી રાખ્યું. તેથી જનાઇવાળા અસંખ્યાતા બંદુકા (છાકરાએા) ઉત્પન્ન થઇ ગયા. તેમાં કછાવાળા અને દંડ ધારેલા હજારા હતા. તે પ્રમ્હાને નમસ્કાર કરીને પ્રમ્હાની આગળ આવીને ઉભા થઇ ગયા.

(૩) શંકાકોષ-શંકા. ૩૩૬ મી પૃ. ૪૮ માં જુવેા-

" એક વિવાહમાં પ્રમ્હાજીનું વીર્ય જમીન ઉપર પડયું. મહાદેવે તેમનેહ વધ કરવા ધાર્શું. ત્યારે પ્રમ્હા વિષ્ણુ પગમાં પડયા. તેમજ દક્ષે અહુ ખુશામત કરી ત્યારે મહાદેવનું પ્રસન્ન થવું."

ઉપરની ત્રણુ કલમામાં કિચિત વિચાર -- સત્યયુગના પ્રગ્હા, દ્વાપર-યુગના મહાદેવના મેળાપ પુરાણકારોએ કેવી રીતે મેળવીને આપ્યા ? જગતના કર્તા સર્વજ્ઞ રૂપ પ્રગ્રહા--પાતાના જ્ઞાનથી બધી દુનીયાને દેખવાવાળા, જડ રૂપ આંખથી અંગુઠા દેખી વિહવલ કેમ બની ગયા ? એક જગાપર પ્રગ્રહાના વીર્થથી એઠ્રાસી હજાર ઝધિયા, બીજે ઠેકાણે અસંખ્યાતા બદુ કા તેમાં હજારા કછાવાળા દંડ સાથે માંડવામાં ઉત્પન્ન થઈ ગયા એ કેવી રીતે ? મહાદેવજી મારવા ઉઠયા--પ્રગ્રહા, વિષ્ણુ પગમાં પડયા, છેવટે શિવના સસરા દજ્ઞની ખુશામતથી શાન્તિ થઇ. આ બધી વાતા વિચારવા જેવી નથી ? બૂલચુકની ક્ષમા ચાહું છું.

ા ઇતિ વૈદિક પ્રમ્હાના અવતરણે। પાષ્ઠા૩ મલી ૧૨ તેના વિચાર પ્રકરણ ૨૧ સુ.



# પ્રકરણ ૨૨ મું.

વળી કરીથી પ્રમ્હાના સંખંધમાં અવતરણે ૪.

(૧) શંકાકાષ શંકા ૩૩ મી પૃ. ૫ માં–વિષ્ણુએ બ્રમ્હાને ૪ પ્રલેષ્કને ઉપદેશ કરવા અને પુનઃ —કદી માહને પ્રાપ્ત નહિ થાએ৷ એવો વર આપવે! અને પુનઃ બ્રમ્હાનું માહવશ થવું ( **ભાગવત**. )

(૨) મતમીમાંસા-પૃ. ૧૬૭-મત્સ્યપુરાણુ અધ્યાય ૨૪૮ ના ભાવાર્થ. " હામ્હાજીની પ્રેરણાથી કૈત્યાની સાથે દેવતાઓ મળીને સમુદ્રનું મંથન કર્યું તેમાં વિષ્ણુજી પણ સાથે મળ્યા એ મંથન ક્રિયા કરતાં-હેજારા હાથી વિગેરે જાનવરાના પણ નાશ થઇ ગયા, " ઇત્યાદિ.

(૩) શંકા કાેષ. શંકા પદ પૃ. ૯-ભાગતમાંથી---

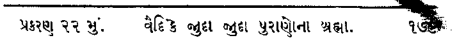
" પ્રમ્હાએ વ છડાંની ચારી કરી. પુનઃ બ્રમ્હા જ્યારે વાછડાં ચારી ગયા ત્યારે શ્રી કૃષ્ણજીએ એટલાંજ વાછડાં એજ રૂપ રંગનાં પેઠા કર્યા-કે જેની ઠાઇને ખબર પડી નહિ. તે એટલે સુધી કે તે વાછડાંની માતાઓ (ગાયા) ને પણ ખબર ન પડી કે આજ મારાં છેાકરાં કે બીજાં છે. "

(૪) **આર્યાના તહેવારાના ઇતિહાસ.** પૃ. ૪૯૯. દત્તજયંતિ માગસર સુદિ ૧૫ ના કરવામાં આવે છે. આ દેવ વિષે ભિન્ન ભિન્ન ચંચામાં ભિન્ન ભિન્ન માહિતી મળી આવે છે. "

મહવિ અત્રીની પતિવતા સી અનસૂયા, આશ્રમમાં એકલી હતી તે વખતે પ્રમ્હા, વિષ્ણુ અને મહેશ એ ત્રણુ દેવા વૃદ્ધ પ્રામ્હણના વેશે તેના આશ્રમમાં આવ્યા. '' નગ્ન થઇને અમને અન્નદાન આપ " એવી વિચિત્ર માગણી કરી તેનું મન દુભાસુ, પશુ ગૃહસ્થધમ પાળવા દાન આપવા ઘરમાંથી બહાર આવી, ત્યારે દેવેાએ બાળરૂપ કર્યું. સંતુષ્ટ થઇ ત્રણુ દેવેાએ ખર્ડ રૂપ પ્રગટ કર્યું અને તે ત્રણે બાળકા તેને અર્પણ કર્યા. તેના નામ-સામ. દત્ત અને દુર્વાસ એવાં રાખવામાં આવ્યાં. કાળે કરીને માટા થયા-દુર્વાસ તપ કરવા લાગ્યા સામે ચંદ્ર-મંડળમાં પ્રયાણ કર્યું. દત્ત માત્ર માબાપને સુખ આપતા રહ્યો......આ ત્રેયદત્ત અથવા દત્તાત્રેયના નામથી પ્રસિદ્ધ થયા.....અત્રીએ એકવાર આ મૃત્યુલાક-માંથી પ્રયાણ કર્યું પરન્તુ ચાલુ વવસ્વત મન્વતરા શરૂઆતમાં અત્ર વાર પુત્રો થયા. અને 'અમલા' નામથી એક કન્યા એમ પંચ બાળકા થયાં ". ઇત્યાદિ. ા ા ા ઇતિવૈકિક પ્રમ્હાના સંબંધે--અવતરણોચાર.

> હરિણુરૂપ લગ્હાને શિવે વિન્ઘા તે નક્ષત્ર રૂપે થયા. સ્કંદપુરાણ ખંડ ૩ જો અધ્યાય ૪૦ પત્ર ૭૫ માં

" આ ગાયત્રીની અને સરસ્વતીની કથા સાંભળતાં અને પઠન કરત<sup>:</sup> મુક્રિતનેજ આપવા વાળી છે. સાંભળા ધ્રદ્ધાને વાઙ નામની પાતાની પુત્રીની સાથ



રમણ કરવાની ઇચ્છા થતાં તેનીએ હરિણીનું રૂપ ધારણ કર્યું. પ્રદ્યા પણ હરિણનું રૂપ ધારણ કરી પાછળ ચાલ્યા. આ અકાર્ય જાણીને દેવેાએ અને બ્રાક્ષણેએ નિંદા. જગતના પતિનુ આ અકાર્ય જોઇને શિવે વ્યાધ રૂપ ધરી બાણ્યી ધનુષ ફેંક્યું અને હરિણ રૂપ ધારીને વીંધી નાખ્યે. કે તુરતજ ભૂમિ ઉપર પડયા. ત્યારખાદ તેના દેહથી જ્યાેતિઃ રૂપ (પ્રકાશ રૂપ) નીકળીને મૃગ નામનું નક્ષત્ર બન્યું. આદ્રા નક્ષત્રનું રૂપ ધરી મહાદેવજીએ પાછળ જઇ ત્યાં પણ ખૂબ પીડયા. આજે પણ જીઓ મૃગશીર્ષ નક્ષત્રની સાથે આદ્રા નક્ષત્ર છે. હવે ગાયત્રીએ અને સરસ્વતીજીએ પતિના જીવન માટે શિવને ઉદ્દેશીને તપ કર્યો અને મહાદેવજીની સ્તુતિ કરી પછી મહાદેવજીએ પ્રસન્ન થઇ પ્રદ્યાભે મજીવન કર્યા પછી પ્રદ્યાએ પણ મહાદેવજીની સ્તુતિ કરી તા પણ પ્રદ્યાજોને મહાદેવે કહ્યું કે હે પ્રદ્યાએ પણ મહાદેવજીની સ્તુતિ કરી તા પણ પ્રદ્યાજીને મહાદેવે કહ્યું કે હે પ્રદ્યાએ પણ મહાદેવજીની સ્તુતિ કરી તો પણ પ્રદ્યાજીને મહાદેવે કહ્યું કે હે પ્રદ્યાન્ ? જે ઉત્માર્ગમાં જાય તેને હું શિક્ષા કરવાવાળા છું. પછી ગાયત્રીને અને સરસ્વતીને મહાદેવે કહ્યું કે મારી પ્રસન્નતાથી તમારા પતિ પ્રમ્હા પાછા આવ્યા છે, તમા પણ પ્રગ્હલાેકમાં જાઓ, વિલંબ ન કરો, ઇત્યાદિક શ્લાક કલાક દવ સુધીમાં વર્ણન કરીને બતાવેલું છે.

આમાં જરા મારેાવિચાર:-પુત્રીની સાથે મેહ કરતાં બ્રમ્હ રૂપ પિતા-દેવ, મનુષ્યેાથી નિંદાયા પરન્તુ સમર્થ શિવેતેા વિંધીજ નાખ્યા. તેથી તેમને મૃગ નક્ષત્ર રૂપે થવું પડયું એટલુંજ નહિ પહ્યુ તે અકાર્યના પાપનું પ્રાયશ્ચિત આપવા શિવ પોતે આદ્રા નક્ષત્ર રૂપે થઇને પહ્યુ નડયા. ત્યારે મૃગ અને આદ્રા જે આજે દેખાય છે તે બ્રમ્હા અને શિવના સ્વરૂપનાં સમજવાં ? જે એવાત સિદ્ધ રૂપની ન હાય તેા બ્રમ્હા અને શિવના સંબન્ધે પુરાછુકારાએ જે મોટા માટા લેખા લખીને અતાવ્યા છે તે સત્યરૂપના કેવી રીતે મનાય ? " મૂર્ਲ નાસ્તિ જીત: સારઘા " ના સ્વરૂપવાળા ન ગછ્યાય ? અમારા વિચાર પ્રમાણે તેા જરૂર કેાઇ વિકાર રૂપની વસ્તુને ગ્રહણ કરી તેમાં અનેક વિકારા નેળવી માટાં માટાં પુરાણે ઉભા કરેલાં. હશે. ? શિવના વેધથી બ્રમ્હા નક્ષત્ર **રૂપ થયા તે**ના વિચાર

# ભાઞવત–મત્ત્યાદિક–પુરાણના બલ્રાદિકની સમીક્ષા

પ્રથમ દેવી ભાગવતથી જણાવ્યું હતું કે-દેવીના હાથ ઘસવાથી-બ્રમ્હા વિષ્ણુ, અને મહાદેવ પેદા થઇ ગયા પણ બ્રમ્હા, વિષ્ણુને તા દેવી સાપિણીની પેઠે ખાઇ ગઇ. બચી ગ્રએલા મહાદેવજીએ પાછા સજીવન કરાવ્યા. આ લેખના

| ૧૮૦ તત્ત્વત્રચીમીમાંસા. ં ખ | ાંડ ૧ |
|-----------------------------|-------|
|-----------------------------|-------|

વિચાર કરતાં તે ત્રણે માટા દેવા તેઃ તદ્દન પરવશમાંજ પડેલા જણ્ણાય છે. ન જાને કયાંથી આવે છે અને કયાં ગુમ થઈ જાય છે ?

આપણે બ્રમ્હાનેા વિચાર કરવા બેઠા છીએ∽તેા તે એક વખતે સાવિત્રીના શાપથી અપૂજ્ય બન્યા. વળી કામવશ થઇ પાંચ મુખ કર્યાં ત્યારે મહાદેવજીના ભેરવે પાંચમું મુખ કાપી નાખ્યું.

પુત્રોની સાથે અનીતિ કર્યાનાે દંડ દેવતાઓએ કર્યા. મઘનું પાન કર-વાથી પણુ બધાના અપરાધી બન્યા. અસત્ય બાલવાથી પ્રમ્હા બાલિશ અને મંદ્રછુદ્ધિના ઠર્યા. છતાં પણુ મનુસ્ઝૃતિમાં જીવાના કલ્પવાવાળા સષ્ટા કહીને બતાબ્યા. ત્યારે શું આ પ્રમ્હા કાેઇ બ્યકિત રૂપ છે ! અથવા શું કાેઇ કલ્પિત વસ્તુ છે ! કે કાેઇ ઉત્પાત રૂપની વસ્તુ છે! આમાં સત્ય શું સમજવું ?

આગળ વિષ્ણુપુરાણુવળાએ–અદ્ભુત અંડની વાર્તા કહી, અંડમાંથી નીકત્યા પછી સબ્ટિ રચવાનું કહી બતાવ્યું.

**વરાહપુરાણુવાળા**એ--બ્રમ્હા અને મહાદેવ એ બન્નેને વિષ્ણુજીનાં રમકડાં ઠરાવ્યાં.

**(શવપુરાણુ**વાળાએ–ઝ્રમ્હાને અને વિષ્ણુને એકેકના બાપ બનાવી લડાવી માર્ચા.

અહિં સુધી શાેધખાેળ કરતા આવ્યા પણ આપણુને ત્રણ માટા દેવામાં એક પણ દેવના ખરા પત્તો મત્યા નહિ. ત્યારે હવે આગળ આ નવીન પ્રકરણના ચાર ફકરાઓમાં તપાસીએ.

(૧) **ભાગવતવાળાએ** લખ્યું કે -વિષ્ણુએ ચાર શ્લેાકથી પ્રમ્હાને બાધ કર્યો છતાં પણ પ્રમ્હાજી સંઝાઇ પડયા. કૃતયુગના પ્રમ્હા છે. ત્રેતાના વિષ્ણુ છે. ભેગા કયા કાળમાં થયા <sup>૧</sup> જગતના સખ્ટા એવા પ્રમ્હા શું ચાર શ્લેાકનું જ્ઞાન કરવામાં સુંઝાઈ પડયા <sup>૧</sup> આ વિચાર શું સંતાષ આપે તેમ છે.

૨ બીજા **મત્સ્યપુરાણુ**ના લેખમાં---કૃતચુગના પ્રમ્હાએ સસુદ્રતું મ-થન કરાવ્યું. ત્રેતાના વિષ્ણુ પણ જઇને સળયા ! વ્યનાદિકાળના પ્રમ્હા કે વિષ્ણુ ? જો બંનેને કર્તા, હર્તા માનીએ તેા શું સસુદ્રો તેમને નથી. બનાવ્યાં બનાવ્યા છે એમ કંહા ત્યારે---શું મેળવવાને મંથન કરાવ્<del>યું</del> ?

| પ્રકરણ ૨૩ મું. પાંચ મુખના બ્રમ્હાતું સ્વરૂ | ય. ૧૮૧ |
|--------------------------------------------|--------|
|--------------------------------------------|--------|

વળી **ભાગવત**ના લેખ કહે છે કે--બ્રમ્હાએ વાછડાં ચાર્યા. કૃષ્ણ છએ કરીથી બીજાં એવાં બનાવ્યાં કે તેની માતાઓ પણ ઓળખી ન શકી? સજ્જના ! કયાંના બ્રમ્હા અને કયાંના કૃષ્ણું! શું વાત વિચાર જેવી નથી ! શુ દ્વારિકાના દાહ વખતે તે કૃષ્ણુ છ ન હતા ! તે વખતે તેએા શું કરી શકયા હતા ! (૪) આ ચાધા લેખમાં--અત્રીની સી અનસુયાનું શન્ય આશ્રમ જોઇ ત્રણે સુગના ત્રણે દેવા ઘદ્ધપણાના સ્વરૂપથી તેમાં પધાર્યા. વિચારવાનું કે-કયા કાળમાં લેગા થઇને એક મતા કર્યા માનવા ! ઉપર આવેલા લેખા સિવાય બીજા અનેક લેખામાં પણ પુરાણકારાએ એ ત્રણે માટા દેવાને પ્રાયે જ્ઞાનથી ચન્યપણાનાજ ચિતર્યા છે. તેથી આ બધા લેખા સત્યયરૂપના નથી પણ બીજ અતિહાસિક વ્યક્તિએા જે થઇ ગઇ છે તેમનું સ્વરૂપ તેમનાં નામા ફેરવી દેવાના નામથી કલ્પેલા છે. તેથી કાઇ-પણ પ્રકારથી મેળ મેળવી શકાતા નથી. કેટલાક અમારા આગળના લેખાથી સત્યશાધક સજ્જનાને વિચાર કરવાના **માર્ગ જડરો એવી અમારી** ધારણા છે

ા ઇતિ ભાગવતાદિદ પ્રમ્હાની સામાન્યરૂપે સમીક્ષા. ભુદા જીદા પુરાણેના પ્રમ્હા પ્રકરણ ૨૨ મું સંપૂર્ણ ા

#### પ્રકરણ ૨૩ સું.

મહાભારતાદિ પુરાણાના પાંચ મુખના બ્રહ્યા.

પ્રમ્હાના સંબંધમાં કેવા કેવા પ્રકારના લેખાે લખાયા છે તે પછુ આ પ્રસંગને લઇને ડુ'કામાં ટાંકી અતાવું છું—હિંદુસ્તાનના દેવાે-પ્રકરણુ બીજી. પૃ.૧૨૮ થી ૧૨૬ જીવાે.

પ્રસ્હાના પાંચ મુખની સમજીતી આપવા નીચેની વાર્તા આપવામાં આવે છે.

" પ્રમ્હાએ મનુષ્યરૂપ ધારણ કર્યું અને તેનું અર્ધ શરીર ઉત્પન્ન થયું એટલે તેણે તેમાંથી એક કાન્તીવતી શતરૂપા બનાવી પણુ તેમ કરવામાં તેના શરીરના જરાએ ભાગ એાછેા થયેા નહિ. તે એવી તા સુંદર હતી કે તેના રૂપથી તે તેના ઉપર માહ પામ્યા, પણુ તે પાતાના શરીરમાંથી જન્મી હતી તેથી તેણે પાતાની પુત્રી વિચારી અને પાતાના વિકાર માટે લજ્જ પામ્યા, કામ અને શરમની વચ્ચે લડાઇ થતી હતી ત્યારે તેની તરક પાતાની આંખ ક્યર રાખી તે નિશ્ચલ થઇ રહ્યા. શતરૂપા આ સ્થિતિ સમજી ગઇ અને તેની દ્રષ્ટિથી દ્રર થવા ત્યાંથી ચાલી ગઇ. પ્રમ્હાથી હાલી શકાતું ન હતું. પણુ હજી તેને જોવાને આતુર હાેવાથી તે જે દિશાએ ગઇ તે દિશા તરક એક મુખ ઉત્પન્ન કર્યું. તેણે ચારવાર જગા બદલી અને પૃથ્વીની ચાર દિશા તરક તેટલાંજ મુખ પ્રમ્હાના માથામાંથી ઉત્પન્ન થયાં" (મૂરકૃત હિંદુ સ્વ<sup>6</sup>દેવે.)

" એમ કહે છે કે તેના ચાર મુખમાંથી ચાર વેદા નીકળ્યા."

ં ં એક મુખ તે৷ મૂળનું અને શતરૂપાને જેવા નવાં ચાર ફરીથી કર્યાં તે એમ પાંચ મુખ હતાં તેમાંથી એક કપાઇ ગયું તેથી ચાર મુખજ રહ્યાં."

#### (ર) પાંચમું મુખ કેવી રીતે કપાયું ?

હિંદુસ્તાનના દેવેા-પ્-૧૨૯ થી બ્રમ્હાનું પાંચમું મુખ કપાયું તે વિષે <mark>મહાલારતમાં નીચે</mark> પ્રમાણે છે

દિવસ વિષ્ણુની સમક્ષ ઋષિઓએ (દેવર્ષિઓએ) પ્રમ્હાને એક પૂછ્યું કે—બ્રમ્હા, શિવ અને વિષ્ણુ એ ત્રણેમાં માેટામાં માેટું કાેણુ ? <sup>હ્યુ</sup> મ્હું કે હું મેાટેા, તે ઉપરથી ખ્રમ્હાને વિષ્ણુની વ<sup>ર</sup>ચે લડાઇ થઇ. આખરે તેમને એ વિષે વેદનું પ્રમાણ જેવા કબુલ કર્યું. પવિત્ર વેદ પુસ્તકમાંથી એમ જણાયું કે એ સન્માન શિવનું છે. બીજા બે દેવા સામા ચયા અને બોલી ઉડયા કે 'ભૂતોનાપતિ' સ્મશાનમાં આનંદ માનનાર, આખે ડીલે ભસ્મ ચોળેલી. એવા નગ્ન ભકત, ઝરડાઇ ગયેલા દેખાવ વાળા, જટાધારી ને સર્પથી ભૂષિત થયેલા એવા **શિવ સર્વમાં શ્રેષ્ઠ શી** રીતે હે.ચ**ી તેઓ આ**મ કહેતા હતા એટલામાં મનુષ્યરૂપ ધારણુ કરી વિશાળ અને ભયંકર રૂપમાં શિવ તેમના મહા આગળ ખડા થયા. તેમને જોઇ હાદ્યાનું પાંચમું માર્શ કોધથી રકત થઈ ગયું અને બેલ્યું - હે ચંદ્રશેષર ! હું તમને સારી પેઠે એાળખું છું, કારણુ કે તમે મારા માથામાંથી ઉત્પન્ન થયા છે৷ અને તમે રોયા માટે તમને રૂદ્ર કહ્યા તેટલા માટે તમે જલ્દી મારે પગે પડા, એટલે હે પુત્ર ! હું તારૂં રક્ષણુ કરીશ, આ અભિમાનના શબ્દ સાંભળી શિવને ઘણા કોધ ચઢયાે અને તેના કોધમાંથી લેરવ નામનું ભયંકર સ્વરૂપ ઉભું થયું. તેણે ડાબા હાથના અંગુઠા વડે પ્રદ્માનું મહ્યું કાપી નાંખ્યું " ( વિલ્કિન્સકૃત ' હિંદુપુરાણ ' પ્. ૧૦૨ ).

અનીતિથીપુત્રોનું મુખ નેતાં પ્રમ્હાનું પાંચમું મુખ કપાયું,

(૧) ઉપરના લેખાની સમીક્ષા---

શતરૂપાને જેવા બ્રહ્માએ ચાર નવીન મુખ કર્યા ત્યારે ભયંકર ભૈરવે પાંચમું માશું કાપી નાંખ્યું ને ? આમાં અનીતિભરવની કે બ્રમ્હાની ?

ં પ્રદ્યાએ સંપૂર્ણ જીવેાને અન્નરૂપે કલ્પ્યા છે. એમ **મનુસ્પૃતિ**ના અધ્યાય પાંચનામાં જે પ્રમ્હા બતાવ્યા છે તે આ પ્રમ્હા હશે કે કાેઈ બીજા ? જે તે મનુસ્મૃતિવાળા અને આ પ્રમ્હા એકજ હાેય તેા તે સર્વોપરિ સત્તાવાળા શતરૂપાને બનાવી શકે. તેમાં આશ્ચર્થ ન ગણાય. દેવાંગનાઓ પણ તેમનેજ બનાવી હશે ને ? તેા તે ઘણીજ સુંદર ત્રણાય છે. જો તેમાંની કાેઇ અતિ સુંદર પસંદ કરી લેતા તાે આ નહિ ઇચ્છવાવાળી શતરૂપાને જોવા નવીન ચાર સુખ બનાવીને પે.તાના ફજેતાે શું કરવાને કરાવી લેતા ?

છામ્હા–અધા જીવાના નાના પ્રકારના સુંદર, અને અતિ સૂક્ષ્મઘાટ ઘડતાં જરાપણુ ચૂકયા નહિ. તેા તેમની કેટલી બધી નિપુણુતા ? તા આ એક શત-રૂપાના વિચારા જાણુવાની વખતે તે બધી નિપુણુતા તેમની કયાં ગઇ ?

હવે બીજા લેખની સમીક્ષા---

પ્રદ્ધાના ચારે સુખથી ચારે વેદે ઉત્પન્ન થયા અને જેમાં દુનિયાના બધાએ તત્ત્વોતું સ્વરૂપ છે એમ પ્રાદ્ધાણુ લોકો જાહેર કરે છે. ત્યારે શું તે વેદામાંથી ત્રણ સુખ્ય બણાતા દેવેાતું સ્વરૂપ પણ ન નિકળ્યું, તેથી તેમને પાતાનું માશું કપાવવું પડયું કિત, ત્રેતા અને દ્વાપર એ ત્રણ સુગના કમથી તે એ ત્રણે દેવેાની ઉત્પત્તિ પ્રાપ્ટહેણા પણ કહેતા રહે છે. તા પછી આ ત્રણે દેવા કથા સુગમાં એકઠા થઇને લડયા ? સજ્જના ! આવા બનાવટી લેખાના મેલ કેવી રીતે મેળવી શકાય ? તેથી વધારે કહેવાની જરૂર નથી.

વળી મહાલારતમાં હામ્હાના પાંચ મુખની વાત એવી પણ છે કે-"દેવ-તાના એક હજાર વર્ષ સુધીના લપ પ્રમ્હાએ કરવાને માંડયા. સ્ત્રીના લાેલુપી જાણી ઇંદ્રે તિલાેત્તમાને માંઠલી નૃત્યારંભ કર્યા. પ્રમ્હાનું મન ડગેલુ જાણી બીજી દિશા તરક કરી એમ ચાર દિશા તરક ચાર મુખ કરી જેવાને માંડયું છેવટે આકાશમાં અધરપણે નાચવા માંડયું તે જેવાને પાંચમું મુખ કરવું પડયું એટલે મહાદેવજીએ તીક્ષ્ણ નખથી છેદી નાંખ્યું"

વૈદિક ધર્મમાં જગા જગાપર પ્રમ્હાને અનાદિના કહે છે અને દુનીયાના સ્રષ્ટા પણ કહે છે. તાે પછી વધારાનું શું મેળવવાને તપ કરવાને ગયા હતા ? પ્રમ્હાના સંબંધે આપણે ઘણા ઘણા લેખા તપાસ્યા છતાં પણ ક્રાઇ પત્તો મેળવી શકયા નહિ. ત્યારે કહેવું જ પડશે કે–પ્રાચીન કાળમાં ઠાઇ ચાલતા સત્ય ધર્મથી વિરૂદ્ધ થઇને પુરાણકારાએ આ બધું તર્કટ ઉભું કરેલું હોય.

જૈનોના મુખ્ય ઇતિહાસમાં કે તેમના મુખ્ય તન્ત્વામાં આજ સુધી કેાઇ-પશુ પ્રકારની ગરબડ થએલી નથી. એમ અનેક જૈનેતર પંડિતા પાતાના મધ્યસ્થ છુદ્ધિથી જૈન તન્ત્વના અભ્યાસીઓ સારી રીતે જોઇ :શકયા છે. અને તે ત-ત્વત્રચી--મીમાંસા.

પ્રમાણે બીજા પંડિતા પણ નિષ્પક્ષપાતથી જૈન ત-ત્વાના તરફ દષ્ટિ કરીને જેશે તે! જરૂર પોતાનું ધ્યેય સમજી શકશે એવી અમાને ખાતરી છે પણ દુરાગ્રહ-

# પ્રકરણ ૨૪ સું.

#### યજ્ઞ કરતા પ્રદ્યા.

હિંદુસ્તાનના દેવા. પુ. ૧૩૪ મધી. કિંચિત્

શિવજી પાર્વતી ઝને કહે છે કે—સરસ્વતીજીએ પ્રમ્હાને દેવી રીતે તજ્યા અને ગાયત્રીને કેવી રીતે પરસ્યા ?

"વેદમાં કહ્યું છે કે યજ્ઞા કરવાથી ઘણા લાભા થાય છે આ કામને માટે હ્રમ્હા, સરસ્વતી, દેવેા અને મુનિએા પુષ્કરજી ગયા. યજ્ઞ માટે સર્વ તૈયારી થઇ એટલે ઝન્વિજ સરસ્વતિને બાલાવવા ગયે! સરસ્વતિએ કહ્યુ કે-મેં મારૂં કાર્ય કર્યું **નથી** તેા સભામાં એકલી શી રીતે આવું. ઝરિવજે પ્રમ્હોને કહ્યું કામમાં છે માટે આવવાનાં નથી. પત્ની વગર ક્રિયાનું ફળ નાંહે જાણી ગુસ્સે થઇ ઇંદ્રને આજ્ઞા કરી કે મારા માટે એક સ્તીને લાવે.

કહીની મટકીવાળી ગાપ કન્યાને પકડી સભામાં લઇ ગયા. હે મનિએા તમાને ઠીક લાગતું હાય તા આ ગાયત્રી સાથે લગ્ન કરાં. છેવટ શાણગારીને પરષ્ટ્યા, એટલામાં-લક્ષ્મી, ગંગા, ઇંદ્રાણી અને દેવાની તથા મુનિઓની પત્ની-શ્લો સાથે સરસ્વલી પણ યજ્ઞશ્થાનમાં પધાર્યો.

યજ્ઞ કરતા એઇ સરસ્વતીજી બાેલી ઉઠ્યાં-તમે પરણેલીને કાઢી મુકવાના પાપી વિચાર કર્યે છે. તમને કંઇ લજ્જા નથી. કામને વશ થઇ આવું નિર્લજ્જ કામ કરા છા ? તમને દેવેા અને મુનિઓ માટા પિતા કહે છે.

તમે બાહેર એવું આચરણ કર્યું છે કે ત્રણ સુવનમાં તમારા તિરસ્કાર થશે. હું પણ પતિથી તજાએલી સુખ શી રીતે ખતાવું ?

પ્રદ્રાએ ઉત્તર આપ્યા કે-ઝ-િત્વનેએ કહ્યું કે સ્ત્રી વિના ક્રિયા થાય નહિ, ઇંદ્ર કન્યા લાવ્યા અનેવિષ્ણ અને રું તેની સાથે મારૂ લગ્ન કર્યું. આ અપરાધની ક્ષમા કરાે. કરીથી એવું નહિ કરૂં. સરસ્વતીજી બાલ્યાં કે-ચન્નેથી મને શકિત પ્રાપ્ત થઇ છે જેથી કહુ છું કે-વરસમાં એક દીવસ સિવાય તમારી

ા પ્રસ્ક્રાનું પાંચમું મુખ કપાયાની સમીક્ષા પ્રકરણ ૨૩ મું સંપૂર્ણ. ા

વળાને સત્યરૂપે સમજાય એ ઘણું દુર્ઘટ છે.

પૂજા કેઇ જગ્યાપર નહિ થાય. ( ઇંદ્રને કહ્યું કે-શાંકળાથી બંધાઇ અભર્ણ્યાં દેશમાં કેદી થશે. ( વિષ્ણુને કહ્યું કે-મતુષ્ય યેાનિમાં જન્મી ઢારાના પાલક થઇ લાંબા વખત લટકવું પડશે. ઝન્ત્વિનેને અને પ્રામ્હણેને કહ્યું કે-ત્હવે પછી લમે દક્ષિણ જેળવવાના લાથથી ચલા કરશા અને લીર્થામાં જશેતન આ પ્રમાણે શાપા દઇ ચાલવા માંડ્યાં. 1 પ્રમ્હાની પ્રાર્થનાથી-વિષ્ણુએ અને લક્ષ્મીએ પાછળ જઇને વિનબ્યાં સરસ્વતીએ દીધેલા શાપ્રા સાવિત્રીએ ઓછા કર્યા. 1 પ્રમ્હાના લકતાં ને સુખ મળશે અને ઇવટમાં એક રૂપ થશે એમ પ્રતિજ્ઞા કરી વરદાન આપ્યું. સરસ્વતીએ પીછાં આબ્યાં. પ્રમ્હાએ કહ્યું કે ગાયત્રીને તમારે કરવું હોય તે કરા. ગાયત્રી પણ પડયાં-સસ્સ્વલીએ કહ્યું કે ગાયત્રીને તમારે કરવું હોય તે કરા. ગાયત્રી પણ પડયાં-સસ્સ્વલીએ કહ્યું કે ચાલવું. કજીયા દર્શ ને મહા નવકતાં પછે. ગાયત્રીએ કળુલ કર્યું ને કહ્યું કે તમારી અજ્ઞા માનીશ. હું તમારી પત્રી છું. માર્ક

(૨) સ્કંદ પુરાણમાંથી.

્સ્કંદપુરાદ્ધું. ખુંડ. ૬, ઠ્રો. ∷અધ્યાચ. ૧૭૯ થી તે ૧૯૪. પત્ર. ૧૯૭ થી ૨૧૬.

(૧) લગ્હાએ મૃત્યુ લાકમાં યજ્ઞ કરવા શાથી માંડયા ?

અબ્યક્ત જન્મવાળા વ્યસ્હાના વ્યસ્હોકમાં નારદ જઇ ચઢયા, તેથી નારદને લેઇ વ્રસ્હા બાલ્યા કે-તને ઘણા વખતે જોયા. તું કયાંથી આવ્યો ? આટલા વખત કયાં ભર્મ્યા ? અને આજે આવવાતું કારણ શું ? નારદે કશું દર્શન માટે, મૃત્યુલાકથા. વ્રસ્હા-રાજાઓ કેવા છે ? વ્યવહાર કેવા ચાલે છે ? નારદ-ત્યાં કલિ આવ્યા છે તેથી સલ્લ પ્રજામાં અન્યાય અનીતિ પ્રસરી ગઇ છે. આ વાત સાંભળતાંજ વ્રસ્હા વ્યાકુળ થયા. મારૂ' પુષ્કર તીર્થ કલિથી નાશ ન થાય ત્યાં સ્થાપ, એમવિયારી કમલને ભૂતલમાં ફેકતા કહ્યું કે કલિ ન હાય ત્યાં જઇને પડેજે. હાટકે વરમાં તે કમળ પડતાં પૃથ્વીમાં ત્રણુ ખાડા થયા. આથી વ્રસ્હાએ યત્ત માટે સાધન મેળવ્યું. તે વસમાં આવેલા વ્યસ્હણોને યથાયોગ્ય અધિકાર્સ સોવ્યા.

પણ તે નગરના પ્રાદ્ધાણોએ વિક્ષ કરવા માંડશું તેથી હામ્હાએ તેમને પ્રણામ કરી યજ્ઞની અને બ્રાહની મર્ચાદા કરીને આપી એટલે તે હામ્હણોએ યજ્ઞ કરવાની રુન આપી. પછી સાવિત્રીને તેડવા નારદ ગયા પણ આવી 24

ખંડ ૧

શક્યાં નહિ. કરીથી ઇંદ્ર તેડવાને ગયા પ્રત્યુત્તર મલ્યા કે-પાર્વલી, લક્ષ્મી, ઇંદ્રાણી વિગેરે આવે તા આવું. વખત ઘણું જતાં ઇંદ્રને બીજ કન્મા લેવાને માકદયા એટલે છાશની મટકીવાળી ગાપ કન્માને પકડી લાવ્યા गोपकन्यां बिदिरवेमां, गोवत्क्रेण प्रवेष्ट्य चआकार्षता च, गुहोन पावनार्थं चतुर्मुख ભાવાર્થ-આ ગાપકન્યાને ગાયના મુખમાં પ્રવેશ કરાવી તેની ચાનોથી બહાર ઠાઠી છે તેથી કે ચતુર્મું માવિત્ર થયેલીને તમે પરણે. પછી પ્રગ્ઠા બધાઓનો આજ્ઞા મેળવીને પરશ્વા, તેનું નામ ગાયત્રી પાઢેયું અને યત્રમાં લઇને બેઠા. તે વખતે આનેક ઉત્પાતા થવા લાગ્યા એક જાલ્મરૂપે માથાની પોયપરી નાખી તેને બહાર ફેંકી દેતાં બોજી આવીને પડી એમ લાખા ઉત્પત્ત થતી રહી, મહાદેવજીની પ્રસન્નતા મેળવ્યા પછી તે અવિષ્ઠ શાન્ત શરૂં, બીએ દિવસે બહુકે નાખેલા સર્પથી હેતાને ધએલાે ઉપદ્રવ નાગતીર્થના સ્થાપનથી શાન્ત થયા. ત્રીએ દિવસ અતિથિના વાદવિવાદમાં વિધવાળા થચેા, અને છેવટે અતિથિ તીર્થ સ્થપાયું. ચાથે દિવસે એક રાક્ષસે યાજ્ઞિક પશુના ગુદાનું માંસ લક્ષણ કરી વિઘ્ત કર્યું. જ્યારે પ્રમ્હાએ તેના બધા કુટું બની તૃષ્તિતનું સાધન કરીને આપ્યું ત્યારે તે વિઘ્નની શાન્તિ થઇ. એમ અનેક લત્પાતા થતા રહ્યા. છેવટે-સખિએા અને દેવાંગનાઓની સાથે યજ્ઞ મંડપમાં આવતાં સાવિત્રીને પણ અનેક ઉત્પાતાની સાથે અપશુકના થવા લાગ્યા. નારદે જણાવ્યું કે ગાયત્રીની સાથે વિવાહ થઇને કામ ત્યાલું થઇ ગયું છે પણ ગારીના કહેવાથી નારદનું સાચુ નહિ માનીને યજ્ઞ મહપમાં આવ્યાં.

ભારલું વર્ણન આપીને આગળ એક સજ્જનના લેખથી આપીશું ત્યાંથી વિશેષ જોઇ લેશા.

આનું વર્ણુન ૮૦૦ **શ્રી હજાર શ્લોકના લગલગ સુધી પુરા**ણાકારે કરેલુ છે. અહિં અમે એના ડુંક સારાંશ માત્ર આપેલા છે.

ઇતિ યજ્ઞ કરતા પ્રમ્હાના વ્યવતરણા બે

# (૨) યજ્ઞ કરતા બહાની સમીક્ષા.

અન દુનિયા અનાદિ કાળથી ચાલતી આવેલી છે અને તેજ પ્રમાણે સદાકાળ ચાલતી રહેવાની પશુ છેજ. જૈનોની માન્યતા એવી છે કે ૨૪ તીથ કરા એક નિયમિત કાળમાં સહા કાળ નિયમ પ્રમાણે થયાજ કરે છે. તેમના સમયમાં ૧૨ ચકવતીઓ, અને વાસુદેવાદિ નવતું ત્રિક વિગેરે પછું થયાજ કરે છે. એ પણ એક અનાદિ કાળના નિયમજ છે. તેજ પ્રમાણે આ ચાલતા કાળમાં પણ તીથ કરાદિકા થયેલાછે. પણ તે સર્વ વ્યક્તિઓ લિન્ન સિન્ન સ્વરૂપનીજ હાય છે અને મેક્ષ રૂપે થર્મેલા કરીશી આ દુનિયામાં તો પાછા આવતાજ નથી. એ પણ સાથે વિચારી દેવાનુંજ છે. પશુ પૂર્વે કરેલા પોતાના સુકૃત દુષ્કૃત કર્મના યાગથી જે જે દરજ્જો મેળવ્યા હાય તેજ દરજ્જાને લઇને છવા સંસારમાં કરે છે. પશુ પોતાના વશથી કાઇપણ જીવ આ દુનિયામાં કરી શકતાજ નથી જે જીવે પોતાના સુકૃતના યાગથી તીર્થ કર પદ મેળવ્યું હાય તેજ તીર્થ કર થાય આમાં વિશેષ એટલું છે કે-પૂર્વેના ભવામાં ઉત્તમાત્તમ સુકૃતના સંચયથી મેળવેલું છે તીર્થ કર પદ પણુ બકાતમાં રહેલાં પાપકર્મી ભાગવવાને તેમને પણ ત્રણ નરકા સુધીમાં જવું પડે છે. તેથી પહેલી ત્રણ નરકામાંથી નીકળેલા કે દવગતિમાંથી આવેલા જીવ તીર્થ કર થાય છે, તેથી તે ગતિમાં જેવા જવા પ્રકારનાં ત્રણ જ્ઞાન હોય તેવા તેવા પ્રકારનાં ત્રણે જ્ઞાન સહિત તે તીર્થ કરની પદ્ધવિળાજ જન્મે છે. પણ ચદ્ધવતિઓ કે વિષ્ણુ આદિ બીજા જીવા પાછલના ભવનું જ્ઞાન લઇને આવતા નથી, માત્ર પોતાના કર્મનેજ લઇને આવે છે.

વૈદિકમતવાળાઓએ-પ્રદ્યા, વિષ્ણુ અને મહાદેવ એ ત્રણેને ત્રણુ વ્યકિત આ કલ્પીને ઉધા છતા અનેક રૂપમાં ગાઠવીને, પ્રમાણ વિના પરસ્પર વિરાધવાળા અનેક લેખા લખીને ખતાવેલા છે, તેમાંના કેટલાએક લેખા પ્રસંગે પ્રસંગે અમાએ ખતાબ્યા છે અને વળી હજી પણુ કેટલાક ખતાનવાના છે તે ઉપરથી સંજયન પુરૂષોએ વિચાર કરી લેવા. વિષ્ણુ, પ્રતિવિષ્ણુના સંબન્ધ પ્રશ્નાત્મા અને અસરા, વૈદિક ધર્મવાળાઓએ જણાવી જગા જગાપર લડાઇઓ કરવાવાળાજ લખીને બતાબ્યા છે, પણુ જૈન ઇતિહાસ એમ જણાવે છે કે પ્રતિવિષ્ણુઓ ત્રણે ખંડના રાજાઓની સાથે લઢાઇઓ કરીને ત્રણે ખંડુ પાતાના વશમાં કરે છે. વિષ્ણુ થાય છે તે એક પ્રતિવિષ્ણુને સારીનેજ ત્રણે ખંડુના ભાકતા બને છે પણુ તેમને દેવ કે અસર તરીકે ન માનતાં મહાન રાજાઓ તરીકેજ વર્ણવેલા છે.

પણ આપણે આ રેક દંપુરાણના પ્રદ્યાના પ્રસંગ પ્રથમ જેવાના છે. પ્રથા લાકના પિતામહ છે, દુનિયાના ઘાટ ઘડનાર મહાન જ્ઞાનવાન છે પણ નારદ મલ્યાને પૂછવા લાગ્યા કે–તું કયાંથી આવ્યો? કર્યા ભગ્યા ? મૃત્યુલાકમાં રાજાઓ કેવા છે ? ત્યાં વ્યવહાર કેવા ચાલે છે ? આ પ્રશ્ના સાધારણ માણસા જાણી શકે તેવાં છે. તા શું ત્રિકાલ જ્ઞાનીને કે દુનિયાની વસ્તુઓના ઘાટ ઘડનારને પૂછવાની જરૂર પહે ? ભૂતલમાં કલિ આવ્યો, એમ સાંભળતાં હાય મારૂં લીથ

| 196 | તત્ત્વત્રથી⊸મીમાંસા | ું ખંડ ૧ |
|-----|---------------------|----------|
|-----|---------------------|----------|

્ઝલિંગ દેાય ત્યાં સ્થાપું, ત્યારે શું કલિ એમના લક્ષથી બહાર હતે ? વ્યુદ્ધાને દુર્નાચાને વનાવવાની સત્તાં હત્તિત્યારે શું કલિને હડાવવાની સત્તા ન હતી ?

એક કલિના માટે અનેક વિશોના જે ખર્મ ચરૂનો આરંબ સ્વીકાર્યો, ત્યારે દુનીયાને બનાવતાં કેટલું જે ખમ ખેડેલું માનલું ? ચરૂમાં વિધ્ન કરવાને તૈયાર થયેલા પ્રાદ્દાણોને નમસ્કાર કરી તેમની આજ્ઞા મેળવવી પડી, ત્યારે સર્વસત્તાવાળા પ્રાદ્દાણો કે પ્રદ્ધા ? ગાયના મુખથી પ્રવેશ કરાવી ગુદ્ધ પ્રદેશથી બહાર કઠાવી ગાયત્રીને પરણ્યા. શેહા વખતમાં સાવિત્રી આવીને તાફાન મચાવશે તેના વિચાર શું ત્રિકાળજ્ઞાની થઇને શેહો પણ ન કરી શકયા ? ગાયત્રી પરણું કે નહિ તેના વિચાર માણસોને પૂછવા પડ્યા ત્યારે સચ્ચિ બનાવતાં કયા જ્ઞાનીના વિચાર શું ત્રિકાળજ્ઞાની થઇને સંજળના ! આ લેખામાં કેટલી સત્યતા ! અને કથા ઇતિદ્વાસોના ફેરફાર કરી લખાએલા છે તેના વિચાર માણ કિચ્ચિત્ માત્રના લેખપી કરશા ? હું ફેટલૂ લખીને બતાવીશ ? ઇત્યલ વિસ્તરણ વિશેષ આગેના લેખમાં જીવેા.

આ સ્કદ્દપુરાષ્ટ્રના પ્રમ્હા કર્યા શ્રમાવિકાળના કે સત્તર લાખ અને અઠાવીશ હજાર વર્ષના કૃતસુગમાં થયા તે ? આ બે પ્રમ્હમાં યગ્ન કયા પ્રેમ્પ્લે કરેલા ? અને તે કયા કાલમાં ? કેમ્પ્રે સરસ્વતીએ કહ્યું છે કે-તમે દેવા મુનિઓના માટા પિતા થઇને નિલંજ્જ કામ કર્યું. તેથી આ બ્રમ્સ આનાદિના છે તે માનવા કે કૃતસુગમાં થયા તે માનવા ? ઇંદ્ર કન્ય લાંગ્યા-વિચ્છુએ અને રુદ્રે લગ્ન કરાવ્યું ત્યાર શું અનાદિના જે વિપ્છ વારવાર વાર લે છે તેમને પ્રમ્હાનું નાયત્રીની સૌથે લગ્ન કરાવ્યું કે ત્રેતાયુંગમાં થયેલા વિચ્છુએ કૃતયુંગમાં પ્રગ્રહાનું લગ્ન કરાવ્યું ? આ બ્રમ્હાના લગ્નમાં ફદ્ર પછ સામેલ હતા તા પછી દ્વાપરમાં યેએલા રૂદ્ર, કૃતયુંગમાં થયેલા પ્રદ્યાની પાસે કેવી રીતે જઇ ચઢવા સાવિત્રીએ શાપા ઓછા કરતાં કહ્યું કે-પ્ર-દ્યાના બ્રક્તોને સુખ મળશે અને છેવટે એક રૂપ થશે. તો વિચારવાનુ કે-તે કયા કાળે અને કેસા ઠેકાણે એક રૂપ થવાનું ? કારણ કે આ બ્રમ્હા છે તે પોતેજ યગ્ના કર્યાતે લાબ મળવવાને હુલ્છ ફાર્ફાર્સ મારે છે તા શું પ્રમ્હપદથી કાઇ વિશેષ લાભ દનિયામાં રહેલા છે.

ા મુકે લારસ્વતીજીના શાપથી પ્રગ્લા પાતે પિતાની પૂજ્યતા ગામની ? ક્રેમકે લારસ્વતીજીના શાપથી પ્રગ્લા પાતે પોતાની પૂજ્યતા ગામની એઠા ાઇદ્ર કેદી **રૂપના શાપને** કવશ*ે* થયા. વિષ્ણુને ઢારોના પાલક રૂપે<sup>ાં</sup> ચયાતું 'થયું.'શું 'આ વ્યધા લેંગ ક્સસ્યરૂપેં ભાસે કછે ?ે અમાને 'સાં' કલ્પિત' રૂપ ભાસે છે. અગર કોઇક⊴થશાર્થ સમજાવશેલ્ક તેહં માન્ય કરવામાં કોઈટ'પૈણુ ાપ્રકારના વર્ષિહનથી.

ઉપરના <mark>લેખને</mark> મળ્યતા એક બીજો પણુ લેખ છે તે આ જગાપર દાખલ કરે છું.

આર્ચીના તહેવારાના ઇતિહાસ. પૃ. ૧૭૨માં નુવા-

" પુરૂષ્ણુ કાળમાં નદીઓની મહત્તા ધાર્મિક દબ્દિથી વધતી ગઇ. નદીઓમાં સખ્ય દેવતાઓના સંશ છે. એમ પુરાણેમાંની એક કથામાં લખેલું છે-એક વખત પ્રદ્યાદિક સર્વ દેવતાઓએ એક શુભ કાર્યના આર્રભ વખતે સાવિત્રીનું અપમાન કર્યું તે વખતે શુસ્સામાં સર્વ દેવતાએક્તે તેણે શાપ આપ્યા કે-તમે નદીઓ થશેત. તે પ્રમણે-વિષ્ણુની-કૃષ્ણુાનદી, મહાદેવની--મહાનદી અને પ્રમ્હદેવની પ્રદ્યાસપુત્રા નદી ખની, બીજા દેવતાઓની પણ નદીઓ થઇ. "

એક સમય એવા હતા કે પુરાષ્ટ્રકારા પ્રમાણ વિના જુઠ સાચ પોતાની મરજી પ્રમાણે લખી દેતા હતા જેમકે પોતાના માન્ય દેવાને પણ દુરાચારા, વ્યભિચારી અને જડ રૂપે બનાવી દીધા તાપણ કેલ્ઇ પૂછવાવાળા ન હતા. તા પછી જૈનોને અને બીદ્ધોને નાસ્તિક રૂપે લખતાં તેમને પૂછવાવાળું કાણ હતું ? હવે આ અંગ્રેબેના રાજ્યમાં જેમ જેમ પુસ્તકા છપાઇને બ્હાર પડવા લાગ્યાં તેમ તેમ પુરાષ્ટ્રાદિકાનું પાઠલ બહેર થતું વાલ્યું જૈનોમાં વાકલ નથી પણ બધું સત્યરૂપે છે એમ હું મારા અનુલવથી કહે છું તે ગમાણે મધ્યસ્થ પદિતા પણ નેઇ શક્યા છે.

ઇતિ ચગ્ન કરતા પ્રાપ્ત અને તેની સમીક્ષા

HER PLATER SHARE LEVEL IN THE

પુનઃ સ્કદ્યુરાણુના પ્રકા.

૨ક' કપુરાષ્ટ્ર. અ'ડ. ૧. લા. અરૂણો કચના. અચ્યાય. ૯-૯-૧૦ થી ૧૫ સુધી પત્ર ૨૪૩ થી

(૧) અધ્યાય. ૮-માના કિંચિત ભાવાથ -પૂર્વ કલ્પના પ્રારંભમાં

્**ત≈વત્રચી~બી**માંસા. \_\_\_\_\_ં*ફ્રાં રખ*્યાં.

ુસ્ક્રાદેવજી નિર્વિકલ્પ એઠા હતા પણ જગત પેદા કરવાની ઇચ્છા થતાં-ડાળા જમણા અંગથી પ્રગ્હા, વિષ્ણુ પેઠા કરીને રંજોગુણ અને સત્વગુણ ક્રમથી મૂકી દીધા, એટલે સામર્થવાળા થઇ- મરીચિ આદિ દશા પ્રામ્ક્રણોને સ્વથી, દક્ષિણ અંગુઠાથી દક્ષને, ગુખથી પ્રામ્ક્રણોને, હાથથી ક્ષત્રીઓને. જંઘાથી વર્શ્યોને સ્વને પગથી થુદ્રોને પ્રથમ ઉત્પન્ન કર્યા, પછી ક્રમથી બધી સુબ્ટિ ઉત્પન્ન કરી દીધી ઇત્યાદિક અધ્યાય ૮ મામાં ઘણા વિસ્તાર છે.

(૨) આગળ અધ્યાય ૯ મામાં-આ સચિર તૈયાર થઇ ગયા પછી પ્રમ્હા અને વિષ્ણુમાં માટાઇપણાના ઝગડા પેઠા. પ્રમ્હાએ કહ્યું કે, હે કેશવ ! તે મધુ, કૈટલ ને પેદા કરીને માર્ચા તેથી તું દૈત્યારી થયા. બીજી વાલે એ છે કે તાને બનાવતી જે મારા હાથને પીઝા થઇ તે હજી ગઇ નથી. વળી તે ક કૈત્યના થયથી તું જળાશયમાં જઇને સુવે છે, તા પછી તું માસથી મોટો કેવી રીતે ?

વળી જે કે-મારા ચાર મુખથી ચાર લેકો, ઉત્પન્ન થયા. ચેતનરપ શક્તિ, અને સારી સી સરસ્વતી ઉત્પન્ન થઇ, સ્થાવર જગમ રપ આ બધી સચ્ચિ મેં ઉત્પન્ન કરી છે. તા પછી મારાથી તું કેવી રીતે મોટા ? પછી વિષ્ણુ પણ હસીને બાલ્યા હે બ્રમ્હન ! તું મારી નાસિના ક્રમળથી ઉત્પન્ન થયે છે. તે મધુ કેટલને મેં માર્ચા ન હત તો તે લારા નાશ કરત. વળી સામક આદિ દૈત્યોને મેં મત્સ્યાંદિકના સ્વરૂપથી ધારણ કર્યા. તે થછી હે બ્રમ્હન ! હું મારાથી મોટા કેવી રીતે ?

ંંં (આ **પરંધુ અને કેટલાને 'પુરાશે**લમાં વિષ્ણુંના કાનના **મેલથી ઉત્પન્ન થયેલા** અભોજગાપર લખીને અતાવ્યા છે. જૈનોમાં **ચાદમાં તીર્થ કરે**માં સમર્થમાં થએલા એશાયા પુરૂષાત્તમ વાસુટેલ અને તેમના સમયમાં≌"મંધુ" પ્રસિવાસુદેવ, તેના ભાઇ કિંદાલ મોટા રાજા થએલા છે. તેમના લખવામાં આગળ જતાં આપેલા છે ત્યાંથી વિચાર કરી લેવા.)

(3) હવે આગળ ૧૦ મા મધ્યાયને કિચિત સવાય:-એમ જે જે પુરાણોમાં જે જે કુર્તુવ્યા તેમના વિષયમાં લખાએલા હતાં તે તેમને કહી બતાવ્યા પછી-એક લિંગ તેજોમય એવું પેઠા થયું કે તે જોતજોતામાં ત્રણે લાકમાં કરી વળ્યું. હવે પોતાના મવે છોડી દંઈ પ્રમ્હા અને વિષ્ણુ વિચાર કરવા લાગ્યા કે આ લિંગ તો આપણી પરીક્ષ કરવાને પેઢા થયું હોય તેમ લાગે છે. પછી તેના મૂળના અને અંતના પત્તો મેળવવાના ઉદ્યમવાબા થયા એમ કશમા અધ્યાયમાં ઘણા વિસ્તારથી કડ્રેવામાં આવ્યું છે.

-960

૪ હવે અરગળ ૧૧ માં અધ્યાયમાં—પ્રક્ષા હેસનું રૂપ ધરીને આકાશમાં ઉડયા અને વરાહનું ૨૫ ધરીને વિષ્ણુએ પાતાલને લેદવા માંડયું અને સાત ખાલાળને લેકી નાંખ્યાં પહ્યું કાંઇ લિંગનું મૂળ જઠશું નહિ: અમે વસહતા રૂપથી એક હજાર વર્ષ સુધી પાલાળમાં ફર્યા એમ આ સંગધમાં અગીઆરમા અધ્યાયમાં ઘણા વિસ્તાર છે. તા

૫ હવે ૧૨ અને ૧૩ માં અધ્યાયમાં હેસરૂપે પ્રદ્યાને "વર્ષાળાં રાતસાદલં" (એક લાખ વર્ષ સુધી) ભટકતાં કેતકીનું પત્ર આવ્યું તેણે કહ્યું છે કે-" चतुर्युगा ऽयुतयातं ततो निपततो मम " भने आर युग अधुत ઉपरथी પડતાં લાગ્યાં તેા પછી હે બ્રમ્હન ! તું લિંગના છેડાના પત્તો કેવી રીતે મેળવીશ ? એમ ૧૨ માે અને ૧૩ માે અધ્યાય વિસ્તારથી કહેલ છે. ( ૬-૭ )આગે-૧૪મા ૧૫ મા અધ્યાયમાં–બ્રમ્હાએ અને વિષ્ણુએમહાદેવ ની સ્તુતિ કરતા કહ્યું છે કે–જે કેછ દુનિયામાં વસ્તુ છે તે સર્વ કાંઇ હે ભગવાન તુંજ છે એમ મોટામાં માટા અને સર્વ પ્રકારની સત્તા વાળા મહાદેવજીનેજ જણાવ્યા છે. એકંદર ૮ માથી ૧૫ માં અધ્યાય સુધીમાં શ્લાહ રંગ્ય સંધીમાં વર્ણન છે તે જોય લેવું.

ઇતિ-સ્કંદ પુ. **અધ્યાય ૮ થી ૧**૫ સુધી પ્રસ્હા આદિનું સ્વરૂપ. می بی*شی جنو ک*ر بر از از ا

18 200

## (૧) બ્રમ્હાના શિર છેદનનો પ્રકાર બીજો.

રક દપુરાણ-ખંડ-૫ માના બીજા અધ્યાયમાં-પ્રમ્હાના શિર છેદનુ ડિચિત વર્ણન:

મુવે એકાર્શવ થતાં બુતા નક્ષત્રાદિક કાંઇપણ ન હતું ; માત્ર એક મહા કાલજ આકાશમાં રહી ગયા. એક પરપોટા નેસ્શી લખવાં સાનાના થયા. મહાકાળના ફેાડવાથી તેના બે ભાગ થતાં આકાશ અને પૃથ્વી બે ખની ગયાં. તેના મધ્યમાં **પ્રક્ષા વિષ્ણુ અને મહાદેવ પણ હ**તા. સપ્ટિ કરા એમ કહી તે અંતર્ધાન શઇ ગયેા. પ્રમ્હાને સુજ ન પડતાં તપ કરવા લાગ્યા. એટલે મહાદેવે છ અંગની સાથે વેદા આપ્યાં. તેા પક્ષુ ગમ ને પડતાં કરીથી તપમાં એડાયા. છેવટ મહાદેવની સ્તૃતિ કરતાં અંતમાં સૂચના થઇ કે હે પ્રમ્હન ! તંગવથી મન પુત્ર વિચાર છે તેથી તારૂ માથુ કાપીશ, અને મારા અંચથી જે રૂદ્ર થશે તે તારા પ્રજાનો નાશ કરશે, પણ તે સક્તિયા મારૂ સ્મરણ કરા છે તેથી વિતામહના નામથી પ્રસિદ્ધ થઇશા એમ શાપ અને વર્ષ બે મલ્યાં. પછી પોતાના તેજની અગ્નિમાં હામ કરતાં પરસેવા થતાં લછીને નીચે નાખતાં નીલલાહિત અર્જનો

રક પેદા થયેા. પછી સબ્ટિની રચના કરતાં-પહેલા સાત માનસે થયાં, પછી ખધી સબ્દિ તૈયાર થતાં લોકો તે નીવલેવ્લિનિનિજ સેવા કરવા લાગ્યા. હામ્હાએ પોતાની અપૂજ્યતા બ્રાગ્નીને બ્રિમાલયમાં જવાતું જણાવતાં તે નીલલાહિત સાલ્યા ગયા. પછી ગવમાં આવી ચાર સુખથી ચાર વેદો અને પાંચમા સુખથી સાંગોપાંગ ઇતિહાસા કહ્યા પાતાનું તેજ દબાએલું બાણીને કેવેલ્સે મહાદેવની સ્તુતિ કરી પ્રત્યક્ષ દર્શન માગ્યુ. શિવ પ્રઝટ થતાં શિવના તેજમાં હામ્હાતું તેજ દબાઇ ગયું પછા અટટહાસ્ય કરી સ્વે દેવાના દેખનાં હાદ્યાના પાંચમા સુખને કાંચી નાખ્યુ. ઇત્યાદિક કહી હર શ્લોકમાં બીજે અધ્યાય પૂરો કરી છે.

'પૂર્વ તીના ચરછુ દર્શનથી-પ્રમ્હાનું વીચે નીકળતાં હજારા વાલ આવ્યાં.

રકું કપુરાજી-અંડ-૧-લેા, કહ્યું પર ને અધ્યાય ૨૬ મા, પત્ર પપ થી. પક

ભુષ્યા પર્વતાની સતાહથી હિમાલયે થાવેલી કન્યા શિવજને આપી. વેદિકા આગળ તેડ્યુ બેહું, હારકા, ઝાયિયા અને બારકાયો, પણ એકા હવન શરૂ થતાં કાઇ કહે એમ તો કાઇ કહેએમ તત્ત્વ વિનાના તે વેદપાઠીએા વિવાદ કરવા લાગ્યા. છેવટે નારકે કહ્યું કે છે પ્રારકોયો જેથે આ વિવાદ કરવા લાગ્યા. છેવટે નારકે કહ્યું કે છે પ્રારકોયો જેથે આ વિવાદ કરવા લાગ્યા. યાય છે અને જેના મુખથી તમા પેદા થઇ વિચક્ષણ થયા છા તે તા તમારી પાસેજ બેઠા છે. એમ નારદર્ના કહ્યા પછી તે પ્રારંકોયો ચર્ચ શરૂ કરેયી, ત્યાં પાસેજ બેઠા છે. એમ નારદર્ના કહ્યા પછી તે પ્રારંકોયો ચર્ચ શરૂ કરેયી, ત્યાં પાસેજ બેઠા છે. એમ નારદર્ના કહ્યા પછી તે પ્રારંકોયો ચર્ચ શરૂ કરેયી, ત્યાં પાલેલીના ચરણ દેખતાં હારહાનું વીર્ય નીકળી પડ્યું અને હજારા વાલખિલ્યો ક્રસ્થન્ન થયા. તાલ તાલી પ્રજાશવા લાગ્યો તે વપાસે કાયક દેશ કરી તે વાલ પિલ્યોને ગંધમાદન પર્વત ઉપર માકલી દીધા પ્રારંગને હજિજત થયેલા છાન્હાને આપ્યાંતાન આપ્યું ઇત્સાદિ. "

રકંદ પ૦તના લેખોનું વિચાર મહાકાલે સાનાના, પરપાટા દાવને બે ભાગ કર્યા; તેનાં આકાશ અને જીથ્વી ધની ગયા ત્યારે તેને મથમ કથા આકાશમાં રકીને પરપોટા, ફેંદ્રચેર 4 વળી પ્રાન સરવા **મહાદેવે**, છું. અંગની સાથે વેદો પ્રાદ્યાને અપયા તે પણ તેમને કાંઇ સુસર્શ નહિન્દ વ્યારે જીવેની, કુલલ કરવાતું પ્રાદ્યભ્રોને ક્યા વેદાથી, સઝર્શ કે શું પ્રદ્યારો ગવે કરીને કરીથી, ટ્વાર પ્રુપ્ય થાર વેદા અને પાંચમા સખયો સાંગોપાંગ ઇલિકાસ કહ્યો, તેમાંથી સગર ક

| પ્રકરણ ૨૪ | મુ | પ્રક્રાના સંખંધે વિચિત્રવાતા. |  |
|-----------|----|-------------------------------|--|
|           |    |                               |  |

જૈનેા વેદેા માનતા નથી તેથી વેદ ખાહ્ય નાસ્તિક એમ લખવા વાળા આ ગંથકારાજ છે. તેમને કચા આસ્તિકની પંક્તિમાં ભેળવવા ?

નીચેના બીજા લેખમાં— બધા પર્વતાની સલાહથી પાતાની કન્યા પાર્વતીજી શિવજીને આપી. પ્રદ્વાદિક પરણાવવાને બેઠા. વિશ્વના કર્તા પાસેજ હવન કરવામાં પ્રામ્હણાના માટા વિવાદ. આમાં માટા દરજનો દાના માનવા ? વિશ્વકર્તાના કે પ્રામ્હણાના ? વળી પાર્વતીના અંગુઠા દેખતાં વિશ્વકર્તાનું વીર્થ નીકળી પડશું આ બધા લેખાના વિચાર કઇ બાજીથી કરવા ? આ બધુ ધતીન્ગ તેમને કેવી રીતે ચલાવ્શું ? જરા સ્થંભીને વાચકાને વિચાર કરવાની ભલામણ કર છે. આવા લેખાના વિચાર કરવામાં અમારી છુદ્ધિ કુંઠિત રહે છે તેથીજ વાચકાને વિચાર ઠરવાની ભલામણ કરી છે.

II ઇતિ-પ્રમ્હાના શિરછેદનું અને સ્ખલિત વીર્યનું સ્વરૂપ તેના વિગ્રાસ્∞

શિવને મારવા બ્રમ્હાએ સ્વેદજને પ્રેયેા તેથી તેમને પ્રાયશ્વિત.

રકંદ પુરાશ. ખંડ ૫ માં અધ્યાય ત્રિજાના કિંચિત્ ભાવાર્થ---

પ્રમ્હાનું માશું કપાતાની સાથે પ્રમ્હાને ક્રોધ થતાં પરસેવા થયા, તે લૂછીને પૃથ્વી ઉપર નાખતાં ધનુષબાછુ સાથે એક વીર ઉત્પન્ન થયા. પ્રમ્હાએ રૂદ્રના તરફ પ્રેચી. પણ રુદ્રે તેને હુંકાર માત્રથી સ્તંબિત કચી અને તેમને પાતે વિષ્ણુના આશ્રમમાં જઇ ભિક્ષાની યાચના કરી. રૂદ્રને દેખી વિષ્ણુએ જમણા હાથ પ્રસાચા. શિવે શલથી ભેદતાં લાહિના પ્રવાહ છુટથા. તેને પાતાના કપાળમાં છલવા માંડયા. પણ ત્યાંથી નીકળી પચ્ચાસ યાજન લાંબા અને દશ યોજન પહેાળા નદીરૂપે થયા. તે પ્રવાહને× દિવ્ય એક હુજાર વર્ષ સુધી કપાલમાં ધારણ કચી. પછી વિષ્ણુએ કહ્યું કે તમારૂ પાત્ર ભરાશું? એમ કહીને પ્રવાહ બંધ કચી. પછી મહાદેવે દિવ્ય એક હજાર વર્ષ સુધી કપાલમાં દ્રષ્ટિ રાખી અંગુલીથી મંથન કર્યું. પછી તેમાં પરપાટા થતાં તેમાંથી એક હજારના હાથવાળા ધનુષ બાણુ સાથે અર્જીન જેવા યુરૂષ પેદા થઇ ગયા. વિષ્ણુએ શિવને પૂછયું કે આ તમારા

× દિવ્ય એકજ વર્ષના લાખાે કરાડા વર્ષ આપના હિસાબે પુરાણ કારાએ અભાવ્યાં છે ત્યારે દિવ્ય હજાર વર્ષનાં વર્ષો આપના હિસાબે કેટલાં થાય તે વિચારવાનું.

95

કપાલમાં કાેણ છે ? મહાદેવે કહ્યું કે એ નર છે. વિષ્ણુએ કહ્યું તમે નર કદ્યો છે તેથી એ નરજ થશે. મહાદેવે કહ્યું કે તમે નર નારાયણુના નામથી પ્રસિદ્ધ થશે! અને તમાને ઘણા ઠેકાણે સાહાય્ય કરવાવાળા થશે. માટે એતું રક્ષણ કરતે કારણ કે-પ્રમ્હાના માથાનું તેજ, તમારા લાહીનું તેજ અને મારી દ્રષ્ટિનું તેજ, એમ ત્રણેના તેજથી પેદા થએલા આ નર શત્રુઓને જીતવાવાળા થશે. પછી તે નરે મહાદેવની અને વિષ્ણુની સ્તુતિ કરી. પછી તે નરને કપાલમાંથી બહાર કાઢીને કહ્યું કે મારા હુંકાર માત્રથી માહ નિદ્રામાં પડેલા સ્વદેજ પુરૂષને જાગ્રત કર એમ કહીંને અંતર્ધાન થઇ ગયા. પછી તે નરને કપાલમાંથી બહાર કાઢીને કહ્યું કે મારા હુંકાર માત્રથી માહ નિદ્રામાં પડેલા સ્વદેજ પુરૂષને જાગ્રત કર એમ કહીંને અંતર્ધાન થઇ ગયા. પછી તે સ્વદેજને લાત મારીને ઉઠાડતાં રાયથી સુદ્ધ કરવા લાગ્યા. તે દિવ્ય સુદ્ધ ત્રણ વર્ષ ન્યૂન ત્રણુસા વર્ષ સુધી ચાલ્યું. છેવટે રક્તજે સ્વેદજને લેઘા. પછી વિષ્ણુએ છાડાવીને-મહેધરને અને સુરેધરને પાલન કરવા સ્વેદજને સાંપ્યા. પછી વિષ્ણુએ છાડાવીને-મહેધરને અને સુરેધરને પાલન કરવા સ્વેદજને સાંપ્યા. પછી વિષ્ણુએ છાડાળી કામ કર્યું છે માટે તેનું પ્રાયક્ષિત લ્યા. પછી વિષ્ણું અમાગ્ય કામ કર્યું છે માટે તેનું

આમાં કિંચિત્ વિચાર:—બ્રામ્હાએ શિવના અપરાધી થઇ પાતાનું માશું કપાવ્યું. શિવને મારવા તેમને સ્વેદજ પુરૂષ પ્રેચેાં, શિવે વિષ્ણુના હાથ ભેદી લાહિના પ્રવાહ ચલાવી પાતાના ખપ્પરમાં ઝીલ્ચા. વળી તેમાંથી ૨ક્તજ પુરૂષ પેદા થયેા, તેને પેલા સ્વેદજને લેઘા, તાેપણુ વિષ્ણુએ બ્રમ્હાને પ્રાયક્ષિત લેવ-ડાવ્યુ. શું આ બધા પ્રસંગ સત્ય છે ? જો આ વાત સત્ય હાય તા તે ત્રણે દેવાને દ્રરથીજ અમારા નમસ્કાર. અસત્ય હાય તા એ પુરાણુના વેખકને ધન્યવાદ. આમાં બીજીં શું લખું ?

॥ ઇતિ શિવને મારવા પ્રદ્લાએ સ્વેદજને પ્રેથેો તેનું પ્રાયશ્ચિત.

### <u>બ્</u>રહ્યાના ઉપર દેાષા રાૈપેા

હિંદુસ્તાનના દેવેા પ્રકરણ-૨ જું. પૃ, ૧૭૦-૩૧ થી " તે ત્રણે લાેકના સર્જન હારે પાતાની પુત્રી સાથે અનીતિનું કામ કર્યું અને એ ભયંકર અપરાઘ માટે તેને ખાકીના દેવાએ શિક્ષા કરી કે–તમારી પૂજા કરવામાં નહિ આવે. "

" વળી મદ્ય પાનનાે બીજો અપરાધ પહ્યુ તેને શિર ૃંમૂકવામાં આવે છે. "

4

968

| પ્રકરણ | ૨૪ | મું. | ્યક્રાના સંખંધે વિચિત્રવા | ાતા. ૧૯૫ |
|--------|----|------|---------------------------|----------|
|--------|----|------|---------------------------|----------|

" તેમજ સ્કંદ પુરાણમાં એક નિલંજ્જ વાત છે તેમાં અસત્ય બેાલવાને દેાષ તેને લગાડચેા છે ને સાળીત કરવામાં આવ્યા છે. તેની પૂજા લગલગ બધ.. ચઇ છે તેનું આ પણુ એક કારણુ છે. "

" તમે આલિશ રીતે અને મંદ બુદ્ધિથી અસત્ય બાલ્યા છે। તેથી હવે પછી તમારૂં કાેઇ પૂજન કરશે નહિ. "

આગળ-શંકા કાેષ-શંકા-૩૫ <mark>મી. સીવપુરાણ</mark>ુમાંની પ**ણ એક વાત** લખાઇ છે-" પ્રદ્માનું ભુઠું બાલવું કે હું લિંગનાે થાહ લઇ આવ્યા તેથી સાપિત ચવાથી જગતમાં તેની પૂજા ન થઇ. "

પુત્રી નાે કે સી નાં સંબંધ અનાદિના પ્રદ્વાને કથાંથી ? છતાં પુરાશુ-કારાએ કેઇ પ્રસંગ લઇને પ્રદ્વાના નામને જગા જગાપર કલંક્તિજ કર્યો છે. તે પ્રસંગ જૈન ઇતિહાસથી અમાએ પ્રથમથીજ ટાંકી બતાવ્યા છે અને તે સિવાય બીએ કોઇ પશુ માર્ગ નથી.

જે કે ઇ. સ. ૧૯૦૧ માં–નડીઆદના–વિશ્વવિદ્વારી અનુ જે–" વદાંત મનનાવલી. " આપણા પુરાણા " નામના લેખના પૂ–૧૦માં–લખ્યું છે કે–

" વૈદિક જ્ઞાનનિધિ બ્રદ્ધા, પાતાની પુત્રી ' વાચ ' પરમાથિક રહસ્યરૂપ સાથે પ્રેમમાં કસાય તાે તેમાં પણુ અધમ ભાવનાનુસાર અવલાેઠન કરવા મંડી જવું તે પણ હાસ્યાસ્પદ છે. "

જો કે વિશ્વવિદ્ધારી અનુજ પ્રદ્માની પુત્રીને વાચ ઠરાવી ગીજાઓને હાસ્યા-રપદ ઠરાવતા હોય તો તે ચાેગ્ય ન ગણાય કારણ કે મૂળના ગ્રંથકારાજ માઠી માઠી કથાઓમાં-પુત્રી રૂપે અને સ્ત્રી રૂપે મરજી પ્રમાણે લખતા ગયા અને તે પ્રમાણે પૂર્વ થએલા પડિતા અર્થ પણ તેવા પ્રકારના કરતા આવ્યા, પછી તે પ્રમાણે બીજાઓ લખીને બતાવે તેમને ખાેઠી ભાવના કરવાવાળા કહેવા. એ તાે નિશાણુના તાકવા વાળાને છેાડી દઇ નિશાનની વસ્તુને દાષિત ઠરાવવા જેવું કેમ ન ગણાય ? માઠે બીજાઓને દાષિત ન ગણતાં મૂળના લેખકોને તપાસવાની ખાસ જરૂર છે.

ઇતિ પ્રદ્યાના ઉપર અનેક દાષારાપણુના વિચાર. પ્રકરણ ૨૪ મું.

# પ્રકરણ રપ મું.

#### બ્રહ્માના ઊપસંહારની સાથે ત્રિમૂર્ત્તિનો વિચાર–

પ્રમ્હા, વિષ્ણુ અને મહાદેવ-આ ત્રણુ માેટા દેવાના સબધે વેદામાં કાઇ વિશેષ ઉલ્લેખ નથી પણ પુરાણ કારાએ એની કલ્પના કરેલી હોય એમ લાગે છે. પહેલા વાસુ દેવના પિતા કે જે પાતાની પુત્રીના સબધ કરવાથી પ્રજા પતિના નામથી ઓળખાયા હત: તેમને પ્રમ્હાના નામથી પ્રસિદ્ધ કરેલા હોય અને જે તેમના સમયમાં આ અવસણિમાં પ્રથમ વાસુદેવ અને પ્રતિ વાસુદેવ થયા છે તેમના સમયમાં આ અવસણિમાં પ્રથમ વાસુદેવ અને પ્રતિ વાસુદેવ થયા છે તેમના સમયમાં આ અવસણિમાં પ્રથમ વાસુદેવ અને પ્રતિ વાસુદેવ થયા છે તેમના સમયમાં આ અવસણિમાં પ્રથમ વાસુદેવ અને પ્રતિ વાસુદેવ થયા છે તેમના સબધ કલટપાલટ કરી-વિષ્ણુ ભગવાનના નામથી પ્રસિદ્ધી ચલાવી હાય. જૈન હતિહાસને આધ રે લખેલા અમારા આગળના લેખોથી નિઃપક્ષ પ તો અને પોતાની બુદ્ધિથી જોવાવાળા વાચકો આ જોઇ શકશે.

વેદ્રામાં ત્રિમૂર્ત્તિના સખધે જે લખવામાં આવ્યું છે તે નીચે મુજબ છે.

#### ( ૧ ) હિંદુસ્તાનના દેવેા-પૃ-પ૦ માં

" વેદેામાંના ત્રણુ પ્રધાન દેવેામાંના-સૂર્ય એક છે અને અગ્નિને વાયુ મેળવીને પ્રાચીનમાં પ્રાચીન હિંદુ ત્રિમૂર્ત્તિ અને છે. એનુ પ્રાચીન નામ-પ્રજા પતિ " પ્રાણીઓનો પતિ " છે.

( ૨ ) આર્ચીના તહેવારાનો ઇત્તિહાસ. એ ગ્રાંથમાંના પૃ – ૫૦૩ માં " વેદકાળની ત્રિમૃત્તિની કલ્પનાના –ધીમે ધીમે એટલાે બધા વિસ્તાર થયાેકે-પુરાણામાં તેનું સ્વરૂપ તલન બદલાઇ ગયું. વેદ ગાયકાેએ અનેક દેવાની સ્તુતિ કરી છે પણુ અગ્રસ્થાન તાે અગ્નિ, મરૂત અને સૂર્ય એ ત્રણુ દેવાનેજ મલ્યુ છે. "

પૃ–પ৹૪,–" પુરાશુ કારોએ ત્રિમૂર્ત્તિની કલ્પના નક્ષ્કી કરતી વેળા બુદ્ધ ધર્મની ત્રયીની મકદ લીધી હેાય એ સંભવિત છે. "

પૃ. પ૦પ–" આ જગત્– રજ, સત્વ અને તમ એ ત્રિગુણેાથી ભરેલું હાેવાથી પરમેશ્વર ત્રિગુણાત્મક છે એવું ઉપનિષદ્ કારોનું મત્ત બન્યું. પાછલ કહ્યા પ્રમાણે–વેદકાળમાં સુખ્યત્વે કરીને આ ત્રણ ગુણ ધારણ કરનારા-બ્રદ્ધાણ-સ્પતિ, સૂર્ય અને રૂદ્રને અનુક્રમે બ્રદ્ધા, વિષ્ણુ અને મહેરા એમ પુરાણુકારોએ ઠરાવ્યા. તે પછી અસ્તિત્વમાં આવેલા ઉશાનસ, કાત્યાયન, અને વ્યાસના ગ્રંથામાં ત્રિમૂત્તિના ઉલ્લેખ મળી આવે છે.

| પ્રકરણ ૨૫ મું | બ્રેમ્હાના ઉપસંહાર. | 160 |
|---------------|---------------------|-----|
| પ્રકરણ ૨૫ મું | બ્રમ્હાના ઉપસહાર.   | યહ  |

ખ્રિસ્તી શકના છઠ્ઠા સૈકાના અરસામા–શદ્રક કવિએ સ્ચેલા-મૃચ્છ કટિક નાટકમાં ( અંક. ૬ ) પણ ત્રિમૂર્ત્તિ'નાે ઉલ્લેખ કરેલાે છે. ''

એ ઉપરથી એટલું સ્પષ્ટ થાય છે કે આશરે એક હજાર વર્ષથી પ્રમ્હા, વિષ્ણુ અને શિવની ત્રિમૂર્તિ વિષેના મત ચે ક્કસ થતા ગયે. "

> વેદેામાં---સૂર્ય, અગ્નિ અને વાયુ. તે પુરાણેામાં પ્રમ્હાદિ ત્રણ ઝર્ષિઓએ માટામાં માટા ઠરાવેલા વિષ્ણુ

**હિંદુ**સ્તાનના **દે**વેા પૃ. ૧૩લ્થી **ભાગવતની કથામાનેા** કિંચિત્ સાર-

" સરસ્વતીને કિનારે ઝાવિએા યજ્ઞ કરતા હતા ત્યારે બાલ્લુે દેવામાં કર્યા દેવ છે હતે વિષે તકશર થઇ. તેમણે **પ્રામ્ત્હાના પુત્ર ભૃગુને** નક્કી કરવા માકલ્યા. તેએ પ્રથમ પ્રદ્યા લાકમાં ગયા. સત્ય બાણવા આચાર કર્યા વિના સભામાં દાખલ થયા તેથી પ્રમ્હાને કોધ ચઢચા. નાશ કરવાનીતૈયારી કરતાં ભૃગુને પાતાના પુત્ર બાભ્રી કોધને સમાવી દીધા.

પછી ભૂગુ શિવના સ્થાનમાં ગયા શિવને આલિંગન કરવા ન દેતાં પાછા હઠયા. તે જોઇ શિવે મારવા ત્રિશળ લીધું. પાર્વતીએ શિવના પગમાં પડી ભૃગુના પ્રાણુ બચાવ્યા. પછી ભૃગુ વકું ઠમાં ગયા. સ્ત્રેતેલા વિષ્ણુને છાતીમાં લાત મારી નિદ્રામાંથી ઉઠાડયા. એટલે વિષ્ણુએ ભૃગુને નમસ્કાર કરીને કહ્યું કે--મહારાજ ! આપને વંદન કરૂં છું, આપ આસન પર બેસવા કૃપા કરા, મેં યાંગ્ય માન નથી આપ્યુ તેની ક્ષમા કરા, આપના પગને ઇજા થઇ હશે તેની પણ ક્ષમા કરા. એમ કહી વિષ્ણુએ ભૃગુ ઝાધના પગ ચાંપ્યા અને કહ્યું કે આજ હું અત્યંત સન્માન પામ્યે! છું. હે ભગવન ! તમારા પગની પાપનાશક રજ તમે મારી છાતી ઉપર મૂકી છે, વિષ્ણુના આ જવાય સાંભળી ભૃગુને એવી તે! શરમ લાગી કે રાતા રાતા ઝાધ લોકો પાસે દોડી ગયા. તેમણે ( ઝાપિઓએ ) આ હંકીકત જાણી એકદમ ઠરાવ કર્યો કે વિષ્ણુ સર્વમાં મેટામાં માટા દેવ છે, કેમકે અક્ષમા અને ક્રોધથી મુક્ત છે. " ( કેનેડી કૃત " હિંદુપુરાણુ " પૃ. ૨૪૦ )

આમાં જરા **મારેા વિચાર**-ત્રણુ દેવેામાંના મોટા દેવની ખબર બધા ઝુષિઓને પડી નહી, પણ પ્રદ્માના પુત્ર ભગુને પડી નહી ? અરે ! જગતના ઘાટ ઘાડનાર સર્વજ્ઞ રૂપ પ્રદ્મા તે પણુ પાતાના પુત્રનું ભાન ભૂલીને મારવા તૈયાર થયા તે કેટલું આશ્ચર્ય ? પ્રદ્મ લાકમાંથી નીકળી ભગુ શિવ પાસે ગયા, આ ભૃગુ અમારી પરીક્ષા કરવા આવ્યા છે એમ સર્વજ્ઞ એવા શિવ પણ, સમજ્યા વગર ત્રિશલ લઇ મારવા ઉઠયા ? ત્યાંથી ભાગીને ભૃગુએ વૈકુંઠમાં જઇ સુતેલા વિષ્ણુની

#### તત્ત્વત્રયી--મીમાંસા.

છાતીમાં લાત મારી, તેમને જગાડયા છતાં પણ વિષ્ણુએ નમસ્કાર કર્યો, આસન આપ્યુ, લાત મારતાં થએલી ઇજાની ક્ષમા માગી, ભૃગુના પગ ચાંપ્યા, એટલુંજ નહિ પણ લાત મારતાં છાતી ઉપર પડેલી ભૃગુના પગની ધૂળને પાપની નાશક માની ? સાક્ષત્ વિષ્ણુ ભગવાને ભૃગુની લાત છાતીમાં ખાધી અને સેવાપણ તેટલી ઉઠાવી, ત્યારે તેમને બધા દેવામાં માટામાં માટા ઝાધિઓએ ઠરાવ્યા. વળી મહાભારતમાંની એક વાત એવી પણ સાંભળવામાં આવી છે કે-ગુધિષ્ઠરના યત્રમાં શ્રી કૃષ્ણ ભગવાનની પાસે બધા પ્રાદ્દાણોએ પોતાના પગ ધાવડાવ્યા હતા આવા આવા પ્રકારના લેખે. જેત: વિચાર થાય છે કે-પૂર્વ કાળમાં થએલા તે બધા ઝાય હશે કે મદારીની પેઠે નચાવનારા થયા હશે ? પ્રમ્હાદિક દેવાના ભગત થયા હશે કે મદારીની પેઠે નચાવનારા થયા હશે ? પ્રમ્હાદિકને નીતિ વિનાના લખનારા શું જ્ઞાનીઓ હશે ? ત્રધિઓએ ઠરાવેલા માટામાં માટા દેવ વિષ્ણુ. તેમના વિચાર

વળી--હિંદુસ્તાનના દેવેા--પૃ. ૪૨૭ શી

" એ વાત ખરી છે કે હિંદુસ્તાનમાં લાખાે મરદાે, સ્રીઓ, અને છેાકરાં– અધે માણસ અને અધે પક્ષી એવા ગરૂડના વાહન પર આરૂઢ થયલી કે નાગ પર શયન કરતી ચતુર્ભુંજ વિષ્ણુની પત્થરની પ્રતિમાઐા આગળ ૬ંડવત્ પ્રણામ કરે છે; તેઓ વૃષભપર નગ્ન આફેઢ થયલા, ભૂષણુ તરીકે કપાલમાલા ધારણ કરનાર, ત્રિનેત્રવાળા, રાક્ષસ ભૂત શિવની પૂજા કરે છે, એ પણ ખરી વાત છે. એવાં મનુષ્ય છે કે તેઓ હજી પણુ મયૂર પર સવાર થતા, હાથમાં ધનુષને બાણુ ધારણ કરવા, છ સુખવાળા લડાઇના દેવ કાર્વિંકેયને માને છે; અને હાશીના માથાવાળા, મૂષક વાહન, ચતુર્ભુજ ગણેશનું આવાહન કરે છે. ' રે ' એ વાત ખરી છે કે એાગણીશમા સૈકાના પૂર્ણ પ્રકાશમાં કાલિકાદેવીની આકૃતિને તેના પાતાનાજ શહેર કલકત્તાના મહાલામાંથીલઇ જાય છે, તે સમયે તેના છુટા વિખરાયલા કેશ પગ સુધી પહેાંચે છે તેણે મતુષ્યના માથાની માળા પહેરેલી હાય છે, તેની જીલ મુખમાંથી બહાર નીકળેલી હેાય છે, અને તેના કમ્મર પટેા લેાહીથી ખરડાયલાે હાય છે. આ બધું ખરૂં છે; પરંતુ લખી, નાંચી કે વિચાર કરી શકે એવા ગમે તે કાેઇ હિંદુને પુછે! કે તમે શું આજ દેવેાને માને છે ? આ પ્રશ્ન સાંભળી તરતજ તમારા ભાેળપણા–દરેક વસ્તુ અરી માની દેવાના સ્વભાવ તરક તેઓ હસસે હિંદુસ્તાનમાં પ્રજાકીય ધર્મ આ પ્રમાણે જીવતા મુએલાે છે તે કયાં સુધી ટકશે તે કાેઇથી કહી શકાશે નહી. "

ઇતિ પ્રમ્હાના સંબંધનાે વિચાર સંપૂર્ણ પ્રકરણ ૨૫ સું,

# પ્રકરણ ૨૬ મું.

.966

બલદેવ વાસુદેવાદિકનું પહેલું ત્રિક.

જૈનાના ત્રિપૃષ્ટ વિષ્ણુ અને અશ્વગ્રીવ પ્રતિવિષ્ણુ.

અગીઆરમા તીર્થ કરના સમયમાં-પોતનપુરના રાજા જિતરાવુ ઠે જે મગાવતી પુત્રીના સંબંધથી પ્રજાપતિપણુ પ્રસિદ્ધ થયા હતા. અને વૈદિકોએ જેને બ્રદ્ધાતરીકે આળખાવ્યા હતા, તેજ રાજાની રાશી મૃગાવતીની કુક્ષિમાં તત્વના બાધની પ્રાપ્તિ થયા પછી ત્રિજા ભવે ભરતચક્રીના પુત્ર મરીચિ, કર્મના સંજોગે નીચ હચ્ચ યાનિમાં ભટકતાં સત્તરમે ભવે વિશ્વભૂતિ થઇ અઢારમા ભવે સાતમા દેવલોકે ગયા અને આગણીસમા ભવે ' વ્રિપષ્ટ ' નામા આ ચાલતી અવસપિણીમાં પહેલા વાસુદેવ ( વિષ્ણુ ) પણું આવીને ઉત્પત્ન થયા.

એજ અરસામાં રતનપુર નગરના રાજા મયુરગ્રીવ થયા. તેમની રાણી નીલાંજના હતી. તેમની કુક્ષિથી 'અશ્વશ્રીવ ' નામના પ્રતિવાસદેવ (પ્રતિવિષ્ણ) પણે ઉત્પન્ન થયા હતા. બળદેવ, વાસદેવ અને પ્રતિવાસદેવ એ ત્રણે જ્યારે ત્યારે એકજ અરસામાં ઉત્પન્ન થાય છે. તેમાંના જે પ્રતિવાસદેવ છે તે ત્રણે ખંડના રાજાઓની સાથે લડાઇ ટંટાઓ કરી તેમણે પોતાના તાએ કરી લે છે, પણ માટાભાઇ અળદેવની સહાય્યથી વાસુદેવ છે તે પ્રતિવાસદેવને મારે છે અને પછી તે નિર્વિધ્નપણાથી રાજ્યને ભાગ કરે છે. આ આપણા અવસપિણીના કાળ છે. તેમાં નવ ળાળદેવ નવ વાસદેવ અને નવ પ્રતિવાસદેવ આજ સુધીમાં થયા છે અને આગળ ઉત્સપિણીમાં પણ એજ પ્રમાણે ચવાના છે. ઉત્સપિણી અને અવસપિણી એ બે મલીને એક કાલચક્ર ગણાય છે. આ અનાદિ કાળના સંસારમાં એવાં કાળચક્ર અનંતાં શઇ ગયાં છે અને આગળ ભવિષ્યમાં પણ અનંતાં શવાનાં છે પણ આ અવસપિશીમાં-આ અચલ બળકેવ, વિપષ્ટ વાસદેવ અને **અને અશ્વગ્રીવ** પ્રતિવાસદેવ એ ત્રણતું જેડલું પહેલવહેલું અગીઆરમા તીર્શ કરના સમયમાં થએલું છે. ત્યાર બાદ બીજા પણ એવાં જોડલાં આઠ થયેલાં છે. તેમનું પણ વર્ણન અવસરે અવસરે આપતા જઇશું અને સાથે પારાણિકોએ કરેલા ફેરકારા પણ અમારા જાણવા પ્રમાણે જણાવતા જઇશ એટલે તેની યેાગયતા અયેાગ્યતાના ખ્યાલ વાચક વર્ગ પાતાની મેળેજ કરી લે.

ા ઇતિ જૈન પ્રમાણે ૧૧ મા તીથ કરના સમયે નવ વાસુદેવાદિકમાંનું ત્રિક પહેલું.

#### પુરાખુમાં અજાગ્રીવ સંબંધે નીચે મુજબ મળી આવે છે.

(૧) શંકાકેષ-શંકા. ૫૫ મી. પૃ. ૯ માં દેવી ભાગવતથી " વિષ્ણુ ભગવાનનું શીર કપાઇ જવું, પુનઃ તેમના શીરની જગ્યાએ ઘેાડાનું શીર લગાવવું કે જેથી ' હયગ્રીલ વિષ્ણુ ' એવું નામ ૫ડયું."

ૈન ઇતિહાસ પ્રમાણે વાસુદેવાદિક નવ ત્રિકમાંનુ ઉપર અત વેલું પહેલ વહેલું ત્રિક છે.

પરન્તુ પુરાશુકારોએ દરેક સમયના બુદા બુદા વાસુદેવાને એકજ વિષ્ણુ રૂપે કલ્પ્યા છે અને પ્રતિવાસુદેવાને પ્રાયે બુદા બુદા અસુરા રૂપે કલ્પ્યા છે અને તેમાં મનમાની કલ્પનાએ પણ લરી દીધી છે. પરંતુ આ પહેલા લેખમાં તેા-અશ્વગ્રીવ પ્રતિવાસુદેવનેજ વિષ્ણું રૂપે કલ્પી માશુ કપાવવાવાળાજ બતાવી દીધા છે. અને થાડાનું માશું લગાઉ હયગ્રીવ વિષ્ણુ કહી દીધા છે. ત્યારે જે ગીતામાં-બકતાના રક્ષક અને દુર્જનાના નાશક રૂપ સર્વ પ્રકારની સત્તા ધરાવનાર વિષ્ણુ કહ્યા છે તેમને શું પાતાંનું માશું કપાવ્યું? આ વાત વ્યવહારથી અને યુકિતથી પણ વિરુદ્ધ શું નથી? એટલુંજ કહીને હું હવે આ લેખથા વિરમું છું.

### (ર) સ્કંદ પુરાણના હયગ્રીવ વિષ્ણુ.

સ્કંદપુરાણુ ત્રિજો હાદ્યાખંડ. અધ્યાય–ૉ૪∽૧૫ માે. પૃ. ૧૨૮ થી ૧૩૧ શ્લાે. ૬૧–૮૧નાં કિંચિત ભાવાર્થ.

" વ્યાસ અર્જીવને કહે છે કે પૂર્વે સ્કંદેમહાદેવને પુછશું હતું કે વિષ્ણુ ભગવાન કે જે ત્રણુ લાેકના નાથ, શુગશુગમાં બકતાેનું રક્ષણુ કરી દુષ્ટાેના નાશ કરનાર પાતાનું માથું કપાવી હયગ્રીવ કેમ થયા <sup>9</sup>

એટલુંજ નહિ પણ બીજા અનેક સામાચ્ય તેમને કરીને બતાવેલાં છે. જીવેા કે----

(૧) જેના રામથી-દેવેા, વૃક્ષા, પન્નગાે અને પર્વતા થયા છે.

- (૨) જેની દેહથી કલ્પકલ્પમાં સર્વ જગત ઉત્પન્ન થઇ જાય છે.
- (૩) જેણે પ્રલય થએલી **વિદ્યા** અને **યત્રો** આ દુનીયામાં પાછા લાવીને મૂક્યા.
- (૪) જેલ્રે ૬ષ્ટ દૈત્યોના નાશ કરી વેદાને પાછા લાવીને મૂકયા.
- (ય) જેણે લીલા વડે આખી પૃથ્વીને પાતાની પીઠ ઉપર ધારણ કરી.
- (૬) જેના શરીરમાં સ્થાવર અને જંગમરૂપ શર્વ જગત રહેલું છે.
- (છ) જેણે વગહનું સ્વરૂપ ધારણ કરી હિરણ્ય કશ્યને માર્ચો છે.
- (૮) જેણે સસુદ્રમાં પેસીને સાગર અને પર્વત સાહિત પૃથ્વીના ઉદ્ધાર કર્યો છે.
- ં (૯) જેણે દાઢા ઉપર પૃથ્વીને ધારણ કરા.
- (૧૦) જેણે વરાહતું રૂપ ધરી કપિલના શાેક દૂર કર્યા.
- (૧૧) જેણે ભયંકર નૃસિંહનું રૂપ ધરી ભકત પ્રહલાદનું રક્ષણ કર્યું.
- (૧૨) જેથ્યુે રાતારાતમાં ૬ષ્ટ હિસ્થયાકશિપના નાશ કરી પ્રલ્હાકને ઇંદ્રના આસન ઉપર બેસાડી દીધા.
  - (૧૩) વળી જેએ વિરાચનના પુત્ર (અલિ) ના આગળ યાચક રૂપે અન્યા
  - (૧૪) અશ્વમેધ યત્રમાં જેતું પૂજન ખલિ રાજાએ કર્યું તે৷ પણ જેણે ત્રણ ડગલાં માત્રથી બધી પૃથ્વીતું હરણ કરી લીધું.
  - (૧૫) જેહ્યુ વિશ્વરૂપ બનીને બલીને પાતાળમાં ખાસી ઘાલ્યેા.
  - (૧૬) જેણે એ લીશવાર નિ:ક્ષત્રીય પૃથ્વી કરીને પ્રાહ્મણેને આપી.
  - (૧૭) જેને હૈહયના નાશ કર્યા. અને પાતાની માતાને પણ મારી નાખી.
  - (ા૮) જેણે બાલ્યાવસ્થામાં દુષ્ટાચારવાળી તાડકા નામની રાક્ષસીને મારી.
  - (૧૯) જેણે કાૈશિકના પ્રસાદથી વિશ્વામિત્રના યજ્ઞમાં લીલાવડે મતુષ્ય દેહ ધારણ કરીને ચૌદહજાર રાક્ષસાને એકી સાથે ઠાર કર્યા.
  - (૨૦) જેણે સૂર્યનખા અને ત્રિશિરાના પણ નાશ કરો.
  - (૨૧) જેણે સુગ્રીવના રૂપને ધરવાવાળા જાુડ્ટા વાલીને હણી સત્ય સુગ્રીવને સહાય કરી.
  - (૨૨) જેણે સસુદ્રમાં સેતુ અનાવી રાવણુનાે નાશ કર્યો અને ધર્માણ્યમાં ધ્રાહમ્ણેાની પૂજા કરી.

 $\mathbf{26}$ 

| (૨૩) જેણે ઘણાં ગામના પટા ( શાસનપત્ર) આપીને ધર્મ વાવડીમાં સ્નાન<br>કર્યું અને ઘણુ બ્રાહેમ્ણેને ઘણુ પ્રકારનાં દાન આપ્યાં.                                  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (૨૪) જેણું સત્પુરૂષાનું પાલન અને દુષ્ટ પુરૂષાનું નિગ્નહણુ કર્યું.                                                                                        |
| (૨૫) જેણે યાદવ વંશમાં જન્મ લઇને પૂતનાના અને શકટ દૈત્યના<br>નાશ કર્યા.                                                                                    |
| (૨૬) જેણે ૧ અસ્ષિ દૈત્યનેા, ૨ કેશીના, ૩ બકાસુરનેા, ૪ વૃકાસુરનેા,<br>૫ શકટાસુરનેા, તૃણાવર્ત્ત ધેતુક અને મલ્લના નાશ કર્યો.                                 |
| (૨૭) જેણે કંસને તથા જરાસંધને માર્ચા છે.                                                                                                                  |
| (૨૮) જેણે તારકાસર સાથે છ અયુત* વર્ષ સુધી શુદ્ધ કર્યું.                                                                                                   |
| (૨૯) જે સર્વ ભકતાના ત્રાંતા, દુરાત્માઓને હણતા એવા મહાવ કાર્ય<br>કરવાવાળા જે વિષ્ણુ ભગવાન તે <b>અજ્ઞસુખવાળા</b> કેમ થયા ? એ<br>અમને ઘણુંજ આશ્વર્ય થાય છે. |
| હવે મહાદેહજીએ ઉત્તર આપ્યાે કે–હે પુત્ર સ્કંદ ? સાવધ પણે સાંભળ.<br>એક વખત દેવતાઓએ પૃથ્વી ઉપર ચજ્ઞનાં આરંભ કર્યાે, ત્યાં સર્વ રૂદ્રોના                     |
| પુરાહિતા આહવાન કરવા લાગ્યા. બધાએ દેવા હાજર થઇ ગયાં પરંતુ વિષ્ણુ<br>હાજર થયા નહિ, તેથી વૈકુંઠમાં સમુદ્રમાં અને પાતાલાદિક સર્વ સ્થાનાપર                    |

તત્ત્વત્રથી–મીમાંસા,

202

**₩ 3** 7

પુરાહિતા આહવાન કરવા લાગ્યા. બધાએ દેવા હાજર થઇ ગયા પરંતુ વિષ્ણુ હાજર થયા નહિ, તેથી વૈકું ઠમાં સમુદ્રમાં અને પાતાલાદિક સર્જ સ્થાનોપર તપાસ કરાવી તા પણુ પ્રક્ષરૂપ વિષ્ણુ ભગવાનનાં દર્શન થયાં નહિ છેબટે નમન કરીને દેવાએ બૃહસ્પતિને પૂછ્યું. બૃહસ્પતિએ ધ્યાન તાં તપાસતાં ધનુષ્ય બાણ સાથે ધ્યાનમાં બેઠેલા જેવા. ધ્યાનથી જાગૃત કરવાના ઉવાય ખાલતા દેવાને ઉદ્દેહીએા (ઉધઇઓ) એ કહ્યું કે-ધનુષ દાેરી કાપી નાખાતા ધ્યાનથી જાગૃત થશે. દેવાએ કહ્યું કે સમાધિસ્થને વિક્ષ કેમ કરાય ક પ્રદ્રાાજીએ દેવતાઓને કહ્યું કે જો તમા આ કાર્ય કરોતા સર્વ ભક્ષ્ય વસ્તુના અધિકારી બના અને ચર્ચની પણ સિદ્ધિ થાય. દેવાએ ઉધેઇઓને કહ્યું કે તમા આ કાર્ય કરા આપે! ઉધેહીઓએ કહ્યું કે અમારે વર્ચની કે દેવાની જરૂર નથી. અમેને સર્વ ચરૂામાંથી ભાગ આપોતા કાર્ય થાય. દેવતાઓએ તે વાત કબુલ કરી એટલે ઉધેહીઓએ એકત્ર મલીને ધનુષની દાેરી કાપવા માંડી. અને ધનુષની દાેરી સુધી પર્વત જેટલા રાફડા બનાવી દાેરીનું ભક્ષણ કર્યું. એટલે દાેરી ગુટતાં ધનુષથી વિષ્ણુ ભગવાનનું માથું કપાઇ ગયું અને ઉછલીને સ્વર્ગમા ચાલ્યું ગયું.

🔹 છ અયુત એટલે સાઠ હજાર વર્ષ

| પ્રકરણ ૨૬ સું. | વૈદિક મતના અશ્વગ્રીવ.       | २०३ |
|----------------|-----------------------------|-----|
| 1012 11 3      | trade for the second second | •   |

દેવા ઘણુ ઉદ્વિધ થયા અને માથાની ખાજ કરવા દોડયા; પણ કેાઇ જગ્યા થી પત્તો મેળવી શકયાજ નહિ ત્યારે નવું માથું જોડી આપવા વિશ્વકર્માને દેવેાએ પ્રાર્થના કરી. વિશ્વકર્માએ કહ્યું કે–યજ્ઞમાંથી ભાગ આપવાનુ કણુલ કરા અને માથું લાવીને આપા તા એ કાર્ય કરીને આપીએ. દેવાએ ભાગ આપવાનુ કપ્યુલ કરીને કહ્યું કે માથું જડતું નથી. એટલામાં મધ્યાન્હના સૂર્યે દેખાવ દીધા અને દેવેાએ મલીને સૂર્યનારથના ઘોડાનું માથું કાપી વિશ્વકર્માને સાંપ્યું. તે ઘોડાનું માથું લઇ વિશ્વકર્માએ વિશ્વ્યુના માથે ચાડીને આપવું એટલે ત્યાંથી વિશ્વ્યુ હયચોવના નામથી પ્રસિદ્ધ થયા. દેવાએ વિશ્વ્યુ ભગવાનની સ્તુતિ કરી અને ધ્રમ્હાદિકાએ યજ્ઞકર્મ પૂર્ણ કર્યું. ત્યાંથી ઉદેહીઓને અને વિશ્વકર્માને યજ્ઞમાંથી ભાગ મળવા લાગ્યા." ભાગમાં માંસાદિકમાંથી લેવા દેવાનું શું તે જણાવ્યું નથી.

આ લેખમાં અમે સ્કંદ પુરાલુના ત્રિજા ખંડના ૧૪ માં અને પંદરમાં અધ્યાયના કિંચિત્ સાર માત્રજ કહ્યો છે. જીજ્ઞાસુઓએ વિશેષ સ્કંદપુરાલુ જોઇ લેવું.

#### ્સ્ક દ પુરા**ણના હય**ગ્રીવ વિષ્ણુની સમીક્ષા.

એકાશી હજાર શ્લેાકના પ્રમાણવાળું મહાભારત જેટેલું આ સ્કંદપુરાણું બ્યાસનું બનાવેલુ નગી પણુ વિક્રમ સંવત તેરમા ચઉકમા શતક પછી કેાઇ પંડિતે બનાવી બ્યાસના નામ ઉપર ચડાવી દીધેલું છે. તે વાતની ખાતરી રાજા કુમાર-પાળ અને આમ રાજાની કથા અમાએ આ સ્કંદપુરાણુમાંથીજ લખીને બતાવી છે ત્યાંથી કરી લેવી

હવે આ સ્કંદ પુરાણના હયગ્રીવ વિષ્ણુના કિંચિત્ વિચાર કરીએ.

જૈનોના ઇતિહાસ પ્રમાણે અગીઆરમા તીર્થ કરથી તે બાવીશમા તીર્થ કરના સમય ઝુધી વાસુદેવાદિકનાં નવ ત્રિક થયાં છે તેમાંતું પહેલું ત્રિક અચલ-બલદેવ ત્રિપષ્ટ-વાસુદેવ, બને અદ્યશ્રીવ-પ્રતિવાસુદેવ તેમના કિંચિત્ વૃત્તાંત પૂર્વના પ્રકરણમાં લખી બતાવ્યા છે. પૌરાણિકાેએ બળદેવ અને વાસુદેવને છેાડી દઇને કેવળ અધ્યશ્રીવ પ્રતિવાસુદેવનેજ વિષ્ણુ ભગવાન ઠરાવી તેમના પાતાના ધનુષ્યની દારીથીજ માથા વિનાના કહીને બતા-વ્યા. પછી દેવાની પ્રેરણાથી વિશ્વકર્માએ સૂર્યના દાડાનું માથું લઇ વિષ્ણુના માથાના ઠેકાણે બંધ બેસતુ કરી આપ્યું, ત્યારબાદ હયગ્રીવ વિષ્ણુના નામથી પ્રસિદ્ધ થયા એમ પુરાણકારાએ લખીને બતાવ્યું. માથુ કપાયા પછી માણસ છવી શકે ખરા ? કહેવામાં આવે કે એ તાે ભગવાન છે તા પણ વિચારવાનું

| २०४ | તત્ત્વત્રયી-મીમાંસા. | ખંડ ૧ |
|-----|----------------------|-------|
|     |                      |       |

કે પેલી જંગલની ઉધેઇએોને ધનુષની દાેરી કાપવાનું જેટલું જ્ઞાન હતું તેટલું પણુ જ્ઞાન શું સનાતન કાળના વિષ્ણુ ભગવવાનને ન હતું ? એમ કેવી રીતે માની શકાય ?

વળી વિશેષ એ છે કે–આ સ્કંદપુરાણવાળા બે (૨૯) આગણુત્રીશ કલમા લખી વિષ્ણુ ભગવાનની જે બહાદુરી જાહેર કરી છે. તેમાંની કેટલીકતો બીજા પુરાણુકારોએ જે તદ્દન કલ્પિત લખી છે. તેમાંની લઇને આ પુરાણવાળાએ લખીને બતાવીછે અને કેટલીક વાતા પરશુરામના સંબન્ધે બનેલી અને કેટલીક વાતા રામના સમયમાં બનેલી અને તે સિવાયની બીજી (૨૨) બાવીસમા તીર્થ કરના સમયમાં થએલા નવમા વાસુદેવ શ્રી કૃષ્ણુ મહારાજના સળ ધે બનેલી વાતા તે આ અશ્વશ્રીવ પ્રતિવાસુદેવ કે જૈનાના અગી ખારમાં તીર્થ કરના સમયમાં અબજોના અબજો વર્ષ ઉપર થયા છે. તેમની સાથે ગેહવીને બતાવેલી છે. આવી રીતના સંબન્ધ વિનાના લેખોના મેળ માટા મોટા પંડિતા પણુ કેવી રીતે મેળવી શકે ! જે આપ પક્ષપાતને દૂર રાખી વિચાર કરશાતો આ મારી અલ્પણુદ્ધિથી લખાએલો લેખ પણુ આપ સજબનોને અયોગ્ય ન હે લાગે ! આ વાસુદેવાદિકનું ત્રિક આ અવશર્પિણીમાં પહેલવહેલું છે અને તેનુંજ દિગદર્શન કરાવ્યું છે. હવે આગળ આઠ ત્રિક બીજા લખવાનાં છે તે યથાવસરે કમવાર યાજવા ધારું છું. તેનો યોગ્ય વિચાર કરશા. અધી મારી નસ વિનંતી છે.

॥ ઇતિ વૈદિકના હયગ્રીવ વિષ્ણુની સમીક્ષા. પ્રકરણ २६ मु.

# પ્રકરણ ૨૭ મું.

## ૧૨ તીર્થ કર તથા બીજી વાસુદેવાદિકનું ત્રિક.

(૧) ૧૨ મા તીર્થ કર-અગીઆરમા તીર્થ કરના પછી ઘણા લાંબા કાલે ચંપા નગરીના ઇક્લાકુલ શી રાજા વસુપૂજ્યની રાણી જયાની કુક્ષીમાં-દશમા દેવલેાકના દેવ દેવાયુષ ભાગવ્યા પછી શ્રીવાસુપૂજ્ય નામના બારમા તીર્થ કર પણે આવીને ઉત્પન્ન થયા. તેમનાજ સમયમાં

જય નામા ખલદેવ, દ્વિપૃષ્ટ વાસદેવ, અને તારક નામા પ્રતિવાસદેવ આ ત્રિક બીજી થયું છે.

| પ્રકરણ ૨૭ સું | જૈનના બીજા વિષ્ણુ રમને પ્રતિ વિષ્ણુ | ૨૦૫ |
|---------------|-------------------------------------|-----|
|---------------|-------------------------------------|-----|

જય નામના અળદેવાદિકના પૂર્વભવનેા સંબંધ એવેા છે કે-પૃથ્વીપુરના રાજા પવન વેગે રાજ્ય છેાડીને દિક્ષા લીધી. દુષ્કર તપ કર્ચો પછી લાંબા આયુષ્ય વાળા અનુંત્તર વિમાનના દેવ થયા.

હવે આ તરક વિ<sup>ક</sup>ધ્યપુર નગરમાં વિ<sup>ક</sup>ધ્યશક્તિ નામનાે અળવાન રાજા હતાે. તેને સાકેતપુરના રાજા પર્વતની પાસે **ગુણુમ જરી** નામની વેશ્યા અતિરૂપવતી હતી તેની માગણી કરી. પર્વતે આપવાની ના પાડી. છેવટે વિ<sup>ક</sup>યરાજાએ લડાઇ કરી જખરજસ્તીથી લીધી. પર્વતરાજાએ કબ્ટથી દીક્ષા લઇ દુબ્કરતપ કરતાં એવું નિદાન કર્યુ કે હું વિ<sup>ક</sup>્યશક્તિને મારવાવાળાે થાઉં. તપના પ્રભાવથી દેવ પણે ઉત્પન્ન થયા.

હવે વિધ્યશકિતના જીવે પણ અનેક ભવેામાં ભ્રમણ કરી છેવટે મતુષ્યને ભવપાંમી દીક્ષા લઇ તપ કર્યો. તપના પ્રભાવથી દેવતા પણે ઉત્પન્ન થયેા. ત્યાંથી ચ્યવીને–વિજયપુરના રાજા શ્રીધર તેની રાણી શ્રીમતી હતી. તેની કુક્ષીથી તારક નામના પ્રતિવાસુદેવ પણે ખારમા તીર્થ"કરના સમયમાં થયેા.

આ તરક દ્રારિકાના રાજા **પ્રદા** નામના છે. તેમને બે રાણીઓ છે એક સુ**લાદ્રા** અને બીજી ઉમા છે. જે પવન **વેગને**ા જીવ હતા તે સુબદાની કુક્ષીથી જયનામા બલદેવ પણે ઉત્પન્ન થયા. અને જે પવ<sup>6</sup>તના જીવ હતા તે ઉમાની કુક્ષીથી દ્વિષ્ટષ્ટ નામના વાસુદેવપણે ઉત્પન્ન થયા. આ બન્ને ભાઇઓને બળવાન્ જાણી–તારક નામના પ્રતિવાસુદેવ તેઓને મારવાના વિચાર કર્યા. તેઓ વચ્ચ મહાયુદ્ધ થયું જેમાં દ્વિષ્ટુષ્ટ વાસુદેવના હાથથી તારક પ્રતિવાસુદેવજ મરાયા ને નરક ગતિમાં ગયા.

વિશેષ અધિકાર ૩૫૦૦૦ હજાર શ્લાેકના પ્રમાણવાળા –ત્રિષષ્ઠિ શલાકા પુરૂષ ચરિત્રના પર્વ (૪) ચાેથાના બીજા સર્ગમાંથી જેઇ લેવા.

ા ઇતિ જૈન **પ્રમાણે** બીજા દ્વિપૃષ્ટ વિષ્ણુ, તારક પ્રતિવિષ્ણુ,

# વૈદિક મતે પ્રતિવિષ્ણુ તે તારકા સુર.

(૧) મત્સ્યપુરાણના-તરકાસુર.

મલમીમાંસા પૃ. ૧૩૬ મત્સ્યપુરાણુ. અધ્યાય ૧૫૨ શ્લાેક ૨૩૩ થી.

"તારકાસુર દૈત્યની-દેવતાએાની સાથે ઘણી ભારી લડાઇ થઇ તેમાં બન્ને સેનાના ઘણાજ સૈનિકાે માર્યા ગયા. પછી તારકાસુરે પાેતે સ્થથી ઉતરીને કેટલા-કાેને પાેતાના હાથથી અને કેટલાકાેને પગની એડીઓથી એ પ્રમાણે કરાેડા દેવતા- ત-ત્વત્રયી–મીમાંસા.

ઓને મારી નાખ્યા, જ્યારે બીજાઓ નાશીને ભાગી ગયા. ત્યારે મધ્યમાં રહેલા– ઇંદ્રાદિક, લાેકપાલા, અને વિષ્ણુ આદિકને જેમ વાઘ મનુષ્યાને અને પશુઓને પકડે તેમ પકડીને બાંધ્યા. પછી તારકાસુર રથમાં બેશીને પાતાના સ્થાન પર ચાલ્યા ગયા. દૈત્યા અને અપસરાઓની સ્તુતિની સાથે રાજ્ય આસન ઉપર બેસી ત્રણુ લાેકની સંપદા ભાેગવતા–ગાંધર્વાદિક સ્ત્રીઓની સાથે કીડા કરવા લાગ્યા. ઇત્યાદિ

## તારક દૈત્યની સમીક્ષા.

સજ્જના જૈન ઇતિહાસથી જે તારક નામના પ્રતિવાસદેવ કહ્યો હતા તેના જ ક્રમ પલટાવીને મનુષ્યરૂપને અસુર કહીને દૈત્યરૂપે ઠરાવ્યે। હાય એવા ભાંસ થાય છે કે નહિ ? બીજું મનુષ્યાના ચુહના ઠેકાણે આ પુરાણકારે દેવતાએહું યુદ્ધ ગાેઠગ્યું અને જે 'દ્વિપષ્ટ' વાસુદેવ હતા તેમને વિષ્ણ ભગવાન ઠરાવ્યા જેમ પહેલા 'અશ્વસીવ' પ્રતિવાસદેવને માથુ કપાયા પછી ઘાડાનું માથું લગાડીને 'હયગ્રીવવિષ્ણુ' કહ્યા હતા તેજ પ્રમાણે આ બનાવ બનેલાે એઇ લ્યાે. કદાચ માની લઇએ કે દૈત્ય દેવાની લડાઇ થઇ હાય પણ તે કયા કાળમાં અને કયા ઠેકાણે ? શું આ વાત વિચારવા જેવી નથી ? બીજી વાત એ છે કે--અનાદિ કાળના વિષ્ણુ, જો ભગવાનરૂપે સત્ય હાય તા, દેવ દૈત્યાની લડાઇમાં પડવાની તેમને શી જરૂર હવી? કદાચ માનીએ કે દેવતાઓના બચાવ કરવા વચમાં પડયા, તાે પછી **તારક** દૈત્યના હાથે કરાડા દેવતાઓને નાશ શું કરવાને થવા દીધે ? એટલુંજ નહિ પણ પાતે જગતના ઉદ્ધારક હાેવા છતાં પેલા તારક વાઘના સપાટામાં પશુરૂપ થઇ કેદી રૂપ કેમ બન્યા ? આપણું સાંભળીએ છીએ કે વિષ્ણુ ભગવાને અનેક અવતારા લઇને અનેક કામા કર્યા છે. કાેઇ અવતારમાં પહાડા ઉંચકીને ફેંકી દીધા છે. તેા કેાઇ અવતારમાં પૃથ્વીને પાણીમાંથી બહાર ખેંચી લાવ્યા છે. વળી નસિંહનું ૩૫ ઘરીને તેા દૈત્યને ચીરી નાંખ્યાે છે, અને ગીતામાંતાે ૬ખી લક્તાેના ઉદ્ધાર કરવાનું વચન આપીને વૈકુંઠમા ગયા છે, તેા તે બધાએ પ્રકારની સત્તા આ એક તારક દૈત્યના આગળથી ભાગીને ક્યાં ચાલી ગઇ ? સજ્જના ! આમાં સત્ય શું છે તેના વિચાર કરશા કે ?

ા ઇતિ વૈદિકે- મત્સ્ય પુરાજ્યના તારકાસુર અને તેની સમીક્ષ.

#### પુનઃસ્ક'દ પુરાણના તારકાસુર.

સ્કંદપુરાણ. ખંડ પહેલેા પત્ર ૧૦૫ થી ૧૧૧, અધ્યાય ૧૫ થી ૧૮ તેના શ્લાેક ત્રણસાના આસરે છે તેનાે કિંચિત્ સાર—

#### પ્રકરણ ૨૭ મું. વૈક્રિકે–મત્સ્ય–સ્કંદના તારકાસુર. ૨૦૭

" વજાંગ અસુરે પુત્રના માટે તપ કરવા માંડયેા. ધ્રમ્હાએ અટકાવી તેને પુત્રના વર આપ્યા તે પછી તેની સીએ-" વર્ષ વર્ષસદસ્યં તુ દ્ધારોદરપવ દિ" એક હજાર વર્ષ સુધી ગર્ભે ધારણ કરેલા, તારક નામના પુત્રના જન્મ થયા. દૈત્યાના તરફથી રાજ્યાભિષેક થયા પછી કહેવા લાગ્યા કે-હું તપ કરીને દેવતાઓને છતી ત્રણે લાકને છાડાવીશ. એમ કહી ગુફામાં જઇ તપ કરવા લાગ્યા-" નિરાદાર પંચતવા વર્ષાડ યુતમમૂસ્તિજી" આહર લીધા વગર અસુત વર્ષ સુધી તપ કર્યા. દેવતાઓ લયભીત થયા પણ ધ્રમ્હા વર આપવાને ગયા. તારક બાલ્યા કે જે તમારે વર આપવા હાય તેા એટલાજ આપા કે હું કાઇથી પણ મરૂ નહી ? પછી ધ્રમ્હાએ કહ્યું કે સાતદિવસના બાળક વિના તને કાઇ મારી શકેજ નહિ. પછી તપ અંધ કરી સૈન્ય લઇ દેવતાઓને જીતવા જતાં પ્રથમ યમના નાશ કર્યો. ( આગળ પત્ર ૧૧૪ થી અધ્યાય ૨૧ માના શ્લાક ૯૦ ના કિચિત્ સાર ) તારકાસુરે દૈત્યાની સાથે મળીને દેવતાઓના સૈન્યને નાશ કર્યા. વિષ્ણુએ બધા દેવાને ભાગી જવાની આજ્ઞા કરી. તારકાસુર ખંભાત બંદરે સિંહાસન ઉપર બેઠા.

( આગળ પત્ર ૧૨૯ થી ૧૪૨ અધ્યાય ૨૭ થી ૩૨ શ્લાક ૬૨૧ ને: કિંચિત્ સાર)

તારકાસુરથી ત્રાસેલા દેવાએ–પાર્વતીની સ્તુતિ કરી ત્યારે પાર્વતીએ પોતાના અંગના મેલથી 'ગાગુપતિ' બનાવીને આપ્યા. તેણે દૈત્યાને વિઘ્ન કર્યું. મહાદેવે પાર્વતીને કાલી કહી તેથી ગારત્વ પ્રાપ્ત કરવા તપ કરવા જતાં શિવને લપટ જાણી વિરકાને રક્ષક રૂપે સુકીને પાર્વતી ગયાં. તોપણ આડી નામના દૈત્ય પાર્વતીનાં સ્વરૂપે પેઠા. મૈશુન કરતાં આસુરી માયા જાણી લિંગમાં રૌદ્ર શસ્ત્ર કરી તેના વધ કર્યા. ગૌરત્વ મેળવી પાર્વતી આવીને મત્યાં. સુરતાર બ કર્યા. દેવાની પ્રેરણાથી કળ્યુતર રૂપે આવેલા આગ્નિને મહાદેવે વીર્ય ભક્ષણના માટે પ્રેર્યો. અગ્નિની પત્ની સ્વાહાએ તે વીર્ય લઇને સરના સ્તંબમાં નાખી દીધું. ત્યાંથી ઉત્પન્ન થએલા જે કાર્તિકેય તેણે તારકાસુરને મારવા સર્વ દેવાએ મહીસાગરના સંગમે (ખંભાતમાં ) સેનાધિપતિ બનાવ્યા. તરત જન્મેલા તે કુમારને લઇને તારકાસુરને મારવા દેવા ચઢયા. તારકાસુરને પ્રહ્યાએ આપેલા વર યાદ આવ્યા તેા પણ રણમાં ચઢયા. આ સંગ્રામમાં તારકાસુરે વિષ્ણુ રૂદ્રાદિક બધાએ દેવોને જર્જરીભૂત કરી નાખ્યા. જયારે મહાદેવના સામે આવવા લાગ્યા ત્યારે આકાશ વાણી થતાં કુમાર કાર્તિકેયને મારવાની ઇચ્છા થઇ છેવટે તુરતના બાલકે તે તારકાસુરના નાશ કર્યા.

ખંડ ૧

તત્ત્વત્રયી-મીમાંસા.

#### ચ્યા સ્કંદપુંરાણુના તાકાસુરની સમીક્ષા

પ્રથમ મત્સ્યપુરાષ્ઠ્રના તારકાસુરને। વિચાર તપાસી જોયેા. હવે આ રકંદપુરાશના તારકાસરને તપાસીએ-આ તારકાસરને ખંભાત બંદરના તખ્તનો ગાદીના માલીક થએલાે અતાવ્યાે છે. વજાંગાસરને તપથી અટકાવી પ્રદ્યાએ યુત્ર થવાના વર આપ્યા તે પુત્ર ૧૦૦૦ હજાર વર્ષ, માતાના ગર્ભમાં રહેયા જન્મ થયા પછી 'તારક' નામ પાડશું. લાયક ઉમરે ગાદી ઉપર આવ્યા. પછી દેવતાઓને જીતવા અયુત વર્ષ (એટલે દશહજાર વર્ષ) સુધી તપ કર્યો તે આહાર વિનાના ત્યારે છાદ્યા તેને વર આપવા ગયા. તારકાસુરે માગણી કરી જે હું કેાઇથી મરૂ નહિ, એવા વર આપા. પ્રદ્ધાએ કહ્યું કે સાત દિવસના છેાકરા વિના તું કાેઇથી મરીશ નહી, એવા વર આપ્યા. (પ્રદ્યાની શક્તિ પૂર્વે પ્રદ્ય પ્રકરણમાં વિસ્તારથી લખેલી છે તે વિચારા ) આ તારકાસુરે પ્રથમ બધા દેવતાઓની સાથે યમદેવાના પણ નાશજ કર્યો. ( આ તારકે દેવલાકમાં જઇને સુદ્ધ કરેલું કે પૃથ્વી ઉપર ?) પછી વિષ્ણુ ભગવાને અધા દેવતાઓને નાશી જવાલી આજ્ઞાકરી. સુગ સુગના ઉદ્ધારક વિષ્ણુ ભગવાનુ પણ આ તારકથી થાકયા નાણી દેવતાએા પાર્વતીજીની પાસે ગયા, તેમને અંગના મેલથી ગણપતિ બનાવી કાંઇક મદદ આપી. છેવટે તપના અન્તે આવેલાં પાર્વતીના સંભાગતું વીર્ય સ્વહાએ શરના સ્તંબમાં નાખ્યું તેનાથી એક બાળક ઉત્પન્ન થયે. જ્યાંરે પેલાે તારકાસર મહાદેવના સામે થયેા ત્યારે તે બાળકે માર્ચી.

પ્રથમ બ્રદ્ધાએ તારકાસુરને વર આપ્યાે અને દેવતાઓના નાશ કરાવ્યાે. તે શું જગતના જીવાના ઘાટ ઘડનાર એવા ત્રિકાળ જ્ઞાની બ્રદ્ધાની ભૂલ ન ગણાય? વિચાર કર્યા વગર દેવતાઓની વારે ચઢી વિષ્ણુ લગવાને તેમનુ સાર્થંક શું કર્યું ? છેવટે જેર મારી મહાદેવજી તારકના સામે ગયા પણ તે નાના સરખા છાકરાથી બચ્યા. આ કથામાં સત્યાંશ કેટલા હશે તેના વિચાર કરવાની લલામણુ વાચક વર્ગનેજ સાંપું છું અને આમાં કેલ્ઇ મારી ભૂલ થએલી હાય તેની ક્ષમા યાચી નિવૃત થાઉ છું.

ઇતિ વૈદિક--સ્કંદપુરાણુના તારકાસુર અને તેની સમીક્ષા

## પુનઃ રામાયણના લેખમાંથી લીધેલા તારકાસુર.

તુલસી રામાયણુ બાલકાંડ પૃ. ૭૯ થી પૃ. ૧૦૦ સુધીના **તારકાસુરની** કથાના સાર.

#### વૈદિક-રામાયણના તારકાસુર. પ્રંકરણ ૨૭ સું. 206

સુજ્ઞ સદાશિવજી પાતાના મનને સ્થિર કરી રામચંદ્રનું ધ્યાન કરવા લાગ્યા. આ વખતમાં તારક નામના અસર ઉત્પન્ન થયા અને તે મહાપ્રતાપ-વાળા થયા, અને એ દૈત્યે, લાેકાને, લાેકપાલાને અને સર્વ દેવતાઓને સુખથી તથા સંપતિથો રહિત કર્યા. એ અસુર અજરામર હતા, કેાઇથી જીતી શકાય તેમ ન હતા. દેવતાઓ વિવિધ પ્રકારની લડાઇઓ કરીને હારી ગયા. છેવટે **બ્રમ્હાની પાસે જઇને પાકાર કર્યો. બ્રમ્હાએ સર્વ**દેવતાઓને ઘણાજ દુઃખીયા દેખ્યા અને સમજાવીને કહ્યું કે---શિવજીના વીર્યથી ઉત્પન્ન અએલેા પુત્ર એ દૈત્યને જીતે તેાજ એ દૈત્વનું મરણ થાય. પણ શિવજી સ્ત્રીના સંગ કરે તેમ નથી. જો કામદેવને શિવની પાસે માકલા તા એ કાર્ય થાય, દેવતાઓએ કામદેવની સ્તુતિ કરી કામદેવને પ્રગટ કર્યા. કામદેવે વિચાર્યું કે આ કામ કરતાં મારા નાશ થશેતા પણ પરાપકાર કરવા, આવા વિચાર કરી-પશ, પંગીઓ અને ઝાડા આદિ સર્વ સંસારના જીવાને પાતાના વશમાં કરી આખી દુનીયાને સ્યાકુલ વ્યાકુલ કરી નાખી. માત્ર જેઓને રામચદ્ર છએ બચાવ્યા તેઓજ કામદેવથી બચ્યા. હવે ડરતા હુવા કામદેવ શિવજીની પાસે ગયા. પાતાની સર્વ કલાઓ ઠેલવી પણ ફાવ્યો નહિ. છેવટે પોતાનું અમાધ બા**ણ છેાડ**શું એટલે શિવજીએ જાગૃત થઇ ક્રોધથી પાતાની નજર કામદેવ તરફ ફેંકીને તેને બાલીને ભસ્મ કરી નાખ્યા બધા સંસાર સ્વસ્થ થઇ ગયા. કામદેવની સી 'રતિ ' રાતો પીટતી શિવજીની પાંસે આવી. શિવજીએ કહ્યું હવે તારા પતિ અંગ વગરના અનંગજ રહેશે અને જયારે શ્રી કૃષ્ણાવતાર થશે ત્યારે તેના પુત્ર (પ્રદ્યમ્ન) થશે. જા માર વચન અન્યશ નહિ શાય. પછી રત્તિ ચાલી ગઇ હવે પ્રભાદેવે ભરપ થયાના સમાચાર સાંભળી પ્રમ્હાદિક દેવા વૈકુંઠમાં વિષ્ણુની પાસે ગયા અને વિષ્ણુ પ્રમ્હાદિક સર્વે મળીને શિવજીની પાસે જઇ સ્તુતિ કરીને પ્રસન્ન કર્યા. શિવે કહ્યું કે--તમા સર્વે શાં કારપ્રથી આવ્યા છેા ? પછી વિષ્ણુ, પ્રમ્હાદિક બાલ્યા કે આ બધા દેવેા આપણા વિવાહ જેવાને ઇચ્છે છે. પછી સપ્ત મહવિ ઓએ લગ્ન પત્રિકા જોઇ અને પ્રમ્હાએ સર્વ દેવેને સંભળાવી. નક્કી થયું એટલે શિવજીને જટા મુકુટ આદિશો શણગાર્થી. વિષ્ણુ પ્રમ્હાદિક પાતાનાં વાહનાે ઉપર ચઢીને જાનમાં ચાલ્યા શિવે પાનાના ગણાને પણ બાલાવ્યા. તેમાં ન્સુખ વિનાના, માટા સુખવાળા, લુલા, હાથતરા, વિગેરે ગધેડા જેવા, કુતરા જેવા પણ હતા, જેવા વર તેવી જાન પણ બની. તેમજ હિમાલય પર્વતના મંડપનું વર્શ્વન પણ થઇ શકે તેમ નથી. તેમાં બધા પહાડા, સાગરા અને તળાવે! પણ હતાં. જાનૈઆએાને દેખતાં નગરમાં<sup>?</sup>ખલ-લલાટ, દેવતાઓનાં વાહના લડકીને ભાગવા લાગ્યાં. આળકાં લચથી ધુંજતાં ચમ રાજાના લય કરવા લાગ્યા, વરને નેજે સીઓ લાગી, પાર્વતીની માતાએ

તત્ત્વત્રયી-મીમાંસા.

કહ્યું – દિકરી ! ગમે તેમ થાય પણ આ વરની સાથે તાે તારૂં લગ્ન નહિ કરૂં. આ સમાચાર નારદને મળતાં સપ્ત ઋષિઓની સાથે હિમાલયને ઘરે આવ્યા. પૂર્વની કથાથી સમજાતિ કરવા લાગ્યા. તમારી દિકરી સનાતન કાળથી શિવની શક્તિ, અવિનાશી, અર્ધાંગમાં રહેનારી છે અને જગતની-ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને પ્રલય કરનારી. ઇચ્છા શ્રમાણે શરીરને ધરનારી છે. પ્રથમ દક્ષને ઘેર જન્મી, નામ સતી હતું. શંકર સાથે વિવાહ થયે৷ હતા. એક વખતે રામ ચંદ્રજીનાં દર્શન થતાં માહ પામી સીતાના વેષ લીધા તેથી શિવ ત્યાગ કર્યો. પછી દક્ષના યત્રહામમાં અળી સુઆં અને હમણાં તમારે ત્યાં જનમ્યાં, શિવના માટે દારૂણ તપશ્ચર્યા કરી છે, તેથી એ શિવનાં પત્નીજ છે. પછી સર્વેને આનંદ થયેા. તરેહતરેહનાં ભાેજન વિષ્ણુ અને પ્રમ્હાદિક જમ્યા. લગ્ન સમયે શીવજી બ્રાગ્હેણોને નમન કરી, રામચંદ્રતું સ્મેરણ કરી સિંહાસન ઉપર બેઠા, સુનિઓની આજ્ઞાશી ' ગણપતિનું ' પૂજન શિવે કર્શું. વિવાહ પહેલાં <mark>બહાપતિ સંભવે કેમ</mark> ? એવી શંકા કરવી નહિ. દેવતાઓની પદવીઓ અનાદિ કાળથી ચાલતી આવે છે. હાથ મેળાપ થયેા. ગાડાંને ગડાં દાયજો મલ્યેા. કૈલાશ ઉપર આવ્યા, વિલાસ કરતાં છુ માઢાવાળા કાર્તિકેય જન્મ્યા. કે જે કાર્તિ કેચે તારકાસુરને માર્ચી. કાર્તિ કેચને, જન્મ અને કર્મ વેદામાં, પુરાણામાં પ્રસિદ્ધ <mark>છે. યા</mark>જ્ઞવલ્કના મુખથી સદાશીવનું ચરિત્ર <mark>સા</mark>ભળી ભારદાજ સખ પામ્યા. શિવના રનેહ તેજ રામ ભક્તનું લક્ષણ છે.

## રામાયણના તાકાક્ષરની સમીક્ષા

સજ્જના ! મત્સ્ય પુરુ અને ૨કંદ પુરુ ના તારકાસુરથી આપ જાણીતા થયા. હવે રામાયણના તારકાસરમાંથી જે સત્ય મળે તે વિચારીએ.

જેનોના બારમા તીર્થં કરના સમયમાં જે દ્વિપૃષ્ટ વાસુદેવાદિકતું બીજીં ત્રિક લખીને બતાવ્યું તેમાંના આ તારક નામના પ્રતિવાસુદેવ છે અને દ્વિપૃષ્ટ વાસુદેવના હાથથી મરેલા છે. અનાદિકાળનાજ એવા નિયમ છે કે-વાસુ દેવના હાથથીજ પ્રતિવાસુદેવ મરે. તે પ્રમાણે અશ્વગ્રીવ (પૌરાણિકના હયગ્રીવ) અને તારક પ્રતિવાસુદેવ ( પૌરારાણિકાના તારકાસુર ) ના બનાવ આપે જૈન ઇતિહાસથી લખાએલા જોયા. હવે આગળ સાત વાસુદેવાદિકના બનાવા લખાશે તે પણ લક્ષમાં લેતા જશા. હવે આ લક્ષ્મણ વાસુદેવાદિકનાં ત્રિક જૈન ઇત્રિહાસ પ્રમાણે આઠમુ છે અને તે જૈનાંના ૨૦મા અને ૨૧ મા તીર્થ કરના મધ્યકાળમાં થએલું છે તેથી રામ લક્ષ્મણાદિકના અધિકાર તે સ્થાન ઉપરજ કિંચિત્ લખીને અતાવીશું.

| પ્રકરણ ૨૭ મું. | વૈદિકે રામાયણના તારકાસુર |
|----------------|--------------------------|
|----------------|--------------------------|

હાલ તેા આ રામાયણમાં તારકાસુરનું સ્વરૂપ કેવા પ્રકારતું ગાેઠવ્યું છે તેમાંથીજ કિંચિત્ વિચારીએ–

પૌરાણિકોનો ખરા મત તપાસીસું તો-રામચંદ્રજીના પછીથીજ શિવજી થયાનું જણાશે. આ ખ્યાલ અમારા આગળના લેખધી પણ આપ સાહેબા કરી લેશે!. તા પછી રામચંદ્રજીનું ધ્યાન કરવા તે સમયમાં શિવજી બેઠાનું કેમ સંભવે ? વળી તેમના ધ્યાનના સમયમાં માટા ઉત્પાત કરવાવાળા માળાપ વિનાના તારકાસુર પેદા થઇ ગયા તે પણ વિચારવાનું ? ત્રાસી ગએલા દેવતાઓ-જગત્ના કર્તા પ્રદ્ધા પાસે ફરીઆદ કરવા ગયા ત્યારે તેમને જે શિવજીના ધ્યાનથી અચાનક ઉત્પાત કરનાર થયા તેના નાશ તેના પુત્રથી થવાનું જણાવ્યું. પ્રદ્ધાને ભવિષ્યતું જ્ઞાન હાત તા પાતે વારંવાર તેમને જે શિવજીના ધ્યાનથી અચાનક ઉત્પાત કરનાર થયા તેના નાશ તેના પુત્રથી થવાનું જણાવ્યું. પ્રદ્ધાને ભવિષ્યતું જ્ઞાન હાત તા પોતે વારંવાર તેમનાથી નીચા દરજ્જાના લોકોથી શાપિત શું કરવાને થતા ? જીઓ અમારા આગળ પાછળના લેખ, મહાદેવે કામદેવને આળીને ભરમ કરી નાંખ્યા અને વલી પાછા અદ્ભુર્ત રૂપવાલી જાન શણુગારીને પરણુવાને ગયા. શું આ આશ્ચર્ય ન ગણાય ? પાવ તીજીતો પતિને લંપટ જાણી રક્ષક મૂધી તપ કરવા ગયાં હતાં. વળી પરણુવાની હાંસમાં ધ્યામ્હણાને નમસ્કાર કરી પટલા ઉપર બેઠા. મોટા મોટા દેવો પણુ ધ્રામ્હણોને જ નમસ્કાર કર ને ?

બાંકીના વિચાર ઉપર આવેલા રામાયણના લેખથીજ વાચક વગે° કરી લેવેા અને સત્ય વસ્તુની તપાસ કરવી.

ા ઇતિ વૈદ -રામાયણના તારકાસુર અને તેની સમીક્ષા. પ્રકરણ ૨૭ મું.

# પ્રકરણ ૨૮ મું.

ં તેરમા તીર્થ'ંકર અને ત્રિજા વાસુદેવનું ત્રિક.

′ ( ભદ્ર– અળદેવ. સ્વયંભૂ–વાસુદેવ, અને મેફક–પ્રતિ વાસુદેવ ) ત્રિષકિ૦ પર્વ ૪ સર્ગ ૩ જે.

તેરમા તીર્થ કરના જીવ પૂર્વ ભવે-ધાતકી ખંડમાંના પૂર્વ વિદેહ ક્ષેત્રના ભરતમાં મહાપુરી નામના નગરના રાજા પદ્મસેન હતા તે રાજ્ય છેાડી દીક્ષા લઇ અર્હદાદિકની ભકિત પૂર્વક મહાતપ કરી ખારમા દેવલાકમાં દેવતાપણે ઉત્પન્ન થયા. પછી ત્યાંના લાંબા આયુષ્યના અતે ચ્યવીને કાંપિલ્યપુરના રાજા-કુતવર્મા

| ર૧૨ | તત્ત્વત્રયી મીમાંસા. | ંખંડ ૧ |
|-----|----------------------|--------|
| ×   |                      |        |

' તમનો પટ્ટરાણી–શ્યામા ' હતી. તેમની કુક્ષીથી તેરમા તીર્થ કર **વિમળનાથ** પણે ઉત્પન્ન થયા.

હવે આ તેરમા તીર્થ કરનાજ સમયમાં જે ખલદેવાદિક થયા છે તેમના પૂર્વ લવાના વતાન્ત કિચિત્ ઇસારા માત્ર રૂપે અહિં લખીએ છીએ---

જંબુદ્વિપના પશ્ચિમ મહાવિદેહમાં–આન ૬ કરી નગરીનેા રાજા **નંદી**-**સુમિત્ર** નામે હતા. તેને છેવટે રાજ્ય છેાડીને દીક્ષા ગ્રહણ કરી, દુષ્કર લપ તંપ્યા અને છેવટે અનુત્તર વિમાનના દેવતા થયેા.

હુવે આગળ આ ભરતમાં શ્રાવસ્તિ નગરીનાે રાજા-**ધનમિત્ર** હતાે. તેમની નગરીમાં અલિ નામનાે રાજા અતિથી પણે આવીને રહ્યો હતે. તે બન્ને રાજાઓ દ્યુત ( જુગાર ) ના વ્યસનમાં પડયા. જે પ્રથમનાે ઘનમિત્ર હતાે તે રાજને હાર્ચા. નિરાધાર પણે ભટકતાં એક સુનિની પાસે દીક્ષા લઇ ઉગ્ર તપ કરતાં તેણે બલિ રાજાને મારવાનું નિદાન કર્યું અને મરીને આરમા દેવલાેકમાં દ્વતાપણે ઉત્પન્ન થયો.

હવે અલિરાજા પછુ રાજ્ય છેાડીને સાધુ થયા. અન્તે મહેદ્રિક દેવપણે ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંના લાંબા આયુષ્યના અંતે નંદપુરના રાજા સમરકેશરી રાણી સુંદરી તેની કલિથી મેરૂક નામા પ્રતિવાસદેવપણે ઉત્પન્ન થયા. હવે આગલ દ્વારિકા નગરીના રાજા રૂદ્રનામના હેતા. તેમને સુપ્રભા અને પુશ્વી નામની બે રાણીઓ હતી.

નંદિ મિત્રના જીવ –અનુત્તર વિમાનથી ચ્યવીને~સુપ્રસાની કુક્ષીથી**–ભદ્ર**ામા અળદેવ પહે ઉત્પન્ન થયા.

અને ધનમિત્રના જીવ ખારમા દેવલાેકથી ચ્યવીને−પૃ**થ્વી** રાણીની કુક્ષીથી-સ્વયંભૂ નામે વાસુદેવ પણે ઉત્પન્ન થયા.

ભદ્ર અને સ્વયંભૂ નગરની બહાર કીડા કરતા હતા તેવામાં હાથી ઘાડાનુ માટુ સૈન્ય જતુ બેઇને તેના મુખીને પૂછતાં તેણે કહ્યું કે અમાં શશિ-સીમ્ય રાજ્યનાં માણુસા ક્ર્લાએ છવિતની આશાથી આ સૈન્ય મેરકને આપવા જઇએ છીએ. આ વાત સાંભળી તે અન્ને ભાઇએ મેરકને નહિ ગણતાં તે સૈન્ય પોતાના તાબામાં લઇ લીધું મેરકને ખબર પડતાં માટું સુદ્ધ થયું તેમાં-સ્વયંભુ વાસુદેવના હાથ મેરક પ્રકિવાસુદેવ મરાણા.

-ા ઇતિ જેન પ્રમાણે-ત્રિજા રવય લુ વિષ્ણું, અને મેરક પ્રતિવિષ્ણુ.

પ્રકરણ ૨૮ મું વિજા સ્વયંબ વાસુદેવ અને મેરક પ્રતિ વાસુદેવ. ૨૧૩

# વૈદિક મતે મુરૂ દૈત્યની કથા.

સુરૂ દૈત્યની સાથે દિવ્ય હજાર વર્ષના બાહુ સુદ્રથી કૃષ્ણુ નાશી છુટયા. બ્રહ્માંડ પુરાણમાંથી માગર શુદિ એકાદશીની કથા. શ્લાેક ૧૪૩ માંનાે કિંચિત્ સાર–છવીશ એકાદશીમાંની પહેલી.

ા શ્રી કૃષ્ણુને અર્જીને પૂછયું કે–માગસર શુદિ અગીઆરસના વતથી હજારા યજ્ઞનું કળ શાથી ? શ્રી કૃષ્ણે ઉત્તરમાં જણાવ્યું કે–પૂર્વે કતસુગમાં-મુરૂ નામના દૈત્યે ઇંદ્ર, હાદ્ધાદિ બધાએ દેવતાઓને સ્વર્ગમાધી ભ્રષ્ટ કર્યા. એટલે પૃથ્વી ઉપર આવી મહાદેવજીની પાસે પાેલાનું રક્ષણુ માગ્યું. મહાદેવે વિષ્ણુ બતાવ્યા એટલે તેઓએ જલ મધ્યે સુતેલા વિષ્ણુને સ્તુતિ કરીને જગાડયા અને બધી હકીકત કહી ખતાવી, એટલે વિષ્ણુ બાલ્યા કે એવા ૬૬ દૈત્ય કાેણુ છે ? કે જેલ્ બધાએ દેવતાઓને સ્વર્ગમાંથી ભ્રષ્ટ કર્યા ? અતાવે৷ તેનું નામ, ઠામ, ઠેકાણું પછી ઇંદ્રે કહ્યુ કે ચંદ્રવતી નગરીમાં પ્રદાવંશના નાડીજંઘનાે પુત્ર સુરૂ છે તેને બધાએ વિશ્વને જીતી લીધું અને એણું અમારા દેવતાઓને પણુ નાશ કર્યા. આ વાત સાંભળતાં વિષ્ણુ ભગવાંને તેના નાશ કરવાનું વચન આપ્યું અને બધાએ દેવતા-ઓને લઇ ચંદ્રવતીમાં લડવા ગયા. પણુ દેવતાએ તે તે દૈત્યના એકજ સપાટાથી નાશી ગયા. છેવટે વિષ્ણુ ભગવાન તે દૈત્યની સાથે દિવ્ય હજાર વર્ષ સુધી આહુ સુદ્ધમાં પડયા પણ થાકયા. તેથી નાશીને બદરિકાશ્રમમાં એકજ દરવાજાવાળી બારચાેજનની શુફામાં જઇને સુતા–મુરૂ દૈત્ય પણુ પાછળ ત્યાં જઇને મારવા તૈયાર થયેા. તે વખતે મારા અંગમાંથી એક કન્યા ઉત્પન્ન થઇ. તેની સાથે લડતાં છેવટે તે મુરૂ નામને દૈત્ય મરાણે. એટલે મારી નિદ્રા પુરી થતાં ઉઠીને જેવા માંડયું તે તે દૈત્યને મરેલાે જોયાે અને નમ્ર રૂપે તે કન્યાને જોઇ પૂછ્યું કે આ દૈત્ય કાેણુ માર્ચી કન્યાએ કહ્યું કે મેં માર્ચી છે. પછી મેં સંતુષ્ટ થઇ કન્યાને વર માગવાનું જણાવ્યું. કન્યાએ કહ્યું જો આપ મને વર આપતા હાેય તાે જે આ એકાદશીમાં મને દૈત્યને મારવાની શક્તિ પ્રાપ્ત થઇ છે તે એકાદશીનું લાકો વત કરે ? એટલે વિષ્ણુ ભગવાને તે વર આપ્યા. માટે વ્યા માગસરસુદિ એકાદશીનું વ્રત કરતાં હુજારાં ચઢાનું ફળ મળે છે. '' ઇત્યાદિ " વિશેષ અતાવેલા ગ્રંથામાંથી નેઉ લેવું.

# જૈન વૈદિકના મુરૂની સમીક્ષા

જેન પ્રમાણે આ અવસપિણીમાં અલદેવની સાથે વિષ્ણુ. પ્રતિવિષ્ણુનાં

તત્ત્વત્રયી-મીમાંસા.

નવત્રિક થએલાં છે. તેમાંનું પહેલું અને ખીજું ત્રિક—અગીઆરમા અને આરમા તીર્થં કરના સમયમાં થએલું ખતાવી દીધું છે. હવે તેરમા તીર્થં કરના સમયમાં ભદ્ર બલદેવની સાથે સ્વયંભૂ વાસુદેવ અને સુરૂ નામના પ્રતિવાસુદેવ થયેા છે એ બન્ને મહાન રાજાઓ છે. સુરૂએ રાવણુની પેઠે લડાઇ ઝગડાઓ કરી ત્રણે ખંડના રાજાઓની પાસે પાતાની આજ્ઞા મનાવી છે. તે અરસામાં થએલા સ્વયંભુ મહાન રાજાએ પોતાના ભાઇ બલદેવની સહાયથી સુરૂને નાશ કરી પોતે ત્રણ ખંડના ભાકતા વાસુદેવ થયા છે. પ્રતિવિષ્ણુને વિષ્ણુજ મારે એવા અનાદિના નિયમ છે. તેથી સ્વયંભૂ નામના વિષ્ણુએ સુરૂ નામના પ્રતિવિષ્ણુને સાઠ હજાર વર્ષના આયુષ્યના અન્તે માર્ચો છે.

પુરાણુકારાએ આઠમું ત્રિક લક્ષ્મણાદિકનું અને નવમુ ત્રિક શ્રી કૃષ્ણાદિનું તેમનામાંનાં નામાદિક કેટલાંક કાચમ રાખી પૂર્વ કાળમાં થએલા વિષ્ણુનાં નામા ઉડાવી દઇને તેમના સમયમાં થએલા પ્રતિવિષ્ણુઓ (વિરાધીઓ) ને દાનવા (દૈત્યા) ના નામથી પ્રસિદ્ધમાં સુકી તેમના ઇતિહ સામાં આસમાન જમીનના જેટલાે માટેા ફેરફાર કરીને મૂકેલા છે. તેમાનું પહેલું ત્રિક બળદેવની સાથે મૂકેલું ત્રિપૂષ્ટ વાસુદેવ અને અશ્વચીવ પ્રતિવાસુદેવનું અને બોજીં ત્રિક બલદેવની સાથેનું મૂકેલું. દ્વિપૃષ્ટ વાસુદેવ અને તારક નામના પ્રતિવાસુદેવનું ઝગીઆરમા અને બારમા તીર્થ કરના સમયમાં થએલું તેના સંબન્ધ જૈન અને વૈદિકમાંથી જે લખીને બતાવ્યા છે તેને તપાસીને જીવા, કેટલા બધા ફેર થએલા છે એટલે ખાત્રી થશે.

હવે હું આ ત્રીજા ત્રિકમાંના મુરૂદૈત્યના વિચાર કિંચિત કરીને બતાલુ છું- સુચ્ંિરને શ્રી કુષ્ણુ પાતેજ કહે છે કે-પૂર્વે કૃતચુગમાં **સુરૂ નામના દૈ**ત્યે પ્રદ્માદિક બધાએ દેવતાઓને સ્વર્ગમાંથી ભ્રષ્ટ કર્યા. પૃથ્વીપરના શિવને શરણે ગયા પણ શિવે વૈકુંઠના વિષ્ણુ બતાવ્યા. એટલે તે બધા પ્રદ્માદિક દેવતાઓએ સમુદ્રમાં સુતેલા શ્રી કૃષ્ણુને જગાડી બનેલી વાત કહી બતાવી. શ્રી કૃષ્ણે મુરૂના નાશ કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરી. પ્રદ્માદિક બધાએ દેવતાઓને લઇને વિષ્ણુ લગવાન પોતે ચઢયા. પણ દેવતાઓતો મુરૂના તાપથી ભાગ્યા માત્ર શ્રી કૃષ્ણુ દિવ્ય હજાર વર્ષ બાહુ યુદ્ધ સુધી ટકયા, પણુ થાકીને નાશી જઇ-બાર યાજનની ગુફામાં સુતા. મુરૂ પણુ સુતેલા કૃષ્ણુને મારવા તૈયાર થયે. ત્યારે તેમના અંગથી પેદા થએલી. કન્યાએ શ્રી કૃષ્ણુને અચાવ્યા. વિચારી પુરૂષોને આ કથા કેટલી શ્રદ્ધેય થઇ શકે ? આધુનીક કેળવણીના સમયમાં આવા

२१४

ખંડી

પ્રકરણ ૨૮ મું. ત્રિજા સ્વયંભૂ વાસુદેવ અને મેરક પ્રતિ વાસુદેવ. ૨૧૫

આવા પાચા વગરના સેંકડા લેખાે જોઇ લાેકા પુરાણાને જીઠાં કહે તેમાં શી નવાઇ ?

## પુરાણમાં મુરૂના મરણથી−જૈનામાં કલ્યાણકાથી એકાદશીની મહિમ⊾

સુરૂ પ્રતિવાસુદેવને સ્વયંભૂ વાસુદેવે માર્ચી એમ જૈન ઇતિહાસથી લખીને બતાવી દીધા. પૌરાશ્વિકોએ–સુરૂનું મરણુ કન્યાથી બતાવી તે અગીઆ-રસના દિવસને માટેા બતાવ્યા. જૈનોમાં એક એક તીર્થ કરનાં ચ્યવન, જન્મ, દીક્ષા, કેવળજ્ઞાન અને છેવટે માક્ષ એ પાંચ કલ્યાણુકના દિવસોને ઉત્તમોત્તમ માનવામાં આવ્યાં છે. તે અઠાઇ દ્વીપના ૧૫ ક્ષેત્રમાં થએલા કે થવાવાળા ભૂત, ભવિષ્ય અને વર્તમાન એમ ત્રણે કાળના તીર્થ કરોમાંનો કાઇનો જન્મ, તાે કાઇની દીક્ષા તાે કાઇને કેવળજ્ઞાન, કાઇ તીર્થ કરતું એક કલ્યાણુક, તો કાઇનાં બે ત્રહ્ય આ માગસર સુદી ૧૧ ના દિવસે થએલાં ગણાવ્યાં છે.

એકંદરે ત્રણે કાળના અઢાઇદ્વીપના તીર્થં કરાનાં કલ્યાણુક ૧૫૦ ચએલાં ગણાવ્યાં છે. કલ્યાણુકના દિવશા ઉત્તમ મનાએલા તેથી આ માગસર સુદિ (૧૧) અગીઆરસ મેાટી મનાએલી છે. આ સબન્ધે જૈનોના સંસ્કૃત, પ્રાકૃત તેમજ ભાષાના અનેક લેખા લખાએલા છે અને તેમાંના છપાઇને પણુ ઘણુા બહાર પડી ગએલા છે ત્યાંથી વિચાર કરી લેવાની ભલામણુ કરૂં છું. જો કે આ અમારા લેખ ચાલતા પ્રસંગના નથી. પણુ વૈદિકાએ મુરૂ દૈત્યના સંખન્ધથી આ અગીઆ-રસના દિવસને કેવા પ્રેકારના ગોઠવી જાહેર કર્યો છે તેટલું બતાવવા પુરતાજ છે. આ વિષયમાં જૈન અને વૈદિકના ઇતિહાસ સિવાય બીજું સાધન અમારી પાસે નથી. વૈદિકામાં મુરૂના મરણુ પ્રસંગથી માટા દિવસ ગણુવામાં આવ્યા અને જૈનોમાં તીર્થં કરાનાં કલ્યાણુકના દિવસોના કારણુથી માટા ગણુવામાં આવ્યા એટલાેજ વિચાર કરીને જોવાનું છે. इत्यਲં પ્રસંગેન ?

ા ઇતિ વૈદિક-બ્રદ્ધાંડે-માગસર સુદિ ૧૧ ના સંબંધવાળી સુરૂ દૈત્યની કથા, અને તેની સમીક્ષા. પ્રકરણ ૨૮ મું સપૂર્ણ.

ખાંડ ૧

# પ્રકરણ ૨૯ મું.

ચૌદમા તીર્થ કર અને ચાથા વાસુદેવાદિકનું ત્રિક-ચાથુ.

( ખલદેવ–**સુપ્રભ**, વાસુદેવ– **પુરૂષેાતમ,** પ્રતિવાસુદેવ–**મધુ** )

ઘાતકીખંડ પ્રાઞ્વિદેહમાંના ઐશવત ક્ષેત્રમાં અરિષ્ઠા નગરી હતી. ત્યાંના રાજા પદ્મરથ હતા તેમને રાજ્ય છેાડીને ચતિ દીક્ષા લઇને ઉગ્ર તપશ્ચર્યા કરી. અંતે દશમાં દેવલાકમાં દેવતા પણે ઉત્પન્ન થયા. લાંબા કાળ પછી ત્યાંથી ચ્યવીને-અધાધ્યાના રાજા સિંહસેનની રાણી સુયશાની કુક્ષિથી અનંતજિત્ નામના ચૌદમા તીર્થ કરપણે ઉત્પન્ન થયા.

હવે અલદેવાદિડના પૂર્વ ભવેાના ઇસારાે

જ બુદ્ધોપના પૂર્વ વિદેહ ક્ષેત્રમાંના ન દપુરી નગરોનાે રાજા મહાળાલ નામનાે હતાે. રાજ્યને છેંાડી દીક્ષા લીધી શુદ્ધપણે પાલન કરી અન્તે આઠમા સહસાર નામના દેવલાેકમાં તે દેવતાપણે ઉત્પન્ન થયાે.

હવે આગળ જ ખૂદ્રીપના ભરતક્ષેત્રમાં કૌશાંબી નગરીના રાજા સસુદ્ર-દત્ત હતા તેની રાજ્યે નંદા નામની હતી. આ સમુદ્રદત્તના મિત્ર મલયાચલના રાજા **ચંદ્રશાસન હતા**. એક દિન નંદા રાજ્યી ઉપ્રર નજર પડતાં શત્રુરૂપ બની તેનું હરજી કરી ગયેા. સમુદ્રદત્તે દીક્ષા લીધી. ઉગ્ર તપ કર્યો. ચંડશાસનને માર-વાનું નિદ્દાન કરી અંતે આઠમા સહસ્તાર દેવલાેકમાં દેવતાપણે ઉત્પન્ન થયેા.

હવે ચંડશાસન પણ મરણ થયા બાદ અનેક ચાેનિઓમાં ભટકીને છેવટે પૃથ્વીપરના રાજા વિલાસ તેની રાણી ગુણુવતી તેની કુક્ષિથી મધુનામા પ્રતિવાસુદેવ પણે ઉત્પન્ન થયા.

બીજી તરફ દ્વારકીના રાજા સામ નામના હતા. તેમને સુદર્શના અને સીતા નામની બે રાણીઓ હતી.

જે મહાબળનો જીવ હતા તે આઠમા દેવલાકથી ચ્યવીને સુદર્શનાની કુક્ષિથી સુપ્રભ નામે બળદેવ પણે અને સમુદ્રદત્તના જીવ હતા તે આઠમા દેવલાકથી ચ્યવીને શીતાકેથીની કુક્ષિથી **પુરૂષાત્તમ** નામે વાસુદેવપણે ઉત્પન્ન થયા.

એક દિવસે--મધુના મહેલમાં નારદ ગયા છે. તેમને મધુએ પ્છટું કૈ મારાથી કેાઇ વધારે બળવાન છે કે છેવટે નારદે કહ્યું કે સુપ્રભ અને પુરૂષેાત્તમ પ્રકરણ ૨૯ મું. ચાથા પુરુષાતમ વાસુદેવ અને મધુ પ્રતિ વાસુદેવ. ૨૧૭

એ બે ભાઇઓ-પવન અને અમિ જેવા દુઃસહ છે. આ વાત સાંભળતાંજ સામ રાજાની પાસે દ્વત માેકલીને તેના રાજ્યની સાર સાર વસ્તુની માંગણી કરી. પથ પુરૂષેાત્તમે તે દ્વતે ધટ્કા મારી હાંકી મૂકયેા. આ તરકથી મધુ નામના પ્રતિવાસુ-દેવે તરતજ ચઢાઇ કરી પણ છેવટે પુરૂષેાત્તમ નામના વાસુદેવના હાથ ચક્રવથી મરાશેા અને નરકમાં ગયાે અને પુરૂષેાત્તમના સેનાપતિના હાથે--મધુના લાઇ કેટલા પણ મરાશેા. પુરૂષેાત્તમ છેવટે મરણ પામી છઠ્ઠી નરકમાં ગયા અને સુપ્રભ હતા તે દીક્ષા લઇને કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી માક્ષમાં ચાલ્યા ગયા.

ા ઇતિ જૈન પ્રમાણે-પુરૂષાત્તમ વિષ્ણુ, મધુ પ્રતિવિષ્ણુ, તેના લાઇ કૈટલા.

## (૧) માંક<sup>દ</sup>ડેય પુરાણના મધુ અને કૈટભ.

મતમીમાંસા. પૃ. ૯૫ માર્ક<sup>°</sup>ડેય પુરાણ, અધ્યાય. ૭૮ મેાં.

" મધુ અને કેટભા એ બે દૈત્યા-વિષ્ણુના કાનના મેલથી ઉત્પદ્ય થયા. પછી બ્રહ્માજીને મારવા તૈયાર થયા. બ્રહ્માજી એ નિદ્રા દેવીની સ્તુતિ કરી. ભનવાન (શ્રીકૃષ્ણુજી) ) જાગી ઉઠયા. પછી તે દૈત્યાની સાથે પાંચ હજાર વષ સુધી બાહુ યુદ્ધ કર્યુ". " ઇત્યાદિ.

(૧) મધુ અને કૈટભની સમીક્ષા.

સજ્જને! ! પુરાણે!માં લખ્યું છે કે-એકેજ વિષ્ણુ વારંવાર અવતાર લે છે, ત્યારે કયા કાલમાં અને કયા અવતારમાં આ વિષ્ણુ ભગવાનના કાનમાં મેલ ભરાઇ ગયા હતા ? અને કાની પાસેથી કઢાવતાં આ મધુ અને કૈટલ બે દૈત્યા ઉત્પન્ન થઇ ગયા હતા ? ખેર. બીજી વાત એ છે કે સત્તરલાખ અને અઠુાવીશ હજારવર્ષના કૃતયુગમાં પ્રદ્ધાજી થયા, તેમને આ બે દૈત્યાએ કયા કાળમાં અને કયા યુગમાં અને ક્યા ઠેકાણેથી પકડયા ? ત્રિજી વાત એ છે કે-આ બે દૈત્યાની સાથે પ્રદ્ધાજીએ કયા કાળમાં વૈર બાંધ્યું હતું કે જેથી વિષ્ણુ ભગવાનના કાનના મેલથી ઉત્પન્ન થતાની સાથે બીજા બધાઓને છેાડી દઇને લાગલી પ્રદ્ધાજીનીજ દાઢી પકડી લીધી ? કાઇ કારણ હતું એમ શું આપ ખતાવી શકા તેમ છા ? વળી ચાથી વાત એ છે કે- 'પ્રમ્હાજીએ નિદ્રાદેવીની સ્તુતિ કરીને શ્રી કૃષ્ણ ભગવાનને જગાડયા, પ્રમ્હાજી પોતે આખી દ્વીયાને ઉત્પન્ન કરનાર હાવા છતાં પણ આ કાનના મેલથી ઉત્પન્ન થએલા માત્ર બે દૈત્યાને પણ શું હટાવી શક્યા 28

| ર૧૮   | તત્ત્વત્રયી–મીમાંસા. | ખંડ ૧. |
|-------|----------------------|--------|
| ~ L ~ |                      |        |

નહિ ? આ પણ એક મહાન આશ્ચર્ય જેવું ખરૂં કે નહિ ? વળી પાંચમી વાત એ છે કે–કૃતચુગ પછી ત્રેતા– ખાર લાખ અને છ<sub>ે</sub>નુ હજાર વર્ષનું થયું છે. તેમાં શ્રી કૃષ્ણજી થયા છે ત્યારે પ્રસ્હાજીએ કૃષ્ણુ ભગવાનને કયા કાલમાં જગાડયા ?

વળી છઠ્ઠો વાત એ છે કે~જેવી રીતે શ્રી કૃષ્ણુ ભગવાન વિષ્ણુના અવતાર રૂપે ગણાય છે તેવી રીતે વિષ્ણુ ભગવાનના કાનના મેલથી ઉત્પન્ન થએલા આ બે દૈત્યાને ગણવા કે ઠેાઇ જુદા રૂપના ગણવા <sup>?</sup>

સજ્જના ! પુરાણુકારાનું ખા બધું તર્કટ કેવા રૂપનું સમજવું ? કેમકે– જૈન ઇતિહાસ પ્રમાશે તા મધુ નામા પ્રતિવિષ્ણુરૂપ એક મહાન રાજા છે. શલાકાપુરૂષની ગણુત્રીમાં ગણુાએલા છે અને અનાદિના કાળના નિયમ પ્રમાણે પુરૂષેાત્તમ વાસુદેવના હાથે મરાણા છે. અને મધુના ભાઇ કેંટ**લા** તેમના સેનાનીના હાથે મરાણા છે. તેમનું સ્વરૂપ પુરાણુકારે કેવું પ્રમાણુ વિનાનું ચિતર્થું છે ? સંપૂર્ણ ઇતિહાસ જેવાની ઇચ્છાવાળા સજ્જનાએ ત્રિષઠિ શલાકાના પર્વ ચાથાના ચાથા સર્ગ જોવા. "

## વિષ્ણુના કાનના મેલથી મધુ કૈટભ દૈત્યા.

(૨) દુર્ગાષાઠ. અધ્યાય. ૧ લાના શ્લેષ્ક ૬૭ થી ૬૯ નાે ભાવાર્થઃ

'' કલ્પના અન્તે જયારે આ જગત્ એકાર્ણવરૂપે થયું ત્યારે વિષ્ણુ ભગવાન શેષ નાગની શય્યા કરી યાેગ નિદ્રામાં લીન થયા.

તે વખતે મધુ અને કેટલા એ બે દૈત્યાે વિષ્ણુના કાનના મેલથી ઉત્પન્ન થઇ પ્રમ્હાને મારવા દાડયા. જગત્પતિ પ્રમ્હા તે વખતે વિષ્ણુની નાભિ કમળમાં હતા અને શ્રી વિષ્ણુ સુતેલા હતા ઇત્યાદિ. <sup>છ</sup>

આ **મધુ અને કેટલ** બે દૈત્યાની વિશેષ સમીક્ષા. આ દર્ગાના પાઠમાં બતાવેલા બે દૈત્યામાં વિશેષ એમ સમજાય છે કે વિષ્ણુ શેષનાગની શચ્યા કરી યોગ નિદ્રામાં લીન થએલા હતા તે વખતે તેમના કાનમાંથી નીકળી તેમની નાલિકમળમાં બેસી રહેલા પ્રમ્હાને મારવા ઢાડયા. કેમકે તે વખતે બીજી કાઇ તેમના હાથમાં આવે તેમ ન હતું. વિચાર એ થાય છે કે નિમિત્તવિના ઉત્પન્ન થએલા તે બે દૈત્યામાં એટલું બધું બળ કથાંથી આવી ગયું કે જગતના સષ્ટા એવા પ્રમ્હાને **પણ ભય**લીત કરી નાખ્યા ? પ્રકરણ ૨૯ મું ચાેથા પુરુષોત્તમ વાસુદેવ અને મધુ પ્રતિ વાસુદેવ. ૨૧૯

ા ઇતિ વૈદિકે–માર્ક ડેચ અને દુર્ગાપાઠના⊶વિષ્ણુના કાનના મેલથી ઉત્પન્ન <mark>થ</mark>ઐલા મધુ કૈટભની સમીક્ષા.

#### વાયુપુરાણના મધુ અને કૈટભ.

વાચુંપુરાથુ, અધ્યાય ૨૪ માં મહાદેવની સ્તુતિ વિસ્તારથી કરેલી છે. અધ્યાય ૨૫ માં **મધુ** અને કેટેલનું વર્થુંન-પૃ. ૧૭૯ થી **મૂળ અને** પૃષ્ઠ. ૧૮૩ થી-બદ્દરીનાથ વ્યંબકનાથ તર્ક વાચસ્પતિ કૃત ભાષાંતર સ'. ૧૯૧૪ માં છપાએલું વડાદરા તેના કિંચિત્ સાર નીચે પ્રમાથે—

દક્ષના યજ્ઞના નાશ કરનારા ઉમાપતિ--વિષ્ણુ અને પ્રમ્હાનું પાન કરતા હાય તેમ પાતાની સ્તવનાથી પ્રસન્ન થયા. તે માટા ભાગ્યવાળા મહાદેવે બાણતાં છતાં પૂછશું કે---હિતને ઇમ્છનારા તરે અન્ને મહાત્મા કાેણ છા ? તે વખતે એક બીજાના સામું જોઇ કહેવા :લાગ્યા કે હે સત્યરૂપ સર્વજ્ઞ! તમે શું અજ્ઞાત છા ? અમને તમારા વિના મુખ કયાં છે ? તે સમયે રૂદ્રદેવે કહ્યું કે-હે હિરણ્ય ગર્ભ ! અને હે કૃષ્ણુ ! આ તમારી ભક્તિથી હું પ્રસન્ન થયા છું. તમને કયું વરદાન આપું ? પછી વિષ્ણુએ પ્રમ્હાને કહ્યું કે તમે જે વરદાન ઇચ્છતા હાય તે માગા, પ્રમ્હાએ પુત્રની ઇચ્છા જણ્યાવી ત્યારે વિષ્ણુએ કહ્યું કે-હે દેવનાદેવ ! તમે મહેશ્વરને પુત્રપણા વડે ઘો. પ્રમ્હાએ કેશવનું વચન માન્ય રાખ્યું અને તેમને સાથે રાખી પ્રમ્હાએ રૂદ્રને નમન કરીને કહ્યું કે-હે વિશ્વાત્મા ! તું મારા પુત્ર થા ?

અથવા તારા જેવા ભાર વહન કરનારા પુત્ર થાય. પછી ભગ નામના દૈત્યને હેણનારા ફેદ્રે એમ કહેશું કે " એમ થાઓ " એ પ્રમાણે રૂદ્રે પ્રદ્રાા ઉપર કૃપા કરી. પછી વિષ્ણુને વર માંગવાતું કહ્યું ત્યારે વિષ્ણુએ કહ્યું કે-ને તે આ બધું કર્શું છે તા તારામાં મારી અચળ ભક્તિ રહા. વિષ્ણુનું કથન સાંભળી મહાદેવે કહ્યું-" જે આ બધુ સ્થાવર જંગમ છે તે સઘળું જગત રૂદ્રમય છે અને નારયણ મય છે-હું અપ્રિ છું, તું ચંદ્ર છે, તું રાત્રી અને હું દિવસ ઇત્યાદિ-શુગના વખતે આપણા બે સિવાય બીનેકાઇ આશ્રયભૂત નથી. હે વિષ્ણુ ! તું પ્રકૃતિ અને હું પુરુષ છું. તું મારૂ અર્ધું શરીર છે ઇત્યાદિ, તું સઘળાં કાર્યના કર્તા છે અને હું તેના અધિદેવતા છું, ઇત્યાદિ કહીને રૂદ્ર અંતર્ધાન થયા અને પૃથ્વીના પાળક વિષ્ણુએ જળમાં પ્રવેશ કરી શયન કર્યું. ધ્રમ્હા પ્રમ્હાસન ઉપર જઇ બેઠા. ત્યાર પછી ઘણા લાંબા કાળે મધુ અને કેટભ બે ભાઇઓએ પ્રદ્યાને એવું કહ્યું કે-

ખંડ ૧

#### તત્ત્વત્રયી–મીમાંસા.

તું અમા બન્નેનાે લક્ષ ચઇશ, એલું કહીને જલમાં અંતર્ધાન થયા. પ્રદ્યાએ વિશેષ જાણવાના પ્રયત્ન કર્યો પણ વિશેષ જાણી શકયા નહિ. ત્યારે કમળના નાલવડે રસાતળમાં ઉતર્યા. ત્યાં પાતાળમાં હરણના ચામડાનું ઉતરીય ( વસ્ત ) એાઢેલા હરિને સુતેલા જોયા. જગાડીને કહ્યું કે-મને પ્રાથીઓના માટા ભય છે માટે મારૂં રક્ષણ કર, વિષ્ણુએ કહ્યું-"બ્દીશ નહિ-બ્દીશ નહિ " તું પ્રાણીઓના વાકય વડે દૈત્યાના નાશ કરીશ. ત્યાર પછી ૧× અનંત ભગવાને મધુ કટભને પુન: આવેલા જાણી પોતાના મુખથી વિષ્ણુ અને છબ્હુ બે ભાઇઓને ઉત્પન્ન કરીને કહ્યું કે તમા બ્રદ્ધાનું રક્ષણ કરા. તે બે દૈત્યા વિષ્ણું અને જીષ્ણના સરખું રૂપ ધારણ કરી વિષ્ણ અને છુખ્ણના સન્સુખ આવી ઉભા રહ્યા. તે સમયે તે અન્ને દૈત્યાએ પ્રદ્યાને કહ્યું કે અમા બન્ને લડીએ છીએ, તું સબ્ય થા. એમ કહી તે બન્ને દૈત્યા જલમાં પેઠા અને માયાવડે જલને સ્થિર કરી ઇચ્છા પ્રમાણે ચુદ્ધ કરવાને લાગ્યા લડતાં દેવનાં ર સા વર્ષતા વીતી ગયાં પછા ગર્વ હઠયા નહિ. સરખા લક્ષણવાળા જોઇ વ્યાકલ થઇ પ્રદ્યાએ ધ્યાન ધર્યું અને દિવ્ય નેત્રવડે અંતર જાણ્યું અને વિષ્ણુ, જીષ્ણુના શરીરને કમલના કેશર**થી** ઉત્પન્ન થએલા અખ્તરથી બાંધી દીધું અને તે મંત્ર બાલવા લાગ્યા. મંત્ર લાગ્રતાં કમળને ધારણ કરનારી સત્તી કન્યા ઉત્પન્ન થઇ. કન્યાને જોઇ દૈત્યા ગાલરા થયા. ત્યારપછી પ્રદ્યાએ કહ્યું કે તું કન્યા કાેણ છે કે કન્યાએ કહ્યું કે હું વિષ્ણુના સંદેશા લાવનારી માહિની નામે માયા છું. હે પ્રમ્હ ! તેં મારૂં કીર્તન કર્યું તેથી તારી પાસે આવી છું. પછી બ્રહ્માએ ગોેણ નામા પાડયાં--'' મહાવ્યાહૃતિ " મરતક લેઠી ઉત્પન્ન થઇ તેથી–સાવિત્રી અને કાંશા, અને બીજાં નામા કર્મથી ઉત્પન્ન થશે. ત્યારબાદ દૈત્યાએ એવા વર માગ્યા કે-અમાર, મરણ થાય નહિ અને અમે તારા પુત્ર થઇએ. દેવી ' તથાસ્તુ ' કહી ચમસદનમાં લઇ ગઇ.

વિષ્ણુએ કેટલને અને જીપ્શુએ મધુને માર્યા.

એ પ્રમાણે પ્રદ્માએ લાેકના હિતમાટે વિષ્ણુ અને જીષ્ણુ સાથે રહી બન્ને દૈત્યોને માર્ચા.

સુતે કહ્યું કે **હે ઝપિએા ! રૂ**દ્ર પ્રમ્હાના પુત્ર થયા તે હવે કહું છું. મધુ અને કૈટલ સાથે ચુદ્ધ થયા કેડે પ્રમ્હાએ વિષ્ણુને કહ્યું કે–હે દેવ ! આજ સાે વર્ષ પુરાં થયાં, પ્રલયનાે સમય થયાે છે, હું સ્થાનપર જાઉં છું. પ્રમ્હાનું એવું વચન

× ૧ અનંત લગવાન તે અનાદિના વિષ્ણું લગવાનજ સમજવા

ર દેવનાં સાે વર્ષો એટલે કરેહોનાં કરેહાે અથવા અબજોનાં અબજો પજ્ ગજીત્રીમાં આપણે હિસાબે કહી શકાય.

પ્રકરણ ૨૯ મું. ચાથા પુરુષાત્તમ વાસુંદેવ અને મધુ પ્રતિ વાસુદેવ. ૨૨૧

સાંલળી વિષ્ણુએ પૃથ્વીને સ્થાવર વિનાની કરી જંગમાના પ્રકૃતિમાં લય કર્યો. પ્રમ્હાએ ગાેવિંદને આશીર્વાદ આપ્યાે અને કહ્યું કે તેં જગત્ સમુદ્રમય કર્યું હવે મને કરવા જેવું હાેય તે કહાે. વિષ્ણુએ કહ્યું કે હે કમલયેાનિ મારૂં વચન સાંભળ, હે દેવ ! તેં હુત્રની ઇચ્છાથી ઇશ્વર પાસેથી જે કપા મેળવી તે તું સફલ કરી મારાથી ઝાણ રહિત થા. પછી ઇચ્છા હાયતા ચાર પ્રકારના પ્રાણીઓજ સરજ અથવા તાે છેાડી દે, પછી પ્રમ્હાએ ગાેવિંદથી કાર્યના સંકેત જાણી ઉગ્ર તપ કરવા માંડશું, તપ કરતાં ઘણા વખત થયા પણ કળ થયું નહિ. દુ:ખી થવાથી ક્રો**ધ ઉત્યન્ન થયે**। તેથી નેત્રમાંથી આંસું પડયાં અને તે બિંદુઓથી ઝેરી સપે ઉત્પન્ન થયા. પ્રથમ સપે ઉત્પન્ન થએલા જેઇ પ્રમ્હા પોતાને નિંદવા લાગ્યા, મારા તપને ધિક્કાર છે. અરે ! પ્રારંભમાંજ લાેકાેને નાશ કરનારી પ્રજા ઉત્પન્ન થઇ. બ્રમ્હાને કોધની શાન્તિ ન થવાથી મૂર્ણ આવી અને પ્રાથુના ત્યાગ કર્યો. પછી પ્રસ્હાના દેહથા રડતા અગીઆર (૧૧) રૂદ્રો પેદા થયા. સઘળા પ્રાણીઓમાં રહેલા પ્રાણને રૂદ્ર સમજવા. અગીઆર નીલલાહિત પ્રગ્હાના લલાટથી ઉત્પન્ન થઇ પ્રમ્હાને પુનઃ સજીવન કર્યા. પુત્રરૂપ રૂદ્રે પ્રમ્હાને સજીવન કર્યો ત્યારે કાંઇક સચેત થએલા પ્રમ્હાને રૂદ્રે વચન કહેવાને માંડશું. હે પ્રમ્હા તું મારી પાસે કાંઇ માગ ! અને તું પાતાને સ્મરુઘ કર, દે પ્રલુ હું રૂદ્ર નામે તારા પુત્ર છું. તું મારા ઉપર કૃપા કર, રૂદ્રનું વચન સાંભળી સજીવન શએલા પ્રમ્હ સ્નેહયુક્ત કહેવા લાગ્યા કે હે દેવ અગીઆર રૂપવાળી તું કાેણ છે ? રૂદ્રે નમન કરીને કહ્યું કે હે પ્રદ્યા ? તેં '' વિષ્ણુ સાથે મારી પાસે ' હે દેવ તું મારા પુત્ર ઘા અથવા તારા જેવા ભાર વહન કરનારા પુત્ર આપ. એ પ્રમાણે વર માગ્યે৷ હતા. હે દેવ આ સઘળા પુત્રા વડે કાર્ય કરવાને યાગ્ય છે માટે ખેદ છેાડી દે અને તૂં લેાકને સરજ શે એ પ્રમાણે રૂદ્રતું કહેવું સાંભળી પ્રગ્ન્હા પ્રસન્ન મનવાળા થયા અને લાકના અંતમાં-કૃષ્ણ અને શુકલવર્જવાળા રૂદ્રને કરી કહેવા લાગ્યા કે હે પ્રભુ તું મારા કાર્યને માટે સહાય થા ?

અને મારી સાથે તું પ્રજા ઉત્પન્ન કર ? તું સર્વ પ્રાણીઓના બીજ-વાળા છે તે પ્રમાણે તું તે કાર્યમાં ચુકત થા ? શંકરે 'અસ્તુ ' કહી તે વાત ગ્રહણ કરી. ત્યાર પછી કાળા મૃગચર્મ વડે શાેલતા પ્રમ્હાએ પ્રથમ 'મન 'ને ઉત્પન્ન કર્યું. પછી પ્રાણીઓની 'ધારણાને ' ઉત્પન્ન કરી. પછી જીલ અને પછી સરસ્વતીને સર્જ્યા પછી ભૃશુ, અંગીરા, દક્ષ, પુલસ્ત્ય, પુલહ, કતું, અને વશિષ્ઠ નામે સાત માનસ પુત્ર ઉત્પન્ન કરી. પ્રક્શોએ

ખંડ ૧

તત્ત્વત્રયી-મીમાંસા.

પોલાના જેવા વિશ્વને ઉત્પન્ન કરનાર બીજા પણ પુત્રા ઉત્પન્ન કર્યા. તેના ક્રમ વડે ફરી તેણું મુખથી ગાયે৷ ઉત્પન્ન કરી. ત્યાર પછી એાંકાર જેમાં મુખ્ય છે એવા વેદ, અને તેની અભિમાની દેવતાઓ ઉત્પન્ન કરી. **પ્રમ્હાએ એ પ્રમા**ણે સૃષ્ટિ ઉત્પન્ન કરી અને ઉપર કહેલા દક્ષ વિગેરે સમર્થ માણસ પુત્રોને કહ્યું કે હે પુત્રા તમા રદ્ર સાથે પ્રજા સર્જો, તમારું કલ્યાણ થાઓ. તે સમયે પ્રજાના પતિઓએ રૂદ્રની પાસે જઇને કહ્યું કે હે મહેશ્વર ! તમે ૩૬ સાથે પ્રજા સર્જે એવા તમારા ઉપર પ્રદ્રાના સંદેશા છે માટે અમે તારી સાથે પ્રજા સર્જવાને ઇચ્છીએ છીએ, દક્ષ વિગેરેન એવું કહેવું સાંભળી રૂદ્ર બેલ્યા કે હે પ્રદ્વાના પુત્રા ! તમા મારા પ્રાણ ગહેણ કરી અને મારા પ્રાદ્ધાથ પુત્રોને અગ્રસેર કરી-પ્રદ્ધાથી આરંભી સ્તંભ (ઘાસના ડાંડા) પર્ય તના મદૂરપુમય સાત લાેકોને સર્જવા યાેગ્ય છેા, માટે મારા વચનથી જાએ. એવું કહેવુ સાંભળી-દક્ષ વિગેરે પ્રજાપતિઓએ આદિ રૂદ્રને પ્રત્યુત્તર કહ્યો કે હે દેવ ! તમા જે પ્રમાણે આજ્ઞા કરા છા તે પ્રમાણે થશે. ત્યારપછી પ્રજાપતિઓ દક્ષને કહેવા લાગ્યા કે હે દેવ ! તું માટેા પ્રભાપતિ છે માટે તને આગળ કરીને અમા પ્રજાઓ સર્જશું. દક્ષે 'એ પ્રમાણે થાએા 'એલું વચન કહ્યું. પ્રજાની ઇચ્છાવાળા પ્રદ્માએ તે પ્રજાપતિઓ સાથે સપ્રિ રચવાના આરંભ કર્યો.

હે ઋષિએા ! થઇ ગયેલા સાતમા કલ્પમાં પ્રદ્માના–ઋભુ અને સનત્ કુમાર નામે તપલેાકમાં રહેનારા બે પુત્ર થયા. ત્યારપછી તે પ્રદ્યાએ બીજા મહષિ એવા માનસ પુત્રો ઉત્પન્ન કર્યા.

" મધુ, કૈટલની ઉત્પત્તિ અને વિનાશનું વર્ણુન નામે પચીસમેહ અધ્યાય."

ઇતિ વૈદિકે∽પ્રાચીન વાશુ પુ૦ માં-વિચિત્ર પ્રકારે-મધુ અને કૈટભનું, અને જગત્ની ઊત્પત્તિનું સ્વરૂપ.

આમાં કિંચિતવિચાર-મધુ અને કૈટબ આ બે ભાઇઓ મેાટા રાજાઓ જૈન ગ્રંથેામાં કહેવા છે. વૈદિક માર્ક ડેયમાં-વિષ્ણુના કાનના મેલથી ઉત્પત્તિ બતાવી છે. આ વાયુપુરાણમાં વાયુદેવે-એમ જણુવ્યું કે-આ બે ભાઇઓ એ અચાનક પણે ઉ-ત્પન્ન થઇ હાદ્યાને એવું કહ્યું કે-તું અમા બન્નેના ભક્ષ થઇશ, પણ તે બન્ને કયાંથી આવ્યા અને શા કારણથી ભક્ષ થવાનું કહી ગયા ? ળીજા સવે ને છેાડી હાદ્યા-નેજ ભક્ષરૂપે ખાત્યા તે વિચારવા જેવું થાય છે. વળી સૃષ્ટિ રચવાના પૂર્ણ જ્ઞાન-

રરર

પ્રકરણ ૨૯ મું. ચેપ્થા પુરુષાત્તમ વાસુદેવ ચ્યને મધુ પ્રતિ વાસુદેવ. ૨૨૩

વાળા પ્રદ્ધા તે ભયંકર બે દૈત્યાને જાણી શકયા નહિ, તેથી ભયતું રક્ષણુ માગવા પાતાળમાં હરિને શરણે ગયા. કરીથી મધુ અને કેટલને આવેલા જાણી હરિએ વિષ્ણુ અને જીષ્ણુને ઉત્પન્ન કરવાની ખટપટ કરી. શું રક્ષા કરવાને પાતે સમર્થ ન હતા ? વળી તે બે દૈત્યાએ વિષ્ણુ જીષ્ણુતું જ સ્વરૂપ ધારણુ કરી પ્રદ્ધાને સભ્ય રાખી દેવતાઓનાં સા વર્ષો સુધી લડયા અને પ્રદ્ધાનું પણ ભાન ભુલવ્યું તેથી તેમને ઓળખવા ધ્યાન કરવું પડયું (ધ્યાન કેાનું તે આમાં નથી) ધ્યાનથી જાણી કમલ કેશરના બખ્તરથી વિષ્ણુ જીષ્ણુતું શરીર બાંધી દીધું અને મંત્ર બાલતા રહ્યા તેથી વિષ્ણુના સંદેશા લાવનારી કન્યા ઉત્પન્ન થઇ ગઇ. તેની પાસે પેલા બે દૈત્યોએ તેનાજ પુત્ર થવાના વર માગ્યા. તે પેલી કન્યાએ આપ્યા. આ કૃત્રિમની કન્યામાં વર આપવાની સત્તા ક્યાંથી ? છેવટે તે કૃત્રિમ બે દૈત્યાને--કૃત્રિમ વિષ્ણુ જીષ્ણુએ માર્યા પણુ પ્રદ્ધાદિક ત્રણું મોટા દેવામાંના કાઇએ કાંઇ કર્યું હાય તેમ જણાતું નથો. તેથી આ લેખ ચારે તરક્રથી વિચારવાનુ પંડિતોને-જણાવું છું.

આગળ-એ દૈત્યા મરાણાં પ્રલયના સમય જાણી પ્રદ્માએ રજા માગી. વિષ્ણુએ પૃથ્વીને સ્થાવર વિનાની કરી. જંગમના પ્રકૃતિમાં લય કર્યો. વિચાર થાય છે કે-કૃત્રિમ દૈત્યાને મારવા કૃત્રિમ વિષ્ણુ જીષ્ણુને ભળાવ્યા. તેના અંત દેવતાઓના સા વર્ષે આવ્યા તો આખી પૃથ્વીને સ્થાવર જંગમ વિનાની કરતાં કેટલા વખત લાગ્યા હશે ! અને તે કાની પાસે કરાવ્યા હશે ? શું આ વાત વિચારવા જેવી નથી ? સબ્ટિની રચના કરવા માટે તપ કર્શું, ફળ ન આવતાં આંસુ પડયાં, તેના ઝેરી સપી થયા તેથી તપને ધિક્કારી છેવટે પ્રદ્માએ મૂર્છાથી પ્રાણુ શુમાવ્યા, ત્યાર બાદ મુડદામાંથી અગીયાર રૂદ્રો ઉત્પન્ન થયા તે પ્રાણુ થયા. કરી તે મુડદાના લલાટથી ૧૧ નીલલાહિત ઉત્પન્ન થયા. તેણે પ્રદ્માને સજીવન કરી વર માંગવાનું કહ્યું. પ્રદ્માએ પૂછ્યું કે તું કાેણુ છે? ત્યારે ઇવ્ધરે કહ્યું કે હું તારા પુત્ર છું. છેવટે લાકના અંતમાં-કૃષ્ણુની અને રૂદ્રની સહાય લેવા ગયા. આ બે વખતે ઉત્પન્ન થએલા રૂદ્રો કયા ? અને સર્જવાના લોક કરો ? આટલું ટુંક માત્રજ લખી બાકીના વિચાર કરવાનું વાચક વર્ગને સાંપું છું.

ા ઇતિ વાયુ પુરાણના મધુ અને કેટલનો વિચારતા પ્રકરણ ૨૯ મું સંપૂર્ણ.

પંદરમા તીર્થ કર અને પાચમા પુરૂષસિંહ વાસુદેવાદિકનું વિક.

( બળદેવ-**સુદર્શન,** વાસુદેવ-<mark>પુરૂષસિંહ,</mark> પ્રતિવાસુદેવ-નિશું**ભ** )

૧૫ મા તીર્થં કરને છવ~પૂર્વ ભવમાં ઘાતકીખંડ પૂર્વ મહાવિદેહના ભરત ક્ષેત્રમાં-બદ્લિ નગડાના રાજા-**દઢરથ હ**તા તેમને વૈરાગ્ય થવાથી યતિ દીક્ષા લીધી. દુષ્કર તપ તપી તીર્થં કર નામકર્મ બાંધ્યું અન્તે વૈજ્ય ત વિમાનના દેવતા થયા. ત્યાંથી ચ્યવીને આ ભરત ક્ષેત્રમાં રત્નપુર નામના નગરના રાજા ભાનુ રાણી સુવ્રતાની કુક્ષિથી પંદરમા **ધર્મનાથ** તીર્થં કર પણે ઉત્પન્ન થયા.

હવે અળદેવાદિકના પૂર્વ ભવના ઇસારા-જંખૂદીપ-પશ્ચિમ વિદેહ ક્ષેત્રમાં અશાેક નામની નગરી હતી. તેના રાજા પુરૂષવૃષભ નામના હતા. વૈરાગ્ય થવાથી તેમને મુનિની પાસે દીક્ષા લીધી અને દુષ્કર તપ્ તખ્યા અન્તે આઠમા સહસાર દેવલાંકના અઢાર સાગરાેપમના આશુખ્યવાળા દેવતા થયા. આ દેવતાના સાેળ સાગરાેપમ વિતી ગયાના સુમારે પાતનપુર નામના નગરમાં ' વિકટ ' નામના એક રાજા થયા. તેને રાજસિંહ નામના સાજાએ જીતી લીધા. વિકટ રાજાએ દિક્ષા લીધી. તીવ તપ કરતાં રાજસિંહ રાજાને મારવાનું નિદાન કરી અંતે બીજા દેવલાંકમાં બે 'સાગરાેપમના આશુખ્યવાળા દેવતા થયા.

હવે રાજસિ.હ રાજા પણ સંસારમાં અનેક ભવેામાં ભમી છેવટે હરિપુર નામના નગરમાં ત્રણ ખંડને સાધવાવાળા નિશુંભ નામના પ્રતિવાસુદેવ થયે હવે આ તરફ અશ્વપુર નગરના રાજા શિવ નામના હતો. તેને વિજયા અને અંમકા નામની બે રાણીઓ હતી. જે પુરૂષવૃષભના છવ હતા તે આઠમા દેવલાકથી વ્યવીને વિજયા નામની રાણી હતી તેમની કુક્ષીથી સુદર્શન નામના બલદેવપણે, અને વિકટના છવ બીજા દેવલાકથી વ્યવીને પુરૂષસિંહ નામના વાસુદેવ પણે જન્મ્યા. કાઇ ગવિંબ્ટ સીમા-ડાના રાજાને તાબે કરવાને સૈન્ય સાથે સુદંશનને શિવરાજાએ માકલ્યા. પાછળથી રનેહને લીધે વાસુદેવ પણ ગયા. બળદેવે વચમાં રાક્યા. ત્યાં પિતાના દાહેજવરના પત્ર મલ્યા, વાસુદેવ ભુખ્યા અને તરસ્યા અતિ દુઃખથી પિતાને મળ્યા. પતિના વિયોગે માતા પણ મરવા પડી. વાસુદેવ પણ સુર્છા ખાઇને પ-ડયા. વળી પાછા પિતાના મરણથી મૂર્છા ખાઇને પડયા છેવટે સાવચેત થઇ પ્રેતકાર્ય પ્રકરણ ૩૦ મું. પાંચમા પુરુષસિંહ વાસુદેવ અને નિશુંભ પ્રતિવાસુદેવ ૨૨૫

કયું. પત્ર પહેાંચતાની સાથે સીમાડાના રાજાને તાબે કરીને અળદેવ વાસુદેવને મળ્યા. ભેટીને ખૂબ રાયા. એટલામાં બન્ને ભાઇને તાબે થવા નિશું ભે દુત માેકલ્યા તાબે ન થવાથી નિશુંભ સાથે માટી લડાઇ જામી. તેમાં પુરૂષસિંહ વાસુદેવના ચકરત્નથી નિશુંભ પ્રાંતવિષ્ણુ મરાણા. અને વાસુદેવ ત્રણે ખંડના ભાેકતા થયા. ધર્મનાથની દેશનાથી વાસુદેવને સમ્યક્ત્વપણું, બળદેવને બ્રાવકપણું, 'અને વાસુદેવ છઠ્ઠી નરકે અને બળદેવ દિક્ષા લઇ કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી માક્ષમાં ગયા. અહિં સુધી પાંચ વાસુદેવાદિકનાં ચરિત્રા કહી બતાવ્યાં.

ઇતિ જૈન પ્રમાણે-પુરૂષસિંહ વિષ્ણું અને નિશું ભ પ્રતિણિષ્ણુનું સ્વરૂપ.

વૈદિકે મત્સ્યપુરાણુના શુંભ અને નમિ બે દૈત્યા.

મતમીમાસા. પૃ. ૧૪૬. મત્સ્વપુરાણ. અધ્યાય ૧પ૧ માં. " શુંભ અને નમિ નામના બે દૈત્યાની સાથે વિષ્ણુજીની લડાઇ જામી પ્રથમ વિષ્ણુજીએ શુંભને ઉસકેયો એટલે નમિ નામના દૈત્યે માટી ગઠા લઇને પ્રથમ ગરૂડના માથામાં મારી અને પરોધ લઇને શુંભ નામના દૈત્યે વિષ્ણુના માથામાં મારી એટલે ગરૂડ અને વિષ્ણુ બન્ને મૂર્છિત થઇ પડયા. અને શુદ્ધમાં બૂંબારાવ થઇ પડયાે. પછી ગરૂડ અને વિષ્ણુ બન્ને સચેતન થયા પછી તે યુદ્ધમાંથી નીકળી નાઠા. ઇત્યાદિ.

#### (૧) શુંભ અને નમિદૈત્યની સમીક્ષા.

સંજ જેનો ! જૈન ઇતિહાસ જેતાં - પુરૂષસિ હ નામના વાસુદેવ અને નિશું લ નામના પ્રતિવાસુદેવ પંદરમા તિથે કરના સમયમાં થયા છે. અને દ્વારિકાના શ્રી કૃષ્ણુ વાસુદેવ કે જે ગરૂડના ચિન્હવાળા બાવીશમા તિથે કર શ્રી નેમનાથના સમયમાં થયા છે. બન્ને વાસુદેવને લાખા કરોડા વર્ષાતું છેઠું છે. બધાએ વાસુદેવાની વ્યકિતએા જુદા જુદા સ્વરૂપે મતુષ પણુની છે. એજ પ્રમાણે પ્ર તેવાસુદેવાની વ્યકિતએા પણ ભિન્ન ભિન્ન સ્વરૂપે મતુષ્યના સ્વરૂપનીજ છે. છતાં પણ પુરાણુકારોએ આંખા મીચીને વાસુદેવાને એકના એક વિષ્ણુ 'રૂપે લખ્યા અને પ્રતિવાસુદેવાને જીદા જુદા રૂપના અસુરા અને દાનવા ઠરાવી ચારે આંચળના લોચા વાળી દીધા હાય એમ જણાય છે કેમકે પંદરમા તિર્થકરના સમયમાં જે પ્રમાણે વાસુદેવને વિષ્ણુરૂપે ચિત્ર્યા છે તેજ પ્રમાણે બાવીશમા તિર્થ કરના સમયના વાસુદેવને વિષ્ણુરૂપે ચિત્ર્યા છે તેજ પ્રમાણે બાવીશમા તિર્થ કરના સમયના કૃષ્ણુની એક કથા નીચે પ્રમાણે છે---

- 29

#### તત્ત્વત્રયી–મીમાંસા.

" શ્રી કૃષ્ણુ મહારાજે દ્વારિકા વસાવી ત્યારે એ ઇચ્છા થઇ કે-જ વસ્તુઓ રાજ ઈંદ્રને ત્યાં સ્વર્ગમાં ઉપસ્થિત છે તે સઘળી લાવીને આ દ્વારિકા પુરીને સ્વર્ગતુલ્ય બનાવી દઉ. એવા વિચાર કરીને શ્રી કૃષ્ણુ ગરૂડ ઉપર સવાર થઇને સ્વર્ગમાં ગયા ત્યાં રાજા ઇંદ્ર સાથે માહું યુદ્ધ થયું. તેમાં જીતી કલ્પવ્રક્ષ ઉખાડીને તથા નંદન વનને ઉખાડી ગરૂઢ ઉપર સુષ્ઠીને દ્વારિકા તરફ ચાલવા માંડયું. માર્ગમાં એક દૈત્યની (૧૬૦૦૦) સાળ હજાર કન્યાએ હતી તેમને પણુ ગરૂડ ઉપર સવાર કરી દીધી અને ત્યાંથી અઢલક માલ લઇ તે પણ ગરૂડ ઉપર ભરી દ્વારિકા આવી પહેંચ્યા. શું આવી એરેબીયન નાઇટસને હઠાવે તેવી વાતો સંભવિત છે કે ? (શંકા કાેબ શંકા ૪૮ મી. પૂ. ૭ માંથી.)

પૂર્વેના ત્રાણે લેખોના કિંચિત વિશેષ વિચાર-જૈનોએ પ્રતિવિષ્ણુને નિશુંભ નામથી કહ્યો હતા ત્યારે મત્સ્ય પુરાણવાળાએ શુંભ નામથી દૈત્યપણે આળખાવ્યા પણ વાસુદેવનેતા વિષ્ણુરૂપેજ કહ્યો છે. હરિપુરાણ વાળાએ લાખા કરાડ વર્ષના આંતરે થએલા ગરૂડના વાહનવાળા શ્રી કૃષ્ણુનેજ વિષ્ણુંભગવાન રૂપે ઠરાવી સ્વર્ગના ઇંદ્રને પણ જીતવાવાળા અતાવ્યા છે. એટલુંજ નહિ પણ પાતાનું સર્વ કાર્ય કરીને પણ આવ્યા છે. ત્યારે મત્સ્યપુરાણવાળાએ તેજ વિષ્ણુ ભગવાનને પોતાના ગરૂડની સાથે પોતાની કમર બે દૈત્યાથી તાડાવીને ચુહમાંથી ભાગવાવાળા જણાવ્યા છે. ગીતાવાળાએ---તેજ વિષ્ણુને વાર વાર અવતાર લઇને ભકતોના ઉદ્ધાર કરવાવાળા કહ્યા છે ત્યારે આ બધી વાતો સત્યરૂપે સમજવી કે જૈન મતના ઇતિહાસથી લઇને તર્કટરૂપે ઉભી કરેલી સમજવી? આમાં સમજવુ શું?

ઉપરના પ્રકરણેામાં-૧૧ માથી ૧૫મા તીર્થ કરના સમય સુધીમાં ત્રિપષ્ટ વાસુદેવાદિકનાં પાંચત્રિક થયાં તે કહીને ખતાવ્યાં. પ્રથમ ઝષભદેવના સમયે ભરત ચઢવર્તી અને બીજા તીર્થ કરના સમયે સગર ચકી થયા તે પણ કહી ખતાવ્યા હતા. હવે આગળ એકના પછી બીજા એમ પાંચ ચકવર્તીઓ થયા છે. તેમના કિચિત્ વિચાર લખીને ખતાવીએ છીએ.

॥ ૧૧ થી ૧૫ <mark>તીર્થ</mark> કરા અને પાંચ વાસુદેવનાં ત્રિક થયાં તે બતાવ્યાં.॥ ॥ ઇતિ વૈદિક મત્સ્ય પુરાણના શુંભ અને નમિ દ્વૈત્યા અને તેની સમીક્ષા પ્રકરણ ૩૦ સું સંપૂર્ણ.

44 - A 44

Jain Education International

# પ્રકરણ ૩૧ મું.

૧૫ મા અને ૧૬મા તીર્થ કરના મધ્યકાળમાં ત્રિજા અને ચેગ્યા ચક્રવર્તીઓ.

(૧) ત્રિજા ચક્રવર્તી-'મઘવા' થયા છે તેમના પૂર્વ ભવના ઇસારા.

આરમા લીથ`ંકરના સમયમાં **નરપતિ** નામના રાજા થએલા તેમને રાજ્ય છેાડીને યતિદીક્ષા ગ્રહણ કરી શુદ્ધપણે વતનું પાલન કર્યું. ત્યાંથી કાળ કરીને મધ્ય ગ્રેવેયકના દેવલાેકમાં અહમિંદ્ર પણે દેવતા થયા.

લાંબા કાળ સુધી ત્યાંનું સુખ ભાેગવ્યા પછી અન્તે <mark>પ'દરમા</mark> તીર્થ'કર થયા.

તેમના પછી શ્રાવસ્તી નામની નગરીના રાજા સમુદ્ર વિજય, રાણી ભાદ્રા તેમની કુક્ષિથી 'મઘવા ' નામના ત્રિજા ચક્રવર્તી થયા તેમને પચીશ હજાર વર્ષ કુમાર વયમાં, પચીસ હજાર વર્ષ મંડલીકપણામાં, દશ હજાર વર્ષ દિગ્વિજયમાં, ત્રણ લાખને નેવું હજાર વર્ષ ચક્રવર્તી પણામાં અને પચ્ચીસ હજાર વર્ષ વ્રતારાધનમાં. એમ એકંદર પાંચ લાખ વર્ષનું આયુખ્ય નિગર્મન કરીને અન્તે સનત્કુમાર નામના દેવલાકમાં મદર્દ્ધિક દેવતા પણે ઉત્પન્ન થયા પ્રથમના જે ભરત અને સગર બે ચક્રતી એા થયા હતા તે માક્ષમાં ગયા હતા પણ આ ત્રિજા ચક્રવર્તી તેા દેવલાકમાં ગર્ધો છે એટલું વિશેષ છે. આ ચક્રવર્તીના સમયમાં પંદરમા તીર્થ કેરનું શાસન ચલિંસું હતું પણ તીર્થ કરની હૈયાતી ન હતી.

( ૨ ) ચાથા સનત્કુમાર શકવલી.

ત્રિજા મઘવા ચક્રવર્તી થયા પછી કેટલેાક કાળ વીત્યાબાદ પંદરમા તીર્થ કરના શાસનમાંજ ચાથા સનત્કુમાર ચક્રવર્તી પણ થયા છે અને શિવ-પુરાણાદિકમાં–સનત્કુમાર સંહિતાના નામથી સનતકુમારનું વ**ર્ણ**ન કરેલું છે. તેની સાથે આદર્શારૂપે બેવાને અમા જૈન ઇતિહાસથી કિંચિત્ માત્ર સ્વરૂપ લખીને બતાવીએ છીએ. તેનું સ્વરૂપ નીચે પ્રમાણે–--

કાંચનપુરમાં પાંચસે રાણીઓને પતિ વિક્રમયશા રાજા થયે હતે અને તેજ નગરમાં સંપત્તિને ભંડાર નાગદત્ત નામે સાર્થવાહ પણ રહેતે હતા તેની સ્ત્રી વિષ્ણુશ્રી અતિ રૂપવતી હતી. તે વિક્રમયશાને નજરે પડતાં કામથી તેણે તેનુ હરણ કર્યું. રાજાએ કેટલાક કાલ સુખમાં અને નાગદત્તે **દુ:ખમાં**  તત્ત્વત્રયી-મીમાંસા.

નિર્ગમન કર્યો. પણુ વિષ્ણુશ્રી બીઝ રાણીએાના કાવતરાથી ક્ષોણુ થતી મરણ પામી. રાજા પણ સાર્થવાહની પેઠે વિકળ થયે৷ અને સુડદાને પકડીને અનેકવિલાપા કરવા લાગ્યા. નજર ચુકાવીને મંત્રીઓએ શબને જંગલમાં ફેંકાવી દીધું. હા.... કર્યા ગઇ, હા....ક્યાં ગઇ એમ ત્રણુ દિવસ અન્ન પાણી લીધા વગર રાજા ઉન્મત્તની પેઠે ફરવા લાગ્યા. છેવટે અ. રાજા મરી જશે એમ જાગ્રીને તેમના કારભારીઓએ શબ જંગલમાં પડેલું અતાવ્યું પણુ તે અનેક પંખીઓથી અને જાનવરાથી કુથીત થએલું જોઇ છેવટ વૈરાગ્ય થયા દીક્ષા ગ્રહગુ કરી દુકર તપ તપ્યા અન્તે સનન્તકુમાર નામના ત્રિજા દેવલાકમાં દેવતાયણે ઉત્પન્ન થયા. પણુ ત્યાંથી ચ્યવીને-રત્વપુરમાં જૈનશ્રેષ્ટિના પુત્ર જિનકુમાર નામે થયે.

આ તરફ નાગદત્ત પણ અતિદુઃખથી મરણ પામી તીર્ય ચાદિક અનેક યેાનિયેામાં ભમ્યા પછી-સિંહપુરમાં અગ્નિશમાં નામે બ્રામ્હણનાં પુત્ર થયે છેવટે ત્રિદંડીના વેશે રત્નપુરમાં આગ્યા છે ત્યાંના હરિવાહન નામના રાજ બે પૈલાત્રિદંડીને પારણાને માટે બાલાવ્યા છે. દૈવયાગે ત્યાં આવેલા પેલા વશ્ચિકપુત્ર જિનકુમાર ત્રિદંડીની નજરે પડતાં તેનાં નેત્ર લાલચાળ થઇ ગયા અને રાજાને કહ્યું કે આ શ્રેષ્ટિના પૃષ્ટ ભાગ ઉપર ઉષ્ણ દુધપાકનુ પાત્ર મુકી ભાજન કરાવે તાજ કરૂં. છેવટે એકના બે ન થવાથી રાજા પણ તેના ભક્ત હાવાથી તેમ ક્યુલ કર્યું. રાજાની આજ્ઞાથી જિનકુમાર પાતાના પૂર્વ કર્મના ફળના વિચાર કરતા પાતાની પીઠ ધરી ભાજન કરાવવા માંડશું પણ તાપના ચાંગથી લાહિ માંસ ખદખદી જવાથી પાત્ર પાતાની મેળે ધસી પડશું. છૂટેા થઇને ઘરે ગયો, સર્વને ક્ષમાવી દીક્ષા ગ્રહણ કરી પર્વન ઉપર ચઢી ધ્યાનમાં રહેવા લાગ્યા. રાષ કર્યા વગર પીડા સહન કરતા મરણ પામી સૌધર્મ કલ્પે ઇંદ્ર પણે ઉત્પન્ન થયા. પેલા ત્રિદંડી પણ મરણુ પામી, આભિયાગિક કર્મ વડે તે ઇદ્રના ઔરાવણ નામે હાથો પણે ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંથી ચ્યવીને તે ત્રિદંડીના જીવ અનેક ભવામાં ભ્રમણ કરી છેવટે **આ**સિતનામે ચક્ષરાજ થયા.

હવે આ તરફ હસ્તિનાપુરના રાજુ **અજ્યસેન** રા<mark>ણી સહદેવીની</mark> કુક્ષિથા જીનકુમારના જીવ પહેલા દેવલાકથી ચ્યવીને ચાથા **સનત્કુમાર** ચકવતી<sup>°</sup>પણે ઉત્પન્ન થયા.

પાતાના **મહેંદ્રસિંહ** મિત્ર સાથેની ઉદ્યાન કીડા છેાડી દઇ પિતાની પાસે ભેટ ત**રીકે** આવેલા અનેક અશ્વોમાંથી એક જલાધિકલ્લાલ નામના અશ્વ ઉપર સનત્કુમાર ચઢવા. ઉલટી શિક્ષા વાળા અશ્વ જેમ લગામ ખેંચે તેમ અધિક દાડતા **ક્ષણ**વારમાં અદ્રશ્ય થઇ ગયા.

'૨૨૮

#### પ્રકરણ ૩૧ સું. ચાથા સનત્વકુષાર ચક્રવર્તી.

છેવડે **અશ્વસેન** રાજ્ય અશ્વની સેના લઇ પગલે મગલે પાછળ પડયા પહ્યુ અભિચહન પવન ઘૂલીથી સવ<sup>ે</sup> સૈન્ય આકુળવ્યાકુળ થઇ ગયું. છેવડે અશ્વસેન રાજાને પાછાવાળી મહેંદ્રસિંહ પોલાના સૈન્ય સાથે માહી વિકટ અટવીમાં પડતાં સૈન્ય પાછળ પડી જવાથી પોતે એકલાેજ છે ઝાતના અનેક સંકટોના અનુભવ કરતો એક વર્ષ દિવસ તક ભટકરો. છેવટે અનેક રમણીઓનાં ગ્રીતગાન સાંભળત્વાં પાતાના મિત્રને જેવેા. (મા ઠેકાહે, ઘણ, લાંબુ, અને આશ્ચર્ય જનક વર્સ્થન છે ) પણ ભાંન્તીથી આળખી શક્યો નહિ. છેવટે વૈતાલિંકના સુખલી–અશ્વ સેન રાજ્યના યુત્ર સનત્કુમાર ? તમારા જય ! જય ! એવા શખ્દા સાંભળી નિશ્વય થળાથી-હર્ષ અને વિષાદની સાથે ભેટયાે છેવડે મહેંદ્રસિંહ પ્રત્યે બાલ્યા કે પ્રિય મિત્ર અહિં <mark>શી રીતે આ</mark>વ્યા ઇત્યાદિક અનેક પ્રક્ષોના ઉત્તર થયા<sub>.</sub> પછી વિદ્યાધરોની રમર્ચાઓ પાસે સ્તાન ભાજનાદિક કરાવ્યું. પછી મહેંદ્રસિંહે પણ અનેક પ્રશ્વો પૂછ્યાં. તેને ઉત્તર પેતે ન આપતાં વિદ્યાર્થી બહુનારી બકુલમતીને લલામણ કરી, પાસે નિદ્રાના મિથથી અંદરના ભાગમાં ગયા. એટલે અકલમતી કહેવા લાગી કે-તે વખતે તમારા બધાના દેખતાં વેગથી ચાલતાં અશ્વે ભયંકર અટવીમાં પ્રવેશ કર્યો, છેલટે જીલ્હા બહાર કાઢતા અશ્વ દેખી તમારા મિત્ર ઉત્તરી પડયા. છેન વિગેરે છેાડી નાખ્યું કે તુરતજ તે ઘાેડાના પ્રાણ નીકળી ગયા. છેવટે તમારા મિત્ર પણ અટવીમાં આમ તેમ કરતાં આક્રળવ્યાકુળ થઇ એક ઝાડ નીચે જઇ પૃથ્વી ઉપર ઢળી પડ્યા. પણ તે વનના અધિષ્ઠાચક ચરૂ જળ વિગેરે છાંઠી સચેતન કર્યા પછી પાણી પાસુ. પછી તમારામિત્રે પૂછ્યું કે તમે કેાણ છેા ? અને જળ કયાંથી લાવ્યા ? યક્ષે કહ્યું કે હું અહિં વસનારા ચક્ષ છું. અને માન સરાવરથા જળ લાવ્યા છું. પછી લમારા મિત્રે કહ્યું કે ત્યાં સ્નાન કરવાનું મલે તાે મારા દાહ શાન્ત થાય. છેવટે કદલીપત્રમાં એસારી સ્તાન કરાવી શ્રમ દુર કેરાવ્યે.

તે વખતે પૂર્વ જન્મના વૈરી અસિતાક્ષ નામના ચક્ષ ત્યાં આવીને અનેક પ્રહારા કર્યા. છેવટે પવન અને ધુલીશ્રી અધકારમય જગત કરીને-ભયંકર રૂપવાળા અનેક પિશાચા વિકુવી આર્યપુત્ર ઉપર દોડાવ્યા. પણ તેથી નિસ્ફળ નિવડી નાગ-પાસના અધનથી આંધ્યા, તે પણ ક્ષણમાં તોડી નાખ્યું. છેવટે તે ચક્ષની સાથે અનેક પ્રકારનું યુદ્ધ થતાં છેવટે તે નાશી છુટયા. દિવસના અન્તે ત્યાં આવેલી ખેચર કન્યાઓએ દીઠા. કામદબ્ટિથી જોવા લાગીઓ. તમારા મિત્રે પૂછ્યું કે તમે કાેથુ છેા? તેમને ઉત્તર આપ્યા કે અમા વિદ્યાધરના રાજા ભાનુવેગની આઠ પુત્રીઓ છીએ. એમ કહી નજીકમાં પાતાના પિતાની નગરીમાં લઇ ગઇઓ

Jain Education International

www.jainelibrary.org

રર૯

તત્ત્વત્રયી–મીમાંસા.

અને પિતાની પાસે માકલી આપ્યા, વિદ્યાધરે પણ અતિ સત્કારથી કહેશું કે મારી આઠ યુત્રીઓનું પાણી ગ્રહણ કરા ! છેવટે પરણ્યા, રતિગૃહમાં નિદ્રાવસ ચયા પછી અસિતાક્ષ યક્ષે ઉપાડીને અટવીમાં ફે.કયા. જાગ્યા પછી આ શું થયું એન વિચાર કરી કરતાં આઠ માલના મહેલ જોયા. નજીકમાં જતાં કાઇ સોતું રૂદન સાંભળ્યું. છેવટે સાતમી ભૂમી સુધી ચઢતાં સાંભળ્યું કે હે કુરૂવંશી સનત્કુમાર ? જન્માંવરમાં પણ તમે મારા ભર્તાર થજો. છેવટે તેણીને તેઓએ પૂછ્યું કે તુ કેરણ છે ? અને અહીં એકલી કેમ રહે છે? અને તને દુ:ખ શ છે ? તે બાેલી કે હું <mark>ચાંદ્રયશા</mark> રા<mark>જાની સુનંદા</mark>યુત્રી છું, સનત્કુમાર મારા મનારથવડે ભર્તાર થએલા છે અને માતાપિતા પણ આંપી ચૂક્યાં છે. પણ કાઇ વિદ્યાધર મારૂ હરણ કરી આ સાત માળના મહેલ વિકુર્વીં મને મૂકી કયાં ગયા અને આગે શું થશે તે હું જાણતી નથી. સનત્કુમારે કહયું કે તે તારા પતિ તેજ હું છું. એટલ સાંભળતાંજ ખુશી થઇ ગઇ. એટલામાં ત્યાં આવેલા તે વજવેંગ વિદ્યાધરે ઉંચકીને આકાશમાં ફેંકયે અને હા નાથ ડે હા નાથ ! કહેતી <mark>તે</mark> બાળા પૃથ્વી ઉપર પડી, પછી કુમારે પાતાની મુખ્ટીથીજ તે વિદ્યાધરને માર્ધો અને તે બાળ તું પાણી ગ્રહણ, કર્ડું. '' સ્ત્રી રત્ન થશે '' એવી નિમિત્તિઆએાની સૂચના થઇ. હવે કાેપ કરતી વજવેગની બહેન આવી પણ તારા ભાઇને મારનાર તારા પતિ થશે એતું જ્ઞાનીનું વચન સાંભળતાં શાન્ત થઇ ગઇ અને તેને પણ ગાંધર્વ વિવાહથી પરણ્યા.

તેટલામાં કેંાઇ બે વિદ્યાધરોએ બકતર અને મહારથ આપીને કહ્યું કે--વજ વેગના પિતા માટા સૈન્ય સાથે યુદ્ધ કરવાને આવે છે. અમા સંદ્રવેગ અને ભાનુવેગ જે તમારા સસરા છે તેના અમાં માણસો છીએ. તમારા સસરાઓ પણ સૈન્ય સાથે આવે છે. એમ કહેતાંની સાથેજ આકાશ માર્ગથી આવીને ભેગા થયા. એટલામાં વજવેગના પિતા અશનિવેગ પણ આવી પહોંચ્યા અને માટે કેલાહલ થયા. વધ્યાવલીએ પ્રજ્ઞપ્તિ નામની વિદ્યા કુમારને આપી. છેવટે માટુ યુદ્ધ થતાં બન્મેના સૈનિકા ભાગ્યા. છેવટે બન્ને નાયકાના યુદ્ધમાં અશનિ-વેગના હાથ કપાયા પણ યુદ્ધ છેાડશું ન હિ. છેવટે વિદ્યાદેવીના આપેલા ચક્રથી સનત્કુમાર અશનિવેગનું માથું છેદી નાખ્યું. અને જય જયકાર થયા. પછી બધા વિદ્યાધરાની સાથે વૈતાઢય પર્વત ઉપર ગયા. ત્યાં વિદ્યાધરાના રાજાના કુમારને અભિષેક થયા. પછી નંદીશ્વર દ્વીપે આડળરથી અધ્યાન્હિક મહે ત્સવ કર્યો

એક વખતે મારા પિતા **ચ**ંદ્ર**વગે** જ્ઞાની સુનિને પૂછેલું કે મારી પુત્રીઓના પતિ ક્રાેણ થશે **? તે જ્ઞાનીએ કહેલું કે બકુલમતી વિગે**રે તમારા

| પ્રકરણ | ૩૧મું. | ચાેચા સનત્તકુમાર ચઢવર્તી | ર૩૧ |
|--------|--------|--------------------------|-----|
|--------|--------|--------------------------|-----|

સા પુત્રીઓના પતિ ચાથા ચક્રવતિ સનત્કુમાર થશે. આ બાત કેમ અનશે એમ વિચાર કરતા હતા પણ, ભાગ્યયોગે તે સહજ આવી મળયા એ હું વિગેર સા કન્યાએપ પરણ્યા. અનેક કીડાઓથી કાળ નિર્ગમન કરતાં આજેજ અહીં આવતાં તમારા મેળાપથી તમારા મિત્ર અતિહર્ષ પામ્યા.

આટલી વાત થઇ કે તુરતજ સનત્કુમાર પણુ અંદરથી બહાર આવ્યા અને મિત્રને લઇ વૈતાઢવે ગયા. કેટલાક કાળ પછી મહેંદ્રસિંહે માતા પિતાને ચાદ કરાવ્યાં કે તુરઅજ વિદ્યાધરા, મિત્રા, સ્ત્રીએક સહિત આવીને માતાપિતા વિગેરને પણુ અત્યંત આનંદિત કર્યા. અશ્વસેન રાજાએ સનત્કુમારને ગાઠીએ અને મહેંદ્રસિંહને સેનાપતિ પણુ સ્થાપન કરી ક્રોઇ વૃદ્ધ સાધુની પાસે દીક્ષા લઇ સ્વકાર્યને સાધ્યું.

રાજ્યનું પાલન કરતા કુમારને સૌધમેંદ્રે અવધિજ્ઞાનથી પોતાના સ્થાનપરના પૂર્વના ઇંદ્ર જાણી--કુબેર ભંડારીને અનેક વસ્તુઓ આપવાનું કહી ચક્રવતી પણાના અભિષેક કરવાની આગ્રા કરી. તેમના તરફના અભિષેક થયા પછી ફરીથી સર્વ રાજાઓના તરફથી પહ્યુ અભિષેક થયેા.

એક વખત સૌધર્મ સભામાં દેવ નાટક થતાં ઇશાન કલ્પના અતિરૂપ વાન એક સંગમ નામના દેવતા આવેલા જોઇ દેવતાઓએ ઇંદ્રને પૂછ્યું કે-આ દેવ અતિરૂપ કેમ પામ્યા ? ઇંદ્ર કહ્યું કે-પૂર્વે કરેલા તપના પ્રભાવથી. તા શું આવા રૂપવાળા બીજા કાઇ હશે ? હા, એથી પહ્યુ અધિકરૂપવાળા સનત્કુમાર ચકવર્તા છે. બ્રદ્ધા ન થવાથી બે દેવા પ્રાદ્ધાસ્થના વેશે આવીને કુમારને રૂપ એવાની ઇચ્છા બતાવી. અલંકાર વિનાનું પછ્યુ રૂપ જોવાથી ઘદ્યા ચકિત થયા. હે દિજવરા ! બ્રુંગાર કર્યા પછી જોવાને આવેલે. તે રૂપ ફરીથી જોતાં ખેદને પ્રાપ્ત થયા. સનત્કુમાર પૂછ્યું ખેદિત કેમ ? દેવતાઓએ કહ્યું કે હવે શરીર રાબગ્રસ્ત થયું છે, તેની ખાત્રી કરાવીને પાતાનું સ્વરૂપ પછુ જણાવ્યું, પછી આંતર્ધાન થઇ ગયા.

પછી ચક્રીએ શરીરને ધીક્કાર આપી દીક્ષા લઇ અધેાર તપસ્યા કરી અને અનેક લખ્ધીએા પ્રાપ્ત કરી. છતાં પછ્ય શરીરની દરકાર ન કરી. ઇંદ્રે કરીથી પ્રશંસા કરી જે પાતાની લખ્ધીઓથીજ રાગ દ્વર કરવાનું સામર્ચ્ય પ્રાપ્ત થવા છતાં પણ રાગને દ્વર કરવાની દરકાર કરતા નથી. પ્રથમના દેવતાઓજ અબ્રહાથી વૈદ્યનું રૂપ ધારણુ કરી ચક્રી સાધુની પાસે આવીને કહેવા લાગ્યા કે-આપચા શરીરમાં ઘણા રાગો છે. જો આજ્ઞા કરા તા અમા તમારા રાગા દ્વર કરીએ. સનત્કુમારે કહ્યું કે-દ્રવ્યરોગો અને ભાવરોગે!માંથી કયા રાગે!ને દ્વર કરશા ? છેવટે દેવાંગ કહ્યું કે ભાવરાગે!ને દ્વર કરવાનું સામચ્ય અમારામાં નથી ચક્કોએ કહ્યું કે દ્રવ્યરે!ગ્રેન! ચિકિત્સા હું કરૂં તે ભુવે! એમ કહીને પાતાના કરૂતું બિંદુ પાતાની કુષ્ટવાળી આંગળીને લગાડી સુવર્ણના જેવા કરી બતાવી છવટે દેવતાએ નમસ્કાર કરી પાતાનું સ્વરૂપ બતાવી અંતર્ધાન થઇ બયા છેવટે દેવતાએ નમસ્કાર કરી પાતાનું સ્વરૂપ બતાવી અંતર્ધાન થઇ બયા છેવટે સનત્કુમાર રાજઝપિએ અનસનવત બ્રહ્યું કરી અન્તે દેવલે!કમાં દેવતાપણે ઉત્પન્ન થયા આ સતત્કુમાર ચક્રવર્તીના ચરિત્રને! વિશેધ ભાગ ત્રિષષ્ટિ ને! ચાથા પર્વ સંપૂર્ણ જોઇ લેવે!. ઇત્યર્લ વિસ્તરેણ હ

### મલવા અને સનત્કમારના સંબંધમાં કિચિત્ વિચાર.

યહેલા ઝાયલાદેવના સમયમાં ભારતચક્રવતી. બીજા અજિતનાચના વખતે સગરચક્રવતી થયા તેમના સ્વરૂપના અને તે શિવાય બીજી પણ ઘણી બાબતોના વિચાર કરીને બતાવ્યા તે આપ સજ્જનાએ એચા. ત્યારબાદ ૧૧મા તીર્થ કરના સમયની સાથે એડાયલું અને વિવિધ પ્રકારના વિચરાના ઉછાળાવાળું પ્રદ્ધાજીનું સ્વરૂપ લખાયું તે પણ એયું. ત્યારબાદ પંદરમા તીર્થ કરના સમય સુધીમાં વાસુદેવાદિકતા થએસાં પાંચ ત્રેકનું સ્વરૂપ તે પણ આપ સંજજનાએ એયું. અહિં સુધીનું બધું સ્વરૂપ તા પ્રાયે જૈન અને વૈદિકના મત પ્રમાણે તુલના સ્વરૂપથી લખાયું છે તે પ્રમાણેજ આપ સંજજનાએ એ એસું.

હવે આગળ પંદરમા તીર્થ કર મેાક્ષમાં ઝથા પછી તેમના ચાલતાજ શાસનમાં-ત્રિજા મઘવા અને ચાથા સનદ્કુમાર એ બે ચક્રવતી આ થય છે. તેમનું પણ કિંચિત્ સ્વરૂપ જૈન ઇતિહાસ પ્રમાણે લખીને બતાવ્યું.

ત્રજા મઘવા ચઢવર્તાં નાં ઇતિહાસ યુરાજુકારોએ કેવા સ્વરૂપના એાઠવ્યા છે. તેના વિચારમાં અમે ઉત્તર્યો નથી. ચાથા રુનત્કુમાર ચઢવર્તીના ઇતિહાસ સનત્કુમાર સંહિતાના નામથી શિવપુરાણાદિકમાં લખાએલા છે. તેની સાથે જૈન ઇતિહાય પ્રમાણે લખીને બતાવેલા વિષયની સાથે મેળવી સત્યાસત્યને વિચાર કરવાની ભલામણ કરું છું.

ઇતિશ્રી જેન ઇતિહાસ પ્રમાણે ત્રિજા મઘવા અને ચાેથા ચકવર્તા સત્ત્કુમારતું કિંચિત્ સ્વરૂપ પ્રકરણ ૩૧ સું સંપૃર્ણુ ॥

5.1

Υ.

ર૩ર

# પકરણ ૩૨ મું.

# પાંચમા ચક્રવર્તી ૧૬ મા તીર્થ કર, શ્રી શાંતિનાથ

એમને પૂર્વ ભવમાં કરેલી કબૂતર ઉપર દયા.

૧૫ મા, અને ૧૬ તીર્થ કરના મધ્યમાં ત્રિજ્ **મઘવા** અને ચાેશા સનત્કુમાર એ બે ચક્રવર્તીઓ જુઠા જુઠા સમયમાં ક્રમવાર, છએ ખંડના લોકતા થયા. તેમણું સ્વરૂપ કિંચિત કહીને બતાવ્યું.

ત્યારબાદ લાંબા–લાંબા કાલના છેટે ક્રમવાર-પમા, ૬ઠા અને સાતમા જે ચકવર્તાએા થયા છે તેઓજ, છઍ ખંડના રાજ્યના ત્યાગ કરી-૧૬ મા, ૧૭ મા, અને ૧૮ મા, તીર્થ'કરના પદના ભાેગ કરી માેક્ષમાં ચાલ્યા ગયા છે.

તેમાં જે પાંચમા ચક્રવર્વી અને સાેલમા તીર્થંકર થયા છે તેમને ધર્મના બાેધની પાપ્તિ થયા પછી–બાર ભવા કરેલા છે, તેમાંના ૧૦ મા ભવે–આજ પંખીના સપાટામાંથી એક કબ્યુતરને પાતાના શરીરના ભાેગથી અચાવેલા છે તેથી તેમના ખાર ભવતું સ્વરૂપ કિચિત માત્ર લખીને બતાવીએ છીએ.

(૧) પહેલા ભવમાં જ ખૂદીપ, ભરતક્ષેત્રના રત્નપુરમાં શ્રીષેણુ રાજા થયા. અભિનંદિતા, શિખિનંદિતા બે રાણીએા. અભિનંદિતાને સૂર્ય ચંદ્ર જેવા ઇંદુષેણુ, બિંદુષેણુ બે પુત્રો. વરવાને આવેલી રાજકુન્યા, તેની સાથે આવેલી વેશ્યાને જેતાં બન્ને ભાઇઓનું માટું સુદ્ધ. શ્રીષેણુને સંસાર ઉપર ધિઝ્રાર ઝેરના પ્રયોગથી મરણુ. (૧).

(૨) બીજા ભવે⊸જ'બૂદ્રિપના ઉત્તરકુરૂમાં–રાજા રાણીનું પુરૂષ સ્તી રૂપે યુગલ,

(3) ત્રિજા ભવમાં પહેલા સૌધર્મ દેવલેાકમાં દેવપછે ઉત્પન્ન થવું.

(૪) ચાેથા ભવમાં જંબૂદ્ધીપ ભરતક્ષેત્ર વૈતાઢય પર્વતના ૨થનૃપર ચક્રવાલના રાજ**–અર્ક કીતિ** રાહ્યી જ્યાતિમાળા. તેમના પુત્ર **અર્ધમિતતે**જ થયા. રાજ્ય ભાેગવી અન્તે દીક્ષા ગ્રહ્મછુ. ત્યારબાદ.

(પ) પાંચમાં ભવે-૧૦મા પ્રાણત દેવલાેકમાં મણિચૂલ નામના દેવતા થયા. 30 (૬) છઠ્ઠા ભવમાં-જ ખૂદીપ, પૂર્વ મહાવિદાકે, રમણીય વિજય, સુસા નામની નગરીના રાજા-રિતમિત સાગર રાણીઓ છે-વસુધરા અને અનુંદ્વારા વસુંધરાની કુશિથી-અમિત તેજના જીવ દશમાં દેવ લાકથી ચ્યવીને ચાર સ્વપ્ન સૂચિત બળદેવપણે-અપરાજિત નામે ઉત્પન્ન થયા. ૮૪ પૂર્વ લક્ષાયુષ પ્રાંતે સાંગહેજાર રાજાઓની સાથે દીક્ષા.

(છ) સાલમા **લવમાં** ખારમા અચ્**યુત દેવલેાકમાં ઈ**દ્રપછે. ઉત્પન્ન થયા.

(૯) આઠમા સવે-જ ખુદ્ધીપ, પૂર્વમહાવિકહે. મંગલાવતી વિજયમાં રત્નસંચયા નગરીના રાજા **ક્ષેમકર અને થ**એલા તીર્થંકર. તેમની રાષ્ટ્રી રત્નમાળા. તેમના પુત્ર **વજી્યુ**દ્ધ નામના ચક્રવર્તી થયા અન્તે દીક્ષા લઇ અનશન કર્યું.

(૯) નવમા <mark>ભવે–ત્રિજા પ્રૈવેયકમાં</mark> આહ<sup>્</sup>મંદ્રપશાનું અદ્ભુત પદ પ્રાપ્ત કર્યું.

(૧૦) દશમા ભવે–જ ખૂદ્ધીપ-પૂર્વ મહાવિદેહ, પુષ્કલાવતી વિજયમાં પુંડરિષ્કીહ્યી નગરીના રાજા–**ઘનરથ** તીર્થ કર. રાણી પ્રિયમતી તેમના પુત્ર **મેઘરથ** નામે ઉત્પન્ન થયા. મેઘરથને રાજ્ય સાંપી ઘનરથ તીર્થ કર થઇ માક્ષમાં ગયા.

એક દિવસે મેલરથ રાજા પૌષધવત લઇ ધર્મી પદેશ કરવા લાગ્યા. તેવામાં કંપતુ કણતર તેમના ખાળામાં ભરાઇને માનુખ્ય ભાષાથી બાલ્યું. હે રાજન ! મારૂ રક્ષણ કરા ! મેઘરથે કહ્યું હે પક્ષી તું જરાપણ ભય કરીશ નહિ. એટલામાં બાજપક્ષી દોડતું આવ્યું. હે રાજન ! મારા ભક્ષને છાડી દે ? મારા પ્રાણ જાાય છે. આ ઠેકાણે ઉત્તર પ્રત્યુ-તર ઘણા થયા છે. બાજ પક્ષીએ કહ્યું કે માંસવિના હું કંઇપણ ખાતાજ નથી. છેવટે મેઘરથ રાજાએ પાતાના શરીરનું માંસ કાપી કાપીને કંધતરના ભારાભાર આપવા માંડયું પણ કેાઇપણ રીતે વાજવું નમેજ નહિ. છેવટે મેઘરથે પોતાનું બધું શરીરજ ગોઠવ્યું. તે વખતે બધા પરિવારના હાહાકાર. અરે ! એક પક્ષીના માટે આપ શું કરવા બેઠા છે ! એટલામાં અલંકારયુંકત એક દેવ હાજર થયે અને કહેવા લાગ્યા કે-હે મેરૂના જેવાધીર ! આ દુનીયામાં પુરૂષોમાં તમાજ એક પુરૂષ છે. ઇશાને દ્રે આપણી પ્રશંસા કરી મારાથી સહન ન થઇ તેથી પરીક્ષા કરવા આવ્યા હતા. મને મારા અપરાધની ક્ષમા આપા ! એટલું કહી અંતર્ધાન થઇ ગયાં.

| પ્રકરણ ૩૨ મું | પોચમા∴ચક્રવર્તીં | १९ | તીર્થ`ંકર | શાંતિનાથ | ર૩૫ |
|---------------|------------------|----|-----------|----------|-----|
|               |                  |    |           |          |     |

છેવટે મેઘરથ રાજા-પાતાના પિતા ઘનરથ તીથ`ંકરની પાસે દીક્ષા લઇ અનશન કરા સર્વાર્થસિદ્ધના દેવપણે ઉત્પન થયા. એ અગીઆરએા (૧૧)

(૧૨ે બારમાં ભવે–સાેળમાં તીર્થ;કર શાન્તિનાથ ભગવાન પ**ણે થયા.** તે હસ્તિનાપુરીના રાજા વિશ્વસેન, રાણી અચિરા, તેમની કુક્ષિથી ઉત્પન્ન, થએલા પ્રથમ ગૃહસ્ધાવાસમાં **પાંચમાં** ચક્રવતી<sup>લ</sup>ની પદ્દવી ભાેગવ્યા પછી દીક્ષા લઇ **સાેળમા તીર્થ<sup>ે</sup>કર થ**યા. એમ એકી સાથે બન્ને પદવીઓ ભાેગવ્યા પછી છેવટે માેક્ષમાં ગયા.

ઇતિ જૈન પ્રમાણે પાંચમાં ચક્રવર્તી, અને તેજ સાલમા તીર્થાકર.

## (૧) કુબુતરની દયા વિષયે ત્રણુ નામથી ભારતમાં થએલાે ઉલ્લેખ.

ડા. મૅકડાેનલ. સંસ્કૃત સાહિત્યનાે ઇતિહાસ લખતાં પૃ. ૩૭૫ માં લખે છે કે---" શિબિના પુત્ર રાજા ઉ**રીાંનર--ઝેને** એક કબુતરને શકરાના સપા-ટામાથી બચાવવાને માટે પાતાના પ્રાથુનાે ભાેગ આપ્યા. તેની વાતાં ખાસ આનંદ આપે તેવી છે. એજ વાર્તા-( મહાભારતના) ત્રિજા પર્વના એક બીજા ભાગમાં-શિબિના પાતાના સંબંધમાં અને તેરમા પર્વમાં શિબિના પુત્ર ' વૃષદર્ભા'ના સંબંધમાં કહેવામાં આવી છે. એ વાર્તાની ઉત્પત્તિ બૌદ્ધધમંથી થઇ હાેય એમ એના સ્વરૂપ ઉપરથી સ્પષ્ટ જાણુઇ આવે છે. ''

સમીક્ષા—સગર ચક્રવર્તીના સાઠહજાર પુત્રોની વાત જૈન ઇતિહાસથી સિદ્ધી સટ હતી. ત્યારે પુરાણકારે મહાદેવજીના વરદાનથી મેળવ્યાનું અને રામાયણમાં ભૃગુના વરદાનથી મેળવ્યાનું લખીને બતાવ્યું અને રામાયણ અને ભાગવતવાળાએ એક તુંબડીથીજ સાઠ હજાર પુત્રો પેદા થવાનું લખીને બતાવ્યું. તેનું કારણ યાચિત મંડન રૂપ હાેવાથી ચાહ્કસ ન કરી શકયા ?

તેવીજ રીતે આ કબૂતર અને શકરાની વાત મહાભારતમાંજ–એક લેખકે શિબિરના પુત્ર ઉ**શીનર** કહેચેા. ત્યારે બીજા લેખકે **વૃષદભ**િ કહી બતાવ્યેા. ત્રિજા લેખકે ખુદ **શિબિરજ હ**તાે એમ કહીને બતાવ્યું.

જેનને। ઇતિહાસ—ખાસ એક-ચક્રવર્તી અને તીર્થંકરની પક્રવીને મેળવનાર પુરૂષજ કરૂણાના ભંડાર રૂપ બનીનેજ આટલી બધી સાહસિકતા કરી શકયા છે અને એ વાત ત્રિકાળ જ્ઞાનીના મુખથી નીકળેલી છે. આપણા ક્ષેત્રથી

| २३१ | с | તત્ત્વત્રયીમીમાંસા. | ં ખંડ ૧. |
|-----|---|---------------------|----------|
|-----|---|---------------------|----------|

સિન્ન ક્ષેત્રમાં અનેલી છે. તેમજ કાલથી પણુ અબજોના અબજો વર્ષની વાત છે આ વાતમાં બન્ને તરફના ઇતિહાસ વિના બીજો આધાર નથી પણુ અનિશ્ચિત લેખ હાેચ તે જરૂર વિચારને યાેગ્યજ થઇ પડે તેની કાેઇથી ના પાડી શકાય વહિ. તેથીજ ડાંક્તર સાહેબે જૈન ધર્મના વિશેષ પરિચય વિના-આ વાર્તાની ઉત્પત્તિનું અનુમાન ખોદ્ધ ધર્મથી કરીને અતાવ્યુ છે કારણુ વૈદિક મતવાળા આટલી બધી દયા સુધી પહેાંચે તેવી તેમની પ્રણાલિકા નથી.

ાશબિના સંબંધે પારેવાની કથા જે મહાભારતમાં છે તેઃ-તુલસી રામાયણ ઋરોષ્યા કાંડ પૃ. ૪૦૨ માં મૂઠેલી છે તે નીચે પ્રમાણે—

" ઇંદ્ર ગાળતું અને અગ્નિ હોલાનું રૂપ ધરીને શિબિ રાજાની પરીક્ષા લેવાને ગયા હતા. બાળની ઝપટથી ભાગેલા હાલા શિબિ રાજાના ખાળાતાં આવીને બેસતાં—આજ બાલ્યા કે–હે રાજા ! હું ભુખથી મર છું. અને મારા મરવાથી માર કુટુંબ પછુ મરી જશે માટે તમે હાલાને છાડી હો. રાજા બાલ્યા કે " હું શરજાગતના ત્યાગ નહિ કરૂં" આના બદલામાં તારે જે કાંઇ જેઇતું હાથ તે લે " બાજ બાલ્યા કે આ હાલા બરાબર તમારૂં માંસ તમે તાળી આપા." રાજાએ કાંટના એક પક્ષામાં હાલાને મૂકી બીજા પક્ષામાં પાતાનું માંસ કાપી કાપીને મૂકવા માંડ્યું પછુ જ્યારે શરીરનું માંસ એના બરાબર ન થયું ત્યારે પોતાનું માર્શ કાપવાની તૈયારી કરી. ત્યારપછી ઇંદ્રે પાતાનું રૂપ ધરી રાજાના હાથ પકડયા અને અગ્નિ તથા ઇંદ્રે રાજાના શરીરને સાન્યું કરી વરદાન દઇને ચાલ્યા ગયા."

(૩) પાંચમાં ચક્રવર્તી થઇ શાન્તિનાથ સાેળમા તીર્થ કર થયા તેમની જૈન કવિએ કરેલી સ્તુંતિ નીચે પ્રમાણે.

> દાન દિયેા જિણું આપણી દેહકો, લીના પારાપત જીઉ લૂકાઇ, આવત હી અચિરા ઉદરે, સબ દેશમેં શાન્તિ જિણું વરતાઇ, પાયે છે ખંડકો ગજ જિણું, જિનરાજ ભયેા પદવી દાઇ પાઇ, સેવા હા ભાવ ભળે ધર્મસી કહે, શાન્તિ જીનંદ સબે સુખ ઠાઇ (૧) શાન્તિકી દુહાઇ ભાઇ, બે ન બાેલે શાન્તિ શાન્તિ, છારિ ષટ ખંડ ભાર, ચાસડી (૬૪) હજાર નારી, છન્નુ કાેરી ગામ છાેરી તાેરી નેહ શાન્તિ શાન્તિ, બાજ બાંજે તીન લાખ, લાખ અભિલાષ તજી. તજી કે ચાેરાશી લાખ, તેજી રથ દંતી દંતી

પ્રકરણ ૩૨ મું. દકા ૭મા ચક્રવર્તીઓ તેજ ૧૭-૧૮માં તીર્થ કેરા ૨૩૭

ચિત્તમેં વૈરાગ્ય ધાર, વિત્ત કે ભંડાર છાર લિનેન ઉપશાન્તિ રસ, ક્રીના કર્મ અંતી અંતી શરા યા કે શુશુ હૈ અનંત ધર્મની કહે રે સંત સંતકી ફહાઇ લાઇ, જો ન બોલે શાન્તિ શાન્તિ ×ા ૩ા

ઇતિ વૈદિકે–કળ્યૂતરની દયાના સંબંધે ત્રણ મત્તં તેની સમીક્ષા, વ્યંતે સ્તુતિ

હવે−૬ઠા, અને ૭ મા જે ચક્રવર્તીઓ તેજ ૧૭મા, અને ૧૮ મા તીર્થ'કરા તેમનાે કિંચિત્ વિચાર—-

(૧) ૧૭ મા લીર્થ કર શ્રી કુસુનાથ તેમના પૂર્વભવ

જં ખુદ્ધીપના પૂર્વમહાવિદેહમાં–ખડગી નામની નગરી હતી. તેના રાજા સિંહાવહ નામના હતા. તેમને પોલાનું રાજ્ય છેાડીને સંવરાચાર્યની પાસે દીક્ષા ગ્રહણ કરી. તીવ્રપણે વ્રતનું પાલન કરતાં અહેતાદિક અનેક સ્થાનકોનુ આરાધન કરી તીર્થે કર નામકર્મ ઉપાર્જન કર્શું અન્તે મૃત્યુ પામીને સર્વાર્થ સિદ્ધ નામના વિમાનના દેવતા પણે ઉત્પન્ન થયા. લાંબા કાળ સુધી ત્યાંનું સુખ લોગભ્યા પછી––

જંબૂદ્ધીપ-આ ભરતના હસ્તિનાપુર નામના નગરમાં-સૂર્યના જેવા રાજ્ય સૂર હતા. તેમની રાણી લક્ષ્મીના જેવી " શ્રી " નામની હતી. તેમની કુશુથી-સર્વાર્થસિદ્ધના દેવતા કે જે સિંહાવહ નામના રાજ્યના જીવ હતા તે આવીને ઉત્પન્ન થયા. તેમનું નામ કુશુંનાથ પાડવામાં આવ્યું. તેઓ ગદી ઉપર આવ્યા પછી છએ ખંડના રાજ્યઓને પોતાના તાળામાં કરીને આ અવસર્પીણીમાં છઠ્ઠા ચકવર્તીનું પદ લાેગવ્યું અને પછી દીક્ષા લઇને સતરમા તીર્થ કેરતું પદ પછુ લાેગવ્યું. જેવી રીતે સાળમા તીર્થ કરે એકજ જન્મમાં ચકવર્તીપણું અને તીર્થકર પદ લાેગવ્યું તેવીજ રીતે આ સત્તરમા તીર્થ કર પણ બન્ને પ્રકારના અધિકારી થઇનેજ માક્ષમાં જઇને પોતાના જન્મ મરણુના અંત કરી દીધા.

× શાન્તિનાથ એકજ ભવમાં પાંચમા ચક્રવર્તી થઇ તીર્ઘ'કર થયા એમ એ પદવીએા ધારહ્યુ કર્યાપછી માક્ષમાં ગયા છે. વાસુદેવ ( વિષ્ણુ ) થી ચક્રવર્તાતી શક્તિ તેમજ તેમનો વ્હરિ ભપણી પ્રાયે હેાય છે. તેના આંદાજો સમજવા અમાઐ આ ક્રવિની કરેલી શ્વુતિએા ત્રુકેલી છે.

| २३८ | ત⊽વત્રચી-મીમાંસા. | ખાર ' |
|-----|-------------------|-------|
|     |                   |       |

(૨) ૧૮મા-તીર્થં કર અરનાથ થયા તેમના પૂર્વ ભવ-

જ અદ્ભીપ પૂર્વ વિદેહ. વસ્સવિજય. તેમાં સુસીમા નામની નગરી તેના રાજા ધનપાત-થયા. તેમને રાજ્ય છેાડીને કેાઇ મુનિ પાસે દીક્ષા લીધી. તીવ તપસ્યાની સાથે-અહ તાદિક સ્થાનકોનું આરાધન કરતાં-તીર્થ કર નામ કર્મ ઉપાજ્યું. અન્તે નવમા શ્રેવેયકના દેવતાપણું ઉત્પન્ન થયા. લાંબા ઠાળ સુધી તે દેવલેાકનું સુખ ભાગવ્યા પછા.

જંબદ્ધીપ-ભરતક્ષેત્ર-નગર હસ્તિનાપુરના સબ્લ-સુદ શન રાણી મહા-દેવી તેમની કુક્ષિથી-નવમા ગ્રેવેયકના દેવતા કે જે ધનપતિ રાજાના જીવ હતા તે આવીને ઉત્પન્ન થયા. નામ ' અપરનાથ ' રાખવામાં આવ્યું. રાજ્ય ગાદી ઉપર આવ્યા પછી-સાળમા અને સત્તરમા લીર્થ કરની પેઠે-–પ્રથમ સાતમા ચકવર્તીનું પદ અને પછી અહારમા લીર્થ કરનું પદ ભાગવ્યા પછી જ માક્ષમાં ગયા. સાંગમા સત્તરમા અને અહારમા-એ ત્રણે ચક્રવ્તીઓ તીર્થ કરા પણ થયા છે તેથો બીજા એકવીશ લીર્થ કરાથી આટલું વિશેષજ સમજવું.

ા ઇતિ જૈન પ્રમાણે છઠ્ઠા અને સાતમા ચક્રવતી એ તેજ ૧૭ મા અને ૧૯ મા તીર્થ કરા. પ્રકરણ ૩૨ સું સંપૂર્ણ.

## પ્રકરણ ૩૩ મું.

### છક્ષ વાસુદેવાદિકનું ત્રિક.

કાઇ પણ એક ક્ષેત્રના વિચાર કરતાં એક લીથ કરના સમયમાં સકવર્લી કે વાસુદેવ બેમાંના એક થઇ શકે છે. અથવા લીથ કરાના મધ્યકાળમાં પણ થાય છે. પરન્તુ સફવર્તીના સમયમાં વાસુદેવ અને વાસુદેવના સમયમાં સફવર્તી એકી સાથે અને એકજ કાળમાં તાે થાયજ નહિ. એવા એ અનાદિકાળના નિયમજ છે.

હવે આ અઢારમાં અને ઍાંગણીશમાં લીથ કરની વચમાં એક હજાર કાટિ વર્ષનુ અંતર પડેલું. તેના મધ્યમાં ક્રમથી છઠ્ઠા **પુરૂષપુંડરી**ક વાસુદેવાદિક, ત્યારબાદ **સુભૂમ** નામા આઠમા ચક્રવર્લી અને ત્યાર બાદ સાલમાં **દત્ત** નામના વાસુદેવદિક થયા છે. તેમનું કિંચિત્ વૃત્તાંત અત્રે આપીએ છીએ.

ં (૧) અહારમા લીંચ કર થયા પછી-છઠ્ઠા **આનંદ** ખલભદ્ર, **પુર**ષ<sup>્</sup>

પ્રકરણ ૩૩ મું. છઠા પુરુષ પુંડરીક વાસુદેવાદિકનું ત્રિક ૨૩૯

**પુંડરીક વાસુદેવ અને અલિ નામના પ્રતિવાસુદે**વ જૈન ઇતિહાસ પ્રમ છે. કાેણ હતા **? અને ક**યાંથી આવ્યા <mark>? તેમન</mark>ા કિંચિલ્ ઉલ્લેખ:—

વિજયપુરના રાજા સુદર્શાને જેની દીક્ષા લઇ મોદી તપસ્યા કરી. અન્તે સહસાર નામના આઠમા દેવલોકના દેવવા થયા.

<del>ભર</del>તક્ષેત્ર-પેહનપુરના રાજ્ય પિયમિત્ર હતા. તેની રાહ્યુનું હરણ સુકેલુ નામના રાજાએ કર્યું. પ્રિયમિત્રે દીક્ષા લીધી. આકરી તપસ્યા કરીને નિશ્ચય કર્યો કે મારી સીનું હરણ કરનારના વધ કરવાવાળા થાઉ. અન્તે ચાથા માહેંદ્ર કલ્પ દેવલાકમા દેવલા થયા.

હવે અપગળ અસ્જિય નગરમાં મેવનાદ વિદ્યાધરના વંશમાં પેલે સુકેતુ નામને રાજા અનેક ભવેામાં ભ્રમણ કરી બલિ નામે પતિવાસુદેવ પણે આવીને ઉત્પન્ન થયા. ને પચ્ચાસ હજાર વર્ષના આયુષ્યવાળ, કૃષ્ણવર્ણી, છવીશ અતુષ્યની કાયાવાલા, ત્રણ ખુંડ પૃથ્વીના ભાકતા થયેા,

આ જ અદ્વીપના-ભરતમાં-ચક્રપુર નગરના રાજા મહાશીર નામે હતા. તેની રાણીઓ બે વૈજય તી અને લક્ષ્મીવતી હતી સુદર્શનના છવ કે જે આઠમા દેવલાકમાં હતા તે વૈજ્ય તીની કુક્ષિથી ચાર સ્વપ્ન સૂચિત, અળ-સદ્રની પદવીને સૂચવતા આનંદ નામના ઉત્પન્ન થયેા.

પ્રિયમિત્રના જીવ-ચાથા દેવલાકથી ચ્યવીને લક્ષ્મીવતીની કુદ્ધિથી પુરૂષપુંડરીક નામે વાસુદેવપણે જન્મ્યા. આગત્રીશ ધતુખ્યની ઉંચી ઠાયાવાળા થયે. ગરૂડ અને તાડદ્ધના ચિન્હવાળા, નીલ અને પીત વસ્તને ધરનારા અન્ને ભાઇ થયા રાજે દ્રપુરના રાજા ઉપેંદ્ર સેનની કન્યા પદ્માવતી પુરૂષપુંડરીક વાસુદેવને વરી રૂપવાળી સાંભળીને બલિ પ્રતિવાસુદેવે હરણ કરી. આનંદ અને પુરૂષપુંડરીક શુદ્ધમાં ચઢયા. એક વખતે બલિથી હઠવું પડ્યું. પણ બીજી વખતે પુરૂષપુંડરીકના હાથે બલિએ પોતાનું માથું ચક્ર રત્નથી કપાબ્યુ. દિગયાત્રાએ ચઢીને તે બન્ને ભાઇઓએ ત્રણે ખંડતું રાજ્ય ધાતાને સ્વાધીન પણે કર્યું. એક દરે પાંસઠ હજાર વર્ષના અન્તે વાસુદેવ છઠ્ઠી નરકમાં ગયા. પંચાસી હજાર વર્ષના આયુષ્યવાળા આનંદ બળભદ્રે સુમિત્ર મુનીની પાસે દીક્ષા સંબન્ધ કહ્યા.

ા ઇતિ જૈન પ્રમાણે. યુરૂષ યુંડરીક વિષ્ણુ અને બલિ પ્રતિવિષ્ણુ.

# હવે યુરાણના વિષ્ણુ અને બલિ

વિષ્ણુના દશ અવલારામાં પાંચમે અવલાર વામન રૂપના લખ્યો છે. તેના સંબન્ધ ગીલ ગાવિંદમાં એવું કહેવામાં આવ્યું છે કે-'' થાર્જે જીઝવતે " લાત્પર્થ નીચે મુજબ :----

બલિ નામના દૈત્યે ઇંદ્ર પદને મેળવવા સા (૧૦૦) યહ્યાના આરંભ કર્યો. તેમાં નવાર્ણ (૯૯) પુરા થઇ ગયા. ત્રી કૃષ્ણ ભગવાનને વિચાર થયે! જે—મારૂં આપેલું ઇંદ્રપદ પ્રલ્હાદનું જાય તે યાંગ્ય નહિ માટે સાંમા યજ્ઞ પુરા થવા દેવા નહિ. ળ્રાદ્મણના વેષે વામનરૂપ ધરીને બલિની પાસે દાન માગ્યું. બલિએ કહ્યું કે હે બ્રાદ્મણુ ! તું શું માગે છે ! વામને કહ્યું સાડા ત્રણ ડગલાં જમીન રહેવાને આપ. બલિએ હા પાડી. ત્યાં બલિને કોઇએ કહ્યું કે–અરે એ વામનરૂપ થ્રાદ્મણુ નથી એ તે! શ્રી કૃષ્ણ ભગવાન આવેલા છે. સાંભળતાની સાથેજ બબિને ગુસ્સા થયા. એટલામાં તે! બધીએ પૃથ્વી ત્રણ ડગલાંથી માપી લઇને કહ્યું કે હે રાજન ! બેલ, અડધું ડગલું કયાં સુકું એમ કહીને અડધું બળીની પીઠ ઉપર મૂકીને પાતાલમાં ખેસી ઘાલ્યો. તે વખતે બલિ બોલી ઉઠ્યો ફે-અરે માર્ક કંઇ તા નામ રાખો ! ત્યારે શ્રી કૃષ્ણ ભગવાને વરદાન આપ્યું કે દીવાળીના ચાર દિવસોમાં–તું રાજા અને હું તારા દ્વારપાળ ઇત્યાદિ.

( આ બલિનેા ઉલ્લેખ અમેા દશાવતારના સંબન્ધે કરી ગયા છીએ. અહિં પ્રસંગ નવાે ઉપસ્થિત થતાં કરી જણાવવાની જરૂર પડી છે. )

(૨) **રામાય**ણમાં આ ખલિતા વિષયમાં કંઇ જીદેાજ પ્રકાર છે. જીવેા. શ**ં ૨**૧૧ માં

' જે સમયે બલીને છલવા વામન ભગવાન આવ્યા તે વખત બલીએ જલ આપવા માંડશું ત્યારે શુકાચાર્ય કરવાના નાલચામાં પેઠા કે દાન ન આપી શકે. પાણી ન પડશું ત્યારે કાઇએ સાફ કરવા નાળચામાં સળી ઘાલી તેથી શુકા-ચાર્થની આંખ પુડી શું. આ સંભવિત છે કે ໃ

પછીથી જયારે બલીને વામને છત્યા ત્યારે બળીએ કહ્યું, ખેર જે થસું તે થસું પરન્તુ હું એક વરઠાન માંગુ છું. તે એ કે મારા ઘરને ( પર ) બાવન કરવાજા છે અને હું નિશ્વય નથી કરી શક્તો કે હું કયા દરવાજેથી નીકળું તેથી હું જે દરવાજેથી નીકલું ત્યાં તમારે દર્શન આપ્યા કરવાં લગવાને કહ્યું

2,80

પ્રકરણ ૩૩ મું. વૈક્કિ–રામાયણ્-સ્કંદ શિવ પુ૦ના વિષ્ણુને ખલિ. ૨૪૧

' **પવમસ્તુ** ' હવે નિત્યપ્રતિ ભગવાનને-પર ( બાવન ) રૂપ રાખવાં પડતાં હતાં કેમકે ભગવાનને માલમ ન હાેતું કે રાજા બલી કયા દરવાજે નીકળશે. શી સખ્ત જેલની કમબખતી ભગવાનને આવી પડી ? પુરાણીઓ રાજા બલિને અમર કહે છે અને પાતાલમાં વાસ બતાવે છે, લાે હાલ પણ પાતાળ અર્થાત્ અમેરિકામાં અલિ માજીદ હાેવા જોઇએ તથા તે પર ( બાવન ) દરવાજાનું મકાન તથા ભગવાનના પેરા પણ જોઇએ તા પૌરાણીઓ તાર કાગળ દ્વારા કેમ ખબર અંતર લેતા નથી. અગર જાતે જઇ દર્શન કરી મુકત કેમ થતા નથી. અહિંદેશનું સત્યાનાશ કરી શા માટે રહ્યા છા ? ''

ા ઇતિ વૈદિકે રામાયણના વિષ્ણુ અને ખલિતું સ્વરૂપ લીધેલું શંકાકેશથી.

#### સ્કંદપુરાણુ પ્રથમખંડ અધ્યાય ૧૮ મેા ૧૯ મેા

" બલિ સજા પૂર્વ ભવમાં એક ધૂર્વ હતેા, ગણિકાને તાંખૂલ આપતાં ભૂમિ ઉપર પડેશું. તે શિવને અર્પજી કર્શું તેથી તેનું બધું પાપ નાશ પામ્યું. મરણ પછી ચમની આજ્ઞાથી સાંડાત્રણ ઘડી ઇંદ્રનું પદ મહ્યું. અગસ્તિ આદિને ઐરાવણાદિકનું દાન આપ્યું; સાડા ત્રણ ઘડી પછી પૂર્વેના ઇંદ્રે પાતાનું સ્થાન લીધું, દાનમાં આપેલા હાથી આદિક મેળવવા ઇંદ્રે ચમને પ્રાર્થના કરી. ચમે ચિત્ર ગુપ્તને આદેશ કર્યો કે હાથીઆદિક પાછા મંગાવા અને અલિને નરકમાં માકલા. ચિત્રગુપ્તે કહ્યું કે અલિ નરકને ચાેગ્ય નથી. એમ કહી પ્રલ્હાદની સીના ગર્ભમાં પ્રવેશ કરાવ્યા. ઇંદ્રે પ્રાહ્મણ રૂપથી ખલિના બાપ વિરાચનનું માથું માગ્યું. પછી બલિનેા જન્મ થયેા. બલિએ ઇદ્રાદ્રિકને હરાવ્યા અને સ્વર્ગનં રાજ્ય લીધું પણ શુકાચાર્યની સલાહથી બલિ ભૂમિ ઉપર આવી નર્મદાના તીર ઉપર રહ્યા. અશ્વમેઘાદિક ( ૧૦૦ ) ચજ્ઞા કરવા માંડયા. અદિતિના તપથી સંતુષ્ટ થઇ લગવાન અંદુકરૂપે ચન્નમાં ગયા. અને બલિની પાસે ત્રણ પગલાં જેટલી ભૂમિની યાચના કરી. આપતી વખતે શુક્રાચાર્યે ના પ્રાડી પણ માન્યું નહિત ત્યારે શાપ આપ્યા કે ગુણ વિનાના નિઃશ્રીક ' શા ' ભગવાને બેજ પગલાથી અધું માપી લીધું અને કહ્યું કે ત્રિજી પગલું કથાં મૂકું ? તેવામાં અલિની સ્ત્રીએ પ્રાર્થના કરી તેથી બલિને સુતલા પૃથ્વીમાં જવાની આજ્ઞા કરી. બલિએ કહ્યું મારે તેા તમારા દર્શનની જરૂર છે. લગવાને પણ બલિની પાસે રહેવાનું કળૂલ કર્યું ઇત્યાદિક ઘર્ણું વિવેચન છે તે જોઇ લેવું.

### શિવપુરાણનાે દેવરાજ બ્રાહ્મણ.

વળી શિવપુરાણ તરક દ્રષ્ટિપાત કરી જેતાં આ બલિ રાજાના પૂર્વભવતું

ખં. ૧

સ્વરૂપ લઇનેજ દેવરાજ બ્રાહ્મણુના નામથી કથા ગાેઠવાઇ હાેય તેવા ભાસ વિચારી પુરૂષોને સહજ થઇ શકે તેમ છે. જીવે **શિવપુ**રાણુ મહાત્મ્ય અધ્યાય પહેલા અને બીજામાં----

પહેલા અધ્યાયમાં શિવપુરાણના મહીમા એટલાે બધા કહેવામાં આવ્યા છે કે-મેક્ષ આપવામાં ન તેા અશ્વમેધાદિક યજ્ઞા છે. નતા બીજા પુરાણા છે. તેમજ નતે৷ વેઠાદિક શાસા પણ છે. માત્ર એક શિવપુરાણજ કલ્યાણ કરવાવાળું છે.

એમ કહીને બીજા અધ્યાયમાં કથા મૂકી છે તેના સાર એ છે કે---

દેવરાજ નામના પ્રાદ્યણે ચારે જાતિના માણસાને મારીને ધન લેગું કર્યું. માતાદિક સંવેંને મારી નાખી છેવટે વેશ્યાની સાથે એક પાત્રમાં ખાતે રહ્યો. છેવટે શિવપુરાષ્કુ સાંભળતાં તાવથી મુએા. યમના દ્વતા અને શિવના ગણા લેવાને આવ્યા. ખેંચાતાણી થતાં છેવટે શિવનાગણા' શિવપુરીમાં લઇ ગયા. ઇત્યાદિક ઘણું લખાણ છે.

### વૈદિક મતથી એકાદશીના સંખધે ખલિદાનવની કથા.

ભક્ત એવા અલિને પાતાળમાં ખાસી ભગવાન તેની પાસે રહ્યા સ્કંદપુરાણમાંથી ઉધરેલી ભાદરવા શ્રુદિ. ૧૧ ની કથા. શ્લા ૩૮ ના સાર.

" શ્રી **કુલ્ણ** યુધિષ્ટિરના પ્રશ્નમાં કહે છે કે-પૂર્વે ત્રેલાયુગમાં **બલિ** નામના દાનવ થયા. તે મારા લકત હતા. મારી અને પ્રાદ્દાણાની પૂજા કરતા અને ચન્ન કર્મ પણ કરતા હતા. પરન્તુ ઇંદ્રના દેષી થઇ બધાએ દેવાને તેણું જીથી લીધા અને મારા આપેલા આ લાકપણ તેણે જીતી લીધા દેવતાઓ દેવઝાયઓને લઇ મારી પાસે આવ્યા અને મારી પૂજા સ્તુતિ કરી, પછી મેં વામનરૂપ પાંચમા અવતારે બાળક રૂપથીજ છાદ્ધાંડનું રૂપ ધરી તેનું જે કાંઇ હતું તે બધું લઇને ઇંદ્રને સાંપી દીધું અને બલિ પણ ઇંદ્રના સ્વાધીન કરી ક્રીધેા. પછી સુધિષ્ટિરે પૂછયું કે તમાએ વામનરૂપથી તે બલિને કેવી રીતે જીવી લીધા કે ઉતરમાં ભગવાન કહેવા લાગ્યા કે-મેં અલીક આળકરૂપ ધારણ કરી પ્રાર્થના કરી કે હે બલિ ર તું મને ત્રણ પગલાં જમીન આપ ? જ્યારે મેં **દબાણ કર્યું ત્યારે તે**ણે ત્રણ પગલા જમીન આપવાનું કણુલ કર્યું. પછી મેં સંકલ્પ માત્રથી દેહને વધાર્યું એટલે ત્રિવિક્રમ રૂપે થયું--ભૂલાેકમાં એ પગરૂપ, ભુવલેકિમાં બે જાતુરૂપ, સ્વર્ગલાકમાં કડિરૂપ, મહેલેકિમાં ઉદર રૂપ, જનલાકમાં દ્વદયરૂપ, તપાલેાકમાં-કંડરૂપ, સત્યલાકમાં મુખરૂપ, અને ઉધ્વર્મા માથા રૂપ

ર૪૨

પ્રકરણ ૩૩ મું. વૈદિ'કે-રામધ્યણ-સ્કંદ પુ૦ ના વિષ્ણુને બલિ. ૨૪૩

મારૂં શરીર બની ગયું. એટલે સૂર્યાં. વેક, ઇંદ્રાદિક અને શેષાદિકેાએ મારી સ્તુતિ કરી પછી મેં બલિના હાથ પકધીને એક પગથી પૃથ્વી અને બીજા પગથી ત્રણે લાેક માપીને કહ્યું કે - હે બલિ કે મને ત્રિજો પગ મૂકવાને સ્થાન આપ કે એટલે બલિએ મસ્તક ધર્શું. મેં તેના ઉપર પગ મૂકીને રસાતાલમાં ખાસી ઘાલ્યા તે દાનવ વિનયથી નમ્ત્ર મારી પૂજા કરવાવાળા હતા તેથા મેં તેને વચન આપ્યું કે હું તારી પાસે સદા રહીશ, તેથી અષાઢ સુદિ ૧૧ ના શયન દિવસથી એક મૂર્તિ બલિના આશ્રયથી અને બીજી મૂર્તિ ક્ષીરસમુદ્રમાં શેષ-નાગના પૃષ્ટ ઉપર સુતી રહે છે. તે કાર્તિક માસ સુધી તેથી આ ભાદરવા સુદિ અગ્રીઆરસ મહા પવિત્ર છે. પિતામહની પૂજા કરતાં મેક્ષમાં જાય છે.

સજજના ? છઠ્ઠા પુરૂષપુડરીક નામના વિબ્તુરૂપે કૃષ્ણુની પેઠે મહારાજા થએલા છે. તેમના સમયમાં=પ્રતિવિષ્ણુરૂપે બલિ પણ મહાન રાજા થએલા છે. વાસદેવની સ્તીનું હરલુ રાવણુની પેઠે કરેલું તેથી પુંડરીકના હાથે બલિરાજા મરાલેહા તે સત્યરૂપના લેખને પુરાણકારાએ કેવી રીતે અસત્યરૂપે ગોઠવેલા છે તે વિચારપૂર્વંક જોશા ? બીજું વધારે શું કહું ! એકાદશીના ચાથી કલમના બલિના વિચાર આપ સજ્જનાજ કરી લેશા હું ક્યાં સુધી લખીશ.

ા ઇતિ વૈદિકમતના વિષ્ણુ અને બલિના સંબંધની કથાએા.

છક્ષ વિષ્ણુ. પ્રતિવિષ્ણુની સમીક્ષા.

જૈનોના ઇતિહાસ પ્રમાણે— આ અવસપીંણીના કાળમાં ઝષભદેવાદિક ૨૪ તીર્થ કરો, ભરતાદિક બાર ચકવર્તીઓ અને ત્રિપૃષ્ટ વાસુદેવાદિક નવતું ત્રિક થએલું છે. એજ પ્રમાણે દરેક ચાવીશ ચાવીશ તીર્થ કરા પરત્વે ૬૩ શલાકા પુરૂષે સદાકાળ નિયમ પ્રમાણે ભિન્ન વ્યક્તિરૂપે થતા આવ્યા છે અને ભવિષ્યમાં પણ થયા કરવાનાજ કેમકે આ સંસારની નથી તા આદિ તેમજ નથી તેના અંત આ વાતની સૂચના અમા વારંવાર કરતા આવ્યા છીએ. તેથી જણાવવાનું એ છે કે–અઢારમા તીર્થ કર સુધીમાં–સાત ચકવર્તીઓ અને પાંચ વિષ્ણુ, પ્રતિવિષ્ણુંનું ત્રિક ભિન્ન ભિન્ન વ્યક્તિરૂપે કહી અતાવ્યું છે. હવે આગળ પાંચ ચક્રવર્તીઓ અને ચાર વિષ્ણુ, પ્રતિવિષ્ણુનું ત્રિક કહેવાનું બાકી રહેતું હતું. તેથી આ ૧૮મા અને ૧૯ મા તીર્થ કરના અંતરમાં થએલા આ છઠ્ઠા વિષ્ણુ પ્રતિવિગ્ણુંનું ત્રિક કહી બતાવ્યું છે. આના સબન્ધે જીદા જીદા બાકી રહેતું હતું. તેથી આ ૧૮મા અને ૧૯ મા તીર્થ કરના અંતરમાં થએલા આ બઠ્ઠા વિષ્ણુ પ્રતિવિગ્ણુંનું ત્રિક કહી બતાવ્યું છે. આના સબન્ધે જીદા બાદા પ્રાણ-કારોના ગત પણ લખીને બતાવ્યા છે. માત્ર તેના સંબન્ધે કિચિત્ વિચાર કરીને બતાવીએ છીએ. ત⊤વત્રથી--મીર′ર્દ્ધા

જેનોના ઇતિહાસ પ્રમાણે—તે, વેજવબતના અળવાન સુકેતુએ પ્રિય-મિત્રની રાચીનું હરણ કરી અન્યાય ઇર્ચા તે પાપના ચોગથી અબજોના અબજો વર્ષતક સંસારમાં ભ્રમણ કર્યા બાદ **છાલિ** નામના મહાનુ રાજા પ્રતિવિધ્ણુરૂપે થયા લડાઇએા કરી ત્રણ ખંડનું રાજ્ય મેળવ્યું.

આ તરક પ્રિયમિત્રના જીવે ક્રોધના વશમાં પ**ડીને તપ કર્યો. તપના** પ્રભાવથી દેવઞતિના સુખ ભાગવ્યાં. ત્યાંથી નીકળીને પુરૂષપુંડરીક નામના વિષ્ણુરૂપે થયા બાદ સુકેતુના જીવ બલિને માર્થો, તેથી અન્ને શખશાને નરકના દ્ર:ખમાં પડવું પડ્યું આ બધું તેમના કર્મના વશે થયું પણ સ્વાધીનપણે કાંઇ થયું નથી. પછી આગળ પાતાના આત્માનેક સુધારા કરી માેક્ષમાં જાય. તેની ના કાેણ પાડી શકે તેમ છે ? પરન્ત કાેધાદિકના વશમાં પડેલાઓની મુક્તિ તાે નજ થાય. આ જંગાપર તેમજ બીજા બધાએ ઠેકાણે જૈન ધર્મના સિદ્ધાંતની શું ખુબી છે. તે પણ ધ્યાનમાંજ રાખી લેવા જેવી છે.

( ૧ ) હવે આપણે પુરાણાના લેખાને તપાસી જોઇએ-

પહેલા લેખમાં વિચારવાનું કે-પ્રલ્હાદને પાતાના ભકત માનીને વિષ્ણુએ ઇંદ્રપદ આપ્યું તેા તે કયા કાળમાં આપેલું માનવું ? પાતાના કર્તવ્યથી ઇંદ્રપદ મેળવનાર બલિને છળવાના પ્રયત્ન કરવા એ કાર્ય શું ભગવાનને શાેલે ખરૂં કે ! જ્યારે અલિને છળવાનાજ વિચાર હતે ત્યારે ચાર દિવસની ગુલામગીરી શા માટે બ્લેારી લીધી.

(૨) હવે બીજો લેખ બવાઃ--- ભગવાન ખલિને છળવા આવ્યા ત્યારે શું શકાચાર્યો આંખ દાેડાલી? આ કાર્ય લગવાનના જાણપણે થયું કે અજાણપણે ? જ્યાં ભગવાન હોય ત્યાં શાન્તિ હાેય કે ઉપદ્રવ ? એટલંજ નહિ પણ બલિની <u>ગુલામગીરી પેાતે પણ સદાને માટે વારી લીધી ?</u> આ વાતાે શું વિચારવા જેવી નથી. ?

(3) વિજ્ઞે લેખ જોતાં:-એક ધૂતે વેશ્યાને તાંણુલનું બીડુ આપવા માંડશું ભૂમિ ઉપર પડયું એટલે શિવને અર્પણ કર્યું, તેથી બધુંએ તેનું પાપ દૂર થઇ ગયું. તેથી યમરાજાએ તે ધુંત્તને સાડાત્રણ ઘડીતું ઇંદ્રપદ આપ્યું. તે ધૂર્ત્ત ઇંદ્રપણે સાડાત્રણ ઘડીવાર સ્વર્ગમાં કેવા સ્વરૂપથી રહ્યો હશે ? ઇંદ્રનાં આયુષ્ય તેા ઘણાં લાંબા કાલનાં હાેય છે. ઇંદ્રપદ આપવાનાે અધિકાર પહેલા લેખથી વિષ્ણુનાે જણાય છે. ત્યારે તે અધિકાર ચમરાજાએ કચા કાળમાં પચાવી પાડેચે! ? અદિતિની પ્રાર્થનાથી દેવતાએાની રક્ષાના માટે બલિને છળવા લગવાન ગયા પણ તેમાંતા પાતેજ

**२४४** 

ખંડ 1

| પ્રકરણ ૩૪ મું | જૈનનાપરશુરામ–સુભૂમ ૮મા ચક્રી. | ર૪૫ |
|---------------|-------------------------------|-----|
|---------------|-------------------------------|-----|

સદાની ગુલામગીરી અંગીકાર કરીને ઠગાયા ચમરાજ પણુ કેટલા બધા જ્ઞાની કે દાનમાં આપેલી ચીજો પાછી મંગાવીને ધૂર્વ ને નરકમાં માકલવા ચિત્રગુપ્તને આદેશ કર્યો. ચિત્રગુપ્તે કહ્યું કે એ નરકને ચેાગ્ય નથી. વિષ્ણુ, યમ અને ચિત્રગુપ્ત એ ત્રણુમાં પદવી આપવાના અધિકાર કાેણા ? અને વિચારપૂર્વક કાર્યને કરવાવળા કાેણુ ?

ઇતિ વૈદિકના વિષ્ણુ અને બલિનો સમીક્ષા. પ્રકરણ. ૩૩ મું. સંપૂર્ણ.

# પ્રકરણ ૩૪ મું.

જૈન ઇતિહાસ પ્રમાણે પરશુરામ અને આઠમા સુભુમચક્રવર્તી. છઠ્ઠા વાસુદેવાદિકનું ત્રિક થયા પછી ૧૮ મા અને ૧૯ - મા તીર્થ'કરના મધ્યકાળમાંજ પરશુરામ અને આઠમા સુભૂમ ચક્રવર્તી થયા છે.

વસન્તપુરમાં-માબાપ વિનાના અબિ નામા છેાકરા એક માટા સાથમાં દેશાન્તર જતાં ભૂલાે પડીને તાપસાશ્રમે જઇ ચઢચેા. તાપસ થઇ મોટા તપસ્વી થયેા, જૈન જૈનેતર બે દેવા ધર્મની પરીક્ષા કરવા નીકળ્યા છે. જૈન પદ્મસ્થ રાજધિ મિધિલાથી ચંપામાં જતાં મળ્યા. દેવમાયાથી એક માર્ગે કાંટા અને બીજા માર્ગે છવાે કરી મૂક્યા. સુનિએ દયાભાવથી કાંટાના રસ્તા લીધા. કરી ગીતગાનના માહથો પણ ન કસાયા. એમ અનેક ઉપદ્રવા કર્યા પણ સુનિ પાતાના નિશ્વયથી ડગ્યા નહિ. દેવા ચાલતા થયા. પેલા બે દેવા પછી જમદશિ તરફ વલ્યા. હજારા વર્ષના તપથી વધી પડેલી દાઢીમાં ચકલા ચકલી રૂપે માળા કરીને રહ્યા. ચકલાએ ચકલી પાસે હિમવંત પર્વતે જવાની રજા માગી. ચકલીએ કહ્યું રજા નહિ આપું. તમા બીજીમાં ક્સા તા મારા શા હાલ. ચકલાએ બીજીમાં નહિ કસવાના માટે ગૌહત્યાદિક અનેક સાગના ખાધા તા પણ માન્યું નહિ. છેવટે જમદશિનું પાપ માથે ચઢાવ્યુ ત્યારે ચકલીએ જવાની રજા આપી. તપસ્વીએ બન્નેને પકડીને પૂછયું મને પાપી કેમ કહ્યો ? ચકલાએ કહ્યું ગુસ્સા ન કરા, સાંલળા!

'' अपुत्रस्थगतिनांस्ति '' જેની શુભગતિજ નહિ તેનાથી અધિક પાપી કાેણુ ? શાસ્ત્ર વચન યાદ આવતાં પરણવા તરક મન દાેડશું. આ સ્થિતિ સમજીને બન્ને દેવાે એક વિચારના થયા અને ત્યાંથી ચાલતા થયા.

હવે લાપસે નેમિકેષ્ટિકના–રાજા જિલશવુની પાસે જઇને કન્યા માગી, ડરથી રાજાએ સા (૧૦૦) પુત્રીઓમાંથી ઇચ્છે તેને લેવાનું કહ્યું. કન્યા મહેલમાં જઇ મારી ધર્મપત્ની કાેઇ થશા. શું શું ઘરડા ડચ્ચરને લજ્જાએ નથી. લપસ્વી ક્રોધિલ થઇ વિદ્યાના ચાેગથી કુઅડીઓ બનાવી બહાર નીકત્યા. ત્યાં ધૂળમાં

ખંડ ૧

#### તત્ત્વત્રયી-મીમાંસા.

રમતી રાજાની નાની છેાકરીને બીજોર, ધર્યું મને વાંછે છે ? કહીને ઉપાડી લીધી. હ ચર્ચી રાજાએ ધન આપીને વિવાહી દીધી. શાળીઓનું કુરૂપ દ્વર કરી આશ્રમે ગયેા. રેષ્ટ્રકા નામ રાખી માટી ઘએ કરીથી પરણ્યા. પુત્રના માટે છે ચરૂં સાધ્યા ક્ષત્રાય ચરૂના ભક્ષણથી રેષ્ટ્રકાના સમ થયા. બ્રાહ્મણ ચરૂના ભક્ષણથી હસ્તિના-પુરમાં અનંતવીર્થને આપેલી રેષ્ટ્રકાની અહેનને કુતવીર્થ પુત્ર થયા. રાગથી આકાશ ગામિની વિદ્યાને ભુલેલા વિદ્યાધરની સેવા કરી રામે પરશુની વિદ્યાલઇ સાધી, તેથી પરશુરામ થયા. બહેનને મળવા હસ્તિનાપુરમાં ગએલી રહ્યુકાને અનંત વીર્થના સંબન્ધથી પુત્ર થયા. તેા પણ જમદાનએ લાવીને આશ્રમમાં રાખી કોધમાં આવીને પરશુરામે પરશુ લઇ બાલાનું તેમજ છેાકરાનુ માથું કાપી નાખ્યું.

ખઅર પડતાની સાથે આવીને અનંતવીર્યે આશ્રમને ભરમસાત કરી નાખ્યું. પરશુરામે પરશુથી સેના સાથે અનંતવીયંના નાશ કર્યાં. હરિતનાપુરના રાજા થઇ કૃતવીર્યે જમદગ્નિના નાશ કર્યાં. પરશુરામ હસ્તિનાપુરમાં જઇને કૃતવીર્યના નાશ કરી રાજગાદી ઉપર ચઢી બેઠા. સગર્ભા કૃતવીર્યની રાણી તારાએ નાશીને તાપસાના ભાેચરાનું શરણ લીધું. ત્યાં ચક્રવર્તીના પદને સુચવતાં ચાદ સ્વપ્નપૂર્વક પુત્રના જન્મ આપ્યા સૂભૂમ નામ રાખ્યું.

હવે પરશુરામ લત્રીયના સંખન્ધે બજ્વલમાન થતા કુહાડાથી તેમને કાપી નાંખતા કરતાં કરતાં તારા રાણીના સ્થાન ઉપર આવી ચઢયા કુહાડા દેદીપ્યમાન થતાં તાપસાને પૂછ્યું અહિં ક્ષત્રિય કાેણ છે ? ઉત્તર આપ્યા કે ગૃહરથાવાસમાં અમા હતા. માત્ર ઝપિઓને છેાડી દઇને સાતવાર નિઃક્ષત્રીય પૃથ્વી કરી. મુખ્ય મુખ્ય લત્રીઓની દાઢાઓ ભેગી કરી એક માટા સ્થાળ ભર્યા પછી શાન્ત થયા. પણ મનમાં ભય પેસી જવાથી ગુપ્તપણે નિમિત્તિઆ એને પૂછ્યું કે મારૂ મરણુ કાેનાથી થશે. નિમિત્તિઓઓએ કહ્યું, કે--જેની દળ્ટિથી આ દાઢાઓની ખીર થશે અને સિંહાસન ઉપર બેસીને ખાસે તેનાથી તમાર મરણુ થશે. હવે નિર્ણય થવા દાનશાળા મંડાવી ત્યાં સિંહાસન ઉપર તે ભરેલા સ્થાળ મૂકાવ્યા.

હવે આ તરફ **સુભૂમ** માેટાે થાય છે તે વખતે **મેઘનાદ** વિદાધરે ' પદ્મશ્રી ' પુત્રીના વરના માટે નિમિતિઆએાને પૂછયું. તેમને સુભૂમ વર અતાવ્યાે મેઘનાદે અધી હકીકત મેળવીને પુત્રી પરણાવી, પછી તે સુભૂમની પાસે આવીને રહ્યા.

२४६

| પ્રકરણ ૩૪ મું. | વૈદિક-ભાગવતના પરશુરામ | २४७ |
|----------------|-----------------------|-----|
|----------------|-----------------------|-----|

આ તરક સુભૂમે માતાને પૂછ્યું શું લાેક આટલાેજ છે ? માતાએ કહ્યું ઘણ્યેાએ બધા છે. સાંભળ હસ્તિનાપુરના તારા પિતા રાજા હતા તેને મારીને પરશુરામ રાજા થયા છે, તેના ભયથી હું ગુપ્તપણે અહિં રહી છું. આ વાત સાંભળતાની સાથેજ ધમધમાટ કરતાે હસ્તિનાપુરમાં આવ્યા, ભવ્ય સ્વરૂપ બેઇ લાેકાેએ પૂછ્યું અલ્યા તું કાેણુ છે. ? બાલકે ઉત્તર આપ્યા કે હું ક્ષત્રીય છું અરે બળતી આગમાં કેમ આવ્યા ? બાળકે ઉત્તર આપ્યા કે પરશુરામને મારવા આવ્યા છું. લાેકાેએ બાળખ્યાલ સમજીને વાત કાઢી નાખી પણ આતા સિધે સિદ્ધો જઇ સિંહાસન ઉપર ચઢી બેઠા. દૈવયાેગે દાઢની ખીર બની જતાં જપાજપ ખાવા મંડી પડયાે ત્યાંના રખવાળા છાદ્યાણે મારવા ઉઠયા પણ પાછળ આવેલા તેના સત્તરા મેઘનાદે મારીને કાઢી મૂક્યા.

પરશુરામને ખબર પડતાં પરશુ લઇને મારવા ચઢયેા પણુ સુભુમના પુણ્ય પ્રઅલથી પરશુની અધિષ્ટાતૃ વિદ્યાદેવી ભાગી જવાથી પરશુ નિસ્તેજ થઇ ગયેા. શસ્ત્રના અભાવથી સુભૂમે ઉચકીને થાળ ફેંકયાે. તે સ્થાળ ચક્રરૂપે થઇને પરશુ-રામનું મસ્તક છેદી નાંખ્યું. તે ચક્રના બળથી **સુભૂમ આઢેમા અક્રવર્તી** થયેા.

ા ઇતિ જૈન પ્રમાણે-પરશરામ અને આઠમા ચક્રવર્તી સુભૂમના સંબંધ વાલી કથા.

### વૈક્રિક મતે જમદ**િનના** પુત્ર પરશુરમ.

ભાગવત-૯ સ્કંધ અધ્યાય ૧૫, ૧૬, ના ક્રિંચિત ભાવાર્થ.

" ततः पंचद्हे गाधि रैलपुत्राऽन्वयेऽजनि । यद्दौहित्रसुतो राम: कार्तवीयमऽहनुरुषा ॥

ઝચીક ઝાષે વરુણકેવ પાસેથી ઘાડાઓ લાબ્યા. ગાધિ રાજાને આપ્યા પછી તેની પુત્રી સત્યવતીને પરણ્યા. સત્યવતીની પ્રાર્થનાથી પુત્રના માટે બે ચરૂં ચઢાવીને ઝાષે સ્નાનને માટે ગયા. સત્યવતીના ચરૂ શ્રેષ્ટ જાણી તેની માતાએ ખાધા અને માતાના ચરૂ સત્યવતીએ, આ વાત જાણીને ઝાષેએ સત્યવતીને કહ્યું આ કામ તે અતિનિંદિત કર્યું, તારા પુત્ર દંડધારી અતિઘાર સ્વરૂપને થશે. અને તારા ભાઇ હાદ્ય જ્ઞાની થશે. સત્યવતીએ કહ્યું–( मैवं મુવિતિ માર્ગવ, ા अधताई मवेत्पांत्र: ) એમ થાય તે તા ઠીક નહિ ત્યારે ઝાષેએ કહ્યું તારા પુત્ર નહિ થાય તા પૌત્ર દંડધારી થશે. પછી જમદબ્નિ પુત્ર થયા. અને સત્યવતી

**કૌશિકા** નામની નદી રૂપે થઇ. હવે જમદગ્તિ **રેણની ્યુત્રી રેણ્રિકા** સાથે પરણ્યા અને વસુમાદિ પુત્રામાં છેલ્લા **પરશુરામ** થવા તે વાસુદેવના અંશ ૩પે થયા. તેમને પૃથ્વીના ભારભૂત દ્રષ્ઠ ક્ષત્રીઓના ૨૧ વાર નાશ કર્યો. રાજા મે પૃછ્યું હે છદ્દાન ? રાજાઓએ રામનાે શા અપરાધ કર્યો ? કે જેથી પરશુરામે ક્ષત્રીઓનેહ વારંવાર વાશ કર્યો. ત્યારે શકદેવજીએ કહ્યું કે હું રાજન ! હૈહયોના રાજા સહસ્ત્રાર્ન્ગુને દત્તાત્રેયની આરાધના કરી, તેથી તે હજાર ભુજાવાળા અને અણિ-માદિક અનેક સિદ્ધિઓવાળા અતિદુર્ઘર્ષ થયા. તે એક દિવસ આહેડુ કરતા જમદગ્નિના આશ્રમે જઇ ચઢચેા, જમદગ્નિએ કામધેતુના પ્રભાવથી સૈન્ય સાથે તેનું આતિચ્ચપહ્યુ કર્યું, પહ્યુ પાતાનાથી અતિશચવાળું ઝાધિતું ઐશ્વૈર્ય દેખીને તેને સવત્સા કામધેતુને હરણ કરી. તે વાતની ખબર પડયાથી રામ પરશુ લઇ સહસ્રાર્જીનની પાછળ જઇ સૈન્ય સાથે તેના નાશ કર્યો અને તેના દશ હજાર પુત્રો ભાચથી ભાગી ગયા. રામ કામધેતુ લઇ પોતાના આશ્રમે આવ્યા. જમદ ગ્નિએ કહ્યું કે હે રામ ! તે રાજાનો વધ કર્યો તે તે! બ્રહ્મહત્વાથી પણ મહાપાપ કર્સું, માટે એક વર્ષ લીર્થયાત્રા કરીને પાયનાે નાશ કર ! ( આ પંદરમા અધ્યોયના કિ'ચિત સાર કહેરો ) હવે આગળ ૧૬ મા અધ્યાયના **हिंशित स**ल्ल

પિતાની આજ્ઞાથી ' રામ ' તીર્થયાત્રા કરી એક વર્ષે પાછા આવ્યા. હવે એક દિવસે-રેણુકા ગંગાજી ગયાં, ત્યાં અપ્લરાઓની સાથે કીડા કરતા ચિત્રરથ ગાંધવે રાજાને જોઇ સ્પૃહવાળી થએલી, હાેમની વેળાને ભૂલી ગઇ. શાયની શંકાવાળી થએલી મુંનિના આગળ ઘડાે મૂક્રી હાથ જોડીને ઉભી રહી. મનથી વ્યભિચારિણી જાણીને કહ્યું-હે પુત્રા આ પાપિનીને મારા ? આ વાત કાઇએ કાને નહિ ધરી, ત્યારે રામને પ્રેથી, ત્યારે તેણે " झाल्दन्मात्रासद्दाऽ वधीत् " માતાની સાથે ભાઇઓને પણ મારી નાખ્ય. એટલે જમદગ્નિએ વર માગવાતું કહ્યું. રામે મારેલાને જીવાડવાના અને મારેલાની સ્મૃતિ ન થાય તેવા વર માગ્યા કે તરતજ નિદ્રામાંથી જાગી ઉઠે તેમ બધાએ ઉઠીને ઉજ્ઞા થયા.

હવે પેલા સહસ્રજી નના પુત્રા છિદ્ર જોઇ જમદબ્નિનું માથું કાપીને લઇ ગયા. પિતાના દેહ ભાઇએાને સાંપીને રામ પરશુને લઇ તે સહસ્રાર્જીનના પુત્રાની પાછળ જઇ તેમનાં માથાં કાપીને માટેા પર્વત કરી દીધા અને તેના રકતથી માટી ઘેર નદી બનાવી દીધી અને એકવીશ વાર નિઃક્ષત્રીય પૃથ્વી કરીને સ્થમંતપંચકે (કુરૂક્ષેત્રમાં ) લાહિના નવ કુંડો કર્યા. અને પાછુ આણેલું પિતાનું મસ્તક લઇ તેમના શરીર સાથે જોડીને યજ્ઞ કર્યા અને બધી પૃથ્વી ધ્રાદ્યણેને આપી દીધી અને પાત રહિત થઇ ગયા. ( આ વાત ના કેટલાે વિચાર--રવિશંકર જેષ્ટારામના તરફથી મુંબાઇમાં સંવત ૧૯૮૨ માં છપાવેલા તુલસી રામાયણુ–બાલકાંડનાં પૃ. ૨૭૧ ની દીપમાંથી મળશે. )

ા ઇતિ વૈદિક ભાગવતના પરશરામની કથા.

## જૈન અને ભાગવતના જમદગ્નિના પરશુરામની સમીક્ષા

આ વિષયમાં પ્રત્યક્ષનાે પુરાવાે તાે ઠાેઇની પાસે પણુ નથી. માત્ર અન્ને વરકના ઇતિહાસથીજ જેવાનું છે.

(૧) ઘેાડાઓની ઇચ્છાવાળા ગાધી રાજાને જાણી ઝાચીક ઝાવિએ વરૂણુ (દેવ) પાસેથી ઘેાડાઓ લાવી આપ્યા અને સત્યવતીને પરણ્યા, પણ વરૂણ પાસેથી ઘેાડાઓ લાવ્યાજ ઠેવી રીતે ?

(૨) ચરૂના ભક્ષણથી સત્યવતીને ઘાેર સ્વરૂપના પુત્રનું ફળ થવાનું હતું, તે ફળ સત્યવતીના પુત્ર જમદગ્નિને ન થતાં રેણ્ડુકાના છેલ્લા પુત્ર રામને કેવી રીતે થયું !

( ૩ ) સતી સત્યવ<mark>તીને ક</mark>ાઇ અપરા<mark>ધથી નદીરૂપે જડતા પ્રાપ્ત થઇ</mark> કે સ્વાભાવિકપણે તે જડતા પ્રાપ્ત થઇ ?

( ૪ ) દત્તાંત્રેયની આરાધનાથીં-સહસ્રાર્જીન રાજાને હજાર ભૂજાઓ શું નવીન રૂપે પેદા થઇ ગએલી **? અને થયા પછી શું તે રાજા હજાર ભૂજાઓની** સાથેજ ચાલતાે ?

( ૫ ) જમદગ્તિએ કામધેતુના પ્રભાવથી આવેલા રાજાતું આતિચ્યપણું કર્યું પણ તેવી કેટલીક વાતા કવિએાની રૂઢીમાંજ ચાલુ રહેલી મનાઇ છે. ? તા પછી જમદગ્નિને ત્યાં સાક્ષાત્ કામધેતુજ કચાંથી ? કે જેના સંઅન્ધે રામને અવતાર લઇ અધા ક્ષત્રિઓના નાશ કરવાના પ્રસંગ આવ્યા ?

( ૬ ) ભાગવતવાળાએ અવતાર વાદ ઉભેા કરી **પરશુરામને** વિષ્ણુના અવતારૂપે કલ્પ્યા છે પણુ આ બધા અવતારવાદજ કલ્પ્તિ છે એમ દેશી તેમજ પરદેશી પંડિતા ઘણુાજ એકમતના થએલા છે. અને તે પ્રમાણે અમારા લેખાથો પણ દુરાબ્રહથી દૂર રહેલા સજ્જન પુરૂષા મધ્યસ્થ દ્રષ્ટિથી જેશે તા જરૂર તે વાતની સત્યતા જોઇ શકશે એમ અમાને અમારી ખાત્રી છે.

( ૭.) અવતારી પુરૂષો પાપ કરે ? પાપનું પ્રાયશ્ચિત લે ? અગર ન 32

| ૨૫૦ | તત્ત્વત્રયી ગ | ીમાંસા. | ેર | મંડ ૧ |
|-----|---------------|---------|----|-------|
|     |               | _       | _  |       |

કરે તાે આપણી પેઠે પાછા સંસ્તરના ગાેથામાં ગબાડે પશુ ખરા ? જો તેઓ ગબાડે તાે પછી એ અવતારી પુરૂષાજ કેવા ?

(૮) એક રાજાને મારી તેના પ્રાયશ્ચિતના માટે પરશરામને એક વર્ષ સુધી તીર્થોમાં ભટકલું પડશું, પશુ પાછબથી તેમને લાખા રાજાઓને મારી નાંખ્યા તેના પ્રાયશ્ચિતના માટે સંસારમાં કેટલા કાળ રખડવાના ?

( ૯ ) કદાચ કહેશા કે—યજ્ઞ કરીને બધી પૃથ્વી પ્રાક્ષણાને આપી દીધો તેથી સર્વ પાપના નાશ થઇ ગયા. ત્યારે શું તે બધા પાપના બાંજ પ્રાદ્ધણો એ માથે ચઢાવી લીધેલા માનવા કે <sup>6</sup> જો એ રીતે બધા પાપના નાશ થઇ જતા હાતતા-રાજ ભર્ત હરિ, રાજા ગાપીચંદ, આ દ રાજ્ય છેાડી દઇને યાગીપણું શું કરવાને અંગીકાર કરતા <sup>9</sup> અને તપ, જય, ધ્યાન ધારણાદ્ધિક ક્રિયાઓની માથાકુટ યાગીરાજે શું કરવાને કરતા <sup>9</sup> અમાએ આટલા કિ ચિત્ માત્રનાજ વિચાર કરીને બતાવ્યા છે. બાકી તો વિશેષ વિચાર વાચકાએ જ બન્ને તરફના લેખાને તપાસીને પોતાની બુદ્ધિથી કરી લેવા. આટલી ભલામણ કરી હું મારા આ લેખની સમાપ્તિ કર છું. " જૈનઇતિહાસમાં-સુલ્ મેજ ૨૧ વાર નિ બ્રાદ્ધણ પૃથ્વી કરેલી બતાવી છે અને પરશરામે સાહવાર નિઃક્ષત્રિય પૃથ્વી કર્યાનું જણાવેલું છે પણ નિરાયરાધી જીવાને મારવા રૂપ અઘાર કાર્યથી બન્નેને અધાગતિનાજ પ્રાહુણા થએલા બતાવેલા છે પરન્તુ અવતારરૂપે બતાવેલા નથી આ નત ધ્યાનમાં લઇ વિચારવા જેવી છે.

જમદગ્નિની કામધેનું સહસ્રાર્જીન લઇ ગયેા તેથી પરશુરામે માર્ચો. તુલસી સમાયણ પૃ. ૫૬૪ ની ટીપમાંથી. ( ભાગવત. નવમસ્કંધ )

" દત્તાત્રેયની કૃપાથી હજાર હાથ અને મેાટું બલ પામેલાે સહસાર્જીન રાજ એક દિવસે પાતાની સેના સહિત જમદગ્નિના આશ્રમમાં ગયો. ત્યાં જમદગ્નિએ પાતાની કામધેતુના સહાયતાથી એ રાજાની તથા તેની સેનાની જપૂર્વ અને માટી મહેમાનગીરી કરવી, રાજાએ કામધેતુથી આશ્વર્ય પામીને જમદગ્નિને કહ્યું કે-તમારી ગાય મને આપા. જમદગ્તિએ ના પાડતાં માટામદ-વાળાે સહસ્તાર્જીન બળાત્કારથી ગાય છેાડી લઇને ત્યાંથી ચાલતા થયા. આ વાતની જમદગ્નિના પુત્ર પરશુરામને ખબર પડતાં તેમણે પાછળ જઇને કુહાડાથી સહસાર્જીનને કાપી નાખ્યા હતા.

જમદગ્નિએ-પરશુરામની માતાને અને તેના ભાઇઓને તેની પાસે મગવી પાતે જીવતાં કર્યાં ( એજ ભાગવત, નવમ સ્કાંધ )

#### પ્રકરણ ૩૪ મું. વૈદિક ૬--હમા અવતાર પરશુરામ ને રામ ૨૫૧

તુલસી સમાયણ, પૃ. ૨૭૮ ની ટીપમાંથી.

" એક દિવસ પરશુરામની મા રેહ્યુકા જલ ભરવાને ગયાં હતાં. ત્યાં નદીમાં કેાઇ ગંધર્વને સ્રોઓની સાથે વિહાર કરતો જોઇ તેમાં કાંઇક મન લલચાયાથી તેમને વાર લાગી. જમદગ્તિએ આ માનાસિક વ્યભિચાર જાણી કોધસુકત થઇને પરશુરામથી માટા સઘળા પુત્રેાને રેહ્યુકાના વધ કરવાની આજ્ઞા કરી. કેાઇએ પણ વધ કરવાની હા પાડી નહિ. ત્યારે જમદગ્તિએ પરશુ-રામને આજ્ઞા કરી કે- તમે તમાસ સઘળા ભાઇઓને તથા માને પણ મારી નાખા. *પરશુરાયે તુરતબ સર્વે ને ગ્રારી નાખ્યા. આથી જમદગ્તિએ પ્રસન્ત થઇ વર* માગવાતું કહેતાં પરશુરાયે માગ્યું કે-" ભાઇઓ તથા મા છવતા થાય અને કાઇને પણ આ વાતાતું સ્મરણ પણ નરહે " જમદગ્તિએ તથાસ્તુ કહીને તપાબળથી સવે'ને છવતા કર્યા.

પરશુરામે—સહસ્રાર્જીનના પુત્રોએ પોતાના પિતા જમદગ્નિને મારી નાખ્યા હતા તેથી રેશુકા અહુંજ વિલાપ કરતાં હતાં. તેમને શાન્ત કરવાને વાસ્તે પૃથ્વીને એક્વીશવાર નિઃક્ષત્રિય કરી હતી. "

વૈદિક ઇતિહાસ પ્રમાણે વિષ્ણુના ૬ઠ્ઠા ૭મા અવતાર રૂપ પરશુરામ અને રામને મેળાપ અને તેમને ઝગડા

તુલસીદાસદૃત સમાયભ્રુ બાળકાંડ પૃ. ૨પર થી ૨૮૬ તકમાંના સાર " સીતાજીએ રામના ગળામાં વરમાળા નાખી. આવેલા રાજાઓએ માટેા ખળભળાટ કરી મુકચેા. મુનિના સ્વરૂપે ત્યાં **પરશુરામજી** આવ્યા. રાજાઓ ભયભીત થઇ નમ્યા. વિદ્યામિત્રે રામ લક્ષ્મણુને ચરભુમાં મૂકયા અને રામને એકી ટશે જોયા, બીજી તરફ જોતાં ધતુંખ્યના બે ટુકડા જોઇ બાલી ઉઠયા કે-અરે મૂર્ખ જનકં? બાલી દે! આ ધતુંખ્ય કાને તાેડયું ? એટલે રામચંદ્રજી બાલ્યા છે નાથ ? છે પરશુરામજી ? આ સદાશિવના ધતુષને ભાંગી નાખનારા આપણા કાઇ દાસજ હશે, શી આજ્ઞા છે ! પરશુરામ કોધ કરીને બાલ્યા કે જેને ધતુખ્ય તાેડયું છે તેણે તાે હું સહસ્રાર્જીન જેવા મારા શત્રુ સમજા છું. શત્રુએ સમાજમાંથી અલગ થવું નહીતર સર્વ રાજાઓ માર્યા જશે, પછી અપમાન ભરેલાં વચનાથી લક્ષ્મણુજી બાલ્યા કે-હે સ્વામી ! અમાાએ બાલ્યાસ્થામાંતા ઘણાંએ ધતૃષ તાેડી નાખ્યાં તાે પછી આ ધતુષની મમતાનો શાે છે. તે કોઇ શોધથી પરશુરામ

ં ખંડ ૧

#### તત્ત્વત્રથી--મીમાંસા.

બોલ્યા કે–અરે રાજપુત્ર ! તારા શું કાળ આવી પહોંચ્યે છે ? બાલતા જરા સંજ્ઞાળ રાખ ? સદાશિવનું ધનુષ તે શું ખીજા સમાન ગણાય ? લક્ષ્મણજી બાલ્યા કે-રામે નવું જાણી હાથમાં લીધું સ્પર્શ થતાં તુંટી ગયું તેમાં ક્રોધ શા માટે કરા છેા. પરશુરામ–અરે શઠ ? તૂં મારા સ્વભાવને બાણતા નથી કે હું ક્ષત્રિયાના કળના વૈરી છું અરે જડ? સહસ્ત્રાર્જનની હજાર ભુજાના છેદન કરનારા આ કહાડાને જે ! લક્ષ્ણ–આપણે કહાડા જેઇનેજ ખાલાયું છે આપ પ્રાહ્મણ છેા ક્ષમા કરા ? છેવટે પરશુરામે વિશ્વામિત્રને કહ્યું તેાપણ લક્ષ્મણે વાદ વિવાદ છેાડયેા નહિ. એટલે કુહાડા બતાવી મારવાને તૈયાર થયા. પછી મીઠાં વચનાથી રામચંદ્રજીએ શાન્ત કર્યા, પણ ક્રોધ નહિ સમવાથી બાલ્યા કે-તારા લાઇ મેાટા પાપી, માહામાં ઝેર વાળા હજા હઠતા નથી. છેવટે હાથ જોડી રામચંદ્રજી બાલ્યા કે-હે નાથ ! બાળકનાં વચન કાનપર નહિંધરલાં જે કાઇ કરવું હેાય તે મને કરા. અપરાધી હું છું. હે રામ ! તારા ભાઇ તારી સમ્મતિથીજ બાલે છે અને તુ છળથી હાથ જે કીને છળ કરે છે. આ બધુ છળ છેાડી કે નહિ તેા હું તને અને તારા ભાઇને મારી નાખીશ. એમ કહી કુહાડા લીધા–રામે માશું નમાવ્યું અને કહ્યું કે મને અનુચર જાણી આપણી રીશ ઉતરે તેમ કરો, જા, જા, ? આ બધુ છળ છેાડી દે અને રામનામ છેાડી દે ? રામ બાેલ્યા કે–મારૂં નામ રામ અને તમે પરશરામ તેથી અમે৷ હારેલાજ છીએ. માટે ગ્ર્મપરાધના ક્ષમા કરા ! પછી પરશુંરામ બાલ્યા કે-તું મને પ્રાક્ષણરૂપે સમજે છે પણ મારા ક્રોધરૂપી ચર્રામાં માટા માટા રાજાઓને પશરૂપે બનાવીને હાેમી દીધા છે, મારા પ્રસાવ તું જાણતા નથી તેથી ગવ ધરીને બાલ્યા કરે છે. પછી રામચંદ્રજી બાલ્યા કે હે સુનિ ! જરા વિચારીને બાેલા ? અમે તાે તમાને ખ્રાહ્મણ જાણી માશું નમાવ્યું છે. પણ તમારાથી ડરીને નહિ. અમારા આગળ કાેઇપણ ઉભા રહેવાને સમર્થ નથી. તેા પછી તમે કાેણ માત્ર છેા ? આવાં કાેમળ અને ગુઢ અર્થવાળાં વચના સાંભ-લતોજ પરશુરામનાં પડલ ઉઘડયાં અને બાલ્યા કે આ વિષ્ણુતું ધતુષ લ્યા અને ચઢાવા. એમ કહી ધતુષ આપતાંજ એની મેળેજ ચડી ગુયું અતે પરશુરામના મનમાં વિસ્મય થયેા. અથવા ધનુષ દેતાં-પરશુરામના પાતાના ઇશ્વરાંશ ચઢી ગયેા અને વિસ્મય થઇને સ્તુતિ કરી પછી વનમાં તપ કરવાને ચાલ્યા ગયા. અ વિવાદ ઘણા માટા છે તે રામાયશથી એઇ લેવે.

ા ઇતિ વૈદિક રામાયણુે-૬ ઠા અવતાર પરશુંરામ અને સાતમા રામ બેના મેલાપે ઝઘડા. પ્રકરણ ૩૪ મું. વૈદિકે– ૬ઠા૭મા અવતારના ગ્રધડાની સમીક્ષા. ૨૫૩

(૧) એકજ વિષ્ણુના-છઠા અવતાર **પરશુરામ** અને સાતમા અવતાર **રામ** તેમના મેળાપતી સમીક્ષા.

જૈનોના અને પુરાણેાના લેખા આદર્શરૂપે મૂકયા છે. પ્રત્યક્ષપ્રમાહ્યુ કોઇ નથી. આકર્ષરૂપે ઇતિહાસ કરોા **કે તેટ**લું જુવેા.

જૈન ઇતિહાસ પ્રમાણે **પરશરામ પછી રામચંદ્રછ** લાખા વર્ષના છેટે ચએલા છે. તેના વિચાર અમા આગળપર જણાવીશું. જમદગ્નિએ સાઠ હજાર વર્ષ તપના અંતે રેજીુકાની સાથે લગ્ન કર્યું છે. તેમના પુત્ર **પરશુરામ ઘ**યા છે. અને તે પરશુરામના છેલ્લા સમયે બાળકરૂપ સુભૂમ નામના આઠમા ચક્રવર્તીના હાથે નરાણા છે અને તે સુભૂમ પણુ સાઠ હજાર વર્ષના અન્તે મર્યો છે. તેથી પરશુરામ અને રામના સંબન્ધ વિચારવા જેવા છે. તે શિવાય જૈન ઇતિહાસ પ્રમાણે ૧૧ રૂદ્રોની બુદી બુદી વ્યક્તિએ બુદા બુદા કાળમાં થએલી છે. અને સ્કંદપુરાણવાળાએ એકજ રૂદ્રના અગીઆર સ્વરૂપ અગીઆર પ્રાદ્મણુના સંબન્ધે પ્રગટ થએલા જણાવેલા છે. તેના લેખ આજ ગ્રંથમાં અમાએ આપેલા છે તે જુવા. તે સિવાય કુમારપાળ રાજાના લેખ પણ એજ ગંથથી અમાએ આપેલાે છે તેથી સ્કંદપુરાણ આધુનિકજ ગણાય વળી આ ગ્રંથના પૃ. ૨૨૧ માં-પ્રદ્રાના પ્રાશ્ર ગયા એટલે તેમના દેહુથી ૧૧ રૂદ્રો પેદા થયા એમ પણુ જણાવ્યું છે. તેથી વિચારવાનું કે–સાળમા તીર્થ કર સુધીમાં ૧૦ રૂદ્રો થઇ ગયા છે અને ૧૧ મા ૨૪મા તીર્થ કરના સમયમાં થયા છે. અને **પરશુરામ અને સુભૂમ** ૧૮ મા અને ૧૯ મા તીર્થ કરના મધ્યકાળમાં થયાના આ અધિકાર આપણે લખી રહ્યા છીએ. તેથી રૂદ્રના ધંનુષના સંબન્ધ રામાયણુમાં લખેલાે વધારા પડતાેજ ગણાય. બીજી વાત એ છે કે પરશારામ અને રામ વિષ્ણુના અવતાર રૂપે હાત તા શત્રુઓની પેઠે સામસામી ઘણા લાંબા કાળસુધી જક્કા જક્કીજ શું કરવાને કરતા ? શું પાતે પાતાના સ્વરૂપને પણ એાળખી શકયા નહિ ? એ વાત આપણાથી માની શકારે. ખરી કે ? ×વળી બીજો વિચાર એ પણ છે કે એકજ વિષ્ણુને એકજ કાળમાં બે અવતારા લઇ શત્રુઓની પેઠે સામસામી અજ્ઞાનીઓની પેઠે અથડાવવાની શી જરૂર પડી હતી ? આ ઇતિહાસમાં કેટલી સત્યતા છે અને કયાંથી ઉઠાવીને કર્યા ગાઠવ્યેા છે અને કેવા સ્વરૂપમાં મૂકી દીધે છે તેના

× અારસીમાં--પાતાના પડછાયા જોઇ–અન્રાની પંખીયા ચાંચા મારતા જોયા છે. પણ માણસા જોયા નથી. આતા સાક્ષલ ભગવાન્ પાતાના બે રૂપમાં ભૂલા કેમ પડયા ? જરા વિચાર કરશા કે ?

| તત્ત્વત્રથીમીમાંસા. |  | ખંડ ૧ |
|---------------------|--|-------|
|                     |  |       |

વિચારકરીને જેશે. વળી અન્તમાં લખ્યું છે - વાદવિવાદના અન્તમાં **પરશુરામને** અંશ **રામરાંદ્રજી**માં પ્રવેશ કરી ગયે। એટલે પરશુરામ વનમાં ચાલતા થયા. આ વાત પણ વિચારવા જેવી છે જ્યારે પરશરામના અંશ રામ-ચંદ્રજીમાં પ્રવેશ કરી ગયે। ત્યારે સુડદા રૂપના પરશુરામ પાતાની મેળે વનમાં કેવી રીતે જઇ શકયા. જે મુડદાં પાતાની મેળે વનમાં જતાં હાેય તેા ઠાઠડી <mark>બાંધીને લઇ જવાની શી</mark> જરૂર પડે ? પુરાણામાં લખાએલા અધ્યાયની કે પ્રકરણની સમીક્ષા આપણે ચથાર્થપણે કરી શકીશું નહિ, કારણકે પુરાણકારોએ જેનોનાપાચીન ઇતિહાસને ઉધા છતા ગાઠવી એવા તા ગુ ગળાવી માર્ચો છે કે આપણે જુદા જુદા વિચાર કરતાં શુદ્ધ રસ્તે ચઢી શકીશ જ નહિ. શાધખાળની ઇચ્છા-વાળાઓએ વાસદેવ નરહર ઉપાધ્યેની પેઠે કે લક્ષ્મણ રઘુનાથ ભીડેની પેઠે જૈનોના ઇતિહાસને અને જૈનોના તત્ત્વના ક્રમથી તપાસ કરી નિશ્વય કરી લેવા. વાસદેવ **ઉપાધ્યેના જે**નોના સંબન્ધે લખેલા બે માટા લેખા અમાએ '' જૈનેતર દ્રષ્ટિએ જૈન " નામના પુસ્તકમાં આપ્યા છે. તે સિવાય બીજા અનેક વિદ્વાનાના લેખા પણ અમાેએ છપાવી બ્હાર પાંડેલાે છે તે સિવાય આ ગ્રંથના પાછલા ભાગમાં અનેક પંડિતાના લેખા પણ આપવાના છે. ત્યાંથી વિચાર કરી પાતાના નિશ્ચય કરી લેવાની લલામણ કરી આ લેખની શાન્તિ કરી દઉં છું.

ા ઇતિ વૈક્રિકે રામાયછુના **પરશુરામ** અને <mark>રામા</mark>વતારના ઝગડાની સમીક્ષા પ્રકરણ ૩૪ મું સંપૂર્ણ.

# પ્રકરણ ૩૫ મું.

૧૮ માં તીથ<sup>ુ</sup>કર પછી દત્ત–વાસુદેવાદિકતું સાતમું ત્રિક. નંદન, બળદેવ, દત્તવાસુદેવ, પ્રલ્હાદ પ્રતિવસુદેવ.

અક્ષરમા લીથે કર થયા પછી પુરુષપું ડેરીક વાસુદેવાદિકનું છર્ડું ત્રિક ચએલું તે તેા બતાવી દીધું છે. ત્યાર બાદ જમદગ્તિના પરશુરામ અને સુભૂમ ચક્રવતી થયા તેમના વિચાર પણ આ પૂર્વના લેખમાંજ થઇ ગએલાે છે. હવે આગળ ૧૮ મા લીથે કરના અંતરમાં અને ૧૯ માં લીથે કરના પહેલાં-નંદન નામના બળદેવ, દત્ત નામના વાસુદેવ, અને પલહાદ નામના પ્રતિવાસુ-દેવનું સાતસું ત્રિક પણ થએલું છે. તેમના વિચાર કિંચિત્ લખીને બતા-વીએ છીએ.

રપ૪

પ્રકરણ ૩૫ મું. જૈનમાં–દત્તવા૦ પ્રલ્હાક પ્રતિવાળ નું ત્રિક. ૨૫૫

આ જંબૂદ્ધીપના પૂર્વવિદેહમાં–સુસીમાં નગરીના રાજા વસુંધરે ઘણુ કાળ સુધી રાજ્ય ભાેગવી પછી સુધર્મ મુનીનિ પાસે દીક્ષા લઇ શુદ્ધપણે પાલન કરી અન્તે પાંચમાં પ્રગ્હદેવલાકમાં દેવતા પણે ઉત્પન્ન થયા.

હવે આગળ આ જંબૂદ્ધીપનાં દક્ષિણ ભરતમાં શીલપુર નગરમાં મંદરદ્વીર રાજા થયા તેમના પુત્ર-લલિતમિત્ર મહાગુણુવાન હતાં છતાં પણ ખલ નામના મંત્રીએ તેના ભાઇને સુવરાજ પદવી આપી દીધી. આ પરાભવથી લલિતમિત્રે ઘાસસેન મુનિ પાસે દીક્ષા લીધી. ખલ મંત્રીને મારવાનાં નિશ્ચય કરી-ઘાર તપશ્ચર્યો કરવા માંડી, આલેાચના કર્યા વિના અન્તે મરણ પામી સૌ ધર્મ દેવલોકમાં મહાર્ધક દેવતાપણે ઉત્પન્ન થયા.

હવે પેલેા ખા<mark>લ</mark> નામા મંત્રી ઘણા કાળતક સંસારમાં ભ્રમ્યા પછી આ જંબૂદ્રીપના વેતાઢય ગિરિ ઉપર ઉત્તર **બ્રેણિમાં–તિલકપૂર નામના નગરમાં વિદ્યા**-ધરના ઇંદ્ર **પ્રલ્હાદ** નામે પ્રતિવાસુદેવ પણે થયેા.

હવે આ જંબૂદ્ધીપના ભરતમાં વારાજીસી નગરીમાં ઇક્લાકુવંશી અગ્નિસિંહ નામને રાજા હતા. તેણે જયંતી અને શેષવતી એમ બે રાણીઓ હતી. હવે પેલેા વસુધરના જીવ પાંચમાં દેવલાેકથી ચ્યવીને ચાર સ્વપ્ન સૂચિત નંદન નામે બળદેવ પણે ઉત્પન્ન થયા અને લલિતમિત્રના જીવ શેષવતીથી સાત સ્વપ્ન સૂચિત–દત્ત નામના વાસુદેવપણે ઉત્પન્ન થયા.

હવે એક દિવસે—નંદન અને દત્તની પાસે અરાવણુ જેવા હાથી સાંભળીને પ્રલ્હાદ નામના પ્રતિવાસુદેવે તેમનો પાસેથી માગણી કરી. તે ન મળવાથી સામસામી માટું ચુદ્ધ થતાં છેવટે પ્રલ્હાદે દત્તવાસુદેવ ઉપર ચક્ર મૂક્યું પણ તે નિષ્ફળ નિવડતાં દત્તે પ્રલ્હાદ ઉપર છેાડશું તેથી તેનુ મસ્તક અને ધડ જીદાં થઇને પડયાં. પછી દત્ત ત્રણ ખંડને તાબે કરી ઉમા વાસુદેવપણે થયા. કોમાર પણે ૯૦૦ સા, મંડલિકપણામાં અને દિગ્વિજયમાં પચ્ચાસ પચ્ચાસ વર્ષ અને વાસુદેવપણામાં પપ૦૦૦ હજાર એક દર પ૬૦૦૦ હજાર વર્ષના અન્તે મરીને પાપના યાગથી પાંચમી નરકમાં ગયા. અને તેમના માટા ભાઇ નંદન નામના અળદેવ ભાઇના સ્ત્યુ પછી દીક્ષા લઇ શુદ્ધ વત્તનું પાલન કરી ૬૫૦૦૦ હજાર વર્ષના અન્તે ગેક્ષમાં ચાલ્યા ગયા. ત્રિષઠિના છઠ્ઠા પર્વના પાંચમા સર્ગમાં આ અધિકાર છે. આ દત્તાદિક વાસુદેવનુ ત્રિક સાતસું છે. તેથી પૂર્વે પૂર્વે થએલા વાસુદેવાદિકનાં શરીર. બળ, આયુષ, સુખ અને સંપત્તિ આદિ ચઢતાં ચઢતાં હતાં અને તે કથા કયા તીર્થ કરીના સમયમાં થતા આવ્યા

| તત્ત્વત્રથીમીમાંસા. | • | ખંડ | ۹. |
|---------------------|---|-----|----|
|---------------------|---|-----|----|

તેના સંબન્ધે અમા ક્રમવાર લખતા આવ્યાં છીએ. જો કે આ દુંક લેખમાં તેમના શરીરાદિકના વિચાર વિગતવાર આપી શકયા નથી, પણ જૈન ગ્રંથામાં સવિસ્તર છે. જૈનો પાતાની પ્રવૃત્તિ સર્વજ્ઞ પુરૂષાથી થએલી માને છે અને આજ કાલના જૈનતત્વના અભ્યાસી પ્રખર વિદ્વાના તે વાતને પ્રગટ પણ કરી રહ્યા છે. એકંદર ઇતિહાસના વિષયમાં તેમજ તત્ત્વાના વિષયમાં સત્યતા અને વિશેષતા વિચારી ચાેગ્યતા કયાં છે. તેના વિચાર કરવાની ખાસ લલામણ કરૂં છું. સુજ્ઞેષુ જિમધિकેન.

સાતમા દત્ત વાસુદેવ અને પ્રલ્હાદ પ્રતિ વાસુદેવની સમીક્ષા

પુરાણેામાં—દત્તનામ તેમજ નંદન નામ જોવામાં આવે છે. પરન્તુ તેઓનું સ્વરૂપ-પ્રલ્હાદના સંબન્ધથી છુટુ પડી ગએલું હાેવાથોં અને ઘણી વિકૃતિના સ્વરૂપવાળું થઇ જવાથી અમા ખરા નિર્ણય કરી શક્યા નહિ. તેમજ ઘણા ઉડા પાણીમાં ઉતરવાના પ્રયાસ પણ કર્યો નહિ તેથી કેવળ જૈનોનાજ લેખ પંડિતાને આદર્શ રૂપે જોવા મૂકી દીધા છે. પણ તેના સંબન્ધે વિવેચન કરવાને અમાએ અવકાશ લીધા નથી.

બાકી પુરાશે!માં એવા રૂપે છે કે--પ્રલ્હાદ પાતે વિષ્ણુને! ભગત હતે!, તેને! આપ શિવને! ભગત હતે!. તેથી વિષ્ણું ભગવાને પ્રલ્હાદના પક્ષમાં ભળી નૃસિંહને! અવતાર ધારણ કરી તેના બાપને ઘણાં બૂરા હાલથી માર્થો અને પ્રલ્હાદને તે! ઇંદ્રપણાને! અધિકાર આપ્યે!. આ કથાને! પ્રસંગ અમારા ગ્રંથમાં આપ જોઇ શકશે!. ઇત્યલ વિસ્તેરેણ

ા ઇંતિ જૈન પ્રમાણે–દત્ત નામના વિષ્ણુ તેમની સમીક્ષા. પ્રકરશ્ય ૩૫ મું સંપૂર્ણ.

# પ્રકરણ ૩૬ મું

૧૯મા અને ૨૦ મા તીર્થ કર, ૯મા મહાપલ ચકવર્તી

૧૯ મા તીર્થ કર મિશુલા નગરીમાં ઇક્લાકુંવશી **કુંલી રા**જા હતા તેમની રાણી, **પ્રભાવતી** હ<mark>ેતી. તેમની પુત્રી મલ્લિનાથ</mark> નામા એાગણીશમા તીર્થ કરપણે થયા.તેમના નિર્વાણ બાદ પ૪ લાખ વર્ષના આંતરે વીશમા તીર્થ કર થયા છે.

રપદ

પ્રકરણ ૩૬ મું ૯મા, ચક્રીનાભાઇ વિષ્ણુ કુમાર ને નમુચિ. ૨૫૭

૨૦ મા **મુનિસુલત**–રાજગ્રહ નગરીમાં હરિવંશી રાજા **સુમિત્ર**, રાણી પદ્માવતી, તેમના પુત્ર **સુનિસુલત** તીર્થ'કર થયા. એમના સમયમાં મહા-પદ્મનામા ચક્રવર્તી થયા અને તેમના ભાઇ **વિષ્ણુકમાર** થયા. ચક્રવર્તીના વૃત્તાંત પ્રસંગ પુરતા નિચેના વર્ણુનમાં આવશે, વિશેષ ગ્ર'થાંતરફથી જોઇ લેવા.

વિષ્ણુકુમારના સંબન્ધે કિંચિત્ લખીને બતાવીએ છે હસ્તિનાપુરના રાજા પ્રદ્યોત્તર, તેની રાણી જ્વાલાદેવી તેને બે પુત્રે৷ થયા. માટા વિષ્ણુકુમાર નાને મહાપદ્મ હતેા.

એજ સમયમાં--અવંતીના રાજા <mark>શ્રીધર્મ</mark> થયે৷ છે. તેના મંત્રી ' <mark>નમુચિ</mark> ' હતાે. તેનું બીજું નામ ' <mark>બલ</mark> ' હતું અને તે બ્રામ્ક્રણુ હતાે.

વીશમા તીર્થ કરના શિબ્ય સુવતાચાર્ય હતા. તેમની સાથે વાદ કરતાં તે બલ હાર્યો. તેથી તે આચાર્યને મારવાની કાશીશ કરવા લાગ્યા. રાજાના જાણવામાં આવતાં તે **નસુચિને** પાતાના દેશથી કાઢી મૂકયા. આ નસુચિ અવ'તીમાંથી નીકળીને હસ્તિનાપુરમાં ગયા, ત્યાં ભવિષ્યમાં ચક્રવર્તી થવાવાળા મહાપદ્મની સેવામાં રહ્યા. આ મહાપદ્વે નસુચિના કાેઇ કાર્યથી તુષ્ટમાન થઇને વર આપ્યા. પદ્માત્તરે અને વિષ્ણુકુમારે સુવ્રતાચાર્યની પાસે દીક્ષા લીધી. પદ્માત્તર માક્ષમાં ગયા. વિષ્ણુકુમાર તપના પ્રભાવથી મહાલખ્ધિવાન થયા. હવે સુવ્રતાચાર્ય કરીથી હસ્તિાનાપુરમાં આવ્યા છે ? પેલા નસુચિએ વેર લેવાના લાગ જોઇ મહાપદ્મ ચક્રવર્તીના પાસેથી યજ્ઞ કરવાના ખ્હાને પૂર્વાક્ત વર એવા પ્રકારના માગ્યા કે મને અમુક દિવસ સત્તા સહિત રાજ્ય આપા ? મહાપદ્મ તેની ઇચ્છા મુજબ રાજ્ય સાંપી પાતે અંતઃપુરમાં ચાલ્યા ગયા.

હવે નમુચિ ચરૂની દીક્ષા લઇ સંન્યાસી વિગેરે તમામ લોકોના નમસ્કારની સાથે ભેટ લેવા બેઠેા. જૈન સાધુઓ નથી આવ્યા જાણી પોતાનું માણુસ માકલીને કહેવડાવ્યું કે–હે જૈન સાધુઓ ! તમા ઘણુ અભિમાની છેા અને યજ્ઞના નિંદક છેા માટે નમસ્કારની સાથે ભેટણું કરા કે મારા રાજ્યથી નીકળી જાઓ. આ પ્રમાણે હુંકમ થયેા. સાધુઓ વિચારવા લાગ્યા કે–એનું રાજ્ય તાે છએ ખંડમાં છે તાે આપણે હવે જાવું કયાં ? એવા વિચાર કરી, મુખ્ય આચાર્ય નમુચિની, પાસે ગયા અને કહ્યું કે–અમારા તેવા આચાર નહિ હાેવાથી અમા આવ્યા નથી. નમુચિએ કહ્યું કે ભલે ન આવ્યા 33

ખંડ ૧

#### હત્ત્વત્રથી-મીમાંસા.

તાપણ મારા રાજ્યમાંથી સાત દિવસમાં નીકળી જાએ। અને રહેશા તા તમાને મારી નાખતાં મને પાપ નહિ લાગે. આ જગોપર આચાર્યનું સમસાવનું કહેલું અને નમુચિતું ઉગ્રપશાથી બાલવું ઘણું થયું છે. છેવટે એકના બે ન થયા ત્યાર આચાર્ય તપાવનમાં આવી સાધુઓની સાથે વિચાર કરવા લાગ્યા અને છેવટે એવા વિચાર થયા કે-આ મહાપદ્મ ચક્રવર્તીના માટાભાઇ દીક્ષિત અને લબ્ધિ-વાળા વિષ્ણુક્રમારને બાલાવી લાવવા. આ વખત વિષ્ણુકુમાર મેરૂ પર્વત ઉપર હતા ત્યાં કાેણ બાય ? તે વખતે એક સાંધુએ કહ્યું કે મેરૂપવર્ત ઉપર જાવાની તે શક્તિ મને છે પણ પછા આવવાની શક્તિ નથી. ગુરૂએ કહ્યું તું જા ! વિષ્ણુક્રમાર તને પાછા લઇને આવશે. હવે ગુરૂની આજ્ઞાથી તે લખ્ધિવાળા સાધુ થાડાજ વખતમાં વિષ્ણુકુમાર પાસે પહોંચ્યા. સર્વ વૃત્તાંત કહ્યો. વિષ્ણુ-કુમાર રાજપિ તે સાધુને લઇને શુરૂની પાસે આવ્યા. શુરૂને વાંઘા, શુરૂની આજ્ઞા લ્ઇ પાતે એકલાજ રાજસભામાં ગયા. ત્યાં એક નમુચિ∽અલ વિના સભાના બધા લાેકાએ વંદન કર્શું વિષ્ણુકુમાર મુનિએ ધર્મોપદેશ આપતાં કહ્યું કે-નિ:સંગી સાધઓાની સાથે વૈર રાખવું તે ઘણું અચાગ્ય અને નરકનું કારણ થાય છે. સાધુ કેાઇની નિંદા કરતા નથી તેથી નમસ્કાર કરવાને ચાેગ્ય છે. છતાં તેમની પાસે નંમસ્કાર કરાવવાના હઠ કરવે એ તદ્દન અચાગ્ય છે. છેવટ નમુચિ બલને ઉદ્દેશીને કહ્યું કે હે નમુચિ ખલ! તું આ અકાર્યને છાડી દે! આ જગાપર ઘણી સુક્તિ પ્રયુક્તિ કરવામાં આવી છે પણુ નમુચિ બલ એકના બે ના થયેા. છેવટે કહ્યું કે ચામાસાના દિવસામાં સાધુ કયાં જાય ? પછી તું કહીશ તેમ સાધુઓ કરશે. છેવટે નમુચિઅલ કટકીને બાલ્યા કે તું માન્ય કરવા યાગ્ય છે તેથી તારા માટે ત્રણ પગલાં ( ત્રણુ ડગલાં ) જગ્યા આપું છું. આકી જે ઠાેઇ પણ સાધુ મારા રાજ્યમાં રહેશે તેા હું તેને જીવતા નહિ રહેવા દઉ. છેવટે વિષ્ણુકમાર સુનિએ વિચાર કર્યો કે-આતા કાઇ મહાપાપી સાધુઓના ઘાતજ ઇચ્છે છે. તેથી કાઇ પણ પ્રકારથી સમજે તેવા નથી. માટે હવે તા તેની જડ જાય તા અચાવ થાય તેમ છે. હવે વિષ્ણુકુમાર સુનિ કાેપમાં આવી પાતાની વૈક્રિય લખ્ધિથી એક લાખ નેજનનું શરીર બનાવી, અંક ડગલાથી ભરત ક્ષેત્રાદિક માપી લીધું, બીજા ડગલાથી પૂર્વ પશ્ચિમના સમુદ્રને માપી લીધા. અને ત્રિજી ડગલ નમૂચિબલના માથા ઉપર મુકી સિંહાસનથી નીચે નાખી નમુચિબલને ઘરતામાંજ ખાસી ઘાલ્યા અને મરીને નરકમાંજ ગયા. વિષ્ણુમુનિને દેવતાઓએ મઘર ગાયન સંભળાવી શાન્ત કર્યા. પછી પાતાના શરીરના સંકાેચ કરી ગુફની પાસે પાયનું પ્રાયશ્વિત લઇ વિહાર કરી ગયા. તે મુનિ તપ જપાદિકની સાથે

રપ૮

આ કથાના સંબંધ **નસુચિ બલ** પ્રાહ્મણુ અને **વિષ્ણુકુમાર** જૈન સાધુના પ્રસંગથી બનેલા છે. ત્યારે પુરાણુકારાએ વિચિત્ર પ્રકારથી ગાઠવેલા છે. ા ઇતિ-૧૯ માં પછી ૨૦ માં **તીર્થ**ંકર અને મહાપદ્દમ નવમાં ચક્રવર્તી ના સમયે મુનિઘાતના વાંછક નસુચિના થએલા નાર્શા પ્રકરણ ૩૬ સું.

## પ્રકરણ ૩૭ મું.

હવે ૨૦-૨૧ માના મધ્યમાં--લક્ષ્મણવિષ્ણુ આદિનું આઠમું ત્રિક જૈન પ્રમાણે કિંચિત્ બતાવી વૈદિકમાંથી પણ કિંચિત્ <mark>ખ</mark>તાવીશું.

૨૦૨૧ માના મધ્યમાં લક્ષ્મણાદિકનું આઢ<mark>સું</mark> ત્રિક, **પદ્મ** ( રામ ) અલદેવ, **નારયણ્ (** લક્ષ્મણ્ ) વાસુદેવ, **રાવણ્** પ્રતિવાસુદેવ.

સમ, લક્ષ્મણ, અને સવધ્યુ એ ત્રિક જગત પ્રસિદ્ધ છે. તેમજ જૈન અને વૈદિકમાં તફાવત પશુ છે તેથી જૈન પ્રમાણે કિંચિત્ વિશેષ પણે લખીને બતાલીએ છી.

બીજા તીર્થકર શ્રી **અજિત નાય**ના વખતમાં **ભીમ** રાક્ષસપતિ એ લવણ સમુદ્રમાં રાક્ષસ દ્વીપ મધ્યે પર્વત ઉપર લંકા નામે નગરી વસાવી હતી અને નીચે પાલાલ લંકા નામે પ્રાચીન નગરી હતી. આ દીપ રાક્ષસપતિ ભીમે <mark>મેઘવાહન</mark> નામના પાતાના અજ્ઞાત રહેલા પુત્રને આપ્યે. સાથે નવમણ<mark>િ</mark>ના એક દિવ્ય હાર અને ગક્ષસી વિદ્યા પણ આપી. આથી મેઘવાહનના વંશજો રાક્ષસવંશના નામથી ઓળખાયા, એ વંશમાં વીશમાં મુનિસુવત સ્વામી તીથ'-કરના થયા પછી **રાવણ** નામે પ્રતિવાસુદેવ થયેા. તેના પિતા રત્નશ્રવા રાક્ષસદ્વીપ અને લંકા નગરી ગુમાવી--તેની માતા કૈકસી સાથે પાતાલ લકામાં રહેતા હતા. રાવણ જન્મ વખતે સુતીકા શય્યામાં સુતાે હતા તેવામાંજ તેના પૂર્વજોએ આપેલા નવમણિહાર કે જેની તેના વંશને તેને પહેરવા અશક્ત થઇ પૂજા કરતા હતા અને જેતું રક્ષણ એક હજાર નાગકુમારા કરતા હતા. તે તેને કરડીયામાંથી . ખેંચી કાઢી પાેલાના ગલામાં પહેરી લીધાે ? જે હારમાં તેના સુખનાં પ્રતિબિંબ સ્પષ્ટ પડતાં તે દશસુખ લાગવા લાગ્યા. આથી તેના પિતાએ તેનું દશસુખ એવું લક્ષણ સૂચક નામ રાખ્યું. રાક્ષસદ્વીપની નજીકમાં વાયવ્ય દિશાએ વાનર નામના દ્વીપમાં આદિત્ય રાજા અને ઇંદુમાલિ**નીનાે વાલી** નામે પુત્ર હતા. વાલીને સુગ્રોવ અને શ્રીપ્રભા નામે બીજાં ભાઇ બંહેન હતાં.

| ૨૬૦ <b>તત્</b> વત્રયી–મીમાંસા. ખંડ |
|------------------------------------|
|------------------------------------|

રાક્ષસદ્વી પવાસી જેમ રાક્ષસ સંજ્ઞાથી ઓળખાતા તેમ વાનર દ્વીપવાસી વાનરના નામથી પ્રસિદ્ધ થયા. એ વંશાત્પત્તિ નીચે મુજબ છે. અગીયારમા શ્રી શ્રેયાંસ તીર્થ કરના વખતમાં--ક્રીર્તિ ધવલ રાજાએ પાતાના શાળા શ્રીકઠેને વાનરદ્વી પ આપી ત્યાંની કિષ્કિંધા નગરીના રાજ્ય સિંહાસન ઉપર તેને બેસાડયા એ દ્વીપમાં વાંદરા ઘણા હતા. તેના જરાપણ સંહાર ન કરતાં તેઓનું અન્ન પાનથી રક્ષણ કરતા. આથી એ દ્વીપના બંધા માણસાે જ્યાં ત્યાં વાનરાનીજ આકૃતિ ચિતરતા વાનરદ્વીપના સંજ્યથી અને જ્યાં ત્યાં વાનરાના ચિન્હથી તે લીપના માણસાે પણ વાનરના નામથી આળખાતા.

દશમુખે (રાવણે) વાલીરાજાને કહેવરાબ્યું કે—તમારા પૂર્વજ શ્રીકઠન મારા પૂર્વજ કીર્તિધવલે વાનરદ્વીપમાં લાવી રાખ્યા હતા. ત્યારથી તમા અમારી આજ્ઞા માનતા આબ્યા છે તે તમે મારી આજ્ઞા સ્વીકારશા, એમ કહેવડાવતા બન્ને વચ્ચે માટું યુદ્ધ થયું. તેમાં રાવણ હાર્યો. વાલી પાતાના ભાઇ સુગ્રીવને રાજ્ય આપી અષ્ટાપદ પર્વત ઉપર તપ આદરી ધ્યાનસ્થ ઉભા હતા ત્યાં રાવણે તેમને જોવાથી દ્વેષના માર્ચી, અબ્ટાપદ પર્વત સહિત તેમને ઉંચકી ફેંકી દેવા લાગ્યા. આથી વાલીમુનિએ પર્વતને પગથી દબાવતાં દશમુખ છુંદાઇ રડવા લાગ્યા ! આથી તે દિવસથી તેનું બીજી નામ રાવણુ પડ્યું.

અચેાધ્યાના **દશસ્થ** રાજા રાવણના ત્રાસથી અચેાધ્યા છેાડી રાજગૃહમાં રહેતા હતા. ત્યાં તેમને અપરાજિતા જેનું બીજું નામ કૌશલ્યા પટ રાણીથી પદ્મ ( રામ ) બલદેવની પદવીવાળા પુત્ર થયા. અને **સુમિત્રાથા-લ**સ્મણ વાસુદેવના જન્મ થયા. જેનું રાજાએ-નારાયણ એવું નામ પાડશું હતું. આ બે પુત્રાના પરાક્રમથી દશરથ રાજા ઇક્લાકુવંશના રાજાઓની રાજધાની પોતાની અચાધ્યા નગરીમાં પાછા આવ્યા, ત્યાં કૈકેયીએ ભરતને જન્મ આપ્યા.

મિથિલાના જનક રાજાને સ્લેચ્છ રાજાઓએ આવી પીડવા માંડયે. આથી જનકે પોતાના મિત્ર રાજા દશરથની સાહાય્ય માગી. જેથી રામ અને લક્ષ્મણે ત્યાં જઇ તેઓના નાશ કર્યો. આ પરાક્રમથી સંતુષ્ટમાન થઇ જનક રાજાએ પોતાની અતિ રૂપવતી પુત્રી સીતા રામને આપી. પણ નારદ એક વખત જનકરાજાના અંત:પુરમાં ગએલા ત્યાં સીતાએ તેમને દીઠા તેથી તે ભયપામીને ખૂમા પાડવા લાગી, આથી દાસી વર્ગે નારદને સંતાપ્યા. નારદે વૈતાઢય પર્વત ઉપર આવી સ્થપુર નગરીના રાજા ચંદ્રગતિના પુત્ર ભામંડલને સીતાન ચિત્ર ખતાવ્યું. ચિત્ર જોઇ ભામંડલ સ્નેહવશ થતાં, ચંદ્રગતિએ જનક પ્રકરણ ૩૭ મું. જૈનમાં લક્ષ્મણ વાસુદેવાદિકનું ૮ મું ત્રિક. ૨૬૧

ને બાેલાવી સીતાની માગણી કરી. જનકે રામને આપ્યાની વાત કર્યાથી ચંદ્રગતિ કહેવા લાગ્યાે જો રામ મારી પાસે દુઃસહ તેજવાળાં હજાર ચક્ષાથી અધિષ્ટિત બે ધનુષ્યાે છે તેને ચઢાવે તાે લલે પરણે

આથી નિરૂપાયે જનકે પાતાને ત્યાં સ્વયંવર રચી દેશ દેશના રાજાઓને નિમંત્રી તેમને ધનુબ્ય ચઢાવી કન્યા પરણવા કહ્યુ. **સમે વજાવર્ત ધનુખ્ય** ચઢાવ્યું ને સીતાએ તેમના કંઠમાં વરમાળા આરોપી, **લક્ષ્મણે** અર્જીવાર્ત્ત ધનુખ્ય ચઢાવ્યું. તેમને વિદ્યાધરાએ પાતાની અઢાર મહારૂપવતી કન્યાએા પરહ્યુવી.

કૈકેયીના વચનથી–રામ, લક્ષ્મણ અને સીતા સાથે વનવાસ નિકળ્યા. ત્યાંથી રાવણ સીતાને હરી લંકા લઇ ગયેા.

સાહસગતિ વિદ્યાષર–સુગ્રીવની સી તારાની ઇચ્છાથી, ઇચ્છિત રૂપ કરવાની વિદ્યા સિદ્ધ કરવા–હિમાલયમાં તપ કરવા લાગ્યા. તેને તે વિદ્યા પ્રાપ્ત થતાં કિષ્કિંધા પુરીમાં આવી સુગ્રીવ ક્રીડા કરવા બહાર જતાં અંત;પુરમાં દાખલ થયેા. સુગ્રીવ પાછેા આવતાં પાતાના ૩૫ ધારી સુગ્રીવને અંતઃપ્રુરમાં દાખલ થએલાે બાષ્ટ્યા. વાલિના પુત્રે કાેઇ જાતનાે વિપ્લવ થવા ન પામે તે માટે બન્ને જણુને અંતઃપુરમાં દાખલ થતાં અટકાવ્યા, યન્મે વચ્ચે સુદ્ધ થયું. તે તેમાં એક બીજાને જીતવા અસમર્થ થતાં બન્ને દ્વર જઇ ઉભા. સાચા સુગ્રીવે **પલનજય** અને અંજનાના પુત્ર હ**નુમાન**ને પાતાની મદદમાં બાલાવ્યા પણ તેઓ બે વચ્ચેના લેદ સમજી શક્યા નહિ. આથી નયાં શુદ્ધમાં બનાવટી સુગ્રીવે ખરા સુગ્રીવને કુટી નાખ્યા. સુગ્રીવ ખેદ પામી કાેઇ મહાબળવાનની શાધ કરવા લાગ્યા. તેમને **રામ લક્ષ્મણની** મદદ લેવાના વિચાર કર્યો. સુગ્રીવે પાતાલ લંકાથી રામ લક્ષ્મણને તેડી લાવી માયાવી સગ્રીવને લઢવા બાેલાવ્યા. રામ બન્ને વચ્ચેના લેદ સમજી શકયા નહિ પણ તેની પરિક્ષા કરવા માટે પાતાના વજાવર્ત્ત ધતુંખ્યના ટંકાર કરી. આથી માચાવી સગ્રીવની વિદ્યા ભાગી ગઇ. રામે તેના અસલ રૂપને જોઇ તેને અત્યંત તિરસ્કાર પૂર્વક મારી નાખ્યે.

સુચીવે સીતાની શાધ કરવાનું માથે લઇ, તેના પત્તા રામને મેળવી આપ્યા. હનુંમાનને રાવણુ પાસેથી સીતાને પાછી લેવા માકલ્યા. રાવણના લાઇ બીભીષણુ અને પત્ની મંદાદરીના કહેવા છતાં તે તેને આપી નહિ. જેથી રામ લક્ષ્મણું હનુમાન અને સુચીવની સેના સાથે રાવણુ ઉપર ચઢાઇ કરી. રણુ- ભૂમિમાં રાવણુનું માશું લક્ષ્મણું તેનાજ ચક્રરત્નવડે કાપી નાખ્યું. સીતાને સ્વાધિનમાં લીધી અને રાવણુના ત્રણુ ખંડના રાજ્યને તેઓએ કઅજે કર્યું.

લક્ષ્મખ્રુતું રામના કૃત્રિમ મરખુના સમાચારથી હુકય ખાેભ થતાં ખરણ થવું. રામને આથી ભાઇના વિયાેગનાે ઘણાે આઘાત લાગ્યાે. વૈરાગ્ય પામી રામે સર્વત્યાગ કરી દીક્ષા લઇ બાકીની જીંદગી તપ અને ધ્યાનમાં વ્યતીત કરી કેવળજ્ઞાન પામી માેક્ષ પદને પામ્યા

ા ઇતિ જૈન પ્રમાણે લક્ષ્મણ વાસુદેવાદિકનું આઢમું ત્રિક.

## જૈનમાં–પાલકના પાપે દંડક દેશના નાશે દંડકારણ્ય દંડકારણ્ય વિષયે જૈનોના ઇાવહાસ.

જૈન રામાચણુ સર્ગ પ માે જષ્ટાયુપક્ષીના સંબન્ધ.

" રામ, વનવાસમાં ફરતાં–દંડકારણ્યના પર્વતની શુફામાં આવીને રહ્યા. ત્યાં ભાેજન સમયે આવેલા બે ચારણુ સુનિઓને ભાેજન આપીને જમ્યા ત્યાં ગંધ નામતું રાગી પંખી વૃક્ષથી ઉતર્યું. મુનિદર્શનથી જાતિસ્મરણુ જ્ઞાન અને ચરણુ સ્પર્શથી રાગસુક્ત થયું તે પંખી જટાયુ નામથી પ્રસિદ્ધ થયું. રામના તેના વિષયના પ્રશ્નથી સુનિએ જણાવ્યું ઉ–અહિં પૂર્વે કુંભકારકટ નામતું નગર હતું. ત્યાં દંડક નામના રાજા હતા.

શ્રાવસ્તિના રાજા જિતશત્રુ, તેના પુત્ર સ્કંધક અને તેની પુત્રો પુરદરયશા જે પુરંદરને પરણી હતી. દંડકના પાલક નામના પ્રાદ્મણ દ્રત જિતશત્ર પાસે આવેલા તે ત્યાં જૈનધમ'ની ગાષ્ટિમાં જોડાતાં સ્કંધકે તેને નિરૂત્તરી કર્યો. પાલક સ્વસ્થાનકે રાષ ભર્યો ગયા. સ્કંધકે પાંચશા રાજપુત્રની સાથે વીશમા તીથ કરની પાસે દીક્ષા લીધી. પછી કુંભકારકટે જવાની રજા માગતાં પ્રભુએ મરછાંત ઉપસર્ગ બતાવ્યા ? સ્કંધકના ×આરાધક વિશધકના પ્રશ્નમાં પ્રભુએ કહ્યું-તારા વિના બધાએ સાધુ આરાધક થશે. એટલે તેઓ બધાનું ભહું વિચારી તે તરફ ચાલ્યા. દૂરથી તેઓ પાલકના નજરે પડતાં તેણે રાષ જાગ્યા. વેર લેવા સાધુના યાગ્ય સ્થાનકે શસા દટાવ્યાં. સાધુના ઉતારા થયા. દંડક રાજાદિ તેમની પાસે ધર્મ સાંભળી ઘછાજ પુશી થઇ સ્થાનકે ગયા.

<sup>×</sup> પાતાના સાધ્યે ચઢી જનાર કે સાધ્યથી પડી જેનાર.

<sup>ં</sup>ક, પોતાની નિત્યક્રિયામાં ઉપયોગી જૈન સાધુનું મુખ્ય ચિન્હ તે રજો હંગ્ણ.

|         |     |          | - 74 4      |    |              |         |             |             |
|---------|-----|----------|-------------|----|--------------|---------|-------------|-------------|
| પ્રકરણ્ | Dia | - 1.i    | જૈનવૈદિકમાં |    | 2 6151531 21 | ธาตาริง |             | <b>(3</b> ) |
| 12.00   | 30  | · · · ·  | พาเพเธอาแ   | С. | ઝ્કારસ્પના   | તાગપ.   | <u>स्</u> र | C           |
|         |     | <u> </u> |             |    |              | •••     |             |             |

**દુપ્ટ પાલકે** દંડક રાજાને એકાન્તમાં કહ્યું કે-આ સ્કંધક પાંચશે! ચેહ્તાની શાથે તમારૂં રાજ્ય લેવાને આવેલા છે. જીવે! મુનિઓના સ્થાનમાં શસ્ત્રો દાટેલાં છે, તપાસતાં દુષ્ટનાં દાટેલાં મળ્યાં. દંડકે શિક્ષાનું કાર દુષ્ટ પાલકનેજ સેાંપ્યું. તેને મનુષ્ય પીલન યંત્રથી સાધુઓને સ્કંધકને દેખતાં પીલવા માંડયા. સમતાથી પીલાતાં છેવટે તે કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી માક્ષમાં ગયા. એક નાને! સાધુ રહેતાં સ્કંધકે હ્યું મને પીલ્યા પછી આને પીલ ? તે ન સાંભળતાં અધિક દુષ્ટાઇ વાપરી પહેલા પીલ્યા ? સ્કંધકને આથી રાષ થતાં નિયાણું કર્યું કે-એ આ તપાસ્યાનું ફળ હાય તા હું " આ દંડક તથા પાલક તેમજ તેના કુલ અને દેશના નાશ કરનારા થાઉં " આ રીતે સ્કંધકે પીલાઇ ત્યાંથી કાળ કરી વન્દિકમાર જાતિમાં દેવતા થયા. આ તરફ પોતાની બ્હેન પુરંદર ચશાએ આપેલી કાંબલીના મુનિએ બનાવેલા રજોહરણુ (સાધુના વેષનું ચિન્દ) લેહીથી ખરડાએલું પક્ષીએ લ્પાડયું, તે દૈવયાગે-દંડકની રાણી પુરંદરચશાની પાસે જઇ પડશું. તેણે લાઇનું રજોહરણુ ઓળખ્યું. પાલકે પીલ્યાની ખબર પડતાં રાજ રાણીમાં માટા કલેશ થર્યા. રાણીને શાસનદેવે ઉપાડી મુનિસુવત તીર્થ કરના પાસે મૂકી તેણે દીક્ષા લીધી.

આ તરક અગ્નિ કુમારપણે થએલા દેવ⊸સ્કંધના જીવે અવધિજ્ઞાનથી પોતાન જન્મને વૃત્તાંત જાણી, પાલકને તથા નગરસહિત દંડક રાજાને ભરમસાત્ કરી નાખ્યા. તે દંડક રાજા પોતાના પાપથી અનેક યોનિયોમાં પરંભ્રમણ કરતે આ ગંધ નામના રાગી પક્ષી, અમારા દર્શનથી જાતિસ્મરણ જ્ઞાનવાળા અને ચરણસ્પશંથી રાગમુક્ત થયા છે.

આ પ્રમાણે જેનોમાં દંડક રાજાના પાપથી દંડકારણ્યની ઉત્પત્તિ છે. ા ઇતિ જેન પ્રમાણે—પાલકના પાપે દંડક દેશના નાશથી દંડકારણ્ય.

# દંડકારણ્ય માટે વૈદિકમતમાં ભિન્ન ભિન્ન થએલી કલ્પનાએા

ગૌતમને કલંક આપાવા ગણુપતિ, બ્રાહ્મણેામાં ભત્યા. તુલસી રામાયણુ અરણ્ય કહે પૃ. ૬૬૯ ની ટીપમાં.

(૧) '' ગૌતમની ઉપર ઇર્બ્યાથી ઘેરાએલા <mark>બ્રાદ્રાણે</mark>એ ગૌતમને પતિત ઠરાવવાને વાસ્તે–ગણપતિની પ્રાર્થના કરતાં, ગણપતિ-વૃદ્ધ અને દુર્જળ ગાયનું રૂપ ધરીને ગૌતમના ખેતરમાં પેઠા ગૌતમે આવીને તેણું હાંકી ઠાઢવા વાસ્તે હાથના સ્પર્શ કરતાંજ તે ગાય મરી ગઇ. આથી બ્રાદ્રાણે ગૌતમને પતિત ઠરાવીને ત્યાંથી ચાલ્યા ગયા. ગૌતમે એ અરણ્યમાં

| ૨૬૪ તત્ત્વત્રથી મીમાંસા. | • | ખંડ ૧ |
|--------------------------|---|-------|
|--------------------------|---|-------|

પોતાનું અનિષ્ટ થયું જોઇને અરહ્યને સુકાઇ જવાના શ્રાપ આપ્યા હતા. '' ( <mark>શિવપુરાણ</mark> )

પ્રથમ આ બલુપતિજ કલ્પિત છે તે મારા લેખથી આપ સમજી શકશે ખેર, ઇર્ષાલુ થ્રાફ્રાણેામાં ઇર્થા હોય પણ માંગલિક કાર્યમાં ભાગ લેનારા ગણ-પતિ–આ અનિષ્ટ કાર્યમાં શા માટે જોડાયા ? પ્રથમ ગણપતિએ મહામાયા કેળવી ગૈતમ જેવા મહાઝાયને ફેાગટના સંતાખ્યા ? અરણ્યના નાશ કરાવી હજારા પશુ પંખીઓના આશ્રય ભાગી નાખ્યા બીજા ઇર્ષાલુ તા ન સમજે પણ જ્ઞાની ગણુપતિ કેમ ન સમજ્યા ?

આમાં ત્તાની ગોતમની પછ્યુ એક માટી ભૂલ થઇ, જો કાંઇપણ કરવાનું હતું તા તે અપરાધીઓના માટે કરવાનું હતું. પણુ નાહક ઝાડ બીડને સુકાવી હજારા પશુ, પંખીઓના આશ્રયના ભંગ કરી તેમના શાપ રૂપના ભાગી શા માટે થયા ?

આ વિષયમાં બીજો લેખ જેતાં જ્ઞાની ગણુપતિ કે જ્ઞાનિ ગોતમ ભૂલેલા જણાતા નથી, પણ બીન પાયાની જીઠી વાતાે લખનારાજ ભુલેલા છે તેથી દેવને કે ઝાષને દેાષ આપવા તે તદ્દન વૃથા છે.

(૨) " દંડક રાજાએ—પોતાના ગુરૂ ભૃગુ મુનિની પુત્રીનેા બલાત્કારથી સંભાગ કરતાં, ભુગુ મુનિએ કોધ કરીને દંડક રાજાના આખા દેશને ઉજ્જડ તથા શુષ્ક થઇ જવાના શાપ આપ્યા. તે ઉપર ધૂલ થવાથી એ આખા દેશ વેસન જંગલરૂપ થઇ ગયા. વૃક્ષાદિક પણ સુકાઈ ગયાં આથી એ દેશ દંડકારણ્યના નામથી એાળખાવા લાગ્યા.

( વાલ્મીકીય રામાયણ ઉત્તર કાંડમાંથી લીધેલાે ઉતારાે )

'ઉપરના ત્રહ્યું' લેખાના સંબન્ધે કિચિત્ મારા વિચાર.

જેન ઇતિહાસ બેતાં પાલક પ્રાદ્મગ્રુના પાપનું પ્રાયશ્ચિત દંડક રાજાને નડશું ક્રોધના વશમાં પડી સ્કંધક મુનિએ પોતાના તપનું માક્ષરૂપ ફળ ગુમાવી સંસારમાં ફરવાનું વધાર્યું.

**વૈદિકમતે** બે ઝલએોના શાપથી **દંડકારણ્ય** બનેલું બતાવ્યું છે. શિવયુરાણુવાળાએ ગૌત્તમના શાપથી બનેલું બતાવ્યું છે. આ વાત એવા **૨૫માં** પણ મૂકાય છે કે આ ગૌત્તમ અમારામાંથી કાઢી મૂકયા પછી મહાવીરના શિષ્ય થયા હતા મહાવીર હજારા વર્ષ ઉપર થયા, દંડકારણ્ય લાખાે વર્ષ ઉપર થયું.

Jain Education International

પ્રકરણ ૩૭ મું. માેહિનીના માહવાળા નારદ વિષ્ણુથી ઠગાયા. ૨૬૫

બન્નેના મેળ કેવી રીતે મેળવી આપતા હશે ? પુરાશુકારા ગમે તે લખે-કેમકે તેમને તેા ઇશ્વર તરફથી બધી છુટજ મળેલી હાેય છે. આજ પુરાણુકારે લખ્યું છે કે--શ્રી કૃષ્ણુ ભગવાને માચાવી પુરૂષ માકલી વેદધર્મથી ભ્રષ્ટ-જૈન ધર્મ ચલાવ્યા. આ વાત કૃષ્ણુ ભગવાનજ તેમને કહી ગયા હશે ને ? બીજો લેખ જેતાં ભૃગુના કારણથી દંડકારણ્ય થએલું બતાવ્યું છે. આ ભૃગુ કયા ? કાેઇ જગાપર બ્રહ્માના પુત્રતાે કાેઇ જગાપર વરૂણુના પુત્ર આ બેમાંના કયા બુગુઝદ્યાએ શાપ આપીને દંડકારણ્ય બનાવ્યું ?

જે મતમાં વારંવાર લખાવટને। તકાવત થતો રહેતે। હેાય ત્યાં એજ અનુમાન બંધાય કે–બીજાના લેખાે જોઇ પોતાની મરજી પ્રમાણે તેમને કલ્પનાએ। કરેલી હાેય પણ પોતે વાસ્તવિક પણે લખી શકાયજ નથી.

ા ઇતિ વૈદિકે–દ`ડ કારણ્ય થવામાં–ગૌત્તમ અને ભૃગુ, એ બે કારણ્ રૂપે જાતાવ્યા તેની સમીક્ષા.

યુગયુગમાં ભકતાના ઉદ્ધારક વિષ્ણુ, જેના તેનાથી શાપિત ? અને નારદના શાપથી સુકત, શિવના બે ગણુ, તે રાવણુ અને કુંભકરણુ.

ુલસી રામાયણુ બાલકાંડ **પ**. ૧૧૮ થી ૧ર**૭માંથી કિંચિત્ સાર**્

" કામદેવને જીતવાથી ગવિષ્ટ થએલા નારદે પોતાની બધી વાત શિવ-જીને કહી ખતાવી. શિવે કહ્યું આ વાત ભુલે ચુકે વિષ્ણુજીને સંભળાવશે નહિ. હાથમાં વીણા લઇ ગીત ગાન કરતા નારદ દ્વીર સમુદ્રમાં નારાયણુ પાસે ગયા. આદરસત્કારથી ત્યાં બેઠા. શિવે ના પાડી હતી છતાં કામદેવનું સ્વરૂપ વિષ્ણુને કહી ખતાવ્યું. વિષ્ણુ મોહું ઠેકાણે રાખી બાલ્યા કે-તમા જ્ઞાની, વૈરાગી, તમાને કામદેવ પીડા કરી શકે ખરા કે ? ગવિષ્ટ નારદજી બાલી ઉઠયા કે પ્રભ્ન આપણી દયા છે. હવે વિષ્ણુએ માયાને પ્રેરી તેણે સા ચાજનનું વૈકુંઠથી પણ અધિક નગર ખનાવ્યું. તેમાં ગુણુનિધિ રાજા અને તેની પુત્રી વિશ્વમાહિની થઇ. સ્વયંવર મંડપ થયા. નારદજી પણ જઇ અઢયા. કન્યા દેખી મોહમાં પડયા. હવે એ મને શી રીતે વરે તેની ચિંતામાં પડયા. થોડા વખતમાં તપ જપાદિ ન બની આવે, માટે વિષ્ણુની પાસે જઇને વર માગું. પદ્લાંધ્યા વિષ્ણુ પાસે. વિષ્ણુએ કહ્યું-તમારૂં હિત થાશે તેમ કરીશ. (આ છળવું વચન નારદજી સમજ્યા નહિ.) સ્વયંવર મંડપ ભરાઇ ગયા. નારદ પોતે પોતાનું રૂપ પ્રભુ જેવું દેખીને રાજી થયા. રાજ્યઓ તેમને મુનિ રૂપે જુવે છે. કન્યા વૃક્ષ વાનર રૂપે જીએ છે.

-34

ખંડ ૧

#### તત્ત્વત્રચી-મીમાંસા.

શિવના બે ગણા બ્રાહ્મણરૂપે નારદજીના બધા ભેદા નેતાં કરે છે અને નારદજીની પાસેજ સભામાં બેઠા, અને ગશ્કરી કરવા લાગ્યા કે---રાજકન્ય: આપણને સાક્ષાલ વિષ્ણ જાણીને વરશે ? રાજકન્યાતા વાંદરા જેવા જોઇ પીઠ કઇને આગળ ચાલી અને વિષ્ણુના ગળામાં વરમાળા નાંખી. નારદજી વિચ્હલ થઇ ગયા. હવે પેલાં શિવગણાએ કહ્યું તમા તમારૂં માહું તા જુવા કહીને શાપના ભચથી ભાગી ગયા. દર્પણ ન મળતાં પાણીમાં મુખ જેતાં કુરૂપ જોયું. તે બે ગણોને રાક્ષસ થવાના શાપ આપ્યા. વિચાર કરતા નારદ વિષ્ણુ પાસે ગયા. કાંતાે શાપ આપું કે બ્રદ્મહત્યા આપું. એટલે પરિવાર સાથે વિષ્ણુએ બાલાવ્યા કે–બ્યાકુળ જેવા કર્યા ચાલ્યા ? આટલું સાંભળતાંજ ભજાકી ઉઠવા કે-હે નારાયણુ ? તમારામાં ઇર્બ્યા અને કપટ ઘણું છે. તમે સમુદ્રના મંથન વખતે શિવને ઝેર આપ્યું. તમે ઠગી ઠગીને પારકી વસ્ત્રીઓને લઇ સમુદ્ધિવાન થયા છે<mark>. તમારે માથે ક</mark>ોઇ જણાતે નથી તમે મારી મશ્કરી કરી છે તેથી તમારે દેહ ધરવા પડશે. અને તમે મારી આકર્તિ વાનરા જેવી કરી તેથી તમાને વાનરાઓજ સાહાય્ય કરશે અને સ્ત્રોની હાનિરૂપ અપકાર કર્યો છે તેથી સ્ત્રીના વિ <mark>ચાગથી ૬:ખી થા</mark>એા? વિષ્ણુએ નારદજીના શાપ માથે ચઢાવી લીધા. અને પાતાની માયાને નારદજી ઉપરથી ખેંચી લીધી. એટલે લક્ષ્મી કે રાજકન્યાં નારદજીના જોવામાં આવ્યાં નહિં એટલે નારદજી બાલ્યા કે હે પ્રભ ! મારા શાપ મિથ્યા ચાએા ! વિષ્ણુજી બાલ્યા કે એ તાે મેં મારી પુરીશી અંગીકાર કરી લીધેઃ છે. નારદજી બાલ્યા કે–મારાં પાપ કેવી રીતે દ્રર થાય ? વિષ્ણુએ કહ્યું શિવ-જીનાં શાે નામના જાપ કરાે, સર્વ પાપની શાન્તિ ચરાે. શિવમાં અમાે અધાએ દેવેા આવીજ ગયા.

પછી પેલા બે શિવનાં ગણેા મલ્યા, નારકને પાપથી મુઠત કરવા વિનંતી કરી, નારદે કહ્યું શાપ મુક્ત નહિ થાએા પણ તમાે મેાઠી ઋદિવાળા થઇ જગતને જીતશા અને વિષ્ણુના હાથથી મરીને માેક્ષમાં જશા. એટલે સંસારના ફેરા રહેશે નહિ. સમય પ્રાપ્ત થતાં રાવણુ અને કુંભકરણુ એ બે રાક્ષસા પેઠા થયા."

આમાં પણ જરા મારેા વિચાર---ઇસારાથી વાતને સમજે તે પંડિત ગણાય પણ કહેલી સમજે નહિ તેમાં જ્ઞાન કેટલું ? શિવજીએ ના પાડી હતી છતાં નારદ વિષ્ણુને કામદેવની વાત કહેવા બેઠા, વિષ્ણુએ કરેલી મશ્કરી તે પણ સમજ્યા નહિ. વળી શિવના બે ગણે મશ્કરી કરી તે પણ નારદ ન સમજ્યા. ગાેધા ખાધા ત્યારે સમજ્યા અને શિવના ગણને રાક્ષસ થવાના શાપ

२११

| પ્રકરણ ૩૭ મું. | જૈન વૈદિકના રામલક્ષ્મણાદિક. | २९७ |
|----------------|-----------------------------|-----|
|----------------|-----------------------------|-----|

આપ્યા અરે ! વિષ્ણુને પણ શાપ આપ્યા કે તમા દેહ ધારણ કરશેહ તમારી ઝીનું હેરણ થશે અને વાનરા તમાને સહાય્ય થશે. જે નારદ પ્રત્યક્ષમાં જગાજગાપર ગાથાં ખાઇ રહ્યા છે તેમનામાં ભવિષ્યનું જ્ઞાન કયાંથી આવ્યું !

વળી પેલા બે રાક્ષસોએ પાતાના શાપથી મુકત થવા કહ્યું ત્યારે તેમને ભવિષ્યમાં માક્ષ થવાનું કહી બતાવ્યુ ? જે માણુસ પ્રત્યક્ષમાં જગાજગાપર કુટાતા હાેય તે ભવિષ્યવેત્તા હાેય ખરા કે ? મારા આ વિચારથી સત્ય શુ છે ? તેના વિચાર કરી જાવા ? કાેરેકાેરા શ્રદ્ધાથી આપણી બુદ્ધિમતા શુ કામની ?

વળી જુવા નારદે કૃષ્ણજને ઠગ કહયા, શિવજુ ઠગાયા આ બધામાાં યધારે જ્ઞાની કેાણે સમજવા ? વળી વિચારવાનું કે જૈન પ્રમાણે**⊸રામ લક્ષ્મણ** અને **રાવણુ એ આઠમું વ્રિક છે. અને શ્રી કૃષ્ણાદિકનું નવસું વ્રિક** આગળ કહેવાનુ છે.

વૈદિકે દશા વતારમાં–**રામ સાતમા** અને શ્રી કૃષ્ણુ આઠમા અવતાર એટલે રામ તા પૂર્વ થએલા છે. તાે પછી આ રામાયણુવાળાએ ઉધા છતાે મેળ કેવી રીતે મેળવીને આપ્યા હશે ? સજ્જના જરા પુક્રત પણે વિચાર કરશા ?

ા ઇલિ વૈદિકે નારદના શાપે સી વિચેાગી વિષ્ણુ અને શિવગણુ બે શાપથી સુકત.

વિભીષણના પ્રશ્નના ઉત્તરમાં–જયભૂષણ કેવલીએ કહી ખતાવેલા રામ સીતાદિકના પૂર્વભવેા જૈન પ્રમાણે—-

ં જૈન રામાયણુ સર્ગ ૧૦ માંથી નીચે પ્રમાણે.

" ક્ષેમપુર નગરમાં નયદત્ત વર્ણિકના ધનદત્ત અને વસુદત્ત બે પુત્રો હતા. આ બન્નેને યાગ્નવલ્કય નામના પ્રાહ્મણુ સાથે મિત્રાઇ હતી. તેજ નગરમાં સાગરદત્ત વર્ણિકને-ગુણુધર પુત્ર અને ગુણુવતી પુત્રી હતી. આ ગુણુવતીને પિતાએ ધનકત્તને આપી, તેની માતાએ ધ્રમના ક્ષેણિથી ધનાઢય શ્રીકાન્તને આપી. યાગ્નવલ્યને ખબર પડતાં નયકત્તના પુત્રોને ખબર આપી. પેલા વસુકત્તે રાત્રે શ્રી કાન્તને મારી નાખ્યા. અને શ્રીકાન્તે પણ ખડ્ગવડે વસુદત્તને મારી નાખ્યા. તે બન્ને મરી વિધ્યાટવીમાં મુગલા થયા. ગુણવતી કુવારીજ મરણ પામી અને તેજ વનમાં મુગલી થઇ. ત્યાં પણ તેને માટે બન્ને સુદ્ધ કરીને મર્યા. એવી રીતે પરસ્પર વૈરથી ઘણા કાળ સંસારમાં રખડયા.

' અને <mark>વ્રષભધ્વજને</mark>। જીવ અનુક્રમે આ **સુગ્રીવ** રાજા થએલ છે.

હવે પેલા શ્રી <mark>કાન્તન</mark>ે છવ અનેક લવમાં ભ્રમણ કરી **મણાલ** કદ તામના નગરમાં-શંભુ રાજા અને તેની રાણી હેમવતીના પુત્ર વજકંઠ, નામે થયે।

www.jainelibrary.org

આ તરફ ધનદત્ત--ભાઇના મરણથી પીડિત થઇ ભટકવા લાગ્યાે. રાત્રે ક્ષુધાપીડિતે સાધુ પાસે ભાજન માગ્યું. સાધુ બાલ્યા રાત્રે સાધુ પાસે ન હાય એમ કહી ધર્મ બાધ આપતાં પક્કાે બ્રાવક થયા. મરણ થયા પછી સૌધર્મે દેવતા થયેા. ત્યાથી ્ય્યવીને મહાપુરમાં–મેરૂશેઠની સ્ત્રી ધારિણીના ' **પદ્મરૂચિ** પુત્ર શ્રાવક થયેા. આ પઘરૂચિ અધ્યારૂઢ થઇ ગાેકુળમાં જતાં અશ્વથી ઉતરી મરણ દશામાં પડેલા બળદને નમસ્કાર મંત્ર સંભળાવ્યા. તેના પ્રભાવથી એજ અળદ તેજ નગરમાં છન્નછાય રાજાની શ્રીદત્તા રાણીને વ્રષભધ્વજ નામે યુત્ર થયેા. આ કુમાર કરતાં કરતાં તે બળદની મૃત્યુભૂમિ પાસે આવ્યેા એ જોઇ તેણે જ તિરમરણ જ્ઞાન થયું. ત્યાં તેણે એક જૈનચૈત્ય કરાવી તેની એક ભીંત ઉપર-મરણ, પામતા તે બળદનું, તેના કાનમ મંત્રના સંભળાવનારનું, અને સાથે તેના ઘોડાનું, પણ ચિત્ર કરાવી રક્ષકોને કહેતા ગયા કે આ ચિત્ર જે ઓલખે તેની ખબર મને તુરત આપને. આ તરક પદ્મરચિ ત્યાં આવી વંદન વિધિ કરી ચિત્ર જોતાં બાલ્યા કે આ વૃત્તાંત બધું મને લાગુ પડે છે. રક્ષકાથી ખબર મળતાં **વ્રષભધ્વજ** ત્યાં તરતજ આવ્યે। અને તેણે પદ્મરૂચિને પૂછ્યું આ ચિત્રના વૃત્તાંત તમે જાણા છા ? તેણે કહ્યુ-'હા ' કાઇ જાણીતા પુરૂષે અહિં આલેખ્યું છે. તે સાંભળી વૃષભધ્વજ નમસ્કાર કરી બેલ્થે કે એ ઝળદ્રનાે જીવ હું આ રાજપુત્ર થયે৷ છું. તમે મારા ચુરૂ છેા, રાજ્ય તમે ભાગવા. એમ કહી વૃષભધ્વજ શ્રાવકનાં વ્રલ પાળતાે પદ્મરૂચિની સાથે અભેદપણે વર્તી અન્ને મરણ પામી બીજા દેવલેકનાં મહર્ઘિકપણે દેવતા થયા.

હવે પ**દમરૂચિને**। જીવ, દેવલેાકમાંથી ચ્યવીને∽મેરૂથી પશ્ચિમના વૈતાઢય ઉપર– નંદાવર્ત નગરના રાજા નં**દીશ્વર,** તેની રાણી **કનકપ્રભાના** પુત્ર **નયનાનંદ** થયા. ત્યાં રાજ્ય ભાગવી. પછી દીક્ષા લઇ ચાથા દેવલાેકમાં દેવતા થયા. ત્યાંથી ચ્યવીને પૂર્વવિદેહની ક્ષેમાપુરીના રાજા વિ**પુલવાહન** તેમની સણી <mark>પદ્મમાવતીથી</mark> શ્રી **ચંદ્રનામા** કુમાર થયા. રાજ્ય ભાગવ્યા પછી સમાધિ ગુપ્ત મુનિની પાસે દીક્ષા લઇ કાલ કરી પાંચમા દેવલોકમાં **ઇદ્રપ**ણે ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંથી ચ્યુવીને તેમને∖ છવ, આ મહાબળવાવ બળભદ્રની પદવીવાળા રામચંદ્ર થએલા છે. આ પ્રમાણે રામચંદ્રજીના દ્રુંક પૂર્વભવ કહી બતાવ્યે.

Jain Education International

286

તત્ત્વત્રયી--મીમાંસા.

ખંડ ૧.

પ્રકરણ ૩૭ મું. જૈનપ્રમાણે રામસીતાદિકના પૂર્વભવના સંબંધ. ૨૬૯

અને પેલેા <mark>વસુદત્તના</mark> છવ અનેક ભવમાં ભ્રમણ કરી શંભુ રાજાના પુરાહિત વિજય તેના સી રત્નચૂડાના **શ્રીભૂતિ** નામે પુત્ર થયે.

પેલી ગુણુવતીને જીવ અનેક ભવેમાં બ્રમણ કરી શ્રી ભૂતિની સી સરસ્વતી, તેની પુત્રી **વેગવતી** નામે થઇ તેણે ચૌવન વયે સુદર્શન નામના એક ધ્યાનસ્થ સાધુના ભક્તોને હાસ્યથી કહ્યું કે આ સાધુને મેં પૂર્વે સ્ત્રીની સાથે ક્રીડા કરતાં જોયા હતા. આને તે તમે શું વંદના કરા છેા ? આ વાત સાંભળીને લોકા વિષમ પરિણામી થઇ કલંકની ઉદ્ધોષણા કરતા સતા તે મુનિને ઉપદ્રવ કરવા લાગ્યા. એટલે જ્યાં સુધી આ કલંક મારા ઉપરથી ઉત્તરશે નહિ ત્યાં સુધી હું મારૂં ધ્યાન છેાડીશ નહિ. એવા તે મુનિએ અભિગ્રહ કર્યો.

પછી કેોઇ શાસન દેવતાએ રાષથી વેગવતીનું મુખ રાગગ્રસ્ત કર્યું અને સાધુના ઉપર મુકેલા કલંકની વાત તેના પિતાના જાણવામાં આવતાં વેગવતીના ઘણાજ તિરસ્કાર કર્યો. એક તરકે પિતાના રાષ, બીજ તરક રાગથી લય પામીને વેગવતીએ સુદર્શનમુનિ પાસે આવી સર્વ લેાકોની સમક્ષ ઉચ્ચે સ્વરે આ પ્રમાણે કહ્યું⊸હે સ્વામિ તમે સર્વથા નિર્દોષ છેા. મે તમારી ઉપર આ ખોટો દેાય આરે:પણ કરેલાે છે માટે હે ક્ષમાનિધિ ! મારાે એ અપરાધ ક્ષમા કરાે ? " તે વચન સાંભળી લાેકાે પાછા કરીથી તે મુનિને પૂજવા લાગ્યા. ત્યાર પછી વેગવતી પરમશ્રદ્ધાળુ શ્રાવિકા થઇ. શંભુ રાજાએ તેની માગણી કરી. શ્રી ભૂતિએ કહ્યું કે હું મારી કન્યા મિથ્યાદષ્ટિને આપીશ નહિ. તે સાંભળી શંભુ રાજાએ શ્રી ભૂર્તિને મારી નાખીને વેગવતીની સાથે બળાત્કારથી ભાગ કર્યો. તે વખતે વેગવતીએ શાપ આપ્યા કે હું ભવાંતરમાં તારા વધના માટે થઇશ. પછી શંભુ રાજાએ તેને છેાડી દીધી એટલે હરિકાન્તા ( સાધ્વી ) આર્યાની પાસે દીક્ષા લઇ આયુખ્ય પૃર્ણ કરી વેગવતી સાધ્વી પાંચમા પ્રદ્રા દેવલેાકમાં ગઇ. ત્યાંથી <sup>ચ્</sup>યવીને તે જનકરાજાની પુત્રી <mark>સીતા</mark> થઇ અને પૂર્વના શાપના વશથી શંભુ રાજાના જીવ રાક્ષસપતિ રાવણના મૃત્યુના માટે તે થઇ પડી. પૂર્વે સુદર્શનસુનિ ઉપર ખાેટાે દેાષ આરોપણ કરવાથી આ સીતાના ભવમાં તેના ઉપર લાેકોએ ખાેડું કલંક મૂક્યું.

'' જૈન ગ્રંથા પ્રમાંણે રામસીતાદિકના પૂર્વ ભવના ટુંક વિચાર લખી અતાવ્યા. "

ા ઇતિ જૈન પ્રમાણે-સમ સીતાદિકના પૂર્વ ભવેાનું સ્વરૂપ.

200

## વેદમાં ખેતી અથવા કૃષિકાર્યના દેવાની પ્રાર્થના.

તત્ત્વત્રથી મીમાંસા,

ર્સિંદુ સંસ્કૃતિ પૃ. ૧૧ માં—" ખેતી અથવા કૃષિકાર્યના દેવોને સંબેા-ધીને રચાયેલું નીચેનું સ્તુતિ ગીત અતિ જાણવા લાયક છે. તે દેવેામાં 'સીતાનું ' નામ પણ મળી આવે છે. અને ત્યાં સીતા શબ્દના અર્થ પાક ઉત્પન્ન કરનાર ખેતીનું ' હળ ' એવા કરવામાં આવ્યા છે. સમય જતાં એ " હળ "—" દેવી "ને પ્રાચીન હિંદનાં બે મહાન વીર કાવ્યા પૈકીના એક " રામાયણુ " નામના વીર કાવ્યમાં નાચિકા તરીકે જોવામાં આવે છે.

" ક્ષેત્રના નાયકની મદદથી આપણે ક્ષેત્ર ( રહ્યુસ ગ્રામમાં ) વિજય મેળવશું આપણી ગાયા તથા ઘાડાએાનું રક્ષણ કરનાર આપણા નાયક ( ઇશ્વર ) આપણું કલ્યાણ કરા. "

" એ પરમ પિતા ? અમારા ઉપર મિષ્ટ વર્ષાદ વર્ષાવે. ગાયના દ્રધ જેવે તે શુદ્ધ અને વિપુલ જોઇએ. તેને માપ્રણું જેટલાે મીઠા કરાે. "

'' મંગળકારી **સીતાદેવી** ! અમે વીનવીએ છીએ કે આગળ ચાલેા કે જેથી અમે સુખી થઇ અવાજ સારો રીતે ઉગાડી શકીએ " વિગેરે ( ઝાગ્. મં. ૫૭ )-----

તે વખતના વ્હેમી ખેડુત પંડિતે/ની આ પ્રાર્થનાએા છે. આમાં ઇશ્વરને પ્રયોજન કશું હતું ? ઇશ્વર કૃતવેદ્વાં કથા હિસાબે ?

## ા **ઋષિએાના લાેહીનાે ઘડાે ખેત્રમાં, તેમાંથી સી**તાાા જમીનમાંથી **સીતાની** ઉત્પત્તિમાં કારણબૃત ઋષિએા

તુલસી રામાયણુ બાલકાંડ પૃ. ૧૬૬--૧૬૭ માંથી લીધેલા સાર

(૧) '' ઋષિઓની પાસેથી દંડ લેવાને રાવણુે ચાર દ્વતોને માકલ્યા. ઋષિઓએ--શરીરામાંથી લોહિ કાઢી ઘડા ભરોને દ્વતોને આપીને કહ્યું કે--આ ઘડા ઉઘાડતાં તમા પરિવાર સહિત ક્ષય થશા. ઘડા રાવણુને સાંપી દ્વતોએ ઋષિઓના શાપ પણુ સંભળાવી દીધા. સાંભળતાની સાથે રાવણુને દાહ થયેા. એક વખત રાવણ શિવની સભામાં ×વેદાંતના વિચારમાં જનક રાજાથી હારી ગયા હતા. તેથી જનકનું અનિષ્ટ કરવા આ ઘડા જનકની નગરી પાસે ક્ષેત્રમાં દટાવ્યા. જનકના દેશમાં દુષ્કાળ પડતાં વૃષ્ટિના વાસ્તે યત્નના આરંભ કર્યા અને સુવર્ણના હલથી ભૂમિ × રામના સમયમાં નતાે શિવ, નતા વેદાંત પ્રક્ષિયાહતી તા પછી શિવની સભા

સેની 🖁

ખેડાવતાં પૃથ્વીમાંથી અદ્દભુત તેજવાળું સિંહાસન પ્રગટ થચું. સિંહાસનની ચારે દિશાએ ચાર સખિએા મારેછલ ધરીને ઉભી રહેલી અને મધ્યમાં પવિત્ર ગુણુવાળાં ભૂમિપુત્રો ( સીતાજી ) બીરાજ્યાં હતાં. જનકની પ્રાર્થનાથી સખિએા સહિત સિંહાસનના લાેપ થઇ ભૂમિ પુત્રી કન્યા થઇ ગયાં. અને રાજાએ ×જાનકી નામ રાખ્યું. પણુ નારદે આવીને સીતા કહ્યાં. "

( ટીપમાં જણાવ્યું છે કે–હલના લીટાનું નામ સીતા છે તેથી સીતા થયાં. )

" જનકે લપ કરી શિવની પાસેથી ધનુષ મેળવી પ્રલિજ્ઞા કરી કે આ ધનુષ તાેડે તે આ કન્યાને વરે ? ઘડાે દટાવ્યા પછી રાવણુને ચારે દિશાઓામાં પરાજય થતાે તાે પણ ત્રણે લાેક પાલાના વશમાં કર્યા. "

(૨) ઝાગ્વેદમાં ખતાવેલી **સીતા** સંસ્કૃત. સા. પૃ. ૩૯૪ માંથી.

" સીતાના વૃત્તાંત તે પશુ ઝવેગ્દની સાથે જોડી શકાય તેમ છે કારણ કે હળ ખેડવાથી જમીનમાં પડેલી ચાસને માટે ચેતનત્ત્વનું આરોપણ થવાથી દેવી તરીકે એનું આવાહન કરવામાં આવેલું ઝાગ્વેદમાં આપણે જોઇએ છે. કેટલાક ગૃહ્યસ્ત્રોમાં પણ ખેડાએલી જમીનની દેવતા તરીકે એ સૂત્રોમાં એની સ્તુતિ કરવામાં આવી છે. અને ઇંદ્ર અથવા પર્જન્યની સી તરીકે એને ગણ-વામાં આવી છે. સીતાની ઉત્પત્તિ આવી રીતે થએલી તેનું સૂચન રામાયણુની અંદર જ થએલું છે. "

રાવણુનાે નાશ કરવા ફરીથી જન્મેલી સીતા.

( ૩ ) હિંદુસ્તાનના દેવા પૃ. ૧૭૧ થીજ

'' !મથિલાના રાજા જનકને એક ઘણીજ ખુબસુરત કન્યા હતી. તેની ઉત્પત્તિ તેની કાન્તિના જેવીજ અદ્લુત હતી, એક વખત રાજા ખેતર ખેડતા હતા એવામાં તેના હળ જે જમીન ઉપર કરી વળ્યા હતા તે ઉપરથી બાળક ઉત્પન્ન થયું અને એથી તેનું નામ તેણું સીતા (ચાસ) પાડશું. તેના આવા અદ્દલુત પ્રકારના જન્મને લીધે તેને લક્ષ્મીનું સ્વરૂપ માનવામાં આવે છે. પૂર્વ જન્મમાં જે રાવણું તેનું અત્યંત અપમાન કર્શું હતું તેના પર વેર વાળી તેના નાશ કરી તેણું કરી અવતાર લીધે હતો.

🔹 જનકની પુત્રી જાનકી એ ગૌણનામ સ્વાભાવિક જ ગણુાય ? વિરોષ શું ?

ખંડ ૧

#### તત્ત્વત્રયી--મીમાંસા.

(૪) <mark>સીતાની</mark> ઉત્પત્તિની કથા રામાયણનાે ઉત્તરકાંડ સર્ગ૧૭. પુ. પહેલામાં નીચે પ્રમાણે જણાવેલી છે,

( હિ. દે. પૃ. ૧૭૨ની ટીપમાંથી )

" રાવણ-હિમાલયના વનમાં લપ કરલી કન્યાને પૂછે છે કે તું કાેણ છે કે ઉત્તરમાં હું **કુરાધ્વજ** ઝધિની પુત્રી, ઝાધિના વેદાભ્યાસ વખતે જન્મી તેથી **વેદવતી** નામે છું. દેવાએ વર પસંદ કરવાનું મને કહ્યું પણ મારા પિતાએ વિષ્ણુંને આપવા ઇચ્છેલી છે. આવા નિશ્ચ્ચવાળા તેણીના પિતાને રાવણે મારી નાખ્યો. કન્યાની માતા શખનું આલિંગન કરી બળી મરી, તા પણ રાવણે લગ્નની પ્રાર્થના કરીને કહ્યું કે હું વિષ્ણુથી ચઢીયાતા છું. કન્યાએ કહ્યું તારા શિવાય એ દેવના કાઇ તિરસ્કાર કરશે નહિ. એવું સાંભળી રાવણે તેણીના ચાટલાના મંગુલીના અલભાગથી સ્પર્સ કર્યો. કન્યાએ ચાટલા કાપીને કહ્યું કે હવે હું જીવીશ નહિ. તેં મારૂં આ અપમાન કર્યું છે. માટે હું તારા નાશના માટે જન્મ લઇશ, એમ કહી તે કન્યા બળી મરી, એજ કન્યાએ જનક રાબને ત્યાં જન્મ લીધા છે. અને તે તારી (વિષ્ણુની) સી થઇ છે. તેં તારી શક્તિથી તેણે હણ્યો છે. (રાવણને) હણ્યો છે.)"

આમાં મારા બે બોલ-વૈદિક મત પ્રમાણે સીતાના સંબંધ ચાર લેખમાંના ત્રણ તાે જૈનોના લેખની સાથે કિચિત માંત્ર પણ સંબન્ધ ધરાવતાજ નથી. ચાથા ઉતારાની સાથે પણ વિષમતા છે. તે એવી રીતે કે-જૈનોમાં જયભૂષણ સર્વદ્વે રામ સીતાદિકના પૂર્વભવા બે ચાર માટા બતાવતાં. સીતાના પૂર્વભવ-શંભુ રાજાના પુરાહિતના પુત્રની પુંત્રી વેગવતી થએલી બતાવેલી છે. તેના બાપને શંભુ રાજાએ મારી નાખીને વેગવતીની સાથે બળાત્કાર કરવાનું જણા-વધું છે અને શંભુ રાજાથી છુટીને તેણીએ દીક્ષા લીધી છે અને ત્યાંથી મરણ પામી પાંચમા સ્વર્ગે ગઇ અને ત્યાંથી ચ્યવીને જનક રાજાને ત્યાં સીતાપણે, જન્મી છે. વૈદિકમતમાં સીતાના માત્ર એકજ ભવ બતાવતાં નામાદિકને તેમજ વિષયને ફેરવેલાે હાય એમ સહજ વિચાર કરતાં જણાઇ આવે છે, છતાં પંડિતા તેમાં આંખ મીંચામણા કરે છે તે જાદી વાત છે ?

## સવણની ઉત્પત્તિનેા બીજો પ્રકાર.

તુલસી રામાયણ, ખાલકાંડ પૃ. ૧૫૪ ની ટીપમાંથી. " પ્રદ્યાના પુત્ર પુલત્સ્યમુનિ-મેરૂ ઉપર તૃષ્ણબિંદુના આશ્રમમાં લપ પ્રકરણ ૩७ સું. વૈદિકામાં–રાવણ-સિતાના લેખામાં વિષમતા. ૨૭૩

કરતા હતા, ત્યાં અનેક કન્યાએ આવી કલકલ કરતાં જોઇ પુલત્સ્યે કહ્યું-જે કન્યા મારી સામે આવશે તે ગર્ભવતી થશે. પછી કન્યાએાએ જવું ખંધ કર્યું. પણ તૃણુબિંદુની કન્યા ભૂલથી ત્યાં જતાં ગર્ભવતી થઇ. તેથો વિશ્વવા ઝાધનો જન્મ થયેા. વિશ્વવા કાઇ ઝાધની કન્યાને પરલ્યા તેમાંથી કુબેરજીના જન્મ થયેા. કુબેરજીના લપથી પ્રસન્ન થઇને પ્રદ્યાએ તેને પુષ્પક વિમાનતું તથા લડારાતું અધ્યક્ષપણું અને તેના પિતાને રહેવા લંકાપુરિ આપી. કે જે રાક્ષસાના જતા રહેવાથી ખાલી પડી હતી. કુબેરજીને સર્વોત્તમ જોઇ **સુમાલી** નામના એક રાક્ષસે પેલાની કેકસ્સી નામની કન્યાને વિશ્વવાની પાસે માકલી. વિશ્વવા કેકસીને જોઇ બાલ્ય કે-તું સંધ્યા સમયથી પુત્રની ઇચ્છાથી આવી છે માટે તને ઘાર રાક્ષસ પુત્ર ઉત્પન્ન થશે, આથી **રાવણ** વિગેરેની ઉત્પત્તિ થઇ. ( અધ્યા ત્મ રામાયણ. )

આમાં જરા વિચારઃ—પુર્વના લેખમાં શિવના બે ગણેને રાવણ્— કુંભકરણ્ થવાતું કહી નારદે શાપ મુક્ત કર્યા. આ જગા પર વિશ્વવાએ કૈકસીને ઘેાર રાક્ષસ પુત્ર (રાવણુ) થવાતું કહી બતાબ્યું ? આ બેમા સાચું કર્યું ?

રાવણુ---કુબેરજી, વરૂણુ, ચમ, એ ત્રણેને જીતી ઇંદ્રને જીતવા ગયેા.

તુલસી રામાયણુ બાલકાંડ પૃ. ૧૭૦ ની ટીયમાંથી.

" રાવણ-કુએરજીને, વરૂણુને તથા ચમને જીત્યા પછી ઇંદ્રને જીતવા ગયેા. લડાઇમાં રાવણુ પકડાવવાની તૈયારીમાં હતા, તેટલામાં મેઘનાદે-ઇંદ્રને પકડી લીધા. લંકામાં લાવી કેઠ કરતાં-પ્રદ્યાએ ત્યાં આવી મેઘનાદને અનેક વરદાન તથા અમેષ્ધ શક્તિઓ આપીને ઇંદ્રને છેાડાવ્યા. મેઘનાદને ઇંદ્રજિત એ નામ પણુ પ્રદ્યાએ આપ્યું હતું. " ( વાલ્મીકીય રા. ઊત્તરકાંડ. )

જૈન રામાયણ જેતાં-વૈતાઢય પર્વત ઉપર રથતુ પુર નગરના અશનિવેગ રાજાના પુત્ર સહસાર રાજા તેની રાણી ચિત્તસું દરોને ગર્જ સમયે ઇંદ્રના સંભાે-ગના દાહદથી થએલા પુત્રનું નામ ઇંદ્ર પાડેલું. તે પાતાને ઇંદ્ર માનીને સામ, યમ, વરૂણ અને કુએર ચાર દિશાના ચાર વિદ્યાધરાને દિગ્પાલ સ્થાપી પાતે રાજ્ય કરતા હતા, તેઓની સાથે રાવણુનું શુદ્ધ થયું હતું. પણ સાક્ષાત્ ઇંદ્રની સાથે નથી થયું. ત્યાં પ્રદ્ધા આવ્યા, વરા આપ્યા, વગેરની વાત પાર્યા વિનાની લાગે છે તે અમારા લેખાથી વિચારી જે જ્યા.

7 5

કૈલાસ ઉપાડવા જતાં શિવના દબાણુથી રાતાં રાવણુ થયેા. તુલસી રમાયણ. બાલકાંડ. પૃ. ૧૫૭ ની ટીપમાં.

" રાવણુતું આવવું સાંભળી કુબેરજીએ લંકાને ખાલી કરી અલકાપુરીને વસાવી હતી. એમ વાલ્મીકીય રામાયણુમાં કથા છે.

રાવણે કૈલાસને ઉઠાવતાં સદાશિવે પગના અંગુઠાથી કૈલાસ દખાવ્યેા. તેથી વીશે હાથ ભીંસાતાં રાવણ રાયેા હતા તેથી તેનું નામ રાવણ પડશું હતું. પહેલાં દશક'ધર નામ હતું. આ સમયે સદાશિવે તેણું કેટલાંક વરદાન પણ આપ્યાં હતાં. ( વાલ્મીકીય ઉત્તરકાંડ )

આમાં વિચારવાતું કે જૈન રામાયણમાં જણાવી ગયા છે કે સ્વલ્ણુ અને વાલી આ બેતું ચુદ્ધ થતાં રાવણુ હાર્યો છે. વાલી પાતાના ભાઇ સુચીવને રાજ્ય સાંપી અબ્ટાયદ. પર્વંત ઉપર તપ કરવા ગયા છે. વિમાન લઇને જતા રાવણે ત્યાં વાલીને જોયા, દ્વેષથી પર્વંત સહિતફે કી દેવાના વિચાર કરે છે એટલે વાલી સુનિએ પગના જાંગુઠાથી પર્વંત દબાવ્યા. નીચે દબાણુમાં આવતાં છુંદાયા અને રાયા ત્યાંથી રાવણુ નામ પસિદ્ધ થયું.

બીજી વાત એ છે કેઃ–' શિવ ' દ્વાપર ચુગમાં થયા છે અને રાવણુ ત્રેતામાં થયા છે. ત્યાં મહાદેવજી આવ્યા કયાંથી **? માટે આ વાત વિચરવા** જેવી છે ?

પુષ્પક વિમાનવાળા કુબેરજીને દેખી રાવણ તપ કરવા લાગ્યા.

તુલસી રામાયણુ બાળકાંડ. પૃ. ૧૫૫ ટીપમાંથી--

" એક સમયે પુષ્પક વિમાનમાં બેસીને પિતાની પાસે આવેલા કુબેરજીને જોઇ-રાવણે પોતાની માતાને પૂછ્યું " આ કેાણુ છે " ? માતાએ કહ્યું-આ તારા સાવકા ભાઇ છે અને તપ કરીને દેવ પદવી પામ્યા છે. તારા જન્મ વૃથાજ છે કે તું આળશુ થઇને ઘરમાંજ પડયા રહ્યો છે. આથી ચાનક ચઢતાં સવણ -કુંભ કર્ણુંને તથા વિભીષણને સાથે લઇને તપ કરવા લાગ્યા.( વાલ્મીકીય રામાયથુ ઉત્તરકાંડ)

કેટલાકાે કહે છે કે–કુભકર્જુને ઇંદ્રાસન લેવું હતું તેને બદલે પ્રદ્યાએ નિદ્રાસન આપ્યું. "

આમાં વિચારવાનું કે- પૂર્વના લેખથી જેસું હતું કે-કુબેરાદિક ત્રણુને તેા રાવણે જીતી લીધા હતા, તેા પછી આ પુષ્પક વિમાન લઇને આવેલા રાવણુના પ્રકરણ૩७ મું. વૈાઠકે–કાકછરાું ડે ગરૂડજને કહેલી રામકથા. ૨૭૫

કુએર ભાઇ કયા 1 અને રાવણુ ભાઇઓને લઇ કયા કારણે તપ કરવા ગયા 1 એ વિચારવા જેવું છે.

ા વૈદિકે-રાવધે! ત્પત્તિ, ઇંદ્રંજ્ય, કુબેરભાઇ આદિના વિચાર.

## વૈદિકમતે-કાર્ક્રભુશું ડે ગરૂડજીને કહી બતાવેલી–રામકથા.

હુલસી રામા<sup>ત્</sup>યણના ઉત્તરકાંડમાં-કાકભુશુંડે ગરૂડછને કહી બતાવેલી રામચંદ્રજીની અદ્ભુ<sup>ત</sup> કથા. પૃ. ૧૧૫૯ શ્રી તે પૃ. ૧૨૩૪ સુધીમાંથી લીધેલા કિંચિત્ સાર<u>ુત્</u>

ં સદાશિવજી કહી રહ્યા છે કે હે પાર્વતી ! મેં મારી ખુદ્ધિ પ્રમાણે રામચંદ્રજીની કથા કહી સંભળાવી. રામચંદ્રજીનું ચરિત્ર સા કરાડ શ્લોકમાં રચાયેલું છે. તેથી સરસ્વતીજીને કે શેષનાગને પણ પાર મળે એમ નથી. કેમકે રામચંદ્રજી અનંત છે, તેમના ગુણે! અનંત છે અને તેમના જન્મા તથા કર્મા પણ અનંત છે. તેથી રામના ચરિત્રા ગણી શકાય એમ નથી, તેથી જે પ્રમાણે કાકભુશું ડે ગરૂડજીને કથા કહી સંભળાવી હતી તે પ્રમાણે મેં તમને કહી સંભળાવી. હે સદાશિવ ! કાકભુશું ડે ગરૂડજીને એ કથા કહી સંભળાવી એ ઘણું આશ્ર્ય છે !

विरतिक्रान विक्रान द्रढ, रामचरण अतिनेह. वायसतनु रघुपति भगति, मोहि परम संदेह. ७८

કાકભુશુંડ કે જે કાગડાના શરીરવાળા તેમાં વૈરાગ્ય, જ્ઞાન, દઢ વિજ્ઞાન રામચંદ્ર છેમાં અત્યંત સ્નેહ. ભક્તિ એ કેમ સંભવે ? આ વિષયમાં મને પરમ સંદેહ છે પ્રથમ કાગડાના અને ગરૂડના સંવાદજ કેમ થયા ? તે કહા પછી મહાદેવજી કહેવા લાગ્યા કે-દક્ષના યજ્ઞમાં અપમાન થવાથી ' તે ' દેહને ત્યાગ્યા. મને પણુ અત્યંત શાક થયા. પછી ભટકતા ભટકતા નીલપર્વતના તલાવ ઉપર આબ્યા. ત્યાં કાગડાના શરીરવાળા એક ભુશુંડ રહેતા હતા. તે ચાર શુગના પ્રમાણે-રામચંદ્રજીનું ધ્યાન, યજ્ઞ, પૂજન અને ભજન કરતા. રામકથા સાંભળવાને પશું પંખીઓ પણુ આવતા. મેં પણુ હંસનું રૂપ ધરી તળાવમાં નિવાસ કરી રામનું ચરિત્ર સાંભત્યું. પછી કૈલાસ ઉપર આવી તે બધું ચરિત્ર મે તને સંભળાબ્યું. હવે કાગડાના શ્રમાં અને ગરૂડના સંબન્ધ થયા તે સાંભળા રામચંદ્ર છ ઇંદ્ર જીતના નાગપાસથી બંધાણા. તે ગરૂડ કાપી નાખીને વિચાર કરવા લાગ્યા કે-રામમાં ઇશ્વર શુભુ હોલ તા મારે બંધન કાપવા શા માટે આવલું પડત ? અને ઇશ્વર નાગપાસથી બંધાયજ કેમ ? ઇત્યાદિક માહને વશ થયા.

ખાંડ ૧

તત્ત્વત્રચી--મીમાંસા.

અને પછી ગરૂડજી નારદજીને સુલ્યા. નારદે કહ્યું કે રામની માયાની તમને ખબર નહિ પડે. અરે ! મને પણ અનેક વાર માહમાં નાંખી દીધા છે. હે ગરૂડજી ? તમે પ્રદ્વાની પાસે જઇને સંદેહ પૂછે. પ્રદ્વાને સૂછતાં તે પણ વિચારમાં પડી કહેવા લાગ્યા કે-અરે ! પ્રભુની માર્યાના પાર નથી. તેમને મંત્રે પણ ઘણીવાર નચાવ્યા છે. હે ગરૂડજી ? તમે શિવને પૂછશા તા તમારા સંશયને નાશ થશે ? શિવજીને જઇને મળ્યા. તેમને કહ્યું કે એમ માર્ગમાં ખુલાશા ન થા,ય માટે તમા સત્સ-ગમાં જઇને રહેા. એમ કહીને નીલપર્વત ઉપર જ્યાં કાક 🚚 શંડ-પશુ પંખીઓમાં કથા કરતા હતા ત્યાં ગરડજીને માકલ્યા. હે પાર્વતી ? મેં ગરૂડને જાતો ખાધ ન આપ્યા તેનું કારણ સાંભળ ? ગરૂડે અભિમાન કરેલ તેના નાશ કરવાની ઇચ્છા પ્રભુ કરતા હતા. મારા બાધથી તે અભિમાન ગરૂડનું બત નહી તેથી મું તેને કાકભુશું ડની પાસે માકલ્યા ? પ્રભુની માયાથી માહ ન પામે એવે દુનો યામાં કાેણ છે ? પ્રસુની માયા છાદ્ધાને અને મને પણ છાડતી નથી. તેા પછી ખીજા કાૈશ્વમાત્ર છે? હવે ગરૂડજી કાકલુશ ડેને જઇને મહ્યા. આદર સત્કાર થયો. કેમ પધાર્થો છે**ા ? ગરૂડે કહ્યું કે મને રામ કથા સંભળા**વા ? હવે **કાકભરા**દજી રામચરિત્ર સંભળાવા લાગ્યા. પ્રથમ માનસચરિત્ર, પછા નારદને થએલા માહનું, પછી રાવણ-રામના અવતારનું, ખાલપણાનું, રાજ્યાભિષેકનું ઇત્યાદિકના ક્રમથી સાંભલતાં છેવટે વનવાસથી પાછા આવીને ન્યાયપૂર્વંક રાજ્ય કર્યું ત્યાં સુધી કહી અતાવ્યું. એમ સર્વ ચરિત્ર સાંભત્યા પછી ગેરૂડછ બાલ્યા કે-હે કાકભુશું ડજી ? રામચરિત્ર સાંભળતાં મારા સંદેહ દ્વર થયા. પ્રથમ નાગપાસથી બંધાએલા એઇ મને સંદેહ થયેા હતા પણ તે મારા હિતને માટે હતા. પછી કાકભુશ ડજી બેલ્યા કે–દે ગરૂડજી ? તમાને માહ થાય તેમાં આશ્ચર્ય નથી -કેમકે જે નારદ, શિવ, પ્રદ્યા સનકાદિક તથા ખીજા આત્મવાદી મુનીશ્વરા છે તેઓને પણ માચા માહિત કરી નાખે છે. જગતમાં માહે કેાને કેાને અધ કર્યા નથી ? કામદેવે કેાને નમાવ્યા નથી ? તૃષ્ણાએ બ!વરા, કોધે બાજ્યા, લાેલથી વિટંખના, લક્ષ્મીના મદેવક, ઐશ્વર્યના મદેબહિરા, હે ગરૂડજી! ઇત્યાદિક માયાના કુદું બથી-શિત્ર થ્રહ્યા પણું ડરે છે ત્યારે બીજા જીવા તા શા લેખામાં છે ? એ માયા માત્ર રામચંદ્રનીજ દાસી છે, મિથ્યા છે, એમ સમજ્યા હાેય પણ રામચંદ્રજીની કૃપા વિના તે છટતી નથી. માત્ર સર્વ ગુણેાના ભંડાર શ્રી રામચં-દ્રજીને માહ થાય તેવું કશું કારણ નથી. અંધકાર સૂર્યની પાસે જઇ શકે ખરા કે ? જેમ નટ અનેક વેશા ધરી અહંભાવને પામતાે નથી તેમ પ્રભુ ભક્તાના માટે અનેક અવતારા ધરી લીલા કરતાં-તે તે છાજતા ભાવા ખતાવે છે પણ અહંભાવ પામતા નથી. હે ગરૂડજ ! રામલીલાથી આસુરી લાેકાે માહ પામે છે

२७६

## પ્રકરણ ૩७ સું. વૈદિક–કાકભ્રશું ડે ગરૂડજીને કૃદ્ધી ગુમકથા. ૨૭૭

અને ભકત લોકો સુખ માને છે. હે ગરૂડજી હું નોની કાગડાનું રૂપ ધરી તેમના ઘણા ખેલા જોઉં છું અને એમણું જુઠાણુ ઉપાડીને ખાઉં છું. રામચંદ્રે એક વખત એવું વિલક્ષણ ચરિત્ર તાર્યું કે સ્મુટ્ણ કરતાં રામાંચિત થઇ જાઉં છું. (આ જગોપર તેમના રૂપતું, આભરણે!તું સાનાના ઘરતું, તેમના અદભુત સ્વરૂપ લખીને દુ. ચલુ મને પકડી લેવા નુમતાવ્યું છે.) પ્રભુ પોતાના પ્રતિબિંબો જોઇ નાચતા, પ્રભુ મને પકડી લેવા પ્રભુની આવી લીલા લે દોડતા, દૂર જતો ત્યારે માલપુવા બતાવી લલચાવતા પ્રભુની આવી લીલા લે દોડા પરે સંગય થયે। પ્રભુ આવું ચરિત્ર શા માટે કરતા હશે ? એટલાે સંશર∕ાં ભેઇ મને સંશય થયેા. પ્રભુ આવું ચરિત્ર શા માટે કરતા યહ્યુ બીજાએાની ઈર્વત્રિ થતાં રામ ચંદ્ર જીએ પ્રેરેલી માયા મારામાં વ્યાપી ગઇ, ચકિત ઘરે યો કાયતાઠે જન્મ મરણુમાં નાખનારી ન થઇ. જ્યારે મને સંશયથી ડઝ રહ્યાં બધલો જોયો ત્યારે સમચંદ્ર જીએ હાસ્યજ કર્યું અને મને પકડવાને દેા-્રતા. મને ઉડી જતાે એઇ ભુભાએા લોબી કરતા હું જેમ દૂર ઉડતા તેમ ભુભાએા નજીકમાં દેખવા લાગ્યાે. છેવટે હુ પ્રદ્મ લાેક સુધી ચઢીને પાછું જેવા લાગ્યાે તાે ભુજાઓને અને મારે બે આંગળના જ અંતર રહેલાે જોયા. મારી જ્યાં સુધી ગતિ થઇ ત્યાં સુધી ગયા પશુ પ્રભુની ભુજાઓ તેા મારી પાછળ જ હતી. તે નેઇને તેા હું વ્યાકુળ જ થઇ ગએલે. પછી મેં આંખા લઘાડીને જોયું તે હું અચાધ્યામાંજ દેખાયા. મને જોઇને રામચંદ્રજી હસ્યા અને તે હસતાંજ. મારૂ શરીર તેમના મુખમાં પેસી ગએલું મેં જેસું. હે ગરૂડજી ! મેં રામચંદ્ર-જીના ઉદરમાં અપરિમિત યાદ્યાંડા એયાં-તે એવા એયાં કે વિચિત્ર રચનાવાળા અને એક એકથી અધિક ગાઠવણવાળા અનેક લાેકા દીઠા. કરાેડા પ્રદ્ધાઓ, કરોડા સદાશિવા, અગણિત નક્ષત્રો, અગણિત સૂચા, અગણિ ચંદ્રો અગણિત લાકપાલા, અગણિત ચમા, અગણિત કાલા, અગણિત પર્વતા અને અગશ્ચિત વિશાળ પૃથ્વીએ મારા નેવામાં આવ્યાં. સમુદ્રો, નદીઓ, વનેા, પ્રકારની સૃષ્ટિઓના વિસ્તારા, દેવતાઓ, સુનિઓ, સિન્દો, વિવિધ નાગેા, નગરા, કિન્નરા, જરાયુજ અને અંડજ, સ્વદેજ તથા ઉદલાજજ એ ચાર પ્રકારના ચરાચર જીવા પણ અસંખ્યાત જેવામાં આવ્યા \* જે કયાંય દીડું ન હતું; જે કયાંય સાંભલ્યું ન હતું. અને મનમાં પણ કદી આવ્યું ન હતું તેવું સઘળું અદ્ભુત મારા જેવામાં આવ્યું એ સઘળાનું હું કયા પ્રકારથી વર્ણુન કરી શકું ? હું એક એક પ્રદ્ધાંડમાં સાે સાે વર્ષ સુધી રહ્યો. એ પ્રમાણે અનેક બ્રહ્યાંડાને નેતા નેતા હું કર્યા. પ્રત્યેક લાકમાં-ભિન્ન ભિન્ન

ક્ર વેઠઃદિકમાં નહી જોએલું પણ જૈનસંધા જોયા પછી આશ્ચર્ય મગ્ન થઇ ઉધુ છતું કલ્પાંકાકભુશુંડના મારક તે રામચંદ્રજીના ઉદરમાં પ્રકાશમાન થએલું ખતાવ્યું હોય ? તત્ત્વત્રયી--મીમાંસા.

ખંડ ૧

પ્રદ્યાએા, વિષ્ણુઓ, શિવા, મનુએ, દિફપોળા અને એવીજ રાતે ભિન્ન ભિન્ન મનુષ્યા, ગંધવા, ભૂતા, વૈતાલા, કિનેરા, રાક્ષસા, પશુઓ, પક્ષીઓ, દેવતાઓ, દૈત્યા, તથા અનેક જાતના પ્રથમ ગણા, મારા જેવામાં આવ્યા. પ્રત્યેક પ્રદ્વાડમાં મેં મારા રૂપાે પણ અનેક દીઠાં અને મારા સંબન્ધના ઝરા નીલ પર્વત તથા તળાવ આદિ પદર્થો પણ અનેક અને અનુપમ દીઠાં. પ્રત્યોક બ્રદ્ધાંડમાં–અર્યાધ્યા નગરીએા, દશરથ રાજાઓ, કોશલ્યા, આદિ માતાઓ અને ભરતજ આદિ ભાઇએા પણુ મારાં જેવામાં આવ્યા કે જેએાના રૂપા વિવિધ પ્રકારનાં હતાં. પ્રત્યેક બ્રહ્માંડમાં–રમચંદ્રજીના અવતારા તથા તેમની અપાર્ે બાલલીલાએા, મારા જેવામાં આવી. હે ભગવાનના વાહનરૂપ ગરૂડછ ! હું અગણિત ુ્યદ્ધાં ઠામાં કર્યો અને તે બ્રહ્યાંડામાં ભિન્ન તથા અતિવિચિત્ર પદાર્થો દીઠા પણુ સર્વ બેદ્રાંડામાં -રામચંદ્રજી એકના એક પ્રકારનાજ જેવામાં આવ્યા. અનેક બ્રહ્માંડા લમતા ભમતાં જાણે એક સાે કલ્પા વ્યતીત થઇ ગયા હાેય એવું મને જણાશું. કરતાં ફરતાં હું આશ્રમમાં આવ્યો ત્યાં થાેડા કાળ વ્યતીત કર્યો. ૦૦૦ મને અનેક કલ્પેા વ્યતીત ગયાની બ્રન્તિ થઇ વાસ્તવિક રીતે તે৷ એ સઘછું બે ઘડીની અંદરજ જેવમાં આવ્યું હતું. હે ગરૂડજ ? મને વિકલ થએલાે જોઇને રામચં-દ્રજી હસ્યા કે તુરતજ હું તેમના મુખથી લહાર આવી ગયે. ( વાસ્તવિક જેવાં તાે આ બ્રહ્માંડ પણુ વિરાટ્ પુરૂષના ઉધ્રમાંજ છે. )

રામચંદ્રજી કરીવાર મારાથી બાલલીલા કરવા લાગ્યા પણ મને વિશ્વામ મળ્યાે નહિ. તેમની પ્રભુતા જોઇ ભાન વિનાનાે ધરતી પર પડી ગયાે. રક્ષણ કરા રક્ષણ કરાે એમ બાલવા લાગ્યાે. મને વ્યાકુલ થચ્યેલા જોઇ મારા માથા ઉપર હાય ધરીને મારૂં દુઃખ હરી લીધું. મેં હાય જેડી વિનતી કરી એટલે દાસ જાણી ગંભીર વચન બાલ્યા કે-હે કાકભશંડજી ધેચ્છા હોય તે માગી લે ? મેં તર્ક વિતર્ક કરી અખંડ ભક્તિ માગી. ' તથાસ્ત ' કહીને બાલ્યા કે " મને ભક્તિ પ્યારી છે તેમાં તું અવિચલ પ્રેમ કરજે. '' હવે તું મારા સિદ્ધાંત સાંભળ ! મારી માચાથી સ્થાવર જંગમ જીવાે પેઠા થયા છે, તે મારા અંશા રૂપ હોવાથી મને સદા પ્યારા છે-તેમાં મનુષ્યાે અધિક પ્યારા છે તેથી બ્રાહ્યણા, તેથી વેદપાઠી, તેથી નીલિને અનુસરનારા, તેથી વધારે પ્યારા મને મારા દાસ છે. જો ભકિત વગરના પ્રદ્યા હોય તા પણ તે બીજા જીવા જેવાજ છે. જેમ એક પિતાને અમે તેટલાં છેાકરાં હોય પણ ભકિત વાળે**! અજ્ઞ છતાં વધારે ખ્યારા હોય. તેમ** મૂખે લકત મને ખ્યારા લાગેજ છે. જે તું મારૂં લજન કરીશ તો મૃત્યુ પણ તને પહેાંચશે નહિ એમ કહી મારી સાથે બાલલીલા કરવા લાગ્યા. અને ભૂખ્યા જાણી માતાએ સ્તનપાન કરાવ્યું અને પછી હું મારા આશ્રમમાં આવ્યો. હે

265

Jain Education International

ગરૂડજી ? મેં મારી બુદ્ધિ પ્રમાણે, પ્રભુના પ્રતાપનેહ મહિમા કહી અતાવ્ચેહ આમાં મેં મારી કશી કલ્પનહ રી નથી. ઇત્યાદિક.

∥ ઇતિ વૈદિક રામાયણુમાં--ગરૂડને-રામ કથા કહેનાર કાકસુશુંડ,

# <sup>કાક</sup>ભુશ<sup>'ડે કહે</sup>લી રામકથાની કિચિત્ સમીક્ષા.

" જૈન ઇતિહાસ પ્રંમાણે **રામ-લક્ષ્મણ અને રાવણ** તે બલદેવ, વાંસુ-અને પ્રતિવાસુદેવની પદવી ના ધારકતું **આઠસું ત્રિક** છે. અને તે સર્વજ્ઞ પુરૂષેાએ કહેલું છે. છતાં વૈદિકાએ વૃાત એવી બનાવી કે-ગરૂડજીને ઉદ્દેશીને-રામચંદ્ર-જીની કથા કાકભુશું ડે પુંદ્ધી અને તે વાત શિવે પણ સાંભળી. ઇશ્વરના જ્ઞાન કરતાં શું કાગડામાં ક્ર્યાન વધારે માની શકાય ખરૂ કે ? "

્યન<sup>ન</sup>ં આ અનાદિના સંસારમાં-ચાેરાશી લાખ યાેનિયાેમાં ભટકતા અનંત ઝુવા ને આ અનાદિના સંસારમાં-ચાેરાશી લાખ યાેનિયાેમાં ભટકતા અનંત ઝુવામાંના રામચંદ્રજીના જીવે પ્રેાતાની ઉચ્ચ કરણીના યાેગથી પાતાની શુદ્ધિ મેળવતાં, ગયા ત્રેતાયુગમાં બળદેવની પદ્વીના દરજ્જો ઉંચા મેળવ્યા છે, તથી હવે તેમને અનંત રૂપા અને અનંત જન્મા હાેય કયાંથી ? પૂર્વે બતાવેલા જૈન ઇતિહાસના નિયમ પ્રમાણે-વાસુદેવના હાથે પ્રતિવાસુદેવ મરાય છે. તેથી લક્ષ્મ-ણના હાથે રાવણુ મરાણા છે પણુ બળદેવની પદ્વીવાલા રામચંદ્રજીના હાથે મરાણા નથી.

(૧) જગતમાં ઉંચામાં ઉંચી પક્રી જગદીશ્વરની છે. જે નારદ, સિવ, **પ્રદ્ધા અને સનકાદિકાેએ જગદીશ્વરતા મેળવેલી હાત તા તેમને માહ** માહિત કેવી રીતે કરી શંકે ? જે કદાચ માહ માહિત કરતા હાય તા તેમનામાં જગદીશ્વરની પ્રાપ્તિ ચએલી નથી ?

(૨) પાતાનું પ્રતિબિંબ જોઈ-પશુપંખીએા ધમપછાડ કરતાં જોઇએ છીએ પણુ મનુષ્યા તેમ કરતાં જોવામાં આવતાં નથી. આ રામચંદ્રજી તા જગ-દીશ્વર મનાયા છે. પાતાના પ્રતિબિંબમાં શી એવી અદ્ભુતતા હતી કે તેઓ નાચતા <sup>૧</sup>

(૩) કાગડાએ કહ્યું કે~પ્રભુએ પ્રરેલી માયા મારામાં વ્યાપી ગઇ પહ્યુ બીજાએાની પેઠે જન્મ મરઘુમાં નાખવારી ન થઇ.

વિચારવાનું એ છે કેઃ–સદ્રિક જીવાને માયામાં નાખી દે તે શત્રુ ગણાય કે પ્રસુ ? તત્ત્વત્રયી-મીમાંસા.

ખંડ ૧

(૪) કાગે કહ્યું કે મને અયેલ્યામાં જોઇ રામચંદ્રજી હસ્યા એટલે મારૂ રારીર તેમના મુખમાં પેશી ગએલું મેં જેયું, એટલુંજ નહિં પણ તેમના પેટમાં અપસ્મિત બ્રહ્માંડો જોયાં, તેમાં કરોડો-**પ્રશ્લા** અને શિવો જોયા. અગણિત નક્ષત્રો, સ્<u>ય</u>ાં, ચ<u>ંદ્રો, તેલ</u> અમેતુ યુધ્લીઓ છેવટે મેં કાઇ દિવસે દેખેલી નહિ, સાંભળેલી યુ નહિ, તેવી અનેક પ્રકારની વલ્તુઓ જેઇઓ અને સે કલ્પા વ્યતીત થઇ ગયાં હેય એલું મને જણાયું પણ તે ખધી બ્રાન્તિ હતી. વાસ્તવિક રીતે ત્યાં એ ઘડીની; હે ગરૂડજી ? મને વિકલ થએલા જોઇને રામચંદ્રજી હસ્યા કે તુરતજ હું તેમના સુખમાંથી બહાર આવી ગયા.

સુખમાંથી બહાર આવા ગયા. આ કાગડા કહી રહ્યો છે કે-રામચંદ્ર હુસ્યા અંસ્કું પેટમાં પેસી ગયા અને ત્યાં અપરિંમિત પ્રદ્ધાંડા અને કરાડા-પ્રદ્ધા અને સહાયે ત્યાં નેવ છે ? આ બધું રામચંદ્ર જીના પેટમાં હતું એમ આપણાથી માની શકાય તપગન માં વળી તે પ્રદ્ધાંડા જેલાં સા કલ્પા વ્યતીત થવાની ભ્રાન્તિ થઇ પણ બધું બે ઘડાં? જોયું. આવી રીતે પેલા કાગડાએ બે ઘડીમાં જે અપરિંમિત પ્રદ્ધાંડા જોયા તે કાઇ કંદ્ર જાલીયાએ દેખાડેલાં માનવાં કે સત્પરૂપથી જોએલાં માનવાં ? વળી કહ્યું છે કે-શિવે હંસરૂપ ધરીને તે કથા સાંભળી. જ્ઞાની શિવને માનવાં ? વળી કહ્યું આરા વિચાર પ્રમાણે વૈદિક પર પરાથી આ રામચંદ્ર જીનું ચરિત્ર શહ્ય આવેલું હોય તા ચાયોગ્ય કલ્પનાએા ન હોતી ? માટે સત્ય રામચંદ્ર જીના ચરિત્રની ખાજ કરી નિષ્પક્ષપાતથી વિચારવાની ભલામણ કર છું. હું આ એક ટુંકા લેખમાં કેટલું લખવાના હતા. ?

॥ ઇતિ વૈદિકે–કાકભુશું'ડે કહેલી રામ કથા અને તેની સમીક્ષા.

રામચંદ્ર**છ**ઐ–**વ્રક્ષાદિક** બધા દેવાને બાેલાવ્યા. સ્કંદપુરાણ ત્રીજે ખંડ અધ્ચાય ૩૩ માે પત્ર ૧૫૦ થી.

પ્રદ્મા, વિષ્ણુ અને મહાદેવાદિક બધાએ દેવેા-રામચંદ્રજીના સ્મરણ માત્રથી હાજર થઇ ગયા. ધર્મારણ્ય ક્ષેત્રના જીર્ણોદ્ધાર કરવાની ઇચ્છા સમચંદ્ર-જએ જણાવી અને બધાએ દેવેાની આજ્ઞા મેળવી અને માટી શાળા તૈયાર કરાવી તેમાં ધાન્ય, ધન અને રત્નાદિક ભરી દીધાં અને ચુમાલીશા ( ૪૪૦૦ ) ગામા પ્રાદ્ધણોને આપ્યાં અને ત્યાંના વાણુઆએાને તેમજ સવાલાખ પોતાના માંડલિકોને અને તેમની આજ્ઞામાં વર્તાતા વાણુઆઓને પણુ શ્વેતા અશ્વ, આપર, આદિ વરતુઓનું અર્પણ કરી પ્રાદ્ધણોની સેવા કરવાની આજ્ઞા કરી દીધી

For Personal & Private Use Only

Jain Education International

પ્રકરણ ૩૭ મું. રામે-પ્રક્રા, વિષ્ણુ બાેલાવ્યા. પેટમાં પ્રક્રાંડ. ૨૮૧

અને છેવટે તેના સંબન્ધે તામ્ર પત્ર પણ કરીને રામચંદ્રજીએ આપ્યાં. અને હનુમાનને રક્ષા કરવાની આજ્ઞા કરી દીધી છેવટે જીર્ણોદ્ધાર કરી-દેવતાઓના અને બ્રાદ્મણેનો આશીર્વાદ ગ્રહણ કરી બધા પોત પોતાને ઠેકાણે ચાલ્યા ગયા આ તેત્રીશમા અધ્યાય શ્લાક પટ થી પૂરા કરેલા છે ત્યાંથી વિશેષ જોઇ લેવું.

આ લેખમાં વિચારવાનું કે–રામચંદ્રજીના સ્મરહ્યુ માત્રથી–બ્રદ્ધા, વિષ્ણુ અને મહાદેવાદિક બધાએ દેવેા હાજર થઇ ગયા.

વિષ્ણુ તાે રામચંદ્રના અવતાર રૂપેજ છે ત્યારે રામના સ્મરણ્વથી કયા બીજા વિષ્ણુ હાજર થયેલા માનવા ? વળી વિચારવાનું કે વિષ્ણુ જયારે અવતાર લેતા હતા હશે ત્યારે શું બધા દેવાની આજ્ઞા લેવી પડતી હશે કે સ્વતંત્રપણે ? જે રામ સ્વતંત્રપણે છે તાે પછી બીજા દેવાની આજ્ઞા લેવાની જરૂર શી પડી ? વળી વાત એ છે કે–અમારા તરફથી લખાએલા–પ્રદ્વાના લેખા, ત્યારબાદ વિષ્ણુ સંબંધીના લેખા, અને ત્યારબાદ જીવા મહાદેવજીના લેખા–આ ત્રણ દેવામાં કયા દેવ ખાતે પાર પહોંચી બીજાઓને પાર પુહુંચાડે તેવા છે. એટલું વિચા-રવાની સલામણ કરૂં છું.

વૈદિક સ્કંદપુરાણે–રામના સ્મરણથી પ્રદ્વાદિ અધા દેવેા હાજર તેનેઃ વિચાર

(૧) બાલ રામ ચંદ્રે માતા કોશલ્યાને વિરાટ્ સ્વરૂપ દેખાડયું.

તુલસી રામાયણુ બાલકાંડ. પૃ. ૧૯૨ થી

રામચંદ્રજીએ પો<mark>તાની માતા કૌશલ્યાને</mark>⊸પાેતાનું અદ્ભુત અને અખંડ વિરાટ્ સ્વરૂષ દેખાડ્યું.

" તે એવી રીતે કે:-જેના રામ રામમાં-કારિ કારિ પ્રદ્યાંઠા ભમતાં હતાં. માતાએ વિસટ સ્વરૂપમાં-સૂર્ય, ચંદ્ર, શિવ, બ્રદ્ધા, પ્વતા, નદીઓ, સમુદ્રો, પૃથ્વીઓ, વના, કાલા, કર્મા, ગુણે, દાષા, સ્વભાવા અગણિત દીઠાં. જે પદાર્થી કદી પણ સાંભાળ્યા ન હતા. સવે પ્રકારાથી પ્રભળતા ધરાવનારી માયા કે જે જીવાને નચાવે છે તેને પણ અત્યંત ભયભીત થએલી અને હાથ બેડીને ઉભેલી દીઠી. અને જેઓને માથા નચાવતી હતી-એવા જીવાને પણ દીઠા અને તે જીવાને માથાના બંધનમાંથી મુકત કરનારી ભક્તિને પણ દીઠી. આ રૂપ બેઇ શરીરમાં રામાંચિત થએલાં અને જેમના મુખમાંથી કશા વચનો પણ નીકળી શકતાં ન હતાં એવી માતાજીએ આંખા મીચી ચરણમાં 36

| ૨૮૨ તત્ત્વત્રયી–મીમાંસા. |  | ખંડ ૧ |
|--------------------------|--|-------|
|--------------------------|--|-------|

માશું નમાવ્યું, માલાજી સ્તુતિ પણુ ન કરી શકયાં અને ભય પામવા લાગ્યાં કે-મેં જગતના પિતાને પુત્ર કરીને માન્યા છે એ મારા અપરાધ છે. આ સમયમાં રામચંદ્રજીએ ઘણાંએ સમજાવ્યાં અને ભલામણુ કરીને કહ્યું હે માતાજી! આ વાત કાેઇ જગે પણુ કહેશા નહિ. કોશલ્યા હાથ જોડીને વાર વાર વિનય કરવા લાગ્યાં કે પ્રભુ ! આપણી માયા હવે પછી મારા હુદયમાં વ્યાપ્ત ન થાય એવી કૃપા કરા. રામચંદ્રજીએ ઘણાં ઘણાં પ્રકારનાં બાલચરિત્રા કર્યા અને તેથી દાસલોકોને અતિ આનંદ આપ્યા.

(ર) યમના અને નારાયણુના દ્વોાની, પાપી માટે તાણુાતાણુ

રામાયણુની કથા ચાલતી હતી ત્યાંથી એક પાપી નીકત્યો. કાંઇક સાંલ-ળતા ચાલ્યા. ઠાંકર ખાઇ મરણ પામ્યા. યમના દ્રતાએ પાસથી બાંધવા માંડયા. એટલામાં નાસયણુના દ્રતાએ ધમકી આપીને છીનવી લીધા. આ જીવે સમાયણ સાંભત્યું છે એમ કહી વિમાનમાં બેસાડીને લઇ ગયા. વ્યાકુળ દ્રતાને યમ પૂછ્યું ત્યાં તે ત્રટકીને બાલ્યા, પુછતાં લાજ નથી આવતી કે ? તુલસીદાસ રામાયણ રચી છે તે પાપી, માંસાહારી અને સુરાપાની ભણશો, સાંભળશે, તા પછી તમારી પાસે કાેણ આવશે ? લ્યા તમારા પાસા. એટલામાં બીજ દ્વતે પાકાર કર્યો કે લ્યા તમારી નાકરી. યમ બાલ્યા.કે વાત સમજાવા ? શું જાણ-તા નથી કે ? તુલસી સમાયણે પાપીઓને પવિત્ર કરી દીધા ? અમા એક પાપી-ને ઘેર ગયા ત્યાં વાનરાએ અમને ભારે દુ:ખી કરી, પ્રતિજ્ઞા કરાવી કે સામયણ હાય ત્યાં તમારે જવું નહિ. ત્યારબાદ અમાને છાડયા. **યમ** પણ ગભરાઇને બાલ્યા કે ભાઇઓ ? અજામિલના છાકરા–નારાયણુની વાત યાદ કરી તેવાં સ્થા-નકા છાડી દેજ્યા. ( તુલસી રામાયણુ–મહાત્મય. પુ. ૪૨ થી. )

(૩) નારાયણુ છેાકરાને બાલાવતાં, પાપી અજામિલની મુક્તિ.

ભાગવતના છઠ્ઠા સ્કંધમાં એક એવી કથા છે કે-અજમિલ નામના કનાજીઓ પ્રાદ્મણ રહેતા હતા, તે ધર્મથી બ્રષ્ટ થઇ વેશ્યાના ઘરમાં રહેતા તેણે વેશ્યાના પેટથી જન્મેલા દશ પુત્રોમાં નાના પુત્રનું નામ–નારાયણ હતું. પાપી અજમિલે પાતાના મરવાના સમયમાં સ્નેહથી હે 'નારાયણુ' આવ, એવા શબ્દથી પુત્રને ખાલાબ્યા પણ તેમાં પ્રભુતુનામ લેવાયાથી તે અજામિલને સુક્તિ થઇ હતી.

(તુલસી રામાયણુ બાલકાંડ પ ૩૩ ની ટીપમાં જીવેા,)

પ્રકરણ ૩૭ મું. યમ–નારાયણના દૂતાે. પુત્રના નામથી મુક્તિ. ૨૮૭

ા ઇતિ વૈદિકે- રામે માતાને ખતાવેલું વિરાદ્ સ્વરૂપ, યમના અને નારા-યણુના દ્વતાની ઝપાઝપી, છેાકરા નારાયણુના નામથી સુકિત.

આ રામાયણુના ત્રણું લેખાની કિંચિત સમીક્ષા.

" જે કે સદાશિવ કૃત રામાચણુમાંથી ઉદ્દૂત કરીને કેટલાંએક સ્થળાેમાં --ચારવેદ. છ શાસ્ત્ર. પુરાણેા તથા સાહિત્ય ગ્રંથાના સાર લઇને અર્વાચીન મળમાં એટલે વિક્રમના સત્તરમા સૈકામાં--તુલસીદાસે આ રામાયણુ રચી છે. છતાં પણ યૂરાપ આદિ દેશામાં પ્રખ્યાત પામેલી છે, એમ પ્રસ્તાવનામાં જણાવ્યું છે. જો કે પ્રસિદ્ધિને પામેલી છે. અલંકારાથી બૂલિત છે અને પંડિતાઇવાળી પણ છે. તેમાં અચાગ્યતા કહી શકાય નહિ. પણ આવા ઉત્તમ પુરૂષાન ચરિત્રામાં ઘણાએક ઠેકાણે જે તરંતિ વિષયા દાખલ કરવામાં આવે છે તે વિચારી પુરૂષેને વિચારમાં નાખી દે તેવા યાગ્ય ન બણાય ?

(૧) રામચંદ્રજીના **વિરાટ્ સ્વરૂપમાં**-કૌશલ્યાએ તેમના રામરામમાં કેઃટિ કેાટિ પ્રદ્ધાંડા ભમતાં જોયાં, અગણિત સૂર્ય, ચંદ્રાદિક જોયા. શું આવત બ્યાજબી હાેય એમ લાગે છે ? એટલુજ નહિ પણુ રૂપ રંગ વિનાની માયા અને તેવાજ સ્વરૂપની ભકિતને પણુ સાક્ષાત રૂપે જોઇ. આ વાતને કાેઇ અલંકાર રૂપ માં મૂકી હાેત તાે વિચાર કરવાની શી જરૂર પડતી ?

(ર) આગળ બીજા લેખની કથામાં-ચમના દુતાએ-પાપીને પાસથી બાંધવા માંડયેા. વિચાર થાય છે કે-વેક, પુરાણમાં જીવને કેટલા માટેા માન્યો છે કે જેથી પાસથી બાંધી યમના દ્રતોને લઇ જવા પડે છે? એટલુંજ નહિ પણ લાવ ભકિત વિના સમાયણના બે ચાર અક્ષર સાંભળ્યા હશે તેમાંતા તે પાપીના પક્ષ કરવા નારાયણના દ્રતા આગ્યા અને ચમના દ્રતાને ધમકાવી વિમાનમાં બેસારી સ્વર્ગમા લઇ ગયા. જેમ આ લાકમાં અધારૂ ચાલે છે તેમ ચમના ઘરમાં અને નારાયણના ઘરમાં પણ શુ અધારૂંજ ચાલે છે કે? પ્રથમ ધર્મી કે અધર્મીના વિચાર કર્યા વગર ખેંચતાણ કરવા લાગ્યા ? ધર્મના સુખ્ય પુસ્ત-કામાં આવા પ્રકારના લેખાની કિંમત શી આંકવી? તુલસી સમાયણ-વિક્રમના-સત્તરમા સૈકામાં બન્યું છે ત્યાં સુધી જો ચમના અને નારાયણના દ્વતોની દોડા દોડી થતી હતી એમ માનીએ તા આ ચાલુ જમાનામાં પણ તેમની દોડાદોડી થતી માલમ પડવી જોઇએ તો કેમ દેખાતી નથી? જૈનોની માન્યતા એ છે કે-જે જીવે જે ગતિમાં જવાતું કર્મ બાંધ્યું તેજ ગતિમાં સિદ્ધે સિદ્ધો એક પાપણના પલકારાની આંદર ચાલ્યોજ જાય છે. જે કર્મ જીવે બાંધ્યું તેજ પાશ બીજો કાઇ પાશજ નથી. (૩) હવે અજામિલ કે જે ધર્મથી બ્રષ્ટ છે દુઃખી હાલતમાં–નારા યશુ પુત્રને બાેલાવે છે તાે પણ ભગવાને સુકત કરી દીધા જૈનોનાં દુષ્કર તપ કરવાથી પણ મુક્તિ મળી શકતી નથી તાે પછી એવી મુક્તિ લેવાને કાેણુ ઉસાે રહે ? આવા લેખામાં તત્ત્વ શાે ? પાતાની જાળમાં કસાવાના કે બોજો ? સજ્જ ના ? જરા સત્યાસત્યના વિચાર કરશા.

ઇતિ વૈદિકે–વિરાદ્ર સ્વરૂપ, દ્વ્તાેની ઝપા ઝપી, અને છેાકરાના નામથી સુકિત એ ત્રણેની સમીક્ષા.

(૧) દેવતાંઓમાં ગણેશને પૂજ્યપદ કેાને આપ્યું ? તુલસી રામાયણ બાલકાંડ પૂ. ૨૭ ની ટીપમાંથી.

" દેવતાઓ પરસ્પરમાં કલહ કરવા લાગતાં-બ્રદ્ધાએ તેઓને કહ્યું કે– તમારામાંથી પૃથ્વી પ્રદક્ષિણા કરીને જે પ્રથમ મારી પાસે આવે તેને હું પૂજ્ય પદલી આપું. આ ઉપરથી સર્વ દેવતાઓ પાતપાતાના વાહનાપર અઢીને દોડતાં ઉંદર ઉપર ચઢેલા ગગ્રુપતિ પાછળ રહી ગયા અને ગભ્રરાવવા લાગ્યા, પછી નારદજીના ઉપદેશથી પૃથ્વી ઉપર ' રામ ' નામ લખીને, નામને પ્રદક્ષિણા કરીને બ્રદ્ધાની પાસે ગયા એટલે બ્રદ્ધાએ તુરતજ તેમને પૂજ્ય ઠરાવ્યા.

ઇતિ ગણપતિની પૂજ્યતા.

(ર) એજ ટીયમાં બીજી વાત એવી છે કે-

'' મહાદેવજી પાતાની સાથે ભ્રોજન કરવાને વાસ્તે પાર્વતીજીને પાકારતાં પાર્વતીજી બાલ્યાં કે-હું હમણાં વિષ્ણુ સહસ્ર નામના પાઠ કરૂં છું. તે પાઠ પુરા ચયા પછી ભાજન કરવા આવીશ. મહાદેવજીએ કહ્યું કે- '' **સદસ્રતા** તસ્તુસ્વં રામતામ बरानने '' હે સુંદરિ ? રામનામ એ એકજ નામ હજારા નામ જેવું છે માટે તેનું ઉચ્ચારણ કરીને જમવા આવા. આ ઉપરથી પાર્વતીએ તે પ્રમાણે કર્યું હતુ. "

### ઉપરના બન્ને લે**એા ઉપરથી ઉદ્દ્વવતા વિચારે**ા.

આ બધા લાેક-દેવતાએા, મનુષ્યા, તિય`ંચા અને નારકીઓના જીવાની તેમજ જડ પદાર્થોની પ્રવસ્તિને લઇનેજ અનાદિના મનાએલાે છે અને એ બધા પ્રકારના જીવા-પાતાના કરેલા સત્ અસત્ કમ'ના યાેગથી ઉચ્ચ નીચ યાેનિમાં પ્રકરણ ૩૭ મું. ગણપતિમાં અને અહલ્યામાં વિચિત્રતા. ૨૮૫

જઇને ઉત્પન્ન થાય છે અને તે તે કુળમાં કે જાતિમાં ચાેગ્ય અવસરે પાત પાતાના અધિકારને પણ પ્રાપ્ત થતા જેઇએ છીએ અને તેનાજ માટે ૮૪ લાખ ચાેનિઓ વૈદિકાેએ અને જૈનોએ માન્ય કરેલી છે. તાે પછી દેવતાઓને પદવી આપવાના અધિકાર--બ્રદ્ધાની પાસે કયારથી આવેલા સમજવા ? કદાચ દુની-યાના કર્તા માની દેવતાઓને પદવી આપવાના અધિકાર બ્રદ્ધાના હતા એમ માનીએ, પણ તે પાતે બ્રદ્ધાજ પાતાના અસત કર્મના ચાેગથી તેજ દેવતાઓથી વારંવાર શાપિતજ શું કરવાને થતા ? ત્રેતાયુગમાં રામ થયા છે. ગણુપતિ શિવના પુત્ર છે. તેમને રામના નામથી પૂજ્યપદ મેળવ્યું ત્યારે સત્યયુગમાં અને દ્વાપરયુગમાં એ પૂજ્યપદ કોને મળેલું માનવું ?

પાર્વતીના વખતે પણ–સત્યયુગના છાદ્વા, અને ત્રેતાયુગના વિષ્ણુ કયાંથી હાય ! પૌરાષ્ટ્રિકોએ આ બધા લેખા કાઇ પ્રાચીન કાળમાં ચાલતા ઇતિહાસ-માંથી લઇને ઉધા, છતા ગાઠવી દીધેલા હાય એમ સહજ વિચાર થઇ આવે તેમ છે કે નહિ ! વિચાર કરીને જીવા.

ા ઇતિ રામનામની મહિમાની બે કલમાના વિચાર.

### વૈદિક મતે અહલ્યાના લેખેા પ્રથમ વાક્રમીકીય રામાયણ બાલકાંડના મત.

(૧) ધ્રક્ષાએ અહલ્યાને હત્પન્ન કરીને ગૌતમ ઋષિને સાંપી અને પછી ગૌતમનેજ પર**છાવી. ગૌતમની ગેરહાજરીમાં ગૌતમના સ્વરૂપે**-ઇંદ્રે લાેગવી. અહલ્યા ઇંદ્ર છે એમ **ભ**શ્યા છતાં બાેલી નહિ.

ગૌતમનું આવલું ઇંદ્રતું નીકળવું. બન્નેની દુષ્ટતા જાણીને-ઇંદ્રને નપું-સક થવાના અને અહલ્સાને પથ્થર થવાના શાપ આપ્યા, તેથી શુન્યાપ્રમમાં શિલારૂપે થઇને પડી. પછી અનુગ્રહ થવાથી કહ્યું કે જા રામના ચરણ રપર્શાથી તારા ઉદ્ધાર થશે વિશ્વામિત્રના કહેવાથી રામે ચરણ સ્પર્શ કરતાં પાછી અહલ્યા સ્વરૂપે જોઇ. નપુંસક રૂપ ઈંદ્રને ઘેટાના અંડકાશ ખવરાવીને તેની ચિકિત્સા કરી. " ઇત્યાદિ.

(૨) વળી બીજે ઠેકાછુે-" ગૌતમના શાપથી ઇંદ્રના શરીરમાં સહસ્ર ભગ થઇ ગયાં તે પાછાં ચરૂ કરવાના પ્રભાવથી સહસ્ર નેવેહ રૂપ થયાં એમ પછુ કહેવાય છે.

ભાગવતના નવમા સ્ક્રધમાં-અહલ્યા માહબલ્ય ગાત્રના પ્રક્ષક્ષત્રિયની કન્યા હતી અને ભાઇનું નામ દિવાદાસ હતું. "

| २८१ | તત્ત્વત્રયી નીમાંસા. |  | ખંડ ૧ |
|-----|----------------------|--|-------|
|-----|----------------------|--|-------|

(૩) કુમારિલભટ્ટે તેા~અહલ્યાના અને ઇંદ્રના વૃત્તાંતને એક જાતનું રૂપકજ ઠરાવ્યું છે. "

(૪) ચાેગ વાસિષ્ટમાં-અહલ્યાને અપ્સરા કહી છે. "

( આ લેખા તુલશી રામાયણ બાલકાંડ પૃ. ૨૦૩ ની ટીપમાંથી જુવે. )

#### અહલ્યાના લેખમાં ઉદ્ભવતા વિચારા.

અહલ્યાને બ્રદ્ધાએ પેકા કરી તેા તે સત્યયુઝમાં થએલા બ્રદ્ધાને સમજવા કે કેાઇ બીજાને ? બ્રદ્ધાએ ગૌતમ ઝાબિને સાંપી તેા તે ગૌતમ કયા કાળના સમજવા ? શાપથી અહલ્યા પથ્થર થઇને પડી તેા તે કેટલા કાલતક પથ્થર રૂપે રહી ? વિશ્વામિત્રના કહેવાથી રામે ચરથુ સ્પર્શ કર્યો તેા તે ચરિત્રના નાયક હતા કે બીજા ? ચરિત્રના નાયક ત્રેતામાં થયા છે. ઘેટાના અંડકાેશથો ઇંદ્રની ચિકિત્સા કોને કરી ?

વળી ખીજે ઠેકાણે લખાસું કે–યજ્ઞના પ્રભાવથી સહસ્ત ભગનાં સહસ્ત નેત્રો થઇ ગયાં. એ યજ્ઞ કઇ વિધિથી અને કથે ઠેકાણે કર્યો ?

વળી ત્રીજા લેખમાં-ક્ષત્રિયની પુત્રી ઠરાવી, તેના ભાઇ દિવાદાસ ખતાવ્યા. વળી-યાગવરિષ્ટમાં અપ્સરા **કક્ષીને** ખતાવી.

છેવટમાં જે કુમારિલ ભટ્ટ થયા તેમને તેા એક બાતનું રૂપક કરાવી બધીએ વાતોને ઉડાવી દીધી તેા હવે સમજવાવાળાએ શું સમજવું ?

આ બધા લેખાના લખવાવાળા માટા માટા ઋષિઓ છે તા શું તર્કોની અથડામણિ થતાં તેઓ ધાતાને મનગમતું <mark>ગાઠવતા ગયા હરી કે</mark> કાંઇ સત્ય રૂપનું હશે <sup>8</sup>

ા ઇતિ વૈદિકે અહલ્યામાં પડેલા ચાર મતો. અને તેના વિચાર.

#### જનકના પૂર્વજ નિમિ, માથ્યુસાની પાપણામાં ર**શા**.

તુલસી રામાયણ બાલકાંડ પૃ. ૨૩૫ ની ટીપમાંથી.

" જનકના પૂર્વજ નિમિ રાજાએ થજ્ઞ કરવાની ઇચ્છાની વસિષ્ઠને બાેલાવ્યા હતા. વસિષ્ટ વરણ કરાવીને ઇંદ્રને ત્યાં ચજ્ઞ કરવાને ચાલ્યા જતાં નિમિએ બીજાને પુરાહિત સ્થાપીને યજ્ઞ કરી લીધા. વસિષ્ટ ઇંદ્રલાેકમાંથી પ્રકરણ ૩૭ મું. જનકના પૂર્વજ નિમિ, અને પતિ વિપરીતા ક્રેકિયી. ૨૮૭

આવી લકરાર કરવા લાગલાં રાજાએ તેમને દર્શન પછુ દીધું નહિ. વસિષ્ટે રાજાને શરીર પડી જવાના શાપ દીધા. અને રાજાએ પછુ વસિષ્ટને પડી જવાના શાપ દીધા વસિષ્ટે બીજા દેહને ધારછુ કર્યા. બ્રાદ્મણુોએ નિમિરાજાને જીવાડ વાના યત્ન કરલાં નિમિ રાજાએ માછુસાનાં નેત્રોની પાંપણુામાં નિમેષરૂપે રહેવાનું સ્વીકાર્યું.

#### ( ભાગવત નવમ સ્કંધ.)

આમાં જરા વિચારીએ વસિષ્ટ છ ઇંદ્રના યજ્ઞ કરવા કયા રસ્તાથી ગયા ? ઇંદ્રલાક આજે હશે ખરૂં ? યજ્ઞની ધામધૂમ કેમ નહિ દેખાતી હાય ? નિમિએ માણુસાની પાંપણામાં કેટલા કાળ સુધી રહેવાનું સ્વીકાર્યું? ? પાતે એકલા બધા માણુસાની પાંપણામાં કેવી રીતે પહેાંચી વન્યા ? પ્રાદ્યણામાં છવાડવાની સત્તા હતી ખરી કે ? તો હતી તો તે સમયે પાતાના માણુસાને છવતાં કેમ નહિ રાખ્યાં હાય ?

પતિથી વિપરીત ચાલનારી હું, દુષ્ટ અવતારામાં કરી કેકેઇ થઇ.

તુલસી. રા. અચેા. પૃ. ૨૭૪ ની ટીપમાં ( આનંદ રામાયણમાંથી ) " સહ્યાદ્રિ પાસેનાં કરવીર પુર નામના નગરમાં **ધર્મ દત્ત** નામના એક પ્રા**ક્ષ**ણ, રાત્રે પુજનની સામગ્રી લઇને દેવપૂજન કરવા જતાે હતા ત્યાં તેને એક વિકરાલ રાક્ષસી નેવામાં આવતાં તેણે ભયભીત થઇને તે રાક્ષસીની ઉપર તુલસીદલ ચુક્ત પાણી છાંટયું, આથી નિઃપાપ ચએલી તે રાક્ષસી પ્રથામ કરીને બાેલી કે " હુ સૌરાષ્ટ્ર દેશના રહેવાસી ભિક્ષુ નામના પ્રાદ્યછુની સી હતી. હું સ્વામીથી વિરૂદ્ધ ચાલતી હતી. પાતે મિષ્ટાન્ન ખાઇ સ્વામીને સૂકું ભાજન દેતી હતી. અને સ્વામી જે કંઇ કહે તેથી પ્રતિકુલ જ કરતી હેલી " મારા સ્વામીએ વિચાર કરીને એવી ટેવ રાખી કે જે કામ કરવાની પાતાની **રૂચિ હા**ય તે કામ કરવાની નાજ પાંડે હું સ્વામીના કહ્યાથી વિપરીત કરતી હતી તેથી સ્વામીના મનેારથ પૂર્ણ થવા લાગ્યા. છેવટે મારાથી કટાળીને સ્વામીએ બીજે વિવાહ કરતાં મેં ઝેર ખાઇને શરીરના ત્યાગ કર્યા. હું એ પ્રમાણે સ્વામીથી વિરૂદ્ધ આચરણ કરવા રૂપ પાપથી અનેક દુષ્ટ અવતારામાં કરી કરીને હાલ રાક્ષસી થઇ છું. હવે મારા ઉદ્ધારના ઉપાય કરા. આ સાંભળી પેલા કયાળુ ધર્મદત્ત ધાદ્યણે પાતાના એ વતનું અર્ધું કળ તેણે આપ્યું અને દાદશાક્ષર મંત્રથી તેના ઉપર અભિષેક કર્યો. આથી તે રાક્ષસી રાક્ષસપથાથી સુક્ત થઇ. વિમાનમાં

| See. | ţ | : | તત્ત્વત્રથી-મીમાંસા. |  | ખંડ વે |
|------|---|---|----------------------|--|--------|

એસી સ્વર્ગમાં ગઇ અને તે પાછી પોતાના પુલ્યને৷ ક્ષય થલાં દશરથ રાજાની સાણી કેકેથી થઈ. "

બોધના માટે કલ્પિત વાતોના વિરાધ શાસ્ત્રગ્ના માનતા નથી પણ ઐતિ-હાસિંક વ્યક્તિ સાથે વિરાધ છે, માટે વિચારવાનું – ધર્મદત્તે સવભીત થઇ રાક્ષ-સીને તુલસીદલ યુંડત પાણી છાંટશું એટલે નિષ્પાપ થઇને તેણે પાતાનું પાપ કયા જ્ઞાનથીકહી બતાવ્યું ? અને પાતાના ઉદ્ધારની માગણી કરી ? ધર્મદત્તે પાતાના વતનું અર્ધું ફળ આપી મંત્રાક્ષરથી અભિષેક કર્યો તેથી રાક્ષસપણાથી મુક્ત થઇ–વિમાનમાં બેસી સ્વગે ગઇ. આ વિમાન કાણે માકલેલું ? ધાતાના વતનું ફળ બીજાને આપી શકાય ખરૂં કે ? જો એમ થતું હાય તા-પાતાના વાલા પતિને સી, વાલાપુત્રને માબાપ, કે પુત્ર મા બાપને, પાતાના દાન પુણ્યા-દિકનું ફળ આજકાળ કેમ આપતા નહિ હોય? તેથી કેકેયોની સાથે લાગુ પાડેલી આ કથા થથાર્થ નથી.

ા ઇતિ પતિવિપરીતા ભવામાં ભટકતી રાક્ષસી વિમાનમાં બેસી સ્વગે ગઇ.

્બદ્ધા વરદાન આપવા રાવણાદિકની પાસે આવ્યા.

તુસસી રામાયથુ બાલકાંડ પૃ. ૧૧૫ થી.

" રાવાશુ, કુંભકરાષુ અને બિભીષાષુ એ ત્રણે પ્રદ્યાને ઉદ્દેશીને તપ કર્યો. પ્રદ્યા-રાવાશુને વર આપવાને ગયા. રાવણે કહ્યું વાનર અને મતુષ્ય છેાડીને હું કાેઇથી મરૂં નહી ? તે પ્રમાણે વર આપીને કુંભકરાણુ પાસે ગયા. તેણે છ માસ બગવાના અને એક દિવસ ઉદ્યવાના વર માગ્યા, તે ઠીક ન લાગ-વાથી સરસ્વતીની પાસેથી તેની છુદ્ધિ ફેરવી નંખાવી, તેથી બાગવાને ઠેકાણે ઉદ્યવામા અને ઉદ્યવાના ઠેકાણે બાગવાના વર મંગાવ્યા, તે આપીને વિશ્વીષાણુને વર આપવાને ગયા. તેણે તો પ્રદ્યામાં પ્રીત્તી માગી લીધી. એ ત્રણે વર આપીને પ્રદ્યા પેતાના લાકમાં ચાલ્યા ગયા. "

આ લેખમાં જરૂપણ સત્યતા છે કે રાવણાદિક તપ તપ્યા. બ્રહ્મલેાકથી બ્રહ્મા દેાડીને આવ્યા સતે રાવણાને ઘેર ગયા. વર આપ્યા. બીજાથી ન મરં વાનર મનુષ્યા વિના, વાનર અને મનુષ્યાથી તેા મરવાનાજ હતા. આમાં આપવા લેવાતું શું હતું. કે કુંભકરણની માંગણીમાં પ્રદ્લાએ સરસ્વતીને ભેળવી ઉપી બુદ્ધિ અપાવીં તેથી આમાં એજ સિદ્ધ થાય છે કે ન તા રાવણાદિકે તપ કેથી છે અને ન તા બ્રદ્ધા દાંડીને આવ્યા છે. પ્રથમે બ્રચ્હાદિ દેવાનાજ પત્તો નથી લાગતા. કાઇ તા કહે છે કે દેવીના હાથ ઘસવાથી ત્રણે દેવા ઉત્પન્ન થયા.

ŕ

બેને ખાઇ ગઇ. કેાઇ જણાવે છે કે શિવની ડાબી, જમણી ભુજાથી પ્રમ્હા, વિષ્ણુ ઉત્પન્ન થયા. ઇત્યાદિક અનેક પ્રપંચ જેવામાં આવે છે. તેથી પ્રમ્હા આવ્યા અને વાનર મનુષ્યના હાથે મરવાના રાવણે વર માગ્યા. આમાં સત્યતા શી છે ? વાંચકાેજ વિચાર કરીને જુવે ?

ા ઇતિ પ્રક્ષા રાવણાદિકને વરદાન આપવાને ગયા તેના વિચાર.

નારાયણુના ઉપદેશથી ઇંદ્રે દધીચીના હાડતું વજ બનાવી વૃત્રાસુરને માર્ચો. ( ભાગવત સ્કંધ ૬ઠ્ઠો )

તુલસી. રામાયણુ. અધાધ્યા કાંડ. પૃ. ૪૦૨ માંથી ઉત્તારા–

'' ઇંદ્ર વત્રાસુરના હાથથી મરી જતાં, તે ઇદ્રને નારાયણે કહ્યું કે–તૂં દધીચી ઝષિના હાડકામાંથી વજા નામનું અસ્ત બનાવીને તેથી વત્રાસુર માર તાે મરે, આ ઉપરથી ઇંદ્રે દધીચીની પાસે જઇ તેમને વચનથી બાંધી લઇને તેના હાડકાંની માગણી કરતાં દધીચિએ હા પાડીને યાેગથી પાતાનુ શરીર છેાડી દીધું. ઇંદ્રે દધીચિના હાડકાઓનું વજા બનાવીને તેથી વત્રાસુરને માર્ચો. "

આ લેખમાં કિંચિત્ વિચાર ને જેન્દ્ર સિદ્ધાંત પ્રમાણે કેવ જાતિના અને નરક જાતિના જીવેા પાતાનાં આયુખ્યને પૂરણ કર્યા વગર બીજાના હાથથી મરતા જ નથી. એલું તે ગતિઓનું બંધારણુ છે. તેથી ન તાે વત્રાસુર ઇંદ્રને કે ઇદ્ર વત્રાસુરને મારવા સમર્થ થઇ શકે તેમ છે. છતાં નારાયણુ ભગવાને ઇંદ્રને એવાે ઉપદેશ આપ્યા કે વું દધીચિ ઋષિના હાડકાનું વજ બનાવી વૃત્રાસુરને માર ! એક તરફ ઋષિધાતનું અને બીજી તરફ વૃત્રાસુરના વધનું પાપ ભગવાને ફેાગટ શા માટે વાેરી લીધું હશે ?

ા ઇતિ ઇંદ્રે દધિચિના હાડકાંતું વજ અનાવી વૃત્રાસુરને માર્ચો.

માત પિલાના સંબંધથી જન્મ તેમાં પ્રદ્ભાવું શું ઠામ ? તુલસી રામાયણુ બાંલકાંડ. પૃ. ૨૫૮માં અને તેની ઢીપમાં જીવે

" સીલાના સ્વયંવરમાં–ક્રોઇપસ્ટ્ર રાજા ધતુવનો લાંગ કરી શકયેા નહિ ત્યારે ત્યાં જનક રાજા બાલ્યા છે કે મારી કુંવરીને મેળવનાર વિધાલાએ કાઇ રચ્ચાજ નથી. કાઇ રચ્ચાજ નથી એની ટીપમાં—રામચંદ્રજીને પ્રમ્હાએ રચ્ચાજ 37

| ૡ∖વત્રચી–મીમાંસા. ખડ | q |
|----------------------|---|
| હ∖વત્રયી–મીમાંસા. ખ  | Ś |

નથી તેથી જનક રાજાનું આ વચન કેાષથી બેાલાયા છતાં પણુ ખરૂંજ પડવાનું છે. ( મૂલમાં-આપ પ્રગટ ભયે, વિધિ ન બનાયે )

આમાં જરા વિચારવાતું કેઃ—રામાયણુના મૂળકારે જણાવ્યું કેઃ-' આપ પ્રગટ ભયે, વિધિ ન બનાયે " ટીપ્પનકારે જણાવ્યુ કેઃ—રામચંદ્રજીને બમ્હાએ રચ્યાજ નથી. તેા શું લક્ષ્મણાદિક બીજી બધી તે વખતની પ્રજા પ્રદ્ધાએ રચી હતી ખરી કે ? તે એમ હતું તેા આજ કાળના માણુસાને રચવા પ્રમ્હા આવે છે ખરા કે ? માતપિતાથી થતા પ્રત્યક્ષના જન્મમાં પ્રમઃણુ આપવાની જરૂર પડે કે વિચારવાની ? આવા લેખા જ્ઞાનીયાના હોય ? જરા ઉડા ઉતરીને એવાની લલામણુ કરૂં છું. ા

ઇતિ રામને પ્રદ્ધાએ પેદા નથી કર્યા ? તેના વિચાર, 🕚

વિષ્ણુએ વામનરૂપ ધરી ભલિને મારી ત્રૈલેાકયતું રાજ્ય ઇંદ્રને આપ્યું. તુલસા રામાયણ અચેષ્યા કાંડ પૃ. ૪૦૨ ા

".વામનજીએ **અલિ રાજાની પાસે જઇ ત્રણુ પગલાં પૃથ્વી માગી અને** રાજાએ તે આપવાનું સ્વીકારી લીધું. પછી વામનજી એ પગલામાં સઘછું ત્રૈલાકય માપી લેતાં, રાજાએ ત્રિજા પુરુલાના અદલે પાતાનું માથું આપવાનું કહ્યુ આથી વામનજીએ પ્રસન્ત વ્યઇ તેને પાતાલમાં માકલી દીધા અને ત્રૈલાકયનું રાજ્ય ઇંદ્રને આપ્યું. (ભા. અષ્ટમ. સ્ક**ધ**)

આમાં કિ ચિત્ વિચારવાતું કેઃ-અલિએ ત્રણુ પગલાં પૃથ્વી માગતાની સાથે આપી. વામન રૂપ વિષ્ણુએ છલ કરી બલિને પાતાળમાં ખાેસી ઘાલ્યાે. એમાં ભલમનસાઇ કાેની ? બલિની કે વામન રૂપ વિષ્ણુની ? બીજીં સ્વર્ગ, મૃત્યુ અને પાતાળ, આ ત્રણ લાેક પ્રસિદ્ધ છે. એ ત્રણે લાેકતું રાજ્ય તાે વામને ઇદ્રને આપી દીધું તેથી બલિને પાતાલ પણ કેવી રીતે આપી શકાય ? પ્રસન્ન થઇને પાતાલતું રાજ્ય નથી આપ્યું પણુ મરણુજ આપ્યું છે. આ કથાતુ સ્વરૂપ જેનના લેખમાંતું જીવા અને સત્યાસત્યના વિચાર કરાે.\*

ા ઇતિ વૈદિક રામાયછુના ખલિ, અને વિષ્ણુ. તેના વિચાર જૈન વૈાદકમાંના વિષ્ણું પ્રતિ વિષ્ણુ તું આઠસું ત્રિક કિાંચત પ્રકરણુ ૩૭ માં કહી અતાવ્યું. ા

ંજૈન સાધુઓના ઘાતના વાંછક--નમુચિબલ પ્રાહ્મણુને સમર્થ એવા વિષ્ણુકુમાર મુનિએ શિક્ષા કરી છે તે કથા પૃ. ૨૫૭ થી આમાં આપી છે. તુલના કરીને જીવા. પ્રકરણ ૩૮ મું. જૈન અને વૈદિકમાંના શ્રીકૃષ્ણ વાસુદેવ.

# પ્રકરણ ૩૮ મું.

# હવે અમેા જૈ<sup>ન</sup> વૈદિકમાંના શ્રી કૃષ્ણનું સ્વરૂપ કિ<sup>-</sup>ચિત્ કહી અતાવીએ છીએ—

ર૧ માં લીથે કર તેમના સમયે ૧૦ મા ચક્રી, પછી ૧૧ મા ચક્રવર્લી. મિશુલા નગરીમાં ઇફ્લાકુલ શી વિજયસેન રાજા રાણી વિપ્રા તેમના પુત્ર નમિનાથ નામા એક વીશમા લીર્થ કર થયા. તેમના સમયમાં હરિષેણુ નામા દશમા ચક્રવર્તી થયા- હવે ૨૧ મા અને ૨૨ મા લીથે કરના મધ્ય કાળમાં અગીયારમા જય નામા ચક્રવર્તી થયા. તેમના અધિકાર ત્રિષષ્ટિ શલાકા પુરૂષ ચરિત્રથી જોઇ લેવા.

> ૨૨ મા ત્વીર્થ કરના સમયમાં કૃષ્ણુ વાસુદેવાદિકતું નવસું ત્રિક. બલદેવ અળભદ્ર, વાસુદેવ શ્રી કૃષ્ણ, પ્રતિવાસુદેવ જરાસંધ.

શૌરીપુર નગરમાં હરિવંશી રાજા **સમુદ્રવિજય,** રા**ણી શિવાદેવી** તેમના પુત્ર શ્રી **અરિષ્ટનેમિ** નામા બાવિશમા લીચ<sup>\*</sup>કર થયા.

તેમનાજ સમયમાં તેમનાં કાકાના પુત્રો બળદેવ **બળભ**દ્ર, વાસુદેવ શ્રી કૃષ્ણુ અને પ્રતિ વાસુદેવ **જરાસંઘ**. આ વાસુદેવાદિકતું નવસું ત્રિક ( આ અવસપિણી સમયના તીર્થ કરોના સંબન્ધે છેલ્લું ત્રિક છે.)

**શ્રી** કૃષ્ણુ અને **ભળભ**દ્ર આખી ૬નીયામાં પ્રસિદ્ધ છે. પુરાણકારોએ શ્રી કૃષ્ણુ વાસુદેવને સાક્ષાત્ ઇશ્વર, ઇશ્વરના અવતાર, વારવાર અવતાર લઇ દુષ્ટાેના નાશક અને ભક્તોના ઉદ્ધારક, લખી બનાવ્યા છે પણુ તેનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ જૈન ગ્રંથામાં નીચે પ્રમાણે છે.

### પુરાણેામાં શ્રી કૃષ્ણને દેવ શાથી કલ્પ્યા ?

શ્રી કૃષ્ણુ ત્રણુ ખંડ રાજ્યના ભાેકતા મહાન્ રાજા હતા. તેમને કુસંથી વનમાં પાતાના દેહ ત્યાગા કાલકરી વાલુપ્રભા **સ્પૃ**થ્વીમાં ( પાતાલમાં ) કરીથી જન્મ લીધાં. જે **બળભદ્રજી** હતા તેમને જૈન દિક્ષાનું પાલન સા વર્ષ સુધી

∗ પૈારાણિકાએ વિષ્ણુને–મહાદેવછના લિન્ગની શાધ કરવા પાતાલમાં ગયાતું જણાવ્યું છે તે આ વિષયને લઇને કલ્પેલું કેમ ન હેાય ટે

રહ૧

| રહર | તત્ત્વત્રયી→મીમાંસા. | ખડ | ۹. |
|-----|----------------------|----|----|
|     |                      |    |    |

કર્સું. ત્યારબાદ કાલકરી પાંચમા પ્રદ્વાદેવલાકમાં જઇને ઉત્પન્ન થયા. ત્યાં અવધિજ્ઞાનથી પાતાના ભાઇ શ્રી કૃષ્ણુને પાતાલની ત્રીજી પૃથ્વીમાં જોયા. ભાઇના રનેહથી વૈક્રિય શરીર બનાવી શ્રીકૃષ્ણુની યાસે ગયા. ત્યાં તેમનું આલિન્ગન કર્યું હું તમારા પાછલ્યા જન્મના ભાઇ છું. હું કાળ કરી પાંચમાં દેવલાકમાં ગયા છું. માત્ર હું તમાને મળવા આવ્યા છું. તમારા સુખના વાસ્તે હું શું કરૂં? એલું કહી તેમનું શરીર હાથમાં લેવા જતાં ,પારાની પેઠે દગ્દરી છુટું પડી ગયું. પાછું નીચે ભેણું થઇ ગયું.

આવી રીતે આલિન્ગન, પૂર્વના વૃત્તાંત અને હાથ ઉપર ઉઠાવવાથી કુષ્ણજીએ પણુ પૂર્વ લવના અતિવલલભ છે એમ જાણી સંભ્રમથી ઉઠી નમસ્કાર કર્ચી ત્યારે બલભદ્રે કહ્યું હે ભાઇ ! તે વખતે શ્રી **નેમિનાથ** ભગવાને કહ્યું હતું કે-આ વિષયસખ મહાદ:ખ આપનારાં છે તે તને આ પ્રત્યક્ષ પ્રાપ્ત થયાં. વળી કર્મથી નિયન્ત્રિત એવા તને હું સ્વર્ગમાં પણ લઇ જવાને સમર્થ નથી. પણ તાસ સ્નેહને લઇને તારી પાસે રહેવાની ઇચ્છા થાય છે. ત્યારે કૃષ્ણુજીએ કહ્યું કે–હે ભાઇ ! તારા રહેવાથી વધારે શું ? મારાં કરેલાં કર્મતા મને અવશ્ય ભાેગવવાંજ પડવાનાં છે, પરન્તુ મને આ નરકના દુઃખ કરતાં, તે દુઃખ ઘણું થાય છે કે, જે દારિકા ખધા પરિવારની સાથે બલતી છેાડી હું એકલાે કુસુંબી વનમાં જરાકમારના તીરથી મર્યો. આવા પ્રક્રારના અચાનકના બનાવથી મારા શત્રુઓનો હાસ, મારા મિત્રોને થએલું દુઃખ, તેમજ યદુવંશના કુલને કલંક લાગ્યું છે તે મારા મનમાંથી જતું નથી. માટે હે ભાઇ ? તું ભરતખંડમાં જઇ-સુદર્શન ચક્ર, સારંગ ધનુષ્ , શંખ, ગદાને ધારણ કરી, પીળાં વસ્ત્ર પંહેરી, ગરૂડની ધ્વજાવાળું મારૂં સ્વરૂપ ધારણુ કર ! તેજ પ્રમાણે નીલવસ્ત્ર, તાલધ્વજ અને હળ, મુશલ શસ્ત્રને ખારણ, કરી, તારૂ સ્વરૂપ પ્રગટ કરી, વિમાનમાં બેસી આપણા બન્ને ભાઇએાનું સ્વરૂપ લોકોને દેખારી જણાવ કે-શ્રીકૃષ્ણ અને હું **ાલલાદ્ર** એમ અમે બન્ને લાઇએા અવિનાશી પુરૂષ છીએ અને અમા અમારી મરજી પ્રમાણે દુનીયામાં કસ્વાવાળા છીએ, જ્યારે આવા પ્રકારતું સ્વરૂપ લાકો પ્રત્યક્ષયથે જેશે અને તેમની ખાત્રી થશે ત્યારે–અમારા શત્રુઓએ કરેલે। હાસ, અને મિત્રોને થએલું દુઃખ, તેમજ યદુવંશના કુળને લાગેલું કલાંક દૂર થશે. માટે તું આટલું કાર્યંકર. આ પ્રકારનું કથન શ્રીકૃષ્ણનું સાંભળીને, ત્યાંથી નીકળી ળકાલદ્રજી ભરતખંડમાં આવ્યા. અને શ્રીકૃષ્ણના અને પાતાના પૂર્વલવના સ્વરૂપને ધારણ કરી વિમાનમાં એસી લોકોને અતાવી કહેવા લાગ્યા કે હે લોકો ! તમા શ્રીકષ્ણની અને ળલભદ્રની અર્થાત અમારા બન્ને ભાઇઓની મૂર્તિ બનાવી

પ્રકરણ ૩૮ મું. જૈનમાં શ્રીકૃષ્ણુવાસુદેવનું નવમુત્રિક. ૨૯૩

પૂજો કેમકે આ જગતના કર્તા, હર્તા, અમાજ છીએ. અને અમા અમારિ ×ઇચ્છા પ્રમાણે સ્વર્ગ (વૈકુંડ) થીં અહિંચાં આવીએ છીએ અને અમારી ઇચ્છા પ્રમાણે પાછા સ્વર્ગમાં ચાલ્યા જઇએ છીએ. જીએા કે આ દ્વારિકા અમાએજ બનાવી અને અમાએજ નાશ કરી, કેમકે જ્યારે અમાને વૈકુંઠમાં જાવાની ઇચ્છા થાય છે ત્યારે અમા અમારા બધા પરિવારની સાથે દ્વારિકાના નાશ કરી, પાછા વૈકું-ઠમાં ચાલ્યા જઇએ છીએ, તે તમાએ બધાએ પ્રત્યક્ષ જોચું છે. માટે અમારા સિવાય આ દુનીયાના બીજો કાઇ કર્તા હર્તા છેજ નહિં. આ પ્રમાણે બળભદ્રનું કહેવું સાંભળીને શ્રીકૃષ્ણ અને બળભદ્રની પ્રતિમા બનાવી ક્ષેકો પૂજવા લાગ્યા અને તે પ્રતિમા પૂજકામાં કેટલાકને બલભદ્રજીએ ધનાદિકથી સુખી પણ કર્યા તેથી ઘણા લોકો શ્રીકૃષ્ણના ભક્ત બન્યા.

આ પ્રમાણે જગેા જગેાપર અળભદ્રજીએ પોતાની મૂર્તિઓની સ્થાપના કરાવી. પછી જે જેના લક્તાે થાય તે તેમના ગુણુ ગાય એ સ્વાભાવિક છે, આવા કારણુથી થએલા લુક્ત લાેકાેએ શ્રીકૃષ્ણુને પૂર્ણ પ્રદ્ધ, પરમાત્મા, ઇશ્વર અને યુગયુગમાં અવતાર ધારણુ કરી લક્તાેના રક્ષક અને દ્વષ્ટોના નાશ કરવાવાળા તરીકે પુસ્તકાે પર પણુ લખી ક્રીધા. આ વાત ચાલું થયાને પ્રાયે પાંચેક હજાર વર્ષના અંદાજે થયા છે. અને લાેકા પણુ શ્રીકૃષ્ણુ થયાના કાળ તેટલાે કલ્પે છે.

આ પ્રમાણે જૈનગ્ર થમાં ઇતિહાસ બતાવ્યાે છે. તે પ્રમાણે અમાએ લખીને બતાવ્યાે છે. અંગ્રેબેનું માનવું શું છે તે પણુ અમાે આ સ્થાનપર આગળ જતાં લખીને બતાવીશું.

ા ઇતિ જૈન પ્રમાણે્નપુરાથુકારાએ શ્રી કૃષ્ણુને દેવ સ્યાથી કલ્પ્યા? તેનું સ્તરૂપ.

જૈન ઇતિહાસ પ્રમાણે શ્રી કૃષ્ણુનું ચરિત્ર કિ ચિત્સવિસ્તર

શ્રી કૃષ્ણુ લોકોમાં **ભગવાન** તરીકે, જૈનોમાં નવમા વાસુદેવ, તરીકે અને તે સમયના રાજા જરાસ'ધ પ્રતિવાસુદેવ તરીકે મનાયા છે તેથી તેમના ઇતિહાસ કિંચિત્સવિસ્તર આપીએ છીએ

મથુરા નગરીમાં યદુવ શમાં શર નામે રાજા થયેા. તેને શૌરી અને સુવીર બે પુત્રા થયા. શૌરીએ મથુરાની ગાદી ઉપર પોલાના ભાઇને બેસાડી તે

× " **શુત્રોયુને મવિષ્યામિ** " વાળા જે ગીતામાં શ્લાક છે તે આ વિષયને લઇ કલ્પવામાં આવ્યા હાય એવું મારું અનુમાન જાય છે. છિટ્ટ

કુશાર્ત્ત દેશમાં ગયેા. ત્યાં તેને શૌર્યપુર નગર વસાવ્યું. શૌરીને **અ'ધકવૃષ્ણિ** ધિગેરે પુત્રો થયા. સુવીર પછી ભેાજવૃષ્ણિ મશુરાની ગાદી ઉપર આવ્યેા. તેને ઉગ્ર<mark>સેન</mark> નામે એક પત્ર થયેા.

અંધક વૃષ્ણિને સુભદ્રાથી દશપત્રો-સમુદ્રવિજય વસુદેવ વિગેરે થયા અને કું**તી** તથા **મદ્રી** બે પુત્રીઓ થઇ, કુંતી પાંડુ રાજાને અને મદ્રી દમધોષ રાજાને આપી.

ભાજવૃષ્ણિ પછી મશુરાની ગાદી ઉપર તેમના પુત્ર ઉગ્રસેન આવ્યા. તમને તેમની **ધારણી** સણીથી પૂર્વ જન્મના વૈરી **કેસ** નામે પુત્ર થયે. તેનું દુષ્ટપછું તેની માને ગર્ભમાંજ જણાતાં પતિભકતાં પત્નીએ પુત્ર જનતાંજ કાંશા-ની પેટીમાં મૂકી યમુનામાં તેને ઠેલી મૂક્યે.

તે પેટી તણાતાં શૌર્ય પુર જઇ પહેાંચતાં સભદ્રવણિકના હાથે ચઢતાં તે પાતાને ઘેર લાવ્યા, તેમાંથી તે આળકને કાંઢી, ઉછેરીને માટા કર્યા. તે દશવર્ષના થતાં **વશુક્રમારને** સેવક તરીકે સુભદ્રે અર્પણકર્યી.

આ અરસામાં શકિતમતી નગરીને રાજા વસ કે જેણે નારદ અને પર્વ-તના વેદ અર્થમાં જોડોન્યાય આપતાં તેને દેવોએ સિંહાસન ઉપરથી પાડી નાખી મારી નાખ્યે৷ હતા. (જે વાત અમા હિંસક વેદવાળા પ્રકરણમાં કહી ગયા છીએ ) તેના પુત્ર નાસીને નાગપુર ગયા હતા તેને વહુદ્રથ પુત્ર થયા અને તેના પુત્ર જરાસ દ થયે৷ તેણે ત્રગ્રુ ખંડ સાધી પ્રતિવાસુદે પણ ં મેળવ્યું તે નવમે (ંહેલ્લાે) થયાે.

જરાસ છે સમુદ્રવિજયને વૈતાહય ગિરિના સિંહરથ રાજાને બાંધી લાવવા આજ્ઞા કરી અને સાથે જણાવ્યું કે જે એને ખાંધી લાવશે તેને હુ મારી જીવયશા પુત્રી આપીશ. વસુદેવે કંસની સાથે જઇ સિંહરથ સાથે લઢાઇ કરી તેમાં કંસે સિંહરથને બાંધી લીધેા. આ પરાક્રમથી ક'સને જીવયશા કન્યા મળી અને રાષથી પાેતાના પિતા ઉંગસેનની મથુરા જરાસંધ પાસે માગતાં તે તેને આપી ક સે ઉગ્રસેનને પાંજરામાં પુર્ચી.

હસ્તિનાયુરમાં કેાઇ શ્રેષ્ટિ રહેતા હતા. તેના લલિત નામે યુત્ર હતે તે માતાને ઘણા વલ્લભ હતા. શેઠાણીને સંતાપદાયક ગર્ભ રહયા. તેને પડાવવા ઘણા ઘણા પ્રયત્ન કર્યા પણ ગર્ભ પડેચાે નહિ.

પુરામાસે પ્રસવ થતાં તેણે તજી દેવા દાસીને આપ્યેા. શેઢને ખબર થતા <u>}</u>. તેથે અના ઉછેર્યો ઉત્સવનાદિવસે લલિતના આગ્રહથી તેથે પડદામાં રાખી

Jain Education International

પ્રકરણ ૩૮ મું જૈનમાં શ્રીકૃષ્ણવાસુદેવનું નવમુત્રિક. ૨૯૫

જમાડવા માંડયા ત્યાં વ્યકસ્માત્ પડદા ખસી જવાથી તે તેની માના જેવામાં આવ્યા. આથી તેને તેની માએ ક્રોધથી માર મારી ખાળમાં ધકેલી દીધે. શેઠે સાફ કરી તેને કેટલાક બાધ આપ્યા. મા દીકરાના વૈરનું કારણ શેઠે જ્ઞ નવાન સુનિને પૂછ્યું સુનિએ કહ્યું કે લલિત અને ગંગદત્ત પૂર્વે બે લાઇઓ હાઇ વનમાંથી લાકડાં લરી ગાડી હાંકી લાવતા હતા. માટેાલાઇ આગળ હતા, તેણે ચીલામાં પડેલી સાપેનને જોઇ, તેથો ગાડુ ફેરવી સાપેનને અચાવી અને પાછળના નાના ભાઇને કહ્યું કે લાઇ ચીલામાં સાપેન છે માટે તેને અચાવજે પણ નાનાએ તેને મારવાના ઉમંગમ ગાડુ તેના ઉપર ચલાવ્યું. સાપેન મરી તમારી પત્ની થઇ અને એ બે લાઇઓ મરી તમારે ત્યાં પુત્ર થયા. નાનાએ પૂર્વે સાપેનને મારી તેથી તેઓને વચ્ચે વૈર છે. આ પછી ત્રણે જણે ચારિત્ર લીધું તેઓ મરણ પામી મહાશુક દેવલાકમાં દેવતાપણે ઉત્પન્ન થયા. ગંગદત્તે માનું અનિષ્ટપણું સંભારી વિશ્વ વલ્લલ થયાનું નિયાણું કર્યું.

વસુદેવ કે જે નગર છેાડી પરદેશ ચાલ્યા ગયા હતા તેઓ દેશ દેશના રાજાઓની ખહેાતેર હજાર કન્યાએા પરણ્યા હતા. તેમાંની એક રાહિણી કે જે અસ્પ્ટિપુરના **રૂધિર રાજાની પુત્રી હતી તેણે પેટે લલિતના છ**વ **બળભદ્રના** પદને સૂચવતાે અવતર્ધા. વસુદેવે તેનું નામ **રામ** પાડશું જેઓ બળભદ્રના નામથી લાેકામાં વિખ્યાત થયા.

એક વખતે કંસે સ્નેહથી વસુદેવને મથુરામાં આવવા વિનંતી કરી, ' વસુદેવ સમુદ્ર વિજયની આજ્ઞાથી ગયા. ત્યાં કંસે વસુદેવને પાતાના કાકા **દેવક** જે મૃતીકાવતીના રાજા હતા, તેની પુત્રી દેવકીને પરણવાતું કહ્યું આ લગ્નને માટે કંસ અને વસુદેવ મૃતીકાવતીમાં આવ્યા પણ દેવકે કન્યાતું માગું કરવાના રિવાજ નથી, એમ તેમને ના કહી. પણ નારદે દેવકી પાસે આવી વસુદેવના શુણુગાન કર્યા તેથી તે બાળા વસુદેવ ઉપર સ્નેહ રાગવાળી થઇ હતી, તેની આ રૂચિ જોઇ દેવકે વસુદેવને પાતાની પુત્રી આપી. પહેરામણિમાં અનેક ધન સાથે દશ ગાેકળના પતિ નંદને, કોટિ ગાય સાથે આપ્યા. તે બધાં મશુરામાં પાછા આવ્યાં, જ્યાં કંસે પાતાના મિત્રના વિવાહની ખુશાલીને લઇ, માટેા મહાત્સવ આરંબ્યા.

આ અરસામાં કંસના અનુજ બન્ધુ અતિમુકત કે જેને સંસાર ત્યાગ કરી શ્રમણપણું લીધું હતું, તે તપથી કૃષ્ય થઇં ગએલા કંસને ઘેર પારણાને માટે આવ્યા. જીવયશાએ ઉત્સવના આનંદ તરીકે મદિરા પાન કશું હતું, તેણે આ મુનિની કેાટે વળગી આવેા દીયર વખતસર ઠીક આવી પહોંચ્યા. આપણે ગીત નૃત્ય વિગેરે કરીએ, આમ સંસારી મનુષ્ય માફક તે મુનિની કદર્થના કરી. સુનિએ કહ્યું કે જેના નિમિત્તથી આ ઉત્સવ થાય છે તેને સાતમાં ગર્ભ તારા પતિને મારશે. જીવયશાએ ગલરાટથી તરતજ આ વાત પોતાના પતિને કહી. ક'સે વસુદેવ પાસેથી દેવકીના સાતભર્ગની માગણી કરી, તે આપવા વસુદેવ બંધાયા

એ સમયમાં લદિલપુરમાં નાગ નામે શેઠ હતો. તેને સુલસા નામે સી હતી, તે બન્ને પરમ શ્રાવક હતા, અતિસુકત નામના ચારણ સુનિએ સુલસાની બાલ્યવયમાં કહ્યું હતું કે આ બાલાને મૃત પુત્રે થશે. તે સાંભળીને ઇંદ્રના સેનાની નૈગમેષી દેવની અસધના કરી. દેવે દેવકીના સાત ગર્ભી કંસે જે માગ્યા હતા તે સુલશાને આણી આપવા જણાવ્યુ. તે પ્રમાણે દેવકીના ગર્ભો તે દેવ દેવ-શક્તિથી સુલશાને આણી આપવા જણાવ્યુ. તે પ્રમાણે દેવકીના ગર્ભો તે દેવ દેવ-શક્તિથી સુલશાને આપે અને સુલશાના મૃતપુત્રો દેવકીની પાસે મુકીદે. તેને પથ્થર સાથે અફાળી કંશ રાજી થવા લાગ્યા. દેવકીના પુત્રો સુલશાને ત્યાં મોટા થયા. તેમનાંનામ-૧ અણીકયશ, ૨ અનંતસેન, ૩ અજિતસેન, ૪ નિહતારિ, ૫ દેવયશા, ૬ અને શત્રુસેન રાખવામાં આવ્યાં.

એક વખત ઋતુ સ્નાનવાળી દેવડીએ રાત્રિના અન્તે સિંહ સૂર્ય, અગ્નિ, ગજ, ધ્વજ, વિમાન અને પદ્મ સરાવર, એમ સાલ મહામંગળિક સ્વપ્ના ેબયાં તે વખતે પેલા ગગદત્તના જીવ મહશુક દેવલાકમાંથી ચ્યવીને દેવકીના ગર્ભમાં અવતર્થો. દેવકીએ શ્રાવણ વદિ. ૮ ના દિવસે તે પુત્રને જન્મ આપ્યે. તે વખતે કસે બંધાબસ્ત માટે મૂકેલા પહેરગીરા ઉંધી ગયા હતા. તેમ દેવાની બીજી અનેક સાહાય્ય થવાથી અને દેવકીના કહેવાથી તે પુત્રને નંદને ત્યાં તેની લાર્થા યશાદાને વસુદેવે સાપ્યે.

સ્વચ્છ નીલમણિ જેવી તેની કૃષ્ણુ કાન્તિ જોઇ તેનું નામ કૃષ્ણુ રાખ્યું. વસુદેવે યક્ષાદાને પુત્રી જન્મી હતી તે લઇ દેવકીને આપી. પછી પહેરગીરા બાગતાં તે પુત્રી લઇ કંસને આપી. કંસે આ ક્ષુદ્ર જીવ મને શુ મારનાર છે એમ કહી તેની એક નાસિકા છેદી છેાડી દીધી.

**દેવ**ડી**ને** એક માસ પછી પુત્રને જેવાની ઇચ્છા થઇ આવી.

'' વસુદેવે કહ્યું એમ સાધારેલું રીતે જતાં ક'સને અધી ખબર પડી જેશે, આથી દેવકીએ ગાય પૂજવાનું મેસિ કાઢી નંદને ત્યાં જઇ કૃષ્ણને જોવા. દેવકી આ રીતે વાર'વાર આવતી તેથી લોકોમાં ગાપૂજનની પ્રથા શરૂ થઈ. એકલા રહેતા તેણે ઘણા વિધ્તા આવતાં આથી નંદે યશે કોને એકલા રાખવાના પ્રકરણ ૩૮ મું. જૈનમાં શ્રી કૃષ્ણવાસુદેવતું નવમું ત્રિક ૨૯૭

નિષેષ કર્યો પણ એક વખતે યશાદાએ કામ પ્રસંગે જતાં દેારડીથી કૃષ્ણુનું પેટ બાંધી તે દેારડી ખાણીઆને બાંધી, આ જેઇ ગાવાલાએ તેમનું ઉદર અને દામ ઉપરથી દામાદર નામ પાડશું. વસુદેવે કૃષ્ણુની રક્ષા કરવા રાહિણીથી થએલા પુત્ર **બલદેવને** નંદગાપાલને ત્યાં માકલ્યા.

સૂર્યપુરમાં **સસુદ્રવિજય** રાજાને શિ**વાદેવી** રાણીથી ચૌદ સ્વપ્નથી તીર્થ'કરપદ સૂચક **અસ્પિટનેમિ** નામે પુત્ર થયેા. કંસે પોતાના મરણની હંકીકત નિમિત્તિયાના સુખથી સાંભળી, તેની તેણે બતાવ્યા પ્રમાણે પરીક્ષા કરવા માંડી કૃષ્ણુને બળદેવના કહેવાથો પોતાની યથાર્થ સ્થિતિની ખબર પડતાં, કૃષ્ણુ અને બળદેવ બન્ને કંસને મારવા મથુરામાં આવ્યા. ત્યાં તેમને મદ્યયુદ્ધ કરી મદ્યોનેા સંહાર કરી, કંસને મારવા મથુરામાં આવ્યા. ત્યાં તેમને મદ્યયુદ્ધ કરી મદ્યોનેા સંહાર કરી, કંસને મારવા થયુરામાં આવ્યા ત્યાં તેમને મદ્યયુદ્ધ કરી મદ્યોનેા સંહાર કરી, કંસને શરૂ થયુ કર્યો. સમુદ્રવિજય વિગેરે રાજ્ય એ પ્રસંગે ત્યાં આવ્યા હતા. તેઓ સઘળા ઉગ્રસેનને બંધી ખાનાથી છેાડી સાથ લઇ પશ્ચિમ તરફ જરાસંધથી નિરૂપદ્રવ થવા ચાલ્યા. ઉગ્રસેને પોતાની પુત્રી સત્યભામા કૃષ્ણુને આપેલી તેને રસ્તામાં બ્રિરનારની પશ્ચિમમાં બે પુત્રોના જન્મ આપ્યો. ત્યાં કૃષ્ણુ સમુદ્રદેવને પ્રત્યક્ષ કરી પુરાણાવાસુદેવની દ્વારિકા નગરી જે સમુદ્રમાં ડુબી ગઇ હતી તે કાઢી આપવા કહ્યું. દેવે ઇંદ્ર આગ્રાથી તે કાઢી, તેમાં કુબેરે સર્વ સામગ્રી પૂરી.

જરાસ ધની પુત્રી જીવયશા પોતાના પતિ કંશના વધથી કોધાંધ થઇ પિતાને ઘેર ગઇ, તેના સુખથી બધી વાત જાણી જરાસ ધે બળદેવ અને કૃષ્ણુના નાશ કરવા પાતાના પુત્ર કાલને પાંચશા રાજાની સાથે માટું સૈન્ય આપી માકલ્યા. જાદવા મથુરાં છેાડી ચાલ્યા ગએલા હાેવાથી, દેવાએ એક માટી અગ્નિની ચિતા રચી અને એક સ્સ્તીનું રૂપ વિકુવી તે ચિતા પાસે બેસી કાલ-કુમારને દેખી રડવા લાગી કે, આ ચિતામાં જાદવા તારા ભયથી પૈસી ગયા અને હું પણ બળદેવ અને કૃષ્ણુના વિયાગથી આ અગ્નિમાં પેસું છું. દેવનું કાર્ય જોઇ કાલકુમાર પણ–બળદેવ અને કૃષ્ણુને પકડવા અંદર પડયા અને બળીને ભરમ થયા.

કૃષ્ણું **રૂક્ષ્મણીનું** શિશુપાળ સાથે લગ્ન થતાં હરણુ કર્યું અને જાંખૂવતી આદિ અનેક કન્યાએા તે પરણ્યા. રૂક્ષ્મણ<mark>િથી પ્રદ્યુસ્ન કુમાર</mark> થયેા, જાંખૂ-વતી**થી શાસ્ત્મ થયે**ા અને સત્યભામા વિગેરે રાણીઓથી બીજા અનેક પુત્રો થયા.

ઝષભદેવના પુત્ર કુરૂથી કુરૂક્ષેત્ર કહેવાય છે. તેના પુત્ર હસ્તિએ હસ્તિનાપુર વસાવ્યું. હસ્તિરાજાના સંતાનમાં અનંતલીર્થ, તેને৷ પુત્ર **કૃતવીર્થ**, અને 38

| તત્ત્વત્રય | <u>[</u> ]–  | ~[]ર | માંસા. |
|------------|--------------|------|--------|
| (17119     | ( <b>(</b> - | יתרי | чсн.   |

ખંડ ૧

તેના યુત્ર સુભૂમ ચક્રવર્તી રાજા થયે. તે પછી અસંખ્ય રાજાઓ થયા, પછી શાન્તનું રાજા થયે. તેને ગંગાનામની સ્ત્રીથી **લીખ્મ અને** સત્યવતીથી **ચિત્રાંગદ** અને **ચિત્રલીર્ય** પુત્રો થયા. **ચિત્રવીર્યના** ધૃતગખ્ટ, પાંડુ અને વિદુર. ધૃતરાખ્ટને **દુયેધિન** વગેરે સા (૧૦૦) પુત્રો અને પાંડુને શુદ્ધિખ્ટિર વગેરે પાંચ પુત્રા થયા, તે પાંડવ કહેવાયા. તેમને કાંપિલ્ય પુરના રાજા દુપદની પુત્રી દ્રીપદીએ સ્વયંવર મંડપમાં વરમાળા નાખવાથી પૂર્વ કર્મના બળે તે તેમની પત્ની થઇ. જુગારમાં રાજપાટ હારી, દેશ છાડી, તેઓ કૃષ્ણુ પાસે દ્વારિકા પહોંચ્યા. ત્વાં દશાહોંએ તેમને લક્ષ્મીવતી, વેગવતી, સુલદ્રા વિગેરે પાંચ કન્યાઓ આપી.

એક દિવસ ચવન દ્રીપથી કેટલાક ધનવાન વર્ણિકા રતનકાંમળ લઇ દ્રારિકામાં આવ્યા, ત્યાં રત્નકાબળ ન વેચતાં હસ્તિનાપુરમાં ગયા. ત્યાં જીવચ-શાએ તેમના મુખથી કુખ્ણ બળદેવ જીવતા છે અને તેઓ દ્વારિકા વસાવી ત્યા રહે છે. તેમ સાંસળી પાતના પિતાને પાતે અગ્નિમાં બળી મરવાનું કહ્યું. તેણે તેમ કરતી અટકાવી. જરાસ′ધ કૃ'ણુને મારવ≀ પાેતાના આશ્રિત રાજાઓ અને બીજી માટું સૈન્ય લઇ ચઢયેા. **શિશુપાળ**, કૌરવેા. કરણ, રૂકમી વિગેરે **રાજાએા તેની** સાથે હતા. કૃષ્ણને આ વાતની માર્ગથી ખળર પડતાં તે પણુ તૈયાર થઇ પાંડવા વિગેરે સાથે સામેં આવ્યા. બન્ને લશ્કરા સામસામે થતાં પાંડવાના હાથે કરણ અને દુર્યોધન વગેરે કૌરવા મરાયા અને કુષ્ણના હાથથી જરાસ ધનું તેનાજ ચક્રરત્વથી માથું કપાયું. શિશુપાળ પણ ુ\_\_\_\_ કૃષ્ણના હાથથો મરાયેા. આ વિજયપછી કૃષ્ણે છ માસમાં અર્ધ ભારત સાધી વાસુદેવ થયા. સાળાહજાર રાજાઓએ અનેક રત્ના અને બાજબે ઉત્તમ કન્યા-ઓ વાસુદેવને અર્પણ કરી, તેમાં સાળહજાર કૃષ્ણ પરણ્યા. આઠહજાર બળદેવ પરણ્ણા અને આઠહજાર બીજા કુમારા પરણ્ણાં. નેમિનાથ ભગવાનને પરણવા માટે સમુદ્રવિજય રાજાએ અને શિવાદેવીએ આગ્રહ કર્યો. ત્યારે તેમને કહ્યું કે ્યાગ્ય સ્ત્રી મળે તેમ કરીશ. પ્ર**ઘુમ્નને** વૈદર્ભી નામની સ્ત્રીથી અનિરૂદ્ધ નામે પુત્ર થયેા. તેણે શુભનિવાસના બાણ નામના ઊગ્ર ખેચરની '**્ઊષા** ' નામની કન્યાનું હરણ કર્યું. ઉષાને ગૌરી વિદ્યા પ્રસન્ન હતી અને બાણે ગૌરીવિદ્યાનાપતિ શંકરદેવતું આરાધન કરી તેની પાસે યુદ્ધમાં અજેયપણ્યાનું વરદાન મેળવ્યું હતુ ગૌરીને આ વાતની ખબર પડતાં શંકર દેવને કહ્યું કે--મેં ઉષાને પહેલું વરદાન આપ્યું છે તેથી આ આપે ઠીકન કર્યું. શંકરે આણાને કહ્યું કે તું સ્ત્રી વિષય શિવાય બીજે પ્રસંગે અજેય થઇશ. ઉષાના હરણ કર્યાની વાત જાણુતાં બાણ અનિરૂદ્ધ સાથે લડવા આવ્યા. કુષ્ણુને આની ખબર પડતાં બાણુને લડાઇમાં માર્ચી. ભગવાન **નેમિકુમાર** આ જન્મ ગ્રહ્મચારીજ રહેવા માગતા હતા અને

260

પ્રકરણ ૩૮ મું. જૈનમાં શ્રી કૃષ્ણવાસુદેવનું નવમુંત્રિક. ૨૯૯

તે પ્રમાણે રહ્યા. તેમને પરણાવવા તેમના માતાપિતા ઉપરાન્ત કૃષ્ણુ અને તેમની પત્નીઓએ ઘણા ઘણા આગ્રહપૂર્વક પ્રયત્ન કર્યો અને પરહવાનો કર્ત્રિમ હા પડાવી કન્યા શેષ્ધતાં કૃષ્ણુને સત્યભામાએ કહ્યું કે મારી **રાજીમતી** નામે નાની અહેન છે તે નેમિકુમાર<sup>ં</sup>ને બરાબર ચાેગ્ય છે. કૃષ્ણે ઉગ્રસેન પાસે રાજીમતીની માગણી કરતાં તેમણે ઘણા આનંદ પૂર્વક હા કહી અને તુરતજ લગ્ન કરવાના નિશ્ચય ઉપર આવ્યા. શ્રાવણ શુદિ ૬ ને৷ દિવસ નકકી કર્યો. તે દિવસે નેમિ-**કુમાર સર્વ પરિવારની સાથે ઉ**ચસેનને ત્યાં પરણુવા ગયા. પણુ ત્યાં તેમને લગ્ન લેોજન માટે પશુએોને એકઠાં કરેલાં જોયાં દયાવીર નેમિકુમારે તે પશુએાને છેાડી મૂકાવ્યાં અને પાેલે રથ પાછે৷ વળાવી ઘેર આવ્યા. વર્ષપર્યંત અમાઘ ઠાન આપી નેમિકુમારે રેવતાચળના સહસ્રામ્રવનના ઉપવનમાં દીક્ષા અંગીકાર કરી. તેમનો સાથે એક <mark>હજાર રાજ</mark>્વએાએ પણ દીક્ષા લીધો. દેવ**દ્રીના નાના** પુત્ર ગજસુકુમારે ચૌવન વયમાં પાેતાની બન્ને ભાર્યાની સાથે નેમિપ્રભુ પાસે દીક્ષા લીધી, ધ્યાન માટે તેઓ સ્મશાનમાં રાત્રે ઉભા હતા ત્યાં તેમના બ્રાહ્મણુ સસરા સામ શર્માએ તેમના માથા ઉપર અંગારા ભરેંલી ઠીબ મુક્રી, જેએા શુભધ્યાનથી કેવળજ્ઞાન પામી આચુષ્ય પૂર્ણ કરી મેક્ષમાં ગયા. આ મરણના સમાચાર તેમના કુટુંળને પડતાં વૈરાગ્યપાંમી વસુદેવ શિવાય નવ દશાહેગ્ઝિ તથા પ્રભુની માતાએ અને કૃષ્ણુના અનેક કુમારેએ વળો નેમિનાથના ભાઇએોએ પણ દીક્ષાલીધી તેમજ રાજીમતીએ તેમના પરિવારે બીજો ભર્તા કરવા કહ્યા છતાં અને નેમિપ્રભુના નાના ભાઇ રથનેમિએ તેમની માગણી કરવા છતાં તેના તિરસ્કાર કરી તેણે બાધ આપી દીક્ષા લીધી.

નેમિકુમારને દીક્ષા લીધા પછી ચાેપનમે દિવસે કેવળજ્ઞાન થશું હતું. કૃષ્ણ મહારાજાએ એક વખત પૂછ્યુ કે આ દ્રારિકા નગરીનેા, યાદવાના અને મારા નાશ શી રીતે થશે ઉત્તરમાં ભગવાને કહ્યું કે–દ્રીપાયન ઋષિને શાંબ વિગેરે કુમારા દારૂ પી હેરાન કરતાં તે ચાદવા સહિત દ્રારિકાને બાળી નાખનારા થશે. અને તમારા ભાઇ જરાકુમારથી તમારું મૃત્યું થશે. તે પ્રમાણે શાંબ પ્રમુખ કુમારાએ દારૂ પી મત્ત થઇ દ્રીપાયન ઋષિને સંતાપ્યા. તેણે દ્રારિકા ચાદવા સહિત બાળી નાખવાનું નિયાણું કશું અને તે ઋષિ મરી અબીકુમાર નામે દેવ થયા, તેણે પૂર્વવૃત્તાંત જાણી આખ્પી નગગરી અને તેમાંના બધા માણુસાને બાળી ભરમ કર્યા. માત્ર કૃષ્ણુ અને બળદેવજ બહાર નીકળવા પામ્યા. કૃષ્ણુ⊸ તૃષા લાયવાથી ઝાડ નીચે સૂતા હતા ત્યાં જરાકુમારે મૂગ જાણી બાણુ માર્યું. જેથી તેમના કાળ થયા અને તેમના આત્મા—ત્રીજી પાતાળ ભૂમિમાં ગયા. બળદેવ તેમના માટે પાણી લેવા ગયા હતા તે પાછા આવતાં ભાઇને મરેલા જાણ્યા છતાં ભાઇના રનેહથી કૃષ્ણુના શરીરને છ માસ સુધી લઇને ફર્યા. છેવટે

| 300 | તત્ત્વત્રયી-મીમાંસા. | , | ખંડ | 9 |
|-----|----------------------|---|-----|---|
|     |                      |   | • • | ŀ |

દેવતાઓના સમજાવ્યાથી તે શળને છેાડી વૈરાગ્ય પામી દીક્ષા લીધી. ઘણા ભાગે વનમાં રહેતા ત્યાં એક મૃગ તેમનેા ભક્ત થયેા હતા, તે વનમાં કેટલાક સુધારા લાકડાં કાપવા આપ્યા હતા. તેમને એક માટા ઝાડની અડધી ડાળ કાપી; ખાવા નીચે ઉતર્યા. મૃગ બળદેવને આહાર માટે આ સુધારા તરક દોરી ગયેા. સુધારાએ આ તપસ્વીને આદર પૂર્વક આહાર આપવા માંડયા ત્યાં એકદમ પવનના સપાટાથી ડાળ ભાગી, તે દાનદાતા સુધાર, મૃગ અને તપ-સ્વી બળદેવ, એ ત્રણેના ઉપર પડતાં મરણ થયા અને પાંચમા દેવલાેકમાં દેવતા-પણે ઉત્પન્ન થયા.

ભગવાન નેમિનાથ પ્રાણીઓને બાેધ આપી ગિરન.ર ઉપર દેહત્યામ કરી માેક્ષે ગયા.

પ્રદ્યુમ્ન , શાંભ વગેરે કુમારા, કુષ્ણની આઠે પટરાહીઓ, લગવંતના બંધુઓ, રાજીમતિ વગેરે દારિકાના કહન પહેલાં નેમિનાથ લગવાવ, પાસે દીક્ષા લીધી હતી તેઓ પણુ માક્ષમાં ગયાં.

વસુદેવ, રાેહિણી અને દેવકી, નેમિપ્રભુનું ધ્યાન ધરતાં, કૃષ્ણુ બળભદ્રે એમને અહાર કાઢવાને: ઘણા પ્રયત્ત કરવા છતાં પણુ દ્વારિકામાં અગ્નિથી બળી ગયાં. અને સ્વગે<sup>©</sup> ગયાં.

શિવાદેવી, અને સમુદ્રવિજય માહેંદ્ર દેવલેાકમાં ગયા અને બીજા દશાહોં મહર્ષિક દેવેા થયા.

પાંડવા કે જે કૃષ્ણુનું મૃત્યુ સાંભળી સંસાર ત્યાગ કરી દ્રૌપદી સાથે સાધુ થયા હતા. તેઓ નેમિપ્રભુને વાંદવા માટે વિહાર કરતા કરતા ગિરનાર આવતા હતા. તેમણે ભગવાન નેમિનાથનું મૃત્યું જાણી અત્યંત ખેદ થયા, તેઓ સિદ્ધાચળ ઉપર ધ્યાનસ્થ રહ્યા, ત્યાં કેવળજ્ઞાન પામી માેક્ષે ગયા અને સાધ્વી દ્રૌપદી કાળ કરી બ્રહ્યદેવલાકમાં ગઇ.

ા ઇતિ જૈન પ્રમાણે બળદેવ <mark>બળભ</mark>દ્ર, વાસુદેવ **શ્રી કૃષ્ણુ,** અને પ્રતિ-વાસુદેવ જ**રાસ'ધનુ**', છેલ્લું નવસું ત્રિક કહી અતાવ્યું.

પુરાણેામાં લખાએલેા દ્વારિકાના નાશ.

હિંદુસ્તાનના દેવેષ પૃ. ૨૦૧–૨૦૨ થી– '' એ વૃત્તાંતને અંતે એક મસ્ત મઘપાન ક્રીડા થાય છે. તેમાં તેઓ પ્રકરણ ૩૮ સું. પુરાણેામાં લખાએલાે દ્વારિકાનાે નાશ. ૩૦૧

પોતાના આખા યાદવકુલના નાશ કરે છે. બીજા અસંખ્ય રાજાઓ, અને સરળ સદ્ગુણવાળી ઘણી સ્ત્રીએા સાથે પ્રભાસમાં આનંદયાત્રા કરવા ગયેા. ઊલ્લાસમાં એથી પણ વધારે વૃદ્ધિકરવા એ આનંદમાં ભાગ લેવા કૃષ્ણુે અપ્સરાઓને (ઇંદ્રના સ્વર્ગનીનૃત્ય કરતી સ્ત્રીઓને ) બાેલાવી રાજાઓ તરતજ મદ્યપાન અને માજશાેખમાં મરત બની ગયા. છેવટના બનાવની હઠીકત (વિષ્ણુપુરાણુમાં નીચે પ્રમાણુે આપી છે

" યાદવાએ ( કૃષ્ણુના પુત્રોએ ) મઘપાન કશું. તેથી તેમનામાં માંહામાંહે લડવાથી કજીઆના નાશ કારક વહુનિ પ્રગટયા, અને ગાલિપ્રદાન રૂપી બલતણુથી એ વર્ષ્ટનિ ને પાષણ મળશું. દિગ્ય અસરથી તેમનામાં જીરસા પ્રગટવાથી તેઓએ એક બીજાપર અસ્તો ફેંકયાં તે ખૂટયાં ત્યારે તેમને ઊંચી ઊગેલી ઝાડીઓનો આશ્રય લેવા પડયા. એ ઝાડીઓ તેમના હાથમાં વજ રૂપ થઇ અને તેમણે તે વડે એકબીજાને નાશ કારક પ્રહાર કર્યા. તેમને તેમ કરતાં અટકાવવા કૃષ્ણુ વચ્ચે પડયા. પરંતુ તેમણે ધાર્યું કે તેઓ દરેકના પક્ષ કરે છે તેથી તેઓ એ લડયા કર્યું. પછી ગુસ્સે થઇ તેમના નાશ કરવા કૃષ્ણુ બે ચાર ડાળીઓ લીધી, તે લેહાની ગદાજેવી થઇ પડી, તે વડે તેમણે ઘણા યાદવાના નાશ કર્યા. અને બાકીનાઓએ માંહામાંહે જીરસાથી લડી એક બીજાના નાશ કર્યા. થાડા વખતમાં તેજસ્વી કૃષ્ણ અને દારૂક શિવાય એક પણ ચાદવ જીવતા રહ્યા નહિ. "

પછી અકસ્માત એક શિકારીના બાણુથી તેઓ ઘાયલ થાય છે. એક વખત કૃષ્ણુે **દુર્વાસા મદાવેના** સત્કાર કર્યો હતા પણ ઝાવિના પગપર ભાજનના રોષ રદ્યો હતા તે ધાઇ નાખવાનું ભૂલી ગયા હતા. આ અપમાનથી દુર્વાસાએ ભવિષ્ય ભ્રાખ્યું હતું કે પગ પર ઘા થવાથી કૃષ્ણુનું મરણુ થશે, તેમના ગયા પછી કૃષ્ણુ વિચારમાં મગ્ન રહ્યા. યાગને અનુફૂલ એક આસનસ્થી તેમણું પાતાના ડાબા પગ જમણી જાંઘ પર નાખ્યા, એટલે પગની એડી બહાર પડતી રહી. દૈવયાગે જર નામના એક શિકારીએ કૃષ્ણુના પગ પર દૂરથી નજર કરી ભુલથી તે પગને હરણુ ધાર્યું અને લાઢાનું અણીવાળુ બાણુ એડીમાં ઘાંચાય એવી રીતે માર્યું. પછી પાતાની ભૂલ માલમ પડવાથી જર કૃષ્ણુને પગે પડયા, અને ક્ષમા યાચી. તેને કૃષ્ણુ જવાબ દીધા કે " લગાર પણુ બીશમાં " શિકારી, જા, મારી કૃષાથી તું દેવાના નિવાસ, સ્વર્ગમાં જઇશ " તરતજ વિમાન આવ્યું તેમાં તે શીકારી સ્વગે ગયા. પછી કૃષ્ણુ માનવ દેહના ત્યાગ કર્યા.

( પૃ. ૨૦૩ થી ) કૃષ્ણ જીવનના છેલ્લા ખનાવ ધર્મના એક સ્વરૂપની

સૂચના કરે છે, તે ઘણીવાર સમજાવવામાં આવેલું નથી. તેઓ પોતાના ભાઇના મરણુ વખતે હાજર છે, તેઓ પોતાના પુત્રોને જેરબંધ યુદ્ધ કરતાં જીવે છે. અને એકપણુ બાકી રહેતા નથી ત્યાંસુધી પરસ્પર ક્ષય કરવામાં મફદ કરે છે. અને પાતે જાને એકિલીસની પેઠે એક શિકારીના બાણુથો પગની એડીમાં ઘાયલ થઇ નાશ પાંમે છે. આ સ્વરૂપ બાર્થ કહે છે:૧—" કવિએ કૃષ્ણુતું ચારિત્ર્ય ગમે તેવુ પ્રિય કરવાના પ્રયત્ન કર્યો છે તા પણુ આ વાર્લાના મૂલમાં કંઇક શાક અને નિર્દયતાના પણ પાયા જણાય છે. વિનાશનાં આ બધાં કૃત્યા, પાતે હાસ્ય કરતા હાય એવીરીતે નીહાલે છે. પાતાના ચાદવકુલના નાશ પાસે આવ્યા છે અન પાતે હસતા જીએ છે અને તેને માટે તૈયાર થાય છે…. શિવના કરતાં ઓછા વિકરાળ છે તા પણુ પાતાના ચારિત્યના એક અંશમાં વિષ્ણું કઠણુ હુદયવાળા **દેવ છે; એ પણુ સર્વ લક્ષક કાળરૂપ છે**. "

ા ઇતિ પુરાણામાં અતાવેલા દ્વારિકાના નાશ. હિદુ,દેવાથી.

ં ૧ ) રામ કૃષ્ણાદિકના અવતારાની ાસદ્ધિ માટે પ્રમાણા.

રકંદપુરાણની પ્રસ્તાવના. પત્ર ૪ થી આપેલે! વિચાર.

**" વરાહવતારની** સિદ્ધિના માટે બે પ્રમાણેા આપ્યાં છે. એક તૈત્તરોય સંહિતાનું <mark>ખીજું શતમથ</mark> બ્રાહ્મણુનુ ( ૧૪–૧૫ ૨–૧૧૦)

**પરશુરામા**વતારની સિદ્ધિના માટે-ઐતરેય બ્રાહ્યનું. ! કૃષ્ણાવતારની સિદ્ધિના માટે-છાંદોગ્યનું તેમજ તૈત્તરીયારહ્યકનુ ા વામનાવતારની સિદ્ધિના માટે-**સ્ડગ્વદે**માના વિષ્ણુ સૂકતનું તથા **શતપથ** બ્રાહ્યણુનું ( ૧--રાા ૫-૭ ) ા રૂદ્રનું વર્જુન-અથવ<sup>6</sup>વેદ ' (૧૧) કાંડે ૨ બીજા પ્રપ્રાઠકે૦ ૬૬ માં મંત્રે, તૈત્ત-રીયારહ્યકમાં પણુ છે ા ગણુપતિની સિદ્ધિના માટે-**સ્ડગ્વદેનું શુક્લયજી-**વે<sup>6</sup>દનું પણુ ા સૂર્યની સિદ્ધિના માટે પણુ વેઠાનાં અનેક પ્રમાણે આપ્યા છે.

આવી રીતે સ્કંદ પુ૦ ની પ્રસ્તાવનામાં—વરાહની, પરશુરામની, કૃષ્ણુ-વતારની, વામના વતારની, રૂદ્રદેવની, ગણપતિની અને સૂર્ય'ની સિદ્ધિના માટે ઉપર બતાવેલાં પ્રમાણે આપી લખી જણાવ્યું છે કે " પુરાણેામાં વર્ણવેલા દેવેા છે તે વદમૂલક છે પણ મૂળ વિનાના નથી એમ સ્કંદ પુ. ની પ્રસ્તાવનામાં લખી બતાવ્યું છે.

આ ઉપર ખતાવેલા વરાહકિક અવતારા-વૈદિક મતનાજ અનેક વિદ્વાનોને

પ્રકરણ ૩૮ સું. વૈદિ`કે–દિકુપાલ, દ્રીપ ખંડ, અને પાતાલ. ૩૦૩

સત્ય સ્વરૂપના ભાસેલા નથી તેથી તેઓ પાત પાતાના અભિપ્રાયા જુદા જુદા પ્રકારના પ્રગટ કરતા ગયા છે. તેમાંના કેટલાંક પ્રમાણે અમા પણ બતાવતા આવ્યા છોએ, છતાં જે વરાહાવતારની સિદ્ધિ–તૈત્તરીય અને શતપય જણાવતા હાેયતાે તે પંચાપણ કાલ્પનીક ચંચાની સાથમાંજ કલ્પી શકાય ? તા પછો તે ચંચાને પ્રમાણ રૂપમાં કેવીરીતે મૂકી શકાય ? એક દરે વિચાર કરી જેતાં ધર્મની બાબતમાં તેમજ ઇતિહાસની બાબતમાં વૈદિકાએ ઘણીજ બાબતમાં બીજાઓ-માંથી લઇને કલ્પિતજ ગાઠવી દીધું છે. એમ અનેક પાશ્ચાત વિદ્વાનાના લેખાથી બાહેર થઇ ગયું છે. છતાં સત્યવસ્તુના શાધક ન બનતાં જૂઠની સિદ્ધિ કરવા મથ્યા રહેવું એમાં કંઇ પંડિતાઇ ?

ા ઇતિ વરાહ, વામનાદિકની સિદ્ધિમાં⊸વેદનાં પ્રમાણે⊧ તેનેા વિચાર.

૮ દિક્ષ્પાલ, ૭ દ્વીપ, ૯ ખંડ અને સાત પાતાલનાં નામ. તુલસી રામાયણુ. બાલકાંડ પૃ. ૧૫૯ ની ટીપમાંથી—

"્૧ ઇંદ્ર, ૨ અગ્નિ, ૩ યમ, ૪ નિર્જાતિ, ૫ વરૂણ, ૬ વાશુ, ૭ કુબેર અને ૮ ઇશાન એ આઠ દિફપાલ કહેવાય છે. "

" ૧ જંખુ, ૨ શલ્મલી, ૩ કુશ, ૪ કૌંચ, ૫ શાક અને ૬ પુષ્કર એ નામના સાત દ્રીપ છે. " ( એકનું નામ રહી ગએલું જણાય છે. )

'' ૧ ઇલાવૃત, ૨ રમ્યફ, ૩ હિચ્હ્યમય, ૪ કુરૂ, ૫ હરિવર્ષ, ૬ ભારત, ૭ કેતુમાલ, ૮ ભદ્રાશ્વ, અને ૯ કિંપુરૂષ, એ નામના નવ ખંડ છે. "

" ૧ અતલ, ૨ વેતલ, ૩ સુતલ, ૪ તલાતલ, ૫ મહાતલ, ૬ રસાતલ, અને ૭ પાતાલ એ નામના સાત ાપાતાલ છે. "

જૈનમાં-દિફપાલના સંબન્ધે, જંબૃદ્ધીપાદિક અસંખ્ય દ્વીપ સમુદ્રોના સંબન્ધે, ભરતાદિક નવ ખંડના સંબન્ધે અને સાત નરકાેના સંબન્ધે, માેટા માેટા ગ્રંથામાં વિસ્તાર પૂર્વક વર્ણુન કરેલું છે, તે આ ટુંક લેખમાં લખી શકાય નહી માટે તે વિષયાના સંબન્ધે જૈન ગ્રંથાને જેવાની ભલામણ કરૂં છું, તે જેવાથી વા-ચકાેને ખબર પડે કે ફરતું ફરતું આ બધુ ચક્ર કચાંથો આવ્યું અને કેવા સ્વરૂ-પમાં ફેરવાયુ ? આમાં વધારે શું લખીને બતાલું ?

ઇતિ વૈદિકે–૮ દિફપાલ¦ ૭ દ્વીપ, ૯ ખંડ, ૭ પાતાલ. તે જૈનોમાં છે. તેના વિચાર જૈનોમાં જાતિ સ્મરણુ છે. વૈદિકામાં કયા જ્ઞાનના ભેદ ? જાતિ સ્મરણવાળા શગાલ અને વાનર.

સ્કંદ. પુ. હાદ્ધાખંડ અધ્યાય. ૩૪ મા. પત્રં ૬૧ થી

" એક જંગલમાં-રાગાલ અને વાનર એ બેને જાતિ સ્મરહ રાત થઇ જતાં આપસ આપસમાં પૂછવા લાગ્યાં કે-વાનર પૂછે છે કે હે શૃગાલ ! ત્ દુર્ગંધ વસ્તુનું ભક્ષણ કરવાવાળા કેમ થયેા ? શૃગાલે જવાબ વાત્વ્યા કે-મેં ઘાદ્યણને એક આઢક ધાન્ય આપવાનું કહી ને આપ્યું નહિ તેથી હું શૃગાલ ( શિયાલીઓ ) થયેા. શૃગાલે પૂછ્યું કે લાઇ ! તૂં વાનર કેમ થયેા ? મેં પૂર્વ લવમાં ઘ્રાદ્યણોનું શાક ચાર્યું હતું. તેથી હું વાનર થયેા. પછી તે બન્ને ઝાવન કહેવાથી ધેનુ કાંટિ તીર્થના સ્નાનથી પાપ મુકત થયાં. અને વિમાનમાં બેસી સ્વર્ગમાં ચાલ્યાં ગયાં.

આમાં વિચારવાનુ કે-જાતિ સ્મરણ વૈદિક મતમાં કયા જ્ઞાનના લેઠ મનાયા છે ? અમારા વિચાર પ્રમાણે જૈનોથી ઉછીતા લીધેલા હાય ! બીજી વાત પાણીના સ્નાનમાત્રથી પાપ મુક્તિ અને વિમાનમાં બેસી સ્વર્ગે ગયા ! શરીર છેાડીને કે તેના તે શરીરથી ? વળી વિમાન લઇને કેાણ આવ્યું ? માટા માટા પુણ્યાત્માઓ ઘણાએ થઇ ગયા પણ વિમાનમાં બેસી કાઇ સ્વર્ગે ગયા જણાતા નથી, તેમ પુરાણકાર સિવાય કાઇએ લેખીને પણુ બતાવ્યા હાય એમ પણ જ ણાતું નથી. પુદ્દ પુરાણકારોનેજ લેવા કાંગ વિમાન લઇને આવેલું જણાતું નથી. કલિપ્ત કથા પણ કાંઇ યોગ્યતાવાળી હાેવી જોઇએ.

ઇતિ જૈનોમાં જાતિ સ્મરણુ છે, વૈદિકમાં કયા જ્ઞાનનાે ભેદ. તેના વિચાર.

ल्यां त्यां यज्ञना नामे विष्धु ती प्राये टेाउता भरा ?

સ્કંદ પુ. પ્રદ્વાખંડ અધ્યાય ૩૭ માં. પત્ર ૬૮ થી

" કુલ્લ ગામમાં મુદ્ગલ મુનિએ યજ્ઞ કરવા માંડયેા. ત્યાં મહાવિષ્ણુ પધાર્થી વિશ્વકર્મા દ્વારા મુદ્દગલના આશ્રમમાં કુંડ ખાદાવ્યો. ગાયને દૂધની ધારા કરવાની આજ્ઞા કરી. તેથી કુંડ પુરાઇ ગયેા. ક્ષીર સાગર નામ આપી ભગવાન અંતર્ધાન થઇ ગયા. "

આ મુદ્દગલ મુનિના પ્રસંગયી યજ્ઞના કુંડનેા ક્ષીર 'સાગર બનેલેા તે કાયમ રહેલા હશે કે વિષ્ણું ભગવાન્ પાછા ઉઠાવીને લઇં ગયા હશે ? પૌરાણિકા ખુલાશા કરીને આપે તે અરા ?

308

પ્રકરણ ૩૮ મું. વૈદિક બસ્મિરણ, યજ્ઞકુંડના સમુદ્ર. ૩૦૫

જાનામાં જાતું વાયુ. પુ.–અવવારા, સાલ સસુદ્રો, કૂર્મ- પુ. માં.– સંસ્કલ સા. પુ. ૩૮૦ ચી----

જગતની ઉત્પત્તિ સિવાય–પૃથ્વી વિષેનાં પુરાણાં વર્ણુના, પ્રાચીન દેવતાએક, સાધુએક અને લડવઇઆએાનાં પરાક્રમાં, વિષ્ણુના અવતાર વિષેના વૃત્તાંતા, સૂર્યવંજી તથા ચંદ્ર વંશના રાજાઓાની નામાવળીએ અને વિષ્ણુ અથવા શિવનાં સહસ્ત્ર નામની ટીપેક, એ સઘળુ પુરાણેકામાં આપવામાં આવ્યું હાય છે. વળી પ્રાર્થના, ઉપવાસ, નૈવેદ્ય ઉત્સવ, યાત્રા, આદિ સાધનાવડે દેવતાઓની પૂજા કરવાના નિયમા પણ એ બ્રંથમાં આપેલા હાય છે.

વાયુપુરાણ જે એક જુનામાં જીનું પુરાણ છે, તેનો અમુક ભાગ મહાભા-રતની સાથે મળતો આવે છે, પણ હરિવંશની સાથે એ પુરાણનો સંબધ એના કરતાં પણ વધારે છે અને જગતની ઉત્પત્તિનું વર્ણન જ્યાં આગળ આપવામાં આવ્યું છે ત્યાં આગળ તેા હરિવંશના અને એના શબ્દે શબ્દ તેના તેજ જેવામાં આવે છે.

મત્સ્યયુરાણુ પણુ મહાભારત અને હરિવંશની સાથે ઘણુા ગાઢા સંબધથી જોડાએલું છે. મનુ અને મત્સ્યની વાર્તાથી એ પુરાણની શરૂઆત થાય છે.

કૂર્મપુરાશ્વમાં વિષ્ણુના જુદા જુદા અવતાર જેમાંના એક કૂર્માવતાર પશુ-છે, તેની હકીકત આપવામાં આવી છે અને દેવતાએા તથા રાજાએાની વંશાવળી અને બીજી પશુ કેટલીક હકીકતા આપવામાં આવી છે. તે ઉપરાન્ત મહાભારત અન્ય પુરાણેાના સબ્ટિ વિષયક વિચારાને અનુકૂળ રહીને સબ્ટિના સવિસ્તર હેવાલ પણુ આપવામાં આવ્યા છે,એ પુરાણુમાં જુદા જુદા સમુદ્રવડે એક બીજાથી છુટા પડેલા અને જેનું મધ્ય બિન્દુ એકજ છે એવી સાત ટાપુઓની દુનીયા ખનેલી છે, એવું વર્ણુન આપવામાં આવ્યું છે. એમાંના મુખ્ય ટાપુ જેની મધ્યમાં મેરૂ પર્વત આવેલા છે તે જંબુદ્ધાપ છે અને ભારતવર્ષ '' ભારતલાકોનો દેશ '' અથવા હિંદુસ્થાન એ એના મુખ્ય વિભાગ છે.

ા ઇતિ વૈદિકે–યજ્ઞકુંડના સમુદ્ર, અવતારા ને સમુદ્રોનું સ્વરૂપ.

# (૧) વૈદિકમતે ઘરણી વરાહના સંવાદ.

રંકદ પુ. બીજો વૈષ્ણુવ ખંડ, શ્લાેક ૧૦૫ ના અધ્યાય પહેલાે પત્ર ૧ થી ચાર સુધી, પૃંથ્વી વરાહનાે સંવાદ તેમાંનાે કિંચિત્`સાર. 39

ખાંડ ૧

#### ત⊤વત્રથી–મીમાંસા.

305

"મેર પર્વત ઉપર હજાર જેજન પિપલાના ઝાડ નીચે, એક લાગ્ય મકાનમાં વસિષ્ટ, આંત્ર, માર્ક ડેય આદિ ઝાવિએાથી અને ઇંદ્ર લાેકપાલાદિકથી સેવિત વરાહ ભગવાન પાસે-પૃથ્વી આવી, જેના સ્તન મેરૂપર્વત જેટલા છે, તેની ઇલા પિંગલા છે સખિછોાએ વરાહ લગવાનને વધાવ્યા, લગવાને પૃથ્વીનું આલિંગન કરી કુશલતા પુછી, પછી કહેવા લાગ્યા કે હે દેવિ ? મેં શેષનાગના માથા ઉપર સ્થાપીને તારા ઉપર લાેક સ્થાપ્યેા, તારી સાહાય્ય માટે હુ આવ્યેા હતાે, પણ ત્ં શું કરવાને આવી ? પછી દેવીએ કહ્યું કે–આપે મને પાતાલમાંથી ઉદ્ધરીને, શેષ-નાગના કુણાના રત્ન પીઠ ઉપર સ્થિર કરી અને મારા ઉપર પર્વતોને સ્થાપ્યા અને તે પર્વતા મને ધારણ કરવાને સમર્થ છે પણ તેમાં મુખ્ય પર્વતા કયા ? તે મને જણુાવા ? પઝી આગળ મેરૂપર્વતાદિક પર્વતા ગણાવ્યા છે તે બધા અધિકાર પહેલા અધ્યાયથી જોઇ લેવા."

(૨) આગળ એજ ખંડના બીજો અધ્યાય શ્લાંક ૨૭ ના છે તેમાં પૃથ્વીએ વરાહને પુછર્યું કે–હે ભગવાન્ ! આપ કયા મંત્રની આરાધનાથી પ્રસન્ન થાએા ? પછી વસહ ભગવાને ઉત્તર આપ્યા કે-

#### ॐ नमः श्री वराहाय, धरण्युद्धरणाय च। वहिजाया समायकः, सदा जप्यो मुसुक्कमिः ॥१०॥

હે દેવિ ! આ મંત્રના દેવતા હુંજ છું. એના ચાર લાખ વખત, જાપ કરી પછી હામ કરવેા અને પછી શંખ ચક્રાદિના સ્વરૂપે મારૂં ધ્યાન કરલું. સર્વ કામનાની સિદ્ધિને પ્રાપ્ત થઇ અન્તે માક્ષમાં જાય.

પ્ટ**થીએ ક**રીથી પૂછયું કે--એ મંત્રથી પૂર્વે કાેને કાેને ફળ મેળવ્યું ? ઉત્તરમાં વરાહ ભગવાન્ પાતે કહે છે કે−હે પૃથ્વી ! પૂર્વે કૃતયુગમાં ઐક છાદાણે એ મંત્રના લાપ કર્યો, પછી મને દેખીને મારાથી વર મેળવી મારાપદને પ્રાપ્ત થયેા. વળી દુર્વાસ ઝષિના શાપથી સ્વર્ગથી ભ્રષ્ટ થએલેા–ઇંદ્ર એ મંત્રથી પાછે ઇંદ્રપદને પ્રાપ્ત થયે. તેમજ બીજા અનેક સુનિએા પણ ગ્યા મંત્રના જાપથી પરમગતિને પ્રાપ્ત થયા. વળી શેષનાગ કશ્યપ ઋષિથી એ મંત્રને પ્રાપ્ત શઇને અને શ્વેતદ્વીપમાં જાપ કરીને કરી પાછેા ધરણીધર થયેા. માટે એ મંત્રના જાપ મનુષ્યાએ જરૂર કરવા ઇત્યાદિ.

ં (૩) ડુબેલી પૃથ્વીને–નાકમાંથી નીકળી **વરાહ** લાવ્યા.•

પ્રકરણ ૩૮ મું. વૈદિક વરાહાવતાર, કલમા ૪ ના વિચાર. ૩.૭

ભાગવત તૃતીય સ્કંધ. પત્ર ૩૮ થી (મ. મી. પૃ. ૯૩)

" જલમાં ડુબેલી પૃથ્વીને જોઇ વિષ્ણુજીએ ઘણા કાળ સુધી વિચાર કર્યો કે આ પૃથ્વીને કેવી રીતે ઉપર લાવું અને લોકો કેવા રોતે કરીથી તેના ઉપર વશે ! પણ વિચાર કર્યો કે–જેને મને પેક્ષ કર્યો છે તે મને મદદ કરા. એ વિચારની સાથેજ **યુક્ષણાજીના ના**કમાંથી અંગુઠા પ્રમાણ વરાહતું બચ્ચું નીકળ્યું. થાડીવારમાંજ માે**ડું થઇ ગયું અને પછી જલમાં જઇ હિર**ણ્યાક્ષતું શરીર ચીરી નાખ્યું. **રૂધીરથી ભરેલી પૃ**થ્વીને ઉપર લાવી લીલા કરવા લાગ્યા. ઇત્યાદિ, "

(૪) ઇશ્વરે મેરૂપર્વત પાતાની પીઠ ઉપર રાખ્યાે. વળી જુવા–ભાગવત સ્કંધ ૧● માે. અધ્યાય ૩ જો ( શ. ૩૭૨ પૃ. ૫૪ ).

'' ઇશ્વરે ' કછપ ' અવતાર ધારણુ કરી મંદરાચલ પાેતાની પીઠ ઉપર રાખવાે શું ઉચિત છે ? "

ા ઇતિ વૈદિકના-ધરણી વરાહનેા સંવાદ અને વરાહના મંત્રથી પરમ ગતિ આદિ કલમા ૪

કલમા ચારના વિચાર–વેદામાં જેનું નામ નિશાણુ નથી તે વાતા આધુનિક પુરાણે!માં કયાંથી આવી ?–સ્કંદ પુ. ની બે, બે સાગવતની. પ્રથમ વરાહ અવતાર–ઘણા વૈદિક પંડિતાેથી અશ્રદ્ધિત થએલાે છે તાે પછી મેરૂ પર્વંત ઉપર વરાહ લગવાનજ કથાંથી ? વળી વિચારવાનું કે\*–વસિષ્ટ, અત્રિ, માર્ક ડેય આદિ બધા ઝષિએ! એક સમયમાં થએલા મનાયા છે ? આવા આવા પ્રકારની તદન બનાવટી વાતાના લખવાવાળ! પુરાણુકારા લાેકાનું કલ્યાણુ કરવાની બુદ્ધિવાળા હતા ?

બીજી કલમમાં-હે વરાહ ભગવાન ? આપ કયા મંત્રથી પ્રસન્ન થાએા? જડરૂપ પૃથ્વીએ પ્રક્ષ કર્યું. વરાહ ભગવાને પાતાના નામના મંત્ર આપી માક્ષનું કળ પણ બતાવી દીધું અને કૃતયુગમાં થએલાે પ્રાદ્મણ તે મંત્રના જાપથી વિષ્ણુ પદને મેળવાવાળાે થઇ ગયાે બતાવ્યા. બીજા ઉદાહરણુમાં-દુર્વાસાના શાપથી પદભ્રષ્ટ થએલા ઇંદ્રે તે મંત્રના જાપથી કરી ઇંદ્રપદ મેળવ્યું. આમાં ભુવા-દુર્વાસા કયા કાળના ? તેમને શાપ કયા કાળમાં આપ્યા ? અને કરીથી ઇંદ્રે કયા કાળમાં ઇંદ્રપદ મેળવ્યું ? આ બધું વિચારવાનું છે. વળી એ મંત્રથી અનેક સુનિઓને માક્ષપદ અને શેષનાગને ધરણીધર પ્રાપ્ત થવાનું બતાવી દીધું છે. ( ૨. સ્કંધ યુ૦ )

» વસિષ્ટ-રામના સમયના, મર્ક ડેયપુરાણના કર્તા-માર્ક ડેય પ્રસિદ્ધ છે.

| 304 | તત્ત્વત્રથી–મીમાંસા. | ખર | ٩. |
|-----|----------------------|----|----|
|     |                      |    |    |

આગળ જુવેષ કલમ બે ભાગવતનો. ડુબેલી પૃથ્વીને ઉપર લાવવાને વિચાર કરતાં વિષ્ણુએ વિચાર્યું કે મને પેદા કરવાવાળા મદદ કરા. કે તુરતજ વ્રદ્ધાના નાકમાંથી વરાહ પેદા થઇ પૃથ્વીને ઉપર લાવી લીલા કરવા લાગ્યા.

આમાં વિચારવાનું-બ્રદ્ધાથી વિષ્ણુ પેઢા થયા અને બ્રદ્ધાના નાકમાંથી વરાહ. કઇ બાજીનું સાચું ? કછપના અવતારે જળમાં પ્રવેશ કરી મંદ-રાચળને પીઢ ઉપર ધારણુ કર્યો. ? વૈદિક મતનાજ પંડિતો અવતારાના સંબન્ધ વિચારાના તર ગામાં ગાથાં મારી રહ્યા છે અને પુરાણકારા મસ્જી પ્રમાણુ ઠોક બે ઠાક કરી રહ્યા છે. આ ખેલ કેવા માનવા ?

ા ઇતિ ધરણી વરાહના સંવાદાદિક કલમા ૪ ના વિચાર.

ક્રરીથી કલમ ત્ર**ણ્યતા વિચારવા**ળું–

ં(૧) પૃથ્વીના સંપૂર્ણ જીવ એક કુલ ઉપર રહ્યા. **શંકાકાેષ** શંકા ૩૮૯ મી. પૃ. ૫૭ માં.

" જ્યારે હિરણ્યાક્ષ પૃથ્વીને પાતાલમાં લઇ ગયે৷ હતા તે વખતે, જેટલા સમય પૃથ્વી પાતાલમાં રહી તેટલા સમય સુધી પૃથ્વીના સંપૂર્ણ જીવ એક કુલ ઉપર બેસી રહ્યા, પછી બ્રહ્માની પ્રાર્થનાથી ભગવાને કહેવું કે–પાતાલમાંથી હુ પૃથ્વી લાવી આપું છું, સંભવિત છે કે ? પૌરાણીઓ બતાવરો કે તમામ જીવા શા રૂપે ( કેવા રૂપે ) કુલ ઉપર રહ્યા ? કુલ કેટલું માટું હતુ ? ( ભાગવત સ્કંધ અધ્યાય ૧૩ મા. "

(૨) પૃથ્વી વરાહે દાઢ ઉપર રાખી. શંકાકોષ શંકા ૪૯ મી પૃ. ૭માંથી

'' વરાહે હિરહ્ય કશ્યહ પાસેથી પૃથ્વી છીનાવી લઇને દાઢ ઉપર રાખી. પછી તે બન્નેને ચુદ્ધ થયું હતું. તે પૌરાણીએા કહેશે કે તે બન્ને શાના ઉપર ઉભા રહી લડયા હશે ? ( ભાગવત. દશમ સ્કંધ ) "

(૩) વરાહ સાતમાપાતાલમાંથી પૃથ્વીને લાવ્યા.

સ્કંદ પુ. ખંડ ૨જે, અધ્યાય. ૨૬ માે. શ્લાેક ૬પનાે, પત્ર ૪૮ થી ૪૯ ઝુધી તેમાંના કિંચત્ વિચાર---

| પ્રકરણ ૩૮ મું. | વૈદિક ત્રણ દેવેષ્માં વિષ્ણુ માેટા. | 306 |
|----------------|------------------------------------|-----|
|                |                                    |     |

'' ભારદ્રાજ કહે છે કે–પૂર્વ કાલમાં પાછલી રાત્રે ઉઠેલા–મધૂસુદ્દનને ( કૃષ્ણને ) વિચાર થયેા કે, પૃથ્વી વિના ભૂતોને કેાણ ધારણ કરે ! એવા વિચાર કરી ધ્યાનથી પૃથ્વીને પાતાલમાં જોઇ, પછી વરાહનું રૂપ ધારણ કરી ખાળતાં આળતાં સાતમા પાતાળમાં ગયા. ત્યાં પૃથ્વીને ધુજતી જેઇ. પછી ત્યાંથી લાવીને સમુદ્રના મધ્યમાં સ્થાપી તે વખતે મંગલ તર થયાં અને સનકાદિ સર્વે ખુશી થયા પછી વરાહની આજ્ઞાથી છાદ્યાઓ યથાસ્થાન તેની આઠવણ કરી ઇત્યાદિ.

સ્વર્ગ, મૃત્યુ, અને પાતાલ એ ત્રણ લાેક અને તેમાં રહેલા જીવાદિક પદાર્થા અનાદિ કાળના છે. ન°તાે કાેઇએ ઉત્પન્ન કર્યા છે તેમજ નતા કાેઇ તેના નાશ કરવા સમર્થ છે. માત્ર નિમિત્ત મળવાથી ઉત્પન્ન અને નાશ (અદલ બદલ થતા આપણે પ્રત્યક્ષપણે જોઇ રહ્યા છીએ છતાં પણ પૌરાણીકાએ '' પૃથ્વી પાતાલમાં ગઇ '' વિગેરેની તર્દુન પાયા વગરની વિચિત્ર કલ્પિત કલ્પનાઓ કરી આ દુનીયાને ઉધે રસ્તે ચઢાવી દીધી છે. જીવા ઉપરના પૃથ્વી સંબંધના ત્રણે લેખા. કયા લેખથી શાન્તિ મળે તેમ છે ?

ા ઇતિ પૃથ્વી, પાતાલમાંથો લાવ્યા. તેના વિચાર.

(૧) વળી ત્રેણે દેવામાં માટા નાંનાની લકસરમાં વિષ્ણુજ માટા ઠર્યા.

હિંદુસ્તાતનના દેવેા પૃ. ૧૪૦ થી. સંકદ પુરાણનાે લેખ આપી જણાવ્યું છે તેમાંનાે કિંચિત્ સાર–

" આખી પૃથ્વી જળમય થઇ હતી. વિષ્ણુ સહસ્ત્રમુખ શેષનાગની છાતી ઉપર લાંબા થઇને સુતા હતા, ત્યારે તેમની નાભિમાંથી એક કમળ ઉત્પન્ન થશું અને તેનું ઉંચુ જતુ કુલ તરતજ પાણીની સપાટી લગણુ પહેાંચ્યું અને તે કુલ-માંથી ય્રાહ્મા નીકળ્યા, પ્રદ્ધાએ આસપાસ જોશું અને અપાર વિસ્તૃત આકાશમાં કાઇ પ્રાણીને જોયું નહિ, તેથી તેમણે પોતેજ પ્રથમ જન્મ્યા છે અને બીજા બધા પદાર્થી કરતાં ઉંચા દરજ્જાના થવા યાગ્ય છે એમ ધાર્શું. તા પણ તેમણે પ્રથમ સમુદ્રમાં શોધ કરવાના, અને મારી સાથે શ્રેષ્ટ પદ માટે કાઇ તકરાર કરનાર છે કે નહિ, તે નક્કી કરવાના નિશ્ચય કર્યા. તેથી તે (પ્રદ્ધા) કમળ નાળ તરફ ચાલ્યા અને વિષ્ણુને ઉંઘતા જોયા ખૂમ પાડીને પૂછ્યું કે ' તમે કાેણુ છે! ?

૧ અમા જગેાએ જીવેા નૈત છિદંતિ શસ્ત્રાષ્ટ્રિ, નૈ ન દહતિ પાવકઃ ગીતાવાળા શ્લેષ્કના વિચાર કરા ?

ખાંડ ૧

**વિષ્ણુએ** કહ્યું ' હું પ્રથમ જન્મ પામનાર છું પણુ બ્રદ્ધાએ એ વાત સ્વીકારી નહિ એટલે બન્ને વચ્ચે ભારે કજીઓ થયેા, એ તકરાર ચાલ્યા કરી એટલામાં **શિવ બન્ને યેાહાઓની ચ**ચ્ચે પડયા અને ગુસ્સાથી બેલ્યા ' હું અરેખરા પ્રથમ જન્મેલાે છું, પણુ તમારા બેમાંને જે મારા માથાની ટાચપર કે પગને તળીએ પહેાંચી શકશે તેને હું મારૂ શ્રેષ્ટ પદ આપી દઇશ. થ્રદ્ધા એકદમ ચઢયા પરંતુ અપાર સ્વરૂપના પ્રદેશમાં ચઢી ચઢોને થાકયા ને કંઇ વજ્યું નહિ, તથાપિ શ્રેષ્ટ ગણવાનું માન છેાડી દેવા નાખુશ હાવાથી, બારું બાલ્યા કે મે શિવના માથાના મુકુટ જોયા. '

અભિમાન ને અસત્યના આ બેવડા પાપ માટે શિવે નિર્માણ કર્યું કે-દ્રક્રદ્ધાની પૂજા, કે પપિત્ર ક્રિયા, કેાઇ કરશે નહિ. વિષ્ણુ પાછા કર્યા અને કભુલ કર્યું કે હું મહાદેવના ( શિવના ) પગ જોઇ શક્રધા નહિ. તે ઉપરથી શિવે કહ્યું કે ' તમે દેવામાં સર્વથી પ્રથમ જન્મ્યા છેા અને સર્વથી ઉચુ પદ પામવા યાગ્ય છેા. આ પ્રમાણે વિષ્ણુ અપ્રે જન્મ પામ્યા તે અને નીતિમાં સર્વાપરિ છે તે વાત સિદ્ધ થઇ. ( મૂસ્કૃત. ' હિંદ્ધ સર્વ દેવ ' પૃ. ૧૮ )

આમાં જરા વિચાર-આ પૃથ્વી અનાદિકાલનીજ છે તેઃ પણુઆખી પૃથ્વી જળામય થયાનું પુરાણકારોએ કેટલી વખતનું કલ્પેલું છે ? અને આ ત્રણ દેવે મોટાઇ લેવાને માટે કથા કાળમાં લડયા ? વિષણુ શેષનાગ ઉપર સૂતા તે કથા કાળમાં ? ઇચ્છા વિના નાભિમાંથી કમળ નીકત્યુ, તેમાં અચાનક પણે પ્રદ્યા આવીને લરાયા, પણ તે વખતે શિવજી કઇ દિશ!માથી ન્યાય કરવાને આવી પહોંચ્યા ? બીજે ઘણે ઠેકાણે જણાવવમાં આવ્યું છે કે-શિવે પોતાના લિંગનેા છેડા લેવા ઉપર નીચે પ્રદ્યા અને વિષણુને માકલ્યા છે, તેમાં પ્રદ્યા ભુઠું બોલ્યા અને વિષ્ણુએ આવીને કહ્યું કે મને તમારા લિંગનેઃ છેડા મત્યા નથી, તેથી વિષ્ણુને માટું પદ મળેલું છે. આ કથામાં સુકટ અને પગના છેડા મત્યા નહિ, આ વિચારા તાે કાઇ નવા જ્ઞાનીથીજ કલ્યાએલા હોય એમ જણાય છે ? જેમાં એક પણ બાજીથી સત્ય જણાય નહિ ત્યાં કઇ બાજીથી વિચાર કરવા ?

ા ઇતિ વૈદિક સંકદે, ભાનવિનાના ભ્રાહ્મા વિષ્ણુ સાથે લડયા તેના વિચાર

પ્રકરણ ૩૮ સું. માેઠા નાંનાની તકરારમાં વિષ્ણુજ માેઠા. ં૩૧૧

વિષ્ણુને ઋષિ સેવાથી પણ માટાઇ મળી !

ં હિંદુસ્તાનના દેવેા. પૃ. ૧૩૯ થી <mark>ભાગવત</mark> પુરા<mark>ણની</mark> કથા આપી છે તેમાંના કિંચિત સાર.

" સરસ્વતીને કિનારે **ગકપિએા** યજ્ઞ કરતા હતા, ત્યારે ત્રણ દેવામાં કરો મોટા દેવ. તે વિષે તકરાર થઇ. તેમને બ્રહ્માના પુત્ર ભુગુને નક્કી કરવા માકલ્યા. તેઓ પ્રથમ પ્રક્રાલોકમાં ગયા, સત્ય જાણવા આંચાર કર્યા વિના સભામાં કાખલ થયા. આથી બ્રહ્માને ક્રોધ ચઢયા. નાથ કરવાની તૈયારી કરતાં ભગૂને પાતાના સમજતાં ક્રોધ સમાવી દીધા. પછી ભગુ **કેલાસમાં** ગયા. ત્યાં શિવને આલિંગન કરવા ન દેતાં પાછા હઠયા. તે જેઇ શિવે મારવા ત્રિશલ લીધું. પાર્વતીએ શિવના પગમાં પડી ભગ્રના પ્રાણ ભચાવ્યા. ત્યાંથી નીકળી ભગ્ર વે**કુંઠમાં** ગયા. સુતેલા વિષ્ણુની છાલોમાં લાલ મારી નિદ્રામાંથી ઉઠાડયા એટલે વિષ્ણુંએ ભૂગુને નમસ્કાર કરી કહ્યું કે–મહારાજ ! હું આપને વંદન કરૂં છું. આપ આસન પર બેસવા કૃપા કરા. મેં ચેઝ્ય માન ન આપ્યું તેની ક્ષમા કરા. અ પણા સુઠાેમળ પગને ઇજા થઇ હશે તેની પણ ક્ષમા કરા. એમ કહી વિષ્ણુએ ભુગુ ઝાષના પગ ચાંપ્યા અને કહ્યું કે આજ હું અત્યંત સન્માન પામ્યે છું, કેમકે હે ભગવાન ! તમારા પગના રજ તજ તમે મારી છાતી ઉપર મુકી છે. અપમાનના સંબધમાં આ જવાબ સાભળી ભુગુને એવી તેા શરમ લાગી કે રાતા રાતા તે ઋષિ લોકો પાસે દાંડી ગયા. તેમણે આ સર્વ હકીકત જાણી એકદમ ઠરાવ કર્યો કે વિષ્ણુ સર્વમાં માટામાં માટા દેવ છે કેમકે અક્ષમા *અ*ને કોધથી ( કેનાડીકૃત. ' હિંદુ પુરાશ. ' પૂ. ૨૪૦ ) મુકત છે.

આમાં જરાક સહેજ વિચાર– ત્રિકાળ જ્ઞાની પ્રદ્ભા, જીવેાના ઘાટ ઘડવા વાળા છે. ભૂગુતા તેમના માનસિક પુત્રજ કહેલા છે, આને મારી પરીક્ષાના માટે ત્રષિઓએ માકલ્યા છે, એટલી ખબર શું પ્રદ્ધાને ન પડી કે જેથી કોધ કરી પાતાનું માટાઇપણું ગુમાવ્યું ? **શિવ**તા ભાળા તેથી તેમને ખબર ન પડે. ત્રણે દેવામાં વિષણુ પાકા હશે ? આમાં પણ જરા વિચાર આવે છે કે, એક વખત સીના શાપ વશ થઇ પચ્ચર થયા, વળી ભયથી મુક્ત થવા ભૂગુની સીનું માશું કાપી ભૂગુનાજ મુખથી સાત જન્મના શાપને વશ થયા, તે વિષ્ણુને ઝષિઓએ એકદમ એકીમતે ઠરાવ કરી માઢામાં મોટા બનાવી દીધા ધન્ય છે લેખકાને અને ધન્ય છે ઝષિઓને, કે જે અનાદિકાળના પરમેશ્વરાને પણ નાના માટા બનાવવાની સત્તા ધરાવે છે ? આમાં કશું અને કેટલું સત્ય હશે, તેના તાલ તા કાઇ સજ્જન પુરૂ-ધજ કરી શકશે ? બાકા અમારી અક્ષલતો આવા લેખામાં ખૂઠીજ રહે છે. ા ઇતિ ઋષિઓની સેવાથી વિષ્ણુને માટાઇ મળી, તેના વિચાર.

# (૧) યૂરાેપના વિદ્વાના કહે છે કે નીતિપાષક પુરાણા કે અનીતિપાષક?

હિંદુસ્તાનના દેવેા-પૃ. ૪૨૪ માંથી—

" હિંદ્રપુરાષ્ટ્રની નીતિ સંબન્ધી અને ભુદ્ધિ સંબધી ચેગ્યતાની ખરી કિંમત આંકવી અને તેની વિવેકથી તુલના કરવી એ અત્યંત અગત્યતું છે. મેાટા હિંદુસમાજના બંધારણમાં તેના કેટલા અંશ છે ? અપૂર્ણ જ્ઞાનવાળા લાખા ભટકતા લાેકાેએ પાતાના અણીના અને જરૂરના સમયમાં જે પુરાણ તરફ દષ્ટિ કરી છે તેમને જીવનમાં તેનાથી શા દિલાશા, શી આશા, અને શી પ્રેરણા મળ્યાં છે ? હિંદુ પુરાણમાં નીતિની ચાગ્યતા છે એમ કહી શકાય ? શું એથો નીતિની સમજ અંધારી થવા નથી પામતી ? એથો નીતિની સમજ નષ્ટ જેવી થાય છે એમ યૂરાપના વિદ્વાના એકીમતે સાક્ષી પુરે છે.

(૨) હિંદુ. પુ. ૪૨૭ થી.

બીજા માટા વિદ્ધાના હિંદુ પુરાણેાની 'નીતિ સંબંધી ચાેગ્યતા વિષે આથી પણુ એાછા અનુકુળ છે.

૧૮૭૩ ના ડીસેમ્બરની ત્રિજી, તારીખે વેસ્ટ મિન્સ્ટર અંબિના મધ્ય ભાગમાં આપેલા ધર્મપ્રચારક મંડલ વિષેતા એક ભાષણમાં મૅકસમ્યૂલર કહે છે કે-" ધર્મ તરીકે બ્રાહ્મણ ધર્મ-દિવસના પ્રકાશ ખમી શકતા નથી. હાલના સાન પ્રકાશની કસાટીમાં ઉત્તરી શકતા નથી. શિવ વિષણુ કે અન્ય લાક પ્રિય દેવાની પૂજા જ્યૂપિટર, એ પૉલાે અને મિનવાંની પૂજાની જેવીજ છે. 'રે' ઘણી બાબતામાં એથી પણ વધારે અધમ અને જંગલી સ્વરૂપની છે. જે વિચાર ભૂમિકા આપણા પગતળે કચારનો દબાઇ ગઇ છે તે ભૂમિકાને લગતી એ પૂજા છે. સિંહ અને વાઘની પેઠે તે જીવતી રહે પણ ખરી પરંતુ સ્વતંત્ર વિચાર અને સુધરેલા જીવનના શ્વાસ માત્રથી તે નાશ પામશે. "

> (૩) યૂરાપના વિદ્વાનોને પુરા**ણે**ાના માટે પૂરેપુરા ખેદ. હિંદુસ્તાનના દેવા પૃ. ૪૨૯ થી.

પ્રકરણ ૬૮ મું. પુરાણમાટે યૂરાપના વિદ્વાનોનો ખેદ. ૩૧૩

" હવે ખુદ્ધિ વિષયક દ્રષ્ટિબિ દુથી જેતાં શું પુરાણે હિ દુઓને સરકારી અનાવી શકે છે અને ઉન્નતિમાં લાવી શકે છે ! જે વિચારા ઘણીવાર ખાટા અને બાલિશ દેાય છે, તેને પુરાણ ઉન્નત ઠેરવે છે અને તેમાં અદ્ભુત સૌંદર્ય ના પ્રકાશ જોવામાં આવે છે, તાે પણુ તેના બાધથી મન હંમેશ અજ્ઞાનની સ્તિતિમાં રહેવાના ખરેખરા સંભવ છે.

સર મેાનિઅર વિલિઅમ્સ બ્રાહ્મણુ સત્તા વિષે કહે છે કે-" ખુદ્ધિનો વિકાસ અટકાવવાની અને ઉતરતી જ્ઞાતીઓને હંમેશ બાલ્યાવસ્થામાં-અજ્ઞાનમાં રાખવાની તેનો શુકિત હાવાથી તણે યૂરોપની અતિમનસ્વી પરીઓની વાર્તાઓમાં સંતબ્ય ગણી શકાય તેના કરતાં વધારે વિસ્તારવાળી અને મુર્ખાઇ લરેલી અ-તિશયેાકિતના વર્જુન માટે લોકોની તૃષ્ણુ ઉત્તેજિત કરી. જેમ કાઇ વાત વધારે અસંભવિત, તેમ તેથી બાલિશ આનંદ ઉત્પન્ન થવાના સંભવ, વખતતું વર્જુન લાખા વર્ષથી અને જગ્યાનું લાખા માઇલથી થાય છે, તેમજ સુદ્ધનું વર્જુન કરવું હાય તા લાખો ચાહાઓ અને હાથીઓને રણક્ષેત્રમાં લાબ્યા વગર તે વર્જુનના વિચારજ થઇ શકેનહિ.

એજ પ્રમાણે લાર્ડ **મંકોલે** કહે છે કે–" બ્રાહ્મણેએ લખેલાં પુરાણ એવાં તાે મુર્ખાઇ ભરેલાં છે કે જેઓ તે સાચાં છે એમ સ્વીકારે છે તેમતું મન અવસ્ય અ**ધમ થાય છે.** ''

સર મૉનિઅર **વિલિઅ** મ્સે બ્રાહ્યણુ સત્તા વિષે જણાવ્યું છે કે-" બુ- ાં હને ાવિકાશ અટકાવવાની અને ઉતરતી જ્ઞાતિઓને હં મેશ બાલ્યવરથામાં-- અજ્ઞાનમાં રાખવાની તેની ચુકિત હાવાથી વધારે વિસ્તારવાળી અને મુર્ખાઇ ભરેલી વાર્તા બ્રાહ્મણેએ લખીવાળી છે. " આ વાત તેમની ખાસ વિચારવા જેવી છે કારણ પૂર્વ કાળમાં વિચારવાનું સાધન મોટા પંડિતાને પણ મળી શકતું ન હતું. આજે છાપાઓના સાધનથી મળી શકે છે, પણ એક પંડિત કયાં સુધી પંદ્રાંચી વળે ? સ્વાર્થમાં લુખ્ધ થઓલા વૈદિકમતના પંડિતાએ, પૂર્વે કાઇ ચાલતા સત્ય ધર્મની વાતોને ગ્રહણ કરી, તેમાં જીઠ, સાચ લેળવી, એવી તા ઉધી છત્તી ગેઠવી છે કે ગમે તેવા કુશાગ બુદ્ધિવાળા પણ પદ્ધાંચી શકે નહિ. તાપણ જૈન અને વૈદિકમાં જે જે મોટી મોટી વાતોના ફેરફાર મારા જાણવામાં આવ્યો તે સામા સામી ટાંકી જણાવતા આવ્યો છું, તેથી વાચક વર્ગ બીજા પણ વિચારા જરૂર શાધી કાઢશે, જૈન તત્ત્વાના ગ્રંથા જોતાં અને તેમના ઇતિહાસ જેતાં વૈદિ- કમતવાળાઓએ તેમની ઘણીજ વાતાના ફેરફાર કરેલા હાય તેમ જણાઇ આવે 40 છે. વૈદિકેામાં જે કથા સરિત સાગર છે તે અને સરસ્વતીચંદ્રના જે ભાગા છે તેમાં પણ નામકામાદિકના ફેરફાર સાથે ઘણી કથાએા જૈનોની લખાએલીઓ છે તેથો જ તે લાકપ્રિય થઇ પડેલી છે. બાકી પૂરાણુકારાની કથાઓએ તા દુનીયાને ઉંધા પાટાજ બંધાવી દીધા હાય એમ જણાઇ આવે છે. આ મારી વાતને જેઓ જૈન સાહિત્યમાં વધારે ઉતરીને નેશે તેઓ જરૂર સારી રીતે નેઈ શકશે, એમ હુ મારા દુંક અભ્યાસથી બાણી શકું છું અને કહી પણ શકું છું ઇત્યલાં.

ા ઇતિ પુરાણેાના લેખાના માટે ખેદિત થએલા યૂરોપના થાર પાંચ વિદ્રાનોના મતા તેના વિચાર.

### કૃષ્ણ રાજા હતા તે પાછળથી દેવ થયા.

" હિંદુસ્તાનના દેવે પૃ. ૧૯૦--ક્૧ માંથી.

" એ ઘણું શકય છે કે જો કેાઇ ખરા હિંદુ ઇતિહાસ શાધી કાઢી શકાયતા કૃષ્ણુના જીવનના લખાએલા ઘણા ખરા વૃત્તાંત તે નામના હિંદુ રાજાને લગતા છે એમ માલમ પડે, કારણુકે કૃષ્ણુ માનવવ શના હતા એમાં કાંઇ શક નથી. પ્રોટ્રેસર ગાલ્ડસ્ટકર કહે છે કે " આ વિષ્ણુના અતિ રસિક અવતાર છે, કા-રણુકે એથી એક શૂરવીર માનવતું એક મુખ્ય દેવના પ્રતિનિધિમાં ધીમે ધીમે પરિવર્તન કેવી રીતે થાય છે તે હિંદુ પ્રાચીન બાબતામાં શાધી કાઢવાના પ્રસંગ મળે છે. "

આ પરિવર્તન જે ક્રમે થયું તે ક્રમે હિંદુ સાહિત્યમાં સ્પષ્ટ જણાય એવા છે. પ્રથમતો બ્રાહ્મણ ગ્રંથેમાં શરવીર કૃષ્ણ વિષે ંડુકું સૂચન છે. મહાભા-રત બુદા બુદા ગ્રંથકારોનું ઘણું મોટું મિશ્ર પુસ્તક છે તેમાં પાછળથી દાખલ કરેલા ઘણા ભાગા છે. ટુંકામાં ટુંકા અને તેટલા માટે ઘણુ કરીને પ્રાચીનમાં પ્રાચીન વાર્તા સંગ્રહમાં કૃષ્ણુનું વર્ણન માત્ર શૂરવીર પુરૂષ અલીકિક બળ માટે પ્રસિદ્ધ એવા દ્વારકાના રાજા તરીકેનું છે. મહાભારતની વધારે પરિશ્રમથી લાંખી વર્ણવેલી વાર્તામાં શિવનું મહાત્મ્ય સ્વીકારતાં અર્ધદેવપુરૂષ તરીકે તેમનું વર્ણન છે.

આગળ જતાં તે એ વિષ્ણુનાે અવતાર થાય છે, તેથી પણ વધારે આગળ આશરે ઇ. સ. ૭૦૦ માં લખાએલી **ભગવદ્ગીતામાં તેમની એથી પણ** વિશેષ રતુતિ છે અને પરમેશ્વર તરીકે તેમનું પ્રદર્શન છે. ગીતામાંના તેમના શખ્દેા મનુષ્યને ઉપદેશ કરવા ' માનવ આકાર ધારણ કરી પરમેશ્વરે અવતાર લીધેલાે છે, તેમનાં વચન તરીકે સ્વીકારાયાં છે. **પુરાણે!માં** વર્ણવેલા કૃષ્ણના આચરણ વિષે **ગીતામાં** કંઇ સૂચન નથી, કૃષ્ણ ત્યાં પોતાના અ<del>વ</del>તારનું પ્રયોજન કહી અતાવે છે કે ''સાધુ પુરૂષોના સંરક્ષણને માટે, દુષ્ટ આચરણુવાળાના વિનાશને માટે અને ધર્મનું સંસ્થાયન કરવા માટે હું દરેક સુગમાં ભાગવત જન્મ લઉં છું. "

પુરાણેમાં અને સુખ્યત્વે સાગવત પુરાણેના દશમ સ્કંધના હિંદી અનુવાદ ' પ્રેમ સાગર ' જેમાંથી આ પ્રકરણમાં આપેલી એમના જીવનની સુખ્ય હઝી કત ઘણે લાગે લીધેલી છે તે ' પ્રેમસાગરમાં ' વર્ણું વેલાં કૃષ્ણુ બીતામાં વર્ણુવેલા શુદ્ધ અને કૃષ્ણથી લક્ષણમાં ત્ર<sub>દ</sub>ન જુદા છે. ગીતામાં એમના જીવનની સવિસ્તર હડીકત આપી નથી તેથી પુરાણમાંઆપેલું સારિગ્યતું વર્ણુન આપણે સ્વીકારીશુ."

ા હીત કુષ્ણુરાજા તે પાછળથી દેવ થયા.

દુર્ગુંણેાથી દૂષિત જગદીશ્વર હેાય કુષ્ણુ ચરિત્રે પૃ. ૪ ચે. બાબૂ વંકિમચંદ્ર લખે છે કે---

" કૃષ્ણુ એ પોતેજ ભગવાન છે એવું ઘણા હિંદુઓનું માનવું છે અને તેથીજ-કૃષ્ણુનું નામ, કૃષ્ણુની કથા, કૃષ્ણુની પૂજા અને તેઓ પોતાના ધર્મની ઉન્નતિનાં સાધન ગણે છે. પરંતુ એ લાેકા કૃષ્ણુને-કષ્ણુના માનવ ચરિત્રને કેવી રીતે જીવે છે ?

આલ્યાવસ્થામાં જે કહી માખણુની ચારી કરતા. યુવાવસ્થામાં જે વ્યભિચારી હતા, જેણે હજારા ગાેપીએાનું પતિવતાપણું હરી લીધું હતું, ઉત્તરા-વસ્થામાં જે ઠગાઇ અને શઠતાના શિરામણિ થઇ પડયા હતા. જેણે ઠગાઇ વાપરી દ્રોણ વિગેરેના જીવ લેવડાવ્યા હતા, તેવા એક માણસ તરીકે.

હવે જો એ વાત ખરી હાેય તાે ભગવાન તરીકે એવા માહુસને કેવી રીતે આપણાથી કળૃલ રખાય ? સબબ ઇશ્વર ચરિત્ર કાેઇદિવસ એવું હાેઇ શકેજ નહિ. જે કેવળ શુદ્ધ, સત્વ, જેના નામમાત્રથી સર્વ પ્રકારની અશુદ્ધતા, સર્વ જાતનાં પાપ, દૂર નાશે તે ભગવાન શું મનુષ્ય દેહ ધારણ કરી આવાં પાપાચરણ કરે ? " ઇત્યાદિ. "

મામાં મારા બે બેાલ–જો બાબૂ વ'કિમચંદ્રના કહેવા પ્રમાણે શ્રી કૃષ્ણુછ અગવાન તરીકે કબૂલ ન થઇ શકતા હોય ત્યારે તેા સાથે એ પણ વિચારવાનુ કે– પાતાનીજ પુત્રીને અનીતિથી જેવાવાળા અને હરિણ હરિણીનાં રૂપ ધરી દોડા દોડી કરનારા, અને અનેક જનાના તેમજ દેવતાએાના પણ શાપને વશ થઇ પ-ડાળ, એવા **પ્રદ્યા** જગતના કર્તા હતા હતા એ પણ આપણાથી કેવી રીતે કબૂલ રાખી શકાશે ? તે સિવાય—મહાદેવજી તપના બહાને જંગલમાં કુટીયા બનાવી રાજા પ્રજાની સારી સારી સોચોને મંત્રના બળથી ખેચી તેએાની સાથે વિષયતું સેવન કરવાવાળા માટાદેવ હતા એમ આપણે તેમણે કયા ઉત્તમ ગુણુથી માની લેવા ? આ વિષયમાં જુવેા મારાથી લખાએલેા બ્રદ્ધાજીના લેખ તેમજ જુવેા મહાદેવજીના લેખ આ ત્રણે દેવામાંના કચેા દેવ ઉત્તમ ગુણુવાળા સિદ્ધ થઇ શકે તેમ છે ? માટેજ અમા કહીએ છીએ કે–વૈદિક મતવાળાઓએ પૂર્વે કાઇ ચાલતા સત્ય ધર્મથી વિષરીત થઇ બિચારા અજ્ઞાન લાકોને જરૂર ઉધે રસ્તે દોરવાના પ્રયત્ન કરેલા છે એમ કહેવામાં હરકત શું આવે તેમ છે ? તેના વિચાર, ખૂબ નિશ્ચિતપણાથી કરીને જીવા, વધારે શું લખું ?

ા ઇતિ દ્રષણેાથી દ્રાષત જદીશ્વર હાય ? ન હાય તેના વિચાર.

કૃષ્ણ અમહારાજા કે પરમાત્મા ? કષ્ણ ચરિત્ર કેવું હતું અને તેને જાણવાનાં સાધન શાં છે ?

કૃષ્ણચરિત્ર લખતાં આ બૂવ**ંકિમચંદ્ર**, પ્રકરણ બીજાં પૃ.૮ માં લખે છે કે " **મહાભારત, હરિવંશ** અને **પુરા**શુ એ પ્રાચીન પુસ્તકોમાં કૃષ્ણુને લગત વૃત્તાંત મળી આવે છે.

યુરાખુની સંખ્યા અઢારની છે પરંતુ તે સઘળામાં કાંઇ કૃષ્ણુને વિષે હકી-કત જણાવેલી નથી. માત્ર-૧ ઝાદ્યપુરાખુ, ૨ પદ્મપુરાખુ, ૩ વિષ્ણુપુરાખુ, ૪ વાયુપુરાખુ, ૫ શ્રીમદ્દભાગવત, ૧૯ પ્રદ્યવૈવર્ત પુરાખુ, ૧૩ સ્કંદપુરાખુ, ૧૪ વામન પુરાખુ અને ૧૫ ફૂર્મ પુરાખુમાંજ એ સંબંધે વર્ખુન મળી આવે છે. આગળ. પૃ. ૯ માં હરિવ શમાંજ કહેલું છે કે-કૃષ્ણુના જીવનના બાકીના ભાગની હકીકત મહાભારતમાં નથી, માટેજ હરિવ શ રચ્યા છે. ભાગવતમાં પણ એમજ બાણાવેલું છે.

બ્યાસે નારદને--મહાભારત અસંપૂર્ણ છે એવું કહ્યું, તે ઉપરથી નારદે બ્યાસને કૃષ્ણુ ચરિત્ર પુરેપુરૂં રચવા ઉપદેશ કર્યો. કેટલાકોનું તો એવું જ કહેવું છે કે--મહાભારત હરિવરા તથા અઢારે પુરાણુ, એ એકજ માણસે એટલે વેદવ્યાસેજ રચેલાં છે. એ મત ખરા છે કે ખાટા તે જોવાનું આપણે અત્યારે કાંઇ પ્રયોજન નથી. આપણે આગળ જતાં જેઇશું કે મહાભારતમાં કાંઇપણુ પ્રકારની ઐતિહાસિકતા છે કે નહિ, જો ખૂદ મહાભારતમાંજ તે ન હાય તા પછી હરિવંશાદિ ગંથામાં તે હાવના સંભવજ નથી.

# પ્રકરણ ૩૮ મું. પુરાણમાટે ખાબૂ વંકિમચંદ્રને ખેદ. ૩૧૭

પ. ૯-૧૦-માં આ દેશના વતનીઓના મગજમાં અસલથીજ જે અભિપાય ઘુસી ગયા છે તે, અને તે એ છે કે-સંસ્કૃત ભાષામાં જે જે કાંઇ લખાએલ, જે જે કાંઇ રચાએલ છે, તે તે સઘળુ નિવિવાદ ઝાયઓનીજ કુતિ છે, અને તે સઘળામાં સંદેહ રહિત સત્ય સમાએલું છે-**ચારવેદ**, લાખ શ્લાેકથી ભરેલ મહાભારત હરિવંશ, અહારે પુરાણા, એ સઘળુ એકજ માણસે (પૃ. ૧૦ થી) રચ્યું છે. તે પણ કલિયુગના પ્રારંભે આસરે પાંચ હજાર વર્ષપર અને તે રચનાર વેદવ્યાસનું લખાણ તેવી ને તેવી સ્થીતિમાં, કાંઇપણ સુધારા વધારા સિવાય હુન્નુસુધી જળવાઇ રહેલું છે. આ સંસ્કારે કેટલાએકના ઉપર તાે એવી એક તરણી અસર કરી મૂકી છે કે, જે કાેઇ તેની વિરુદ્ધ દલીલ કરવા જાય તેા, તે દલીલ સાંભળવાની વાત તાે આઘી રહી પણ તેવી દલીલ કરનારને તેઓ મહાપાપી, ચંડાલ, તથા દેશદ્રોહી ગણે છે. બીજી બાજાની આકત તે વિલાયતના લાેકાના પાંડિત્યની નડે છે તે છે. યૂરોપ અમેરિકાના કેટલાક પંડિતાએ સંસ્કૃતનું શિક્ષણ લીધું છે અને પ્રાચીન સંસ્કૃત ગ્રંથામાં કાંઇ તવારીખી સચ્ચાઇ છે કે નહિ, તે શાધી કાઢવા તેઓ મંડી પડેલા છે પરંતું પરાધીન, દુર્ખલ, હિંદુઓ કાેઇ કાલે પશુ સુધરેલા હાેઇ શકે ? અથવા તેમના સધારા ઘણા પ્રાચીન કાળના હાય એ વાર્ત તેમનું મન કબૂલ કરી શકત ન હોવાથી. છે ચાર જણ સિવાય ખીજા સઘળાઓ પ્રાચીન ભરતખંડનું ગૌરવ તાંડી પાડવા મચ્યા રહ્યા છે. અસલ હિંદુસ્થાનમાં રચાયલા ગ્રંથોના મચકુર ( માત્ર હિંદુ ધર્મના વિરાધી બોદ્ધ ધર્મોમાંના ગ્રંથામાંની હકીકલ સિવાયને ) આધુનિક હાલ થાડા વખતપર રચાયેલા છે અને હિંદુઓના પુસ્તકામાં જે જે કાંઇ છે તે ખાટું છે, અસત્ય છે, અથવા તાે તે બધુ પારકાદેશમાંથી ચારી લીધેલું છે, એવું સાબિત કરવા તેઓ ચત્નપૂર્વક મંડયા રહ્યા છે. "

આગળ પૃ. ૧૧. માં બાબૂ છ લખે છે કે– '' ખેકની વાત એટલીજ છે કે હિંદુસ્તાનના કેળવાએલા વર્ગમાં પણ, એ વિદ્વાનાના મતને ખરા માનનારા ઘણે મ્હાટે ભાગે મળી આવે છે.

ઘણાએા પાતે તે વિષયપર બિલકુલ પણુ વિચાર કરવાની તસ્દી લીધા સિવાય, આંખા મીંચી ચુરાપના પંડિતાના મત તે પાતાના મત એમ સ્વીકારી લે છે. "

આમાં વિચારવાનું-" ખેદની વાત એટલી છે કે-હિંદુસ્તાનના કેળવા-એલા વર્ગમાં એ વિદ્વાનાના ( યુરાપના વિદ્વાનાના ) મતને ખરા માનનારા ઘણે મ્હાટે ભાગે મળી આવે છે. "

#### તત્ત્વત્રયી--મીમાંસા.

આ ખેદ બાબૂજીના એકાંત કેળવાએલા વર્ગ ઉપર યથાંથ રૂપે નથી. કારણ પૂર્વકાલના ઝાવિઓએ કરેલા ગાેટાલાના પ્રતિકાર ખાબ પાતેજ કરી રહ્યા છે અને તે કેળવાએલાે વર્ગજ સમજી શકયાે છે ? તેમાં જેઓ સ્વાર્થ વિનાના અને સત્ય હ્રદયનાછે તેમણેજ પાતાના સત્ય ઉદ્ગારા બહાર પડયા છે ? જો ખંતિલા અ બ્રેજોએ આપણા વર્ગની આંખ ઉઘાડી ન હાત તા, આપણા વર્ગમાંના આંખ ઉધાડીને જેવાવાળા કાેણ હતા ? આજે પણ જુવા-આટલા અધા પ્રકાશમાં સ્વાર્થી પંડિતા આપ દાદાએાના કક્કાને ખરા મનાવવા પાતાની કલ્પનાના ઘાડા-ઓને છુટથી કેવી રીતના દાેડાવી રહ્યા છે ? એકજ વાત જુવા કે દશ અવતારાના વિષયમાં--કૈાઇએ કલ્પના કરી સૂય`ની, બીજાએ બીજી, ત્રિજાએ ત્રિજી, એમ જેટલા લેખકાે તેટલીજ કલ્પનાએા થઇ જેમને સત્ય હુદયથી જોયું તેમને લખી બવાવ્યું કે-વૈદિકામાં ૨૪ અને દશ અવતારાની કલ્પના જૈન અને બૌદ્ધોની સંખ્યાને ગ્રહ્ય કરી કલ્પિત ઉભી કરેલી છે. એવા સત્યવાદિઓતેા ધન્યવાદના પાત્ર ગણાય પણ ખેદના પાત્ર ન ગણાય ? એવા અનેક સત્યવાદિઓના લેખેા⊸ અમારા તરફથી બહાર પડેલા " જૈનેતર દ્રષ્ટિએ જૈન " અને " સ્યાદાદની સાર્થકતા " નામના ગ્રંથમાં બ્લુવા. તે સિવાય ખીજા પણ અનેક સત્ય હુદયના લેખકા આ પુસ્તકમાં પણ જેશા. આપ સજ્જના પણ સત્ય હૃદયથી જેશા તા જરૂર તેમની પ્રશંસા કરશા. જેઓ ખરા ભાગ્યશાળીઓ, અને જેમના સંસાર થાેડા બાકી રહેલાે હાય તેવા મહાપુરૂષાજ સત્ય વસ્તુને સત્ય રૂપે જોઇ શકે છે? એમ જૈન સિદ્ધાંતની માન્યતા છે. પછી ખેદના વિષયજ કર્યા રહ્યો ?

ા ઇતિ વૈદિકે--કૃષ્ણુ ચારિત્ર જાણવાનાં સાધન, બાખૂજીનાે ખેદ. તેના વિચાર.

કૃષ્ણુના સંબંધે— બાબ્રુના લેખમાંથી ૧૫ કલમ.

" વૈદિક મતવાળાઓએ પ્રદ્યા, વિષ્ણુ અને મહાદેવ આ ત્રણે દેવેાને જગતના કર્તા હતાંદિક લખી માટામાં માટી સત્તાવાળા પરમાત્મારૂપે, દુનીયાને મનાવેલા હોવા છતાં તેમના સંબંધે સાધારણુ માણુસાને પણ ન છાજે તેવા નિ-ર્મર્યાદ, આપસ આપસમાં વિરૂદ્ધ, તદ્દન અસંગત લેખા શાથી લખ્યા હશે ? શું મૂળમાંજ તે દેવા કલ્પિત ગેઠવ્યા હશે તેથી ? અથવા શું મૂળમાં કાઇ સર્વત્ત નેતા ન હોવાથી, આમ બન્યું હશે ? અથવા શું તે લેખકાતું વર્તન નિ-ર્મર્યાદ હાવાથી આમ બન્યું હશે ? એમ ત્રણે દેવાના સંબંધે વિચાર કરવા જેવા હાવા છતાં કેટલાક પંડિતાએ તેમ ન કરતાં માત્ર શ્રી કૃષ્ણુના સંબંધેજ વિચાર કરીને બતાવેલા જોવામાં આવે છે, તે પ્રમાણેઆળૂ બંકિચંદ્રે પણ કેટલાક પુલાશા

३१८

| પ્રકરણ ૩૮ મું. | બાબના <sub>ટે</sub> ષ્ણચરિત્રમાંની ૧૫ કલમ. | 396 |
|----------------|--------------------------------------------|-----|
|----------------|--------------------------------------------|-----|

કરીને બતાવેલા છે. તેમાંના યત્કિ ચિત્ વિચારા અમા પણ ટાંકીને બાતાલીએ છીએ

(૧) ખુદ <mark>મહાભારત</mark> વિશ્વાસને પાત્ર નથી ? કૃષ્ણુ ચરિત્ર પ્રકરણુ ૩ જાના પૃ. ૧૨–૧૩ માં જુવાે–

" જે સઘળાં પુસ્તકેામાં કૃષ્ણુનું ચરિત્ર મળી આવે છે તેમાં સૌથી પહેલવહેલું <mark>મહાભારત</mark> છે. પરંતુ મહાભારત ઉપરજ પુરેપુરા વિશ્વાસ મૂકી શકાય ખરા ?

પૃ.૧૩ માં— હિંદુસ્તાનમાં લખાયલા સઘળા પ્રાચીન ગ્ર'થામાં માત્ર મહાભારત અને રામાયણુનેજ ઇતિહાસ એ નામ મળ્યું છે. અને જ્યારે મ-હાભારત ઇતિહાસ પદ ગ્રહથ કરે કે અને રામાયથુ સિવાય બીજે કાેઇ પણ ગ્રંથ નામ ધરાવતાનથી ત્યારે જરૂર તેમાં ખાસ અતિહાસકતા રહેલી હાેવી જેઇએ.

એ વાત ખરી છે કે–મહાભારતમાં એવા ઘણા પ્રસંગા વર્ણવેલા છે કે જે દુનજ નિરૂપયેાગી, અસંભવિત અને અનૈતિહાસિક હાેય એમ જણાઇ આવે છે. "

(ર) ચાેવિશ હજાર શ્લાેકનું મહાભારત તે એક લાખ.

કૃષ્ણચરિત્ર પ્રકરણ ૯ મું. પૃ. ૪૨ માં, બાબજી લખે છે કે ''એ પ્રાચીન મહાભારતમાં કથા વિગેરેના એટલાે ઉમેરા થઇ ગયાે છે કે તેમાં અસલ ગ્રંથ ડુબી ગયાે છે તાે તે વાત આપણે માન્ય રાખી શકીએ ખરા ?

પૃ ૪૫ માં " चतुर्विराति साहस्रो चक्रे भारतसंहितां " વિગેર આहि પર્વ ૧૦૧–૧૦૩

પ્રથમ આ ભારતરૂપી સંહિતા વ્યાસજીએ ચાવીશ હજાર શ્લોકાેની કરી અને પછી મહાત્માપુરૂષાનાં આખ્યાન લખ્યાં તેથી એ ભારત એક લાખ દ્રલાેકનું થયું. "

(૩) ઇશ્વરને માનવ શરીર ધારણ કરવાનું પ્રયોજન શું ?

પ્રકરણ ૧૨ માના પૃ. પપ માં બાબૂજી લખે છે કેન" વળી તે ઉપરાંત કૃષ્ણના પાતાના પણ કેટલાક અસાધારણ કામાપર અણવિશ્વાસ આવવાનું કારણ છેઅને તે પણ તેમને ઇશ્વરના અવતાર ગણવા છતાં–કારણ મનુષ્ય દેહ ધારણ કરી કાંઇક અસ્વાભાવિક કામ તે કરે તેા તે પાતાનની ઇશ્વરી યા દૈવી શક્તિ વડેજ કરી શંકે, પણ જે તેમ હાેય તાે પછી માનવ શરી? ધારણ કરવાનું તેમને

### તત્ત્વત્રયી--મીમાંસા.

પ્રયોજનજ શું રહે ? જે સર્વ'ના કર્તા, સર્વ' શકિતમાન, જેની ઇચ્છા પર આખા વિશ્વની સુષ્ટિ અને નાશના આધાર છે તે શું મનુષ્ય દેહ ધારણ કર્યા સિવાય માત્ર પાતાની ઇચ્છા દ્વારા કાેઇ અસુર અથવા માણસના સંહાર કરવા અથવા કાંઇ બીજી કામ તેમને ધાર્શું હાેય તે સંપાદન કરવા શકિતમાન ન હતા ? કારણ જે એ દૈવી શકિતવડે તે સઘળાં કામ કરી શકે તાે પછી તેમને માણસનું શરીર ધારણ કરવાની અગત્ય રહે નહિ અને જ્યારે પાતાની મરજીથીજ તેઓ માણસ દેહ ધારણ કરે તા પછી દૈવી શકિત મારફત પ્રયાગ કરવા એ તેમના ઉદૃેશ હાઇ શકેજ નાહ. માટે એ દેહ ધારણ કરવાનું પ્રયાજન શું ? એવું કર્યું કામ છે કે જે જગદીશ્વર જો મનુષ્ય દેહ ધારણ ન કરે તાે તેનાથી થઇ શકે નહિ, પારપડે નહી ?"

બાબુજીના ઉપરના વિચારા—'' संभवामि युगे युगे " વાળા જે ગીતાના પ્રલેાક છે તે અચેાગ્યજ ઠરાવે છે. ઇચ્છા પ્રમાણે કાર્ય કરવા વાળા ઇશ્વરને સુગ સુગમાં જન્મની મહાવિટ બનામાં પાડવાની શી જરૂર ? ઘેર બેઠાં ઠાર્ય કરનારને ટાંગડાતોડની સુશાફરી શા માટે ?

(૪) જગદીશ્વર માણુસજ ન થાય તાે પછી મત્સ્યાદિક કચાંથી ?

કૃષ્ણ ચરિત્ર પ્રકરણ. ૧૨ સું. પ્. પ૬ માં–

" જગદીશ્વર માણુસનું રૂપ લે એ વાત સંભવિત છે ખરી ? " વળી પ્રકરણ ૧૩ માના પૃ. ૬૩ માં બાબજી લખે છે કે-" રહજ બુદ્ધિવાળા માણુસ પણુ સમજા શકે કે-મત્સ્ય, કૂમ, વરાહ વગેરે વાર્તા જેવી કથાઓના વિષયભૂત પશુગણુને ઇશ્વરાવાતાર બેઠે કાંઇ દાવા દાવીજ નથી, "

( ૫ ) કૃષ્ણની બાબતમાં બીનકુદરતી, નવરા પ્રાદ્યણેએ લખ્યું.

પ્ર. ૧૩ સું. પૃ. ૬૩ માંજ-" કૃષ્ણુનું જે મૂલ વૃત્તાંત છે. તેમાં કાેઇ રીતના બિન કુદરતી બનાવેા નથી. મહાભારત અને બધા **પુરાણેામાં** હાલના નવરા પ્રાહ્મણેાએ ઘણી નિરર્થક વાતાે રચી ભરી દીધેલી છે. "

અમારા વિચાર પ્રમાણે⊢વિષ્ણુના ૨૪ અને ૧૦ અવતારાની કલ્પના જૈન બૌદ્ધના અનુકરણ રૂપે–મત્સ્ય, કૂર્મ અને વરાહ જેવા પશુ ગણને જે ભગવાન ઠરાવ્યા તે પણ નવરા પ્રાદ્ધાણે:એ ઇશ્વરની ફજેતી કરેલી જણાય છે કે કાંઇ સત્યરૂપનું લખેલું છે ?

જીવો અમારા સંપૂર્ણ લેખ અને તટસ્થ રૂપે કરા સ્ત્યાસત્યના વિચાર વધારે શું લખું !

३२०

ખાંડ ૧

| પ્રકરણ ૩૮ મું. | બાબૂના <del>ક</del> ૃષ્ણ ચરિત્રમાંની ૧૫ કલમ | <b>૩</b> ૨૧ |
|----------------|---------------------------------------------|-------------|
|----------------|---------------------------------------------|-------------|

( ૬ ) પુરાદ્યાના કર્તા કાણ રે એક નથી પણ અનેક છે.

કૃષ્ણચરિત્ર પ્રકરણ ૧૪. સું. પૃ. ૬૬ માં-'' દેશીઓ એમ કહે છે કે સઘળાં પુરાશેલ એકજ માણસે રચ્યાં છે. સુરાપીયન એમ કહે છે કે દરેક પુરાણ જીદા ભુદા માલુસનું બનાવેલું છે. "

આગળ. પૂ. ૬૯ માં-'' '' અરી વાત તેર એમ છે કે-દરક પુરાણની અદરના મજકુર એકજ માણુસને હાથે રચાયેલા નથી. કારણ હાલનાં પુરાણેતા માત્ર એક જાતના સંગહ છે અને તે સંગ્રહમાં બુદા બુદા વખતમાં રચાયેલી વાતા લેગી થએલી છે. "

( ૭ ) <mark>ભારતમાં કે વિષ્</mark>ણુ પુ૰ માં--ગેાપીઓની કે **દ**હી માખ<mark>ણની</mark> વાતા નથી.

કુષ્ણુચરિત્ર, ખંડ રને. પ્રકરણ ત્રિજાં પૃ. હ૪ માં.

" **ભાઞવત**માં એમ પણ કહેલું છે કે-કૃષ્ણને ચાલતાં આવડયું એટલે તેણે માેપીઓને ઘેર જઇને બહુ તાેફાન કરવા માંડયું અને બીજા તાેફાનમાં∸દહિ માખણ, **ચારી ખાવાનું મુખ્ય હતું. એ વાતાે નથી** વિષ્ણુપુરાણુમાં કે નથી મહાભારતમાં. "

પૃ. ૯૫ માં–" **હરિવ`શ**માં એ વાલને৷ થાેડા પ્રસંગ છે ખરા પરન્તુ ભાગવતમાં તે વિસ્તારથી લખેલાે છે. ''

" જે નાનાં બચ્ચાંને જન્મતી વખતે ધર્મ કે અધર્મ તેનું જ્ઞાન હાેય નહિ તે ખાવાના પદાર્થ ચારી ખાય તેમાં કાંઇ દોષ ગણાય નહિ. પરન્તું જે કૃષ્ણુને તમે ઇશ્વરના અવતાર તરીકે ગણતા હાેય તેને નાનપણુમાં કે માટપણુમાં કાેઇ પણ જાતનુ જ્ઞાન ન હાેય એવું માની શકાય નહિ. આના જવાબ કૃષ્ણુના ભક્તા એવી રીતે આપે છે કે જે ઇશ્વર કરે તે ચારી કહેવાય નહિ. જે આખા જગતના માલિક છે, આખી પૃથ્વીનું ઘી, માખણુ, દહિ જેણે ધાતે બનાબ્યું છે તે વળી કાેઇના માલ લઇ લે તે ચારી કહેવાય ! ન કહેવાય કારણ સર્વસ્વ તેનું જ છે. ઇત્યાદિ. "

આમાં જરા મારા વિચારાન્ન્તે વખતના ઇશ્વર કહિ, માખણ ચારીને ખાતા તેા શું તેમના ખજાના તર ન હતાે ? અથવા શું લોકોને અનીતિ શિખવવા ? જો ભગવાન ઇશ્વરરૂપે આવેલા હાેય તાે શું તેમનાં અજ્ઞાનીના જેવા અકાર્ય હાેય ? ચાર તાે પણ ભગવાન, જાર તાે પણ ભગવાન, શું એ વિચારવા જેવું નથી ?

41

•••

(૮) કુષ્ણુના સ્પર્શથી એ ઝાડના બે કુસ્ પુત્રે થયા 💈

કબ્લુ ચરિત્ર ખંડ ૨ જે. પ્રકરણ ત્રિહ્યું. પૃ. ૯૬ માં ભુવે.

" ચમલાર્જીન નામનાં ઝાડને નાશ-એક વખતે કૃષ્ણે ખહુ તાફાન કર્યાથી જશાકાએ તેમને પેટે દોરડું બાંધી એક લાકડાના ખાંડણીઆ બેડે તેમને ખાંધી રાખેલા કૃષ્ણુ ખાંડણીઆને તાણતા તણાતા આગળ ચાલ્યા, રસ્તામાં ચાલતાં ચાલતાં " ચમલનાર્જીન " નામનાં છે ઝાડ આવ્યાં અને ખાંડણીએક તેમની વચમાં ભરાઇ ગયા પણ કૃષ્ણુના બેરે તે બન્ને ઝાડ ભાગી ગયાં-મૂલથી ઉખડી ગયાં. અને કૃષ્ણુ આગળ ચાલવા માંડર્યુ. "

" અન્યત વિષ્ણુપુરાણમાં છે તેમ મહાભારતમાં શિશપાલના તિસ્-સ્કાર સુકત ભાષણમાં પણુ છે.

યરંતુ આપણે બેચું છે કે-ભાગવત લખનાર અસલ વર્તાઓ પર મરી મસાલાે ભભરાવવામાં બિલકુલ ઊણું રાખતાે નથી. એ બંન્ને ઝાડને તે કુબેરના પુત્ર કહે છે. શાપને મારે તેઓને ઝાડતું રૂપ લેવું પડેલું, તેઓને કૃષ્ણુનાે સ્પર્શ થવાથી તેઓ શાપ સુક્રત થઇ પાતાને પાતાના ધામે પાછા જતા રહ્યા. કૃષ્ણુને બાંધવા આખા ગાેકુળનાં દાેરડાં ભેગાં કર્યાં તાેપણ તેનું પેટ બાંધી શકાયું નહિ. છેવટે તેણે દયા કરી જશાદાને પાતાનું પેટ બાંધવા દીધું. "

આમાં પણુ મારા બે બાેલ-નાના છાેકરાં પશુ ગંભીર સ્વભાવનાં તાેફાન કરતાં નથી. ભગવાનને બાંધવા આખા ગાેકુલનાં દાેરડાં લેઞાં કરવાં પડ્યાં અને માતાને પણુ કેટલાે બધા ત્રાસ ર્ડ છતાં કવિ કહે છે કે સ્પર્શમાત્રથી બેં ઝાડ શાપ સુકત થઇ પાતાના ધામે પહોંચ્યાં. આમાં કઇ બાજીથી સત્યતા ?

(૯) ત્રણ અસુરાના વધ પાયાવિનાના.

કૃષ્ણચરિત્ર ખંડ ૨ જે પ્રકરણ ૪ શું " ભાગવતમાં કહ્યું છે કેે-વૃંદરાવનમાં આવ્યા પછી કૃષ્ણે ત્રણુ અસુરાના વધ કર્યા.

(૧) વત્સાસુર, (૨) બકાસુર, અને (૩) અઘાસુર, પહેલાે વાછરડાના રૂપે, બીએ પક્ષીનારૂપે અને ત્રિએ શાપનારૂપે આવ્યેા હતાે…પરંતુ એ ત્રણમાંથી એકે બનાવનું વર્ણન વિષ્ણુપુરાણમાં કે ભારતમાં છે નહિ. તેમજ હરિવંશમાં પણ નથી. તેથી તેને ગીન પાયાદાર ગણી આપણે છેાડી દઇશું. "

> ( ૧૦ ) કૃષ્ણ સાથે કનિષ્ટ પુરાણીએ કલ્પેલી **રાધા.** કૃષ્ણ ચરિત્ર, ખંડ રજે. પ્રકરણ ૧૦ સું. પૃ. ૧૩૪ માંની–<mark>રાધા</mark>

**૩**૨૨

" ભાગવતના એ રાસ અધ્યાયમાં રાધાનું નામ કેઇ જગાએ જડતું નથી. પરંતુ વૈષ્ણુવ આચાર્યોની નરો નસમાં એ નામ વ્યાપી રહ્યું છે. તેમની ડીકા, તેમની ડીપણીઓમાં સધાનું નામ ડચઢો ડચલે મળી આવે છે પણ મૂલમાં કચાંઇએ એ નામ જડતું નથી.

આગળ પૃ. ૧૩૫ થી—'' સસ પંચાધ્યાય તેા શું પણ **ભાગવતમાં પણ** કેાઇ જ્ઞ્યાએ **રાદ્યાનું** નામ નથી. તેમજ વિષ્ણુપુરાણુ, હશ્વિંશ અને મહા-ભારતમાં પણ તેનું નામ નથી.....

'' વૈષ્ણુવના કેટલાક આચારેામાંતા કૃષ્ણુ કરતાં સધ્યની વિશેષ પૂજા ચાય છે. તેા એ રહ્યા આવી કયાંથી **ક** 

'' રાધાનું નામ પહેલવેલું – છાદ્દાવૈવર્તા પુરાણુમાં આવે છે, એ પુરાણુને વિષે-વિદસન સાહેબના એવા મત છે કે સર્વ પુરાણે કરતાં એ કેનિબ્ટમાં કનિબ્ટ છે. તેની રચનાં જેતાં તે આજ કાલના કાઇ ભટ્ટાચાર્ય લખ્યું લાગે છે." એમાં મારા વિચાર-સર્વ પુરાણેમાં છાદ્દાવૈવતિ કનિષ્ટમાં કનિષ્ટ છે ત્યારે પ્રમાણ કાેટિમાં સુકવા જેવું કર્યું પ્રસણ છે ?

(૧૧) માચાવી કુગ્ણુનેલ વધ થતાં સાચ્યા કૃગ્ણુ રાેગા.

ક્રષ્ણુચરિત્ર ખંડ ૪ ચેા. પ્રકરણ, ૧૧ સું. પૃ. ૨૬૫ માંથી.

" સૌભ નામની એક રાજધાની હતી, તે આકાશમાં ઉડતી, ફરતી, અને શાલ્વ ત્યાં રહી ચુદ્ધ કરતાં એવી રીતે કૃષ્ણું જોઉ લાક્ષ કરતાં કરતાં કૃષ્ણુને રડવું પડયું કારણું શાલ્વે એક માયાવી- ખારેા વાસુદેવ અનાવી તેના વધ કર્યો. કૃષ્ણુને એ જોઇ મૂર્છા આવી ગઇ. આ ન જગીશ્વરનું ચરિત્ર કહેલાય કે ન કોઇ માણુસનું કહેવાય. " ( આ વાર્ત્સ મહાભારતમાંની છે. )

આમાં મારા કિંચિત વિચાર–હું અહિંયા ઉભાે છું, સામા કત્રિમ વાસુદેવ છે જે પાતે જગદીશ્વર થઇ પ્રત્યક્ષપણામાં એટલું પણ ન સમજ્યા તે યુગસુગમાં અવતાર લઇ જગતમાં ઉદ્ધારક હતા અને થશે એ ગીતાના લેખ યાેગ્ય ધએલા છે એમ આપણાથી કેવી રીતે કબુલ રાખી શકાય <sup>9</sup>

(૧૨) **ભીષ્મ, દ્રોણ, કર્ણુ** અ**ને શલ્ય** એ ચાર પવે હલકામાં હલકાં છે. કુષ્ણચરિત્ર. ખંડ ૬ ઠેા પ્રકરણ ૧ લું. પૃ. ૨૧૦ થી ભીષ્મનું યુદ્ધ.

" હવે મહાભારતનું માટું ચુદ્ધ શરૂ થાય છે એ ચુદ્ધની હકીકત આર પર્વમાં વર્ણવી છે. તે ચારાનાં નામ દુર્ચોધનના ચાર સેનાપતિએાના નામ પરથી **લીખ્મપર્વ, દ્રોણુપર્વ, કર્ણુપર્વ**, અને **શલ્યપર્વ**રાખેલાં છે. આ સુદ્ધ પર્વી મહાભારતના હલકામાં હલકા ભાગ છે. પુનરૂકિત, અણુગમા ઉપજાવે તેવાં લાંબાં લાંબાં વર્ણુન, અસ્વાભાવિકતા, અત્સુકિત અને અસંગતિ વિગેરે ઘણા દોષા તેમાં નજરે પડે છે. એના ઘણાજ થોડા ભાગ અસલ મહાભારતમાં હશે પણ તે

કયાે તે નકકી કરવું બહુ અઘરૂં છે. જ્યાં આખુ વન કાંટાથી ભરેલું હોય ત્યાં પુલ વિશ્વવાં એ બહુ દુઃસાધ્ય છે છતાં એ ભાગમાં જ્યાં જયાં કૃષ્ણતે લગતું કાંઇ કહેલું હશે ત્યાં ત્યાં આપણે તે અસલ છે કે નહિ તે નકકી કરવા પ્રયત્ન કરીશું"

(૧૩) ભારતમાં વિકારવાળું કૃષ્ણ ચરિત્ર.

કૃષ્ણ ચરિત્ર પૃ. ૩૨૦–નવીન ભાગ દાખલ કરનાર કવિ–

" અત્યારસુધી આપણે રસ્તા સરળ હતા તેથી વગર મુશ્કેલીએ તે આપણે કાપી શકયા પરન્તુ હવેથી માેટી ગુંચવણ શરૂ થાય છે. મહાભારત એક દરીયાે છે છતાં અહિ સુધી તેનાં સ્થિર પાણી પર કાેમળ મધુર શખ્દા સાંભળતાં સાંભળતાં સુખે મુશાફરી કરી આપણું વાહન આપણે લઇ આવ્યા છીએ પણ હવે તાેફાની પવનથી ઉછળતાં માંજાને લીધે આપણે ઉંચે ઉછળવું ને નીચે પડવું પડશે કારણ હવે આપણે મુખ્ય કરીને મહાભારતના બીજો થર ચઘુનાર કારીગર કવિના હાથમાં આવી પડયા છીએ. તેને હાથે કૃષ્ણચરિત્રતું ફપજ બધું ફેરવાઇ ગયું છે, જે ઉદાર હતું તે હવે સાંકડું ને નાતું થતું જાય છે. જે સરળ હતું તે હવે કોશલ્ય ભરેલું કુટિલ થઇ પડે છે, જે સત્યમય હતું તે હવે અસત્ય અને ઠગાઇની ખાણ થઇ જાય છે. જેનાપર ન્યાય અને ધર્મ બન્ને દીપી નીઠળતાં હતાં તે હવે અન્યાય અને અધર્મના ડાઘથી કલુધિત થઇ જાય છે. એ કવિના હાથમાં 'કૃષ્ણચરરિત્ર એવા વિકાર પામે છે "

> (૧૪) કલ્પિત લેખાના સાગરમાં ડુબેલું કૃષ્ગુચરિત્ર કૃષ્ણુચરિત્ર. પૃ. <u>૩</u>૯૩ માં—ઉપસંહારમાં બાબૂજી લખે છે કે-

" કૃષ્ણુચરિત્રમાં સત્યનું નવું સંગઠન કરવું એ બહુ મુશ્કેલ કામ છે. કારણુ ખાેટી અને અસ્વાસાવિક હકીકતાની ભસ્મથી એ અગ્નિ એટલાે તા ઠંકાઇ ગયાે છે કે તે શાેધી કાઢવા પણ અઘરાે થઇ પડે છે. જે સાધનાથી ખરં કૃષ્ણુ-ચરિત્ર ઘડીને ઉપજાવી કાઢી શકાય તે સઘળા ખાેટાપણાના સાગરમાં ડુબી ગએલાં છે માટેજ તેનું સત્ય સ્વરૂપ જેટલું બની શકશું તેટલુ ઉપરના પૃષ્ટોમાં ઘડી બતાવ્યું છે. " આમાં મારા કિંચત્ વિચાર—

નવા સંગઠનના અર્થ એજ કરી શકાય કે કલ્પિત, નીતિ વિરૂદ્ધ અને અસ્વાભાવિકતાવળું લખાણુ કાઢીને, શુદ્ધ સ્વરૂપતું જણુવવું ? પુરાણુકારોએ જૈન ધર્મના ઇતિહાસમાંના લેખાને ગ્રહણુ કરી, તેમાં અનેક પ્રકારની ઉંધી છતી કલ્પનાઓ કરી બ્રદ્ધા, વિષ્ણુ અને મહાદેવ એ ત્રણુ દેવાના સંબન્ધ કલ્પિત, નીતિવિરૂદ્ધ, અને અસ્વાભાવિકતા વાળા લેખા લખ્યા છે તેથોજ તેમના સંબન્ધ સત્યરૂપે લેખા લખાયા નથી. માટે સત્યધર્મને ખાલવાની જરૂર છે અને તે સત્યરૂપ જૈનધર્મ આજે પણુ તેવા ને તેવા સ્વરૂપના દ્રષ્ટિગાચર થાય છે. તેના સંબન્ધ અનેક દેશી પરદેશી જૈનેતર પંડિતાના લેખા " જૈનેતર દ્રષ્ટિએ જૈન " નામના ગ્રંથમાં અમાએ પ્રગટ કરી દીધા છે અને બાકીના બીજા પણુ અનેક લેખા અમારા હાથમાં કરીથી આવેલા છે તે પણુ લખીને બહાર પાડવાના છીએ, ત્યાંથી સત્ય શાધકોએ સત્યાસત્યના વિચાર કરી લેવા.

૧૫ આખૂજીએ પુરાષ્ટ્રકારોના લખેલા નીતિ વિરૂદ્ધના લેખેા બતાવ્યા. તેા પછ્ પક્ષપાત નડયેા.

કૃષ્ણચરિત્ર. પ્રકરણ ત્રિજીં. પૃ. ૧૪ માં—બાબૂજી લખે છે કે—

'' અન્યદેશના લેખકા યશ મેળવવા અથવા એવી કાઇ બીજી તૃષ્ણાથી ગ્રન્થ રચતા અને તેથી હંમેશાં પોતાની કૃતિ પોતાનેજ નામે આળખાવવા તેમના હેદ્રેશ રહેતા. પારકાની કૃતિમાં પોતાની કૃતિ હુબાડી દઇ પોતાના નામના લાપ કરી નાખવા તેમને ઇચ્છા થતીજ નહિ. પરન્તુ ભરતખંડના ઘાદ્યાણા તા નિઃસ્વાર્થી અને નિષ્કામ રહીનેજ પાતાનું કામ કરતા. લાકનું ભલુ ( પૃ. ૧૫ થી ) કરવું એ સિવાય બીજા ચશના ભૂખ્યા હતા જ નહિ. આ દેશમાં એવા ઘણા ગ્રંથા છે કે જેના બનાવનાસ્તું નામ હજા સુધી કાઇયણ જાનતું નથી. આવા લેખકા મહાભારત જેવા લાકપ્રિય ગ્રંથ મારકતે, પાતાની કૃતિ પણ લાકમાં વિશેષ ફેલાય એવા વિચારથી, તે ગ્રંથમાં પાતના લેખ દાખલ કરી દેતા. આવા આવા કારણાને લીધે મહાભારતમાં કલ્પિત કથાઓ ઘણી છે પણ તેટલા ઉપરથો એમ કહેવું કે એ પ્રસિદ્ધ ગ્રંથમાં કાઇ ઐતિહાસિક વાર્તા છેજ નહિ એ ઘણું અનુંચિત છે. "

આમાં મારા કિચિત્ વિચારા–

ભરતખંડના <mark>છ્રાક્ષણ</mark>ે! નિઃસ્વાર્થ અને નિષ્કામ રહીનેજ લાેકાેનું ભલું કરવા પાેલાનું નામ ન જણાવતા. આ વિચારમાં બાખૂજીની અને અમારી દ્રષ્ઠિમાં

ખંડ ૧

દેર છે. અમારા વિચાર પ્રમાણે તેા—પૂર્વ પરંપરાથી ચાલતા આવેલા કાઇ સત્ય-રૂપજૈનધર્મ થી ફંટાઇને ગેબી ગેળા ગબડાવવાને માટેજ પ્રાક્ષણે પોતાનાં નામોને છુપાવતા ? અને પોતાના કુટું બના નિર્વાહ કરતા. જીવા પૃ. ૯ ૧૦ માં થાળ્જી-નેાજ લેખ—ચાર વેદ—લાખ શ્લાકાથી ભરેલું મહાભારત, હરિવંત, અઢારે પુરાણે એ સઘળું એકજ માણસે રચ્યું છે અને તેવીને તેવી સ્થિતિમાં જળવાઇ રહ્યું છે. જો આ વાત સાચી હોતા તા કૃષ્ણુના માથે ચઢાવેલા દ્રષણોના ઉદ્ધાર કરવા બાળ્જીને બધાં ગ્રંથાનું ડાલાણુજ શું કરવા કરવું પડતું ? તેથી એજ વિચાર ઉપર આવવું પડે છે કે—પાતાના સ્વાર્થ સાધવાના માટે કાઇ ચાલતા સત્યધર્મથી ફંટાઇ ઉંધુ છતું લખી લાકોનું વલણુ પાતાના તરક દેારવવા સત્ય વસ્તુના ફેરફાર કરતા અને પાતાનાં નામોને છુપાવતા. નહિ કે લાેકાના ભલાને માટે ? ા ફરીથી જીવો કે પુરાણકારોએ વિષ્ણુના ૨૪ અને ૧૦ એમ બે વખતે અવતારોની કલ્પના ઉભી કરી છે. તે શું સાચી છે ?

જો સાચી હાેત તાે પૃ. ૬૩ માં બાળુજીને એમ શા માટે લખવું પડતું કે —"ત્દહેજ બુદ્ધિવાળા માણુસ પણુ સમજી શકશે કે-મત્સ્ય, ક્રમેં, વરાહ વગેરે વાર્તા જેવી કથાએાના વિષયભૂત પશુગણુને ઇશ્વરાવતાર જોડે ઠાઇ દાવા દાવીજ નથી. વળી જીઓ કે—આ અવતારાની કલ્પના જૈનોના ૨૪ તીર્થ કરાથી ૨૪ ની તેમજ બીધાના દશ બોધિસત્વથી દશની ઉભી કરીને પુરાણુકારાએ પાતાના નામ છુપાવી લોકોને ઉધે માર્ગેજ દાેરવાના પ્રયત્ન કર્યા છે ? નહિ કે લોકોના લલાને માટે ? તેથી બાળૂજીના અને અમારા વિચારમાં તફાવત પડે છે. તેના પણ વિચાર વાચકાેએજ કરી લેવાના છે ?"

ા ઇતિ પંદર કલમવાલા આપ્યુજીના લેખ-૧ ભારત વિશ્વાસ પાત્ર નથી. ર ચાેવીશ હજારતું લાખ. ૩ જગકીશને માણુસ દેહ ધરવાતું શું પ્રયોજન. ૪ માણુસજ ન થાય તેા મત્સ્યાદિક કયાંથી ?. ૫ નવરા પ્રાદ્યણાએ લખ્યું. ૬ પુરાણા બ્યાસેરચ્યાં નથી. ૭ ભારત, વિષ્ણુ પુ. માં-ગાેપીઓની કે દહિમાખણુની વાતા નથી. ૮ બે ઝાડના બે કુબેરપુત્રી. ૯ ત્રણુ અસુરાના વધ પાયા વિનાના. ૧૦ કનિષ્ટ પુરાણીએ કલ્પેલી રાધા. ૧૧ માયાવી કૃષ્ણુના વધે સાચા રાયા. ૧૨ ભીષ્માદિક ચાર પર્વ હલકામાં હલકાં. ૧૩ વિકારવાળું ભારત. ૧૪ કૃષ્ણુચરિત્ર કલ્પિત સાગરમાં ડુબેલું. ૧૫ છેવટે બાબુજીને પક્ષાપાત નડયા એમ પંદર કલમથી શ્રી કૃષ્ણુના સંબંધવાળા લેખ છે, તેના ચાેગ્ય વિચાર અમાએ કરીને ખતાવી દીધા છે.

३२१

## આર્યોના તહેવારેાથી કલમ પાંચ.

આર્યોના તહેવારાના ઇતિહાસ પૃ. ૩૪૯ થી

" કૃષ્ણુવિષેની સારી નરસી વાતે৷ પુરાણુકારાએ સમાજમાં પ્રચલિત કરી તેમણાં લખાણે!ને! વિચાર કરીએ.

(૧) પુરાણાની વાતા એક બીજાને મળતી નથી આવતી.

કૃષ્ણનાે ઉલ્લેખ જેટલાે હ**રિવંશ**માં છે એટલાે વિષ્ણુપુરાણમાં નથી. કૃષ્ણની લીલાનું વર્ણુન **ભાગવતમાં** વધારે છે.

બ્ર**મહવૈવર્ત** પુરાણમાં તેની લીલાનું વર્ષુન છટાદાર કરેલું છે. પરન્તુ ઐતિહાસિક દ્રષ્ટિએ એ બધું **કંઇજ કામનું નથી**.

ગાેપીઓ સાથે **રાસકીડા** કર્યાનું વર્ણન વિષ્ણુપુરાણમાં છે પરન્તુ તેમાં રાધાના ઉલ્લેખ નથી. પ્રદ્ભવૈવર્ત પુરાણમાં પ્રદ્ભાએ મધ્યસ્થ રહી રાધા સાથે કૃષ્ણના વિવાહ કર્યાના ઉલ્લેખ છે. એ બન્ને લીલામાં રાસલીલાનું વર્ણન છે. પરન્તું **ભાગવતમાં તે વધારે વિસ્તાર**પૂર્વક કરેલું છે એ ઉપરથી એટલું સિદ્ધ થાય છે કે ભાગવત અને પ્રદ્ભાવૈવર્ત પુરાણના લેખકોએ પાતાની કલ્પના ચાતુર્યથી આ લીલાનું વર્ણન કરેલું છે.

**હરિવ શમાં** - કૃષ્ણુે પાતાના આયુષ્યના છેલ્લા ભાગમાં કરેલાં કાર્યોનું તેણે ભારતીય યુદ્ધમાં કરેલાં પરાક્રમાનું અથવા અનીતિમાં પડેલાં પાતાનાજ ભાઇએા યાદવાના નાશ કર્યાનું વર્ણુન **નથી**. પાતાના શત્રુના સંહાર કર્યા પછી વજમાં જઇને નંદયશાદાની મુલાકાત કરીને, ઝાષિનું દર્શન કરવા પુષ્કર તીર્થ ગયા, એટલું જ હરિવંશમાં કહેલું છે.

ભારત અને વિષ્ણપુરાણમાં પણ સંપૂર્ણ કૃષ્ણ ચરિત્ર મળતું નથી.

આગળ પૃ. ૩પ૦ માં **ભાગવત** એ એક ઉત્કૃષ્ટ અને રસપૂર્ણ ગ્રન્થ છે એ સહુ કેાઇને માન્ય છે પરન્તુ આપણે ધારીએ છીએ એટલાે તે પ્રાચીન નથી. લગભગ ૪૦૦ વર્ષ પહેલાં બંગાળામાં મુસલમાનાના રાજ્યના વખતમાં થઇ ગએલા ''**બાપદેવ''** નામના વિદ્વાને એ ગ્રંથ લખ્યાે છે. કૃષ્ણુભક્તિના પ્રચાર એ ગ્રંથથી વધ્યાે એ ખરૂં પરન્તુ એ ઇતિહાસ નથી. એ વાત ધ્યાનમાં રાખવી જોઇએ. કૃષ્ણુની લીલાના અનેક અર્થ કરવામાં આવે છે. ''

વળી જીવેા. શંકાકાેય શંકા ૩૭૮ માં.

'' आश्रमा यवनै रुद्धा स्तीर्थानिसरितस्तथा देवताय/तयान्य ऽत्र दुष्टै-र्निष्ठानि भूरिश: ! શું આ શ્લેહથી એ સિદ્ધ નથી થતું કે ભાગવત ઔરંગઝે-બના વખતમાં બન્યું છે ? (ભાગવત સ્કંધ. અ. ૧ શ્લેહ ૩૬)"

ાઇતિ પુરાણેાની વાતેા મલતી નથી. ભારત વિષ્ણુ પુ. માં સંપૂર્ણ કૃષ્ણુ ચરિત્ર નથી. ૧

() વિષ્ણુના-ધાળા અને કાળા વાળના–બળદેવ ને કૃષ્ણ.

હિંદુસ્તાનના દેવાે પૃ. ૧૯૧ થી લીધેલાે સાર.

" કેશના ત્રાસથી ત્રાહી ત્રાહી કરતી પૃથ્વી ગાયતું સ્વરૂષ લઇને ઇંદ્રની પાસે ગઇ અને કરીયાદો કરી કે-ધર્મ અને ન્યાય નાશી ગયા છે. મને રજા આપે તે હું પણુ પાતાળમાં જાઉં." બધા દેવતાએાની સાથે ઇંદ્ર વિષ્ણુના શરણો ગયા અને પૃથ્વીને ત્રાસમાંથી છેાડાવવા પ્રાર્થના કરી. વિષ્ણુએ પિતાના માથામાંથી એક સફેદ અને એક કાળે અમે બે કેશ તાેડયા અને દેવતાઓને કહ્યું કે આ મારા ઠેશ પૃથ્વી ઉપર ઉતરશે અને પૃથ્વીને દુઃખના ભારમાંથી મુક્ત કરશે."

સપ્ટેદ કેશે—બલરામના, અને કાળા કેશે કૃષ્ણુના અવતાર લીધા. ત્યારબાદ વસુદેવ, ઝાબ અને તેમની પત્ની દેવકીને, કંશ પાતાના રથમાં બેસાડીને લઇ જતા હતા તે વખતે આકાશમાં શબ્દ થયેા કે–હે મૂર્ખ ? જે સ્ત્રીને તું લઇ જાય છે તેના આઠયા ગર્ભ તારા પ્રાણ લેશે, તે સાંભળી કંશે દેવકીના પ્રાણ લેવા તલ્વર ખેંચી, પણુ વસુદેવે છેા કરા સાંપવાનું કહીને બચાવી. કંશને સંતાષ થયેા. ભૂલ ન થવા માટે ચાકી રાખી પણુ તે આઠમા ગર્ભ બદલાઇ ગયેા. કંશે ગાવાળીયાના છેાકરાને પત્થર સાથે અફાજ્યા અને તે વખતનાં જન્મેલાં છેાકરાંના પણુ નાશ કરવાના હુકમ કર્યા હતા, છતાં તેની શાધમાંથી આલકૃષ્ણ છટકી ગયા હતા ઇત્યાદિ."

વળી---શંકાકોષ, શંકા ૧૩ <mark>ની પૃ. ૨ માં કૃષ્ણુની કાલા વાલથી</mark> ઉત્પત્તિ, પુનઃ તેમને સાક્ષાતુ ભગવાનુ ક**હે**વા શું કદી પણુ ચુક્ત કહેવાશે <sup>?</sup> ( <mark>ભાગ</mark>વત )

ા ઇતિ ધેલા કાલા કેશના-અલદેવ અને વિષ્ણું. હિ. દે. થી. રા

પ્રકરણ ૩૮ સું. ઢંગ વિનાની <sup>કુ</sup>બ્ણની વાતાે. નવું ભાગ૦ ૩૨૯

(૩) કૃષ્ણે—માટીના ઠેકાણે પેટમાં બ્રહ્માંડ દેખાડયું.

કૃષ્ણુ ચરિત્ર. ખંડ ર જો. પ્રકરણ ત્રિજું પૃ. ૯૪ માં. બાબ્રુ વંકિમચંદ્ર લખે છે કે—" કૃષ્ણુે એક વખત માટીખાધેલો અને તે વાત ના કબૂલ કરવાથી જશાેદાએ તેનું માહું ઉધાડી જોવા માંડયું, કૃષ્ણું માહું ઉઘાડયું તા તેમાં–આખું હાદ્યાંડ જશાેદાને જણાયું. આ પણુ કેવળ ભાગવત કારની બનાવી કાઢેલી વાત છે. " ત કતિ માટી ખાઇ કૃષ્ણું માતાને હાદ્યાંડ દેખાડયું. ગા

(૪) કૃષ્ણે અજીનને વૈરાટ્ સ્વરૂપ દેખાડ્યું.

**વ**ળી જીએો **ગીતામાં** ( શં. ૪૨૮ મી, પૃ. ૬૫ માં )

" શ્રી કૃષ્ણે અર્જીનને વૈ**રા**ઽ્ સ્વરૂપ દેખાડશું શું આ સંભવિત છે **? જે** લંભવિત હાેય તાે પૌરાણીઓ કહેશે કે અર્જીને શી રીતે તે સ્વરૂપ જેશું ? જયારે વૈરાટ્ સ્વરૂપ જોશું ત્યારે 'અર્જીન વૈરાટ્ની બહાર હતાે કે અંદર **? "** ા ઇતિ અર્જીનને શ્રીકૃષ્ણે વિરાટ્ સ્વરૂપ દેખાડશું. ૪ા

(૫) ઘટોત્કચના પ્રાણુ ગયા ને કુષ્ણુ નાચ્યા.

કુષ્ણચરિત્ર પૃ. ૩૨૬ થી ૨૭ માં બાબૂ વંકિમચંદ્ર લખે છે કે—

" તે ( કવિ ) કહે છે કે-ઘટેાત્કચ મરાયેા, તે સાંસળી પાંડવા શાક કરવા લાગ્યા, પણ કૃષ્ણુ તાે રથ ઉપર ચઠી નાચવા માંડસું.

તે હવે નાના સરખા ગાેવાળીયા ન હતા. તેમનાં છેાકરાંને ઘેર છેાકરાં થયાં હતાં. તેમજ તેમને અકસ્માત વાયુનેા રાગ થયેા હતા એવું પણુ કવિ કહેતા નથી કે જેથી એમ સમજાય કે તે રાગને લીધે તેમણે એવું કરવા માંડશું હશે "

" ત્યારે એ સ્થ ઉપર ચઢી નાચ્યા શા માટે હશે કે માત્ર નાચતા ન હતા એડે મેાટી બૂમ પાડી હાથના તબાટા–તાલીએા પાડતા હતા. " અર્જીને પુછયું કે " તમને થયું છે શું કે નાચા છા કેમ કે કૃષ્ણું કહ્યું કે–કરણુની પાસે જે શક્તિ હતી અને જે તારી સામે વાપરવા તેણું સંઘરી રાખી હતી તે ઘટાત્કચ સામે તેણું વાપરી દીધી છે તેથી હવે તને કાંઇ બીક નથી. "

આ વાલમાં–શંકાકોષ. શંકા, ૨૬૫ મી. પૃ. ૩૭ માં— 4ટ

| ખંડ 1. |
|--------|
|        |

" શ્રી કૃષ્ણ જ નાચતા હતા. વાહ ! ! પૈારાણી ધેાના ઇશ્વર નાચતા પણ હતા કે ! ( ભાગવત. સ્કાંધ. ૧૦, અધ્યાય ૩૩ માં ) . "

ઇતિ-૧ પુરાશેાની વાતેષ્ મલતી નથી. ભારત, વિષ્ણું પુ માં સંપૂર્ફ કૃષ્ણ ચરિત્ર નથી. આર્ચી. તહે. ષ ૨–ધેાલા કાલા કેશના--બલદેવને કૃષ્ણુ. હિ. દે. ષ ૩--માટી ખાઇ માતાને છદ્માંડ દેખાડશુ, ખાખૂ. ષ ૪--અર્જીનને વિરાદ્ રવરૂપ દેખાડશું ગીતામાં. ષ પ–ઘટોત્કચના પ્રાણ જતાં નાચ્યા. ખાખૂ એમ કૃષ્ણુના ૨ ખાંધવાલી કલમ પાંચના વિચાર કરીને બતાવ્યે.

> કૃષ્ણુના સંબંધે વિચિત્ર પ્રકારની ફરીથી કલમ ૧૧ સ્તીના શાપથી વિષ્ણુ પથ્થર થયા.

શંકાકોવ શંકા ૧૫ મી. પૃ. ૨ ( પદ્મપુરાણુ. કાલિર્ક મહાત્મ્ય )

(૧) " વિષ્ણુનુ જાલંધરની સ્ત્રી વિંદા ( વૃંદા ) ઉપર મેહિત થવું. પુન: વિષ્ણુનું શાપ વશ પચ્થર થઇ જવું માનેા છેા કે નહિ ? તાે કહીએ ઇશ્વર કદી પચ્થર થઇ શકે છે ? "

વળી જીવેા શીલને ભંગ કરી તેના પ્રતિને મરાવ્યેા. શંકાકેષ શંકા ૪૧૬ મી પૃ. ૬૧ માં---

" જાલ ધર જ્યારે શિવજીની લડાઇમાં ન મર્યા ત્યારે ભગવાને ( શ્રી કુ-ષ્ણે ) તેની સ્ત્રી વૃંદાના પતિવત ધર્મ નષ્ટ કર્યા ત્યારે તે મર્યા. હવે પૌરાણીઓ બતાવશે કે—ઇશ્વર કે જે સર્વ શક્તિમાન અને સત્ય છે તેનાં ઉપર પ્રમાણેનાં ક્રમ હાેય ખરાં ? "

આ વિષયમાં રામાયણમાં નીચે પ્રમાણે છે---

તુલસી રામાયણ ખાલકાંડ પૃ. ૧૧૩ ા ૧૧૪ ા ૧૧૫ માં નીચે પ્રમાણે છે.

" વૈકુઠમાં નારાયણના જય અને વિજય બે ભાઇએ દારપાળા હતા. <mark>પ્રાક્ષણાના</mark> શાપથી હિરણ્ય કશિપુ અને હિરણ્યાક્ષ રૂપ અસુરપણે પ્રાપ્ત થયા. નસિંહ અને વરાહનું રૂપ ધરીને કમથી અન્નેને પ્રભુએ માર્ચા.

નૃસિંહ અવતારે હિરણ્ય કશિપુને મારીને તેનો પુત્ર--મહાલકત પ્રલ્હા-દતું રક્ષણુ કર્યું. એ કથા **ભાગવત. સ્ક'ધ ૩** માં વિસ્તારથી છે. અને ત્યાંથી મરીને કશિપુ–રાવણુ, અને હિરણ્યાક્ષ---કુંભકરણુ, થયા.

| પ્રકરણ ૩૮ મું. કૃષ્ણના સંખંધે કલમ ૧૧ નાે વિચાર. | ડ૩૧ |
|-------------------------------------------------|-----|
|-------------------------------------------------|-----|

વળી પૃ. ૧૧૪ ા ૧૫ માં-એક કલ્પમાં જાલ ધરથી દેવતાઓને દુઃખીયા દેખીને, સદાશિવે જલાંધરને મારવાના ઘણા ઉદ્યમ કર્યા પણ મર્યા નહિ. જાલં-ધરની સી સતી હતી તેથી તે કાેઇથી મરે એવા ન હતા, ત્યારે પ્રભુએ (વિષ્ણુએ) છલકપટથી વૃંદાના સતીપણાના ભાંચ કરી દેવતાઓનું કાર્ય કરીને આંપ્યું. આ સઘળા મર્મ વૃંદાના જાણવામાં આવતાં તેણે કાેપ કરીને પ્રભુને ( વિષ્ણુને ) આપ આપ્યા.

આ લેખની ટીપમાં નીચે પ્રમાણે જણાવવામાં આવ્યું છે-

" જાલ ધરની સ્ત્રી વૃંદાના સતીપછ્યાને લીધે તે જીતી શકાતો ન હતે. વિષ્ણુ તેના દ્વારપર સાધુ થઇને બેઠા, સુદ્ધની વાત પુછલાં જાલ ધરના ટુકડા તે સત્તીની પાસે આવીને પડયા. તેને જેડી દેવાની સલાહ આપતાં જીવતા થયા, એટલે તે સાધુના ચરણ દબાવતાં સતીપણાના ભાગથી જાલ ધર માર્ચી ગયા. વિષ્ણુનુ કપટ જાણીને વૃંદાએ શાપ આપ્યા કે, મારા સ્વામી તારી સ્ત્રીનુ હરણ્ કરશે અને તું દુઃખી થઇશ. "

ઇતિ સીલનેા ભંગ કરતાં ભગવાન પણુ શાપિત થયા. પદ્મ પુ. સાગવતાદિ (૧)

> (૨) પ્રાહ્મણેાએ શ્રી કૃષ્ણુ ભગવાન પાસે પગ ધાવરાવ્યા. ભાગ ૦ શંકા કાેષ. શંકા ૪૩૨ મી પૃ. ૬૭ માં.

" શ્રી કૃષ્ણુ ભગવાને પ્રાદ્ધણુેાના પગ ધાેવા શું આ સંભવિત છે કે ! ( ભાગવત સ્કંધ ૧૦, અધ્યાય પ3 માં ). "

કૃષ્ણચરિત્ર ખંડ ૪ થેા. પ્રકરશ ૯ મું. પૂ. ૨૪૭ થા બાખુ-વંકિમચંદ્ર લખે છે કે—" **શુધિષ્ઠિરના** રાજસૂય યત્તની શરૂઆત થઇ. સઘળાઓ જીઠા જીદા કામેાપર ગેાઠવાઇ ગયા પરંતુ શ્રી કૃષ્ણે કશું કામ માથે લીધું ? બીજા બધાના કામ સાથે એમનું પણ કામ મહાભારતમાં કહેવામાં આવ્યું છે, તેમને **વ્રાદાણેાના** પગ ધાવાનું કામ સ્વીક્ષર્યું. આના અર્થ શાે? ચાકરોને કરવાના કામપર શ્રી કૃષ્ણને યા માટે નીમ્યા હશે ? જે **પ્રાદાણેાના** વંરાએ આજે રસાઇઆનું કામ કરે છે, તે બ્રાદ્દાણેાના પગ ધાવાનું કામ તે શું આદર્શ પુરૂષને શાેલે ? માટે બે ખરીવાત એમજ હાયતા તેમને એ કામ ઘટલું જન હતું, એ આપણે વગર આંચકે કહી શકીએ.

| ૩૩૨ તત્ત્વત્રયી~મીમાંસા. |  | ખંડ ૧ |
|--------------------------|--|-------|
|--------------------------|--|-------|

આગળ પૃ. ૨૪૮ા એ વિષે ખુલાસા ઘણુા આપવામાં આવે છે. બ્રાહ્મણે તરફથી અપાચેલા અને હાલમાં મનાતાે ખુલાશા એ છે કે—બ્રાહ્મણેાની માટાઇ વધારવાના ઈરાદાથી કૃષ્ણે બીજા બધાં કામ છેાડી એ કામ માથે લીધેલું, પરંતુ એ ખુલાસા ઉપર આસ્થા બેસે એવું નથી.

વનપવ<sup>૬</sup>માં—દુર્વાસા ઋષિના અતિથ્યની જે કથા છે, તે જે મૂલ મહા-ભારતના ભાગ ગણાય તાે, તે ઉપરથી જણાશે કે તેમને બ્રાહ્મણાને ગલચી સાહી પાંડવાના આશ્રમ આગળથી બહાર કાઢી મૂકયા હતા.

તે તેા બહુ જબરા સામ્યવાદી, સૌને સરખા ગણુનાર હતા. ગીતાને। ધર્મજ જો કૃષ્ણુને કહેલે હાય તેા--विद्याविनयसंपन्ने बाह्यणे गवि दृस्तिनि शूमि चैव श्वपाके च पंडिताः समदर्शिनः ॥ ९ । १७ ।

તેમના મત પ્રમાણે∽--વિદ્વાન, તથા, વિનયવાળા બ્રાહ્યછુ, ગાય, હાથી, કુતરા અને ચંડાલ સૌ સમાન ગણુવાં જેઇએ, તેમ હાવાથી માત્ર બ્રાદ્મણેાતું ગૌરવ વધારવાનેજ તેમના પગ ધાવાનુ માથે લે એ સંભવતું નધી ઇત્યાદિ. "

ા ઇતિ-બ્રાહ્મણેઓ લગવાન યાસે પગ ધાવરાવ્યા ના વિચાર ભારત**૦** ભાગ ૦ા (૨)

(૩) પ્રદ્યુમને દેવીનું સ્તનપાન કરી પુત્રા પેદા કર્યા.

ભાગવત સ્કંધ ૧૦ માે અધ્યાય ૫૫ માે ( શં. ૩૯૨ પૃ. ૫૭ )

" પ્રઘુસ્તે નારદના ઉપદેશાનુસાર માયાદેવીનાં સ્તનપાન કરી, પછી તેને સ્ત્રી કરવી અને તેનાથી પુત્ર પેદા કરવા શું માનવા લાયક છે ? આજના પૌરાણી-એા તેમ કરતા હશે કે ? "

ા ઇતિ પ્રઘુમ્ને દેવીનું સ્તનપાન કરી પુત્રા પેદા કર્યાનો વિચાર ભાગ૦ (૩)

(૪) કૃષ્ણુ સ્વર્ગમાં લડચા વસ્તુએ। દ્વારિકામાં લાવ્યા----

( શંકાકોષ. શં. ૪૮ મી, પૃ. ૭ ) હરિવંશપુરાણ બીજા ખંડમાં લખ્યું છે કે—" શ્રી કૃષ્ણ મહારાજે જ્યારે દ્રારિકા વસાવી ત્યારે એ ઇચ્છા થઇ કે, જે વસ્તુઓ રાજા ઇંદ્રને ત્યાં સ્વર્ગમાં ઉપસ્થિત છે, તે સઘળી લાવીને આ દ્રારિકા પુરીને સ્વર્ગતુલ્ય બનાવી દઉં, એવા વિચાર કરીને શ્રી કૃષ્ણ ગરૂડ ઉપર સ્વાર થઇને સ્વર્ગમાં ગયા. ત્યાં રાજા ઇંદ્ર સાથે માટું યુદ્ધ થયું. તેમાં છતીને, કલ્પ-વૃક્ષ ઉખાડીને, તથા નંદનવનને પણ ઉખાડી, ગરૂડ ઉપર મૂકીને દ્રારિકા તરફ પ્રકરણ ૩૮ મું. કુષ્ણના સંબંધે કલમ ૧૧ ના વિચાર. ૩૩૩ ચાલવા માંડચું. માર્ગમાં એક દૈત્યની ૧૬૦૦૦ સાળહજાર કન્યાએા હતી. તેમને પણ ગરૂડ ઉપર સ્વાર કરી દીધી અને ત્યાંથી અઢળક માલ લઇ, તે પણ ગરૂડ ઉપર ભરી, દ્રારિકા આવી પહેાંચ્યા. શું આવી અરેખીયનનાઇટસને પણ હઠાવે

તેવી વાતાે સંભવિત છે કે ? "

ા ઇતિ કૃષ્ણુ સ્વર્ગમાં જઇ લડયા, ત્યાંથી **ધન દ્વારિકામાં** લાવ્યાનેષ વિચાર હરિવંશપુ૦ (૪)

(૫) મહિુના માટે કૃષ્ણ અને બળભદ્રના પ્રેમમાં ભંગ.

**મત્સ્ય**પુરાણ અશ ૪ થેા. અધ્યાય ૧૩ માને ભાવાર્થ. મ. મી. પૃ. ૧૭૦) " કૃષ્ણુજીએ ' સ્પમંતક મણિ લેવાના માટે **શતધન્વાને** માર્ચી. આ અધિકાર ભાગવતમાંને લખીને બતાવ્યે છે. વિશેષ-" કૃષ્ણુજીએ બળલદ્રને કહ્યું કે--શતધન્વાને મેં માર્ચી ખરા પણ તેની પાસેથાં મણિ નીકળ્યું નહિ. બળલદ્રજીના મનમાં એવું આવ્યું કે પાતે મણિને છપાવવા માટે જીઠું બાલે છે તેથી એકૈકનો પ્રેમ ઘટી ગયા. કૃષ્ણુજીએ સાગન ખાધા પણ અળલદ્રના વહેમ ન ગયા, તેથી વિદેહ પુરીમાં ચાલ્યા ગયા અને કૃષ્ણુજી દ્વારિકામાં આવી ગયા. "

જૈનમતના ગ્રંથામાં --દુનીયા અનાદિની છે અને એક તેવા મધ્યમ કાળમાં વાસુદેવાદિકનાં નવ ત્રિક નિયમ પ્રમાણે થયા કરે છે, બેમાં પૂર્ણ પ્રેમ અને એકની સાથે શત્રુતા હાય તેજ પ્રમાણે આ અવસર્પિણીમાં થએલાં બતાવ્યાં છે તેથી મત્સ્યપુરાયમાં લખેલા પ્રેમ ભંગની વાત વિચારણીય છે. જુવા અમારા એ સંબંધના બધા લેખા.

ા ઇતિ-વાસુદેવ અને બળભદ્રના પ્રેમના ભંગનાે વિચાર મત્સ્યયુ૦ (૫)

(૬) કૃષ્ણું માહિની રૂપથી ઠગી દૈત્યોના પ્રાણુ લીધા. મત્સ્યપુરાશ્ચ્. અધ્યાય ૨૫૦ મા ( મ. મી. પૃ. ૧૬૭ )

" શ્રી કૃષ્ણજીએ માેહિનીનું રૂપ ધારણ કરી દૈત્યોને ઠગ્યા અને તેમની પાસેથી અમૃત લઇ દેવતાએાને પાઇ દીધું અને વળી પાતાના સુદર્શન ચક્ર**થી** હજારા દૈત્યોને મારી નાખી તેમના નાશ પણ કર્યી.

ા ઇતિ શ્રી કૃષ્ણુે માહિનીનું રૂપ <mark>ધરી દૈત્યોને ઠગ્યા અને માર્ચા</mark> મત્સ્યપુ૦ (૬) 338

(છ) ભૃગુની સ્ત્રીનું માશુ કાપતાં કૃષ્ણુને સાત જન્મના શાપ.

**મત્સ્ય**પુરાણુ અધ્યાય ૪૭ માં શ્લેલ્ક ૯૭ થી ૧૦૩ ને લાવાર્થ (મ. મી પૃ. ૧૧૨)

" ભગુ ઋષિની સ્ત્રી અને શુકાચાર્યની માતા—ઇંદ્રને કહે છે કે હે ઇંદ્ર ? હું મારા તપાબળથી કૃષ્ણુની સાથેજ તમાને બાળીને ભરમ કરી નાખીશ. તે વચન સાંભળીને ઇંદ્ર અને કૃષ્ણુ ભયભીત થઈને વિચાર કરવા લાગ્યા ઇંદ્રે કૃષ્ણુને કહ્યું કે હે કૃષ્ણુ ? જે તમા આ સ્ત્રીને મારી નાખા તેા આપણા છુટકારા થાય. આ ઇંદ્રનું વચન સાંભળી શ્રી કૃષ્ણુ સ્ત્રીના વધનું મહાપાય જાણુતા છતા પણ સુદર્શન ચક્રથી તે સ્ત્રીનું માશુ કાપી નાખ્શું. આ સ્ત્રીના વધનું ધાર પાપ જોઇ ભૂ**ગુસ્દ્રપિએ** શ્રી કૃષ્ણુને એવા શાય આપ્યા કે હે કૃષ્ણુ ? તે આ ઘાર પાપ કર્યું છે તેથા તું સાતવાર મનુષ્યમાં આવીને ઉત્પન્ન થઇશ."

ભૂગુ સત્યથુગમાં થએલા બ્રહ્માના પુત્ર મનાયા છે. શ્રી કૃષ્ણુ ત્રેતામાં થએલા છે. ભૃગુની સીએ કૃષ્ણુની સાથે ઇંદ્રને બાળી મારવાનું કથા કાળમાં કહેલું ? અને સ્ત્રી હત્યાનું પાપ તેમને કયા કાળમાં માથે ચઢાવી લીધેલું ? અને દ્વારિકાના દાહ પછી શ્રી કૃષ્ણુે સાત જન્મ કયા કયા લીધેલા ? એ બધું વિચારવા જેવું ખરૂં કે નહિ ?

ા ઇતિ ભૃગુની સ્તાનું માથુ કાપતાં શ્રીકૃષ્ણે સાત જન્મ કર્યા મત્સ્યપુ૦ (૭)

(૮) કૃષ્ણું શતધતુનું માથું કઃપ્યું મણિ મળ્યું નહિ.

**ભાગવત દશ**મ સ્કંધ ઉત્તારાર્હ. અધ્યાય પછ મેા પત્ર ૨૦૩, <sup>ક</sup>લાે**ક ૨**૧ થી ૨૩ ( મ. મી. પૃ. ૮૦ )

શ્રી કૃષ્ણુ ભગવાને એક મણિના લેહ્મથી—શતધતુનું માથું ચક્રથી કાપી નાખ્યું પણ તેની પાસેથી મણિ નીકત્યું નહિ. શતધતુને ફેણ્ગટ માર્યો. કેમકે મણિ તાે તેની પાસેથી નીકત્યું નહિ બળભદ્રજીએ કહ્યું કે કૈાઇને આપી દીધું હશે આગળ તપાસ કરાે. ઇત્યાદિ. "

ા ઇતિ **શ્રી કૃષ્ણું** મણ્<mark>ય</mark>િના લાેભથી શતધનનુનું માથું કાપ્<mark>યું, મણ્</mark>યિન સલ્યું. ભાગ (૮)

(૯) ધાવતા કૃષ્ણે પૂતનાના પ્રાણ લીધા.

ભાગવત દમમ સ્કંધ અધ્યાય ૬ ઠા (શ. પર મી પૃ. ૮)

|  | પ્રકરણ ૩૮ સું. | ુકષ્ણના સંબંધે કલમ ૧૧ | નેા | વિચાર. | ૩૩૫ |
|--|----------------|-----------------------|-----|--------|-----|
|--|----------------|-----------------------|-----|--------|-----|

" પૂતના મશુરામાંથી ગેાકુળમાં ગઇ. નંદરાયના વજમાં જઇને ત્યાંથી શ્રી કૃષ્ણુને ધવરાવવા લીધા. શ્રી કૃષ્ણું ધાવતાં ધાવતાં તેના પ્રાણુ સુસીને મારી નાખી. મરતાં તે પોતાનું રાક્ષસી રૂપ ધાર**ણ**કરીને પડી કે તે રાક્ષસી દેહ પડવાથી છ કેાશ અંદરના વૃક્ષ ભાગી ભુટેા થઇ ગયાં, તે પછી કૃષ્ણુને ગાેપીઓએ તેની છાતી ઉપરથી લઇ લીધા ! હવે પુરાણીઓ કહેશે કે હાલ ગાેકુલ મશુરાને કેટલું છેટું છે ? હાલ મશુરાને ગાેકુલને માત્ર ૪ માઇલ છેટું છે તેા બતાવશા કે ઝાડ ભાગી પડયાં ને ઘર કેમ ન ભાંગ્યાં ? તથા માણુસાે કેમ ન મર્યા ?" ા ઇતિ ધાવતા કૃષ્ણે પૂતનાના પ્રાણ લીધાના વિચાર ભાગ૦ (૯)

(૧૦) શાંબથી શાંબેલું તેના પાનથી યાદવકુળનાે નગ્શ,

શંકાકેષ. શંકા ૪૬૦ મી. પૃ. ૭૪ (ભાગવત સ્કંધ ૧૧ મેા અ. ૧) '' કૃષ્ણુના પુત્ર શાંબને, <mark>ગર્ભવતી</mark> સ્ત્રીરૂપ ધારણુ કરાવી.

" આ સી શું જણશે ? એમ બ્રાહ્મણેને પૂછવાથી **ધ્રાદ્મણે**ાએ કહેવું કે—-" આ સી તમારા કુળના નાશ કરે એવું મુશળ જણશે " તુરતજ બીજા છાકરાઓએ શાંબનું પેટ છાેલીને જોયું તેા મુશળ જોવામાં આવ્યું. શું આ માનવા લાયક છે **!** 

તે મૂશળને ભાંગીને સમુદ્રમાં નાખવું તેનાથી '' પાન " ઉગવી અને તે પાનથી ચાદવકુળનેાં સંહાર થવા. શું વાસ્તવિક છે કે ! "

ા ઇતિ-શાંબેલાને પાન ઊગ્યું, તેથી યાદવકુલના નાશ. ભાગ૦ (૧૦)

(૧૧) શ્રી કૃષ્ણુના સ્પર્શથી અજગરના વિદ્યાધર.

શંકાકેષ શં, ૪૩૩ મી. પૃ. ૬૭ મું. ભાગવત સ્કંધ ૧૦ અ. ૩૪ મેા– " શ્રી કૃષ્ણુના પગ અડવાથી અજગરનું શરીર મટીને તેનું સુદર્શન નામના વિદ્યાધર થવા. શું માનવા લાયક છે <sup>9</sup> "

ાઇતિ-૧ સ્ત્રીના શાપથી વિષ્ણુ પથ્થર પદ્મપુ૦ ભાગવતાદિ. ા ૨ બ્રાહ્મણે!એ ભગવાન પાસે પગ ધાવરાવ્યા.ભારત, ભાગવતાદિ. ા ૩ પ્રઘુમ્ને દેવીનું સ્તનપાન કરી પુત્રા પેદા કર્યા. ભાગ૦ા ૪ કૃષ્ણુ સ્વર્ગમાં જઇ લડયાને ત્યાંથી ધન દ્વારિકામાં લાવ્યા હરિવંશપુ૦ા પ મણિના માટે બલદેવના પ્રેમના ભંગ મત્સ્યપુ૦ા ૬ દૈત્યોને ઠગવા માહિનું રૂપ ધર્સું. મત્સ્ય૦ા ૭ ભશુની સ્ત્રીનું માશું કાપ્સું. તેથી સાત (१) नृसिंહडावतारनुं डार्यं ते परमेश्वरने छाके ?

અને તેના આંતરડાં કાઢીને ગળામાં નાખ્યાં. આવા પ્રકારથી અધાએ દેવતાઓના દેખતાંજ પ્રાણ લીધા ઇત્યાદિ. "

બધાએ જીવેનો ઇશ્વર થઇ, આવા અચેાગ્ય કાર્યમાં પડે તેા પછી તે મુક્તજ શાના ?

ા ઇતિ-નૃકિંહ આંતરડાં કાડયાં. શિવ૦ (૧)

(૨) કૃષ્ણે પશુઘાતથી પર્વતપૂજા કરાવી કયા પદના માટે ? વિષ્ણુપુરાણુ પાંચમા અંશ. અધ્યાય ૧૦ માે શ્લાે. ૩૮ થી ૪૪ તક— " શ્રી કબ્લાજીએ વ્રજના લાેકાેને ગાવર્ધન પર્વતની પૂજાના મેધ્ય એટલે પશુ મારવાનાે ઉપદેશ આખ્યાે અને તે પ્રમાણે તે લાેકાેએ કડી, દ્વધ અને માંસ-થી પૂજા કરી અને સેંકડા હજારા બ્રાહ્મણેઃને જમાડયા. ઇત્યાદિ " (મ મી પૃ ૭૬) શ્રી કબ્બ્રજને જગત પરમેશ્વર વિબ્લુરૂપે માનીએ તો પછી આ કાર્ય કર્યુ પદ મેળવવાને માટે ?

ા ઇતિ પશુઘાતથી પર્વત પૂજાવ્યા વિષ્ણુપુ. (૨)

(૩) નસિંહાવતાર ભાગવતના.

ભાગ ત સ્કંધ ૧૭ માં, અધ્યાય ૮ માના ભાવાર્થ ( મ. મી. પ્ર. ૮૭ ) " શ્રી કૃષ્ણ ભગવાને નૃસિંહનું રૂપ ધરીને હિરણ્ય કશિપુને અને તેના

ખંડ ૧

જન્મ, મત્સ્યપુરુ ૧૮ શતઘતુંનું માથું કાપતાં મણિ ન મત્યું. ભાગરુ ૧૯ ધાવતાં સુતનાના પ્રાણ લીધા. ભાગ૦ ા ૧૦ શાંબથી શાંબેલું તેને પાન ઊગ્યું તેથી જાદવ કુલનાે નાશ. ભાગ૦ા ૧૧ કૃષ્ણના સ્પર્શથી અજગરનાે વિદ્યાધર. ભાગ૦ા એમ ૧૧ કલમનેા વિચાર.

વિષ્ણના સ'બ'ધે અનુચિત લેખામાં દ્રષ્ટિયાત.

શિવપુરાણ, જ્ઞાનસંહિતા અધ્યાય. ૬૧ માં શ્લાક ૨૨ થી ( મ. મી.

" નૃસિંહ અવતારમાં કૃષ્ણુજીએ હિરણ્ય કશ્યપને પકડચા અને પાતાન

338

Y. 80)

એક હજાર સુભટેાને ઘણા ખુરા હાલથી માર્યા અને લાેહિ લાગાવાથા મુખ લાલ ચાળ થઇ ગયું અને લાેહીવાળા પાતાના હાેઠ જીવ્હાથી ચાટયા અને દૈત્યાનાં આંતરડાં કાઢીને ગલામાં પહેર્યા. ઇત્યાદિ "

આગળ નવમા અધ્યાયના શ્લાક પહેલાના ભાવાર્થ.

" આ અધાર કાર્ય કરતી વખતે એવા ક્રોધ ચઢચા હતા કે--પ્રક્રા, મહાદેવ અને દેવતાએા પણ શ્રી કૃષ્ણજીની પાસે જઇ ન શકયા ? " ાઇતિ-નૃસિ હે-એક દૈત્યના અને હજરા સુભરોના પ્રાણ લીધા, ભાગવત.

નૃસિંહમાં પાંચ વિરૂદ્ધ લેખા.

નૃસિંહ અવતારના માટે આપસ આપસમાં વિરૂદ્ધ પાંચ લેખા તેની નાંધ.

(૧) શંક્લક્રોય. શંકા. ૩૯૬ મી. પૃ. ૫૮ મો.

'' જ્યારે અધર્મ ને મટાડવા અવતારનું થવાનું ગીતામાં લખ્યું છે તેા નૃસિંહવતારની દુર્ગતિ કેમ થઇ? કે જેનું ચર્મ અને કપાળ વીરભદ્રદ્વારા શિવજી ધારણુ કરી બેઠા છે ? શું આ માનનીય છે કે ? ( **લિંગપુરાણ** ) ''

(૨) શંકાકાશ. શંકા. ૪૦૮ પુ. ૬૦ માં.

" જ્યારે વૃસિંહ છ પાતે ઇશ્વર હતા ત્યારે વીરભદ્રે શરભ્રપક્ષીનું ફપ ધરીને તેમને કેમ મારી નાખ્યા ? (લિંગપુરાણ) "

(૩) શંકાકાેષ શંકા ૪૩ મી. પૃ. ૭ માં નસિંહઅવતારતું **ચાં**સલામાંથી નીકળવું શું સંભવિત થઇ શકે છે ? ( ભાગવત ) " **\*** 

(૪) વળી જીવેા– શંકાકોષ શંકા ૪૪ મી પૃ. ૭ માં '' પ્રલ્હાદની ૩ પેઢી થવી નૃત્તિંહના વરદાનથી એક્વીશ પેઢીનાે ઉદ્ધાર થવેા શું કદી સંભવિત થઇ શકે છે ? "

( ૫ ) શંકાકોષ શંકા. ૩૬૭ મી. પૃ. પરૂ. માં '' માર્કડેય ( સહસ્રા-નીકજીથી ) કહે છે કે-હે રાજન ! નૃસિંહરૂય ધારણુ કરેલા કેશવ ભગવાન ઉપર ગુલસી, પુષ્પમાળા નિર્માલ્ય ઉતારી જે જલથી સ્નાન કરાવે છે તેનાં તમામ

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> પુરુષસિંહ∽પાંચમા વાસુદેવ છે, નિશુંભ પ્રતિવાસુદેવ છે. આ વાત પૃ. ૨૨૪ થી જીવા. પુરુષના ડેકાણે " નૃ " શબ્દ ગોઠવી, ચાંભલામાંથી ઉત્પન્ન કરી કેવી વિચિત્ર વાતો ગોહવી દીધી છે.

| <b>૩૩</b> ૮ | તત્ત્વત્રયામીમાંસા. | • | ખંડ | q |
|-------------|---------------------|---|-----|---|
|             |                     |   |     |   |

પાપ મટી જાય છે અને તમામ તીર્થાનું કળ મળે છે અને વૈમાનમાં બેસી સ્વર્ગે જાય છે. શું સંભવિત છે ? (લિંગપુરાણ અધ્યાય ૪૨ માે.)"

નસિંહમાં કિંચિત્ વિચાર—પ્રથમ **શિવ. પુ**૦ માં નૃસિંહે હિરથ્થ-કશ્યપતું લાેહી કાઢીને પીધું, આંતરડાં કાઢી ગળામાં નાખ્યાં અને બધાં દેવાને ઢેખતાં પ્રાણ લીધા.

ભાગવતમાં—શ્રી કૃષ્ણુે નસિંહરૂપ ધરીને—હજાર સુભટાની સાથે હિરણ્યકશિપુના બુરા હાલ કરી લાહિવાળા પાતાના હાઠ પાતાની જીબ્હાથી ચાટયા અને દૈત્યાનાં આંતરડાં ગલામાં પહેર્યા અને તેમના ભયથી પ્રદ્વાદિક પણ દુરજ રહ્યા.

લિંગપુરાણમાં–--વીરભદ્રે શરભપક્ષીનું રૂપ ધરીને નૃસિંહને મારી નાખ્યા અને તેમનું ચામડું અને કપાળ શીવજી ધારણ કરી બેઠા.

વળી એજ લિંગપુરાણુવાળાે--નૃસિંહનું પૂજન કરાવી તમામ તીર્થોનું ફલ અપાવે છે અને વૈમાનમાં બેસાડી સ્વર્ગમાં પુચાડે છે. આમાં સાચું કર્યું !

અમેાએ––'પં**દરમા** તીર્થ'કરના સમયમાં થએલા––પુરૂષિસંહ વાસુ-દેવાદિકનું પાંચમું ત્રિક અતાવેલું છે, તે પુરૂષસિંહન. ઠેકાણે નૃસિંહ નામ ગાઠવી જીદા જીદા પુરાણકારાએ કેવા કેવા પ્રકારનાે ઉંધા છત્તો સંબંધ લખ્યા છે તે વિચારી જીવા.

પ્રથમ અદ્યગ્રીવ પ્રતિવિષ્ણુને વિષ્ણુ ઠરાવી પોતાનીજ ધનુષદોરીથી માથાવિનાના ઠરાવી વિશ્વકર્માની પાસે સૂર્ય ના ઘાડાનું માથું ચાંટડાવી હયગ્રીવ-વિષ્ણુ કહી બતાવ્યા હતા. બીજા તારક પ્રતિવિષ્ણુને–તારકાસુરથી પ્રસિદ્ધમાં મૂકી કેટલું બધુ ઉધું છતું લખીને બતાવ્યું છે. ત્રિજ્ઞ મેરૂક પ્રતિવિષ્ણુને પુરાણુકારે દાનવ ઠરાવી તેનાથી વિષ્ણુને ભાગતા બતાવ્યા છે. ચાથા મધુ પ્રતિવિષ્ણુ અને તેના ભાઇ કેટભાને વિષ્ણુના કાનના મેલથી ઉત્પન્ન થએલા બતાવી પ્રદ્યાને મારવા દેડાવ્યા છે. આ બધા જેનોના અને વૈદિકાના લેખા વાંચતા આવા અને સત્યાસત્યના વિચાર કરા.

ા ઇતિ અનુચિત લેખામાં દક્ષિપાત કરતાં. શિવ પુ. ભાગવત. લિંગ પુરાદ્યાદિકના જુદા જુદા નુસિંહના વિચાર.

## મધુપાન સાથે કૃષ્ણુનાે પર સ્ત્રી ભાેગ.

**પદ્મપુરાણ** ઉત્તરખંડ, અધ્યાય ૮૩ માં. શ્લાક ૫૪ ા ૫૫ થો

(૧) "દિવ્ય અપસન ઉપર બેસીને કૃષ્ણ જીએ અને તેમની સાથમાં આવેલી સ્ત્રીઓએ મધુપાન કર્યું". દારૂના નશાથી બે ભાન બનેલાઓએ અકૈકથી હાથ ભીડા-વ્યા. છેવટે અતિકામવશ થએલાં કુંજગહન ઝાડીમાં પેશી ગયાં." (મ. મી. પૃ. ૭૯) ાા ઇતિ મધુપાનથી મત્ત શ્રી કૃષ્ણ સ્ત્રીએર સાથે ઝાડીમાં પેઠા. પધ પુ.

(ર) ગાેપીઓના દારૂમાંસથી કૃષ્ણુ પૂજાયા.

શંકાકોષ શંકા ૩૫૬ મી. પૃ. પર માં.

" શ્રી કૃષ્ણુજી કહે છે કે–આ સઘળી ગેાપીઓએ–કંશના વધ કરવા અર્થે–દહિં, દૂધ, સુરા (દારૂ) માંસ આદિથી મારૂં પૂજન કર્યું છે આપ પીરઃ-શ્રીઓ તેા આ સત્ય માનવાજ હશે. ?"

આમાં મારા બે બાલ-શ્રી કૃષ્ણ ત્રણ ખંડના લોકતા મહારાજા હતા, આમાં તા કાંઇના વાંધા છેજ નહિં. છતાં પુરાણકારાએ જગ-તના કર્તા હતાં, અને ગીતામાં યુગયુગના ઉદ્ધારક લગવાન ઠરાવ્યા છે. પણ તેમના સંબધે જૂઠ લખતાં એક બાળક જેટલા પણ વિચાર કર્યો હાય તેમ જણાતું નથી. શ્રી કૃષ્ણુને ત્રણુ ખંડના રાજા માનીએ તા પણ, તેમને એકલા લ-કંગા જેવા કરતા હતા એમ કેવી રીતે લખી શકાય ? બે એટલાે વિચાર કરી કલમ ચલાવી હાેત તા કદી પણ એમ લખી શકતા ખરા કે ? અતિ કામવશ થયેલાં કુંજગહન ઝાડીમાં પેશી ગયા ? આમાં વધારે શું લખીને બતાવું ?

કેાઇ ગામમાં **વિધવા** પ્રાદ્મણીના ઠાેઇ પુરૂષની સાથે સંબંધ થતાં લાેકાએ ભાંડવા માંડયાં. તે બાઇના સંબંધીઓને ઘણી શરમ ભરી વાત લાગતાં તે બાઇને ઘછુ દબાછુ કરવા લાગ્યાં, ત્યારે તે બાઇએ છેવટનાે ઉત્તર એવા આપ્યા કે— આપણા બધા દેવા પ્રદ્મા, વિષ્ણુ અને મહાદેવાદિક બાયડીઓ વિના એક થડી ભરતાે રહી શકયા નથી, તાે પછી તમાે બધાં મને શું કરવાને હેરાન કરી રહ્યાં છેા ? છેવટે તેઓ ગ્રૂપ થઇ ગયાં.

પુરાણકારાએ લેખાે લખતાં દુનીચાનીજ નીતિના વિચાર કર્યો હોત તે પાતાના કલ્પિત દેવાના સંબંધે પણ આવા અનીતિ ભર્યા તદ્દન જૂઠા લેખા લખી શકતા ખરા કે ? તેમને ધર્મના ભય છેાડયાે તો છેાડયાે પણ અયોગ્ય લેખ લ- 380

ખતાં દુનીયાનાે ભય સા માટે છેાડયાે ? તેનાે પણ વિચાર સાથમાં કરી બ્લુવાે. ાા ઇતિ (૨) મધુપાનથી મત્ત અને દારૂમાંસથી પૂજ્ય કૃષ્ણુ, સંબંધના

વિચારો અનેક પ્રકારના કરી ખતાવ્યા.

(૩) પર સીન લાલચું શું જગદીશ્વર હતા ?

વિષ્ણુપુરાણ અંશ. પાંચમાે અધ્યાય. ૧૩ માે શ્રલેાક પ૮ મેઃ ( મ. મી. પૃ. ૭૮ )

" તે ઞાેપાંગનાએાના પતિઓએ, ભાઇએાએ, અને પિતાઓએ ઘણીએ નિવારણ કરી તેા પણ ન માન્યું અને રાત્રીએ કૃષ્ણજીની સાથે ક્રીડા કરતીએા રહી ઇત્યાદિ "

ા ઇતિ–ગાેપીએા સાથેની ક્રીડા, વિષ્ણુપુ (૩)

( ૪ ) ફરીથી વિશેષ **પદ્મપુરાણુ** ઊત્તરખંડ અધ્યયા ૨૪૫ મેા પત્ર ૨૫૮ ક્લોક ૧૭૦–૧૭૧ નેા ભાવાર્થ ( મ. મી. પૃ. ૭૮ ).

" પાતાના પતિઓના, પુત્રાના અને ભાઇઓના પણ કરેલા છે ત્યાગ. તેમજ પાતાના કુળની મર્યાદાના પણ કર્યો છે ત્યાગ, કામદેવના બાણથી પીડાને પામેલીઓ તે બધીએ ગાેપીઓ, સાથે મળીને કૃષ્ણુજીની પાસે આવીઓ અને પાતાની ભુજાઓથી કૃષ્ણુતું આલિન્ગન કરી ભાેગ ભાેગવવાને લાગીઓ. જેમ દેવતાઓ અમૃતતું પાન કરે તેમ અધરપાન કરતાં રહ્યાં. ઇત્યાદિ. "

ા ઇતિ-ગાેપીએા સાથેની ક્રીડા કરીથી પદ્મપુ. ( ૪ )

(૫) ફરીથી વિશેષ શંકાઠોશ શંકા ૧૬ મી, પૃ. ર માંથી— " ગાેપીઓનાં સ્નાન કરતી વખતે વસ્તાદિ લઇને કૃષ્ણુનું સંતાવવું અને પાણીમાં ઉભે ઉભે ગાેપીઓએ પ્રાર્થના કરવી કે–મહારાજ કૃપા કરીને વસ્ત્ર આપી દ્યો. નવીન સનાતન ધર્મના ઇશ્વર કૃષ્ણુનું એ કહેવું કે તમે જળમાંથી નગ્ન નીકળી અને વસ્ત્ર લઇ લ્યાે શું આ નિર્લજ્વપણું નથી ? (ભાગવત) ." ા ઇતિ–માપીઓનાં વસ્ત્ર હરણ. ભાગવત. (૫)

વિષ્ણુ, પદ્મ અને ભાગવત--આ ત્રણે પુરાણકારાએ શ્રી કૃષ્ણને ભગવાન રૂપે ઠરાવી પરસ્તીના દ્રષ્ણુથી દ્રષિત લખ્યા છે ખરા પણ આજકાલ પ્રકરણ ૨૮ સું. શ્રી કૃષ્ણ–શીકારી-દાર માંસના ખક્ષી હતાદિ ૩૪૧

વૈદિકમતના પંડિતાેજ આ વાત પાયા વિનાની બ્લહેર કરી રહ્યા છે. જૈનો તા વાસુદેવની પદ્ધીના ધારક, ત્રાણુખંડના ભ્રોક્તા જેવી રીતે પૂર્વકાળમાં આઠ મહા-રાબ્લઓ થઇ ગયા છે તેવી રીતના આ નવમા કૃષ્ણુ પણુ મહારાબ્લ જ હતા. એમ સ્પષ્ટપણે ઘતાવી રહ્યા છે. આમાં સત્ય શું છે તે વિચારી બુવેશ.

⊪ઇતિ. પદ્મ પુ. વિષ્ણુ પુ. ભાગવતાદિકથી--મધુપાન સાથે સ્ત્રીના ભાેગા-દિકનાે વિચાર કલમ પાંચથી.

## કૃષ્ણ ભાગવાનને આહેડી લખનાર તે કેવા !

**ભાગવત**-દશમસ્કંધ. ઉત્તરાર્ધ અધ્યાય પડ માે. પત્ર ૨૦૬. શ્લેાક ૧૪ થી ૧૬ નેા ભાવાર્થ--(મ. મી. પ. ૭૯)

(૧) '' જે વનમાં હાથીઓ અને મુગો ઘણા હતા, તે વનમાં શ્રી કૃષ્ણ છ અર્જુનને સાથમાં લઇ શીકાર કરવાને ગયા. ત્યાં વાઘ, સૂયર, પાડા, શરલ, રાજ, ગેડાં, ખરગાસ, આદિંઘણાં જાનવરાને ખાણેથી વિંધી નાખ્યાં. પછી તે જાનવરાને નાકરા રાજાની પાસે લઇ ગયા. રાજા તૃષાથી પીડિત ચમુના નદી ઉપર ચાલ્યા ગયા. ઇત્યાદિ."

ા ઇતિ-શ્રી કૃષ્ણે શીકાર ખેલ્યાના વિચાર. લાગ બ થી (૧)

(૨) દારૂમાંસથી કૃષ્ણુ શું દેવીને પૂંજાવે !

વિષ્ણુપુરાષ્ઠ્ર અંશ પાંચમાં. અધ્યાય ૧ લાે. શ્લા ૮૩ થી ૮૬ ના ભાવાર્થ. " યાેગમાયાને શ્રી કૃષ્ણુજી કહે છે કે–હે દેવિ ! આર્યા, દુર્ગા, દેવગલાં, અંબિકા, ભદ્રા, ભદ્રકાળી ક્ષેમ્યા, ક્ષેમંકરી તું છે. અને જે નસ થઇને તારી સ્તવના સાંજ સવાર કરશે. તેનાં ઇન્છિત કાર્ય મારા પ્રસાદથી થશે. અને તું પણ દારૂ, માંસ અને ભક્ષ્ય ભાજનથી પૂજિત થએલી, પ્રસન્ન થઇને સર્વ કાર્ય કરીશ શ હે સર્વદા ભદ્રે ! તે લાેકા મારા પ્રસાદથી નિઃસંદેહ થશે, તું જા. ઇત્યાદિ. " (મ. મી. પૂ. ૭૭ થી.)

ા ઇતિ-શ્રી કૃષ્ણે દારૂમાંસથી દેવીને પૂજાવી. વિષ્ણુ યુ૦ (૨)

(૩) કૃષ્ણુના શીકારમાં નારદની સાક્ષી.

ભાગવત-દશમ સ્કંધ. ઉત્તરાર્ધ. અધ્યાય ૬૯ પત્ર ૨૪૬ ( મ. મી. પૃ.

તત્ત્વત્રથી--મીમાંસા.

ા શીકાર કરતા શ્રી કૃષ્ણને નારદે જોયા ભાગ૦ (3)

(૪) શીકારનું પાપ કૃષ્ણુ પાતેજ અતાવી રહ્યા છે. ભાગવત દશમ સ્કંધ ઉત્તરાર્ધ અધ્યાય પ૧ મા. પત્ર ૧૮૧ શ્લાેક ૬૪ મા ભાવાર્થ " શ્રી કૃષ્ણ છે પાતેજ– રાજા મુચુકુંદને શીકાર કરવાનું પાપ અતાવી રહ્યા છે કે હે રાજન ! તે ક્ષાત્ર ધર્મમાં રહીને શીકારથી–ઘણા છવાને માર્થા છે તેથી હવે તું મારા આશ્રય લે અને સમાધિસ્થ થઇને તપશ્ચર્યા દ્વારા તે કરેલા પાપના તું નાશ કર ? " ( મત. મીમાંસા પૃ. ૮૦ થી )

ા ઇતિ--- કૃષ્ણ પાતે રાજા સુચુકુંદને શીકારનું પાપ કહે છે. ભા૦ (૪)

(પં) કૃષ્ણુજી શીકારનાે અભ્યાસ કરતા રહ્યા.

મત્સ્યપુરાણુ૦ અધ્યાય ૪૫ મા શ્લાેક. ૧૨ માના ભાવાર્થ.

શ્રી કૃષ્ણજી સ્વાભાવિક રીતે શીકાર કરવાને ગયા. ત્યાં ઘણા કાળ સુધી અભ્યાસ કરીને પછી પાછા આવ્યા. (૧૨) " ( સતમીમાંસા. પૃ. ૧૨૨ માં ) ાા ઇતિ–કૃષ્ણને શીકારના અભ્યાસતું**. મત્સ્ય**પુ૦ કહે છે. (૫)

ઇતિ –કૃષ્ણે શીકાર ખેલ્યા. ભા. (૧) દારૂ માંસથી દેવી પૂજાવી વિષ્ણુપુ. (૨) બ શીકારખેલતાં નારદે<sup>દુદ્ધ</sup>િયા\_ભા. (૩) બ કૃષ્ણે શીકારનું પાપ બતાવ્યુ ભા. (૪) બ મત્સ્યે–ખેલવાનું ખેતાવ્યું. ઐમ કલમ પાંચ

શ્રી કૃષ્ણે ફેંઇતું હરણ કરી દશ પુત્રો પેદા કર્યા. શંકાકાેષ. શંકા ૨૬૭ મી. પૃ. ૩૭ માંથી.

(૧) " શ્રી કૃષ્ણે પાેતાના ખાપની બ્હેન (ફેાઇ) કે જે રાજાઅધિદેવની પુત્રી–મિત્રવિદાનું હરણ કરી વિવાહ કર્યો અને તેથી દશ. ૧૦) પુત્રો ઉપ્તન્ન થયા, શું આ સંભવિત છે <sup>૧</sup> ( ભાગવત સ્કંધ. ૧૦ માે. ગાંધા ય પડ માે )

ઇતિ કૃષ્ણે ફેાઇનું હરણ કરી ૧૦ પુત્રે પેદા કર્યા. ભા**૦** (૧)

383

પ્રકરણ ૩૮ મું. શ્રી કૃષ્ણ-શીકારી-દારૂ માંસના ભક્ષી હતાદિ ૩૪૩

( ૨ ) સ્તીનું રૂપ ધર્યું તેને દર્પણુમાં જેસું, કૃષ્ણુ પાેતેજ માેઢી પડયા. ઉપદેશ રત્નાકર. પૃ. ૫૯ માંથી.

दर्पणार्पित मालोक्य मायास्त्रीरुपमारमनः आत्मन्येवाऽनुरको यः श्रियं दिशतु केशव: ॥

ભાવાર્થઃ-કેશવ ( શ્રી કૃષ્ણુ ) માચાથી સ્ત્રીનું રૂપ ધરીને દર્પંણુમાં જોવા લાગ્યા અને તેમાં પાતે રાગવાન થઇ ગયા. તેવા ભગવાન અમારૂં કલ્યાણુ કરવા વાળા થાએા. ''

આ સ્તુતિકારની સ્તુતિ બનાવટી વાતેા ઉપરથી વિચાર વિનાની થએ<mark>લી</mark> જણાય છે. જગદીશ્વર હેાય **તે** એવા ભાન ભૂલેલા હાયજ કેમ ?

ા ઇતિ દર્પણમાં પાતાનું સી રૂપ જેતાં માહિત. (૨)

( ૩ ) ભગવાન રાસક્રીડાથી દેવાંગનાઓને માેહી લેતા. શંકાકાેશ શંકા ૪૩૪ મી. પૃ. ૬૭ માં—

" ભગવાનની રાશકીડા જેવાથી દેવતાઓની સીએાનું પશુ ઠામાતુર થવું શું આ સંભવ છે કે ! શું કૃ'ણે કેાઇ પૌરાણી પાસે માહિની કે વશીકરણના જપ કરાવ્યા હશે ! કે જેથી ઘણી સીયાે માહી પડતી હતી ! ( **ભાગવત.** ) " રાશકીડા શું ભવાઇ જેવી ન ગણાય ! તે શું ભગવાન કરતા ! ન જાણે પુરાણકારાએ કયા હિસાબથી એ વાત લખી હશે !

ઇતિ-રાસક્રીડાથી દેવાંગણાએા માહિત. ભાગવત ( ૩ )

(૪) રામ સદ્દગુણી, કૃષ્ણ વિષયી નિર્મયાદી. હિંદુસ્તાનના દેવેા. પ્રક રણ ૬ ઠું. પૃ. ૧૮૭ શ્રો. રોમેશકત્ત કૃત ' મહાભારત ' ઉપરથી પૃ. ૩૫. થી '' ધાર્મિંક વૃદ્ધિ માટે વિષ્ણુના અવતારા તરીકે **રામ અને કૃષ્ણુ વ**ચ્ચે ઘણા લાંબા વખત હાવા જોઇએ. બન્નેમાં અદ્ભુત શક્તિ અને લડાયક બળ લાગુ પાડવામાં આવે છે, પણ એમાંના એક સદ્ગુણુ અને વિનયના આદર્શરૂપ હતા અને બીજા વિષયી પણા અને નિર્મર્યાદ અનીતિના નમુના હતા. "

પૃ. ૧૮૮ થી " હિંદુસ્તાનના માેટા ભાગના, એ ( કૃષ્ણુ ) માનીતા દેવ છે અને તરૂણુ વર્ગ એમને ઉત્તમમાં ઉત્તમ દેવ ગણે છે.

" વાસ્તવિક રીતે નેઇએ તેા--બ્હેમ અને શ્રદ્ધાલુપણાના પ્રાચીન

### તત્ત્વત્રયી⊷મીમાંસા.

હર્ગમાંથી, અર્વાચીન વિચારની વૃદ્ધિએ હિંદુ ધર્મને, હૉકી કાઢયે৷ છે. તેથા તેને આ રાસ રમતા, કામપ્રિય, શ્રા, દેવપુરૂષના સ્વરૂપ નીચે આશ્રય લે છે અને એમના વિષયી મસ્ત આનંદને ધાર્મિકરૂપ આપી, નવીન રચનામાં આવવા પ્રયત્ન કરે છે. "

(૫) આગળ પૂ. ૧૮૯ થી નીચેના ઉતારામાં-મહાદેવ પહ કુષ્ણની કીર્તિં ગાતા જેવામાં આવે છે*- " <mark>વ્યદ્યાર્થા</mark> પણ શ્રેષ્ટ એવા હરિ, શાક્ષ*ત પુરૂષ શ્રી કૃષ્ણ છે. સુવર્ણ જેવા પ્રકાશમાન, વાદલા વગરના આકાશમાં ઉગેલા સૂર્યના જેવા છે. તેમને દશ બાહુ છે, તેએ। મહાતેજસ્વી છે, દેવાના શઝુના નાશ કરનાર છે અને સર્વ દેવા તમને પૂજે છે. પ્રક્રા તેમના ઉદરમાંથી, હું તેમના માથામાંથી, નક્ષત્રા તેમના માથાના કેશમાંથી, સુર અને અસુરા તેમના રૂવા-માંથી અને ઝલિયે! અને શાશ્વત દુનીયા તેમના શરીરમાંથી ઉત્પન્ન થયા છે. તેઓ માનના આપનાર છે, દેવાનાં કાર્યો સકળ કરવા જન્મ લે છે અને માતુષ ૩૫ ધારણ કરી યુદ્ધમાં સર્વ પ્રાણીઓના નાશ કરશે. કારણ કે ત્રિવિક્રમ (જેમને ત્રણુ પગલાં ભર્યાં છે) વિના **અધા દેવગણે**। નાયક વિનાના હાઇ દેવકાર્યો કરવા શકિતમાન નથી.... એ દેવ પુંડરીકાક્ષ છે. શ્રીના ઉત્પન્ન કરનારા છે અને શ્રીની સાથે રહેનારા છે.... હે દેવેા ? તમારે સ્તુતિની ઉત્તમ અને પૂજ્ય માળાએ! સાથે એમની પાસે જઇને શાશ્વત પ્રદ્ધાની પેઠે એમની ઉચિત છે તે પ્રમાણે પૂજા કરવી જોઇએ કારણ કે જે મારૂં અને પિતામહ-પ્યદ્ધાનું દર્શન ′કરવા ઇચ્છતા હોય તેમને પ્રતાપી અને તેજસ્વી વાસુદેવતું (કૃષ્ણતું) દર્શન કરવું. તેમનું દર્શન થયું એટલે મારૂં દર્શન થયું કે દેવેશ પિતામહ બ્રદ્માનું દર્શન થયું. એ વિષે મને કાંઇ શક નથી. હે તપ ! જેમનું ધન છે એવા દેવેા ! તમે એમ જાણે৷ " x

ા ઇલિ–કૃષ્ણે ફ્રેાઇનું હરણ કર્સું, ૧ુ દર્પણુમાં પોલાનું આ રૂપ જેતાં માહિત. ૨ુ રાસક્રીડાથી દેવાંગનાએ৷ માહિત. ૩ુ રામ સદ્ગુણી, કૃષ્ણુ વિષયી નિર્મ યાદી, ૪, મહાદેવે પણ કૃષ્ણુની કીતિ ગાઇ. એમ પાંચ કલમથી

વૈઢિકે જૈન બૌઢની ઉત્પત્તિના લેખા ૯ નું. સ્વરૂપ વિષ્ણુએ જૈનાદિ મતે⊨ સ્થપાવી, યજ્ઞાને નિ'ઘા₊

કૃષ્ણે વૃહસ્પતિને માયાવીસાંપી દૈત્યોને વેદધર્મથી ભ્રષ્ટ કરાવ્યાય પદ્મપુરાણ પ્રથમ સૃષ્ટિખંડ. અવતાર ચરિત્ર નામના અધ્યાય ૧૩ મા. તેમાં નીચે પ્રમાણે છે.

૧ × અનુશાસન પર્વ, મહાભારત (અધ્યાય ૨૫૧ ભાષાંતર કર્તી)

પકરણ ૩૮ મું. શ્રી કૃષ્ણે⊸વેદધર્મથી બ્રષ્ટ કરવા મતાે ચલાવ્યા ૩૪૫

" **ટ્યુહરપતિએ** શ્રી કૃષ્ણુ ભગવાનતું ચિંતવન કર્યું, એટલે કૃષ્ણુજીએ માયાગી પુરૂષ પેદા કર્યો અને વૃહરષતિને કહ્યું કે તમા જાઓ આ, માયાવી પુરૂષ જ બધાએ દૈત્માને વેદ બર્મથી બ્રષ્ટ કરી દેશે. તમે ફીકર કરશા નહિ ઇત્યાદિ."

ષછી આઝળ જાતાં આ પજ્ઞપુરાણુના લેખકે-તે માયાવી પુરૂષના વેષનું વર્ણન કરતાં–દિગંભરના સાધુના વેષનું વર્ણન કરીને બતાવ્યું છે અને શિવ સુવ ના લેખકે-શ્વેતાંભર સાધુના વેષનું વર્ણન કરીને બતાવ્યું છે.

તેથી **પદ્મ**પુરાણના લેખક દક્ષિણ આદિના પ્રદેશમાં દિગંબરની વસ્તિમાં ચએલાે સિદ્ધ થાય છે.

અને ખીંજો શિવ. પુરુ નેહ લેખક ગૂજરાલ આદિના પ્રદેશમાં કે જયાં શ્લેલાંબરની વિશેષ વસ્તિ છે તે પ્રદેશમાં શ્રએલેહ સિદ્ધ થાય છે.

વળી વિશેષ એ છે કે-પુરાષ્ઠ્રકારોએ કૃષ્ણ્રના માયાવી પુરૂષથી દૈત્યોને+વેદ ધર્મથી ભ્રષ્ટ કરવાનું લખીને બતાવ્યું છે ખરૂ પણુ તેઓ શાસ્ત્રના સં**ઠે**તથી ચૂકેલા છે કારણકે ધર્મમાર્બર્ની પ્રવૃત્તિ મનુષ્યા વિના બીજા પ્રાયે કરી શકતા નથી એમ જૈનજાંચામાં સ્પષ્ટ રીતે લખીને બતાવેલુ છે અને તેવા લેખા પુરાણુ-કારોએ પણ ઘણા ઠેકાણે લખીને બતાવ્યા છે, તેથી પણુ આ અધા લેખા કલ્પિતજ ઠરે છે.

મારા વિચાર પ્રમાણે જૈનધર્મના તેમજ ળોેહ ધર્મના ઇતિહાસ ચાેકકસ ગાેઠવાઇ ગયા પછી પુરાણકારાએ ૨૪ અને દશ અવલારા કલ્પી ચાેવીશમાં ઝાષ લદેવને-આઠમા, અને દશમાં છુદ્ધને નવમા અવલાર રૂપે કલ્પી આ બધી ઉધી, છત્તી કલ્પનાએા ગાેઠવેલી હાેચ એમ જણાઇ આવે છે આના પ્રમાણમાં જુવા અમારા સંપૂર્ણ લેખ વિચારી પુરૂષાના ધ્યાનમાં રહેજે આવી શકે તેમ છે.

વળી જીવેા-**ભાગવત** પંચમ સ્કંધ. અધ્યાય. ૬ ઠેા અને પત્ર ૨૦ સું જેવી રીતે શિવપુ૦ વાળાએ–કૃષ્ણુના માચાવી પુરૂષથી દૈત્યાને વેદ ધર્માશ્રી ભ્રષ્ટ કરવાનું લખ્યું છે તેવાબ ઇરાદાવાળું લખાણુ આ ભાગવતમાં થએલું છે. તેથી તે કૃષ્ણુના માયાવી પુરૂષના વિચાર ત્યાં**શીજ** કરી **લે**વા.

ા ઇતિ કૃષ્ણે વહસ્પતિને માચાવી સાંપી દૈત્યાને વેદધર્મથી બ્રષ્ઠ કર્યા તેના વિચાર. (૧)

× માંસને ખાદ્ય લખી તેતું ભક્ષણ કરનારા તેજ ખરા દૈત્યો ગણાય ? જૈતે તે નિષેધક છે તેન પછી દૈત્યો સ્યાથી ? 44 (૨) ઇંદ્રના પ્રેથી વિષ્ણુ ખુદ્ધ થયા અને યત્રાને નિંદા

શંકાકોય શંકા ૪૦૧ મી. પૃ. ૫૯ ( ભાગવત. )

388

" એક રાજાએ અશ્વમેઘ યજ્ઞનેા આરંભ દ્રઢ પ્રતિજ્ઞાથી કર્યા. તેથા ઇંદ્રને ચિંતા થઇ,તેથી વિષ્ણુ પાસે પ્રાર્થના કરી, તેથી વિષ્ણુએ છુદ્ધ અવતાર લઇ યજ્ઞની નિંદા કરી. જૈનમતની અહિંસા સિદ્ધ કરી. શું ઇશ્વર અવતાર પણ યજ્ઞ-ની નિંદા કરે છે કે ! ઇત્યાદિ."

૫ ઇતિ-ઇંદ્રના પ્રેર્યા વિષ્ણુ બુદ્ધ થયા. ભાગવતે. (૨)

(૩) કૃષ્ણુ, **લક્ષ્મી, અને ગરૂડ** ક્રમથો **સુદ્ધ, પરિવાજિકા અને શિષ્ય થ**યા.

વળી જીએા સ્કંદ પુરાણુ ખંડ ૪ થેા. અધ્યાય ૫૮ મેા. 🐄 ૨૪૫ થી

" શ્રીપતિએ ( શ્રી કૃષ્ણું ) સૌગતનું ( ખુદ્ધનું ) રૂપ ધર્યું, લક્ષ્મીએ પરિવાજિકાનું રૂપ ધર્યું અને ગરૂડ વિષ્ણુના શિષ્ય બન્યા. પછી તેમને બૌદ્ધ ધર્મ ચલાવ્યા અને પછી પ્રજાને અધર્મ રચિ કરાવી. પછી ગણેરાની પ્રેરણાથી વિષ્ણુએ બ્રાહ્મણુનું રૂપ ધરીને, રાજાની પાસે શિવલિંગ સ્થાપન કરાવ્યું. તે લિંગનું પૂજન કરીને દિવાદાસ રાજા વિમાનમાં બેસીને કૈલાસપુરમાં ચાલ્યા ગયા. ઇત્યાદિ, "

ા ઇતિ કૃષ્ણ બુદ્ધ, લક્ષ્મી-પારવાજિકા, ગરૂડ-શિષ્ય સ્કંદ્ર પુ. ( ૩ )

ઉપરની કલમ ૨ ના વિચાર-પાતાનું પદ રાખવા ઇંદ્રે વિષ્ણુની પાસે છુઢા-વતાર લેવડાવી ચરૂની નિંદા અને જૈન ધર્મની અહિંસા સિદ્ધ કરાવી, પણ '' अहिंग्વક परमो धर्मः "એ તા વેદની શ્રુતિથી અનાદિનીજ અહિંસા સિદ્ધ છે. આમાં નવું તાે એટલુંજ મનાય કે જેએા શ્વાર્થના વશમાં પડી નિરાપરાધી જીવાનું ભક્ષણ કરી નરકમાં પડતા હતા તેમને અચાવ્યા એ ઉત્તમ કાર્ય કરતાં વિલ્ણુએ શું અયોગ્ય કાર્ય કર્યું કે જેથી લખીને અતાવ્યું ?

આગળ ત્રિજી કલમમાં સ્કંદપુરાણવાળે। જણાવે છે કે-'' શ્રી કૃષ્ણે બૌહ ધર્મ ચલાવી પ્રજામાં અધર્મ રૂચિ કરાવી, પછી ગણેશની પ્રેરણાથી વિષ્ણુએ બ્રાહ્મણુનું રૂપ ધરીને રાજાની પાસે શિવલિંગ સ્થાપન કરાવ્યું.

પ્રકરણ ૩૮ મું. શ્રી કૃષ્ણુે-વેદધર્મથીભ્રષ્ટ કરવા મતાે ચલાવ્યા ૩૪૭

વૈદિકેત અથવા પુરાણકારો અક્ષરોના પંડિતાે હતા પણ સત્ય ધર્મનાં કે સત્ય તત્ત્વાના પંડિતાે હાેય એમ જણાતું નથી. કારણ જેઓ–જણીબુજી પાતે ઉંધે રસ્તે પડી, બીજાઓને ઉંધા પાટા અંધાવવા પ્રયત્ન કરતા હાેય તે પંડિતાેને ક્રયા પ્રકારના માનવા ?

ઇતિ-વિષ્ણુએ-ઝુદ્ધ થઇ જૈનની અહિંસા સિદ્ધ કરી. લાગ. ૨,૧૩ સ્કંદ પુરાધેુ-પ્રજાને અધર્મ રૂચિ કરાવી તેના વિચાર.

(૪) બુદ્ધાવતાર વિષ્ણુની મર્યાદાની બહારના.

હિંદુસ્તાનના દેવેામાં--દશ અવત્તરોનું વર્ણન આપતાં પૃ. ૧૬૫ થી ૧૬૭ સુધી બુદ્ધાવતાર માટે **નીચે** પ્રમાણે છે.

" યુદ્ધને અવતાર પ્રથમ વિષ્ણુના અવતાર ચક્રની બહાર હતા અને તેટલા માટે કેટલાક પુરાણેમાં તેને વિષે બહુ થાડી સ્વચના છે. એવી સ્વચના કરવામાં આવી છે ત્યાં ખૌદ્ધ ધર્મ બ્રાહ્મણુ ધર્મના એવા વિરાધા નથી કે બેની વચ્ચે કંઇ સમાધાન થાયજ નહિ એમ દર્શાવવાના પ્રયત્ન કરી બે ધર્મ વચ્ચે કંઇ સમાધાન કરવાના ઇરાદા હોવો બોઇએ. ૧ બૌદ્ધ ધર્મના વિરાધને લીધે બ્રાહ્મણે એવા ઉપદેશ કરે છે કે, દોષોના પ્રચાર કરવા માટે વિષ્ણુએ ખુદ્ધના અવતાર લીધા–આ વાત આપણે સ્મરથુમાં રાખીએ તા હિંદુઓના પુસ્તકમાં અવતાર લીધા–આ વાત આપણે સ્મરથુમાં રાખીએ તા હિંદુઓના પુસ્તકમાં અલ્લાને વિષે ઘણીજ થાડી કે ક્ષુદ્ર હકીકત છે. તેથી આપણુને આશ્ચર્ય પામવાનું નથી. ભાગવત પુરાણમાં કહ્યું છે કે–" છુદ્ધ તરીકે પોતાના શખ્દાશી વિષ્ણુ નાસ્તિકોને ખોટે માર્ગે દોરવે છે. "

આ કેવી સ્વયંકર કલ્પના ? અવતારી દેવ તિરસ્કારના લાચક દોષોના ઉપદેશ કરે છે. તાે પશુ લાેકાને બીદ્ધ માર્ગના થતા અટકાવવાને ઘાદ્મણાએ એ ઉપાય યાંજ્યો હતા. આ તિરસ્કારનું કારણ આપવા માટે એ અવશ્ય યાદ રાખવું જોઇએ કે, એક વખત આખા ઉત્તર હિંદુસ્તાનમાં હિંદુધર્મને બદલે શુદ્ધ ધર્મ પ્રધાન તરીકે ચાલતા હતા. કેટલાક સૈકા પ્રાધાન્ય ભાગવ્યા પછી, બીદ્ધ ધર્મ તેની અંદર રહેલા દાષા, તેના વિભાગા, મઠજીવન, અને પ્રવૃત્તિના અભાવથી ક્ષય પામ્યા. જે વિશાળ ગંગાના મેદાનમાં છુદ્ધ જન્મ લીધા અને પવિત્ર ધર્મના ઉપદેશ કર્યો, ત્યાં આજ ભાગ્યેજ એક પણ બીદ્ધ જેવામાં આવે છે. બધાની સાથે સમાધાન થાય એવા વ્યાપક હિંદુધર્મમાં છુદ્ધ ૨ પોતાના

ર ચેમ્બર્સના એન્સાઇકલાે પીડિયામાં ગારડ સ્ટકર વિષેના લેખ જીવા.

ર શુદ્ધનાં જીવનની વાત ભા. ૩. પૃ. ૭

તત્ત્વત્રચી–મીમાંસા.

મનાચે અને પ્રાદ્ધણાના પુરાણામાં વિષ્ણુના અવતાર તરીકે તેને માટે સ્થાન થયું. આ પ્રમાણે બૌદ્ધધર્મ પરાજય પાન્યો છે અને હિંદુધર્મમાં ડુબી ગયા છે, તાે પણ તેણે તેના વિજેતાઓ ઉપર કદી પણ જતી ન રહે એવી નિશાની મૂકી છે. આજે હિંદુ તેમજ બૌદ્ધ બંનેના વિચારમાં સરખી રીતે બધી બાબતમાં પ્રવૃત્તિના જીવન કરતાં નિવૃત્તિના ચાેગમય જીવન તરક વધારે વલણ છે. એમિઅલ કહે છે કે-" પ્રવૃત્તિએ અશુદ્ધ તરફ વળેલે! વિચાર છે " તેટલા માટે પૂર્વની પ્રજા નિવૃત્તિ પસંદ કરે છે. જીવન એ આત્માના પરિશ્રમ અને સંતાપ છે અને મરણ ભયને ઉત્પન્ન કરવાને બદલે ઇચ્છવા લાચક પદાર્થ છે. જીવનનની સર્વ પ્રવૃત્તિના છેવટના હેતુ પરમાત્મામાં એક રૂપ થવાનો છે, જન્મ પહેલાં આત્માની જેવી સ્થિતિ હતી તેવી પામવાને એટલે પરમાત્માથી અવિક્ષકત, અભિન્ન થવાનો એકત્ત્વ પામવાનો છે. "

ા ઇતિ-દોષોના પ્રચાર કરવા વિષ્ણુ બુદ્ધ થયા તેને વિચાર.

(પ) કૃષ્ણે માયાવી પુરૂષથી દેત્યાને વેદધર્મથી બ્રષ્ટ કર્યા. શિવપુ.

શિવપુરાણ જ્ઞાનસ હિતા અધ્યાય ૨૧ મા (મ. મી. પૃ. ૧૦૫)

" શિવપુરાલુમાં લખ્યું છે કે~શ્રી કૃષ્ણુછએ પોતાના શરીરથી એક માચાવા પુરૂષ પેદા કર્યો અને આજ્ઞા કરી કે તમા જાએા અને દૈત્યાન× વેદ ધર્મથી રહિત કરા ? તે આજ્ઞા મલવાની સાથે તે માયાવી પુરૂષે હજારા દૈત્યોને વેદ ધર્મથી ભ્રષ્ટ કર્યા, ઇત્યાદિ ઘણું લખ્યું છે."

(સમીક્ષ) કૃષ્ણ છ એક પાતે માટા રાજા છે. જૈનો ત્રણ ખંડના ભોકતા વાસુદેવ કહે છે, માત્ર તે વખતના અક્ષરોના પંડિતાએ-પોતાના સ્વાર્થ સાધવા ઇશ્વરરૂપે લખી દીધા હાેય, એમ આજકાલના અનેક પંડિતાના મતથી પણ સિદ્ધ થાય છે. તેથી ન તાે તેમનામાં માયાવી ઉત્પન્ન કરવાની સત્તા છે, કે ન તાે કાેઇ ઉત્પન્ન કરેલાે જણાય છે, આ તાે પુરાણકારાએ કેવળ ગપ્પ ચલાવી છે. બીજી વાત એ છે કે બ્રાહ્મણાએ ચલાવેલાે વેદધર્મ હિંસાદિક પાપાથી દ્વધિત થએલાે છે, તેથી તેમનામાં સત્યરૂપ વેદ ધર્મ રહ્યોજ નથી તાે પછી વેદ ધર્મથી બ્રષ્ટ કરવાનું રહ્યુંજ કર્યાં ? કઠાચ માનીએ કે માયાવી પુરૂષે વેદ ધર્મથી બ્રષ્ટ કર્યા તાે વિચારવાનું કે---સત્યધર્મથી બ્રષ્ટ કરનાર કે કરાવનાર પોતે જ

× વેદધર્મ એટલે જ્ઞાનધર્મ, તેનું જીકું નામ લઇ જીવેરના પ્રત્યુ લેવાનું બતાવતા હાેય તે દૈત્યો કે જીવેરનું રક્ષણ બતાવનાર ?

385

ખંડ ૧

| પ્રકરણ ૩૮ મું. | વેદેાથી ભ્રષ્ટ | કરવા કૃષ્ણે | કેલવેલી | માયા, | ૩૪૯ |
|----------------|----------------|-------------|---------|-------|-----|
|----------------|----------------|-------------|---------|-------|-----|

ધર્મથી બ્રષ્ટ થએલાે પરમાત્માની પંક્તિમાંજ કેવી રીતે દાખલ કરી શકાય **?** તેથી ચાેખખેચાેખખું આ તૂને તૃત ઉભું કરેલું સિદ્ધ થાય છે.

ા ઇતિ કૃષ્ણુના માચાવી પુરૂષે-દૈત્યાને વેદ ધર્મથી ભ્રષ્ટ કર્યા. તેના વિચાર (૫)

(૬) પૃથુના યજ્ઞના ભંગ કરવા ઇંદ્રે જે જે રૂપ લીધાં તે જૈન બાહાદિક થયા

ભાગવત-સ્કંધ ૪ થા. અધ્યાય. ૧૯ મા. ( શં. ૪૪૬ મી. પૃ. ૭૦ )

" પૃશુને યગ્ન ભાંગ કરવા ઇંદ્રે જે જે રૂપ લઇને મૂકી દીધાં હતાં તે ઉપરથી-જૈન, બૌદ્ધ અને કાપાલિક વિગેરે પાખંડ ( પા-પાપ અને ખંડ-નિશા-ની ) પંચા ઉત્પન્ન થયા. " " ઇંદ્રે ચરૂ તોડવાની ઇચ્છાથી કેટલા બધા મોટા પાખંડના માર્ગો ઉપનન કર્યા ? " શું આ માનવું ઉચિત છે ? જો ઉચિત હાેય તા, ઇંદ્ર કે જે સર્વ સનાતન ધર્મી દેવલાક છે તેના રાજા છે, તાે તેના ઉત્પન્ન કરેલા પંચ પાખંડ પંચ શી રીતે હાેઇ શકે ? ઇંદ્રના ઉત્પન્ન કરેલા પંચ અમારા પૌરાણીઓએ અવશ્ય પાળવાજ જોઇએ, કેમકે ઇંદ્ર તેમના પૂજય દેવરાજ છે ! આ જગાએ જૈન, ગૌદ્ધ અને કાપાલિક પાખંડ પંચ શબ્દા આવ્યા છે તેા જરૂર આ ભાગવત જૈન, બૌદ્ધવિગેરે ધર્મ, ચાલ્યા પછીજ કાેઇ પૌરાણીએ વ્યાસના નામથી રચેલ હાય એમ કેમ ન મનાય ? કેમકે વર્તમાનમાં તાે માત્ર વર્તમાન અને ભૂતકાળનાજ દાખલા આપી શકાય છે. જે અમારા પૌરાણીઓ તરકથી એમ અચાવ લાવવામાં આવે કે એતાે ભવિષ્યના શખ્દાે છે તાે તેમ પણ મનાય એમ નથી કેમકે '' પંચેષ ઉત્પન્ન થયા " એવા શબ્દ છે. '' પંચેષ ઉત્પત્ન થશે આ શખ્દા નથી, માટે તે પંચા ચાલ્યા પછી ભાગવત રચાયેલ શાળિત થાય છે. તેમજ જે ભવિષ્યના એ શખ્દા છે એમ બે મીનિટ માટે માની લઇએ તા, સવાલ એ ઉભા થાય છે કે,-ઇસપ્રીસ્તીના ધર્મ જે હાલ હિંદમાં ચાલે છે, થીઓસાેકી. પ્રાર્થના સમાજ, દાદુપંથી વિગેરે પંચા થશે એમ કેમ ભાગવત કર્તાએ કાેઇ જગેાએ લખ્યું નથી ? માટે ચાકકસ સિદ્ધ થાય છે કે ભાગવત જૈન વિગેરે પાખંડ પંથ ચાલ્યા પછી અમારા પાેપજીઓએ વ્યાસના નામથીજ લખી નાખેલં હાવું નેઇએ પૌરાણીઓ ખુલાશા કરશે કે ? "

વળી આગળ શ',-૪૪૭ માંનેાલેખ જીવા--'' એ પ્રમાણે ઇંદ્રે પંચા ચ-લાવ્યા અને '' લાેકા તેમાં તણાઇ જાય છે તે જીવા '' શું ઇંદ્રે પાખંડ પંચ ચલા-વ્યા ત્યારથીજ કંઇ વગર વિચાર કરેજ લાેકા તેમાં ઘુસી ગયા કે ? સત્યાસત્યના વિચારજ નહિ કર્યા હાેય કે ? આ જગાેએ સાફ જણાય છે કે જૈન, બૌદ્ધ મતમાં જતા લોકોને અટકાવવાજ આ ભાગવત વિષયી વાકયોથી ભરેલું કાૈઈ પાયજીએ રચેલું છે.

જયારે ઇંદ્રે પાખંડ મત ચલાવ્યા તેા શું તે ગુન્હેગાર નથી કે ? અને જે તેમ હાેય તાે પાખંડ પંથ ચલાવનાર ઇંદ્રને શા માટે માનવાે કે પૂજવાે જેઇએ ? " ા ઇાંત–યત્તના લંગ કરવા ઇંદ્રે રૂપાે લીધાં તે જૈન \_ આધાદિકથયા. (૬)

(૭) વિષણુ કહે છે કે—લાેકાેને વ્યામાહમાં નાખવા આહે'તાદિક કુશા-સાેને મેંજ બનાવ્યાં.

કૂમ<sup>6</sup>પુરાણુ પૂર્વાર્ઢ દેવ્યામહાત્મ્યનામ. અધ્યાય. ૧૨ મેહ પત્ર ૨**૨ સુ.** શ્લેષક ૨૬૦ થી ૬૩ ( મ. મી. પૃ. ૧૧૩ )

" વેદ વિના ધર્મને કથન કરવાવાળું કાેઇ શાસ્ત્રજ નથી, તેથી વેદ વિનાના જે કેાઇ બીજા ધર્મને માને છે તેમની સાથે બ્રાદ્માણોએ ભાષણ કરવું તે પણ ચેા-ગ્યજ નથી. ૨૬૦ શ્રુતિ, સ્મૃતિથી વિરૂદ્ધ જે શાસ્ત્રો લોકોમાં જોવામાં આવે છે તે શાસ્ત્રેાનું વર્તન તામસી છે. ૨૬૧ કાપાલિક, ભૈરવ, યામલ, વામ તથા આર્હત દર્શન છે તે સર્વ શાસ્ત્રો લોકોને વ્યામાહેત કરે છે તેમને ભવાતરમાં વ્યામાહિત કરવાને માટે મેંજ તે કુશાસ્ત્રોને બનાવ્યાં છે. ૨૬૨ જ

સમીક્ષા-અમારી માન્યતા એ છે કે-હિંસા, જૂઠ આદિ પાપેાથી દ્રષિત જે શાસ્ત્રો હોય છે તેજ શાસ્ત્રો **તામસી** ગણાય છે અને તે વેદ પુરાણાદિકમાં જોવામાં આવે છે અને તેનાં અનેક ઉદાહરણા અમાએ આજ ગ્રંથમાં આપેલાં છે. તે સિવાય **કાપાલિક, ભૈરવ, યામલ અને વામ** શાસ્ત્રો ભલે તેવાં હિંસાદિક પાપાથી દ્રષિત હાય ! પણ આર્હત દર્શન તા સર્વ જીવાના ઉપર દયાભાવ સ-ખવાતુંજ કહીને બતાવે છે અને તેજ પ્રમાણે દયાભાવ કરીને પણ બતાવે છે, તા પછી તેમના શાસ્ત્રોને તામસી ભાવમાં કયા હિસાળથ કહીને બતાવ્યાં ! તેથી આ લેખકે પોતાના ઉપરના દોષો બીજાના ઉપર ઢાળી પાડવાના આ અધમ ધંધા આદર્યો છે વિચારી પુરૂષો તે પ્રમાણે જોઇ શકયા છે અને વળી તેવા પ્રયત્ન કરવાવાળા પોતે પણ જોઇ શકશે એવી અમાને ખાત્રી છે.

વળી કૃષ્ણુ કહે છે કે-તે કુશાસ્રોને મેંજ બનાવ્યાં. આથી પણ શું લેખકની કિંમત થતી નથી કે ? શું ભગવાન હાેય તે કુશાસ્ત્રોના પણ પ્રકાશ કરે ? ત્યારે આ લેખથી સમજવાનું એ હાેય કે ભગવાન કુશાસ્ત્રો બનાવે નહિ

340

## પ્રકરણ ૩૮ મું. વેદ ધર્મથી બ્રષ્ટ કરવા વિષ્ણુએ કુશાસ્ત્ર રચ્યાં. ૩૫૧

તેથી લગવાનનાજ કાેઇ ખરાં શાસ્ત્રો હાેચ. બાકીનાં શાસ્ત્રો ખરાં હાેચ નહિ (૭) ા ઇતિ-કૃષ્ણુ કહે છે કે લાેકાેને વ્યામાહમાં નાખવા આહતાદિક કુશાસ્ત્રા મેંજ બનાવ્યાં તેના વિચાર. (૭)

## જૈન ધર્મમાં શાલિશક થશે, સ્થવિરા સંસારીનું ખાઇ ખલાસ કરશે. युगपुराणनां अतिहासिकतत्त्व.

લેખક કેશવલાલ, હર્ષદરાય ધુવ–સુહિપ્રકાશ પુસ્તક ૭૬ મું. માર્ચ ૧૯૨૯ અંક ત્રિજે. અમદાવાદ તંત્રી અને પ્રકાશક હીસલાલ ત્રિલેાવનદાસ પારેખ. બી. એ.

પૃ. ૮૮ થી લેખ શરૂ થતાં, પૃ. ૮૯ માં લખવામાં આવ્યું છે કે--- ૩ વસતી માટેની સેંકડા પુલવાડીએ છવાએલા તે સુંદર પુષ્પપુર (નગર)માં ચજ્ઞ-કર્મના ધ્વ સ કરવાની વૃત્તિવાળા શાલિશ્ધ થશે. અકર્મના રસિયા, દુષ્ટ પ્રકૃતિના વિગ્રહમાં પ્રીતિવાળા, ધર્મવાદ કરાવનારા, અધર્મી, બ્રષ્ટબુદ્ધિના, તે ( શાલિશ્ક) રાજા (નિમાયા) છતા સૌરાષ્ટની પ્રજાતે ત્રાસદાયક રીતે રંજાડી (જૈન) ગઉાને મુખે મોટાલાઇ, સંપ્રતિની ખ્યાતિ બઢાવી (જૈન) ધર્મની વિજય ઘોષણા વર્તાવશે.

( 15-21-16-21 )

આગળ પૃ. ૯૦ ના અન્તમાં–શ્દ્રો રક્ત વસ્ત્ર ધારણુ કરી, જટાનાે ભારાે રાખી, વલ્ઠલ સજી, લાેકાેમાં ભિક્ષાવર્તી સાધુઓમાં ખપશે, એ નિઃસંશય છે,

વળી કલિચુગમાં યજ્ઞ સમારંભમાં જય અને હાેમનાં કાર્યમાં વ્રત નિષ્ટ શૂદ્રો ચાેજાશે એ નિઃસ શય છે. છેલ્લાે ચુગ પ્રવર્તતાં લાંબી લાંબી સહિત પ્રણુવ-પૂર્વક વેદમંત્રા વડે શદ્રો (ગૃહસ્થાશ્રમના) ત્રેતાગ્નિમાં હવિ હાેમશે શુદ્રો પૂજ્ય પદથી અને **પ્રાહ્મણા** સજ્જન પદથી સંબાધાશે. **ધર્મલાભનું** મિષ પાેકારતાં સ્થવિરા નિર્ભયપણે સ સારીનું ખાઇ ખલાશ કરશે. તે સમયે પાપથી હણાયેલી દુનિયામાં (એ) છેલ્લા ચુગમાં સર્વ પ્રાણીના પ્રાણ લેવાશે ત્રાસથી રૂઆં ખડાં કરે એવા દુકાળ પડશે. તેણે કરીને લાેકોના દારૂણુ સંહાર વળી જશે.

(આ ઉપરને લેખ-મૂળ લેખકના આશચથી લખ્યા પછી) વિવેચન કર્વા-પૃ. લ્પ માં લખે છે કે-ત્રિજું પ્રકરણ પાટલીપુત્રના શાલિશુક રાજને લાગતું છે. ગર્ગાદ્યાર્થ એને યજ્ઞકર્મના ધ્વંસ કરવાની વૃત્તિવાળા કહે છે અને દુષ્ટ તથા અધર્મી વિશેષણુ લગાઉ છે. શાલિશુક સૌરાષ્ટ્રની પ્રજાને રંજાડી જૈન ગછાને મુખે માટે ાલાઇ સંપત્તિની ખ્યાતિ બઢાવી જૈન ધર્મના દિગ્વિજ્ય તત્ત્વત્રયી--મીમાંસા.

પ્રવર્તાવશે એવી ભવિષ્યવાણી આ ત્રિજા પ્રકરણમાં આવી છે.....

આગળ પૃ. ૯૨ ના છેલ્લા ભાગમાં-"સુગપુરાણ શાલિશુકને સંપ્ર-તિની હયાતિમાં સૌરાષ્ટ્રના રાજા કહે છે અને વાસુપુરાણુ એને દશરથના ઉત્તરાધિકારી લંખે છે. તે એમ બતાવે છે કે-શાલિશુક કુમારાવસ્થામાં પશ્ચિ-મમાં સૌરાષ્ટ્રના સાશકના અધિકાર ભાગવતા હતા અને પછીથી સંપ્રતિની હયાતીમાંજ પૂર્વમાં દશરથની ગાદીએ આવ્યા હતા. સુહસ્તિએ કરેલા પ્રતિ-બાધથી સંપ્રતિ રાજાએ જૈનધર્મ અંગીકાર કર્યો હતા. તેની સાથે નાના ભાઈ શાલિશક પણ જૈન થયા સંભવે છે અને તેણે જૈન શાસનના સ્થાપન અર્થે સ્ સ-પ્રતિએ સૌરાષ્ટ્રના શાસક નીમ્યા સમજાય છે. સંપ્રતિ અને કુમારપાળની પ્રશં-સા જૈન ગ્રંથકારા સુકત કંઠે કરે છે તે યાગ્ય છે પરંતુ આ દેશમાં જૈન ધર્મને: પ્રથમ પ્રચાર કરવાના જસ તા સુમુપ્રાળ જણાવે છે તો પ્રમાણે નાના ભાઇ શાલિશકને ઘટે છે. "

આગળ. પૃ. ૧૦૨ માં—' કર્તા અને કૃતિ 'ના સંબંધે-યુગપુરાળ જેને અંતિમ અધ્યાય છે તે ગર્ગ સં**હિતા પ્રા. રેપ્સન** ( મેહું લખાએલું પુરતક કહે છે ) પ્રખ્યાત પાશ્વત્ય પંડિત મેકસ મુલરના મંતવ્યને અનુસરી ઐતિહાસિક સ્મિથ તેને ઇસ્વીસનના બીજા, ત્રિજા સૈકામાં મૃકે છે. પરંતુ ગર્ગા-ચાર્ય કાહ્વવંશના સમયનાજ અહેવાલથી અટકે છે. તે ઉપરથી પ્રસ્તુત સંહિતા સુશર્મા પછી બહુ માડી નહી રચાયી હોય એમ માનવાને કારણ મળે છે.

પૃ. ૧૦૩ માં—ઉપલબ્ધ વાચના અત્યંત ભ્રષ્ઠ છે, તે ઉપરથી બ્રષ્ઠ વાણીમાં મૂલે ગ્રંથ રચાયેા હશે.

પૌરાણિક સુગવ્યવસ્થામાં-કૃષ્ણુ ભગવાન સ્વધામ પધાર્યા ત્યારથી કલિ-સુગના આરંભ કહ્યો છે ભાગવત પુરાણમાં સચવાઇ રહેલા **લાક ની**ચે મુજબ છે

यस्मिन् कृष्णोदिवं यात स्तस्मिन्नेव तदाऽहनि॥

प्रतिपन्नं कलियुग मिति प्राहुः पुराबिदः ॥

આગળ પૃ.-૧૦૩ માંજ-પુરાષ્ટ્રે.ના એ સંપ્રાકાયને ચુ**તપુરાળ** કલિગ્રુગના વર્ણનમાં અનુસરે છે તે સલંગ ઇતિહાસ આપતું નથો પરંતુ અસાધારણ બનાવેા સંક્ષેપમાં નાંધે છે. એમાં એક તરફ **શાલિશુકે** સૌરાષ્ટ્રમાં બળથી જૈન ધર્મ ફેલાવ્યાના તેમ બીજી તરફ પુખ્યમિત્રે ચવન કન્યા માટે ઝગડા મંડાવ્યાના પણ નિર્દેશ છે. સ્થવિરા ઘરબારીનું સર્વરૂર ધર્મલાભના મિષે ખાઇ ખલાસ કરતા હતા એ વિષે કહ્યું છે તેની સાથે ત્રૈરર્ષાિકો શદ્ર જેવા બની ગયા હતા એ વિષે પણ કહ્યું છે. તે ઉપરથી કર્તાની પક્ષપાત રહિત દકિની કાંઈક પ્રતીતિ થાય છે.

| પ્રકરસ ૩૮ મું. | દયાવાન્ ચાલિ | શુક તે | <b>અધર્મી</b> , યુગ પુ | <b>ર</b> ુ કપર |
|----------------|--------------|--------|------------------------|----------------|
|----------------|--------------|--------|------------------------|----------------|

હવે લેખનાં અંતમાં જણાવ્યું છે કે–ઉપરના સંશોધનમાં કવચિત ભળતા, ક્વચિત્ શક્ય, ક્વચિત સંભાવ્ય. કવચિત અનુમાન પ્રાપ્ત, કવચિત ચુરાણ લખ્ધ, અને કવચિત્ ઇતિહાસ સિદ્ધ પાઠ ગોઠવ્યા છે. તે એટલાજ ઉદ્દેશથી કે નેઇએ ચુગવુરાળની વ્ર્ચ થાડી કે ઉકેલે છે ! માતીની લિપ્સાએ દરિયામાં ડુબકી મારનાર મરજીવાની સુઠીમાં લોકા કહે છે તેમ અધારે અજ-વાળું કરનાર એક પણ રત્ન આવે તાે શ્રમ પાણીમાં ગયા ન કહેવાય. "

#### કેશવલાલ હર્ષદરાય. ઘ્રવ

ા ઇત્તિ જૈનોના શાલિશક વિષે યુગપુ૦ ની સવિષ્ય વાણી. (૮)

પંડિત **કેશવલાલ** ભાઇએ ચુગપુરાથુના વિચાર કરીને ખતાવ્યા, થાડું હું પાથુ લખીને ખતાવું છું.

ગર્ગ સંહિતાના અન્તમાં–**ઝુનપુરાળ** નષ્ટ, ભ્રષ્ટ જેવું લખાયું તેથી એ ભવિષ્યવાણી પાછળથી કેોઇ પંડિત માનીએ લખી હોય એવું અનુમાન ન ક**રી** શકાય **ક** 

બીજી વાત-ચગ્નકમેના ધ્વંસ કરવાની વૃત્તિવાળા, અધર્મા, બ્રષ્ટ બુદ્ધિ-વાળા, શાલિશુક રાજા થશે. એ ભવિષ્યવાણી નિઃપક્ષપાતવાળા છે ? કકાચ ચગ્નમાં હાેમાતાં નિરપરાધી જીવા ઉપર દયા થતાં તેમના બચાવ કરવા પ્રયત્ન કરેલા હાય તેટલા માત્રથી અધર્મી અને બ્રષ્ટ બુદ્ધિના કહી શકાય ખરા કે ? ' વેવાવિનિવितायेन ' એ ગીત ગાવિંદના વાક્યમાં બુદ્ધને ભગવાન બતાવ્યા છે પણ વેદની હિંસા નિંદતાં નિંધા નથી. તાે પછી તમે તેમને બ્રષ્ટ શાથી લખા છા ?

આજે વર્તમાન કાળમાં-જીવાના ઘાતકોને શુદ્ર તરીકે ઘણા લાેકા માનશે અને કહી પણુ દેશે. અને વતનિષ્ટમાં રહેનારા, જીવાના રક્ષકાને, લાેક્રો મુજ્ય કહે અથવા માને તેમાં સુગપુરાણુવાળાને ખુંચવા જેવું શું હતું !

આ સુગપુરા**ણુને**। લેખક કેાઇ પંજાબી હેાવેા સંભવે છે કારણુ જૈન સાધુઓને પૂજ્ય કહેવાની પ્રથા પંજાબમાં આજસુધી ચાલુ છે.

આગળ જણાવ્યું છે કે-'' ધર્મલાભનું મિષ પાેકારતા સ્થવિરા નિર્ભય-પણે સંસારીતું ખાઇ ખલાસ કરશે. " આ ભવિષ્યવાણી નિઃપક્ષપાતપણું સૂચવે છે ખરી ? વૈદિક મતના લાખા સાધુઓ કે જે ગૃહસ્થાથી નિર્વાહ કરનારા અને તેમનાથીજ ઘણુા માલદાર બનેલા તેમાં આઢામાં લૂન જેઢલા પણુ નહી જેવા 45 તત્ત્વત્રયી-મીમાંસા.

જૈનોના સ્થવિરા નિર્વાહપુરતું સિદ્ધાડન્નજ ગ્રહણ કરનારા સંસારીનું ખાઇ ખલાશ કરવાવાળી ભવિષ્યવાણી કેટલી સાચી ? ખરૂં જેતાં જેએા પુત્રાદિકના પરિવારવાળા થએલા, બીજા કુટું બાથી નિર્વાહ ચલાવવા આશા ધરી બેઠા હાય તેઓજ સંસારીનું ખાઇને ખલાસ કરવાવાળા હાેચ, તેમને છેાડી દઇ સ્થવિરાને લખીને બતાવ્યા તેમાં લેખકની ભૂલ થએલી માનવી કે દિશા મૂઠતા થએલી માનવી ? છતાં લખવું કે કર્તાની પક્ષપાત રહિત દ્રષ્ટિની પ્રતીતિ થાય છે એ કયા વિચારથી કલ્પી લીધું ?

લેખના અંતમાં જણાવ્યું છે કે–" માેતીની લિપ્સાએ દરિયામાં ડુખકી મારતાં અંધારે અજવાળું કરનાર એક પણ રત્ન આવે તેા ક્ષમ પાણીમાં ગયેા ન કહેવાય. "

આ લખવું અધારામાં ફાંકા મારવા જેવું ન ગણાય કે ? કારણ પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનોએ હિંદુધર્મના ચારે વેદા, પ્રાદ્યણુ પુસ્તકા અને ઉપનિષર્દો ખૂબ ફેંદી ફેંદીને જેવાં. અંધારામાં અજવાઈ કરવાવાઈ એક પણ રત્ન તેમના હાથમાં ન આવ્યું. છેવટે ચાર લાખ શ્લાકના પ્રમાણવાળા પુરાણેને જીઠાં કહીને અતાવ્યાં તા પછી આ યુગપુરાણ કે જેમાં નષ્ટ બ્રષ્ટ જેવું કાઇ પંડિતમાનીના લેખથી જૈન ધર્મને હલકા પાડવાની ખાેટી નજર થએલી શું કામ આવશે ? અંગ્રેજો જૈન ધર્મને માન આપી રહ્યા છે. તે તેમની સત્ય નિષ્ઠાથી આપી રહ્યા છે ? નહી કે જેર જીલમથી ?

અનાદિના અથવા ઇશ્વરકૃત વેદાદિક શાસ્ત્રોમાંથી, અંધારે અજવાળું કરે તેવું એક પણ રત્ન કાઇ ન મળવાથી, નષ્ટ ભ્રષ્ટ જેવા ચુગપુરાણમાં ખાલવાના પ્રયત્ન તે નીચેના દ્રષ્ટાંત જેવા ન ગણાય ? ઉષ્ણુકાળમાં અત્યંત તૃષાકાંત માણુસ સ્નિગ્ધ છાયાના ઝાડ નીચે જઇ સુતાે, સ્વપ્નમાં બધા સમુદ્રોનું પાણી પીધું છતાં તેની તૃષા શાન્ત ન થઇ. છેવટે તૃણાં ઉપર પડેલા આસનાં પાણી ચાટીને તૃષા શાન્ત કરવાના પ્રયત્ન કરવા લાગ્યાે, તેથી તેની તૃષા શાન્ત થાય ખરી ?

પંડિતજીને અમારૂં કહેવું એ છે કે સત્ય કર્યા છે તે જેવાને પ્રયત્ન કરવે તે શ્રેષ્ટ છે. બાકી તાે આ પ્રકાશના સમયમાં જીઠાં ફાંફા મારવા જેવું ગણાશે ? ા ઇતિ ગુગપુરાણુમાં બતાવેલા ભવિષ્યના વિચાર. (૮)

(૯) બ્રાદ્મણોના વેદ ધર્મ તે હિંસાથી કલુષિતજ.

#### માંસા.

ખંડ ૧

૩૫૪

વેદના અર્થ જ્ઞાન છે તેથી આત્મિક જ્ઞાનના ધર્મ તેજ વેદધર્મ છે. પરન્તુ હાહ્યહ્યુ ધર્મ તેવા શુદ્ધ રહ્યા નથી કેમકે તે તા હિંસા કર્મથી દ્રષિત ઠરેલા છે.

જીવેા**--પદ્મપુરાણ** ક્રિયા**યે**ાગ સાર. સ**પ્લમ ખંડ** ગંમાસાગર મહાત્મ્ય વર્ણન નામ અધ્યાય. છઠ્ઠા. પત્ર ૧૪ માં ( મ. મી. પૃ. ૧૧૨ )

### वेदा विनंदिता येन विलोक्य पशुहिंशनं ॥ सरुपेन त्वया येन तस्मै बुद्धाय ते नमः

ભાવાર્થ—યજ્ઞોમાં ઘણુા પશુઓના નાશ ચતા જોઇ–શ્રીકૃષ્ણુ ભગવાનને દયા ઉત્પન્ન થઇ તેથી પાતે બુદ્ધનાે અવતાર ધારણુ કરીને હિંસક વેદાની નિંદા કરી તે બુદ્ધ ભગવાનને અમારા નમસ્કાર થાઓ ? "

સમીક્ષા—અનાદિના વેદ, અનાદિનાજ કૃષ્ણુ ભ્રગ્લાન, ત્યારે યુદ્ધાવતાર પહેલાં શું જીવેાને હેામવામાં ભગવાન સામેલ હતા ? એમ આપણાથી માની શકાય ખરૂં કે ? પદ્મપુરાણુનાં લેખ જણાવે છે કે-ભગવાનને દયા ઉપ્તન્ન થવાથી યુદ્ધાવતાર ધારણ કરીને તે વેદની હિંસાને નિંદી. ત્યારે શું પહેલાં હિંસામાં સામેલ હતા ? ભગવાનતા સામેલ નજ હતા તેથી આ લેખ કાઇ પણુ બાબુથી વિશ્વાસને પાત્ર થતા નથી. અગરને પુદ્ધને કૃષ્ણુના અવતારજ માનતા હાતતા યુદ્ધ ધર્મના નાશ કરવા શંકરાચાર્ય એટલું બધું ધાંધલજ શું કરવાને મચાવતા? આતા લાકોને અતાવવાના દાંતજ બ્લુદા છે. માટેજ અમેા કહીએ છીએ કે-આ ચાલતા પ્રાહ્મણુના વેદધર્મ છે તે શુદ્ધ સ્વરૂપના છેજ નહિ.

ઇતિ વૈદિક પદ્મપુરાજીકારે--હિંસાથી દ્રષિત વેદ ધર્મના ઉદ્ધારક ઝુદ્ધને કરેલા નમસ્કાર.

ા ઇતિ-જૈનોના ૨૨ મા તીથ કર શ્રી નેમનાથ, તેમના સમયે થઐલુ. શ્રીકૃષ્ણુ વાસુદેવાદિકતું નવમું છેલ્લું ત્રિક, જૈન અને વૈદિક ઇતિહાસ પ્રમાણુ કિંચિત વિચાર અતાવી શ્રીકૃષ્ણુ વાસુદેવના સંખંધ પુરા કર્યો છે. ા

મંડ ૧

## પુરાણ ૧૮ નાં નામ અને તેના શ્લેાકની સંખ્યાં. સ્કંદપુરાણની પ્રસ્તાવનામાંથી,

ચ્યા ૧૮ રે પુરાણનાં નામ અને તેના શ્લેષ્ઠની સંખ્યા ભાગવતના બારમા સ્કંધમાં નીચે પ્રમાણે જણાવેલી છે.

| 1                | · ·                                   |                                         |                      |
|------------------|---------------------------------------|-----------------------------------------|----------------------|
| (૧) વ્યાહ્ય.     | ( પ્રક્ષપુરાષ્યુ )                    | શ્લેરક સંખ્યા.                          | ૧૦ <b>હ</b> આર       |
| (૨) પાર્દ્ર,     | ( પદ્દમ પુરાષ્ટ્ર )                   | શ્લાક સંખ્યા.                           | ષય હજાર              |
| ( ટ) વૈષ્ણવં.    | ( વિષ્ણુ પુરાણ. )                     | શ્લેાક સંખ્યા.                          | ૨૩ હનાર              |
| (૪) શૈવ.         | ( શિવપુરાશુ. )                        | <sup>ક</sup> ક્ષેક સંખ્યા               | ૨૪ હનાર              |
| (પ) ભાંગવત.      | ( ભાગવત પુરાણ )                       | શ્લાક સંખ્યા.                           | કડ જેઓક              |
| ( ૬ ) નારદીય.    | ( નારદ પુરાચ્યુ. )                    | શ્લેાક સંખ્યા.                          | २५ ७७१२              |
| ( ૭ ) માર્ક ડેય. | ( માર્ક'ડ પુરાણ, )                    | શ્લાક સંખ્યા.                           | ૬ હખાર               |
| (૮) આગ્તેય.      | ( અગ્નિ પુરાણ, )                      | શ્લાક સંખ્યાં.                          | १५४०० हलार           |
| ( ૯ ) ભવિષ્ય.    | ( ભવિષ્ય પુરાશ,)                      | શ્લાક સંખ્યા.                           | ૧૪૫૦૦ હઝાર           |
| (૧૯) ક્ષલવેયર્ત. | ( બ્રહ્મવૈવર્ત પુરાણ, )               | શ્લોક સંખ્યા,                           | ે ૧૮ હબાર            |
| (૧૧) લિંગપુ.     | ( લિંગ પુરાણ, )                       | <sup>ક</sup> લેાક સંખ્યા.               | ૧૧ હજાર              |
| (૧૨) વરષ્ઠ.      | ( વરાહ પુરાણ. )                       | શ્લાક સંખ્યા.                           | २० ७७१२              |
| (૧૩) સ્કંધ પુ    | ( સ્કંદ પુરાણ. )                      | શ્લાક સંખ્યા.                           | ८१९०० <b>ह</b> म्स्र |
| (૧૪) વામન        | ( વામન પુરાણ. )                       | શ્લાક સંખ્યા.                           | १०००० ६७१२           |
| (૧૫) કૂર્મ.      | ( કૂર્મ <sup>°</sup> પુરાણુ. <b>)</b> | શ્લાક સંખ્યા.                           | twooo cont           |
| ( ૧૬ ) સત્સ્ય.   | ( મત્સ્ય પુરાણ, )                     | શ્લેાક સંખ્યા.                          | 58000 G245           |
| ( ૧૭ ) ગરૂડ,     | ( ગરૂડ પુરાણ, )                       | શ્લેાક સંખ્યા.                          | ૧૯૦૦ હેમાર           |
| (૧૮) વ્યક્ષાંડ.  | ( બ્રહ્માંડ પુરાણ, )                  | <sup>શ્</sup> લાક, સ <sup>*</sup> ખ્યા. | ૧૨૦૦૦ હજાર           |
|                  | •                                     |                                         |                      |

સવ સંખ્યા–ચાર લાખ શ્લાેકની પુરાણકારાએ જણાવી 'છે. તે પ્રમાણે

લખીને અતાવી છે. આ ૧૮ પુરાણેાની ડીપ્પણી પ્રાયે ઘણા પુરાણેામાં હાય છે.

ગ્યા પુરાણેના માટે સુજ્ઞ સજ્જનાને મારી નમ્ર વિનંતી.

૧ વરાહ, ર વામન, ૩ કૂર્મ, અને ૮ મત્સ્ય—ક્રમથી લાેક-૨૪ા ૧૦ા ૧૭ા અને ૧૪ હજાર સર્વ સંખ્યા ૬૫ હજારની. આ **સારે વિષ્ણુએ લીધિલા** અવતારો મુખ્ય દશમાંના છે. આ અવતારા અનેક પંડિતાથીઅશ્રહેય ગણાયા છે, આ કલ્પિતઅવતારાના નામથી ઊભાં કરેલાં પુરાણેામાં સત્યતા કેટલીહશે ? આગળ-ય્રક્ષા, વિષ્ણુ, અને શિવ ક્રમથી શ્લાેક-૧૦ા ૨૩ા ૨૪ા સર્વે મલીને પછ હજાર છે. એ ત્રણુ દેવોના પણ ખરા પત્તો નથી. જીવા અમારા લેખા

તેા પછી તે ત્રણ દેવેાના નામથી પુરાણેતમાં પણ સત્યતા કચાંથી આવશે ?

345

| પ્રકરણ ૩૮ સું. | કૃષ્ણ સાથે પુરાણાની સત્યતા છે ? | ૩૫७ |
|----------------|---------------------------------|-----|
|----------------|---------------------------------|-----|

ભવિષ્યાત્તર પુરાણમાં—માઘ કૃષ્ણુ દશીની કથા આપતાં લખ્યું છે કે " ઇંદ્ર સભામાં પચાસ કાેટી નાચિકાએાના નાચ થઇ રહ્યો હતા ત્યાં-પુષ્પવતી અને માલ્યવાનૂ અનુ રાગવાલાં થતાં ઇંદ્રના શાપથી મત્ય લાકમાં દુઃખી થયાં. તેવામાં માઘ કૃષ્ણુની જયા નામની એકાદશી આવી, તે ટાઢયમાં ભુષે રહ્યાં–તેથી શ્રી કૃષ્ણુના પ્રભાવથી પૂર્વના સ્વરૂપમાં આવ્યાં. અને વિમાનમાં બેસીને સ્વર્ગે ગયાં. ઇંદ્રે પુછર્યું કે તમારૂ પિશાચ પર્ણુ કેવી રીતે દૂર થયું ? તેમને ઊત્તરમાં જણાવ્યું કે—શ્રી કૃષ્ણુના પ્રભાવથી અને એકદશીના વ્રતથી પછી ઇંદ્રે તેઓની પૂજા કરી " ઇત્યાદિ

આમાં વિચારવાનું કે—દ્વારિકાનાે દાહ અને પાતાના સર્વ'કુટુંબના નાશ વખતે શ્રી કૃષ્ણુ પ્રત્યક્ષ હતા છતાં તેમના પ્રભાવથી કાેઇપણુ પ્રકારનાં અચાવ ન થયાે હતાે તાે પછી પુષ્પવતી અને માલ્યવાનમાં કૃષ્ણુનાે પ્રભાવ કયા હિશાબથી પહાંચી ગયાે?

આ લેખના હિશાઅથી ભવિષ્ય પુરાણમાં સત્યતા કેટલી હશે ?

ફર્મ પુરાષ્ઠ્રમાં— ચુધિષ્ઠરે કૃષ્ણુને પુછચું કે–વૈશાખ શુકલ એકાદશીનું કલ સ્યું ? ત્યારે શ્રી કૃષ્ણુે-વસિષ્ઠ છએ રામને કહેલી કથા સંભલાવી કે–સીતાના વિરહથી દુઃખી રામે વસિષ્ટ છને પુછચું, વાસષ્ઠ છએ કહ્યું કે–હે રામ ? તમારા નામથી મનુષ્ય પવિત્ર થાય તાે પણ હું કહું છું કે–સરસ્વતીના તીરે દાતિમાન રાજાના રાજ્યમાં ધનપાલ શ્રેષ્ટિ તેણે પાંચ પુત્રો હતા, સર્વથી નેષ્ટ નીતિવાળા પાંચમા પુત્રને કાઢી મુકચા. તેજ નગરમાં ચારી કરીને પેટ ભરતા, અનેક વખતે પકડાતાં માર ખાધા. છેવટે નાસીને કાેડીન્યત્રધિના આશ્રમે પહાેચ્યા, કાેડીન્યના વસ્ત્રના સ્પર્શથી પાપ મુકત થયા, પછી કાેડીન્યના ઊપદેશથી વૈશાખ શુકલ એકાદશી કરી દિવ્ય શરીરવાળા થઇ ગરૂડના ઉપર બેસી વૈષ્ણુવ લાેકમાં પહાેચ્યા વિચારવાનું કે-વસ્ત્રના સ્પર્શ માત્રથી પાપ મુકત થવાય ? વૈષ્ણુવલાેક કચે ઠેકાણુ છે ? અને ત્યાંથી ગરૂડ માકલ્યા કાેણુ ?

આપણે પુરાણેાના સંબંધે વિચાર કરીએ—

વરાહ, વામન, કૂમ', મત્સ્ય આ ચાર નામનાં પુરાણેા–કલ્પિત અવતા-રાેના સંબંધ વાળાં કલ્પિત ગણાય કે નહી ?≀

પ્રદ્ધા, વિષ્ણુ, અને શિવ–આ ત્રણુ દેવેા ખરા સિદ્ધ થતા ન હાેચ ત્યારે ગરૂડ અને લિંગ એ બે અને ત્રણુ દેવાના સંબંધવાલાં એક દર એ પાંચ પુરાણેા પણુ સત્ય કેવી રીતે માની શકાય ? એક દરે આ નવ પુરાણેા કલ્પિત ઠરે ત્યારે તાે બીજાં રહેલાં નવ પુરાણેા પણુ કલ્પિત ઠરે કે નહિ ! આજકાલના પંડિતા પુરાણેને કલ્પિત જ કહે છે.

પંચાવન હજાર :ંદ્રલાેકના પ્રમાણુવાળા× પદ્મપુરાણુમાં પાર્વતીજીને મહાદેવજી કહી રહ્યા છે કે-તામસ શાસ્ત્રા કયાં કયાં છે ? મહાદેવજીએ ઉત્તર આપ્યા કે---

જેના સ્મરણુ માત્રથી જ્ઞાનીઓનો પણુ અધ:પાત થઇ શકે છે તે તામસ શાસ્ત્રેાનાં નામ આ છે-પાશુપત વગેરે-શેવ શાસ્ત્રો, કણાદ રચિત વૈશેશિક, ગૌતમ રચિત ન્યાય શાસ્ત્ર, કપિલનું સાંખ્ય શાસ્ત્ર; વૃદ્ધસ્પતિ રચિત ચાર્વાફ શાસ્ત્ર, ણુદ્ધ પ્રણીત ઔદ્ધશાસ્ત્ર, અને નગ્નમત, નીલપટમત, માયાવાદ તથા જૈમિનીય શાસ્ત્ર, હે ગિરિજે ! એ બધાં તામસ શાસ્ત્રો છે ! તામસ પુરાણે પણ છે-જેનાં નામ આ છે \* ૧ મત્સ્ય, ૨ કૂર્મ, ૩ લિંગ, ૪ શિવ, પ સ્કંદ, ૬ અગ્નિ-એ છ તામસ પુરાણે છે.

૧ વિષ્ણુ, ૨ નારદીય, ૩ ભાગવત, ૪ ગરૂડ, ૫ પદ્મ, ૬ વરાહ એ છ સાત્ત્વિક ! ૧ થ્રદ્ધાંડ, ૨ થ્રદ્ધાવૈવર્ત, ૩ માર્ક ડેય. ૪ ભવિષ્યત્ , ૫ વામન, તથા ૬ બ્રાદ્મણુ એ છ **રાજસ**.

અને એજ પ્રકારે સ્મૃતિઓ પણ ત્રણુ પ્રક્રારની છે---૧ વસિષ્ટ સ્મૃતિ, ૨ હારિત સ્મૃતિ, ૩ વ્યાસ સ્મૃતિ, ૪ પરાસર સ્મૃતિ, ૫ ભારદ્રાજ સ્મૃતિ, અને ૬ કાશ્યપ સ્મૃતિ એ છ **સાત્વિક** સ્મૃતિઓ છે. !

( આનંદાશ્રમ. અ. ૨૬૩. ભાગ ૪, શ્લાે ૧ થી ૯૧)

સાત્વિક કયા હિશાબથી ? તેમાં પણ પ્રદા પણું એાછું નથી. જીવેા અમારે⊨બધા પૂર્વનો લેખ.ા

આ ઉપરના લેખમાં કિંચિત્ વિચાર∽જેના સ્મરણુ માત્રથી ગ્રાનીનાેઓ

× આ **પલપુરાણુમાં**—મત્સ્ય, કૂર્મ, લિંગ, શિવ, સ્કાંદ, અને અગ્નિ–એ છ ને તામસ પુરાણે કહ્યાં સર્વ સંખ્યા-એક લાખ સાડી બાસઢ હજારના શ્લેષ્ઠના સ્મરણથી તાે જ્ઞાનીઓનાે પણ અધઃપાતજ થવાનું કહી બતાવ્યું. અને–વિષ્ણુ, નારદીય, ભાગવત, ગરડ, પદ્મ, અને વરાહ.

| પ્રકરણ ૩૮ મું. | કૃષ્ણુ સાથે ૧૨મા ચક્રીનું સ્વરૂપ. | ૩૫૯ |
|----------------|-----------------------------------|-----|
|----------------|-----------------------------------|-----|

પણ અધઃપાલ થાય–એટલે તેનું પઠન પાઠન કરવાવાળા દુર્ગતિમાં પડે એજ અર્થ કરી શકાય કે બીજો ?

ચાર્વાક, બૌદ્ધ, નગ્ન મત, નીલ પટ–આતે৷ વેદ બાહ્ય જીદાં મૂકી દઇએ બૌદ્ધાદિક શાસ્ત્રના વિચાર તાે ઘણા પંડિતાએ કરી બતાવેલાે છે.

પરંતુ જે શાસ્ત્રો વૈદિક મત સાથે સબંધ ધરાવનારાં હોવા છતાં તામસ ગણાવેલાં છે–અને જેના પઠન પાઠનથી દુર્ગંતિ મનાતી હાેય તેના વિચાર કરવાની જરૂર છે---૧ પાશુપત વગેરે રાૈવ શાસ્ત્રો, એટલે શિવના નામથી રચાએલાં શાસ્ત્રોના પઠન પાઠન કરનારાઓના અધઃપાત મનાય ?

૧ વૈશેષિક, ૨ ન્યાચ શાસ્ત્ર, ૩ સાંખ્ય, ૪ માયાવાદ, ૫ જૈમિનીચ. આ પાંચ જાતનાં શાસ્ત્રા પણુ વૈદિક મતનાં ( વેદને વળગીને ચાલવાવાળાં ) પ્રચલિત છે. અને તે બધા શાસ્ત્રાના પઠન પાઠન કરવા વાળાઓના પણુ અધઃપાત થવાના એમ મહાદેવજી પાર્વતીજીને કહી રહ્યાં છે, શું એ વાત સાચી લખાએલી હશે ?

આગળ ૧૮ પુરાણેામાં છ પુરાણેા તામસ છે-૧ મત્સ્ય, ૨ કૂર્મ, ૩ લિંગ ૪ શિવ, પ સ્કંદ, અને ૬ ઠું અગ્નિ. આ છ પુરાણેાના શ્લેષ્ઠની સંખ્યા ક્રમથી ૧૪, ૧૭, ૧૧, ૨૪, ૮૧, ૧૫ હજાર. આ બધાં છ તામસ પુરાણેાની સંખ્યા દેઢ લાખ ઉપર થવા પામે છે, તેના કર્તા શું ગ્યાસજી હતા ? કે કેાઇ બીજા સત્ય માર્ગથી ઉધા માર્ગે પડી, બીજા જીવાને ઉધે માર્ગે પાડનારા હતા ? આ બધું કથન મહાદેવજીનું છે ? મહાદેવજી કેાઇ ખરા દેવ તરીકે હતા કે કેવલ બનાવટી હતા ? આ બધા વિચાર કરવાની ભલામણ કરૂં છુ.

૧ વિષ્ણુ, ૨ નારદીય, ૩ ભાગવત, ૪ ગરૂડ, ૫ પદ્મ અને ૬ ઠું વરાહ, આ છ પુરાણેષ સાત્વિક બતાવ્યાં છે ખરાં પણ આમાં સાત્વિકપણું કયા ઠેકાણે છે શ અમારા બધા પૂર્વેના લેખાે જીવાે સાત્વિક પણું સિદ્ધ થાય છે. ॥

ગૌતમાદિક છ સ્મૃતિઓને તામસ ખતાવી, અને તેના પઠન પાઠનથી અધઃપતન થતું પદ્મપુરાણવાળાએ, બાણ્યું હાેચ તે તે ા તે બાણે, પરંતુ વસિષ્ટાદિક છ સ્મૃતિઓમાં સાત્વિક પણુ કયા હિસાબથી કહી બતાબ્યું હશે ? આ સાત્વિક સ્મૃતિઓમાં પણ–હિંસાદિકના વિધાનથી ઉત્પન્ન થતા–માંસાદિકનું ભક્ષણુ તા લખીને બતાવેલું છે. માટે આ પદ્મ પુરાણના લેખના વિચાર કરવાની ભલામણુ કરૂ છું. ા

આ અવસપિર્ણામાંના લીર્થકર ૨૨ મા અને કૃષ્ણ વાસુદેવાદિકનું છેલ્લુ

| <u>^</u>    | · • • |              |
|-------------|-------|--------------|
| പപപി        |       | <b></b>      |
| C - 4 3 4 1 |       | <b>641</b> . |
| તત્ત્વત્રયી |       |              |
|             |       |              |

નવમું ત્રિક કહી બતાવ્યું હવે ૨૨ માના પછી અને ૨૩ માના પહેલા બારમા હા**દ્યદત્ત** ચક્રવતી છેલ્લા થયા છે. તેમનું સ્વરૂપ નીચે પ્રમાણે⊸

#### બારમા બ્રહ્મ**દત્ત** ચક્રવતી<sup>દ</sup>

**ચિત્ર અને સંભૂત** બે ચંડાળ ભાઇએા, નસુચિનામના મંત્રી પાસેથી સંગીત વિગેરે કળા શીખી ઘણા પ્રવીણ થયા. પણ લાકા તેમના ચંડાણપણાની અવજ્ઞા કરતાં હાેવાથી વૈરાગ્ય યામી દીક્ષા લીધી. તેઓ હસ્તિનાપુરમાં આવતાં સંભૂત આહાર માટે શહેરમાં ગયા. ત્યાં નસુચિ કે જે આ બે સુનિની માતા સાથે કુસ બધામાં આવ્યા હતા અને જેથા તેને નાશી જલું પડ્યું હતું તે આ નગરમાં સનત્કમાર ચક્રીના પ્રધાન થયા હતા, તેણે આ સુનિને મારી નગર બહાર કાઢવા માંડયાે પણ મુનિના મુખમાંથી તેજોલેશ્યાથી અગ્નિની જવાલાએ। નીકળતાં આખું નગર ભયભીત થયું. સનત્કુમારને આની ખબર પડતાં મુનિને ક્ષમાવ્યા, તેનું સ્ત્રીરત્ન સુન દા પશુ વાંદવાને આવી. તેના કેશ સંભૂત મુનિને અડતાં, તેણે નિયાણ કર્યું કે જો મારા તપના પ્રભાવ હાય તા હું આવી સીરતનો ભાકતા શાઉ. ત્યાંથી મરી તે પ્રદ્વાદેવલાકમાં દેવ થયા. ત્યાંથી વ્યવી તે કાંપીલ્ય નગરમાં રાજા યાદ્વાની સી ચુલનીને પેટે યુત્રપણે અવતર્થી. ઝદ્ધરાજા મરણ પ્રામતાં તેની દેખરેખ માટે તેના મિત્ર રાજા દીધ<sup>િ</sup> ત્યાં રહેવા લાગ્યા. દીધ ચુ-લનીની સાથે પ્રેમ સંબંધમાં પડયે. આની ધનુમંત્રીને ખબર પડતાં પ્રદાદતને વાત કરી, બ્રહ્મદત્તે તેમના સંબંધ છેાડાવવા ચુકિત પ્રયું ક્તિથી સમજાવ્યા. આથી તેઓને તેને મારી નાખવા પ્રયત્ન કરવા માંડયા લાક્ષાગહમાં તેણે વધુ સાથે માન કલી બાળી નાખવાની ગાઠવણ કરી. ધનુમંત્રીને આની ખબર પડતાં તેણે તે ઘરથી એ ગાઉ સુધીની સુરંગ ખાદાવી અને પાતે તેના છેડા આગળ દાનશાળા મંડાવી રહ્યો. ચુલનીએ લાક્ષાગૃહમાં પ્રદાદત્તને તેની વધુ સાથે રાત્રે માકલ્યો, ધનુમંત્રીએ તેને અચાવવા પાતાના પુત્ર **વરઘતને** સાથે માકલ્યાે. માડી રાત્રે ઘર સલગ્યું એટ-લે વરધતુએ સુરંગ વાટે પ્રદાકત્તને બહાર કાઢયાે. સવારે દીધ રાજાએ ઘરમાં એક લાશ જેતાં, બાકીનાં બે નાશી ગયાનું જાણી, તેમને શાધી મારી નાખવા માણસા દોડાવ્યાં. અનેક રીતે પ્રદાદત્ત અને વરધતુ તેમના હાથમાં કસાતાં તેમાંથી છુડી તેઓએ નાશવા માંડ્યું. પ્રદ્વાદત્ત જ્યાં જાય ત્યાં આદર સત્કાર અને કન્યાએા મેળવવા લાગ્યાે પછી સૈન્યને લઇને પાતાના નગર તરફ ચાલ્યાે અને દીર્ધરાજા સાથે સુદ્ધમાં **ચક્રરત્ન** ઉત્પન્ન થતાં તે ચક્રથી તેણે દીર્ધનું માથું કાપી નાખ્યું.

**પ્રહ્યદત્ત** આપત્તિમાં રખડતા હતા ત્યારે એક પ્રાદ્યણે તેના ઉપર ઉપ-

| પ્રકરણ ૨૮ સું. | કૃષ્ણ સાંચે ૧૨મા ચક્રીનું સ્વરૂપ. | 3११ |
|----------------|-----------------------------------|-----|
|----------------|-----------------------------------|-----|

કાર કર્યો હતા. પ્રદાદત્ત ચક્રવર્તી થતાં તેની પાસે આવ્યા. ઉપકારના ખદલામાં પ્રદ્વાદત્તે તેને કાંઇ માંગવા કહ્યું, ત્યારે પ્રાદ્ધાણે તમે જમે છે તે રસાઇ મને જમાડા. ચકીએ કહ્યું કે તને પચશે નહિ, પણ પ્રાદ્મણે હઠ કરી રાજાને અનેક મેણાં માર-વાથી રાજાએ તે પાતાનું ભાજન તેલું તેના કુદુમ્બ સાથે જમાડયુ. આથી તેઓ ઉન્માદમાં આવી જઇ રાત્રે માતા, પુત્ર, પુત્રી, પિતા અને ભાઇ બહેન વિગેરેના સંબંધ ભૂલી જઇ પરસ્પર કામ ચેષ્ટા કરી. સવારે આથી તેઓ એકબીજાને માહુ અતાવતાં શરમાવવા લાગ્યાં. પ્રાક્ષણે રાજા ઉપર કોય કરી નિશ્ચય કર્યો કે આજે મને માદક પદાર્થ ખવાડી હેરાન કર્યો. આશ્રી તેલે રાજાને તુકશાન કરવાના વિ-ચાર કર્યો, તે શહેર બહાર ગયે। હશે ત્યાં તેને એક ભરવાડને કાંકરીઓ તાકી પીપલાનાં પાન કાંનાે કરતાં જોયા. તેલ્રે તે ભરવાડને બાલાવી રાજાની આંખા કૈાડી નાખવા ધન આપી સમજાવ્યા. તે ભરવાડે ભીતની એાથે સંતાઇ રહીને હાથી ઉપર બેશી જતા **ચક્રવતી<sup>°</sup>ની** આખેા ઉપર ક્રાંકરા તાક્રી તેની અન્તેઆંખા કેાડી નાખી. ભરવાડને **મકડતાં તેણે પ્રાદ્મ**ણની હડીકત કહી દીધી. પ્રદ્મદત્તને આથી પ્રાહ્મણ જાતિ ઉપર અત્યંત તિરસ્કાર આવ્યા જેથી. મંત્રીને હુકમ કર્યો કે પ્રાહ્ય શોની આંખા કાઢી તેવા વિશાળ થાળ મને આપા. મંત્રીએ શ્લેષમાત્તક કલથી ચાળ ભરી રાજાને આપ્યા, રાજા તે ફળાને આંખા સમજી પૂળ કુર ભાવથી તેલે હાથવતી મસલ્યા કરતા. દુષ્ટવૃત્તિથી સાે વર્ષનું આયુષ્ય પુરૂ કરી તે સાતમી નરકે ગયે.

ા ઇતિ જૈન પ્રમાણે∸૧૨ મા ય્રદ્ધાદત્ત ચક્રવર્તાં કિચિત્ સ્વરૂપ. તેની સાથે શ્રી કૃષ્ણના સંબંધવાળા પ્રકરણ ૩૮ માની સમાપ્તિ.



# પ્રકરણ ૩૯ મું

# ર**૪ મા તીર્થ**'કર શ્રી મહાવીરના થએલા ૨૭ ભવ

## જૈનાના બાહિસત્વના (સમ્યકત્વ પ્રાપ્તિવાલાના) કિ ચિત્ વિચારન

આ સૃષ્ટિ અનાદિકાળની પ્રવાહરૂપથી ચાલતી આવેલી છે. તેમાં બ્રમણ કરતા અનંત એકે દ્રિયના છવાથી લઇ પંચે દ્રિય તકના છવા આ ૮૪ લાખ જવાની ચાનિયામાં પાતાના કમના વશમાં પડેલા ભટકયાજ કરે છે. તેમાંથી જે જે જીવે પોતાની ભવિતવ્યતાથી કે, પોતાના સંતકર્મના ચાેગથી, ઉપરની કોટિમાં ચઢતાં છેવટે સદ્ગુરૂના સંયોગથી **બેમાંધબીજ** (સમ્યકહવ) ની પ્રાપ્તિ મેલવી સર્વત્ર પણું મેળવ્યા પછીથીજ માક્ષમાં ગયા અર્થાત્ સવ<sup>6</sup> દુઃખાથી સુકત થયા. એ પ્રમ છે જૈનોની માન્યતા છે. તે પ્રમાણે આજ સુધીમાં અનંત છવા માક્ષમાં ગયા છે. તેમાં પણ વખતા વખત ભૂલેલા ધર્મને બતાવનાર એક તેવા પ્રકારના મધ્યમ કાળમાં ચાવીશ જ ધર્મના નાયકા થાય છે, એ અનાદિકાળના કુદરતીનાજ કાયદા બંધાઇ ગએલા છે. આ ચાલુ અવસપિણીના પૂર્વ તેવા તેવા મધ્યના સમયમાં તેવા ધર્મના નાયકાેની ચાવીશીઓ અનંતી થઇ ગઇએ! છે, પણુ તે બધાઓના પત્તો મેળવી શકીએ તેમ નથી, માત્ર આ ચાલ અવસપિંહીમાં થએલા ૨૪ ધર્મના નાયકાે જે પાેથી પાને ચઢી ગયા છે તેમના વિચારજ કિંચિત કરી શકીએ તેમ છે. કેમકે આ ૨૪ ધર્મના નાયકાેની ગણત્રી મુખ્ય મુખ્ય ગણાતા ધર્મોમાં દ્રાખલ થએલી છે. જીવા કે-હિંદુએામાં ચાવીશ અવતારાના નામથી છે. બીહમાં ગૌતમનો સાથે પચીશ ધર્મના નાયકાે ગણાવ્યા છે. મુશલમાનામાં-૨૪ પેગેાંબરાથી મનાયા છે. અને જેનોમાં ૨૪ તીર્થ કરાના નામથા પ્રસિદ્ધ છે. આ ચાવીશ ધર્મના નાયકાેની માન્યતા જેતાં પૂર્વે જરૂર કાેઇ એકજ ધર્મ હશે. પાછળથી પૂર્ણુ જ્ઞાનના અભાવે ખાતપાલાની માન્યતા પ્રમાણે ભેદ પાડતા ગયા હાય એમ ૨૪ ધર્મના નાયકાેથી કલ્પી રાકાય તેમ છે.

જૈનોમાં ૨૪ માંના પહેલા **સુક્ષભદેવ** છે અને છેલ્લા ચાેવીશમાં **મહાવીર**સ્વામી બુદ્ધના સમકાલીન **થએ**લા જગ જાહેર છે.

આ અવસપિ<sup>દ</sup>ણીના કાળમાં અનોદિ કાળથી ભટકતા અનંત જીવેામાંના શ્રી ઝાયસદેવ સગવાન બેહ્યબીજને મેળવ્યા પછી, તેરમા સવે પહેલ વહેલા પ્રકરણ ૩૮ સું. ૨૪ મા તીર્થ કર મહાવીરના ૨૭ ભવ. 🛛 ૩૬૩

ધર્મના માર્ગના રસ્તાે બતાવનાર થયા છે. તેમના સાે પુત્રામાંના માેટાપુત્ર ભરતચક્રવતી'ના નામથીજ આ ભારતખંડની પ્રસિદ્ધી થએલી છે.

હાલના ચાલતા વેદોમાં અવતારાના સંબંધે લેખ જણાતા નથી. છતાં જૈનોના ચાેવીશ તીર્થકરાથી ૨૪ ની, અને બાૈહોના દશ બાૈધિસત્વથી દશની સંખ્યાને ગ્રહણ કરીને વૈદિકાના પુરાણકારાએ ૨૪ અને દસ અવતારા કલ્પ્યા. અને આ અવસર્પિણીમાં પહેલવહેલા ધર્મના માર્ગ બતાવનાર એવા શ્રી **મડાવસદેવને** વિષ્ણુના ચાેવીશ અવતારમાં આઠમા અવતારરૂપે ગાેઠબ્યા અને મત્સ્ય, કુર્માદિક દશ અવતારમાં છુદ્ધને નવમા અવતાર રૂપે ગાેઠબ્યા. આવા પ્રકારના લેખામાં સત્યતા ઠેવા પ્રકારની સમાએલી હશે ? માટા માટા પુરાણના લેખકાના માટે મારા જેવા અન્ન લેખકે શું લખવું ? હવે **બુધ્ધના** સમકાલીન શ્રી મહાવીર તે પણ અ નાદિ કાળના અનંત જવામાંનાજ એક જીવ છે અને બાધબીજની પ્રાપ્તિ થયા પછી પણ કર્મના પરાધીન પણે માટા સત્તાવીશ ભવના અંતેજ ૨૪ મા તીર્થ કર પણે થાય છે. તેથી તેમના સત્તાવીશ ભવ નામ માત્રથી લખીને બતાવીએ છીએ ા ઇતિ જૈનોના બે:ધિસત્વોના (સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિવાળાના) વિચાર.

## ચાેવીશમા તીર્થ કર શ્રી મહાવીરના સત્તાવીસ ભવ.

પહેલા લીચ કર શ્રી ઝપલદેવજી સત્ય ધર્મની પ્રાપ્તિ થયા પછી તેરમા લવે આ અવસપિણીના કાળમાં પહેલ વહેલા ધર્મના નાયક પણાના હાદો ભાગવી આ ચાલતી દુનીયાને ધર્મના માર્ગે પાડી પાતે માક્ષમાં જઇને બીરાજ્યા. તેવીજ રીતે બીજા લીચ કરા પણ થાડા ઘણા ભવે કરીને ભૂલેલા ધર્મમાં પાછા લાેકોને જોડીનેજ પાતે માક્ષમાં જઇને બીરાજ્યા છે, અને છેવટમાં થએલા શ્રી મહાવી-રસ્વામી તાે સત્યધર્મની પ્રાપ્તિ થયા પછી પણ કર્મના પરાધીનપણે માટા સત્તાવીશ ભવ કર્યા પછીજ ચાવીશમા લીચ કરપણે છુદ્ધના સમકાલીનપણે થયા છે તેમના ભવ સંગ ધે કિચિત લખીને જણાંવું છું.

पूर्व त्वं नयसारभूपति १ रभू: सौधर्मवृंदारक २। श्च्युरवा नाम मरीचि ३। रत्र सुमनाः स्वः पंचमे ४। कैंशिक: ५। देव: प्राग्दिवि ६। पुष्पमित्र ७। मिति य: सौधर्मकल्पे सुरो ८। ऽग्निद्योत ९। स्त्रिदशों द्वितीयतविषे १०। विप्रोग्नि भूत्याह्यय: १९। गीर्बाणस्तु सनत्क-मारतविषे विप्रायणीर्नामतो भारढाजग्रही १३। चढुर्थतविषे रूस्रो द्विज:स्थावर: १५। नाकी पंचमके सुरालयवरे १६। श्री विश्वभूतिर्द्वप: १७। जुके निर्जरकुंजरों १८। ऽत्र भरते विष्णु स्निप्ट्यो १९। भव: ॥ ॥ सप्तम्यां मुवि नारको २०। स्ग्रगति २१। स्तुर्याऽवनौ नारकी २९। चकीच प्रियमित्रक: २३। सुरवर: छुके २४। त्रुपो नंदन: २५। श्री पुष्योत्तरके विमान-

| ३६४ | તત્ત્વત્રથી−મીમાંસા. | . મંડવ |
|-----|----------------------|--------|
|     |                      |        |

कवरे श्री प्राणत स्वर्गगे नकी २६। कीतॉत सप्तविशंतिमनो भूषा: श्री वीर?शिये २७॥ આ ત્રણુ કાવ્યના કિંચિત સાર-અનાદિકાલના અનંત જીવા સંસારમાં કર્મના સંજોગથી ફર્યાજ કરે છે પણુ સમ્યકત્વની (સત્યધર્મની) પ્રાપ્તિ થયા પછી તે જીવ માક્ષની ચાગ્યતામાં દાખલ થાય છે. કદાચ ફરાથી મિથ્યા ભ્રમમાં પડી જાય તા પણ કેાઇ હદવાલા સમયમાં માક્ષના રસ્તે પડી જાય છે.

તે પ્રમાણે ખુદ્ધના સમકાલીન થએલા ચાવીશમા તીર્થ કર સમ્યકત્વની પ્રાખ્તિ થયા પછી સત્તાવીશમા ભવે શ્રી મહાવીર લગવાન થયા છે.

૧-૨ પહેલા ભવે-જંબૃદ્ધિપના વિદેહની વિપ્રા વિજય માં જય'તી નગરીના રાજા શગ્રુમર્કન, તેમના તાબાના ગ્રામાધિપતિ નયસાર-રાજાના આદેશથી વનમાં લાકડાં લેવાને ગએલા ત્યાં ભુલા પડેલા સાધુને આહારાદિકથી સંતાેષી તેમની પાસેથી સત્યધર્મના બાધ મેળવી જીવતા સુધી પાલ્યા. (૧)

ત્યાંથી **બીજાભવે** સૌધર્મ દેવલાેકમાં–એક પલ્યાેપમના આયુબ્યવાળા **દેવતા∶પ**ણે ઉત્પન્ન થયા. (૨)

ત્યાંનો સ્થિતિ પૂરી થયા પછી ત્રિજા ભવે આ અવસપિણીમાં પહેલ-વહેલા સત્ય ધર્મના પ્રવર્તક શ્રી ઝળભદેવ, તેમના મોટા પુત્ર ભરત ચક્રવર્તી, તેમના પુત્ર મરીચિ નામે ૮૪ પૂર્વ લાખ વર્ષના આયુખ્યવાળા થયા. ઝળભદેવની પાસે વ્રત લીધું, પાલન કરવામાં અશકત અનવાથી ત્રિદંડીના વેષ કલ્પ્યા, પણ શુદ્ધ ધર્મના ઉપદેશ આપી લોકોને ઝળભદેવની પાસે માકલતા. એક વખતે ઝલભદેવે ભવિષ્યમાં થનારા ત્રિષષ્ઠિ ( ૬૩ ) શલાકા પુરૂષનાં નામ ભરત આગળ જણાવતાં પ્રશ્ન થયા કે આપણી પરિષદમાં તેમાંના કાઇ જીવ છે.

ઝાયજ્ઞદેવે**--મરીચિને** આ ભારત ક્ષેત્રમાં ત્રિપૃષ્ટ નામે પહેલા **વાસુદેવ** અને વિદેહમાં પ્રિયમિત્ર નામે ચકવર્તી થયા પછી પાછા આ ભરતમાં ૨૪ મા શ્રી મહાવીર તીર્થ કર થવાનું જણાવ્યું. ભરતે મરીચિને કહ્યું કે–વાસુદેવ અને ચક્રવર્તી થઇ તીર્થ કર થશા તે છેલ્લા પદને મારૂ આ વંદન છે પણુ આ તમારા ત્રિદંડીના વેષને નથી.

ઐમ સાંભળતાં મરીચિને કુલના મદ થતાં ભુજા સ્ટ્રાટન કરી મકલાતા બાલ્યા કે આ હા ! હુ વાસુદેવ, ચકવર્તી અને તીર્થ કર થઇશ ? આ હા ! મારૂ કુલ કેવુ' ઉત્તમ ! વળી હુ વાસુદેવમાં પહેલા, પિતા ચક્રવર્તીમાં પહેલા, અને પિતામહ (દાઠા) તીર્થ કરામાં પહેલા. પ્રકરણ ૩૯ મું. ૨૪ મા તીર્થ કર શ્રી મહાવીરના ૨૭ ભવ. ૩૬૫

આ પ્રહ્યાણે કુલના અભિમાનથી તેમને નીચગેાત્ર નામના કર્મને ઉપાર્જન કર્યું.

ઝષભદેવ મેાક્ષમાં ગયા પછી એક વખતે-કપિલ નામા કુલપુત્રને મરીચિએ ઝષમદેવના કહેલા માર્ગ સંભળાવ્યા. કપિલે કહ્યું તમે કેમ પાળતા નથી ? હું અશકત છું ત્યારે શું તમારામાં ધર્મ નથી ? પાતાના લાયક શિખ્ય જાણીને કહ્યું કે મારા માર્ગમાં પણ ધર્મ છે કહી કપિલને શિખ્ય કર્યા. એમ તીર્થ કરના માર્ગથી જીદા ધર્મ તું સ્થાપન કરતાં કાટાકાટી સાગરાપમના કાલસ-ધીના સંસારના ભ્રમણરૂપ બાજામાં ઉતર્યા, અંતે પાપની આલે.ચના કર્યા વગર પ્રદ્રાચર્યાદિક પુષ્ટ્યના યાગથી આયેલવે બ્રદ્ધાદેવ લાકમાં દશ સાગરાપમના આયુખ્યવાળા દેવતાપણે ઉત્પન્ન થયા. ા ૩ ા ૪ લગ. ા

(પ્રાંસગિક)-કપિલપણ આસુરી વિગેરે શિષ્યા કરી બ્રદ્ધાદેવલાેકમાં દેવતા-પણે ઉત્પન્ન થયા, પરંતુ અવધિ (વિભંગજ્ઞાન) થી સ્વરૂપ જાણી મતના માહથી પૃથ્વી ઉપર આવી આસુરી વિંગેરેને પાતાના તત્ત્વા શીખવી સાંખ્યમતની પ્રવર્તી કરાવી. સુખ સાધ્યમાં લાેકા જલદી પ્રવર્તે છે. જૈનોમાં ઝષભદેવના ચાલતા શાસનમાં કપિલ થયાનું છે અને ઝષભદેવના પછી પચ્ચાસ કાટિ સાગરાેપમના અન્તરે બીજા તીથ કર **અજિતનથા** અને બીજા ચક્રવર્તી સગર થયા છે. અને સગરના સાઠ હજાર પુત્રા પણ બતાવેલા છે.

પુરાણકારાએ-–સગરના સાઠ હજાર પુત્રોને બાલનાર કપિલ મુનિ લખ્યા છે અંતર ઘણે! લાંબા છે. સગર ચક્રવતી<sup>દ</sup>ના સંબંધ લખતાં કેટલુંક અમાએ લખીને જણાવ્યુ છે તેના વિચાર કરવાની ભલામણુ કરૂં છું.

આતે৷ પ્રાસંગિક કપિલ સુનિનું વર્ણુન કરવામાં આવ્યું.

હવે મહાવીરના સંબંધને કહીએ છીએ.

મહાવીરને જીવ **ચાેશા ભવે** પ્રદ્વાદેવલેાકમાં હતા. ત્યાંના સુખરૂપ આયુષ્યના અંતે **પાંચમા ભવે** કાલ્લાક નામના ગામમાં એંસી ૮૮૦) લાખ પૂર્વના આયુષ્યવાળા પાંચમા ભવે કોશિક નામે પ્રાદ્દાણ થયા. અંતે ત્રિદંડી થયા બાદ મરણ પામી છઠા ભવે સૌધર્મ દેવલાકમાં દેવતાપણે ઉત્પન્ન થયા. પછી સાતમા ભવમાં–સ્થુણ નામના ગ્રામમાં પુષ્યમિત્ર નામે પ્રાદ્દાણ થયા છેવટે ત્રિદંડીપણ અંગીકાર કરી બહાંતેર ( હર ) લાખ પૂર્વતું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી આઠમા ભવે પણ સૌધર્મ દેવલાકમાં મધ્યમા સ્થિતિના દેવતાપણે ઉત્પન્ન

| 388 | તત્ત્વત્રચીમીમાંસા.                   | ંખંડ  | ٩   |
|-----|---------------------------------------|-------|-----|
|     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ~~~~~ | ~~~ |

થયા. અહી સુધી પાંચમાે, છઠાે, સાતમાં, અને આઠમાં લવ કહી બતાવ્યાે. ૫, ૬, ૭ અને ૮ મહાવીરના લવ થયા.

આઠમા ભવે પહેલા સૌધર્મ દેવલાેકમાં દેવપણે હતા ત્યાંથી ચ્યવીને નવમા ભવે ચૈત્ય નામના ગામમાં (૬૪) ચાેસઠ લાખ પૂર્વના આયુષ્યવાળા અન્યુદ્યાત નામે બ્રાહ્મણ થયા. તે ભવમાં પણ ત્રિદંડી થઈ આયુષ્ય પૂર્ણ કરી દશમા ભવમાં-બીબ ઇશાન દેવલાેકમાં દેવતાપણે ઉત્પન્ન થયા.

ત્યાંથી ચ્યવીને અગીચારમાં ભવમાં મંદિર નામના સંનિવેશમાં અગ્નિભૂતિ નામે બ્રાહ્મણ થયા. આ ભવમાં પણ ત્રિદંડી થયા અને છપન્ન લાખ પ્વેતું આયુષ્ય ભાગવી મરણ પછી બારમા ભવમાં ત્રિજા સનત્કુમાર દેવલા-કમાં મધ્યમ દેવતા થયા. હવે ત્યાંથી ચ્યવીને તેરમા ભવે શ્વેતં બી નગરીમાં ભાર દ્વા જ નામે બ્રાહ્મણ થયા. તે ભવમાં ત્રિદંડી થઇ ચુમાલીશ (૪૪) લાખ પૂર્વ આયુષ્યના અંતે મરણ થયા. પછી ચીદમા ભવે ચાથા માહેંદ્ર દેવલાકમાં મધ્યમ દેવતાપણે ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંથી ચ્યવીને બીજા કેટલાક ભવેમાં ભમણ કર્યા બાદ પંદરમા ભવે રાજગૃહીમાં સ્થાવર નામે બ્રાહ્મણ થયા. તે ભવમાં પણ ત્રિદંડી થઇ ચાત્રીશ (૩૪) લાખ પૂર્વ આયુષ્યના અંતે મરણ પછી સાલમા ભવે પાંચમા બ્રદ્યદેવલાકમાં મધ્યમ દેવતા થવા. ત્યાંથી ચ્યવીને બીજા ઘણા ભવામાં બ્રમણ કર્યા પછી સત્તરમા ભવમાં કેટલુક જાણવા જેવું વિશેષ થયું છે તે બતાવીએ છીએ.

રાજગૃહિમાં–રાજા વિશ્વનદી, રાણી પ્રિયંગુ તેમના પુત્ર વિશાખા-નદી, રાજાના નાનાબાઇ વિશાખાભૂતિ, સ્ત્રી ધારણી છે હવે મરીચિના જીવ બીજી ગતિઓના ભ્રમણુથી નીકળી સત્તરમા ભવમાં ધારણીના પુત્ર વિશ્વભૂતિ નામે થયા. પુખ્ત વયે અંતઃપુર સાથે પુષ્પ કરંડક નામના ઉદ્યાનમાં કોડાના માટે પેઠા. પાછળથી કાકાના પુત્ર વિશાખાનદી પણ કીડાને માટે ત્યાં જઇ ચઢયા પણ તે બહારની બાજુ થાભી રહ્યો.

તે સમયે પ્રિયુંગુ રાણીની દાસીઓ ત્યાં પુલે લેવા ગએલીઓ પણ લીધા વગર ઘેર આવી આ બનાવ રાણીને કહ્યો. પુત્રના અપમાનથી રાણીને કેાધ ચઢયો. રાજાને ખબર પડતાં કલેશની શાન્તિના ઉપાય માટે લડાઇની ભેરી વગડાવી, તે સાંભળી વિનીત વિશ્વભૂતિ સભામાં આવ્યા. રાજાની આજ્ઞાથી લશ્કર લઇ તાબાના **પુરૂષસિંહની** પાસે ગયે৷ પણ તેણે આજ્ઞાવંત જોઇ પાછા આવ્યા. ફરીથી ઉદ્યાનમાં જતાં-દ્રારપાળે કહ્યું કે અંદરમાં વિશાખાનંદી છે. પ્રકરણ ૩૯ મું. ૨૪ મા તીર્થ કર શ્રી મહાવીરના ૨૭ ભવ. ૩૬૭

એમ સાંસળતાં વિચાર થયેઃ કે મને ઉદ્યાનમાંથી બહાર કાઢવા આ કપટ રચાયું એમ જાણી કેાઠીના ચડમાં મુઠી મારી બધાં કેાઠાં નીચે પાડીને દ્વારપાળને કહ્યું કે-એ મને પિતાની ઉપર ભક્તિ ન હાેતી તાે આ કોઠીના કુળાેની પેઠે તમારા બધાએાનાં મસ્તકો ભૂમિ ઉપર પાડતા. છેવટે ઠગાઇવાળા ભાગોને ધિદ્ધારી પરદેશમાં જઇ સંભૂતિ નામના મુનિ પાસે દીક્ષા લઇ લીધી. વિશ્વનંદી રાજા, નાનાભાઇને લઇ તેમની પાસે ગયા. નમસ્કાર કરી ક્ષમા યાચી રાજ્ય લેવાને પ્રાર્થના કરી પણ સુનિ લાભાયા નહિ તેથી બધાએ ઘેર પાછા આવ્યા વિશ્વભતિ સુનિ જ્ઞાનાબ્યાસમાં વધી તપશ્ચર્યામાં લીન થતાં કૃષ શરીર થયા. ગુરૂની આજ્ઞાથી એકલ વિહાર કરતાં મથુરામાં આવ્યાં. ત્યાં રાજાની યુત્રીને પરણવા અનેક રાજા-ઓમાં વિશાખાનદી પણ આવેલે છે. હવે માસની તપરયાના અન્તે આહારના માટે કરતા સુનિ વિશાખાન દીના પડાવ આગળથી નીકળ્યા, તેમના માણસોએ હાસપૂર્વક કહ્યું કે જુવા પેલાે વિશ્વભૂતિ કુમાર જાય છે, એમ કહી ચેષ્ટા કરવા લાગ્યા. વિશાખાન દીએ પણ શત્રુની દ્રષ્ટિએ જેયા. તેવામાં ગાયની અથડામણી થતાં મુનિ પૃથ્વી ઉપર પડયા. તે જેઇ હાંસી પૂર્વક બાલ્યા કે----" કાેઠીના ફળાને પાડનારૂં તારૂં અળ કયાં ગયું " તે સાંભળતાં સુનિને કાેપ ચઢચાે અને પાતાનું બળ બતાવવા ગાયને શીંગડાવતી પકડીને આકાશમાં કે કી દીધી અને વિશાખાન દી ઉપર આંતર વૈરના લીધે નિયાર્ણ ( સંકલ્પ ) કર્યો કે-" આ મારા ઉગ્ર તપના પ્રભાવથી ભવાંતરમાં હું એને મારવાવાળા શાઉ " આ વિશ્વભૂતિ સુનિ કાેટિ વર્ષનું આયુષ્ય પુરૂ કરી વિશાખાનંદી સાથેના વૈરનું આલાેચન કર્યા વગર મરણ પામી **અહારમા** ભવે સાતમા શુક્રદેવલાેકમાં ઉત્કષ્ટ આયુષ્યવાળા દેવતાપણે ઉત્પન્ન થયા.

શ્રી મહાવીર ભગવાનના પ્રથમ નયસારના ભવથી લઇ શુક્રદેવલાેકના દેવતા સુધી ૧૮ ભવ થયા. હવે ૧૯ મા ભવે આ અવસપિણીમાં જે નવ વાસુ-દેવાદિકનાં ત્રિક થએલાં છે તેમાં પહેલવહેલા વાસુદેવ અગીયારમા તીર્થેંકરના સમયમાં થયા તે આ મહાવીરનાે જીવજ થએલાે છે. તેના કિંચિત વિચાર તે સ્યાનમાં આપેલાે છે તાે પણ વીર ભગવાનના ૨૭ ભવના સંબંધ અખંડિત રાખવા આ સ્થાનમાં પણ કિંચિત સંબંધ લખીને બતાવું છું.

અગીયારમા **તીર્થ**ેકર શ્રી શ્રેયાંસનાથના શાસનમાં નીચેના બનેલા બનાવેા.

્ઝાપણા ભરતક્ષેત્રના પાેલનપુરમાં–રાજા જિ**તશ**સુ, રાણી ભદ્રા હતી.

| <b>३</b> १८ | તત્ત્વત્રયી–મીમાંસા. | · | ખંડ | ۹. |
|-------------|----------------------|---|-----|----|
| 384         | તત્ત્વત્રયો–મીમાસા.  | · | ખડ  | ή. |

તેમને ચાર મહાસ્વપ્ન સૂચિત-**અચલ** નામે પુત્ર થયેા. તે આ અવસર્પિણીમાં પહેલવ**હે**લા **બળદેવ પ**ણે થયા છે.

બીજી વખતે રાષ્ટ્રી ભંદ્રાને-મૃગાવતી નામની પુત્રી થઇ છે. અતિ સૌં દર્યતાના મેહથી લાકાપવાદ ન ગણતાં જિતશત્ર રાજાએ ગાંધવે વિવાહ મૃગાવતીની સાથે કરી લીધા. આ અનુચિત બનાવ જેઇ લાકાએ પ્રજાપતિ બીજું નામ પાડયુ ( પાતાની પ્રજાના પતિ ) આ મૃગાવતીના ગર્ભમાં-મહાવીરના જીવ સાતમા દેવલાકથી ચ્યવીને આગણીશમા ભવે સાત મહાસ્વપ્ન સૂચિત-પહેલ-વહેલા વાસુદેવ ત્રિપષ્ટ નામે થયા. અને ૮૪ લાખ વર્ષના ગ્યાયુધ્યવા શા થયા.

આ અચળ બળદેવ અને ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવ અતિ બલિષ્ટ થયા છે. અને એકજ પિતાના પુત્ર છે. તેમજ ગાઢ પ્રેમવાળા છે, તેથી લાેકામાં ઘણી પ્રતિષ્ટા ફેલાઇ છે.

હવે એજ અરસામાં-રતનપુરમાં મયૂરગ્રીવ રાજાની નીલાંજના રાણીથી અનેક ભવેામાં ભટકયા પછી, પોતાના પુષ્ટયના યાગથી વિશાખા-નંદીના જીવ અદ્યગ્રીવ નામે પહેલા પ્રતિવાસુદેવ પણે આવી ઉત્પન્ન થએલા છે. આ અશ્વગ્રીવતું શરીર ( ૮૦ ) ધનુષનું અને આયુષ્ય ૮૪ લાખ વર્ષનું થએલું છે અને ઉપર અતાવેલા ત્રિપૃષ્ટ વાસુદેવના હાથે આ અશ્વગ્રીવ પ્રતિ-વાસુદેવ મરાણા છે. પુરાણુકારોએ આ અદ્યગ્રીવ પ્રતિવાસુદેવને વિષ્ણુરૂપે કલ્પી માથુ કપાયા પછી ઘોડાનું માથું લગાડયા પછી હયગ્રીવ વિષ્ણુ પણે પ્રસિદ્ધ કર્યા છે.

દરેક કાળમાં પ્રતિવાસુદેવ વહેલા જન્મી, માેટા કલેશમાં પડી ત્રચ્યુ ખંડના રાજાઓને પાતાની આજ્ઞા મનાવે છે અને તેમના પછીથી જન્મેલા વાસુદેવ, માેટાભાઇ બળદેવને સાથે રાખી જીલ્મી પ્રતિવાસુદેવના નાશ કરી ત્રચ્યુ ખંડનું રાજ્ય પાતે સુખેથી ભાેગવે છે.

આ અવસર્પિથીમાં તેવાં નવત્રિક થએલાં છે. તેમાંનું આ **ત્રિક પહેલું** છે. દરેક ત્રિકમાં ઝગડાનાં કારથુા એકજ હાેલાં નથી.

ઉદાહરણમાં–**રાવણુ રામ અને લક્ષ્મણુ** આ આઠમું ત્રિક છે. રાવણ પ્રતિવાસુદેવ, રામ બળદેવ, અને લક્ષ્મણુ વાસુદેવ છે. જૈનમાં લક્ષ્મણુના હાથે રાવણુ મરાણે છે **પુરાણુકારોએ** રામના હાથે મરાણે લખ્યો છે. એ ફેર છે. આ ત્રિ**ક આંઠમું** છે. પ્રકરણ ૩૯ મું. ૨૪ મા તીર્થ કર શ્રી મહાવીરના ૨૭ ભવ. ૩૬૯

એજ પ્રમાણે નવમા ત્રિકમાં-જરાસ ધ, બળભદ્ર અને કૃષ્ણુ થયા છે. જરાસ ધ પ્રતિવાસુદેવ, બળભદ્ર બળદેવ અને કૃષ્ણુ વાસુદેવ છે અને શ્રી કૃષ્ણનના હાથે જરાસ ધ મરાણે છે.

**પુરાણકારાએ**-આઠમા ત્રિકના અળદેવ-સમને, ચાેલીશ અવતારામાં વીશમા અને દશમાં સાતમા અવતાર રૂપે કલ્પયા છે છતાં તેમાંનાજ પંડિતાેમાં મતલેદ પડેલા છે અને નવમા ત્રિકના શ્રી કૃષ્ણુ વાસુદેવને ચાેલીશ અવતારામાં બાવીશમા અને દશમાં આઠમા અવતાર કલ્પ્યા છે.

જૈન અને **પુરાણુકારામાં**–આ વસુદેવાદિકના નવે ત્રિકામાં ઘણુ પ્રકારના ફેરફારા થએલા જેવાંમાં આવે છે તેમાંના કિંચિત વિચાર પૂર્વે અમેાએ બતાવેલા છે વિશેષ વિચાર કરવાનું કામ પંડિતાનું છે.

પ્રતિવાસુદેવને વાસુદેવજ મારે છે. એક કુરતાથી અને બીજે રાજ્યના લાેભથી મરણુપામી નરકનાં ૬ંખાેજ ભાેગવે છે. એવાે એક અનાદિનાે નિયમ છે.

તે પ્રમાણે શ્રી મહાવીરને જીવ પજુ ઓગણીશમાં ભવે વાસુદેવ થયા. તે ઉપર આપેલા શ્લેાકના હિસાબે છે. ત્રિષબ્ટિના હીસાબે વાસુદેવના **લવ** અઢારમા થાય છે કારણુ પાંચમા કૌશિકના લવ પછી તિર્યંચ મનુષ્યાના થએલા લવા ગણાવ્યા નથી, શ્લાકકાર છઠ્ઠા લવ દેવતાના સુકી સાતમાં લવ પુષ્યમિત્રના લખ્યા છે તે પ્રમાણે અમાએ લખી બતાવ્યા છે. ૧૮ માં લવ.

હવે **ઓગણીશમા** ભવે મહાવીર સ્વામીનેા જીવ પણ ઠેઠ સાતમી નરકે તેત્રીશ (૩૩) સાગરાપમના લાંબા કાળ સુધી અધેાર દુઃખનાજ ભાગી થયા છે. ત્યાંના દુઃખાના અન્તે **વીશમા ભવે સિંહની** ચાેનિમાં જઇને ઉત્પન્ન થયા છે. ૧૯**ા ૨૦**.

હવે—સિંહના ભવમાં ઠેવળ હિંસા કર્મના આચરણુથી નીકળી એક-વીશ (૨૧) મા ભવે ચાેથી નરકે દુઃખાેનાજ ભાગી થયા છે. વળી ચાેથી નરકથી નીકત્યા પછી તિર્યંચ અને મનુષ્યાેના ઘણુા ભવેામાં ભટકયા, ત્યારબાદ બાવી-રામા ભવે રથપુર નગરીના રાજા પ્રિયમિત્ર, રાણી વિમળાના પુત્ર વિમલ નામે ઉત્પન્ન થયા. કલામાં કુશળ થઇ છેવટે રાજ્ય ગાદી ઉપર આવ્યા. ત્યાં સુભમતિની જાગૃતીથી અનેક સત્કર્મમાં પ્રવેશ કર્યો, એક વખતે ક્રીડા માટે ઉદ્યાનમાં ગએલા ત્યાં શિકારીએાના પાશમાંથી હરણાેને છેહવી અભયદાન અપાવ્યુ. ઘેવટ રાજ્ય છેાડી, દીક્ષા ગ્રહણ કરી ઉગ્ર તપનું સેવન કર્યું છેવટે એક માસ 47

| તત્ત્વત્રયી મીમાંસા. પ | મંડ | 1 | Ì |
|------------------------|-----|---|---|
|------------------------|-----|---|---|

સુધીનું અનશન પાલી મરણ પામી ત્રેવીશ (ર૩) મા ભવે અપર વિદેહના મુકા નગરીના રાજા ધનંજય, રાણી ધારણી તેમની કુક્ષિધી ચોદ (૧૪) મહા-રવપ્ન સૂચિત પ્રિયમિત્ર નામે ચકવતી પણે ઉત્પન્ન થયા. ત્યાં છએ ખંડના રાજાઓનું આધિપત્યપણું ભાગવા છેવટે રાજ્ય છેાડી પાટિલ નામના આચાર્યની પાસે દીક્ષા ગ્રહણ કરી શુદ્ધ ચારિત્રના આચરણ સાથે કાેટિ વર્ષ સુધી કઠાેર તપસાનું પાલન કર્શું. તે ભવમાં એક દર (૮૪) ચારાશી લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી ચાવીશ (૨૪) મા ભવે સાતમા શુક દેવલાકમાં જઇ દેવતા પણે ઉત્પન્ન થયા.

હવે મહાવીર લગવાનના જીવ-અનુકુલ કર્મના સંચાગાને લઇને શુક-નામના સાતમાં દેવલાકમાં સત્તર (૧૭) સાગરાયમના લાંબા આયુષ્ય સુધીનું સુખ ભાેગવ્યા પછી-પચ્ચીશ (૨૫) મા ભવે આ ભરત ક્ષેત્રમાં છત્રા નામની નગરીના રાજા-જિતરાગ્રુ તેમની રાણી ભદ્રા, તેમના પુત્ર નંદન કુમાર નામે આવીને ઉત્પન્ન થયા. વિદ્યાવિનયાદિક ગુણુમાં વધી છેવટે રાજ્યગદી ઉપ્ર આવ્યા અને ન્યાય નીતિ પૂર્વક પ્રજાનું પાલન કરતા સુધીમાં ચાવીશ (૨૪) લાખ વર્ષા વ્યતીત કર્યાં. છેવટે સંસારથી વિરક્ત થઇ પાટિલાચાર્યનો પાસે દીક્ષા લીધી. ત્યાંથીજ એક માસની અધાર તપસ્યાના અન્તે આહારી બન્યા અને તેવા દુષ્ટકર તપની સાથેજ જેન ગ્રંથામાં-અસ્હિ વાદિક વીશ સ્થાનકની જે આર-ધના કરવાની બતાવેલી છે તે સર્વ સ્થાનકોની આરાધના પૂર્ણ ઉત્સાહથી કરી તીર્થ કરનામ કર્મ ઉપાર્જન કર્યું. છેવટે સાઠ (૬૦) દિવસ તકના અનશન વતનું પાલન કરી પચ્ચીશ લાખ વર્ષનું આયુબ્ય પૂરણ કર્યું અને અન્તે મરણ પામી છવીશ (૨૬) મા ભવે દશમા દેવલોકમાં આવીશ (૨૨) સાગરાયનના આયુબ્યવાળા દેવતા પણે ઉત્પન્ન થયા. આ ૨૫-૨૬ એમ બે ભવના પછી સત્તાવીશ (૨૭) મા ભવે શ્રી મહાવીર ભગવાન પછે આવીને ઉત્પન્ન થયા.

આ ચાવીશમા તીર્થ કર શ્રી મહાવાર ભગવાનના જીવન ચરિત્રના સંબંધે -ર્જેન જૈનેતરના ધુરંધર પડિતાએ અનેક લેખાે પ્રસિદ્ધ કરેલા છે. ત્યાંથી જેવાની ભલામણ કરી હું આ કાર્યથી નિવૃત્ત થાઉં છું. શ્રી મહાવીરસ્વામી ચાવીશમા તીર્થ કર, બાધબીજની પ્રાપ્તિ થયા પછી પણ, કાેટાકાેટિ સાગરાપમના ઘણાલાંબા કાળસુધી સંસાર ચક્રમાં ભગ્યા. તેમના સ્વરૂપનું કિંચિત્ દિગ્દર્શન અમાે ઉપર કરાવી ગયા-એ ઉપરથી સાર તારવવાના અમારાે ઉદેશ છે તે એ કે–

આ અવસર્પીંહીમાં વખતાે વખત ભૂલેલા ધર્મની જાગૃતિ કરાવનાર સર્વજ્ઞરૂપ **ચાવીશ તીર્થ કરે**ા જૈનોમાં થયા છે. હિં**દુધર્મમાં પ**ણ **ચાેવીશ** 

3190

પ્રકરણ ૪૦ સું. દયાદિક ૧૦ વસ્તુનાે બુદ્ધ સ્વયં કરેલાે અભ્યાસ. ૩૭૧

<mark>અવતારેાની</mark> ગણત્રી કરીને બતાવેલી છે. તેમનાં કાર્ય ઘણા વિચિત્ર પ્રકારનાં લખીને બતાવેલાં છે.

તેમાં જૈનાના પહેલા લોથ`ંકર સાે પુત્રના પિલાશ્રી ઝાયભદેવને હાલમાં થએલા વાપદેવ નામના પંડિતે ભાગવત લખતાં આઠમા અવતારરૂપે ગાેઠવ્યા છે. તે અન્ને પ્રકારના લેખાે અમાેએ લખીને ખતાવ્યા છે ત્યાંથી વિચાર કરવાની ભલામણુ કરૂં છું.

જૈનોના ૨૪ મા તીર્થ કર ધર્મના બાધની ( સમ્યકત્વની ) પ્રાપ્તિ થયા પછી કર્મની પરતંત્રાથી પરાધીનપણે સંસારના ચક્રમાં ફર્યા અને પછી માટા ભવેામાંના પચ્ચીશમા ભવે દીક્ષિત થઇ વિવિધ પ્રકારની તપસ્યા કરી તીર્થ કર નામ કર્મ ઉપાર્જન કર્યું અને અન્તે ઉત્તમ દેવલેાકમાં ગયા. ત્યાં જે ઉત્તમ ત્રણ ગ્રાન હતાં તે લઇને સત્તાવીશમાં ભવે મહાવીરનામે ૨૪ મા તીર્થ કર થયા અને કર્મના સર્વથા નાશ કરી માહ્યમાં ગયા તેમના કિચિત્ સંબંધ પૂર્વના લેખમાં અતાવી દીધા છે.

ઇતિ ૨૪ મા તીથ<sup>જ</sup>કરના જીવ બેધ્ધ ખીજની પાપ્તિ થયા પછી પણ એક કાેટાકાેઠી સાગરાેપમના ઠાલસુધી કર્મની પરતંત્રતાપણે લાખાે ભવાે કર્યા તેમાં-ના માેટા ૨૭ મા ભવે શ્રી મહાવીર નામે તીથ<sup>જ</sup>કર થયા તેમનાે કિંચિત્ માત્રનાે સંબંધ આ ૩૯ મા પ્રકરણમાં લખીને અતાવ્યાે.



## પ્રકરણ ૪૦ સું.

દયાદિક ૧૦ વસ્તુનાે **બુદ્ધે સ્વય**ં કરેલાે અભ્યાસ

મહાવીર બેાધિ પછી કમઁની પરતંત્રતાથી ૨૭ મા ભવે મુક્ત થયા. બુદ્ધ સ્વતંત્રતાથી દશમાભવે નિર્વાણુ તે અતાવીએ છીએ.

હવે જૈનના મહાવીરના સમકાલીન ખુદ્ધ નામે થયા છે તે લાખા વર્ષ પૂર્વે થએલા દીપ કર નામના ખુદ્ધના સમયમાં સુમેધ નામના પ્રાહ્મણ હતા તેએ ઘરબાર છાંડીને સમાધિસ્થ થયા હતા. તેમને જેઇને દીપ કર બુદ્ધ કલ્પિલ વસ્તુમાં ખુદ્ધ તરીકે થશે એમ પાતાના શિષ્યોને કહીને ચાલતા થયા હતા. ત્યાર બાદ આ સુમેધે લોકોને કહ્યું કે હું ખુદ્ધ થઇશ ખરા પણ મારે અનેક જન્મા સુધી દાન શીલાદિક દશ પારિમિતાના અભ્યાસ કરવા પડશે એમ પાતે પાતાની ભવિષ્યવાણી કહી બતાવે છે. અને સ્વત ત્રપણે તે દશ પારિમિતાના અભ્યાસ કરવા સંસાર ચક્રમાં પડે છે. તેના કિચિત વિચાર આ ઠેકાણે કરીને બતાવીએ છીએ.

## દયાદિક દશ પારિમિતાના અભ્યાસે થએલા બુદ્ધ

્યુદ્ધલીલાસા<mark>ર સંગ્રહ. લ</mark>ેખક <mark>ધમાનંદ ક</mark>ાસંબી, અનુ વાદકનીલકંઠ ઇશ્વરદાસ. છપાએલાે સં. ૧૯૭૯, બાેધિસત્વની ૧૦ કથાઓમાંથી કિંચિત્

(૧) **સુમેધ કથા**∽લાખાે વર્ષ પૂર્વ આ જંબુ દ્વિપમાં અમર નામના નગરમાં–" **સુમેધ** " નામનાે એક કરાડાધિપતિ બ્રાહ્મણુ પાતાનું ધન યાચકાેને આપી સમાધિ નિમગ્ત થયાે.

તે સમયે દીપ કર નામના બુદ્ધ ઉત્પન્ન થએલા છે. તેની ભિક્ષાન: માટે સંપૂર્ણ રાજ નગર શ્રૃંગારેલું. ખચેલું માત્ર એક ખાબાચીયું જોઇ ત્યાં સુમેધ ભક્તિના માટે લાંબા પડી ગયા, ત્યાં આવેલા દીપ કરે પાતાના ભિક્ષુકોને કહ્યું કે-આ ઉંધા પડેલા લાખા ધર્ષ પછી કપિલ વસ્તુમાં સુદ્રોદનની માયાદેવી રાણીથી જન્મી કરોડાે લોકોના ઉપકાર્તા થશે.

દીપંકર ગયા પછી **સુમેધ** તાપસ બાલ્યેા−ભવિષ્યમાં હું છુદ્ધ થઇશ ખરા પણ અનેક જન્મમાં લાેકના હિત માટે હદ પારનાે પ્રયત્ન કરીશ તાેજ અુદ્ધત્વ પ્રાપ્ત થશે પરંતુ આત્મ પરહિત સાધનારા ગુણે∣ મને નીચેના દશજણુાયા. પ્રકરણ ૪૦ મું. દયાદિક ૧૦ નાે બુદ્ધે કરેલાે સ્વયં અભ્યાસ. ૩૭૩

૧. દાન, ૨ શીલ, ૩ નેષ્કમ્ય, ૪ પ્રજ્ઞા, ૫ વીર્ય, ૬ ક્ષાંતિ, ૭ સત્ય, ૮ અધિષ્ટાન, ૯ મૈત્રી, ૧૦ ઉપેક્ષા.

સુમેધ બેાલ્યેા કે મને જે બુહત્વ પ્રાપ્ત થવાનું છે તેા મારે આ દશ પારિમિતાના અબ્યાસ કરવા જેઇએ અને તે ૧૦ પારિમિતાના અબ્યાસ અનેક જન્મના અબ્યાસથીજ પ્રાપ્ત થશે.

છુદ્ધત્વ પ્રાપ્ત થવાના નિશ્ચય કર્યો તેથી બાેધિસત્વ ( ભાવિછુદ્ધ ) એ સંજ્ઞા પ્રાપ્ત થઇ.ાા

## પુત્ર, પુત્રી, સ્ત્રી આપી દાનાભ્યાસ.

(ર) વેસ્સ તર-તે સુમેધ-દેહ વિસર્જન કરી જુદી જીદી ચેાનિચેામાં જન્મ લઇ વેસ્સ તર નામનેા રાજપુત્ર થઇ સુવરાજ થયેા. તેણે હાથી ઉપરથી ઉતરી હાથીનું દાન બ્રાદ્મણેને આપ્યું, તેવા કારણેથી રાજાએ કાઢી મૂક્ચેા, તેા પણ ગરીબેાને તે દાન આપતા, પરિવાર સાથે સ્થ ઉપર ચઢીને જાતાં તે પણ યાચકાને આપી વનમાં ચાલતાં બધાં ગયાં. એક બ્રાદ્મણ તેના પુત્ર અને પુત્રીનું દાન લઇ તે પુત્ર પુત્રીઓ વેસ્સ ંતરના આપને સાંપી ધન લાબ્યા. સ્ત્રીનું પણ દાન આપશે તે ભય મટાડવા ઇંદ્રે વાપસના વેશે માગી. સ્થાપના રૂપે તેની પાસે સુક્રી ચાલતા થયેા. તે બાેધિસત્વે વેસ્સ ંતરના ભવમાં પુત્ર, પુત્રી, અને સ્ત્રીનું દાન આપી દાનાભ્યાસ કર્યો ા ર ા

પરાર્થ કાર્ય કરી **શીલના** અભ્યાસ.

(૩) મધની વાત-હજારોવર્ષ પૂર્વે તે બાે ચિત્ત-ખેડુના ઘરે મધનામે જન્મ્યાે. લાેકાેનું સ્વાર્થી પણુ દેખી પાતે સ્તતા સાફ કરવા, ગંદુ ફેકી દેવું. ઇત્યાદિ લાેકાે પયેાગી કાર્ય કરતાં એક શિષ્ય મળ્યાે. શા લાેકાેના ઉપદેશથી નિવૃત્તિ ) ના ઉપદેશ કર્યા, એવા બીજા ૩૦ શિષ્યા મળ્યા. આ લાેકાેના ઉપદેશથી દારૂવાળા, કચેરીયાેવાળા નવરા થયા. તેમને રાજ્યમાં કરીઆદિ કરી. ત્રીસેને રાજ્યના માણુસા પકડી ગયા. તપાસ વિના ઉધા સુવાડી હાથી ચલાવાના હુકમ થયાે. માણુસા પકડી ગયા. તપાસ વિના ઉધા સુવાડી હાથી ચલાવાના હુકમ થયાે. માણુસા પકડી ગયા. તપાસ વિના ઉધા સુવાડી હાથી ચલાવાના હુકમ થયાે. માણુસા પકડી ગયા. તપાસ વિના ઉધા સુવાડી હાથી ચલાવાના હુકમ થયાે. માણુસા પકડી ગયા. તપાસ વિના ઉધા સુવાડી હાથી ગયણવાર ચલાવ્યા પણ તેમના ઉપર ધરયા નહિ. તપાસ થતાં મધને અધિકાર અને ક્રરિયાદિઓને શુનેગાર ઠરાવ્યા, પણ મધે છાડાવ્યા. છેવટે સર્વ કામ પૂરાં કરી દેહ છેાડી દેવલાેકમાં દેવોના રાજા થયાે ા આ ભવમાં શીલ અને મૈત્રીના પુરા અભ્યાસ કર્યા, તેમ બીજા લવમાં પણ એજ અભ્યાસ કર્યાનું જણાવ્યું છે. ૩ ા (૪) ચુક્લ-અતીત કાળમાં ખ્રાદ્માગ્રુ પુત્ર **ચુક્ષ બાધિ** થઇ માબાપના આગ્રહથી પરથ્યાે પણ શીલ ખંડન કર્યું નહિ. છેવટે સ્ત્રીની સાથે વાણારસીના ઉદ્યાનમાં ગયા. ત્યાં આવેલા રાજાએ પૂછ્યું કે--આ તારી સાથે કાેણ છે ? ઉત્તરમાં--ધમ'પત્ની કહી, રાજા-શત્રુ ઉભાે થશે તાે શું કરીશ ? ઊ-ઠંડાગાર કરી દાબી નાખીશ. રાજાએ-તાપસીને અંતે ઉરમાં માકલાવી પણ તે ડગી નહિ, છેવટે ચુદ્ધ પાસે આવીને રાજાએ કહ્યું તે મને શું કર્યું ? ઊ-અરે મેં તાે ત્યાંને ત્યાંજ દાબી દીધા-રાજાએ પૂછ્યું કર્યા શત્રુ ? કોધરૂપી શત્રુને ક્ષમાથી મેં ત્યાંને ત્યાંજ દાબી દીધા. તાપસી પાછી સાપી. ા આ ભવમાં ક્ષાન્તિના અભ્યાસ કરી રવપરનું હિત સાધ્યું.

## વીર્ય'નેા, નૈત્રકર્મ્પ'નેા, અને ઉપેક્ષાના, અભ્યાસ.

(૫) મહાજનક-પ્રાચીન કાળમાં વિદેહ રાષ્ટ્રની મિથિલામાં-મહાજનક રાળ-પુત્રો બે-અરિષ્ટ જનક, પૌલ જનક, અરિષ્ટને ગાઠી. છેવટે પૌલથી અસ્પિટ મરાણે!. ગર્જાણી રાણીએ ચંપામાં બ્રાહ્યણને ત્યાં પુત્ર પ્રસગ્યે. મહાજનક દાદાનું જ નામ આપ્યું. વિધવા પુત્ર કહી છેાકરાં ખીજવવા લાગ્યાં. માતાને પુછી જાજમાં બેસી પોતાનું રાજય લેવાને ચાલ્યે. જાજ કુટયું, છેવટે સમુદ્રની દેવી મણિ મેખલાએ મિથિલામાં પહેાંચાડયા. તેજ દિવસે કાકા પૌલ મર્યો છે. રાજ્યાભિષેક થયા ને કાકાની છાકરી સિવલીને પરણ્યા. દીર્ઘાયુ પુત્ર થયા. પ્રજાના સારા આશીર્વાદ મેળગ્યા. એક વખતે ઉદ્યાનમાં જતાં કેરીઓના ભારથી નમેલા ઝાડની કેરી મંગાવી ખાધી, વખાણ કર્યાં, ચાલવા માંડયું. પાછ ળથી લાેકોએ સાફ કરીને મૂધ્યું પાછા વળતાં ઠુંઠ મુંઠ જોઇ ખેદ થયા. સણુક્ષ-ગુરતાને! વિચાર કરી ભગવાં પહેરી વનવાસ લીધા. સિવલીએ મન ફેરવવા ઘણા ઉપાયા કર્યા છેવટે જીનાં ઘરામાં અગિ મૂકાવી કહેવરાગ્યું. હું મારૂં કર્તાગ્ય કરી ચુક્રયા છું એજ ઉત્તર મલ્યા. આ જનમમાં-સમુદ્ર તરીને, પ્રજાતું કલ્યાણ કરીને વીર્યના, રાજ્યના ત્યાગથી-નેષ્કમ્ચ ના, બિથલા ખલતાં-ઉપેક્ષાના, અભ્યાસ કર્યા. બીજા જન્મામાં પણ આ ત્રણોના અભ્યાસ કર્યા છે. ા ૫ મા

## પ્રજ્ઞા પારિમિતાનાે અભ્યાસ.

( ૬) મહૌષધ--મિથિલામાં વિદેહ રાજા. તેને સેનક, પકકસ, કવિંદ, અને દેવિંદ એ ચાર અમાત્ય. રાજાને સ્વપ્તું-એક અગીઆ જેવા લલુકાે થઇ પ્રકરણ ૪૦ મું. હુદ્ધ સ્વયં કરેલા ૧૦ પારિમિતાના અભ્યાસ. ૩૭૫

ચાર મ્હાેટા અગ્નિ કુંડને વિંટાઇ વત્યેા. સવારે અમાત્યાેએ સાંભળીને–સેનકે કહ્યું ડરવા જેવું નથી, અમા ચારની પાછળ ઠેાઇ પડશે એવું ભવિષ્ય બંધાય.

મિચિલા નજીક '**યવમધ્યક** ' શહેરમાં-રાજાના સ્વપ્નને દિવસેજ શ્રીવર્ધ કે ગૃહસ્થની સી ગર્ભવતી થઇ. નવમાસે બાેધિસત્વનાે જીવ પુત્રપણે થયેા મહીષધ નામ રાખ્યું. બુદ્ધિબળથી યુવાનાેનાે સુખ્ય થયાે. કીડાશાળા માટે પૈસા લેગા કરી, છાેકરાએાએ મહીષધને સાંપ્યા.

આ બાેધિસત્વે–એક છેડે–રમવાની, અભ્યાગતાેને રહેવાની, એકતરક્ મુશાફરાના માટે, ગરીબ સ્ત્રીએાની પ્રસુતિના માટે, ધર્માપદેશ માટે અને એક ન્યાય સભા, આવી જીગતીવાળી તે શાળા બનાવી. કીર્તિ સાંભળી લોકો જેવાને આવતા. વળી એક તળાવ પણુ ત્યાં બંધાવ્યું.

૧ એક વખતે----બળદની એડને માટે બે જણુ લડતાને બાેલાવ્યા.

એક બેલ્ચેા---મારી આંખ મીચાતાં મારા બળદ લઇ ચાલ્ચાે. બીજાએ કહ્યું એ લુચ્ચા છે. એક ખુણામાં પૂછ્યું આજે શું ખવડાવ્યું છે. તલના ખાળ એને ચાખાની રાબ, સાક્ષી રાખી છાડયાે. બીજાએ કહ્યું મેં તા ઘાસજ આપ્યા છે. પછી--પ્રિયંગુનાં પત્રાંના રસ પાઇ મલ ત્યાગ કરાવતાં ખાલવાલાને જુઠા ઠરાવી ઘાસવાળાને સેપાવ્યા.

ર એક સ્તી પુત્રને પાલ ઉપર મૂકી તલાવમાં નાવા ઉતરતાં ત્યાં યક્ષિણીએ પુત્રને રમાડવા માગી લઇ ચાલવા માડયું. જગડાે મચ્ચાે. બાેધિસત્વે–પગ ખેંચીને લે તેના પુત્ર. બન્નેએ ખેંચ્યા. છાકરાની બુંબાબુંબ થવાં પગને છાડવાવાળીને સાંપાવ્ચાે. આ વાતા રાજ્ય શુધી પંદ્વાંચીએા અને બુદ્ધિબળમાં અગ્રસ્થાન મળ્યું. આ વાત મિથિલાની થઇ.

પંચાલમાં × **સુલની પ્રકાદત્તનું** રાજ્ય, કેવક પ્રધાનની સલાહથી એક છત્ર થતાં તેને વિદેહ ઉપર ચઢાઇ કરી, બાેધિસત્વની સલાહથી ધીરજ ધરી બેઠા.

કેવટે ધ્રમ્હકત્તને સલાહ આપી કે બેસી રહેા અનાજ પાણી ખુંટતાં વિદેહ રાજા તાબે થશે. એમ ત્રણુ વર્ષ થતાં બાધિસત્વે ગુપ્તપણે અનુકેવટ મિત્ર પાસે પ્રમ્હદત્તના માણસાને મેવા મીઠાઇ અપાવી કહેવડાવ્યું કે-અનાજ પાણી ખુટવા માંડયાં છે.-વિદેહના સીપાઇઓએ અનુંકેવદને પકડી મહીષધને સાંપ્યા. ગધેડા ઉપર બેસાડી નગર બહાર કાઢી સુકયાે એટલે અનુકેવદે બ્રદ્ધાદત્તનું શરણ લીધું. મિથિલામાં અનાજ પાણી ખુટયાં છે. તમાને મદદ કરતાં મારા બુરા હાલ

× આ પ્રકાદત ૧૨ મા ચક્રવતી થયા છે. વત્તાંત કિચિત આપ્યું છે.

| ખંડ | ٩.    |
|-----|-------|
| •   | ં ખંડ |

ચચા. વિશ્વાસ થતાં **છાદ્ધદત્તે** અનુકેવદને પાસે રાખ્યા. આ તરફ બાેધિસત્વે પાતાના સિક્કાનાં-કિમતી આભૂષણા, વસ્ત્રો, છદ્દાદત્તના કારભારીઓ પાસે માકલી જીજ કિંમતમાં આપી અનાજ મંગાવવા માંડશું, થાડુ આપતા શું થવાનું છે. સમજી આપતા અને માલ વહેંચી લેતા.

પ્રદાદત્તે–અનુકેવદને પુછસું–હજુ વિદેહતાએ ઠેમ નથી થતા ? અનુકેવદે કહ્યું કે મહીષધથી લેટયાે લઇ આપણા કારભારીઓ પુટયા છે. આ વાત જાણવા દરબાર ભરાવ્યા. નવાં વસ્તો અને આભૂત્રણેા પહેરીને સભામાં આવ્યા અને તે ઉપર મહાૈષધની છાપ પણુ બેઇ પ્રદાદત્ત ગભરાયાે. અનુકેવદે ધીરજ આપી. બે ઘેાડા તૈયાર કરાવ્યા અને રાત્રિએજ તેના ઉપર સ્વારી કરી બન્ને ભાગ્યા. પ્રદાદત્ત શાથી ભાગ્યા તેની ખબર કાઇને પડી નહિ તેથી લશ્કર પણ ઉપડી ગયું.

હવે વિદેહરાજાને તાએ કરવા-કેવટમંત્રી સાથે ભેટણુ મેહલી કહેવરાવ્યું કે કાયમ મંત્રી થવા મારા છેાકરી લ્યેા ? વિદેહ રાજા લલચાયેા, ચારે મંત્રોઓની સલાહ મળી. માત્ર મહાૈષધને એ વાત ચાેગ્ય લાગી નહિ. તેથી ઘેર જઇને બેઠા અને કહેવરાવ્યું તમાે લગ્ન લાંબા મુહ્ર્તાનું રાખા, વિદેહે તે વાત માન્ય રાખી.

મહીષધ પંચાલમાં જઇ-મકાન બંધાવવાની તૈયારી કરતાં પ્રથમ કોટ નંખાવ્યાે અને ચાડા દિનમાં તૈયારક રાવ્યું બ્રહ્મદત્તની છાકરી પરણવા વિદેહ પંચાલમાં જઇ મહીથધના અનાવેલા મકાનમાં ઉતર્યો અને ત્રિજેજ દિવસે બ્રદ્મદત્તે ઘેરેા ઘલાવ્યાે અને અધાએ ગલરાયા. હવે શું કરવું ? એક મંત્રીએ–અલી મરવાતું, ખીજાએ મારીને મરવાતું, ત્રિજાએ ઝેર પીવાતું, ચાથાએ મહોષધની સલાહ લેવાંતું કહ્યું. મહીષધે કહ્યું હું ખેડુતને છેાકરા, કહીશ તે છુટી પડવાતું. ભાઇ જે થયું તે ચર્યું પણ હવે છુટવાનાે ઉપાય અતાવ કહી બધાએ રાેઇ પડયા. મહીષધે ખ્રદ્ધદત્તની હુચ્ચાઇ સમજીને મકાનમાં બે ભેાંયરાં કરાવી રાખ્યાં હતાં. રસ્તા બે હતા, એક ગંગાના કાંઠા સુધી અને બીજો રાજમહેલના દાદરા સુધી. ઘેરાની ખબર પડતાની સાથેજ રાજમહેલથી પ્રદ્યદત્તની-માતા, વહું, છેાકરી અને એકના એક છેાકરા સમજાવી ગંગા કાંઠાના રસ્તે પહેાંચાડી દીધા હતા. વિદેહાદિકાેને પણ તેજ રસ્તે મિકલી ઠેઠ મિથિલામાં પહેાંચાડી દીધા. આ સર્વ રાત્રિમાંજ પતાવી દીધું. સવારે પ્રદાદતે વિદેહના રાજાને પકડવાની ધામધૂમ કરી. મહીષધે જીવાબ આપ્યા કે તે તા યધા ઠેકાણે પ**હેાંચી ગયા, એમ સાં**ભળતાની સાથેજ હુકમ થયે**ા** કે-એ હરામ-ખારના છુરા હાલ કરા ? જીવાબ વાળ્યાે કે–મારા જેવા હાલ કરશાે તેવાજ હાલ તારી માતાદિક ચારના થશે. તપાસ કરતાં ચારમાંનું એક પગ્ર મળ્યું નહિ.

પ્રકરણ ૪૦ મું. બુદ્ધે સ્વય કરેલા ૧૦ પારિમિતાના અભ્યાસ ૩૭૭

બ્રદ્મદતે ક્રોધને સમાવી બધી બીના જાણી લઇ પોતાની પાસે રહેવાની માંગણી કરી પહ્યુ મહીષધે કળ્યુલ કરી નહિ.

મેાટી લેટ આપી મિથિલામાં માકલી દીધા. ત્યાં પણ માટા મહાત્સવની સાથે લેટણાં લીધાં એમ બુદ્ધિબળથી બન્ને રાજાઓની કૃપા મેળવી. આ જન્મમાં પ્રજ્ઞા પારિમિતાના અભ્યાસ કર્યો. ા ૬ ા

# નિશ્ચયથી નહિ ડગવા રૂપ અધિષ્ટાનના અભ્યાસ

૭ તેમિય–વારાણસી નગરીમાં **કાશી** રાજા, રાણી **ચંદા દેવીને, અનેક** માનતાએાથી પુત્ર થતાં રાજાએ વર આપ્યા. લંડારમાં રખાવ્યા. જેસીએાએ ચકવતી' થવાનું જણાવ્યુ નામ **તેમિય** સખ્યુ.

રાજાએ બ્લુજ ગુન્હા માટે ચાર જશને લયંકર શિક્ષા કરેલી જોઇ તેમિયને ઉદ્દવેગ થયેા. ભાગી જવાના ઉપાય જડે નહિ. તેમિયની પૂર્વ જન્મની માતા રાજ્યની દેવીએ ગાંડા થવાનાે ઉપાય બતાવ્યાે. તેથી ગુન્ય જેવા થઇ બેઠા, ઘણા ઉપાચાથી કાંઇપણ વળ્યું નહિ. છેવટે તેને દાર્ટી દેવાના નિશ્ચય પર આવતાં દુ:ખિણી રાણીએ-વરની માગણીથી આઠ દિવસનુ રાજ્ય તમિયને અપાવ્યું. બહી ઘેલછા માની રાણીએ–ઘણા પ્રકારથી નેસું પણ કાંઇ વત્યું નહિ છેવટે ઘણા વિલાપ કર્યો. સુદ્રત પુરી થતાં અમંગળ રથમાં એસારી તેમિયને દાટવા ચાલ્યા. ખાડા ખાદવા માંડયા. ત્યાં તેમિય બાલ્યા કે- હું બેરા, મુંગા કે જડ લરત નથો. મને દાટી અધર્માચરહ્ય કરીશ નહિ. સારથી ચકિત થયેા-**ને**સીઓએ, વૈદ્યોએ જડ કહી દાટવા સાંપાવ્યાે તેને આવી મધુર ભાષા કુટી કયાંથી ? તેમિય બાલ્યા અરે ભૂતાદિકના બ્હેમ કરીશ નહિ હું રાજાનાજ પુત્ર છું. સારથીએજ કહ્યું આવી મધુરવાણી તારાં માતાં પિતા આગળ બાલ્યા કેમ નહિ ? હે સારથી ? સાંભળ હું પૂર્વ જન્મમાં વીશ વર્ષ રાજ્ય કરી ૮૦ હુજાર વર્ષ નરકમાં પડયાે હતાે જેનું સ્મરણ થવાથી છુટવા મેં આ અધી ઘેલછા કરી છે. જો એમ છે ત્યારે તા મને પણ શિષ્ય કરા ? જા રથ સાંપીને પાછા આવ. જતાં પ્રથમ ચંદાદેવીજ મળ્યાં. સારથીએ કહ્યું કે–તમારા છાકરાને રાગાદિક કાંઇ પચ નથી માત્ર રાજ્યથી છુટવા માટેજ આ વત અંગિકાર કર્યું હતું. બધાં જંગલમાં મળવા ગયાં. તેમિંચે સત્કાર કર્યો અને કહ્યું તમારા આગમનથી હું ખુશી થયે છું. રાજા-બેટા ! તે તારા નિશ્ચયની હુદવાળી. તપ કરવાના સમય મારા છે. તારા નથી માટે રાજ્યપદ સ્વીકાર ! છેવટે કાઇપણ વળ્યું નહિ ৷ આ જન્મમાં પોતાના નિશ્વયથી ન ડગતાં અધિષ્ટાન પરિમિતાના અભ્યાસ કર્યો ા ૭ ૫ =

48

#### સંત્યતાના પૂરો અભ્યાસ.

૮. સતસામ-દેશકર, ઇંદ્રપ્રસ્થમાં કૌરવ્ય રાજા પટરાણીને પુત્ર સુતસામને અભ્યાસ માટે તક્ષક્ષિલામાં જતાં, માર્ગે કાશી રાજાના પુત્ર ગ્રહ્મદત્ત મત્યો. મેત્રી થઇ એકજ આચાર્ય પાસે ભણ્યા. બીજા પણ ઘણાં રાજકુમારા હતા. સુતસામે અગ્રપદ મેળવી બીજાઓને લણાવવા માંડવું. પુરા અભ્યાસે ગુરૂ દક્ષિજી આપી રક્ત **લે**નારાએોને કહ્યું હું પ્રામ્હ<mark>ે</mark>બ નથી કહી સુતસામે કુમારોની દક્ષિણા લીધી નહિ પણ એક વસ્તુની માગણી કરી કે તમે બધા ઉપાસથ × વરતનું પાલન કરજો કળૂલ કરી બધા ઘેર ગયા. પિતાના પછી ગ્રમ્હદત્ત રાજા-ઉપાસથ વર્તના દિવસે-વધ ન કરવાના હુકમ કરતા, પણ પોતે પહેલા દિવસનું મંગાવેલું માંસ ખાતા. એક દિવસે તે માંસ કુતરા ખાઇ ગયા. તેથી રસાઇઆએ પ્રથમ દિવસે શલી ઉપર ચઢાવેલા માણસતું માંસ લાવીને પીરસ્યું. પૂર્વ ભવના અભ્યાસથી સ્વાદિષ્ટ લાગતાં અભય આપી રસાેઇયાને પૂઝી તેના માણસની આજ્ઞા કરી. ફાંસીએ ચઢેલાને રાજ છુપી રીતે લાવતા. પણ તે ખુટતાં ચાઘડીયા વાગવાને સમયે જીવતાંને પકડવાના હુકમ થતાં, તે પ્રમાણે કરવા માંડશું, હાહાકાર થતાં લોકા પ્રગ્હદત્ત પાસે ગયા. હું નગર રક્ષક નથી કહી વિદાય કર્યા. **કાલાહરતી** સેનાપતિ પાસે ગયા. તપાસ કરીશ, કહી તેજ રાત્રે માણુસા છેાડયાં. માંસની ટાપલી સાથે રસાઇયાને પુકડી સેનાપતિ પાસે મુકયા. અરે ! રાજાને માનીતા થઇ તે આ શું કર્યું! મેં તા હુકમથી કર્યું. હું તે પ્રમાણે કહીશ ? હા, પ્રદ્વાદત્ત પાસે ઉભા કર્યો સેનાપતિએ કહ્યું આ કહે છે કે હું રાજાને માટે કરૂં છું, તે કેમ ! પ્રમ્હકત્તે કહ્યું સાચું છે. વાલ દેલાતાં લોકો ઉપડયા, સેનાપતિએ હથિઆરા આપી રસોઇઆની સાથે નગરથી બહાર કાઠી મકયા. રસ્તાથી દર વડના ઝાંડ નીચે ઝૂપડુ ખાંધી રહ્યા. ત્યાં રસ્તાપરનાં માણસા પકડતા લાકોએ રસ્તા બદલ્યા. એક દિવસ લક્ષ ન મળવાથી રસાઇયાનું લક્ષ કરતા એકલાજ રહ્યા.

એક મનાઢય પ્રાહ્મલ માલસા રાખી તે રસ્તેથી નિકળ્યે. હું નર ભક્ષક ? એમ હાકથી ગલરાવી બ્રાફાજીને ખાંધે ચઢાવી ચાલ્યા. પાછળ આવતાં માણસા દેખી આડેા માર્ગ લેતાં કાંટા ભાગ્યા. બ્રાહ્મણને છાેડી દુઃખથી સ્થાનકે પંહોંચ્યા.

× ઉપાસચ-એ આડમ, પૂર્ણ્ડિમા, કૃષ્ણ ચઉદમ-માસવા દિવ ચારમાં વધારિક પાંચ ન કરવાં, ૬ મધ્યાન્હ પછી ન જમવું. ૭ નૃત્યાદિ સુગંધાદિ ન સેવવાં ૮ મોઠી પથારીએ ન સુવું, એ આઠ નિયમ પૂર્વે શુદ્ધોમાં ચાલતાં.

### પ્રકરણ ૪૦ મું. બુદ્ધે સ્વયં કરેલાે ૧૦ પારિમિતાનાે અભ્યાસ. ૨૭૯

સારૂ થશે તેા સા રાજપુત્રોના યજ્ઞ કરીશ, તેમ વડની દેવતાની માન્યતા રાખી. રવાભાવકજ સાત દિવસમાં શાંન્તિ થતાં શિકાર માટે નીકળ્યા. પૂર્વભવના મિત્ર એક યક્ષ મળ્યો, તેને સાથે ચાલવાનું કહેતાં બાધાની નડતર જથાવી. પવન વેગથી જાવા આવવાના મંત્ર શિખાવી યક્ષ ચાલતા થયા. હવે પ્રસદત્ત રાજ પાંચ દશ રાજકુમારા પકડી હથેલીમાં કાસું પાડી દાર ભરવી વડ સાથે બાધી દેતા. માત્ર સુતસામને છેાડી વ્યઠવાડીયામાંજ સા (૧૦૦) રાજકુમારાને પકડી ચગ્ર કરવા તૈયાર થયા. મને પાપ ન થાયના વિચારથી-દેવતાએ ઇંદ્રને કહ્યું. ઈંદ્રે સુતસામના મેલાયનું જણાવ્યું. ભિક્ષુવેષે દેવતા પ્રદાદત્ત પાસે આવતાં મારવા દોડચા. પકડાચા નહિ. અરે ! ભાગે છે કેમ ! અરે તુંજ તારા પાપથી દેહતા કરે છે. ગ્રહ્યદત્ત બાલ્યા–માપી છું પણ વચન પાળું છું. ભિક્ષુવેષે–સુત-સામ વિના ચગ્ન પ્રમાણ નથી કહી અંતર્ધાન થતાં દેવતા છે એમ સમજ્યો. પ્રદાદત્ત સતસામને પકડવા કમળાની પાછળ જઇ બેઠા. બીજે દિવસે સુતસામ પુષ્પ નક્ષત્રનું સ્નાન કરવા જતાં રસ્તામાં તક્ષશિલાના પ્રામ્હેલે ચાર શ્લેાક સાંભળવા જાણાવ્યું. સત્તસામે કહ્યું કે ઘેર જા ! આવીને સાંભળીશ. રનાનમાટે તળાવમાં ઉતરતાંજ ગ્રમ્હદત્ત તેને પકડીને ચાલ્યાે સુતસામનાં આંસુ પડતાં બ્રેમ્હદત્તે પૂછશું કેમ રાવે છે ? સુતસામે કહ્યું બ્રામ્હણને આપેલું વચન પળાતું નથો તેથી. વળી કહ્યુ તેને વિદાય કર્યા પછી હે પ્રમ્હદત્ત ? જે કરવું હાય તે કરજે. છેવટે પ્રમ્હદત્ત સાગન ઉપર તેને છેાડયેઃ સામસત ઘેર ગયા, પ્રામ્હણના× ચાર પ્રલાક સાભળી ચાર હુજાર કર્ષાપણ આપી વિદાય કરતાં તેના ઉપર કોરબ્ય રાજા ગુસ્સે થયે. સુવસામે કહ્યું હવે એવા ખરચ નહિ થાય, હવે હું નરલક્ષક યાસે જવાના છું. કૌરવ્ય જવાની શી જરૂર છે કે સુતસામે કહ્યું મારાથી વિશ્વા-સઘાત નહિ થાય. છેવટે નરભક્ષકને મળ્યો. તેથે પ્રથમ પ્રાદ્યણવાળી ગાથા સાંભળવાનું કહેતાં જહ્યાવ્યું કે-તારા જેવા પાપીને શા કામની છે ? પ્રદાદત્ત તું છુટેલાે ક્ષત્રો નીતિ ચુકીને ઢેમ આવ્યાે કે સુલસામ⊸હું સત્યના માટે આવ્યા.

પ્રદાકત્તે કહ્યું બધા નાશના માટે સત્યનું ડુંડુ એ શું મૂર્ખપર્જી નથી કે ? સુતસામે કહ્યું કાર્યમાં ચુક પડવા દીધી નથી તેા પછી ભય શાે ? આ બધી ચાતુર્યતા અને ધૈર્યતાને બેઇને પ્રદાકત્ત કહેવા લાગ્યા કે હું દુષ્ટ છું પછુ

× વિષ્ણુએ હાહ્યાને ચાર શ્લાકનું હાન આપતાં માહમાં નહી પડવાનું કહ્યું છતાં માહમાં પડયા. ભાગવતમાંની આવાત પૃ. ૧૮૦ માં અમેાએ આપી છે. તે આ સુત-સામના પ્રસંગની લઇને ઉધી છત્તી ગાઠવી હોય એવા ભાસ થાય છે. વિચારવાની ભલામણ્ કરું છું.

| 360 | તત્ત્વત્રથી- મીમાંસા. | ખંડ 1 |
|-----|-----------------------|-------|
|     |                       |       |

ગાયાએ તો સાંભળીશજ, ઘણા આગહ થવાથી કાશ્યપના મુખયી ની બેલી તે ગાયાએ સંભળાવી.

અર્થ નીચે પ્રમાશે, - જો એકવાર સજ્જનના સંગ થાય તા પણ તે માણુસને તારીને પાર ઉતારે છે. દુર્જનના સમાગમ હંમેંશના તા પણ તે નકામા છે. ાા ૧ા જે હંમેશાં સાધુજનના સંગમાં રહે છે અને તેમની પ્રેનથી મૈત્રી કરીને તેસના ધર્મ સ્પષ્ટ જાણી લે છે તે માણુસ સુખ પામે છે અને તેવું દુ:ખ નાશ પામે છે ાા ૨ ા રાજાના ાચત્રવિચિત્ર રથેા જીણું થાય છે. માણુસના શરીર શહેજમાં વૃદ્ધ બને છે, પણ સજ્જનના ધર્મ જીના થતા નથી. એમ સજ્જન હંમેશાં કહે છે. ા ૩ ા

આકાશથી પૃથ્વી દ્રર છે અને સાગરના કિનારા તેથી દ્રર છે, તેવીજ રીતે સજ્જનના ધર્મ અસહર્મથી ખરેખરા ઘણાજ દ્રર છે. ા ૪ ા

બતાવેલા ગાથાના અર્થ સમજી ઠંડા થઇ સુતસામને ચારવર આપવાનું જણાવ્યું સુતસામે કહ્યું–ગરે તારામાં શક્તિ કચાંચી ? મને તું આપી ન શકે તા જગડા ?

પ્રદ્વાદત્ત-પ્રાણજતા સુધો આપવા તત્પર રહિશ, પુરા આગ્રહ જોઇ સામસુતે વર માગ્યા.

(૧) હું સાે વરસ તને નીરાગી અને સુખી જોવા સમર્થ થાઉં. ૨ આ રાજકુમારાને જીવિતદાન આપ ? ૩ અને તેમને તેમના ઠેકાણે પહોંચાડી દે ? ૪ તું નરલક્ષકપણ છાડી દે ?

પ્રદ્વાદત્ત-ચાથાના ઠેકાણે તું બીજો વર માગ ? સુતસામે અરે મેં પહેલેજ કહ્યું હતું કે જગડાે થશે. પ્રમ્હદત્તે શરમાઇને તે પણ કળૂલ રાખ્યા. સુતસામે-કુમારાને કહ્યું જે તમા પ્રમ્હદત્ત સાથે પ્રેમ રાખવાતું કળુલાતા છાડાવું તેમણે પૂર્ણ પ્રેમ રાખવાનું કળુલ્યું. બધાને છેાડી દઇ તેમના ઘરામાં પહેાંચતા કરાવ્યા. અને પ્રમ્હદત્તને નરમાંસ છાડાવી રાજમહેલમાં દાખલ કરાવ્યા. સામસુત ત્યાં માસ રહી બીજાં અનેક કાર્યો કરી પાતાના ઠેકાણે પહેાંચી ગયા. 11 ૮ ા

દેવાની પ્રેરણાથી બાેધિસત્વે બુદ્ધ થવાનું કબુલ્યું. બુદ્ધચરિત્ર ભાગ બીએ પૃ. ૧૧૫ થી

" દીપ કર બુદ્ધ થયા પછી ભિન્ન ભિન્ન કલ્પોમાં કી દિણ્યાદિક તેવીશ બુદ્ધ થયા. એ સઘળાની કારકી દેકમાં આપણા બાધિસત્ત એક એક

#### પ્રકરણ ૪૦ મું. વ્યુદ્ધે સ્વયં કરેલાે ૧૦ પારિમિતાનાે વ્યવ્યાસ. ૩૮૧

યારમિતાને પૂર્ણ કરવા રોકાયા હતા અને તે પૂર્ણ કરવામાં અનેક ઝન્મ ધારણ કર્યા. છેવટના જન્મે તે તુષિત નામના દેવલાકમાં જન્મ્યા. આ વેલાએ ભૂતલ ઉપર ખુદ્ધ ઉત્પન્ન થવા જેઇએ એવી તાલાવેલી સૌ દેવાને લાગી રહી હતી અને અનેક ચક્રાવળમાંથી દેવેા એકઠા થયા. તેમને-બાધિસત્વને મનુષ્ય લાકમાં જન્મ લેવાના ખૂબ આગહ કર્યા. અને કહ્યું કે હે મિત્ર ? ( હે બાધિસત્વ ? ) તે આજ સુધી દશ પારિમિતાના અભ્યાસ કર્યો તે ઇંદ્રાદિક પદના માટે નહિ પણ મષ્તુય લાેકમાં જન્મ લઇ ખુદ્ધ પદ પ્રાપ્ત કરલું અને તે દ્વારા મતુષ્યના ઊદ્ધાર કરવેં, એ માટે અનેક જન્મ લઇને તે દશે પારમિતામાં પારંગતા સંપાદન કરી છે અને હવે ખુદ્ધ થવાના સમય નજીક આવ્યા છે. માટે આ સુખ છાંડી મતુષ્ય લાકનાં દુઃખ ભાગવવાને તૈયાર શા ? હવે બાધિસત્વે કહ્યું કે-હે મિત્રા ? લોકોહાર માટે મને દુઃખમાં જેટલા આનંદ આવે છે. તેટલા આ તુષિત ભવન-માં-નંદનવનમાં મળતાે નથી. પરંતુ મનુષ્ય લાેકમાં જન્મ લેતા પહેલાં મારે કેટલાક વિચાર કરવા જોઇએ. મારા શા નિશ્વય થાય છે તે હું યાડાજ વખતમાં તમને જણાવીશ. દેવા સ્થાનકે ગયા. બાધિસત્વે છેવટમાં વિચાર કર્યો કે-જે વખતે દુઃખાેતુ પુરંભાન નથી હાેતું પણ હવે અવધ સા વર્ષની છે તેથી સદ-ધર્મના પ્રસારને માટે આજ સમય મ્હને યોગ્ય લાગે છે પણ કયા ખંડમાં જન્મ ે લેવા ? છેવટ વિચાર એ થયા કે ભારતખંડમાં-લિધ્ય અને હિમાલયના પ્રદેશમાં આ મધ્ય દેશમાં પ્રાચીન કાલમાં માટા સાધુ સંતો ઉત્પન્ન થયા છે માટે શાકય રાજાના કુળમાં જન્મ લેવા તે મારા માટે યાગ્ય લાગે છે. શુદ્ધોદન રાજાની સી માતા થવાના ચાગ્ય છે. હવે હીલ કરવાનું કારણ નથી. જાણી લઇ દેવાને પણ પાતાના નિશ્ચય જણાવી દીધા, ત્યાંજ દેવાના આયુષ્યની મર્યાકા પુરી થઇ હતી. તેમને બુદ્ધના શિષ્ય થવાને માટે મધ્ય દેશમાં જન્મ લેવાના નિર્ધાર કર્યો.

કપિલ વસ્તુ નગરમાં આષાઢો સાત દિવસના ઉત્સવના અંતે માયાદેવી ઘણું દાન આપી ધર્મ શ્રવણ કરી સુતી ત્યાં સ્વપ્ન આવ્યું કે⊸ચારે દિશાના દેવાે હિમાલય પર લઇ જઇ શાલવૃક્ષ નીંચે મૂકી તેમની દેવીઓએ સ્નાનાદિક કરી સુવાડી ત્યાં એક ધોળાે હાથી સુવર્ણ પર્વલથી નીંચે ઉતરી સૂંઢમાં શ્વેત કમળ ઘાલી દેવીને ત્રણ પ્રદક્ષિણા દઇ જમણી કુખથો પેઠમાં પેઠા. આ વાત બીજે દિવસે રાજને જણાવી બ્રાદ્ધણાને તે સ્વપ્નના અર્થ પૂછતાં તેમને ગૃહસ્થા-શ્રમમાં રહેતાે ચક્રવર્તી અને સંન્યાસ લેતા જગતનું અજ્ઞાન દૂર કરશે, એવા પુત્રા થશે એમ જણાવ્યું. પછી રાજાએ સત્કાર કરી વિદાય કર્યા. આ બધા લેખ કિંચિત માત્ર છે. વિશેષ બુદ્ધચરિત્રથી બેવા.

# દીપંકરના પહેલાની સ્થિતિ જાણુવાની જિજ્ઞાસા.

વર્તમાન છુદ્ધના સમચથી લાખાે વર્ષ પુર્વે—દીપ કર નામના છુદ્ધ તે (૨૪) ચાેવીશ છુદ્ધમાંના પહેલા છુદ્ધ થયા તાે તેના પહેલાં આ દુનીયાની સ્થિતિ કેવા પ્રકારનની હતી અને આ અનાદિ કાળની દુનીયામાં કેવા કેવા પ્રકારના પલટા થતા આવેલા મનાયા છે, તેના સંખંધ જો કાેઇ છુદ્ધ ગ્રંથાના ઉંડા અભ્યાસીઓના તરક્થો બહાર પાડવામાં આવે તાે બીજા ઘણા પ્રકારના પુલાસા મેળવી શકાય ?

જેમ જેમ બીજા મતાના અભ્યાસ વધતા જાય છે તેમ તેમ ખાત્રી થાય છે કે-કરાડા નહિ પણ અબજેના અબજ વર્ષોની પૂર્વે જરૂર પૂર્વ કાળમાં સ્વ દ્રષેણાથી રહિત અને સર્વ તત્વાથી પૂર્ણ નિર્મલ ધર્મ ચાલતા હતા એમ સમ-જાય છે પણ પાછળથી તેવા કાઇ વિકૃત કાળના સંધાગ વશથી તે સત્યધર્મના સંચાલકાની ગેર હાજરીમાં અનેક વિષયામાં ફેરફાર થતાં અને જીદા જીદા પક્ષેનું મધારણ થતાં સત્ય તત્વામાં ભિન્નતા ગૂસી ગઇ એમ સહજ વિચાર કરતાં જણાઇ આવે છે.

માટે સલ્યધર્મના ગવેષકાેએ હુકમાં એટલાે વિચાર કરવાની ખાસ જરૂર છે કે-જે ધર્મમાં-તેમનાં શાસ્ત્રોના લેખથી તેમજ તેમના સમુદાયના આચરણથી સર્વ જવાપરની દયાલુલા, પરાપકારતા, નીતિની વિશુદ્ધતા, તત્વના વિષયાેની આરિકતા, ઇંદ્રિયાના વિષયાને કાળૂમાં રાખવાના ઉપદેશની પ્રબલતા, અને તપ, જપ ધ્યાનાદિકના વિયયોને આપવામાં આવેલી પુષ્ટતા વિગેરે નિવૃત્તિના માર્ગનેજ વારંવાર પાષવામાં આવ્યા દાય, તેજ ધર્મ ઉચ્ચ કાેટીના હતા. એવા સામાન્ય વિચાર કરી- શુદ્ધ નીતિના અવલ બનથી યથાશક્તિ પરાપકારાદિકમાં પ્રવૃત્તિ કરવી, ઇંદ્રિયાના વિષયામાં દેાડતી તૃષ્ણાને કાળમાં રાખવી, એજ ખરા માર્ગ આત્સાની ઉન્તિના છે અને એજ માર્ગને સર્વમતના સાધુ સંતાએ સેવેલે: છે તેથી વિવૃત્તિના માર્ગ છે તેજ ધારી છે. તેમાં પણ–સત્ય તત્ત્વોની ખરી ખાજ કરી દુનીયામાં પ્રકાશ પાડવાવાળા સાધુ સંતેખેા કરબો સત્યત-ત્વ ગવેષક સજ્જન પુરૂષોથી ઘણે કિમતી મનાએલે છે–તેના સાધુ સંતા કર્યા હશે ? તેના વિચાર કરવાને માટે અંગ્રેજેના રાજ્યમાં ઘણા સાધના મળી આવે તેમ છે તે સાધનાના પ્રભાવથી સત્યવસ્તુના ગવેષક સજ્જન પુરૂષોએ પ્રથમ બોદ્ધ ગ્રંથાના અબ્યાસથી નીતિની ઉચ્ચતા, ખોદ્માનો વખાણી અને ત્યાર બાદ જૈન ગાંધાના અભ્યાસમાં ઉંડા ઉતરતાં નીતિની ઉચ્ચતાની સાથે જીવાદિક પદાર્થોની

પ્રકરણ ૪૦ મું. બુદ્ધે સ્વયં કરેલા ૧૦ પારિમિતાના અભ્યાસ. ૩૮૩

વ્યાખ્યાનું અલાકિક સ્વરૂપને એઇ દુનીયાના સર્વ તત્વાથી ઉચ્ચતા જેનોનોજ ખતાવી છે. તે પાંડિતાના વિચારાને જાણુવાની ઇચ્છાવાળા સજ્જન પુરૂષોએ અમારા તરફથી બહાર પડેલા '' જૈનેત્તર દૃષ્ટિએ જૈન " અને સ્યાદ્વાદ ( અનેકાંલ વાદ ) ની સાર્થકતા " નામના બે પુસ્તકા જોઇ લેવાં. તેમજ આ પુસ્તકથી પણ વિચાર કરવાની ભલામણ કરી આ લેખની સમાપ્તિ કરું છું.

# જૈનના તીર્થ કર અને બાહના બાધિસત્વની પ્રક્રિયાના ભેદ

જૈનોના બાેધિસત્વા ( સત્યધર્મના બાેધની પ્રાપ્તિવાળા ) ધર્મનાયકા અર્થાત તીર્થં કરા પાતાના સંસારની ખરી સ્થિતિ કાેઇ સર્વન્ન પુરૂષોના કહેવાથી ચાલતા લવમાં જાણી શકે છે પરંતુ પાતાને ભવિષ્ય કાળના વિશેષ જ્ઞાનના અ-ભાવે બીજા થવાના અનેક લવા સુધી સ્મરણમાં રાખી શકતા નથી. પણ તે તે લવામાં કરેલા પાતાના સત્ અસત્ કર્મના સંયોગાના વશથી નીચ ઉચ ચાનિ-યામાં દુ:ખ સુ:ખાદિક પરવશપણાથી ભાગવે છે અને સંસારમાં ભ્રટકે છે. છેવટે પાતાની ભવિતવ્યતાના આંત આવ્યેથી યાગ્ય અવસરે પાતાના કર્મના નાશ કરી સર્વન્નપણું મેળવી મોક્ષયદને પ્રાપ્ત કરે છે.

તેના ઉદાહરણુમાં-ચાવીશમા તીર્થ'કર શ્રી મહાવીર ભગવાનજ બસ છે કેમકે તેમને બાધબીજની પ્રાપ્તિ થયા પછી પણુ પોતાની આકી રહેલી ભવ-સ્થિતિ પૂરી કરવાને માટે સત્ અસત્ કર્મના સંચાગાના વશથી હબ્લરા લાખા ભવસુધીમાં ભટકયા. તેમાંના મુખ્ય સત્તાવીશ માટા ભવેા કે જે જૈન સિદ્ધાંતકા-રાએ લખીને બતાવ્યા છે તેમાંથી યત્ કિંચિત્ સ્વરૂપ ગ્રહણુ કરીને: અમાએ વાચકવર્ગની સામે ઉપસ્થિત કર્સું છે. ત્યાંથી વિચારવાની ક્રરીથી ભલામણુ કરીએ છીએ. ા

હવે બાહોના બાધિસત્વની પ્રક્રિયાના ખ્યાલ કરીને ખતાવીએ છીએ.

ભકિતના માટે ઉધા પડેલા **સુમેધ** નામના તાપસને ઉદેશીને દીપ'કર નામના બુદ્ધે પોતાના ભિક્ષુકોને કહ્યું છે કે-આ **સુમેધ** કપિલ વસ્તુમાં શુદ્ધોદન રાજાની માયાદેવીથી જન્મ લઇ કરોડો લોકોનો ઉપકારી થશે એમ કહી પોતે પાતાની ભિક્ષાના માટે ચાલતા થયા છે. તેમના ગયા બાદ તે **સુમેધ** નામના તાપસ પાતે બાલયા કે ભવિષ્યમાં હું બુદ્ધ થઇશ ખરા પણ અનેક જન્મમાં લોકોના હિતના માટે હદયારના પ્રયત્ન કરીશ તાજ મને બુદ્ધત્વ પ્રાપ્ત થશે. પરંતુ-આત્મ પર હિત સાધનારા ગુણે મને દયાદિક દશ જણાયા છે. એમ કહી કમવાર મરજી મુજબ લાખા વર્ષ સુધી સાધના કરવામાં પ્રવૃત્તિ કરી અને છેવટે

#### તત્ત્વત્રયી-નીમાંસાં.

પણુ પાેલાની મરજી મુજબ ઝુદ્ધપણુે જઇને ઉત્પન્ન થયા. એમ તેમના ચરિત્રમાં જણાવ્યું છે.

તેના વિચાર દેવેાની પ્રેરણાથી ખુહ થયાના લેખમાંથી જીવા કે—

દાપ કરના પછીથી ત્રેવીશ છુહ થયા, તે બધાએ છુહોના સમયથી તે સુમેધ નામના બાધિસત્વ પાતાની મરજી સુજબ દશ પારિમિતાના અભ્યાસ કરવા અનેક જબ્મા ધારણ કર્યા. અને છેવટમાં તુષિત નામના દેવલાકમાં જઇને બેઠા એટલે ત્યાં અનેક ચકાવલના દેવાએ તે બાધિસત્વને મનુષ્ય લાેકમાં જન્મ લેવાના આગ્રહ કરીને કહ્યું કે-તે જે દશ પારિમિતાના અભ્યાસ કર્યા છે તે ઇંપ્રાદિકની પદર્વાના માટે નથી કર્યા, પહુ મનુષ્યાના ઉદ્ધાર માટે કરેલા છે અને છુદ થવાના સમય નજીક આવેલા છે માટે આ દેવતાના સુખને. છાડીને મનુ-ષ્યે થવાના સમય નજીક આવેલા છે માટે આ દેવતાના સુખને. છાડીને મનુ-ધ્રેપ્રાદિકની પદર્વાના સમય નજીક આવેલા છે માટે આ દેવતાના સુખને. છાડીને મનુ-ધ્યેાના દુ:ખાે ભાગવવા તૈયાર થા ? તે વાત દેવાની સાંભળી અને કણલ રાખીને કહ્યું કે-અનુષ્ય લોકમાં જન્મ લેતા પહેલાં કેટલાક વિચાર કરવાના છે. તે પછીથી મારા જે નિશ્વય થશે તે હું થાડા વખતમાં જણાવીશ. તેટલું સાંભળી દેવા પાતપોતાના સ્થાનકે ચાલ્યા ગયા. પછી બાધિસત્વે બધાએ પ્રકારના વિચાર કરતાં એવાજ નિશ્વય કર્યા-કે મારે શાકય રાજાના કુળમાંજ જન્મ લેવા, છેવટે તે નિશ્વય દેવાને પણ જણાવી દીધા. ઇત્યાદિ વિશેષ વર્ણન છુહલીલાસાર સંગ્રહથી બેઇ લેવું. ા

જૈન ઔદ્ધના બોધિસત્વની પ્રક્રિયાને৷ લેદ તે৷ વાચક વગે સમજી લીધે৷ હશે તે৷ પણ બે બાલ લખીને વિશેષ સ્પષ્ટ કરીને બતાવું છું.

જૈનોના પ્રથમ તીર્થ કર શ્રી જાપસદેવના ઠેકાણે કલ્પાએલા-દીપ કર નામના ખુહને લવિષ્યનું જ્ઞાન થએલું હોય ! અને સુમેધના માટે લવિષ્યમાં ખુહ થવાનું તેમને જણાવ્યું હોય એમ આપણે માની લઇએ પરંતુ લકિતના માટે ઉત્સુક ચએલા **સુમેધ** તાપસને કશું વિશેષ લવિષ્યનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત થએલું માની લેવું ! કે જેથી પાતે દીપ કરથી પણ આગળ વધીને કહી બતાવ્યું કે–હું લાખા વર્ષ સુધી અનેક જન્મામાં દશ પારિમિતાના અભ્યાસ કરીશ તે પછીથીજ મને ખુહતવ પ્રાપ્ત થશે.

જૈન પ્રક્રિયા જેતાં-જેને સર્વજ્ઞપછું પ્રાપ્ત થાય તેજ લાંબા કાળના ભવિષ્યને નિશ્વયપણાથી કહી અતાવે અને તેજ ભવમાં પાતાના સંસાર ચક્રના પણ અંતજ લાવે અર્થાત્ કરીથી સંસાર ચક્રમાં પંડેજ નહિ.

ત્તેવા પ્રકારના વિચાર બુદ્ધના બાહિસત્વના લેખમાં ચએલા નથી. તેથી વિચાર કરવાની લક્ષામણ કરૂં છું.

SXS.

આગળ તુષિત દેવયણાના બનાવ પણુ ભેદવાળા છે-દેવતાઓ, અવધિ જ્ઞાનીયા કે તેથી વિપરીત ( વિલંગ ) જ્ઞાનીયા મનાયા છે અને તે દેવા પાત પાતાના જ્ઞાનની હદથાં વધારે બાણવાની કે જણાવવાની શકિત ધરાવતાજ નથી તા પછી સર્વજ્ઞ પુરૂષોની પેઠે પહેલા અહથી તે ત્રેવીશમાં અહ સુધીના ઇતિહાસ સુમેધે કયા વિશેષ જ્ઞાનથી કહીને બતાવ્યા ?

ઇતિ ખુદ્ધની ૧૦ પારિમિતાના અભ્યાસનું પ્રકરણ ૪૦ મું સંપૂર્ણ.

## પ્રકરણ ૪૧ મું.

સૂક્મ જંતુથી લઇ મનુષ્ય તકના જીવા સત્તા માત્રથી એકજ સ્વર્ફપન. આ અનાદિ કાળના મહાગહન સંસાર સૂક્મ એકેંદ્રિયના જીવેથી લઇને પંચે દ્રિય તકના અનંતાનંત જીવેથી ભરેલા છે. અને તે ૮૪ લાખ જીવેની યાનિરૂપથી મપાએલા છે અને તે જૈન ધર્મમાં અને વૈદિકધર્મમાં માન્ય થએલા છે. સૂક્ષ્મ જીવેા પાતપાતાની હલકી યાનિયામાં છેટલાક અનંતા કાળ સુધી એક સ્થાનમાંથી બીજે અને બીજા સ્થાનમાંથી ત્રિજે રખડયાજ કરે છે પણ ઉપરલી યાનિયામાં જલદીથી થઢી શકતા નથી. કારણકે સૂક્ષ્મ વનસ્પતિ આદિના અનંતાનંત જીવા એકજ ઇંદ્રિય ા છે અને તે સૂક્ષ્મ જીવાથી આપ્યું પ્રદ્ધાંડજ ભરેલું છે. આગળ બે ઇંદ્રિય ા છે અને તે સૂક્ષ્મ જીવાથી આપ્યું પ્રદ્ધાંડજ ભરેલું છે. આગળ બે ઇંદ્રિયના ડીડાદિ હાલતા ચાલતા જે આપણી નજરે પડી રહ્યા છે તે પણ સંખ્યાથી રહિતનાજ છે. એજ પ્રમાણે-કીડિઓ મંકાડાદિ, ત્રણ ઇંદ્રિયેલના. માખીયો, મચ્છરા, કરાલીયા વિગેરે ચાર ઇંદ્રિયેલના જવાની પણ ગણત્રી થઇ તકે તેમ છેજ નહિ. આગળ જાતાં પાંચ ઇંદ્રિયેલા જવામાં જલનાં મ છલાં આદિ, આકાશમાં ઉડતાં પક્ષીઓ, ધરતી ઉપર ફરતા ચાર પગના પશુઓની અનેક જાતિયા, તેમજ અનેક જાતિના સપીં, આ બધા જીવેા પણ ઉપર અનાવેલી ૮૪ લાખ જીવાની યાનિમાંજ છે.

આ બધા જવામાંના જે સૂક્ષ્મ એકેંદ્રિયના જીવા છે તે પ્રાયે અનંતા-કાળે ભવિતવ્યતાના યાગથીજ ઉપરની <mark>યાનિનામાં પ્રવેશ કરી શકે</mark> છે.

આગળ-રશુળ વનસ્પતિ આદિના, તેમજ એ ઇંદ્રિય આદિના જીવેા– છેદન, લેદન, તાડન, તર્જન, શીત, તાપાદિક નાના પ્રકારનાં દુ:ખાે વારંવાર સહન કર્તા હુવા અકામ નિર્જરાના યાેગથી અસંખ્યાતા અસંખ્ય કાળે પાેતાની હલકી યાેનિયાેમાંથીજ પ્રાયે એકેકી પાયરી ચઢતા જાય છે પણ શીઘ્રપણે ચઢી શકતા નથી.

આપણને આ મનુષ્યનેા અવતાર જે મળ્યેા છે તે પણ ઉપર બતાવેલા સર્વ જીવાની સાથે અન'તાન'ત કાળસુધી રખડતાં રખડતાં અને અનેક પ્રકારનાં 40 તત્ત્વત્રયી−મીમાંસા.

ખંડ ૧

દુ:ખાેને સહન કરતાં કરતાં, કાેઇ સહજપલ્લાથી પરાપકારાદિક ઉત્તમ કાર્ય કરવાના પ્રસંગ મળવાથીજ મળી આવેલાે હાેય, એમ સર્વત્ર પુરૂષોના વચનથીજ આ-પણે જાણી શકીએ છીએ. હવે આ મનુષ્ય જન્મમાં પણ તત્ત્વાતત્ત્વના ગ્રાનથી શ્ન્ય, ન્યાય નીતિથી વિરૂદ્ધાચરણ, તેમજ પાતપાતાના મતના દુરાગ્રહીઓ પણ ઢગલે ઢગલા મળી આવે છે, તેથી તેવા પ્રકારના માણસાે પાછા ઉપર બતાવેલી હલકી ચાનિયોમાં પાતપાતાના કર્તવ્યાના અનુસારે ઉતરી પડવાના સંસવ છે અને આજસુધીની આપણી આ સ્થિતિમાં-આ અનાદિ કાળથી ચાલતા આવેલા સંસાર ગક્રમાં તે નીચલી યે નિચેામાં ઉતરી પડવાના પ્રસંગાે એકવાર નહિ પહ અનંતીવાર આપણુને પ્રાપ્ત થયા હશે. તે સર્વજ્ઞ પુરૂષેખા વચનથી તેમજ અનાદિ કાળના સંસારમાં આજસુધી આપણે બેઠેલા હેવાથી પણ સિદ્ધરૂપજ છે. છવાની મુકિત થએજ સંસાર ભ્રમણ મટે છે. એ સિદ્ધાંત આંસ્તિકમતના સર્વ સિદ્ધાંતામાં મનાએલું છે. તેથી પછુ વિચારવાનું કે-વેદાદિકના સિદ્ધાંતાથી લઇને પુરાણાદિકના ગ્રંથા સુધી જે ઇશ્વરકત જગત લખાતાં-કાઇએ-પ્રદાકૃત, ટેવીકત વિગેરે જેટલા જગતના વિષયમાં કર્તું વાદો લખાયા છે તે બધાએ વાદો આ ૮૪ લાખ જીવાની યાનિની માન્યતાથીજ કલ્પિત રૂપનાજ ઠરે છે. અગર કર્તું વાદ સિદ્ધ કરવાના પ્રયત્ન કરશા. તાે પણ પ્રદ્યાદિક અનેક કર્તાઓની માન્ય-તાથી પણ આ કર્ત્વાદ અયોગ્યજ લખાએલા છે, એમ વૈદિક સિદ્ધાંતકારાની માન્યતાવાળા વિચસ્રજી પંડિતાને માન્યજ કરવું મડશે, તાે પછા જગત કર્તાના વિષયને ખંડન કરવાની જરૂરજ કયાં રહે છે ? આ અમારા લેખ મધ્યસ્થ સજ-જન પુરૂષોને વિચારવા માટે છે.

### પારાણિકાના ૨૪ અને ૧૦ અવતારામાં માટી ગરબડ

વૈદિકમતે-અનેક પૌરાણિકોએ--એકજ વિષ્ણુના ૨૪ અને દશ અવત દેશનીં કલ્પના કરી. ૨૪ની સંખ્યા પ્રથમ જૈનોની ગ્રહેશ કરી. ખૌહમતની પ્રાબલ્યતાના વખતે, ખૌહોના દશ બાધિસત્વની સંખ્યા ગ્રહેશ કરી, કરીથી એકજ વિષ્ણુના દશ અવતારની કલ્પના ઉભી કરી. શુદ્ધ દ્વદયથી જૈન ધર્મના અભ્યાસી વૈદિક પંડિતોએ ૨૪ અવતારોની કલ્પના જૈનોથી લેવાઇ એમ માન્યજ કરેલી છે. પણ જે પંડિતા જૈન ધર્મના વિશેષ અભ્યાસમાં નાં ઉતરેલા અને વૈદિક મતમાં થએલી દશ અવતારોની કલ્પના યથાર્થ પણે નહિ લાગવાથી પાતાની જીકીજ કલ્પનાઓમાં ઉતરી ગયા. જેમ વડાદરાના વિદ્ય-

365

પ્રકરણ ૪૧ સું. ૨૪--૧૦ માં ગરબડ અને જરસ્થેાસ્તી. ૩૮૭

ધિકારી કવેરીવાળા જયસુજલાલે પાતાના ગ્રંથમાં-તુલનાત્મક એક લેખ લખતાં જણાવ્યું છે કે---

" વિષ્ણુને લગતી દશ અનતાર વિષયક કથાએા સૂર્ય**ની વિ**વિધ દિન ચર્ચા વિષે થતી દશાએા તથા કિયાએા ઉદેશીને લખાએલાં રૂપકા સિવાય બીજી કશું પણ નથી. "

( આ વાત માટા વિસ્તારથી લખાએલી તેમના ગ્રંથથી એક લેવી )

વળી આર્ચીના તહેવારોના દ**તિહાસના લેખકે ઊત્**કાંતિ વાદના આશ્રય લઇને લખ્યું છે કે--'' મત્સ્ય તે હાથ પગ વગરના અને ફૂર્મ'ને હાથ પગવાળા એમ ચઢવાં ચઢતાં નવમા અવતાર રૂપ બોદ્ધને પૂર્ણુતાને પહેાંચેલા લખીને બતાવ્યા. "

**વિચારવાનું કે** જ્યારે નવમા **બુદ્ધાવતારને પ્**ર્ણુંતાને પહેાંચેલા અવતાર છે એમ માનીએ ત્યારે પ્રાચીન પૌરાણિકાેએ વેદોના વિરાધી તરીકે બુદ્ધને લખ્યા તેથી શું વેદામાં ગરબડ થ**એ**લી કે બુદ્ધ ભગવાને જીઠી ગરબડ મચાવેલી સમજવી !

પ્રાચીન પૌરાણ્રિકા **સુદ્ધને ભગવાન માની વેદોના વિરાધી લખો** નાસ્તિકપણે **બહેર કરે છે. માતા તા મારી ખરી પણ વાં**ઝણી છે. આ કેવા પ્રકારને ન્યાય ?

જૈનોના ૨૪ તીં થંકરોના ઇતિહાસ દું કેમાં અમાેએ ક્રમવાર, નામ, ઠામ આદિથી આપ્યા છે. વિશેષ ત્રિષકિ શલાકા પુરૂષના ચરિત્રથી જોઇ લેવા.

જરશ્વાસ્તી ધર્મમાં છવાના ગુનાહની દેખરેખ કરનારા ત્રેત્રીશ ફિરસ્તાઓ---

સાંજ વર્તમાન---શનિવાર તા. ૧૧ મી સપટે'બર ૧૯૨૯. પૃ. ૧૫માં જરથાેસ્તી ધર્મે કરમાવેલા-ગુનાહ નામના લેખમાં.

દુનિયામાં દીસતી કુદરતની તમામ પેદાશ સાથ જે કેાઇ ગુનાહ થયા હાય તાે તેની તાેજેશ કેમ કરવી.

આપણે જાણીએ છેએ કે–આપણા ધર્મમાં ત્રેત્રીશ ક્વિરેસ્તાઓ જણાવ્યા છે અને તે દરેકને કાંઇને કાંઇ કામ નિરમાણ કરી આપ્યું છે.

ચાેડા દાખલાએા દાખલ-'' અહુરમજદ '' તે જગતના પિતા '' બહમન "ં ખુદ્ધિ " અરદીબહેસ્ત " આતશ, '' અસપન દારમદ " એટલે તત્ત્વત્રચી-મીમાંસા.

ભગીન ઉપર તે " ગવલક " ઉપરી છે. જમીન ઉપર મંદી વસ્તુ નાખી અને ઝાડપાનનાં નાંહક પાંદડાં તોડી " તીરચજદને " " અસપન દાર મદ " અમસાસ્પંદને આપણે દીલગીર કરતા હાેઇશું. વળી કાેઇની અઝકલને હીની તાં કાેઇની મજાક મશકેરીથી હાેરમજદને બહમનના દીલ દુઃખવતા હાેઇશું. આવા ગુનાહા આપણે રાજ નજીવા દાખલ કરીએ છીએ, આવા ગુનાહ આપણી નજરે નજીવા જેવા લાગે છે ખરા મગર કુદરતની દ્રષ્ટિએ એ સૌથી બેહદ માટા ગુનાહ છે, કુદરતની પેદાયશ સાથ ગુનાહ કરવાથી કેવળ તેવાજ નહિ પણ તે ચીજ ઉપર ગવકલ રહેલા અમસાસ્પંદા, યજદે, મીનાને પ્રેરિસ્તાઓના વટીક આપણે ગુનાહ તે કરીએ છીએ ત્રેત્રીસ ફિરેસ્તાઓ કુદરતની તેત્રીશ ચીજો પર ગવકલ છે એટલે બનવા જાેગ છે કે-રાજીદું કામ કરતાં એ સઘળાથી પરાગાન થઇ શકાય નહિ. એ માટેનું એક તે સંભણતરા⊶મંદગી ઘણા પુરાણ વખતમાં આપણા વડિલાએ બાલી છે. જેમાં પ્રત્યેક ફિરેસ્તા વિધે લખ્યું છે તે નીચે મુજબ–છે " (જેના પાઠ ન આપતાં અમા તેને! અર્થજ કરેલા બતાવીએ છીએ. )

૧ એા પાક **પરવસ્ દેમાર** ! તું માટેહ પાદશાહ ! ગેબી મદદનેહ કરનાર હાલની મને ભવિષ્યની જીદંગીને ર**સ્રણહાર, એહ પુદા, તું મારી મદદે પહોંચ.** તુજથી મને સુખ, રજક, રાજી જીદંગી ને દઉલત મળે છે અને તુજથીજ મારી સર્વ સ્વહાજતો પુરી પડે છે, તેથીજ એહ ઇશ્વર મને તું સહાય થા ? હ

એા અરદી બહેસ્ત ? અહુરમજદના પવિત્ર પુત્ર ? આતશ હું નિત્ય ઇશ્વરની ભકિતમાં લીન રહું એવી શક્તિ મુજમાં ઉતાર મને તેની મુલાકાત કરવા મને સત્યવાદી કર ! ॥

૪ એા **શહેરવર** ? કરૂપાની દરૂષ્ટએ તું મને દઉલત ને સુખ બક્ષ ? અને પ્રેમથી મારા લહ્યી તું જોઇ કાંઇ રહેમ કર !

ય એા **સંપદારમદ** ? જમાનાના સરકાર ! તારી શકિતથી મને ત્ં જગતની આક્ત અને દુઃખમાંથી ભચાવ અને આ અપવિત્ર અવનીના કચવાટી સ્થળેથી પવિત્ર સ્થાને લઇ જા ઇત્યાદિક તેમના ગ્રંથાથી જોઇ લેવું. "

322

પ્રકરણ ૪૧ મું. ખ્રિસ્તીમાં ઇશ્વરે ૭ દિનમાં જગત્ બનાવ્યું. ૩૮૯

**તેત્રિશ ફિરેસ્તાએાના** વિષયમાં મારા બે બાેલ.

તેત્રિશ ફિરસ્તાઓને કામતું નિર્માણ કાેને કરીને આપેલું ? અને તે કયા કાળમાં નિર્માણ કરવામાં આવેલું ? અને તે આજસુધી તેના તે રહેતા હશે કે બદલાતા રહેતા હશે ? જો આ સૃષ્ટિ અનાદિની છે એમ માનવામાં આવે તા આ બધા પ્રકારના વિચાર કરવાની જરૂર ખરી કે નહિ ? જો તેઓને એક જા-તના અધિકારવાળા માનીએ ત્યારે તો તેઓના ફેરફાર થવાજ જોઇએ અને તેમના કાલ પણુ સુકર હાવાજ જોઇએ. જેમ આ દુનીયામાં રાજાઓ અને માટા માટા હાદ્દાદારા થાય છે તે કાઇ એકના એક હાતા નથી, તે પ્રમાણે આ તેત્રીશ ફિરસ્તાઓના સંબંધે વિચારવા જેવું ખરૂં કે નહિ ?

બીજી વાત એ છે કે–હિંદુધર્મના મૂળવેઠાેમાં સુખ્યપછે તેત્રીશ દેવેા મનાયા છે તે પ્રમાણે નમાદિના ફેરફારથી આ ફિરેસ્તાઓ મનાયા હાય એવું અનુમાન કરવામાં આવે તાે આ પરાવર્તન કાેનમાંથી કાેનામાં થએલું કલ્પવું ? પુરાણુકારાએ તેત્રીશ દેવતાઓના વેદના ઠેકાણે તેત્રીશ કરાેડની સંખ્યા પાછળથી ગાેઠવી એમ ઘણા પંડિતાેના મતથી નિર્ણય થયા જેવું છે.

ત્રિજી વાત એ છે કે–માન્ય કરેલા અગર થઇ ગલેલા પરમ પૂજ્ય દેવેાની જે પ્રાર્થનાઓ કરીએ છે તે રાગદ્રેષાદિકથી મલીન થએલા આપના આ-ત્માઓને નિર્મલ બનાવવામાં પરમ સાધન રૂપ છે. જે જે ઉત્તમગુણે આપણે મેળવવાને ચાહતા હાય તા તે ગુણેાનું રટણ જેમ જેમ અધિક કરતા રહીશું તેમ તેમ આપણે આપણા આત્માને નિર્મલ બનાવવાનાજ અને અન્તે કાલાંતરમાં પૂર્ણ ગુણુની પ્રાપ્તિ પણ મેળવવાનાજ માટે પૂજ્ય પુરૂષોની પ્રાર્થના મહાગુણુને મેળવી આપનારી છે પણ નિરર્થંક રૂપની નથી એમ એ વાત દરેક મતમાં માન્યજ થએલી છે.

# પ્રીસ્તી ધર્મમાં સૃષ્ટિ કર્તાની માન્યતા.

પ્રીસ્તી આઇબલના પહેલા પ્રકરણ ' જીનીસીસ ' માં કહ્યું છે કે---

" આર'લમાં ઇશ્વરે પૃથ્વી અને સ્વર્ગ સજયોં. તે પહેલાં પ્રલય કાળના સમુદ્ર ઉપર અધકાર વ્યાપી રહ્યો હતા, તેમાંથી પૃથ્વીના ઉદ્ધાર કરી તેને સાકાર બનાવી. પછી પરમેશ્વરે કહ્યું કે–પ્રકાશ થાએા ? એટલે સર્વ સ્થળે જ્યાતિમધ્ય

| 360 | તત્ત્વત્રચી–મીમાંસા. |  | ખંડ | q |
|-----|----------------------|--|-----|---|
|-----|----------------------|--|-----|---|

પ્રકાશ વ્યાપી રહ્યો. પ્રભુએ તે જેશું, તે સુંદર લાગ્યું તેથી પ્રકાશમાંથી અંધ-કાર જીદા પાડી પ્રકાશને દિવસ અને અંધકારને રાત્રી એવું નામ આપ્યું.

અજિ દિવસે પ્રભુએ આકાશ ઉપજાવી પાણીથી અને પૃથ્વીમાંથો આકાશ જીદુ પાડ્યું અને આકશનું નામ સ્વર્ગ આપ્યું.

(ત્રેજે દિવસે–આકાશ નીચેના પાણીને એક સ્થળે એકત્ર કર્યાં. તે પાણીના સમૂહને સસુદ્ર કહ્યો અને સુકી જમીન રહી તેનું નામ પૃથ્વી આપ્યું. આ રચના ઇજારે જોઇ, તેના સીંદર્યથી તેમને સંતાેષ થયા. પૃથ્વીમાંથી ઘાસ અને ઝાડ ઉગાડયાં અને ઇજારને ઊદ્લિજ સૃષ્ટિની સુંદરતા જણાઇ.

**ચેહ્યા** દિવસે–આકાશમાં પ્રકાશ પાડવા છે જયાતિ પુંજ પકટાવ્યાં. એક દિવસના માટે સૂર્ય અને બીજો રાત્રીના માટે તે ચંદ્ર, તે બંન્નેનું પૃથ્વી ઉપર પણ તેજ પડવા માડ્યું અને તે રચના પણુ સુંદર લાગી.

**પાંચમે** દિવસે– પાણીમાં જીવ પેદા કર્યા તે માછલાં થયાં અને આ-કાશમાં ઉડતાં પક્ષી પેદા કર્યાં. અને મત્સ્ય અને પક્ષીની વંશ વૃદ્ધિ થવા હુકમ કર્યાં, અને આ અંડજ સૃષ્ઠિમાં પણુ સૌંદર્ય જણાયાં.

છાંઠે દિવરે - યાંનિજ સૃષ્ટિ પેઠા કરી, તેમાં પેટે ઘસડાતાં પ્રાણી અને પશુ ઉપજાવ્યાં, પછી પાતાનીજ આદૃતિ ઉપરથી પ્રેભુએ મનુષ્યને ઘડી કાઢયો. અને પ્રભુના અંશવાળા જીવાત્મા આ પ્રમાણે સર્જાવી તેને ઉદ્ભિજ, અંડજ યાંનિજ સર્જ સૃષ્ટિ ઉપર અધિકારના સ્થળે સ્થાપ્યા, અને તેના પણુ બે ભાગ કરી એક પુરૂષ અને બીજી સ્ત્રીની રચના કરી. તેમને સૃષ્ટિના પ્રધાન પઢ સ્થાપી તેમના આહાર માટે સર્વ યાજના કરી. વંશ વૃદ્ધિને માટે તેમને પણુ આગ્રા કરી. કળર્ક્રપ થવાની આશીય આપી. આ સર્વ રચના પ્રભુને અતિ સુંદર લાગી અને તે સાંદયથા સંતુવ્ટ થઇ **સ્તાલમે** દિવસે પ્રભુએ વિશ્રાંતિ લીધી ઇત્યાદિ. "

આ અંગ્રેજોના રાજ્યોમાં નાકરાને રવિવારે રવિવારે રજાઓ પાળવામાં આવે છે તે તેમના પ્રભુના સાન્તિના દિવસ માનીને અપાલી દ્વાય એમ અનુમાન થાય છે.

આમાં જરા વિચારવાનું કે—

આપણા હિંદુસ્તાનમાં હિંદુ વિગેરેમાં ઘણા મતાે ચાલી રહેલા છે અને તે બધાએ મતવાળાએા પ્રાયે પોતે માન્ય કરેલા ઇશ્વરોને જગતના કર્તા તરીકે

| પ્રકરણ ૪૧ મું. | ઇશ્વરથી સ | ષ્ટે. રામાન દાે | અને વૈષ્ણવે | ii. 369 |
|----------------|-----------|-----------------|-------------|---------|
|----------------|-----------|-----------------|-------------|---------|

ખતાવી રહેલા છે. જૈનો અનાદિકાળથી ચાલતી આવેલી અને તેજ પ્રેનાણે ચાલ્યા કરવાની આ સૃષ્ટિને બતાવે છે. તે લેખ અમાએ આ ગ્રંથમાં પ્રથમથીજ બતાવી દીધેલાે છે.

વૈદિકે--ઘણા ઇશ્વરેા જગતની રચના કરવાનાે દાવાે કરતા પાતપાતાની ઇ<sup>ચ્</sup>છા પ્રમાણે લખીને બલાવતા ગયા છે, તેમાંનુ કિચિત્ સ્વરૂપ અમાએ લખીને પણ બતાવી દીધું છે.

તેજ પ્રમાણે પારસીઓમાં, મુસલમાનામાં, ઇસુપ્રીસ્તઓમાં પણુ પાતાના દેવજ આ બધી સૃષ્ટિ બનાવીને મૂકી ગયાનું જણાવી રહ્યા છે. આ બધા ઇશ્વરા જગતના કર્તા સાચા છે એમ તા કાઇના પણુ ગળે ઉતરે તેમ જણાતું નથી. તેમજ આમાંના કલાણા ઇશ્વર જગતના કર્તા સાચા, એવા પણુ ખરા નિર્ણુય આજ સુધીમાં થઇ શકેલા નથી. છતાં પણુ બધાએ મતવાળાઓ પાતાનાજ ઇશ્વરને જગતના કર્તા તરીકે સાચા માનીને બેઠેલા છે.

આ ચાલતો પ્રસ'ગ ઇસુ ખ્રિસ્તને છે-તેમાં પ્રથમ વિચારવાતું કે સમુદ્રમાંથી ઉદ્ધાર કરી ઇશ્વરે પૃગ્વીને સાકાર બનાવી પણુ **સમુદ્ર અને ઇશ્વર** આ બે કઇ વસ્તુના ઉપર રહેલા હતા **? કેમકે પૃગ્વી અને આકાશ આ બે તે**ા ઇશ્વરે પછીથી બનાવેલાં છે. આ વાત પ્રથમ વિચારવા જેવી અરી કે નહિ ? જયારે આ વાતના પ્રથમ ખુલાશા થાય ત્યાર પછીથીજ બીજી વાતના વિચાર કરી શકાય ? ા

હવે આપણે અધાએ જગતના કર્તા દેવેાના સંબંધે **ભેલાે વિચાર** ક**રીએ** કે-આમાંના કાઇ પણ દેવ જગતના કર્તાતા જરૂર હાવા જોઇએ ? એમ માનીએ ત્યારે તા તે દેવના સંબંધે કાલના નિર્ણય અને તેની સાથે આ સષ્ટિની રચનાના કાળ પણ જરૂર વિચારવા પડશે. અને તે દેવે કયા કયા મસાલાથી કયી કથી વસ્તુઓ બનાવાં ? અને તે મસાલા કચે ઠેકાણેથી પેદા કર્યા ? આ બધાએ વિચાર કરવાની આપણુને જરૂર પડશે. કદાચ તે દેવને અનાદિના બતાવીને છેડા છાડાવા દઇશું, પણ તેને બનાવેલી વસ્તું કથા મસાલાથી બની અને તે મસાલાને દેવે કચે ઠેકાણેથી મેલવ્યા અને તે કથા કાળમાં આ સષ્ટિ બનાવી આ બધા વિચાર તા જરૂર કરવા પડશે ?

અમારા વિચાર પ્રમાણે–જગત કર્તાના સંબંધે વૈદિકાેએ ઉપરચાઠીયા વિચારા ઘણા લખીને બનાવ્યા છે, અને છેવઠે–બ્રદ્ધા, વિષ્ણુ અને મહાદેવને લેગા મેળવી દીધા. તેમાં પણ ગાઠતું ન આવતાં વેદામાં એકલા બ્રદ્ધાને કાયમ રાખવાના તત્ત્વવયી–મીમાંસા.

પ્રયત્ન કર્યો પણ, પ્રદ્ધા કાેણુ ? અને કેવા ? રામચંદ્રાવતારે વશિષ્ટ છતે પૂછતાં નિર્ણ્ય મેળવી શકયા નથી તાે પછી પ્રદ્ધા જગતના કર્તા હતા તેના નિર્ણ્ય કયાંથી થઇ શકવાના હતાે ? ભુવા અમારા પ્રદ્ધાના સંબંધના લેખ જેવી રીતે પીરાણાપંચવાળાએાએ વૈદિકમાં મનાએલા મત્સ્યાદિક દશ અવતારાને ગ્રહણ કરી પાતાના પીરાણા પંચની સાથે જોડીને અતાવ્યા છે તેવી રીતે બીજા બધા મત-વાળાએાએ પાતાના દેવનું નામ પ્રગટ કરી તેણેજ જગતના કર્તા તરીકે ગાઠવી દીધા છે એમ કહેવાને બાધ શા આવે તેમ છે ? માટે આ વિષયમાં બધાંએ સત્ય શોધકાને વિચાર કરવાની ભલામણુ કરી આ વિષયથી રજા લઉં છું.

" રામાન'દ અને વૈષ્ણવ ધર્મના પ્રવર્તકા.

આયોના તહેવારાના ઇતિહાસ. પૃ ૨૨૨ થી જુવા.

" રામાનંદ, વંષ્ણુવ ધર્મના પ્રવર્ષક પ્રીસ્તી શકના ૧૪ શીકામ, તેમન ઘણા શિષ્યા પૈકી ૧૩ પ્રસિદ્ધ થયા. એક રજપુત, એક મુસલમાન (કબીર) એક હજામ, એક નટ, એક ચમાર એમ જુદી જુદી જાતના હતા. પદ્માવતી નામનો એક સ્ત્રી, આ શિષ્ય મંડળમાં હતી. કળીરે રામભકિતના પંચ વધાર્યા વાલ્મીકિના અવતાર ગણાતા **તુલસીદારો** રામચરિત્ર લખીને ઉત્તર હિંદુરતાનના લાેકોને રામ ભકિતમાં લગાડયા. પંછી વલ્લભાચાર્ય લાેકામાં પુષ્ટિ માર્ગ નામના સંપ્રદાય ચાલું કર્યા. અને વિષયાપભાગને તિરસ્કારવા નહિ એવું કહેવાથી વલ્લભાપાંથ નીતિ માર્ગથી પડયા. "

આગળ હિંદુસ્તાનના સુખ્ય ધર્મી–પૃ. ૯૯ માં–" જગન્નાથની પૂજા ૧૬ માં સૈકાની શરૂઆતમાં શરૂ થએલી છે અને ચૈતન્યે ઘણે৷ ખરા તેને પ્રસાર કર્યો છે ચૈતન્યના મરણ પછી તેમાંના કેટલાક ભાેગ ધર્મના ઉપદેશ કર્તા અને કેટલાક શારિરિક પ્રેમના વિચારને વધારે અગત્ય આપતા.

આબળ પૃ. ૧૦૦ માં સાેલમા સૈકામાં **વલ્લભ** સ્વામી સુખ્ય હતા, તેને આઠ જાતની પુજાની ક્રિયા સ્થાપી જેમાં કૃષ્ણુની મૂર્ત બાળક તરીકે માનીને નવડાવવામાં આવતી, લેપ ઘતા, સારાપાેશાક પહેરાવવામાં આવતા અનેજેમાં પૂબસુરન સીએા અને ઇંદ્રિય, ભાેગને વધારે મહત્તા અપાતી, એવા ધર્મ પૈસાદાર શાબીન અને વિષયાશકત મનવાળા માણુસાને ઘણાેજ ખેંચતાે. અને મનુષ્યની પાતાની આશક્તિના બ્હાના તરીકે ગણુતો. "

| પ્રકરણ ૪૧ મું. | સત્યવસ્તુ -દુરાગહથી દ્વરજ રહે. | 363 |
|----------------|--------------------------------|-----|
|----------------|--------------------------------|-----|

આમાં મારા બે બેાલ-લણા મતવાળાઓ પરસીના સંગીને નરકના અધિકારીઓ બતાવે છે તાે પછી ભગવાનની ભકિતના બ્હાને પરસીના સંગી પાતાના આત્માને અધાગતિમાં નાખવાવાળા કેમ નહિ ? પરસ્તીના સંગથી કલ્યાણ થતું હાેય ત્યારે તાે કૌલિકમત ( કાંચલીઓ મત ) કથાં ઓછા દરજ્તના છે ? પર્વ કાળમાં થએલા માટા માટા ઝાધ મહાત્માઓના મત જેતાં ધર્મની શાડી પણ પ્રદ્ધાવાળા ભગવાનના નામે આવું અકાર્ય કરવાને લલચાય ખરા ? આ મતથી ભવિષ્યમાં સંસારના મહાચક્રમાં ( ચારાશીના ફેરામાં ) નાખવા-વાળાજ થાય.

વિષયના લાલવ્યુઓ વેશ્યાની દુકાને ખૈચાય પછ્યુ તે તરક ખેંચાયા પછી તેના જાન માલની શી હાલત થાય <sup>?</sup> જે આપણે પૂર્વના મહાત્માઓના વચનાને વિચારીએ ત્યારે તેા પેલા વેશ્યાના સંગીયી આ ધર્મના ખ્હાછ્યુ ઠગાતા અને બીજાઓને ઠગતા ઘણ્યુા હલકામાં હલકા લેખાય માટે ધર્મની ઇચ્છાવાળા સજ્જનાને હું મારી દુક બુદ્ધિથી ચાગ્યાડ ચેણ્યના વિચાર કરવાની ભલામણ કરૂં છું.

#### દ્રષિત વસ્તુના દુરાગ્રહમાં બીજા શા માટે પડે ?

જોકે પૌરાણાદિકના કર્તાઓએ આ દ્વીયામાં એવા પ્રવાષ કરી મુકચા હતા કે **વેદા અનાદિના** છે, ઇશ્વર કૃલ છે. અથવા ઇશ્વર કત્ત છે અને સર્વ-તત્ત્વના ખજાના રૂપે છે અને તેના આશ્રયથી બનેલા-બ્લાદ્રાણ સંધાના, ઊપનિષક્ ગ્રંથાના, સ્મૃતિના ગ્રંથાના અને પુરાણના લેખ સંબંધે તર્ક જિતર્કન કરતાં કહ્યા પ્રમાણે માન્યજ કરી લેવું તેના સંબંધે કહી પણ ગયા છે કે---

#### पुराणं मानवो धर्मः सांगो वेदश्चिकित्सित: आक्वासिद्धानि चत्त्वारि न हंतव्यानि हेतुमिः ॥ १ ॥

ભાવાર્થ-અઢાર પુરાણ, મનુ ઝપિના કહેલા ધર્મ, ગધા અંગાેની સાથે વેદાે, અને વૈદ્યક આ ચાર જાતના શાસ્ત્રોમાં જે પ્રમાણે કહેલું હાેય તે પ્રમાણે સર્વ માન્ય કરી લેવું. પણુ તેમાં કાેઇએ તર્ક વિતર્ક કરીને તેનું અંડન મંડન કરવું નહિ. ॥ ૧ ॥

આગળ જાતાં બીજા ઠેકાણે વેકાદિકના જાણુ પંડિતાજ તર્ક વિતર્કમાં ઊતરતાં સત્ય તત્ત્વેાના માર્ગના ખરા પાંચા હાથ ન આવતાં પાતાના મનથી મુજાઇને લખતા ગયા છે કે—

50

|     |                     | ,   |
|-----|---------------------|-----|
| ૩૯૪ | ત ત્વત્રચી~મીમાંસા. | ખડ૧ |

श्रुतयोऽपिभिन्नाः स्मृतयोविभिन्नाः । नैकोमुनिर्यस्य वचः प्रभाणं धर्मस्य तत्त्वं निहितं गुहायां । मद्दाजनो येन गतः स पंथाः ॥२॥

ભાવાર્થ — વેદની શ્રુતિઓ તે પણ સિન્ન ભિન્ન સ્વરૂપ વાલીઓ, પ્રમાણ વિનાની, અનેક ઝાપયાના હાથથી લખાએલીઓ છે, તેમજ સ્મૃતિકારોના મત પણ એકૈકથી એક મલતા આવતા નથી. તેમજ આ બધા લેખકામાં તેવા કાઇપણ એક મહાપુરૂષ થએલા નથી કે જેનું વચન સર્વ માન્ય થએલું હાય ? ન જાને તે બધા શ્રુતિકારા અને સ્મૃતિકારા, ધર્મના તત્ત્વ કઇ ગુફામા મુકીને ગયા છે તે કાંઇ સમજાતું નથી. છેવટે થાકીને એમજ કહ્યું કે માટા પુરૂષા જે સ્રતે ગયા છે તેજ રસ્તે ચાલ્યા જવું. ? ા ર ા

જૈન ધર્મ એકજ સર્વજ્ઞ પુરૂષના કહેલા, તત્ત્વાથી ભરેલા, પૂર્વાડપર વિરાધ રહિત જૈનેતર અનેક તત્ત્વજ્ઞ પુરુષાથી માન્ય થએલા, કદાચ તે પંડિતાના જેવામાં આવ્યા ન હાય તેથી આવા નિરાશાના ઊદ્ગારા કાઠવા પડયા હાય ? પછુ આજે અંગ્રેજોના રાજ્યમાં તેવા પ્રસંગ જનાતાથી. માત્ર નિઃપક્ષપણુ સત્ય તત્ત્વના ખાજ કરનારજ પહાચી શકે એ નિવિવાદ છે.

**દેાષથી દૂર રહી ગુણ ગ્રહણ કરવા** તેમાં નિંદાશી **?** 

લાક તત્ત્વ નિર્ણય નામના ગ્રંથમાં શ્રી હ**રિભદ્ર** સૂરિ કહે છે કે----

" नेत्रैनिरीक्ष्य विष-कंटक-सर्प-कीटान् सम्यक् पथा वजति तान् परिह्रत्य सर्वान् । कुञ्चान-कुश्रुति-कुद्दष्टि-कुमार्गदोपान् सम्यम् विचारयथ कोऽत्र परापवाद: ॥ २१ ॥

ભવાર્થ— જુઓ કે-જેર, કાંટા, સપ્રોં, અને કીડાઓનો, – નેત્રથી કે વિચારથો પોતાના બચાવ કરીનેજ આપણું આપણું પ્રવૃત્તિ એ કરીએ છીએ. તેજ પ્રમાણું–અનેક પ્રકારથી સપ્ટિ ઊપત્તિની કલ્પના રૂપ-કુજ્ઞાનના, જીવાની હિંસા કરવાથી પણ ધર્મ જનાવનાર-કુશ્રુતિઓના, રાગ, દ્વેષ, માહ અજ્ઞાનાદિકથી દૂષિતને પણુ દેવ તરીકે માનવારૂપ-કુદ્ધ િના, અને એકાંત નિત્યાદિક પક્ષના કદાગ્રહરૂપ કુમાર્ગના, દોષોને વર્જિને પૂર્વાડપર વિરાધ રહિત સત્ય ધર્મના માર્ગને શાધિએ તા તેમાં કયા પ્રકારની નિંદા ગણાય ? તેના જરા વિચાર કરીને જીવા ? (તે ગ્રંથના શ્લાક ૨૧ મા છે.) (આ શ્લાક પ્રસંગ પ્રાપ્ત થતાં ફરીથી લખવાનો જરૂર પડી છે)

એજ ગ્રંથકારે ૨૦ મા શ્લાકમાં વિચારનાં સાધન બતાવ્યાં છે.

अोतब्ये च इतौ कणौँ, वाग् बुद्धिश्च विचारणे। यः श्रुतं न विचारेत स कार्यं विंदते कथं ॥ २०॥

ભાવાર્થ---સાંભલવાને માટે બે કાના મલેલા છે. તેમજ-જેત, વૈદિક અને બૌધ્ધ એ ત્રણ આર્ય ધર્મનાં વાગ એટલે શાસ્ત્રા પણ વિદ્યમાન છે. તેમજ વિચાર કરવાને બુદ્ધિ પણ મલેલી છે. અને એ ત્રણે શાસ્ત્રકારોના મતમાં કેટલાક મતભેદા પડેલા નજરે પડે છે. તે સાંભળીને જે સત્યાડ સત્યના વિચાર નથી કરતા તે સત્ય તત્ત્વેતને કેવી રીતે મેલવી શકવાનાં છે ? બીજા બધા મતા સ્વત-ત્રતાના નથી પણ તેમના ફાંટા રૂપના છે. તેથીજ એ ત્રણેમાં તપાસવાતું જણાવેલું છે.

જૈનો પોલાના શાસ્ત્રોની પ્રવૃત્તિ સર્વત્ર પુરૂષોથી થએલી માને છે અને વાસ્તવિક રીતે છે પાણુ તેમજ. વૈદિક અને બૌદ્ધ ધર્મ વાલા મૂલમાં સર્વત્રને ઇનકાર કરીને બેઠેલા છે તેથી તેમના શાસ્ત્રોના લેખામાં એકજ વિષયમાં અનેક મતલેદા આપણે પ્રત્યક્ષ જોઇએ છીએ. તેથી તેમનામાં થયેલા મતલેદા અતાવી યાગ્ય વિચાર કરવાની તક આપવાના માટે આ અમારા પ્રયાસ છે.

પ્રત્યક્ષ વિરૂદ્ધના લેખાે વેદાના પણુ કેમ ન વિચારવા **?** અહિમાનાના માટે નીતીમાં કહ્યું છે કે—

केवलं शास्त्र माधित्य न कर्तव्यो विनिर्णयः युक्तिहीनविचारेतु धर्महानि: प्रजायते ॥ १ ॥

ભાવાર્થ કેાઇપણુ વાલનો કે લત્ત્વનાે જો વિચાર કરવા હાય તા પ્રથમ પાલાના સૂક્ષ્મ બુદ્ધિથી વિચાર કર્યા વગર કેવલ શાસ્ત્રના લેખ માત્રથી પાતાના નિર્ણય કરી લેવા નહિ. કારણ તે શાસ્તનું કથન જો પ્રત્યક્ષમાં ચુકિતથી હીન– વિચાર વાલું હાેચ, તેમજ લાેક વ્યવહારથી પણુ વિરૂદ્ધ વિચાર વાલું હાેચ તાે, વિચાર વાલું હાેચ, તેમજ લાેક વ્યવહારથી પણુ વિરૂદ્ધ વિચાર વાલું હાેચ તાે, તેવા શાસ્ત્રથી આપણુને ધર્મની પ્રાપ્તિ ન થતાં ઉલટી ધર્મની હાનિજ થાય. માટે આ સર્વ સધારણુ નીલિને આપણા મનમાં ઠેસાવ્યા પછી. પાલાના મત્તના હરાગ્રહ ફર રાખી મધ્યરથ બુદ્ધિથી વિચાર કરતાં અને તે તે શાસ્ત્રાના વિચારામાં ઊલરતાંજ આપણુને સત્ય કથાઓના કે સત્ય તત્ત્વાના સાર સહજ મલી આવે છે.

### સ્વભાવથી ઉત્પન્ન અને નાશ થતા પદાર્થોને ફેર બદલ કરવાને સમર્થ કાણ છે ?

૨કંદપુરાણુ. ખંડ ૧ લેા. અધ્યાય ૧૪ માે. પત્ર ૧૦૫ માં જીઓ----

| 365 | તત્ત્વત્રથી⊸મીમાંસા.                   | ખંડ ૧ |
|-----|----------------------------------------|-------|
|     | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ |       |

त्ररूपयो मनुजा देवाः शिव ब्रह्म मूखा अपि भाव्यऽर्थं नाऽ तिवंत्तेते वेळा मिव महादघेः ॥ ८७ भे। छे.

ભાવાર્થ----ચાહે આ લાેકમાં માટા--**ગદપિએા હાે**ય, કે **મનુષ્યા** હાેય, કે ચાહે દેવતાએા હાેય, એટલુંજ નહી પછુ સાક્ષાત દુનીયાના કર્તારૂપે મનાએલા **પ્રદ્યાજ** કેમ ન હાેય, અગર સાક્ષાત મહાદેવજ કેમ ન હાેય, અરે સાક્ષાત વિષ્ણુ ભગવાન કે જે ત્રણુ લાેકના નાથ મનાયા છે તેજ કેમ ના હાેય પણ જે પદાર્થી જે પ્રમાણે પાતાના સ્વભાવથી થવા આવ્યા છે, અને આગળ ભવિષ્યમાં થયા કરવાના છે તે પદાર્થીમાં દેરફાર કરવાની સત્તા કાેણી છે ? અર્થાત આ બધા અતાવેલા મહાપુરૂષામાંથી કાઇના પણ સત્તા છેજ નહિ.

બુવા કે સમુદ્રની ભરતી અને ઓટ અનાદિકાલથી ચથાવસંરે સ્વભાવથી ચયાકરતીના ફેરફાર કાંચુ કરી શંકચા છે ! અર્થાત્ કાંઇપણ કરી શકચાંજ નથી તેજ પ્રમાણે અનેક સ્વરૂપના પદાર્થી સ્વભાવથી થતાના ફેરફાર કરવાને સમર્થ કાંઇ છેજ નહી. તેથી અમા વિચાર પૂર્વક સ્વ જ્ઞાના વચનથી કહીએ છીએ કે ઘદ્દાના, વિષ્ણુના, મહાદેવના અને ઝાયિઓના સંબંધે' જે માટી મોટી સત્તાઓ જેમકે ઘ્રદ્ધા પ્રદ્ધાંડને વીંટાઇ વળ્યા, ચાંડમાં આવીને ભરાયા, મંડન મિશ્રપણે જન્મ. વિષ્ણુ–સકતોના માટે અવતાર હેતા રહ્યા, દેત્યોનું લાેકી પીતા રહ્યા મહાદેવે સાઠ હજાર પુત્રા આપી દીધા વગેરે જે વાતા બતાવીઓ છે તે પ્રાયે પુરાણકારાએ કલ્પિલ અને આલપંપાલ રૂપાનીજ લખીને બતાવેલીઓ જાણાય છે. મારા વિચાર પ્રમાણે મારા લેખોથી અત્ય સજ્યનપુરૂષે પણ સ્ક્ષ્મ દક્ષિથી નોઇ શકશા એવી મારી ધારણા છે. આગળ તા છવાની ભવિતવ્યતા ઉપર આધાર હાય છે.

#### ભિન્નવિચારના ઇશ્વરા પરમ જ્ઞાનીઓ હેાય ?ં

સર્વમતામાં ધાર્મના પાયા જે ખરા નીતિના નંખાયા છે તે તો સર્વ માન્ય થયાજ હશે, અને તે કાેઇ પરમ જ્ઞાવીના તરફથીજ નંખાએલા છે. એમ સર્વેને માન્ય કરવુંજ પડે છે. જેમકે-કાેઇ જીવને દુઃખ ન દેવું, જાડ ન બાેલવું, શારી ન કરવી, પરસ્ત્રીને મા બહેન ગણવી, ધનના સંતાેષ રાખવા, કાેધ, માન, માયા, લાેલ, ઇર્બ્યા, દેવાદિક જેટલા પ્રમાણમાં અધિક તેટલાંજ પ્રમાણમાં દુઃખ આપનારા છે એમ સર્વ મતવાળાઓએ માન્યજ રાખેલા છે, તેથી તે બધાએ મતા એક કાેઇ સત્ય ધર્મનાંજ ફાંટા છે. એમ કહેવામાં શી હરકત ? અને તે સત્ય નીતિમાં જે જે મતમાં વિયરીત લાસ થતા હાેય તે એક પ્રકારના વિકા-

| પ્રકરણ ૪૧ મું. | સષ્ટિ કર્તા | ભધા દેવેના | વિચાર સાંથે. | 369 |
|----------------|-------------|------------|--------------|-----|
|----------------|-------------|------------|--------------|-----|

રજ ગણાય ? તે સિવાય-પરાક્ષના વિષયમાં નિતિથી દુર અને છુદ્ધિના વિષયથી અયાેગ્ય---કેવળ ઇશ્વરની લીલા કે સત્તા આગળ ધરી પ્રમાણેાથી વિરૂદ્ધ, લાેક નીતિથી વિરૂદ્ધ, વિષયા લખાયા હાેય તાે તે પ્રમાણ રૂપથી કેવી રીતે માની શકાય ?

તેના ઉદાહરણમાં-આ સપ્ટિ કર્તાનાંજ વિષય જુઓ-બ્રદ્ધાદિક જુદા જુદા દેવાના નામથી કેવા વિચિત્ર પ્રકારના ગાઠવ્યા છે, તે અમારા તરફથી બહાર પડાવેલા " જૈનેતર દક્ષિએ જૈન " નામના પુસ્તકથીજ વિચારવાની ભલામણ કરૂં છું. અને માત્ર સામાન્ય વાત જ જણાવું છું--મુશલમાનાના ગ્રંથામાં સકિના કર્તા ખાદા, ઇસુષ્ટિસ્તીમાં ઇશ્વર, હિંદુ શાસ્ત્રામાં---કાઇ કહે છે કે આ સકિ બ્રહ્માએ રચી, બીજા-વિષ્ણુને, મહાદેવને, દેવીને, શમને. એમ જેના ભક્તાએ જે દેવ માન્યા તેજ આ બધી સુષ્ટિના ઉત્પન્ન કરવાવાળા. અને બધાએ પ્રકા રની સત્તાવાળા પણ તેજ. આ સષ્ટિના કર્તાઓમાંના કર્યા સર્વ સત્તાવાળા આપણે તારવી કાઢવા.

જૈન ગ્રંથકાર કહે છે કે-આ સબ્ટિ અનાદિ કાલથી એકની એકઝ પ્રવાહ રૂપથી ચાલતી આવેલી છે. જેમ એકજ દિવસમાં-સવાર, બપાર અને સાંજ. એક વર્ષમાં-શિયાળા, ઉનાળા, અને વર્ષાકાલ રૂપ ચઢ કુદરતથી સદા-કાલ થતાં આપણે પ્રત્યક્ષપણે જોઇએ છીએ, તે પ્રમાણે સત્ય સુગાદિક ઠાલનાં ચઢ લાંબા ઠાલવાળાં પુરાણકારોએ પણ બતાવેલાં છે. અને સબ્ટિના ભાગવટા કરવાવાળા અનંતા અનંત રાજાઓ થતા આવ્યા છે અને આગળ પણ અનંતા-આજ થવાતા. તે પ્રમાણે આ સબ્ટિમાં **ધર્મ ના પ્રવર્ત ડા** પણ અનંતા અનંત શઇ ગયા અને આગળ ભવિષ્યમાં પણ થવાના. પરંતુ આ અવસપિંણીના દુ:ખદ કાલમાં વર્ત્તમાન સ્થિતિના કેટલાક ધર્મના પ્રવર્ત્ત કોના અનુયાયીઓએ પોતાના માનેલા પ્રભુને આ સબ્ટિના કર્ત્તા અને સર્વ સત્તાવાળા લખીને બતાવ્યા તે કલ્પના રૂપે માનવા કે સત્યરૂપના ? આ વાતના વિચાર સૂક્ષ્મ દ્રસ્ટિથી પંડિતાને કરવાનો છે ?

એ કે–**કુભકાર** ઘડા બનાવે છે તાેજ બને છે. અને રાજાઓથી રૈયત મર્યાદિત પણે રહે છે. તેમ સપ્ટિના કર્તા અને તેના નિયંતા પણ એક હાેવાજ બેઇએ. આવા પ્રકારની દલીલાે સુકી, પાત પાતાના પ્રભુને સપ્ટિના કર્તા, મરછ પ્રમાણે આકાશ અને પાતાલને ગાેઠવી ગયેલા, અને પાતાના જેવી સત્તા ધરાવ-તારોના નાશ કરીને ગયેલા, એવા પ્રકારના મનાએલા પ્રભુઓમાંના કયા પ્રભુને શ્રેષ્ઠ માનવાે ? કુંભાર ઘડાે બનાવે છે તે આછવિકાના માટે અને રાજાઓતું રાજ્ય માંઝ શાેષના માટે—માટી આદિ અનેક સાધના મેળવ્યા પછીથીજ તે તે કાર્ય'માં પ્રવૃત્તિ કરી શકે છે. તેમ **સુકતાત્માને** આજીવિકા કઇ ? અને માંઝ શાેખ શી ? આકાશ પાતાલ હતાં નહી અધકાર શેમાં વ્યાપ્યા હશે ? અને તેવા ઘાેર અધકારમાં પ્રભુ પાતે કયા ઠેકાણે અને કેટલા કાલ બેસી રહ્યા પછી સૃષ્ઠિ ઉત્પન્ન કરી હશે ? આ બધુ આપણે વિચારવાનું છે કે નહી અને કેઠા પણ પ્રકારના અત વિનાની આ વિશાલ પૃથ્વી (સૃષ્ટિ) અનાવવાના સાધના કયા પ્રદ્યાંડમાંથી લાવીને આ દેખીતિ સૃષ્ટિમાં મુકયાં હશે ? તેમજ સૃષ્ટિના કરવા વાળાબધાએ ઇશ્વરા જુદી જીદી દિશાએા બતાવી રહ્યા છે. સૃષ્ટિ ઉત્પત્તિના કાલનું પ્રમાણ કાઇએ ચાહ્કસ બતાવ્યું નથી, તા પછી સત્ય વસ્તુના શાધકોને પૃથ્વીના કર્તા કથા ઇશ્વરથી સંતાષ માની લેવા ?

હવે કિંચિત ચાલુ વિષયના વિચાર- –પ્રલય પછી સમુદ્ર ઉપર અંધકાર શાથી <sup>9</sup> અને પ્રલય કાેને કરેલા <sup>9</sup> અને તે કઇ કઇ વસ્તુના <sup>9</sup> અને તે કેટલા કાલ રહેલા <sup>9</sup> આકાશ પૃથ્વી તા પછી બનાવ્યાં. અંધકાર શેમાં વ્યાપેલા <sup>9</sup> તે અધકારમાં ઇલ્ધર કેટલા કાલ સુધીબેસી રહ્યા પછી કરે ઠેકાણે ઇશ્વરે પ્રકાશ થવાના આદેશ કરેલા <sup>9</sup>

માછલાં. પશુ, પક્ષીએા અનાવી વંશ વૃદ્ધિના હુકમ કર્યો, તાે તે બધા પુષ્ટય પાપ વિનાના અનાવ્યા કે પૃષ્ટ્ય પાપવાળા ? વંશવૃદ્ધિના આદેશથી વૃદ્ધિ થતી આવી તાે તે બધા નવા નવા જીવાે આજ સુધી કયા ઠેકાણેથી આવતા રહેલા સમજવા ?

ઇત્યાદિક અનેક બાબતાે સૃષ્ટિ કર્ત્તાના સળધે વિચારવાની છે, તે ન્યાય બુદ્ધિના પંડિતાેએજ વિચારવી. ઇતિ અનેક બાબતાેના વિચાર સ્વરૂષનું પ્રકરણ ૪૧ સું સંપૂર્ણ.

# પ્રકરણ ૪૨ મું.

# જૈન ઇતિહાસ પ્રમાણે ૧૧ રદ્રોનું સ્વરૂપ

પ્રદ્યુગ્ન સૂરિ કુત–વિચારસાર પ્રકરણ પૃ. ૧૦૩ થી. ગાયા ૪૭૩ થી ૪૭૬.

પ્રથમ **૧૧ રૂદ્રોનાં નામ**-૧ ભીમાવલી, ૨ જીતશત્રુ, ૩ ભદ્ર, ૪ વિશ્વાહલ, ૫ સુધ્રતિષ્ટ, ૬ અચલ, ૭ પુંડરીક, ૮ અજીતધર, ૯ અજીતનાથ, ૧૦ પેઢાલ, ૧૧ સત્યકિસુત, આ અગીઆરે વ્યકિતઓ રૂદ્રના નામથી જૈન ગ્રંથામાં પ્રસિદ્ધ છે. તેઓ તીર્થ કરોના પરમ ભક્રત હાેઇ અંગ (વિદ્યા ) ન ધારણ કરવાવાલા હતા. આ નામવાલી ગાથા ૪૭૩ અને ૪૭૪ માં આપેલ છે તેનાજ અર્થ નીચે પ્રમાણે છે.

રલ્ટ

| પ્રકરણ ૪૨ | સું. | कैन अने | વૈદિકના | 99 | રૂદ્રોનેા | વિચાર. | 366 |
|-----------|------|---------|---------|----|-----------|--------|-----|
|-----------|------|---------|---------|----|-----------|--------|-----|

તે કયા કયા તીર્થ`કરના સમયમાં કાેણુ કાેણુ થયા તે બતાવીએ છીએ. પહેલાે <mark>ભીમાવલી</mark>, પહેલા જાપભદેવના સમયમાં થયાે.

ખીંજો જિતરાત્રુ, બીજા અજિતનાથ તીર્થ કરના સમયમાં થયેા.

હવે આગળ ૩ શદ્ર, ૪ વિશ્વાહલ, ૫ સુપ્રતિષ્ટ, ૬ અચલ, ૭ પુંડરીક, ૮ અજિતધર, ૯ અજિતનાથ, અને ૧૦ માે પેઢાલ, એ કમથી–નવમા સુવિધિ-નાથ તીર્થ કરના સમયથી તે સાલમા શાન્તિનાથ તીર્થ કર સુધી, એક્રેકા તીર્થ -કરના સમયથી એક્રેકા થતા આવ્યા છે ત્યારબાદ અગ્યારમાં રૂદ્ર જે સત્યક્રિસ્ત છે તે ૨૪ મા તીર્થ કર શ્રી મહાવીર લગવાનના સમયમાં થયા છે. આ અગીઆરે રૂદ્રોનું કથન દશમા પૂર્વમાં વિસ્તારથી ઠેહેલું છે. આ અર્થ ગાયા ૪૭૫-૪૭૬ ના કરીને બતાવ્યા છે.

| ૧૧  | રૂદ્રોનાં નામ. | તે કયા કયા તીર્થ'કરના :          | સમયમાં થયા. |
|-----|----------------|----------------------------------|-------------|
| ٩   | ભીમાવલી        | ઝડષભદેવના વખતે                   | 1           |
| ર   | જિતશત્રુ       | અજિતનાથના "                      | २           |
| . Э | ભદ્રનામા       | સુવિધિનાથના ,,                   | Ŀ           |
| ۷   | વિશ્વાહલ       | શીતલનાથના "                      | ٦.          |
| પ   | સુપ્રતિષ્ઠ     | શ્રી શ્રેયાસનાથના "              | ૧૧          |
| 5   | અચલ            | શ્રી વાસુપૂજ્યના "               | ં ૧૨        |
| وي  | પુંડરીક        | શ્રી વિ <mark>મલનાથ</mark> ના ,, | 23          |
| ۷   | અજિતધર         | શ્રી અન'તના <b>ય</b> ના "        | ે ૧૪        |
| Ŀ   | અત્રિ તનાચ     | શ્રી ધર્મનાથના "                 | 24          |
| १०  | પેઢાલનામા      | શ્રી શાન્તિનાથના ,,              | ષક          |
| 11  | સત્યકીસુત      | શ્રી મહાવીરના "                  | २४          |

દર્શમા પૂર્વમાં વર્ણુવિલા અગીઆર રૂદ્રોને કોઠા.

આ ૧૧ રદ્રોના સંબંધે કિંચિત વિચાર---

આ અવસર્પિણી કાળમાં એક કાેટાકાેટિ સાગરાપમના જે ચાેથા મારા ગણાવ્યા છે તેમાં જેવી રીતે-૨૪ લીર્થ કરા, ૧૨ ચક્રવલીઓ, અને બળદેવ, વિષ્ણુ પ્રતિધિષ્ણુના નયનાં ત્રિક થયાં છે તેવીજ રીતે આ અગીઝાર રૂદ્રપણ ગણાવેલા છે. વખતા વખતે ભુલલા ધર્મના માર્ગને બતાવનાર તે લીર્થ કરા, છ એ ખંડના સબાએાને લાળે કરનાર તે ચક્રવલીઓ, ત્રણે ખંડના રાજ્યને લાબે કરનાર જેના હાથેથી મરાય તે વિષ્ણુ ( વાસ્તુદેવ ) અને જે મરે તે પ્રતિવિષ્ણુ ( પ્રતિવાસુદેવ ) તેવીજ રીતે અંગ ( વિદ્યા ) ને મેળવી રૂદ્ર પદને ધરનાર તે રૂદ્ર સમજવા. પરંતુ તે વ્યક્તિએા એકની એકજ હલી તેવી માન્યલા જૈનોની નથી. માન્યલા એવી છે કે-જે જીવે જેવા પ્રકારનું પુણ્ય મેળવ્યું તેને તેવા તેવા પ્રકારની પદવી પ્રાપ્ત થઇ છે. આ બધા માટા હાેદ્દાદારામાંથી કેટલાક તા માક્ષમાં ચાલ્યા ગયા અને બાકીના જવાના તેથીજ ગણત્રીમાં લઇ લીધેલા સમજવા. ઇત્યલ વિસ્તરેણ ઇતિ જૈન પ્રમાણે ૧૧ રૂદ્રો થયા છે તે બતાવ્યા.

# વૈદિકમતે ૧૧ રૂદ્રોનું સ્વરૂપ.

સ્કંદપુરાણ ખંડ ૬ ઠા. અધ્યાય ૨૭૬ માે. પત્ર ૩૧૯ થી.

" સુતે કહ્યું કે હાટકેશ્વરમાં અગીઆર રૂદ્રો છે. આ વાત સાંભળીને મકપિઓ બેલ્યા કે-ગૌરી છે ભર્યા અને સ્કંદ છે જેમને પુત્ર, એવા રૂદ્રતો અમે એકજ સાંભળ્યા છે. સુતે કહ્યું તમારી વાત સાચી છે. રૂદ્રતો એકજ છે, પહ્યુ અગીઆર કેવી રીતે થયા તે સાંભલે!---

વારાણસીના સુનિઓને હાટકેશ્વરનાં દર્શન કરવાની ઇચ્છા થતાં, પહેલાે જાણે પહેલું દર્શન હું કર અને બીજો જાણે પહેલું દર્શન હું કર. એમ સ્પર્ધા કરતા ચાલ્યા. હાટકેશ્વરે તેમના અભિપ્રાય જાણીને, તે ઝષિઓને પાતાનું દર્શન એકીસાથે આપવાને માટે-ત્રિશલ, ત્રણનેત્ર, જટા, અર્ધચંદ્ર, અને રૂંડ માલાના સ્વરૂપે, પાતાલમાંથી નાગલાકના છિદ્રે એકીસાથે નીકળી, બધા ઝષિઓને જુદે જુદે ઠેકાણે દર્શન આપ્ય. પેલા જાણે મને પ્રથમ દર્શન મલ્યાં અને પેલા જાને મને પ્રથમ દર્શન આપ્ય. પેલા જાણે એકાદરી તાપસા પાતાલમાં પેશી સ્તુતિ કરવા લાગ્યા. પછી રૂદ્રે બ્રાદ્મણેલે કહ્યું કે હે તાપસાત્તમાં કું એકાદશ પ્રકારના તમારી બકિતથી તુબ્દ્ માન થયા છું, જે તમારી ઇચ્છા હાય તે વરને માગો ? ત્યારે તે તાપસાએ કહ્યું કે-જો આપ તુબ્ટમાન થયા છા તા, આપ અમારા વાસ્તે પ્રકરણ ૪૨ સું. વૈઠિકે–રૂદ્રના સંબંધ વિચિત્ર પ્રકારના લેખા. ૪૦૧

આ દુનીયામાં અગીઆરે સ્વરૂપથીજ રહેા, અમા પણ હાટકે અરમાં રહીને આ-પણી આર ધના કરીશું. પછી મહાદેવે કહ્યું કે જ્યારે તમારી ઇચ્છાજ એવી છે તો બ્લવો હું પછુ આ અગીયારે મૃતિઓના સ્વરૂપથી સદાકાળ રહીશ. પણ એક મૃતિથી કૈલાસમાં રહીશ, એટલું કહીને ત્રિનેત્ર ભગવાન અદશ્ય થઇ ગયા. પછી તેમની સેવાના કુલાનું વર્ણન છે. આ અધ્યાય શ્લાક ૪૩ થી પૂરા કર્યો છે. " આગળ ૨૭૭ મા અધ્યાયમાં-સુતને ઝાપિઓએ પૂછ્યું કે વારાણસીથી આવે-લા બ્રાહ્મણા કયા કયા નામના હતા કે કે જેમની ભક્તિથી એક ફંદ્રના અગી-સ્થાર પ્રકારના રૂદ્રા થઇ ગયા ક પછી સુતે કહ્યું કે –૧ મુગબ્યાય, ૨ સર્વસંસ, ૩ નિંદિત, ૪ મહાયશ, ૫ અજેકપાદ, ૬ અહિંબુંઘ, ૭ પીનાકી, ૮ પરંતપ, ૯ દહન, ૧૦ ઇલ્ટર, ૧૧ કપાલી.

અા ઉપર અલાવેલા ખ્રાદ્મણે! જે નામના હતા તેજ નામ ફદ્રોનાં પણ રાખવામાં આવ્યાં હતાં. ''પછી તે તે રૂદ્રોના નામનાં દાન, જય, કરવાનું વિસ્તા-રથો લખીને અતાવ્યું છે અને ૨૭૭ માે અધ્યાય પૂરા કર્યો છે."

કિચિત્ સમીક્ષા-જેનોના અંબીઆર રૂદ્રો ઘણા લાંબા લાંબા કાર્ણ તીંથ કરોના લકતા, લિન્ન લિન્ન બ્યતિકના, તેમજ નામથી પણું લિન્ન સ્વરૂપના અતાવ્યા છે. આ તરફ વૈદિક મતમાં એકજ સમયમાં એકજ રૂદ્ર લકત પ્રાદ્યણોના નામથી પ્રસિદ્ધિવાળા લખીને બતાવ્યા છે. તે પણુ પાતાળ ફાડીને ન બાણે કયાંથી આવ્યા અને આ વાત કયા કાલમાં બની ! આ માં કેઇપણુ પ્રકારના પત્તો આપણું મેળવી શકીએ તેમ નથી. આગળ તા વાચઠા વિચાર કરીને બતાવે તે ખરા.

પંડિત ગુરૂદત્ત વિદ્યાર્થીનાં લેંબો⊸અનુવાેદક ચંદ્રશંકર નમેદાશંકર પંડયા∽બીએ. એલ એલ, બી વકીલ હાઇકાેર્ટ મુંળાઇ ઇ. સ. ૧૯૧૪ વડાદરા લુહાણામિત્ર પ્રેસમાં છયાએલું—

પ ૧૧૮ થી ૧૧૯-શનપથ પ્રાહ્મણમાં લખ્યું છે કે---

સહે યાજ્ઞ વલ્કય શાકાલ્યને કહે છે કે----

" ઇશ્વરનાે મહિમા વ્યકત કરનાર **તેવ્રીશ દેવતાએ** છે-૮ વસું, ૧૧ રૂદ્ર, ૧૨ આદિત્ય, ૧ ઇંદ્ર, અને એક પ્રજાપતિ. કુલ ૩૩

| 802 | તત્ત્વત્રયી- મીમાંસા. | শেহ | 4 |
|-----|-----------------------|-----|---|
|     |                       |     |   |

આઠવસુ નીચે મુજબ-૧ અગ્નિ, ૨ પૃથ્વી, ૩ વાયુ, ૪ અંતરિક્ષ, ગ આદિત્ય, ૬ ઘી, ૭ ચંદ્રમા, ૮ નક્ષત્ર, એ આઠવસુ કહેવાય છે. કારણકે-બધ પદાર્થી તેમાં રહે છે, અને જે કાંઇ જીવે છે, હાલે ચાલે છે, અને વિદ્યમાન છે, તે સર્વેના નિવાસ તે છે. n

૧૧ રૂદ્રા નીચે સુજબ-૧૦ પ્રાહ્ય અને ૧૧ આત્મા અપ રૂદ્ર (રૂદ્ એટલે રડલું તે ઉપરથી ) કહેવાય છે. કારણકે જ્યારે તે દેહ છેાડીને જાય છે ત્યારે તે મરી જાય છે. અને મરનારનાં સગાઓ રડે છે ॥

૧૨ આદિત્ય તે ૧૨ મહિના જે સમયની ગણત્રી કરે છે, તેએ આ દિત્ય એટલા માટે કહેવાય છે કે તેઓ પાતાની પ્રતિથી માસ કરે છે અને તેથી બધા પક્ષર્થીના વિંકારોને ક્રમ નિર્ણીંત કરે છે. અર્થાત્ દરેક પદાર્થના સમયને બ્યય નિર્ણીંત કરે છે. આદિત્ય એટલે તેવા બ્યયનું કારણા ા

€′દ્ર–એટલે સર્વંવ્યાપી શકિત અથવા વિદ્યુત.

પજાપતિ-એટલે બ્રહ્મા ( અર્થાત્ કલાના માટે આવરયક પકાર્થીના સંગ્રહ, અથવા શીખવા શીખવવાને માટે માણેાસાેનું એકત્ર થવું ) એના અર્થ પશુએા પણ થાય છે. **યજ્ઞ અને પશુએા પ્રજાપતિ** કહેવાય છે. કારણ કે તેવાં કાર્યીથા અને ઉપયાગી પ્રાણીઓથી જગત ને પાતાના નિર્વાહનાં સાધના મળે છે. ા

શાકલ્ય પુછે છે ઠે-'' ત્યારે ત્રણુ દેવતા કયા ? " યાજ્ઞ વલકય ઉત્તર દે છે કે-'' ત્રણુ લાેક " ( અર્થાત-ત્થાન, નામ, અને જન્મ ) " તેણેં પુછ્છું કે-'' બે દેવતા કયા ? " યાજ્ઞવલ્કયે ઉત્તર દીધા કે '' પ્રાણુ અને અન્ન " તેણે પુછશું ઠે-'' અધ્યર્ધ શું ? " યાજ્ઞવલ્કયે કહ્યું કે-'' અધ્યર્ધ એટલે સર્વ બ્યાપી વિદ્યુત્ જગતને પાષનાર કે જે સૂત્રાત્મા નામે ઓલખાય છે. હ

છેવટે તેણે પુછયું કે એક દેવતા કયેા ? યાત્તવલ્કયે કહ્યું-" પ્રદ્ય " જેને અદિતિ કહે છે "

પૃ. ૧૨૦ **રાતપથ** બ્રાહ્મણમાં કહેલા–આક વસુઓ તે આઠ સ્થાને છે, અગીયાર રૂદ્રોમાં–આત્મા અને કશ પ્રાણુ કે જે મનના સ્વયંભૂ વ્યાપરા કહેવાય તેમના સમાવેશ થાય છે. ા

બાર આદિત્યમાં સમય આવી નાય છે ॥ વિદ્યુત્ એ સર્વ વ્યાપી શકિત છે. જ્યારે પ્રનાપતિમાં ( યજ્ઞ તથા પશુઓ )

#### પ્રકરણ ૪૨ મું. વાદ≩-રૂદ્રના સંખંધે વિચિત્ર પ્રકારના લેખો. ૪૦૩

મનના ઇછા પૂર્વક વ્યાપારા આવી જાય છે એમ મહી શકાય.

પૃ ૧૨૧--મૅકસ સ્યુલર લએ છે કે-જો આપણે પારિભાષિક શબ્દો વાપરવા હોય તો વેદોના ધર્મ--અનેકેશ્વર વાદના છે, અકેશ્વર વાદના નહી. ઝરૂ વેદના પ્રથમ અષ્ટકના ૨૭ મા સૂકતના અંતમાં છે કે--મહાન દેવા તરફ ભકિત-ભાવ તથા તાના દેવા તરફ ભકિતભાવ, ન્હાનાએા તરફ ભકિતભાવ, વૃદ્ધો તરફ ભાવ તથા તાના દેવા તરફ ભકિતભાવ, ન્હાનાએા તરફ ભકિતભાવ, વૃદ્ધો તરફ ભાવ તથા તાના દેવા તરફ ભકિતભાવ, ન્હાનાએા તરફ ભકિતભાવ, વૃદ્ધો તરફ ભાવ તથા તાના દેવા તરફ ભકિતભાવ, ન્હાનાએા તરફ ભકિતભાવ, વૃદ્ધો તરફ ભાવ તથા તાના દેવા તરફ ભકિતભાવ, ન્હાનાઓ તરફ ભકિતભાવ, વૃદ્ધો તરફ ભાવ તથા તાના દેવો તરફ ભક્તિભાવ, ન્હાનાઓ તરફ ભકિતભાવ, વૃદ્ધો તરફ બક્તિ શ્વર શાધ્યાં છે અને તેટલી ઇશ્વરની ઉપાસના કરીએ છીચે. અમ્હો વૃદ્ધ દેવાની રતુતિ ન કરીએ તાે ! \* પૃ. ૧૨૨-શરૂઆતમાં હિરૂણ્યગભ<sup>°</sup> સાનેરી જંતુ-ઉત્પન્ન થયા તે આખા વિશ્વના જન્મથીજ પતિ હતો. ત્હેણે પૃથ્વી અને આ-કાશ સ્થાપ્યાં-કયા દેવને અમ્હે અમ્હારા યગ્ન અપંધુ કરીએ ! " મેંકસ મ્યૂલર ઇત્યાદિ ા "

આમાં વિચારવાનું કે રાતપથતે હેખ પ્રાચીનમાં પ્રાચીન ગણાય છે તેમાં –અગ્નિ આદિ દેવેાને આઠ સ્થાન કહી આઠ વસુ તરીકે ઓળખાબ્યા છે. : ૧૨ આદિત્યથી સમય ધર્મ જણાબ્યાે છે. :

૧૧ આત્મા સાથે દરા પ્રાણુ તે અગીયાર રૂદ્રો તરીકે ખતાવ્યા છે. ઇદ્ર તે સર્વવ્યાપી શક્તિ, અથવા વિદ્યુત, એમ બે અર્થ બતાવ્યા છે. ચન્ન તથા પશુઓને–પ્રજાપતિ તરીકે ઓળખવ્યા છે. :ા–-

આમાં કરીથી વિચારવાનું કે-વેદકાલમાં આ તેત્રીશ ( 33 ) દેવતાઓ મનાયા હતા અને ઋષિઓ તેમની પ્રાર્થનાએ કરી-વેદામાં સૂકતા ને સૂકતા લરી દેતા. પ્રાહ્મણ કાલમાં-૮ વસુ તે આઠ સ્થાન થયા. ૧૨ આદિત્ય તે-સમય ( કાલ ) સ્વરૂપ ના થયા. ા આત્મા અને તેના દશ પ્રાણ તે ૧૧ રુદ્રો થયા. ા ઇંદ્ર હતા તે-સર્વવ્યાપી શકિત અને વિદ્યુત્ત સ્વરૂપના થયા. અને જે પ્રલાપતિ હતા તે--ચન્ન સ્વરૂપના અને પશુઓના સ્વરૂપના અની ગયા. ા આ બ્રાહ્મણ કાલમાં વિષ્ણુતું નામ નિશાન પણુ ખાલ કરતાં જનાતું નથી. ા

હવે આપણું **પુરાણુ કાલ** તપાસીએ-વેદ અને બ્રાદ્ધાયુ કાલ સુધી જે દેવતાઓાની સંખ્યા તેત્રીશની હતી તે પુરાણેામાં તેત્રીશ કરાેડની થઇ. વેઠ કાલમાં ૧૧ રૂદ્રો જીદા સ્વરૂપના હતા, તે બ્રાદ્ધણુ કાલમાં-દરા પ્રાણુ સાથે એકઆત્મા રૂપે ગોઠવાયા, ત્યારે, પુરાણેામાં-એકજ રૂદ્ર અગીયાર જનના નામથી પ્રસિદ્ધ થઇ અનેક ઉત્પાતાના મચાવનારા થયા તેનું સ્વરૂપ આ પ્રંથથીજ જોઇ શકાશે. ા

\* જોન મડોક ધાર્મિક સુધારા, ભાગ ૩ વૈદિક હિંદુધર્મ.

ખાડ ૧.

વેદમાં જે પ્રજાપતિ-સાનાના ઇડાથી પ્રસિદ્ધિ પામ્યા હતા-તે શત પથમાં યજ્ઞ સ્વરૂપના અને પશુએાના સ્વરૂપથી લખાયા, ત્યારે પુરાણામાં તેમને જગતની ઊત્પત્તિ કરવા વાળા ઠરાવ્યા, શત રૂપાને ઘડતાં વ્યભિચારની ઇચ્છા વાળા થયા. તેથી જગા જગા પર વગાવાયા. જીવા અમારા બ્રમ્હા સંબંધી પૂર્વના લેખ એટલું જ નહી પણ બ્રહ્માથી જગતની ઉત્પત્તિ થયાનાં બે ચાર સૂકતા ચારા વેદોમાં પાછળથી ગાઠવ્યાં આ વાત મણીલાલ નભુભાઇ દીવેદીના લેખથો વિચારા. 11 11 વેદમાં વિષ્ણુ છે કે નહી પણ-શતપથમાં તા નામ નીશાણ જણાત નથી, તે વિષ્ણુને પુરાણમાં ને ગીતામાં વારંવાર અવતાર લઇ આ દ્વનિયા ને! ઉદ્ધાર કરવાવાળા લખીને બતાવ્યા. આ બધી વાતા કયાંથી લાવ્યા અને વિચિત્ર રૂપે થાથી ગાઠવાઇ ! સજ્જના ! જરા વિચાર કરીને જેશા ! 11

## જૈન પ્રમાણે મહાદેવજીની ઉત્પતિનું સ્વરૂપ.

તીર્થ કરાના સેવકાે બે પ્રકારના–અહિંસાદિક વતના પાલકાે તે શ્રાવકાે અને ભકિતમાત્રનાજ કરનારા તે ભકતાે. મહાવીર સ્વામીના ભકતાેમાંના એક **સ્રત્યકી નામા પણ ભકત હતા**ે.

તેનું સ્વરૂપ નીચે પ્રમાણુઃ—

વિશાલા નગરીના રાજા ચેટક, તેની છઠી પુત્રી સુજેષ્ઠા-કુમારીજ સાધ્વા ઘઇ. કેાઇ વખત પાતાના મકાનમાં આતાપના લેતી. એવા અવસરમાં-વિદ્યાસિદ્ધ પેદ્ધાલ નામના પરિતાજક-પાતાની વિદ્યા આપવા પ્રદ્ધચારિણીના પુત્રરૂપ પાત્ર ખાલવા લાગ્યા. તેને રાત્રિના સમયમાં શીતની આતાપના લેતી સુજેષ્ટાને નગ્નપણે દેખી. તે સંન્યાસીએ પાતાની ધુધ વિદ્યાર્થી અંધકાર ફેલાવી, તે સાધ્વીને બેલાન કરી તેની યાનીમાં પાતાના વીર્થના સંચર કર્યા. સુજેષ્ઠાને ઝાલુધર્મ આવી ગએલા હતા તેથી તેને ગર્સ રહી ગયા.

આ વાતની ચર્ચા સાધ્વીઓમાં થવા લાગી. પણ અતિશય જ્ઞાનીના મુખથી તે સન્યાસીનું કાર્ય સાંભળ્યું એટલે બધાની શંકા દ્વર થઇ. સુજેષ્ટાને પુત્ર થયે તે શ્રાવકોને સાંખ્યા. તેનું નામ સત્યકી રાખ્યું. આ સત્યકી મુ**હાવીર તે ભાકત** હતા. એક વખત **કાલસ દાપ**ક નામના વિદ્યાધરે ભગવાનને પૂછ્યું કે મને ભય કાના થકી છે કે ભગવાને કહ્યું કે સત્યકી નામના છાકરાથી તેને ભય છે. કાલસ દીપક તેની પાસે ગયા. અવજ્ઞા કરી પાતના

| नगरे वर छ जनगान् गुरुविनगा छत्यातनु स्पद्र प. ४० | પ્રકરણ ૪૨ મું. | જૈનમાં- મહાદેવની ઉત્પત્તિનું સ્વરૂપ. | ४०५ |
|--------------------------------------------------|----------------|--------------------------------------|-----|
|--------------------------------------------------|----------------|--------------------------------------|-----|

પગમાં ઘાલ્યાે પણ તેના પિતા પેઢાલે છેાડાવ્યે. અને પાતાની અધી વિદ્યાઓ તેણે સત્યકીને આપી. સત્યકી રાહિણી વિદ્યાનું સાધન કરવા લાગ્યાે.

મહારોહિણી વિદ્યા સાધવામાં સત્યકીના આ સાતમા ભવ થયા છે. આ રાહિણી વિદ્યાએ પાંચ ભવસુધી તાે સત્યકીના જીવને મારી નાંખ્યાે. અને છઠ્ઠા ભવમાં એને સાધવાની ઇચ્છા પણ ન થઇ. પરન્તુ આ સાતમા ભવમાં વળી વિદ્યા સાધવાના ઉદ્યમ કર્યાે. તેની વિધિ નીચે પ્રમાણે.

અનાથ મૃતક મનુષ્યને ચિતામાં બાળે અને લીલા ચામડાને પાતાના શરીર ઉપર વીંઠીને ડાળા પગના અંગુઠાના આધારે ઉભા રહી જ્યાં સુધી પેલી ચિતાનાં લાકડાં બળે ત્યાં સુધી તે વિદ્યાને જાપ કરે. એવી રીતે સત્યક્રી તે રાહિણી વિદ્યાને સાધી રહ્યો હતે!. તેવા અવસરમાં કાલસંદીપક વિદ્યાધર પણ ત્યાં આવી ચઢયો, તેને પેલી ચિતામાં લાકડાં નાખ નાખ કર્યાં તેથી તે અગ્નિ સાત દિવસ સુધી બળતી રહી ત્યાં સુધો સત્યકી-વિદ્યાને જાપ કરતો હતા. આવા પ્રકારનું તેનું ધૈર્ય જોઇ રાહિણી વિદ્યા હાજર થઇને વિધ્યનકારક તે કાલસંદીપકને હઠાવ્યા અને સત્યક્રીને કહ્યું કે હું તેને સિદ્ધ છું. તું બાલ કે તારા શરીરમાં હું કચાંથી પ્રવેશ કરૂં ? તેની માગણી પ્રમાણે વિદ્યાને મસ્તકમાંથી પ્રવેશ કરતાં ત્યાં ખાહા પડી ગયા પણ તુષ્ટમાન વિદ્યાએ તે સ્થાનમાં નેત્ર બનાવી દીધું, તેથી તે સત્યકી વિદ્યાધર ત્રણુ નેત્રવાળા પ્રસિદ્ધ થયેા.

પછી તેને પાતાની માતા રાજકુમારી કન્યાને અગાડનાર પાતાના આપ પેઢાલને પણ અન્યાયી જાણીને માર્ચા. તેથી લોકોએ તેનું નામ રૂદ્ર ( ભયાનક ) પાડશું. હવે પેલા કાલસંદીપકને વૈરી જાણી તેની પાછળ પડયા. તે ભાગી નાઠા સત્યકી તેની પાછળ પડયા. તે ઉંચા, નીચા, ઘણા ભાગ્યા છેવટે તેને સત્યકીને લુલાવામાં નાખવા વિદ્યાર્થી ત્રણુ નગરા બનાવ્યાં પણ સત્યકીએ પાતાની વિદ્યાર્થી તે ત્રણે નગરાને બાળી ભરમ કરી નાખ્યાં. કાલસંદીપક ત્યાથી ભાગી લવણ સમુદ્રના પાતાલ કલશામાં આલ્યા ગયા. છેવટે સત્યકીએ ત્યાં જઇને પણ તેના પ્રાણ હરી લીધા. અને તેથી તે વિદ્યાધરોના ચક્રવતી થઇ પડયા.

આ સત્યકીને તીર્થ કરોની ઉપર ભક્તિ હેાવાથી ત્રણે સંધ્યાએ તીર્થ કરોને વંદના કરી નાટક કરતા. તેથી આ સત્યકીનું નામ ઇંદ્રે-મહેદ્યર આપ્યું. હવે અ મહેદ્વરને બે શિબ્યા થયા. એક નંદીશ્વર નામે અને બીજો નાંદીયા નામે હતા. જે આ બીજો શિબ્ય નાંદીયા નામે હતા તે પાતાની વિદ્યાર્થી બળદનું ક્ષ્પ બનાવી લેતા. તેના ઉપર ચઢીને. મહેદ્યર અનેક કીડા કતૃહલ

| · • | •           |          |       |
|-----|-------------|----------|-------|
| ४०६ | તત્ત્વત્રયી | મીમાંસા. | ખંડ ૧ |
|     |             |          |       |

કરતા. આ મહેશ્વર મહાવીરના લક્ત હતા, તેમજ કામી પણ પુરા હતા. બ્રાહ્મ શુંાની સાથે તેને વૈર થઇ ગયું હતું તેથી બ્રાહ્મણેાની કુમારી કન્યાએા સાથે લાેકાેની અને રાજાઓાની વહુ બેન બેટીએા સાથે કામક્રીડા કરતા રહેતા, પણ તેની પાસે વિદ્યાએાનું બળ હાેવાથી કાેઇ બાેલી શક્તા નહિં. અગર કાેઇ તકરાર કરતું તા આ સત્યક્રી તેને મારી જ નાખતા. વળી આ મહેશ્વરે વિદ્યાના બળથી એક પુષ્પક નામનું વિમાન બનાવ્યું હતું, તેમાં બેસી ઇચ્છા પ્રમાણે ક્રરતો.

એક વખત આ **મહેશ્વર ઉજ્જયન** નગરમાં ગયા છે.ત્યાં **ચંદ્રપ્રદોત** રાજાની એક શિવા નામની રાણીને છેાડી બીજી બધી રાણીઓની સાથે ભાેગ કર્યો અને તેવેાજ ત્રાસ તે શહેરમાં વર્તાવ્યા તેથી ચંદ્રપ્રદોતને ઘણીજ ચિંતા થઇ અને આને મારવાના ઉપાય સાધવા લાગ્યા. પણુ તેની વિદ્યાના આગળ કાેઇનું કાંઇ ચાલી શકતાં નહિ.

આ ઉજ્જયનમાં-ઉમા નામની એક વેશ્યા ઘણીજ રૂપાળી હતી, તે પાતાની પ્રતિજ્ઞા પ્રમાણે ધન લેતી, તેની સાથે ભાગ કરતી. એક દિન આ મહેલ્વર તેને ઘેર જઇ ચઢયો. તે ઉમાવેશ્યાએ બે પુલે! ખનાવી તે મહેશ્વરના આગળ મૂકયાં, એક ખીલેલ અને થીજું કલી રૂપતું, મહેશ્વર ખીલેલા પ્રલ તરક હાથ પ્રસાર્થો પણ ઉમાએ કલી રૂપનું કુલ હતું તે આપીને કહ્યું કે આ કુલ તારા ચેાગ્ય છે. મહેશ્વરે પૂછ્યું કે આ કમળ મારા ચેાગ્ય સાથી ? ત્યારે ઉમાએ ખુલાશા કર્યો કે તું તે કુમારી કન્યાઓના લાગી છે, હુ ખીલેલા કુલ જેવી છું. ત્યારે મહેશ્વરે કહ્યું કે-તું મને ઘણી વલ્લભ છે. એમ કહી તેની સાથે ભાગ કરવા લાગ્યે! અને **તેનાજ વશમાં થઇને રહ્યો.** ચંદ્રપ્રદ્યોત રાજાને ખબર પડતાં તે ઉમાને બાલાવી, ઘણું ધન આપી સત્કાર કરીને કહ્યું કે-તું મહેશ્વરને એટલું પૂછી લે કે કાઇ એવા સમય છે કે તમારી વિદ્યા તમારી પાસે રહેતી ન હાય ? ત્યાર પછી પ્રસંગાેપાત ઉમાએ પૂછ્યું અને મહેશ્વરે કહ્યું કે-લાેગ કરતી વખતે મારી વિદ્યાંએ। મારી પાસે રહેતી નથી. ઉમાએ આ વાતની ખબર ચંદ્રપ્રદોતન રાજને આપી. ગુજાએ ઉમાને કહ્યું કે-જે વખતે તારી સાથે ભાગ કરશે તે વખતે અમા તે મહેશ્વરને મારીશું. ઉમાએ કહ્યું કે મને મારા તેા ? રાજાએ કહ્યું તને માર શું નહિ, પછી રાજાના માણસા તે વેશ્યાના ઘરમાં છાપાઇ રહ્યા. મહેશ્વર ભાગ કરવા લાગ્યા કે તરતજ તે માણસોએ મહેલર અને ઉમાને કાપી નાખ્યાં અને તે બધા નગરના ઉપદ્રવની શાન્તિ કરી નાંખી. હવે મહેશ્વરની બધી વિદ્યાએ ન દીશ્વર નામના શિષ્ય જાણતા હતા. તેણે ગુરૂની વિટંબના થગેલી

જાણી, ઉજ્જયન ઉપર માેટી શિલા વિદ્યાર્થી બનાવી અને કહેવા લાગ્યા કે "અરે મારા દાસા ? હવે તમે કહાં જાશા ?" હું તમાને સવે ને મારીશ, હું સર્વ શક્તિ-વાળા છું તેથી કાઇના મારેલા મરવાના નથી. આવી આવી બધી વાતા સાંભ-ળતાં લાેકા ભયભીત થઇ, તે નંદીશ્વરની આજીજી કરી તેના પગમાં પડી અપરાધની ક્ષમા માગી, છેવટે નંદીશ્વરે કહ્યું કે જો તમા ઉમાની ભગમાં મહેશ્વરનું લિંગ સ્થાપન કરી પૂજન કરવાનું કળ્યુલ રાખા તાજ તમાને જીવતા છેાડું. ભયના માર્થા તે નિઃસત્ત્વ લાેકાએ તે પ્રમાણે ભગલિંગનું સ્થાપન કરી પૂજવા માંડયું અને પાતાના બચાવ કરી લીધા. ત્યારબાદ નંદીશ્વરે ગામગામમાં બઇ લાેકાને ડરાવી ડરાવીને ભગ અને લિંગ સ્થપાવી પૂજાની પ્રવૃત્તિ ચલાવી.

ઉપર પ્રમાણે મહાવીરના ભક્ત મહેશ્વરની ઉત્પત્તિ જૈન ગ્રંથકારાએ અતાવેલી છે.

આમાં આપણે **વિચારવાનું** એ છે કે–જો કે વિદ્યાના બળથી સત્યકી વિદ્યાધર મહેશ્વરના નામથી પ્રસિદ્ધ થયેા ખરા પણ લદન મર્યાદા રહિત નીતિથા બહારનાજ હતા. તે વખતના નિઃસત્ત્વ લાેકાએ પોતાના બચાવ માટે અકાર્ય કર્યું. જેમ મ્લેચ્છાના ઉપદ્રવથી આર્યો સ્લેચ્છાે બન્યા તે કાર્ય શું યાેગ્ય તરીકે થએલું મનાશે ? યાેગ્ય તાે નજ મનાય તે પ્રમાણે આ કાર્ય બનેલું છે.

પણુ આ બાળતમાં આશ્ચર્ય તેા એ થાય છે કે–આ સત્યકીનાં મર્યાદા વિનાનાં તદ્દન અચેાગ્યાચરણેાને વિચિત્ર પ્રકારનાં લખી પુરાણુકારાએ લાેકાેને પરમેશ્વર તરીકે મનાવવા કયા વિચારથી પ્રવૃત્તિ કરેલી માનવી ? આ સત્યકીને મહાદેવ ઠરાવવા પુરાણુકારાએ જે જે લેખાે લખ્યા છે તેમાંના કેટલાક દુંક દુંક વિચારા લખીને પુરાણુાના લેખકાેના અને એ મહાદેવની ચાગ્યાચાગ્યના ખ્યાલ કરવાનું વાચકાેને સાંપીશ.

વૈદિક મતે હાથા અને વિષ્ણુ પછી મહાદેવ વિષયની માન્યતા.

પચલિત વૈદિક મતમાં ઝિદ્ધા, વિષ્ણુ અને મહાદેવ એ ત્રણુ દેવાને સર્જક, પાલક અને સંહારકના ગુણુવાલામાની પુરાણુકારોએ પ્રધાનપણે બતાવ્યા છે. છતાં પણુ પ્રદ્ધાના તેમજ વિષ્ણુના વિષયમાં અનેક મતા પડી ગએલા છે. તેમાંથી કેટલાએક મતા અમારા જાણુવા પ્રમાણે લખીને બતાવતા આવ્યા છીએ તેથી હવે આ ત્રિજા મહાદેવના વિષયને જાણુવાની ઇચ્છા પણુ સ્વાભાવિકજ યાય. તેના સંબંધે કિચિત વિચાર પુરાણુકારાના લેખાથીજ કરીને બતાવીએ છીએ.

|                   | · · ·                | <br> |     |
|-------------------|----------------------|------|-----|
| 800               | તત્ત્વત્રથી–મીમાંસા. | ખંડ  | ર્વ |
| ***************** |                      | <br> | ~~~ |

२४ इपुराणु. ખંડ. પહેલા. અધ્યાય ૧૩ મા, પત્ર ૧૦૧, શ્લાક ૪૨ મા. शिवशक्तिमयं हातत् पत्यक्षं दृश्यते जगत् ॥ टिंगांकैच भगांकेच नाऽन्यदेवांकितं कचित् ॥ १४२

ભાવાર્થ-આ બધી દુનીયા શિવરૂપે અને શક્તિરૂપે, પ્રત્યક્ષપણે દેખાઇ રહી છે ? તેનું પ્રથમ ચિન્હ લિંગરૂપથી જીવેા, અને બીજી ચિન્હ લગ રૂપનું છે તે જીવા. લિંગ અને લગના સ્વરૂપ સિવાય બીજીં કાઇપણુ વિશેષ ચિન્હ દુનીયામાં છે ? કેહેવું જ પડશે કે નથી. માટે લિંગની અને લગની પૂજા છેાડીને જે બીજા જીવા જગા જગાપર લટકે છે, તેમના નિસ્તાર કાઇ પણુ પ્રકારથી થવાનાજ નથી. એવી રીતે આ વિષયમાં ઘણા દાખલાએા આપીને પુષ્ટ કરીને બતાવેલા છે. હ

આમાં જરા વિચારીએ-દક્ષિણમાં કહેવત છે કે '' દગડ એટલા કેવ '' આ સ્કંદપુરાણના લેખ જેતાં લિંગનાં ચિન્હવાળા પુરૂષે અને લગના ચિન્હવાળી સીએા તેમાં-માણસા, પશુઓ, પંખીઓ વિગેરે આવી જાય છે, તે બધાં શું મહાદેવ તરીકે મનાય ખરાં ? કેમકે ઉપરના લેખમાં જણાવવામાં આવ્યું છે કે લિંગની અને લગની પૂજાને છેાડી જે બીજાની પૂજા કરવાળા છે તેને વિસ્તાર ધવાનુંજ બતાવ્યું નથી. વળી કાંચલીઓ મત ( કોલિક મત) જે દુનીયામાં ચાલી રહ્યો છે તે શું સ્કંદપુરાણના લેંખથી ઉદ્દલવ્ધા હશે ? એવા વિચાર સહજ થઇ આવે છે. વળી પણ પ્રદ્યાપ્રક્રશ્છમાં મહાદેવજીની ડાબી, જમણી લુજાથી પ્રદ્યા વિષ્ણુની ઉત્પત્તિ જે અમાએ આ સ્કંદપુરાણના આઠમા અધ્યાયથી લખીને અતાવી છે તે ન જાણે કથા વિચારથી લખીને બતાવી માનવી ? તેના વિચાર કરવાનું પણ વાચકવર્ગને સાંપુ છું.

શિવ પાર્વલીની ઉત્પત્તિ ધ્રક્ષાના કોધથી. પંદ્યપુરાણું પ્રથમ સર્પિટ ખંડ. અધ્યાય ૩, પત્ર ૭, શ્લાંક ૧૭૧ થી ૧૭૪ " ત્રણું લાંકને બાળી મારે એવા પ્રદ્યાને કોધ ઉત્પન્ન થયા, તેથી તેમના કપાલથી મધ્યાન્હ સૂર્ચના જેવા **રંદ્ર અર્ધાંગના સહિત** ઉત્પન્ન થયા. હહ્યાએ તેમને કહ્યું કે તમા બન્ને બુદાં પડાં ? એટલું કહી પ્રદ્યા અંતર્ધાન થઇ ગયા. ત્યાંથી ઓ અને પુરૂષની પ્રવૃત્તિ શરૂ થઇ. ઇત્યાદિ " ( મતમીમાંસા પૃ. ૯૪ ) આમાં કિંચિત વિચાર-બ્રદ્ધ પ્રકરણમાં પૃ. ૧૮૯થી સ્કંધ પુરાણના જે લેખ અમાએ આપ્યો છે તેમાં જણાવવામાં આવ્યું હતું કે-યુગના આવમાં પ્રકરણ ૪૨ મું. બ્રમ્હાના દ્રોધથી શિવ પાર્વતી. તેના મસ્તદાની માલા. ૪૦૯

મહાદેવજી નિર્વિકલ્પ બેઠા હતા. તેમને જગત્ પેદ્ય કરવાની ઇચ્છા થતાં. તેમના ડાળા જમણા અંગથી હ્રદ્ધા એને વિષ્ણુ ઉત્પન્ન થઇ ગયા, ત્યારળાદ ઘ્રદ્ધાથી બધી સાષ્ટે ઉત્પન્ન થયા પછી એ ત્રણે દેવેામાં માટા અને નાના, કાેણે માનવા તે સંબન્ધી મેટા ઝગડા જાગ્યાે છે. ઇત્યાદિક વિશેષ ત્યાથી જોઇ લેવું.

આ વાણું દેવાના વિષયમાં આવા આવા પ્રકારના વિચિત્ર લેખે! જેતાં નતા પ્રદ્ધાના, કે નતા વિષ્ણુના, તેમજ નતા મહાદેવજીના, પણ ખરા પત્તા મેળવી શકાય છે. તા પછી આ બધા પુરાણકારાએ આ સબ્ટિની ઉત્પત્તિ થવાના પ્રકાર કર્યે ઠેકાણેથી મેળવેલા સમજવા ? આ વિષયમાં જીવા જૈનોની માન્યતાવાળું જગત પ્રકરણ બીજાથી અને તેનીજ સાથમા આપેલું પ્રકરણ ચાશુ વૈદિકેાની માન્યતાવાળું જગત અને પછી કરા સત્યાસત્યના વિચાર ? હાથમાં કંકણ હાય તા પછી આરસીની જરૂર શી ? સુરૂષુ કિમધિકેન.

પાર્વ<sup>હ</sup>તીના મસ્તકાેની માલા ધારી શિવ.

શંકાકેષ શંકા ૨૨૨ મી. પૃ. ૩૦ **બુએા ગણેશ પુરા**સુને લેખ

" એક વખતે મહાદેવજીને પાર્વતીએ પુછરાં કે આપ આ સુંડ-માલા શા માટે ધારણ કરા છેા ? આ વખત મહાદેવજી કાંઇ બાલ્યા નહિ, તેથી પાર્વતીએ હઠ પકડી, તેથી મહાદેવજીએ કહ્યું કે જ્યારે જ્યારે તું મરી જતી ત્યારે તારાં મસ્તક કાપી કાપીને આ સુંડમાલામાં પરાવું છું. અને તે પહેરૂં છું . તે ઉપરથી પાર્વતીજીએ કહ્યું કે શું ત્યારે આપ મરતાજ નથી. આ ઉપરથી મન હાદેવજીએ કહ્યું કે મને ઇશ્વરે એક મંત્ર ખતાબ્યેા છે તેથી હું મરતા નથી ( શું ત્યાં મહાદેવ પાલે ઇશ્વરતા નહીજ, તેમના ઇશ્વર પણ કોઇક બીજોજ જણાય છે ખરેહ કે ? ) ત્યારે પાર્વાલીએ કહ્યું કે એ મંત્ર મને બલાવો, ત્યારે મહાદેવે કહ્યું કે—તમને બતાવ્યાથી બધા પાહાડના જીવેા સાંભળે અને તેથી તેઓ અમર થઇ જશે. પાર્વલીએ કહ્યું –શું આટલા પાહડના જીવોને નસાડી મેલવાની આપનામાં શક્તિ નથી ? તે ઉપરથી મહાદેવે ઘણા જેરથી-ડમરૂં વગાડ્યું કે જેના ભારે અવાજથી તમામ જીવ નાસી ગયા. માત્ર એક ઇંડુ કે જે પ્રટવાની તૈયારીમાં હતું તેનાથી નાસી જવાશું નહિ. ત્યાર બાદ પાર્વતીને મંત્ર સંભળાવવા માંડયે! થાડીવાર પછી સાંભળતે સાંભળતે પાર્વતી સુઇ ગયાં. તે વખતે પેલું ઇંડું કુટસું અને પાર્વતીને બદલે તેને હુકારા દેવા શરૂ કર્યો. પછીથી થે ડીવારે પાર્વતી જાગી અને કહ્યું કે-મહારાજ ! મેં તા થાડું ચરિત્ર 52

÷

સાંભ્રત્યું અને ફલાણી જગેથી બાકી છે તો કરીથી સંભળાવશા, ત્યારે મહાદેવે કહ્યું કે હુંકારા કાેણે ભર્ચા, તે ઉપરથી મહાદેવે ત્રિજી નેત્ર ખાલીને જોયું તા પેલું ઇંડુ દેખાયું. તેથી તેને શિક્ષા કરવા મહાદેવ દોડયા. ઇંડુ અગાડી નાઠું અને એક સ્ત્રીના માઢામાં પેસી ગયું અને પુનઃમાઘ માસમાં છાકરારૂપે થઇને પેદા થયા, શું આ વાત સંભવિત છે ? "

આ લેખમાં ઉદ્લવતા કિંચિત્ વિચારા—

" મુંડમાલાના ચિન્હથી રાક્ષસપશું કે ઇશ્વર પશું ? તેવાને તેવા સ્વરૂપથી પાર્વતી જન્મ લેતી ત્યારે બીજા જીવેા કેવા સ્વરૂપથી જન્મ લેતા માનવા ? તેવાને તેવા સ્વરૂપથી જન્મ થતા હાય તા દાનનાં અને શ્રાહ્વનાં ફળ ખાટાં માનવાં કે ખરાં ? લિંગનેા છેડા ન લાવતાં પ્રમ્હાએ અને વિષ્ણુએ-શિવનેજ માટા માની લીધા હતા, તા હવે આ ચાથા ઇશ્વર કયા હતા કે જેનાથી શિવે મંત્ર મેળવ્યા ? સર્વજ્ઞ એવા મહાદેવ-જ્ઞાનથી કે બે નેત્રાથી જોઇ શકયા નહિ તેથી ત્રાજી નેત્ર ખાલવાની જરૂર પડી કે ? આવી રીતે ચારે બાજીથા વિચારોને જીવા આવા પ્રકારના લેખા કેવળ કલ્પિત માન્યા સિવાય બીજો કાઇ ઉપાય છે ? "

ગળે ખાેપરીના હાર, માંસ-મદિશના સેવી શિવ.

(૧) '' મહાદેવની સવારી પોઠીઓ, ગળે આભૂષચુ સપેાં, સુડદાની ખાેપરીઓના હાર, માથા ઉપર ચંદ્રમાનું હાેલું શું સંભવિત હાેઇ શકે ? ( શંકા કાેષ. શંકા ૯૬ મી. પૃ. ૧૩ )

(૨) **સિવપુરાણુ**–ધર્મ સંહિતા. અધ્યાય ૧૦ માં ( મ. મી. પૃ ૫૫ ) " શિવજીના વિષયમાં ઘણુ<sup>•</sup> અયેાગ્યપણાથી લખાએલુ<sup>ં</sup> છે પણ શ્લાક ૧૭૫, ૧૭૬ માં તાે માંસ–મંદિરા ખાધા પીધાનું લખી દીધું છે "

(૩) મત્સ્ય પુરાણ. અધ્યાય ૪૭ માં, શ્લા ૧૪૪ના ભાવાર્થ.

" શુકાચાર્ય શિવજીની સ્તુતિ કરતાં કહે છે કે-

'' માંસના લક્ષણ કરવાવાળા, સર્વમેઘ, વિદ્યુત્ , વ્યાવૃત્ત, વાંસ્પ્ટ યુષ્ટિ કરવાવાળા એવા તમાને નમસ્કાર છે. '' ( મ. મી. પૃ. ૧૨૪ ) રિાવ લિંગના અનેક ચમત્કાર લિંગ ઝુટી ત્રણ લાેકમા પસર્ઝું તેથી પૂજાયું. સ્કંદપુરાણુ ખંડ ૧ લાે, અધ્યાય ૬ નાે, કિંચિત્ ભાવાર્થ

શંકરની પૂજા છેાંડીને લિંગની પૂજા કેમ ? તેનું કારણ જણાવતાં જણાવ્યું છે કે–નમપણે શંકર ભિક્ષાને માટે ગયા. ત્યાં મુનિઓાની સ્ત્રીઓ માહિત થઇ તેમની પાછળ ચાલીઓ, બહારથી આવતાં શન્યાશ્રમ દેખી ઝાષિઓએ પાછળથો જઇને શિવને શાપ આપ્યા, તેથી **લિંગ** ત્રુટી પડશું અને વ્રણે **લાકમાં પ્રસરી ગયુ**ં.

ચકિત ચએલા દેવેાએ-પ્રગ્રહાની અને વિષ્ણુની પ્રાર્થના કરી. તેથી પ્રગ્રહા સ્વર્ગમાં અને વિષ્ણુ પાતાલમાં તેનું મૂળ શાધવાને નીકળ્યા, પણ બ્રગ્હા મેરૂ પર્વત સુધી ગયા ત્યાં ગાય અને કેતકી બે મલ્યાં. તેની સાથે પાછા આવી લિંગના અંત લાવ્યાની જૂઠી સાક્ષી ભરાવી અને સાથે ભૃગુ આદિ પણ મલ્યા. તેથી ગાયને અપવિત્રતાના, કેતકીને સ્વોપરિ નહિ ચઢવાના અને પ્રગ્રહા આદિને અપૂજ્યતાના મહાદેવે શાપ આપ્યા. ત્યાર બાદ બધાએ લિંગને શરણે ગયા ત્યાંથી લિંગની પૂજ્યતા પ્રવૃત્તિ. " ઇત્યાદિ.

આ લેખમાં પણ ચોડા વિચાર—પુરાણકારાએ–શિવનું સ્વરૂપ ભયાનક અતાવેલું છે તાે પછી સુનિઓની સીએા શાથી મેહી પડીયાે ? સુનિઓના શાપથી શંકરનું લિન્ગ ઝુટીને ત્રણ લાેકમાં પ્રસર્શ, ત્યારે શકિતમાં વધારે શંકર કે સુનિએા ? નાના માટા જીવાના ઘાટ ઘડવાના પૂર્ણ જ્ઞાનવાળા પ્રગ્રહા ત્રણ લાેકમાં પસરેલા લિન્ગને જ્ઞાનથી જોઇ શકયા નહિ, પણ જાતે ફરીને પણ જોઇ શકયા નહી. તે જરા આર્શ્વર્ય જેવું ન ગણાય ?

જેમ કેઇ અજ્ઞાનપહ્યું અફળાતા ફૂટાતા અનેક જણાના અપરાધી થઇ પડે તેવા હાલ શું પ્રમ્હજ્ઞાનીઓના થાય ? આ ત્રણુ દેવામાંના એકપણુ દેવના ખરા પત્તાજ નથી મળી શકતા તા પછી આ બધી વાતા કયા ઠેકાણુથી લઇને લખાઇઓ ? તેના વિચાર કરવાની ભલામણુ કરૂં છું.

# લિ ગાત્પત્તિનું સ્વરૂપ.

**સ્કેદપુરાણું નગર ખંડ. ૬, અધ્યાય ૧ લાે, લિંગાત્પત્તિ વર્ણું ન. પ્રથમ** લિંગને બ્રમ્હાદિકાેએ પૂજ્યું. તત્ત્વત્રયી--મોમાંસા.

આનત્ત વિષયે તાપસાના આશ્રમમાં-રૂદ્ર ભગવાન નગ્ન રૂપે ભિક્ષાને માટે ગયા. એટલે ઋષિઓની સ્ત્રીએા માહિત થઇને પાછળ કરવા લાગીઓ. પછી ક્રોધમાં આવેલા ઋષિઓએ કહ્યું કે–અરે પાપી ! તેં તો અમારા આશ્રમની વિંટમનાજ કરી, તેથી તારૂં લિન્ગ ત્રુટી પડા ? એમ શાયની સાથેજ મહાદેવનું લિન્ગ ત્રુટીને બ્લુદુ પડ્યું અને ધરતીને ભેદીને પાતાલમાં પેસી ગયું મહાદેવ પણ લગ્નિજત થઇ આલકનું રૂપ ધરીનેલિન્ગના રસ્તે પાછળ સાલ્યા ગયા. એટલે ત્રણે લાકમાં માટા ઉત્પાતની સાથે ખલભલટાજ થઇ ગયા. એટલંજ નહી પણ ભયભ્રાંત ચઐક્ષા દેવા-ઇંદ્ર વિષ્ણુ આદિકને શાથમાં લઇ બ્રહ્માની પાસે ગયા અને કહેવા લાગ્યા કે--હે બ્રહ્મન ! આ શું પ્રલય કાળ આવ્યા ? પછી ધ્યા-નથી તપાસી છ્રહ્યાએ કહ્યું કે–અરે આતે પેલા ઝલ્પિઓના શાપથી લિંગ ઝુડી પડયું તેના ઉત્પાત છે અને તેથી ત્રણુ લાક વ્યાકુળ થઇ ગએલું છે ? હવે ત ઉત્પાતની શાન્તિના માટે **પ્રદ્યા. વિષ્ણુ** આદિ ગધાએ દેવેા તે **બીલના માગે**ે પાતાલમાં ગયા, ત્યાં મહાદેવજીને બાળકરૂપે સુતેલા જોયા. પછી દેવાએ સ્તુતિ કરી કે દેમહાદેવ ? પ્રદ્યારૂપે તેા અને વિષ્ણુરૂપે તેા તું એકજ છે, એટલું જ નહિ પણ તારા વિના દુનીયામાની કેાઇ વસ્તુજ નથી. માટે કૃપા કરી લિન્ગને ધારસ્ કરાે. શિવે કહ્યું દેવતાએ અને બ્રાહ્મણે પુજવાનું કળ્યુલ કરે તાે ધારણ કરૂં. પછી ઘ્રદ્ધાએ કહ્યું કે-પ્રથમતાે હુંજ પૂછશ તાે પછી બીજા બધા પૂજે તેમાં નવાઇ શી છે ? પછી ત્યાં પાતાલમાં પેસીને-પ્રાક્ષા, વિષ્ણુ અને ઇંદ્રાદિકાએ મલીને પ્રથમ મહાદેવના લિન્ગની પૂજા કરી. ઇત્યાદિક વિશેષ. ખંડ ૬ ઠાના, અધ્યાય ૧ લાઘી જાવેા.

" આગળ એજ ખંડના બીજા અધ્યાયમાં જણાવ્યું છે કે–તે <mark>લિન્ગને</mark> ઉપાડી**ને બહાર કાઢતાં તેની** સાથે **પાતાલ ગંગા** પણ બહાર નીકળી આવી અને ચંડાલપણાને પ્રાપ્ત થએલાે ત્રિશંકુ નામનાે રાજા તેમાં સ્નાન કરીને રાજ્યને ઉચિત શરીરવાળે! થઇ ગયાે ઇત્યાદિ. "

આ બાબતમાં કિંચિત્ વિચાર-પ્રથમ સ્કંદ પુરાણના લેખથીજ જેશું હતું કે-લિંગ તુટયા વ્યુએ ત્રણ લેહમાં પસર્યું અને દેવતાઓની પ્રેરણાથી બ્રહ્મા સ્વર્ગમાં અને વિષ્ણુ પોતાલમાં પત્તો મેળવવા ગયા, પણ પત્તો મેળવ્યા વગરજ પાછા આવ્યા હતા. કરીથી આ સ્કંદપુરાણવાળા જણાવે છે કે-લિંગ તુટીને જીદું પડતાં ધરતીને લેદીને પાતાલમાં પેઠું, શિવજી પણ તેજ લિન્ગના રસ્તેથી પાતાલમાં જઇને સુતા. લયથી દેવોએ બ્રહ્માને જઇને પુછર્યું ધ્યાનથો

૪૧૨

∘ ખાંડ ૧

તપાસી પ્રદ્માએ લિન્ગ ત્રુટયાથી ઉત્પાત થએલેા બતાવ્યાે. આ ઉત્પાતની શાન્તિને માટે પ્રમ્હાદિ બધાએ દેવા તે લિંગનાજ માંગે પાતાલમાં ઉતર્યા. સ્તુતિ કરીને સુતેલાનેજગાડયા અને ફરીથી લિન્ગ ધારણુ કરવાને વિનંતિ કરી, શિવે પ્રમ્હા-દિકની પાસેથી પૂજવાનું કબૂલ કરાવી લિંગને ધારણુ કર્યું. આગળના અધ્યાયમાં જણાવ્યું છે કે-લિંગને બહાર ખેંચી કાઢતાં સાથે પાતાલ ગંગા પણુ બહાર આવ્યાં. વિષ્ણુના ૧૯ મા અવતાર એવા વ્યાસે અઢાર પુરાણેા લખ્યાં. એમ માની શકાય ખરૂં ?

> પાવ'તીના ક્રોધના સિંહ, તેનું સિંહેશ્વર <mark>થવું.</mark> સ્કંદપુરાણુ ખંડ ૫ મા. અધ્યાય ૫૫ મા. શ્લેાક ૩૬ ના સાર, પત્ર ૧૩૫

" પાર્વતીને મહાદેવ કહી રહ્યા છે કે-તે મારા માટે તપ કર્યા. તપના પ્રભાવથી બ્રદ્ધા આબ્યા, બેટી ? તારે શું બેઇએછીએ ? તે કહ્યું પતિ તો છે પછ્યુ વશ કરવાને ચાહું છું. બ્રદ્ધાએ કહ્યું જા ? વશ થશે. તે કહ્યું કચારે ? બ્રદ્ધાએ કહ્યું કાેઇ કાલમાં, એટલે તને કોધ થયેા. તે સિંહનું સ્વરૂપ ધરીને બહાર આબ્યેા અને તે તારૂજ ભક્ષણ કરવાને ફૂંઘો, પણ તપના પ્રભાવથી તને જોવાને સમર્થ થયા નહિ. પછી તને દયા આવી તેથી તે સ્તનાથી દ્રધ પાયું. તે સિંહ તાસ તેજથી બળતા કહેવા લાગ્યા કે મેં દુષ્ટ ભાવથી તને ખાવાના વિચાર કર્યા તેથી મારે નસ્કમાં જવું પડશે. પછી તે કહ્યું–પાપના નાશ કરવાવાળા મહાકાલ તીર્થમાં બ. પછી તે સિંહ ત્યાં જઇ લિન્ગનાં દર્શન કરી દિબ્ય શરીરવાળા થઇ ગયા. પછી દેવાની સાથે બ્રદ્ધા ત્યાં આબ્યા અને પાર્વતીને કહ્યું કે–તારા કોધથી ઉત્પન્ન થએલાે સિંહ છે તે તારું વાહન થશે. ઇત્યાદિ "પછી સ્વાગળ સિંહેશ્વર લિંગનું મહાત્મ્ય વર્ણન કરેલુ છે. "

આમાં વિચાર–એટીને દેખતાં પ્રદ્ધાચ્યૂત થયા. ત્રણ દેવામાંના એક પણ દેવના ખરા પત્તી મેળવ્યા વિના શિવજીના ભાષેલા ભૂતકાળ, પ્રદ્ધાએ આપેલા વર, વિના કારણ પાર્વતીના ક્રોધ, તે ક્રોધના સિંહ થઇ પાર્વતીજીને મારવા ગયાનું સત્ય માની શકાય ? જ્યારે આ ખધું વિચારવાનું રહે છે, ત્યારે તેણે ધવડાવીને શાન્ત કર્યાનું કેમ માની શકાય ? કદાચ તે વખતના ભદ્રિક શ્રદ્ધાળુ લોકોએ–આ કથા સાંભળી સિંહેશ્વર લિંગનું સ્થાપન કર્શું હાય, તા તેમાં આપણે બીએ વિચાર શું કરી શકીએ ? નજ કરી શકીએ. તા પણ આ કથાના વિચાર કરવાની ભલામણ કરૂં છું કે જેથી સત્યથી વંચિત ન રહીએ. ૪ લિંગના પત્તા શ્રક્ષા અને વિષ્ણુ પણ મેળવી શકયા નહિ

શિવપુરાણ વિદ્યશ્વર સંહિતા. અધ્યાય ૬–૭ માં જુવા.

'' અર્ઝનિ સમાન તેજસ્વી લિંગનાે અંત લેવા-પ્રમ્હા, વિષ્ણુ ઉપર અને નીચે ઘણાજ ફર્ચા, પણ પત્તા મેળવી શકયાજ નહિ. ઇત્યાદિ. ઘણુંજ અયાેગ્ય એ ત્રણે દેવાેના માટે લખાએલું છે.

શંકાકેષ, શંકા ૩૬ મી. પૃ. ૫ માં જીવેા.

898

" મહાદેવનું લિન્ગ એટલું બધું વધ્યું કે-પ્રગ્રહા વિષ્ણુ તેના શાહ ( છેડા–અંત ) લેવા ગયા, તાે નીચેના શાહ ન મલ્યાે કે પૃથ્વી ફાડીને તે લિન્ગ કયાં ગયું છે. તેમજ ન મલે ઉપરનાે શાહ કે ઉચે કથાં સુધી ગયું છે. શુ આવી વાતાે માનવી યાગ્ય છે કે ?

(૫) ત્રણુ દેવામાં માટા શિવ

આર્યેાના તહેવારાના ઇતિહાસ નીચે પ્રમાણે કહે છે----

પૃષ્ટ પ૪૫ " વિષ્ણુની પૂજાને৷ ઉદય તેના વિષયના પ્રેમના લીધે થયેા. તેમ રૂદ્ર પૂજાને৷ ઉદય તેના વિષેની બીકને લીધે થયેા, એમ કહેવાને હરકત નથી. રૂદ્રની સ્તુતિ ઝ્રગ્વેદના પહેલા મંડલના ૧૨૪ મા સૂક્તમાં ઘણુી કરવામાં આવી છે. "

આગળ પૃ. ૫૪૭ માં−**શતરૂદ્રીમાં રૂદ્રનાં વ**ખાણુ કરેલાં **છે**, તે પછી પુરાણકારોએ જુદી જુદી કથાએામાં લીધેલું છે. "

આગળ પૃ. ૫૪૯ માં " **અથર્વ રીર્ષિ ઉપનિષદમાં ૨**૬નું ખૂબ મહત્ત્વ વર્ણુવવામાં આવ્યું છે. "

આગળ. પૃ. ૫૫૫ માં– " શિવરાત્રિની ઉત્પત્તિ જે કારણે!ને લીધે થઇ તે વિષેની કથા **ઇશાન સંહિતા, શિવ** પુરાણ વગેરે ગ્રંથેામાં મલે છે. પ્રમ્હા અને વિષ્ણુ કરતાં શિવ શ્રેષ્ટ છે. એવું સિદ્ધ કરવા માટે અન્ને જણા તે દિવસે શિવ લિન્ગના આદિ અને અંત શાધી કાઢવા માટે સામસામી દિશામાં ગયા અને એક વર્ષ પછો તેજ દિવસે તેએ! નિરાશ થઇને પાછા વળ્યા અને શિવ આપણા કરતાં શ્રેષ્ટ એવી કબુલાત કરી. એમ **ઇશાન સંહિતામાં** કહેલું છે." પ્રકરણ ૪૨ મું. બ્રહ્નવીર્યના ખટુંદા. શિવ વીર્યનું સરાવર. ૪૧૫

આમાં મારા કિંચિત્ વિચાર-કૃતચુગના-પ્રદ્રા, ત્રેતાના વિષણુ, અને દ્રાપરના મહાદેવજી તો પછી બે કરતાં શિવજી માટા કયા પ્રકારથી ? શું લિંન્ગ માટું હાેવાથો માટા ? કે કેન્ઇ બીજા પ્રકારથી ? વેદામાં-ઇંદ્ર, સૂર્ય, અગ્નિ, વાચુ, યમ, વરૂણાદિક દેવા વર્ણુ વેલા છે. તેથી આ પ્રદ્રાદિક ત્રણુ દેવા માટામાં માટી સત્તાવાળા-જગતની ઉત્પત્તિ, સ્થતિ અને નાશના કરવાવાળા સવંગ્ન તરીકે આખા વૈદિક મતમાં મનાએલા છે છતાં આદ્યાના બે દેવા એક લિન્ગના માટે એક વરસ દિવસ સુધી ભાનવિના ભટકવા. તાે આમાં સત્ય શું ? તે કાંઇ અમા સમજી સકતા નથી.

(૧) શિવના લગ્નમાં પ્રમ્હાની નાડીનું છુટી જવું.

શિવપુરાણુ જ્ઞાનસંહિતા અધ્યાય ૧૬ા ૧૭ ૧૮ માં (મ. મી. પૃ. ૩૫)

" મહાદેવ છે પાતાનું સ્વરૂપ તદ્દન કદ્દરૂપ ( બેઢ ગ્રુ ) બનાવી જાણ લઇને પરણવાને ગયા. તેવું કદ્દરૂપ દેખીને પાર્વતીની માતાને ઘણું દુઃખ થયું. ( આ ઠેકાણું શ્ર્ગાર રસતું પાષણુ બે હદતું કરેલું છે ) છેવટે વિવાહ થવા લાગ્યા તે વખતે પાર્વતીના પગના ગાંગુઠાનું રૂપ જેવાની સાથેજ પ્રમ્હાજી કામદેવનેજ વશ થઇ ગયા. એટલે પાતાનું વીર્ય નીકળી પડશું અને તેનાથી અઠયાસી ( ૮૮ ) હજાર ઝાયિએા ઉત્પન્ન થઇ ગયા. પ્રદ્યાજીનું આ અયાગ્ય વર્તન દેખ-વાથી મહાદેવજીને ઘણાજ કોધ ઉત્પન્ન થઇ ગયા. ઇત્યાદિ "

**છા**દ્યા અનાદિના કહેા, ચાહે સત્યયુગના કહેા પણ તે દ્વાપરમાં થએલા મહાદેવ**છની** જાણમાં કયાંથી ? આ વાતાની કિંમત **પુદ્ધિવાન સત્યપુરૂષામાં** યાય તેમ છે ? વિચાર એ થાય છે કે આવા તદ્દન અધાગ્ય લેખા લખવાળા કેવા પ્રકારની પુદ્ધિવાળા હશે ?

વળી આ લેખકે**–શિવ** પુ. જ્ઞાન સં. ના અધ્યાય ૧૮ માં પ્રલાેક દર થી દય માં એવું લખ્યું છે કે––

" મહાદેવજીએ લગ્ન વખતે આગ્નના ચાર ફેરા ફર્યા, તે વખતે પાર્વતીના અંગુઠાને દેખવાથી બ્રમ્હાનું વીય નીકળી પડયું, તેને પાેતાના ખોળામાં ગાેપ-વીને રાખ્યું તેથી જણાેઇવાળા અસંખ્યાતા બદુકાે પેદા થઇ ગયા તેમાં કછા-

| ४१६ | તત્ત્વત્રયી–મામાંસા₊ | • | ખાંડ ૧ |
|-----|----------------------|---|--------|
| ४५६ | તત્ત્વત્રયા–મામાસા₊  | • | ખાડ૧   |

વાળા અને **દંડ ધારેલા હજારેા** હતા. તે પ્રદ્વાને નમસ્કાર કરીને પ્રસ્હાની આગળ આવીને ઉભા થઇ ગયા. ઇત્યાદિ "

બટુકાે હતા એટલુંજ નહી પણ હજારા તાે દંડ, કછા સહિત હતા. એમ ચાેક્કસ પણે લખીને બતાવ્યું છે. તે લગ્નનાે માંડવાે કે જેમાં અસ ખ્યાતા બટુકાે પણ સમાઇ ગયા ? આવી આવી અનેક કલ્પિત વાતાે–પુરાણકારા લખતા ગયા અને પાતાનાં નામાે છુપાવી નિર્દોષ અને પવિત્રરૂપ વ્યાસજીને નામે પાતાના ગયા અને પાતાનાં નામાે છુપાવી નિર્દોષ અને પવિત્રરૂપ વ્યાસજીને નામે પાતાના ગયા ચઢાવી તેમને વૃથા કલ કિત કર્તા ગયા છે. આ મારી ધારણાને સજ્જના પણ માન્ય રાખશે એવી આશા છે.

કલમ પહેલીમાં વિશેષ જગતના કર્તા-પ્રમ્હા માનીએ તે દુનીયાના ખધાએ ઘાટ તેમના જ્ઞાનથી અજાણ્યા કેમ હાેય ? એક નેત્ર માત્રથી પાર્વતીજીને અંગુઠેા દેખવાથી એટલા બધા વિકલ બની ગયા કે એક વખતે ખલિત વીર્યથી અઠુયાસી ( ૮૮ ) હજાર ઝષિએા ઉત્પન્ન થયાનું બતાવ્યું એજ પુરાણવાળા ફરીથી અસંખ્ય બટુકા ઉત્પન્ન થયાનું બતાવે છે. તેા શું અર્કયાસી હજારથી સંતાષ ન થવાથી અસંખ્યાતા બટુકા લખીને બતાવ્યા કે ફરીથા નવા ઉત્પન્ન થએલા લખીને બતાવ્યા ? એ જરા વિચારવાની ભલામણ કરૂ છું.

(૨) દેવેાના પેટમાંથી નીકલી શિવના લીર્ચનું સરાવર, તેના પાનથી પાર્વતીને **કાર્તિ કેય**.

**મત્સ્ય પુરાણ** અધ્યાય ૧૫૭ માં: શ્લોક ૨૦ થી ૪૧ ને સાર. (મ.મી.પૂ. ૧૪૦)

"લીરભાદ્રે પાર્વતીને મનાવ્યાં. બન્ને ( શિવ–પાર્વતી ) એકાન્તમાં ગયાં દેવતાએ દર્શાન કરવાને આવ્યા. એકાન્તમાં છે એમ કહી વીરભદ્રે પાછા કાઢયા. હવે એક હજાર વર્ષ પછી દેવેાએ ખબર લેવા અગિનને માકલ્યા, તે પાપટનું રૂપ ધરીને કેાઇ છિદ્રમાંથી અંદર પેઠા, રમણ થઇ રહ્યું હતું. પણ શિવ અને પાપટના નજર મેલા થતાં શિવે કોંપથી કહ્યું કે તે જે મને વિધ્ન કર્યું છે તે વિધ્ત તારા ઉપર આવી પડશે ?

અગ્નિ–પાેપટ તેા આંજલીથી શિવના <mark>વીર્થનું પાન</mark> કરતાે ગયાે તે– **દેવતાએાના પેટમાં** પેઠતાં પેટ ફાેડીને બહાર નીકજ્યું તેથી શંકરના આશ્ર-મમાં માેટા વિસ્તારવાળું (સરાવર **) તલાવ** રૂપે થયું. પ્રકરણ ૪૨ મું. વીર્થના સરેશમાં સ્નાન તેના પાનથી કાર્ત્તિકય. ૪૧૭

ત્તેમાં તપાવેલા સાના જેવું પાણી છે, કમલાે કુલી રહ્યાં છે, પંખીઓ ખેલી રહ્યાં છે. પાર્વતીને ખબર પડતાં સખિએ! સાથે જલ કેલી કરવા ગયાં. કેલી કરી કમળા માથામાં ખાસી કીનારા પર જઇ બેઠાં. પાણી પીવાની ઇચ્છાથી કરીથી પાર્વે**તી** ગઇ તેા, સ્નાન **કરતી કુતિકા** જોઇ. વાર્તાલાપ થતાં કત્તિકાએ કહ્યું કેં–આ પાણી પીતાં જે પુત્ર થાય તે મારા નામથી, પ્રસિદ્ધ કરે તેા તને પાણી પીવા દઉં, પાણી પીધું ગુભ રહ્યો, જમણી કુક્ષિ કાડીને મહાર નીકળ્યા ત્તે સૂર્યના જેવેા દેદિપ્યમાન, શક્તિ અને શુલ સુકત, છેા મુખવાલા, અદ્લુત, ઉત્પન્ન થયેા. (આગળ. અધ્યાય. ૧૫૮ માં નાે સાર) હવે અગ્નિ દેવના વીર્યના પ્રભાવથી-ડાળી કુખ ફાડીને ભીજું આળક નીકત્સું, પણ કૃત્તિકાએ તે બન્ને આળકે જેલી દીધાં. તેથી વિશાખા, ખ્યુમુખ, સ્કંદ, અને કાર્તિકેચના નામથી પ્રસિદ્ધ થય⊢**સૈતર સદિ પાંચમના** દિવસે શરાના વનમાં તે બન્ને બાળકાે જન્મ્યાં અને તેજ દિવસે લેગા કરી દેવામાં આવ્યાં. અને બીજેજ દિવસે ( ચૈતર સુદિ દૂરને દિવસે ) યાદના. ઇદ્ર. સૂર્ય, અને દેવતાઓએ મલીને કાતિકેય સ્વામીને **રાજ્યાભિષેક** કરી-ઞંધ, પુષ્પ, ધૂપ, છત્ર, ચામર અને આભૂષણ્યદિકથી ભૂષેત કર્યા અને ઇટ્રે " દેવસેના " નામની પાતાની પુત્રીને પણ ઘણા આડંબરથી પરણાવી દીધી. વિષ્ણુ ભગવાને શસ્ત્રા આપ્યાં. કુબેર સંડારીએ-દશ લાખ ચક્ષાને આપ્યા. અગ્નિદેવે-પાતાનું તેજ આપ્યું ! વાયુદેવે વાહન આપ્યાં. ત્વપ્ટા દેવે ( વિશ્વકર્માએ ) ક્રામદેલ જેવેા કુકડા રમવાને આપ્યા ઇતિ મત્સ્ય પુ. ના કાર્તિકેય.

( ૩.) વળી વિચિત્ર પ્રકારથી કાર્તિક સ્વામીની ઉત્પત્તિ.

સ્કંદપુરાણુ ખંડ ૧ લેા. પત્ર ૫૬ થી ૫૮, અધ્યાય ૨૭ મા. શ્લાેકો ૧૧૦ ના કિચિત્ સાર.

" પાર્વતીનો વિવાહ થયા પછી વિષ્ણુએ પર્વતોને પૂજ્યા, પ્રમ્હાને સાથે રાખી યથેાચિત કર્યું. પછી ગંધમાદન પર્વતે શિવ પાર્વતીના અદ્ભુત સંભાગ. તેમના વીર્યથી જગત નષ્ટ થતાં, પ્રદ્ધા, દેવતાઓ ત્રાસ્યા. અબિને બાેલાવી શિવ મંદિરમાં માકલ્યા. લઘુ સ્વરૂપથી પેશી તેણે ભીક્ષા માગી. ત્રિશલથી મારવા જતાં શિવજીને હઠાવી પાર્વતીજીએ ભીક્ષા આપી. તે ત્યાંજ ખાઇ ગયાે. એટલે પાર્વતીજીએ શાપ આપ્યા કે જા તું સર્વભક્ષી થઇશ ? અને વીર્યથી પીડાને પ્રાપ્ત થઇશ. પછી શિવના વીર્થનું ભક્ષણ કરી સ્વર્ગે જઇ અધી વાત તેણે પ્રમ્હાને તથા દેવતાઓને કહી બતાવી. અગ્લિનેસ ભક્ષ્ય અધા દેવતાઓને 53

| તત્ત્વત્રયી | ર્મ | માંસા. |
|-------------|-----|--------|
|-------------|-----|--------|

ખાંડ ૧

896

પ્રાપ્ત થતાં ગર્ભવાળા થએલા ચિંતાથી પીડિત થયા, પછી **વિષ્ણુ**ના શરણે જઇ કહેવા લાગ્યા કે હે લગવાન્ ! તું અમારી રક્ષા કર ? વિષ્ણુએ શંકરના પુત્રથી નિર્ભય થવાનું અતાવ્યું. પછી અધાએ દેવાએ વિષ્જીને આગળ કર્યા. ખ્રમ્હા, ઋષિએ। પણ સાથે લીધા અને શિવની સ્તુતિ કરવા લાગ્યા બાદ મહાદેવજીએ વમન કરવાનું કહ્યું. એકી સાથે વમન કરતાં તપેલા સાનાના જેવા એક મહાપર્વત જેવા <mark>ઢગલે</mark>ા થયેા. એક અગ્નિ વિના બધાએ દેવગણા સુખી થઇ ગયા. પછી અગ્નિએ કહ્યું કે હું શું કરવાથી સુખી થાઉં ? ત્યારે બધાએ દેવગણોને સાંભળતાં મહાદેવજી બેહ્યા કે–હે અગ્નિ ? તું એ વીર્ય વેહનિમાં કાઢી નાખ. પછી અગ્નિ હસીને બાલ્યા કે તમારૂં જાજવલ્યમાન વીર્ય સાધારણ માણસા કેવી રીતે ધાર-ણ કરી શકે ? પછી મહાદેવે કહ્યું કે–માઘ માસમાં તાપ લેનારના દેહમાં તેજ મૂકતો જજે. પછી તે અગ્નિ સવારમાં તાપના રૂપે થતા, સ્નાનથી ધજતી કૃત્તિ-કાદિ સીએા તાપ લેવા બેસતી, તેમના શરીરમાં રામકુપામાં પરમાહ્યઓના સ્વરૂપથી પ્રવેશ કરી વીર્ય વિનાના થઇ સુખી થયેા. પ**ણ મદષિ પત્નીઓ** પતિના શાપથો ખે ચરીએ બની ગઇ, આ વ્યભિચારથી દુ:ખીનીએાએ તે વીર્ય હેમગીરિની પાછળ જઇ કાડી નાખ્યું અને વાંસડાઓમાં ગુંડાલી ગંગામાં નાખ્યું. તેનું પલ્મખ ( કાર્તિ કેય ) બાળક થએલું બાણી દેવતાઓ ખુસી થયા. આ બાલક જન્મ્યાે કે સ્તનામાંથી ઝરવા લાગ્યું. પાર્વતીજીએ પાર્વતીના દ્વધ તરતજ મહાદેવ છને કારણ તપાસવાનું કહ્યું પણ, પોતે સર્વત્ર હોવા છતાં અન્ન જેવા થઇ ગયા. એટલામાં નારદે આલીને કાર્ત્તિકેય પુત્ર થયાની વધામણી આપી. પછી માટી ધામધુમથી તે બાળકને જોવા ચાલ્યા. પ્રદ્રાા, વિષ્ણુ, દેવગણા અને ગંધવેા પાતપાતાના વાહન ઉપરથી ઉતર્યા. કાેઇએ દંડવત કર્યા. કાેઇએ માથું નમાવ્યું, પછી શાન્તિપાઠ થયા. શિવ પાર્વતી પણ અળદ ઉપરથી ઉતર્ચા. શિવ ભેટયા પાર્વતીએ સ્તનપાન કરાવ્યું. આ પ્રમાણે કાર્તિ કેય સ્વામીની ઉત્પત્તિ બતાવેલી છે. || ઇતિ સ્કંદપુ. ના કાર્તિકેય. ા

કલમ બીજી-મત્સ્ય પુરાણના કાર્તિ કૈય-શિવપાર્વતીનુ. એકાન્ત કહી વીરભદ્રે દર્શાનના માટે આવેલા દેવતાઓને પાછા કાઢયા. એક હજાર વર્ષ વીત્યા પછી દેવાએ અગ્નિ દેવને તપાસવા શિવ પાસે માકલ્યા, વિધ્નાને દૂર કરી તેણે પીધેલું શિવવીર્થ દેવતાઓના પેટમાં પેઠું " अग्नि मुखा देवा: " ( કેમકે અગ્નિ છે તે દેવતાઓનું મુખ છે) તે દેવતાઓનાં પેટને ફાડી બહાર નીકત્યું અને શિવનાજ આશ્રમ આગળ જઇ તે વીર્થનું માઠું સરાવર બની ગયું. તેમાં પાર્વતીનું સ્નાન પ્રકરણ ૪૨ સું. હાથના મેલથી અને પરમેષ્ઠિના મુખથી ગણેશ. ૪૧૯

અને તેનું પાન કરતાં રહેલાે ગર્સ, તે જમણી કુશિને ફાેડીને બહાર નીકળ્યાે. અગ્નિ દેવના પલાવથી બીજું બાલક ડાબી કુશિને ફાેડીને બહાર નીકળ્યું. કુતિકાએ બંનેને એડી દીધાં તેથા તે કાર્તિ કેચના નામથી પ્રસિદ્ધ થયેા.

કલમ ત્રિજીમાં-સ્કેદપુરાણુવાળા જણાવે છે કે-પર્વત ઉપર સિવ-પાર્વતીના ભેતગ સતાં, જગત નબ્ટ થતું બેઇ, દેવાએ અગિન દેવને ત્યાં માકલ્યા. તે અનેક આફતાથી બચીને સિવના વીર્થને ભક્ષણ કરી ગયા. તે વીર્થ બધા દેવતાએા ને પ્રાપ્ત થતાં ગર્ભવાળા થઇ ગયા. રાગી વૈદ્યને ચાદ કરે તેમ દેવાએ વિષ્ણુને સંભાર્યા. વિષ્ણુએ તેમની ચિંત્સા દૂર કરવા શંકર દેવને બતાવ્યા. એટલે બધા-દેવા શંકરની પાસે ગયા. શંકરે વમન કસવી દેવતાએાને સુખી કરી દીધા, માત્ર અસિ દેવજ દુ:ખી રહ્યો, તે પણુ શિવની સૂચનાથી તાપણી રૂપે થયા. તાપ લેવાવાળી ઋષિપત્નીઓના અંગમાં શિવ વીર્થના પ્રવેશ કરાવી દઇને નિર્સચ ચઇ ગયે. પણુ મર્કાષપત્નીઓ પનિના શાપથી ખેચરીઓ બની ગઇ. તે પાતાના પાયને દૂર કરવા હેમગીરિની પાછળ બઇને તે વીર્થનુ વમન કરી વાંસડાઓ-માં ગું કહી ગંગાજીમાં પધરાવી દીધું, એટલે તેમાંથી પણ્સુખ કાર્તિકેય રૂપથી ઉત્પન્ન થયા. આમાં બીબે બધા વિચાર મૂલના લેખાથી મેળવીને વિચાર કર-વાની લલામણ કર્; છું.

(૪) હાથના મેલથી અને પરમેષ્ઠિના મુખથી ગણેશ ઉત્પત્ન થયા. શિવપુરાણ જ્ઞાનસંહિતા. અધ્યાય ૩૨ ા ૩૩ માં (મ. મી. પૃ. ૩૩) " પાર્વતીએ પોતાના હાથના મેલથી ગણેશ ઉત્પન્ન કર્યો. દરવાજા ઉપર બેસાડી પોતે સ્નાન કરવાને બેઠી. મહાદેવજી ભિત્તરમાં જાવા લાગ્યા ત્યારે ગણેશજીએ રોકયા. જબરજસ્તીથી પેશવા લાગ્યા ત્યારે ધકકા મારીને બહાર કાઢયા. પછી મહાદેવજીએ પોતાના ગણને લડવા મેાકલ્યા, તેમને પણ ભગાવ્યા. પાછા ગણને લઇ પોતે સાથે ગયા તો પણ ગણેશજથી ફાવ્યા નહિ, ત્યારે છાઢ્યા, વિષણુ અને ઇંદ્રાદિક બધાને લઇને મહાદેવજી હઢવાને ચઢયા, પણ ગણેશજીએ પરીઘ લઇને મહાદેવજીની કમર (કેડ) ભાંગી નાખી, એટલે બધાએ દેવા નાશી છુટયા. છેવટે વિષ્ણુના છલથી મહાદેવજીએ ત્રિયુલથી માથું કાપી નાખ્યું.

આગળ–મ. મી. પૃ. ૧૧૪ માંની ટીપનીમાં વિશેષ જી.

" આ **શિવ પુરાણમાં મણેશજની** ઉત્પતિ પાર્વતીના હાથના મેલથી

| ४२० | તત્ત્વત્રયીમીમાંસા. | ખંડ | ٩ |
|-----|---------------------|-----|---|
|     |                     |     |   |

લખીને બતાવી છે. પરન્તુ વરાહ પુરાણુના અધ્યાય ૨૨ માં એવુ લખ્યું છે કે-ગણેશજ પરમેષ્ઠિના સુખથી ઉત્પન્ન થયા અને તેનું રૂપ દેખીને પાર્વતીજ માહિત થઇ ગયાં. તેથી કાેપાયમાન થએલા મહાદેવજીએ ગણેશ-રૂપ છેાકરાને શાપ આપ્યા. ઇત્યાદિ. "

આમાં જરા વિચાર-હાથના મેલથી ગણેશજ ઉત્પન્ન થયા તે વિચારના જેવું છે. તેથી વિશેષ વિચારનાનું. ઘરમાં પેસતાં પોતાના પિતા મહા-દેવજીને ધકઠા મારી બહાર ઠાઢવાનું છે. વળી વિશેષ વિચારવાનું એ છે કે-ત્રિજ વખતે જગતના કર્તા **પ્રદ્યાદિ દેવોને** લઇને ચઢયા ત્યારે ગણેશજીની ભાગ-લથી મહાદેવજીએ પોતાની કમર તાેડાવી અને પ્રદ્ધાદિક ભૂઠા પડીને ભાગી ગયા. આ જગાપર વિચાર કરવાના કે-પ્રદ્ધાદિક દેવોટ્રો શું એટલા પણ વિચાર નહિ કર્યો હાેય કે આ મેલ માત્રથી ઉત્પન્ન થએ જે બધેશજથી આપણે ફાવીશું કે નહિ ? આ બધા વિચાર કરીને જેતાં ગહે છે શિઓ કે મહાદેવજીના તેમજ પ્રદ્ધા વિષ્ણ દેવોના ખરા પત્તા મેળવી શકાય તેમ છે ? વિચાર કરીને જીવા. ા

નીચેના બીજા ફકરામાં-વરાહપુરાણુવાળાએ-પરમેષ્ટિના સુખર્ધા જે ગણુેશજીની ઉત્પત્તિ બતાવી છે. તેમાં અમારૂં અનુમાન-જૈનોમાં નમ-સ્કાર મહામંત્રને મહામંગલરૂપ ગણવામાં આવેલા છે. તે નમસ્કારને પંચપ-રમેષ્ટિની સંગ્ના જૈનોમાં જાહેર છે. તે સિવાય ચાવીશ લીર્શ કરે!માં--પહેલા મહાભદેવ, સાલમા શાંન્તિનાથ, બાવીશમા નેમનાથ, ત્રેવીશમા પાર્શ્વનાથ અનેચાવીશમા મહાવીરસ્વામી.એ પાંચ લીર્શ કરોને પણ પરમેષ્ટિની સંગ્ના અપા-એલી છે. એ પાંચ લીર્શ કરોની સ્થાપના તે પંચલીર્થીંના નામથી આળખાય છે. આ મહા મંગલિક રૂપની વાતને લક્ષમાં રાખી વરાહપુરાણુવાળાએ પરમેષ્ટિના મુખધી ગણુરાજીની ઉત્પત્તિ કલ્પી કાઢી હાય. આગળ જાતાં તેનું સ્વરૂપ બગાડવા પાર્વલીજી માહિ પડયાનું કલંક ખાસી ઘાલ્યું છે. આ મારૂ અનુમાન સત્યના શોધકોને અયોગ્ય નહિ લાગે એમ મારૂં ધારવું છે ?

(૫) મહાદેવજીને-છેાકરા, પાર્વતીજીને-છેાકરી. ભવિષ્ય પુરાણ. ઊત્તરાર્ધ અધ્યાય ૧૨૪ મા. (શ. ૩૬૪ પૃ. ૫૩) " એક સમયે મહાદેવજી અને પાર્વતીજીને એક ખાટલા ઉપર કામક્રીડા પ્રકરણ ૪૨ સું. અંગુલીના અગ્રથી અંધક. બ્રહ્નાદિક ભાગ્યા. ૪૨૧

કરતાં દિવ્ય ૧૦૦૦ વર્ષ વ્યતીત થઇ ગયાં. જ્યારે બન્ને જીઠા પડયાં ત્યારે તેજ લખતે પાર્વતીજીથી એક છેાકરી, અને મહાદેવજીથી એક પુરૂષ પેઠા થઇ ગયાં. શું આ વાત માનવા લાયક છે ? "

આચેંના લહેવારોના ઇલિહાસ પૃ. ૩ ઉપર એલું જણાવવામાં આવ્યું છે કે–મનુષ્ય લાેકની ગણત્રી પ્રમાણે–ચાર અબજ અને બત્રીશ હજાર વર્ષ થાય ત્યારે પ્રદ્ય દેવનેા એક દિવસ થાય.

જો એ પ્રદ્રાદિવસને દિવ્ય દિવસ ગણુવામાં આવતા હાયતા, તેવા એક દિવ્ય વર્ષનાં વર્ષોની ગણુત્રી કરવી મહા કઠીન થઇ પડે, તાે પછી દિવ્ય હજાર વર્ષના વર્ષોની ગણુત્રી કેવી રીતે થઇ શકે ? બાકી કાેઇ તેવા પ્રકારનું અનુમાન કરવાને તેમ લખતાં હરકત કરી શકાય નહિ.

આમાં વિચાર એટલેષ્જ કે–બ્રહ્મનાં સાે વર્ષ પુરાં થતાં બ્રહ્માના અને તેની સષ્ટિનાે નાશ થવાનું તેમાં લખીને ખતાવ્યું છે. ત્યારે શું દશ સષ્ટિઓના નાશ થતા સુધી શિવ અને પાર્વતી ભાગમાં પડી રહેલાં માનવાં ? તેમાં બીજી આશ્ચર્ય એ પણ છે કે–જીદાં પડતાની સાથે પાર્વતીને પુત્રી અને મહાદેવજીને પુત્ર થઇ ગયાં. આ લેખ લખનારની છુદ્ધિ ઠેટલી બધી નિર્મળ માનવી ?

(૬) શિવનાં નેત્ર ઢાંકતાં પાર્વતીના હાથથી અધિકપુત્ર.

શિવપુરાણ. ધર્મસંહિતા અધ્યાય ૪ થી ૬ સુધી.

" પાર્વતીએ પર્વત ઉપર બેઠેલા શિવનાં નેત્ર પ્રેમથી ઢાંકયાં અને અંધકાર છવાયા. શિવજીના હાથના સ્પર્શથી પાર્વતીજીના હાથમાંથી મદજલ ( વીર્ય) ઝરવા લાગ્યું, અને ઢાંકેલા નેત્રની અગ્નિથી વિશેષ ઝર્યું. તેથી હાથના અગ્રભાગમાં ગર્ભરૂપે થયું. આ થએલા ગર્ભ ગણેશના પણ નાશ કરવાવાળા થયા. તે ગર્ભ એવા સ્વરૂપના હતા કે–ક્રોધથી ધમધમાટવાળા, ઢાઢીમૂછા સુકત, કાલા ભમર, મહાડરામણા, કેશસુક્ત ાવરૂપજટીલ જેવા, ગાયે, રાવે, હસે, જીભ કાઢે અને ખરાડા પણ પાંડે. તેવા સ્વરૂપના પેદા થયેા. આ અદ્ભુત સ્વરૂપના પુત્ર જોઇ, શિવજી હસીને પાર્વતીજીને કહેવા લાગ્યા કે હે ભાર્ય ! તે મારાં નેત્ર ઢાંકીને આ અકાર્ય શું કર્યું ! અને તું મારાથી ભયભીત કેમ થાય છે ? પાર્વતીજીએ હસીને નેત્ર ઉઘાડી દીધાં, એટલે પ્રકાશ થયેા. પેલા પુત્ર આ ધ-

| ૪૨૨ | તત્ત્વત્રયી−મીમાંસા. | • | ખંડ ૧ |
|-----|----------------------|---|-------|

કારમાં ઉત્પન્ન થયેા તેથી **અધ્કજ** રહ્યો. આ વિકરાળ સ્વરૂપ દેખીને પાર્વતીએ શિવને પૂછ્યું કે–આ કાેણુ છે ? અને કયા નિમિત્તથી પેદા થયેા ? અને કાેને પેદા કર્યો ? અને એ કાેના પુત્ર છે ? પછી શિવજીએ કહ્યું કે–એ તાે અદ્ભુત કર્મ ચંડાળ છે, તે મારા નેત્ર ઢાંકયાં તેથી અધકાર થયા, અને હાથના મદ જલથી એ ઉત્પન્ન થઇ ગયા. એનુ નામ અધકાજ પડશે.

વાસ્તવિકપણું તેા એ મારાથીજ ઉત્પન્ન થએલેા છે. ઇત્યાદિક ઘણું લખાણ લખેલું છે. છેવટમાં **અ ધક** અને **શિવનું મેા**ટું ચુદ્ધ થએલું બતાવેલું છે, તેમાં પ્રદ્યા, વિષ્ણુ આદિ બધાએ દેવેા કુટાયાના ખ્યાલ આપેલા છે.

અનેક સંકટામાંથી વિષ્ણુએ શંકરને છેાડાવ્યા.

( ૭ ) અધકદૈત્યના દુઃખથી શિવે સૂર્યને સ્તબ્યા. **પદ્મપુરાણુ–**પ્રથમ સૃષ્ટિ ખંડ, અધ્યાય ૪૬ મા. પત્ર ૧૪૬ ( મ. મી. પૃ. ૭૨ )

" અધિક દૈત્યની સાથે મહાદેવનુ યુદ્ધ થયું. દૈત્યે ગઠા મારી મહાદેવજી બુઝિંત થઇને પડયા. પછી સાવચેત થઇ, પરશુ લઇ મારવાને દોડયા પણ તે દૈત્યે તામસી માયા ફેલાવી તેથી તે દેખાઇ શક્યા નહિ. પછી સર્વ દેતતાઓ અને મહાદેવજી લેગા મલીને સૂર્યની સ્તુતિ કરવા લાગ્યા. છેવટે સૂર્યના તરફથી એવા ઉત્તર મળ્યો કે એ પાપીના ત્રિશલથી નાશ કર <sup>9</sup> ઇત્યાદિ. "

(૮) શિવને-**અ ધક** દૈત્યનું દુઃખ વિષ્ણુથી ગયું.

મત્સ્યપુરાણ, અધ્યાય ૧૭૮ મા. કલે ૩૪ થી (મ. મી. પૃ. ૧૪૫ )

" અધક નામના દૈત્યની સાથે મહાદેવજીની ભારે લડાઇ થઇ. તે લડા-ઇમાંથા ભાગીને મહાદેવે વિષ્ણુનું શરણ લીધું. વિષ્ણુએ શુષ્ક રેવતીને ઉત્પન્ન કરી. તેને બધાએ અંધક દૈત્યાનું લાહી પીવા માડશું. જેમ જેમ તે લાહી પીતી જાય તેમ તેમ શુકી બનતી જાય, એવી રીતે કૃષ્ણુ ભગવાને બધા અંધક દૈત્યાના નાશ કરાવ્યા. પણ જે મુખ્ય અંધક દૈત્ય હતા તેને વિષ્ણુ ભગવાને પકડીને ત્રિશુલાગ્રે પરાવી દીધા. ત્યાર પછી શંકર ભગવાન સુશી થયા. ઇત્યાદિ. "

**શિવ**પુ૦ ધર્મસંહિતાના **અંધકનાે** વિ**ચાર**–પાર્વતીએ નેત્ર ઢાંકયાં હતાં પણ સૂર્યને ઢાંકયાે ન હતાે તાે પછી અંધકાર કયાંથી **કૈ હાથના** અગ્રભાગથી પુત્ર પ્રકરણ ૪૨ સું. મેાહની રૂપાવષ્ણુમાં~શિવ ભાન ભુત્યા. ૪૨૩

બહાર કેવી રીતે આવ્યા ? વળી તેનું અભયથી ભરેલું વિકરાળ સ્વરૂપ હાેવા છતાં પાર્વતીને પુત્રની ખબર ન પડી, તેથી પ્રશ્ન કર્યાં –એ કાેણુ ? કયા નિમિત્તથી ? કાેણે પેદા કર્યો ? શિવે કર્મચંડાલાદિક કહી ઉત્તરા આપી દીધા. આ અંધકની સાથે માેટું યુદ્ધ થતાં સાથમાં રહેલા પ્રમ્હાદિ દેવેા પણ કુટાયા. પદ્મપુરાણુવાળા કહે છે કે–અધકે ગદાના પ્રહાર કરી મહાદેવજીને મૂછિત કર્યા, સચેત થઇ તેની પાછળ દાેડતાં તેને બેઇ ન શક્યા. બધા દેવાએ મલી, સૂર્યની સ્તુતિ કરી ત્યારે સૂર્યે ત્રિશ્લથી મારવાનું અતાવ્યું. શું સર્વજ્ઞરૂપ મહાદેવજીને ન સુબ્યું ?

વળી **મત્સ્યપુરાણુ**વાળા કહે છે કે–ચુદ્ધમાંથી નાશી જઇને–મહાદેવે વિષ્ણુતું શરણ લીધું. વિષ્ણુરુ શુષ્ક રેવતી ઉત્પન્ન કરી, અધા અધક દૈત્યાનું લાહિ પીવડાવ્યું. ઇત્યાદિ વિચારી જુઓ–

**શિવપુ**૦ અને પદ્મપુરાણથી પાર્વતીની અંગુલીના અગ્રસાગથો ઉત્પન્ન થએલે**! અંધક** એકજ માલમ પડે છે, પણું આ **મત્સ્ય**પુરાણથી તે! અંધક દૈત્યાનું માટું ટેાળું માલમ પડે છે ?

ને પ્રદ્વાદિક ત્રણે દેવેાને બધા દેવેાથી મેાટા જ્ઞાની અને માટી સત્તા-વાળા માનો એ તેા-પાર્વતીના હાથના મેલથી ઉત્પન્ન થએલા એક અણેશ માત્રથી અને અંગુલીના ટેર્રવા માત્રથી ઉત્પન્ન થએલા એક અંધક માત્રથી તેઓ માર ખાઇને નાશતા, ભાગતા, કેમ ફર્ચા ? શું આ બધું. લખાણ સત્ય રૂપતું હશે કે કલ્પિત ? અથવા કાેઇ કથામાંના ભાગ લઇ ઉંધી, છતી કલ્પના કરેલી હાય તાે તે અમારી જાણની બહારની હશે. માટે વાચકાએ તપાસ કરવી. બાકી ત્રણે પુરાણકારાના લેખા ગણેશ સંબંધના, અંધક સંબંધના કે પ્રદ્વાદિ ત્રણે દેવાના સંબંધના સત્યની પ્રતીતિ કરાવી શકે તેમ નથી. તા પછા આ ત્રણે દેવાની પ્રતીતિ ક્યાંથી મેલવવી ?

## (૧) માહિની ૨૫ વિષ્ણુમાં–મહાદેવની લંપટતા.

### ભાગવત-સ્કંધ ૮ માે. અધ્યાય ૧૨ માે. માહીનીનું સ્વરૂપ.

" શિવજીએ સાંભળ્યું કે વિષ્ણુએ મોહિનીનું સ્વરૂપ ધારણ કરી દૈત્યોને ડગ્યા અને અમૃત લઇ દેવતાઓને પાઇ દીધું. તે રૂપ જોવાને મહાદેવજી પાર્વતીને, પાતાના ગણે!ને, સાથે લઇ વિષ્ણુની પાસે આવ્યા. શિવજીએ ઘણી સ્તુતિ કરીને કહ્યું કે તમાને જોવાની ઇચ્છા છે, માટે તે માહનીનું સ્વરૂપ અમને અતાવા. વિષ્ણુએ કહ્યું કે તમાને જોવાની જો કે ઇચ્છા છે પણ કામના વશ થઇ જશા, એટલું કહીને અદશ્ય થઇ ગયા. કેટલાક વખત ગયા પછી, એક પ્રપુલ્લિત વનમાં-અત્યંત સુંદરાકાર એક સ્ત્રીને બેઇ (આ ઠેકાણે મર્યાદા વિનાના શ્રૃંગાર રસ અત્યંત પાસ્યા છે) તે માહનીના કટાક્ષથી શિવજી એવા તા વિકળ થઇ ગયા કે બધાએ પરિવારને તદ્દન ભૂલી જઇ તેની પાછળ દાડયા. માહની દડા ઉછાલતી ચાલી, તે દડા વેગળે જઇને પડયા. લેવા જતાં વસ્ત્રરહિત થઇ, સામાસામી બેતાની સાથેજ શિવજીતા જ્ઞાન શૂન્યજ બની ગયા અને તેની પાછળ દોડયા. તે માહની બાણી બેઇને શિવજીના હાથ પકડાઇ અને હાથ છાડાવીને ચાલતી થઇ, તે વખતે અતિ કામાતુરતાથી મહાદેવજીનું વીર્ય નીકળા પડેલું. આ વર્ણનમાં-શિવનું અને માહનીનું સ્વરૂપ એવું તો મર્યા દાહીન ચિત્ર્યું છે કે સજ્જનોને તાે નીચું ઘલાવે તેવું જ છે. ''

( આ મેહિનીનું સ્વરૂપ શંકાકેષ શંકા ૪૦ પૃ. ૬ ઠામાં રસચુકત લખ્સું છે તે જેવાની ભલામણુ કરું છું. )

પ્રથમ વિષ્ણુએ માહનીનું રૂપ ધરીને દૈત્યોને કેવી રીતે ઠગ્યા તેનું સ્વરૂપ પણ આ પ્રસંગે કિંચિત જાણવું જોઇએ તેથી લખી બતાવું છું.

(૨) વિષ્ણુએ માહનીનું સ્વરૂપ ધરીને દૈત્યાને ઠગ્યા-**પદ્મપુરાણ** પ્રથમ સબ્ટિ ખંડ. અધ્યાય ૪ થા. કલા હર થી હક

" વિષ્ણુએ કપટથી સ્ત્રીનું સ્વરૂપ ધર્યું. પછી દૈત્યોને માહિત કરીને કહ્યું કે હું તમારા ઘરમા રહીશ. તે દૈત્યાએ અદ્દભુત રૂપવાળી સ્ત્રીના લાેભથી તષ્ણાઇને અમૃત આપ્યું, તે અમૃત લઇ દેવતાઓને આપી પાતે માહિની ચાલતી થઇ. "

આમાં મારા વિચાર :---

સામાન્ય પ્રતિષ્ઠિત પુરુષ પણ જીઠનું કે ઠગાઇનું કાર્ય કરતાં ખંચાય. સત્પુરૂષેષ તાે પ્રાણાન્તે પણ અચાગ્ય ઠાર્ય કરતા નથી. વિષ્ણુતા વૈદિકમતની માન્યતા પ્રમાણે અનાદિના ભગવાન છે તાે પછી ઉપરના બન્ને લેખા પ્રમાણે વિષ્ણુ ભગવાને કરેલું કાર્ય ચાગ્ય હતું એમ આપણાથી માની શકાય તેમ છે ?

આ લેખકોએ ન જાણું કયા વિચારથી લખ્યું હશે, તેના વિચાર તાે માટા પંડિતાેજ યથાર્થ કરે ?

४२४

પ્રકરણ ૪૨ મું. શેાકાસ્તુર શિવને નારદે સ્ત્રી ખતાવી.

( ૩ ) શિવ નમન કરી પગે પડયા, તાેપણુ પાવેલી ન રહ્યાં.

મત્સ્ય પુરાણુ. અધ્યાય ૧૫૪ મેર. 👘 🦷 ( મ. મી. પૃ. ૧૩૯ )

" મહાદેવે પાવેલીને કૃષ્ણા કહી, તેથી તેણે રીસ ચઢી ને નીકળી જવા લાગી, શિવે ઘણી સમજાવી. છેવટે નમસ્કાર કર્યો. સૂર્યંના સામે હાથ જોડીને પણ ઘણી ખુશામલ કરી, પણ કેાઇ વાલ માની નહિ. અને ગૌરત્વ મેળવવાને માટે લપ કરવા નીકળી પડી. "

(્૪) સિના મરણથી શિવજી શ્વેાકાતુર.

પવ્રપુરાણુ. પ્રથમ સુષ્ટિ ખંડ. દક્ષ યજ્ઞ વિધ્વંશ નામક અધ્યાય પાંચમાે. પત્ર ૧૧ મું. શ્લેા. ૯૦ થી લ્પ માં ( મત મીમાંસા. પૃ. ૭૦ થી ) " સહી નામની પાતાની સ્ત્રીનું મરણુ થવાથી મહાદેવજી શાકાતુર થયા. હા મારી સ્ત્રી કયાં ગઇ ? પછી નારદજીએ તે સ્ત્રીની ખળર આપી કે ક્લાણા ઠેકાણે છે. ત્યાર બાદ મહાદેવજીનું ચિત્ત ઠેકાણે આવ્યું. ઇત્યાદિ.

આ લેખમાં મારૂ અનુમાન,

અન પદ્મપુરાશ્યુમાં જે મહાદેવની સ્તીના વિયાેગ કલ્પ્સાે છે તે જૈનોના પહેલા તીર્થ કરે બાેધી મેળવ્યા પછી પૂર્વ કાળમાં આર (૧૨) ભવ કર્યા પછી

તેરમા ભવે આ અવસર્પી જીના કાળમાં પહેલા તીર્થ કર **મકષભ**ંદેવ પણે ચયા છે. પૂર્વે તેમને પાંચમા ભવ લલિતાંગ નામના દેવ ભવના થયા છે, તેમની દેવી સ્વયંપ્રસાના ચ્યવનથી આ બનાવ બનેલા છે, તેના સંબંધ ઉધા છતા કલ્પી આ પુરાણકારે ગાઠવેલા હાય એવું મારું અનુમાન છે. કેમકે જે દક્ષના યજ્ઞ પુરાણકારાએ લખ્યા છે તે પણ ઝષભદેવના અધિકારમાંથી ઉધી છત્તી કલ્પનાઓ કરી હાય એવું પણ મારૂં અનુમાન છે, તે પંડિતાએ વિચારવાનું છે.

કેમકે આજ પુરાશ્રુકારે--શિવ પાર્વતીની ઉત્પત્તિ પ્રમ્હાના ક્રોધથી થ-એલી બતાવી છે અને તે લેખ અમાએ આ ગ્રંથમાં આપેલેા છે તે જુવે. અને ઝઘલદેવના પૂર્વ લવતું વતાંત આપતાં--લલિતાંગ દેવના ડુક વર્ત્તાંત પણ અમાએ આપેલા છે તે જીવા. અને વિશેષ જૈન ગ્રંથાંતરાથી જોવાની લલામણ કરૂ છું ા આ પદ્રપુરાણુના મહાદેવની કથામાં-જૈનોના ઝઘલદેવજીની કથાના એક વિભાગના આભાસ તે નીચે પ્રમાણું:---

54

| ४२६   | ત⊤વત્રયી–મીંમાંસા.  | ખંડ ૧ |
|-------|---------------------|-------|
| ४ र र | તત્ત્વત્રયા−મામાસા. | ખડ    |

અત્યંત પ્રાચીન કાળમાં ઝાયસદેવનેહ જીવ-સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ થયા પછી તેરમા ભવે માેક્ષે ગયા છે. તેમાંના પાંચમા ભવ લલિતાંગ દેવ અને રવય પ્રભા દેવીના સંબંધવાળા થયા છે. દેવતાઓના આયુષ્યથી દેવીઓનું આયુષ્ય અર્ધું હાેય છે, તેથી તે દેવી ત્યાંથી ચ્યવીને એક નિર્ધન બ્રામ્હગ્રુને ત્યાં સાતમી પુત્રી પછે ઉત્પન્ન થઇ છે.

યોગ્ય વયે ભૂખી અને તરસી અતિ દુઃખિનીં વનનાં લાંકડાં લેવા ગયેલી ત્યાં કેાઇ ગુરૂના ઉપદેશવી અનશન ( ખાવા પીવાનું બંધ ) કરી સુતી છે. આ તરક લલિતાંગ દેવ, દેવીના વિરહથી વિવ્હલ થતાં તેના પૂવ ભવના મિત્રદેવે પાતાના અવધિજ્ઞાનથી તે દેવીનું સ્વરૂપ જાણીને લલિતાંગને જણાવીને કહ્યું કે તારી સ્વયંપ્રસા દેવીના જીવ જે અનશન કરીને પડી છે તેને તાર દિવ્ય સ્વરૂપ જઇને બતાવે તેા તે નિદાનપૂર્વ ક ( મને આવતા ભવે ફલાણાના સંબંધ થાય ) મરણ પામતાં તપના પ્રભાવથી કરીથા દેવ લાેકમાં ઉત્પન્ન થતાં તારા સંબંધવાળી અચ. આવા પ્રકારથી ઝાબલદેવના જીવને લલિતાંગપણાના પાંચમા ભવે, તે સ્વયંપ્રભા દેવીના ફરીથી સંબંધ થયે છે.

આ અવસપિણીમાં પહેલવહેલાે ધર્મ બતાવનાર તે ઝાયભદેવજ છે. તેમના પૂર્વભવેાના સંબંધે બનેલી પ્રાચીનમાંની પ્રાચીન આ કથા છે. પુરાણકારે મહાદેવના સંબંધમાં એવા સ્વરૂપમાં લખી કેન 'સતી સ્તીના મરણથી મહાદેવજી શાકાતુર થયા એટલે નારદજીએ ઠામ ઠેકાર્ણું બતાવી મહાદેવજીનું ચિત્ત ઠેકાણે આષ્**યું.** "

આમાં જરા વિચાર— મહાદેવજી દ્વાપરમાં થયાનું પુરાણુકારા બતાવે છે. છતાં તેમના ખરા પત્તા આજ સુધી પુરાણુથી પણ મળી શકતા નથી. છતાં આ પદ્મપુરાણુ વાળાએ પાર્વતીના ઠેકાણુે મહાદેવજીની સતી સી બતાવી પણ વરાહ પુરાણુવાળાએ પરમેષ્ટિના સુખથી ગણુશજીની ઉત્પત્તિ બતાવી પાર્વતીજીને તેનામાં માહિત થએલાં બતાવી અસતીપણાના દાષ આરાપેલા છે. વળી એક લેખથો ગણેશજી પાર્વતીના પુત્રપણાથી પણ પ્રસિદ્ધ થયા છે. તેથી પુત્રમાં માહિત થયાનું કેમ સંભવે ?

**સ્કંદપુરાણુ**વાળાએ જણુાવ્યું હતું કે∽દક્ષ પ્રજાપતિએ પાતાના જમાઇ મહાદેવજીને અકુલીનલાદિક અનેક દોધોનાે આરોપ મુકી પાતાના યજ્ઞમાં બાેલા-વ્યા ન હતા, તેથી પાર્વતીજી સમાધાન કરવા પિતાની પાસે ગયાં, પણ અપમાન પ્રકરણ ૪૨ મું. શિવજી–લ પટી. વિકલ. નિલંજ્જ. ભયથી ભાગ્યા. ૪૨૭

પામી પાછા આવીને અળી મર્યાં અને મહાદેવજીની સાથે કરીથી સંબંધવાળાં ચયાં.

**શિવપુસભુ**વાળાએ જણાવ્યું છે કે—પાર્વતીના તપના ઠેકાલે મહા-દેવજી જટીલ રૂપ ધરીને ગયા અને પૂછ્યું કે તું તપ શા માટે કરે છે ? પાર્વ-તીએ રુખિથી ઉત્તર અપાવ્યાે કે મહાદેવજીને પત્તિ કરવા.

પણુેશપુરાણુના લેખ જેતાં—પાર્વતીજીએ મહાદેવજીને પુછદ્દ કે આપ આ મુંડમાળા શા માટે ધારણુ કરા છેા ? ત્યારે મહાદેવજીએ ઉત્તર આપ્યા કે જ્યારે જ્યારે તું મરી જર્તા ત્યારે તારાં મસ્તક કાપી કાપીને આ મુંડમાળામાં પરાવું છું.

આ અધી વાતામાંની કઇ વાત ગ્રહણ કરવાને લાયક છે ?

જૈન અને વૈદિકના ગ્રંથા સિવાય બીજો આધાર કયાંથી લાવવા રૈ આ બધી વાતા કચે ઠેકાલેથી ગ્રહ્નસ્યુ કરી ઉંધું છતું કર્યું રૈ તેના પણ ખ્યાલ કરવાની ભલામણ કરૂં છું. હુ ભયું લખી લખીને કયાંસુધી બતાવી શકવાના છું રૈ આથી વધારે લખીને શું બતાવું રૈ

(૫) પરસ્તીના લંપટી, તાે પણ મહાદેવ ? તે કયા ગુણથી ?

પવપુરાણ. પ્રથમ સાદે ખંડ, અધ્યાય ૪૪ માં. પત્ર ૧૩૭ શ્લા. ૩૨થી

'' વીરભદ્રને પાર્વલીજીએ કહ્યું કે હું ગૌરીત્ત્વ પ્રાપ્ત કરવા તપ કરીશ. મહાદેવજી લ પટ છે. તેમનો પાસે કાેઇ સ્રીને આવવા દઇશ નહિ. આગળ એજ અધ્યાયના શ્લા. ૬૪ થાં જીવા.

અાડી નામનેા દેત્ય પાર્વતીનું સ્વરૂપ ધારછુ કરીને મહાદેવજીની પાસે ગયા, શિવજી ઘણુ ખુશી થઇને ભેટયા. છેવટે બાલ્યા કે તૂં આવી તાે ઘણું સારૂં થયું. તારા વિના મને ત્રછ્યુ લાેક ગ્રુન્ય દેખાય છે. ઇત્યાદિ. ( મત મીમાંસા પુ હ૧ થી )

આમાં જરા વિચાર--માેટામાં માેટા દેવ મહાદેવ, તેમને તેમની સી પાર્વતીજી લંપટ અતાવી રહ્યાં છે ? કાેઇ પૂછે કે માેટા શ્યાથી ? કત્રિંમ સ્ત્રોને જાણી શકયા નહી તેથી ?

સ્કંદપુરાણવાળાએ–સષ્ટિની આઘમાં જગત્ સર્જવાની ઇચ્છા થતાં જેમના જમણા–ડાબા અંગથી પ્રક્ષા અને વિષ્ણુ ઉત્પન્ન ચએલા બતાવ્યા છે. સ્કંદપુરાણુ એંકાશીહબાર શ્લોકના પ્રમાણવાળું મહાહારત જેટલું છે, તેમાં બતા-

| 835    | વત્ત્વત્રયી−-મીમાંસા.                  | ખાંડ ૧.                              |
|--------|----------------------------------------|--------------------------------------|
| ~~~~~~ | ************************************** | · · · · <b>-</b> · · · · · · · · · · |

વેલા આ મહાદેવને જ્ઞાન કેટલું બધું હેાલું જોઈએ ? છતાં પાર્વતીનું રૂપ ઘરીને આવેલા દૈત્યને ઓળખી ન શકયા ? આ બધું તર્કટ કયાંથી ઉત્પન્ન થસું અને શા કારણથી ઉત્પન્ન થયું, તે વાતના વિચાર કરવાની લલામણુ કરૂં છું.

> ( ૬ ) મહાકેવજી મંત્રના બલથી સ્ત્રોયેાને ખેંચી મંગાવતા. **પદ્મપુરાણ**–પ્રથમ સબ્દિ ખંડ. અધ્યાય પદ માે. પત્ર ૧૭૦

" મહાદેવજી કામના વશ થઇ–ગંધર્વ, કિન્નર, અને મનુષ્યાેની રૂપવાળી સ્ત્રીએાને મંત્રના બળથી ખેંચી ખેંચીને લપનું મીષ ( બહાનું ) કરી ગામથી ઘણા છેટે સારી કુટીયા બનાવીને તે સ્ત્રીયાેની સાથે ભાેગ કરતા રહ્યા. ઇત્યાદિ. ( મત મીમાંસા પ્ર. ૭૩ )

અપ પદ્મપુરાણુવાળા પંડિતજી લખીને અતાવે છે કે--રૂપાળી રૂપાળી સ્ત્રીચેાને મંત્રના અળથી ખેંચી ખેંચીને મહાદેવજી તેમની સાથે ભાગ કરતા રહ્યા. બધા દેવામાં માટામાં માટા એવા મહાદેવજી એટલા બધા પ્રભાવવાળા મંત્ર કયા બીજા માટા દેવ પાસેથી લાવ્યા હશે ? આ બધી વાતામાં કાંઇ થાડું ઘણું સાચું હાય એમ આપણું મન કબુલ કરી શકે તેવું છે ?

( ૭ ) પાર્વતીના તપના ઠેકાણે શિવનું શું કામ ? શિવપુરાણુ–જ્ઞાનસંહિતા અધ્યાય ૧૩, ૧૪ ( મ, મી. પૃ. ૩૪ )

'' પાર્વ'તી લપ કરતી હતી ત્યાં જટીલનું રૂપ ધરી શિવજી ગયા. મહા-તમા જાણી પૂજન કર્યું'. જટીલે પુછશું તું શા માટે તપ કરે છે ? ત્યારે સખિના સુખથી ઉત્તર આપાવ્યા કે મહાદેવજીને પતિ કરવા. ત્યારે જટીલે ફરીથી પુછશું કે તમારી સખિ શું સત્ય કહે છે કે હાંસીથો કહે છે ? ઇત્યાદિ. "

> ( ૮ ) મહાદેવજીને થયેલી ભયંકર વિકલતા. શિવપુરાણ અધ્યાય ૪૧ મા ( શ. ૩૯ પૃ. ૫ માંથી )

" મહાદેવજીનું ઋષિપત્નીએાની પછવાડે દોડલું. આધી અગાડીનું વૃત્તાંત લખલું એ લજ્જાને પણ લજ્જા આવે તેવું છે. પછી સંપૂર્ણ દેવતાઓને આફતમાં નાખવા જયારે આવી વિકલતા થઇ ત્યારે સંપૂર્ણ દેવતાઓ તથા પો રાહ્યીઓનું પ્રદ્ધા પાસે જવું. વિષ્ણુએ કહ્યું કે તમે પાર્વતીજીની પાસે જાવેા. જયારે પાર્વતી પાસે સર્વે ગયા અને હાથ જોડીને પ્રાર્થના કરી તેથી પાર્વતીજીએ કંઇ કર્યું શું આ સંભવિત છે કે ? "

> (૯) " મહાદેવજીનું નિર્લજ્યથે ઝાવિપત્નીઓની પાછળ દોડવું. " **શિવપુરાણુ**. જ્ઞાનસંહિતા. અધ્યાય ૪૨. (મ. મી. પૃ. ૩૬ માંથી )

" દારૂ વનમાં શિવના ભક્ત ઋષિઓ વસેલા, તે વનમાં લાકડાં લેવાને ગયેલા. કેવળ સ્તીયેા માત્ર દેખીને મહાદેવજીએ હાથમાં પુરૂષ ચિન્હ પકડીને તે ઋષિપત્નીઓને ઘણા પ્રકારના ત્રાસ વ્યાપ્યા, વનમાંથી આવતા ઋષિઓ આ અનાવ જોઇને શિવજીને લિંગ ઝુટી પડવાના શાપ આપ્યા. ઇત્યાદિક ઘણું બિભ-ત્સ લખાણ કરેલું છે. "

(૧૦) વૃકાસુરના ભયથી જ્ઞાની શિવ ભટકયા. ભાગવત સ્કંધ ૧૦ માે. અધ્યાય ૨૮ માં ( મ. મી. પૃ. ૯૨ થી, )

" વૃકાસરને તેની માગણી પ્રમાણે મહાદેવજીએ વરદાન આપ્યું અને કહ્યું કે તું જેના ઉપર હાથ મુકીશ તે મરણને પ્રાપ્ત થશે. હવે તે દૈત્ય, પાર્વતીનેજ લેવા મહાદેવજીને મારવા દોડયા. શિવજી દૈત્યના ભયથી ભાગ્યા. સ્વર્ગ, પાતા-ળના ચારે ખુણા સુધી નાશ ભાગ કરી પણ શિવજીને કાેઇ રક્ષક મળ્યા 'નહિ. છેવટે વૈકંઠમાં કૃષ્ણ જીની પાસે પહાંચ્યા. કૃષ્ણ જીએ ચાેગમાયાથી પ્રદ્રાચારીનું રૂપ ધરી વૃકાસરને વંદન કર્યું અને પુછયું કે–હે શકુનીના પુત્ર ? તું આટલા બધા લાંબા કેમ આવ્યા ? કાર્ય હાેય તા જણાવ, તને સાહાય્ય આપીને પાર પાડી આપીશ. પેલા દૈત્યે મિષ્ટ વચનથી ભાળવાઇને પાર્વતીજીને લેવા સુધીનું બધું વૃત્તાંત કહી બતાવ્યું. એટલે કૃષ્ણ જીએ કપટથી કહ્યું કે–શિવના વરદાનનું વચન અમે સાચું નથી માનતા, કેમકે શિવતા દક્ષના શાપથી પિશાચ અન્યા છે. છેવટે છલથી તેનાજ હાથ તેના માથા ઉપર મુકાવીને કૃષ્ણ જીએ તે વૃકાસુરના નાશ કર્યો, ત્યારેજ મહાદેવજીના જીવમાં જવ આવ્યા. "

આ કલ્પિત કધામાં શિવનું મહત્વ અને જ્ઞાન કેટલું ? કુપાત્રને વરદાન આપી ભયથી ભાગવા જેટલું કે વધારે ? લેખકે મહાદેવને જ્ઞાની અનાવ્યા કે જ્ઞાન શન્ય ?

| 830 |                      | તત્ત્વત્રર્ય | ોમ | ીમાંસા. |   | ખંડ | ૧    |
|-----|----------------------|--------------|----|---------|---|-----|------|
|     |                      |              |    |         |   |     | ~~~~ |
|     | Den de la come de la |              |    |         | • |     |      |

પેાતાનું કાર્ય-પશ, પંખી અને સ્તીએા પણ પ્રાયે છળકપટથીજ કરી લે છે. તેમ કૃષ્ણજીએ તે કાર્ય કરી લીધું તેમાં માેટી સત્તાની સિદ્ધિ ક્રઇ ? આગે તાે સજ્જના નિર્ણય કરી આપે તે ખરા ?

શંકા કેાય શંકા ૨૦ મી પૃ. ૩ માં નીચે પ્રમાણે જણાવ્યુ છે.

" મહાદેવનું એવું અનગઢ બે જોડ (ઢંગધડા વગરનું ધવચાર વગરનું) વરદાન ભસ્માસુરને અાપવું અને પછી તેનાથી ભાગતા ફરવું શું આ વાત સંભવિત છે ? "

આમાં મારે યત્કિંચતુ વિચાર-જૈન ઇતિહાસ જેતાં પ્રક્ષા. વિષશુ અને મહાદેવ એ ત્રણે માટા દેવા હતા એમ જણાતા નથી. બ્રમ્હા અને વિષ્ણુના સંબન્ધે અગીયારમા તીર્થ કરના સમવથી બતાવેલે। અમારા લેખ જીવેા તે લેખા નેતાં, ત્રિપૃષ્ટ જે પહેલા વાસુદેવ થયા છે, તેમના પિતા જીતશત્રુ રાજા થયા છે, તેમના પુત્રીની સાથે સંબંધ થવાથી લાેકાએ પ્રજાપતિ એવું બીજી નામ પાડેલું, તેમને પ્રદ્ધા તરીકે કલ્પી વૈદિકેાએ રજનું ગજ તરીકે કરેલું હાય તેથી આજકાલની દુનીયાને અશ્રદ્વેય રૂપે થઇ પડેલ છે. ૫ તે સિવાય ઘણા લાંખા લાબા કાળે અનુક્રમથી-નવ વાસુદિકના ત્રિક થયાં છે. તેમણામાં ઉધી છત્તી અનેક જીઠી કલ્પનાએા કરી તેમને એકના એક વિષ્ણુ ભગવાન રૂપે ઠરાવી આ બધાં પુરાણે ઉભાં કર્યા હાય એમ જૈન ઇતિહાસથી જણાય છે. અને જે સત્યકી વિદ્યાધર થયેો છે તેને મહાદેવ રૂપે ડરાવી તેની સાથે અનેક અનાચારની વાતેા લખી પુરાણકારાએ લાેકોને મેહી મુંઝવણમાં નાખી દીધા છે. આ વિષયમાં જૈનોના અને વૈદિકાેના ઇતિહાસ તપાસીને જીવા. ગરબડ વિનાના અને મેટી ગરબડવાળા ઇતિહાસ કરેા લાસમાન થાય છે ? જેનો પાતાના ઇતિહાસ સર્વત્ર પુરૂષોથો પ્રાપ્ત થએલાે માને છે. વૈદિકાે પાતાની મતિ કલ્પનાથી દાેડયા દાેડ કરી રહ્યા છે. એમ મારૂં માનવું છે. કાેનામાંથી લેવાઇ કાેનામાં ફેરફાર થયાે છે તે વિચાર કરવાનું કામ પંડિતેનું છે

(૧૧) કૃષ્ણુની સ્તુતિ કરી બાણાસુરને શિવે છેાડાવ્યા. વિષ્ણુપુરાણુ અંશ પાંચમા અધ્યાય ૨૩ માં (મ. મી. પૃ. ૧૭૧). "શ્રી કૃષ્ણુજીનું અને મહાદેવજીનું યુદ્ધ થયું. તેમાં મહાદેવછ પ્રકરણ ૪૨ સું. કૃષ્ણુ સ્તુતિથી વ્યસુર છેાડાવ્યેા. કત્રિંમ પુરૂષથી ભાગ્યા. ૪૩૧

હારી ગયા. પછી મહાદેવજીના લક્ત **બાણાસુર** લડવા ગયા. કૃષ્ણુજીએ ચક્રથી મારવાના વિચાર કર્યો. છેવટે મહાદેવજીએ કૃષ્ણુની સ્તુતિ ( ખુશામત ) કરી ત્યારે તે છુટયા. "

આ કલમ અગીયારમીમાં વિચાર-ત્રેતાયુગના કૃષ્ણુજી, દ્વાપરના મહાદેવજી, એ બન્ને કયા કાળમાં લડયા ? તેમજ જગતના કત્તાં હરતા હોવા છતાં એકૈકતું કાંઇ કરી શકયા નહિ પણ મહાદેવજી હારો ગયા, એટલે મહાદેવના ભક્ત સપડાયા છેવટે મહાદેવને ખુશામત કરવી પડી. બીજાં પુરાણા જેતાં-મહાદેવજીથી ઉત્પન્ન થએલા બ્રમ્હા અને વિષ્ણુતા મહાદેવજીના પરિવારનાજ ગણાય ? આવા આવા પ્રકારના લેખા લખતાં પુરાણકારાએ કેવા પ્રકારની સદ્ધુદ્ધ વાપરો હશે ?

( ૧૨ ) શિવ-પરંસેવાના પુરૂષથી ભાગી વિષશુના શરણે ગયા.

્**પ**્રગ્નપુરાણુ–પ્રથમ સૃષ્ટિ ખંડ અઘ્યાય ૧૪ મા. પત્ર ૩૬ માં (મ. મી. પૃ. ૭૪)

" મહાદેવજીએ બ્રમ્હાનું પાંચમું માશું કાપી નાખ્યું તેથી બ્રહ્માજીને પરસેવા થવા. લુસીને પૃથ્વી ઉપર ફેંકયા. તેથી હથીઆર સહિત પુરૂષ ઉત્પન્ન થઇ ગયા. તેને હુકમ માગ્યા કે--આજ્ઞા કરમાવા ? આજ્ઞા થવાની સાથેજ મહાદેવજીની પાછળ દોડયા. ભયભીત થઇને મહાદેવજી ભાગ્યા. છેવટે વિષ્ણુ-જીના શરણુથીજ બચ્યા ? ઇત્યાદી. "

આમાં પણ જરા વિચારીએઃ—સત્યયુગના બ્રમ્હાનું માથું, દ્વાપરના મહાદેવે જઇને કાપી નાખ્યું છતાં બ્રમ્હાજી જીવતા રહ્યા ? અને પરસેવાે લુછીને પૃથ્વી ઉપર નાખતાં તેમાંથી ઉત્પન્ન થએલા માણુસે મહાદેવજીને ભગાવ્યા.

વિચાર એ થાય છે કે–શુ હ્રદ્યા, વિષ્ણુ અને મહાદેવ આ ત્રણુે દેવે જ્યારે લડયા ત્યારે માંહાેમાંદ્યજ લડયાના લેખાે વાંચીએ છીએ કે–દેવતાઓએ અસુરાના સંગ્રામમાં દોડયા દોડ કરી સુકેલી દ્વાય, એમ ઘણા લેખાેથી જણાઇ આવે છે. ત્યારે શું એ દેવાને લડવા માટે માણુસાે મળેલાં નહિ હાય ? અથવા આટલા બધા માટા લાંબા કાલ ગયા તેમાં શું માણુસાની લડાઇ નહી થઇ હાય ? આ વાત પણુ સજ્જનાને વિચારવા જેવી છે. ૪૩૨

## (૧૩) મહાર્દેવની વર્ણુવેલી માટી સત્તા.

દૈત્યાની પાછળ જતાં લપટ કૃષ્ણને શિવના ઠપકા. **શિવ્<b>યુરાણ—ધ**ર્મસંહિતા અધ્યાય ૯ મા. (મતમીમાંસા પ્રાપર.)

" દેવ દૈત્યાેની લડાઇમાં કૃષ્ણુજીએ ઘણા દૈત્યાેને માર્યા. અચેલા પાતા-લમાં પેસી ગયા. વિષ્ણુજી તેમની પુઠ લઇને ચાલ્યા. ત્યાં અપ્સરાએા જોઇને કામક્રીઠા કરવા લાગ્યા. તેચી બળવાન એક પુત્ર ઉત્પન્ન થયે.

આ તરક **છાદ્યાએ** શિવને કહ્યું કેઃ–સ્વર્ગની રક્ષાના માટે વિષ્ણુને લાવેા. હુકમની સાથે બળદ ઉપર ચઢયા. ભયાનક ગર્જા રવથી લંકામાં પેઠતાં ત્યાંનું આંતઃપુર પડી ગયું. તે વખતે પેલેા કૃષ્ગુપુત્ર કોધાયમાન થઇ લંડવાને તૈયાર થઇ ગયેા, પણ તે બળદ રૂપ શિવજીએ–ખુરાથી અને શિંગડાંથી તેને ફાડવા માંડયા. મરણ લેગા થતા જાણી વિષ્ણુએ દિવ્ય શસા ફેંક્યાં. પણ અધાંએ શસોના ગ્રાસ કરી નાંખ્યા.

પછી કૃષ્ણ છ સમજયા કે આતો જગત્પતિ શિવછ છે. પછી નમ્રતાથી બેલ્યા કે હે લગવન ક્ષમા કરા ' ઇત્યાદિ, છેવટ શિવછ બેલ્યા--કે તમા તમારા સ્વરૂપને જાણતા નથી કે તમા જગતના કારણરૂપ છે! ' મારી આજ્ઞાથી હવે આ વિષયરતિ છેાડી દો ' લન્જિત થઇ કૃષ્ણ છ કહેવા લાગ્યા કે--મારૂં પડેલું ચક લઇને આવું છુ. શિવછ એ કહ્યું કે તમારૂં ચક પડી રહેવા દો. હું તમાને દશ-હન્નર સૂર્યના તેજવાળું સુદર્શન અને કાલાનલ નામનું ચક આપું છું, તેનાથી દૈત્યાનાં ગળાં કાપી નાખા. એ ચક મલ્યા પછી દેવતાઓને કૃષ્ણ છએ કહ્યું કે પાતાલમાં તે ચાવનવતી વિદ્યમાન છે તેનો સાથે જે કિયા કરતા રહ્યા છેા તે જઇને કરા. પછી બધાએ દેવતાઓ વિગ્ણુ સાથે પાતાલમાં પિયગાની ઇચ્છાવાળા થઇને ચાલવા માડશું, આ બધી ચેષ્ટા જાણવામાં આવતાં શિવે અપ્સરાઓનું હરણ કરી આઠ ચાનિના દેવતાઓને એવા શાપ આપ્યા કે--શાન્ત સુનિ, દાનન અને મારા અંથથી ઉત્ગન્ન થએલાઓને છેાડીને જે કેલ્ઇ બીને આ સ્થાનમાં પ્રવેશ કરશે તેના તુરત નાશ થઇ જશે. આવા શિવનો દાર શાપ સાંભળીને તિરસ્કાર-વાળા બધાએ દેવતાઓ પાતપાનના સ્થાન ઉપર ચાલવા લાગ્યા ઇત્યાદિ. ''

આ લેખમાં જરા વિચારીએ: –દેવ દેત્યાની લડાઇમાં બ્રીકૃષ્ણુજી ભત્યા અને તેમને ઘણા દેત્યાના નાશ કર્યા. પુઠ લઇ પાછળ જતા વચમાં અપ્સરાથી બળવાન પુત્ર પેદા થયા. આંતરક સ્વર્ગની રક્ષા માટે બ્રહ્માએ કૃષ્ણુ- પ્રકરણ ૪૨ સું. પ્રસન્ન શિવ. જટાથી ગંગા. આહેડીને વિમાન. ૪૩૩

જીને લાવવા શિવને પ્રેયાં. શિવજી અળદ ઉપર ચઢી માટા ધડાકાની સાથે લંકામાં પેસતાં, કૃષ્ણુના આ નવીન પુત્રની સાથે લડાઇ જામતાં, કૃષ્ણુજીએ શસ્તો ફેંકયાં, બધાં નિષ્ફળ નિવડતાં પછી સમજ્યા કે–આતા જગતપતિ શિવજી છે, એમ જાણી ક્ષમા માગી. એટલે મહાદેવજીએ શ્રી કૃષ્ણુને અકાર્ય છેાડવાનું જણુાવ્યું. ઉપર કહેલા બીજા લેખા વિચારીને મેળવી જીવા. હમણાંજ પૂર્વના લેખામાં આપણે વિચારી ગયાછીએ કે વૃકાસુરને વરદાન આપી મહાદેવજી ભાગતા કર્યા ત્યારે શ્રી કૃષ્ણુજીએ બચાવ્યા હતા. વળી મહાદેવજીનું અને કૃષ્ણુજીનું શુદ્ધ થતાં મહાદેવજી ખુશામત કરીને છુટયા હતા. વળી પ્રદ્ધાનું માથું કાપ્યા પછી પરસે-વાના પુરુષથી ભાગ્યા ત્યારે પણ શ્રી કૃષ્ણુજીએજ બચાવ્યા હતા. શું જગત્વિતિના આવા હાલથાય ? પુરાણુકારાએ આ બધું સત્યનિષ્ટાથી સત્યસ્વ રૂપનું લખ્યું છે અમ આપણું મન કબૂલ કરી શકે તેમ છે ?

(૧૪) બ્રહ્મા, વિષ્ણુ અને દક્ષની આજીજથી શિવનું પ્રસન્ન થવું.

રાંકાઠેષ શંકા ૩૩૬ પૃ. ૪૮ માં એજ વાતમાં લખે છે કે— '' એક વિવાહમાં પ્રમ્હાજીનું વીર્ય જમીન ઉપર પડયું. મહાદેવે તેમનેા વધ કરવાનું ધાર્શું ત્યારે પ્રમ્હા અને વિષ્ણુ પગમાં પડયા તેમજ દક્ષે પણ બહુ ખુશામત કરી ત્યારે મહાદેવનું પ્રસન્ન થવું શું સંભવિત છે કે ?'' **શિવપુરાણ**.

( ૧૫ ) જટાથી સુક્લ ગંગાના ૭ પ્રવાહ, તેમાંના એક પવિત્ર.

રામાંયણુ બાલકાંડ-સર્ગ ૪૩ માે. (શ. શ. ૪૪૨ મી. પૃ. ૬૯) " મહાદેવે પાતાની જટામાંથી ગંગાને મુક્ત કરી ત્યારે તેના સાત પ્રવાહ થયા. જેમાંની-હલાદિની, સુચક્ષુ, સીતા, સિંધુ વિગેરે બુદી જુદી દિશામાં નદીએ ચાલી. તેા પછી એકજ ગંગાના સાત પ્રવાહ તેમાં બીજી નદી જેવી કે "સિંધુ " તેનું, તથા તે વિના બીજી પાંચનું કંઇ મહાત્મ્યજ નહિ ? કંઇ પુણ્યજ નહિ ? અને તે પ્રવાહ પૈકીના એકજ પ્રવાહ (સામટા પ્રવાહ ) ગંગાજ પ્રવિત્ર શું આ સંભવિત છે ? બીજી નદીઓનાં મહાત્મ્ય લખવા અમારા પૌરાણી-આ બુલી ગયા હશે ? પૌરાણીઓ જવાબ આપશે કે ?

**આમાં જરા વિચાર-**--પ્રાચીનમાં પ્રાચીન વાલ્મીકી રામાયણમાં જન્હુ રાજાની પૂજાને સામાન ગંગાજી તાણી ગયાં, તેથી જન્હુ ગંગાજને પી 55

| 838 | તત્ત્વત્રયી-મીમાંસા. | ખું ૬ ૧ |
|-----|----------------------|---------|
|     |                      |         |

ગયા પણ ગંગા છતાે સદાનાં હતાં. તેા પછી મહાદેવજીએ ગંગાજીને જટામાંથી બહાર કેવી રીતે કાઢયાં ? અને તેના સાત પ્રવાહ કેવી રીતે મનાયા ? પ્રથમતાે ખરા પત્તા મહાદેવજીનાજ નથી તાે પછી કઇ શ્રેષ્ટ છુદ્ધિથી આ વાત લખાઇ ?

( ૪ ) અજાણે આહેડીથી શિવ પુજાયા તેા પણ શિવ વિમાન.

સ્**કંદપુરાણુ** પ્રથમખંડ. અધ્યાય ૩૩ મેા. પત્ર ૬૬ થી ૬૯ શ્લો. ૧૦૨ માં કથા. તેના સાર.

" **સંડ**નામના આહેડી મૃગના વધ કરવાને ગયા, વધ ન મળવાથી રાત્રે બિલ્વના વૃક્ષ ઉપર જઇને રહ્યા. સ્વાસાવિક પણે પત્ર તાેડતાં નીચે રહેલા શિવના ઉપર પડશું. કાેગળા કરતાં શિવતું સ્નાન થયું. સવારે તેની ભાર્યો નદી ઉપર ભાેજન લાવેલી તે કુતરૂં ખાઇ ગયું હતુ, તેથી ખાધું તાે હતુંજ નહિ. એટલે સ્વાસાવિકપણે દાન અને તપ થયા. આ બધુ અજાણપણેજ થયુ તાેપણ શિવના ગણા વિમાન લઇને આવ્યા અને વિમાનમાં બેસાડીને શિવ લાેકમાં લઇ ગયા. ઇત્યાદિ. "

### આમાં જરા વિચાર

શિવતું પૂજન, દાન, તપ કે જપ સદ્છુદ્ધિ થયા વિના કયા ભક્તતું કાર્ય ઘરું જણાયું છે ? અજાનપણે શિવતું પૂજન અને ભાતુ કુતરૂં ખેંચી જવાથો દાન, થતાની સાથે શિવગણા વિમાન લઇને આવ્યા અને ચંડ નામના આહેડીને વિમાનમાં બેસાડીને શિવ લાકમાં લઇ ગયા. આ લેખક કેટલાે સત્યવાદી હશે ? આ બધું તદ્દન પાયા વગરનું લખતાં લેખકે કઇ છુદ્ધિ વાપરેલી ? આવા લેખકાે ઉપર સત્ય વસ્તના શાધકોને કેટલી પ્રીતિ થાય ?

( ૫ ) પાપીમાં પાપી પ્રાહ્મણને પણ માેક્ષ-શિવપુરાણે આપ્યું.

(શવપુરાણુ મહાત્મ્ય અધ્યાય. ૧લેા, શ્લેા ૩૬ થી ( મ. મી. પૃ. ૩૦ ) " જયાંસુધી શિવપુરાણ કાનમાં નથી પડ્યું ત્યાં સુધી સંસારમાં રખડે છે. શિવ-પુરાણુજ સુકિત આપવાને સમર્થ છે, તાે પછી ભ્રમ પેદા કરવાવાળાં બીજા પુરાણેાનું શું કામ છે કે હજારા અશ્વમેધ, સેંકડા વાજપેય, શિવપુરાણુની સાલમી કળાને પણુ પહેાંચે તેમ નથી. જ્યાં સુધી શિવપુરાણુ સાંભળતા નથી. ત્યાં સુધીજ પાપમાં પડયા છે. ગંગા, સપ્તપુંરી, ગયાદિ કાેઇપણુ વસ્તુ શિવપુરાણુ અરાખર નથી. વેદ. ઇતિહાસાદિ શાસોમાં પરમ કલ્યાણુકરવાવાળું શિવપુરાણુજ જાણુવું જોઇએ. પ્રકરણ ૪૨ મું. વિષ્ણુએ શિવ સેવ્યા. પ્રક્ષાના વિરાધમાં શિવ. ૪૩૫

આગળ જીવે<mark>ા-પાપી છ્રાક્ષણુ યમથી છુટી શિવપુરીમાં ગયેા.</mark> એજ મહાત્મ્ય અધ્યાય બીજાના શ્લાે, ૩૭ થી કિંચિત્ સાર.

" દેવરાજ નામના બ્રાદ્માયુ મહાપાયી કે જેને ચારે બતિના માણસાને મારીને ધન ભેશું કર્શું હતું. છેવટ માતા, પિતા સ્ત્રી અને ભાઇઓને પણ મારી નાખીને વેશ્યાની સાથે એક પાત્રમાં ખાતા રહ્યો. દૈવયાગથી પ્રતિષ્ઠાન પુરમાં શિવમ દીરમાં શિવપુરાણ સાંભળતાં તાવની બીમારીથી મરણ પામ્યા. ચમના દ્વેતા બાંધીને ચમપૂરીમાં લઇગયા પણ શિવના ગણ ત્યાંથી છાડાવીને શિવપુરીમાં લઇ ગયા. ઇત્યાદિ વિશેષ ત્યાંથી જોઇ લેવાની બલામણ કરૂં છું."

આ લેખમાં કિંચિત- બધાં પુરાણે! ભ્રમ પેદા કરવાવાળાં છે એમ શિવપુરાણવાળાએ જે લખ્યું છે તે સર્વાથા જીઠમાં કાઢી શકાય તેમ નથી. તેમજ આ શિવપુરાણવાળા ઉંચા પ્રકારની ખુદ્ધિવાળે! હતા એમ પણુ માની શકાય તેમ નથી. કેમકે સૈંકડોને પત્તિ કરવાવાળી સ્તી-સતી તેમજ આસતી સર્વેંને નિદે, તે પ્રમાણે આ શિવપુરાણવાળાએ કર્યું છે. કેમકે મહાપાપીને પણુ ચમપૂરીમાંથી શિવપુરીમાં પહેાંચાડી દીધે છે, આ લેખક કેટલા બધા સત્યવાદિ અને કેટલા સદ્વર્તાનવાળા હશે ? તેના વિચાર કરવાતું કાર્ય સજ્જન પુરૂષા કરે એટલે બસ થશે.

( ૬ ) એક કરાેડ છાસઠ હજાર વર્ષ આરાધન શિવનું-વિષ્ણુએ કરેલું. શિવપુરાણુ સનત્કુમાર સંહિતા અધ્યાય ૮ મેા. ( મ. મી. પૃ. ૪૬ ) " ત્રષિ બાલ્યા કે શિવજીને પ્રસન્ન કેવી રીતે કરી શકાય ! બ્રદ્ધાજીએ કહ્યું કે-હે બ્રાદ્મણાે ! શિવજીને પ્રસન્ન કરવા વિષ્ણુએ એક કરાેડ છાસઠ હજાર વર્ષ તક આરાધન કર્યું ત્યારે પ્રસન્ન થઇને અનેક વર આપ્યા અને કહ્યું કે-ગુહમાં જીતવાવાળા મહાચક્રધારી બળવાન તમા થાઓ, ત્તમા મારી ભક્તિ અધિક કરશેા અને મારી પેઠે તમે ગવાસા. શિવજીના પ્રસાદથીજ અજેય વિષ્ણુ પૃથ્વીની રક્ષા કરે છે.

આમાં પણ જરા વિચાર કરીને જેઇએ-શિવજ દ્વાપર યુગમાં થયા એમ પુરાણેમાં જણાવવામાં આવ્યું છે, અને તે યુગ ૮૬૪૦૦૦ વર્ષના પ્રમાણુ-વાળા છે તાે પછી વિષ્ણુએ એક કરાેડ અને છાસઠ હજાર વર્ષ સુધી શિવજીનું આરાધન ક્રયા કાળમાં કરેલું સમજવું ? અને યુદ્ધમાં છતવાનું ચક્ર ક્રયા યુગમાં મેળવેલું ? ચાર યુગનાં વર્ષોને ભેગા કરીએ તોપણ તેટલાં વર્ષો થઇ શકે તેમ નથી. જ્યારે એક કરોડ અને સાઠ હજાર વર્ષ શિવના આરાધનમાં વિષ્ણુએ કાઢયાં હતાં ત્યારે તે કાળમાં વિષ્ણુનું આયુષ્ય કેટલું માટું મનાએલું હશે ? જૈનોમાં તેા એક હજાર વર્નુંનું લખાયું છે. જીવા પૃ ૭૯ ના કાંઠા. એવ પ્રકારનાં લાંબાં લાંબાં આયુષ્ય પ્રદ્રાા-તારકાદિક દૈત્યાદિકનાં પણ લગીને બતાવ્યાં છે તે કયાંથી લાવ્યા હશે ? આ બધા પ્રકારના વિચાર કરવાની ભલામણ કર છું. અને શિવપુરાણના લેખકને ધન્યવ દ આપી વિરમું છું. ધન્યવાદ શા માટે ? જણાવવાનું એટલુંજ કે જૈનોમાં વિષ્ણુ પ્રતિવિષ્ણુ આદિ નવ વિક ઘણા લાંબા કાળના ક્રમથી થએલાં છે. તેમનાં લાંબા આયુષ્યની સિદ્ધિ પુરાણકા-રાએ આસરાગત કલ્પિતપણે લખીને બતાવેલી જણાય છે.

( ૭ ) મહાદેવના ગગ્રેાથી વિષ્ણુ આદિ દેવેા કુટાના.

(શવપુરાણ વાયુસ હિતા અધ્યાય ૧૭ થી ૨૦ તક. (મ. મી. પૃ. ૪૮)

" દક્ષના યજ્ઞને৷ ભંગ કરવા મહાદેવજીએ વારસદ્રાદિકાેને માેકલ્યા, તે અન્ન માંસ ખાલા ગયા અને ફેંકતા ગય. તે વખતે વિષ્ણુ આદિ દેવે৷ દક્ષનેા પક્ષ લઇ ચુદ્ધ કરવા લાગ્યા. પરન્તુ વીરસદ્રાદિકાેએ તેમને ઘણાજ ખુરા માર માર્ચો. ઇત્યાદિ. "

(૮) કૈત્યેાએ પ્રમ્હાથી કિલ્લાએા મેળવ્યા, તે શિવે તેાડ્યા.

**શિવપુરાણ. ધર્મ સંહિતા. અધ્યાય. ૩. જો ( મત૦ મીમાં સા પૃ. ૫૦)** " તારક્ષ ૧, વિદ્યુન્માલી ૨, અને કમલાક્ષ, ૩ એ ત્રણે દૈત્યોએ અદ્યે ર તપસ્યા કરીને **પ્રહ્યા છને પ્રસન્ન** કર્યા. તારક્ષે કહ્યું કે હે ભગવવ દેવતાઓથી ભેઢાય નહી તેવા-સુવર્ણના કિલ્લા, વિશ્વકર્મા અમારા વાસ્તે બનાવે ?, વિદ્યુન્માલીએ-લાેઢાના કિલ્લાની ૨, કમલાક્ષે-ચાંદીના કિલ્લાની ૩-માગણી કરી. કરીથી માંગણી એ કરી કે આ દિવ્ય લાેકમાંજ અમારૂં સ્થાન થવું જોઇએ

પ્રદ્ધાજીની આજ્ઞાથી વિશ્વકર્માએ ત્રણેને ત્રણ નગર બનાવીને આપ્યાં પછી તે કૈત્યોએ દેવતાએાના ઘણાજ ખુરા હાલ કર્યા. ત્યારે દેવતાએા **શિવજીના શરણુમાં** જઇને ખૂબ કરગર્યા ત્યારે શિવજીએ દેવતાઓના પક્ષ લઇ ક્રોધાંધ ઘઇને તે દૈત્યાના ત્રણે નગરામાં રહેલી સીયા, તેમનાં બાલ અચ્ચાં આદિ સર્વ લસ્મસાત્ કરી નાખ્યું. ઇત્યાદિ. " પ્રકરણ ૪૨ મું. વિષ્ણુએ શિવ સેવ્યા. બ્રમ્હાના વિરાધમાં શિવ. 🔰 ૪૩૭

**આ કથામાં** વિચારવાનું કે-**કાલસ દિપક** વિદ્યાધર ૨૪ મા તીર્થો કર શ્રીમહાવીરને પછયું કે મને ભય કાનાથી છે ! ઉત્તરમાં-પ્રત્યબ્રીથી બતાવ્યા. ત્યારે તે છેાકરાને મારવા કાલસંદીષકે પગમાં ઘાલ્યો, પણુ તેના પિતા **પેઢાલે** છેાડાવ્યેા. પછા વિદ્યાની સાધના વખતે વિઘ્ન કરતાં વિદ્યાદેવીએ પેલા કાલસંદી-પકને હઠાવ્યેા અને તે સત્યક્રીને સિદ્ધ થઇ, પછી સત્યકી તેની પાછળ પડયેા. ઉચા, નીચા ઘણા ભાગ્યા પછો સત્યકીને ભુલાવામાં ન<sub>ે</sub>ખવા કાલસંદીપકે પાતાની વિદ્યાર્થી ત્રણ નગર બનાવ્યાં પશુ સત્યકીએ પાતાની વિદ્યાર્થી બાળીને ભરમ કરી નાખ્યાં. પછા ત્યાંથો નાશીને તે લવણ સમુદ્રના પાતાળ કલશામાં જઇને ભરાયેા, પશુ સત્યકીએ ત્યાં જઇને તે કાળસંદોપને માર્ચા, આ બધા વિચાર અમેઓ મહાદેવજીની ઉત્પત્તિના પ્રકરણમાં સવિસ્તર આપ્યા છે તે જુવા અને વિચારા ?. હવે આ શિવપુરાણુ માં એ કથા કેવા રૂપમાં ગાઠવાઇ તે વિચારીએ–ત્રચુ દૈત્યે⊦એ તપસ્યા કરી બ્રહ્માજીને પ્રસન્ન કર્યા. ત્યાર ખાદ વ્રહ્માએ-વિશ્વકર્માને આન્ના કરી, એટલે તેને સાનાના, લાેઠાના, ચાંકીના-કિલ્લા રવર્ગમાંજ બનાવીને આપ્ય. અને તે મહાદેવજીએ જઇને બાળી ભરમ કરી નાખ્યા અને સાથે તે ત્રણે દૈત્યાના બાળ બચ્ચાંને પણ ભસ્મજ કરી નાખ્યાં. પ્રથમ જયાં સુધી **પ્રક્રા** અને મહાદેવ ચેક્કર રૂપે સત્ય સ્વરૂપના સિદ્ધ ન થાય ત્યાં સુધી શિવપુરાણુવાળાએ ગેાઠવેલી વાત સત્યરૂપે કેવી રીતે માનીશકાય ?

( ૯ ) કૃષ્ણુજીએ ૧૬ માસ તપસ્યા કરી, શિવને પ્રસન્ન કર્યા.

શિવયુરાણુ ધર્મ સંહિતા. અધ્યાય. ૨ જો. (મ. મી. પૃ. ૪૯)

" શ્રી કૃષ્ણજીએ સાળ માસ સુધી તપ કરીને શિવજીને પ્રસન્ન કર્યા અને હાથ જોડીને દુર્લંભ એવા આઠ વર માંગવાને લાગ્યા. ઇત્યાદિ. "

આ શિવપુરાણના લેખથી પ્રથમ જોયું હતું કે-બ્રી કૃષ્ણુ ભગવાને એક કરોડ અને સાઠ હજાર વર્ષો સુધી શિવની આર ધના કરી અનેક વરા મેળવ્યા હતા. અને કરીથી એજ પુરાણુવાળા લખીને જણાવે છે કે શ્રી કૃષ્ણુ ભગવાને સાળ માસ સુધી તપકરીને શિવજીને પ્રસન્ન કર્યા, ત્યારબાદ હાથ જોટીને દુર્લંભ એવા આઠ વર માંગવાને લાગ્યા. આમાં જરા વિચાર થાય છે કેઃ-આ ત્રણુ દેવામાં માટા કયા મનાયાં હશે ? એક વખતે પ્રદ્ધાજી મોટા થવા ઉભા થયા, ત્યારે તેમણુ પેલાતું મસ્તક શુમાવ્યું હતુ. અને દક્ષ પ્રજાપતિએ મહાદેવજીને તત્ત્વત્રયી--મીમાંસા.

અકુલીનતાદિક અનેક હુલકાં વિશેષણે આપી નાસ્તિક અને વેદ બાહ્ય સુધી ઠરાવી દીધા હતા. તેા પછી ગુગ ગુગમાં અવતાર ધારણ કરી દુષ્ટાના નાશક અને સજ્જનાના ઉદ્ધારક એવા શ્રી કૃષ્ણુ ભગવાનને એવી શી જરૂર પડી કે-વેદથી બાહ્ય રૂપે ગણાયેલા મહાદેવજીની એક કરાડ અને સાઠ હુજાર વર્ષ સુધી આરાધના કરવી પડી ? વળી ૧૬ માસની તે કથા જગતના ઉદ્ધાર માટે ?

ં ( ૧૦ ) કાશીમાં પત્પી પશુ, પંખી પણુ મરે તાે માક્ષે જાય.

શિવપુરાણ-જ્ઞાત સાંહિતા અધ્યાય ૫૦ મા, ( મ. મી. પૃ. ૩૭)

"પ્રથમ કાશી નગરનું વર્ણન ઘણું શ્રેષ્ઠ આપી-મહાદેવ પાર્વતીને કહે છે કે-આ નગરી મારૂં ગુપ્તમાં ગુપ્ત ક્ષેત્ર છે અને સર્વ જીવેલે સુક્તિનું જ કારણ છે. ાા છાા પુનઃ શ્લાષ્ક ૨૨ થી-પાપવાળા કે પાપ વિનાના ગમે તેવા કર્મ બંધનમાં પહેલા હાય પણુ આકાશી ક્ષેત્રમાં જે મરે તે અવશ્ય માક્ષેજ જાય ાર રાા સ્વેદજ, અંડજ, ઉદ્ભિજ, જરાયુંજ (વૃક્ષ, પશુ, પક્ષી સર્પ, મનુષ્યાદિ) સર્વ જીવેા આ કાશીમાં મરે તે તાે માક્ષે જાય, બીજા તીર્થીમાં મરે તાે કાઇકજા ાર ગા કર્મના બંધનમાં પડેલા જીવને આ ક્ષેત્રમાં માક્ષમાં માકલવા કલ્પીએ તા નતા સાનની જરૂર છે, તેમજ નતાે ધ્યાનની જરૂર છે ાર જા તેમજ મારા (શિવના) નામની, તેમજ તેના સ્વજ્ નાની પણુ કાઇ જરૂરજ નથી. કેમકે જે વખતે આ તીર્થમાં મર્યો કે તુરતજ માક્ષ. એમાં કાઇ પ્રકારથી સંદેહ કરવાનું રહેતુંજ નથી. ા રપા

આગળ શ્લાક ૩૯ થી ૪૧ ના ભાવાર્થઃ—મહાદેવજી પાર્વતીજીને કહી રહ્યા છે કે-વેકુંઠપતિ નારાયણ, લક્ષ્મી, અને દેવર્ષીએા સહિત-પ્રદ્યા, વસુ, સૂર્ય, દેવરાજ ઇંદ્ર, બીજા પણ દેવતાએા આ કાશી નગરીમાં મારૂ વત ધારણ કરીને મારી શેવા કરે છે. મહાયાગી પાતે પાતાના વેષ છુપાવીને મારા વતના માટે એક ચિત્તથી સેવા કરે છે. ૩૯--૪૦-૪૧ા આગળ ૪૨ માં જીઓ.-विषयाशक चित्तोपि, त्यक्त धर्मरुचिर्नर: ॥ इह क्रेवे मृतोयो वै संसारं न पुनर्विशेत् ॥ ४२ ॥

ભાવાર્થ:--ચાંહે તો વિષયનેા લાંપટ હાેય, એટલુંજ નહિ ચાંહે ધર્મની શ્રદ્ધાવિનાનાજ હાેય ને, તાે પણુ મારા કાશી ક્ષેત્રેમાં મરેલા કરીથી તાે આ સંસારમાંજ આવે નહિ. ા ૪૨ હ

એજ અધ્યાયના શ્લાેક ૧૫ માં–પાવઁતીને શિવે કહ્યું હતું કે–" આ કાશી ક્ષેત્રના માટે વધારે શું કહું પછુ હું **માદેવ, વિષ્ણુ અને પ્રદા** એમ અમા

836

પ્રકરણ ૪૨ મું. કાશીમાં જે મરે તેતું મેક્ષ, ભક્તના માટે શિવ. ૪૩૯

ત્રણે દેવેા~અમારા આત્માને પવિત્ર કરવા માટે હજી સુધી એ કાશીક્ષેત્ર તીર્થના દર્શનની ઉચ્છા કરી રહ્યા છીએ. "ા ૧૫ હ

આમાં પછુ જરા વિચારીએ;—કાશીમાં જ્યારે મનુષ્યા ઉપર કરવત મૂકાતાં હશે તેવા સમયમાં–આ શિવપુરાછ્યવાળાની નીમણુક થયેલી હાય એમ આ લેખથો સહજ અનુમાન થઇ આવે છે. કારણ કે તે સમયમાં લુલાં, લંગડા, આંધળાં ઇત્યાદિક અનેક દુઃખી માણુસા આ કાશી અધ્યાયનું શ્રવણુ કરી પોતાના ધનમાલ તે મંદિરના કારસારીઓને સાંપી, પોતાના દેહ ઉપર કરવત મૂકાવતા હતા, આવી લાલચમાં પડી આ પુરાણુકારે આ ક્ષેત્રમાં મનુષ્યેાની સુકિત થયાનું લખીને બતાવ્યું હોય? એટલુંજ નહિ પછુ જ્ઞાન, ધ્યાનાદિ વિનાના પશુ, પંખીઓની અને તેની સાથે ત્યાં ઉગેલા વૃક્ષાની પછુ સુકિતજ બતાવી દીધી વધારામાં શિવજી પોતાના આત્માને, તેમજ પ્રદ્યા-વિષ્ણુના આત્માને પવિત્ર કરવાની ઇચ્છા કરા રહ્યાનું પણુ જણાવી રહ્યા છે? શું આ વાતો વિચારવા જેવી નથી ? આ લેખ જરા પણુ સત્ય નિષ્ટાથી લખાએલા છે? દુનીઆમાં જે કલમના કસાઇઓ ગણાયા છે તેમાં આવા પ્રકારના લેખકો ગણી શકાય કે નહિ?

( ૧૧ ) શિવ ભિલ્લરૂપથી અર્જુનની રક્ષા કરવા આવ્યા. **શિવપુરાણ** જ્ઞાન સંહિતા અધ્યાય ૬૫, ૬૬ મા. (મ. મી. પૃ. ૪૧)

" અર્જુન શિવતું આરાધન કરવા વનમાં તપ કરતા હતા. ત્યાં દુર્ચાધને સુક નામના રાક્ષસને ભુંડના રૂપે માકલ્યા. અર્જુન સમજ્યા કે આ કાઇ શત્ર લાગે છે " દુઃખ દેવાવાળાને મારવા એવું વ્યાસજીએ કહેલું છે." તેથી શસ્ત્ર લઇને તૈયાર થઇ ગયા. સામી બાજીથી શિત્રજી પણુ પરિવાર સાથે ભિલ્લાનું સ્વરૂપ ધારણુ કરી અર્જુનની રક્ષા કરવાને માટે આવી રહ્યા છે. વચમાં ભુંડ સપડાયા છે. અર્જીને જે બાણુ માર્યું તે મુખથી પુંછડે નીકબ્યું અને શિવજનું બાણુ પુંછડેથી મુખે નીકબ્યું, એટલે ભુંડ તરકડીને મરણુ પામ્યું. પછી ભિલૂરૂપ શિવજી અર્જુન સાથે પણુ લડયા. ઇત્યાદિ. "

વિચારઃ–દુર્ચોધને રાક્ષસને ભુંડકપે શિવના ધ્યાનમાં રહેલા અર્જુનની પાસે માેકલ્યાે. ધ્યાની અર્જુનની રક્ષા માટે શિવ ભિદ્યરૂપે આવ્યા માનીએ તાે પછી સેવક સાથે શત્રુવટ કરી લડયા શા માટે ? આમાં સત્ય શું ?

( ૧૨ ) શિવની સેવાથી શ્રી કૃષ્ણુે સુદર્શન ચક્ર મેળવ્યું.

| ૪૪ ત∢વત્રયામોમાંસા. ∾ | મંડ | 4 |
|-----------------------|-----|---|
|-----------------------|-----|---|

શિવપુરાણ-જ્ઞાનસંહિતા અધ્યાય ૬૯-૭૦ ( મત સીમાંસા પૃ. ૪૩ )

" કૃષ્ણજીએ–શિવનું આસધન કરી પ્રસન્નતા મેળવીને કહ્યું કે હું દૈત્યોથી પીડિત છું અને આપના શરણમાં આવ્યા છું. ઇત્યાદિ "

આગળ ૭૦ મા અધ્યાયમાં-વિષ્ણુએ સહસ્વ નામથી રતુતિ કરતાં શિવ-જને તેટલાંજ કમળ ચઢાવ્યાં, પણ તેમાંથી એક કમળ શિવજીએ ચારી લીધેલું હાેવાથો આેછું થયું એટલે કૃષ્ણુજએ પાતાનું નેત્ર ઉખાડીને ચઢાવવા માંડયું. ત્યારે શિવજી પ્રગટ થયા. છેવટે ઘણી આજજી કરાવ્યા પછી સુદર્શન ચક્ર આપ્યું દ'ત્યાદિ. "

આમાં જરા વિચારીએ:—અ સિવયુરાણ જ્ઞાનસંદિતાના અધ્યાય ૮ મામાં આ શિવની આસધનાને માટે વિષ્ણુ પાસે-એક કરોડ અને સાઢ હજાર વર્ષ તક શિવની સેવા કરાવી હતી. વળી-ધર્મ. સં. ના અધ્યાય બીજામાં વિષ્ણુ પાસે સાળ માસ તપ કરાવી શિવની પ્રસન્નતા મેળવ્યાનું લખી બતાવ્યું હતું. હવે આ જ્ઞાન સં. અધ્યાય ૬૯ માં દૈત્યાથી પીડિત શ્રો વિષ્ણુ શિવજીની આજીજી કરવાવાળા બતાવ્યા. અને ૭૦ માં અધ્યાયમાં---સહસ્ત્ર નામથી સ્તુતિ કરતાં સહસ્ત્ર કમળ ચઢાવવા વાળા બનાવી એક કમળ શિવનો પાસેથી ચારાવી વિષ્ણુ ભગવાનને કાેણા થવાના પ્રસંગ બતાવ્યા. 'આ પુરાણુના લેખક કેટલાે બધા સત્યવાદિ હશે ? અને આમાં કઇ વાત સાચી મનાય તેવી છે ? જો કેઇ એકાદ વાત સાચી બતાવશે તેા તેના ઉપકાર અમારા ઉપર ઘણા થશે. આ ટેકાણે એટલું જ કહેવું બસ છે.

> (૧૩) ઉપશ્ના લેખમાં વૈદિક મતના પંડિતના અભિપ્રાય. આર્થોના તહેવારાના ઇતિહાસ પૃ. ૪૮૩–૪૮૪ માં જીવા.

" કાર્તિક શુકી ૧૪ ને વૈકુઠ ચતુર્દશી કહે છે. સનત્ કુમાર સંહિત્ તામાં એવી કથા છે કે વિષ્ણુ વૈકું કમાંથી કાશી ક્ષેત્રમાં આવી કાશી વિશ્વેશરને હજાર કમલે ચઢાવવાના તેમને સંકલ્પ કર્યો, ચાલતી પૂજામાંથી એક કમલ શંકરે કારે મૂકી દીધું. ( આગળ પૃ. ૪૮૪ માં ) શિવનું કમલને સંતાડવું અને વિષ્ણુને તેના બદલામાં પાતાની આંખ કાઢી આપવી, એ વાત પંચતંત્રની વાર્તા જેવી લાગે છે આવી કથાએથી ઇશ્વર વિષે પૂજ્યત્વ ભાવ વધવાના વથી. પ્રકરણ ૪૨ મું. વેદના રથપર શિવ. દક્ષના યજ્ઞમાં અનાદર. ૪૪૧

આજ ગ્રંથકારે–પૃ. ૧૫૩ માં લખ્સું છે કે–'' ઇંદ્ર અને વિષ્ણુ, એમના કૃત્યોના વિચાર કરીએ તાે તે કાલ્પનીક પુરૂષ ન હાેતા પણ ઐતિહાસિક યુરૂષ હતા એમ દેખાય છે. "

(૧૪) આ બધા લેખામાં જૈનોની માન્યતા છે તે ભુવે-ઇદ્રો છે તે રવર્ગીય દેવતાઓના રાજાઓની પદવીના ધારક મોટા દેવતાઓજ છે. પણ તે એક નથી, અનેક છે. મૃત્યુલેાકમાં-અખંડિત ત્રણ ખંડના પાલક રાજાઓને વિષ્ણુ કહેા, વાસુદેવ કહેા, ઠે ચાહે તો અર્ધ ચક્રીઓ કહેા પણ તે બધા મહાન રાજા-ઓજ છે અને તે પ્રતિવિષ્ણુઓને મારી પોતે સુખના લોગ લોગવવા વાળાજ છે. ઉંદરા ખાદે અને લારીન્ગ લાગવે તેવા ન્યાયરૂપે થયેલું છે. પરન્તુ તે વાસુદેવે ( વિષ્ણુઓ ) તે સમયમાં પરંમાત્માના સ્વરૂપને મેળવવાળા મનાએલા નથી. આ અવસર્પિણીના કાળમાં જીદા સમયમાં અને જીદી જીદી વ્યક્તિ રૂપેના બધા મેળવતાં અનાદિના નિયમ ઘમાણે ગણુત્રીના નવજ થયા છે. તેમના કિચિત્ વિચાર અમાએ આ થયમાંજ આપેલા છે. તેને જુવા અને સત્યાસત્યના નિર્ણય કરા !

(૧૫) વેદના રથ ઉપર ચઢી ' શિવ ' દેત્યને મારવા ચાલ્યા.

મત્સ્ય પુરાણ અધ્યાય ૧૮૭ મા. કલા ૧ થી ૫૬ સુધીના ભાવાર્થ.

" મહાદેવે ત્રિપુર નામના દૈત્યને મારવાનો વિચાર કર્યો અને ચાલવાની તૈયારી કરો, તેમાં વાસુકી સર્પની ધનુષ દોરી ળનાવી, ચાર વેદોના ચાર ઘાડા અને રથપણ વેદોનેાજ બનાબ્યેા, અશ્વની કુમારાને ઘાડાની લગામ રૂપે બનાબ્યા, રયના ધૂરાપર ઇંદ્રને બેસહથા અને પ્રદ્યા, વિષ્ણુ આદિ સર્વ દેવતાઓનો પરિવાર સાથે લઇને ચાલ્યા. છેવટે ત્રિપુર દૈત્યાના ઉપર-અડિન બાણુ છેાડી– અપરાધી, નિરપરાધી, પશુઓ, પંખીઓ, પુરૂષા સબાલબચ્ચાની સાથે સ્ત્રીયા આદિ તેમજ તેમનાં ઘરાં બારાં, વાડીઓ, વાવડીઓ આદિ સર્વ બાળીને ભરમ ફરી નાખ્યું.

**ધ્યાણુાસુર નામનેા દૈત્ય પ**ણુ પાતાતું ત્રિપુર બળતું જેઇને કહેવા .લાગ્યા કે-" યંદ્રકિંચિત્ પરાક્રમવાળા દેવતાએા છતાં જે મારા નાશ્<sup>, છ</sup>ીં છે તે <sup>56</sup>

| તત્ત્વત્રયી⊸મીમાંસા₊ |                      | ખંડ ૧                |
|----------------------|----------------------|----------------------|
|                      | તત્ત્વત્રયી∽મીમાંસા₊ | તત્ત્વત્રયી⊸મીમાંસા₊ |

કેવળ " શિવનોજ પ્રતાપ છે " બાકી કાેઇપણુ મારા નાશ કરવાને સમર્ધ થઇ શકે તેમ છેજ નહિ. એમ કહીને પુત્રાદિક સર્વ પરિવાર છેાડી દઇને " મ-હાદેવજીનું લિંગ " માથા ઉપર ચઢાવીને નગરની બહાર નીકળી ગયા. " ઇત્યાદિ ઘણા વિસ્તારથી લખેલું છે તે ત્યાંથી ( મત્સ્યપુરાણથી ) જોડ લેવું "

આમાં જરા વિચાર-દક્ષે રૂદ્રોને વેઢ બાહ્ય, કાલમુબા અને શિષ્ટાચાર વિનાના, સ્કેદપુરાણુવાળાએ લખીને જણાવ્યા છે, મત્સ્ય પુરાણુવાળા આ મહાદે-વને વાસુકી સર્પની દોરી, વેદોના રથ અને ચારે વેદોના ચાર ઘોડા, ઇંદ્રને સારથી, અને બ્રહ્મા વિષ્ણુ આદિ સર્વ દેવતાએાના લશ્કર વાળા લખીને બતાવે છે, અને અગ્નિનું બાણુ છેાડી બધા દેત્યાની સાથે પશુ પંખીઓને મારંવાવાળા પણુ લખીને બતાવે છે ? માત્ર બાણુસુર જ્યારે મહાદેવજીનું લિંગ માથા ઉપર ચઢાવ્શું ત્યારે તે બચવા પામ્યા.

પ્રથમ પ્રદ્રા, વિષ્ણુ કે મહાદેવ આ ત્રણુમાંના ખરા કયા ? તેનેજ પત્તા લાગતાે નથી તાે પછી તે બધા લશ્કરમાં કયાંથી આવ્યા ? અને પેલા બાણુાસુરે મહાદેવજીનું લિંગ કયા ઠકાણુથી લઇ માથા ઉપર ચડાવ્યું ?

(૧૬) દક્ષના યજ્ઞમાં મહાદેવના અનાદરથી માટા ઉત્પાલ.

**સ્કેદપુરાણુ પ્રથમ ખંડના પહેલા ભાગમાંથી લીધેલા કિંચિત્ સાર** અધ્યાય ૧ લા ના શ્લોક સત્તરમાના અર્થ.

શિવ વિના જે સંસાર તરવાની ઇચ્છા રાખે છે તે મૂઢ છે, મહાપાપી છે. ૧૭ા જે શિવે ગરનું ભક્ષણુ કર્યું, દક્ષના ચરૂનો નાશ કર્યો અને કાલનું દહન કર્યું. ૧૮ ઘ

ઢક્ષના યજ્ઞનાે નાશ કર્યો તેનાે કિંચિત સાર–

" દક્ષ નૈમિષારણ્યમાં આવ્યાં, ઝાપિઓએ પુજ્યાં માત્ર મહાદેવેજ આદર કર્યો નહિ, તેથી દક્ષે કહ્યું–આ શિવ ભૂત અને પિશાચ લઇને કરવા-(વલાળે: દુરાત્મા છે. હે બ્રાદ્માણે! ? એ વેદ ખાદ્ય છે. નંદીએ કહ્યું હે બ્રદ્મન્ ? તમે જેવી લાગેપનીને વેદ ખાદ્ય કેમ કહ્યો ? મારા સ્વામી વિના–તપ, જપ, દાન, પારૂં બધુએ નિષ્ક્ળ છે. હે બ્રાદ્મણાધમ ? તમાએ શાપ કેમ આપ્યો ? પ્રકરણ ૪૨ મું. દક્ષના યજ્ઞમાં શિવના અપમાનથી હત્પાતાે. 👘 ૪૪૩

પછી દક્ષે કહ્યું કે–તમા રૂદ્રો સર્વે વેદ ખાદ્ય છેા ? કેમકે વેદમાર્ગના ઝાયિઓએ તમાને ત્યાગા છે. કેમકે તમા પાખ ડીઓ છેા, શિષ્ટાચારથી રહિત છેા, કાળમુખા અને પાન કરવામાં રકત છે!. ત્યારે શિવના ગણેાએ કહ્યું–તમા પ્રાદ્યણા વૈદિકના માર્ગ આગળ ધરીને શુદ્ર યાજક છેા, દલિદ્રો, ઘર ઘરમાં ભટકતાં પ્રદ્ય રાક્ષસા ચરા.

મહાદેવજીએ કહ્યું-બ્રાહ્મણાેને એમ ન કહેવાય કેમકે વેદ વાદમાં રત છે, અને ગુરૂઓ છે. પછી રાષ્યુક્ત ઝલ્બોાની સાથે દક્ષ સ્વસ્થાનમાં ગયા ( અહિં પહેલાે અધ્યાય થયે. )

(૨) હવે બીજા અધ્યાયમાં-દક્ષે યજ્ઞનો આરંભ કર્યો, તેમાં વસિષ્ઠ, અગસ્ત્ય, કાશ્યપ, વામદેવ, ભ્રુગુ, દર્ઘીચિ, વ્યાસ, ભારદ્રાજ, ગૌતમાદિ ઝવિએશ ભેગા થયા. પછી સાલમા લાકથી બ્રદ્ધાને અને વૈકુંઠથી વિષ્ણુને પણુ બાેલાવ્યા. તેમજ લાેકપાલા, ગાંધવીં અને છેવટે અપ્સરાઓના ગણુ પણુ ભેગા થયે. ઇદ્રાણીની સાથે ઇદ્ર અને રાહિણીની સાથે ચંદ્રાદિક સર્વ દેવા આવ્યા. વિશ્વ-કર્માએ ભવન પણુ બનાવ્યાં. દક્ષે સર્વેના સત્કાર કર્યો ત્યાં દદ્યીચિએ કહ્યું કે મહાદેવ વિના તમારા યજ્ઞ શાભા પાત્ર નથી. એમ વિષ્ણુએ અને ઇંદ્રે પણ કહ્યું આપણે બધા શિવને લેવા ચાલીએ તે વારે દક્ષે હસીને કહ્યું કે જે દેવાના દેવ વિષ્ણુ કે જેમાં-વેદા અને ચરેલ બધુંએ રહ્યુ છે તે તા આવેલા છે. તેમજ વેદા, ઉપનિષદા અને આગમાની સાથે સત્યલેાકથી લાેકપિતામહ બ્રદ્ધા પણ આવેલા છે. તા પછી ભૂત પિશાચના પતિ કે જે નષ્ટાત્સા અને મૂઢ અને મત્સરી એવા શિવને બાલાવીને શું કરવા છે ! ચલાવા કામ, માત્ર એક દધીચીએ કહ્યું કે-શિવ વિના કાર્યમાં વિધ્વ થશે, માટે ઠીક નથી એમ કદ્યી યજ્ઞમ ડેયમાંથી નીકળી ગયા. દજ્ઞે કહ્યું કે જાવા દ્યો વેદ બાહ્યોને, ચલાવા કામ ?

સખિએાની સાથે કીડા કરતી દાક્ષાયણીએ ( પાર્વતીએ ) તમાસે જેઇ શિવને કહ્યું '' મારા બાપે તમાને કેમ બાેલાવ્યા નથી. " તમા ત્યાં જવા. શિવે ઉત્તર આપ્યા કે પ્રિયે ! માન, પાન વિના જાવું તે મને ઠીક નથી લાગતું. શિવની આજ્ઞા લઇ પાર્વતીજી પિતા દક્ષની પાસે પદ્દાચ્યાં. " ( અહિં બીજો અધ્યાય પૂરા થાય છે.)

( રૂ ) હવે અધ્યાય ત્રિજાની બીના કિંચિત લખી ખતાવીએ છીએ.

#### તત્ત્વત્રયી-મીમાંસા.

888

" પાર્વતાજીએ દક્ષને કહ્યું કે હે તાત ? શંબુ વિના આ બધું તમારૂં અપવિત્ર છે, તેમના વિના આ તમારા ચજ્ઞ થયજ કેમ ? પછી પાર્વતીજી બધા ઝધિઓને શ્રી કૃષ્ણુને સંબાધીને કહેવા લાગ્યાં કે–તમાં બધા મહાદેવને શું આળખતા નથી કે ? હે હહાવ ? તમે પાંચ સુખનાં ચપ્ય સુખ કરાવીને બેઠા તે શું ભૂલી ગયા ? એવી રીતે સઘળાઓની નિર્જાત્સના કરી. ત્યારે દક્ષે કહ્યું કે તારો પતિ વેદ બાહ્ય છે અને અકૂલીન છે ઇત્યાદિ ઘણીજ નિંદા કરી, તેથી પાર્વતીને નતા પતિ પાસે જવાનું સુઝશું, ન તા પિતા દક્ષની પાસે રકેવાનું સૂઝશું. છેવટે અગ્નિમાં પ્રવેશ કરીને બળી મર્ધ્યા. તેમની સાથે બધા ગણા હતા તે પણ બળી મર્યા, તેથી મહાદેવને પણ ઘણાજ ક્રોધ ઉત્પન્ન થયે. એટલે જે વીરભદ્ર હતા તે શિવની આજ્ઞા લઇને દક્ષના યજ્ઞ તરક ચઢથે અને ત્યાં અનેક પ્રકારનાં દુર્નિમિત્તા દેખ્યાં–લોહિની વર્ષા, ઉલ્કાપાતાદિ દેખોને યક્ષને પણ ભય પેદા થયે. અને તુરતજ વિષ્ણુને શરણે ગયા. પણ વિષ્ણુ કાંઇપણ કરવાને સમર્થ ન થયા. છેવટે **વીરભદ્રે દક્ષનુજ માર્શુ કાપીને** હામી દીધું અને પછી શ'કર ભગવાને આવીને પાછ સજીવન કર્યું.."

આ દક્ષના ચક્ષના સંબન્ધ અમાએ કિચિત્ સૂચના માત્રજ લખીને અતાવ્યા છે. સવિસ્તર સ્કંદપુરાહ્યુથી તેમજ ભાગવત ચતુર્થ સ્કંધથી પણ જોવાની સલામણ કર છું.

> ( ૪ ) સિવે વીરભદ્ર પાસે દક્ષનું માથું કપાવ્યું. મકરાનું ચાેટાડાવ્યું. ૨કંદપુરાણ-ખંડ ૪ થા, અધ્યાય ૮૯ માે પત્ર ૩૩૪ થી.

'' શિવના ગણુ વીરભદ્રે દક્ષ પ્રજાપતિના યજ્ઞનાે નાશ કરીને દક્ષનું માથું કાપી નાખ્યું. પછી શિવની આજ્ઞા થવાથી ખકરાનું માથું ચાટાડીને દક્ષને છેાડો મૂક્યા." આ વાતના વિસ્તાર સ્કંદ પુરાણુથી જોઇ લેવા.

વિષ્ણુના નામથી સંસાર તરવાની ઇચ્છાવાળાે પણુ મહાપાપીજ ગણાતાે હશે કે ! વિચાર કરી જોતાં કલ્પના આરંભે બ્રદ્ધાદિ ત્રણે દેવેા એકી સાથે ઉત્પન્ન થએલા બતાવ્યાં છે. તેમાં મહાદેવજીને ત્રિજા નંબરે ગણ્યા છે તાે તે શિવજ માટા શા કારણથી ! કહેવામાં આવે કે-દક્ષના યત્તના નાશ કર્યો તેથી શિવ માટા, ત્યારે યત્તના નાશ કરનાર પુણ્યાત્મા ગણાય ખરા કે ! વળી કાળના નાશ કર્યા તેથી શિવ માટા, કાળ તા રૂપ રંગ વિનાના આજે પણુ સર્વ પદાર્થા ઉપર પ્રકરણ ૪૨ મું. દક્ષના યજ્ઞમાં શિવના અપમાનથી હત્પાતા, ૪૪૫

પોતાની સત્તા જમાવીનેજ એઠેલેા છે તેા પછી કાળના નાશ કયા પ્રકારથી મનાયાે ! વળી કહેા કે ઝેર પીધાથી શિવ માટા, તા આજે પણ ઘણુા ઝેરને ખાવાવાળા જેઇએ છીએ.

હવે દક્ષના યજ્ઞના નાશ વિચારીએઃ---

દક્ષે યજ્ઞ કયા કાળમાં કરવા માંડેલા ? કારણ કે દક્ષના યજ્ઞમાં વશિષ્ટાદિ ઝલેએા હાજર થએલા ખતાવ્યા છે. એક વશિષ્ટજી રામચંદ્રજીના સમયમાં રામચંદ્રના ગુરૂ તરીકે પણ બતાવેલા છે. વળી વિચારવાનું કે-સાતલાેકથી પ્રદ્ધા. વકું ઠમાંથી વિભ્ણ, પાલપાતાની આઓ સાથે તેમજ ચંદ્રમા, ઇંદ્ર વગેરે સવે દેવતાઓ આવેલા અતાવ્યા છે તાે તેમને કાેણ બાલાવી લાવ્યું હશે ક કઠાચ કોઇ પુણ્યાત્માના પુણ્યથી દેવતાએ। ખેંચાઇને પાતાની મેળે આવે પણ આ દક્ષના યજ્ઞમાં એવું કાંઇ કારલ જણાતું નથી. કારણ કે-ખ્રદ્યાદિક આવ્યા પછી પાર્વતીના શાપથી શાપિત થઇ રાંક જેવા થઇ બેઠા હતા. વળી વીરસદ્રે તાે માટેા ઉત્પાત મચાવી દક્ષનું માર્શું કાપી નાખ્યું છે. આ દક્ષના યત્રમાં ઉત્પાત થવાના છે એવું જ્ઞાન ન તેા આવેલા ઋષિઓમાં જણાય છે તેમજ નતાે સાતમાલાકમાંથી આવેલા છાદ્ધાને કે વૈકુંઠમાંથી આવેલા વિષ્ણુને સમજાયું છે. તેા પછી ઇંદ્રાદિકને ન હાય તેમાં તેા કહેવાનું જ શું ? વિચાર કરીને બેતાં આ દક્ષના ચન્ન સંબન્ધીના લેખ સત્યરૂપથી લખાએલાે હાેય એમ જણાતાે નથી 1 પણ કેવળ કલ્પિતજ લખા-એલે৷ હાેય એમ સમજાય છે. આ લેખમાં સત્યપહ્યું કયું છે, તેનાે વિચાર કરવાનું આજકાલના શાધક પંડિતાને સાંપું છું. કઠાચ આ ડીકા કરવામાં મારી ભૂલ થઇ હાેય તેા હું મારી ભૂલ સુજ્ઞ સજ્જનાેની પાસે કણુલ કરવા તૈયાર છું.

વળી સ્કંદપુરાણુના ચાેથા ખંડના જે આ બીજો લેખ છે તેના વિચાર પણ ઉપર બતાવેલા વિચારાથીજ મેળવી લેવા. વાર વાર શું લખી બતાવું.

જૈન અને બાૈહના આશ્રયથી લખાએલેા–પુરાણ ઇતિહાસ,

વૈદિક ધર્મમાં યજ્ઞ યાગાદિક ક્રિયાકાંડ જે સમયમાં જેર શારથી ચાલતાં હતાં તે સમયમાં કિયાકાંડના હ્રાદ્મણુ ગ્રંથાજ વધારે પ્રસિદ્ધિમાં આવેલા હતા એમ જણાય છે. પરંતુ તે સમયમાં વૈદિક ધર્મમાં ઇતિહાસના ગ્રંથા હતા. એમ પ્રસિદ્ધિમાં આવેલા જણાતા ન**થી.** વૈદિક મતમાં ઇતિહાસના ગ્રંથ જાનામાં જાના તત્ત્વત્રયી-મીમાંસા.

ખંડ ૧

મહાભારત જ ગણાય છે. તે પણ વ્યાસ થઇ ગયા પછીથી વિસ્તારવાળા ઘણા લામાં કાલે લખાયેા છે. છતાં પણ તે ગાંય વ્યાસના નામથીજ પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવ્યા છે. તે પછી પુરાશા તા ઘણાજ લાંબાકાલે લખાયાં છે છતાં પણ તે અઢારે પુરાશે બ્યાસના નામથો પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવ્યાં છે. આ વિષયમાં કાઇ યુછરો કે તે પુરાણે વ્યાસે તેા લખ્યાં નથી તો પછી વ્યાસના નામ ઉપર ચઢાવી દેવાનું પ્રચાજન શું હશે ? વેદાનું બંધારણ જેતાં પ્રયાજન એવું સમજાય છે કે-જે કાળે ખારાકમાં માંસાદિકના પ્રચાર વિશેષપણે ચાલતા હશે. તે વખતે ધર્મના બહાને છુટથી માંસ મેળવવા માટે સુગમતાવાળા રસ્તા બનાવવા અતા-ર્દ્રિય જ્ઞાન વિનાના સ્વાર્થી પંડિતા, કુદસ્તના અનાવાને લક્ષમાં લઇ જચાએક રચતા ગયા હાય. અને હામ હવન કરી સાથે પોતાનું પંચ ગૂજરાન ચલાવતા ગયા હાય. તેથી તેમને પૂર્વકાલના ઇતિકાસનું વિશેષ જ્ઞાન હાય એમ જણાતું નથી. તેથીજ તે કાળ વિશેષને આજ કાલના વિદ્વાંના બાળકાલ તરીકેની ગણવીમાં ગણી કાઢે છે. જેનોના લીર્થ કરા ૨૪ સર્વસા, એક એકથી એક ઘણા ઘણા લાંબા કાલે થયા છે. તેમાંના જે ત્રેવીશમા પાર્શ્વનાથ, અને ચાવીશમા મહાવીર સ્વામી, તેમના જ સંબંધ નીકટપણે રહેલાે છે, તે કાલને ગણત્રીમાં રાખી આજકાલના વિદ્રાના છે. સ. પૂર્વેના આઠમા સૈકામાં તો અવશ્યજ સુક્રે છે. જૈનોના તત્ત્વા અને ઇતિહાસા પણ તે સમયથીજ ચાક્કલ થઇ ચુકેલા મનાયા છે અને તે સવંસાના મુખથી પ્રગટ થએલા છે. તે જૈનોના ઇતિહાસમાં ~૨૪ તીર્થ કરા, ભરતાદિ (૧૨) બાર ચક્રવર્તીઓ, અને વાસદેવાદિકનાં નવ ત્રિકા વિગેર અનેક કથાઓના સંગ્રહ છે. આ આપવા ચાલતા ઇતિહાસના પૂર્વેના કાલ કેવા પ્રકારના ચાલતા હતા. તેમજ ભવિષ્ય કાલમાં પગ્ર કેવા પ્રકારના કાલ થવાના છે. એ બધાએ પ્રકારતું વિવેચન ચાક્કપ્ર સ્વરૂપથી કરીને બતાવેલું છે. તે જૈનીના ગ્રંથામાંથી, અને તેજ પ્રમાણે ભૌધાના ગ્રંથામાંથી. બ્રાહ્મણ પંડિતા અનેક પ્રકારના વિષયાને ગ્રહણ કરતા ગયા, અને તે પુરાણામાં મનઃકલ્પિત ઉधा छत्ता स्वछंद्रपञ्जाश्री गे। हवता गया. तेश्री ते अधेर छीति हास आजहालना શાધક પંડિતાને અશ્રધ્ધેય રૂપના થઇ પડયાે છે. વૈદિક મતમાં જૂનામાં જૂનું ઇતિહાસનું પુસ્તક મહાભારતંજ ગણાય છે. તે પણ જૈનોના ઇતિહાસ કાલથી ત્રણસાે વર્ષથી પાછલનાજ છે. તેથી આમાં વિચારવાનું કે અર્તીદ્વિય જ્ઞાન વિનાના તે વૈદિકમતના પંડિતા પૂર્વકાલના વિશેષ ઇતિહાસ કયાંથી લાવ્યા ?

ייו נן אופטיוניה דומנה ביטומיתו וייגוי מנגשות מאואו מויית ז

ધર્મ વર્ણન પૃ. ૮૬ વિષય ૩૩ માં. આનંદ શંકર આપુસાઇ ધ્રુવ.

પુરાણના લેખ આપતાં પાંચ કલમા નીચે પ્રમાણે—

388

## પ્રકરણ ૪૨ મું. વૈદિકામાં જૈન બોદ્ધમાંની લેવાઇલી વાતા. ૪૪૭

<sup>૧</sup> 'પુરાણ ' નામના લાંથા એક રીતે બહુ જીવા છે. અને બી છ રીતે નવા છે. જીવા એવી રીતે કે- આમાંની કેટલીક કથાએા ઘલીજ પુરાણી છે. એટલું જ નહિ, પગુ એ કથાઓ સંબંધી છેક પ્રાહ્મણુ અને ઊપનિષદ્રના કાલ-માં પણ ' પુરાણ ' નામના લાંથા હતા એમ જોવામાં આવે છે. પગુ અત્યારે જે રૂપમાં એ લંધો દેખાય છે તે તો બેશક નવું છે. તે એટલે સુધી કે હિંદુ-સ્તાનની પડતીની દશામાં શિવ અને વિષ્ણુની ભક્તિના અજ્ઞાન અને ધર્માં ધ અનુયાયીઓ વચ્ચે જે વિરાધ ઉત્પન્ન થયા તેને પરિમાણે એ બે દેવની નિન્દાના વચના સ્હામ સ્હામા લંધામાં ધુનાડી દેવામાં આવ્યાં છે.

ર તે ઉપસંત સિંદુસ્થાનમાં–ઝેમ નવાં નવાં યાત્રાનાં સ્થાન, નવાં નવાં દેવલાે, નવાં, નવાં, વત, અને નવાં નવાં જ્ઞાતિનાં મંડળ સ્થપાતાં ગયાં તેમ તેમ એ સૌ વિષયોત્ને લગતી કથાઓ પુરાણુમાં દાખલ થતી ગઇ.

૩ આ સઘળે ઉમેરા ખોદોજ થયેા છે એમ કાંઇ નથી. સબ્ટિના સુંદર અને અદ્દભુત દેખાય જેમ જેમ વધારે જડતા જાય તેમ તેમ ત્યાં યાત્રા કરવાના મહિમા ઉત્પન્ન થાય. અને જુદી જુદી ઝતુઓના વૈદિક ચગ્ન થતા બંધ થયા એટલે એને સ્થાને બીજાં વ્રત અને ઉત્સવા કરીને લાક પરમાત્માની ભક્તિ સાથે આનંદ કરે એ પણ સ્વભાવિક છે.

૪ વળી આ ઉપરાંત પુરાશે!માંથી બીખું ઘણું જાણુવા જેવું મળે છે. એક પ્રસિદ્ધ લક્ષણુ પ્રમાણે-' પુરાણુ ' માં (૧) સર્ગ ( સબ્ટિ ) (૨) પ્રતિસર્ગ ( પ્રલય ) (૩) દેવતાઓ, પ્રજાપતિઓ-વગેરેના વંશા, (૪) મન્વંતરની કથાઓ અને (૫) સૂર્ય અને ચંદ્ર વંશના રાજર્ષિઓનાં ચરિત્રા-આ પાંચ વિષયા આવે છે. આ ઉપરાંત વર્ણીશ્રમ-ધર્મનું નિરૂપણુ, સાંખ્ય-ચાેગ-વેદાંત વગેરે શાસ્ત્રના બાેધ, ભગવાનના અવતારાની કથા, અને જ્ઞાન, ભકિત, અને વૈરાગ્યને લગતાં સ્તોત્રો, ઉપદેશા વગેરે વસ્તુઓ સ્થળે સ્થળે નજરે પડે છે.

પ પુરાણે, અરાઢ છે. તેમાં વિષ્ણુંપુરાણ, શિવપુરાણ, ગરૂડપુરાણ, માકે ડેયપુરાણ, અને શ્રીમદ્ ભાગવત વગેરે કેટલાંક વધારે પ્રસિદ્ધ છે. એ સર્વ વ્યાસજીનાં કરેલાં કહેવાય છે. પણ ખરૂં જેતાં ઉપર કહ્યું તે પ્રમાણે કાલ જતાં એમાં અનેક જાતના ઉમેરા થયા છે, આ ઉમેરા સૌ કરતાં સ્કંદપુરાણ અને પદ્મપુરાણમાં વિશેષ થએલા નજરે પડે છે.

આનંદરાંકર બાપુલાઇ ધુવના પુરાણુ નામના લેખ મધ્યસ્થ દાષ્ટથી

| <u>88</u> 5 | વત્ત્વત્રચી⊶મીમાંસા. |  | ખડ | l |
|-------------|----------------------|--|----|---|
|             |                      |  |    |   |

લખાએલાે વિચાર કરવાને યાેગ્ય છે. તેથી કેટલાક મારા અને બીજાના વિચારા મુકતાં અયેાગ્ય નહિ ગણાય.

કલમ પહેલીમાં-" પુરાણુ ગ્રંથા જીના નવા છે. અત્યારે જે રૂપમાં દેખાય છે તે બેશક નવું છે. " આમાં વિચારવાનું કે--અત્યંત પ્રાચીન વેદ કાલના માટા મનાતા જાયિએા પાસે પણ જે જ્ઞાન ન હતું તે જ્ઞાન અંતીદ્રિય જ્ઞાન વિનાના પુરાણેકારા કયાંથી લાબ્યા ? માનવુંજ પડશે કે-જૈન સવંજ્ઞનાં વચના પુસ્તકારઢ થયા પછીકે બીદ્ધાદિકના સમાગમ થયા પછી તેમના વિષયોને લઇ પૌરાણિકોએ પેાતાને મનગમતા પુરાણેામાં ગાઢબ્યા. ઉદાહરણમાં જીવા અમારા પૂર્વના લેખ, અથવા પૌરાણિકોએ કલ્પેલા ૨૪ અને દશ અવતારા. જૈનોના આઘલીર્થ કર શ્રી જાયલાદેવને-આઢમા, અને દશમાં છુદ્ધને-નવમા અવતાર રૂપે પૌરાણિકોએ ગોઠબ્યા. વિચારકોને ચાપ્પું દેખાય તેમ છે કે જૈન બાદ્ધના અનુકરણ રૂપે પૌરાણિકોએ અવતાર ગાઢની પુરાણેા રચ્યાં.

ત્રિજી કલમમાં–" અુદી જુદી ઋતુઓના વૈદિક યજ્ઞ થતા ખંધ થયા. " આ યજ્ઞાના સંબંધી ફૂર કર્મ પણુ જૈન બોદ્ધાની વિશેષ જાગૃતીથયા પછીથીજ છુટચું હતું. એ અનુમાન આપણું અચેાચ નથી. ?

ચાથી કલમમાં લખેલી પાંચ બાળતાે અંતી દ્વિચ જ્ઞાન વિનાના પોરાણિકે: લાબ્યા કથાંથી ? તેના વિચાર કરીને જીવા ?

પાંચમી કલમમાં--અઢાર પુરાષ્કુ વ્યાસજીનાં કરેલાં કહેવાય છે તે વાત પણુ <mark>યથાર્થ</mark> નથી. તેના સંબંધે નીચેના લેખાે વિચારવા જેવા છે.

આર્યોના તહેવારોના ઇતિહાસ---

(૧) પૃ. ૯૭ માં-" વેકકાલ પછી **બૈાહધર્મ**ની વખતે પ્રથમ મુર્તિ પૂજાના રીવાજ પડયા. અને પછી પુરાણા સ્ચાયાં. તે કાલમાં એટલે ખ્રિસ્તી શકના પ્રારંભથી સુમારે પાંચસા છસા વર્ષ દરમિયાન જ્યાં ત્યાં દેવાલયાંજ નજરે પડવા લાગ્યાં. જ્યારે બૌદ્ધ ધર્મના ઉપાસકાેતું અનુકરઘ્યુ કરીને હિંદુઓએ દેવાલય સ્થાપન કર્યાં ત્યારે તેમને સ્વભાવિક રીતે વેઠ પ્રણિત યત્ત યાજ્ઞાદિકના ત્યાગ કર્યાં. "

( ૨ ) વળી-પૃ. ૯૮ માં-" છઠ્ઠા સૈકામાં એટલે પુરાષ્ટ્રા અસ્તિત્વમાં આવવા લાગ્યાં ત્યાર પછી " દેવતાઓની મૂર્તિઓ " બનાવવાના રીવાજ પડયે

## પ્રકરણ ૪૩ મું. જૈન બૌદ્ધ પછી વૈદિદામાં ઉચ્થલ પાથલ. ૪૪૯

હતાે એવું દેખાય છે. વસહ મિહિરે ( ઇ. સ. પ૦પ−૫૮૭ ) વૃહત્સ હિતામાં. રામ, અલી' વિષ્ણુ, બલદેવ, ભગવતી, શાંબ, બ્રદ્ધા, ઇંદ્ર, શિવ, પાર્વતી, સૂર્ય લિંગ, યમ, વરૂણુ, કુંબેર, ગણુેશ, વગેરે દેવતાઓની સુતિ ક્રેવી હાેવી જોઇએ એનુ વિવેચત કર્યુ" છે. "

( ૩ ) વળી પૃ. ૯૯ માં–ખાસ પ્રસંગ્વે ભાવિક લાેકા ત્યાં જઇને પાતાના ઉપાસ્ય દેવને માટે પ્રેમ વ્યકત કરવા લાગ્યા. મતલબ કે બીંહ ધર્મે વેદ પ્રણિ-ત યજ્ઞ યાગાદિકતું મહત્વ કમ્ફી કર્યું. અને તેતું પુનરૂજજીવન પુરાણ કાલમાં પણ થઇ શકર્યું નહિ. "

આ ત્રણુ કલમના લેખક-પુરાણેાની અસ્તિત્વ, ઇ. સ. પાંચમા છઠ્ઠા સૈકામાં બતાવી રહ્યા છે. તાે પછી અત્માં વેદ વ્યાસ કચાંથી આવ્યા ? આ લેખક આસ વૈદિક મતના છે અયેાગ્ય લખ્યું એમ પણ કેવી રીતે કહી શકાય ?

સાગવતના માટે તેા તેઓ-પૃ. ૩૫૦ માં-નીચે પ્રમાણે લખે છે---

" ભાગવત એ એક ઉત્કૃષ્ટ અને રસ પૂર્ણુ પ્રંથ છે એ સહુ કાેઇને માન્ય છે. પરંતુ આપલે ધારીયે છીએ એટલા તે પ્રાચીન નથી. લગભગ ૪૦૦ વર્ષ પહેલાં બંગાલામાં સુસલમાનાના રાજ્યના વખતમાં થઇ ગયેલા '' વાપદેવ " નામના વિદ્વાને એ બ્રંથ લખ્યા છે. કૃષ્ણુ ભક્તિના પ્રચાર એ પ્રંથથી વધ્યા એ ખરૂ પરંતુ એ ઇતિહાસ નથો એ વાત ધ્યાનમાં રાખવી એઇએ. કૃષ્ણુની લીલાના અનેક અર્થ કરવામાં આવે છે. "

ઇતિ જૈન અને વૈક્રિક મતમાં લખાયલા અગીયાર (૧૧) રૂદ્રોના શ્વરૂપનું પ્રકરચું ૪૨ સું સંપૂર્ણ.



# પ્રકરણ ૪૩ મું.

# પુરાણુાના સંબધે વૈદિક પડિતાના અનેક પ્રકારના વિચારા. મૂત્તિપૂજાના પાઠ હિંદુઓ બહ પાસે શિખ્યા.

આર્ચીના તહેવારાન ઇતિહાસ નામના ગ્રંથના પૃ. ૯૬ માં-" બોદ્ધ ધમ નાસ્તિકવાદી હાેવાને લીધે તે ધર્મને સ્વે દેવપૂજા, મૂર્ત્તિપૂજા અથવા દેવાલયને કરોા સંબંધ હાેય એમ સંભવતું નથી. પરંતુ હિંદુએાને મૂર્ત્તિપૂજાના પહેલા પાઠ બુદ્ધના અનુયાયીઓએજ શિખવ્યા. એમ પ્રાચીન ઇતિહાસ સાક્ષી આપે છે. "

ઉપરના લેખમાં–આનંદશંકર બાપુભાઇ લખે છે કે-" પુરાણ્યાંથા એક રીતે બહુ જૂના છે, બીજી રીતે નવા છે. જૂના એટલા માટે કે કેટલીક કથાએા ઘણીજ પુરાણી છે, બ્રાહ્મણ અને ઉપનિષદ્ કાલમાં એ ચાંચે હતા એમ જોવામાં આવે છે. અત્યારે જે દેખાય છે તે બેસક નવું છે."

આમાં વિચારવાનું કે-બ્રાહ્મણ અને ઉપનિષદ્ કાળમાં જે પુરાણ ગ્રંથે હોત તા તે ગ્રંથાની સાથમાં શું તેનાં નામા પ્રકાશમાં ન આવતાં કે ? માટે આ કલ્પના ચથાર્થ નથી, પણ ખાસ વિચારવા જેવી છે કલમ ચાથીમાં જણાવ્યું છે કે-પુરાણેમાં સૃષ્ટિ, પ્રલય, દેવતાઓ, પ્રજાપતિઓ વિગેરેના વંશો, મન્વતરની કથાઓ, સૂર્ય અને ચંદ્ર વંશના રાજર્ષિઓનાં ચરિત્રા આ પાંચ વિષયા આવે છે. કાલ જતાં અનેક જાતના ઉમેરા થયા છે આ ઉમેરા સૌ કરતાં રકધ પું. પદ્મપુ. માં વિશેષ થએલા નજરે પડે છે.

પુગાણામાં લંખાયલી સૃષ્ટિ, પ્રલયાદિકની પ્રાચીનમાં પ્રાચીતજે વાતો દેખાય છે તે વેદ સમયના ઝાયિઓતા બતાવી ગયાજ ન હતા તા પછી આ અંતી-દ્રિય જ્ઞાન વિનાના પુરાણકારા કયા ઇશ્વરની પાસેથી ખાલીને લાવ્યા ? અને તે લખાયલી વાતા આપસ આપસના મેળથી નીતિ રીતિવાળી છે ? કે દૃષ્ટિ સૃષ્ટિના સ્વરૂપથી વિરૂદ્ધરૂપે લખાયલી છે ? આ બધું વિચારવા જેવું છે કે નથી ? વળી કાલ જતાં તેમાં અનેક જાતને! ઉમેરા થયા છે તે પણ કયા ઇશ્વરની પાસેથી મેળવીને કરેલા સમજવા ?

ઋષિકૃત શ્રુતિએામાં ઉદાત, અનુદાન અને સ્વસ્તિ સંજ્ઞાએા અનેક પ'ડિતેાએ મલી દાખલ કરી-દ'શ્વરની પ્રેરણા ખતાબી. એકૈકથી એક વિરૂદ્ધ

|                          | -              | <b>U</b> .     | ામાં હથ્થ | લ પા   | થલ.    | ሄ   | ય૧ |
|--------------------------|----------------|----------------|-----------|--------|--------|-----|----|
| પંડિતે એ પુરાહ્યુ લ      | ાખી વેદવ્યાસને |                | કર્યા તેર | ાં શું | કારણ ? | શું | અર |
| વાત વિચારવા <i>જે</i> વી | ા નથી ?        | <del>2</del> , |           |        |        |     |    |

વૈદિકેામાં ધર્મની બાબત્તના ગ્રંથામાં મૂલના વેદોથોજ વિરૂદ્ધતા ચાલી આવે છે માટે એજ વિષય ખાસ વિચારવા જેવાે છે.

વૈષ્દેક મતના કેટલાક નામીચા પાંડતાએ પાતાના લેખામાં એલું પશુ જાહેર કરેલું છે કે-વૈદ્ધિ મતમાં કેટલીક અસુદ્ધતાએ હતી તે જૈનોના જે મહાવીર થયા તેમને સુધારી. આ તેમનું જે કથન છે તે પાતાના વૈદિક ધર્મની મહત્ત્વતા બતાવવા પુરતું છે, પરંતુ સત્યવસ્તુની સ્થિતિને બતાવવાવાળું નથી. કારણ કે-પુરાણેમાં લખાયલા પ્રસ્હાદિદેવાના સંબંધના લેખા, તેમજ માટા મોટા ઝાષિઓના સંબધના લેખા-ન્યાયથી વિરૂદ્ધ, નીતિથી વિરૂદ્ધ, લાકવ્યવહારથી વિરદ્ધ, કાલ ઝામથી વિરૂદ્ધ, પૂર્વાપર સંબંધ વિનાના અનેક પ્રકારના લેખા દેખીને તેમાં આંખ મીચામણાં કરી હાય તે તેમના લેખા સત્ય વસ્તુની સ્થિતિને પ્રગટ કરવાને માટે લખાયા છે એમ કેવી રીતે માની શકાય ?

જૈન અને બૌદ્ધની વિશેષ જાગૃતી થયા પછી કેવળ પુરાણે! માંજ નવું ઉમેરાયું એમ નથી. પરંતુ પ્રાહ્માહ્યુ ગ્રંથામાં, તેથી વિશેષ ઉપનિષદાદિક ગ્રંથામાં પણ-યજ્ઞ યાગાદિની માન્યતા વળા પ્રાચીન વેદેાથી ઘણું ફેરફાર વાળુ લખાણુ થએલું છે. એટલું જ નહી પણ ખાસ વેદોમાં પણુ અનેક પ્રકારની નવીન નવીન પ્રકારની શ્રુત્તિઓ બનાવીને દાખલ કરવામાં આવી છે. એમ હું મારા અનુભવથી કહું છું. અને આ વાત મણિલાલ નભુભાઇ દિવેદી પંડિતજીના ખ્યાલમાં આવવાથી પોતાના સિદ્ધાંત સાર નામના પુસ્તકના પૃ. ૪૩-૪૪માં નીચે પ્રમાણે લખી ગયા છે-યજ્ઞ પુરૂષ નવાજ દેવ કલ્પાયા. અને પ્રજાપતિ બધાના માખરે આવી ઘદ્ધા રૂપે પૂજાતો થયા. આ વૃત્તથી વિચાર કરા કે-સૃષ્ટિ કર્ત્તાના સંબંધ વાળી જે યજ્ઞ પુરૂષના નામથી અને પ્રજાપતિના નામથી શ્રુત્તિઓ લખાઇ છે તે નવીન રૂપથી લખાઇને ઝગવેદના દશમા મંડલમાં દાખલ નથી થઇ એમ કરો સુજ્ઞ પુરુષ કહી શકે તેમ છે ? એટલું જ નહી પણુ યજ્ઞ પુરુષની શ્રુત્તિ વિરાટ્ પુરુષના નામથી પાયે ચારા વેદોમાં દાખલ કરી દેવામાં આવી છે.

અને પ્રજાપતિના સંબંધવાળા લેખાે કોઇ વિચિત્ર પ્રકારથી અનેકાનેક ચંથામાં અપચલા છે તે મારા આ ચાલુ ગ્રંથથી પણ જોઇ શકાશે.

માટા માટા પંડિતા થઇ સત્યવસ્તુના શાધના ખ્યાલ છાંડી દઇને આપ

ĺ

| ૪૫૨   | તત્ત્વત્રયી–મીુમાંસા. | ખંડ ૧ |
|-------|-----------------------|-------|
| - •.• |                       |       |

દાદાને કારકો ખરા કરવાના પ્રચલ્ન <sup>ક</sup>ર્ત્ય જણાય તા પછી આથો વધારે શાચનીય શું ? અને મારા જેવા અજ્ઞ ત્યારે શું લખી શકે ?

હુ તેા એમજ સમજી છું કેન્દ્ર સમયના ઋષિએા ભદ્રિક અને શ્રહાલુ પાત પાતાના પરિચિત ઇંદ્રાદિક દેવાની પ્રાર્થનાએ કરતા અને સ્વાભાવિકપણે કાર્થની સફલતા થતાં દેવાની કૃપા ચએલી સમજતા અને તેવા તેવા પ્રકારની ઇછાએાને આધીન થએલા વખતા વખત પ્રાર્થનાએા કર્યા કરતા. તેએા અનેક પ્રકારની વ્યવહારિક વિદ્યાએા સારી રીતે જાણતા તેથી વિદ્યાર્થિઓને પણ ભણા-વતા અને પાતાના સુખે સુખે નિર્વાહ કર્યા કરતા.

પરંતુ જૈનોના સર્વજ્ઞ શ્રી મહાવીર પ્રભુને – તત્ત્વ પ્રધાન ધર્મ અને બોદ્ધોને! નીતિ પ્રધાન ધર્મ – રાજા મહારાજાઓમાં વાશુવેગે પ્રસરતે! જોઇ વૈદિક મતના પંડિતો તેમના સામે પડયા પરંતુ છેવટે તેઓ ખધેથી હલકા પડી જતાં પાતાના વૈદિક મતને ટકાવવા જૈન અને બોધ મતના વિષયોના આશ્રય પકડી નવીનરૂપ ઉપનિષદોનો માર્ગ સરૂ કરતાં જેમ જેમ તેમનામાંથી હાથ લાગતું ગયું તેમ તેમ પાતાની અનુકુલતા પ્રમાણે પાતાના ગ્રંથામાં દાખલ કરતા ગયા તેથીજ તેઓ ઉપનિષદોની એક વાકપતા કરી શકયા નથી. શંકરાચાર્યના અત્યાચાર પછી જૈનોનાં પુસ્તકા હાથ અઢતાં તેમના ઇતિહાસને ઉધા છત્તો લખી અઢાર પુરાણે! વ્યાસજીના નામથી જાહેર કરી તેમને કર્લાક્ર કર્યા છે આમાં વાસ્તવિક સત્ય શું છે તેના વિચાર કરા.

તાે પછી વૈદિક ધર્મની અશુદ્ધતામાં મહાવીરે સુધારા કર્યાની વાત કયાં ટીકી શકે તેમ છે ! પ્રસિદ્ધમાં સુકેલાે જીવા પુરાણાવું કમણિકાના લેખ. જૈનાના મહાવીરે વૈદિક ધર્મમાં સુધારા કર્યાની વાત કાેઇપણુ રીતે બંધ બેસતી કરી શકાય તેમ છે કે નથી પરંતુ વૈદિક ધર્શવાળાઓએ જૈન અને બૌદ્ધધર્મના વિત્રવાન માંથી લઇ વેઢાથી તે પુરાણા સુધીમાં માટા ફેર ફારની સાથે ઉંધુ છત્તું કરી તત્ત્વના વિચારકાને એવા તા શુંગલાવી દીધા છે કે તેમને કાેઇપણુ પ્રકારથી સત્યતાના માર્ગ જલદી હાથજ આવી શકે નહી બન્ને તરફના રૂંથોના વિચાર કરી જેતાં એજ નિર્ણાય ઉપર આવીને અટકવું પડે છે જોકે તેઓ હતા તા સાક્ષરા પરંતુ સર્વવ્રતાના ઇન્કાર કરી પાતાનો સત્યનિષ્ઠાને બાજી પર રાખી, વિપરીત સ્વરૂપને ધારણ કરી, પાતાની મરજી પ્રમાણે પાતાના ગ્રંથામાં લેખા લખતા રહ્યા. બન્ને તરફના ઇતિહાસરૂપ આ મારા હુક લેખથી પણ આપ સજ્જના સંપૂર્ણ વિચર કરી શકશી. પ્રકરણ ૪૩ મું. હિંસકવેદને સત્ય મનાવવાનાં ફાંફાં ૪૫૩

પૂર્ણું જ્ઞાન વિના ઇછિત ઉદ્દગારામાં સત્યની આશા શી ?

આર્યોના તહેવારાના ઇતિહાસ પૃ. ૩૮ થી---

" આપણી ચાલુ સ્થિતિ ધ્યાનમાં લઇએતો એમ જણાય છે કે-બીજાં સુધરેલાં રાષ્ટ્રા સાથે સરખામણુ કરતાં-સાંપત્તિક દબ્ટિથી આપણુ બહુ પડતી સ્થિતિમાં છીએ. બીજી બાબતા (તત્ત્વજ્ઞાન, શાધ, શાસ્ત્રીયજ્ઞાન) માં પણ આપણી સ્થિતિ સંતાષકારક નથી. એનું કારણુ એટલુંજ કે આપણુ આપણી પાતાની દબ્ટિના ઉપયાગ ન કરતાં પુરાતન કાલમાં થઇ ગએલા-ઝ બેએા, સૂત્ર-કારા, અને સ્મૃતિકારાની દબ્ટિના ઉપયાગ કરીએ છીએ. સ્મૃતિકાર, શ્રુતિના મંત્ર દ્રષ્ટા, સૂત્રકાર, પુરાણકાર, અને ઇતિહાસકારામાં-પગલે પગલે મતલેક હાવાનું જોવામાં આવે છે. એનું કારણુ એટલુંજ છે કે-તે જે જે કાલમાં થઇ ગયા તે તે કાલને અનુસરીને તેમના વિચાર હતા. પરંતુ આપણુ તેના ખ્યાલ ન કરતાં રૂઠી પરત્વે જે મતાે આપણે ગ્રહેણુ કર્યોછે તેનેજ વળગીને રહેવાના ચત્ન કરીયે છીએ.

એ હજાર વર્ષ પહેલાનું નાંણું આજે કેવી રીતે ચાલશે ? શાખ ખાતર તે સંઘરવું, અથવા ઐતિહાસીક દૃષ્ટિએ તે મહત્વનું છે એમ સમજીને તેને પાસે રાખવું એ વિષે કેાઇ ના નથી કહે તું પરંતુ આજે તે ચલાવવાની ખટપટ કરવી એ તદ્દન દુરાગ્રહ છે. જે પ્રમાણે કનિષ્કનું નાંણું શિવાજી મહાસજની કારકીર્દીમાં ચાલવું શકય ન હાતું તેજ પ્રમાણે શિવરાઇ નાંણું આજે ચાલે એ બનવા જેગ નથી. સ્મૃતિમાંના કાયદાઓની પણુ એવીજ સ્થિતિ સમજવી. પૂર્વની સ્થિતિ ફરીથી પ્રાપ્ત કરી લેવી એજ પરમધ્યેય છે એવું કહેનારા ભવિ-ષ્યની મહત્ત્વા કાંશાને જીદા પ્રકારનુંજ વલણુ આપે છે, એમ માટી દીલગીરી સાથે કહેવું પડે છે. શ્રુતિ સ્મૃતિમાંથો આધાર આપીને તેને માટે નકામી માથા કુટ કરવી તેના કરતાં સ્વાનુભવ અને દેશના ઇતિહાસ શુ કહે છે તેના વિચાર કરવા એજ વધારે ફાયદાકારક છે. જુનાં ગાદડાંને થીંગલાં લગાડીને તેનું પૂલ સ્વરૂપ પણુ બદલી નાખ્યું એ શું બશ થયું નથી ? એ પ્રમાણે વર્તી નેજ પૂર્વજોનું અભિમાન રાખવું જોઇએ એમ કહેનારા આપણા હિંદુ ભાઇઓની સ્થિતિ ખરેખર દયાજનક છે જીનાને માન આપવું ખરૂં પરંતુ નવામાંથી યાગ્ય વસ્ત લેતાં શરમાવવું ન જોઇએ. "

| ૪૫૪ | તત્ત્વત્રયીમીમાંસા. | ં ખંડ ૧ |
|-----|---------------------|---------|
|     |                     |         |

આર્યોના તહેવારાના ઇતિહાસ. પૃ. ૨૭૦ માંથી----

" હિંદુરથાનની સાંપ્રત સ્થિતિ ધ્યાનમાં લઇએ તો શ્રી કૃષ્ણુના વિચારોને અનુસરવાથીજ આ દેશની ઊન્નતિ થવી સંભવિત છે. સકામ કર્મા કર્મા કર્ણ હિને આપણે તદ્દન છેાડી દેવી એઇએ ઇશ્વર પાસે દરેક વખતે ' મને આ આપ ' અને મને તે આપ, એવું કહેવાની આપણી ટેવ અત્યંત ખરાબ છે. આવી રીતે વર્તવાથી આપણે દેવોને તેમનું દેવત્વ છેાડી દેવાની ફરજ પાડીએ છીએ. આ સ્વાર્થી લેવડ દેવડની સ્થિતિ અતિશય શાચનીય છે. પહેલાંની અને હાલની સ્થિતિમાં બહું ફેર છે તે આપણે બાણવું બેઇએ. "

આ ઉપરના લેખકે જણાવ્યું છે કે⊸" સકામ કર્મા કરવાની દ્રર્શ્યુદ્ધિને આયણે તદ્દન છેાડી દેવી જોઇએ–ઇશ્વર પાંસે દરેક વખતે " મને આ આપ અને મને તે આપ " એવું કહેવાની આપણી ટેવ અત્યંત ખરાબ છે. "

આ લેખકના વિચારા ઠેઠ ઝગ્વેદના જાંપા સુધી પદ્ધાચે છે. જીવા ભાવન-ગરના રાજ્યથી બહાર પડેલા વિવિધજ્ઞાન માલાના માથુકાે ૩૩ માે-પૃ. ૮ માં ઝગ્વેદ-૧ા ૫૧ / ૮ માં-" હે ઇંદ્ર ? આર્ય તથા દરસુઓને જીદા જાણે. યજમા-નના અનુકુલ થઇને વતરીત દરસુઓને શાસન કરતાં હિંસા કરા, યજમાનના યજ્ઞ અનુષ્ટાન કરવામાં તમે સક્ષમ થાઓ, હું પણુ આનંદ સુક્રત યજ્ઞમાં તમારા તે બધા કાર્યોનું કીત્તેન કરવાની ઇચ્છા રાખું છું."

વળી પૃ. ૯ માં ઝડ્ય્વેદ-૧ા ૧૦૩ા ૩ નાે ભાવાર્થ ભુવેા-વજા સ્ત્રવાળા અને બલ નિષ્યાદ્ય કર્મના અતિશય ઇછક તે ઇંદ્ર દસ્યુઓની પુરીઓને ભિન્ન છિન્ન કરીને ચાલ્યાે. હે વજધારી ઇંદ્ર ? તમે આ સ્તાેતાના સ્તવ ગ્રહણ કરીને દસ્યુના ઉપર વજા ફેકાે અને આર્યોના બલ તથા યશ વધારાે "

વેદોના સંબંધ બહાર પડેલા અનેક લેખાના તરક દ્રષ્ટિ ફેકી શુ તા-પુત્રની પરિવારના આરાગ્યની, વર્ષાદની, મૃતક જીવાને પિતૃઓની પાસે પહાચાડવા વિગેરે સ્વાર્થની માગણીઓ તા ડબલે ને પગલે જેવામાં આવે છે. પરંતુ ઉપર બતાવેલી પ્રાર્થનાઓમાં તા દસ્યુઓને જુદા લાણા અને વલરીત દસ્પુંઓને શાસન કરતાં હિસા કરા. વળી દસ્યુઓની પુરોઓને છિન્ન ભિન્ન કરી ઇંદ્ર ચાલ્યા વિગેરે શખ્દાના ઉચ્ચારા ઉત્તમ દરજાના ઝાયિઓના મુખથી નીકળેલા હાય તા તે તેમનાં દરજાને શાભાવે તેવા નથી. જે હલકા વિચાર હાલની સ્થિતિમાં અયેલ્ય તે શું પહેલાના વખતમાં અયેગ્ય ન ગણાય ? એ પણ વિચારવા જેવું છે.

## પ્રકરણ ૪૩ સું. સાતમાથી નવમા સૈકા સુધીનાં પુરાણે. ૪૫૫

વસંત. વર્ષ ૨૭ મું. અંક પ માે, ( માસિક ) જેષ્ટ. સં. ૧૯૮૪ પુરાણતુક્રમણિકા–પૃ. ૧૮૨ થી–લે. દુર્ગાશંકર કેવળદાસ શાસ્ત્રી. પુરાણાતુક્રમણિકા પૃ, ૧૮૨ થી ચાલું–તેમાંનાે કિંચિત્ સાર---પૃ. ૧૮૭ થી–પુરાણાતુક્રમણિકાઓાનાે સમય-

ઘણાં ખરાં પુરાણેમાં ૧૮ પુરાણેનાં નામવાળી પુરાણનુકમણિકા મળે છે. એટલે ૧૮ પુરાને રચાયા પછી અનુક્રમણિકા તૈયાર થઇ હાવી જેઇએ અને ખધા પુરાણે એક સાથે રચાયાં ન હાય. કેટલાંક પહેલાં અને કેટલાંક પછી રચાયાં હાય– વિષ્ણુ પુરાણ ભાગવત પહેલાં રચાયું છે. અને ભાગવત–પ્રદ્ધ વૈવર્ત પહેલાં રચાયું છે. વળી વાયુપુરાણ–વિષ્ણુ અને ભાગવત ખેચેથી જાનું છે તે જીના પુરાણેમાં અનુ ઋમણિકા પાછળથો ઉમેરાઇ હેાવી જોઇએ. અને બન્યું છે પણ એમજ. વાયુપુરન્માં અને વિષ્ણુપુરમાં પુરાણાનુક્રમણિકા પાછળથી ઉમેરાયલી પૂર્વાડપર સંબધ જોતાં સ્પષ્ટ દેખાય છે.

અનેક પુરાણાનુકમણિકામાં એક સરખાં નામા મળે છે. એ જેતાં અઢાર પુરાણ નામા પ્રસિદ્ધ થયા પછી પહેલી અનુક્રમણિકા તૈયાર થઇ દ્વાય, અને એ વખતે ઉપલબ્ધ પુરાણેમાં દાખલ થઇ ગઇ દ્વાય એમ જણાય છે.

અલ્બીરૂની ( ઇ. સ. ૧૦૩૦ ) ના વખતમાં ૧૮ કરતાં વધારે પુરાણમાં નામા પ્રસિદ્ધ હતાં એ ઉપર જોયું છે. એથી જૂના કાળમાં ઉતરતાં જેના સમય નિશ્ચિત હાેય એવા કાેઇ લેખકે ૧૮ પુરાણેનાં નામાં નાંધ્યાં હાેય એમ મારા જાણવામાં નથી. ફકત કવિરાજ શેષરે અષ્ટાદશ પુરાણેના ઉદ્દેખ કર્યો છે. રાજશેખરના સમય ચાછ્કેસ છે. કારણકે એ કવિ કનાજના રાજા મહેંદ્રપાલ ( લગભગ ઇ. સ. ૮૯૦ થી ૯૦૭ ) ના ગુરૂ હતા.

રાજ શેખરના ઉલ્લેખ ઉપરથી નવમા શલકમાં પુરાણેા અઢાર હાેવાની પ્રસિદ્ધિ પ્રચારમાં આવી હાેય એમ માનવામાં વાંધા નથી. સાલમા શલકના બાણ કવિએ અનેક સ્થલે પુરાણેાના ઉલ્લેખ કર્યો છે પણુ કાેઇ સ્થળે ૧૮ નાે નિદ્દેશ નથી કર્યો.

શ કરાચાર્ય, ભાણ, આપરતંબ, વગેરેના ઉલ્લેખાે જેતાં વાયુ વગેરે કેટલાંક પુરાણેા જીના કાળમાં હતાં એમાં શ કા નથી. પણ સાતમાથી નવમા શતક સુધી-અનેક નવાં પુરાણેા રચાયાં હાય અને નવમા શતકમાં અઢારની સંખ્યા પ્રસિદ્ધ થઇ હાય એમ લાગે છે.

| ४५६ | તત્ત્વત્રયો−મીમાંસા. | ્ખંડ ૧. |
|-----|----------------------|---------|
| ४५१ | તત્ત્વત્રયી–મીમાંસા. | ખડા     |

પહેલી પુરાણુનુક્રમણિકા પણ એ અરસ્સામાં અર્થાત્ નવમા શલકના અંતમાં રચાઇ છે એમ માનીએ તાે મને બહુ વાંધા લાગતાે નથી.

છેવટે આ લેખકે–અનેક તર્ક વિતર્કના અંતે જણાવ્યું છે કે '' નારદીય પુરાણનુકમણિકાનાે સમય ઇ. સ. ૫૦૦–૬૦૦ જેટલાે

જુને કરાવવા માટે કાંઇ આધાર રહેતા નથી. અને મને તા ઉપર કહેલાં કારણે-ચીએ અનુક્રમણિકા બારમા તેરમા શલકની લાગે છે. "

ચારયુગની ચાકડી, હુર ચાકડીએ મન્વ તર ૧૪ મન્વ તરે દિવસ.

ધ્રદ્ધાના એક દિવસતું પ્રમાણ નીચે પ્રમાણે જણાવેલું છે. " સત્ય, ત્રેતા, દ્વાપર, અને કલિ એ ચારે ચુગા મલીને એક ચાકડી કહેવાય છે. એવી ઇકાેતેર (૭૧) ચાકડીનું એક મન્વંતર કહેવાય છે. એવાં ચઉદ ( ૧૪ ) મન્વંતર વીતી જાય ત્યારે ધ્રદ્ધાના એક દિવસ, અથવા એક કલ્પ કહેવાય છે. "

> આર્યોના તહેવારાના ઇતિહાસ. પૃ. ૩ માં. પ્રદ્રાના એક દિવસ— " મૃત્યુ લાેકમાંના મનુષ્ય પ્રાણીની ગણત્રી પ્રૈમાણે જયારે—

ચાર અબજ અને બત્રીશ હજાર વર્ષ પુરાં થશે ત્યારે જગતના કર્તા તરીકે માનેલા પ્રદ્વાદેવના એક દિવસ થશે. એવી રીતે પ્રદ્વાદેવનાં સા વર્ષા પુરાં થશે, ત્યારે તેના અને તેની સૃષ્ટિના નાશ થશે. જગતની ઉત્પત્તિ થયે હમણું પ્રદ્વાદેવનાં ૫૦ વર્ષ પુરા થયાં છે. આ ઉપરથી કેટલા વરસ અગાઉ જગત ઉત્પ-ન્ન થયું તેની ગણત્રી કરી લેવી. પ્રદ્વા દેવના એક દિવસ પુરા થતાં સુધી ૧૪ મન્વંતર થાય છે. તે પૈકી સ્વયંભ, સ્વારામિષ, ઉત્તમ, તામસ, રેવત, અને ચાક્ષુષ આ મન્વંતરા વીતી જઇ હાલમાં વૈવસ્વત મન્વંતર ચાલે છે. આ પછી સાવર્ણી, દક્ષ સાવર્ણી, પ્રદ્વા સાવાર્ણી, ધર્મ સાવર્ણી, રૂદ્ર સાવર્ણી, વેદ સાવર્ણી અને ઇદ્ર સાવર્ણી, ગ્રે મન્વંતરા આવવાના છે. દરેક મનુ ૭૧ મહાયુગના હાય છે અને એક મહાયુગ ૩૩, ૨૦,૦૦૦ વર્ષ સુધી ચાલે છે. આજ સુધી ૨૭ મહાયુગ થયા અને હાલમાં ૨૮ મા મહાયુગ ચાલે છે. આ ૨૮ મા મહાયુગમાંના કૃતયુગ (૧૭, ૨૮,૦૦૦ વર્ષ) ત્રેતાયુગ (૧૨, ૯૬૦૦૦ વર્ષ) દ્વાપર (૮, ૬૪૦૦૦ વર્ષ) આ ત્રણ નાના યુગ પુરા થઇ હમણાં ચોથા કલિયુગ ચાલે છે. કલિયુગ ૪, ૩૨,૦૦૦ વર્ષ સુધી ચાલશે. તે પૈકી હમણાં પ,૦૧૦ વર્ષ પુરાં થયાં છે,

| પ્રકરણ ૪૩ મું. | િવિષ્ણુ–પ્રતિવિષ્ણુએન | રાજાએન છે, દેવેા | નથી. | 849 |
|----------------|-----------------------|------------------|------|-----|
|----------------|-----------------------|------------------|------|-----|

આ હજારોની નહિ પરંતુ લાંખાની ગણુત્રીના આંકડા ઉપરધી જગવની અનાઘ-નંતતાની કલ્પના સાધારણુ રીતે થવા જેવી છે. "

અત્ર જગાપર '' જૈન દબ્ટિએ જગત્ " એ નામના લેખ બીજા પ્રકરહ્યુથી જીવા–આ જગત અનાદિકાલથી કેવા સ્વરૂપથી ચાલતું આવેલું છે અને કેવા સ્વરૂપથી ચાલ્સું જવાનું છે. તેના તુલના દબ્ટિથી ખ્યાલ અને મનન કરી મધ્ય-સ્થ દબ્ટિથી ચાગ્યાચાગ્યના વિચાર કરાે. ||

## પુરાણેાના વિષયમાં પંડિતાેના મતાે.

પંડિલ ગુરૂદત્ત વિદ્યાર્થિના લેખેા. પૃ. ૯૧ા ૯૨ થી જીવેા–'' ઉપનિષદેા– તત્વશાસ્ત્રનાં દર્શનાની સાથે પુરાણેાની પહેલાંનાં છે. જયારે આપણે આ બધુ ધ્યાનમાં લઇએ છીએ ત્યારે એવા અનુમાન ઊપર આવ્યા વગર રહેવાતુ નથી કે ખીજે કહીં નહિ તેા–હિંદુરતાનમાં તેા વેદેાના પ્રાચીન છવનમય થર્મના ભ્રષ્ટ ચાવશેષ રૂપે પુરાણેા ઊત્પન્નવ્થયાં છે.

જયારે મનુષ્યે!ના અજ્ઞાનથી વૈદિક શખ્દોના ચૌગિક અર્થાનું વિસ્મરણ થઇ ગયું અને તે શખ્દોના વિશેષ નામ રૂપે અર્થ કરવામાં આવ્યા ત્યારે એવાં બ્રષ્ટ પુરાણ ઉભાં થયાં કે જે હાલના મૂર્ત્તિપૂજક હિંદુસ્તાનને શાપ રૂપે છે. " " પ્રાચીન શખ્દોના પ્રાથમિક અર્થોના લાપ થવાથી આ પ્રમાણે પુરાણે! ઊત્પન્ન થઇ શકે. " એમ પ્રાંગ મેકસ મ્યૂલર પણ કળ્યૂલ કરે છે. તેઓ જણાવે છે કે-સત્યનું પુરાણમાં બ્રષ્ટ રૂપાંતર એવી પદ્ધતિથી થાય છે કે જેને " વિવાદની વૃદ્ધિ, અને અધઃપાત અથવા ધર્મનું વિવાદાત્મક સ્વરૂપ કહી શકાય. "

( પૃ. લ્રાલ્ડ માં ) પોતેપ્હેલેથી માની લીધેલા ખ્યાલેા છે!ડી દેવાને ચૂરાેપીયન વિદ્વાના એટલી બધી આનાકાની કરે છે કે–ફૈડરિક પિન્કાઁટ–સ્હુને એ અસરના તરીકે ઇંગ્લંડથી લખે છે કે–

" જે ભાષ્યકારાની હાલ અત્યંત પ્રશંસા કરવામાં આવે છે તેઓની પાસે વૈદિક શબ્દ સંજ્ઞાનું જ્ઞાન મેળવવાનાં આપણી પાસે હાલ છે ત્હેમના કરતાં વધારે સાધના ન્હાેતાં–એ તમ્હારા મત મને ખરા લાગે છે. એ અને તમ્હે પુરાણા ને અર્વાચીન ગ્રંથા ગણા છા તેમાં તમ્હે તદ્દન ખરા છા. પરંતુ હિંદુસ્તાનના પૌરાણિક ખ્યાલા પુરાણામાંથી આવ્યા એમ અનુમાન કરવામાં તમ્હે ખાટા છા. ઝપવેદ પાતેજ કે જે હિંદુસ્તાનના પ્રાચીનમાં પ્રાચીન ગ્રંથ છે ત્હેમાંજ પુષ્કલ પૌરાણિક ખાળતા છે. "

58

#### ୫୳୵

## પુરાણાના પંડિતાના મતમાં જૈનાની માન્યતા.

પંડિત ગુરૂદત્તના દાખલ કરેલા લેખાના વિચાર—

" વેદાના પ્રાથમિક અર્થોના લાપ થવાથી પુરાષ્ટ્રા ઊત્પન્ન થયાં. "

પરંતુ લાખા પ્રાદ્યણેમાં ઘણા કાલથી હિંસક રૂઢી કયાંથી આવેલી ? વેદામાંથી કે પુરાણેમાંથી !

વેદોની હિંસાને અયેાગ્ય ઠરાવનારી-ઊપનિષદો. અને તેના પછીથો પુરાણા એમ ઘણા પંડિતાના મત છે. માટે વિચારવાનું કે--

લાએા વર્ષ પૂર્વે - સર્વ જ્ઞ પુરૂષેથી પ્રચલિત સત્ય ધર્મના પ્રવાહના ધાધ વ-અતાે વખત અટકી પડવાથી સ્વાર્થી પ્રાદ્મણાએ પાતાના અજ્ઞાન પણાંથી મૂલના વેદા જ હિંસા દેવથી દૂધિત કરેલા ચાલતા આવ્યા. વળા પાછા યેણ્ય સમયે સવેજ્ઞ પુરૂષોના તત્ત્વા પ્રકાશમાં આવતાં-હિંગા એ અધર્મ છે એમ ઊપનિષકોના પ્રાદુર્ભાવથો કરાવતા ગયા. અને તે સમય વિત્યા બાદ સર્વજ્ઞ પુરૂષોથી પ્રકાશિત–વિષ્ણુ અને પ્રતિવિષ્ણુ રૂપે થએલા મહાર બઓના ઇતિહાસને ગ્રહણ કરી, વિષ્ણુ ને ભગ-વાન તેા કાેઇ જગા પર પ્રાંત વિષ્ણુને ભગવાન-અથવા વિષ્ણુને ભગવાન પ્રતિ વિષ્ણુન અસુરા ઠરાવી માટા માટા ચુદ્ધના પ્રસંગા ચિત્રી પુરાષ્ટ્રા લખી વાળ્યાં. વરંતુ વિષ્ણુ પ્રતિવિષ્ણુ મહાન રાજાઓ છે અને તે મનુષ્યરૂપના છે. તેઓની વખતેા વખત થતી આવેલી છે. તેના ેકાણે દેવ. લસાઇઓ દાનવાની લડાઇએટમાં વિષ્ણુને ભગવાન ઠરાવી તેમાં સામેલ કરી લેડોને માટી ભ્રમણામાં નાખી દીધા. દેવા અને દાનવા આ દુનીયામાં લડવા કયારે આવ્યા ? અને પીરાશિકોએ કયારે જોયા ? અને તેમની લડાઇમાં અનાદિકાલના વિષ્ણ ભગવાન શા માટે મલ્યા ? તેના પ્રસંગ આજ સુધી વિચારવામાં આવ્યા નથી. પરંતુ આ અંગ્રેજાના રાજ્યમાં છાપા દ્વારા પુસ્તકા પ્રગટ થવાથો વૈદિક મતના અનેક પંડિતાએ કરેલા અનેક પ્રકારના ગાટાલા પ્રત્યક્ષ 3પે દેખાઇ આવ્યા. તે ઢાંકવા ચીંગિક શખ્દાે અને વિશેષ નામાના લેદ બતાવી ઢાંક પિછેાડ કરવાના પ્રયત્ન કરી રહ્યા છે. પણ જ્યાં બધાં એ અંગ વાંકાં હાેય ત્યાં એક ઢાંકતાં બીજી અંગ ઉઘાડું થવાતું. તેથી ~- દેડરિક પેન્કાંટે પંડિત ગુરૂદત્તને લખીને જણાવ્યું કે-હિંદુસ્તાનના પૌરાણિક ખ્યાલે પુરાશેમાંથી આવ્યા એમ અનુમાન કરવામાં તમા ખાટા છે.–ઝગ્વેદ પાતે જ કે જે હિંદુસ્તાનના પ્રાચીન માં પ્રાચીન ગ્રંથ છે તેમાંજ પુષ્કલ પૌરાશિક ખાખતા છે. એમ લખી જણાવ્યું તેથી પણ વિચાર કરવાનું કે-પૂર્વકાલમાં ચાલતા સર્વજ્ઞાના સત્યધર્મથી વિપરીત

શએલા એકાદ મંડલથી આ નવીન વેદોનું બંધારણ શ્રએલું. તેથીજ આજકાલના પંડિતા આલખ્યાલ વળું કહે છે. તેથી સત્ય ધર્મનું સ્વરૂપ-ન તાે વેદોશો બંધ એસતુ કરી શકાય, તેમજ ભિન્ન ભિન્ન દિશાને ખતાવનારી ઊપનિષદોથી પછુ અંધ બેસતુ ન કરી શકાય. હવે-બાકીમાં રહ્યાં પુરાણે તેને તાે દુનીયા દેખવાને પણ આતુર નથી.

જૈન અને વૈદિક માન્યતા પ્રમાણે ૮૪ લાખ જીવાયોનિ. જૈન માન્યતા પ્રમાણે—

એક વર્ણ, એક ગંધ, એક રસ અને એકજ સ્પર્શ હૈાય તેવા સ્થાનમાં ઉત્પન્ન થતા જવાની યાનિ એકજ ગણાવેલી છે, જ્યાં વર્ણ ગંધાદિક ફરી જાય ત્યાં બીજી યાનિજ ગણાય. બે તેમાં એક જાતિથી બીજી જાતિના જીવા ઉત્પન્ન થએલા હાેચ તા તેમનાં કુલ જુદા જુદાં હાેય પણ તેમની યાનિ તા એકજ માન-વામાં આવે છે એજ પ્રમાણે યાનિ અને કુળના ભેદનું સ્વરૂપ સર્વત્ર સમજવું. એકજ ચાનિમાં કુલા અનેક હાય છે તે બીજા પ્રથાથી જાણી લેવું, અહિંતા માત્ર ક્યા જીવાની કેટલી યાનિયો હાય છે તેનીજ ગણત્રા નામ માત્રથી જણાવીએ છીએ

**ચેાનિસ**ંખ્યા

જીવાેના ભેદનાં નામ

| <b>N A</b> •               |
|----------------------------|
| સાત લાખ ચાેનિએા ( ૭૦૦૦૦૦ ) |
| સાત લાખ ચાેનિએા ( ૭૦૦૦૦૦ ) |
| સાત લાખ ચેનિએા ( ૭૦૦૦૦૦ )  |
| …સાત લાખ યેાનિએા (૭૦૦૦૦૦ ) |
| દશ લાખ ચાનિઓ ( ૧૦૦૦૦૦૦ )   |
| ચોદ લાખ ચાનિઓ ( ૧૪૦૦૦૦૦ )  |
| એ લાખ ચાેનિઓ (૨૦૦૦૦૦)      |
| બે લાખ ચાેનિઓ (૨૦૦૦૦૦)     |
| બે લાખ ચાેનિઓ (૨૦૦૦૦૦)     |
| ચાર લાખ ચાેનિઓ ( ૪૦૦૦૦૦ )  |
| ચાર લાખ વાનિઓ ( ૪૦૦૦૦૦ )   |
| ચાર લાખ ચાેનિઓ ( ૪૦૦૦૦૦ )  |
| ચૌદ લાખ ચે નિયા (૧૪૦૦૦૦૦)  |
| 2800000                    |
|                            |

સર્વનો સરવાળા કરતાં આ ૮૪ લાખ યાેનિએા તમામ જીવેલી મલીને ચાય છે એમ જૈન ગ્રંથામાં આત્યંત ખુલાસા પૂર્વક વર્જીવેલું છે. અને જૈનોનાં ઘણું નાના બાલકા પણુ કહી અતાવવામાં અચકાશે નહી.

× વનરપતિના બે બેદ છે જે પત્ર, પ્રુલ ક્લાદિકમાં એકક શરીરમાં એક્રેક છવ હાય તેને પ્રત્યેક વનસ્પતિના નામે એાળખાવેલ છે અને તે શિવાય શરણ, બટાકા ગાજર મૂળાદિકની જે કંદ જાતિઓ છે તેના એકજ પિંડમાં અનતા જીવાે ઉત્પન્ન થઇને રહેલા હોવાથી તેને સાધારણુ વનસ્પતિના નામે જહાવી છે.

ખંડ ૧

વૈદિક માન્યતા પ્રમાણે—જીવા-વેષ્ણુવી સુખાધ રત્વમાલા. તથા મરાઠી કાશ બાેધ. આદિ ગ્રંથામાં જીકી જીદી માન્યતા રૂપે ૮૪ લાખ જીવયાનિનું સ્વરૂપ,

૯ લાખ જળચર.

૧૦ લાખ અક્ષાશ પક્ષીઓ.

૧૧ લાખ કીડાચ્યા.

૨૦ લાખ જાડ પાલાના.

૩૦ લાખ ચારપગાં પશુઓ.

ુ લાખ મનુષ્યયોનિ.

૮૪ લાખ એ સર્વે મળીને ૮૪ લાખનું પ્રમાથ્યુ કરી બતાવ્યું છે. समीक्षा—

પૌરાણિકાેએ ૮૪ લાખ જીવેા કહી બતાવ્યા કે ચાેનિઓ ? જો સવે' જવેદ બતાવેલા હાય તાે એક પણ જીવ બહાર રહેવાે જોઇએ નહી. જો ચેઃનિએા બતાવી હાય તાે એક પણ ચાેનિ એાઝી ન રહેવી જોઇએ.

કેમ કે—વેદમાં વર્ણું વેલા ૩૩ દેવતાએા અને પૌરાણિકેતએ ૩૩ કેાડ કહી બતાબ્યાં છે. તે સિવાય પુરાણેામાં નરકેાનું વર્ણુંન પણ આવે છે, તેા તે જીવેાની સંખ્યા કે ચાેનિતું વર્ણુંન આ ૮૪ લાખમાં કેમ કરવામાં આવ્યું નથી ?

જૈનો પૃથ્વી અને પાણીમાં પણ જીવે માને છે અને તેમની ચાેનિની સંખ્યા પણ જૈનગ્રંથામાં બતાવેલી છે. એ પૃથ્વી અને પાણીમાં રહેલા જીવેને આજે વિજ્ઞાનવેત્તા ( રસાયણ શાસ્ત્રી ) એાએ પણ સિંહ કરી બતાવી જૈનગ્રંથાને પુષ્ટિ આપી છે, છતાં તે જીવા કે ચાેનિઓનું સ્વરૂપ વેદાદિકમાં મુદ્દલ જણાતું નથી તેમજ પુરાણેમાં પણ સંપૂર્ણ વર્ણન મળતું નથો તેનું કારણ શું ?

વિચાર કરતાં કારણુ એજ સિદ્ધ થાય છે કે એ પૌરાણિકેાએ જૈનશાસ્ત્રોને અનુસરીને તેમાં ફારફેર કરી આ બધું કલ્પિત ઉભું કર્યું છે. કારણ કે ૮૪ લાખ યેાનિનું સ્વરૂષ દુનિયાના સર્ત્ર જીવાને આશ્રપ્રી તે જૈનગ્ર થામાં જેવું સ્પષ્ટ બંધારણ જણાવેલું છે તેવું ખીજા કાઇ પણ ધર્મગ્ર થામાં જેવામાં આવતું નથી તેથીજ પૌરાણિકાેએ ફારફેર કરીને અતાવેલી યાેનિએામાં દેવતા કે નારકીની યાંનિઓ, તેમજ પૃથ્વીના જીવાની, પાણીના તેમજ અગ્નિકાયના જીવાની અને વાચુના જીવાની યાેનિઓનું ઉપરના લેખમાં નામ નિશાન પણ જણાતું નથી.

પંજાય, જીલ્લા જાલંધર, ગામ-હિમત ભંડાલમાં સંવત ૧૯૮૫ ગુજ-

પ્રકરણ ૪૩ મું. જૈન વૈદિકમાંની ૮૪ લાખ જીવેાની યાેનિયા. ૪૬૧

રાતના સં૧૯૮૪ માં ચાતુર્માસ રહેલા સ્વામી વિશુદ્ધાનંદની સાથે સીનેારના સા. મગનલાલ મેલાપચંદના નામઘી અમારા પત્રવ્યવહાર ચાલતા હતા તેમના એક પત્રમાં તેઓ પાતાના અનેક પ્રકારના અભિપ્રાયા સ્વભાવિક પણે લખીને બતાવતાં એક પત્રમાં ચારાસીલાખ જીવાનીયાનિનું સ્વરૂપ નીચે પ્રમાણે લખી બતાવ્યું છે.

| ૨૦ લાખ–થળચર,      | ૧ લાખ-જલ,                                    |
|-------------------|----------------------------------------------|
| ૧૬ લાખ–વનસ્પતી,   | ૧ લાખ–વાયુયાેનિ.                             |
| ૧૬ લાખ–જલચરયેઃનિ, | ૬ લાખદેવયાેનિ,                               |
| ૧૬ લાખ–નસચરચેાનિ, | ૬ લાખ–નર્કદેત્યયેોનિ,                        |
| ૧ લાખ-અગ્નિ,      | અસી ૮૪ લાખચાેનિ−પ્રત્યેક થ્રહ્યાંડ           |
| ૧ લાખ–પૃથ્ત્રી    | અપને અપને સૂર્ય કે આસપાસ <sup>ઘ</sup> મતે હૈ |

ઊપર પ્રમાણે લખીને કાેઇ ગ્રંથમાંથી સ્વામી વિશુદ્ધાનંદે બતાવ્યું છે તે પ્રમાણે અમાેએ લખીને બતાવ્યું છે. પરંતુ પૂર્વના લેખથા ઘણા ફેરફારવાળું છે−

પૂર્વના લેખમાં–જ્લચર નવ લાખ, આમાં ૧૬ લાખ? એવી રીતે જીવેાની ચેાનિઓમાં નામથો ફેર અને એકેકથી એકેકની સંખ્યામાં ફેર વૈદિકમતવાળાએા-એ ગેષ્ઠવ્યું છે, તે જૈનોના લેખની સાથે મેળવી જીવેા એક સરખી બાબત કેાનામાં છે ? જેનામાં એક સરખી બાબત ન હાેય તે બીજામાંથી લીધેલું સિદ્ધ થાય કે નહી ?

જૈન ચંચામાં-વાયુને જીવાના શરીર રૂપે માનેલા છે. વધારામાં તેજસ અને કાર્મણ આ બે શરીર સંસારના સર્વ જીવા સાથે હાેય છે. તેવી રીતે આ વાયુકાયના જીવા પણ સાથે રહેલા છે. અને તે સૂક્ષ્મ અનંતા અનંત પરમાણુના સમૂહનાં બનેલાં છે, તેથી વાયુ રૂપ રહિત નથી પણ રૂપવાળા છે અને તે વાયુના અસંખ્યાતા જીવાથા બનેલા ઉદ્ભામક અને સંવર્તાકાદિ વાયુકાયના શરીરાને આપણે સ્પર્શન ઇંદ્રિયના સંબંધથી જાણી શકીએ છીએ. જે કાેઇ વસ્તુ કાેઇપણ ઇંદ્રિયના સંબંધથી જાણી શકાય તે વસ્તુ રૂપ વાલીજ હાેય પણ રૂપ વિનાની હાયજ નહી. એવા જૈનાના અદલ સિદ્ધાત છે તેથી વાયુને રૂપવાલાજ માનેલોં છે.

આ વિષયમાં નૈયાયિક અને વૈશેષિકાના મતમાં એવું સૂત્ર રચવામાં આવ્યું છે કે " રૂપરદિત : સ્પર્શવાન વાયુ : " આ વિષયમાં અંધેનેએ દેદ્રોजन વિગેરે અનેક લેદા બતાવી તે વાયુના જુદા જુદા તાલથી માપ કરાને બતાવ્યાં છે. રૂપ રહિત વસ્તુનું માપ થઇ શકે ખરૂં ? નજ થાય તેથી વિચારવાનું કે વાયુના વિષયમાં સત્યતા કાનામાં છે ? ઇત્યલ વિસ્તરેણ.

| ucation International |  |
|-----------------------|--|

Jain Ed

#### તત્ત્વત્રયી --મીમાંસા.

ખંડી

ષીજી વાત શબ્દના વિષયમાં પણુ વિચારવાની છે.—જૈનોના ગ્રંથામાં " પૈાદ્માસ્ત્રિક્ષ: શब्द: ત્યારે નૈયાયિક વૈશેષિકેાએ શब્दगुणमाकाજ્ઞ તરીકે પાતાના સૂત્રેામાં લખીને બતાવ્યા છે આકાશ રૂપવિનાના છે તેના ગુણા રપ વિનાનાજ હાેય પણુ રૂપવાળા તાે હાેયજ નહીં. શબ્દ છે તે પરમાણુના સમૂહવાલા છે તેથીજ કર્ણ ઇદિયના વિષયવાલા થએલા રૂપવાલાજ છે, અને તે અગ્રેજોએ દેનાથાક આદિના પ્રયાગથી વારવાર સ્મરણ કરાવી પૌદ્દગલિક વસ્તુના સ્વરૂપ-વાળા સિદ્ધ કરીને બતાવ્યા છે. એવી રીતે અનેક પ્રકારના જૈન અને વૈદિક મતના વિષયામાં ફેરફાર જે દેખવામાં આવે છે તે વિચારવા જેવા છે અને તે સત્ય કયાં છે અને અસત્ય સ્વરૂપ કાનામાં ગાઢવાયું છે. તેના પુરા ખ્યાલ કરવાની બલામણુ કર છું. આ મારૂ કથન સત્યના શાધક મહાણરૂપાના માટે છે ?

ભગવદ્ ગીતાના સંખંધે પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનાના કેટલાક વિચારા---

પ્રથમ **ભાગવદ્દ ગીતા** રચાઇ કયારે ? સંસ્કૃત સાહિત્યના ઇતિહાસમાં પૃ. ૪૦૪ થી શરૂ થતાં–પૃ. ૪૦૬ માં જણાવવામાં આવ્યું છે કે–એ લથ સંસ્કૃત સાહિત્યના સમય પહેલાના અને ઉપનિષદ્દ સાહિત્યના સમયની પાસે પાસેના છે.

(૧) વેદ તરક લગવદ્ ગીતાકારને પૂજ્યલાવ છે પણ એ પૂજ્યભાવ વિશેષ પ્રકારના છે. ગીતાકારનાં વચનાનું તાત્પર્ય એ છે કે અસુક વર્ગના અસુક માનસિક અને આધ્યાત્મિક સ્થિતિના, માણસાને માટે વેદના ઉપદેશ અનુફળ છે. એટલે અંશે વેદનું પામાણ્ય અબાધિત છે. પણ વેદને વળગી રહેનારાએા તરક્ષ્થી વેદના સંબંધમાં જે એથી કંઇ પણ વિશેષ દાવે કરવામાં આવતા હાય તો તે લગવદ્ ગીતાકારને સમ્મત નથી. લગવદ્ ગીતાકાર તા એટલે સુધી કહે છે કે વેદનાં વચનોનેજ વળગી રહેવું એ પરમશ્રેયની સિદ્ધિમાં વિધ્ન કરતા છે. ઉપનિષદાના ઉપદેશ આ વિચારની સાથે બરાબર મળતા આવે છે. મેકસ મ્યુલર કહે છે તેમ '' ધર્મ વિધિઓની અનર્થતા દર્શાવવી, અભિલા-યથા કરાયલાં યજ્ઞ કર્મો પ્રતિ તિરસ્કાર બતાવવા, દેવતાઓના મહાત્મ્યને આસ્વીકાર કરવા અને પરમાત્માનું જ્ઞાન એ સિવાય જીવાત્માના માક્ષને માટે બીજી કંઇપણ સાધન નથા. એવા ઉપદેશ કરવા એ ઉપનિષદોનો હેતુ છે.

અન ઉપ<mark>રથી</mark> પણ ભગવદ્ગીતા એ ઉપનિષદ્ના સમયને ગ્રંથ છે એમ જણાઇ અહે છે.

४६२

પ્રકરણ ૪૩ મુ. ભગવદ્ ગીતા–જૈન–બૌદ્ધત-ત્વના પ્રકાશ પછીની. ૪૬૩

આગળ જતાં–પૃ. ૪૦૮માં–" આપરતંબ ઇ. સ. પૂર્વે ત્રિજા શતકના પહેલાં થઇ ગયેા છે, એટલે ભગવદ્ગીતાના ગ્રંથ ઇ. સ. પૂર્વે ત્રીજા શતકના પહેલાં રચાયા હોવા જોઇએ.૦૦૦

ગીતાની અંદર બ્રાહ્મણુના ધર્મ નીચે પ્રમાણે ગણાવવામાં આવ્યા છેઃ---

#### " शमो दमस्तपः शौचं क्षांतिरार्जवमेव च झानं विद्वानमास्तिक्यं ब्रह्म कर्म स्वभावजं "

આપ સ્તંબના ગ્રંથમાં—" अध्ययन, अध्यापन, यजन, याजन, दान અને प्रतिग्रह એ સુવિખ્યાત ષટ્ધમાં ગણાવવામાં આવ્યા છે. પછી અનેક તર્ક વિતર્કના અંતે-પૃ. ૪૧૦ માં— મૂલના પ્રાહ્મણ ધર્મ ઉપર બૌદ્ધધર્મની અસર થવા લાગી હતી તે વખતે પ્રાહ્મણ ધર્મનાં જે ઓછાં નબળાં અંગા હતાં તેને સુટઢ બનાવવાને અને જે વધારે નબળાં અંગા હતાં તેને દ્વર કરવા માટે ગીતા સ્થાઇ એમ હોય.

મિ. ટેલંગને આ બીજો ખુલાસાે માન્ય લાગતાે નથી, અને એ ધારે છે કે–મૂળ બ્રાહ્મણાેના પ્રાચીન ધર્મ, પછી ઉપનિષદાેની ફિલસુફી, પછી ગીતા, અને પછી બૌદ્ધધર્મ એ ક્રમમાંજ હિંદુધર્મની પ્રગતિ થઇ હતી. " આના ઉપર કેટલુક વિવેચન કરેલું છે.

આગળ જતાં પૃ. ૪૧૩ ના અંતે જણાવવામાં આવ્યું છે કે— " આ સઘલી દલીલેહ ડેવિસ સાહેબના મગજમાં બીલકુલ ઉત્તરતી નથી. એ સાહેબ તાે એમજ માને છે કે–ભગવદ્દ ગીતામાં જે પ્રૌઢ વિચારા દર્શાવવામાં આવ્યા છે તે હિંદુ ધર્મમાં કયાંથી આવી શકે ?

હિંદુ ધર્મવું કાેઇ બીજાું પુસ્તક લાે, કાેઇ પુરાણુનાે ગ્રંથ ત્હમે વાંચા તે તેમાં વિષયવાસના વાળા અને ક્રૂરતાથી ભરેલા દેવતાએાનાં મહાત્મ્ય વર્ણુવાયલાં ત્હમારા જોવામાં આવશે. " કાળી ચામડીની, લાેહી જેમાંથી ૮૫કતું હાેય એવા બીહામણા ચ્હેરાની, સંપોંથો વિટાયલી, ખાેપરીઓને ધારણ કરનારી, અને દરેક રીતે દેવીના કરતાં વિકરાળ રાક્ષસીને વધારે મળતી આવતી " શિવની આ કાલીનું પણ હિંદુસ્તાનમાં પૂજન થતું, અને ધર્મની એવી અધમ સ્થિતિને લીધે ઠગવિદ્યા અને પૂનનાં કર્મો ઘણું સાધારણ થઇ ગયાં હતાં. ભગવદ્ ગીતાનું વાતાવરણ એનાથી ઘણુંજ ઉંચું છે, અને તેનું કારણ એજ કે હિંદુસ્તાનમાં જે ધર્મ ચાલતા હતા તેના કરતાં કાઇ વધારે ઉંચા અને પવિત્ર ધર્મના પરિચય

| ્ ખંડ ૧ |
|---------|
|         |

ગીતાના રચનારને થયેા હતા. ખ્રિસ્તી સંવત્ શરૂ થયા પછી ભગવદ્ગીતા રચાઇ હતી. એ મતન ટેકામાં ડેવિસ સાહેબ ત્રણ દક્ષીલા આપે છે.

૧ કુષ્ણુની પરમેશ્વર તરીકે પૂજા. મહાભારતના વિશેષ પ્રાચીન ભાગમાં એવા પૂજા જોવામાં આવતી નથો. શિશપાલ જેવા પુરૂષ એની પૂજ્યતા વિષે ચાંકખા અનાદર દર્શાવે છે, અને જો કે ભીષ્મ એની પૂજ્યતા સિદ્ધ કરવાના પ્રયત્ન કરે છે તેલપણ શિશુપાલના વિચારનાં માણુસા પણ તે વખતે થાેડાં નહી હાેય એવું સ્પષ્ટ જણાઇ આવે છે.

વળી, કૃષ્ણુ પાતેજ પરમેશ્વર તરીકે મહાદેવની અને પ્રદ્ધાની પૂજા કરે છે. સઘળી વસ્તુઓનો ઉદ્દલવ એનાથી થયે৷ છે એવું કૃષ્ણુંને વિષે મહાલાસ્તમાં કેાઇ કાેઇ સ્થળે કહેવામાં આવ્યું છે ખરૂં, પણ જ્યાં જ્યાં એવા ફકરાઓ જેવામાં આવે છે ત્યાં ત્યાં એવું લાગે છે કે એ ફકરાઓ મહાભારતમાં પાછળથી ઘુસાડી દેવામાં આવેલા.

કૃષ્ણુની પરમેશ્વર તરીકેની પૂજા ખરેખરી પુરાણેામાંજ જેવામાં આવે છે ભાગવતપુરાણુ, પદ્મપુરાણુ, વિષ્ણુપુરાણુ એ થ'થામાંજ એને પરમેશ્વર તરીકે વર્ણુબ્યાે છે. એ ઉપરથા સિદ્ધ થાય છે કે ભગવદ્ ગીતાના ગ્રંથ પુરાણુના ગ્રંથા જે વખતે રચાયા તે અરસામાંજ રચાયાે હોવા જાઇએ.

૨ પુરાજીની અંદર દેવતાઓનાં જે ચિન્દ્રે৷ અને સાહિત્યાે ગણાવવામાં ઝાવ્યાં છે તેજ ગીતાના દશમા અધ્યાયમાં ગણાવવામાં આવ્યાં છેઃ—

સસુદ્ર મ'થનથી ઉત્પન્ન થયલે ઉચ્ચૈ:શ્રવસ નામને ઇંદ્રને ઘેડો, વરૂણ જેના ઉપર સ્વાર થાય છે અને કામદેવ જેને પોતાના ધ્વજ ઉપર ધરી રાખે છે તે મકર, ઇંદ્રને હાથી અરાવત, વિષ્ણુ જેના પર સ્વાર થાય છે તે વૈનતેય-એ સવ<sup>°</sup> પોરાણિક મહત્વનાં પ્રાણીઓને ગીતામાં ગણાવવામાં આવ્યાં છે. વળી મહા-ભારતના નલાપાખ્યાનમાં વરૂણુને સસુદ્રના રાજા તરીકે વર્ણુ વવામાં આવ્યા છે, ત્યારે ગીતામાં તેને માત્ર જળચર પ્રાણીઓને સરદારજ કહેવામાં આવ્યા છે.

ભૃતેઃની પૂજા ઉપરથી પણુ પુરાણના સમયનુંજ સૂચન થાય છે. વળી, સામવેદને સઘળા વેદોમાં ક્ષેષ્ઠ ગણવામાં આવ્યા છે તે પરથી જણાય છે કે યત્તને પ્રસ ગે સામવેદના મંત્રા ભણવામાં આવતા હશે એવા સમયમાંજ--એટલે મનુના પછી લાંબો વખત રહીને-ભગવદ્ ગીતા રચાઇ હાેવી બ્રેઇએ.

|                |            | ·        | . 0. 0 |     |
|----------------|------------|----------|--------|-----|
| પ્રકરણ ૪૩ મું. | ભગવદ્રગીતા | જન-ભાષ પ | છાના.  | ૪૬૫ |

(૩) લગવદ્ ગી ાની ભાષા ઉપરથી પણુ એની અર્વાચીનતા જણાઇ આવે છે. "कल्प" " मस्बतर " '' द्रन्द्र " '' भाषा" ( એટલે ચિન્હ ) '' योग " '' विभूति '' '' माया " એ સઘળા શબ્દા પુરાણુ ગ્રંથોમાં જ સામાન્ય વપરાશના થઇ ગયલા જોવામાં આવે છે.

વળી લગવદ્ ગીતાની સાપા તે કાલીદાસની ''શકુન્તલા" માં વપરાયલી સાપા જેવી લાગે છે. "

આ સલળાં '' પ્રમાણ '' ઉપરથી મિ. ડેવિસને લાગે છે કે ઇરવીસનના ત્રીજા સૈકા પહેલાં ભગવદ્ગીતા રચાઇ હશે નહી. અને એ સમય પહેલાં તેર હિંદુસ્તાનમાં ખિસ્તી ધર્મના ઉપદેશ થવા માંડયાે હતાે તેની અસર પણ એ ગ્રંથ ઉપર થઇજ હશે. ''

પુરાણેનો અને ગીતાના પ્રાદ્ધભાવ જૈન અને ખૌદ્ધ ધર્મની વિશેષ જાગૃતિના *પછીથીજ થયે৷ છે. આ વિષયમાં–જૈન હરિ વિક્રમ ચરિત્ર સંસ્કૃત ગ્રંથનું મરાઠી* ભાષામાં લખતાં–વાસુદેવ નરહર ઉપાધ્યે–'' પ્રમંગને અનુસરી જૈન ધર્મ વિષયે એ શબ્દો. "ના લેખમાં પોતે જણાવે છે કેઃ---

" ભારતીય લાક સમાજમાં-જૈન અને બૌદ્ધ ધર્મ એટલા બધા બ્યાપી ગયા છે કે-પૌરાણિક ધર્મમાં અને પછીના પંથમાં તેમાંના વિચારાનું, આચારા તું, અને તેઓની ધર્મપદ્ધતિનું તાદાત્મ્ય થઇ ગયું છે. એ ભગવદ્ગીતાદિ શંધામાં ઔદ્ધોતા નિર્વાણાદિ શબ્દો જે બિલકુલ લીન થઇ ગયા છે તે ઉપર તુરત ધ્યાન આપવા જેવું છે. પછી જૈન ધર્મના દ્વેષ કરતાં કરતાં અમારા આચાર વિચાર ઉપર, સંધ્યા પૂજાદિ વિધિઓ ઉપર, હમેશ બાલવાના સ્તાંત્રા વિગેરે ઉપર પણ તેના અસર થયેલા છે. એ જૈન અને બૌદ્ધોના સલે ગંધાનુ કાલજી પૂર્વક અવ-લાકન કરીએ તા તરતજ ધ્યાનમાં આવી જશે. "

> (આ લેખ-" જૈનેતર દર્ષ્ટિ એ જૈન " ના પૃ૧૮ માં જીવેા) ભગવંદ ગીતાના માટે કેટલાટ મારા વિચારા.

ભગવદ્ ગીતાની ઉત્પત્તિ માટે ડેવિસન સાહેબનું કહેવું એવું થયું છે કે '' ભગવદ્ ગીતામાં જે પ્રૌઢ વિચારા દર્શાવવામાં આવ્યાં છે તે હિંદુ ધર્મમાં ક્યાંથી આવી શકે ? " એમ કહી જે અનેક પ્રમાણે આપ્યાં છે. <sup>59</sup>

| 888 | ત∗વત્રયી–મીમાંસા. | ખંડ | q |
|-----|-------------------|-----|---|
| 888 | ત∗વત્રયા−મામાસા.  | ખડ  | τ |

તેની પહેલી કલમમાં જણાવવામાં આવ્યું છે કે-'' હિંદુસ્તાનમાં જે ધર્મ ચાલતો હતો તેના કરતાં કાેઇ વધારે ઉંચા અને પવિત્ર ધર્મના પરિચય બીતાના રચનારને થયેા હતા. " આ ઉપરથી પણ જણાવવાનું કે-જૈન અને બોર્દ્ધોના ઇતિહાસ ચાછરસ રૂપે બહાર પડી ગયા પછી પુરાણેહત્પત્તિ અને તેના અરસામાં ગીતાની ઉત્પત્તિ થઇ છે એ વાત સત્ય છે-કેમકે

જૈનોના ૨૪ તીર્શ કરા અને બૌદ્ધોના દશ એાધિસત્વના અનુકરણ રૂપે યૌરાણિકોએ ૨૪ અને દશ એમ બે વખતે વિષ્ણુના અવતારાની કલ્પના ઉભી કરી. તેમાં જૈનોના ૨૪ માંના અદાતીર્શ કર શ્રી ઝાબલદેવ છે તેમને પુરાણુકારાએ પોતાના ૨૪ માં આઠમા કલ્પ્યા. અને બુદ્ધને પાતાના દશ અવતારામાં નવમા કલ્પ્યા પુરાણુકારાએ જૈનોના શ્રી ઝાબલદેવને અને બૌધાના બુદ્ધને પોતાના અવતારાની કલ્પનામાં કર્યાથી લાવીને ગાઠવ્યા ? પ્રથમ દશ બાધિ સત્ત્વના અનુકરણ ફપે–મત્સ્પાદિક દશ અને પાછળથી જૈનોના ૨૪ તીર્થ કરોના અનુકરણ રૂપે ૨૪ અવતારા પુરાણુકારાએ ગાઠવેલા હોય ? આ મારૂં અનુમાન વિચારવાની લલામણ કરૂ છું. તે સત્ય રૂપ જ ઠરશે.

એજ વિષ્ણુના ૨૪ અને દશ અવતારાની કલ્પના મનમાં ધારણ કરી ગીતાકારે લખ્યું કે-'' કે ભારત ? જ્યારે જયારે ધર્મની ગ્લાનિ ( ક્ષય ) થાય છે, અને અધર્મના ઉઠાવા થાય છે ત્યારે હું મને પાતાને પ્રકટ કરૂં છું. સત્પુરૂષાના રક્ષણ અર્થે અને દુષ્ટેના વિનાશ તથા ધર્મ ને બરાબર સ્થાપવા અર્થે હું યુગે યુગે જન્મ લઉં છું. "

આમાં આપણે જરા વિચાર કરી નેઇએ---

જો વિષ્ણુ ને વ્યનાદિકાલના પરમાત્મા કે પરમેશ્વર રૂપે આપણે માની એ તેા તેમના માટે સત્પુરૂષે કથા કે અને દુષ્ટ પુરૂષે કથા કે

શું હિંસક યજ્ઞના કાર્ચોમાં મચી રહેલા પુરૂષોને સત્પુરૂષો તરીકે માનવા ? કે શમ, દમ, દયા, પરેાપકાર આદિ કર્માના ઉપદેશક અને પાલક ને સત્પુરૂષેા તરીકે ગણવા ? અથવા આ બેમાંથી દુષ્ટ કાેને માણવા ? અથવા વિષ્ણુ લગવાન અવતાર લઇ આ બે વર્ગ નાંથી કયા વર્ગના નાશ કરે ? પુરાણુ કારા એ તાે---શમ, દમાદિકના ઉપદેશકા અને પાલકા એવા જેન અને બૌધ આ બે વર્ગના લોકોને નાસ્તિક બનાવવા માટે વિષ્ણુ લગવાને આતાર લેવાના ઉદ્યમ કરેલા બતાબ્યા છે. શું આ લખવું પુરાણુકારાનું સત્ય છે કે ? વળી ઇશ્વર પ્રેરિત શ્રુતિએાના દ્રષ્ટા જે મહાન ઋષિઓ તેમને તેા આ અવતાર વાદની પ્રેરણા થએલી નથી તેા પછી આ પુરાણકારા ક્રયા ઇશ્વરની પાસેથી ઝવતારવાદ લાવ્યા ? પક્ષ-પાતનાં ચસ્માં ઉતારીને જીવે તેને ચાેબ્પ્યું દેખાય ? ા

સ્ક'દપુરાણના. રાજ-આમ અને કુમારપાલ.

રકંદપુસણુ. ત્રિજો હ્રદ્ધાખંડ. તેના બીજા ભાગના અધ્યાય-૩૬ા૩૭ા૩૮ સુધી શ્લાેક-૨૦૮ા૭પાલ્૪ા પ. ૧૫૪ થી ૧૬૧ સુધી તેના કિંચિત્ત્ સાર---

પૂર્વે નારદે બ્રહ્યાને પુછેલું તે વાત વ્યાસે શુધિ દેરને કહી બતાવેલી કે ચર્મારણ્ય વીર્થના જીર્ણોધાર રાંમચંદ્રજીએ કરાવેલા.

ત્તાત્પર્ય કે–તે તીર્થના ભગ થએલે ? ઉત્તરમાં–વ્યાસજી કહેવા લાગ્યા કે-અ કલિકાલ આવતાં કાંન્ય કુખ્જમાં આમ રાજા થઇ ગયા. " जामाता तस्य दुष्टो वै नाम्ना कुमारपालक: " तेने। જમાઇ કુમારપાલ થયે। इंद्र सूत्रेण जैने ન પ્રેરિતો बुद्धधर्मिणा " તે કુમારપાલને બુદ્ધધર્મના ઇંદ્રસૂત્ર જૈને પ્રેચી. તેથી તેને રામચંદ્રે આપેલા શાસન પત્રના લાેપ કર્યા. આ કુમારપાલને મેહે રકતું રાજ્ય સાસસ તરફથી મલેલું, તેથી માઢેરકના પ્રાહ્મણા શાસનપત્રનું પાલન કરવાની આજ્ઞા આમ પાસેથી લાવ્યા. છતાં પણ તેણે સાસરાની તેમજ રામચંદ્ર ની આજ્ઞા માન્ય રાખી નહી. અને ઉલટા કહેવા લાગ્યા કે કાઇ હનમાનના પ્રત્યક્ષ (.પડચેા ) ળતાવેા. પછી અઢાર હુજાર બ્રાહ્મણેા રામેશ્વર જવા નીકલ્યા કુમારપાલે તેને અટકાવવા છત્રીશ હજાર પ્રજા માેકલી પણ તે શાપના ભચથી મોન રહી. પછી પાછળથી ચંડાલ જેવા શદ્ર જૈન ધર્મીઓએ ઉધું છતું સમજાવી પંદર હજારને પાછા કેરવ્યા. પણ નિશ્વયવાળા ત્રણ હજાર ભુખ્યા અને તરસ્યાને રામેશ્વરના માર્ગમાં રામની પ્રેરણાથી વૃદ્ધ થ્રામ્હણુ રૂપે હતુમાન મલ્યા. ખાવાને કલે! આપ્યાં પછી પાતાનું સ્વરૂપ પ્રગટ કરોને કાર્યની સિદ્ધિના માટે બે બગલે! ના કેશની બે પુડીઓ આપી. બ્રામ્હણેર જાત્રા કરી સ્થાન ઉપર આવ્યા. કુમારપાલને હનુમાનની ઇચ્છા છે એમ ઘણું કહી બતાવ્યું પણ હઠે ચઢેલા રાજએ માન્યું નહી. છેવટે તે પ્રામ્હણોએ ડાબા બગલના કેશની પુંડી રાજદારમાં ફેંકી. તેથી સર્વ બલીને ભરમ થઇ ગયું. " सर्व तज्ज्वलित द्रष्ट्वा नग्नक्षपणका-स्तदा घत्वा करेण पात्राणि नष्टाः सर्वे दिशो दश । કे तरतव नजनक्षपश्च के ( જૈન સાધુએા ) હાથમાં પાત્રાં લઇને દશે દિશામાં ભાગીને નાઠા. અને કુમાર તત્ત્વત્રથી-મીમાંસા.

પાલ બ્રામ્ક્રદ્શેના ચરણુમાં જઇને આજી કરવા લાગ્યાન '' वन्हिः श्रवाग्यतां विष्रा : ? शासन ते ददाम्य इ " હે વિપ્રેા ? આ લાગેલી અગ્નિની શાંતિ કરા હું તમારા શાસન પત્રે આપીશ. એવી રીતે જ્યારે ઘણી આજી કરી ત્યારે તે થામ્ક્રણોએ — अन्या या पुटिका चासीत् सा दत्ता श्रपशांतये હનુમાને જે જમણા બગલના કેશની પુડી આપી હતી તે શાપ શાંતી થવાને માટે આપી. એટલે રાજ્યના સર્વ ખટલા જેવા હતા તેવાને તેવા થઇ ગયા. પછી કમારપાલ થાદ્ય છે!ને ભક્ત થયા. શાસન પત્રે બધા લખીને આપ્યાં અને અધા રાજ્યની અધીકાર પણ તે ત્રણ હજાર પ્રાહ્મણેનેજ સાંખ્યા. અને તે વેદબાદ્ય નગ્નગ્ન પણકોને પોતાના રાજ્યમાંથી હાંકી કાઢવા. '' निष्कालितास्तु पापंडाः" પછી તે! તે વેદ બાદ્યો પોતાની મેલેજ ભાગવા લાગ્યા, चेद गंह्या : प्रनष्ટ(स्ते उत्त-માડઘમ મધ્યમા: 1 ઇત્યાદિક ઘણુંજ બે સંબંધ અને અયોગ્ય લખેલું છે, તે સ્કંદ પુરાણુથી જોઇ લેવું ઇત્યલ વિસ્તરેણુ. ॥

## રાજા આમ અને કુમારપાલની કિંચિત્ સમીક્ષા

રકંદપુરાણ હજારા અધ્યાયથી બ્યાપ્ત, ૮૧ હજાર શ્લોકના પ્રમાણવાળું છે. તેથી મહાપુરાણજ ગણાય. પણ તેમાંના વિધયોની, તપાસ કરતાં ભાગ્યેજ એકાદ વિષય સત્યરૂપે મલી શકે—કારણ તેમાં મહાદેવજીના લિંગ વિષયને જ પ્રાયે વિચાર કરવામાં આવ્યા છે. પણ આગળ જતાં એજ પુરાણના પાંચમા ખંડના બીજા અધ્યાયમાં-ગ્રદ્ધા, વિષ્ણુ, અને મહાદેવ એ ત્રણ દેવા પાણીના પરપાટામાંથી એક સાનાનું ઇંડું થતાં તેમાંથી ઉત્પન્ન થએલા જણાવ્યા છે. તા પછી મહાદેવજીનું લિંગજ એટલી બધી મહત્વતાવાલું શાથી ? શું બીજા બે દેવાનાં લિંગ ન હતાં ? તે લેખના સાર અમાએ આ ગ્રંથમાં આપેલા છે તે જીવા. બીજવાત એ છે કે-દરેક પુરાણકારે પાતાનું નામ છુપારી બ્યાસજીને કલાંકિત કર્યા છે. કેમકે તેઓ અક્ષરાના પંડિતા હતા પણ દુનીયાને તા લાધે રસ્તે દેવ-વાના જ પ્રયત્ન કરેલા હાય એમ સમજાય છે. જે ગ્રંથકારા સત્યનિષ્ટાથી લેખ લખવાના પ્રયત્ન કરે છે તે છડેચાક પાતાનું નામ આપતા આપણે જાઇએ છીએ.

હવે આપણે રાજા આમના અને રાજા કુમારપાલનો વિચાર કરીએ--આમ રાજા આ ચાલતા વિક્રમ સંવતના નવમા સૈકામાં અને કુમારપાલ બારમા સૈકામાં થયા છે. તેથી ઓછામાં ઓછું ત્રણુસા વર્ષનું છેડુ:છે. તા પછી તે બજ્ને રાજાએ સાસરા જમાઇ કેવી રીતે થઇ શકે १ કુમારપાલ પાટણુના જગ જાહેર છે. છતાં

४६८

| પ્રકરણ ૪૩ મું. રાજા ગ્યામના જમાઇ કુમારપાલ. | 866 |
|--------------------------------------------|-----|
|--------------------------------------------|-----|

આ પુરાણકારે મોઢેરકના લખી બતાવ્યા છે. જૈન હેમચંદ્રાચાર્યના પ્રતિબાધિન છે. તેના ઠેકાણ " જૈન ઇંદ્ર સત્રબોહ ધર્મીએ પ્રેર્ધી." આમાં સત્યતા કેટલી ?

વળી બીજી વાલ એ છે કે-બ્યાસજીએ સુધિષ્ટિરને કહ્યું કે-'' આમો નાજ્ઞા વમૂ વ દ્ર '' આમ રાજા થઇ ગયો. તેા શું રાજા આમ અને કુમારપાલના પછીથો બ્યાસજી થએલા માનવા રૈ

આગળ પ્રાહ્મણોએ બહાદુરી કરી તે પણ જુવેઃ—

તેઓ રામેશ્વરમાં રામની ચીડી લેવા જતાં રસ્તામાં હનુમાનજીએ સારવાર કરીને બે બગલો ના કેશની બે પુડીઓ આપી. તેમાંથી ડાબા બગલના કેશની પુડી લઇને કુમારપાલના રાજદ્વારમાં ફેકી કે તરતજ સૈન્ય સાથે અંતેઉર સુધાં બલીને ભસ્મ થઇ ગશુ. અને નગ્ન ક્ષપણુકેા જીવ લઇને ભાગ્યા. અને કુમાર પાલને તે: દાલજ બાલી દીધા. ખેર (તત્વાને સમજાવીને કે તાફાન મચાવીને ?) કૃષ્ણુ ભગવાનની પસે પગ ધાવડાવનારાઓ બ્રહ્મપુત્રા કુમારપાલને દાસ બનાવે તેમાં આશ્વર્ય શું?

જે માટા માટા પુરાજ્યેના લેખકા આધુનીક પ્રત્યક્ષ જેવા ઇતિહાસામાં પણ ઉધું છતું લખીને દુનીયાને ઉધા પાટા બંધવવાને જરા પણ પાછી પાણી નથી કરતા, તેવા પુંરાણકારા સત્યનિષ્ટા રાખી પ્રાચીન ઇતિહાસાના વિષયા સત્ય રૂપે લખી ગયા હાેય એમ માની શકાય ખરૂ કે ?

અસત્યાગ્રહ છેાડી સત્યને શાધે તે પંડિત ?

વસાંત. વર્ષ ૨૭ મું. ગ્રંક ૧૨ માં પૌષ સંવત્ ૧૯૮૫ ના માસિકમાં પૃ. ૪૭૦ થી <mark>યાદવાનું કુલ</mark> એ નામના લેખમાં–દુર્ગાશંકર કેવલરામ શાસ્ત્રી પૃ. ૪૭૧ માં નીચે પ્રમાણે જણાવે છે—

" બુદ્ધના સમયની બાબતમાં આ રીતની પરીક્ષા શકય હેાવાથી આ દેશના ઇતિહાસના અન્વેષકાેએ ઇ. સ. પૂવે ૬૦૦ પછીના વખત માટે પુરાણેાક્ત વંશાને ખૂબ કસી જોયા પછી એના આ દેશના ઇતિહાસ ઉક્રેલવામાં ઘણા લાભ લીધા છે, પણ એ સમયના વંશામાંચે પુરાણેામાં ગરબડ થઇ છે. પ્રદાતા અને શૈશુ નાગાને મગધના વંશામાં અનુક્રમમાં પુરાણા મુક્રે છે. જ્યારે વૃહ્ડકથા, પ્રાચીન

| 800              | તત્ત્વત્રયી—મીમાંસા. | ખડ | 1. |
|------------------|----------------------|----|----|
| ~~~~~~~~~~~~~~~~ |                      |    |    |

ખાહ અને જેન સાહિત્ય વગેરેથી પ્રદ્યોતાનું અવંતીમાં અને શૈશુનાગાનું મગધમાં એક કાલે રાજ્ય હતું એમ સિદ્ધ થાય છે. જીવેા—

Cambridge History of India, VI, Ch. 13.

આમાં મારા બે બેાલ—પુરાજ્યકારોએ ખુદ્ધના સમયમાં ગરબડ કરી એટલું જ સ્યા માટે મહાભારત જેટલા સ્કંદપુરાજ્યકારે તેા આધુનિક તેરમા ચઉદમા સૈકાના કુમારપાલ રાજાને આમ રાજાતા જમાઇ લખીને કેટલી ગળડ કરી છે ? તે સિવાય પ્રાચીન કાલના જૈન ઇતિહાસામાં છએ ખંડના ભાેકતા ૧૨ ચક્રવર્તીઓ અને ત્રજ્યુ ખંડના સ્વામી વિષ્છુ, પ્રતિવિષ્છુઓને માટા રાજાઓ બતાવ્યા છે તેમની સાથના બધાએ સંબંધોને તેાડી નાખીને પુરાજ્યકારોએ કાઇને વિષ્ણુ ભગવાન તા કાઇને દાનવા, અસુરા ઠરાવી તેમની સાથમાં બ્રમ્હા અને મહાદેવના નામા જોડી આપીને મૃત્યુલાકથી સ્વર્ગના દેવાનો સાથે માટી લડાઇઓ કરવાવાળા લખીને બતાવ્યા છે.

પુરાણુકારોએ સમયાનુકુલ ધર્મની પ્રવૃત્તિ કરવા પૂર્વ'કાલમાં મરજી પ્રમાણે લખીને બતાવ્યું. પરંતુ આ પ્રકાશના સમયમાં પણ વર્તામાન કાલના કેટલાએક પંડિતાે પાતાનું અને બીજાઓાનું સમાધાન કરવા નવીન નવીન જુદી જીદી કલ્પનાઓ કરવા કમર કશી છે તેઓ શી સિદ્ધિ કરવા માગતા હશે ?

સમયાનું કુલતા બ્યવહારની પ્રવૃત્તિ કરી શકાય પણુ ધર્મના અટલ સિદ્ધાંતામાં કેવી રીતે ફેરકાર કરી શકાય ? માટા માટા પંડિતા થઇ દુરાગ્રહનું દાેરડું એંચ્યા કરે તેથી શું સિદ્ધ કરી લેવાના હતા ? સત્ય શું છે તે જોવાની બુદ્ધિ રાખાે તેજ કલ્યાણુકારી છે ?

ઇતિ શ્રી **વિજયાનંદ સ્તૂરીશ્વર** (પ્રસિદ્ધ નામ આત્મારામજી) ના લઘુ શિષ્ય-દક્ષિણુ વિહારી મુનિ અમર વિજય વિરચિત " તત્ત્વત્રથી મીમાંસા " નામના ગ્રંથે ( જૈન અને વૈદિકના દિગ્દર્શ ન રૂપે ) જગત કર્તા ઘ્રદ્ધા, વિષ્ણુ અને મહાદેવના સ્વરૂપ નામના પ્રકરણ ૪૩ ના સ્વરૂપવાળા પ્રથમ ખંડ સમાપ્ત: II

| પ્રકરણ ૪૩ મું. પ્રહ | મ ખંડતી સમાય | ષ્તમાં સચના. | ४७१ |
|---------------------|--------------|--------------|-----|
|---------------------|--------------|--------------|-----|

## આ પ્રથમખંડના વિષયની ટુંકમાં રૂપરેખા.

જૈન માન્યતા પ્રમાણે--સ્વાભાવિક રીતે ઉતરતા-ચઢતા કાલના સ્વરૂપથી ચાલતી આવેલી-આદિઅંત વિનાની, આ સૃષ્ટિ તેમાં છ વિભાગથી ઉત્તરતા-અવ સપિણીના, તેજ પ્રમાણે છ વિભાગથી ચઢતાે-ઉત્સર્પિણીના. આ ઉતરતા અને ચઢતા બન્ને કાલનું પ્રમાણુ ૨૦ કાેટા કાેટિ સાગરાેપમનું થાય. તેજ પ્રમાણે કુદરતથી સદા કાલ થતું આવ્યું અને ભવિષ્યમાં થયા કરવાનું. આમાં સમજવા નું સ્વાભાવિક ઝતુઓના ઉદાહરણુથી. આ ચાલતા અવસર્પિણીના છ વિભાગની ટુંકથી સમજૂતી---

(૧) ચાર કાેટાકાેટી સાગરાેપમના પ્રમાણવાળાે. તેમાં માેટામાં માેટી– કાયા, અને લાંબામાં લાંબાં આયુખ્યવાળાં, ધર્મ અને કર્મ વિનાનાં, અત્ય'ત સુખી યુગલિક માણુસા થાય. ( ૧ સુષમ સુષમ નામ. )

(૨) ત્રણુ કેાટાકેાટિ સાગરાેપમના પ્રમાણવાળાે, પહેલાના કરતાં કાયામાં અને આયુષ્યમાં ઘટતાં, ધર્મ-કર્મ વિનાનાં, યુગલિક માણસાે, નિરંતર સુખમાં જ રહેવાવાળાં. ( ૨ સુષમ નામ. )

(૩) બે કાેટાકાેટિ સાગરાપમના પ્રમાણવાળા તેમાં બીજા વિભાગવાળાના કરતાં કાયામાં અને આગ્રુખ્યમાં ઘટતાં, ધર્મ-કર્મથી પણ રહિત, છેવટના વખ-તના માજુસાથી કિ ચિત્ ફેરફાર થતા ગ્રુગલિક માનસામાંથી સાત કુલ કરાની ઉત્પત્તિ થઇ. છેવટમાં સાતમા નાભિ કુલકરને ત્યાં ત્રણ જ્ઞાન સહિત શ્રી ઝષભ દેવ તીર્થકર થયા. ત્યાંથી ગ્રુગલિક ધર્મ દ્વર થવા લાગ્યા અને ધીરે ધીરે વ્યવહાર પ્રવૃત્તિની સરૂઆત થવા લાગી. પછી તેમને દીક્ષા ગ્રહણ કરી તપના યાગથી કેવલ જ્ઞાન (સર્વજ્ઞ પણું) મેલવી લાેકોને ધર્મના માર્ગ બતાવ્યા. ત્યાંથી ધર્મ કર્મની પ્રવૃત્તિની સરૂઆત થતા લાગી ચાલી. ચાથા વિભાગના પહેલાં અને ત્રિજાના થાહા વિભાગ બકાત રહેતાં શ્રી ઝષભદેવ ભગવાન માક્ષમાં ચાલ્યા ગયા ( ૩ સુષમ દુષમ નામ )

(૪) ત્યાર બાદ–એક કૈાટાકાૈટિ સાગરાેપમમાં બેતાલીશ (૪૨) હજાર વર્ષની નુન્યતાના પ્રમાણુવાળા. ચાથા વિભાગમાં જે જે બનાવ્યાે બન્યા છે તેના વિચારા અમા અમારા આ ચાલુ ગ્રંથમાં પ્રાયે ક્રમવાર જ કરતા તત્ત્વત્રથી–મીમાંસા.

ખંડ ૧

865

આવ્યા છે તે એવી રીતે કે-ગ્રુગલિક ધર્મ સર્વવા નાઝુદ થયા બાદ કર્મની પ્રવૃત્તિ અને ધર્મનો પ્રવૃત્તિ જેસભર સરૂ થતી ગાલી તે ચાેથા વિભાગના અડધા કાલ સુધી તો શ્રા ઝાષભદેવ ભગવાનના ખતાવેલા ધર્મનાજ પ્રભાવ ચાલ્યા કર્યો. ત્યારબાદ બીજા તીર્થોંકર ઉત્પન્ન થયા તેમના પ્રભાવ ચાલતા રહ્યો એમ આઢમા તીર્થોંકર સુધી તાે એકજ સ્વરૂપના સર્વત્ર મહાપુ-યોલતા રહ્યો એમ આઢમા તીર્થોંકર સુધી તાે એકજ સ્વરૂપના સર્વત્ર મહાપુ-ધે.ના બતાવેલા ધર્મ લોકોમાં ચાલતા રહ્યો પછી તે આજ સુધી કેવી રીતે બદલાતા અને કેવી કેવી રીતના પલટાખાતા આવ્યા તેનું સ્વરૂપ અમાએ શ્રી ઝાયબદેવથી લઇને ૨૪ મા મહાવીર સુધીનું ક્રમવાર કિચિત્ કિંચિત જેન વૈદિકની તુલનાત્મક સ્વરૂપથી લખીને બતાવ્યું છે.

જે કે ખંડન મંડનના ગ્રંથા જૈન વૈદિકમાં આપસ આપસમાં ઘણુ લખાયા છે પરંતુ તુલનાત્મક દષ્ટિથી લખાયલાે મારા જોવામાં આવ્યા નથી તેથી આ ગ્રંથ વાંચતાં વાચકને આલ્હાદની સાથે જ્ઞાન પણ અપૂર્વ મળતુ જશે. અનેયુદ્ધિમાના પાતે પાતાની મેલેજ સત્યા સત્યના નિર્ણય કરી લેશે. આ બધુ સ્વરૂપ જૈનોના સર્વજ્ઞને અનુસરીને અમાએ લખીને બનાવ્યુ છે.

જેવેા આ અવ સર્પિણીનેા કાલ ચાલતાે આવ્યાે છે તેવાે ઉત્સર્પિણીનાે થશે પણ આટલા બધા વિક્ષેપાે નહિ થાય એમ. સર્વજ્ઞાના વચનથી જાણીને હું લખુ હું.

આ જગત્ કેઇ બનાવીને મૂકી ગએલાે નથી તેમજ તેના નાશ કરવાને પણ કેઇ પ કેલાે નથી. જેઓએ સત્ય સત્ત્વ મેલવી સર્વદ્વપણું મેળવ્યું અને પાતાના આત્માને મુક્ત રૂપે બનાવ્યાે છે તેમનેજ આ દ્રનીયાના અંત આહ્યાે છે. બાકી તાે કાઇયણ આ દ્રનીયાના અંત કરવાને જન્મેલાેજ નથી.

ા ઇતિ ડુકરૂપે પ્રથમ ખંડના સ્વરૂપની રૂપરેખા. ઇતિ દક્ષિણ વિહારી મુનિ અમરવિજય વિરચિત-જૈનવૈદિક તુલના-ત્મકરૂપે મુખ્ય દેવાના સ્વરૂપનાે પ્રથમ ખંડઃ





| પ્રકરણ      | ગંધના વિષય.                                                                    | <u>ч</u> в.    |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| ( )         | સામાન્ય રૂપે ગુફ્તું સ્વરૂપ.                                                   | <sup>ः</sup> १ |
| (२)         | वैहिः मतना जुई व्यास अपि. १८ पुराणुना इतौ. ( २५'हे )                           | ંર             |
| 'n          | જન્મતાંજ ૧૮ પુરાણ બનાવી વનમાં ગયા. ( ભાગધર્ત ),                                | 3              |
| 17          | બ્યાસની માતાએ વસને લેઠી પુત્ર પૈદા કર્યો. ( શ. ૧૨૬ બારત )                      |                |
| 79          | બ્યાસની માતાની ઉત્પત્તિ-માઝલીથી, તેમની સાથે પારાસરની જબર                       |                |
| •           | करती, श. १९७ मी आभवती )                                                        | " <b>`</b> ¥   |
| <b>j</b> ,  | પ્રથા બ્યાસના અવતાર લઇને પુરાણ બનાવ્યાઓ' ( આગવતે )                             |                |
| ,,          | મસાદેવથી લ <b>ઠી બ્યાસે વ્યાસ</b> કાશી બનાવી: ( શે. ૨૪૪ મી )                   |                |
| ·,,         | વે <b>દા</b> ક્કિ: અતાવી: બ્લાસ: મૂક ચયા પછી? લાગવત: અનાવ્યું: (શ). ૩૪૦        | 5 <b>8</b> 3   |
|             | મા. જેવી ભાગવત રકે છે જે છે                                                    | 12 <b></b>     |
| 2.11        | ુ બધા શાસેલી) ભાગવત હલકું. (ત્યાં. સ્કલ્ડાં મીં પદ્મ 🦉 )                       | ંપ             |
| (3)         | વેદામાં હિંસા છે તે જ ધર્મ, બાળસા અપને, (શે. શિક્રિજય )                        | - <b>S</b>     |
| ,,          | માંસાદિ માટે કરેલા હિંસક યગ્રાપદેશ. 👘 👘 👘                                      | 9              |
| · ,,        | ્યત્રોમાં પશુષ્ટ્રીતે પ્રાણયુપ માજાહ ( જાગમત: સ્કંધ ક 🖣 )                      | ۰,,            |
| ,,          | માંસ લક્ષ્ટોના યેતાના જીવેરને રત્તવર્ક अल्हाये છે. (શે / ब्रह्म ३, सिंग्धु ૫,) | · ,,           |
| · 71        | પ્રદ્યોએ યતના માટે પશુભોને ખનાવ્યાં⊧ ('મક્ક અ. ૧ મેર)                          | 1 1            |
| 24          | સેક પુત્રાની <b>આશાએ-સેમ્પક રાજા ગાસે જતા પુત્રને</b> ે <b>હેલા</b> વનાર       | · · .          |
|             | લોમરા ત્રકર્ષિ: (ગમહાભારત)                                                     | · • •          |
| ,,          | આહમાં માંસ ન જંગે તા, પશુ રામ વર્ષ જેટલાં સુધા નરક (વસિક                       |                |
|             | સ્પતિ )                                                                        | ٤.             |
| ₽F          | ાંસાદિકથી પ્ર <b>લાગોનું ગાટત</b> ં શ્રાખ્ય, વ્યગ <b>શિષ</b> પા <b>ઝ ગય</b> ા. | ` 11           |
| 5)          | ( अविध्य ५, )                                                                  |                |
| *           | 😥 શ્રાધ્ધાશ્કિમાં માંસ ખાત્રમે કેલઃનથી. (યારાયલક્રમ)                           | <b>ال</b>      |
| <b>(</b> ¥) | માંસાદિકના ગ્રાપ્ધથી શું <b>પિરામાં તપ્ત થતા હશે કે વાલણો</b> ?                | .)             |
| <b>3</b> .  | 👔 (૧) પૂજિત માંસને ખાતાં દાય નથી, ન ખાય તે <b>પછું થાય: (મ</b> નુસ             | મૃત્રિ),,      |
| 1)          | (૨) પૂર્વ <sup>૬</sup> ના ઞેપ્ટા ત્રક્ષિએ શું હિસકાહ સાર ( મયુક્ર પતિ )        | 29             |
| ,,          | (૩) યત્ર શ્ર હાદિકમાં ભળ્યતે જે માંસ ન ખાય તે વ્યાદાજીજ નહી.                   |                |
|             | ( વ્યાસરમતિ )                                                                  | 33             |

#### ગ્રંથનેા વિષય. પ્રકરણા, પૃષ્ટ વેદાદિ ભણે, માંસાદિકથી દેવાની વૃપ્તિ કરતાં પિતરાની વૃપ્તિ. 31 (યાજ્ઞવલ્ક્રય, ) 37 (4) रेजिने रेजि के बजार गांधाने मरावी हान हेनार रति हेव. ,, ( મહાભારત વનપર્વ ) 13 (૬) પચીશ પચ્ચાશ પાડા બકરાંથી તર્પણુ (ભવિષ્ય યુ.) ۶. \*\* (૭) શય્યાદિકના દાનમાં પણ દુધ માછલી ( યારવલ્કય ) 3 **, ;** 71 (૮) ગણેશની બેટના બહાને માંસ લેવાના પ્રયત્ન. ( યાદ્ય, ) , vi 33 (૯) લંગીના પાત્રમાંથી માંસાદિક લેતાં શુદ્ધ. ( અત્રિ સ્મૃતિ ) 12 J.Y (૧૦) વ્યાક્ષણાદિ અતિથીના માટે બલદ કે બકરા પકાવે. (વસિષ્ટ) 97 ૧૫ (૧૧) ઋષિએ પ્રાચ્યુ લેવાનું કહે છવાનું કાર્ણુ શરચુ ( મનુ. ) 23 (૧૨) બ્રહ્માએ બધા છવા ખાવાને રચ્યા. ( મનુરમૂર્તિ અ. ૫ ) ٩٤ ,, (૧૩) મગાદિકના માંસથી દશરથતું શ્રાહ ઋષિએા જમ્યા. (પદ્મ પુ.) ٩७ ... (૧૪) કાંશિના હ પુત્રા-ગાયને ખાક નિર્ભય થયા. ( પદ્મ પુ, ) ,, ,. ગેડાદિકના માંસથી ાપતરાને અક્ષય કલની પ્રાપ્તિ. ( યારા. ) 22 ,, (૧) શ્રાદ્દાદિકમાં આદ્મણોએ છવાને સક્ષણ કરવા. ( યારા. ) (૫) ૧૯ (ર) જેના માંસથી જેટલા વખત પિતરાની વૃષ્તિ (યાત્રવક્ષ્ઠય) 33 ,, (૩) શ્રાહમાં જેવું થક્ષભાજન તેવા પિતરાની વૃષ્તિ. (મત્સ્ય પુ.) २० 23 (૪) મતુની નાશિક્રાના પુત્રનેા પુત્ર શ્રાય્ધના માટે મૃગાદિ લાવ્યેા. • \*\* ( વિષ્ણ્યુ પુ. ) २० (૫) વળી ઉપર પ્રમાણે શ્રાધ્ધથી પિત્રસ્રાની વૃષ્તિ, (મનુસ્મૃતિ ) 33 ર૧ - 79 () યરાના અને શ્રાધ્ધના માંસ ભક્ષણનું પાપ. (ભાગવત) ( ) <sup>માં</sup> જેતું માંસ ખાઇએ તે પરલાકમાં આપહ<sup>ું</sup> ખાય. ( મતુ. ) રર - 22 (ધાદિકથી મરતાને-અધિ બેળવવાને પ્રયત્ન. (રી નગ્ન વેશ્યાની પૂજા કરનાર સ્ત્રીઓને પ્રિય. ( ભવિષ્ય પુ. ) 1) 35 <sup>સ્વગે<sup>°</sup> જાય. <mark>બ્રહ્માં માટે</mark> તપ કરનાર અપ્સરાએ। સાથે વિમાનમાં ખેસી</sup> (૩) યજ શ. ૩૬૧ માં. ભવિષ્ય પુ. ) ,, ,, (૪) સ્પર્ધનેમાન સ્તીનું પણુ દાન કરે. ( ભવિષ્ય પુ.) ۱5 3, (ય) લ્લાક્ષણ, વેશ્યાએ અર્પણ કરે તે સૂર્ય લોકમાં જાય. (ભવિષ્ય) 43 ( و <sup>ભોગા</sup> ધનથા મહેત્યારે વર્ણની અગિગા સાથે ક્રીડા કરી શકે.' (વરાહ પુ.) ٩Y (૧) જડેલું ધન એ તે મેળવવાનો પ્રયત્ન. વાડી ગાડી આપે તે જજમાં મહણ પોતે રાખે. "રાજા અડઘું રાખે (મનુ) " (ર) ખાર તાલા ગ્રાનમાં તે સખી. ( યારાવલ્કય ) રપ "yoa. ( #: 3(3 Har M) સાથે ભાગવત આપે તે સર્વ<sup>'</sup> ખધનથી સહાત્ગ્યે ) 18

www.jainelibrary.org

| પ્રકરણું.                                                                                                                                                                                                                          | ગ્રંથના વિષય.                                                                                              | -yez.              |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| <b>79</b>                                                                                                                                                                                                                          | (૪) ધ્યાગ્હણની આછવિકા હરે તે કે હેજાર વર્ષ નરક ફીટ.                                                        | لۇ د               |
| **                                                                                                                                                                                                                                 | (૫) વ્યાક્ષણને પરણાવનારના શિવ લાકમાં વાસ. (મૃત્ય પુ.                                                       | ) "                |
| . 11                                                                                                                                                                                                                               | , (5) મત્યુ નજીક જાણી રાજા દંડતું ધન પ્રાદ્યણોતે આપે. ( મનુ,                                               | ) , २६             |
| ,, ,,                                                                                                                                                                                                                              | (૭) પ્રહ્રાની પ્રીતિ માટે પ્રાહ્મણોને બાેબ્રુન અને દાન. ( યારૂ.                                            | ) , ,,             |
|                                                                                                                                                                                                                                    | (૮) યુદ્ધથી કે જમીનથી મેળવેલું ઘન રાજા દાનમાં આપે. ('યાત્ર                                                 | .) ૨૭              |
| 71                                                                                                                                                                                                                                 | (૯) ધ્યાક્ષણોને દાન આપે તે અપસરાઓ સાથે ક્રીડા કરે, (મત્સ                                                   | a),                |
| (८) 🔅                                                                                                                                                                                                                              | ે જેષ્ટ સદિવ થી ૧૦ સધી સ્વાન પૂજા સાથે દશસેર તેલાદ્રિક                                                     |                    |
| દાન                                                                                                                                                                                                                                | કરનારનાં દશ જન્મનાં પાપ નષ્ટ થાય. ( રક દે. આય'ના. )                                                        | 3.0                |
| ,,                                                                                                                                                                                                                                 | (૧) નાના પ્રકારની ગાયોનું દાન અને તેનું કલ. ( વરાહપુ. )                                                    |                    |
| 3)                                                                                                                                                                                                                                 | (ર) વસહ પુ. અ. ૧૦૧ માં રસ ધેનુની વિધિ.                                                                     | · ,•               |
| ( ) )                                                                                                                                                                                                                              | પ્યદ્યાદિકથી પૈદા થએલાં સર્વ સત્તાનાં હક રથાપનાર બાદ્ધણે                                                   | ા. કર              |
| "                                                                                                                                                                                                                                  | (૧) બ્રહ્મા, વિષ્ણુ અને મહાદેવે નિર્માણુ કરેલાં અઢાર હજ                                                    | 12                 |
| થાર                                                                                                                                                                                                                                | સણા ( સ્ક્રદપુ. ખં. ૩ જો. અ. ૫ મા. )                                                                       |                    |
| **                                                                                                                                                                                                                                 | (ર) સર્વ દેવાના દેવ કાણ ? તેા કે પાછાલું: ( શંકા ઝ૪૬ મો.                                                   | ) "                |
| <b>11</b>                                                                                                                                                                                                                          | (૩) સર્વ જીવામાં શ્રેષ્ટમાં શ્રેષ્ટ બ્રાહ્મણુ. ( મનુસ્મૃતિ. )                                              | 85                 |
| *;                                                                                                                                                                                                                                 | (૪) ધ્યાક્ષણે! ઉપર શ્રહા વગરને! દેશ અપવિત્ર. ( ભાગ. સ્કંધ ૧૧                                               | ) 38               |
| <b>3</b> 1                                                                                                                                                                                                                         | (૫) ત્રણે લાેકના નાશ કરતાં ઝડગ્વેદીને પાપ ન લાગે ( મતુ.                                                    | )    ,,            |
| 3,                                                                                                                                                                                                                                 | (૬) ગમે તેવા પાપી થાણણના પ્રાર્ણાત દ'ડ કરવા નહીં. ( મનુ.                                                   | ) "                |
| 5.8<br>11                                                                                                                                                                                                                          | (૭) ધ્યાક્ષણ ઉપર કાે કરનારનાે નાશ થાય છે. ( મનુ. )                                                         | ં કપ               |
| <b>ر</b>                                                                                                                                                                                                                           | (૮) પંડિત કે મૂર્ખ થાગ્દ્રણ વિના કાઇ પૂજ્ય નથી. ( મતુ. )                                                   | 6                  |
| 5 a)                                                                                                                                                                                                                               | (૯) ગ્રુતિ રમૃતિ ખહારના વતધારીઓને કાઢી મુકે. ( મનુ. )                                                      | , <b>, ,</b><br>   |
| 10)                                                                                                                                                                                                                                | ં (૧) પુરાણના સાંભળનારને-યમે પૂજી પ્રમહલોકમાં પઢચારો                                                       | L                  |
| ( शि                                                                                                                                                                                                                               | (q. y. )                                                                                                   | 39                 |
| аланан сайтан сайтан<br>Сайтан сайтан | (૨) આગળ પાછળની દશ પેઢોને તારનાર પુરાષ્ટ્રિક ગુરૂ. ( શિવ                                                    | ) 32               |
| . ,<br>Ŋ                                                                                                                                                                                                                           | (૩) સ્તક પુત્રને લઇ જનાર યમ–માગ્લણ શાપેથી નિકપુત્રીય<br>કંદ પુ. ખં. ૬ ઠા. )                                |                    |
|                                                                                                                                                                                                                                    | (૪) હાગ્હણના નમસ્કારથો સૂર્યના પ્રકાશ. કોધર્યો જગત ભરમ.                                                    |                    |
| "<br>(1)                                                                                                                                                                                                                           | ાગ મહાલવા ગળાગાવા પ્રાથમ કાવવા જળા લાસ્ત.<br>આશ્વર્ય જનક પુરાણકારોની વાલા.                                 |                    |
|                                                                                                                                                                                                                                    | (૧) સર્યાતી આ ધોડી થઇ સર્ય ઘોડો થઇ (પાછળ ગયા. ( શ'. ૬                                                      | γ•<br>γ•           |
|                                                                                                                                                                                                                                    | ્ (૮/ હર્યા આ ગળા મકહ્યુ લાગા મકલ્યા છે) ગયા. (૨૧, ૬<br>૭૧, ભાગવત અને માર્ક ડેય.)                          | 6                  |
|                                                                                                                                                                                                                                    | પુન: તેજ ધેાડા ધોડીથી અશ્વિનીકુકારની ઉત્પત્તિ. ( શ, ૭૦ મી.                                                 | 5 <sup>10</sup> 39 |
| 37                                                                                                                                                                                                                                 | ુને: લેજ ઘડા વાડાયા આવનાકુકારના હત્યાત્ત. ( શે, ૭૦ મા.<br>્તેજ દીંડીના મુખયી ત્રણ પુત્રો એક હથીઆરબંધ દીડેય |                    |
| " (મા                                                                                                                                                                                                                              | ્લજ ઘાહાવા મુખયા ત્રણ હત્રા અક હયાઆરબાધ ઘાડશ્વ<br>(કંડેયમાં)                                               | 12                 |
|                                                                                                                                                                                                                                    | ું (૫) સત્ય ધૃતિનું વીર્થ તેના શરથી છે ભાગ જેનાં કૃપ–કૃપ્<br>⊎છુ પુ. )                                     | . પ્ય<br>તે લ      |
|                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                            | 5 <b>H</b>         |

www.jainelibrary.org

| આ રેસ્ટ્ર                               | પ્રથના વિષય.                                                             | પૃષ્ટ.     |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|------------|
| 29                                      | (ક) દાયદીએ એક વર માગ્યા, મહાદેવે પાંચ આપ્યા.                             |            |
| (                                       | al : se a neterize )                                                     | 11         |
| 92 <b>n</b> 193                         | ં (છ) પુરૂષની સ્ત્રી બની, મછી તેજ સ્ત્રી પુરૂષ. (શ'. ૭૨–૭૩ ભાગ.)         | Y٦         |
| 93                                      | ં (૮) રામના પેટમાં પૈશી કાકભુશુંડે જગત્ જોયું.                           |            |
| ()<br>()                                | શ. ૧૦૫ રામાયશ )                                                          | ,,         |
| <b>97</b>                               | (૯) વ્યુગ્હોની હવ પેઢીએ રામ. વાલ્મીકી રામાયલ્યુ (શ. ૧૯ મી)               | · 11       |
| *1                                      | (૧૦) પ્રરશૂરાંગે માતાને મારી તે ધર્મ કે - અલ્વર્ષ. (શ. ૧૮ મી)            | 19         |
| ( ૧૧ )                                  | (૧૧) ઇંદ્રને મારવા પૃથુતા પુત્રતે સત્રિની ચાર્ગા. (ભાગ.)                 | ХЗ         |
| · 91                                    | (૧૨) એક વ્રૂંબડીથી કરુ હજાર પુત્રા પેદા થયા. (રામાયલ-ભાગ.)               |            |
| , n<br>1                                | (૧૩) કાશ્યપની દીકરીઓથી જાથી દ્વાડાદ પેદા થયા. (શ. ૪૧                     | ·          |
| ें भौ                                   | રામાયણ, ભાગ.)                                                            | 88         |
| +7                                      | (૧૪) ગાયતું દોહન ફરતાં, હાય્રી, ધોડા, ચઢાનાદિ નીક્રલ્યાં.                |            |
| · (                                     | શ. કદલ, દ્રક્તિ હ પુ. સ. ૪૬)                                             | ,,         |
| ۰<br>۲۲                                 | (૧૫) મહાદેવે અંજનીના કાજમાં વીર્ષ પુરુષ, હતમાન વેદા થયા.                 |            |
|                                         | શં. ૯૧, ભાગ. )                                                           |            |
| - MT - 2<br>- 91                        | (૧૬) પુત્રનું અબિદાન ન આપવાથી હરિશ્વંદ્ર જલેદરી.                         |            |
| · · · · · (                             | શ. ૬૪ મી. ભાગ. )                                                         | 91         |
| ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | (૧૭) જયોનનાં ઘડામાંથી સીલા નીકક્યાં. ( શ. ૩૨ પ્રી રામાયલ )               | 1,         |
|                                         | (૧૮) પાર્વલીજી પહાડથી પેદા થયાં. ( શં. ૩૧ મી, ભાગ. )                     | ષ્ટપ       |
| <b>3</b> 33                             | (૧૯) નારદલ્ટ થી ૬૦ પુત્રો પેદા થયા. ( શં. ૪૬ મી. ભાગ. )                  | 11         |
| 2 11                                    | (૨ •) યમરાજ્યથી તલની ઉત્પત્તિ. ( આયોનાત. પૂ. ૫૧૮ )                       | 11         |
|                                         | (૨૧) પુરાચેૃાના અસ્તિત્વમાં ખરા ધર્મતા લાેપ. ( આઓના                      |            |
| ે. "પુ.                                 | ¥32)                                                                     | <b>*</b> * |
| ð. "                                    | (રસ્) સજીદ્રતું મંચન કરતાં પાંચમી વારે ચંદ્ર નીકળ્યો. ( ૨. પું.)         | 83         |
| 33                                      | (૨૩) રથના પઇડાથી સમુદ્ર. (ભાગવત)                                         | **         |
| 25 99                                   | (૨૪) હતુમાન સર્યતે ગળા ગયેા, ( શં. ૧૧ મી, રામાયલ્લું )                   | "          |
| (* <b>*</b> 3)                          | (૧) વેદની આગા તે જ ધર્મ, બાકી અધર્મ. (શ. ૪૭૧, ભાગ                        | •          |
|                                         |                                                                          | ያው         |
| ,9                                      | (શ) ધર્મના માટે પુરાણા કે અમમના માટે ? (મત્સ યુ. અ. ૨૬૦)                 | *1         |
| 22<br>543                               | (૩) દેવાને પુરાણ કથાથી સંતાષ, તેવા ચન્નાથી નથી ( શિવ પુ.<br>કો સ)        | 84         |
| ( 18 )                                  | યુ (૧) <b>બહિતન</b> ે સેવા કરવા નદીઓ અપવી ( અં. ૩૮૦, ભાગ.<br>ક્રાત્મ્ય ) |            |
|                                         | ાત્ય)<br>ુદ્ધર) ભારાવલ ન સાંભળે તે ચંડાળા ( શાં. ૨૮૫, ભાગ. ગઢામ્ય )      | >><br>₩¢   |
| 91                                      | (૩) ભાકિત ગાનાદિક નાચ્યાં. (શ. ૪૨૦, ભાગ, મહાત્મ્મ)                       |            |
|                                         | (a) anon dianes ariani fate sea and and the start                        | 14         |

www.jainelibrary.org

| પ્રકરષ       | ષ્ટુ. ગ્રંથના વિષય                                                                                                               | 1918 E.V.<br>1918 E.V. |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| ,,<br>t      | (૪) પાપીઓ કાર્ધાઓ, સપ્તાહથી પવિત્ર (શ. ૪૦૮, ભા<br>મહા.)                                                                          | ગ.                     |
| ,,           | ્પ્રચા /<br>(પ) ભાગવતી કથાને આરંભ કૃષ્ણના ગયા પછી. (શ. ૪૨                                                                        | n<br>•) ' .            |
| **           | (1) મવનાની ચઢાઇ પછીનું ભાગવત કૃષ્ણુ વખતે ક્યાંથ<br>(શ. ૩૭૮)                                                                      |                        |
| .'<br>19     | ્ર. ડુટ્ટ)<br>(૭) પુરાણ પછીના વેદા, સુરાણ કથામાં હાજર. (શ. ૨૫૭, ૫૧                                                               | ы. \ ´                 |
| 19           | (૮) ભાગવતની કથા સાંભળવા પદાડ, નદીઓ આધ્યા. ( ર<br>મ• બી )                                                                         |                        |
| (14)         | (૧) પૂર્વે ચાગાદિકથી જે કુલ ન મળતું તે કલિમાં તાંમાં<br>(રાખાથસ)                                                                 |                        |
|              | (ર) ચઉદ વિદ્વાનાં નામ. ( રામાયભ્રની ટોપમાંથક પૃ. ૧૫ )                                                                            | •                      |
| (15)         | મિંદાનાથી કલ્યાએલા, મહાબારતના કોળ. (સરકૃત સા.<br>૩૬૪થી)                                                                          |                        |
| ( 10 )       | ં ( <b>૨) કેમોએ</b> સ <b>છે</b> વાસ્પ્રેક્સ સ્પ્રો, સ્પર્ળગી પોસ્ટ વિશ્વસિંત્ર પુ                                                |                        |
| :            | ( વુલસી, રા. અયે ખા ઠાંડ. ) 🦷 ું કરવા તેવે છે. જે જે છે 🖓                                                                        | • •                    |
| 33           | - (૨) સ્વગે અં જતાં નાદ્ય, ગાયના સાયમાં માજપર શામી પડે                                                                           | ۱                      |
| (            | ( દ્રલસી રા. મહાભારત વન પર્વ )                                                                                                   | • •                    |
| (14)<br>(16) | ંં અંચ સ્વાવામાં <b>બાલણોને સ્વાર્થ સાધવાના ચાર્રાય: દ્</b> સંરકુત સા<br>(૨) વૈદિક અને છુખ્ય સાહિત્યના સંબંધે પાશ્ચાત્યોના નિંહ્ |                        |
| , ,          | (1) गाउँ जान अन्य साखरणना सन्त य पावात्वाना निष्                                                                                 | 1. Furches             |
|              | (ર) જેન ખાલ્યના સ્પર્શથી વૈદિકમાં ગુાટી ગરખુડ. (હિંદુ, દેવે<br>પુ. ૨૭)                                                           | ll.                    |
| (२०)         |                                                                                                                                  | . ' 11<br>1.           |
|              | (with wills) in the contract of the second states of the second                                                                  | *⊁ <b>`ų</b> ∠         |
| и            | (ર) ક્લ્મપની પુત્રીઓથો-હાથી, શેકાર્કિ પેકા થયાં. (ભાગ. રામાયણ<br>(ઢ) અગરત્યે સૂર્યના રસ્તા રાકતા વિખ્યતે અંટક્રાદેવાં. ( તુલર    |                        |
|              | REAN ) The Strange Star and Starter                                                                                              | بر ۲                   |
| <b>(ર૧</b> ) | (૧) ગાલવ સુનિએ ગુરુ દક્ષભ્યામાં વિશ્વયમિત્રને ઇજાજીવાડા અ                                                                        | ને ⊶                   |
|              | એક કન્યા આપી. ( તુવસી રા. અયેાધ્યાકાંડ, ટીપમાંથી. )                                                                              | \$ <b>1</b>            |
| "            | (ર) યગ્નેથી છંદ્ર પદ ત્રેળવી યાચમાંતિ સ્વર્ગો ગંધી. છેટે પાર્ટ<br>ધકેલ્યા.                                                       | કા<br>જ સુરુ           |
| ( २२ )       | (t) ત્રેતામાં જે વા <b>લ્માંડ</b> ય તે <b>ન</b> ્ર કશિમાં તુવસીવાસ. ( છવ<br>ચરિત્ર, )                                            | ન<br>ુકુટ્રક્ર         |
| 25.9         | (ર) પારધિતા ભવગાંથી લાભીક-તે દ્વારતા (સગા. પ્ર. ક, ટીપમ                                                                          | -                      |
|              | ધી ) રાકડામાંથી. પણ વાલ્મીકની ઉપક્ષિ બનાવી છે. વળાન્તે વાલ્મોક દભ                                                                |                        |
| . 1          | માંથી માશુસ ળનાવ્યું.                                                                                                            | ₹¥.                    |

| પ્રકરશ્યું. ગંધના લિખય.<br>હાર્ય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ye.                                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| ,, (૩) દ્રાવિડ રાજાની પુત્રીને તુલસીદાસે નવ દિવસ રામાયણુ સ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ભ-                                       |
| ંળાવા પુત્ર બનાવા દાધા. (રા. પૃ. ૪૮ થી )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | - <b>.</b>                               |
| ,, (૪) વસિષ્ટે વૈવસ્વતની દીકરીનાે દીકરા બનાવ્યા. ( તુવસીરા ટી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                          |
| ,, (૫) દાસી પુત્ર મટી <b>નારક બ</b> હ્યાના પુત્ર થયા. ( ભાગવત. તુલસ<br>પૃ. ૬ ની ટીપમાંથી <b>. )</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1171. <b>1</b> 7                         |
| ,, 🤄 (૬) ધડામાં પડેલા મિત્રાવરણ દેવાના વીર્યથી અગસ્ત્ય મુનિ. 🤅                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | •                                        |
| (૨૩) (૧) હાજર થઇ પ્રભુએ ઝુંડથી હાથીને છેાડાવ્યા. ( ભાગ રક ૮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                          |
| ,, (ર) અસુરા સૂર્યને ઘેરે છે પણ બાહ્યણાના અર્ધથી છુટે છે. ( ક                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                          |
| સરિય, પુ. કાલ ક દીપમાંથી. )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | - <b>\$</b> .\$                          |
| , (૨૪) (૧) કલ્પાર બે સુષ્ટિની ઉત્પત્તિ સાથે-પ્રહ્યા, વિષ્ણુ, મહાદેવ ઉત્પ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                          |
| <b>થયા. ( ૨૩'૬ પુ. ખ. પુ ના. )</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | , <b>€</b> 19<br>1-2                     |
| ,, (ર) લક્ષાના શિર છેદના પાપશી ધોલપાપ લોધ મહાદેવે સ્થા<br>(રકંદ પુ. ખ. પ મા, અ. ૧૮૪)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                          |
| ્રુ (રકદ પુ. ખ. પ મા, અ. ૧૮૪ )<br>"ંુ ગ્રાહ (૩)⊱તોરાયણુનાં હોયમાં વિધ્નુ કરવા છેટે. અપ્સરાઐાં મા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | an a |
| ્યુક (સ્કંદ પુ. ખ. પુ. મા, અ. ૧૯૨)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 52                                       |
| ,, (૪) માયાના પ્રક્ષયના સમુદ્રમાં ડુખતા માર્કડેય, પ્રભુષી બગ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                          |
| (ભાગ, રક'ધ ૧૦ મા)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                          |
| ,, (૩) રામચંદ્રની પાસે શિવે પોતાનું રક્ષચુ માગ્યું. (તુલસ<br>લંકાકાંડ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                          |
| (૨૫) (૧) ગાલવ મુનિએ નરમેધ યત્રતા ઉપદેશ કર્યા. (૫૫ પુ. ૫<br>ખંડ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 164-<br>(9+                              |
| ,, પશુંમેધ, અને વામ માર્ગીઓના અશ્વમેધ, પારાણિઓના ધ્રમ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                          |
| (શ. ૨૬૪, ભાગ. ૨૬ ધ ૪, ચ. ૨૭ મા )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                          |
| 🦕 🤢 હિંસા, મન્દિરા પાનાદિકના લેખાથી દૂષિન વેદા છે. ( દેવી ભાગ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | .) ,                                     |
| , , યારાવલ્ક ગે પ્રાચીન વેદ વિંજ્ઞાને, વમી નવીન વેઠા રચ્યા, ( રકદ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <b>у.</b> к                              |
| ખુર ૬ દા. અ. ૧૨૯ મા.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 5 UL                                     |
| ,, મરતાં-રામને મારવાની શુદ્ધિ છતાં રાવણની મુક્તિ. (લંકા કાંગ્ર.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                          |
| » રાવજીને આંત સમયમાં રામે વિશ્વ રૂપ દેખ ડશું. (લંકા કાં<br>ડીપમાં)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | કની <sup>જે છે</sup> .<br>હારક           |
| ા ઇતિ જેત-વૈદિક શરૂના કર્તવ્યાના સામાન્ય વિચાર "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 4                                        |
| (૨૬) જેન-વૈદિક દેવતાઓના કિચિત્ વિચારા, 🥵 🖓                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 30 UY                                    |
| " 😗 જૈનોમાં ચાર જાતિના દેવતાએ અને દેવીઓનું સ્વરૂપ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ( S % )                                  |
| ે? " કેટલાક દેવતાએાના આયુષ્યનું પ્રમાણુ સામાન્ય રૂપે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ાં ૭૫                                    |
| , ં બીજા વ્યંતર દેવતાઓના આયુષ્યનું કિંચિત રવદ્પ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>ئو آ</b>                              |
| ુ, ંંકર્ગ્વે કેવીંજા <mark>તેયોતિષ દેવતાઓનું સ્પાયુષ્પ</mark> ્રે કર્યો કરે છે. છે. છે. છે. છે.<br>કેર્ફ્ટેટ્સ્ટ્રેલ્ટ્સ્ટ્રેલ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્રિટ્સ્ટ્ | ្លាម<br>ភ្លាំស្ត្រ <b>អ</b>              |

પારાણિકાએ મનુષ્યાનાં માટે કલ્પેલાં પાંચ સ્વર્ગ.

શ્રંચના વિષય.

ચાયા વૈમાનિક્રમાંના પહેલા કલ્પના ચાર લોકપાલના આયુષ્યતુ

પ્રકરેષ્ટ્ર.

1

(२७)

1)

,, . 13

5.19 "

. د. د

'n

13

33

5

"

ţ

18

1.

પ્રમાણુ.

| ૧ ઇદ લોક, ર શિવલોક, ૩ વિષ્ણુલેક, ૪ ગોલોક અને ૫ બલાવેક.<br>જેન-ગોહ વેદ્બાણ નાસ્તિક, લખનારા ગ્રાતી હતા ?<br>સરગ્વેદમાં સુકતા ૧૦૦૦ તેમાં ૨૫૦ ઇદનાં, ૨૦૦ અગ્વિનાં, ૧૪૦<br>સામવેલડીનાં, બાકી બીજા દેવાનાં.<br>મંગ્રાતું પ્રાબલ્ય બ્રાહ્મ થોથાં વધી, ઉપનિષકામાં ૧૪.<br>ગંગ્ર ગુવદના કેટલાક મંગોમાં-પૂર્વ જોના અને દેવતાઓતા ૫ થ, એ બે<br>જીદા છે. ( સરફત સા. )<br>ઝરગ્વેદમાં-પુનર્જન્મનાં કાઇ કાઇ અસ્પષ્ટ વચતા. ( ધર્મવર્ગત. )<br>() પિદ્યોતો માર્ગ પ્રથમ થયે રાધી કાઠવા એ સ્પર્ધના પુત્ર છે થમી<br>ગંગે બહેન છે. ( સરંગ્ર. )<br>() પિદ્યોતો માર્ગ પ્રથમ થયે રાધી કાઠવા એ સ્પર્ધના પુત્ર છે થમી<br>ગંની બહેન છે. ( ગગ્ર. )<br>() સ્ટ-પરમાત્માનું સ્વરંધ, લાયુમાં દર્શન દે છે. અગ્વિતપણ એનુંજ સ્વરૂપ,<br>આગળ જતાં શિવ અને છે.<br>(હ) અથર્ધ સં. માં-આર્થીના અજ્ઞાને નિચલા વર્ગની ક્રિયાઓ, બતાર્થીનાં<br>ધર્મ અમર્થીમાં દાખલ થવા લાગ્યા હોય.<br>ગં શેદમગ્રામાં-પદે પદે ચરાની વાત, અને પુર્થ સંડતમાં ઉત્પત્તિ માત્ર<br>પરાથી બણાવેલા છે.<br>(૨) કેવલ થરાને ઉદેશીને જ આખા ચજીવે દે તગ્યન્ત્રો. ઉપરથી રચાતો<br>થાલ્યો: એમજ ટેવતાઓની ગાનાદિ તૃપ્તિ અર્થે સામવેદ થયો. (સિદ્ધાંત.<br>૫. ૪૩ )<br>(૩) બામજાય ગ્રથામાં-વિસિત્ર અર્થવાદ કલ્પનાઓ, કટલીક તા નિર્માલ્ય<br>બાલિશ છે. ટેવત આનાં સવરૂપ ને ધર્મ ઉલટ પાલટ થયો. વરૂણ્યુ રચાતો<br>અને જેલતો દેવ. સુર્થ ને ઇદ્ર બાયામાં, સામ-ચંદ્ર, થર્સા પુરૂર્થ નવાજ<br>દેવ, ' પ્રજાપતિ-ચર્ન્દારૂપે, ટાઇ પ્રકાર્યના ગતિ પ્રિયેશ જ્યાપુર્થ નવાજ<br>દેવ, 'પ્રજપતિ-ચર્નદારૂપે, ટાઇ પ્રકાર્યનો ગતિ થવાજ સપ્ટિકર્મનાં<br>આવે જેલા થયા લાગ છે. આ વાત ઝાવતાને જડેલી જણાય છે (તિ હોત |                      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| સાર. ૬. ૪૪.)<br>વૈદિક મતે દેવતાઓના શરીર વિષે-અચાક્કસ કલ્પના. ( સંસ્કૃત.)<br>તગવદની ફિલસુષ્ટી.<br>પિત્રઓ જે માર્ગથી જાય છે, તે માર્ગથા આત્માં સનાવત ધામ તરક<br>પ્રયાણ કરે છે. ત્યાં પિત્રઓને યમની સાથે રમના અને દેવતાઓની સાથે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | יי<br>נש<br>גנ       |
| रूमना च्ये जोय छे.<br>mational For Personal & Private Use Only                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>?</b><br>www.jain |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                      |

jainelibrary.org

17 . 2.

યુષ્ટ્ર.

99 \*

ও

÷

| પ્રકરણ્યુ      | ગંચના વિષય                                                                                                      | પુષ્ટ,      |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 11             | વેદમાં મરેલાને કહેવામાં આવ્યું કે—પેલા પંચર્ચા તું વધ્યા જા, પિતૃઓ                                              | -           |
|                | ન્યો ગયા છે ત્યાં તું જા ? (મં. ૧૦, સ. ૧૪)                                                                      | <u>(</u> e  |
| <b>२८</b><br>ज | શ્રધ્ધા વિનાના માચુસાને માટે-ઝડગ્, અથવંના વિચાર બેઠ. (સંસ્કૃત સા.<br>પૃ. ૧૪૯)                                   | Ko          |
| <b>y</b> .     | અધવે વિદેશી-મૃત્યુ પછી શિક્ષા કરવાનું સ્થાન માલમ પડે છે. તેગ્વેદથી                                              |             |
|                | એટલુંજ કહી શકાય ઉં-ત્રદ્ધાવિનાના માણુમાને અધકારના ખાડામાં<br>નાખવામાં આવલાં,                                    | · 1)        |
| 2 <b>3</b> 1 - | સજન્મ દેવતાઓના સંબંધ મારા વિચારે                                                                                | .,          |
| 2. 22          | વેદ ! બતાવેલી સેામની ઉત્પત્તિ (હિંદુ, દેવે પૃ. ૮૨ થી)                                                           | . 42        |
| ,,,            | જ્યારે ' સેણ ' પ્રથમ દેવાના જોવામાં આવ્યા ત્યારે પદેવા હું દસ દાશ                                               |             |
|                | લેવા, તેની તકરાર થઇ. ( મૂરકૃત સંસ્કૃત મૂલ પ્રંથનાં વયત ):                                                       | 63          |
|                | (૧) અવીસીન નિયમ શાલ સિંદુમાં વેદના સાંચની પૂજા ખંધ થઇ.                                                          | έ¥.         |
| **             | (શ) અંક્ષ્માં કાધા છે તે વ્યપ્ટુલ છે. થા છેવને ક∎ સ્તીમાં તે પ્રભ્લપ્રતિતી<br>પુત્રીઓ હતી. (હિંદુ, દેવેા પૃ.૮૯) |             |
|                | (ર) ગણપ્રતિના શાપ્તથી ચંદ્રમાં કલા આકરી, વતી મરંભેલી.                                                           | 21          |
| ,,             | (૪) અહિરણના કલ' કે ચંદ્રને શરૂએ જોડાે માર્ચા તેથા તેમાં ઘણા દાસ.                                                | 4           |
| ,              | ઓને પથ્થરના શાપ. (હિંદુ. દેવા પુ ૯૪)                                                                            | ૯૫          |
| ,,             | ચંદ્રને શિવે કપાલપર ધાર્ચા ત્યારે તે પુરૂષ થયા 🧯 ( હિંદુ. દેવા. પૂ. અલ )                                        | 69          |
| , <b>11</b> .  | સામરસ પીવાવાળાની ગુલિતાં વર્જુન: ( તાગુવેદા લાચન પ. ૨૭૨)                                                        | 41          |
|                | માંસાહારની છુટ હતી. યત્રોમાં મેટા પ્રમાણુમાં થતા. ( હિંદુસ્તાનની.                                               |             |
|                | સંસ્કૃતિ પૃ. ૧૧)                                                                                                | 100         |
| 59             | સામ લાવવાની આખ્યાયિકાઓથી (કયાઓથી) વૈદિક સાહિત્ય                                                                 |             |
|                | પૂર્ણ થઇ રહ્યું છે. (યત્ર રહસ્ય પૃ. ૯૭ થી ૧૦૨)                                                                  | 1.01        |
| 26             | યમદેવ.                                                                                                          | <b>१०</b> ३ |
| .,             | યમ રાજા ન્યાય કરે છે ત્યારપછી દુષ્ટાની દશા થાય છે. (હિંદુ, દેવા.)                                               | **          |
|                | ત્રગવેદમાં⊸માત્ર એક નરક વર્શ્યવેલું છે. એ અધારાથી ભરેલી જગ્યા છે.                                               |             |
|                | રિંધાવવાની જગા નથી. (તા ૯ા ૭૩ માં જીવા)                                                                         | "           |
| "              | યમ એ મંદ્ર પાંમેલા સુખી છેવાના સરદાર છે. (સ સ્કૃત સા. પૂ. ૧૪૯)                                                  | १०४         |
| 11             | ઋગ્વેદમાં-યમ અને એના ખ્હેન ચમીતા સંવાદ. (મં. ૧૦, સ. ૧)                                                          | ٩٥٩         |
| <b>,</b>       | મરહ્યું પાંમેલાના ન્યાય અને શાસન કરનાર ચમદેવ. (હિંદુ. દેવા. ૫. ૮૭)                                              | ୩∙ଓ.        |
|                | મહાન યમરાજાતે હવિ અતે સન્માન આપે. ( ઋગ્વેદ ૧૦ માં )                                                             | 1.02        |
| . **           | શરીર છેંડી આત્મા યમ તરફ જાય છે, ત્યાં બાપકાઠાઓ સાથે સુખ ભાગવે<br>જે જે આદિવા માટે તરફ બિનરોપ પ્રભાગમાં રેપરન    |             |
|                | છે. & અગિત ! અળે કે તુરત પિતૃઓના સ્થાનમાં. માકલ. I                                                              | ૧૧૧         |
| 21             | તેની વિધવાને – જા ખુશી હોય તેની પતિની થા (ઋગુ⊶મ'.<br>૧'૰ (૧૬ા૧ા⊫પ•૧૰ા૧૮ા૮ાા) (મનસુખ માહન.)                      | ł)          |
| ,              |                                                                                                                 | •           |

#### ٤

| પ્રકરણ          | શુ. ∌ંશ્વના વિષય.                                                                                                                                                                                           | ષ્ટ્રષ્ટ.     |
|-----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| · 9 \$          | રે <b>ગૃત પ્રાણી ! પ્ર</b> થ્વી પાસે જા, એ ત્રમને અપવિત્રમાંથી ઉભારા. ( મં. ૧૦                                                                                                                              | 1. <b>1</b> . |
|                 | 1(-1)                                                                                                                                                                                                       | ૧૧૨ 🕺         |
| 11<br>1         | હે પૃચ્વિ ! તેની પર ઢગલા થા, શખને ઢાંક. (મં. ૧૦ા ૧૯૧૧<br>જ્યાં યમ રાજ્ય છે તે રાજ્યમાં મને મેલકલા, હે ⊎ંદુ ! ર્ઝંદ્ર માટે વહેવા                                                                             | а (           |
|                 | માંડે. ( ઋ. મે. ૯, ૧૧૩, ૮ અને ૧૦ )                                                                                                                                                                          |               |
| 71              | ચમના લગ્ન વિષેની વાત. (ભાવિષ્ય પુ. )                                                                                                                                                                        | 113           |
| ¢1              | ચમ રાજ્ય કૃપા કરી ક્રાઇવાર છેાડી પણુ દે છે. (મહાભારતની સત્યવાન અને<br>સાવિત્રીની કથા, )                                                                                                                     | 118           |
| ( 30            | વેદેશમાં-વરૂંબુદેવ સર્વત્રા. પુરાણેભાં નષ્ટ ભ્રષ્ટ શાથી ?                                                                                                                                                   | 110           |
| . 1             | (૧) હે વરૂણ કે તારી તીમ દષ્ટિ સર્વ પ્રાણીઓની ગુપ્ત વાત શાધા                                                                                                                                                 |               |
| 41              | કાડનાસે છે. ( ઝડગ્વેદ-ન્ગેનિયર વિલિચ્ગમ્સ ) ( હિંદુ. દેવેા. પૂ. ૫૬ )<br>(૨) ઝડગ્વેદમાં-વરૂણ અત્યાંત પ્રતિષ્ઠિત છે. સૂર્ય તેની સત્તાથી ઉગે<br>છે, પવનેા તેના શ્વાસરૂપ છે, છુપી વાતો થઇ ગઇ કે થવાની તે સર્વ એ | 17            |
|                 | જીએ છે. (હિંદુ. દેવેા. પૂં. ૫૬ થી)                                                                                                                                                                          | 31            |
| -33             | (૩) ચલ્તુર્વે દમાં- ભૂમુને મહા વિષે તે વરૂષ્યુ ઉપદેશ કરે છે.                                                                                                                                                | 11૮           |
| **              | વરણે-હત્ર ભુગુને બ્રહ્મહાન આપ્યું છે. ( તૈત્તરીયેાપનિષદ્માં )                                                                                                                                               | 114           |
| <b>†</b> 7      | (૪) મનુષ્યતે ભાગ લેવા તૈયાર સર્ળત્ર વરૂણદેવ. (ઋશ્વેદ)                                                                                                                                                       | વર∙           |
| **              | પુરાચ્યુામાં–વરણ સમુદ્રદેવ, મહાલારતમાં⊷ તે ઉતચ્ય <b>ઝાપિતી પુતી</b> લ                                                                                                                                       |               |
| (               | કરણ કરનાર. ( હિંદુ. દેવેા. પૃ. કર થી )                                                                                                                                                                      | 121           |
| (32)            |                                                                                                                                                                                                             | १२३           |
| **              | હે અગ્નિદેવ ! તારૂં તત્ત્વ એક, પણ સ્વરૂપ ત્રથ્યું 🔌                                                                                                                                                         |               |
|                 | (હિંદુ. દેવેા પ્ર. ૪૨)                                                                                                                                                                                      | n             |
| 32.             | ⊎ંદ્ર વિના-અગ્નિનાં સ્તાત્રા વેદમાં વધારે છે, ઝડગ્માં પ્રથમજ<br>સ્તુતિ-માટા પુરાહિત, યગ્રનાે ઝડત્વિજ, અગ્રદ્ધત, પુષ્કલ ક્રત્ય આપનાર,                                                                        |               |
|                 | એવી ૠચાએા છે. ( હિંદુ. દેવેા. પ્ર. ૪૪ થી )                                                                                                                                                                  | 17            |
| <b>*5</b><br>73 | હાસ્ય-વિતાદ-દેવતે બે મુખ પ્યામ્હણ્ય અને અપ્રિ. (પૃ. કરુ)<br>વેદમાં અબ્રિને આકાશ∽પૃથ્વીના યુત્ર, ઇંદ્રના ભાઇ કહ્યો છે.<br>પછીથી એ વાત જતી રહી. મહાભારતમાં–બલિદાન ભક્ષણથી ક્ષીણવીવ <sup>°</sup> ,             | 1,            |
|                 | ખાંડવ વનના ભક્ષણથી નષ્ટવીર્ય. આરોગ્ય માટે ઇંદ્રે રાક્રયો, કૃષ્ણ                                                                                                                                             |               |
|                 | સાહાયથી સફળતા.                                                                                                                                                                                              | 114           |
|                 | પાલા પ્યા પારંગપા.<br>પિતરા પાસે મૃતકને માકળી દે એવી અગ્નિને પ્રાર્થના. ( ૠગૃ. )                                                                                                                            |               |
| "               | (યતરા યાસ સ્તાકન માંકળા દ અવા આગતન પ્રાય તહ ( ઋપ્ )<br>૮ મા ૯ મા સૈકાના કુમાહિલ ને શંકરાચાર્ય.                                                                                                              | "<br>૧૨૫      |
| 17              | ટ ના ૯ માં સકારા હુમાજ્ય ન રાજાયાય.<br>ંદિંદુ મતને આધારે–જાતો પરથી નાતા તેમ⊢વેદના જાૂના સાઢા                                                                                                                | 127           |
| 17              | , car a strat - strat - satter state store cha-state state at at                                                                                                                                            |               |

#### 10

| reig       | :<br><b>ઝચિના</b> વિષય                                                                                                                                                                         | પૃષ્ઠ        |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| Ţ.         | માર્ગ-ઝુહમત, અનાર્યોના વિધિએાના  મેળના મિશ્રણ રૂપ હિંદુદેવેા.<br>ઝુષ્ધે હિંદુમાં લગ્શ રીત રીવાજો મૂક્ય છે. ભગન્નાયના રધાત્સવ<br>તે ભાહના વરધાડાની નિશાની છે. અનાર્યધા પણ કુંઠાની, અનઘડપથ્થરની, | · 32         |
|            | ઝાડની પૂજા લીધી છે.                                                                                                                                                                            | b.           |
| 53         | આનંદશંકર ભા⊎એ–કૃષ્ણુ, ગાૈતમ અને મહાવીરતે કરી બતાવેલેઃ<br>વિચાર. એ ત્રણના સમન્વય વિનાના ધર્માંધજ∽                                                                                               | ૧ર૬          |
|            | મદાશંકરતે જૈનના લેખમાં સુધારતી સૂચના                                                                                                                                                           | १२७<br>१२७   |
| ( a ? )    |                                                                                                                                                                                                |              |
|            | ભાગવે. જૈન પ્રમાણે.                                                                                                                                                                            | ૧૨૯          |
| ń          | ષ્ટ્રક્રાદિકાના સમુદ્રમંથનથી લક્ષ્મી અપદિ ઉત્પન્ન થએલાં ૧૪                                                                                                                                     |              |
|            | રત્ના. વૈદિકામાં.                                                                                                                                                                              | <b>१</b> :३२ |
| 17         | સચિતા કર્તા બહારદિક હતા પણ શકિત કહે છે-હું જ વારવાર                                                                                                                                            |              |
|            | અવતાર ધર છું. ( માર્ક ડેયપુ. )                                                                                                                                                                 | ૧૩૪          |
| **         | િક્રેસામિશ્રિત વેદધર્મ ચાર કલ્પમાં વિભાકત થાય છે.<br>(૨) પ્રઉત્ત કલ્પનાં સ્વતિ વ્યવસાયકલ્પ સાવી કે વ્યવસિંગ છે.                                                                                | ૧૩૬          |
| "          | (૧) છેદા કલ્પમાં અતિ બાલ્યાવસ્થા. પ્રાચીન ત્રદ્યિઓના<br>સ્વાભાવિક ધર્મ. યાગ-યગ્રાકિક ન હતા. (વિવિધ ગ્રાન માલા. પૃ. ૫)                                                                          | • • •        |
|            | (ર) મંત્ર કલ્પમાંજ યજ્ઞ યાગાદિક તે ત્રસ્યુ વેદ સ્થાયા. (પૂ. ૬)                                                                                                                                 | <b>1</b> 39  |
| 53         | (૩) પ્રાદ્મણ કલ્પમાં-ઇનિહાસ, ધર્મ, ઈપરતત્ત્વાદિ ધર્મ ચર્ચા                                                                                                                                     |              |
| 12         | (૩) માંભણું કરવવા ગયાયાત, વત્ત, ઇવરા સ્વાદ વન ખેતા<br>ઘણી થએલી છે. એ વખતે જ્ઞાન ભાવથી ઉપનિષદો રચાયાં.                                                                                          |              |
|            | (૪) સૂત્ર કલ્પમાંવેદઉપનિષદાદિકની વ્યાખ્યા અને વેદાંગ લખાયાં                                                                                                                                    | 37<br>33     |
| n          | ઝાગ્વેદ-શૈશવાવસ્થામાં રચાયા અને અદ્યતને લીધે કુદરતની પૂજાબ                                                                                                                                     | .,           |
| **         | ઋગ્ના પહેલા અબ્દકમાં ૧૧૭ સૂકતા તેમાં ૩૭ અગ્નિનાં, ૪૫ ઇર્ડનાં,                                                                                                                                  |              |
|            | ૧૧ મરતનાં, ૧૧ અશ્વિનનાં, ૪ ઉષાનાં, બાકીનાં ૪ સમસ્તનાં.                                                                                                                                         | ૧૩૮          |
|            | વેદામાં ઈંદ્ર દિક અજન્મા તા જણાતા નથી. મનુષ્યોને વિપત્તિ                                                                                                                                       |              |
| "          | આદિથી બચાવે છે તેમ પાપથી પણ બચાવે છે.                                                                                                                                                          |              |
| <b>9</b> 1 | ધોડાને કેવી રીતે-રાંધતા, પૂજતા, કાપતા, આહૂતિ આપી માંસ                                                                                                                                          |              |
|            | ખાતા તેની ઋગ્યા ૨૨ નું સ્તાત્ર અને અર્થ. (ઋગ્માંથી)                                                                                                                                            | 136          |
| \$)        | ▼ં. ગુરૂદત્તને–મી. પી-કાેટને⊨ ખુલાસાે કે -સુધ્ધનાે પ્રસાર થતાં                                                                                                                                 |              |
|            | રક્ષણ માટે દર્શન સાહિત્ય થયું, આ તક અસત્ય છે જતાં તેના યુક્તિયી                                                                                                                                |              |
|            | વિશ્વાસ મુકવા પડે છે. મેંકસમ્યુલર-ઝંદને મંત્રથી જીદા પાડી કડે છે કે-                                                                                                                           |              |
|            | અશ્વમેધનું સુકત નમુના તરીકે ખશ થશે.                                                                                                                                                            | ૧૪૨          |
| <b>9</b> 9 | અયંગ્નિ સ્થાપ્યા પછી દેવ-પિવ઼એ≀ની તૃપ્તિ. અબ્ન્યાધાનમાં એક                                                                                                                                     |              |
|            | ધાડાની જરૂર પડતી. (યત્તરહસ્ય પૃ.૨૭૧૨૮૧૨૯)                                                                                                                                                      | 27           |

| ۶P) |
|-----|
|     |

| ગ્રકરણ     | ્ર મંથના વિષય.                                                                                                                                                               | પૃષ્ઠ.            |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| ·9.1       | સૂર્યાની મારફતે મુસાફરી, છાયા પાછળ સૂર્ય અશ્વપૂર્ત્તિ,<br>યારાવલ્કયને યજીવેદ આપ્યા ત્યારે સૂર્ય અશ્લરૂપે, આથી ધોડાે સૂર્યંત્રા                                               | ų                 |
| ·13        | પ્રતિનિધી ચણાતો હોય એવાં અનુમાન છે.<br>પ્રાચીન વેદના સુકતામાં⊣યતનું નામ છે. અમાસ–પૂર્ણિમામાં<br>અનુષ્ઠિત હતા. અસંખ્ય યહ્યામાં–રાજસૂય, અગ્નિહોત્ર, અશ્વમેધ, સામ-              | ૧૪૩               |
|            | યત્ર, નરમેધ, માટા છે. અશ્વમેધ આર્યોના પૂર્વવાસસ્થાનના રૂપે છે.                                                                                                               |                   |
| 79         | ( વિવિધ ગ્રાનમાળા. પૃ. ૨૭ <del>)</del><br>યર્જ્યાનુષ્ડાન એ વેદપાંથી <b>નું પ્રધાન પ</b> ર્ણ્ય છે. થેાડી સંકીર્ણ્યતા છે.                                                      | "<br>188          |
| AI         | દેવેરના માટે હવ્યનેર ત્યાગ તે યત્ર, ત્રણે વેદ્વાના મંત્રા લપરાતા માટે                                                                                                        |                   |
| . 29       | વેદોનું બંધારણ યત્ત માટે. ( યત્તરહસ્ય. પૃ. ૧૬ા ૧૭ )<br>્રેકેવા હબ્ય બોજવતી, પિવ્રએા સ્વધા બોજવતી રાહ જીવે છે. દેલ∽<br>પિષ્ટેઓના ગ્રહણથી મનુષ્ય માત્ર બંધાયલા છે. (ય. પૃ. ૨૫) | 1E                |
| 77         | પ્રાચીત સકતોને સંઘઢ તે જાગ્યવેદ હતિહાસ જાગ્યા માટે છે,                                                                                                                       | 11                |
|            | બીજી સાધન નથી. ં( હિંદુસ્તાનતી સંસ્કૃતિ, )<br>ઋડગ્વેદઅનાર્ગો સાથેના યુધ્ધાથી ભારચક છે. તે સુક્રતામાં ⊎ંદ્ર અને                                                               | i,                |
|            | વરંખુની મદદ થએલી બતાવી છે. 📢 હિંદુ સંસ્કૃતિ. )                                                                                                                               | 174               |
| • <b>1</b> | પ્રાચીન ઋષિઓના કરતાં સાયણાચાર્યના કરેલા ઋડગ્વેદ્રના અર્થ ખરેલ<br>મનયવો તેના વિચાર. (સંસ્કૃત સા. ૪ શું)                                                                       |                   |
| 77         | રવામી દયાન દજીએ ચારા વેદામાં આવેલા વિષયાતી હું કમાં કરી<br>બતાવેલી તોંધ ( વડગુ આ સામન. પ્ર. ૭૩. )                                                                            |                   |
| 77         | ગલાવલા નાલ. ( તડ્ય બાલાવ્યન, પ્ર. ૭૩.)<br>રવામી કયાન કેજીના વેદાર્થમાં હિલક આદિના મનબેદેા.                                                                                   | ૧૪૮<br>૧૪૯        |
|            | રવામીછએ– યર્જીવેદના મહિધરાચાર્યના ઝડગ્વેદના સાયણાચાર્યના<br>અર્થનું ખંડન કર્યું પણ વિરદ્ધાર્થ પ્રાહ્મણગ્રંથાનું ખંડન કેમ નથી                                                 |                   |
|            | કર્યું? ( ઋષ્. મા. પ્ર. ૭૪ પૃ. ૨૯૭ )                                                                                                                                         |                   |
| 3,         | સ્વામીજી સાયણાચાર્યથી સહઞત ન હતા. તિલકમહારાજે તે<br>રપષ્ટ કહયું હતું કે સાયણાચાર્યજ શું કાઇ પણ વિદ્વાતોને આજ સુધી                                                            | *)                |
|            | ઋચ્ની કેટલી ઋચાએાનાે અર્થ નથી લાગ્યા.                                                                                                                                        |                   |
| ħ          | જીપ્વેદના વિષયતા વિચાર કરતાં આ પ્રાથકારે ૧૬ કલમા                                                                                                                             | -                 |
|            | આક્ષર્યકારક બતાવી છે. ( ઋપ્. આ, પ્રકરણ હર સું પૃ. ૨૮૭. ક્ષી )<br>આશ્ચર્યની ૧૩ કલમોમાં ∶કિ ચિત્ મારા વિચાર બતાબ્યા છે.                                                        | <b>१४०</b><br>१५३ |
| 1-<br>>>   | આદસ્ય ઇશ્વરથી તત્ત્વરૂપે વેદા મળતા રહેલા ખરા ?                                                                                                                               | <b>૧૫૭</b>        |
| ,1         | ગાયના વધ સંબંધે-તૈત્તરીય અને બૃહદારહ્યકના વિચારા                                                                                                                             | 251               |
| 11<br>#1   | યદ્યના પશુની છેદન વિધિ. ( કાત્યાયન ૨૬તિ )<br>યદ્યાદિકના પશુના વધના માટે ત્રિવેદી મહિુલાલભાઇનું આશ્ચય'.                                                                       | .,<br>૧૬₹         |

.

www.jainelibrary.org

,

| ં પ્રકરણ    | . પ્રંથનેર વિષય.                                                                                                                                                           | ષ્ટ્રષ્ટ.   |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 7y<br>      | ર્ગોમાંસ દ્વારા માંસાષ્ટકાતા વિચાર (ગોનીસ ઝથાસત્ર )<br>પુરૂષ, જાઉનિષ્ટત્ત અને કુમારિકાના વધતે। વિચાર. ( કુષ્ણ                                                              | <b>१</b> ९३ |
| .,          | भर्कुविह तधत्तरीय, )                                                                                                                                                       | વકપ         |
| 17<br>17    | યજીવેંક. અ. ૨૩ ખેર, મંત્ર ૧૯થી ૩૪ તેર ખિભાસ્ત અપર્ધ.<br>ગંગા સ્વર્ગથી ઉત્તર્યા પછી મસીનતા વાળા થતી ગઇ તેમ વિવેકથી<br>શુક્રેકાએની પણ સૈકડા બાજીથી પડતી દશાજ શામ એ સ્વભાવિકજ | 190         |
|             | ચૂકલાઓના પશુ સકડા બાળુવા પડાા સ્વાગ પણ આ બાળા કે છે. ( ભઈ હરિ. આર્યોના તહેવારા. )                                                                                          | 114         |
|             | જૈન ધર્મના શુહતા માટે પંડિતાના વિચારા. ( હિંદ ત-ત્વ. )                                                                                                                     | 100         |
| 11          | જેવ વમવા સુહતા માટે વાડતાવા વ્યવસા (જેવર જે                                                                                            | ાંગ         |
| 17          | ા પ્રથમાં કરીથી લખાખવી વાત બેધના માટે <b>હ</b> રી ?                                                                                                                        | 103         |
| 17<br>( )   |                                                                                                                                                                            | 194         |
| ( 23 )      | મદ્યાદિકાએ શંકરતે કહ્યું કે-વિષ્ણુતા ભાલ શાસાથી વૈદાદિકતે                                                                                                                  |             |
| )7          | હાનિ થઇ. તેઓ દાંગ કહી નિંદા કરે છે. (સર્ગ ૧ લા.)                                                                                                                           | 15          |
| -           | શિવ લિંગરૂપે પ્રગટ થયા. કરી શિવ ગુરૂપણે જન્મી શિવ આરાખ્યા,                                                                                                                 |             |
| <b>\$</b> 1 | તેથી શાંકર રૂપે જન્મ્યા. (સર્ગર જો.)                                                                                                                                       | 101         |
| ,,          | પ્રદ્ધા-મંડન રૂપે, વિષ્ણુ-પદ્મપાદ રૂપે, ખીજા પથ દેવે  આલચ                                                                                                                  |             |
| ,,          | ફપે ભૂમિ ઉપર અવતર્યા. (સર્ય ક જો.)                                                                                                                                         | 2:53        |
| <b>3</b> 1  | લાણુતાં બાલ શંકર બિક્ષા માટે ગયા. ત્યાં લક્ષ્મી પાસે ખાલાણીનું                                                                                                             |             |
|             | મર સાનાનાં આમળાંથી ભરાવી દીધું. (સર્ગ ૪ ચા.)                                                                                                                               |             |
| 1+          | શ્વેર આબા, નદીને આંગણે વહેલી કરી માલાની અહચણ દૂર કરી.<br>રાજા રાજશેષરને પુત્ર આપી સંતાબ્ધા. દર્શનાર્થ આવેલા અગરત્યાદિએ                                                     |             |
|             | માતાના પ્રજ્ઞાના ઉત્તર આધ્યા. માતાના ખેદ ટાળવા શંકરે કહ્યું કે-છવ                                                                                                          |             |
|             | ક્રમ પ્રમાણે જન્મ તે છે. ગુરૂ ઉપદેશ લીધા ત્યાં ચઢેલી નદીનું પાછી                                                                                                           | •           |
|             | ક્રમાં ક્લુમાં સમાવી દીધું. (સર્ગ ૫ મેા)                                                                                                                                   | 1∠ાય        |
| 0           | કાશીમાં સનદન શિલ્પ કર્યો. સાહમી પારથી કમલો પર ૫૫ મૂકતાં                                                                                                                    |             |
|             | ગુરૂતે મલ્યા, પદ્દમપાદ નામ સ્યાપ્યું, ગંગા પર વૃદ્ધ ખાક્ષણે ઘક્મસૂત્રતા                                                                                                    |             |
|             | અર્થ મેળવી વ્યાસરૂપે પ્રગટ થઇ ૧૬ વર્ષ આયુષ્ય વધારી અંતર્ધાત.                                                                                                               |             |
|             | પ્રયાગમાં-ગુરૂદ્રોહતું પ્રાયશ્ચિત લેવા તુષાગ્નિમાં પ્રવેશ કરતા ભદપાદને<br>મળ્યા, ગુરૂમાંત્ર આપી મંડન તરક ગયા. ( સર્ગ ૬ ઠા. ૭ મા. )                                         | 166         |
|             | મળ્યા, ગુરૂમ ત્ર આપા મડત તરફ ગયા. ( સપ ડઠા. ઉત્તા.)<br>માહિષ્મતીમાંકર્મકાંડી મંડતને અદ્વેત મનાવતાં તેની અહીં સાથે                                                          | ιςς         |
| 13          | માહબ્યતામાં-કેમ કોડા મડત્ત ખદ્દત માલતા તેવા બેત તાવ<br>૧૭ દિવસ બાદ, કામકેલીનું પ્રશ્ત થતાં સ્તુક રાજાના શરીરમાં પ્રવેશી                                                    |             |
|             | રાશીઓ સાથે ભાગ કરી તેને પશુ છતી લીધી. (સર્ગ. ૮૯૧૦.)                                                                                                                        | 140         |
|             | રાશાઓ સાથ બાગ કરા હતા વધુ છતા ગામત પૂર્વ તે કાર્ય છે. જે                                                                                                                   |             |
| **          | તરવાર ખેંચી, પદ્મપાદે નૃત્તિ હરપે ચીરી નાખ્યા. ( ૧૧ )                                                                                                                      | 163         |
|             |                                                                                                                                                                            |             |

Jain Education International

તેની પાસે જીવતા કરાવ્યા. (સર્ગ૧૨ મા. ૧૩ મા. લીધા નથા.) ,, ખ્યાનમાં માતાને મેંદી દેખી સેવામાં ગયા. સ્તુતિથી સંકરના દૂતો વિમાન લઇને આવ્યા, જવા ના પાડતાં પાછા ગયા. વિષ્ણુસ્તુતિથી વિષ્ણુદૂતા આવ્યા. વિમાનમાં બેસી માતા વૈકંઠમાં પધાર્યા. (સર્ગ૧૪ મા.)

પ્રકરણ.

"

|                       | આબ્યા. ાવમાનમાં બસા માલલ્યુકુઠમાં વધાવા. (સગ ૧૪ મા.)                           |
|-----------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 91                    | (૧) હન્નરાે શિષ્યાે ને સુધન્વા રાજા સાથે દિગ્વિજય કરવા નીકન્યા,                |
|                       | કાષાલિક્રેા સાથે ઝપાઝપી. રાજાએ હટાવ્યા,                                        |
|                       | (૨) ગેાકર્જીમાં–રાવ નીલકંઠના દૈવમતને તાેડી અદ્વૈત કચ્યૂલાવી                    |
|                       | શિષ્ય કર્યો.                                                                   |
|                       | (૩) ઉજ્જ્યનમાં-ભદભારકરને દૈલ છેહાવી અદૈલમાં સ્થાપી                             |
|                       | શિષ્ય કર્યો.                                                                   |
|                       | (૪) કાેપીન ધારી પિશાચ જેવા જેનં સાથે લાંબા વાદના અંતે                          |
|                       | તમારા સપ્તભાગી નય યાગ્ય નથી, પદાર્થોમાં એકી વખતે વિરુદ્ધ                       |
|                       | ધર્મોની સ્થિતિ સંભવતીજ નથી. લાંભા વિચાર સાથે આ ૩૩ મું.                         |
|                       | પ્રકરણ પૂરૂ કર્યું છે.                                                         |
| ( 38 )                | ્ર સાધારણ સામાન્ય વિચારાનું પ્રક્રરણ.                                          |
| \$7                   | વેદના પ્રાચીન મુખ્ય દેવા અગ્નિ, વાયુ ને સૂર્ય. ગૌણમાં સાેમ, યમ,                |
| •                     | વરૂષ્ણદિક. તે દેવાની સ્તુતિઓનો સંગ્રહ તે ઝરગવેદ, તેની ફેરકારીથી યહ્યના         |
|                       | વિધાનવાળા તે યજીવે દે ગાયનની ઢબવાળા તે સામવેદ, એ વેદત્રયી મનાતી.               |
| ,,                    | તે પછી લાંબા કાળે અનાચીના સંસર્ગથી અથવંવેદ થયે.                                |
|                       | આ ચારાના માટે–સૃષ્ટિની આદિમાં ચાર ઋષિએાના ૬દયમાં                               |
| 23                    | પરમાત્માએ ચારા વેદાના પ્રકાશ કર્યાનાં પ્રમાણા આખા વૈદિકમાં જોઇ                 |
|                       | શકારો.                                                                         |
|                       |                                                                                |
| 3,                    | ું પરમાત્મા તે પ્રજાપતિ-ક્ષમ્હા, ઘણા પાછળથી નવા કલ્યાએલા<br>પંડિતોને જણાયા છે. |
|                       |                                                                                |
| ,,                    | આ પ્રજાપતિનાં ત્રહ્યુ ચાર સૂકને: તા ઝામવેદમાંજ છે. અને                         |
|                       | વિરાદ્ધ નામનું યત્ર પુરૂષનું તા ચારા વેદામાં ગાઠવેળું છે.                      |
| "                     | જૈન ઇતિહાસમાં ૧૨ ચક્રવર્તાઓ-નાસુદેવનાં નવ ત્રિકા છે તે                         |
|                       | વૈંદિકામાં કેવા રૂપનાં ગાઠવાયાં તેના કસારા કરીને બતાવ્યા છે.                   |
| **                    | ઋપ્વેદના પ્રજાપતિનાં ત્રણુ માટાં સૂકતાતી સમજ ટું કમાં ક્રીથી                   |
|                       | પણ કરીને બતાવી છે.                                                             |
| *)                    | સુકત ૧ લું-સૃષ્ટિના પૂર્વે શું હતું ? તે પ્રલય દશાના સુકતના વિચાર.             |
| 4                     | સકત ૨ જીં-હિરણ્યગર્ભ પ્રજાપતિ-સૃષ્ટિતી ઉત્પત્તિના સમયે તે                      |
|                       | ,<br>,                                                                         |
|                       |                                                                                |
| Jain Education Intern | ational For Personal & Private Use Only w                                      |
| Jain Euucation intern | ational For Personal & Private Use Only w                                      |

#### સંચનેા વિષય.

તીથેોમાં મૃતક વિપ્ર પુત્ર પર, શંકરને દયા થતાં આકારવાણી થઇ,

78.

164

145

960

13

,, ર૧૫

" २१६

220

રર૧

**२२**३

233

૨૪૨ ૨૪૨ .

| 18        |                                                                                                                                                                                                                                       |            |
|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| પ્રકરણ    | . ગ્રંથનેષ વિષય.                                                                                                                                                                                                                      | પૃષ્ટ.     |
| -13       | એકલા હતા, સુષ્ટિના રવામી હતા; તેના ક્લરા બતાવ્યા છે.<br>સૂકત ૩ જું-વિરાટ પુરૂષ (પુરૂષ સૂકત) તે હગ્વરાે માથાવાળા, હજારે<br>આંખાવાળા, હજારેર પગ આદિના સ્વરૂપને જણાવનાર અને ચારાે વેદાેથી<br>પ્રસિદ્ધિને પામેલું. તેના ક્લરા બતાવ્યા છે. | 283        |
| "         | આ ત્રણે સૂકતેને ટુંક વિચાર કરતાં બ્રહ્માએ છવે બનાવ્યા તેના<br>સંબંધે છ પ્રશ્ના ખાસ વિચારવાને યેાગ્ય છે.                                                                                                                               | ર૪૫        |
| "         | (૧) આનંદરાંકરભાઇ-જણાવે છે કે-ઝરગ્માં-પુનર્જન્મના વિચારા                                                                                                                                                                               | २०२<br>२४७ |
| 27<br>3.2 | અનાર્યોને৷ ધર્મ અથર્વ વેદથી દાખલ થવા લાગ્યેા.<br>ભારતના ધર્મશ્રીકૃષ્ણ, ગાતમ અને શ્રીમહાવીર એ ત્રણ સુધીજ                                                                                                                               | 1)         |
| ";        | આપણી ⊎તિહાસ દષ્ટિ પહેાચે છે. તે પહેલાં પહેાચલી નથી.<br>(૨) આર્યોના તહેવારાના લેખકને–ઇંદ્ર અને શ્રીકૃષ્ણ આ એજ<br>ઇતિહાસરૂપના જણાયા, પણ થ્રદ્ધા અને મહાદેવ જણાયા નથી.                                                                   | "<br>२४८   |
| "         | (૩) મચિલાલભાઇનેઋગનાેચરા પુરૂષ, નવાજ દેવ લાગ્યો, અને<br>પ્રજાપતિઅધાના માખરે આવી પ્રદ્ભાર્ટ્ય પૂજાતાે જણાયો.                                                                                                                            | 1,         |
| "         | આત્માન દ પ્રકાશથી- ' <b>તાન્ત્વિક રૂપરે ખાંશ</b> " જૈનેઃના મૂળ તત્ત્વેાનેા<br>ટુંકમાં વિચાર. શા. ધનજી વેલછના તરક્ષ્યી.                                                                                                                | રંજલ       |
| (३५)      | મધ્યમ કાળના વૈદિક પંડિતાના એકાં વવાદમાં દુરાગ્રહ.                                                                                                                                                                                     | રપ૩        |
| ))<br>))  | પંડિત હ'સરાજ શર્મા–લેખકના અનેક્રાંતવાર્દના સંબધ્ધમાં બે બાેલ.<br>દર્શન અને અનેક્રાંતવાદમાં આરંભિક નિવેદન.                                                                                                                             | રપક        |
| "<br>"    | અતેકાંતવાદનું સ્વરૂપ અને પર્યાયને৷ વિચાર.<br>પદાર્થોનું વ્યાપક સ્વરૂપ છે. એટલે તે ઉત્પત્તિ, વિનાશ અને સ્થિતિ                                                                                                                          | રપ૭        |
| ,,        | યુક્તજ છે પણું તે સર્વથા તારા થતા જ નથી. તેથી સર્વજ્ઞોના અનેકાંત-<br>વાદજ સિંહ છે.                                                                                                                                                    | રપક        |
| "         | આ વાતની યુષ્ટિમાં⊹પ્લ`જલિના મહાભાષ્યથી જણાવ્યુ' છે કે–<br>સુવર્ણ્ય દ્રબ્ય નિત્ય, તેની પર્યાય કડાં, કુ'ડલાદિ અનિત્ય, તેથી નિત્ય અનિત્ય                                                                                                 | રકર        |
| 33        | એકાંતેમત અયેાઅ.<br>ગીમાંસકના પંડિત પાર્થાસાર મિશ્ર, કુમારિલભદ અને એક વૃદ્ધ<br>પંડિત એ ત્રણેના મત એજ છે કેપદાર્થીમાં ઉત્પત્તિ, વિતાશ અને સ્થિતિ<br>એ ત્રણે ધર્મી રહેલાજ છે.                                                            | ~ ~ ~      |
| ,,        | અ તપુ પગા પહેલાગ છે.<br>બ્યાસદેવ પ્રણીત પાતંજલયોગના ભાષ્યમાં–અનેક પ્રકારના આકારોને<br>ધારણ કરવા વાળું સાનું પોતાના મૂળ સ્વરૂપંના ત્યાગ નથી કરવું.                                                                                     | २९३        |
| **        | ગીમાંસા શ્લોક વાર્ત્તિ કમાં-કુમારિલભદે-''तस्माद्वस्तु त्रयात्मकम्''<br>અર્થકારે ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને વિનાશ એ ત્રણે ધર્મો પદાર્થાનાજ                                                                                                   |            |
|           | ખતાબ્યા છે.                                                                                                                                                                                                                           | "          |

www.jainelibrary.org

| મકરણ | ા. ગંથના વિષય.                                                                                                                                                                                                                                                                                       | મુબ્દ. |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| "    | ઉપરના પંડિતાને મળતા જૈંના પણ પદાર્થોને~દ્રવ્યરૂપથી નિત્ય, અને<br>પર્યાયરૂપથી અનિત્ય બતાવે છે પણુ એકાંત નિત્યાનિત્યરૂપ નથી માનતા,<br>તેનુંજ નામ સ્યાદ્વાદ. ( અનેકાંતવાદ )                                                                                                                             |        |
| 33   | કેટલાક વૈદિકના મધ્ય પ ડિતાએ પોતાના ગર્વથી એકાંતવાદ જાહેર<br>મૂરી જૈનાના અનેકાંતવાદના ઉપહાસ કર્યો, પર તું આજકાલના ખાહાેશ<br>પ ડિતાએ અનેકાંતવાદની આવસ્યકતાજ યાગ્ય જાહેર કરીને બનાવી છે, તે<br>એકાંતવાદીઓએ પણ સામા પક્ષને હટાવવા અનેકાંતવાદના જ આશ્રય                                                   | 17     |
| "    | લીધેલેા છે.<br>જીવો–વાચસ્પતિ મિઝે–દ્રવ્યને એકાંત નિત્યાનિત્ય નથી માનતા                                                                                                                                                                                                                               | 17     |
| *,   | કદી ભાૈદ્ધોના એકાંતપક્ષને તાેડચાે છે.<br>વસ્તુના ધર્મા જીદા જીદા હાેય પણ ધર્મા તાે એકજ. જેમ કે–મા,                                                                                                                                                                                                   | २६४    |
| "    | બ્હેન, બેટીના ધર્માે જીદા છે પણ સ્ત્રીરૂપ ધર્મા તે એકજ.<br>સાંખ્ય મલમાં–પ્રકૃતિ અને પુરૂષ બે પદાર્થ મનાયા છે ખરા પશ                                                                                                                                                                                  | રક્ષ   |
|      | તેના ભાષ્યકારે-પુરૂષ છુદ્ધિથી સર્વથા જીદી નથી કહીને અનેકાંતવાદજ<br>સ્વીકાર્યો છે.                                                                                                                                                                                                                    | २९६    |
| 33   | વૈષેશિક મતવાળા-સામાન્ય-વિશેષ બે સ્વતંત્ર પદાર્થ દ્રવ્યાત્રિત<br>ખતાવે છે પરંતુ જૈનેા દ્રવ્યના ખે ધર્મો જીદા કહે છે. તેના ભાષ્મકારે જેન                                                                                                                                                               |        |
| 73   | પ્રમાણે પદાર્થ માત્રને સામાન્યવિશેષ ઉભયરૂપના એ ધર્મોજ ખતાવ્યા છે.<br>સામાન્ય-વિશેષમાંગીમાંસક ' પાર્થસારમિશ્ર ' કહે છે કે આ<br>ગાય, આ ગાય એકાકાર તે સામાન્ય, અશ્વાદિક પૃથદ્ધ તે વિશેષ એ                                                                                                               | "      |
| 79   | પ્રત્યક્ષ જીદાજ છે.<br>સાંખ્યમાં-પ્રકૃતિને સમસ્ત કાર્ય કરનારી પ્રધાન કહી, પંચશિખ                                                                                                                                                                                                                     | २१७    |
| "    | કહે છે કેપ્રધાન નહી પણ ગતિ સ્થિતિ ઉભયરૂપની માતે.<br>પ્રધાન પ્રકૃતિર્વુ ખંડન કરતાં શંકરસ્વામીએઇશ્વરમાં દાષ ઢાળવા<br>સર્વરા કહી પ્રવૃત્તિ-નિવૃત્તિ બન્ને માનીને અનેકાંતપક્ષને!જ આશ્રય લીધે.                                                                                                            | રકટ    |
| "    | સપર કહા પ્રદાય ના પશાય બન્ન માનાન અનકાલપક્ષનાજ આશ્રય લાધા.<br>અવયવે અને અવયવી એકાંત ભિન્ન માનવા વાળાને પાર્થસાર<br>મિશ્રે બન્નેને અનેકાંતવાદમાંજ ઉતાર્યા છે.                                                                                                                                         | 17     |
| "    | કહ્યાદર્ષિએ–સામાન્ય–વિશેષ એ બે પદાર્થ સ્વતંત્ર માન્યા છે.                                                                                                                                                                                                                                            | २६७    |
|      | ભાષ્યકારે-સામાન્ય કેવલ સામાન્ય રૂપ નથી કિંતુ વિશેષરૂપ પણ છે. એમ<br>અનેકાંતપાર્થ જ ખતાવ્યું છે.                                                                                                                                                                                                       | રહક    |
| ••   | વેદાંત દર્શનમાં-અનેકાંતવાકની ચર્ચા કાેઇ જગાપર રપષ્ટરૂપે તા<br>કાેઇ જગાપર અસપષ્ટ રૂપે થએલી તા જરૂરજ છે. આમાં ભારકરાચાર્ય,<br>વિશાનભિક્ષ, નિંભાર્કાચાર્ય, વિશિષ્ઠાદ્વૈતના રામાનુજાચાર્ય, શ્રીકઠાચાર્ય,<br>શુદ્ધાદ્વૈતના વલ્લભાચાર્ય, પંચદશીકાર વિજ્ઞારપ્યસ્વામાં, આ બધાએ<br>આચાર્યોતો સમાવેશ કરેલા છે. |        |
|      | יוי זאינויוי לו לו זלו גלון אי                                                                                                                                                                                                                                                                       | રડો    |

www.jainelibrary.org

•

.

| <b>પ્રક</b> રણુ | . કાંચના વિષય.                                                                                                                | મૃષ્ઠ.      |
|-----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ` <b>)</b> )    | <b>ૈગાદ્ધ દર્શન−ક્ષચિક ≫ેકાં</b> તવાદ ખેંચે છે, પ <b>ણ અનેકાંતવાદ તે</b> ા<br>સ્પષ્ટરૂપેજ દાખલ કરેલા છે.                      | રક્ષ        |
| ינ              | શંકરસ્વામી-માયા જડ, બ્રહ્મ ચેતન, પ્રદ્ભાશી ભિન્ન નથી અભિન્ન<br>નથી તેથી તે અનિર્વચતીય બતાવે છે. ભાષ્યકાર કહે છે કે-માયા ન હોય |             |
|                 | તાે બ્લહ્મ સુષ્ટિજ નથી રચી શકતા, તેથી માયા ઢાઇને કાેઇ રૂપમાં તાે<br>છેજ. અહી અનેકાંત વિના બીજી ગતિજ નથી.                      | રહ્ય        |
|                 | અનેકાંતવાદમાં પડેલા ભ્રમની નિરૂત્તિ.                                                                                          | 265         |
| 17<br>11        | એક વિદ્વાન કહે છે કે-જૈનાના અનેકાંતવાદની સાથે પૂર્વના કેટલાક<br>આગાર્યોર્થ અન્યાયજ કરી ગયા છે.                                | 309         |
|                 | શંકર સ્વામીથી ભારકરાચાર્ય જીદા વિચારનાજ હતા પણ જૈનાના                                                                         |             |
|                 | અનેકાંતવાદના ખંડનમાં એકજ વિચારના થયા છે. તેથી બંન્તે મેટા<br>આચાર્યના લેખના વિચાર કરતાં બીજા બધાએ આચાર્યોના વિચાર             |             |
|                 | સહજથી થઇ જશે.                                                                                                                 | a٦٦         |
| ,,              | જૈને৷–વરતુને સત્ અસત્ કેવા પ્રકારથી માને છે.                                                                                  | ঃহত         |
| ,,              | જૈન–વૈદિકના દર્શનકારાના કાળનાે નિર્ણય. ચાેક્કસ ન <b>યા</b> ે પણ                                                               |             |
|                 | જૈનાચાર્ય ઉમાસ્વાતિના વિક્રમની શરૂઆત, વૈદિકના પતંજલિના ઇ. સ.<br>પૂર્વના બતાવે છે.                                             | ગ્રર        |
| (36)            | મધ્ય કાળના શંકરસ્વામીએ અને ભારકરાચાર્ય પોતાના ગવમાં                                                                           |             |
|                 | આવીને એકાંતવાદની અધાગ્ય સ્થાપના કરી જૈનીના અનેકાંતવાદનું અયાગ્ય                                                               |             |
|                 | ખંડન કર્યું. પશુ આજકાલના અનેક બાહેાશ પાંડતાએ તે વાતને                                                                         |             |
|                 | અયોગ્યજ જાહેર કરી છે. તેવા દશ બાર મહાન્ પડિતાના વિચારા પશુ<br>ટાંકીને બતાવ્યા છે.                                             | 9 9 X       |
| ,,              | અદ્વૈતાદિક એકાંતવાદનાં નામ અને તેવું ડુંકમાં સ્વરૂપ તે એક એક                                                                  |             |
|                 | પક્ષના વિચારથી પદાર્થોનું સત્યસ્વરૂપ સમજાય નહી એવા બતાવેલા નિર્ણય.                                                            | 388         |
| ૩૭              | જૈન તત્ત્વાના વિકાર-હિંદુ ધર્મ, સમજતા પંડિતા.                                                                                 | <b>૩</b> ૫૧ |
| **              | " જેન ધર્મના સિદ્ધાંત. " હેલ્મુત શાહેબનાે વિસ્તારથી લેખ તેઓ                                                                   |             |
|                 | લખે છે કે-એ ( જૈનધર્મ ) સૌથી પ્રાચીન આર્ય તાત્ત્વિક દર્શન છે.                                                                 | "           |
| **              | પંડિત અમેાધચરણ લખે છે કેઆધુનિક વિદ્રદ્વર્ગ પણ હીરા                                                                            |             |
|                 | સમાન જેનધર્મથી વંચિતજ છે. પ્રથમની માક્ક પુનઃ પોતાનુ ઉચ્ચ<br>સ્થાન પ્રાપ્ત કરશે.                                               | 3(90        |
| <b>)</b> )      | સત્ય દ્વદયના માટા માટા બાહેાશ પાંડેતા કે જૈન સાહિત્યમાં ઉડા<br>ઉતરી પાતાના સત્ય ઉદ્વગારા લોકામાં પ્રગટ કરતા ગયા છે તેવા ૨૫~૩૦ |             |
|                 | મહાન્ પંડિતાના ક્રકરા કે જે મારા હાથે ચઢેલા છે તેઓની પણ ડુંક ડુંક                                                             |             |
|                 | તાંધ ઉપકારની સાથે લીધેલી છે, ત્યાંથી જૈન સાહિત્યની સત્યતા અને                                                                 |             |
|                 | મહત્ત્વતા વિચારવાની ભલામણ કર છું.                                                                                             | 9.9X        |

www.jainelibrary.org

•

•

| પ્રકરણ | ા. અંચનેર વિષય.                                                                                                                           | પૃષ્ઠ |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ,,     | અમારા '' જૈનેતર દર્ષ્ટિએ જૈન '' નામના કુસ્તકમાં અનેક                                                                                      |       |
|        | માટા મેટટા પંડિતાના જૈન વિષયના લેખા આપેલા છે તે જોવાની                                                                                    |       |
|        | લલામણુ કર છું. આ તત્ત્વત્રયીમાં તાે માત્ર ઇસારોજ કરેલા છે.                                                                                | 323   |
| ,,     | તેમાં વાસુદેવ નરહર ઉપાધ્યે પાતાના પહેલા લેખમાં એટલે સુધી                                                                                  |       |
|        | લખે છે કે-વિશુદ્ધ વૈદિક ધર્મ તેજ જૈન ધર્મ.<br>પાતાના બીજા લેખમાં તેએા લખે છે કે-ધણા પાંડિતા સાશ ક લેખા                                    | *1    |
| 37     | લખતા રહ્યા છે, જૈન ગ્રંથોની યાગ્યતા જોતાં તેના પર અંધુ વિશ્વાસ                                                                            |       |
|        | રાખવાને બિલ્કુલ કારણ જણાવું નથી.                                                                                                          | 3/4   |
| 29     | યેાગજીવાન દુપરમહેસ લખે છે કે-પ્રાચીન ધર્મ, પરમધર્મ, સત્ય-                                                                                 |       |
|        | વર્મ રહા હા તા જૈન ધર્મ થા. જિસ્તરી પ્રભા નાશ કરનેકા-વૈદિક ધર્મ,                                                                          |       |
|        | વે! ષટ શાસ્ત્ર વે! ગ્ર'થકાર ખડે ભયે થે.                                                                                                   | રહ૧   |
| *)     | રામમિશ્ર શાસ્ત્રીજી કહે છે કે-જૈનમત સુષ્ટિ કી આદિસે બરાબર                                                                                 |       |
|        | અવિચ્છિન્ન ચલા આયા હે <sub>ન</sub> અનેકાંતવાદ એક ઐસી ચીજ હૈ ઉસે સબકા<br>માનના હી પડેગા, એોર લોકોને માના બી હૈ.                            |       |
| ,,     | ્લેકમાન્ય તિલકે કહ્યું છે કે-રંતિદેવના યત્રમે ઇતના વધ ક્રિયા થા                                                                           | 33    |
|        | કિ-નદીકા જલ ખૂનસે રકત વર્ણ હેા ગયા. બાહ્મણ ઓર હિંદુ ધર્મ મેં                                                                              |       |
|        | માંસલક્ષણ ઓર મદિસપાન ખંધ હાે ગયા યહ બી જૈનધર્મકા પ્રતાય હૈ.                                                                               | 363   |
| ,,     | કાકા-કાલેલકર લખે છે કે-જેનોનો મૂત્તિઓજ ધ્યાનના માટે હેાવી                                                                                 |       |
|        | જોઇએ. ચિત્તને એકાય કરવાની શકિત એ મૂત્તિ આમાં જરૂર છે. દુનિ-                                                                               |       |
|        | યાને તે સ્વીકારતાં હજી વાર છે.                                                                                                            | "     |
| "      | આધુનિક નિર્મલ સુદ્ધિના પડિતાનાં વિચારા જેવી રીતે કરતા જાય<br>છે તેવી રીતે પૂર્વ ઢાળના સિદ્ધસેનાદિક અનેક પડિતાના વિચારા કરેલા છે.          |       |
|        | तेमां निष्डल's सर्व होगा तत्त्वनी क भूभी छे.                                                                                              | 36X   |
| **     | જૈનાચાર્ય હેમચંદ્રજી-એટલું તે! ભાર દઇનેજ લખે છે કે-વીતરાગી                                                                                |       |
|        | જેવી મૂત્તિ <sup>૬</sup> દુનિયામાં બીજી નથી. અને અનેકાંતના જેવેા બીજો કાઇ                                                                 |       |
|        | ન્યાય માર્ગજ નથી. એમ પરીક્ષાપૂર્વક જ કહીએ છિએ.                                                                                            | 368   |
| ,,     | ડૉ. હર્મન જેકાળી-પહેલા ભાગમાં લખે છે કેજેનાને પાતાના                                                                                      |       |
|        | સિદ્ધાંતનું એટલું બધું સ્પષ્ટ શાન હતું કે ન જેવી બાબતમાં મતબેક ધરા-                                                                       |       |
|        | વનારને પેાતાના વિશાલ સમુદાયથી જીદા કરી દીધા હતા. સાથી પ્રાચીન<br>પ્ર'થા હતા તે પછી તેનું સ્થાન નવા ગ્રંથોએ લીધું હતું, તે યુક્તિ સંગત છે. |       |
|        | જેન ધર્મ એ સ્વતંત્ર રીતે ઉત્પન્ન થએક્ષે છે.                                                                                               | ૩૯૫   |
| "      | બીજા ભાગમાં-વિવાદ ગ્રસ્ત મુદ્દાએાનું સ્પષ્ટીકરણ કરતાં અનેક                                                                                |       |
| •      | પ્રમાણા આપ્યાં છે. બાહો કહે છે કે-નાતપુત્ત સર્વત્ર અને સર્વ દર્શન                                                                         |       |

1

| પ્રકરણ     | યુ. ગાંધના વિષય                                                                                                                                                                               | પૃષ્ઠ. |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| -          | પ્રાપ્ત કરવાના દાવા કરે છે. ડા. કહે છે કે–આ તા જૈન ધર્મનું ખાસ એક<br>માલિક મંતવ્યજ છે. જૈનધર્મ પ્રાચીત કાલથી આવેલા ધર્મ હાેય–સધળા<br>વસ્તુ ચૈતન્યયુકત બતાવતા સચેતન વાદ છે.                    |        |
| ,<br>,     | પરંપુ મહત્વવુકરા ગલાપલા સચલવ પાઠ છે.<br>ડૉ. પરટેાલ્ડ−કહે છે કે–આર્ય પૂર્વ કાલના છે વિશિષ્ડ જાતિઓના<br>ધર્મ હતા. જડ દેવ સ્વરૂપના પ્રાદુર્ભાવ ઉત્માદ અપરથામાં અને માનદા-                        | દ૯૭    |
|            | તિરેકમાં મગ્ત થવાથી થયેા. જીવરેવ સ્વરૂપ વાળા વર્ગ વૈરાગ્ય અને<br>તપસ્વિવૃત્તિનેાપ્રત્યેક પ્રાણિ તા શું પણ વનસ્પતિ અને ખનિજ પણ                                                                 |        |
|            | જીવ સ્વરૂપના જ છે. એવાેજ તત્ત્વ છે તે મહત્ત્વનાે <b>છે. આ</b> કારણુથી<br>જૈન ધર્મ અત્યંત પ્રાચીન છે.                                                                                          | ૩૯૯    |
| 32         | જૈન જગત્રકા સંબધવાળા દ્વિદીમાં દશ લેખા લખ્યા છે.                                                                                                                                              | X03    |
| **         | (૧) પહેલામાં-જૈન જગતના સંબંધનાં લખે છે કે-જૈન સંસ્કૃતિ<br>હી સભી દષ્ટિ સે પૂર્થ હૈ. આંતમે જિન શાસન કા હી માનના પડેગા.                                                                         |        |
| <b>9</b> 3 | (ર) બીજા લેખમાં–કલાકી દષ્ટિસે ન્યૂન્યતા અધિકતાસે હી વિચાર                                                                                                                                     | 25     |
| -          | કરકે બતાયા હૈ.<br>(ઢ) લીજા લેખમાં–જૈન જગલ્ કા નીતિસે વિચાર કરતાં–જૈન                                                                                                                          | ४०५    |
| *9         | આચાર વિચાર અત્યંત ઝેહ દર્જેકા ખતાયા હૈ.                                                                                                                                                       | ४०७    |
| 33         | . (૪) ચાેથા લેખમાં-તત્ત્વરાનકા વિચાર કરતાં-ઝેની તત્ત્વનાન હી<br>એક મેવ, પુરાતન, એક હી રૂપમેં અબતક ચલા આયા હૈ વહ એકાંગીબી<br>નહી હૈ. વૈદિક ષટ્ટદર્શન ક્લિબ્ડ બન બેઠે હૈ બલ્કિ નાનતૃબ્ણુકા શમન  |        |
|            | નહી કર શકતે.                                                                                                                                                                                  | 810    |
| **         | (પ) મા લેખમાં-ચરોપીયતા પહેલેછા માનવ જાતિ જંગલી કહ કર<br>અભા ઉત્ક્રાંતિ ખતાતે હૈ. તા કિસી એક ખાતછા હા પરંતુ શાયત સિદ્ધાંત<br>સભી કાલમેં સમાન હી રહતે હૈ. આદિનાથ ભગવાન કે કાલમેં ધર્મ કી        |        |
| · . ·      | કલ્પના પૂર્ણ રૂપમે થી.                                                                                                                                                                        | ૪૧૨    |
| بر         | (૧) છઠા લેખમાં-૯ મા તીર્થ કર કે બાદ ૧૯ મા સુધી એક એકના<br>પીછે અસંખ્યાતા કાલ વ્યતીત હોને કે બાદ હેા ચૂકે હૈ ઉનાને આર્ય<br>સંસ્કૃતિ કે મિથ્યાત્વસે ભારતીય સંસ્કૃતિકા રક્ષણ કિયા હૈ. જૈન ધર્મ   |        |
|            | ભારતીય ધર્મ સ્વાભાવિક હે.                                                                                                                                                                     | ૪૧૪    |
| 11         | (૭) સાતમા લેખમાં. જેના કા ઔર દુનીયાકા શિક્ષા દેતે કહા હૈ<br>કિ~મિથ્યાત્વસે હુળી હુઇ દુનીયા આજ વીરવાણી કી જિતની પ્યાસી હૈ                                                                      |        |
|            | ઉતની આજ તક કબી નહી થી. અાર આગે ન હાેગી. સ'સાર કે પીડા કે।<br>વીર તાણા હી દવા હૈ. પહિલે દુનિયાકા અપની ઇંશ્વરકરી ઝુડી કરપના છેાડ<br>દેની ચાહીએ. અખિલ દુનીયા મિથ્યાત્વ કે વ્યાધિસે પીડિત હૈ. જિન |        |
|            | કાર પાકાર્ય. બાળવા હુવાયા ભાગાત્ય કે આવસ પાડત 6. જિન<br>શાસનકી દવા અપપ કે પાસ હૈ. કયા દવા દેતેકી દયા નહી કરોંગે ?                                                                             | ४१६    |

www.jainelibrary.org

14

પમાડનાર માત્ર એક જૈન ધર્મ છે. (૯) મા લેખમેં-અન્ય ધર્માવલ બીયાતા દુરાગ્રહ અન્નાન જન્ય ટીકાયી હિંદુ સમાજમાં જૈન ધર્મ વિષયક અન્નાતતા પસરી રહી છે. વરતુતઃ જૈનધર્મ પૂર્શ વ્યવહાર, આસ્તિક અને સ્વતંત્ર ધર્મ છે. જૈન ધર્મ એ વિકૃત હિંદુ ધર્મ કહેવામાં આવે છે. વસ્તુત: સનાતન અને પુરાતન એવા જૈનધર્મતું વિકૃત 'સ્વરૂપ એ હિંદુધર્મ છે. એ વાત જૈનધર્મતું સંપૂર્શ ન્નાન ચએલાને સ્વીકારવી પડશે.

" (૧૦) લેખમેં નજિતશાસનની શુદ્ધતા હરકાેઇ સ્વીકારે છે. પણ વ્યવહારમાં આચરી શકાય એવું નથી. એમ કહી પ્રપંચી લાેકા પાતાની નબળાઇ હાંકવાને માગે છે. પણ અનંત મહાન્ પુરૂષોએ પાળીને બતાવેલા **છે**.

- " ઝડગ્૦૧ લા, ૭ મા, મંડળના ત્રૈવિક્રમ વિષ્ણુ તે ૯ મા ચક્રીના માટાભાઇ દીક્ષિત, લબ્ધિ સંપન્ન, વિષ્ણુ કુમાર રાજધિં, તેમાં અવતારી વિષ્ણુતી અયેાઅ કલ્પના ક્રે–અગ્તિ, વાયુ અને સૂર્વનું નિર્માણુ કરનાર, ત્રણુ પગલાં મૂકતાં ત્રણુ લોકના રચનાર ખતાવેલા છે તેના વિચાર.
- " અષ અપૂર્વ ગ્રંથમાં પ્રથમ મદદ આપનાર ભાગ્યશાલિઐાની નામાવલીતું લિષ્ટ.
  - આ સંથમાં આવેલા કેટલાક પ્રંથાતી તાંધ.

### ગ્ર'શના વિષય.

(૮) લેખમાં-દેશ કાલાદિકથી બદલાતા નિયમા, અને આત્માત્કર્ષ-કારી કયારે પણ નદી બદલાતા નિયમા એ બેને ભેલા કરીને લોકાએ ઘણા ધોટાળા પેદા કરેલા છે. વરતુત: દેશકાલ અને પરિસ્થિતિ મુજબ ધર્મ કાંઇ બદલાતા નથી. અહિંસાદિ વતા બધા જીવાના ઉત્કર્ષને માટે એક સરખા જ મહત્ત્વના છે. કિશ્ચિયન સંસ્કૃતિ ધર્મ નહી કહી શકાય. તેમજ વૈદિક, મહમ્મદી, કિશ્ચિયન આદિ પંચાને સાર્વધર્મ નહી કહી શકાય. તેમજ વૈદિક, મહમ્મદી, કિશ્ચિયન આદિ પંચાને સાર્વધર્મ નહી કહી શકાય. તેમજ વૈદિક, પાડ માટી અને શહ એવા જૈન સિદ્ધાંતને માત્ર ધર્મ કહી શકાય. માક્ષ પ્રમાડનાર માત્ર એક જૈન ધર્મ છે.

પ્રુષ્ઠ.

822

812

४२४

822

www.jainelibrary.org

પ્રકરણ.

15

25

# ખંડ બીજો.

¢3≪\$⊅\$€\$€\$

# સામાન્યરૂપે ગુરૂનું સ્વરૂપ.

પ્રકરણ ૧

ધર્મના માર્ગ પોતે આચરી પછી બીજાને ખતાવે તે શરૂ.

अवद्यमुक्ते पथि यः प्रवर्तते अवर्तयत्पऽन्यजनंच निःस्पृहः सप्त्व सेव्यो स्वहितैषिणा गुरुः स्वयंतरँ स्तारमितुं क्षमः परं ॥

ભાવાર્થ --- જે ધન ધાન્યાદિકના સંગ્રહથી નિઃસ્પૂહ બનેલા છે તે હિસા, જીઠ, પારકાધનની ઇચ્છા તેમજ સ્ત્રીઓના વિલાસ અને ખેતીવાડી આદિની કડાકુટથી રહિતજ થએલા હાય, તેજ ધમંમાં પ્રવૃત્તિ કરી શકે છે અને બીજાઓને પણુ ધમંમાં પ્રવૃત્તિ કરાવી શકે છે. તેથી તે આ સંસારથી તરવાને અને લાેકોને તારવાને પણુ સમર્થ જ હાય છે માટેજ પાતાના આત્માના હિતની ઇચ્છાવાળાઓએ તેવા સ્પૃહા વિનાના શરૂઓની સેવા અવસ્થજ કરવી. કારણ તેવા નિઃસ્પૃહ શરૂઓના સમાગમ વિના જીવાને આ દુ:ખમય સંસારથી તરવાના રસ્તા મળી શકતાજ નથી, તેથીજ તેવા શરૂઓની સેવા અવસ્થજ કરવી. કારણ તેવા નિઃસ્પૃહ શરૂઓના સમાગમ વિના જીવાને આ દુ:ખમય સંસારથી તરવાના રસ્તા મળી શકતાજ નથી, તેથીજ તેવા શરૂઓની સેવા કરવાની જરૂર છે બાકી જે ધન ધાન્યાદિકના સંગ્રહ કરવાવાળા અને પાંચે ઇંદ્રિયાના સુખને દુંઢવાવાળા તે નતા પાતે સંસારથો તરવાના માર્ગ પકડી શકે છે તેમજ નતા બીજાને પણુ તેવા માર્ગે ચઢાવી શકે છે. આ સ્થૂલ વાત સર્થને માન્ય થાય તેવીજ છે માટે તેવા નિઃસ્પૃહ થએલા શરૂઓની સેવા અવસ્થજ કરવી અને તેમ કરવાથીજ સત્ય માર્ગ મલી આવે છે. તેમજ દુનીયામાં એક એવી વાત પણુ પ્રસિદ્ધ છે કે-દુહાઃ-ગરૂરલાભી ચેલા લાલચી, દેાનું ખેલે દાવ, દાનું ડુએ બાપડે, બેઠ પથ્થરકી નાવા 1 ૧ ા એ વાત ધ્યાનમાં રાખવા જેવી છે.—

સદાચારવાળા જ્ઞાની તેજ વિશેષ શરૂ ?

विदलयति कुबोधं बोधयत्याऽऽगमार्थं सुगति कुगतिमागौं पुण्यपापे व्यनक्ति अवगमयति कत्याऽकृत्यभेदं गुरुर्यों भवजलधिपोत स्तं विना नास्ति कश्चित् ॥

ભાવાર્થ:--પ્રથમ અસત્ય સિદ્ધાંતાના વચના સાંભળવાથી યએલા કુણુહના નાશ કરવાને સમર્થ હાય, તે કુબાધના નાશ કરીને પછી-આગમાર્થ એટલે સત્યસિદ્ધાંતના અર્થના ખાય કરાવે, ત્યાર બાદ-સારી અને નઠારી ગતિમાં લઇ જનાર પુષ્ય અને પાપના માર્ગના પ્રકાશ કરે, તે પછી દાન, પુષ્ય, પરાપકાર આદિ પુષ્ય કૃતોના લેદોના અને હિંસા, જુઠ, ચારી, પરસીગમન, લાેલ આદિ પાપ ક્રત્યાના લેદોના જેમકે–એક સાધુ માર્ગના ક્રત્યાના લેદોના અને બીજા ગૃહસ્થ માર્ગના કૃત્યાના ભેદોના ભિન્ન ભિન્ન પછાથી સમજાવી ઝાધ કરાવવાને પણ સમર્થ હાય, તેજ જ્ઞાની આ સંસાર રૂપ સમુદ્રમાં જહાજ (નાવરૂપે) જીવાને તારવાને સમર્થ ગણાય તેવા ગુરૂવિના બીજો કાેઇ જહાજ રૂપે નથી. હવે એ શરૂ સંબંધના બન્ને કાવ્યના દુંકમાં સાર એ છે કે પ્રથમ હિંસાદિકના પાપથી રહિત થએલેા અને બીજા જીવોને પણ તેવા અઘેાર પાપ કર્મોને છેાડાવતાે પાતે આ સંસાર સમદ્રથી તરે છે અને બીજા છવાને પહ તારે છે પાતે તરે તેજ બીજાને તારે જેમ જહાજ. બીજી વાત એ છે કે, જ્ઞાની ગુરુ વિના શિષ્યમાં જ્ઞાન હાતં નથી તેમ ગુરૂના સદ્દવર્તન વિના શિષ્યમાં પણ સદ્દવર્તન આવેજ નહિ એ નિર્વિવાદ છે માટે પ્રથમ ગુરૂએાનું સદ્વતાન હેલું જ બેઇએ તાેજ પરંપરામાં સદ્વર્તન ટકી શકે છે માટેજ અમા તેવા ઉત્તમ પુરુષના સદઽસદ્વર્તનના વિચાર કરીને બતાવવાના પ્રયત્ન કરીએછીએ.

ા ઇતિ ધર્મના માર્ગ પાતે આ**ચરા પછા બીજાને** બતાવે. તેમાં જ્ઞાની હાેય તે વિશેષ ગુરૂ ખંડ બીજે પ્રકરણા ૧ા

## વૈદિકમતના ગુરૂ વ્યાસ ઋષિ. કલમ પાંચથી.

પ્રકરણ (૨) વેદવ્યસના માટે પુરાણકારોના ભિન્ન ભિન્ન અભિપ્રાયેષ ૧૮ પુરાણેના કર્લા–વ્યાસ સ્કંધ પુ.– (૧) સ્કંધ પુરાણ-ચાેથા કાશીખંડ અધ્યાય ૧ લેા. શ્લાે. ચાેથાે. अष्टादश पुराणानां कर्ता सत्यवती सुतः सुताऽग्ने कथयामास कथां पापाऽपनोदिनी ॥४॥

ર

ખુંડ ૨

| પ્રકરણ ૨ જું. વૈઠિક મતના વ | >યાસ | ગુરુ. |
|----------------------------|------|-------|
|----------------------------|------|-------|

ભાવ:શંઃ---અઢારે પુરાણેાના કર્તા વ્યાસ હતા અને તેવ્યાસે પાપને ૬૨ કરવા વાળી કથા કહી અતાવી હતી જા

(૨) જન્મતાંજ ૧૮ પુરાણુ બનાવી વનમાં ગયા. ભાગવત્, શંકાકોષ. શંકા ૧૮૧ મી પૃ. ૨૩ માં.

'' વ્યાસજીને৷ જન્મ માતાના પેટથી થયે৷ કે તુરતજ ૧૮ પુરાષ્ટ્ર અનાવી જમીનથી ઉઠીને જગલમાં નહાસી ગયા. પારાષ્ટ્રીઓ બતાવશે કે શા ભયથી ન્હાસી ગયા ?

વ્યાસજીના સખધે કિંચિત વિચાર---કાેઇપણ માણુય પાતાના વિચારામાં પ્રથમ બહારના વિચારાને લેળવીને પછી તે ( પાતાના વિચારા બીજી વસ્તુમાં કલ્પે છે. જૈનાની માન્યતા ખાસ એવી છે કે જે કેાઇ તીર્થો કર થવાના હાય તે પૂર્વના ભવમાં પાતાના સુકૃત્ય ચાગથો જે ત્રણ જ્ઞાન મેળવેલા હાય તે ત્રણ જ્ઞાન સાહેતજ જન્મ લે છે, તેથી તેમને તીર્થ કરના ભવમાં કલા કૌશલ્યાદિક કાેઇપણ વ્યવહારિક જ્ઞાન બીજાની પાસે શીખવાની જરૂર પડતી નથી. પણ તેઓ તેમાં સ્વતઃ સિદ્ધરૂપનાજ હાય છે. આ જૈનોની માન્યતાને ગ્રહણ કરી પુરાણકારે વ્યાસજીના સંબંધમાં ગાેઠવી એવું લખી દીધું હાેય કે વ્યાસ જન્મતાની સાથે અઢારે પુરાણ બનાવી જંગલાં ચાલ્યા ગયા. એમ મારૂ ખાસ અનુમાન છે. કારણ (૨૪) ચાવીશ અવતારામાં વ્યાસજીને (૧૯) ઐાગ-ણીસમા નંબરે ગે/ઠવેલા છે તેમના પૂર્વ કાળમાં કલ્પેલા અવલારામાં કે કેાઇ પણ ઋષિમાં આવી કલ્પના કરવામાં આવેલી જણાતી નથી. માત્ર વ્યાસ ભગવા-નમાંજ કરવાનું શું કારણુ ? જન્મતાં અઢારે પુરાણુ અનાવવાનું તેા દ્વર રહ્યું પણુ તેમની આખી ઉંમરમાં પણ બનાવ્યાનું સંભવતું નથી. આતે કેોઇ કેોઇ પાછલથી થએલા પ્રાહ્મણુ પંડિતાએ બીજા મતાના સંઘર્ષણુમાં આવ્યા પછી તે તે મતના વિષયાને પાતાની અનુકૂળતા પ્રમાણે ગ્રહણ કરી સ્વેચ્છતાથી ઉંધું છતું પુરાણામાં ગાઠવી પાતાનાં નામ છુપાવ્યાં છે અને પાતે મહાત્મા અની લાકોને ઉધે રસ્તે દારવાના પ્રયત્ન કરેલાે હાેય ! એમ આ કેલવણીના સમયમાં દરેક વિચારી પુરૂષોને જણાઇ આવે છે.

(૩) વ્યાસની માતઃએ વૃક્ષને ભેઠી પુત્ર પેઠા કર્યાં.ભારત શંકાકોષ–શંકા ૧૨૨ મી. પૃ. ૧૬ મું

(૪) ''વ્યાસનું વીર્ય અરણીની લાકડીઓ ઉપર પડવાથી તે લાકડીઓને ગર્ભાશય નહિંહાવા છતાં શુકદેવજીના જન્મ થયેા. શું આ પણ સંભવિત છે કે?"

| 8     |       |   | d      | ત્ત્વ | ત્રયીમ | ીમાંસા | •    |       |       | • | ખંડ | 5       |
|-------|-------|---|--------|-------|--------|--------|------|-------|-------|---|-----|---------|
| ····· | ~~~~~ |   | ~~~~~~ |       | ~~~~~~ | ~~~~~  | ~~~~ | ***** | ~~~~~ | · |     | · • • • |
|       |       | _ | -      |       | ~      | ~      | ~    | *     | •     | • |     | •       |

(૫) વ્યાસની માતાની ઉત્યત્તિ માછલીથી, તેમની સાથે પારાસરની જબર જસ્તી, ભાગવત. શ. ૧૨૭ મી. પૃ. ૧૭.

" વ્યાસની માની ઉત્પત્તિ પ્રથમ માછકીથી થવી પછી તે મત્સ્યેાદરીથી પારાશરે ધુમર વરસાવી અંધકાર કરી જબર જસ્તી કરવી. શું સંભવિત છે કે ? તે દિવસે બલાત્કાર સંભાગની કલમ કે કાેર્ટ નહિ હશે કે ?

આમાં વિચારવાનુ કે-જૈન પ્રમાણે મહાદેવજીની ઉત્પત્તિની કથામાં-ચેટક રાજાની પુત્રી સુજેષ્ટા સાધ્વીની સાથે પેઢાલ નામના પરિવાજકે પોતાની ધુધ વિદ્યાર્થી અંધકાર ફેલાવી અકાર્ય કરેલુ, તેથી સત્યકીની ઉત્પત્તિ જણાવેલી છે, તેા તે સંબંધ ઉલટ પાલટ કાેણામાંથી કાેણે કર્યો તે વિચારવાનુ કામ ઇતિ-હાસગ્નાનુ છે. અમાેએતા જૈનઅને વૈદ્યિક એમ બન્ને તરફના ઇતિહાસ બતાવી દીધા છે.

॥ ઇતિ—(૧) બ્યાસ ૧૮ રે પુરાજ્યનાકર્તા, રકંધ–પુ ૦ (૨) જન્મતાંજ અનાવી વનમાં ગયા, ભાગ ૦ (૩) ઘક્ષને ભેટવાથી સત્યવતીને વ્યાસપુત્ર ભારત. (૪) વીર્ય અરજીી પર પડતાં શુકદેવ; ભાગ ૦ (૫) માતાની ઉત્પત્તિ માછલીથી તેમની સાથે પારાસરની જખરજસ્તી, ભાગ ૦ એમ કલમ પાંચથી વ્યાસના વિચાર.

## **ફરીથી કલ**મ ચાર.

(૧) વ્યાસના અવતારરૂપે ઇશ્વરે પુરાણુ બનાવ્યાં ભગવત શં. ૩૭૬ પુ. ૫૪,

" ઇશ્વરે વ્યાસનાે અવતાર લઇને પુરાણ અનાવ્યાં. શું ઉચિત છે કે ? "

(૨) મહાદેવથી લડી વ્યાસે વ્યાસકાશી બનાવી. શં. ૨૪૪ ની પૃ. ૩૪ કાશીખંડ.

" બ્યાસનું મહાદેવજીની સાથે લડવું અને બ્યાસકાશી અલગ બનાવવી. શું સંભવિત છે ? " આ વાતના વિચાર સ્કંધ પુ૦ ૪ થાે ખંડ **તેના બીજા ભાગના** અધ્યાય હ્દ મા, પત્ર ૩૩૫ માં જીવાે.

(૩) વેકાદિક બનાવી વ્યાસ મૂઢ થયા પછી ભાગવત બનાવ્યું. શં.૩૪૦ મી પૃ. ૪૮ સું. દેવી ભાગવત સ્કંધ ૩ જે.

> वेवशाखा पुराणानि वेदांतं भारतं तथा ॥ इत्या संमोहसंमूढोऽ भवं राजन् ! मनस्यऽपि ॥

| પ્રકરણ ૨ જું. | વૈદિકમતના વ્યાસ ગુરુ. |  |
|---------------|-----------------------|--|
|---------------|-----------------------|--|

ભાવાર્થ-વેદોની શાખા, અને પુરાણુ તથા વેદાંત સૂત્ર અને ભારત અનાવી હું વ્યાસ માહથી મૂઢ થઇ ગયા ત્યારે ભાગવત અનાવ્યું તેા ભલા એ માનતીય અને પ્રમાણિક શી રીતે માની શકાય ? "

> (૪) ખધા શાસ્ત્રોથી ભાગવતને ઘણું હલકું જણાવ્યું છે. પદ્મપુરાણ. ( શ. ૨૪૪ પૃ. ૩૫ )

''वेदैर्विहीनाः प्रपठंति शास्त्रं, शास्त्रेण हीनाश्च पुराणपाठाः, पुराणहीनाः रूषिणो भवंति, अष्ठास्ततो भागवता भवंति ॥

વેદથી વિદ્ધીન હાેય તે શાસ્ત્ર ભણે છે. શાસ્તથી વિદ્ધીન હાેય તે પુરાણ ભણે છે. અને જે પુરાણથી વિદ્ધીન હાેય તે ખેતી કરનારા હાેય છે અને એ બધાથી જે વિદ્ધીન હાેય છે તે ભાગવતી ખને છે. શું આશ્લાેકાનુંસાર ભાગવત વાંચવાવાળા ભ્રષ્ટ નથી શુ ! "

વ્યાસના સખંધમાં કિચિત્ વિચાર–સ્કંધ. વાળાએ અઢારે પુરાશુના કર્તા વ્યાસ એમ ચાથા ખંડમાં લખીને બતાવ્યા તેા આ સ્કંધ પુ૦ અઢારમાં ગણાય કે નહિ ?

ભાગવતવાળાએ --- જન્મતાંજ અઢારે પુરાછુ બનાવી બ્યાસને વનમાં નાસી જવાનું લખીને બતાવ્યું અને એજ પુરાછુવાળાએ -- વનમાં ગયા પછી વ્યાસનું વીર્ય અરણીમાં પડયા પછી શુકદેવજીની ઉત્પત્તિ બનાવી. વળી ભાગવત વાળાએ -- બ્યાસને ઇશ્વરના અવતારમાં ગાઠવી ફરીથી પછુ અઢાર પુરાછુના કર્તો લખીને બતાવ્યા, તારે દેવી ભાગવત્ વાળાએ - વેદ, વેદાંત, અને પુરાણુના અન્તે ભાગવત બનાવ્યાનું લખીને બતાવ્યું. છેવટે પદ્મપુરાછુ વાળાએ -- ભાગવતને ભ્રષ્ટ સ્વરૂપનુ લખીને બતાવ્યું. મહાભારતવાળાએ વૃક્ષનુ આલીંગન કરી ચરૂ ખાધા પછી સત્ય વતી થી વ્યાસની ઉત્પત્તિ બતાવી. ભા વાળાએ -- પારાસરે ધુમ્ર વર્ષાવી મત્સ્યાદરીથી વ્યાસની ઉત્પત્તિ બતાવી. આ બધી વાતામાંથી આપછે કઇ વાતને સતારૂપે ગ્રહણ કરવી ? અને આ બધા લેખકામાંના કરી સચ્ચા ?

ા ઇતિ—(૧) ઇશ્વરે વ્યાસ થઇ પુરાણુ બનાવ્યા ભાગ૦ (૨) મહાદેવ સાથે વ્યાસ લડયા તેથી વ્યાસકશી જુદી, સ્કંધ પુ૦ (૩) વેદાદિકમાં મૂઢ થયા પછી ભાગવત૦ (૪) શાસ્ત્રોમાં હલકું ભાગવત, પદ્મપુરાણુ૦ એમ કલમ ચાર તેના વિચાર વિષ્ણુએ વ્યાસના અવતાર લઇ જન્મતાંજ ૧૮ પુરાણા બનાવ્યાં આમાં સત્ય કર્યુ ?

Ý.

| Ę | તત્ત્વત્રયી−મીમાંસા.                   | ખંડર    |
|---|----------------------------------------|---------|
|   | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ | <b></b> |

પ્રકરણ ૩ જી-વેદામાં હિંસા છે તે ધર્મ છે, શંકર દિગવિજયમાં તેને આગ્રહ, શંકર દિગવિજય પ્રકરણ. ૨૬ માં, આનંદગિરીજી લખે છે કે---

"रे, रे, सौगत ! नीचतर ! किं किं जल्पसि ? अहिंसा कथं धर्मों भवितुमईति । यागीय हिंसाया धर्मरुपत्वात्-तथाहि अग्निष्टोमादि ऋतुः छागादि पशुमान् , यागस्य धर्मरुपत्वात् । सर्व देव तृप्ति मूलकत्वा च । तद्वरा स्वर्गादिफलदर्शनाच । पशुहिंसा श्रुत्याचारस्तत्परै रंगीकरणीया तद्वतिरिक्तस्यैव पाखंडत्वात् तदाचाररता नरकमेव यांति-" छेदनिंदा: परा ये तु, ये तदाचार वर्जिता:, ते सर्वे नरके यान्ति, यद्यपि ब्रह्मबीजजाः" इति मनुवचनात् । हिंसा कर्तब्येत्यत्र वेदा: सहस्रं प्रमाणं वर्तते । ब्रह्म, क्षत्र-वैदय, शूद्राणां वेदेतिहास पुराणाचारः प्रमाणमेव तद्ऽत्यः पतितो नरकगामी चेति. "

ભાવાર્થ — બૌદ્ધ સાથેના સંવાદમાં ત્યાં આનંદગિરી જણાવે છે કે – ભારત વનપર્વનો અધ્યાય ૧૨૭ માં સામક રાજ્ એ પાતાના જતુ નામના પુત્રના યગ્ન કરેલા છે, માટે રે, રે, બૌદ્ધ ? નીચમાં નીચ ? તું શું કહી રહયા છે. અહિંસા રૂપ ધર્મ કેવી રીતે થઇ શકે ? યજ્ઞ સંબંધી હિંસા છે તે ધર્મ રૂપની છે, કેમકે છાગાદિ પશુથી થતા અગ્નિષ્ઠામાદિ યજ્ઞને ધર્મ રૂપ કહેલા છે અને તે ધર્મ સર્વ દેવાના તૃપ્તિ મૂલના છે અને તેના દ્વારા સ્વર્ગાદિકનું ફળ પ્રાપ્ત થાય છે, માટે બ્રુત્યાચારમાં તત્પર રહેવાવાળાઓએ-પશુ હિંસા 'અંગીકાર કરવી અને શુતિ આચારવિનાના ધર્મ છે તે પાખંડ રૂપના છે અને તેવા ધર્મના આચારવાળાઓ નરકમાં જાય છે – " છેદની નિંદા કરનારા, તેના આચારને વર્જનારા પદ્યપિ તે પ્રદ્ધાબીજથી ઉત્પન્ન થએલા હાય તેા પણુ તે બધા નરકમાંજ જાય છે. " એમ મનુઝદ્રષિએ કહેલું છે. માટે હિંસા કરવી, આમાં હજારા વેદોનું પ્રમાણ છે. તેથી પ્રાહ્યણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય અને શુદ્રોએ વેદ, ઇતિહાસ અને પુરાણના આચારોને પ્રમાણ કરવા તેથી બાકીના બધાએ પતિત થએલા નરકમાંજ જાય છે તેથી

આમાં મારા બે બાલ-આ લેખના લખવાવાળા લલે અક્ષરાના પંડિતા-માંના માટા પંડિત હશે, પણ સત્ય બુદ્ધિના પંડિતામાંના પંડિત તા નહિજ હાય? અગર બે સત્ય બુદ્ધિના પંડિત હાત તા આ બીચારા ગરીબ પશુઓના ઉપર આટલી બધી કુરતા ન વાપરતા ? અગરબે નિરપરાધી જીવાનાં પ્રાણ લેતાં સ્વર્ગ મળી જતું હેલ ત્યારે તા મહાકષ્ટથી સધાય એવા યમ, નિયમ, ધ્યાન, ધારણાદિક જે હિંદુ શાસ્ત્રોમાં લખાયા છે તેની શી જરૂર હતી ? માટેજ આ

| પ્રકરણ ૩ ન્યું. | વેદ પુરાણેામાં નિર્દયતાના વિચારા. |  |
|-----------------|-----------------------------------|--|
|-----------------|-----------------------------------|--|

લેખ સત્યબ્રુદ્ધિથી લખાએલાે હાય એમ જહ્યાતાે નથી. મેઃટા પુરૂષોને વધારે આપણે શું કહેવું ?

વેદામાં હિંસા ખતાવી ધર્મ ખતાવનાર-શંકર દિગવિજય.

#### માંસાદિ માટે કરેલેા હિંસક યજ્ઞાપદેશ.

(૧) યદ્યોમાં પશુએોને પ્રાદ્યણે મારતા, ભાગવત સ્કંધ ૪ થેા. અધ્યાય ૪ થેહ પત્ર ૧૦ સું. શ્લેહ ૬ ઠેહ ( મ. મી. પૃ. ૧૦૯ )

'' જ્યાં ચારે તરફ બેઠેલા બ્રાદ્મણાે વેદ ધ્વનિ કરીને યજ્ઞના પશુઓને ઞારી રહ્યા છે, અને દેવતાઓ પણુ ત્યાં બેઠેલા છે. માટીનાં, કાષ્ટનાં, લાેહાનાં, સુવર્ણુનાં, કુશનાં, અને ચામડાનાં બનાવેલાં પાત્ર મુકેલાં છે. તે ચજ્ઞમાં સતી પહેાંચી. ઇત્યાદિ. "

(૨) માંસ ભક્ષકાે યજ્ઞના જીવાને સ્વર્ગ બતાવે છે ? શં. ૨૧૩ મી. પૃ. ૨૮ સું. ( વિષ્ણુ પુરાણુ. )

પુરાણેમાં લખ્યું છે કે–ચત્તમાં જે પશુ મરાય છે તે સ્વર્ગે જાય છે તે. પૌરાણીએા પાતાના બાપને મારી સ્વર્ગે કેમ નથી માેકલતા ? "

(૩) હાદ્માએ યજ્ઞના માટે પશુઓને બનાવ્યા છે. મનુસ્મૃતિ અધ્યાય પ મા શ્લાક ૩૯ મા અને ૪૦ મા. ( મ. મી. પૃ. ૧૮૫ થી. )

પ્રદ્ધાએ પોતાની મેળે યત્તના માટેજ બધાએ પશુઓની રચના કરી છે અને યત્ત છે તે સંપૂર્ણ સિદ્ધિઓના માટે છે. તેથી યત્તમાં જે પશુઓનો વધ કરવામાં આવે છે તેને વધ સમજવા નહિ. ૩૯ કેમકે બધી ઔષધીઓ, પશુઓ વૃક્ષો, તિર્થ આ અને પક્ષીઓ જે જે યત્તના માટે મરણ થએલા છે તે બધાએ ઉચી ગતિમાંજ જાય છે. ૪૦ ાા "

આમાં મારા વિચારા-પ્રથમ જીવેાનાે વધ કરવાે તે આર્યોનાે ધર્મજ નથી. જે ચાલતાે યજ્ઞ ધર્મ છે તે આત્મિક ધર્મથી તદ્દન વિરૂદ્ધ સ્વરૂપનાે છે ? પ્રદ્ધાની ઉત્પત્તિ પુરાણેામાં અનેક પ્રકારથી અનિયમિત પણાથી બતાવેલી છે. એટ-લુંજ નહિ પણ મહાદેવથી, સાવિત્રીથી, અને દેવતાએાથી વારંવાર શાપિત થવાથી પ્રદ્ધા સત્તા વિનાના થઇ બેઠેલા છે. છતાં જણાવવામાં આવ્યું છે કે મુખાદિકથી પ્રાદ્ધાણાદિક પેદા થઇ ગયા, અને પશુઓ આદિને પેદા કર્યા. કાઇ

· · -

પુછે કે કયા કાળમાં અને કયા સ્થાનમાં ? તાે એને કઇ ઉત્તર છે કે ? અમારા વિચાર પ્રમાણે તા વિષયાભિલાષીઓએ લોકોને આત્મિક ધર્મ છેાડાવી ઉધે માર્ગે ચઢાવેલા હાય એમ સમજાય છે ? બે એમ ન હાત તા આત્મિક ધર્મની ભગૃતિના સમયમાં યગ્ન ધર્મને શું કરવાને ઢાંકી સુકવા પડતા ? તેથી ઉપરતું લખાણુ કાઇપણુ પ્રકારથી યાગ્યપણુ થએલું હાય એમ આપણુાથી કછલ રાખી શકાય તેમ છે ? વિચાર કરીને જુઓ સુગ્ન પુરૂષોને વધારે શું કહેવું !

(૪) એક પુત્ર હાેમા, સાે પુત્ર થશે, લાેમેશ ઉપદેશ. મહાભારત વનપર્વ અધ્યાય ૧૨૭ માં ( શં. ૪૫૨ પૃ. ૭૨ )

" સાેનક રાજાને સાં પુત્ર ઉત્પન્ન કરવા માટે, લાેમશ ઋષિએ સાેનકના પુત્ર જતુને કાપી-તેના યજ્ઞમાં હાેમ કર્યાે. શું આ માનવા લાયક છે ? જીવતા માણુસને કાપીને યજ્ઞમાં હાેમવું, અને તેથી દેવતાનું પ્રસન્ન થવું. શું આ અદ્યારીઓના કર્મ જેવું નથી ? શું એવા ભાેગ લેનારને દેવતા પદવી આપવી ચાેગ્ય છે ? આવા મનુષ્યના ભાેગ આપવા માંડયા હશે ત્યારેજ કંટાલી બુદ્ધદેવે અહિંસા ધર્મ કહાડયા હશે. આજના પારાણીઓ ઘણા પુત્રવાળા થવા (વસ્તી વધારવા) કેમ પાતાનાં એક છાકરાને યજ્ઞમાં હાેમતા નથી ? શું આ વાક્ય ભગવાન વ્યાસજીનાં છે ? ઇત્યાદિ. "

આ લેખમાં જરા વિચારવાનું કે લામશ ઝાષિએ સા પુત્ર થવાની આશા ભતાવી સામક રાજાના પુત્ર જનુના હામ કરાવ્યા. આમાં કાેઇ ધર્મની બાબત હાય તેમ જણાતું નથી. માત્ર સ્વાર્થ પુરતીજ હશે એમ લાગે છે.

દુનીયા સ્વાર્થના માટે વિજયાદિકમાં - એક એકના નાશના માટે અનેક પ્રકારની ખટપટા કરતી આવી છે અને વર્તામાનમાં પણ થતી બેઇએ છિએ જેણે જેવા પ્રકારના લાગ જડી આવે તે તેવા પ્રકારના ઉપાયા યાજી ગયા છે અને યાજી પણ રહ્યા છે. તેવા પ્રકારના વિચારામાં મુખ્યપણે રાજ્યમાં પુરાહિતાની સલાહ પણ લેવાતી હતી. ગાદીની માલિકીના હક માટા પુત્ર હાય તેના ગણાય છે તેમાં અણળનાવ થતાં આવા પ્રકારના ઉપાયા યાજી શકાય કે નહિ ? કહ્યું પણ છે કે '' शीझं नरंकवांछा चेत् दिनमेकं प्रराहित : '' જેને નરકમાં જલ્દી જવાની ઇચ્છા હાય તેણે એકજ દિન પુરાહિતના અધિકાર સ્વીકારવા.

6

ખં. ૨

પ્રકરણ ૩ જુ માંસ ખાવા ના પાંડે તેઓને દુર્ગાતેના ભય.

ભુવે કે વેદોમાં-માતૃમેધ, પિતૃમેધ, પણ લખાયા છે અને તે પ્રમાણે પીપલાદે પોતનાંજ માતાપિતાને યત્તમાં હામાવી પોતાનું વૈર લીધેલું એમ પ્રાચીન ઇતિહાસથી જણાય છે. તે કદાચ તેવા યત્તાથી મોટા ફળની આશા રખાતી આવી હાત તા આજ સુધીમાં તેવા યત્ના થતાથી મોટા ફળની આશા રખાતી આવી હાત તા આજ સુધીમાં તેવા યત્ના સે કડા નહિ પણ હજારા થઇ ગયા હાત ! અને તેના પુસ્તકા માટાં મોટાં સે કડા લખાઇને બહાર પડી ગયાં હાત. આ મારૂં દુંકપણાનું અનુમાન સજ્જન પુરૂષોએ વિચારવા જેવું છે. જે કદાચ આ મારા વિચારા અયોગ્ય લાગતા હાય તા તે સજ્જના પાતાના ખરા વિચારા બહાર પાડશે તા તે વિચારાને વળગી પડવા એક નહિ પણ આખી દુનીયાનાજ લોકા તેણે વળગી પડશે. સ્વાર્થમાં આંધ અનેલી દુનીયા કશું અકાર્ય કરતાં પાછી પડે તેવી છે ! માટે પૂર્વકાળમાં થએલા આ બધા થન્ને ધર્મના માટે થએલા હાય એમ જણાતું નથી પણ ધર્મના રસ્તાથી ચુકીને થએલા હશે એમ મારૂં અનુમાન થાય છે. તે સમયમાં ભુદેવાનું રાજ્ય સ્વતંત્ર હતું તેથી તેમણે તે સમયમાં કાઇ પુછે તેવું ન હતું. ઇત્યલાં ‼

( ૫ ) શ્રાદ્ધમાં માંસ ન જમે તેા, પશુરામ વર્ષ જેટલાં સુધી નરક,

વસિષ્ટ સ્મૃતિ પૃ. ૪૩ સું. શ્લે ૩૧ મા.

" ક્ષપ્દ્રનું નેાતરૂં માની લઇ ત્યાં ગએલાને માંસ પીરસ્યું હેલ અને જે તે માંસ ન ખાચ તા તે બ્રાહ્મણુ કે મુનિ–પશુના શરીરમાં જેટલા રામ ( સૂક્ષ્મ કેશ ) હાેય તેટલા વર્ષો સુધી નરકમાં જઇને પડે ૩૧૫ "

આ લેખ-ત્યાગીએાના ઉપદેશથી ત્યાગી થએલા બ્રાદ્મણેાને નરકને। ભય બતાવી પાતાની પંક્તિમાં ભેલવવા માટે લખાએલે। હાય એમ સમજાય છે. નહી તા દયાલુઓને નરક શી ? જો એમ હાય તા अहिंसा परमो घર્મ રૂપ જે વેદની ુતિ છે તેના અર્થજ શા ?

( ૬ ) માંસાદિકથી બ્રાદ્મણે માટેનું શ્રાદ્ધ તે અગસ્તિ ખાઇ ગયા. લવિષ્ય પુરાણ પૃ. ૪૯૯-શં-૩૫૭-પૃ. ૫૨ )

'' એક દિવસે ઇલ્વલે અગસ્તિ મુનિએ શ્રાહમાં જમવાને આમંત્રણ કર્યું ત્યારે અગસ્તિ સુનિએ કહ્યું કે તે જે તમામ વિપ્રાના માટે માંસા**દિ ભાજન** 2

Ŀ

| ૧૦ તત્ત્વત્રધી–મીમાંસા. ખંડ |
|-----------------------------|
|-----------------------------|

એકત્ર કર્યું છે તે સઘળું હું એકલાેજ ખાઇશ. ઇલ્વલે તે માગણી કબૂલ રાખી અને અગસ્ત મુનિજીની આગળ સંપૂર્ણ માંસ પીરસી દીધું અને અગસ્તિ મુરૂ જ્ઞાની ચટ કરી ગયા. શું આ વાત યથાર્થ છે કે. ? ''

( ૭ ) શ્રાહ્યાદિમાં માંસ ખાવામાં દાેષ નથી યાજ્ઞ વલ્કય સ્મૃતિ અધ્યાય ૧ લાે. શ્લાે. ૧૬૯ માં. ( મ. માં. પૃ. ૧૯૦ )

" અન્નન અભાવમાં માંસ ભક્ષણ કર્યા વિના પ્રાણ જતાં હાેય તે৷ રાગમાં, નિમંત્રિત કરેલું શ્રાહમાં, અને પ્રાક્ષણ નામવાળા ( વદેાકત સરકાર-વાળા ) યજ્ઞમાં માંસ ભક્ષણ કરતા હુવા, તેમજ દેવતાનું અને પિતરોનું પૂજન કરતાં બચેલા માંસને આવાવાળા દાષને પ્રાપ્ત થતા નથી. ઇત્યાદિ. "

અનાથ, ગરીબ, નિરપરાધી જીવાને મહાત્રાસ આપ્યા વિના માંસ કયા પ્રકારથી પ્રાપ્ત થાય ? તા પછી મહાત્રાસ આપતાં દેાષ નથી એમ કેવી રીતે કહી શકાય ? દેવતા અને પિતરા શું માંસ ખાય છે ? કહેશો કે ખાતા નથી તાે પછી આ બધા પ્રપંચ શાના માટે ?

ઇતિ-(૧) ચર્સામાં બ્રાહ્મણા પશુઓને મારતા ભાગ ગ (૨) માંસ ભક્ષકો તે જીવેને સ્વગે જવાનું કહેતા. વિષ્ણુ. પુગા (૩) બ્રહ્માએ ચજ્ઞના માટે પશુઓ બનાવ્યા. મનુસ્મૃતિ ગ (૪) એક પુત્રના હાેમથી સા પુત્રાની આશા, ભારત ગ (૫) શ્રાહ્વનાં માંસ ન જમે તે નરકમાં, વશિષ્ટ ગ (૬) બ્રાહ્મણુાના માટેનું માંસાદિક અગસ્તિ ખાઇ ગયા. ભવિષ્ય પુગ (૭) શ્રાહ્યાદિકમાં માંસ ખાતા દેશ્ય નથી, યાજ્ઞવલ્કય ગ એ કલમ સાતના કરી બતાવેલા વિચાર ખંડ-બીજે પ્રકરણ ત્રીજા મુંગા

ા કલમ ૧૫ થી કરેલા વિચાર વાળું પ્રકરણ ૪ શું. માંસાદિકના શ્રાહથી શું પિતૃઓ તૃપ્ત થતા હ**શે** કે બ્રાફાણે **?** ( ૧ ) પૂબ્લિત માંસને ખાતાં દાેષ નથી, ન ખાય તે પશુ થાય. મનસ્મૃતિ -અધ્યાય ૫ માે. શ્લાે. ૩૨ માે અને ૩૫ માે(મ**. મી.** ૫. ૧૮૪) '' વેચાતું લાવેલું માંસ, જીવેાને મારીને પેઠા કરેલું માંસ, અથવા પિતસેનું પૂજન કરી લેવે પછી તે માંસને આવાવાળા દુષિત થતા નથી. ૩૨ા શ્રાહમાં અને મધુપર્કમાં શાસ્ત્રની મર્યાદાથી બનેલું માંસ જે આતા નથી તે મરીને પરલાેકમાં ૨૧ વાર પશુને! જન્મ લે છે ૩૫ા. "

આમાં જરા વિચાર–માંસના લાલચુએાએ માંસને અદ્ધષિત ઢરાવ્યું છતાં તેવા પુણ્યાત્માને ઘૃષ્ણા ઉત્પન્ન થતાં ન ખાય તેા તેલેું પાતાની પંકિતમાં લેળવવા જે એકવીશવાર પશુ ચાેનિમાં ઉત્પન્ન થવાના લય ખતાવ્યા તે વિચારવા જેવા શું નથી ?

### પૂર્વના માટા સુનીએા શું હિંસકજ હશે ໃ

(૨) મનુસ્મૃતિ અધ્યાય. ૫. માે. શ્લેષ્ક. ૨૨, ૨૩ માં ( મ. મી. ૫. ૧૮૨ )

" ચજ્ઞના માટે, તેમજ પાલન કરવાને ચાેગ્ય માતા પિતા આદિના માટે સારાં સારાં હરિણેા અને પક્ષીઓને છ્રાહ્મણુ મારે. કેમકે પૂર્વકાળમાં થએલા અગસ્ત્ય મુનિએ તે પ્રમાણે કરેલું છે અને તેનાથી પણુ પૂર્વ કાળમાં છ્રાદ્મણેાના તેમજ ક્ષત્રિયાના, યજ્ઞમાં પછુ જે હરણા અને પક્ષિઓ હતાં તેનાથી પુરાડાસ થઇ ગએલા છે માટે તેમ કરવાને હરકત નથી. "

આમાં જરા વિચાર— દુનીયામાં ચાલું વ્યવહાર હાેય તેના ઉપદેશ દેવાની જરૂર, મહાત્માઓન હાેતી નથી ? તેમાં અનીતિ કે અચાગ્ય હાેય તેણે અટકાવવાના ઉપદેશ મહાત્માઓ કરે ? તાે પછી જે અઘાર કર્મ હાેય તેના ઉપદેશ મહાત્માઓથી કેવી રીતે કરી શકાય ? તેવા અઘાર કાર્યમાં તાે છવા પાતાના પૂર્વ કર્મના ભનિષ્ટ સંયોગોમાં પડેલા રવભાવિકપણાથીજ કરી રહેલા છે. તેવા અનિષ્ટ કાર્યમાં મહાત્માઓ ઉપદેશક બની જાય તેતા અનિ-ષ્ટમાં અનિષ્ટજ ગણાય એમ જૈન સિદ્ધાંતના ઉપદેશ છે. વૈદિક મત્તના કેટલાક કપદેશકા પાતાના વિષયાની લાલચમાં પડેલાઓમાં ઉદ્યટીજ ગંગા વહેતી હોય તેવા લેખાે આપણી નજરે જેવામાં આવે છે. આકી અનિષ્ટ કાર્યમાં ઉપદેશ દેવાની જરૂર મહાત્મા પુરૂષોએ સ્વીકારીજ નથી તેા પછી કેવી રીતે લખી શકાય કે–હરિણે અને પક્ષીએા બ્રાહ્મણુ મારે !

(૩) યજ્ઞ શ્રાહ્યાદિકમાં ભળીને જે માંસ ન ખાય તે બ્રામ્હણુજ નહિ. વ્યાસ-સ્મૃતિ. પૃ. ૨૫ માં શ્લે. ૫૬ માં. (મ. મી. પૃ. ૧૯૭)

" યજ્ઞમાં કે શ્રાહમાં જેડાએલાે બ્રામ્હણુ માંસ નથી ખાતાે તે વ્રાહ્મણુ-પણાથી રહિત થાય છે. તેમજ પિત્રદેવતાઓનું પુજન કરીને શીકારથી મેળવેલું માંસ જે ખાતાે નથી તે પણુ બ્રાહ્મણુપણાથી રહિતજ થાય છે. ૫૬ "

કાેઇ પંડિતે લખ્યું કે–શ્રાહમાં કે યજ્ઞમાં ભળીને જે માંસ નથી ખાતા તે નરકમાં જાય, ત્યારે બીજા પંડિતે બ્રાહ્મણપણાથી ભ્રષ્ટ કહ્યો. અવા આવા પ્રકારના લેખા જેતાં એમ સમજાય છે કે–ળા લાેકના સુખમાં મગ્ન થએલા પંડિતાેએ ધર્મના બ્હાને આ અયાેગ્ય પ્રવૃત્તિ ચલાવેલી હાેવાથી ઘણા લાેકોને માન્ય જણાતી નથી.

( ૪ ) વેદાદિભણે-માંસાદિકથી દેવેાની તૃપ્તિ કરતાં પિતરાની તૃપ્તિ. યાસવલ્કય સ્મૃતિ અધ્યાય. ૧લેા, શ્લાેક ૪૫ ૪૨ મા (મ. મો. પૃ. ૧૮૯)

" જે ખ્રાદ્ધાણુ દિન દિન પ્રત્યે પ્રશ્નોતરવાળા વેદ-વાકચાને લાણે છે અને ખ્રાદ્ધ આદિ પુરાણેનો પાઠ કરે છે અને મનુઆદિ ધર્મશાસ્ત્ર, રૂદ્ર, દૈત્યમંત્ર, યજ્ઞોની કથા, સારતાદિ ઇતિહાસ વિદ્યા, એ અધાં શાસ્ત્રોને શક્તિને અનુસાર નિત્ય લાણે છે અને માંસ દુધ લાતથી દેવતાઓને તૃપ્ત કરે છે તે મધ અને ઘ્રતથી પિતરાની તૃપ્તિ કરે છે. ૪૫ ા ૪૬ ા"

જીવેાની ગતિ કર્મને અનુસરતી માનીએ તેા-પિતરાેનાં ગતિ કઇ થઇ માનવી ? માંસાદિકથી તૃપ્ત થતા દેવેા ઉંચ્ચ કોટિના હાેતા નથી માટે શમ દમાદિકના માર્ગ છાંડી બીજે માર્ગે જતાં આત્માને લામ મળી શકતાે કથી માટે ઉપરના લેખ વિચારતા જેવા છે.

| પ્રકરણ ૪ શું. | માંસ મેળવવાના અનેક હપાયા.         | ૧૩ે |
|---------------|-----------------------------------|-----|
| -             | ા માંસ ન ખાય તાે પશું થાય, મનુ૦ ! |     |

(૨) પૂર્વેના મેહા મુનિએા શું હિંતક હશે ? મનુ૦ા 👘

(૩) યજ્ઞ શ્રાહાદિકમાં માંસ ન ખાય તે હાદ્દાજીજ નથી. વ્યાસવા (૪) માંસદિકથી દેવાની તૃષ્તિ કરતાં પિતરાની તૃષ્તિ થાય, યાજ્ઞ વલ્કયવા એમ કલમ ચારના વિચાર.

જ્યાં જેઇએ ત્યાં માંસની લાલચનાજ લેખા રાજે બે હજારા ગાયોને મરાવી દાન દેનાર રંતિ દેવ.

(૫) મહાભારત વનપર્વ અધ્યાય ૨૦૮ ∶માે. પ્રલેહ ૮ થી ૧૦ ( મ. મા. પુ. ૧૧૦)

" હે બ્રાહ્મણુ ? રાજા રોતિદેવ રસેહામાં નિરંતર બે દજાર પશુઓ અને બે હજાર ગાયોને મારીને તેના માંસની સાથે અન્નાદિક અપાયો કરતુ તેથી તે રાજાની અતુલ કીર્તિ સર્વ જગેહ્વર ફેલાઇ હતી. ઇત્યાદિ. "

આમાં કિંચિત્ વિચાર-રંતિદેવ ચાર હજાર જીવોનેા સંહાર કેોઇના ઉપદેશથી કરતા હશે કે પાતાની મેળે ? જે પાતાની મેળે કરતા હાત તા તેના ભક્ષકા અને પ્રશંસકા દયાવાળા ઉત્તમ તા ન હાેત ? તેથી આવી પાપમચ પ્રવૃત્તિ કરનાર કરાવનાર શિષ્ય શુરૂમાં તરહ્યુ તારહ્યુ કયેા ? તેના વિચાર સાધારહ્ય માહ્યસ પહ્ય કરી શકે તેમ છે '

(૬) ૫૦, ૨૫ પાડા, બકરાંથો તર્પંચુ કેાનું થાય **કે લવિષ્ય પુરા**ચુ ઉત્તરાર્ધ અધ્યાય ૧૨૬ મા ( શ**ે ૩૬૫** પૃ. ૫૩

" મહાનવમીના વૃતમાં એમ લખ્યું છે કે--આઠમના રાત્રીના જાગરણુની વિધિ--નટ, વેશ્યા આદિના નાચ કરાવી રાત્રી વ્યતીત કરવી. સવાર થતાંજ સા અગર પચ્ચાસ, અથવા પચ્ચીશ--પાડા, બકરાં વિગેરે બલીદાનમાં ુચઢાવે અને

દારૂના ઘડાથી પરમેશ્વરીનું તર્પણુ કરે. વહજી વાહ ! ! અમારા પૌરાણીજીઓને તે પૂજ્ય કરાવતાં ચકાચક થતી હશે ? મફતના દારૂ અને માંસ મળે તે શું કામ છાેડે ? "

આ પુરાજ્યકારના વિચારા કેટલા હલકા અને કેવા નિર્દયપજ્ઞાના હશે ? આવા આવા અનિષ્ટ લેખાેથી દુનીયામાં પાંપનાે પ્રચાર થયેા હાેય એમ અનુમાન ન કરી શકાય ? તેવા અનિષ્ટ લેખકાે ધર્મની પ્રવૃત્તિને ચલાવવાનાે ઠાવાે કેવી રીતે કરી શકતા હતા ? તે સુજ્ઞાને વિચારવાનું છે.

( ૭ ) શચ્યાદિકના દાનમાં પણ દ્રષ્ઠ, માછલી ન ચુકયા. 🚽

યાજ્ઞવલ્કય અધ્યાય ૧ લો. શ્લે ૨૧૪ મા. (મ. મી. પૃ. ૧૯૧)

( ૮ ) ગણેશની ભેટના ખ્હાને માંસ લેવાના પ્રયત્ન.

યાજ્ઞવલ્ક્રય સ્મૃતિ અ. ૧ લાે. શ્લાે. ૨૮૭ થી ૨૮૯. (મ. મી. પૃ. ૧૯૩)

" કાચા અને પકાવેલાે ભાલ, લિલાની પીઠીની સાથે મળેલું અન્ન, મછ, પકાવેલું માંસ, કાચું માંસ, વિચિત્ર પ્રકારનાં કુલ, સુગંધી વસ્તુ, ત્રણ જાતની મદિરા, મૂલી, પુરીએા, પુડા, એરંડાની માલા, દહીભાલ, ગાેલવાળી ખીર લાડવા, એ બધાંને ભેગા કરી ગણેશજને ભેટ આપે. ગણેશ પાર્વલીજીની સ્તુલિ કરે અને પૃથ્વી ઉપર માશું નમાવીને નમસ્કાર કરે. ૨૮૭, ૮૮, ૮૯ નાે અથ. "

પ્રથમ ગણેશની ઉત્પત્તિ-પાર્વતીના હાથના મેલ આદિથી બતાવેલી, નિર્ણુય વિનાની છે. દેવા નૈવેદ્ય ખાતા નથી પણ પૂજકાના નિર્વાહ માટે હાય તા તેવા પ્રકારનું નૈવેદ્ય તેમના માટે શું અચાગ્ય ન ગણાય ? આ ભેટમાં ત્રણ જાતની મદિરા અને કાચું પાકું માંસ લખ્યું તે કાેના માટે ? એ વિચારવા જેવું છે.

( ૯ ) ભંગીના પાત્રમાંથી માંસાદિક લેતાં શુદ્ધ. અત્રિસ્મૃતિ. પૃ. ૪૪માં શ્લાેક. ૨૪૯ માં. ( મ. મા. પૃ. ૧૯૭ )

| પ્રકરણ ૪ | શું. | માંસ | મેળવવાના | અનેક | <b>હપાયે</b> ા. | ૧પ |
|----------|------|------|----------|------|-----------------|----|
|----------|------|------|----------|------|-----------------|----|

" લીલું માંસ, ઘૃત, તૈલ, અને કળથી ઉત્પન્ન થએલું તૈલાદિ, ભંગીના પાત્રમાં રાખેલાં હાેય પણ તેના પાત્રમાંથો આપણા પાત્રમાં લઇ લઇએ કે શુદ્ધ થઇ જાય ૨૪૯ ા "

ભગીના નામથી લડકવાવાળા બ્રાહ્મજીને પાતાનાં પાત્રમાં પડતાંની સાથે લાહિથો પચપચું લીલુ માંસ શુદ્ધ શા કારણુથી ?

ા ઇતિ (૫) દિનપ્રતિ બે હુજાર ગાયેાના માંસનું દાન દેનાર રંતિદેવ, ભારત ગ (૬) ૨૫-૫૦ પાડા, બકરાનું તર્પણુ કેાનું ૧ ભવિષ્ય ૦ પુગ (૭) શબ્યાદિ દાનમાં પણુ દુધ, માછલી ન મૂકયાં, યાજ્ઞવલ્કય ગ (૭) ગણેશની પૂજાના બહાને માંસ લેવાના પ્રયત્ન, યાજ્ઞવલ્કય ગ (૮) ભંગીના પાત્રમાંથી માંસાદિક લેતાં શુદ્ધ, અત્રિસ્મૃતિ. ગ કલમ પથી ૯ ના વિચારનું સ્પષ્ટીકરહ્યુ.

(૧૦) બ્રાહ્મણાદિ અતિથીના માટે અળક કે અકરા પકાવે.

વશિષ્ટ સ્મૃતિ પૃ. ૨૦, ૨૧ માં. કલમ ૮ મીનાે ભાવાર્થ ( મ. મી. પૃ. ૧૯૬ )

" અને જે શ્રુતિમાં લખ્સું કે આવેલા પ્રાદ્મણુ, ક્ષત્રિય, રાજા અથવા અતિથીના માટે–માટા બળદને અથવા માટા બકરાને પકાવે, એ પ્રમાણે પ્રદ્મણાદિક અતિથીના સત્કાર કરે. ૮ા "

ધ્રાદ્માથુ કે અતિથી ( સાધુ ) ના માટે ખાસ ઉપયોગી જાનવરાના નાશ કયા ગુણુને માની બતાંવ્યા હશે ? શું સત્કારના માટે બીજી ઉત્તમ ચીંજો મહાત્માને નહિ દેખાઇ હોય ?

(૧૧) ઝાયેઓ પ્રાથુ લેવાનું કહે, જીવાને કાેનું શરથુ ? મનુસ્મૃતિ અધ્યાય છ ઠાે દ્રલાક ૧૮ માે. ( મ. મી. પૃ. ૧૮૨ )

" શ્વાવિધ, ( સેહ ) શલ્ય-સેહની તુલ્ય માટા માટા કેશવાળા ગાધા, ગેડા, ઠાચબા, શશલા, પાંચ નખવાળા એ પાંચ અને ઉંટને છેાડીને બીજા એક તરફના દાંતવાળા ભક્ષણ કરવાને ચાેગ્ય છે એમ મનુ ઝાધ કહે છે. " તત્ત્વત્રયી--મીમાંસા.

આ બિચારા નિરપરાધી જીવેા–પરવશપણાથો અજ્ઞાની પશુઓના તેા ભક્ષજ થઇ રહ્યા છે, પણુ માટા જ્ઞાનીઓ અને મહાત્માઓ તેમના ભક્ષ કરવા લલચાય ત્યારે જ્ઞાની અને અજ્ઞાનીઓમાં ફરક કયા માટા ગુણુથો માનવાે ? તે વાત અમા ખરી રીતે સમજી શકતા નથી.

(૧૨) બ્રહ્માએ અધા જીવેા આવાને સ્ચ્યા માની શકાય ? મનુ સ્મૃતિ અધ્યાય ૫ મા. ક્રલેાક ૨૮ થી ૩૦ સુધી. ( મ. મી. પૃ. ૧૮૩ )

" પ્રદ્ધાએ સંપૂર્ણ જવાને અન્નરૂપે કલ્પેલા છે. ચાખા આદિ સ્થાવર જવા છે અને પશુ પંખી આદિ જંગમ જીવા છે. આ અધું સંપૂર્ણ જીવાનું ભાજન છે. અર્થાત પાતાના પ્રાણની રક્ષા માટે ભક્ષણ કરે પણુ સદાકાળ ભક્ષણ કરે નહિ. જેમકે-ચર જીવા ( મૃગાદિક ) ના માટે, અચર જીવ વસ્તુ ( તૃણાદિક છે ). અને દંપ્ટ્રા વિનાના હરણ આદિના માટે અને હાથવાળા મનુષ્યાદિકાના માટે, હાથ વિનાના જે મચ્છાદિકા છે તે, અને સિંહાદિક શરવીર જીવાના માટે ભીરૂ હાથા આદિક. એ સર્વ પ્રાણીઓ એકેકના ભક્ષ્ય છે. તેથી ખાવાવાળા જીવા ખાવાને યેલ્ય પ્રાણીઓને આય તેથી તે દ્વિત થતા નથી કારણુકે બધાએ પ્રાણીઓને ખાવાના માટેજ પ્રદ્ધાએ સ્ચેલાં છે. " ૨૮, ૨૯, ૩૦ "

પ્રથમ તો આપણે પ્રદ્વાનીજ ઉત્પત્તિ વિચારીએ-એક વખત દેવીના હાથ ઘસવાથી. વળી બીર્જો લેખ જેતાં એક ઇંડાથી. વળી ત્રીજો લેખ જેતાં વિષ્ણુની નાભિ કમલથી. વળી ચોથો લેખ જેતાં શિવજીની બાંહથી. એમ અનેક પ્રકારે પરવશતાથીજ ઉત્પન્ન થએલા જણાય છે. તો પછી તેમને સંપૂર્ણ જીવેાને અન્ન રૂપે કલ્પેલા છે અને બધાએ જીવા ખાવાને માટેજ રચેલા છે. એમ કયા પ્રકારથી સિદ્ધ કરી શકાય ? વળી કહેવું કે-ખાવાને યોગ્ય જીવાને ખાવાથી દ્વયિત થતા નથી. આ લેખના અર્થ શા ? શું તેવા માંસના ભક્ષક જીવા માક્ષમાં જતા હશે કે સ્વર્ળમાં ? પુષ્ઠય પાપને માનવાળા ડાહ્યા પડિતાના નિદ્યપણાના આવા લેખા હોય ખરા કે ?

વળી જુઓ--આ સૃષ્ટિ અનાદિકાળથી ચાલતી આવેલી છે અને ભવિષ્યમાં ચાલ્યા કરવાનીજ છે. જુવા ''જેન દષ્ટિએ જગત્'' સંબંધીના પહેલા લેખ અને સુષ્ટિ કર્તાના સંબંધના જુવા બીજો વૈદિક મતના લેખ. સૃષ્ટિ કરવાના દાવા કેટલા દેવા કરી રહ્યા છે. વિચારીને જીવા--તેમાંના કચા સાચા ? વસ્તુની સ્થિતિના વિચર શું આ મહાત્માએ નહિ કર્યો હાય ?, જે પોતાનાજ સિદ્ધાંતના વિચાર પ્રકરણ ૪ શું. માંસાદિકથી પિતરાની વૃષ્તિ ખતાવનારા ગુરૂઓ. ૧૭

કર્યો હોત તે৷ આ અધું હાદ્દાંએજ પેદા કર્યું એવું નજ લખી શકતા માટે આ લેખજ વિચાર પૂર્વંક યેાગ્ય લખાયેા છે એમ અમેાને જરાપણુ લાગતાે નથી. આપ સજ્જના પણુ વિચાર કરશા તા સારાજ મતને મલતા થશા કે કાઇ સત્ય વસ્તુ એક સ્વરૂપવાળી બતાવી સ'તાપ આપશા. "

(૧૩) મૃત્રાદિકના માંસથી દશરથતું શ્રાદ્ધ ઝાષિઓ જગ્યા.

પદ્મપુરાણુ પ્રથમ સુષ્ટિ ખંડ, અધ્યા. ૩૩ માે. પત્ર ૯૭ સું. શ્લાેક છ૭ થી ૮૪ સુધીના સાર–( મ. મી. પૃ. ૧૦૭ )

'' ઋષિઓએ-સમચંદ્રજીને કહ્યું કે તમા રાજા દશરથતુ' શ્રાહ કરા તેમાં પવિત્ર માંસ, અને ધાન્ચાદિકથી બ્રાહ્મહ્યુાને ભાજન કરાવા. તે સાંભળીને રામચંદ્રજીએ લક્ષ્મહ્યુજીને કહ્યું કે-માંસાદિકથી ભાજનની તૈયારી કરાવા. ત્યારે લક્ષ્મહ્યુજી-ખરગાસ, ખુગાદિ, જાનવરાને મારીને લાવ્યા. બીજી સામગ્રી પહ્યુ તૈયાર કરી. સીતાજીએ રસાઇ બનાવી. ઋષિએા, ધ્રાહ્મણા ભારદ્વાજ આદિ સ્નાન કરીને આવ્યા. પૂર્વાકત ભાજન જમ્યા પછી દક્ષણા લઇને ચાલ્યા ગયા ઇત્યાદિ.

આ શ્રાહમાં-જમદગ્નિ, ભારદ્રાજ, લાેમશ, દેવરાત, શમીક, આદિ પણ હતા અને એ બધાએ માટા માટા જાવિઓએ માંસ ખાધું હતું. " આમાં ચાેડા વિચાર '' अहिंसा परमो घर्मः '' એ વેદની શ્રુતિનું પાલન કરવા માંસાદિકના ત્યાગી તે નાસ્તિક કચા પ્રકારથી ? અને માંસાદિકના લાલચુઓ તે અર્સ્તિક કયા પ્રકારથી ? અને તે ગુરૂના ગુજીવાળા પણ કયા પ્રકારથી ?

(૧૪) કોશિકના ૭ પુત્રા ગાયને ખાઇ નિર્ભય થયા.

પ#પુરાણુ–સક્ષિ ખંડ અધ્યાય ૧૦ મા. શ્લાેક પરા ૫૭ (મ. મી. પૃ.૧૦૮)

વળી કૌશિક ઝષિના સાત પુત્રાએ એક ગાયને મારી નાખી, પછી શ્રાહ કરી તેનું માંસ ભક્ષણ કરી ગયા. પછી શંકા રહિત થઇને ગુરૂજીને કહેવા લાગ્યા કે હે શુરૂદેવ ! ગાયને તાે વાઘ ખાઇ ગયા. આ વાછરડા બચી ગયા છે તે લઇ લ્યા. આવી રીતે તે સાતે જણાઓ વૈદિક બળના આશ્રય લઇને ક્રૂર કર્મમાં પણ નિર્ભેષ થઇને ગાયને ખાઇ ગયા. ઈત્યાદિ. " १८

ખંડ ગ

વળી જીવો-અંજ કોશિકના સાત પુત્રોના અધિકાર.

મત્સ્યપુરાણુ, અધ્યાય ૨૦ માં ( મ.મી. પૃ. ૧૬૯ )

" એજ કોશિકના સાતે પુત્રો ગાયને મારીને ખાઇ ગયા અને ગુરૂજને આવીને કહ્યું કે–ગાયને વાઘ મારીને ખાઇ ગયે. ઇત્યાદિ. "

આમાં કિંચિત્ વિચાર–આ ગાયના વધમાં ત્રણુ પાપ મુખ્ય છે. ૧ નિરપરાધી ગાયના વધતું, ( ૨ ) ગુરૂદ્રોહિપણાનું અને ( ૩ ) તદ્દન જીુઠ બાલવાનું, વૈદિક બળના આશ્રયથી કેવી રીતે છુટી ગયા તે વિચારવાનું છે.

( ૧૫ ) ગેંડાદિકના માંસથી પિતરાને અક્ષય કળની પ્રાપ્તિ. ચા. સ્મૃતિ. અ. ૧ લાે. શ્લાેક ૨૬૦ા૨૬૧્મા (મ. મી. પૃ. ૧૯૨)

" ગેડાનું માંસ, મહા શલ્ક મછતું માંસ, મધ અને સ્યામક આદિ અન્ન, મુનિઓને, વળી લાલ બકરાનું માંસ, કાલાશાક, ગરડા અને ધોળા વર્ણુવાળા બકરાનું માંસ, એ સર્વ જે પિતરાના માટે આપે છે અને ગયાજીમાં જે કાંઇ શાક ફલાદિક પિતરાના વાસ્તે આપે છે, એ સર્વ અક્ષય ગુણુવાળું થઇ જાય છે, અને ભાદરવા વદિ તેરસના દિવસે અથવા .મધા નક્ષત્ર યુક્ત તેરસના દિવસે, જે કાંઇ વસ્તુ દાનમાં પિતરાના માટે અપાય તે બધું અનંત ગુણુવાળુ થઇ જાય છે. "

આ અધા પ્રકારના માંસતું દાન લેતાં શું તેમને ઘૃગા ઉત્પન્ત નર્જિ થતી હાય ? જે જીવાના પ્રાણ લેવામાં આવતા હશે તેમના તરકના આશીર્વાદ અક્ષય સુખને આપવાવાળા મળતા હાય તેમ આપણાથી કખૂલ કરી શકાય તેમ છે ? ન જાણે તે વખતના મુનિઓ અને પ્રાદ્યણા કેવા પ્રકારના ધર્મ અને કેવા પ્રકારની અંધાધુંધી ચલાવતા હશે તે આજે સર્વ કેાઇને વિચારવાના વિષય થઇ પડેયા છે.

ાા ઇતિ-(૧) અતિથીના માટે બળદ કે બકરા પકાવે. વશિષ્ટા (૨) ઝષિએા પ્રાણુ લેવાનું કહે તા જીવાને શરણુ કેલું મનુગ (૩) બ્રદ્ધાએ બધા જીવા ખાવાને રચ્યા તેમ માની શકાય મનુગ (૪) મૃગાદિકના માંસથી દશસ્થતું શ્રાહ્ય ઝષીઓ જમ્યા. પદ્મપુરાણુગ (૫) કૌશિકના સાત પુત્રો ગાયને ખાઇ નિર્ભય થયા પદ્મ અને મત્સ્યપુગ (૬) ગેંડાદિકના માંસથી પિતરાને પ્રકરણ ૫ મું. માંસાદિકથી તૃષ્તિ બતાવનારા ગુરૂઓ. ૧૯ અક્ષયની પ્રાપ્તિ, પાજ્ઞવલ્કચ સ્મૃ, એમ કલમ ૪, ૫ થી ૯, ૧૦ થી ૧૫ સુધીનેષ કરેલા વિચાર. ખંડ. બીજે પ્રકરણ ૪ શું. હ

## પ્રકરણ પ મું.

(૧) શ્રાહ્વાદિકમાં બ્રાહ્મણેોએ જીવોને સક્ષણ કરવા. ચારુવલ્કય સ્મૃતિ અધ્યાય ૧ લેો શ્લેોક ૧૭૭ મેા. ( મ. મી. પૃ. ૧૯૦ )

" પાંચ ન માનલા જંગલી જીવા-સેધા, ગાેધા, કાચખા, શલ્લક, અને રાશલાં અને મછ જાતિના-સિંહ જેવા મુખવાળા મછેા, લાલ રંગવાળી માછલી, છીપના આકારવાળા જીવા. આ બધા કહેલા જીવા શ્રાહ આદિકમાં પ્રામ્હણાેએ અક્ષણ કરવા. શ્લાે. ૧૭૭ આમાં અડધા શ્લાેકના અર્થ વધારેના લીધેલા છે."

મનુસ્મૃતિની સાથે આ સ્મૃતિનાે ઉપદેશ પણુ મલતા જેવાે છે. શ્રાહના કે યજ્ઞના બહાને પશુઓના પ્રાણુ લેતાં ધર્મ કેવી રીતે ? બ્રામ્હણ્રેાને પશુઓના પ્રાણુ લેતાં, પરસ્તીનાે કે વેસ્યાના સંબંધ કરતાં પાપ નહિં. શું બ્રામ્હણ્રેા ઇશ્વરના નાનીતા તેથી કે ઇશ્વરને વશ કરી લીધેલા તેથી ? પુરાણ્રાના લેખા જેતાં બ્રમ્હા પણ પાપના પ્રાયશ્વિતવાળા થયા છે. તાે પછી બ્રાહ્મણુને પાપ લાગે નહિ તા એ ધર્મ અને એ પક્ષપાત કેવા પ્રકારના ?

(૨) જેના માંસથી જેટલાે વખત પિતરાની તૃપ્તિ, તે અતાવે છે. ચારુવલ્ક્ય અધ્યાય ૧ લાે. શ્લાેક ૨૫૮-૨૫૯ માે. ( મ. મી. પૃ. ૧૯૧ )

" તિલ, જવ અને અડદ આદિ હવિષ્ય અન્નથી પ્રામ્હણ્યેને ભાજન કરાવે તેા તેના પિતરાની તૃપ્તિ એક મહિના સુધી રહે છે. અને જે ક્ષીરથી ભાજન કરાવે તેના પિતરાની તૃપ્તિ એક વર્ષ સુધી રહે છે. અને ૧ મછ, ૨ લાલ હરણ, ૩ મીઠા, ૪ પક્ષી, પ બકરા, ૬ બિંદુવાળા મૃગ, ૭ રાજ, ૮ જંગલી સ્વર ( ભુંડ ), ૯ શશલાના માંસથી એક મહિનાની વૃદ્ધિના ક્રમથી જેમકે હવિષ્ય અન્નથી એક મહિના તેા-મછના માંસથી બે મહિના, એમ ગંકૈક મહીનાની વૃદ્ધિના ક્રમથી-હરણ્યથો ત્રણ, મીઠાથી ચાર, પક્ષીથી પાંચ બકરાથી છ, મૃગથી સાત, રાઝથી આઠ, સ્વરથી નવ, અને શશલાથી દશ માસ સુધી તેમના પિતરાની તૃપ્તિ રહે છે ૨૫૮-૨૫૯ ના ભાવાર્થ કહ્યો છે." વિચારો કે હવિષ્ય અન્નથો શ્રાહ કર્યું. તેમના પિતરા એક માસ તૃપ્ત રહ્યા તેા પછી ૧૧ માસ તેમના કેવી રીતે જતા હશે ? આ પ્રમાણે બધે વિચારવાનું અરૂકે નહિ ? બીજી વાત એ છે કે–મુસલમાનેા સૂયરનું નામદેવું તે પણ અયેાગ્ય સમજે છે ત્યારે વૈદિક મતમાં સૂયરના માંસથી પિતરાની તૃપ્તિ નવ માસ તકની બતાવી, લાેલુપતા કેટલી ?

( ૩ ) શ્રાદ્ધમાં જેવું પ્રગ્હભોજન તેવી પિતૃઓને તૃષ્તિ. મત્સ્યપુરાણુ અધ્યાય ૧૭ માે. શ્લાેક ૩૦ થી ૩૬ (મ. મી. પૃ.૧૬૭). " જે માણસ-દડી, દ્રધ, અને અન્તનું ભાેજન પ્રામ્ક્રેણુને કરાવે તેના પિતરાે માત્ર એકજ મહિના સુધી તૃપ્ત રહે છે.

અને જે માછલાના માંસથી ભાજન કરાવે તેના પિતરા બે મહિના સુધી તૃપ્ત રહે છે. ા એજ પ્રમાણે હરણના માંસથી ત્રણ મહિના. ા ઘેટાંના માંસથી ચાર મહિના. ા અકરાના માં ્યથી છ મહિના. ા બિંદુવાળા હરણના માંસથી સાત મહિના. ા એણ જાતિના હરણના માંસથી આઠ મહિના. ા ભૂંડ અને ભેં સાના માંસથી દશ મહિના. ા શાલાના અને કાચબાના માંસથી અગીયાર મહિના. ા ગાયના દૂધની ખીરથી એક વર્ષ. ા રીરવ નામના હર-ણુના માંસથી પંદર માસ. ા મેંઢા અને સિંહના માં સથી બાર વર્ષ. ા કાલ સાગથી અને ખડગના માંસથી અવંતા કાળ સુધી તેના પિતરા તૃપ્ત રહે છે. " ૩૦ થી ૩૬ ના ભાવાર્થ.

આમાં જરા વિચારવાતું કે—જીવેાની ગતિ કમ'ને અનુસરતી થાય છે તેા પછી પિતૃલેાકની સાથનેા સંબંધ જ ક્યાં ટકી શકે છે ? પ્રામ્હણના પેટમાં જવાથી જ્યારે જમાડનરાના પિતૃઓ તૃપ્ત રહે છે ત્યારે શું ખાસ તેમના વંશજોના ખાવાથી તેમના પિતૃઓની તૃપ્તિ કેમ નડી થઇ શકે ? આવા પ્રકારના લેખા તા માત્ર જીબ્હાના લાલચુ બાએ સ્વછદપણાથી લખેલા જથાય છે. બાકી કાેઇ વિશેષ તત્ત્વ હાેય એમ સમજાતું નથી

(૪) મનુની નાશિકાના પુત્રના પુત્ર શ્રાહ્વના માટે મૃગાદિ લાબ્યાે. વિષ્ણુ પુ૦ ચતુર્થાંશ અધ્યાય ૨ જો, પત્ર ૪ શું. ( મ. મી. પૃ. ૧૬૯ )

<sup>"</sup> મનુજીને છીંક આવી એટલે તેમની નાશિકામાંથી ઇલ્વાકુ નામને પુત્ર પેદા થઇ ગયે. આગળ જાતાં એલું જણાવવામાં આવ્યું છે કે—એ પ્રકરણ પ મું. માંસાદિકમાં દૂષણ અને ભૂષણ બતાવનારા ગુરૂએા. ૨૧

ઇક્ષ્યાકુને ' વિકુક્ષી ' નામનેય પુત્ર થયેા, તેની પાસે અષ્ટના શ્રાહ્વના માટે માંસની જરૂર કહી બતાવી, એટલે તે વિકુક્ષી વનમાં જઇને મૃગાદિક અનેક જાનવરાને મારીને લાવ્યા. ઇત્યાદિ. "

આમાં વિચારવાનું કે—મનુજીની નાશિકાના પુત્રનેહ પુત્ર-મૃગાદિકોને મારીને લાવ્યા અને તેથી અષ્ટનું શ્રાદ્ધ થયું. આમાં કઇ બાજીની વાત સાચી માનવા જેવી ? વાંચકાે વિચાર કરે.

(૫) વળી ઉપર પ્રમાણે શ્રાહ્યથી પિતૃઓની તૃપ્તિ.

મનુસ્મૃતિ અધ્યાય ત્રીજો પ્રલેહ ૧૨૩ માં માં–અન્વહાર્થના અર્ધ બતાબ્યેઃ છે પછી આગળ શ્લાે.૨૬૭ થી ૨૭૨નાે ભાવાર્થ–(મ. મી. પૃ.૧૮૧ થી)

" પિતરાના માસિક શ્રાહને પંડિતા અન્વાહાર્ય કહે છે. તે શ્રાહને સર્વ પ્રકારના શ્રેષ્ટ માંસથી કરવું. ૧૨૩ ા હવે આગળ શ્લેષ્ક ૨૬૭ થી તે ૨૭૨ સુધીનાે લેખ-મત્સ્યપુરાણુ અધ્યાય ૧૭ માંના લેખને મળતાે હાવાથી ત્યાંથી વિચારવાની ભલામણુ કરીએ છીએ. જેમકે-દહિ, દુધથી એક માસ વિતરાની તૃપ્તિ. વળી આગળ બે માસાદિકની, તે પ્રમાણે આ મનુસ્મૃતિના લેખમાં પણ લખીને બતાવ્યું છે તેથી તે પુરાણથો વિચારી લેવું. "

આજ કાલ ઘણા દેશામાં માંસથી શ્રાદ્ધ કરવાના રીવાજ જણાતા નથી તાે પછી સર્વ પ્રકારના શ્રેષ્ટ માંસથી શ્રાદ્ધ કરવાનું કેમ લખાશું ? પૂર્વ કાળના ઝષિએા શું માંસાહારી હતા ? કહેવામાં આવે કે કલિશુગમાં અનિષ્ટ વાતાના નિષેધ છે. જો એમ હાય તા તેવી અનિષ્ટ વાતાનું વિધાન શ્રેષ્ટ શુગમાં હાયજ કેમ ? તેથી વિચારવાનું કે આ વિધાન સર્વ પ્રકારથી શ્રેષ્ઠ નથી પણ તેવા લાલચુઓએ પાતાના સ્વાર્થ ભેળવીને લખી વાળેલું ચાખ્બે ચાખ્ખું દેખાઇ રહ્યું છે.

> (૬) યજ્ઞના અને શ્રાદ્ધના માંસ ભક્ષણુનું પાપ. ભાગવત. સ્કંદ ૪ ચાે. અધ્યાય. ૨૫ માે. ( મ. મી. પૃ. ૧૮૭ )

" પ્રાચીન બર્હિ રાજાને નારદ ઋષિએ એવે৷ ઉપદેશ આપ્યે৷ છે કે હે રાજન્ ! નિકંચ થઇને તે યત્તમાં જે પશુઓના પ્રાણ લીધા છે તે પશુઓ કોધાયમાન થએલા લાેઢાની મુદ્દગર લઇ તારૂં માશું છેદન કરતાને માટે પરક્ષે-કમાં તારી વાટ જોઇને બેઠાં છે. ઇત્યાદિ. "

| 22 | તત્ત્વત્રચી <b>–મીમાં</b> સા. | . ' | ખંડ ર |
|----|-------------------------------|-----|-------|
|----|-------------------------------|-----|-------|

મનુસ્મૃતિમાં કહ્યું કે-બ્રદ્ધાએ યજ્ઞના માટે પશુએાની સ્ચના કરી અને યજ્ઞમાં મારેલાં સ્વર્ગમાં બાય છે પરંતુ આ અવતાર સ્વરૂપના નારદજી બહિ રાજાને કહી રહ્યા છે કે હે રાજન્ ! તે' જે યજ્ઞમાં પશુઓને માર્યા છે તે તારૂં માથું છેદન કરવા લાેઢાની સુદ્ગર લઇને તૈયાર થઇ રહ્યાં છે તાે આ બે પ્રકારના લેખમાંતું સાચું કશું ?

( ૭ ) જેનું માંસ ખાઇએ તે પરલેાકમાં આપણું ખાય. મનુસ્મૃતિ-અધ્યાય પ મા. શ્લાક પપા ૫૬ મા. ( મ. મી. પૃ. ૧૮૭ " માં "-સ,-માં, એટલે મને, સ, એટલે તે ખાશે. તાત્પર્ય-જેનું માંસ હું આ લાેકમાં ખાઉં છું તે મારૂં માંસ પરલાેકમાં ખાશે, એવા વ્યર્થ પંડિતાેએ નિરૂક્તપણાથી માંસનાે કરેલાે છે. ૫૫ા

માંસ ખાવામાં, મદિરા પીવામાં, અને મૈશુન સેવનમાં–દોષ લાગતો નથી કેમકે એ તેા જીવેાની સ્વભાવિક પ્રવૃત્તિ છે, પણ જે જે એ કાર્યને છેાઠી દે છે તેને મહાફળની પ્રાપ્તિ થાય છે. પ૬ ા "

પંચ્યાવનમા <sup>ક</sup>લાેકથી માંસ ખાવાવાળાને એકેકતું માંસ ખાવાવાળા બતાવ્યા. તાે શું જીવાના પ્રાણુ લેતાં તેમને ૬ઃખ થતુ નથી ? કહેશા કે ૬ઃખ થાય છે ત્યારે તાે પાપ પ્રગટરૂપજ છે, તાે પછી કેમ કહી શકાર્ય કે માંસાદિકના સેવનથી પાપજ નથી ? અગર જો માંસાદિકના સેવનથી પાપજ નથો તાે પછી છાેડવાની જરૂરજ શી ? અને છાેડવાથી મહાલાભ કયા પ્રકારના ?

ા ઇતિ (૧) શ્રાહાદિકમાં બ્રાહ્મણેાએ જીવાને ભક્ષણ કરવા, યાજ્ઞ. ( (૨) જેના માંસથી જેટલા વખત પિતરાની તૃપ્તિ, યાજ્ઞ. ા (૩) શ્રાહમાં જેવું ભાજન તેવી પિતરાની તૃપ્તિ, મત્સ્ય પ્રમાણે મનુ માં ૦૫ (૬) ચગ્નના અને શ્રાહ્ટના માંસ ભક્ષણુમાં પાપ. ભાગ ૦૫ (૭) જેનું માંસ ખાઇએ તે પરલાકમાં આપણું ખાય, મનુ ૦૫ એમ કલમ સાતના વિચારનું, ખંડ બીજે પ્રકરણ પમુંગા

# પ્રકરણ ૬ ઠું.

માંસાદિકથી મસ્તાેને—સીયાે મેળવવાનાે પ્રયત્ન. (૧) નગ્ન વેશ્યાની પૂજા કરનાર સ્ત્રીયાેને પ્રિય. લવિષ્ય. પુ. પૂ. ૯૦ માં (શ. ૩૬૩ પૂ. ૫૩ ) પ્રકરણ ૬ ઠું. ધર્મના બહાને પરની સ્ત્રીઓના લાલચુઓ ૨૩ " ચાથને દીવસે એકાંત સ્થાનમાં નગ્ન વેશ્યાની પૂજા કરે તેા તે સ્ત્રીયોને અતિપ્રિય થાય છે. શું આપ આ વાતને ઠીક માના છા કે ?

(૨) ષ્રદ્ધા માટે વત કરનાર અખ્સરાએષ સાથે વિમાનમાં બેસી સ્વગે જાય. ભવિષ્ય૦ પુ૦ (ગ્રં ૩૬૧ પૃ. ૫૨)

" પ્રદ્વાજીના નિમિત્તે પડવાને દિવસે જે પુરૂષ વ્રત પાલન કરે છે તે શરીસંત પછી આભૂષણેથી ચુક્ત થઇને અપ્સરાઓ (વેશ્યાઓ સાથે) વિમાનમાં બેસી સ્વર્ગે જાય છે. શું આ વાત મુસલમાનાની હુરવ ગિલમાંના મળવા બરાબર છે કે નથી ?. "

( ૩ ) યજમાન સ્ત્રીનું પણુ દાન બ્રાહ્મણુને કરે.

ભવિષ્ય. પુરાણ. પૃ. ૫૫૭ (શ. ૩૬૬–પૃ. ૫૩ )

" ચજમાન પાવાની સ્ત્રીનું પછ્યુ દાન કરીને છાદ્યાહ્યુને સાંધી દે. વાહરે પાેપજીએા વાહ ! ! ખૂઞ કરી !! પાેતાની સ્ત્રીનું પછ્યુ દાન ? શું આ વાત માનવા લાયક છે ? "

( ૪ ) સૂર્યંને વેશ્યાએા અપ'ણ કરે તે સૂર્ય લોકમાં જાય.

લવિષ્ય–પુરાણ. પૃ. ૧૯૧. ( શં. ૩૫૫ પૃ. ૫૧ )

" ઉત્તમ વેશ્યાઓના સમૂહને સુર્યનાારયણને અર્પણ કરે તે સૂર્યલાેકમાં જાય છે. શું સનાતન ધર્મીઓના સૂર્યદેવને પણ વેશ્યાઓના ખપ પડે છે કે ?"

આમાં મારાં બે બાલ-પ્રામ્હણા, મૃતકનું બારમું હરાવી-ખાટલાે, ગાદડું વિગેરે લઈ જઇ તમારા બાપ દાદાએાને. પહેાંચાડે છે, અને શ્રાહમાં માંસાદિકનું ભાજન કરી તેમને વૃપ્ત કરે છે. તે પ્રમાણે આ વેશ્યાઓને લઇ જઇને સૂર્યને પહેાંચાડતા હરા કે કેમ ? (૫) પ્રાહ્મણ ચારે વર્ણની સ્ત્રીએા સાથે ક્રીડા કરી શકે. વળી જુવેા-વરાહપુરાણ, અધ્યાય ૬૮ માં (મ. મી. પૃ. ૧૧૬).

" चतुर्गामी भवेत् विप्रः " આ પદને। ભાવાર્થ એ છે કે--બ્રાહ્મણુ ચારે વર્ણની સીયોની સાથે ક્રીડા કરી શકે છે.

આ વાક્યથી વિચાર થાય છે કે-પ્રદ્રાચર્યના મહિમા સર્વ મતાના મહાત્માએાએ બતાવેલા છે અને પ્રદ્રાચર્યમાં કાયમ રહેલાઓાના પક્ષમાં દેવ-તાઓ પણ રહેલા છે. તે સિવાય હલકામાં હલકી પ્રજા પણ-પ્રદ્રાચર્યના ગુણગાતી જોઇએ છીએ, ત્યારે આ વરાહ પુરાણવાળા મહાત્મા લખે છે કે--પ્રાહ્મણ ચારે જાતિની સીઓાનું ગમન કરે ? પર સ્ત્રી લંપટીઓના બુરા હાલ જગાજગાપર આ દુનીયામાં થઇ રહેલા આપણે સાંભળીએ છીએ, તા પછી ચારે જાતિની સીયાના ભાગથી પ્રાદ્મણને કરો લાભ આપવાના આ પુરાણકારે ધારેલા હશે ?

ઇ દ્રિયેાના વિષયમાં તાે પ્રાયે બધાએ જીવાે ઘઝડાઇ રહેલા છે તેના ઉપદેશની જરૂર શી હતી ? આવા પ્રકારના ઉપદેશેા વિષયને વધારવા જેવા કેમ ન ગણાય ?

આ પુરાણુકારના ઉપદેશના ભાસ એવા થાય છે કે-વિષયોની લાલસામાં કુદકા મારી રહેલા મનરૂપી વાંદરાને વિછુના ડંખ ચાંપી દેવા જેવા થએલાે છે. પરન્તુ કાેઇ ગુણુ વિશેષના માટે થએલાે હાેય એમ અમાને ભાસતાે નથી. આવા આવા માટા પંડિતાના માટે અમારે વધારે શું લખવું ?

॥ ઇતિ. (૧) નગ્ન વેશ્યાની પૂજા કરનાર સ્ત્રીઓને પ્રિય. (૨) પ્રદ્ધાના માટે વ્રત કરનાર અપ્સરાઓ સાથે વિમાનમાં બેસી સ્વર્ગે. (૩) યજમાન સ્ત્રીનું દાન આપે. (૪) સૂર્ય ને વેશ્યાંઓ અર્પ છુ કરે. એ ચારે કલમા ભવિયપુરાછુની. (૫) પ્રાદ્ધ છુ ચારે વર્છુની સ્ત્રીઓનું ગમન કરી શકે. વરાહ પુગ એમ કલમ પાંચના વિચારનું ખંડ બીજે પ્રકરણ ૬ ફું૦ !!

# પ્રકરણ ૭ મું.

ભેાગે। ધનથી મળે તે મેળવવાના પ્રયત્વ. (૧) જડેલું ધન ખ્રાહ્મણુ પાતે રાખે, રાજા અડધું રાખે. મનુસ્મૃતિ અધ્યાય ૮ માે શ્લાેક ૩૭ા૩૮ મેા ( મ. મી. પૃ. ૧૭૫ )ે

'' કેઇનું દાટેલું ધન વિદ્વાન પ્રાહ્મણના હાથે ચઢી જાય તે! તે ખધુએ ધન તે પ્રાહ્મણજ લઇ લેવે. કેમકે તે પ્રાહ્મણ અધાના પ્રભુ (માલક) છે. અગર જો તેવું દાટેલું ધન રાજાના હાથે ચઢી જાય તાે તેમાંથી અડધું પ્રાદ્મણોને આપી કે પણ બધું ધન પાતાના સંડારમાં મૂકી દે નહિ !

(૨) વાડી, ગાડી આપે તે જજમાન સુખી ?

યાજ્ઞવલ્કય સ્મૃતિ—અધ્યાય ૧ લેા શ્લેાક **૨૨૧ મેા (મ. મી. પૃ.** ૧૯૩ થી )

'' ઘર, ધાન્ય, અભય, બુલી, ( જેઝ ) છત્રી, કુલ, ચંદન, સ્વારી. ્ ઘાંડા ગાડીઆદિ ) વૃક્ષ, આંબાદિ પાતાને પ્રિય હાય તે વસ્તુ શય્યા એ બધી વસ્તુઓનું દાન કરવાવાળા અત્યંત સુખી થાય છે.

(3) વળી બુએ: ભાગવત મહાત્મય. (શં. ૩૮૩ મી. પૃ ૫૫) જે માણસ ૧૨ તોલા સાનાના (હાલની કિમતે ૨૨૮ ની કિમતનું સાેનું થયું તેનું) સિંહાસન ઉપર ભાગવતની પાેથી મૂકીને વસ્ત્ર અલંકાર સાથે દક્ષણા સહિત આપવું તેથી તે આપનાર સર્વ બંધનથી સુક્ત થાય છે. શું આ વાકય સ્વાર્થી નથી કે ? "

(૪) વળી જીઓ-બ્રાહ્મણની આજીવિકા હરે તે ૬૦ હજાર વર્ષ નરક કીટ.

્ભાગવત. સ્કંદ. ૧૦ મા. અધ્યાય ૬૪ મા. (શં. ૪૩૦ પૃ. ૬૬) " બ્રાદ્માચની આજીવિકાત જે હરણ કરે તે માણસ સાઠ હજાર વર્ષ

ઝાલ્સલુમાં બાલ્ફાય કાલ કાલ કરલ નાહુલ સાઠ હજાર વય નરકમાં કીડા થાય છે. શું આ વાત સત્ય છે કે ! પૌરાણીઓએ પે તાનું ચાક્ષ્ક્ સાચવ્યું છે હાં ! ય્રાદ્માણનું ચારવું ખરાબ અને બીજાનું ચારવું શું ઠીક છે કે ! સિધીભાઇને સિધીભાઇનાં વાલાં કેમ ખરૂંને ! "

(૫) ય્યાદ્માણુને પરચાવનારના શિવલાેકમાં વાસ

મત્સ્યપુરાષ્ટ્ર અધ્યાય ૧૯૧ માે. પૃ. ૭૭૨, રલેા. ૩૭ ા ૩૮, ( મ. <mark>મી.</mark> પૃ. ૧૬૫ ).

'' અનાથ, ગરીબ **અથવા સનાથ પ્રાહ્મ**ણને જે તીર્થના ઉપર પરણાવી **દે** 4

| 25  | તત્ત્વત્રયી-મીમાંસા. | • ' | ખંડ | ₹ |
|-----|----------------------|-----|-----|---|
| • • |                      |     |     |   |

તેનું ફ્લ એ છે કે–જેટલા તે પ્રાહ્મણુના શરીર ઉપર રામ (જીણા કેશ) હોય અને આગળ તેના પરિવારના શરીરના રામ હાય તેટલા હજાર વર્ષ તક તે ભક્ત શિવલાકમાં વાસ કરીને રહે છે ? "

પરાષકારથી યુષ્ટય બતાવતા તે વિચારવાની જરૂર શી પડતી ? આતે જેટલા શરીરના રામ તેના અને તેના સંતાનના, તેટલા હજાર વર્ષ શિવલાકમાં વાસ. તો શું આ શિવલાક હામ્હ અને વિષ્ણુ લાકથી ઠાઈ જીદા છે ! જે એ ત્રણ લાક જીદા જીદા હાથ તા તે બધાઓના વૈદિકમત એક શાથી ? અરે સ્વાર્થમાં પણ કિચિત્ તા સત્ય હાવું જોઇએ ?

(૬) મૃત્યુ નજીક જાણી રાજા દંડનું ધન પ્રામ્હેણેને આપે. મનુસ્મૃતિ અધ્યાય. ૯ મા. શ્લાક. ૩૨૩ મા. ( મ. મી. પૃ. ૧૮૦ )

" રાજાને કેાઇ ઉત્તમ સાન થયું હોય, કે અસાધ્ય બ્યાધિ થવાથી મૃત્યુ નજીકમાં આવ્યું હાેય, તાે મહાપાલકીના દંડનું ધન વરજીને બાકીના સર્વ દડતુ ધન બ્રાહ્મણોને અર્પણ કરી દે અને પુત્રને ગાદીએ બેસા**ડી** ઉત્તમ ફલની પ્રાપ્તિના માટે સંગ્રામમાં અથવા રાેગ્રાદિકમાં ભાજનના ત્યાગ કરી પાલાના પ્રાણના ત્યાગ કરે. ૩૨૩ ॥ "

કાઇ પૂછશે કે શું આ દાનની બાબત ઉત્તમ નથી <sup>?</sup> ઉત્તમ છે પણ આમાં ન તેા કાેઇ સાધુ સંતાને, તેમજ ન તાે ગરીબ ગરબાઓને, યાદ કરેલાં છે. કેવળ પક્ષપાલીયું અને સ્વાર્થીયું હાેવાથી, યાેગ્યલા વિનાનું છે તેથીજ અમારે ટાંકવું પડયું છે ? "

(છ) ગ્રહાની પ્રીતિ માટે પ્રાક્ષણોને ભાજન અને દાન.

યાજ્ઞવલ્કય સ્મૃતિ અધ્યાય ૧ લાે. શ્લાેક. ૩૦૪ થી ૩૦૬ (મ.મી.પૃ.૧૯૪)

'' સૂર્યોદિ નવ <mark>ગ્રહાેની પ્રી</mark>તિ માટે ક્રમથી બ્રામ્હણેાને ભાજન કરાવે અને સાથે દાન પણ આપે.

એમકે-૧ ગાલવાલ, ૨ ખીસ્તુ, ૩ ઘતનું, ૪ દુધનું, ૫ સાઠી ચાખાતુ,

ક દહી ભાવતું, ૭ ધૃત સાથે ચાેખાતું, ૮ તીલના પીઠાતું, અને ૯ સું માંસતુ, આ તેા ભાવતું, ૭ ધૃત સાથે ચાેખાતું, ૮ તીલના પીઠાતું, અને ૯ સું માંસતુ, આ તેા ભાવતું, ૨ શંખતું, ૬ થાડાતું, ૭ કાળી ગાયતું, ૨ શંખતું, ૬ ભાકરીતું ઝેમ નવે ગ્રહાેની પ્રીતિ થવાના માટે કહેલું ભાજન અને દાન પ્રામ્હણાને આપે." જેન દાનના વિરાધી નથી પણુ અનાથ, ગરીબ, લુલાં, લંગડાં આદિને ચાદ કર્યા વગર સ્વાર્થપુરતું હોવાથી અને માંસ મદિસથી દૂધિત થએલાં હાેવાથી

વિચારમાં મૂક્યું છે. અને કેવલ સ્વાર્થની લેાલુપતા અતાવી છે.

( ૮ ) સુદ્રથી કે જમીનથી મેળવેલું ધન રાજા દાનમાં આવે.

યા. રસ્તિ અ. ૧. લેા. શ્લા. ૩૧૫, ૩૨૩, ૩૩૪. (મ. મી. પૃ. ૧૯૫)

'' સબ્લ મ્ય્રામ્હણોને ભાેગા આપે અને સાેના, ચાંકી વિગેરે ધન આપે કેમકે પ્રામ્હણાના વાસ્તે જે દ્રબ્ય અપાય તે દાનના કારણ<mark>થી સબ્લ</mark>ઓના ખજાના અક્ષયગુણુવાળા થઇ જાય છે. ૩૧૫ || "

'' સુદ્ધથી ઉપાર્જન કરેલું ધન તે પ્રામ્હણોને આપે, અને પ્રજાવર્ગને અલય આપે, એ બે કાર્યથી બીજો વધારાના રાજાના ધર્મ છેજ નહિ. ૩૨૩ ৷৷ ''

" સબાને કેાઇ દાટેલા ધનના ખજાના મળી જાય તા તેમાંથી અડધા ખજાના થ્રામ્હણાને આપી દેવે. અઞર જે વિદ્રાન થ્રામ્હણુને તેવા ખજાના મળી જાય તા તે બધાએ ખજાનાને થ્રાગ્હણુજ રાખી લેવે. ક્રેમક્રે તે બધાના પ્રભુ છે ઇત્યાદિ. ૩૩૪ ા "

રાજાના આવા માટા માટા દાનમાં પછુ અનાથાદિક કેાઇના વિચાર ન કરલાં કેવળ સ્વાર્થનેજ પાેબ્યાે એ શું વિચારના જેવું નથી ?

( ૯ ) પ્રામ્ણેને ઠાન આપે તે અપ્સરાએા સાથે ક્રીડા કરે.

મત્ત્સ્યપુરા**ણ અધ્યાય. ૬૯ મા** અને પહેલા અધ્યાયામાં ( મ. મી. પૃ ૧૨૪ )

" હ્યામ્હણોનેજ અનેક પ્રકારનાં ફાન તે નીચે પ્રમાણે----

 $_{\mathbb{C}}^{r_{1}}$ 

**२७** 

| • | ખંડ ર |
|---|-------|
|   | •     |

ફલાની તિથિમાં ફલાના વ્રતનું દાન, અને ફલાની તિથિમાં ફલાના વ્રતનું દાન આપવું તેથી તે સ્વર્ગંમાં અપ્સરાએોની સાથે ક્રીડા કરે છે એમ ઘણા વિસ્તારથી લખેલું છે. "

કેષ્ઠ પુછશે કે-જેનો શું દાનના વિરાધી છે? ના, વિરોધી નથી પથુ પરાપકારના માટે લાખાનાં નહી પણુ કરાડાનાં દાન જેનોએ આપેલાં જગલ પ્રસિદ્ધ છે. વિચારવાનું એ છે કે-પ્રામ્ણ સિવાય શું દુનીયામાં બીજું કાઇ પાત્ર નથી ? કહેશા કે, છે તેા પછી તે સંકટામાં પડેલા સાધુ સંતાના વિચાર કેમ કરવામાં આવ્યા નથી ? એટલુંજ નથી પણુ એજ પુરાણના (૬૯) અધ્યાયના શ્લાક ૪૨ થી વિશેષ જીવા---

વેશ્યાના કર્મની શુદ્ધ નીચે પ્રમાણે બતાવી છે—" વેદાદિક શાસ્ત્રના જાણ બ્રામ્હણને પોતાના ઘરમાં બાલાવી, પુગ્પ, ધૂપ અને નૈવેદાદિકથી સ્તીની પૂજા કરે, પછી ઘૃતના પાત્ર સાથે શેર ચાખાના પાત્રને લઇને—" માયવ લગવાન પ્રસન્ન હાે " કહીને બ્રામ્હણને પોતાા મનથી " કામદેવ " સમાન માનીને ઇચ્છા ભાેજન કરાવે. અને તે બ્રામ્હણ જે જે વસ્તુની ઇચ્છા કરે તે તે સર્વ અને હારયવાલી સુંદર સ્ત્રીને તે બ્રામ્હણની તૃપ્તી સુધી આપે, એ પ્રમાણે દર રવીવારે તેર મહિના સુધી કરે. જ્યારે તેરમા મહિના આવે ત્યારે-તે બ્રામ્હણને સામગ્રી સહિત શબ્ધા દાન કરે જેમકે-ઉત્તમ તકીયા, ઉપર બીછાણા દીપક, જોડા, છત્રી, પાવડીયા, ધાતીજોડા, આસનથી શાભિત એવી શબ્ધા સ્ત્રી સમેત તે સપત્નિક બ્રામ્હણને આપે. તે સિવાય--ઉત્તમ રેશમી વસ્ત્ર, સાં-નાતું ભૂષણ, બાજીબંધ આપીને--ચંદનાદિકથી ઠામદેવનો પૂજા કરે.

સ્ત્રી સહિત કામદેવની મૂર્ત્તિ બનાવી ગાલથી ભરેલા પાત્રમાં તે મૂર્ત્તિ તાંબાના પાત્ર ઉપર મૂર્કે, સાેનાની આંખાે લગાવે, વસ્ત્ર પહેરાવે, પછી તે મુર્ત્તિનું અને ઉત્તમ દ્રધવાળી ગાયનું દાન કરે તથા મ'ત્ર પઢે " હું વિષ્ણુમાં અને કાયદેવમાં ભેદભાવ રાખતી નથી તથી સદા કાળ વિષ્ણુ ભગવાન મારા મનાેર-થની સિદ્ધિ કરે. "

હે ભગવાન ? જેમ લક્ષ્મીજ તમારાથી જુદાં નથી તે પ્રમાણે મને પણ તમારા શરીરમાં લીન કરા ! પછી સુવર્ણુની મૂત્તિને ગ્રહણ કરતે! હુવે પ્રામ્હણુ-" क इदं कस्मादिति " વેદ મંત્ર ભણે પછી દક્ષણા આપીને વિદાય કરે. શચ્યા દાનાદિક તે પ્રામ્હણુના ઘરમા પુહચાડી દેવે. "

| પ્રકરણ ૭ મું. | ભેાગાેના માટે ધન | મેળવવાના પ્રયત્નેા. | રહ |
|---------------|------------------|---------------------|----|
|---------------|------------------|---------------------|----|

હવે આગળની વિશેષ વિધિ-'' તે પ્રાયશ્ચિતને આપવાવાળા પ્રામ્હણુ રમણ કરવાની ઇચ્છાથી રવિવારને દિવસે ઘેર આવે તા પ્રસન્ન થઇંને તેનું પૂજન કરે. એમ તેર મહિના સુધ્રી તેની તૃપ્તિ કરતી રહે તે પ્રાયશ્ચિતના દેનાર પ્રામ્હણુને પરદેશમાં જવું પડે તે! તેની આજ્ઞાથી બીજા બ્રામ્હણુની પણ તે પ્રમાણે પૂજા કરે, તે!તે વેશ્યા વિષ્ણુ લે!કમાં પુહચી જાય છે. ઇત્યાદિ. "

આમાં કિંચિત મારા વિચારા સજ્જના ? પ્રાયશ્વિતને લેવા વાળી ભોલે ભાવે પુર ણોનો લેખ સાચા માની અને પાપથી ડરતી હુઇ અથવા આ ભવતા સુખની લાલચથી કામદેવની મૂત્તિનું, તેમજ શબ્પાદિકનું દાન કરતી હુઇ કદાચિત કિંચિત પાપ ગાછું કરી લેતી હોય તા તે કાઇ જ્ઞાની હોય તા તે કહી શકે ? પરંતુ પેલા પ્રાયશ્વિતને આપવાવાળા વેદાદિકના જાણુક ધર્મના બહાને પ્રત્યક્ષપણે વેશ્યાગમન કરી કયા લાકમાં જતા હશે ? તેના તા વિચાર કાંઇ જણાવ્યા નથી ? કેમકે પુરાણામાંજ લખેલું છે કે-પરસ્ત્રીના ગમનથી મહાપાપ થાય છે તા શું વેશ્યાગમનનું યાપ નહિ થતું હાય ? અથવા પ્રમ્હા, વિષ્ણુ અને મહાદેવને જેવી રીતે ચારી, જારી, માંસભક્ષણ, મદિરા પાનાદિક કરવાની છુટ લખીને ખતાવી છે તેવી રીતે શું પ્રાયક્ષ્ણોએ પણુ તે દેવાની પાસેથી છુટ મેળવી લીધી હશે ? અથવા ચારી, જારી આદિ કરવાવાળાને શું કાંઇ પાપ લાગતુંજ નહિ હાય ? અગરને એમજ હાય તા તેનું પાપ દુનીયાને પણ લાગવું નજ જોઇએ ? આ બધા પુરાણકારાનું લખાણ શા હેતુથી થયું હશે ? ઠાઇ મહાપુરૂષ વિચાર કરીને સંતોષ આ લેખ ઉપર આપે તેમ છે ?

ા ઇતિ (૧) જડેલું ધન બ્રામ્હણુ પાતે રાખે, રાજા અડધું રાખે, મનુ ગ (૨) વાડી, ગાડી બ્રામ્હણાને આપે તે યજમાન સુખી, યાજ્ઞ ગ (૩) સાનાના સિંહાસન સાથે ભાગવત આપે તે સુકત થાય, ભાગવત ગ (૪) બ્રામ્હણુની આજવિકાનું હેરણ કરે તે નરકમાં પડે, ભાગ ગ (૫) બ્રામ્હણુને પરણાવનારના શિવલાેકમાં વાસ, મત્સ્ય પુ ગ (૬) મૃત્યુ નજીક જાણી રાજા દંડનું ધન બ્રામ્હણાેને આપે, મનુ ગ (૭) ગ્રહાેની પ્રીતિ માટે બ્રામ્હણોને ભાજન અને દાન, યાજ્ઞ ગ (૮) સુદ્ધથી કે જમીનથી મળેલું ધન રાજા દાનમાં આપે, યાજ્ઞગ (૯) બ્રામ્હણાેને દાન આપે તે અપ્સરાએા સાથે કીડા કરે, મત્સ્ય પુ ગ એમ કલમ નવના વિચારાનું ખંડ. બીજે પ્રકરણ. ૭ મું. ા

### પ્રકરણ ૮ મું.

આર્ચીના તહેવારોના ઇતિહાસ-પૃ. ૧૬૫ માં લખ્યું છે કે—

'' જેઠ સુદિ ૧ થી ૧૦ સુધી ગગા અથવા બીજી નદીમાં સ્તાન કરવું ગંગાની પ્રતિમા દેવીની માફક તૈયાર કરી તેની પૂજા કરવી તેજ પ્રમાણે પ્રમ્હા, વિષ્ણુ, મહેશ્વર, સૂર્ય હિમાલય અને ભગીરથની પૂજા કરીને–દશ સેર તેલ, દ્રશ સેર જવ અને દ્રશ ગાયે৷ પ્રામ્હણાને આપવી. એમ કરવાથી દશ જન્મનાં દરા પાતક નષ્ટ થાય છે. એવું સ્કંધપુરાલ્યુમાં લખેલું છે. "

્ (૧) નાના પ્રકારની ગાંચેાનું દાન અને તેનું ફળ (મ. મી. પૃ**૧**૧૫)

વરાહ-પુરાણ, શ્વેતવિનીતાયાખ્યાન-અધ્યાય ૯૯મા શ્લાેક. ૯૦થી

'' હામ્હણોને તિલની ગાય બનાવીને આપવાની વિધિ.

વિનીતાડશ્વ પૂછે છે કે–હે થમ્હ ? તિલની ગાય કેવી રીતે કરીને અપાય કે જેથી સ્વર્ગનાં સુખ મળે? હોતાએ ઉત્તર આપ્યે! કે હે નરાધિપ?–વિધિ એ છે કે ચાર કુડવતુ એક પ્રસ્થ થાય છે, તેવાં સાેલ પ્રસ્થ તિલની એક ગાય બનાવવી. અને ચાર પ્રસ્થતિલના વાછરડા. પછો સુગંધી વસ્તુની નાશિકા, ગાેલની જીસ, ઘંટા આભરજ્યથી ભૂષિત, સાેનાનાં શીંગડા, ચાંદીના ખુરા અને રત્નાથી જડિત ટાંર બાંધીને તે ગાય બ્રામ્હજ્યુને આપવી. તેથી તે આપનાર સ્વર્ગનાં સુખ મેળવે છે. ઇત્યાદિ. "

જળધેનું, રસધેનુંની વિધિ ( મ. મી. પૃ. ૧૧૫ ) એજ વરાહ. પુરાશુ અધ્યાય ૧૦૦ માં--

" જળધેતું, આપવાની વિધિ--પાંચ જાતનાં પાણીથી ઘડાે ભરી તેમાં સનાને નાંખી બ્રામ્હણાને આપે.

ર. વળી આગળ ૧૦૧ મા અધ્યાયમાં-રસધેનુંનિ વિધિ.

પ્રથમ પૃથ્વીને લીપે, તેના ઉપર કાળુ ચામડું પાથરી ને પછી ડાલને ઘાસ નાખી તેના ઉપર સેલડીના રસથી ભરેલા ઘડાે સુકી, તેમાં ગાયની કલ્પના પ્રકરણ ૮ સું. ગાયેા, વૃક્ષે ક્ષેત્રાદિક મેળવવાનાં પ્રયત્નેઃ, ૩૧

કરવી અને તેના ચાથા ભાગમાં વાછરડાની, પછી સાેનાનાં શૃંગ ચાંકીના ખુરા અને રત્નજડિત દેાર બનાવી ને પ્રામ્હણુ ને આપે—

વળી આગળ ૧૦૨માં અધ્યાયમાં–'' ગુડધેનુંનું વર્ણુન છે " વળી આગળ ૧૦૩ મા અધ્યાયમાં–શકરાધેનું ( શાકરની ગાયનું ) વર્ણુન છે. વિધિ ઉપર પ્રમાણે છે છતાં વિશેષ એ છે કે–કાેઇ જગાપર તાે ગાયની આંખા ખરા માેતીની લગાવીને તે ધ્રામ્હેણુને આપવી. "

એજ પ્રમાણે–અધ્યાય ૧૦૪ થી તે ૧૧૨ મા અધ્યાય સુધી-બ્રાહ્મણને ફેલાણી વસ્તુ આપવી, અને ફલાણી વસ્તુ આપવી, એમ અનેક પ્રકારનાં દાન આપવાનું બતાવીને છેવટે તેના ફલમાં સ્વર્ગનાં સુખજ બતાવી દીધાં છે.

પરન્તુ આગળ જાતાં અધ્યાય ૧૧૯ માના શ્લાેક ૧૨ થી ૧૮ મા સુધીમાં જે ભાવાર્થ છે તે જીવા જે જે ભગવાન વરાહજીને પ્રિય છે તેને હું લઇશ.

ભગવાન વરાહ જીને શું શું પ્રિય છે ? તે અતાવે છે–હરણુનું માંસ, ખકરાનું માંસ, શશલાનું માંસ,અને પશુએાનું માંસ, માત્ર પશુએામાં ભેંસનું માંસ વર્જવું. '' પછી લાવક, ખટેરાં, કપિંજલ એ બધા અને બીજા પણુ હજારા મારા કર્મમાં ચાેગ્ય છે તે મેં કથન કરીને અતાવ્યાં છે, માટે મારા કથનના સાર જાનીને તે પ્રમાણુ કર્મ કરે ઇત્યાદિ. ''

સજ્જના ? આ પુરાણુકારા કેવી અધમ દશામાં લઇ જઇને સુકે છે'? લેાકાેના ધનથી તૃપ્ત ન થતા, બીજા હજારા જીવાના પ્રાણુ લેવડાવી પાતે તૃપ્ત થવા માગે છે. વિષ્ણુ ભગવાનના અવતારરૂપે વરાહને કલ્પી, તેમને પણુ સર્વ જીવાના માંસ ભક્ષી બતાવે છે ? આવા પ્રકારના પુરાણુકારાના લેખામાં કેટલી યાગ્યતા અને કયા પ્રકારના ધર્મ ? તેના વિચાર કરવાને અમારી પાસે પૂરતા શબ્દાજ નથી. માટે વાચકાએ પાતાનો મેળેજ વિચાર કરી લેવા. ઇત્યલ વિસ્તરેણ.

" ઇતિ. (૧) નાના પ્રકારની ગાયેાનું દાન અને તેનાં કલ, ફલનું વર્છુંન વરાહપુરાથુ અધ્યાય ૯૯ થી ૧૦૦ માં, ૧૦૧ માં, ૧૦૨ માં, ૧૦૩ માં, ૧૦૪ માં અને ૧૧૨ માં, ૧૧૯ માં તેના વિચાર ખડ બોજે પ્રકરણ ૮ મું. " <mark>પ્રામ્હાદિકથી પેદા થ</mark>એલા મનાવી, સર્વ સત્તાના હક સ્થાપનાર પ્રામ્હણેત

(૧) ગ્રમ્હા વિષ્ણુ અને મહાદેવે નિર્માણુ કરેલા અઢાર હજાર પ્રાક્ષણુ.

રકંદપુરાણા ત્રીજો બ્રામ્હખંડ–તેને⊧ બીજો ભાગ. અધ્યાય પ માે. પત્ર ૧૧૩ થી જીવેા.

धर्मारण्येषु ये जाता ब्राह्मणाः शुद्धवंशजाः अष्टादशसहस्रा श्च काऽजेशेश्व विनिर्मिताः॥२॥

ભાવાર્થ---ધર્મારણ્ય ક્ષેત્રમાં જે અઢાર હજાર બ્રામ્હણે શુદ્ધવંશથી પેદા થએલા છે તે (कાડजेરો:) ક-બ્રમ્હા, અજ-વિષ્ણુ, અને ઇશ-મહાદેવ એ ત્રણે દેવાએ મલીને વિનિર્માણ કરેલા છે. ારાા

એ ત્રથુ દેવેા કયા કાળમાં ભેગા થએલા અને કયા કાળમાં એ અઢાર હજાર ધ્રામ્હણાને નિર્માણ કરેલા હશે ? એટલાે વિચાર કરવા જેવાે છે.

सदाचाराः पवित्राश्च ब्राह्मणा ब्रह्मवित्तमाः तेषांदर्शनमात्रेण महत्पापै धिंमुच्यते ॥३॥

ભાવાર્થ—તે ત્રણું દેવાેએ મળીને નિર્માણુ કરેલા–પ્રામ્હણુા સદાચાર-વાળા પવિત્ર અને હ્રમ્હજ્ઞાનને જાણુવાવાળા છે. તેમનાં દર્શન કરવા માત્રથી પણુ ભક્તજના મહાપાપથી છુટી જાય છે. ાગા

આમાં જરા મારા વિચારા-પ્રથમ ઘ્રદ્માના, કે વિષ્ણુના, અથવા મહાદેવ-નાજ ખરા પત્તો - નથી વેદામાં, કે નથો પુરાણોમાં, તા પછી તે ત્રણે દેવાએ મળી અઢાર હજાર ઘ્રામ્હાણાને કચે ઠેકાણે બનાવ્યા ? અરે ભાગ્યશાળીઓ ? કિંચિત માત્ર પણુ જે સત્ય લખ્યું હાત તા શું તમારી પૂજ્યતા ઘટી જાતી ? આવું તદ્દન અયાગ્ય લખતાં તમારી કલમ કેવી રીતે ચાલી ? અમારૂં હુદય તા તેવા અયાગ્ય લેખા જેતાં સ્વાભાવિક રીતેજ કંપી ઉઠે છે. ન જાણે આવા પાંડતાના હૃદય કેવી રીતના ઘડાયાં હશે ?

> (૨) સર્વ દેવાના દેવ કાેણુ ? તાે કે પ્રામ્હણુ. શંકાકાેષ, શંકા ૩૪૬ પૃ. ૫૦ માં,

#### પ્રકરણ ૯ સું. દેવ દાનવાેથી પ્રાક્ષણા માઠી સત્તાવાળા.

#### देवाधीनं जगत् सर्वं मंत्राधीनाश्च देवता. ते मंत्रा बाह्याणाधीना स्तस्मात् ब्राह्मण दैवतं # १ ॥

ભાવાશે-આ અધું જગત્ દેવતાઓના આધીનમાં ( વશમા ) છે. ( વેદોના સુખ્ય દેવેા-સૂર્ય, અગ્નિ અને વાસુ એ ત્રણુ છે. આકીના ઇંદ્ર, વરૂણ, યમ આદિ બીજા પણ દેવતાએર છે. પુસંણાના મુખ્ય દેવા બ્રમ્ડા વિષ્ણુ અને મહાદેવ છે. બાકીના ગહેશજી, હતુમાન, ભૈરવ આદિ છે. ) અને આ બધું જગત તેમના આધીનમાં ( વશમાં ) બતાવેલું હાય એમ સમજાય છે. હવે આ બધા મંત્રાધીન ( મંત્રના વશમાં ) અતાવેલા હાેય ? અને આ બધા મંત્રાની રચના કરવી અને બધાએ દેવતાઓને બાેલાવવા તે બધુ પ્રામ્હણાનાના આધીનમાં (વશમાં) જણાવેલું હાય ? તે કારણથી અધાએ દેવાના દેવ ભ્રામ્હણોને જણાવેલા હશે ? વળો પુરાહ્યામાં ઘણા એક ઠેકાણે એવું પણ જણાવવામાં આવેલ છે કે પુરાણવાચક બ્રામ્હણની પુજા કરવાથી બ્રમ્હાદિક દેવેા પૂજાઇ જાય છે અને સંલુષ્ટમાન થઇ જાય છે તે આ રલાકના પ્રમાણુથી લખાયું હાય ! વળી પ્રાહ્ય-ચેુાના રચેલા શાસ્ત્રામાં જે પ્રમાણે લખાયું હાય તે પ્રમાણે માની લેલું પણ કાઇએ તર્ક કરવી નહિ. કેમકે જે પ્રામ્હણાએ દેવાને વસ કરેલા છે તેમના આગળ ળીજા શા હિસાઅમાં રે જીવેા--પુંબ્કરજીમાં પ્રમ્હાએ પ્રામ્હણેાને નમસ્કાર કર્યો ત્યારે પ્રમ્હાને યજ્ઞ કરવાની રજા મળી હતી ? યુષિષ્ટિરના ચજ્ઞમાં-કૃષ્ણ ભગવાને આદ્રાષ્ટ્રોના પગ ધાયા હતા એમ જણાવેલું છે અને વળી પ્રાદ્ધણોએ શાપઆપીને મહાદેવજીનું લિન્ગ તાેડ્યું હતું તે પણ પ્રસિદ્ધજ છે. આવા આવા પ્રકારના અધા લેખાે જેતાં પ્રામ્હણાની સત્તા આગળ દેવાની સત્તા કાંઇજ ન હતી તે પશુ આ શ્લેકથી સમબ્લય છે.

( ૩ ) સર્વજીવામાં શ્રેષ્ટમાં શ્રેષ્ટ પ્રામ્હણ.

મહુરમતિ અધ્યાય ૧લેા સ્લેાક. ૯૫-૯૬ પત્ર ૩૮ (મ. મી. પૃ. ૧૭૪)

" જે પ્રામ્હણના સુખમાં બેસીને દેવતાએા હવ્ય ( હાેમની વસ્તુઓ ) અને પિતરા કવ્ય ( બ્રાહનું ભાેજન ) સદા ખાઇ રહ્યા છે. તે પ્રામ્હણુથી અધિક ( માેટા ) દુનીયામાં બીંજો પ્રાણી કાેણુ છે ? અર્થાત્ તપસ્વી પણુ પ્રામ્હણુથી માેટા નથી. લ્પ સ્થાવર જીવામાં–જંગમ ( ચાલતા હાલતા ) જીવા શ્રેષ્ટ છે. ચાલતા હાલતા જીવામાં ખુદ્ધિવાળા જીવા શ્રેષ્ટ છે, અને બુદ્ધિવાળા જીવામાં મનુષ્યા શ્રેષ્ટ છે. અને મનુષ્યામાં પ્રામ્હણા શ્રેષ્ટ છે. ૯૬

33

Jain Education International

પુરાણેાના કે સ્મૃત્તિયાના લેખકા કઢાચ બાહ્ય પ્રવૃત્તિથી જોતાં શ્રેષ્ટ દેખાતા હશે પરન્તુ તેમના લેખેા જોતાં તેમના અન્તરની પ્રવૃત્તિ શ્રેષ્ટ હતી એમ કબૂલ કરતાં આપણું મન જરૂર અટકશે.

તત્ત્વત્રથી-સીમાંસા,

(૪) ગ્રાહ્મણાે ઉપર શ્રહ્યા વગરનાે દેશ અપવિત્ર.

ભાગવત-સ્કંધ ૧૧ માે જીવો—( શ. ૪૬૧ પૃ. ૭૫ )

" લાદાણે ઉપર શ્રદ્ધા વગરના જે દેશ હોય તે અત્યંત અપવિત્ર છે. શું આ સત્ય છે ? પવિત્રતા નામ હિંદુરતાનજ કે જ્યાં અસંખ્ય બ્રાગ્હણે નામ ઘારી પણ છે. શું આવા વાક્ય સ્ત્રાર્થી ન કહેવાય ? "

(૫) ત્રણે લાકના નાશ કરતાં ઝાગ્વેહીને પાપ ન લાગે.

મનુસ્મૃતિ અધ્યાય ૧૧ માે, શ્લાેક રકર માં ( મ. મી. પૃ. ૧૮૦ )

" આ ત્રણે લાકના નાશ કરે, અને બંધે તેનું અન્ન ખાય તાપણ ઝાગ્વેદને ધારણ કરવાવાળા બ્રામ્હણને જરાપણ ખાપ લાગે નહિ. "

દેવતાઓ હબ્ય લઇને, અને પિતરા કબ્ય લઇને ગુલામ બન્યા. તેવા પ્રાપ્તહણથીજ બીએ કેાઇ માટેા નથી તાે પછી ઋગ્વેદના પાઠીથી બીએ કેાઇ માટેા શેના હાેય ? જેન સિદ્ધાંત તાે એમજ કહે છે કે ચાહે સર્વજ્ઞ તીર્થ કર થવાના હાેય તાે પણ કરેલા કર્મને લાેગબ્યા વિના તાે થાયજ નહિ. આમાં ઉદાહરણ જગ⊷જાહેર ચાવીશમા તીર્થ કર શ્રી મહાવીર સ્વામીનુંજ બશ છે.

( ૬ ) અમે તેવા પાપી બ્રામ્હણુને દંડ કરવે નહિ.

મનુસ્મૃતિ. અધ્યાય. ૮. માે. શ્લેષ્ઠ. ૩૭૯, ૩૮૦, ૩૮૧, ( મ. મી. પૃ. ૧૭૬ )

" બ્રામ્હણુના પ્રાર્ણાત દંડ કરવાના હૈાય તેા તેનું માર્શુ મુંડાવી નાંખવું. પ્રાણાન્ત દંડ બીજી ત્રણ જાતીઓના થાય પણ બ્રામ્હણુના દંડ તેવા થાય નહિ. ૩૭૯ ા કક્ષાચ બધાએ પ્રકારથી બ્રામ્હણુ યાપી હાય તાેપણુ તેને એક ક્ષત

ખાંડ ર

માત્ર પણ ન કરતાં તેનુ ધન હાેય તે તેણું આપી દઇને રાજા પાતાના દેશથી બહાર કાઢી સૂર્કે ૩૮૦ ા પ્રાચ્હાણુને મારવાથી અધિક પાપ પૃથ્વી ઉપર બીજા કાઇ નથી. તે કારણથી સંપૂર્ણ પાપાના કરવાવાળા પ્રાચ્હાણુને પણ મારવાનો વિચાર રાજા મનથી પણ કરે નહિં ઝ૮૧ ય

√ છ ) ઝ્રામ્હણ ઉપર કેાપ કરવેા નહિ, કરનારનેા નાશ થાય છે. મનુક્સ્તિ અધ્યાય. ૬ મેા. શ્લાક ૪૧૩, ૩૧૪. ( મ. મી. પ્. ૧૭૮ )

" બ્રામ્હણથી ગમે તેટલી આપદા થઇ હોય તેા પણ રાજા પ્રામ્હણને કાેપ ન કરાવે. કેમકે કાેપાયમાન થએલાે બ્રામ્હણ બલ અને વાહનની સાથે નજા કરે છે. જીવાેકે પ્રામ્હણના કાેપથી–અગ્નિને સર્વભર્સી, સસુદ્રને અપેય, અને ચંદ્રમાને ક્ષિણ, થવું પડશું. માટે બ્રામ્હણને કાેપ કરાવી કેણ નાશને પ્રાપ્ત નથી થયેા ? ૩૧૩, ૩૧૪,

સજ્જનના ? આપણું પ્રાપ્લ્લણાના શાસ્ત્રાને માન આપીને વિચાર કરીએ તાે પણ–અગ્નિ, સર્વ ભક્ષી, સમુદ્ર અપેય, અને ચંદ્રમાની હાનિ વૃદ્ધિ. એ બધું પ્રગ્લાદિકનું કરેલું માનલું કે પ્રાગ્લેણાનું ? આતાે લાેકોને ડરાવીને કેવળ સ્વેચ્છાચારે વર્તાવાનું જણાવ્યું હાેય એમ જણાય છે બાકી આમાં તત્ત્વ શા છે. ?

(૮) પંડિત કે મૂર્ખ બ્રામ્હણ વિના બીજો કાેઇ પૂજ્ય નથી. મનુસ્મૃતિ. અધ્યાય. ૬ મા. શ્લાેક. ૩૧૭ થી ૧૬ (મ. મી. પૃ. ૧૭૯) " શાસાેકત વિધિથી સ્થાપન કરેલાે કે નહિ સ્થાપન કરેલાે પણ અગ્નિ માેઠા દેવ છે. તે પ્રમાણે પંડિત કે મૂર્ખ, બ્રામ્હણ દેવતા રૂપનાજ છે. તેથી કાેઇ પણ પ્રકારથી બ્રામ્હણની અવજ્ઞા ન કરવી જોઇએ. ૩૧૭ ા તેજસ્વી અગ્નિ મુડદાંને બાળતાં પણ દ્ધિત થતાે નથી. અને તે અગ્નિ પાછેા ચજ્ઞમાં આવેલી વૃદ્ધિનેજ પામે છે. ૩૧૮ ા તે પ્રમાણે ગમે તેવું અકાર્ય કરવાવાળા બ્રામ્હણ તાં પણ તે પુજ્યજ છે. કારણકે બ્રામ્હણ છે તે પરમ કેવતા છે. ૩૧૯ ા"

ખરા પ્રમ્હતત્વને પ્રાપ્ત થએલાે અકાર્ય કરેજ નહિ. અગર કરે તાે તે ખરાે પ્રામ્હણુજ નહિ. બાકી અકાર્યના યાેગથી તાે પ્રમ્હાને પણુ વારવાર શાપિત થવું પડશું છે. તાે પછી નામધારી પ્રામ્હણુ તે કયા હિશાબનાે ! માટે આ લખાણુજ પક્ષપાતવાળું યાેગ્ય નથી.

|    |                      | ,                                                 |
|----|----------------------|---------------------------------------------------|
| ૩૬ | તત્ત્વત્રયી–મીમાંસા. | . ખંડર                                            |
|    |                      | مواد المحمد الأراب الم المحم فيوال المعاملين بيام |

(૯) શ્રુતિ સ્મુતિથી બહારનાં વ્રતધારીઓને કાઢી મુકે. મનુસ્મૃતિ અધ્યાય ૯ મેહ શ્લાેક ૨૨૫ માે. ( મ. મી. પૃ. ૧૭૭ )

" ઘૂત, ( બ્લુવા ) આદિ ખેલવાવાળા, કિતવ ( ઘુર્તા ), નર્ત્ત ક, અને ગાવાવાળા, પાખંડીઓ વેઢના વિરાધીઓ, વિકર્મ સ્થિત એટલે–બ્ર્ તે સ્મૃતિથી બહારના વ્રતોને ધરવાવાળા, મદિરાના પીવાવાળા, એ બધાઓને રાજા પોતાના નગરમાંથી બહાર કાઢી સુકે. ૨૨૫

આમાં બે બાલ- ને આપણે દેવી ભાગવતના ૧૮ મા અધ્યાયવાળક શુકદેવજીના કથનના વિચાર કરીએ ત્યારે તા-જીવ હિંસા, મદિરાપાન, જીઆ ખેલવાદિક વેદાદિકની શ્રુતિઓથી શરૂં થતું જણાય છે, તા પછી તેવી પ્રવૃત્તિઓના વિરાધીઓને વેદાદિકના વિરાધીઓ કેવીરીતે ગણવા ? અમારં માનવુ એ છે કે-શ્રુતિ સ્મૃતિમાં લખાએલા હિંસાદિક પાપોથી છુટી બીજાઓને છાડાવનારાઓ શ્રુતિ સ્મૃતિના વિરાધીઓજ નથી. માત્ર જે વેદના આશ્રય બતાવી અનીતિમાં ચાલી બીજાઓને ચલાવનારા છે તેમનેજ શ્રુતિ સ્મૃતિના વિરાધીઓ ગણીએ તા તે અયાગ્ય ન ગણાય ?

ષ્રમ્હાદિકથી પેઢા થએલા મનાવી સર્વ સત્તાના હક સ્થાપનારા પ્રામ્હ-શાના કલમા ૯ થી વિચાર—

(૧) પ્રમ્હા, વિષ્ણુ અને મહાદેવે નિર્માણ કરેલા અઢાર હજાર પ્રામ્હણેા, સ્કંદ. પુ બ

(૨) સવ' દેવાના દેવ કાેણુ ? તેા કે પ્રામ્હણુ, શંકા. ૩૪૬

- (૩) સર્વ જીવેામાં શ્રેષ્ટમાં શ્રેષ્ટ પ્રામ્હણ, મતુ ગ
- (૪) બ્રામ્હણે ઉપર શ્રદ્ધા વગરને દેશ અપવિત્ર, સાગ ગ
- (પ) ત્રણે લાકના નાશ કરતાં ઝગવેદીને પાપ ન લાગે, મનુ ળ
- (૬) ગમે તેવા પાપી બ્રામ્હ્ર્ણુનાે પ્રાણાંલ દંડ કરવાે નહિ, મનુ ગ
- (૭) બ્રામ્હણ ઉપર કાેપ કરવા નહિ, કરનારનાે નારા થાય છે, મનુ જ
- (૮) પાંડિત કે મૂર્ખ બ્રામ્હણ વિના બીએ કેાઇ પૂજ્ય નથી, મનુ ગ
- (૯) શ્રુતિ સ્મૃતિથી બહારના વ્રતધારીએોને કાઢી મૂકે, મનુ ગ

પ્રામ્હણ સત્તાના સંબંધની કલમેા નવના વિચારાનું ખંડ બોજે. પ્રકરણ ૯ સું.ા સંપૂર્ણ.

### પ્રકરણ ૧૦ મું.

### (૧) ધુરાણુના સાંભલનારને–યમે પૂજી બ્રહ્મલેાકમાં પુહચાડયા.

શિવપુરાણ. ધર્મ'સંહિતા. અધ્યાય. ૨૩ માે. શ્લાેક ૪૪થી ( મ. મી. પૃ. ૬७)

" એક મનુબ્ય પુરાણીની પાસે ધર્મ સાંભળવાને આવ્યા. પછી શ્રદ્ધા ભકિતથી પુરાણીને પ્રદક્ષિણા દઇને એક માસા સાંતું આપ્યું. રસ પાત્રના દાનથી વિમાનમાં બેસીને ધર્મ રાજાની સભામાં ગયા. ધર્મ રાજાએ તેનું પૂજન કરીને વઘાલે!કમાં માેકલ્યા, અને દેવર્ષિ સનત્કુમારને કહ્યું કે-જેને શ્રદ્ધા ભક્તિથી પુરાણના વાંચવાલાળાની પૂજા કરી તેને-પ્રમ્હા, વિષ્ણુ અને મહાદેવ એ ત્રણે દેવને પૂજ્યા. અને જે શ્રાદ્ધમાં ઉત્તમ ભક્ત ભાજનથી પૂજે છે તેનાથી તા હું પંદર વર્ષ સુધી પૂજિત રહું છું, અને જે સત્કારથી ભાજન કરાવે છે તેનાથી તેા હું બસા વર્ષ સુધી તૃપ્તિ પામું છું, એટલુંજ નહિ પણુ સંપૂર્ણ દેવતાએ! અને સર્વ ઇંદ્રો પણ પ્રીતિવાળાજ થઇ જાય છે. હે મુનિશ્રેષ્ટ ! કથાના કહેવાવાળા તે સાક્ષાત વ્રમ્હા, વિષ્ણુ અને મહાદેવ એ ત્રણે દેવાના સ્વરૂપ વાળાજ હાય છે ? તેથી તેની પ્રસન્તતાથી બધા દેવા પ્રસન્ન થઇ જાય છે તેમાં કાઇપણુ પ્રકારના સંદેહજ નથી ? ઇત્યાદિ. "

આમાં જરા વિચાર--'' એક માસા સાેનું પુરાણીને મળ્યું તો તે ઠીક, પણ વિમાન આવ્યું તે શું પુરાણીની ચિઠ્ઠી જવાથી ? કઠાચ વિમાનમાં બેસતાં પુરાણીએ જેવેો હાેય ? પણ ધર્મરાજાએ પું છ પ્રમ્હલેાકમાં માેકલ્યા. તે અને પછી સનત્કુમારના સાથની વાતા પુરાણીએ કેવી રીતે જાણી ? કેમકે અતીંદ્રિય વસ્તુનું જ્ઞાન તાે હ્રમ્હાદિક દેવાને પણ ન હતું, તા પછી પુરાણીને કચાંથી ? માટે આ બધું વિચારી જોતાં જરૂર કાેઇ ચાલતા સર્વજ્ઞના ધર્મથી વિપરીત પંડિત માનીઓએ અસત્ કલ્પનાએ કરી આ પુરાણ ધર્મ ઉભા કર્યો હાય ? ધર્મના બહાને પુરાણીઓ માજમજાહ ઉડાવે અને ધર્મરાજાને વગર પૈસે લાકોની ઠાઠમાઠ કરવી પડે ? એટલુંજ નહિ પણ અબે સા વર્ષ સુધી ખાધા પીધા વગર ઓઇયાં કરીનેજ બેસી રહેવું પડે ? આવા લેખાે શું જ્ઞાનીઓના છે ? આગળતા વાંચકા જે વિચાર કરે તે ખરા ? (૨) આગળ પાછળની કશ પેઢીને તારનાર પુરાણિક ગુરૂ.

શિવપુરાણ, ધર્મસંહિતા, અધ્યાય, ૨૨ માે. શ્લાેક, ૫૦ થી ( મ. મી. પૃ. ૬૪ )

બધાએ લોકોને બાધ કસ્વાવાળા તે ગુરૂ હાય છે. તેથા તે પૂજ્યના પશ્ પૂજ્ય છે, તેમાં પણ પુરાણાના જાણવાવાળા તે સર્વ પાત્રામાં શ્રેષ્ટ છે (૫૦) નરકાદિકમાં પડતા જીવાને ધારણ કરે છે તેથી તે પાત્ર છે-તેમને ધન, ધાન્ય, સાંતું, નાના પ્રકારનાં વસ્તા આપે છે તે પરમગતિમાં જાય છે. અને ગાય, રથ, સાંતું, નાના પ્રકારનાં વસ્તા આપે છે તે પરમગતિમાં જાય છે. અને ગાય, રથ, સાંતું, નાના પ્રકારનાં વસ્તા આપે છે તે પરમગતિમાં જાય છે. અને ગાય, રથ, સાંતું, નાના પ્રકારનાં વસ્તા આપે છે તે પરમગતિમાં જાય છે. અને ગાય, રથ, સાંતું, નાના પ્રકારનાં વસ્તા આપે છે તે પરમગતિમાં જાય છે. અને ગાય, રથ, સાંત, હાથીઓ ઘોડાઓ જે શ્રેષ્ટ પ્રામ્હાણને આપે છે તેના પુણ્યતું ફળ સાંભળા અક્ષય અને સંપૂર્ણ કામનાઓને પ્રાપ્ત કરી અશ્વમેધ ચત્રના ફળને મેળવે છે પ૧ા પરા પરા ગાને જે ખેડેલી, અથવા ફળવાળી પૃથ્વીતું દાન કરે છે તે પોતાના પૂર્વના દશવંશ અને આગળના દશ વંશને સંસાર સમુદ્રથી તારે છે. (૫૪) "

આમાં અમારા બે બાલ–સંસાર મસુદ્રથી તારનાર ગુરૂ હાેય છે પણ તે ત્યાગવૃત્તિવાળા હાેય તાેજ તારી શકે છે. બાકી પુરાણેનો જાણ લાેલી ગુરૂ તારી શકે નહિ. કારણુ પ્રથમ તાે પુરાણેના વિષયાજ વિશ્વાસને પાત્ર નથી, તાે પછી તેના સંભળાવનાર વિશ્વાસના પાત્ર કેવી રીતે ? જીવા અમારા આ બધા પૂર્વના લેખ આમાં સત્યતા કેટલી છે. ?

વળી વિચારવાનું કે--આગળના દશવંશને તારનારમાની લઇએ પરન્તું. પાછળના દશ વંશને તારનાર પુરાશ્વિક ગુરૂ ઠેવી રીતે ? ા

( ૩ ) મૃતકપુત્રને લઇ જનાર યમ. પ્રામ્હણુના શાયથો નિ: પુત્રીએા.

સ્કંદ્રપુરાથુ. ખંડ. છઠો. અધ્યાય. ૧૩૯ માે. પત્ર ૧૫૫ થો શ્લોક. ૬૪ ના કિંચિત સાર----

'' એક ઉપાધ્યાયને વૃદ્ધપણે પુત્ર થયેા. પાંચમે વર્ષ મરણ પામ્યેા. પાતાના પુત્રને ધર્મરાજાના ઘરમાં જેવેા. પછી તે બ્રામ્હણે યમ રાજાને શાપ આપ્યેા કે-તે, મને અપુત્રીયા કર્યા, જા તું પણુ તે વિનાનાજ થઇશ. યમે બ્રમ્હાને કહ્યું કે-હું તમારા અધિકાર રાખીશ નહિ. પહેલે માંડવ્યના શાયથી હું શદ્ર થયેા અને આ વખતે પુત્ર વિનાના થયેા. પ્રકરણ ૧૦ સું. પ્રાક્ષણાની સત્તાથી પ્રગ્ન્હાદિ દેવેા રાંકડા. ૩૯

પ્રગ્હાને ઇંદ્રે કહ્યું-આમાં ચમના શાે વાંક ૧ પ્રગ્હા શંક થઇને બાલ્યા કે પ્રગ્ર્હ શાપ મારાથો ન ફેરવાય ૧ પછી પ્રગ્ર્હાએ-રોગોને બાેલાવીને કહ્યું કે ચમ માેકલે ત્યાં તમારે જવું. ચમને કહ્યું કે ગતાસુની પાસે રાગોને માકલવા એટલે હે ચમ ! તમારે માથે અપવાદ ચઢશે નહિ. ચમે રાગોને કહ્યું કે-ચિત્ર-ગુપ્તને પુછીને તમારે પૃથ્વી ઉપર જવું ! પણ હાટકેશ્વરમાં જવું નહિ. ચમ પ્રાગ્હેણ રૂપે તે પુત્રને લઇને હાટકેશ્વરમાં ગયેા, જીવતા પુત્રને બેઇને પ્રાગ્હેણે કહ્યું કે જ્યાંથી કાઇ પાછું આવતું નથી ત્યાંથા તું કેવી રીતે આવ્યા ૧ અને આ પ્રામ્હેણ કાેણ છે ? પુત્રે કહ્યું કે-આ ચમ રાજા છે, તેને શાપથી સુક્રત કરા ! પછી પ્રાપ્હેણે કહ્યું કે-દુઃખથી નીકળેલું વચન જુઠું નહિ થાય, તેથી દેવયાનિમાં પુત્ર નહિ થાય-મનુષ્યમાં થશે. ઇત્યાદિ. "

આ સ્કદ. પુંબ લેખને જરા વિચારીએ--મરઘુ પામેલા પાતાના પુત્રને ધર્મરાજાના ઘરમાં બ્રામ્થું જેચેા. તા તે કયા સ્વરૂપથી જેચેલા માનવા ? તે બ્રાય્હુણે ચમરાજાને અપુત્રીયોના શાપ આપ્યા. ચમે બ્રમ્હાને કહ્યું કે હું તમારા અધિકારથી માંડવ્યના શાપથી શુદ્ર થયા અને આ વખતે પુત્ર વિનાના થયા. ઇંદ્રે બ્રમ્હાને કહ્યું ચમના શાવા શુદ્ર થયા અને આ વખતે પુત્ર વિનાના થયા. ઇંદ્રે બ્રમ્હાને કહ્યું ચમના શાવા શુદ્ર થયા અને આ વખતે પુત્ર વિનાના થયા. ઇંદ્રે બ્રમ્હાને કહ્યું ચમના શાવા શુદ્ર થયા અને આ વખતે પુત્ર વિનાના થયા. ધંદ્રે બ્રમ્હાને કહ્યું ચમના શાવા શુદ્ર થયા અહા રાંક થઇને બાલ્યા કે-બ્રમ્હશાપ મારાથી ન ફેરવાય. આ બધી વાતામાં ખરી વાત કથી ? છેવટે ચમ પુત્રને પાછે સાંપી શાપ સુક્ત થવા તે બ્રામ્હણ પાસે આવ્યા. બ્રામ્હણે પાતાના પુત્રને પાછે લઇને ચમને કહ્યું કે--તને દેવયાનિમાં પુત્ર નહિ થાય પણુ મનુષ્યયાનિમાં થશે. એ કયા જ્ઞાનથી કહીને બતાવ્યું માનવં?

અને આ અધી વાતામાં કઇ વાલને સત્ય માનવી. ?

(૪) હ્યામ્હણેાના નમસ્કારથી સૂર્યનાે પ્રકાશ અને કૉધથો જગત ભસ્મ. આર્યોના તહેવારાનાે ઇતિહાસ પૃ. ૧૩૯ પ્રામ્હણેાના નમસ્કારને લીધે સૂર્ય પ્રકાશે છે એમ વનપર્વમાં કહ્યું છે. અને તે કોધાયમાન થાય તાે સર્વ જગત ભસ્મ કરી નાખે એવું અનુશાસન પર્વમાં કહ્યું છે.

આમાં પણ જરા વિચારવાતું કે–બ્રામ્હણે ચમ રાજાને શાપ આપી નિપુત્રીઓ કરી નાખ્યા ત્યારે બ્રમ્હાએ સંકડાપણું બતાવ્યું પણ ચત્ કિંચિત્ ન્યાય કરવા સમર્થ ન થયા. બ્રામ્હણાના આગળથો બ્રમ્હાની ∶સત્તા કયાં ચાલી જતી હશે ? અરે ! ચમ રાજા પણ ડર્યો અને પુત્રને પાછા સાંપી શાપથી મુક્ત

| ••••• | ~~~~~ | ~~~~ |   | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ | <br>un viene |
|-------|-------|------|---|-----------------------------------------|--------------|
|       | _     | -    | - | _                                       |              |

તત્ત્વત્રથી–મીમાંસા.

થવાને તેની પાસે આવ્યા તા પછી કાેપાયમાન થએલાે પ્રામ્હણ, બધા જયત્ને ભરમ કરી નાખે તા તે વખતે પ્રમ્હા, વિષ્ણુ અને મહાદેવ એ ત્રણે દેવા માટામાં માટા હાેવા છતાં આમાંના કયાે દેવ આ દુનિયાની રક્ષા કરી શકે તેવા છે ? જ્યારે પ્રમ્હાદિક દેવા એક પ્રામ્હણ માત્રથી નિઃસત્વ થઇ બેશે ત્યારે બીજા પક્ષપાત રહિત દેવાના શરણે જવાનું અમારે રહે કે નહિ ?

પક્ષતાતી દેવાને અમા દ્રશ્યીજ નમસ્કાર કરવાના ?

ઇતિ બ્રામ્હણાની સત્તાના સંબંધે કરીથી કલમા ચારના વિચાર—

(૧) પુરાણુ સાંભળનારને ચમે પણ પૂજીને હ્રમ્હલેાકમાં પુહચતેઃ કર્યા, શિવ પુ.ા

(૨) આગળ પાછળની હશ પેઢીને તારનાર પુરાણિક ગુરૂ, શિવ. પુ. ા

(૩) મૃતકપુત્રને લઇ જનાર ચમ, પ્રામ્હહ્યુના શાપથી નિઃપુત્રીયે৷ થયેા. શિવ. પુ. ા

(૪) મ્લામ્હેણેના નમસ્કારથી સૂર્યના પ્રકાશ અને તેના કોધથી જગત સરમ, અનુશાસન પર્વ. ।

એમ કરીથી બ્રામ્હણાની સત્તાના સંબંધે કલમાે ચારના વિચાર. ખંડ. બીજે પ્રકરણ ૧૦ સું.ા

કલમ ૧૦ થી આશ્ચર્યક જનક પુરાણુકારાની વાતો.

### પ્રકરણ ૧૧ મું

(૧) સૂર્યની સ્ત્રી દેાડી થઇ, સૂર્ય દેાડા થઇ પાછળ ગયા.

(શં. ૬૯ થી ૭૧ પૃ. ૧૦ મું) ભાગવત અને માર્ક ડેય.

" સૂર્યની સ્ત્રીએ–છાયારૂપ સ્ત્રીને ઘરમાં રાખી પાતે ઘાડી બનીને વનમાં ગઇ. શું આ સંભવિત છે ? (૬૯)

'' જયારે સૂર્યને ખબર પડી કે મારી સ્ત્રી ઘાડી થઇ ગઇ છે તેથી પોતે ઘાડા થઇ ગયા. શું આ સંભવિત છે ? જો સંભવિત હાય તા પૌરાણિકાના ઘરમાં તે વખતે શાના પ્રકાશ થયા હશે ? (૭૦)

80

| મકરસ્ય ૧૧ મું. | બાણી સુજીતે સસત્ય લખવાવાળા.       | 83 |
|----------------|-----------------------------------|----|
| margare g.     | and the Storad stated of a stated |    |

ચુન ! તેજ શેહ દોડીથી અચિની કુમારની ઉત્પત્તિ થવી શું સંભવિત છે ? (૭૧)

માર્ક ઉચ પુરાશ, અધ્યાય ૭૫ મા. પત્ર ૧૯૯ માં (મ. ગી. પૃ. ૯૫)

" સૂર્યાની સ્તી-ચોછીતું રૂપ ધરીને તપરથા કરવાને બઇ. સૂર્યે-ઘોડાતું

રૂપ ધરીને ભાેગ કરવાની ઇચ્છ્બ કરી. ઘાંડીએ પરપુરૂષ જાણી મુખ સાસું કર્સું. એટલે મુખથા ત્રણ યુત્રા પેદા થયા. તેમાંના એક ઘાડે ચઢેલા, હાથમાં હાલ–વરવાર તથા આણવું સાથે જનમ્યા. "

યહેલાના છે અશ્વિન કુમારો વેદમૂલક ઠરાવવા ' નાસ્સ્થાે' શ્રુતિ ઝણમાં દાખલ કરી અર્થમાં સેદ પડતાં ચાસ્કાચાર્યે નાસિકાથી ઉત્પન્નના અર્થ કલ્યા.

આ માર્ક ડેયે ત્રિજો હથીયાર બધા વધ્યો. એની સેંકડેહ શ્રુત્તિઓ વેદામાં પાછળથી દાખલ થએલી નજરે પડે છે.

(૫) સત્યધૃતિનું વીર્ય, તેના સરચી બે ભાગ, જેનાં કૃપ-કૃપી.

વિષ્ણુપુરાણ અંશ. **૪ શે**ા. અધ્યાય. ૧૯ માે. પત્ર. ૩૭ મું. (મ. મી. ૧૭૦ )

" અપ્સરાએાને જેવાથી સત્યધૃતિનું વીર્ય નીકળીને એક સરના ઉપર પડવાથી તેના બે ભાગ થઇ ગયા. તેથી એક તરક છેાકરા અને બીજી તરક છેાકરી પેદા થઇ ગયાં. ત્યાં શીકાર કરવાને આવેલા શતધનું રાજાને દયા ઉત્પન્ન ચવાથી તે બન્નેને પાતાના ચરમાં લઇ જઇને–' કૃપ, અને કૃપી ' નામ રાખ્યું જે કૃપી હતી તે દ્રોણાચાર્યની સી થઇ. તેણીએ અશ્વસ્થામા નામના પુત્ર પેદા કર્યા. ઇત્યાદિ ''

સજ્જને <sup>?</sup> પુસણુકારોએ-પ્રદ્રાદિક દેવેાના માટે તેમજ માટા માટા ઝલિએાના સંબંધે તદ્દન અચેાગ્ય અને અનુચિત વાતો જે લખીને બતાવી છે તે આપણાથી કછુલ રાખી શકાય તેવી છે ? અમારા વિચાર પ્રમાણે તેા જરૂર કાેઇ ચાલતા સત્ય ધર્મથી વિપરીત થઇને કેટલુંક કલિપત ઉભું કર્યું હોય છેમ લાગે છે. આગે તાે વાચકાેની ધ્યાનમાં આવે તે ખરૂં.

(૬) દ્રીપક્ષીએ એક વર માગ્યો. મહાદેવે પાંચ આપ્યા.

(શ. ૩૯૩ પૃ. ૫૭)

દ્રીપદીએ મહાદેવજી પાસે એક પતિ માગવા છતાં પંચયતિનું વરદાન આપ્યું ભગવાન કેટલા ઉદાર " બ્રદ્ધાદિક ત્રણે દેવા આપસ આપસમાં તેા ઘ્રુણી 6

. મહાભારત.

•ખતે લડયા. અને દેવ દૈત્યાને લડાવી માર્યા. અને જઞા જગાપર વર આપવામાં કેટલા બધા ઉદાર થઇ પડયા. આવા લેખામાં સત્યપણું કરે દેકાણેથી રોાધવું.

તત્ત્વત્રથી--મીમાંસા

( ૭ ) પુરૂષની સી અની, પાછી તેજ સી, પુરૂષ. ગાગવત. ( શ. ૭૨-૭૩ મી )

'' વૈવરવત મનુની ઇલા નામે કન્યા, સ્ત્રો મટી પુરૂષ થઇ ગઇ શું સૃષ્ટિ નિયમ વિરૂદ્ધ થઇ શકે કે જેનું પાછળથી----સુદ્રસ નામ રાખવામાં આવ્યું હતું. (૭૨) પુનઃ સુદ્રમ્નને પુરૂષ મટી સ્ત્રી થઇ જવું. શું સૃષ્ટિ ક્રમ વિરૃદ્ધ નથી કે ( ७૩ )

(૮) રામના પેટમાં પેશી કાકભુશંડે જગત જેસું.

રામાયણ ( આલકાંડ ) (શ. ૧૦૫ ષ્ટ. ૧૪

" શું કાગભુશુંડતું રામચંદ્રના પેટમાં પેસીને સંપૂર્ણ લાેક લાેકાન્તર નેવા અને ઘણા દીન પ્રયંત પેટમાંજ ભ્રમણું કરવું. શું સંભવિત છે કે ? "

અત કાકભુશુંડની કથા અમાેએ રામનેા ઇતિહાસ લખતાં કેટલાક વિસ્તારથી આપેલી છે તે જીવેા અને વિચાર કરા કે જેથી સત્યાસત્યની ખબર પડે.

( ૯ ) છાદ્યાની ઇકાેતેરમી (૭૧) પેઢીએ સમ. શં. ૧૯ મી. પૃ. ક જ્યારે વાલ્મીધ્રે સમાયણુના અધાધ્યા કાંડના લેખાનુસાર—રામચંદ્ર હાદ્યાની ઇકાેતેરમી પેઢીએ છે. તેા પોરાણીઓ ક્રયા કરીને બતાવશે કે રામચંદ્ર કયા ત્રેતામાં થયા ? અને જ્યારથી સબ્દિ થઈ ત્યારથી આઠમા મન્વતર હાલ છે કે જેમાં આસરે ૫૦૦ વાર ત્રેતાયુગ આવી ચુક્યા તેા કયા ત્રેતામાં રામચંદ્ર થયા ? "

> (૧૦) પરશુરામાવતારે માતાને મારી તે ધર્મ કે અધર્મ ? રામાયણ, બાલકાંડ ( શ. ૧૮ મી. પૃ. ૩ )

" પરશરામાવતારે પાતાની માતાને મારી નાંખી. આ ધર્મ' કે અધર્મ જે આવાં કામ કરે તે શું ઇશ્વર કહી શકાય ? "

આ પરશુરામ અને રામ એ અન્ને અવતારા એકજ વિષ્ણુના સાથમાં થએલા છે છતાં એક એકને જોઇ મૂઢ જેવા બની આળખી શકયા નહિ એ કેટલું બધું આશ્ચર્ય ? એટલુંજ નહિ પણુ એક એકને મારવા તૈયાર થઇ ગયા આ લેખ અમારા ખાસ વિચારવા જેવા છે તે જોઇ સત્યાસત્યના વિચાર

કરવાની સલામણુ કરૂં છું.

| પ્રકરણ ૧૧ મું. | સત્ય વસ્તુને અસત્ય રૂપમાં લખવાવાળા. | ૪૩ |
|----------------|-------------------------------------|----|
|----------------|-------------------------------------|----|

ા ઇતિ-(૧) સ્ત્રી ઘાેડી, સર્ચ ઘાેડા થઇ પાછળ વનમાં ગયા ત્યાં બે અસ્થિની કુમારોની ઉત્પત્તિ, ભાગવતે૦ માર્ક ડેયે ઘાેડા ઘેાડીના ગુખના મેલાપથી ત્રણ હત્રો તેમાં એક હથીઆર બંધ ઘાેડેસ્વાર ા

(૨) શુરૂની સ્તી સાથે - અંદ્રે કરેલાે ભાગ, યુત્ર થતાં અન્નેમાં ઝઘડેલ
(૩) ગૌતમની સ્તી સાથે ઇંદ્રે કરેલાે ભાગ, રામાયણ બ
(૪) પૃથ્વીરૂપી ગાયનું ત્રણ જણે ત્રણ વખતે દોહન કર્યું. ભાગ ગ
(૫) સત્યધૃતિનું વીર્ચ, તેના સરથી છે ભાગ, તેના કૃપ, કૃપી, વિષ્ણુ.પુ
(૬) દ્રીપદીએ એક વર માગ્યા, મહાદેવે પાંચ આપ્યા, ભારત બ
(૯) સીના પુરૂષ થયા પછી તેજ સ્ત્રી થઇ, ભાગ બ
(૮) રામના પેટમાં પેસી કાકભુશું ડે જગત જેયું. રામાયણ બ
(૧૦) પરશુરામે માંતાને મારી તે ધર્મ કે અધર્મ ? રામા બ

એમ આશ્ચર્યજનક પુરાશુકારાની દશ કલમના વિચારાનું–ખંડ બીજે પ્રકરણ, ૧૧ સું. ગા

# પ્રકરણ ૧૨ સું.

( ૧૧ ) ઇંદ્રને મારવા પૃષ્ટુના પુત્રને અત્રિની આજ્ઞા.

્રશંકાકેોય. શંકા. ૪૪૫. પૃ. ૭૦ મું 🔰 ( ભાગવત )

''અત્રિ ઝાષિએ ઇંદ્ર ( કે જે દેવતાઓના સન્ત મનાય છે તે ) ને મારી નાખવા પૃશુના પુત્રને આસા કરી શું આ સત્ય છે ? "

( ૧૨ ) એક તું ખડીથી સાઠ હેજાર પુત્રો પેદા થયા.

્ગમાયણુ અને ભાગવત-( શં ૩જી. પૃ. ૧ લું ) એક તુંબઠીથી સાઠ હજાર પુત્રાનું પેઠા થવું. શું સંભવિત થઇ શકે છે ?

| 88         | .ep/_]                           | તત્ત્વત્રંથી-મીમાંસા.                                                                                          | ખંડ સ્                        |
|------------|----------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
|            | (૧૩) વળી-                        | કાસ્યપની દીકરીએાથી હોથો દ્વાડાદિ                                                                               | પેકા થયા.                     |
|            | રામાયણ અને                       | ભાગવતમાં જીવેા− ( શ. ૪૧ મી. <sup>,</sup>                                                                       | ષ્ટુ ૬ માં. )                 |
| સક્પ,      |                                  | ીએાથી– હાથી, ઘેાડા, ઉંટ, વાઘ,<br>ઉત્પન્ન થયાં. શું સંભવ છે? "<br>                                              | ઞરૂડ, પશુ, પક્ષી,             |
| โรง        |                                  | જીએા-ગાયનું દેહન કરતાં હાથી,<br>અધ્યાય. ૪૬ માે. ( શં ૩૬૯. પૃ. ૫                                                |                               |
|            | યા, ઘાડાઓન                       | ા પાતાની ગાયને દાહી તે৷ તેમાંથા<br>રહેવાનાં અને મનુષ્યાના રહેવાનાં<br>આદિ નીકળ્યાં. શું સંભવિત છે કે           | મકાન, રાજાઓને                 |
| ં ત્રેણે શ |                                  | ઝુવા–મહાદેવે અજનીના કાનમાં વીય<br>ા. ૯૧. પૃ. ૧૩ )                                                              | િ પુકસું. હનુંમાન             |
| પેકાં શ    | " મહાદેવે અં<br>લું. શું આવી ફી  | જનીના કાનમાં વીર્યંતું પ્રુંકલું અને<br>લસુફી પણ મહાદેવ જાણુતા હતા કે                                          | ો <b>તેયો</b> હનુંમાનનું<br>? |
| થયા        | (૧૬) વળી<br>ભાગવત(ૈશ             | જીવેા. પુત્રનું બલિદાન ન આપવાથી<br>. ૬૪. પૃ. ૧૦ )                                                              | હરિશ્વંદ્ર જલાદેરી            |
| ાચ્યાપવ    |                                  | ામ પુત્રનું બલીદાન આપવાનું કહેલું<br>સીત થવું. શુ સંભવીત છે કે ?                                               | પુનઃ અલીદાન ન                 |
| ( શ. :     | (૧૭) વળી જ્<br>૩૨ '૪ુ. ૫)        | તુવેા જમીનના ઘડામાંથી સીતાજી                                                                                   | નીકળ્યાં. રામાયથ્યુ           |
|            | "્પૃષ્ટ્વીને ખેડત<br>લાયક છે ? " | ર્શ તેમી અંજર એક ઘડામાંથી સીવા                                                                                 | જીતું નીકળવું શું             |
|            |                                  | angan tanàna amin'ny sora amin'n |                               |

 .\*

(૧૮) વળી જુવા-પાર્વતી+પહાડથી પેદા થયાં.

સાગવત-( શ. ૩૧ પૃ. ૫ )

" પાર્વ લીજીનું પહાડથી પેદા થવું શું સંભવિત છે ? "

(૧૯) વળી ભુઓ–નારદથી ૬૦ પુત્રા થયા.

ભાગવત-( શ'. ૪૬ પૃ. ૭ )

" નારદનું સ્ત્રીરૂપમાં કરી જવું અને તે પછી તેમને ૬૦ પુત્ર પેઠા <mark>થવા</mark> શું આ વાત સંભવિત છે ? "

( ૨૦ ) વળી જાઓ-ચમરાબથી તલની ઉત્પત્તિ, અચેંના તહેવારાના ઇતિહાસ પૃ. ૫૧૮ માં-" તલની ઉત્પત્તિના સંબંધી એક કથા છે તે ઉપરથી તે ચમરાબાની તપશ્ચર્ય ને લીધે પેઠા થયા એવું દેખાય છે તેથીજ ચમ પ્રીત્યર્થે બધા કાર્યમાં શ્રેષ્ઠ ગણવામાં આવે છે. "

( ૨૧ ) વળી જીઓ–પુરાશેના અસ્તિત્વમાં ખરા ધર્મના લાય એજ ગ્રંથકાર પૃ. ૪૩૨ માં લખે છે કે --

" પૌરાણિક કાળમાં અનેક ધર્મ ગ્રંથ અસ્તિત્વમાં આવ્યા, તેનું પરિ-ણામ એ આવ્યું કે લોકોમાં ખરા જ્ઞાનના લાેપ થયેા અને સ્વાર્થી લોકોએ તીર્થ મહાત્મ્ય, ક્ષેત્ર મહાત્મ્ય, ધર્મ વિધિ, ઉપપુરાણાત્મક કથાઓ વગેરે ઉત્પન્ન કરીને લોકોને અધમ દશામાં લાવી સુકથા. "

આમાં થાેડા વિચાર–ખરા ધર્મ એક બાજી ઉપર તઢસ્થરૂપે વિદ્યમાન છે. નષ્ટ નથી થયેા. તેના નિર્ણય કરવાવાળા સુજ્ઞ પંડિતા સામાન્યરૂપે પ્રકાશમાં સુકી રહ્યા છે. અલ્પન્ના સમજી શકતા નથી સ્વચ્છંદી સ્વાર્થી લોકો જોવા જાણવા છતાં ઢાંક પીછેડા કરી રહ્યા છે. તેમના કર્મની વિચિત્રતા સિવાય નાબીજો શા વિચાર કરવા ? તેથી પણ હલકા વિચારના નાસ્તિક જેવા સત્યધર્મને દ્વવિત કરવાના પ્રયત્ન કરી રહ્યા છે. જીવાના કર્મની ગતિ ઘણા પ્રકારની હાય છે. (૨૨) સમુદ્રનું મંથન કરતાં પાંચમી વારે ચંદ્ર નીકત્વા. નૃસિંહપુરાણ ( શ.ં ૩૬૮ પૃ. ૫૪ )

'' સમુદ્રતું પાંચમી વાર મંચન કર્યું ત્યારે ચંદ્રમા નીકળ્યાે શું આ સત્ય છે ? જો સત્ય હાેય તાે પાંચ વાર મંચન કરતાં સુધી પૃથ્વી ઉપર ચંદ્ર ન હોતો ? પૌરાણિઓ સમુદ્ર મંચનના સંવત અને તિથિ વાર બતાવશે કે ? "

( ૨૩ ) વળી જીવે৷ ૨થના પઇડાથી સમુદ્ર–ભાગવત ( શં. ૨ પૃ. ૧ ) " રાજા પ્રિયવતના ૨થના પૈડાથી સમુદ્રતું બનવું. શું સંભવિત છે ! "

( ૨૪ ) વળી જીએો-હનુમાન સૂર્યને ગળી ગયેા-રામાયણ ( શ. ૧૧. પૃ. ૨ ) '' હનુમાનનું સૂર્યને ગળી જવું કદી ચુક્ત થરો કે ? "

ા ઇતિ ॥ (૧૧) ઇંદ્રને મારવા પૃથુના પુત્રને અત્રિની આજ્ઞા, ભાગબ (૧૨) એક તુંબડીથી ૬૦ હજાર પુત્રો પેદા થયા, ભાગ. રામાયણ બ (૧૩) કાશ્ય-પની દીકરીઓથી-હાથી, ઘાડાદિ પેદા થયા, ભાગ. રામા બ (૧૪) ગાયતું દોહન કરતાં, હાથી, ઘાડા, મકાનાદિ પેદા થયા, નૃસિંહ પુબા (૧૫) મહાદેવે અંજનીના કાનમાં વીર્ય કુંકશું-હનુમાન પેદા થયા, ભાગ બ (૧૬) પુત્રતું બલિદાન ન આપવાથી હરિશ્વંદ્ર જલાદેરી થયા. ભાગ બ

(૧૭) જમીનના ઘડામાંથી સીલાજી નીકળ્યાં, રામા ગ

(૧૮) પાર્વતી પહાડથી પેકા થયા, ભાગ ગ

(૧૯) નારદને ૬૦ પુત્રા પેદા થયા ભાગ ગ

(२०) यभरालाधी तलनी ઉत्पत्ति.

(૨૧) પુરાણની અસ્તિત્વમાં ખરા ધર્મનાે લાેપ, એ બે આર્યોના તહેવારા બ

(૨૨) સમુદ્રનું મંથન કરતાં પાંચમીવારે ચંદ્રમા નીકળ્યાે નૃસિંહ પુ બ

(૨૩) રથના પૈઠાના સમુદ્ર, ભાગ ગ

(૨૪) હનુમાન સૂર્ય ને ગલી ગયેા, રામા બ

પ્રકરણ ૧૩ સું. ધર્મના બહાને કલ્પિત કહેવામાં કુશલતા. ૪૭

એમ આશ્ચર્યજનક કલમ ૧૧ થો ૨૪ના વિચારવાળું ખંડ થીજે પ્રકરણ ૧૨ મું બા

# પ્રકરણ ૧૩ મું.

(૧) વેદની આજ્ઞા તેજ ધર્મ આકી અધર્મ,

ભાગવત. સ્કંધ ૬ ઠ્ઠો. અધ્યાય ૧ લા. ( શ. ૪૭૧. પૃ. ૭૬ )

" જે કરવાને વેદે આજ્ઞા કરેલી છે તે ધર્મ અને જે કરવાની વેદે મનાઇ કરેલી છે તે અધર્મ."

આમાં વિચારવાનું કે-જે કરવાની વેઢે આજ્ઞા કરી છે તે ધર્મ, એમ એકાન્ત ન કહી શકાય ? કારણ આ ચાલતા વેઢેામાં પ્રાયે ઘણે ઠેકાણે પશુધાતના ઉપદેશ થએક્ષા છે. તે ધર્મ સ્વરૂપના છે એમ બધી દુનીયાએ અંગીકાર કરેક્ષા નથી. જો વેદ ધર્મ એકાન્ત સત્ય રૂપના હાતતા વૈદિક ક્રિયા કાંડને એક ઠેકાણે દાખી મુકવાની જરૂર ન પડતી ? તે સિવાય વૈદિક ધર્મનાજ ઉપનિષદકારા તે હિંસા ધર્મના અનાદર સૂચવી આત્મિક ધર્મની વાતા પછુ ન કરતા ? માટે એટલુંજ કહેવાની જરૂર હતી કે જે કાર્ય કરવાથી સ્વપરના આત્માના વિકાશ થાય તેજ ખરા ધર્મ છે બાકીના અધર્મ છે અને સ્વાર્થી લોકાના પ્રપંચા છે. તે સિવાય વધારે ન કહી શકાય.

(૨) ધર્મના માટે પુરાષ્ટ્રે, કે અધર્મના માટે ?

મત્સ્યપુરાલુ. અધ્યાય. ૨૩૮ માં જુવેા—

" દેવતાએાને પ્રસન્ન કરવા પશુઓની હિંસા કરવાનું વર્ણુન વિસ્તારથી કરેલું છે. "

વળી આગળ–મત્સ્ય. પુ૦ અધ્યાય. ૨૬૦માં–" ઘરની વાસ્તુક કરાવતાં પણુ બલિમાં–માંસ, રૂધિરને ચઢાવવાનું તે ચાેગ્ય તરીકે બતાવેલું છે. "

આ બધા લેખોના સાર એવા જણાય છે કેન્લુઆ ભૂત બતાવે, જેશી ગ્રહ પીડા બતાવે, વૈદ્ય કફ પિત્તના પ્રકાપ બતાવે. તેવી રીતે માંસના લાલચુઓ પશુને હાેમવાનું બતાવતા હાેય. કદાચ નીચ દેવતાઓ નીચ કાર્ય દેખીને પાેતાનું રાજીપણું બતાવતા હાેય પણુ તેથી સિદ્ધી શી ? પણ ઉત્તમ પુરૂષાથી આવા નિંઘ કાર્ય થઇ શકે નહિ અને તે આવા નિંઘ કાર્યમાં સમ્મતિ પણુ આપી શકે નહિ. એમ અમારૂં માનવું થાય છે.

| ૪૮ હત્ત્વત્રચી∽નીમાંસા. |  | ખંડ | ર |
|-------------------------|--|-----|---|
|-------------------------|--|-----|---|

(૩) દેવોને પુરાણ કથાથી સંતેષ; તેવા યજ્ઞોથી નથી. શિવપુરાણ ધર્મસહિતા, અધ્યાય. ૨૨ માે. શ્લા. ૫૫ થી ૬૧. (મ. મી પૃ. ૬૫)

" દેવતાઓ----બલિ, પુખ્પની પુજા ચુક્ત પુરાણાદિક પુસ્તકના વાંચનથી જેવી રીતે સંતાેષ પામે છે તેવી રીતે નાટકના જેવા ચસાથી સંતાેષ પામતા નથી. માટે વિષ્ણુના કે શિવના મંદિરમાં અથવા સૂર્યના મંદિરમાં જે પુરાણાની કથા વંચાવે છે તે સર્વ કામનાઓને પ્રાપ્ત થઇ પછી સૂર્ય લાેકને લેદી હાદ્યલેાકમાં જાય છે. ત્યાં સેંકડા કલ્પતક રહી પછી ભૂતળમાં આવી રાજા થાય છે અને હજારા અશ્વમેઘ યસાથી જે કળ મળે છે તેટલુંજ કળ-મહાભારત, અઢાર પુરાણ, વિષયના સંથાને વંચાવવાથી મેળવે છે. માટે ગમે તે પ્રકારથો પણ પુરાણાદિક પ્રથાને વંચાવવાથી મેળવે છે. માટે ગમે તે પ્રકારથો પણ પુરાણાદિક પ્રથાને વંચાવવાથી મેળવે છે. માટે ગમે તે પ્રકારથો પણ પુરાણાદિક પ્રથાને વંચાવવાથી મેળવે છે. માટે ગમે તે પ્રકારથો પણ પુરાણાદિક પ્રથાને વંચાવવાથી સેળવે છે. આટે ગમે તે પ્રકારથો પણ

આમાં મારા બે બાલ---નાટકીયાના તમાસા જેવા યજ્ઞા છે ત્યારે પુરા-શેમાં કયા પ્રકારની વિશેષતા ? તેમાંનુ લખાણુ જેતાં--કામદેવસ્વરૂપ નાટકીયાએ પ્રદ્ધા, વિષ્ણુ અને મહાદેવ એ ત્રણુ દેવાને નચાવી દુનીયાની સામાન્ય નીતિમાં પણુ રહેવા દીધા નથી. તે પુરાણેના સાંભળવાથી , સૂર્યલાક ભેદી પ્રદ્વાલેક સુધી કેવી રીતે પુહચવાના ? વળી ત્યાં સેંકડા કલ્પ રહીતે પછો ભૂતલમાં રાજા થવાના તે જાણવાનું જ્ઞાન નતા પ્રદ્વાદિકમાં હતું તેમજ ન તા લેખને થએલું જણાય છે. જેથી આ લેખ લાેકાના કલ્યાણુ માટે થએલાે હાય એમ જણાતું નથી માટે માટે વિચાર કરીને જીવા.

ા હતિ– હ (૧) વેદની આજ્ઞા તે ધર્મ, બાકીને અધર્મ ભાગવતે. હ (૨) ધર્મના માટે પુરાણા કે અધર્મના માટે જીવેા મત્સ્ય. હ(૩) દૈવાને પુરાણ-કબ્રાથી સંતાય, તેવે! 'યજ્ઞે.બી નથી. સિંત્ર પુ, હ

ઐમ કલમ ત્રણના વિચારનું-ખંડ. બીજે પ્રકરણ ૧૩ મું. ા

# પ્રકરણ ૧૪ સું.

(૧) વળી જીઓ ---ભક્તિની સેવા કરવા નદીએ। આવી. ભાગવત મહાત્મ્ય. (શ-૩૮૦. પૃ. ૫૫.)

)# • - }

. 3

•. F

'' ભકિત નામની સ્ત્રી કહે છે કે–યસુના, ગંગા આદિ નદીએા સ્ત્રીરૂપ ધરીને મારી તકેનાતમાં આવી શું સંભવિત છે ? "

(૨) વળી જુઓ--સાગવત ન સાંભળે તે ચંડાય.

સાગવત મહાત્મ્ય. ( શં-૩૮૫ મી. પૃ. ૫૬ )

" મતુષ્યના જન્મ લઇ જે ભાગવત ન સાંભળે તેને ચાંડાળ સમજવે જોઇએ. "

( ૪ ) થળી બ્લુએા--સકિત જ્ઞાનાદિક નાચ્યો.

ભાગવત મહાત્મ્ય ( શં. ૪૨૦ થી પૃ. ૬૩ )

" ભક્તિ, જ્ઞાન અને વૈરાગ્ય એ ત્રણે નટની પેઠે નાચવા લાગ્યાં " ખુબ કરી ! ભક્તિ, જ્ઞાન અને વૈરાગ્યનાં પણ શરીર છે કે ? અમારા પૌરાણિઓ સાક્ષાત ઇશ્વરને નચાવે તેા ભક્તિ વચેરને નચાવે તેમાં શું વિશેષ ! અને પછી અમારા ભાળા ભાઇઓને આંગળીના ટેરબા ઉપર નચાવે તેમાં શું આશ્વર્ય છે?"

(૪) વળી જુઐા-પાપીએા ક્રોધીએા સપ્તાહથી પવિત્ર.

આગેવત મહાત્મ્ય ( શં. ૪૦૮ મી. પૂ. ૬૨ )

'' જે માણુક્તે સર્વદા પાય કરનાશ, સદા દુરાચારમાં લાંગેલા, કુમાંગે' જનારા, કોધરૂપ અગ્નિશ્રી બળેલા, કુટિલ અને કામી હાેચ તેઓ પણ કલિશુ-ગમાં સપ્તાહરૂપી ચરૂથી પવિત્ર થાય છે " શું આ સત્ય છે કે જૈ જ્યારે ભાગવતની કથા શ્રવણુથી દરેક જાતનાં પાપ મટીને માક્ષ પણ મળે છે તા પાપ કરવાં ને ભાગવત સાંભળવું ! ખસ બેઢા પાર ! શું આવાં વાકય પાપકમ કરવાને ઉત્તેજન નથી આપતાં કે ? "

(પ) ભાગવતની કથાના આરંભ કુષ્ણુના ગયા પછી.

શાં, ૪૨૧ મી. પૃ. ૬૩ મું. ભાગવત મહાતમ્ય---

" ભાગવતની કથા પહેલવેળી શુકઢેવે પરીક્ષિતને કહી અને તે કથાના આરંભ " શ્રી કૃષ્ણુના પધારી ગયા પછી કલિગ્રુગમાં ત્રીશ કરતાં ક્રાઇક વધારે 7 વર્ષ થયાં હતાં ત્યારે ભાદરવા માસની નામથી શુકદેવજીએ કથાના આરંભ કર્યો હતા. ઇત્યાદ.

( ૬ ) યવનોની ચઢાઇ પછીતું ભાગવત કૃષ્ણુ વખતે કચાંથી ? શં-- ૩૭૮ મી. પૃ. ૫૫ માં ભાગવત સ્કંધ અધ્યાય ૧ લાે. શ્લાેક ૩૬ મા

आश्रमा यवनैरुद्धा स्तीर्थानि सरितस्तथा । देवतायतनान्यत्र दुष्टैर्नेष्टानि भूरिश: ॥ ३६ ॥

ભાવાર્થઃ−૬ષ્ટ ચવનાએ આશ્રમા, તીર્થા, નદીઓ તા પેલાના કબજે કર્યા અને ઘણા દેવમાંદિરોને⊨નાસ કર્યો.

આ લેખથી યવનાની ચઢાઇ પછીનું ભાગવત શુકદેવના વખતમાં કયાંથી<sub>:</sub> કે જેથી કથાના પ્રારંભ થયે*i* **?** 

( ૭ ) <mark>પુરાણ પછીના વેદેા પુરાણ કથામાં હ</mark>ાજર શ<sup>\*</sup>. ૨૫૩ મી પૃ. ૩૫ મું. પઘપુરાણ,

ब्रह्मणा सर्वशास्त्राणां पुराणं प्रथमं स्मृतम् ॥

ંભાવાર્થ-શાસ્ત્રામાં પ્રથમ પુરાજી અને પછીથી પ્રદ્યાએ વેદા ઉત્પન્ન કર્યા શૂં આ સંભવિત છે ? "

વળી શાં, ૩૪૧ મીં. પૃ. ૪૯ મું. પદ્મપુરાષ્ટ્ર.

वेदांतानिच वदश्य मंत्रस्तंत्राणि संहिता । दशसतपुराणाणि षट्शास्त्राणि समाययुः ॥

અર્થાત–વેદાંત, વેદ, મંત્ર, તંત્ર, સંહિતા, ૧૭ પુરાણ, ૬ શાસ એટલાં ભાગવતની કથા સાંભળવા આવ્યાં. શું આ સભવિત છે ? શું આ લેખ હેમાદ્રિકૃત અનુવર્ગ ચિંતામણિ જેવે લેખ નધો ? "

(૮) શાં. ૫૦ મી. પૃ. ૮ માં ભાગવત મહાત્મ્ય, '' સાગવતની કથ શ્રવણ કરવા પાહાડ અને નદીઓનું આવવું શું સંભવિત છે ? "

ા ઇતિ-નિર્મર્થા પુરાણેના મહિમા પણ નિર્મર્થાદ (૧) લકિત સેવા કરવા નદિએા આવી ા (૨) ભાગવત ન સંભળે તે ચંડાળા (૩) લકિ

५०

જ્ઞાનાદિક નાચ્યાં ( ૪ ) પાપીએા, ક્રોધીએા સપ્તાહથી પવિત્ર. ( ૫ ) કૃષ્ણુ ગયા પછી ભાગવત કથાના આરંભ. ા ( ૬ ) ચવનાની ચઢાઇ પછીનું ભાગવતા ( ૭ ) પુરાણુ પછીના વેદાે. ા પદ્મપુ. ા ( ૮ ) ભાગવતનું શ્રવણુ કરવા પહાડ અને નદીએાનું આવલું સાતમી કલમ વિના બાકીની સાત કલમા–ભાગવત મહાત્ય્યથી તેના વિચારનું ખંડ બીજે પ્રકરણુ ૧૪ મું. હ

કલિમાં હરિનામથીજ માંદુ ફળ ચ્યને વિદ્યાનાં નામ. ભાગવતાદિ.

# પ્રકરણ ૧૫ મું. કલમ બેનું.

( ૧ ) પ્વધાળમાં-ચાેગાદિકથી જે રળ ન મળતું તે કલિમાં નામથી.

તુલસી રામાયણ. ઊત્તર કાંડ. પૃ. ૧૨૦૨ માં જુવેા.

#### छतयुग त्रेता द्वांपरहुं पूजा मख अरूयेाग । जे। गति हे।इ से। कलि हरि हि नाम तें पावहिं ले।ग ॥

અર્થઃ—સત્પ્યુગમાં યેણ્બ કરવાથી, ત્રેતા યુગમાં–યજ્ઞ કરવાથી, અને ફ્રાપરમાં પૂજા કરવાથી જે ગતિ થાય છે તે ગતિને કલિયુગમાં લોકો કેવળ હરિનું નામ લેવાથી પાંગે છે ? "

कते यद्ध्यायतो विष्णुः वेतायां यजतो मज्जैः द्वापरे परिचर्यायां कल्मै तद्वारकीर्त्तनात् ॥ (भागवते पकादशे स्कंघे )

સત્યયુગાદિકમાં—ચાેગાદિકથી જે ફળ મળે તે કલિચુગમાં કેવળ હરિના નામ માત્રથીજ ફળ મળે છે. ત્યારે તેા આપણે માટે કલિચુગજ માટેાને ? કલિમાંતા ઠગબાજી કરવાવાળા વધારે જોવામાં આવે છે. તાે પછી કલિ કાલ એક હરિ નામ માત્રથી સત્ય ચુગાદિક જેટલું ફળ આપવાવાળા કયા ગુણ વિશેષથી મનાયા હશે ? સ્વાર્થ ગુણુ વિશેષથી તાે આટલું માટું ફળ નહિ લખાયું હોય ?

(૨) ચઉદ (૧૪) વિદ્યાનાં નામ.) તુલસી. રામાયણુ પૃ. ૧૫ ની ટી૫માંથી. " ૧૪ વિદ્યા—પુરાણુ ૧, ન્યાય ૨, મીમાંસા ૩, ધર્માસાસ ૪, શિક્ષા ૫, કલ્પ ૬, વ્યાકરણુ ૭, નિવૃત્ત ૮, છંદ ૯, જ્યાેતિષ ૧૦, ઝગવેદ ૧૧, યજીવેંદ ૧૨, સામવેદ ૧૩, અને અથર્વવેદ ૧૪, એ ચૌદ વિદ્યાએા કહેવાય છે. "

> पुराण न्याय मीमांसा धर्मशास्त्रांग मिश्रिताः। वेदाः स्थानानि विद्यानां धर्मस्य चर्तुदशा अहो० ॥ ६३ ॥

> > (યાજ્ઞવલ્કય સ્મૃતિ આચારાધ્યાય, શ્લા. ૬૩ મા.)

ા ઇતિ—કલિયુગમાં હરિના નામથીજ માેડું ફળ મળે. ભાગ ગ ચૌદ વિદ્યાનાં નામ યાજ્ઞવ ગા ખંડ બીજે. પ્રકરણ ૧૫ મું. હ

યુરાણે —ભારતથી પછી માંડાં રચાયાં. અંગ્રેજો ?

## પ્રકરણ ૧૬ મું.

વિદ્વાનાના મતથી કલ્પાએલાે મહાભારતના કાળ.

સંસ્કૃત સાહિત્યના ઇતિહાસ પૃ. ૩૬૪-૩૬૫---

" મહાલારતનું મૂળ સ્વરૂપ આસરે ઇં. સ. પૂર્વે પાંચમા શતકમાં ઉપ્તન્ન થશું એવું કદાચ આપણું માની લઇએ તે৷ તે ખાેટું કહેવારો નહિ. મહા-ભારતના ગ્રંથ કાઇ સ્વરૂપમાં પણ અસ્તિત્વ ધરાવતા હાય તેના માટે જીનામાં જીનું પ્રમાણુ આપણુને આશ્વલાયન ગૃદ્ધ સૂત્રમાંથી મળી આવે છે. એ ગૃદ્ધ સૂત્રમાં-ભારત અને મહાભારત વિષે કથન કરવામાં આવ્યું છે. એ ઉપરથી પણ ઇ. સ. પૂર્વે પાંચમા શતકમાં એ ગ્રંથની ઉત્પત્તિ થયાના અનુમાનને ટેકાે મળે છે. ા

એ ઉપરાંત હિંદુ લાેકાેનાં મંદિરા તેમજ છુદ્ધના અવશેષ જયાં સાચવી રાખવામાં આવે છે તે ડુંગરા વિષે પણ એમાં કથન કરવામાં આવ્યું છે. આ પ્રમાણે મૂળ કાવ્યમાં કંઇક વિસ્તાર ઇ. સ. પૂર્વે ૩૦૦ વર્ષ પછા અને ઇશ્વીસ નની શરૂઆતના અરસામાં થયાે હાેવા જોઇએ એવું માલુમ પડે છે. ા પ્રકરણ ૧૬ સું. સર્વજ્ઞોના ઇતિહાસ ઉધા છત્તો ભારતાદિકમાં. પઉ

પૃ. ૩૬૫. નીચેની ટીપમાં જણાવવામાં આવ્યું છે કે--" મહાસારતના રચનારનું નામ 'વ્યાસ ' એવું નામ પડ્યું તેનું કારણુ એવું જણાવવામાં આવે છે કે એણે વેદોની વ્યવસ્થા કરી ( वेदान विब्याल ) મહાભારતની એણે વ્યવસ્થા કરી એવું કેઠાઇપણુ ઠેકાણુ કહેવામાં આવ્યું નથી ા

પૃ. ૩૭૯ થી-" પુરાશે આપશુને જાણીતાં છે. તે તેા સઘળાં એકંદરે મહાભાત્તથી માંડાં રચાએકાં છે. તેમાં જે પ્રાચીન સમવવી વાર્તાઓ આપ વામાં આવી છે તે ઘણીખરી મહાભારતમાંથીજ લીધેલી છે તાે પછુ એ ગ્રંથેત્માં જેને આપશે પ્રાચીન કહીએ એવું પશુ ઘણુ છે. અને મહાભારત અથવા મતુ-સ્મૃતિનાજ શ્લોકો મહાભારત અથવા મતુસ્મૃતિમાંથીજ લેવાએલા છે એમ માની લેવું એ શકય નથો. જુની સ્મૃતિઓ અને વેદાેની સાથે એ ગ્રંથેત્ને ઘણે સંબંધ છે. ાંઅને એજ વર્ગના વિશેષ પ્રાચીન ગ્રંથામાંથી એની ઉત્પત્તિ થઇ હાય એ પણુ ગનવા જોગ છે.

પુરાણેાનેા જે ખાસ વિષય તે જ્યાં આગળ આપવામાં આવ્યાે હાેચ છે ત્યાં આગળ જીદાં જીદાં પુરાણેાની વચ્ચે એટલું સરખાષણું જોવામાં આવે છે– ઘણીવાર તાે પાનાનાં પાનાં સુધી શબ્દે શબ્દ તેના તેજ જોવામાં આવે છે. એ સર્વ'ની ઉત્પત્તિ વધારે પ્રાચીન એવા કાેઇ એકજ સંગ્રહમાંથી થઇ હશે એવા અનુમાન ઉપર આવ્યા વગર આપણાથી રહેવાતું નથી.

આમાં મારા વિચારા—ઇ. સ. પૂર્વે પાંચમા સૈકાનું મહાભારત છે. જૈનોના સર્વદ્વા પહેલાના બાજી પર રાખીએ પણ ૮ મા સૈકાના પૂર્વેના પાશ્વ-નાથ તાે સિદ્ધજ છે. તેમના પછીનું જ મહાભારત છે. વેકામાં ઇતિહાસનું નામ નીશાણ નથો તાે પછી મહાભારતમાં કયા જ્ઞાનીથી મેળવ્યા ?

અને વેદોમાં કાેઇ કાેઇ બાબત નામ માત્રથી છે તે પાછલથો જ દાખલ કરવામાં આવી છે.

ઉદાહરણમાં જૂરો પ્રદ્યા ઠામ ઠેકાણા વિનાના વેદેામાં આદિથી તે અંત સુધીમાં બધી દ્રનિયાના શિરોમણિ તરીકે દાખલ કરી દીધા છે. તે સિવાય બીજી સૈંકડાે બાબતાે વેદામાં પાછકાથી દાખલ કરી દીધેલી છે. આ વિષયમાં જુવા મણિલાલભાઇના લેખ-" યજ્ઞપુરૂષ નવાેજ દેવ કલ્પાયાે. અને પ્રજાપતિ બધાના માળરે આવી ઉભાે ઇત્યાદિ.

ા ઇતિ-પુરાણેા-મહાભારતથી માંડાં રચાયાં-અંગ્રેજેના મતથી. ખંડ. બીજે પ્રકરણ ૧૬ મું.ા

્રમ્

વિશ્વામિત્રે નવું રવર્ગ બનાપ્યું રામા. ા સ્વગે જતા નહુષ અગસ્ત્યના શાપથી અજગર.

# પ્રકરણ ૧૭ મું. ફ્લમ બેનું.

( ૧ ) દેવેાએ વારંવાર સૃષ્ટિ રચી, સ્વર્ગની ખાટ વિશ્વામિત્રે પુરી.

તુલસી રામાચણુ અચેાધ્યા કાંડ પૃ. ૫૬૪ ની ટીપમાંથી---

"ત્રિશ કુ રાજાને ઇચ્છા થઇ કેે-સદેહ સ્વર્ગમાં જાઉં. એવા યજ્ઞ કરવાની ઇચ્છા વશિષ્ટજીને જણાવતાં તેમને ના પાડી. પછી વશિષ્ટના પુત્રો પાસે ગયે તેમને ગુરૂના વચનના અવિધાસી જાણી ચંડાલ થઇ જવાના શાપ આપ્યા પછી ત્રિશ કુ વિધામિત્રની પાસે ગયા. વિધામિત્રે વશિષ્ટના દ્વેષથી તેવા યજ્ઞ કરવાના આર લ કર્યા. એ યજ્ઞમાં દેવતાઓ ભાગ લેવા નહિ આવતાં વિધામિત્રે તપાેબળથી ત્રિશ કુને સદેહ સ્વર્ગમાં માકલી દીધા પણ દેવતાઓ તેને ધકેલીને ત્યાંથી ઉધે માથે ફેંકી દીધા. વિધામિત્રે નવું સ્વર્ગ બનાવીને તેમાં રાખ્યા.

( વાલ્મીકીય રામાચણ ખાલકાંડમાંથી લીધેલા ઉતારા )

આ કથામાં તપાસવાતું કે-ત્રિશું કના ચર્જ્ઞા કરનાર વિશ્વામિત્ર જો ગાલવસુનિની પાસેથી છસા ઘાડાની સાથે એક કન્યા ગુરૂ દક્ષિણામાં લેનાર હોય તો વિચારવાતું કે-બ્રદ્ધાચર્યના ભંગ કરી કોધ કે દ્વેષ ધારણુ કરનારા સુનિએ!માં નવું સ્વર્ગ બનાવવાની શકિત હાય ખરી કે ? બનાવીને તે નવું સ્વર્ગ કયે ઠેકાણે ગાઠવ્યું ? ત્રિશંકુને ત્યાં રાખ્યા તે એકલાને કે બીજાઓની સાથે ? તેને રહેવાની અવધિ કરી આપી કે સદાને માટે રાખ્યા ? જો આ બધી વ્યવસ્થા પૂર્વક ત્રિશંકુને રાખ્યા હાય ત્યારે તો બ્રદ્ધાદિ દેવાથી પણ વિશ્વામિ-ત્રના દરજ્જો ઓછા ન ગણાય ? જેવી રીતે આ દુનીયાની ઉત્પત્તિ કરવાની સત્તા ધરાવનાર અનેક દેવા જાહેરમાં સુકાયા છે. તેમાંના જો એકજ સાચા ઠરાવીને આપા ત્યારેજ વિશ્વામિત્રે સ્વર્ગ બનાવ્યું સાચુ મનાય નહિ તો જીઠમાં એક વધારાનું જાઠજ છે. અનાદિકાળના પ્રવાહથી ચાલતી આવેલી આ દુનીયાની ઉત્પત્તિ કરવાનો દાવા કરનારા કેટલા બધા દેવે થયા ? આમાંના કરા સાચા માનવા ? એકાંતમાં બેસી જરા વિચાર કરીને બતાવા.

આ ત્રિશંકુના માટે એલું પણુ લખવામાં આવ્યું છે કે જ્યારે દેવત,-ઓએ સ્વર્ગમાંથી ધકકેલી મુકયા ત્યારે અધવચ લટકયાે અને તાેના નાકમાંથી કર્મનાશા નદિ વહી. " પ્રકરણ ૧૭-૧૮ મું. સર્વજ્ઞાનો ઇતિહાસ ઉધા છત્તો ભારતાદિકમાં. પપ

આ લેખકે કયા દિવ્યજ્ઞાનથી જોઇને લખ્યું હશે ?

( ૨ ) સ્વર્ગમાં જતા ' નહુષ, ઝાષિના શાપથી અજગર થઇ પડયાે.

તુલસી રામાયણ અચેષ્ધ્યા કાંડ. પૃ. ૪૨૮. (મહાભારત–વનપર્વતમાંથો)

'' કેાઇ સમયે ઇંદ્ર પ્રદ્વાહત્યાના ડરથી જીપી જતાં મેાટા પુથ્યથી ' નહુષ ' રાજા ઇંદ્ર થયેા હતા. નહુષે ઇંદ્રાણીનાે ભાેગ કરવાની ઇચ્છા કરી ત્યારે ઇંદ્રાણીએ હઠ પકડીને કહ્યું કે જો પ્રાહ્યણોએ ઉપાડેલી પાલખી પર બેસીને

આવેા તેા હું તમારી સ્ત્રી થાઉં. રાજાએ ઝાપિઓને બાેલાવી પાલખીમાં લગાવી તેમાં પાતે બેસીને ચાલ્યાે ને ચાલતાં શીઘ્રતાના વાસ્તે અબસ્ત્યના માથામાં પગ માર્યા તેથી અગસ્ત્યે શાપ દીધા કે '' તું અજગર થઇને પૃથ્વી પર પડ. '' આથી નહુષ અજગર થઇને પડયાે. ''

આમાં પણ થેાડું વિચારીએ-ઇદ્ર થયા પછી 'નહુષે' ઇદ્રાણીની ઇચ્છા કરી. ઇદ્રાણીના હઠથી પાછા પૃથ્વીપર આવ્યા, તા તે ઇદ્રતા સ્વરૂપે કે નહુષના સ્વરૂપથી ? ' ખેર ' ઋષિઓને બાલાવી પાલખી ઉપડાવી તેમાં બેસીને પાછા સ્વર્ગમાં ચાલ્યા. ઇદ્રનું સ્વર્ગ, ઉપર મનાયું છે કે નીચે ? ઉપર હાયતા પાલખી ઉપાડી માર્ગ વિના ઋષિઓ કેવી રીતે ચાલ્યા ? કદાચ માનીએ કે પાતાના તપાબળની શકિતથી ચાલ્યા. બે તપાબળની શકિત હાતતા નહુષના ભારજ શા હતા કે ઋષિઓની પાસેથી પાતાની પાલખી ઉપડાવી શકતા ? બે નહુષ મરણ પામી ઇદ્ર થયા પછી પૃથ્વી ઉપર આવ્યા માનીએ તો દેવાના બાંધેલા આયુષ્યુમાં કાઇથી ફેરફાર થઇ શકતાજ નથી તા પછી અગસ્ત્ય ઋષિના શાપથી અજગર થવાની વાતજ કયાં રહી ? માટે આ લેખ જ્ઞાની પુરૂષથી લખાએલાે નથી તેમ વાત પણ સત્યરૂપની નથી. વિચારી જીવા અમારા આ વિચારા, તમા પણ સમજશેા.

ા ઇતિ–વિશ્વામિત્રે નવું સ્વર્ગ અનાવ્યું, રામા ૦ા સ્વર્ગે જતાે નહુુષ રાજા અગસ્ત્ય મુનિના શાપથી અજગર થઇ પૃથ્વીપર પડયાે. ખંડ. બીજે. પ્રકરણ ૧૭ સું, ા

🕐 લાેકાેના કલ્યાણુ માટે નહિ પણુ દાસ બનાવવા ગ્રંથ રચના. અંગ્રેજો.

### પ્રકરણ ૧૮ સું.

ગ્રંથ રચવામાં બ્રાહ્મણાને સ્વાર્થ સાધવાના આરાય.

સંસ્કૃત સાહિત્યના ઇતિહાસ. પૃ. ૩૩૫ થી.

સૂત્રો વડે નિયંત્રિત થતા ધર્મ વિધિઓ તથા રીતરિવાંનેના મોટા સમૂહ તરક આપણે પાછા કરીને દ્રષ્ટિ કરીએ છીએ તો સ્વાભાવિક રીતે આપણુને એવું માનવાની લાલચ થઇ આવ્યા વગર રહેતી નથી કે--હિંદુ લે કાની ખુદ્ધિને દાસ-ત્વમાં આણુવાને માટે અને ધર્મના વિષયમાં તેઓ હંમેશા એવીને એવી દાસ-ત્વનીજ સ્થિતિમાં રહે, એટલા માટે કંઇ પણુ ઉદ્યાંગ વગરના વિપ્રક્ષેકોએજ જાણી જોઇને એ સઘળું કામ કરેલું છે. પણુ ઉદ્યાંગ વગરના વિપ્રક્ષેકોએજ જાણી જોઇને એ સઘળું કામ કરેલું છે. પણુ દિનપ્રતિદિન જે શોધખોળો થતી જાય છે તેને પરિણામે હવે જણાવવા માંડયું છે કે વિપ્રોનું જ જેમાં વિશેષ કામ એવા ધાદ્યણુ વિધિઓનો પણુ મૂલ આધાર તા લોકમાં પ્રચાર થએલા ધર્મ વિધિઓ ઉપરજ હતા. બે એમ ન હાય તા હિંદુસ્તનના લોકો ઉપર ધ્રાદ્યણ ધર્મની આટલી સત્તા કેવી રીતે સ્થાપિત થઇ અને તે અત્યાર સુધી કેવી રીતે ટકી રહી તે સમજવું સુશ્કેલ થઇ પડે. જે વિધિઓ પહેલેથીજ અસ્તિત્વમાં હતી તેને વધારે વિસ્તૃત તથા સુવ્યવસ્થિત કરવામાંજ ધ્રાદ્યણેાની સર્ગ શક્તિને ખરેખરા ઉપયેગ થયે હતા અને તેઓએ જે કામ માથે લીધું તેમાં, નિઃસંશય બીજે કાઇ પણ સ્થળે કદી નથી જોવામાં આવ્યા આવ્યો એવા વિજય તેઓએ પ્રાપ્ત કીધા

આમાં મારા બે બાલ -- જૈનોના બ્રી ઝષલદેવ તીર્થ કર પહેલા, તેમના પુત્ર ભરત ચકવર્તી પહેલા, જેમના નામથી આ ભરત ભારતના નામથી પ્રસિદ્ધ થયું. તેમને આ બ્રાહ્મણ વર્ગ ઉપદેશના માટે સ્થાપેલેા. તેમના સંતાનની પરંપરા તીર્થ કરાના શુદ્ધ તત્ત્વોના ઉપદેશ કરતી અને રાજા પ્રજાથી પાતાની આજીવિકા મેળવતી. આ પ્રથા જૈનોના નવમા દશમા તીર્થ કર સુધી ચાલતી રહી. પછીના તીર્થ કરાના સમયમાં તે સ્થિતિ પલટઇ (આ ઠેકાણે ૧૧ મા તીર્થ કરથી તે આજ સુધીના જુવા અમારા લેખ) કેટલાકા સ્વાર્થના વશથી સત્યનિષ્ટા છાડતા ગયા. પઠન પાઠન કરાવતા, રાજા પ્રજાને વ્યવહાર પુરતું પઠન કરાવી પોતાના તાળામાં રાખવા પુરતકાની રચના કરી સ્વાર્થના પાટા બંધાવતા. \* પછીથી થતા

ં શીકાર ખેલવેા એ રાજાનો ધર્મ છે. આ શીકાર ધર્મ આત્માના કલ્યાણ માટે ઉપયોગી થાય ખરા કે કે કહેશે કે ન થાય ત્યારે એજ ઉંધા પાટા.

## ્ર પ્રકરણ ૧૯ મું. બુદ્ધ વખતે વૈકિટાએ રસેતું સાહિત્ય પ્ર

આવેલા સર્જજ્ઞ પુરૂષોના કે સત્ય સર્જરૂનના ઉપદેશકોના સામા થઇ અલ્લાબુવર્જન ઊંધું છતું ભરવી પોતાના તાળ માં કરી લેતા. કહેવત છે કે-" જેના માટે પક્ષ તેની જીત " એટલે તે સ્વાર્થી પ્રાહ્યણાજ કાવતા, અને તે પ્રમાણે ચાલતુ આવેતું આજે પણ આપણે એઇ રહ્યા છીએ. ખરૂં એમાં અધિતીથી પ્રકાશમાં વધારા ચતાં આવ્યા એમ સત્યશીલ પંડિતા પણ માની દ્વાઇ જો કેકણિ ઓટલું કહેવું વધારે પુરતું નહિ ગાલુાય !

ા ઇતિ--પ્યાદ્યાણે લોકોને દાસ બનાવવા શંધા તરયા. ખંદ. બીજે. પ્રકરણ ૧૮ મું. હ

ા ં ેવેદિક અને બોહ સાહિત્યના બક્લું માં વધારે દેશ માં મારે આ પ્રતામાં આ પ્રત્ય છે. આ ગામ આ પ્રત્ય છે. આ ગામ આ

and the state of the

. મકરણ હાલ્ય મુંચકલમ શેર**બેનું** છે જે છે.

(૧) વૈદિક અને છુલ સાહિત્યના સંબંધ પાસા (માના નિર્ફય.

સંસ્કૃત સાહિત્યના પ્રસ્તાવિક. પૃ. ૧૨ માં ઐલું જણાવવામાં આવ્યું છે કે---

" હિંદુસ્તાનમાં વૈદિક યુગના પારંભનું સાહિત્વ અને બોદ્ધ ધર્મના સમયતું સાહિત્ય એ બેની વચ્ચે વધારે ફેર છે એમ ભાગ્યેજ બહાશે. "

વિચારવાતું ને કે આ વાતમાં મત લેકો ઘણાછે. પણ જણાવવાતું એ છે કે-વેદિક અને બીંદ્ધ સાહિત્યમાં ઉતરેલા વિદ્વાના બીંદ્ધના સાહિત્યને વળગી વિચાર કરે છે પણ પ્રછળથી જે વિદ્વાના જીનોતા સાહિત્યમાં દૂધારે ઉતર્યા છે તેઓ બીંદ્ધ કરતાં જેનોના સાહિત્યને ઘણા પૂર્વકાળતું જ અતાવે છે. એટલું જ દયાલ બેંગ્યવાને ઉપરમાં ક્રકરા ટાંધ્રે અતાવ્યા છે.

ી જે તે કે જે તે કે પ્રાપ્ત કે પ્ ( રે જે જેન બોહના સ્પર્શથી વેદિકમાં માઢી ગરબડ.

હિંદુસ્તાનના દેવેા-પુ. ૨૭માં જીવેાનસર માની ગરવીલી અમ્સ-કેતલીક અગત્યની બાબતા ઉપર ઘણા, વિચાર કરીને એવા તાસ ઉપર આવ્યાં કે કે-'' વેદના સુક્રતમાં આત્માના જન્સાંતરના સિદ્ધાંત ક્રાંબંધી સંઘયણ શક્યન 8

LR

| 42 | તત્રત્રવ્યી મીમાંસા. | • | <br>ખંડ ૨ |
|----|----------------------|---|-----------|
|    |                      |   |           |

કરશું જણાતું નથી આ સિદ્ધાંત પાછળાના કાળના હિંદુના ધર્મતું પ્રસિદ્ધ લક્ષણ છે. "

આમાં મારા વિચારો-જેતોમાં આત્માના જન્માંતરના સિદ્ધાંત સર્વત્રાથી પ્રગટ થતા અને તેમણું શાસન ચાલતું ત્યાં સુધી તે ચાલતા, તેમના શાસનના અભાવમાં નષ્ટ ભ્રષ્ટ જેવા થઇ જતા અને એ વિષય અનાદિ કાળથી ચાલતો આવેલા મનાયા છે. જેનોના છેલ્લા તીર્થ કર શ્રી મહાવીર સર્વત્ર ભગવાનના કથન કરેલા આત્માના જન્માંતરના સિદ્ધાંત અખેડિત અને અબાધિક આખ્ખી દુનીયાને ચકિત કરે તેવા હાલમાં વિદ્યમાન છે.

જૈન ભૌદ્ધની બસાંતેના સમયમાં વૈદિદેાએ જૈનોમાંથી એક્રણ કરી તે આત્માના જન્માંતરના વિષયને ઉપનિષદાદિકમાં ગુટક કુટક રૂપે ગાઠવવા માંડયે તેશી આત્માના જન્માંતરના સિદ્ધાંત પાછલના હિંદુ ધર્મના લક્ષણ રૂપે ગણાયા ખરા પરન્તુ એ સિદ્ધાંતની સુંધાના પ્રવાહનું મૂળ કવાં છે એ ભિચારવાની ખાસ ભલામણુ કરૂં છું. જૈન શંધાના અભ્યાસક પંડિતાએ પાતાના વિચારા પ્રગટ કર્યા છે અને તે છપાઇને બહાર પણ પડી ગયાં છે તે સિવાય બીજા પણ લેખા આ ગ્રંથના અન્તે આપ લોકો એઈ શકશા, આ ઠેકાએ એટલુંજ કહેવું બંધ છે.

॥ ઇતિ-વૈદિક અને ભૌદ્ધ સાહિત્યના કાળમાં વધારે ફેર નથી.

વેદાના સૂકતામાં આત્માના જન્માંતરનું સૂચન નથી પ્ર ૧૯ સું. ॥

કદ્રથી સપી, વિનતાથી ગરૂડા સ્કદપુર

<u> પ્રકરણ ૨૦ સં</u>. કલમ ત્રણનું.

( ૧ ) કદ્રુને-વિનતા-સંપર્ધ ગરૂડનાં માતા

સ્કંદપુરાણ ત્રીને પ્રદાખંડ, અધ્યાય. ૩૮ મા ૫. ૭૦ થી —

" સર્પોની માતા કદ્ર અને ગરૂડની માતા વિનતા એ એ બહેના હતી પછું સાકચરૂપે કાશ્યપની સીંગા હતી. એએાને પરશ્પરમાં વિવાટ થયા. કદ્રુએ કહ્યું કે ભૂર્યના દાહાના પુંછડા શ્યામ છે અને વિનતા મે કહ્યું કે સફેદ છે. આમાં જે હાર તે દાસી થાય એવી બાલી થઇ કદ્ર યે સંપીને પુંછડે વિઠાવવાનું કહ્યું

| પ્રકરણ ૨૦ મું. | યુધ્ધ વખતે વૈકિકમાં કચેલું સાહિત્ય. | પદ |
|----------------|-------------------------------------|----|
|                |                                     |    |

પછ્યુ સપેરિએ માન્યું નહિ તેથી કહુએ શાપ આપ્યેદ માત્ર એક કર્કટ નાગે પાતાની ફચ્ચુ ઢાંકીને નીલુ પુંછ કરીને બતાવ્યું એટલે વિનતાને કહુની દાસી ચઇને રહેલું પડશું.

માતાનું દાસ્યપશું છે ડલવા ગરૂડે અમૃત લેવા જવા ભાશું માગ્યું વિનતાએ સમુદ્રના શબરનું ભક્ષ બતાબ્યું. તેનું ભક્ષ કર્યું પણ તૃપ્તિ ન થવાથી પોતાના પિતા કાશ્યપની પાસે ભક્ષ માગ્યું, કશ્યપે વિભાવસું અને સુપ્રતીક એ એ ભાઇ પરસ્પરના શાપથી ગજ અને કછપના જન્મને પ્રાપ્ત થયા હતા, તેમનું ભક્ષણ કરવાની રજ આપી, તેમને ગરૂડ રાહિણી, વૃદ્ધ ઉપર બેંસી ખાવા જતાં ત્યાં વાલિખિલ્યાદિ ઝાવેઓ અનલંબીને રહેલા, તેથી તે ડાળી પડવા લાગી તેને છેાડી ગરૂડે મધ્યમાં બેસી ગજ કછપનું ભક્ષણ કરવા માડયું, પછાં ગરૂડ અમૃત લેવા સ્વર્ગમાં જવા માડયું. અનિષ્ટ ઉત્પાતા દેખી ઇંદ્રે છુદ્ધરપત્તિને પુછયું ત્યારે પૃહસ્પતિએ નલિખિલે દીધેલા શાપને કાળ બતાબ્યે, ગરૂડ સ્વર્ગમાં ગયા ત્યાં દેવતાઓની સાથે સુદ્ધ થયું. વિષ્ણુએ છઢાથા લાકન માટે ગરૂડને પ્રાર્થન: કરી. ઇંદ્રે વર આપ્યા, સ્વર્ગમાંથી અમૃત લાવી ગરૂડ કુશમાં સપ્ર'ની પાસે સુક્રી માતાનું દારયપણું છેાડાબ્સું નામા સ્નાન કરવા ગયા એટલે ઇંદ્રે અમૃત લઇ લીધું પછી કલશને ચાટતાં સ્પીની છિલ્હાના છે લાગ થઇ ગયા.

આ કથા મહાભારતમાંથી લઇ સમાયણના પૃ. ૩૯૨ની ટીપમાં-કેટલાક કેસ્કારથી લખી તેમાં જણાવ્યું છે કે-'' ગરૂડે માંતાના દાસીપણાની વાત જાણી સપીને અમૃત લાવી દેવાની પ્રતિજ્ઞા કરી પોતાની માતાને દાસીપણામાંથી છેાડાવી દર્ભોપર અમૃતના કુંભ સુકાવી સપાં નાહવા લાગ્યા. ઇંદ્ર કુંભ ઉઠાવીને લઇ ગયા. સપાં આવીને દર્ભા ચાટવા લાગ્યા તેથી તેમની જીબ્હાના અંગે ભાગ થઇ ગયા. અમૃત સુકવાને લીધે તે દિવસથી દર્ભા પવિત્ર ગણાયા.

આમાં વિચારવાતું કે---કરયચ ઝાષ જે પ્રસિદ્ધ થયા છે તે આ કર્ડુ અને વિનતાના પતિ સમજવા કે બીજા ? અને કદ્રુ અને વિનતા તે મતુષ્ય સ્વરૂની હતી કે પશુના સ્વરૂપની ? કારણ તેમના વંશની વહિ પશુરૂપની છે માટે મનમાં સંદેહ રહે છે. વિનતાએ પાતાના પુત્ર ગરૂડને સસદ્ર મધ્યના સંબરતું ભક્ષ બતાવ્યું છે તે કયા શાનથી બતાવ્યું હશે ? અને કાશ્યયે-એ ભાઇ મરીને ગજ અને કછપ થએલાતું ભક્ષ કરીથી બતાવેલું છે તે પણ કયા હાનથી બતાવ્યું હશે ? રાહિણી વક્ષની ડાળીએ વાલિખિલ્યાદિ ઝાય આ કારણથી સડકીને રહેલા હતા ? અને આ બધું કયા કાળમાં કાના વખતમાં અનેલું ? આ બધી વાસોના વિચાર કરતાં આ લેખ બનાવટી લાગે છે, અગર કોઇ ખરા ખુલાસા બતાવે તા અમારે તેના કાઇ હઠ પણ નથી. પણ આ લેખ વિચારી સુરૂષોને વિચારવા જેવા જરૂર છે. ॥

(૨) કશ્યપની દીકરાંઓથી, હાથી, ઘેણાદિ પેદા થયા.

👘 🕖 શાંકા કેંગ્લ-શ્રાં ૪૧ મીટે પૂ. ૬ થી સાગવત વ્યત્તે રામાયણથી.

" કશ્યપની દીકર્રાએણ્થી−હાથી, ઘાડા, ઉટ, વાઘ, ગરૂડ, પશુ, પક્ષી, સાપ, વૃક્ષ, કુલ, કુલાદિ ઉત્પન્ન થયાં. શું સંભવ છે. ? "

એક કરવય જાય દેશના ચરામાં હાજર થએલા જણાવ્યા છે. તે ઝાય આ કે થીએ ?આ ઝાયને છે પતીએ તેમાંથી એક સપી પેદા કર્યા અને બીછાથી ગરૂડ પેદા થયા. ગરૂડ અમાતાનું દાસ્યપણું છે.ડાવવા સ્વર્ગમાં અમૃત લેવા જતાં ભાશું માંગ્યું. માતાએ મસુદ્ર મધ્યના શગરનું ભક્ષ હતાવ્યું. તે ભક્ષ લઇ રાહિણા છુલ ઉપર પહાંચ્યા, પણ ત્યાં વાલિ ખિલ્યાદિ ઝાયઓ લટકી રહેતા એઇ ગરૂડ બાગ્યા. ને ભક્ષથી તૃષ્તિ ન થતાં પિતા કશ્યપની પાસે ભક્ષ માંગ્યું ત્યાર તેમને હાથા અને કાચળાનું ભક્ષ હતાવ્યું. તે ખાધા પછી ગરૂડ તપ્ત થયા. વિચારવાનું કેન્ઝ ધ પત્નીને અને ઝાયને સાહતા મધ્યમાં પડેલા શાળર આદિઓનું ભક્ષ થયા જ્ઞાનથી જડી આવ્યું ? કે જેથી ગરૂડને અતાવી આપ્યું ? આ વાતમાં કિચિત પણ સત્ય હોય તેમ લાગે છે ખરૂં ! ખેર.

ેને આ બીજા લેખમાં-ભાગવતવાળાનું અને રામાયણવાલાનું બતાવેલું કરેયપના દીકરાઓથી હાથી, ધાડા, ઉંટ, આદિ પેદા થયાનું સાચું હાય તા કશ્યપની સીઓથી સપી ઉત્પન્ન થયાનું અને ગરૂડ ઉત્પન્ન થયાનું સાચું કેમ નહિ માનવું ? આ વાવના ન્યાય દેઇ ખરા પંડિત આપે તો દાઇ સમજાય નહિ તા મખ્યજ લખીને બતાવેલી હોય એમ લાગે છે.

( ૩ ) અગરત્યમુનિએ સ્થેના રસ્તા રાકતા વિધ્યને અટકાવ્યા.

તુલસી રામાયણ એપોધ્યા કાંડ. પૂ. ૧૧૬ની દીપમાંથી

ં " વિ'ધ્યાચલે"મેફની બરાબરી કેસ્સને સાર્ક વધીને સૂર્યના રસ્તાને રાકી લેતાં, ગેસરાએલા દેવના ગાની વિસંપિત ઉપરથી અગરત્ય સુનિએ જઇને વિ'ધ્યાચળને કહ્યું જિલ્તું હધણા નીચેર નથી જઇને મને કસ્તા દે અને હું પાછે

Jain Education International

પ્રકરણ ''રવ મું.

આવું ત્યાં સુધી નીચાજ રહેજે. અમસ્તર્ય મુનિના કહેવાથી ઉંચા વધેલા વિધ્યાત્રળ લાંબા થઇને સૂઇ ગયા અને અબસ્તય કલિષ્ણ કિર્શામાંથી કર્યાજ નહિ. જેથી આજ દિવસ સુધી એ પ્રમાણેજ રહેલા છે. " (કાશીબહિ.) આપણે લાકામાં અનેક જગાપર સાંભળીએ છીએ કે-ઇંદ્ર રાજા પાતાના વજ નામના શસ્ત્ર વડે અનેક પર્વતોને તોડી નાખતો હતો તો શું આ વિં-ધ્યાચળને તાહવાની શકિત તેનામાં ન હતી ? આ વિંધ્યાચળતો કોઇ સેંકડા

યયાતિ રાજાને મર્ચા માંથી પાછે કાઢચા.

ગાઉ સુધી લાંગા થઇને પડયા છે તાે પછી કયા ઠેકાણે ઉભા રહીને આ એક જડરૂપ પહાડની સાથે અગસ્ત્ય મુનિએ વાતા કરી માનવી ?

ા ઇતિ-કદ્ થી સર્પો, વિનતાથી-ચરૂઠા ઉત્પન્ન થયાં. સંકંદ્ર મુળ

કશ્યપની દીકરીઓથો–હોથી, ઘેડો, ઉંટ, આંદિંપેદા થઇ ગયા. ભાગ૦ રામાન અગસ્ત્યમુનિએ વિધ્યને આહા પાડેયા. રામાન એ ત્રહ્યું દેલમને વિચાર ખંડ. બીજે પ્રકરણ. ૨૦ મુંના

પ્રકરણ ૨૧ મું.

(૧) ગાલવ સુનિએ સુરૂ દક્ષણામાં વિશ્વામિત્રને ૬૦૦ ઘે!ડો અને એક કન્યા આપી.

તુલસી રામાયણ અચાલ્યા કાંડ. પૂ. ૪૨૮ માંની ટીપમાંથી-" ગાલન મુનિ વિશ્વામિત્રના શિષ્ય હતા. તેણે વિદ્યાભણીતે ગ્રફકક્ષણા સ્થાપવાના હઠ કરતાં. વિશ્વામિત્ર બાલવ ચિતા કરતા એક એક કાન કાળા હાય એવા આઠસા દ્યાડા લાવી દ્યો. ગાલવ ચિતા કરતા કરતા ગરૂડજીની સાથ-યયાતિ રાજાની પાસે ગયા. યયાતિએ ધાડા ન કેલાથી એક કન્યા દઇને કહ્યું કેન્જે બ્રસ્તા (૨૦૦) ઘાડા આપે તેને આ કન્યામાં પુત્ર ઉપ્તન્ન કરવા દેવા. પ્રસન થયા પછી પછુ આ કન્યા કન્યાજ રહેશે. પછી ગાલવ તે કન્યા લઇ જઇ ત્રણ રાજાઓથી ત્રણ પુત્ર ઉપ્તન્ન કરાવી છસા ( ૬૦૦ ) ઘાડા લાબ્યા અને બસા ન મલ્યા તેના બદલામાં તેણે એ કન્યાજ વિદ્યામિત્રને આપી દીધી. "

આમાં વિચારવાનું કે—ગાલવ સુનિ ગરૂડને લઇ થયાતિની પાસે ગયા. ઘાડાના બદલામાં તેણે કન્યા આપી. તે કન્યાથી બસા બસા ઘાડા લઇ ત્રણુ રાજા-

## તત્ત્વત્રયી−મીમાંસા.

ઓશ્રી ત્રશ્કુ પુત્રા ઉપન્ન કરાવી પાછી લાવ્યા. અને ૬૦૦ ઘોડાઓની સાથે તે કન્યા વિશ્વામિત્ર ગ્રુફને સાંપી. વિચારવાનું કે–ગુરૂએ કન્યા સાથે કેવા પ્રકારના વ્યવહાર રાખેલા ? સ્વર્ગમાંથી જે યયાતિને ઇંદ્રે ધકઠેલી સુકયા તે ગાલવ સુનિને કન્યા આપવાળા કે કેાઇ બીજે ?

(૨) યદ્ધાર્થી ઇદ્રમદ મેળવી યચાતે સ્વર્ગમાં ગયો, ઇદ્રે પાછા ધકેલ્યે. તુલસી રામાયણ, અયોધ્યા. પૃ. ૪૯૫ ની ટીપમાં-(મહારત આદિ પર્વ) " યયાતિ શજા અનેક યુદ્ધા કરી ઇદ્ર જેવું ઐશ્વર્ય પામી ને સ્વર્ગમાં જતાં ઇદ્રે તેમને પુછયું કે-તમે કયા કર્મા કરવાથી અહિં આવ્યા છા ? રાજાએ "ભિમાન ધરીને પેલ્શના સઘળાં પુરુષોનું વર્ણન કર્યું તેથી પુરુષો ક્ષીણુ થઇ જતાં ઇદ્રે તેમને ધકકેલીને પૃથ્વી પર નાખ્યા હતા. "

આમાં પણ શાડું વિચારવાનું કે-- મરેલાના ન્યાય કરવાનુ કામ વેદામાં યમ રાજાને સાંપાશું છે તા પછી ઇદ્રે ચયાતિને કયા અધિકારથી પૂછશું ? બીજી વાત-ચયાતિ શરીર છાડીને સ્વર્ગમાં ગયા કે શરીર લઇને ? બે જીદા પડયા પછી એકલા શબ સાથે કે જીવાત્મા સાથે વાતા ઘયાનું કાઇ પણ શાસ્તથી પ્રસ્તિદ્ધ નથી. તા પછી ઈદ્રની સાથે ચયાતિની વાતા કયા પ્રકારથી થયેલી ? વળી એજ મહાભારતમાંની સત્યવાન અને સાવિત્રોની કથામાં-સંત્યવાનના અંગુઠા જેવડા આત્મા હાત તા-- હિંદુ શાસ્ત્રોમાં પ્રસિદ્ધ-રૂપ રંગ વિનાની હવાનું માપ કરીને ળતાવનારા અંગ્રેજો તમારા અને બધાઓના જીવાને પકડી લઇ પોતાનાજ તાબામાં કરી લેતા પણ ચમરાજાના ઘેર સુધી પુદ્ધ થવાજ ન દેતા ? મહાભારત જેવા માન્ય પ્રેથમાં લખાએલી આવી વાતા કેટલી કિંમતી છે ? તેને ન્યાય બુદ્ધિદી વિદ્યારા અને સાથ છા છે તેને તપાસા ?

ા ઇતિ વિશ્વામિત્ર ગાલવથી ૬૦૦ ઘેડા ા અને કન્યા લીધી. ા રામા ા ઈંદ્રપંદ પ્રેળવી ચથાતિ સ્વબેલ્ગચા, ત્યાંથી ધકકેલી સુકચેડ ભારતગ તેના વિચાર ખંડ. બોજે ઝા. ૨૧ સું ગા

ં એ વાલ્મીકી તેજ તુલસીદાસ. પારધિમાંથી અને સફ્ડામાંથી વાલ્મીકી.

તેમણે ઢલ<sup>ુ</sup>માંથી માણુસ પેદા કર્યું.ા તુલસીએ અને વશિષ્ટે પુત્રોને પુત્ર બનાવ્યા.

£2.

- 1 C

452

પ્રકરણ ૨૨ મું. વાલ્મીકની અમે તુલસૌની ચમત્કારી વાતા.

# પ્રકરણ ૨૨ મું.

(૧) ત્રેતામાં જે વાલ્મીકી તેજ કલિમાં તુલસૌદાસ. તુલસી રામાયણુ. તુલસી જીવન ચરિત્રનાં પૃંજે માં.

" ત્રેતાગ્રુગમાં જે વાલ્મીકી હતા તેજ આ કલિ**ગ્રુઝમાં હલ**સીકાસજી રૂપે જન્મ્યા. વાલ્મીકે સાે કરોડ રામાયણુ રચી હતી તેતું સથન કરી આ સક્ષ્મ રામાયણુ બનાવી છે " ઉતર કાંડના પૃ. ૧૧૫૯ માં---

" राम चरित शतकोदी अपारा धृति शारदा न बरणे पारा. "

અર્થમાં લખ્યું છે કે–'' શ્રી રામચંદ્રજીનું ચરિત્ર સાે કરોડ રેલાકમાં રચાએલું છે તેથી તેનું વર્ણન કરવામાં શેષ નાગને કે સરસ્વલીને પણુ પાર મળે ચંદ્ય નથી. "

રામયણુ શતકોઠી--શતકોઠી અર્થવાર્જી કહેતા તેા કઠાચ નસી બતું પણ રામાયણુ શતકોઠી શ્લાકના પ્રણામવાર્જી લખી બતાવ્યું તે કેટલું બધું અનુચિત? પુરાણકારાના લેખે પ્રાયે ઘણાજ એવા સ્વચ્છદી છે. માટે આટલું સુચનમાત્ર લખી જણાવ્યું છે ?

( ૨ ) પારધિના <mark>ભવમાંથી નીકળી વાર્ટમીક</mark>જી તુલસી થયા. રા. ખાલકાંડ પૃ. ૬ ઠાની ટીપમાંથી—

'' વાલ્મીકીજીએ રામચંદ્રને કહ્યું કે–પ્રથમ હું પારધિતું કામ કરતા અનેક જીવેાની હત્યા કરી કુટું બતું પાયથ કરતા. એક દિવસે માર્ગમાં સાત ઋષિઓનો સમાગમ થવાં હું તેમને મારવાને વૈયારથયા તેઓએ મને કહ્યું કે-જેઓના વાસ્તે તું પાયકમેં કરે છે તેઓ તારા પાપમાં ભાગીદાર, ઘુણે કે નહિ ? એવા જવાબ સાંભળી ઋષિઓની પાસે જતાં તેઓએ મને તમારૂં નામ સ્મરવાના ઉપદેશ કર્યો. પછી હું ભૂલથી 'મારા–મારા' એવા જય કરવા લાગ્યા તેથી પહ્ય આવી ઉત્તમ સ્થિતિ મળી અને આપ મારા સ્થાનપર પધાર્યો. "

વાલ્મીક છએ પાતાના પૂર્વ ભવ-રામના ઠેકાણુ 'મારા માર' કરવાળા શખ્દ રામને કહી બતાવ્યા તા તે કયા જ્ઞાન વિશેષથી ? રામચંદ્ર છ કયારે થયા અને વાલ્મીક છ કયારે થયા ? આટલું વિચારવા જેવું ખરૂં કે નહિ ? જૈનામાં જીદા સ્વરૂપમાં એક એવી કથા છે મેળવીને વિચારવા 1 બલામજ્ઞ કરૂ છું.

£3

| ુદ્ધ ા ગામના તેવા લાભ્યાના ગામના ગામના ગામના આવ્યા સાથે છે.                                                                                    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| વળી શંકા ૧૪૯ માં–રાફડામાંથી વાલ્મીકીની ઉત્પત્તિ થઇ એમ પછુ<br>જણાવેલું છે. 🕂 🥬 🖉                                                                |
| વળી લખ્યું છે કે વાલ્મીકે દર્ભમાંથી માણસ બનાવ્યું. " સજ્જનેા ?<br>સાચ કર્યે ઠેકાણેથી ખાલવું ?<br>                                              |
| ાં ાં (ંક ) તુલસી રા, પું ૪૮ થી ૫૦ માં ાલખ્યું છે કે-'' દ્રાવિડ રાજાની<br>ત્યુઝીને ભુલંસી કાર્સે મવ દિવસ રામાયથું સંભળાવીને જુત્ર અમાવી દીધા " |

કુદરતથી કદાચ પુત્રીના પુત્ર થઇ ગયે৷ હાય તો તે જુદી વાત છે પહ્યુ રામાયહુ **સાલળા સ લેલાયા પુલસ્તિ**દાસ પુત્રીના પુત્ર <sup>જ</sup>બનાવી દીધા એ માની શકાય ખરૂ શુ

and you all again to prove all presents of

( ૪ ) વસિષ્ટે-વૈવસ્વત સુનિની દીકરીને દીકરા બનાવ્યા તુલસો રા. અયોધ્યાકj≰્ય, યદય વી ∖દીપમાંથી—

" વસિષ્ટ મુનિએ વૈવસ્વત મુનિની દીકરીને દીકરા બનાવી દીધા હતા ( એ કેથા ભાગવત નવમ સ્કેંધમાં છે. ) આવાં પ્રકારના વસિષ્ટના મહાત્મ્યની બીજી પણ અનેક કથાએા પુરાણામાંથી મળે છે."

ભાગવતવાળાએ પ્રમાણુ વિનાની આ એકજ વાત લખી હાેય તેમ નથી એવી તા અનેક વાતા સ્વછંદપણાથી લખી દીધી છે. તેના વિચાર આ અમારા ગ્રંથથીજ કરી લેવા. તુલસીકાસે આ વાતનું અનુકરણ કરીનેજ પાતાની સિદ્ધાઇ ક્ષતાથી હોય એમ લાગે છે:

and the second second the second s

ે મદાસીપુત્ર મટી નારદે છાહ્યાના પુત્ર ાથડામાં દેવેાનું વીર્થ તેમાંથી અગેદ્રત્ય. જે<sup>પ્ર</sup>ાય છે છે છે છે છે.

(પ) દ સીપુત્ર મટી નારદ પ્રદ્યાના પુત્ર થયા.

ભાગવત-પ્રથમ રકધ તુલસી રા. પૃ. ૬ ઠાની ટીપમાંથી લીધેલું.

' નારકજીએ વેદ વ્યાસની પાસે કહ્યું કે-' હુ પૂર્વ જન્મમાં દાસીપુત્ર હતા. સાધુ જનાના સંગયી મારી છુદ્ધિ નિર્મેળ થતાં હું વનમાં તપ કરવા ચાલ્યા ગયા અને ભજન રૂપ તપ કરવા લાગ્યા. મારૂ એ શરીર છુટી ગયા પછી આ જન્મમાં હું બ્રદ્ધાના પુત્ર થયા છુ.

#### પ્રકરણ ૨૩ મું. કલ્પના આરંભમાં હત્પન્ન બ્રમ્હાદિ ત્રણે દેવેા. ૬૫

વેદબ્યાસને નારદજીએ જણાવ્યું કે હું દાસી પુત્ર મટીને બ્રહ્યાના પુત્ર ચયેા. વેદ વ્યાસ કલારે થયા ? પ્રહ્યા કથારે થયા ? અને નારદજી તેમના પુત્ર કયારે થયા ? કોઇ સુદ્ર ખુલાસા કસેને બતાવે તે ખરા ?

( ૬ ) ઘડામાં પડેલા મિત્રાવરૂષ્ઠુ દેવેાના વીર્યથી અગસ્ત્વમુનિ.

'' અઞસ્ત્યમુનિએ મહાદેવજીને કહ્યું કે-મિત્રાવરૂણ નામના બે દેવતાએર એ રંભા નામની અપ્સરા જેવાથી કામાતુર થઇ પાતાનું વીર્યં વ્રડામાં નાખ્યું હતું તેથી હું જન્મ્યા છું પણુ સત્સંગના પ્રભાવથી ઉત્તમ સ્થિતિ પામી આપણુ ( રામચંદ્રજીના ) દર્શનને પ્રાપ્ત થયાે છું. સમુદ્રને પીવાવાળા, વિધ્યને આજે પાડવાવાળા, અગસ્ત્ય છે.

સૃષ્ટિની ઉપત્તિની સાથે, વળી દેવીના હાથ લસવાથી એમ અનેક પ્રકાર ચી ઉપન્ન થએલા મહાદેવજ છે. આ બે કચારે ભેબા થયા કે અબસ્ત્ય મુનિએ ઘડામાં પડેલા મિત્રાવરૂણના વીર્યથી પોતાની ઉપ્પત્તિ મહાદેવજીને કહી બતાવી ?

ા ઇતિ—(૧) જે વાલ્મીકિ તેજ તુલસીદાસ. । (૨) પારધિના સવમાંથી અને રાફડામાંથી--વાલ્મીક ઉત્પન્ન થયા. । (૩) વાલ્મીકે દર્ભમાંથી માણસ પેઢા કર્યું. ! (૪) તુલસીદાસે અને વાલ્મીકે યુત્રીને પુત્ર બનાવ્યે. ! પ દાસીપુત્ર મટી નારદ પ્રદ્યાના યુત્ર થયા. ! ૬ મિત્રાવરૂણ દેવેાનું વીર્ય ઘડામાં, તેમાંથી અગસ્ત્ય સુનિ પેઢા થયા. એ કલમ ૬ને! વિચાર ખંડ. બીજે. પ્રકરણ. ૨૨ મું. !!

# પ્રકરણ ર૩ મું.

(૧) હાજર થઇ પ્રભુએ ઝુંડથી હાથીને છેાડાવ્યા. ભાગવત અબ્દમ સ્કંધ.

'' ગજે'દ્ર હાથીને ત્રિકુટા ચલના તલાવમાં ઝુંડે પકડયેા અને બહુ ૬ઃખ દીધું. તે વખતે તેને પ્રભુના નામના જાપ કરવાથી પ્રભુએ ત્યાં પધારી તેને સુક્રત કર્યો હતા. " 9 હાથીની સદ્ધુદ્ધિ થતાં ગમે તે વન દેવતાએ આવીને સાહાય્ય કરી હાેય તે તે બનવા જેગ છે. કારણ સત્યપ્રિય અને પરેષ્પકારીની પડખે રસ્તાના ચાલતા ગમે તે પણ સાહાય્યભૂત થઇ જશે, જેમકે વલ્લભભાઇ પટેલની પડખે આખી દુનીયા હતી એમ કહીએ તેમાં ખેડું શું છે ? બાકી પ્રભુ આવ્યાનું લખવું તે તા તદ્દન અજ્ઞાનપણું જ છે.

જૈનોમાં-મેઘકુમારની કથા એવી છે કે-જે પૂર્વલવમાં હાથી હતા છતાં બે ત્રણુ દિવસ સુધી પગ નીચે ભરાએલા જીવની રક્ષ કરી. પુણ્યના ચાેગે શ્રેણિક રાજાના પુત્ર થઇ દીક્ષ લીધી, કષ્ટ પડતાં ઘેર જવાની ઇચ્છા થઇ, મહા-વીર લગવાને હાથીના લવના વૃતાંત સંભળાવી સ્થિર કર્યા. આ કથા પુરાણકારે ઉધી છત્તી ગાેઠવી લગવાન આવ્યાની કલ્પના કરી હેાય ! સંભાવાસંભવના વિચાર પંડિતા કરે.

બાકી આધાર લીધા વગર કથાએા ઉંધો કે છત્તી લખી શકાલી નથો એ નિવિવાદ છે.

જે નવ વાસુદેવાદિકના સંબંધવાળી કથાએા હતી તેનેા વિચાર અમેાએ કરીને બતાવ્યેા છે. બાકી સંબંધ વિનાની કથાએા અનેક જૈનોની લઇ પુરાણુ-કારાએ ઉંધી છત્તી બાઠવેલી છે પણ તેટલા બધા વિચાર કરી શકાય નહિ તેથી પંડિતાને ભલામણુ કરૂં છું કે-પુરાણુકારાની કથાએામાં જ્યાં તદ્દન અસંભવિત જેવું લાગે અને તે કથાએા જૈન ગ્રંથામાં હાેય તા તેની સાથે મેળવીને વિચાર કરી લેવા અને તેની સાથે સત્યાસત્યના વિચાર કરવા. તેવી કથા એક નહિ પણ પુરાણામાં અનેક મળશે. એમ હુ મારા અનુભવથી જણાવી શકુ છું, ઇત્યલ.

( ૨ ) અસુરા સૂર્યને ઘેરે છે પણુ બ્રાદ્મણાેના અર્ધથી છુટે છે. તુલસી. સ. અસ્ણ્યકાંડ. પૃ. ૬૭૭ ની ટીપમાંથો–

'' બ્રુતિમાં કહ્યું છે કે–પ્રસાતમાં ઉગતા સૂર્યનારાયછુને સમુદ્રવાસી મંદ્રેહ નામના અસુરા ઘેરી લે છે પણુ પાછળથી તેઓ પ્રાદ્મણેએ આપેલા અર્ધોનાં જળનાં બિંદુઓથી પ્રહાર પામીને વિષેરાઇ જાય છે. " પ્રકરસ્યું ૪ મું. કલ્પના અપારંબમાં ઉત્પદ્મ પ્રમ્હાદિ ત્રણે દેવા. ૬૭

છાદ્દાણેના અર્ધો વિના સૂર્ય ઉપતા અટકી પડેલાે આજ સુધી કાઇએ જાથ્યું જેસું હતું અરૂં રે આ લેખમાં કેવળ પાતાની મહત્વતાના સિવાય વધારાતું શું છે ?

ા ઇતિ–ઋભુએ ઝુંડથી હાથીને છેાડાવ્યેા. ભાગ બ ધાદાણેાના અર્ધથી સર્ય અસુરાથી છુટે છે. ગ એ કલમ એના વીચાર. ખંડ. બીજે. પ્રકરણ, ૨૩ મું

(૧) સમ્પિની ઉત્યત્તિ સાથે પ્રદ્યાદિક. ા (૨) પ્રદ્યાના શિર છેદતું પ્રાયસ્થિત શિવે લીધું. ા (૩) નરનારાયણુના તપમાં ઇંદ્રે વિદ્ય કર્યું. ા એ ત્રણે સ્કંદપુ. ા

# પ્રકરણ ૨૪ મું.

## માયાના પ્રલય સમુદ્રમાં ડુખતા માર્ક ડેય પ્રભુથી બચ્યા ભાઞગા

(૧) સ્કંદપુ. પાંચમાં અવંતી ખંડ. અધ્યાય ૨ ને તેના પત્ર ૨ થી-

'' કલ્યાર'લે--સુષ્ટિની ઉત્પત્તિ, તેની સાથે--પ્રદ્વા, વિષ્ણુ અને મહાદેવ ઉત્પન્ન થઇ ગયા એમ વિસ્તારથી લખ્યું છે ત્યાંથી જોઇ લેવું. ''

જેની ઉત્યત્તિના માટે આરંભ, તેના અન્ત હાેયજ સચ્ટિની ઉત્પત્તિની સાથે પ્રદ્ધાદિક ઉત્પન્ન થયા તા તે કાલ કર્યો ? અને કેવા પ્રકારના ? અને તેનું પ્રમાણ કઇ રીતે સમજવું ? વળી સચ્ટિના આરંભ કેટલા થયા ? અને તેના અંત કેટલા થયા ? બીજી સચ્ટિઓની ઉત્પત્તિઓની સાથે પ્રદ્ધાદિક અદલાતા હશે કે એના એ ફરીથી ઉત્પન્ન થતા હશે ? આટલા ટુંક વિચારની સાથે જૈનોની જગતની માન્યતાવાળા પ્રથમના લેખ ફરીથી વિચારવાની ભલામણ કરંછ.

(૨) સ્કંદ યું ખેડ. ય માે અધ્યાય ૧૮૪ માં. પત્ર ૩૦૯ શી---

'' પ્રદ્ધાના શિરનાે છેદ કરવાથી પ્રદ્ધહત્યાનું પાપ લાગવાથી મહાદેવે ધોલપાય નામના લીર્થનું સ્થાપન કર્યું. " જીવેાની સાથે ખ્રમ્હાદિક ઉત્પન્ન થયા ત્યારે તે। જે ગતિ જીવેાની તેજ ગાંત પ્રસ્હાદિકની મનાઇ હશે ? તેથી જ મહાદેવે પ્રમ્હાનું માથું કાપ્યું ને ? અને પ્રાયક્ષિત લેવાની ફરજ તેથીજ પડીને ? જો એમ હાય તા પછી આ ત્રણે માટા દેવા તરીકે કયા હિશાબથી મનાયા ?

( ૩ ) સ્કંદ પુરુ ખંડ ૫ મા. અધ્યાય. ૧૯૨ મા. યત્ર ૩૧૭ થી--

" નરનારાયણુ તપ કરવા લાગ્યા. તપમાં વિદ્ય કરવા ઇંદ્રે અપ્સરાએ! માકલી."

નરથી નારાયણુ થવા દુનીયા પ્રયત્ન કરી રહી છે. તે નારાયણુ આ હશે કે બીજા ? તે જે આજ હાય તે વિચારવાતું કે–તપ કરીને વધારે શું લેવાને ગયા ? નારાયણુની પદ્દવી કરતાં ઈંદ્રની પદ્દવી વધારે છે ? કહેશા કે નથી તે પછી ઇંદ્રને અપ્સરાએશ માકલવાની જરૂર સાથી પડી ?

( ૪ ) ભાગવત દશમ સ્કંધમાં––નરનારાયણે માયાથી દેખાડેલા પ્રલયનઃ સમુદ્રમાં ડુબી જતા માર્ક ડેથ મુનિ તે સમયે જેવામાં આવેલા વડના એક પાંદડાના પડીયામાં પોઢેલા બાળકરૂપ પ્રભુના પ્રભાવથી બચ્યા હતા.

કાઇ બ્યંતરાદિકે માયા ખતાવી હાય તો તે ખનના જેગ છે બાકી માર્ક ડ મુનિ હજર પંકરસા વર્ષની અંદરન જ છે તેથી પડિયામાં પોઢેલા પ્રભુ જેયાનો વાત વિચારવા જેવી છે. કેમકે જેવી રીતે ખીજા પુરાણે! ગાટાલા ભરેલાં છે. તેવીજ રીતનું માર્ક ઉચ પુરાણ છે તેા પછી તેમના માટે પડિયામાં સ્ત્તેલા પ્રભુ કચાંથી આંવી ગયા ? કદાચ નરસો મ્હેતાનો વાત મુકા તા વિચારવાનું કે તેમના માટે પણુ પ્રભુ તા આવેલા છે જ નથા. પરન્તુ નરસી મહેતા જેવા ગમે તે સત્યપ્રિય, નિખાલસ અને પરાપકારની દ્રષ્ટિવાળા પુરૂષને સંકટ સમયે તે દેવતા સાહાય્યરૂપે થઇ જાય છે એ વાત નિવિધ્વાદ છે. તે પ્રમાણે મ્હેતાના માટે થએલું હોવું જોઇએ. બાકી ખરા ભગવાનને જગાજગાપર ભટકવાતી જરૂરજ શી છે. ?

> (૫) રામચંદ્રની પાસે શિવે પાતાનું રક્ષણુ માગ્યું. તુલસી રામાયણુ લંકાં. કાંડ, પૃ. ૧૦૯૫ માં----

પ્રકરણ ૧૧ સું. સત્ય વસ્તુને અસત્ય રૂપમાં લખવાવાળા. ૬૯

" સઘળા દેવતાઓ પુષ્પોની વૃષ્ટિ કરી પાતાને સ્થાન કે ગયા પછી એકાંતમાં મહાવિચક્ષણ × સદાશિવ તેમની ( રામની ) પાસે આવ્યા. સદાશિવ બન્ને હાથ જોડી રામાંચિત થઇ ગદ ગદ વચનથી વિનય કરીને બાલ્યા કે–હે રઘુકુળનાયક ? હે ભકત જનાને રાજી કરનારા મારૂં રક્ષણુ કરા ?

× ( આની ટીપમાં નીચે લખી જણાવ્યું છે કે–" મારા શિષ્ય રાવણુથી પ્રભુને બહુ સંકટ થયું હતું તેથી પ્રભુ રખેને સહુ સાંભળતાં ઠપકાે આપે એવી શંકાથી એકાંતમાં આવ્યા. )

સ્કંદપુરાણુમાં જણુાવ્યું હતું કે-કલ્પના આરંભમાં-સષ્ઠિની ઉત્પત્તિની સાથે પ્રદ્ધાદિક ત્રણે દેવેા ઉત્પન્ન થઇ ગયા હતા. તા વિચારવાનું કે-રામાવતાર ચાવીસમાં વીસમાવતાર, દશાવતારામાં સાતમાવતાર, તા તે રામ સષ્ટિની ઉત્પત્તિ થયા પછી કેટલા કાળે ઉત્પન્ન થએલા માનવા કે જે રામને સષ્ટિની સાથે ઉત્પ-ન્ન થયેલા મહાદેવ એકલા એકાંતમાં મળવાને આવ્યા જેને વળી અતિ નમ્ર થઇ પાતાનું રક્ષણુ માગ્યું કે શું આ વાત સાચી હાેય એમ લાગે છે ખરી ક જરાક મધ્યસ્થ દ્રષ્ટિથી વિચારવાની ભલામણુ કરૂં છું-આવી રીતના સેંકડા પુરાણેાના લેખા જેતાં એવા જ વિચાર થઇ આવે છે કે-પ્રથમ સર્વજ્ઞાના તરક્ષ્યી પ્રગટ થએલા સત્ય ઇતિહાસના આશ્રય લઇને પછી પાતાની મરજી પ્રમાણે પાતાના લેખામાં ઉધા છતા ગોઠવી સત્ય ઇતિહાસની અને સત્યતત્વાની અમારા વૈદિકભાઇઓએ દુર્દશાજ કરીને સુકી હાય એજ સિદ્ધ થાય છે. ઇત્યલ વિગ્તરેણ

ા ઇતિ–સુચ્ટિની સાથે પ્રમ્હાદિક ઉત્પન્ન થયા. સ્કંદ પુ૦ા પ્રમ્હાના શિર છેદનતું પ્રાયશ્વિત શિવે લીધું. સ્કંગ નર નારાયણુના તપમાં ઈંદ્રે વિધ્ત કર્યું સ્કં. ગ માયાના પ્રલય સમુદ્રમાં ડુબતા માંકે ડેય મુનિ પ્રભુથી અચ્યા ભાગગ શિવે રામચંદ્ર પાસે પાતાનું રક્ષણુ માગ્યું. રામાળ કલમ પાંચનાે વિચાર ખંડ બીજે પ્રકરણુ ૨૪ મુંગ

( ૬ ) નરમેધનાં ઉપદેશક ગાલવ. ૦ા ( ૨ ) દેવી ભાગવતે-વેદામાં જાનવરાતું મારવાતું.

ખંડ

# પ્રકરણ ૨૫ મું.

(૧) ગાલવ મુનિએ-નરમેધ, યત્રનાે ઉપદેશ કર્યો.

પદ્મપુરાણ હાદ્ધખંડ. અધ્યાય ૧૨ માં ( મ. મી. પુ. ૧૧૨ )

" ગાલવ મુનિએ " નરમેધ " યજ્ઞ કરવાને ઉપદેશ આપ્યા છે. આ બારમા અધ્યાયજ એ વિષયના છે ત્યાંથી જોઇ લેવું. " +

+ આમાં વિચારવાનું કે—પીપલાદ ઝાષિએ રાજ્ય બળ મેળવી પોતા-નાજ માતપિતાને ચરૂમાં હાેમી દઇ પાતાનું વેર લીધેલું. ત્યાંથી માતૃમેધ અને પિતૃમેધની પ્રસિદ્ધિ થએલી તેના સંબંધ કિંચિત અમારા જાણવા પ્રમાણે લખી ળતાબ્યા છે. આ ગાલવ સુનિએ રાજ્યના અનુરાધથી અથવા પાતાનું વેર લેવા આ નરમેધના ઉપદેશ આપ્યા. તેના સંબંધ ખરૂં અમારા સમજવામા આબ્યું નથી. પરન્તુ એટલું અનુમાનતા થાય છે કે આ નરમેધના ઉપદેશ કાઇ માટા ધર્મ કાર્યના માટે તા થએલા નહિ હાય અગર જો ધર્મના માટે થએલા હાત તા આજ સુધીમાં તેવા નરમેધ એક નહિ પણ હજારા લાખા નરમેધ થવાની ગણત્રી બહાર આવી હાત. આ મારૂં અનુમાન સર્વધા બુઠું નથી પણ વિચારવા જેવું છે. કદાચ આમાં મારી ભુલ થએલી હશે તા સજ્જનાના આગળ હાથ જેડીને ક્ષમા યાચીશ ? ા

આર્ય પ્રજાને છાજે તેવા વામમાગીના ધર્મ છે ?

શાંકાકાૈષ –શંકા. ૨૬૪ મી. પૃ. ૩૭ માં. (ભાગવત સ્કંધે ૪ થેા. અ. ૨૭ મા )

'' પશુમેધ અને વામમાગી<sup>દ</sup>ેઓનાે અશ્વમેધ પૌરાણીઓના ધર્મ છે. અને તે ઉચિત છે **!** "

દેવા ભાગવત∽મહાપુરાણ પ્રથમ સ્કંધ, અધ્યાય ૧૮ મા. ( મ. મી. પૃ. ૧૧૨ )

'' શુકદેવજી રાજા જનકને કહી રહ્યા છે. તે કથનથી વેદામાં–જાનવરોને મારવાતું, મહિરાપાન કરવાતું, જીગાર ખેલવાતું, માંસ ભક્ષણુ કરવાતું સિદ્ધ પ્રકરણ ૧૧ મું. નરમેધાદિક યજ્ઞા વ્યને નવીન વેદા રચાયા. ૭૧

થાય છે. યત્તમાં એટલાં બધાં જાનવરાે મસતાં કે તેમના ચામડાઓના પહાડ અની જતા હતા. "

આ દેવી ભા. ના લેખમાં કિંચિત વિચાર-સજ્જના ! રજપુતાદકાની વસ્તિમાં પ્રાયે બ્રાહ્મણેની વસ્તી હોય. આજીવિકાના માટે કાંઇક ભણેલા પણ હાય, સાધારેણ બ્યાકરણી કાઇ ગવિષ્ટ થએલા પાતાને વેદાદિકના પારગામી માની જેના તેના અનાદરાજ કરતા હાય અને જૈનોને તા વેદ બાહય કહી નાસ્તિકજ માનતા, નીચુ પણ ન ભેતા હાય તેવા ગવિષ્ટાએ-શુકદેવજી અને જનકવાળા પ્રસંગ ભેવાના પ્રયત્ન કરવા, વેદામાં-જાનવરાને મારવાનું, મદિરા-પાન કરવાનું, બુગાર ખેલવાનું, અને માંસ ભક્ષણ કરવાનું. અસ્તિકાએ લખેલું કે નાસ્તિકાએ ? જૈનોએ ઉપર બતાવેલી નિંધ વાતાના ઇન્કાર કરેલા છે બાકીની સારી વાતા, જ્ઞાનની વાતા તા જૈનોને માન્યજ છે તા પછી જૈનોને નાસ્તિક કહેવાળા તેવા બુઠા ગવિષ્ટાને કથી ઉપમાં આપવી ? લાકામાં એવું ચાલે છે કે જે બ્યભિચારિણી છિનાલ હાય તે સતીને નિંદ તેવા પ્રકારના-અન્યાય જૈનો ઉપર થએલા અને થતા આવેલા અને વર્તમાનમાં થઇ રહેલા મનાય કે નહિ ? આ મારા દુંક લેખના વિચાર કરીને સત્યપ્રિય સજ્જન પુરૂધા જરૂર ન્યાય આપશે ? આથી વધારે હું કાંઇપણ કહેવાને માગતો નથી. સત્યને સત્યની દ્વિટથી બુવા એટલે બસ છે.

ા ઇંતિ-નરમેધચજ્ઞનાે ઉપદેશ ગાલવસુંનિએ કર્યાે. પદ્મ યુ૦ દેવી ભાગવતે–વેદામાં જાનવરાને મારવાનું બતાવે છે. તેના વિચાર.

યાક્ષવલ્કયે ભણેલા વેદાે વમીને નવીન રચ્યા.

યાજ્ઞવલ્કચે પ્રાચીનવેદ વિદ્યાને વમી નવીન વેદાે રચ્યા.

સ્કંદ પુરુ ખંડ. છઠ્ઠા અધ્યાય ૧૨૯ મા. પત્ર ૧૪૪ થી શરૂ તેમાંના કિંચિત્ સાર—

" આજ્ઞાના બંગ કરવાથી શાકલ્ય ગુરૂને થએલાે ક્રોધ, તેથી યાજ્ઞવલ્કય શિષ્યે–ગુરૂની પાસેથી ભણેલા વેઢાદિક સર્વ ગ્રંથની વિદ્યાતું વમન કરીને ગુરૂને પાછી સાંપી. અને પછી ગુરૂની પાસેથી નીકળીને હાટકેશ્વરમાં જઇને રહ્યા. ત્યાં રહીને સૂર્યની ઉપાસના કરતાં--લધિમાદિ વિદ્યા મેળવી, પછી લઘુરૂપ ધરી

| •• • |                              | ,    |
|------|------------------------------|------|
| હર   | તત્ત્વત્રયી <b>મીમાં</b> સા. | ખંડર |

સૂર્યના ઘેાડાના કાનમાં પેસી, સૂર્યના મુખમાંથી નીકળેલા 'વેદેા' યાજ્ઞવલ્કયે ભણ્યા. જ્યારે સર્વ વિદ્યા જાણી લીધી ત્યાર પછી વેદના અર્થને જણાવવા વાળી ઊપનિષદેાની રચના કરી. "

આ લેખોના કિચિત વિચાર–વેદોના અર્થ∽જ્ઞાન, ઘણુા પંડિતાથી પ્રસિદ્ધમાં આવેલા છે, જ્યારે નિર્દથપણુાથી મનુષ્યને અગ્નિમાં નાખવામાં આવે ત્યારે દયાળુ પુરૂષાના મનમાં–અરે ! અરે ! ના ઉદ્ગારા સિવાય બીજું જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય ખરૂં ? વળી જીવતા મનુષ્યોના યજ્ઞ કરવાના ઉપદેશ ગાલવસુનિ કરવા બેઠા, કર્યું જ્ઞાન આપવા ? નરમેધ કરવા તે પાતાના માણુસાના કે પરાયા માણુસાના ? આ વાતા વિચારવા જેવી ખરી કે નર્દ્ધિ ?

વળી બીજા ભાગવતના-પશુમેધથી અને અશ્વમેધથી દયાળુ પુર્વેાના હુદયને કંપારા સિવાય કયા જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ ?

વળી ત્રિજો દેવી ભાગવતનાે લેખ જેતાં–શુકદેવજી પાતેજ રાજા જનકને વેદામાંના જ્ઞાનનાે પ્રકાશ કરી રહ્યા છે કે–જાનવરાને મારવાતું, મદિરાપાન કરવાતું, વળી તેથી વધારે જીગાર ખેલવાતું અને માંસ ભક્ષણુ કરવાતું એ બધાએ પ્રકારનું જ્ઞાન વેદામાં ભરેલું છે. આ લીલા કેવા પ્રકારની હશે ?

આ ચાેથા સ્કંદ પુ. ના લેખજ જણાવી રહ્યો છે કે-ખરા વેદાે રહ્યા નથી. યાજ્ઞવલ્કય ઋષિએ વેદાનુ વમન કર્યું. એના અર્થ શાે ? ખરા વેદાના નાશ કરી હિંસા મિશ્રિત વેદાનું બંધારણુ કર્યું, એ સિવાય બીજો કરોા અર્થ કરી શકાય ? પ્રત્યક્ષની ભૂલમાં ખેંચાતાણી સજ્જનાને ન છાજે ? ઇત્યલં વિસ્તરેણુ.

ા ઇતિ–યાજ્ઞવલ્કયે ભણેલા જીના વેદેા એાકી કાઢયા અને પાછળથી નવા વેદાની રચના કરી તેના વિશ્વાર.

મરતાં-રામને મારવાની છુદ્ધિ છતાં રાવણુની સુક્તિ. રામે રાવણુને વિશ્વરૂપ દેખાડશું.

તુલસી રામાયછુ લંકા કાંડ. પૃ. ૧૦૮૦ માં.

" રાવણુનું ઘડ ધરતી પર પડવાના સમયમાં ભારે ભયંકર ધડાકા થયે. અને તે સમયમાં આકાશમાં રહેલાં રાવણુના માથાઓએ–રામ કયાં ગયે৷ " જો નજરે પડે તે પડકારીને મારી નાખીએ એવું ઉચ્ચારણુ કર્યુ". "

| પ્રકરણ ૨૫ મું. | જેનામાં ઇ દ્રાદિક દેવતાઓનુ સ્વર્પ. | 69 |
|----------------|------------------------------------|----|
|----------------|------------------------------------|----|

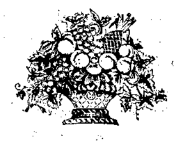
( અપ પકિતની ટીપમાં–લખી જણાવ્યું છે કે–મરતી વખતે રામ નામના ઉચ્ચારણના મહીમાથી સવ**ણેની સુકિલ્ થ**ા.)

આ ઉપરના લેખમાં વિચારવાતું કે રામ નજરે પડે તો પડકારીને મારૂ, મહતા સુધી એવા પ્રકારની ૬૦૮ બુદ્ધિવાળા રાવણુની સુકિત થયાતું લખી અલા-વનારની સત્ય બુદ્ધિ હવી એમ માની શકાય ખરૂ કે ? આ વિષયમા બુવેા રામાયણુના લેખ, આમાં સત્ય શું છે તે નજરે પડશે. વધારે શુધિતીને બતાવુ?

તુલસી. રાગાયણ. લંકા કાંડ. પૃ. ૧૦૭૯ની ટીપમાં લખી જણાવ્યું છે કે–'' વળી એમ પણુ કહેવાય છે કે રાવણુને અન્ત સમયમાં રામચંદ્રજીએ-વિ-શ્વરૂપ દેખાડયું હતું. "

સાક્ષાત્ વિશ્વરૂપ જે સર્વે સપશું મેળવે તેજ એઇ શકે કે બીજાનું દેખાડેલું વિશ્વસ્વરૂપ ગ્રંથોના સાનશી એઇ શકાય પશુ સાક્ષાતરૂપે વિશ્વરૂપ બીજાને કેવી રીતે દેખાડી શકાય ? આ વાતની પુરાણિકોએ એક રાપ્પજ ગાઠવી મુકેલી છે. આમાં વાસ્તવિકપશું કાંઇ દેખાતુંજ નથી. હ

ા ઇલિ-સમ કચાં ગયા. નજરે પડે તો મારૂં. કહેનાર અવણની સુપ્રિત. સમે સવણને અન્ત સમચે વિશ્વરૂપ દેખાડશું. તેના ભિચારની સાથે જૈન અને વૈદિક શરૂના કર્લવ્યોના સંબંધે હુક રૂપે અંડુ શ્રીજો પ્રદૂરણુ ૨૫ ના !વચાર સંપૂર્ણ.



## પ્રકરણ ૨૬ સું.

જૈન અને વૈદિક દેવતાકિકના સંબંધવાળા હુંક હુંક રૂપના કેટલાક વિચારો નીચે પ્રમાણે—

## જૈનાની માન્યતા પ્રમાણે દેવતાએ। અને દેવીએા.

જૈનગ્રંચામાં ચાર પ્રકારના દેવતાએ બતાવ્યા છે---૧ ભવનપતિના, ૨ વ્યાંતર જાતિંના, ૩ જ્યાતિષ મંડલના, અને ૪ વૈમાશિકના.

પહેલા ભવનપતિના અસુરાદિક દશભેદ છે. બીજા વ્યંતરની જાતિના આઠેલેદ છે, ત્રીજા જ્યાતિષ મંડલના પાંચલેદ છે. અને ચાયા વૈમાનિકના ભારલેદ છે. આ બધા દેવતાએ પાત પાતાના અધિકાર પ્રમાણે કર્ત્તવ્યાના કરવાવાળા હાવાથી કલ્પવાસી કહેવામાં આવ્યા છે.

જે આ ચાર પ્રકારના દેવતાઓના દશ આદિ ભેકો બતાવ્યા છે તેના એક એક લેદમાં પણ દશ દશ પ્રકાર હાય છે તે નીચે પ્રમાણે—-૧ઇંદ્ર-એટલે જે અનાદિકાલનાં ( સદા કાલનાં ) વિમાના છે તેનો મુખ્ય અધિકારી જેમ રાજ્ય ગાદી પર આવેલા રાજા તે પ્રમાણે ઊત્પન્ન થયેલા તે ઇંદ્ર મનાય છે ૧

ર સામાનિકા–એટલે ઇંદ્રના જેટલા દરબાવાળા પદ્યવી વિનાના. ૩ વ્રાયસિંગા–એટલે મંત્રી પુરોહિતના કરબાવાળા. ૪ પારિષદ્યા-એટલે ઇંદ્રની સાથે મિત્ર તરીકેનેા દરબે લેગવનારા. ૫ આત્મરક્ષા-એટલે ઇંદ્રની બધી વાતે રક્ષા કરવાવાળા. ૬ લેાકપાલા-એટલે પોતાના સ્વામીની શરહદના ચાકીદારો. ૭ અનિકાધિપતિએા-એટલે-ઇંદ્રસેનાના સુખ્ય અધિકારીઓ. ૮ પ્રકીર્ણુ કા–એટલે નગરના લાેકોની પેઠે વિમાનમાં વસનારા. ૬ આભિયાગ્યા-એટલે દાસ પણાનું કામ કરવાવાળા. ૧૦ કિલ્વિષિકા–એટલે ત્યાંની જગ્યાએાના સાફ સુક કરવાળા.

આ ઊપર બતાવેળા જીદા જીદા કેવેલાકમાંના જે દશ દશ લેદ છે તેમાં ના ત્રીજો લેદ કે જે મંત્રી પુરાહિતના દરજાવાળે, અને છઠ્ઠો લેદ જે પાતાના સ્વામીની શરહદના ચાકીદાર વાળે, આ બે લેદા વ્યાંતરની જાતિમાં અને જ્યા-તિષ મંડલના દેવતાઓમાં હાતા નથી. તેથી-વ્યાંતર અને જ્યાતિષમાં બાકી રહેલા આઠ લોદ જ હાય છે.

68

| પ્રકરણ, ૨૬ મું. | જેનામાં | ઇદ્રાદિક | દેવતાઓનું | સ્વરૂ <b>પ</b> | • |  | ७५ |
|-----------------|---------|----------|-----------|----------------|---|--|----|
|-----------------|---------|----------|-----------|----------------|---|--|----|

મુખ્ય ચાર પ્રકારના દેવતાઓ કશા-તેમાંના પહેલાતું નિવાસ સ્થાન આપણી **ભૂમીથી નીચે**ના ભાચમાં છે, તેથી તેમને **ભવનપતિ** કહેલા છે. ( વૈદિકમતમાં પાતાલવાસી તરીકે કલ્પેલા છે ) બીજી વ્યંતર જાતિ ભૂત પ્રેતાદિ, ત્રીજા જ્યાતિષ–સૂર્ય ચંદ્રાદિ, તે આપણી હદમાં એટલે મધ્યલાકમાં વસનાસ દેવતાઓ ગણાય છે. ચાથા વિમાનવાસી તે સૌધર્માદિ વિમાનાના નામથી એલબાવાય છે તે જ્યાતિષના દેવતાઓની જીપર એક એકથી ચઢીચાતા બાર જાતિના અછુવામાં આબ્યા છે.

આ આરે ભાતિના અસંપન દેવતાએ લિપર અને અનાદિકાળથી સાસ્વત પણે રહેલાં લાખા વિમાને લિયર અધિકારના લાગવનાર તે ઈંદ્રો કહેવાય છે. તે બધાના સર્વાલા પેથવતાં ચાસઠ ( ૧૪ ) ઈંદ્રા જ થાય છે- ઇંદ્રાદિકનું આયુખ્ય પુરણ થલાં ત્યાંથી ચવીને મનુખ્ય ગતિમાં કે તીચે ચગતિમાં લિત્યન્ન થાય. પછી ચારે ગતિમાં જવાની છુટ થાય છે મનુખ્યમાં આવ્યા પછી કાઈ કાઈ માક્ષમાં પણ ચાલ્યા ભાય છે. કારણ દેવતા પણાથી ચવી દેવતા થતા નથી તેમ નરકમાં પણ જતા નથી. તે ઈંદ્રના સ્થાનમાં વળી કાઇ બીબેતેવા પુષ્યાત્મા ચાડા લખતમાં આવીને ઊત્યન્ન થાય પણ સ્થાન શ્ન્ય રહેતું નથી.

ઉપર પ્રમાણે આપલા લાકની પેઠે ત્યાં પણ રાજા પ્રજાના વ્યવહાર ચાલે છે, જન્મ મરણ ચાલું છે. પણ ત્યાં નાં જે સાસ્વતાં સ્થાન છે તે તેા સદા તેવાંને તેવાં જ રહે છે.

આથી પણ ઉપરના દરજાના---નવ ગૈવયકના અને પાંચ અનુત્તર વિમાનના. દેવતાએ છે. તેમને મરણ જન્મ તાે હાય છે, પણ તેમનામાં રાજા-પ્રજાના વ્યવહાર હાેતા હાથી. તેથી તે કલ્પાતીત કહેવાય છે. જેમ જેમ ઉપરના દરજાના દેવતાએ તેમ તેમ-તામના આશુષ્યમાં વધારા, સુખ સંપત્તિમાં વધારા, અને તેમના જ્ઞાનમાં પણ વધારા સમજવા.

#### डेटलाइ देवताओाना आयुष्यनुं प्रभाशु. दसवास सहस्साहं भवणवईणं जहन्नठिई. ( छाया-दशवर्षसहस्राणि भवनपतीनां जघन्यास्थितिः )

ભાવાર્થ-ચાર જાતિના દેવામાંના પહેલા **ભાવનપતિ** છે. ત્યાંના દેવતા-આેતું અને તેમની દેવીઓનું જઘન્ય એટલે ઓછામાં ઓછું આયુષ્ય દશ હજાર વર્ષનું હાય છે. દેવતાઓનું અને નારકીના જીવેાનું આયુષ્ય (૧૦૦૦૦) દેશ હજાર વર્ષથી આછું હાતુંજ નથી. આપવાથી નીચેની ભૂમીમાં વસનારા ભવનપત્તિ--દક્ષિણ ખંડમાં દશ

તત્ત્વત્રથી

તાર કશિશ્રદિશામાંના પહેલાંના ઇંદ્ર ચમરેંદ્ર છે, તેનું ઉત્કૃષ્ટ આશુષ એક ભાજરા પમનું છે. ઉત્તરદિશામાંના પહેલાંના ઈદ્ર ળલાંદ્ર નામના છે, તેનું ઉત્કૃષ્ઠ આશુષ,એક સાગરાપમથી કાંઇક અધિક છે. દક્ષિણ ખંડના કરતાં ઉત્તર ખંડના કાંઇક ઉંચા દરજાના બણાય છે. એ રીતે બધા મળીને ભગનપતિના વીશ ઇંદ્રો થાય છે. વિશેષ સ્વરૂપ જેન ગ્રથાથી જોઇ લેવું. હ

હવે બીજા વ્યતરોના આયુષ્યનું કિચિત્ સ્વરૂપ

वतरियाणजहन्न दसवाससहरस पतिय मुक्कोसं देवीणं पलिअदं॥ ( छाया-व्यंतराणां जवन्य दशवर्षसहस्त-पत्प मुत्कष्ठं। देवीनां पत्न्यार्ड्यः)

ંભાવાર્થ હવે બીજા બ્યંતર જાતિના દેવતાએાનું જધન્ય આયુખ્ય દશ હજાર વર્ષનુજ હાય છે. મને ઉત્કૃષ્ટું વધારામાં વધારે એક પલ્યા પમ સુધીનું હાય છે. પણ તેમની દેવીએાનું આયુખ્ય તે દેવતાએાથી અડધુંજ હાય છે હવે ત્રીજા જેવાતિષ દેવતાંઓનું આયુખ્ય.

पहियं अष्टियं संसिर्धीणं ॥ ५ ॥ रुष्त्रेणसहस्सेण य । वासाणं गढाणं पहियमेपसि डिंद्र अद्व देवीण कम्मेण नरब्यसतायणं

६ (छाया-पस्यमधिकं शशि रवीणां ॥५॥ लक्षण सहस्रेण वर्षाणां। प्रहाणां पर्स्य मेलेमां स्थिति अर्थ देवीनां क्रमेण नक्षत्रताराणां॥६॥

કાલાર - ચંદ્ર, સૂર્ય, લંદ્ર, નક્ષલ, અને તારા આ પાંચ જાતિના દેવતાઓ જેયોતિષના હોય છે. અને તેમની દેવીઓ પણ હોય છે. એમનાથી નાના નાના દેવતાઓનું જે ઉત્કૃષ્ટ અશિષ્ય હોય છે તે આ માટા દેવતાઓનું પ્રાયે જઘન્ય સ્વરૂપતું ગણાય છે. તેથી આ ચંદ્ર અને સૂર્યંતું જઘન્ય આશુષ્ય ન બતાવતાં ઉત્કૃષ્ઠ આશુષ્ય અત્ય છે. ચંદ્રમાતું અને સૂર્યંતું જઘન્ય આશુષ્ય ન બતાવતાં ઉત્કૃષ્ઠ આશુષ્ય અત્ય છે. યુદ્ધમાતું અને સૂર્યંતું જઘન્ય આશુષ્ય ન બતાવતાં ઉત્કૃષ્ઠ આશુષ્ય અત્ય છે. વધા આ ચંદ્ર અને સૂર્યંતું જઘન્ય આશુષ્ય ન બતાવતાં ઉત્કૃષ્ઠ આશુષ્ય અને છે. ચંદ્રમાતું અને સૂર્યંતું જોને ચદ્રસાના વિમાનમાં બીજ દેવતાઓનું ઉદ્ધષ્ટ સાય એક પૂલ્યોપમ અને ઉપર અધિક એક લાખ વર્ષ સુધીનું હોય છે. તેથું અને સુર્યંતા વિમાનના બીજા દેવતાઓનું ઉત્કૃષ્ઠ આશુષ્ય એક પલ્યોપમ અને એક હેજાર વર્ષ અધિક સુધીનું હોય છે. ગ્રહાનું અને તેમના વિમાનમાં બીજા દેવતાઓનું ઉત્કૃષ્ટ આશુષ્ય એક પલ્યો પમ સુધીનું દાય છે. તારા એટલે તેતે દેવતાઓની દેવીઓ તેમનું આશુષ્ય તેમનાથી અડધું અડધું હોય છે. વિશેષ જાણવાની ઇછાવાળાઓએ. જૈનોના સંગ્રહણી સૂત્રાદિકથી જાણવું. પ્રકરણ ૨૬ સું. જૈન ઇંદ્રાદિકાનાં આયુષ્ય: પુરાણામાં પાચ સ્વર્ગ ૭૭

ચાથા વૈમાનિકમાં કર્તાવ્યકારી તે કક્ષ્પવાસી, જે સ્વતંત્ર તે કલ્ય વિ-નાના. એમ બે ભેદ છે. જ્યાેતિષ્ ચક્રની ઉપર એક એકથી ઉચા ઊચા વિમાનામાં વસનારા છે. કલ્પવાળાના ૧૨ ભેદ, કલ્પવિનાના નવ અને પાંચ ભેદ, નામ માત્રથી પ્રથમ પણ જણાવ્યા હતા.

પહેલા કલ્પના **ઇંદ્રસુધર્મા** તેના **ચાર લાેકપાલ** આપણી આ ભૂમીની ચારે દિશાના રક્ષકા છે. તેમણું આયુષ્ય માત્ર બતાવીએ છીએ—

सोम-जमाणं सतिभागपलियं । वरुणस्सहन्निदेस्णा । वेसमणे दोपलिया । एस डिइ लोगपालाणं ॥ १८ ॥ ( छाया-सोमयमयोः सन्निभाग-प्रच्यं वरुणस्य द्वे देशोने । वैश्रमणे द्वे पत्थे । एषा स्थितिः लोकपालानां ॥ १८ ॥

ભાતાર્થ — પૂર્વ દિશાના લાકપાલ -રક્ષક **સામ** છે. દક્ષિણ દિશાના લાકપાલ **યમ** નામના દેવ છે. આ બન્નેનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય એક પલ્યાપમના ત્રિજા ભાગ સહિત એક પલ્યાપમનુ છે. ા પશ્ચિમ દિશાના રક્ષક વરૂણ નામના લાકપાળ છે તેનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય દેશઉછું (કાંઇક ઓછું) બે પલ્યાપમનું છે. ઉત્તર દિશાના રક્ષક વૈશ્વમણુ (કુબેર બંડારી) તેનું ઇત્કૃષ્ટ આયુષ્ય બે પલ્યાપમનું પુરૂ છે.

દેવતાઓ પાતાનું આશુષ્ય પુરણ કર્ચા પછી મનુષ્યની કે તીર્થ ચનો ગતિ સિવાય બીજી ગતિમાં ઉત્પન્ન થતાજ નથી. તેમનાં વિમાના સાસ્વતાં ( સક્ષ કાલનાં ) કાયમનાં છે. તે વિમાનામાં તેની પાછળ તે અધિકારને ભાગવનાર તેવા પુષ્યસાળી થાેડા વખતમાં બીજો આવીને ઉત્પન્ન થવાના. પણ તે એકના એક કાયમના રહેતા નથી. એમ સર્વ લાેકદ્વેવની સ્થિતી સમજવી.

આ ઉપર બતાવેલા ચારે જાતીના દેવતાએ જૂન્મ અને મરુ વાળાજ છે. તેથી તેમની–૧ આયુષ્યની સ્થિતિનું, ૨ ઉત્પન્ન થવાના વિમાનાનું, ૩ એક દેવ ઉત્પન્ન થયા પછી બીજો દેવ કેટલા કાલ ગયા પછી ચવે- તેનું, ૫ એકી ૪ એક દેવ ચબ્યા પછી બીજો દેવ કેટલા કાલ ગયા પછી ચવે- તેનું, ૫ એકી સાથે ચવે તેા કેટલા દેવા ચવે તેનું, ૭ મરુ થયા પછી કયા દેવ કઇ ગતિમાં જઇને ઉત્પન્ન થાય તેનું, તેમજ ૮ કઇ કઇ ગતિમાંથી આવી કરેયા દેવ ઉત્પન્ન થાય તેનું. આ વિગેરે બીજા ઘણા પ્રકારનું સુબ્યવસ્થિત અને સુઘટિત વર્ણન વિસ્તારથી જૈન ગ્રંથામાં આપેલું છે. વિશેષ જાણવાની ઇચ્છાવાળાએ તે તે વિષ્યના ગ્રંથાથી જોઇ લેવું.

ઇતિ જૈન પ્રમાણે ઇંદ્રાદિક દેવા અને તેમના આયુપ્યાદિકના સામાન્ય વિચાર ખં. ૨ જે પ્રકરશ ૨૬ સું.

## પ્રકરણ ૨૭ મું.

પીરાણિકાેએ મનુષ્યાના માટે કલ્પેલાં **પાંચ સ્વર્ગ**. હિંદુસ્તાનના દેવા. પૃ. ૯૧ થી-<del>...</del>

" આ મૃત્યુ લાેકમાં−પૃથ્વી પરના જીવનમાં-જીદા જીદા દેવાની ભક્તિ તરફ મન વત્યું હાેય તે પ્રમાણે પ્રેત પુરૂષના આત્મા હિંદુ શાસ પ્રમાણે **પાંચ મુખ્ય સ્વર્ગલાેક** પામે છે તેની યાદી નીચે આપી છે.

૧ રવર્ગ એ **ઇ'દ્રલાે** ક <mark>છે. અહિ</mark>ં ઇદ્રની સાથે અપ્સરાએાનું ( નૃત્ય કરતી કુમારીકાએાનું ) ટાેલું અને ગન્ધ<sup>્ર</sup>ો ( સ્વર્ગના ગવૈયાએા ) છે.

૨ કૈલાસ એ હિમાલયમાં છે. એ **સિવલાેક છે**. અહિં શિવ પાતાની પત્ની પાર્વતી, અને પુત્ર ગણેશ અને કાર્તિકેય રહે છે. અને અહિંથી એ ભૂતાેનાં ટાે<mark>લાંને નિયમપાં</mark> રાખે છે.

3 વૈકુંઠ એ **વિષ્ણુનું સ્થાન છે. એ મેરૂ પર્વત** પર આવેલું છે, અને એ બધું સુવર્ણનું બનેલું છે. તેમાં તળાવેા છે, ત્યાં નીલ, રક્ત, અને શ્વેત કમળા તરે છે. મધ્યાન્હના સૂર્ય જેવા પ્રકાશમાન રાજ્યાસન પર વિષ્ણુ બેસે, તેની જમણી બાજીએ વીજળોના ચમકારા જેવી પ્રકાશતી લક્ષ્મી બેસે છે, તે એને સવંથી વિશેષ પવિત્ર દેવ માને છે.

(ંદુર્ભાગ્યે એ પવિત્રતા તેના કૃષ્ણાદિ અંવતારામાં પ્રકાશતી નથી )

૪ ગાેલ<mark>ેાક એ કૃષ્ણુનું સ્વર્ગ છે.</mark> એ ગાે લેાકમાં રહે છે. એ રત્નથી સુવિભૂષિત છે. એના હાથમાં વાંસળી છે. ગાેપ અને ગાેપીએા ગાયના ભરવાડ અને ભરવાડેણા એનાં સાબતી છે.

પ પ્રદ્મલોક એ <mark>પ્રામ્હાનું સ્વર્ગ છે. હાલ</mark> તેની પૂજા નહિ જેવી છે તેથી એ વિષે વધારે કહેવાની જરૂર નથી. "

( સ્ટૅકર કૃત '' આસિંનલ " ( દારૂખાનું ) પૃ. ૨૧૦ )

આમાં વિચારવાનું કે—-ઉપર અતાવેલાં **પાંચ સ્વર્ગ**તે તે દેવાએ અનાવેલાં કે કાઇ કાયમનાં હતાં ? એ પાંચે સ્થાના મનુષ્યાના માટે કલ્પેલાં છે છે તા તે શું દેવાની સાથમાંજ રહે છે ? વળી વિચારવાનું કે-પીરાણુકાએ લખેલી દેવ અને દાનવાની વારવાર થલી લડાઇ વખતે, તથા શિવના લગ્ન વખતે જગા જગા પર થતા યગ્ના વખતે-ઇંદ્ર, પ્રમ્હા, વિષ્ણુ અને શિવ પણુ ઘણી વખતે લેગા થતા-કાઇ કાઇ વખતે એક એકને સાહ્ય કરતા, પૂજન કરતા, શરણ પણ લેતા, અને કાઇ કાઇ વખતે માંહા માંહે મારવાને પણ તૈયાર થઇ જતા પ્રકરણ ૨૭ મું. નાસ્તિક જેનાદિકના લેખૅકાજ્ઞાની હતા ?

તેા તે ઉપર બતાવેલા પાંચ સ્થાનમાંથીજ આવીને ભેગાં થતા હશે ને ? વળી એલું પણ લખાયું છે કે--કેવીના હાથ ઘસવાથી પ્રમ્હા, વિષ્ણુ, અને શિવ એ ત્રણે દેવેા ઉત્પન્ન થયા. બેને તેા દેવી સર્પિણીની પેઠે ખાઇ ગઇ. શિવની પ્રાર્થનાથી પાછા જીવતા થયા. વળી એલું પણુ લખાયું છે કે--શિવને સષ્ટિ ઉત્પન્ન કરવાનો ઇચ્છા થતાં તેમના ડાબા જમના અંગથી પ્રમ્હા, અને વિષ્ણું ઉત્પન્ન થઇ ગયા. એ કયાંથી આવી ગયા હશે ? આ બધી વાતાનો યાગ્ય વિચાર થયા પછી પાંચ સ્વર્ગની સત્યતાના વિચાર કરી શકાય ? માટે વિચારવાની ભલામણુ કરું છું.

જન બૌદ્ધ વેદભાહ્ય નાસ્તિક, લખનારા જ્ઞાની હતા ?

સજજને! <sup>9</sup> આજકાલ પાશ્ચિમાત્ય વિદ્યનાની શે.ધ ખાલના પરિણામે ધર્મની બાબતમાં પણ ઘણીજ છાના છાની થઇ છે અને વર્તમાનમાં થતી જાય છે. કારણ કે--જીનામાં જીના પુસ્તુકા વેદોનાં જાનીતાં છે. અને તે અનેક પંડિતાના સંઘટનથી તૈયાર થએલાં હાેવા છતાં પણ એવું જાહેર કરવામાં આવ્યું કે-વેદો, ઇશ્વર કૃત છે. ઇશ્વર દત્ત છે. પ્રદ્યાએ પાતાના ચારે મુખથી ચારે વેદા પકાશ કર્યા છે. વળી કાેઇએ સદાકાલના અપીરૂષેય, તાે કાેઇએ-પ્રદ્યાએ નિઃશ્વાસ છાડયા તેમાંથી ચારાવેદા બહાર આવ્યા. વળી કાેઇએ લખ્યું કે-ચન્ન કરવા માંડેલા તેમાંથી ચારાવેદા બહાર આવ્યા. વળી કાેઇએ લખ્યું કે-પ્રદ્યાએ ઘણા તપ કરી ત્રણ લાેક પેદા કર્યા, પછી તેમની પાસે તપ કરાવી ત્રણ દેવા પેદા કરાવ્યા અને તે ત્રણ દેવાના તપથી ત્રણ વેદાે ઉત્પન્ન થયા.વળી કાેઇએ લખ્યું કે-પ્રદ્યાએ પ્રથમ સામ રાજાને ઉત્પન્ન કરીને પછી ત્રણ વેદાે ઉત્પન્ન કર્યા તે સામે લઇ લીધા.

ઇત્યાદિક અનેક પ્રકારના લેખા-કેવલ વેદોની ઉત્પત્તિનાજ સંબંધ જેવામાં આવે છે.

પરંતુ આજકાલના શાધક પંડિતા તે વેદાને સાધારણ જોઇતુ માન પણ ન આપતાં કેટલાક પંડિતા વેદ વાકચાને બાલીશ રૂપે ઠરાપે છે. કેટલાક પંડિતા વેદ પંથી સમાજમાં થાડી સંકીર્જુતા જરૂર છે એમ બતાવે છે. કેટલાક પંડિતા પૂર્વાચા-ચીંએ કરેલા અર્થોને અયાગ્ય ઠરાવી આ જમાનાને અનુસરતા નવીન પ્રકારના અર્થી કરી તેને સત્યરૂપે મનાવવા બહાર પડેલા છે. અને કેટલાક મધ્યસ્થ પંડિતા વેદાના જીના અને નવા એ ખંને પ્રકારના અર્થીથી ઉદાસીનતા ધારણ કરી બ્રાહ્મણુ ધર્મની સાથે ઘણા લાંબા કાલથી નિકટયણે સંબંધને ધરાવતા એવા જૈન ધર્મના અને બોદ્ધ ધર્મના ગ્રંથા તરફ પોતાની નજર ફેરવવા લાગ્યા

96

| <b>Ça</b> (1997) | તત્ત્વત્રયી∽મીમાંસા. | ં ખંડ ૨ |
|------------------|----------------------|---------|
|------------------|----------------------|---------|

છે, ચદ્યપિ વૈદિક પૌરાણિક્રોએ સત્ય તત્વાના તરફનું વળન અટકાવવા માટે પાતાના પુરતકામાં જગા જગાપર એવા પ્રદ્યાષ કરી મુકચા હતા કે ઔદ્ધો અને જૈનો-વેદ આદ્ય નાસ્તિક છે. તેમાં પણ અતિ નિકટના સંબધને ધરાવતા જૈનોના માટે તેથી આગલ વધીને એવું લખતા ગયા છે કે---

#### " हस्तिना ताख्यमानोऽपि न गर्छ ज्जैन मंदिरं "

કદાચ હાથી મારતાે હાેય તો તેના હ થથી મરવું પણુ બચાવવા માટે જૈન મંદિરમાં પ્રવેશ ન કરવા. "

આ એક બાળકના હાઉ જેવા પ્રધાયે આજ શુધી ઘણા પડિતાના મનને પણ કુંઠિત કરી નાખેલાં હતાં તે પછી અજ્ઞજનાના કુંઠિત મનની વાતજ શી કરવી ? પણ આજકાલના બાહાેશ. પંડિતા એવા નિર્માલ્ય વચનાના અનાદર કરી જૈનોના અપૂર્વ તત્ત્વાને જેતાની સાથેજ ચઠિત થઇ પાતાના અમૃતમય ઉદ્ગારા લોકોના સમક્ષ પણ પ્રગ્નટ કરીને અતાવતા જાય છે એ કેટલી બધી આશ્ચર્યની વાત હશે ? અને જૈન ધર્મના સત્ય તત્ત્વામાં કેવા પ્રકારની અલૌકિક ખૂબી રહી હશે ? આ વાતને સમજાવવામાં કાઇ વધારે લખવાની જરૂર પડે તેમ છે ? કહેલુંજ પડશે કે સમજવાની કે સમજાવવાની જરૂર પડે તેમ નથી.

બીજી વાત એ છે કે-વેદાના પૂર્વાચાર્ય કુત ટીકાઓના અર્થ તરફ અને વેદામાં કરેલી દેવતાઓનો પ્રાર્થનાઓ તરક, તેમજ કેટલાક વેદાના વિષય તરક લક્ષ કરી જોતાં વેદા ઇશ્વર કુત તા નથી જ પણ પૂર્વે કેાઇ ચાલતા સત્ય ધર્મથી લેદ ભાવ દાખલ કરવા અનેક અક્ષરાના પંડિતાએ મલી ચાલાકી ભરી શઢ ભાષામાં ગુથેલા વાકચાના સમૂહ હોય એવા વિચાર ઉપર આવી અટકવું પડે છે. અને તેના સંબંધે મારા લેખમાં પ્રમાણ પણ તપાસ કરતાં મલી આવશે.

વળી ત્રિજી વાત એ પણ વિચારવાની છે કે-જૈન અને બૌધ ધર્મની ભગૃતિના સમયમાં-પુરાણકારોએ કલ્પી કાઢેલા વિષ્ણુમગવાનના ચાવીશ (૨૪) અવતારા છે. અને દરા (૧૦) પણ છે. ચાવીશમાં-આઠમા, ઝાયબદેવને અને દશમાં નવમા બુધને છે.ડી દઇને બાકીના બધાએ અવતારાને નેવદ વિહિત હિંસક યજ્ઞ યાગાદિકના પક્ષકાર તરાકે વર્ણવેલા છે. માત્ર ચાવીસમાંના ઝાયબદેવજ અહિંસક રૂપ ધર્મની પ્રવૃત્તિ કરાવી નાશ્તિક રૂપ જૈન ધર્મ ચલાવ્યા. અને દશા-વતારામાં નવમા બુધ ભગવાને અહિંસક ધર્મની પ્રવૃત્તિ કરાવી નાસ્તિક ધર્મ પ્રવર્તાવ્યા. વેદાનુયાયી પંડિતાની આ ધૃષ્ઠતા કે ધર્મની ધગશ ? અહિયાં વિચાર થાય છે કે---

#### પ્રકરણ ૨૭ મું. નાસ્તિક જૈનાદિ ઝગ્વેદનાં સુકતા હજાર. ૯૧

અનાદિ કાલના એકજ વિષ્ણુ ભગવાને ૨૪ અને ૧૦ અવતારા ધારણ કર્યો. તેમાંના ૨૨ અને ૯ તે દરાહીન થઇ-ચરૂ-આગાફિકની હિંસાના પક્ષકાર ચયા. માત્ર તેમાંના-આઠમા એક ઝાયલદેવ, અને દશમાં ૯ મા બીજા બુધ આ બે અવતારજ અહિંસાની પ્રવૃત્તિ કસવનાર નાસ્તિક રૂપના થયા.

આવા પ્રકારના લઢન પશ્ચપાલના લેખા શું સત્ય સ્વરૂપના છે ?

ઝઝગમાં સૂક્ત ૧૦૦૦ ા તેમાં-ઇંદ્રનાં ૨૫૦, અગ્નિના ૨૦૦, સામનાં ૧૦૦) આધી બીજા દેવાનાં

સંસ્કૃત સાહિત્ય-પૃ. ૮૬ માં " જાપ્યેદની અંદરજ દેવતાઓની સંખ્યા તેત્રીસની જણાવવામાં આવી છે. કેટલીક વખત તેત્રીસને બંદલે " અપીઆરથી ત્રણ વણા " એ પ્રમાણે કહેવામાં આવ્યું છે. ૦ ૦ • તેાં પણ જાગ્વેદનાં આછામાં આછા ત્રણ આખાં સૂક્તોમાં જેનું આહવાન કરવામાં આવ્યું હોય એવા અગત્યના દેવતાઓ વીશ પણ લાએજ હશે. એમૉનૉ-ઇંદ્ર અગ્નિ અને સાપ એ ત્રણ દેવતાઓ સૌથી આગળ પડતા છે.

> ઇંદ્રનું જેમાં આહ્વાન કરવામાં આવ્યું હાેય એવાં સુક્રતો ્ર૫૦ છે. અગ્નિનું જેમા આહ્વાન કરવામાં આવ્યું હાેય એવા સુક્રતો ૨૦૦ છે. અને સામનું જેમાં આહ્વાન કરવામાં આવ્યું હાેય એવા સુક્રતો ૧૦૦ છે.

પર્જન્ય વર્ષાદને દેવતા, અને યમ મૃત્યુના દેવતા એ બેઉનું ત્રણ ત્રણ સુકતોમાંજ આહ્વાન થયું છે. બાક્રીના દેવતાએ આ બે છેડાની વચ્ચેનાં બુધ સ્થાનપર વિરાજે છે. બા

ક ઇક નવાઇ જેવું એ છે કે---હાલના હિંદુ ધર્મના બે મ્દ્રોટા દૈવલાઓ (ત્રેબ્ર્યુ અને સિવ જે સરખા મહત્વના છે તે ત્રેલ્યુ હજાર વર્ષ ઉપર થયુ વિષ્ણું અને રૂદ્ર (શિવનું વિશેષ પ્રાચીન સ્વરૂપ ) તરીકે બે કે ઝાળ્વેકના મુખ્ય દેવતાઓ કરતાં ઉતરતી પદવીના હતા તે થયુ અન્ધાન્યની અપેક્ષાએ સરખા ગારવવાળા હતા. હાલમાં તેઓનાં જે સામાન્ય લક્ષણે છે તેજ તે વખતે થયું હતાં. વિષ્ણુ તે ખાસ કરીને કચાળુ અને રૂદ્ર તે બચંકર ગથુતા.

આમાં મારા વિચારા--બ્રહ્મા, વિષ્ણુ અને શિવ એ ત્રણું દેવા મૂલ વેદના સમયના નથી પણ જૈન સાહિત્ય પછી વેદામાં દાખલ થએલા છે. એમ વૈદિક પંડિતાના મતથી તેમજ અમારા **લેખથી** જણાઇ આવશે

11

ત્રગ્વેદ કે જે વૈદિકાેનું મૂલ છે તેમાંના કેટલાક વિચારા. જેમાં અનેક ખંત્રા હાય તે સક્ત ગણાય છે.

સંસ્કૃત સા૦ પૃ. ૬૭ થી–" ઝણવેદનાં સૂકતામાં⊸મંત્રા આપવામાં આવ્યાં હાેય છે, તેની સંખ્યા એાછામાં એાછી ત્રણુની અને વધારેમાં વધારે અઠુાવનની જેવામાં આવે છે. પણુ સાધારણુ રીતે એક સૂક્તમાં દશ કે ખારથો વધારે મંત્રા હાેતા નથી. "

સ'સ્કૃત સા૦ પૃ. પણ માં∺જાગ્વેદમાં જે સૂકતાે દીઠામાં આવે છે તે સઘળાને અસ્તિત્વમાં આવતાં કંઇ સેંકડાે વસ્સાે ઘયલાં હાેવાં જોઇએ. "

સંસ્કુત સા૦ પૃ. ૫૯ માં-'' બીજા ગ્રંથા તાે માત્ર ધર્મની નવી ઊત્પન્ન થયલી જરૂરિયાતા પુરી પાડવાને માટે જ મ્હાેટે ભાગે ઝળવેદમાંથી સૂકતા લઇને અને તે સૂકતાના સ્વછદી પણે બખ્બે કે એકેક મંત્રના કકડા કરીને રચાયલા હતા. "

મંત્રનું પ્રાબલ્ય બ્રામ્હણેામાં વધી ઉપનિષદોમાં કર્યું.

પ્રથમના છંઠા કલ્પમાં-હિંદુ સમાજની અતિ બાલ્યાવસ્થા પંડિતા એ કલ્પી છે. મંત્ર કલ્પમાં-ચન્ન યાગાદિક વધ્યાં તે પ્રાદ્મણ ભાગ સુધી જેર શેરથી ચાલ્યા. પરંતુ એ સમયમાં-પુનઃ જૈન અને બૌદ્ધના નાયકાેના પ્રાદુર્ભાવ થતાં અને તેમના તત્ત્વોના પ્રકાશ લાક સમાજમાં ફેલાતાં-યજ્ઞ યાગાદિકની હિંસા એ ધર્મ નથી પણું અધર્મ છે એવી માન્યતા થતાં ઉપનિષદાની રચનામાં યજ્ઞ-યાગાદિકનું સ્વરૂપ ફેરવાયું. જીવા સિંદુસ્તાનના સુખ્ય ધર્મો-પૃ. ૪૫ માં-'' મૅકસ ચ્યુલર ઊપનિષદ્નો હેતુ શા છે-તેનો સાર આપતાં લખે છે કે-તેમાં બતાવેલું છે કે + ધર્મ કિયાઓ તદ્દન નકામી છે, એટલુંજ નહી પણ ઉપદ્રવ કરે એવી છે. બદ્રલો મળવાની આશાથી કરેલા યજ્ઞ સંબંધી દરેક કાર્યને તેમાં ધિક્કારી કાઢેલું છે દેવની હયાલી વિષે તા તેમાં ના કહેવામાં તો આવી નથી પણ તેમનામાં ચ્યલોકિક અને ઉચ્ચ લક્ષણ હાવાની ના કહેવામાં આવે છે. અને એવો ઊપદેશ કરવામાં આવે છે કે-જ્યાં સુધી મનુઃયના આત્મા ખરા પરમાત્મા ને આલખતા નથી અને જેના સિવાય બીજે કાઇ પણ ઠેકાણે આરામ મળતા નથી તેનામાં વિસમ પામ્યા વિના માક્ષની આશા રાખવી નહી. "

+ ધર્મ ક્રિયાએ એટલે યત્ર યાગાદિકનો ક્રિયાએ.

## પ્રકરણ ૨૭ મું. ઋગ્વેદાસ્ટિની જૈન સાથૈ તુલના. ૮૭ે

સંસ્કૃત સાહિત્ય પૃ. ૧૪૯ થી–" ઝળવેદના કેટલાક મંત્રામાં પિતૃઓ અથવા મરણ પાંમેલા પૂર્વજોના પંથ અને દેવતાઓના પંથ એ બે જીદા છે, એવું દર્શાવ્યું છે, તેનું કારણુ ખચિત એ છે કે–અપ્રિદાહ અને યગ્ન એ બેની કિયાઓ તદ્દન જીદી જીદી છે એમ સ્પષ્ટ બેવામાં આવતું હતું,

બ્રાહ્મણેમાં પિતૃએા અને દેવતાએા એ જુકા જુદા સ્થાનમાં વસે છે, એવું માનવામાં આવેલુ જણાય છે. કારણ કે '' સ્વર્ગલોક '' અને '' પિતૃલો∗ ક " ની વચ્ચેના શા ભેદ છે તે એ ગ્રંથામાં દર્શાવવામાં આવ્યું છે. "

આમાં વિચારવાતું કે–મરણુ પામેલા પૂર્વજોનો પંચ, અને દેવતાઓના પંચ, એ બે જીદા જીદા ઝળવેદના મંત્રામાં છે અને પ્રાદ્દાણુ ચંચામાં પિતુઓના અને દેવતાઓના જીદા જીદા વાસસ્થાન બતાવ્યાં છે ત્યારે એકેંદ્રિયથી લઇ પંચેંદ્રિય તકના જીવાના વિચાર કેમ નહી બતાવ્યાં હાય ?

જૈનામાં–કીડા, મંકાેડ્રાકિ, પશુ, પંખી, આદિના પંચાના વિચાર કરવામાં આવ્યા છે. પણુ મરણુ પાંમેલા પૂર્વજનાે અમુક પંચ ન અતાવતાં કર્મના અનુસરતાે માર્ગ અતાવ્યા છે, પણુ તેમના સ્વાધીન પણુાનાે અતાવેલાે નથી. આટલું વિશેષ વિચારવા જેવું જાણી સૂચના કરીને અતાથી છે.

ધર્મવર્ણન–સં. ૧૯૭૯ ની આવૃત્તિ બીજીમાં આનંદશંકર બાપુભાઇ પૃ. ૬ થી ઝગુવેદ સંહિતાના ધર્મ લખતાં પૃ. ૭ માં લખે છે કે----

" તથા બીજાં બલિકાન આપતા, અગ્નિ એ દેવાને દ્વત કહેવા તા. કારણ કે એના વડે યજમાન અને દેવા વચ્ચે સંબંધ બંધાતા. આ ઝપિએા પરલાક માનતા પુનર્જન્મ પણુ કદાચ માનતા હાેય એમ જનાવનારાં કાેઇ કેઇ અસ્પષ્ટ વચના મળે છે. પણુ આ લાકમાંથી મનુષ્યા પિત્ટલાક તથા દેવલાકમાં જાય છે એ માન્યતાતા તેઓની સ્પષ્ટ દેખાય છે. "

આ લેખથી વિચાર થાય છે કે–ચારા વેદોનો આધારભૂત ઝગ્વેદ કે જે ઇશ્વરની પ્રેરણાથી મહાન ઝષિઓને પ્રાપ્ત થએલા તેમાં પુનર્જન્મના સંબંધ અસ્પષ્ટતા તો પછી વેદના પગળે ચાલનારા આધુનિક ગ્રંથ કરા પુન જૈન્માદિક અનેક પ્રકારના બાબતા કથા નવીન ઇશ્વરથી મેલવીને બતાવતા ગયા ?

(૧) ઝઝવેદ સંહિતાની દેવતાએ! ગણાવતાં પૃ. ૧૭ માં "ચમ " આ છવનની પાર બીજી-પર જીવન છે અને અમૃત છેવન છે. એ જીવનમાં આપણા પૂર્વજ પિતરા ગયા છે. એ જીવનના માર્ગ પ્રથમ ચગ્ને ગ્રોમી કાઇને//

| and the state of the state | An a supervised for the second s |   |       |   |
|----------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|-------|---|
| 64                         | ્રાપ્યત્રચી- મીમાંસા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | , | ંભાંડ | ૨ |

છે. અને તેથી યમને પિતૃ ક્રોડના દેવ માનવામાં આવે છે. યમ તે વિવસ્વાન-સૂ-યંના પુત્ર છે. એ અને એની બ્હેન <mark>યમી</mark> તે આઘ સી પુરૂષતું જેડું છે. "

(૨) એજ પૃ. ૧૪ માં યમ નીચે-રૂદ્ર વિશ્વમાં ધાર શખ્દ કરતું પરમા-ત્માનું સ્વરૂપ તે પ્રચંડ વાયુમાં દર્શન દે છે. વાયુ રૂપે એ સુગંધિ અને પુબ્દિ વર્ધક પણ છે. લડલાડતા મ્યગ્નિ પણ એનુંજ રૂપ છે. એ અગ્નિની જવાલા તે એની દેવીઓ છે. ધૂમ એની જટા છે. અગ્નિ કલ્યાણુકારી પણ છે અને એ રૂપમાં આગળ જતાં '' શિવ બને છે. "

( ૩ ) પૃ. ૨૨ માં આથવે સંહિતામાં ઘણું નવું બાણવા જેવું છે, બીંજા કાઇ વેકમાં નહીં તેવી કેટલીક બાબતા એમાં છે. દાબલા તરીક્રે-તાવ, થય વગેરે રાગ કાઢવા. સાપ વગેરાનાં ઝેર ઉત્તારવા, શત્રુને મારવા, ભૂત પિશાચ હાંકવાં, દુમણ કરવા અને સ્હામેથી અટકાવવાં. ઇત્યાદિ અનેક વિષયોને લગતા બદુ. પ્રશ્નોગના મંત્રા અથર્જ સંહિતામાં છે.

આ સર્વ આર્યોના, અજ્ઞાન અને નીચલા વર્ગની ક્રિયાઝા હાય અથવા તા આર્યો અનાર્યો બેઢે સંબંધમાં આવ્યા ત્યાર પછી મૂલ અનાર્યોના ધર્મ આર્યોમાં દાખલ થવા લાગ્યા હાય પણુ આ શિનાય આ સંહિતમાં દાણા ઉમદા ભાગ પણ છે. "

આ ત્રણ કલમામાં વિચારવાતું કે—જેનાના સર્વજ્ઞા-દેવ દેવીઓ બતાવે છે, સંતાન થવાતું ખતાવતા નથી. અને સષ્ટિને અનાદિનો બતાવે છે. ત્રજ્યુએક્સાં પર જીવનના માર્ગ યમે પ્રથમ શાધી કાઢયા, યમ સૂર્યતા પુત્ર, યમી તેની બદ્ધન ત્યારે સૂર્ય કોના પુત્ર ? યમ ચમીના જન્મ સૂર્યની કેટલી ઉમરે શએલા ? અને યમે કેટલી ઉમર પછી આ પરજીવનના માર્ગ શાધી કાઢેલા ? અને આ એ પુરૂષની આદિ ક્યા કાલથી ?

| પ્રકરણ | ૨૭ મું. | વેદામાં—યત્નાદિક વ્યામ્દ્રણોમાં પલટ્યું. | ८५ |
|--------|---------|------------------------------------------|----|
|        |         |                                          |    |

૩ અથવ' સંહીતામાં--'' જાદુ પ્રયોગના મંત્રા અનાર્યોના ધમ' તે આર્યોમાં દાખલ થવા લાગ્યા હાય."

અનાર્ચીની અચેાગ્ય વાતા પવીત્ર વેદામાં દાખલ કરનારા અને પુરાછેામાં સત્ય ઇલીહાસ રૂપ વાસુદેવાદિના ત્રિકમાં ઉધું છતુ કરી કાઇને ઘાડાના માથા-વાળા તાે કાઇને વિષ્ણુના ઠાનના મેલથી ઉત્પન્ન થએલા બલાવનારા માટા માટા પંડિતા જ હશે ને ! ' સાક્ષરા ' તે વિષરીલ ' રાક્ષસા ' કહેવામાં આવે છે તે કશું અકાર્ય કરનારા કહેવાલા હશે ?

માટા ભાગે કેવતાદિકની સ્તુતિએાના અનેલાે મડગ્વેદ.

સંસ્કૃત સાહિત્ય. પૃ. ૧૫૨ થી-" ઝગવેદની કવિતાઓના ગ્હોટો ભાગ દેવતાએાની અથવા દેવતા તરીકે જેને ગણવામાં આવતા હાય તેવા પદાર્થોની સ્તુતિએાના બનેલા છે. એ કવિતાઓમાં કાેઇ **કાે**ઇ સ્થળે ભૂત કાળના બનાવાનું અસ્પષ્ઠ અને ભાંગ્યું તૂટ્યું વર્ણન જેમાં આપવામાં આવ્યું હોય એવા સંવાદાના રપની દંત કથાએા આપણા નેવામાં આવે છે, એવી દંત કથાએ! અપી મળીને ડજનેક છે, અને તેમાંથી ઘણી ખરી દસમા મંડળમાં આપવામાં આવી છે. એ કવિતાઓમાં વર્ષ્યુવેલા વૃત્તાંત બ્રાતાજનાથી પુરેપુરા સમજાય તેટલા માટે ગઘાત્મક વર્ષ્યુંના પશુ પ્રથમ એની સાથે બોડવામાં આવેલાં હશે, પશ એ કવિતાઓને <del>પ્રા</del>ગ્યેવ સંદિવા એ નામના સુકત સંગ્રહમાં મૂકવામાં આવી ત્યાર પછી પેલાં પદ્યાત્મક, વર્ણુંના ગુમ થઇ ગયાં હશે, એ ઘણું સંભવિત છે. એવા વર્ગની એક કવિતા (મં. ૪, સૂ. ૪૨) માં ઈંદ્ર અને વરૂણના સંવાદ આપવામાં આવ્યો છે. તેમાં એ એઉ દેવતાઓ પોત પોતાની ક્રેષ્ટતા સાચીત કરવાના પ્રયત્ન કરતા નેવામાં આવે છે. એવી એક બીજી કવિતામાં ( મ. ૧૦, સ. ૫૧ ) વરૂણ અને અબ્નિના સંવાદ આપવામાં આવ્યા છે તેમાં એક મંત્રમાં વરૂણુ બાલે છે, અને બીજા મંત્રમાં અગ્નિ બાલે છે....એવી રીતત ચાલ્યા કરે છે....એના પછી જે સૂકત ( મં. ૧૦, સ. પર ) છે તેમાં દેવતાઓ અને અઝિન વચ્ચે સહેલાે સંવાદ વર્ણવવામાં આવ્યાે છે. એમાં અગ્નિ પાતાનું **યથતું કર્મ** કરાવથી કંટાળી ગયલાે દીઠામાં આવે છે પણ છેવટે એ પાતાનું કામ કર્યા કરવાની કખુલાત આપે છે. "

| CE | તત્ત્વત્રયો મીમાંસા |   | ખંડ ૨ |
|----|---------------------|---|-------|
| CE | તત્તવત્રયી મીમાંસા. | • | ખડ ૨  |

સિદ્ધાંતસાર-પૃ. ૪૨ માં-મણિલાલ નભુભાઇ દિવેદી લખે છે કે---

(૧) " વેદમંત્રામાં પટે પદે યજ્ઞની વાત જણાવવામાં આવે છે. અને જે પુરૂષ સુક્રતમાં ઉત્પત્તિ માત્ર ચજ્ઞથી થએલી જણાવેલી છે તેને આપણે પ્રાચીન ન ગણીએ તાે પણ ઘણા પ્રાચીનમાં પ્રાચીન મંત્રામાં એ ચજ્ઞ ભાવનાનાં ચિન્હ વારંવાર જણાયા કરે છે. મંત્રા દેવતાના બાલાવવાના, સંતાવવાના સાધન માત્ર છે. પણ તેમના ઉપયોગતા મંત્ર પ્રયોકતાએ અપેલા અલિરૂપ પારિતાયમાં છે. વજ્ઞથી મંત્રાકિત છે. એ ન માનીએ તાે વેદમાત્ર વ્યર્થ જેવાજ થઇ જાય વાસ્તવિક રીતે ઘટે છે પણ એમજ વેદ કે વેદમંત્રા યજ્ઞાથ કર છે. પણ તેમના છે. આ ગ માનીએ સાથ વિદ્યાલ

(૨) પ્રુ. ૪૭ માં--'' યજ્ઞ ભાવના--મંત્રામાં પ્રધાનપર્શું પામવા લાગી તે એટલે સુધી કે ધીમે ધીમે કેવલ ચર્ચને ઉદેશીનેજ આખે **ચજીવંદ** ઝગ્ મંત્રો ઉપરથી રચાતા ચાલ્યા. એમજ દેવતાએાની ગાનાદિ તૃક્ષિ અર્થ સામવદ થયા. <sup>99</sup>

( ૩ ) પૃ. ૪૪ માં-'બ્રાહ્મણા' અર્થવાદથીજ ભરેલા છે. અમુક મંત્રના અમુક ઉપયોગ છે વા અસુક અર્થ છે. અસુક દેવતાનું નામ અસુક ઠરાવાનું આ કારણ છે, મેલ કારણ છે, અમુક વિધિ અમુક પ્રકારજ પ્રવર્તે; ઇત્યાદિ ખુલાસા આયતાં વિચિત્ર વિચિત્ર અર્થવાદરૂપ કલ્પનાએા સ્થાયલી છે, આમાંની ઘણી ખરી પ્રાક્ષણોમાં સમાય**લા ધર્મ વિચાર** માટે આપણને ઉંચું મત પ્રેરે તેવી નથી. તથા કેટલીક તેા કેવલ નિર્માલ્ય અને બાલિશ ભાવ ગ્રક્ત હાય તેવી જ છે. આવા ચરૂની મહત્તા સમજાવવાના પ્રયત્ન ચાલતા થયા. તેમાં ઘણાખરા પ્રાચીન કેવતાઓનાં સ્વરૂપ ને ધર્મ ઉલટ પાલટ થઇ ગયાં. કેટલાક નવા કેવ પશ્ થયા, ના જાના વધારે પ્રધાન પશુને પાંગ્યા. આંગેન અને સાેમ હવે સુખ્ય પદનો એ ચઢયા. તેમ વરૂષ્ય ફેઠત રાત્રિના અને જલનોજ દેવ થઇ ગયા. ત્યારે સૂર્ય અને ઇંદ્ર છાયામાંજ પદી ગયા. સામને ખીમે ધીમે ચંદ્ર સાથે મેલવવાના પ્રયત્ન થતા ચાલ્યા. યજ્ઞ પુરૂષ નવાજ દેવ કલ્પાયા. પ્રજાપતિ-સવધી માખરે આવી બધાના નિયંતા થઇ ચર્ચના પ્રવર્તક, ઉપદેશક, અધિષ્ઠાતા થયા, એજ વ્રાહ્યા રૂપે પશુ પૂલાતો શ્રચે. " આ બધુ લખીને–ષ્ટ. ૪૫ માં–કલ્પનાનાં કુસુના વેરીને જશાન્ય છે કે-કાઇ પ્રકારની ગતિ થતાંજ સ્ટબ્દિ કર્મના આરંભ થવા લાગે છે. આ વાત ઝાવિએાને જડેલી જણાય છે. 1.

આ ઉપરના ત્રણ ફકરામાં વિચારવાનું કે----

## પ્રકરણ ૨૭ મું. વેદામાં જયત્કર્લા-પ્રભાપતિ-નવા-પેઠા.

ઝગ્ મ. ૧૦ માં-જગત્ની ઉત્પત્તિના જ સંબંધનાં ત્રણ માટાં માટાં સ્કતો છે. પ્રદ્વયા વરથાતું ન્સ, ૧૨૯ મંત્ર ૭ તું. હિરણ્ય ગર્ભ +પ્રભપતિનું સ. ૧૨૧ મંત્ર ૧૦ તું છે. અને આ પુરૂષ સુકૃત-મંત્ર ૧૬ તું છે, તે તેા ચારે વેદોમાં લખાયલું છે. અને ભૂત ભવિષ્ય અને વર્તમાન એમ ત્રણે કાલના જગત્ત્ ની ઉત્પત્તિ આ પુરુષ યગ્નથી જ થએલી જણાવી છે તે સિવાય બીજા પણ બે સાર સૂકત જગની ઉત્પત્તિના સંબંધનાં ઝગ્વેદ્દમાં લખાયલાં છે. આ બધા વેદ વાક્યોનો અનાદર કરી **પ્રાહ્યણાદિક ગ્રથા**માં નવીન રૂપે જગવની ઉત્પત્તિ જીદા જીદા અનેક દેવાથી શા કારણથી કલ્યાઇ ?

શું ખ્રાહ્મણાદિક ગ્રંથકારોને વેદ વાક્યા પર પ્રદ્ધા ન હાેવાથી ? અથવા શું તે વેદ વાકયે৷ કલ્પના રૂપે લાગવવાથી ? વળી મણિલાલભાઇએ જણાવ્યું છે કે "આ પુરુષ સૂકતને આપણે પ્રાચીન ન ગણીએ " એટલે આધ્નિક જ માનવું પડે ત્યારે શું જૈન ધર્મની જાગૃતીના પછીથી આ પુરુષ સુકત ચારા વેદામાં દાખલ કરવામાં આવ્યું ? આ વાતમાં ખરા પરમાર્થ શા ? વૈદિક ધર્મ વાળાઓએ વેદોના આશ્રય પકડી પાછલથી પ્રાદ્યણાદિક ગ્રંથા બનાવ્યા તેમાં પણ તેમને પોતાની સ્વતંત્રતા વાપરી. મણિભાઇ લખે છે કે '' ધર્મ વિચાર માટે પ્રાહ્યણ ગ્રંથા ઉંચું મત પ્રેરે તેમ નથી. કેટલાંક તાે નિર્માલ્ય બાલિશ ભાવસુકત છે. અને દેવતાઓનાં સ્વરૂપ ને ધર્મ ઉલ૮ પાલટ થયાં અને કેટલાક નવા દેવ પણ થયા યગ્ન પુરુષ નવા જ દેવ કલ્પાયા, પ્રજાપતિ સવધા માખરે આવી નિયંતા થઇ ચરાના પ્રવર્તક, ઉપદેશક, અધિષ્ઠાતા થયા." બધાના આ બધા પ્રકારના કેરફાર પાછળના ગ્રંથામાં શા કારણથી થયા ? મારા વિચાર-માં તાે એજ આવે છે કે જૈન અને ઔધાદિકની લગત થયા પછી વેદ વાકધા ને એક કાેરાણે મુકી આ બધું નવીન રૂપે કલ્પાસું હાેય ? અને તેમાંની કેટલીક વાતાે શ્રુતિ રૂપે લખી પાછલથી વેઠોમાં પણ ધૂસાડવામાં આવી હોય આ વાત વિચારકાે સમજી શકે એમ છે જુવાે વૈદિક સુષ્ટિ ઉત્યત્તિનાં સંબંધે-પ્રકરણ ૪ શું. પુ. ૧૩ થી ૬૩.

#### વૈદિકમતે દેવતાએાના શરીર વિષે અચાક્કસ કલ્પના.

સંસ્કૃત સાહિત્ય. પુ. ૮૬ થી '' વેકના દેવતાએાનાં શરીર વિષે એવી કલ્પના કરવામાં આવી છે કે તેઓાનાં શરીર માનવીનાં જેવાં હાેય છે. માથુ મ્હેાં, આંખ, કાન, હાથ, પગ, અને બીજા માનવદેહના અવયવા તેઓને પણ હાેય છે એવું માનવામાં આવ્યું છે. પણ તેઓના સ્વરૂપના પુરેપુરા ખ્યાલ વેકના વર્ણુના

20

| ત-ત્વત્રયીમીમાંસા. |  | ખંડ ર |
|--------------------|--|-------|
|--------------------|--|-------|

ઉપરથી આપશુને આવી શકતા નથી, અને તેએાના અવચવા ગણાવવામાં આબ્યા હાય છે. તે ઘણીવાર તેઓની મુખ્ય પ્રવૃત્તિઓ અલકારિક ભાષામાં વર્ણવા માટેજ ગણાવવામાં આવ્યા છે. ઉદાહરણ તરીકે, અગ્તિદેવની જીલ અને અવચવા તે નેની જવાલાઓ સિવાય બીજું કંઇ પણુ નથી, સૂર્યદેવના કર તે તેનાં કિરણે સિવાય ચીજું કંઇ પણુ નથી અને તેની આંખ તેના ગાળા સિવાય બીજી કંઇ પણુ નથી. આ પ્રમાણે દેવતાઓનાં બાહ્ય સ્વરૂપ વિષે અચાકકસ કલ્પનાઓજ કરવામાં આવી હતી, તેનીજ સાથે કુદસ્તના દેખાવાની સાથે તા તેના સંબંધ હજી ઘણું ખરૂં ઉઘાડા માલમ પડી આવે એવા સ્હચા હતા ગટલે વ્રદ્યથેવ માં કેઇ પણ સ્થળે દેવતાઓની મુત્તિઓ વિષે અથવા જ્યાં આગળ એ મૂત્તિઓને રાખવામાં આવી હાય એવા દેહરાંઓ વિષે કંઇ કહેવામાં નથી આવ્યું તેનું કારણ રહેલાઇથી સમજી શકાશે. મૂત્તિ વિષેના સૂચના સુત્રોમાં સૌથી પહેલીજવાર થયલાં જણાય છે. " \*

આમાં મારી એક સુચના–આ ઝગવેદના લેખથી–અગ્નિકેવની જીલ અને અવયવાે તે તેની જવાલાઓ સમજાય છે. આનંદરાંકર બાપુલાઇના લેખથી જવાલાઓ તેની દેવીઓ સમજાય છે, આવી રીતે એકજ વસ્તુના વિચાર એક જ વેદથી થએલામાં વિરાધતા કેમ જણાતી હશે ?

ઝાગ્વેદની ફિલસુ**ફી (** ત-ત્વના સંબંધે વિચારાે-) સંસ્કૃત સાહિત્યમાંથી લીધેલા ઉતારા. પૃષ્ટ. ૧૪૮ થી

મૃત્યુ પછી **માણુસની શી ગતિ** થાય છે તે સંબંધમાં વેદના વિચાર એવા જણાય છે કે∸મરનારના આત્મા પિતૃઓ જે માર્ગથી જાય છે તે માર્ગથી સનાતન જ્યાતિના ધામ તરફ પ્રયાણ કરે છે. ત્યાં આગળ સ્વર્ગની ઉચામાં ઉચી ભૂસીમાં પિતૃઓને મૃત્યુના રાજા ચમની સાથે રમતા× અને દેવતાઓની સાથે જમતા એ જોય છે.

\* પ્રો. મેકસ મ્યુલરતા મત પણ એવા છે કે વેદના સમયમાં બીલકુલ સૂર્તિપૂજા ન્હોતી. પણ બાલનસનતા અભિપ્રાય એનાથી ઉલટા છે. દેવતાઓને માટે " **दिवोनर:** ( સ્વર્ગતા નર ) અથવા **નર:** ( નર ) એવાં નામ વાપરવામાં આવ્યા છે તે પરથી ' <del>ત્રુપેદાસ્</del> " ( નરના જેવા આંકૃતિના ) એ વિશેષણ ઉપરથી અને કેટલાક મંત્રોમાં ગૂત્તિઓનું સ્પષ્ટ સૂચન કરવામાં આવ્યું છે તે પરથી વેદના સમયમાં મૂર્ત્તિપૂજા હતી એવું સિદ્ધ થાય છે, એમ ડાં બાલનસનતું કહેવું છે. " ( મૂલનીજ ટીપમાંથી લીધેલું છે. ) ( × ટીપમાં જણાવ્યું છે કે—" "સંગ્વેદમાં કાઈ પણ સ્થાને યમને ન્યાય આપનાર અથવા શિક્ષા કરનાર તરીકે વર્ણવવામાં આવ્યા નથી, એ વાત લક્ષ ખેત્રે એવી છે." ) ( ગ્રંથકારની ટીપમાંથી લીધેક્ષે ઉતારા છે. )

66

પ્રકરણ ૨૭ શું. વેદામાં ઇંદ્રાદિદ્વા જ માદિદ્વા ાવચાર કેમ નથી ? ૮૯

સ્ટુ સંગયી એક સકત (મં. ૧૦ સ. ૧૪) માં મુવેલા માણા શામ નીચે પ્રમાણે સંગોધન કરવામાં આવ્યું છે...

્રપેલા પૂર્વના પંચથી તું પંચ્યા ના કે આપેલા આગલા પિણુઓ જ્યાં ગયા છે ત્યાં આગળ તું નવું ચમ અને વરૂણુ દેવ એ એઉને હવિઓ વહે હરખાતા ત્યાં આગળ તું નોઈરા. ,

એ સ્થલે એક વૃક્ષની શાખાઓ ફેલાઇ રહી છે તેની છાયામાં દેવતાઓની સાથે બેસીને ચથા રાજા સામરસતું પાછું કરે છે, અને વાસલીના લક્ષા ગાયનાના સ્વર ત્યાં આગળ સંભલાય છે. એ સ્વર્ચાં જીવનુ કેલ્ફ પણ રીવની અપૂર્ણતા વિનાતું છે. કાઇપછું **દીલની શારીસિક નિર્માણતાથી ફ**દ્ધિત છે, અને સર્વ પકારે આનંદ મય છે, સત્રિયવર્ગ નહીં પણ વિષ્ટા વૃજ્યની કલ્પનામાં સખની સામગ્રીના જે જે વિષયા આવી શક્યા તે તે વિષયા ત્યાં આગળ ભરેલા લગ્ન વનામાં આવ્યા છે.

યુહમાં જેઓ પાતાના પ્રાથુના ત્યાંગ કરે છે તેઓને ધાતાના હિમલના અદલા તરીકે સ્વર્ગનું સુખ મળે છે, પણ સૌથી યધારતા જેઓ વિપ્રેલે ઉદારતાથી દક્ષિણા આપે છે અને યત્રમાં દાને કરે છે તેઓને એ સુખ બંગે છે. ,,

આમાં કિ ચિત્ વિશ્વાર "મરતારને આરત્માં પ્રિતૃઓ બે માર્જથી તાય છે તે માર્જથી સનાતન જ્યાતિન ધામ તુરૂક મુસાય કરે છે." જેનેામાં છવાના કર્મને અનુસરતી ગતિ ખતાવી છે. અને વૈદિકામાં પાછલશી લખાએલા ઉપની-ષદાદિ ચંચામાં પણ તે પ્રમાણે મનાએલી છે. અને આજે પણ તે પ્રમાણે મનાતી ચાલતી આવેલી છે તો પછી વેદાની માન્યતામાં ભેદ કેમ પડયા? મ. ૧૦ માના સક્તમાં–"પેલાપૂર્વના પંદાર્થી તું વધ્યા જ ? પિત્આ આગળ તું જ ? " જેનન્યાય અને વર્તમાનની સ્થિતિના વિચાર કરતાં કર્મના વરામાં પડેશા મરનારના જીવ, પોતાના સ્વાધીન પણે પિતૃઆના તરફ જવાને પોતે સમર્થ છે? " ચમ અને વરૂણ હવિઓ વડે હવાતા નઈરી. " આજકાલ ઘણાલાંગે હવિઓ બધ જેવી છે તા શ ચમ અને વરૂણ ઉદ્દાસ ભાવે મનાયા છે? વિપ વર્ગની સખની સામથીના વિષયા ત્યાં ભરેલા છે." વામામરીને બધા ત્યાં જતા આજે મનાયા છે? આ બધા વેદોના અર્થ - ઉપનિષદાદિક ના, સંચેલમાં ત્યાનવય ફેવીરીત ને કરીને આતવેલા છે ? તે વેદોના અર્થતે બેલી બતાવવાને પર સાધન આજે દાદ છે ? ખર સાધન મળી શકતાં ન હોય તો. બાલાવાને પર સાધન આજે દાદો છે ?

ખંડ ૨

જેવા માની લેવા? આમાં સત્ય શું છે તે કાઇ પંડિત બહેર કરી શકશે? વેદિકે ગાટાલા થયાની વાત જૂફી હોય તેમ લાગતું નથી.

ઇતિ પૌરાશિક અને વેદની માન્યતા્સંખંધના વિચાર ખંડ ર જે પ્રક્ષ્યણ ૨૭ શું.

### પ્રકરણ ૨૮ મું.

ક્રહા વિનાનાં માથુસાને માટે ત્રણ, અથવ',નેા વિચાર લેક

સંસ્કૃત સાહિત્ય પૃ. ૧૪૯ થી<sup>- "</sup> અત્સુ પછી જ્યાં આગળ શિક્ષા કરવામાં આવ**તી હૈ**ાય એવું કાઇ શ્યાન છે એમ **' અશવ વેદ** ' ઉપરથી તો ચાકકસ માલમ પડે છે, યશુ **વડગ્લેદમાંથી જે પ્રમા**શુ આપણને મળી આવે છે તે ઉપરથી વધારેમાં વધારે આપણાથી એટહાંજ કહી શકાય અમ છે કે પ્રદ્ધા વગરના માણસાને સ્ટ**સ્ટુ પછી અધકારના ખાડામાં** નાંખવામાં આવતા એવા વિચાર જાબવેરના સમયમાં સ્વીકારવામાં આવ્યા હતા.

ખરેખર એ સંબંધમાં ઝપિઓએ એટલું તો શ્રેડું કહેલું છે અને જે શેડું તેઓએ કહેલું છે તે પણુ એટલુંજ તો અસ્પષ્ટ છે કે-રાંથ સાહેબ એવા નિર્ણય ઉપર આવ્યા હતા કે-મૃત્યુપછી દુષ્ટ જનાનેઃ તદ્દનજ વિનાશ થાય છે એવું જાગ્વેદના સમયમાં મનાયું હતું. મૃત્યુ પછી શિક્ષા કરવામાં આવે છે એવા હિંદુસ્તાનના પ્રાચીન વિચારા ધીરે ધીરે વિકાશ પામતા ગયા, અને અંતે વેદ પછીના સમયમાં જીદાં જીદાં નરકોની એક ગુંચવણુ ભરેલી સરણી તૈયાર કરવામાં આવી.

આમાં વિચારવાતું કે—્ઝહા વિનાનાનાં માછુસોને અંધકારના ખાડામાં કાેણુ નાખતું ? અને વાઘ સિંહાદિકના માટે કચેા ખાડા કલ્પાયા હશે ? અને વેદ પછીના સમયમાં નરકાેની સરણી ઠેમ કલ્પવી પડી ? અને તે જ્ઞાન કયાંથી ગેળવ્યું ? એ બધા વિચાર કરવાતું બાકી રહે કે નહિ ? !!

સજન્મ દેવતાઓના વિષે વૈદિંક ઝલઓની માન્યતા.

સંસ્કૃત સાહિત્ય. પૃ. ૮૬---<sup>47</sup>વૈકિક ઝાવેઓના વિચાર પ્રમાણે દૈવતાઓ પણ માણુંસાની પેઠે જન્મ પાંમતા હતા, કારણકે આકાશ તથા પૃથ્વીનાં બોળક તરીકે, અર્થવા કેટલીક વાર બીજા દેવતાએાનાં બાળક તરીકે તેઓને વર્ણવવામાં આવ્યા છે. આ ઉપરથીજ દેવતાએાના જુદા જુદા જમાનાઓ પ્રક્રસ્ણ ૨૮ મું, ઇંદ્રાદિક દેવા, વેદમાં 'સાગ ની હત્યત્તિ દિ

હોવા બોઇએ એવું ચેરક્કસ અનુમાન થઇ શકે છે, પણ તે ઉપરાંત એવા પણ કેટલાક કુકરાએ મળી આવે છે કે જેમાં વિશેષ પ્રાચીન દેવતાઓતું સ્પષ્ટ કથન કરવામાં આવ્યું હોય. એ પ્રમાણે દેવતાઓને જન્મ લેનાસ મણુવામાં આવ્ય છે, તેવીજ રીતે તેઓતે મૃત્યુ પામનાસ પણ ગણવામાં આવ્યા છે. પ્રથમ દેવતાઓને સ્વભાવથી અમર ગણવામાં આવતા નહિં; કારણકે અભિ અને સવિતા જેવા વિશિષ્ટ દેવતા તરફથી અમરત્વનું દાન કરવામાં આવ્યું હોય અથવા સેમરના પાનને લીધે અમરત્વની પ્રાપ્તિ થઇ દાય એવું કેટલેક સ્થળે કહેવામાં આવ્યું છે. ઇંદ્ર અને બીજા દેવતાઓનું કદી પણ પરણજ થતું નથી કહેવામાં આવ્યું છે. ઇંદ્ર અને બીજા દેવતાઓનું કદી પણ પરણજ થતું નથી એવું એ ચરપિઓ માનતા હતા કે નહિં તેના નિર્ણય કરવામાં આવ્યું છે કે '' તેઓને ઘડપણ આવતું નથી. " પણ દેવતાઓનું કદી પણ પરણજ થતું નથી એવું એ ચરપિઓ માનતા હતા કે નહિં તેના નિર્ણય કરવામાં આવ્યું બ્લ આવતાં નથી વેદ પછીના સમયના વિચાર તા એવો હતા કે દેવતાઓનું પણ વિત્તાર થય છે. "

આમાં મારા બે બેલ-દેવતાઓ માલુસાની પેઠે જન્મ પાંમતા ત્યારે તા તેમનું મરહ્યુ પલુ અવસ્ય હાયજ છતાં મરહુના નિર્ણયનાં સાધન ચેકોમાં મલી આવતાં નથી. વેદ પછીના સમયે અમરત્વ સાપેક્ષ મનાયું. અને કલ્પના અંતે વિનાશ થતાે મનાયા જિન્યારે વેદના ઝવિએા દેવતાઓના જન્મ અને મરછુના વિષય ખતાવી શકયા નથી ત્યારે શું પાછલથી બીજાઓના તરફથી પેક્ષવીને આઠવાયા !

જૈન ધર્મમાં દેવતાઓના જન્મતું તેમના શરીરતું, અને આશુષ્ય આદિનું પ્રમાણ વિગતનાર સ્પષ્ટપ**ણે કહેવામાં આવ્યું છે**.

અદા અદા વખતે જન્મેલા માચુસોનું મરઘુ અદા અદા વખતે થતું આપણે પ્રત્યક્ષ બેઇએ છે. તેમ દેવતાઓનું ઠેમ ન થવું બેઇએ કે તેવા વિચાર ન ળતાવતાં કલ્પના અંતે એકી સાથે તેમછું મરઘુ કથા હિસાબથી લખાએલું સત્ય રૂપનું માની લેવું કે

#### વેદોના દેવલાઓના સંબંધે માશ વિચાશ.

વૈકિક હિંદુઓ પાતાના મતને પ્રાંચીનમાં પ્રાચીન માની વેઠોને માખર ધરી રહ્યા છે. અને તે ચાર વેઠો –ઇંદ્રાદિક **તેત્રીશ** દેવતાઓની સ્તુતિઓ અને પ્રાર્થનાઓથી સુખરિત થઇ રહેલા છે. અને તે દેવતાઓને અજન્માતા બતાવેલા

|    | <br>               | <br> |      |
|----|--------------------|------|------|
| Éà | તત્ત્વત્રથી મામસો. | •    | ખંડર |

નથી. ત્યારે તે કાઇ જંગા પરથી આવીને ઉત્પન્ન થતા હશે કે નહીં ? અને તે ઉત્પન્ન થાય છે તા દેવા સ્વરૂપથી અને કથા પ્રકારથી ? આ વાત પ્રથમ વિચારવા જેવા છે.

બ્યારે તે દેવતાઓ આ સાલતા સંસારતા ચક્રમાં ગણાતા હોય ત્યારે તો તેઓના આયુષ્યના સતો સાથે તેમના મરાયુનો પણ વિચાર થવે એઇતા હતો, કારણ કે જન્મ હોય ત્યાં મરણ અવસ્ય હાય એ સંસારના ચક્રનેશ નિયમજ છે. માત્ર જે સક્તાત્માએ બણાયા છે. તેજ જન્મ મરણના લયથી રહિત સણાયા છે. એમ ગાપણા હિંદ શાસ્ત્રોમાં સવંત્ર પ્રસિદ્ધ જ છે. છતાં શંદ્રાદિકાદેવ્રતાઓના આયુષ્ય કે મરણના સંબંધ વેદીમાં કે વેદના પ્રાચીન સાહિત્યમાં કાઇ વિશેષ, ઉલ્લેખ થરોલા હોય એમ બેવામાં આવતા નથી તેનું દારણ શું?

ઉપનિષદોમાં અતાવેલા ખરા પરમાત્માઓ કયા ? કદાચ-પ્રદ્યા, વિષ્ણુ કે સહાદેવ અતુત્રાનામાં ભાવે તો સાધારણ માણસેના ગુણ જેટલા ગુણવાળા તે દેવો જણાતા નથો બુવા અમારા પૂર્વેના લેખા. સુચ્ટિની ઉત્પત્તિની સાથે દેવતા-એાની ઉત્પત્તિ અને તેના તાશની સાથે, તેઓને નાશ જે બતાવ્યો છે તે પણ વધાર્થ નથી. કારણ કે-ઇદ્રપદને સાહનાશ, જવિઓને તૃપથી લચ્ટ કરવા ઇદ્ર વાર્યાર્થ નથી. કારણ કે-ઇદ્રપદને સાહનાશ, જવિઓને તૃપથી લચ્ટ કરવા ઇદ્ર વાર્યાર્થ નથી. કારણ કે-ઇદ્રપદને સાહનાશ, જવિઓને તૃપથી લચ્ટ કરવા ઇદ્ર વાર્યાર્થ નથી. કારણ કે-ઇદ્રપદને સાહનાશ, જવિઓને તૃપથી લચ્ટ કરવા ઇદ્ર વાર્યાર્થ દ્વારો વોજેલા છે જો દેવતાઓના પદવી કારયમની હોય તા તેમણે પાતાના પદના નાશના ભય શાથી ? વેદોમાં સાધ્ટની ઉત્પત્તિના સંબંધની બે ચાર પ્રકારની જે શ્રતિઓ દાખલ થઇ છે તે ઘણુકરીને જૈનાદિક મતોની બગૃતિ પછીથીજ દાખલ કરેલી હાય એમ સમજી સકાય તેમ છે કારણ-ત્ લેદ છે, અનંત છે, અપાર છે, અસાય છે, ઇત્યાદિક જે તૈત્તિફીય, સંહિતાના. લેખ-પૃ. પર માં અમાએ બતાવેલા છે તે આ સાદનું અનાદિપણ જણાવી રહેયા છે. તા પછી કલ્પ કલ્પમાં એક સાથે પૃથ્વી આદિની ઉત્પત્તિ અને તેના એકદમ નાશ તેમજ દેવતાઓની ઉત્પત્તિ અને નાશ માનવા એ તા પ્રત્યક્ષ વિરાધવાળી વાત ચાહે ખાસ વેદોની હોય તા પણ તે પાછળથી ઘુસાહેલી વિચાર કરવાને યોગ્યજ છે.

# વેદમાં ખુતાવેલી, સામની ઉત્પત્તિ.

the to be to see of

પ્રમાશ હકીકત આપી છે. કંદ્રના સ્વર્ગમાં ગવેથા ગંધવીમાં સામ ર હતા હતા.

પ્રકરણ ૨૮ સું. સત્ય વસ્તુને અસત્ય દ્રષ્યમાં લખવાવાળા. ૯૩

દેવો એના દૈવી ગુણા બાણતા હતા, તેથી તેમની સરછ મેળવવાની થઇ. પ્રથમ પ્રદ્યાની પત્ની ગાયત્રીએ એક પક્ષીતું રૂપ ધારણ કરી એને લઇ આવવાના પ્રયત્ન કર્યો, પણ એના રક્ષક ગાંધવે ગિ, હેને એમ કરતાં અટકાવી. પછી ( વાણીની દેવી ) સરસ્વતીએ કહ્યું, ગાંધવેનિ જ્યોરે પર પ્રેમ છે. મને જવા દો હું એને લઇ આવીશ. 'દેવોએ કહ્યું, ગાંધવેનિ જ્યોરે પર પ્રેમ છે. મને જવા દો હું એને લઇ આવીશ. 'દેવોએ કહ્યું, ' ' અમને તારા વગર કેમ ચાલે ? ' તેણે જવાબ દીધા 'હું એ દેવને મેળવીશ એટલે જ્યારે તમારે મારૂં કામ હશે ત્યારે હું પાછી આવીશ. ' ગાંધવે એના મોહક સૌદર્યની સામા થઇ શકયા નહિ. તેમણે તેને સામ લઇ જઇ દેવોને આપવા દીધા.

"જ્યારે 'સામ' પ્રથમ દેવાના જેવામાં આવ્યા ત્યારે એના પડેલા ધું ડડા કાેણું પીવા તેને માટે તેઓમાં તકરાર થઇ. આખરે શરત રમી એ વાતના નિર્ણુય કરવાનું ઠશું. શરતમાં વાયુ પહેલા આવ્યા ને ઇંદ્ર બીજે આવ્યા, ઇંદ્ર સર્વથી પહેલા આવવા બહુ મંથન કર્યું અને લગભગ જીતવાના સ્થળ આગળ આવી પહેાંચ્યા એટલે એમ દરખાસ્ત કરી કે આગણે સાથે પહેાંચીએ અને તમે બે તૃતીયાંશ સામરસ લે જો. વાયુએ કહ્યું, "ના, હું એકલા જીતીશ. " ત્યારે ઇંદ્રે કહ્યું " આપણે સાથે જઇએ તમે મને એક ચતુર્થાંશ સામરસ આપજો. " આ વાત વાયુએ કહ્યુલ કરી અને એ રીતે બંનેએ સામરસ વેહેંચી લીધા."

( સુરકૃત સંસ્કૃત સુલ ગ્રંથના વચન, અંપ, પૃ ૧૪૪)

આમાં વિચારવાનું કે-પ્રદ્યાના સંબંધના બધા લેખા નેતાં પ્રથમ પ્રદ્યાનાં જ ખરા પત્તો મળતા નથી. તા પછી બીજી વાતના વિચાર કેવી રીતે કરવા? પ્રમ્હપત્ની સામ લાવવા નિષ્કલ નીવડ્યાં સરસ્વતીજી ગંધવં લાકમાંથી લઇને આવ્યાં. આ વાત ગમે તેમની હાય પણુ આ વાત અનેલી કયા કાળમાં ? કેમકે-આ સંસારનું ચક્રતા અનાદિ કાળથો ચાલતું આવેલું છે, અને દેવતાઓ-ના વિમાના પણ અનાદિ કાળનાજ છે. તે વિમાનાના માલીકા અસંખ્યાતા અને અનંતા આજસુધીમાં થઇ ગયા, ભ્રાને આગળ્યા ભાવિષ્યમાં પણ એજ પ્રમાણે થયા કરવાના તેથો તે વેલડી કયા કાળમાં લાવવામાં આવી ? એવી જિજ્ઞાસા થાય તે સ્વાભાષિકજ છે ?

બીજી વાત એ પછુ વિચારવાની કે–તેને પહેલાે ઘુંટડા લેવાને માટે દેવામાં તકરાર ઉત્પન્ન થઇ તાે તે કયા કાળમાં ઉત્પન્ન થએલી માનવી ? જે કે તેવા લાંબા કાળનું માપ વર્ષોની ગજીત્રીથી તાે નજ આપી શકાય પછુ પ્રદ્ધ કેવના દિવસાદિકથી તાે જરૂર મહાંજો અલાવી શકાય. અથવા જૈનાની અવસવિંજી કે ઉત્સવિંછીના લેખાથી તાે જરૂર જણાવી શકાય માટે વિચારવાનું જણાવ્યું છે. હિંહસ્તાનના દેવેા પ્ર. ૮૩ થી—

(૧) " અર્વાચીન સમયમાં હિંદુ પ્રજા ખાન પાનમાં નિયમ શીલ છે. અને વેદમાં વર્ણવેલા સ્વરૂપમાં **સામની પૂજા** થતી બધ થઇ છે. તા પલ્ ચંદ્રની સાથે હજી એ નામ ચંદ્રમાને આપવામાં આવે છે. \* પાછલા વેદ મંત્રોમાં સામ શબ્દ **બે અર્થમાં** વપરાય છે–માદક **રસપાનના** દેવના અર્થમાં કે રાત્રીના અધિપતિ **ચંદ્રના અર્થમાં**. રાત્રીના અધિપતિનું છુપી રીતે ભૂલથાય દેવાનું સ્વરૂપ આનું કારણ હેઇ શકે. વેદના એક મંત્રમાંથી આ વિચારને પુષ્ટિ મળે છેઃ--

" સૂર્ય ના સ્વભાવ અગ્નિ જેવા, ને ચંદ્રના સામ જેવા છે." વળી ચંદ્રના પ્રકાશિત ડાઘાઓમાં અમૃત છે એમ ધારવામાં આવતું; અને દેવા એ છુપા રસનું પાન કરે માટે વિષ્ણુંના વાહન ( મનુષ્યાકારના કલ્પિત પક્ષી ) ગરૂડને તે લેવા માકલ્યા હતા.

(૨) એમ વર્ણવવામાં આવે છે કે આ દેવને 33 પત્નીઓનું સુખ હતું, એ પ્રજાપતિની પુત્રીઓ હતી. ઘણી પત્નીવાળા પૂર્વના રાજાઓને હાલ જે દુઃખ પડે છે તેવું જ દુઃખ એને વેઠવું પડશું. તેનાથી બધી સીઓ સાથે સમતાથી વર્તી શકાશું નહિ. તેણે રાહિણી પ્રત્યે ખુલ્લી રીતે વિશેષ ભાવ દર્શાવ્યા. આ ઉપરથી બાકીની બન્નીશ પત્નીઓ પોતાના પિતા પાસે ગઇ અને પતિની આવી વર્તા છુક માટે ખૂબ કરીયાદ કરી. સામે તેમને પાછાં આવવા પ્રાર્થના કરી. હવે પછી બધી સીઓ પ્રત્યે હું સરખી માયા દર્શાવીશ એવું વચન આપા તાજ આવીશું એમ તેમણે કહ્યું. તેણે તેમ કરવા અત્યંત આતુર-તાથી વચન આપ્યું; પણુ કરી એકવાર રાહિણીની ઉાકૃષ્ટ ક્રાંતિને લીધે તે પાતાના નિશ્વયથી ડગ્યા. પછી સામ શિક્ષા તરીકે ક્ષયના રાગથી પીડાયા; અને હિંદુઓ એની ક્લાની વધઘટનું આજ કારણુ આપે છે. "

( 3 ) મુંબાઇ ઇલાકામાં **મ્યદ્રની કળાના ટેરફાર**તું એક વિચિત્ર કારણ પ્રચલિત છે. એક ક્રિવસ**ંગાણુપતિ** ' પોતાના વાહન ઉદર ઉપરથી પડી ગયા. આ વિચિત્ર દેખાવ બેઇ **રાંદ્રને** હસતું આવ્યા વિના રહ્યું નહિ. કોધી દેવે એને શિક્ષા કરવા માટે એવી પ્રતિજ્ઞા કરી કે હવે કેાઇ ચંદ્રનું દર્શન નહિ કરે. ચંદ્રે ક્ષમાયાચી ત્યારે શાપ એછા કરવામાં આવ્યા. અમુક ઝતુમાં એને એ શિક્ષા ભાગવવી પડશે એમ નકકી થયું.

\* અથવવેર ૧૧. ૬- ૭ '**' સેરા ખદેવ**, જેમને તેએર ચંદ્ર કહે છે ' તે 'મને મુક્ત ક**ે.** ''

| પ્રકરણ ૨૮ મું. | વેલડી તે | સામદેવ | પછી થયે৷ ચંદ્ર દેવ. | ૯૫ |
|----------------|----------|--------|---------------------|----|
|----------------|----------|--------|---------------------|----|

( ૪ ) હિંદુસ્થાનના દેવા પૃ ૮૪ થી—" દેવાના આચાર્ય વૃહસ્પતિની સ્ત્રી તારાનુ હરણ કરવાનું તહામત **સામના** પર મુકવામાં આવે છે. તેના પતિએ સ્ત્રીને શિક્ષા કરી કે તું પચ્ચર બન, અને ચંદ્ર ઉપર પાતાના પગના જોડો માર્ચી આથી તેની સપાટી પર કાળા ડાગ પડી ગયા. ચંદ્રના પર કલંક દેખાય છે તેનું આ કારણુ છે. "

#### ચ દ્રને શિવે કપાલ પર ધાર્ચી ત્યારે તે પુરૂષ થયે।

( ૫ ) હિંદુસ્થાનના દેવેા પૃ. ૮૫ થી–'' કપાલપર **શિવ અર્ધ ચંદ્ર ધાર**ણ કરે છે તેનું કારણ નીચે પ્રમાણે આપવામાં આવે છેઃ---

સામ અથવા **ચંદ્ર દેવ પા**તાની માનીતી સી **રાહિણી સાથે** પૃથ્યા પર કરવા નીકલ્યા હતા, અને અનલણતા તેઓ શિવની આ ગૌરીના વનમાં પેઠા. કહે છે કે એક વખત શિવ પાતાની પતની સાથે વિલાસ કરતા હતા તે સ્થળે કેટલાક માણસ એકા એક આવી પહેંચ્યા હતા. તેથી તેમને શિવે શાપ દીધા હતા કે ' તમે સ્ત્રીઓ થઇ જાઓ. ' ત્યાર પછી જે મરદા આ વનમાં દાખલ થતા તે બધા સી બની જતા, એવી એ વનની શકિત કાયમ રહી હતી. આ કારણથી ચંદ્ર એકદમ સ્ત્રી બની ગયેા, અને એ ફેરકારથી તેને એટલું બધું દુઃખ લાગ્યું અને શરમ આવી કે એકદ્રમ છેક પશ્ચિમમાં ગયા અને રાહિણીને આકાશમાં પાતાની જગાએ માકલી. તે એક પહાડમાં સંતાઇ બેઠાે. તે પાછલથી સાેમગિરિ કહેવાયે. ત્યાં તેણે અતિશય શખ્ત તપ કર્યું. પછી દુનિયામાં દરરોજ રાત્રે અંધારૂં ફેલાયું. પૃથ્વીનાં કલે નાશ પામ્યા અને આખું વિશ્વ એવા લચ અને સંકટમાં આવ્યું કે-પ્રક્રાને માખરે કરી દેવેા શિવની મદદ માગવા ગયા. શિવે ચંદ્રને પાતાના કપાળ પર ધારણ કર્યો કે તરતજ તેણે પોતાની પુરૂષ જાતી પ્રાપ્ત કરી અને એ પરથી શિવ શાંદ્ર શેખર ( ચંદ્ર જેના મગટ છે એવા ) કહેવાય છે. આ વર્લાની સમજીતી એવા અપાય છે કે રાહિણી નક્ષત્રમાં ચંદ્ર હાેય છે ત્યારે પર્વતાની પાછળ ગૂમ થતા દેખાય છે. "

#### ં ( મૂર કૃલ " હિંદુ સર્વ દેવ " પૃ. ૨૯૦ થી લીધેલું )

(૧) અવાચીંન કાળમાં સાેમની (સરસ્વતી દ્વારા મેળવેલી ગાંધવ લાેકમાંથી સાેમ વેલડીનીં) પૂજા થતી બંધ થઇ ગઇ. ઝણવેદ જેવા મહાન્ ગ્રંથથી પ્રતિષ્ઠિત થએલા સાેમદેવની પૂજા બંધ થઇ અને તેવું નામ પણ ભૂલાઇને ચંદ્રમામાં બદ્દલાઇ ગશું ? આ શું વિચારવા જેવું નથી ? ચંદ્રમાંના પ્રકાશ શું પહેલા ન હતા ?

| ં ં તેસ્વત્રયી <b>⊣મીમાં</b> સા. | <b>*</b> . |  | ખડ | ર |
|----------------------------------|------------|--|----|---|

તેને દબ્ટિએ જેતાં-ચંદ્ર, સુર્ચાદિક જ્યાંતિષ ચક્રના જે પ્રકાશ દેખાય છે તે તેમના શાસ્વતા વિમાનાના છે, પૂર્ણ તેમાં ઉત્પન્ન થતા દેવતાઓ અને ઇંદ્રો ભાજ સુધીમાં અસંખ્ય નહિ પણ અનંત માલિકા થઇ ગયા અને લવિષ્યમાં પણ થયા કરવાના અને તેમના વિમાનાના પ્રકાશ સદા કાયમજ રહેવાના જેમ આપણી ભૂમી ઉપર રાજા અને રૈયત આજ સુધીમાં અનંતી થઇ ગઇ અને ભવિષ્યુમાં પણ તેમ થયા કરે છે તેજ પ્રમાણે દેવલાકમાં પણ છે. શું ? દેવાને અને ઇંદ્રોને જન્મ મરણ નથી ? જન્મ મરણ તા તેમને લાણજ છે વિશેષ એટલું જે કે મનુષ્યાનું આયુષ્ય ટું કે મુદ્દતનું તા દેવતાઓનું લાંળી મુદ્દતનું તેમજ શક્તિઓ વિગેરમાં ફેસ્ફાર દાય છે. એકદરે તપાસતાં સંસારના પ્રધાએ જીવામાં બધીએ વાતોના દેવતાર સ્દેશે છે નવાઇ જેવું શું છે ?

(૨) ચંદ્રમાએ પ્રભાવતિની **૩૩ પુત્રીએ** પરણી તે તે વખતે ચંદ્રમાની ઉમર કેટલી ? અને કન્યાની કેટલી ? કેમકે કાળની આદિ નથી તેમજ તેના અંત પણ નથી, તેમજ જ્યાતિષ ચક્રના શાસ્તતા વિમાનના માલિક રૂપે થયેલા ચંદ્રમાની પણ ગણત્રી થઇ શકે તેમ નથી, તા પછી કયા કાળના ચંદ્રમાએ તે પ્રજાપતિની તેત્રીસ પુત્રોઓ પરની ? તેમનામાં પડેલા જગડે એક વખતે મટાડયા અને ફરીથી પડતાં ક્ષય રાગ લગાડયા તા તે કથા કાળથી શરૂ થયા ? કારણ એક વ્યક્તિ ને લાગેલા રાગ કંઇ બધી વ્યક્તિઓને લાગુ ને પાડી શકાય ?

(૩) ગણુપતિ ઉદરના વાહન પરથી પડી ગયા તેથી ચાંદ્રમાને હસવું આવ્યું. પડતાં બીજા કાઇએ દેખ્યા હશે કે નહિ ? ગણુપતિ મોટી શક્તિવાળા હતા પડયા કેવી રીતે ? જે એમ ન હાયતા જગતને પ્રકાશ આપવાવાળા ચંદ્ર દેવને શાપ આપવાની શકિતવાળા હતા એમ પણ કેવી રીતે માની શકાય ?

(૪) જૈન ગ્રષ્ઠા જેતાં દેવતાઓને કરજન હાતાજ નથી તા પછી ઠન્યા લેવા દેવાના વ્યવહારજ કંચાંથી ? ચંદ્રમાને પ્રજાપતિએ તેત્રીશ કન્યાઓ આપી તે ચાગ્ય નથી. વર્લી બ્રહ્સપતિએ પાતાની સ્ત્રોને પચ્ચર બનાવી ચંદ્રમાને જેડા માર્ચી. દેવતાઓ જેડા પહેરતાજ ન હાય તા જેડા મારેજ કેવી રોતે ? વળી વિચારવાનું કે આ બધું કર્યા કાળમાં બન્સું ? શુ આ વિચારવા જેવું નથી ? (૫) પ્રથમ તા શિવ કર્યા ? ગ્રને ગોરી કર્યા ? અને તે કથા કાળમાં થયાં ? તેનાજ પુરુપુરા પત્તો વેદાથી કે પુરાણાથી મેળવા શકાતા નથી તા પછી શિવ પાતાની ગોરી સાથે વનમાં વેઠા, આ વાત કથા કાળમાં અને લી ?

ŧ,

GE .

પ્રકરણ ૨૮ મું. સામની અદભુત શકિત અને વિચિત્ર વાતા.

અને કયા દેશના વનમાં જઇને પેઠાં સમજવાં ? આટલા માટા દ્રનીયાના દેવ ઇતર જનાની પેઠે વનામાં એકલા ભટકતા કર્યા કે જેથી લુલથી પેઠેલા પુરૂષોને સીએા બનાવી દેવાના શાપ આપવા પડ્યા ? એટલુંજ નહી પણુ તે વનમાં પેઠેલા ચંદ્રમા પણુ સ્તી રૂપેજ બની ગયા. પાહાડમાં સંતાઇ તપ કરતાં પણુ તેમણું ક્રાંઇ વલ્શું નહી. છેવટે પ્રદ્વાનો અને દેવાની પ્રાર્થના થયે શિવે મસ્તક ઉપર ધારણુ કર્યો ત્યારેજ તે પુરૂષ થયા. કથા કાળમાં આ વાત બની તેટલું તા જરૂર વિચારવું એઇએ નહિ તા ગપ્ય ગાળા જેવું ઠરે ?

હિંદુસ્તાનના દેવેા પૃ. ૭૯ થી*—જ*ણાવવામાં આવ્યું છે કે**-સાેમ** હિંદુઓનેા **સાદકદેવ પાછળથી એ અને સાંદ્ર એક ગણાયા.** એમ ખતાવી વેદામાં કરે**લી ચંદ્રમાની સ્તુતિનું રસદાર સ્તાેત્રના અર્થ લખીને. ખતાવ્યે**ા છે. પછી લખી બતાવે છે કે—

" વેદના દેવામાં આ દેવની કલ્પના સર્વથી વિશેષ વિલક્ષણ છે. ગામડાંના નાના કેવાની વિચિત્ર કલ્પનાને પણ આ કલ્પના લગભગ ઝાંખી પાડી નાખે છે. બોલાન ઘાટમાં પંજાબની ટેકરીઓ ઉપર અને બીજાં કેટલાંક ઉત્તર તરફના સ્થળામાં એક નાના વેલા ઉગતા હતા. તેને બહું આછાં પાંઠડાં હતાં અને તેવા સ્વછ, સફેદ રસના સહજ લીખા સ્વાદ હતા. કેટલાક સાહસિક આર્યો પ્રવાસથી થાકી ગયા હતા, તેમને માલમ પડશું કે એ લલાના રસમાં વિલક્ષણ શક્તિ છે. તે પરિષ્નમ અને ગ્લાનિને દુર કરી તેને બદલે વિલક્ષણ આનંદ અને સ્કુર્તિ આણે છે. તેનું નાનામાં નાનું ટીપું પીવાથી પણ " તેમની નસામાં દેવ " આવ્યા હાય એમ તેમને લાગતું.

પ્રોટેસર વ્હિટનિ તેની પૂજા દાખલ થવાતું કારણ નીચે પ્રમાણે આપે છે-"કુદરતની મદ્લુત શકિતએા અને દેખાવાથી પૂજા કરવામાં સરલ હૃદયના આર્ય લોકોના ધર્મ સમાચલા હતા; તેથી જેવું તેમને એમ માલમ પડ્યું કે આ રસમાં ગ્લાનિ દૂર કરી જાગૃતિ લાવવાની અને શ્રોડા વખત ઉન્માદ ઉત્પન્ન કરવાની એવી ભારે શકિત છે કે તેથી મતુષ્ય સ્વાભાવિક શકિત ઉપસંતનાં પરાક્રમાં કરવા લલચાય છે અને શકિતમાન્ થાય છે કે તરતજ તેમને એ રસમાં કંઇક ઐશ્વરી તત્વ છે એમ લાગ્યું. તેમના વિચાર પ્રમાણે તે એક દેવ હતા અને જેમનામાં પ્રવેશ કરતા તેમનામાં દેવી શકિત ઉત્પન્ન કરતા. જે છાડવામાંથી એ રસ નીકળતા તેને તેમણે ઓપધિના રાજા કદ્યો. તેને તૈયાર કરવાના વિધિ એક પવિત્ર યજ્ઞ બનાયા. અને તેને કાઢવાનાં સાહિત્યા પણ પવિત્ર ગણાવા લાગ્યાં. સામ રસના પાનતું તેમનું પ્રાચીન સ્તાત્ર સાંભાષા.

Ęφ

" અમે પ્રકાશિત **સામર**સ પીને અમર બન્યા છીએ, અમે પ્રકાશમાં દાખલ થયા છોએ અને દેવાએ તે જાલ્યું છે. હવે કરોા માનવી અમને ઇજા કરી શકે એમ છે, કે કયા શત્રુથી અમને હવે પછી સંતાપારી કે અમર દેવ કે તારે લીધે અમે હવે ભયના માર્ગથી ઉંચા ચઢયા છીએ. "×

હવે પછી એ છેાડને તેએા દેવ માનતા થયા અને જે અઠશ્ય આત્મા આ અદ્દભુત પ્રીણુથી ભરેલા રસને જીવન આપતા હતા તેને દેવના ગુણેા લાગુ પાડવામાં આવ્યા, અને તેનું દેવ તરીકે સન્માન કરવામાં આવ્યું.

ા અથ ઝગવેદાલો**ચન દિલીય** પ્રકાશ. પ્રકર**હ્ય ૧૧ સું~આત્મસ્વુલિ** ( પૃ. ૨૩૩ ) માં ( ૠ૦ ૧૦⊶૧૧૬ સું. સમસ્લ સૂક્લ ) તેના ભાવાથ' પૃ. ૨૩૪ થી-–

સાેમરસ પીંચાવાળાની ગતિનું વર્ણન નીચે મુજબ-

" આજ મેં કંઇ વાર સામ રસતું પાન કર્યું છે. છવ ચાહે છે કે યજ્ઞ સમાપ્તિની પ્રસન્નતામાં હું જાત્વિજોને ગાયા અને ઘોડા લેટ કરૂં હ ૧ હ

જેમ બલવાન વાયુ પૃક્ષાદિકને ઉખેડવામાં જેર મારે છે એ પ્રકારે આજ કહે વાર પીધેલા સામ–મારાશરીરમાં જેર મારી રહ્યો છે ॥ ૨ ॥

જેમ તે જે ઘેડા રથને ખેંચી લઇ જાય છે. એ પ્રકારે સામ માડુ' જોર મારી રહ્યો છે. ॥ 3 ॥

જેમ ગાય પાતાના પ્રિય લાછડાની પાસ આવી જાય છે ઐજ પ્રકારે આજ મતિ પગુ સ્વય આવી છે. છુદ્ધિ ખૂપ સ્કુરી રહી છે, કેમકે આજ મે સોમ રસ ખૂબ પીધા છે. ા ૪ ા

ું જે પ્રકારે સુથાર સુંદર રથ બનાવવા જાણે છે એજ પ્રકારે મારી મતિ હુવે આરાથી સારી વાતામાં સ્કુરી રહી છે, કેમકે મેં કંઇ વાર સેખ રસતું સેવન કર્યું છે ા પા

આજ કાૈણી શકિત છે કે મારી માંખાના સામે આવે ? કાેઇનો હિમ્મત તથી પડી શકતી, આજ સામ બેર કરો રહ્યા છે ા ૬ ા

આ ઘી ( આકાશ ) અને પૃથ્વી મારા આગળ શું ચીજ છે ? ૫ ૭ ૫

🗙 મૂર કર " મૂલ સંસ્કૃત ગાયના પચન " અ. ૫, ૫. ૧૩૦

પ્રકરણ ૨૮ સું. સામની અદ્ધુલત શકિત અને વિચિત્ર વાતો. ૯૯

હું પાતાના બલથી–મહિમાથી અ હુ લાેક અને આ વિસ્તૃત પૃથવીને પણ નીચાં બતાવી શકુ છું, કેમકે આજ સામ જેર કરી રહ્યો છે. ા ૮ ા

કહેા હું આ પૃચ્વિને ઉઠાવીને જમના ખાધાં ઉપર રાખું કે ડાબા ખાંધા ઊપર, આજ શરીરમાં સામ ઉછક્રી રહ્યો છે ။ ૯ ૫

કહેા તેા અહીં પૃથ્વી પર ઊભાં ઊભાં તેજસ્વી સૂર્યને પ**ણુ નિસ્તેજ** કરી દઊ ા ૧૦ ા

કહેા તેા પૃચિવીને ઉપર અને અંતરિક્ષને નીચે કરી કઉ ા ૧૧ ા આજ તેા હું માટામાં માટા છું ા ૧૨ ા

આજ બધાએ પદાર્થ મને મલી ગયા ક્રેમકે યજ્ઞ સમાપ્ત થયેા. દેવતાઓ ને હવ્ય કવ્ય અપાઇ ગયું, સામ રસનું પાન થયું, જન્મ સફલ થયેા. ૫ ૧૩ ૫ ઇત્યાદિ. "

ઉપર બતાવેલી આત્મ **રવુતિ છે.** આ સામ રસના સૂક્તમાં ઝાવને ઇશ્વરની પ્રેરણા થએલી માનવી કે સામ રસના ઉન્માદ ? એ તા નિશ્વય છે કે યજ્ઞમાં માંસ ભક્ષણ અને સામ રસનું પાન તા અવશ્ય થતું હતું તા પછી આમાં ઇશ્વર નિ:શ્વસિત કેવા પ્રકારથી મનાશું ? જેવી રીતે મદિરાં પાન કરનારાઓના અનેક પ્રલાપા પ્રત્યક્ષ બેઇએ છીએ તેવા પ્રકારના આ પણ પ્રલાપા જનાય છે તે વેદ વાકય તરીકે મનાયા, ન જાને એવા પ્રકારનાં સૂકત અને મંત્રા વેદામાં કેટલાં ગાઠવાયાં હશે ? છતાં વેદાને ઇશ્વર કૃત કથા સ્વરૂપથી જાહેર કર્યા ?

આ મારી વાલને મળતેા લેખ-- હિંદુસ્લાનના શાળોપચાગી ઇતિહાસના લેખક-કેશવલાલ હિંમલરામ કામદાર એમ. એ.ંઇતિહાસના પ્રાફેસર કૉલેજ વડાદરા. ૧૯૨૮ આવૃત્તિ ત્રીજી ના પૃ. ૧૭ માં લખે છે કે---

" પ્રાચીન આચે માંસાહારી હતા પણ ' ગાય ' ને તેઓ પહેલેથીજ પવિત્ર કે " અધ્ન્ય " માનતા. ચરૂમાં અલદ અકરા વગેરેનું અલિદાન અપાતું. એક ઠેકાણે માણસના અલિદાનના પણ ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યા છે. વૈદિક આચે '' સામ " ને '' સુરા " પીતા ને સામ પીનારાઓમાં મંત્ર દ્રષ્ટા થવાની અજબ શકિત આવતી. ઇત્યાદિ. "

> સામરસતું પાન કરનારાએા વેદ વાણી કહે એવું એક ભજનમાં પણ છે જે કાેઇ નર પ્રેમી અધ્ય અવતર પ્રેમ રસ તેના ઉરમાં ઠરે એ ટેક

| 900 | તત્ત્વત્રયી-મીમાંસા.        | ખંડ ૨    |
|-----|-----------------------------|----------|
| 1   | સામવલ્લીં રસ પાન શુદ્ધ જે   | *******  |
|     | પ્રાદ્માણું હોય તે કરે      |          |
| :   | આવરવારી ને વમને કરાવે       |          |
|     | વેદ વાણી ઉચ્છરે—પેમ રસ તેના | (Sani 23 |

આ લજનના ફકરાથી પહ્યુ એવું સમજાય છે કે–સાેમરસના પાનના જેસથી જે શ્રુતિઓ સ્ચાતી તે વેદ વાકય તરીકે મનાતી ચાલી હોય એ વાકયેં! મહાવ જ્ઞાનીના વચન જેટલાં મહત્વનાં મનાયાં તે શાથી કે એ કાંઇ સમજાતું નથી.

બીજી વાત એ છે કે−કેટલાક સૂકતાે એક એકની સાથે સંબંધ વિનાના છે. અને કેટલાંક સૂકતાે બેવડાયલાં આપસ આપસમાં વિરોધવાળાં પછુ છે.

તે સિવાય સાયણાચાર્યંના કરેલા કાઇ કેઇ મંત્રોના જે અર્થ મલે છે તેમાં કેટલાક તા તદ્દન મર્યાદાથી રહિત ભાંડના જેવા ખીભત્સ તા કેટલાક નિ**દ**યતા<mark>થી ભરેલા જ</mark>ેવામાં આવે છે તેનુ કારણુ પંચુ શું માનવું ?

તેવા પ્રકારના મંત્રોના અર્થી નસુના રૂપના આ ગ્રંથમાંથી પણ મળશે વિચારવાની ભલામણુ કરૂં છું.

હિંદુસ્તાનની સંસ્કૃતિ પૃ. ૧૧ માં----

" માંસાહારની છુટ હતી, અને જ્યારે જયારે ચર્સા કરવામાં આવતા ત્યારે ત્યારે તો માંસાહાર માટા પ્રમાણમાં થતો. અને તે સમયે ' **સામ '** નામના રાપામાંથી બનાવેલા આસવ યાને સામ–રસનું એક બીનકેફી તંદુરસ્તી બક્ષનાર મિષ્ટ વસ્તુ તરીકે પાન કરવામાં આવતું. "

પૂ. ૧૩ માં–સેમ રસનાં તપૈણા તૈયાર કરવાનું કાર્ય અી વર્ગનું હતું ચરહ્યુંજ નહિ, પરંતુ યજ્ઞની ક્રિયામાં પત્ની હંમેશાં પતિની સાથે રહી ભાગ લેતી, એથી પણુ વિશેષ-એ સમયની કેટલીક સીમા એટલી તેા કેળવાયેલી તથા બુદ્ધિમાન હતી કે, કેટલા એક સુકતાે પણુ સીએાએ રચેલાં જણાય છે. આવી કેટલી એક સીઓનાં નામ સુધાં મળી આવે છે. "

યજ્ઞ રહસ્ય. પૃ. ૯૭ થી પૃ. ૧૦૨ સુધીમાં જીવા---

## પ્રકરણ ૨૮ મું. સામવેલડીની મહીમાથી ભરેલા ઝગવેદ, ૧૦૧

" સામ લાવવાની આખ્યાયિકાઓથી વૈદિક સાહિત્ય પૂર્ણ થઇ રહ્યું છે. સ્વર્ગના કાઇ ઉચ્ચ પ્રદેશને વિષે સામ ગ્રુપ્ત રહ્યો હતો. સુપર્જ અથવા વિવે પક્ષી ત્યાંથી દેવતાઓના માટે, ઇંદ્રને માટે સામ લઇ આવ્યું **ગદ**ગ્વેદ સંહિતામાં ઘણે સ્થલે આ આખ્યાયિકાનો ઉદલેખ જોઇ શકશે.

**પુરાણેામાં** એ ઉપાખ્યાન ગરૂડ વડે અમૃત હરઘુનાં આખ્યાનના રૂપમાં ફેરવાઇ ગયું છે.

વેદમાં લખ્યું છે કે સામ પાણીમાં-સમુદ્રમાં હતા. પુરાણામાં લખ્યું છે કે-સામ અથવા અમૃત મેળવવા માટે સમુદ્ર મંથન કરવું પડ્યું હતું. સમુદ્રમાંથી નાના પ્રકારનાં સ્ત્ના નીકલ્યાં હતાં, છેવટે સામ અથવા અમૃત પ્રગટ થયું. દેવતઓએ અસુરાને હરાવી એ અમૃત મેળવ્યું હતું. કકત મહાદેવને ભાગ વિષ માવ્યું હતું. પ્રાક્ષણુ મંથ્રોમાં પણ સવંત્ર આ આખ્યાસિકા નાના ફપમાં નેઇ શકશા. સામ ગંધવોએ છુપાવ્યા હતા કેલ્ઇ પક્ષી સંયેની અથવા સુપર્ણી એ સામ લાવી. એ સુપર્ણી બીજું ઠાઇ નહિ પણ સ્વંય ચાયત્રી છે.

એક જગાએ જણાબ્સું છે કે ' સોમ ' ગંધવી પાસે હતા; દેવતાઓએ વાગ્રદેવીને એ સાથ આજીવા માટે માકલી આ પ્રીય ગંધવીએ નગન કુમારીકા વાગ્રદેવીના લાભથી સામ આપી દીધા. વાગ્રદેવી સામ લઇ દેવતાઓ પાસે આલી આવી, ( પૃ. ૯૮ ) સોમ યત્રાની શરૂઆતમાં સામ ખરીદવાને બહાને આ આ ઘટના ભજવાતી તે આપને જણાવ્યું છે. × એ વાગ્રદેવી અને ગાયત્રી એકજ છે: દેવતાઓ સામ યાગ કરતા; પ્રજાપતિ પોતે સામયાગ કરી સાષ્ટિ ઉત્પન્ન કરતા ( પૃ. ૯૯ ) માં-બોજા પંડિતા કહે છે કે ગાકુ, સંહિતામાંના ' સોમ ' વેલમાત્ર છે, ધીમે ધીમે તેમાં સંદ્રત્વના આરોપ થયે છે. પ્રાદ્ય છુ ગંથાના પ્રચાર વખતે તે તદ્દન ચંદ્ર બની ગયેલ છે.

પૃ. ૧૦૨–એનાં સ્તુતિગાનોથી વેદ સાહિત્ય પરિપૂર્ણ છે, સુખરિત થઇ રહ્યું છે. **સડ**ફ સાહિતાનું નવસું માંડલ એના સ્તુતિ મંત્રીથી ભરપુર છે. આખી ઝફ સાહિતામાં એનાં વખાણુનાં વાકયો ફેલાઇ રહ્યા છે. "

પૂજ્ય ભાવના ઊંચ્ચામાં ઊંચા સ્વરામાં તેને દેવ તરીકે બાલાવવામાં આવે છે. તેનામાં સર્વ શકિત છે અને તે સર્વ પ્રકારનાં વરદાન આપી શકે છે.

× ગાયત્રી પાછાં આવ્યાં છે અને સરસ્વલી લઇને આવ્યાં છે. એ પૂર્વોના લેખ જોતા બ`ન્ને એક રૂપનાં જગ્રાતાં નથી એ વિચારવાનું છે.

વામાં આવે છે કે એમાં દ અરી શકિત છે ? ત્યારે બીજ વેલડીઓમાં અને મૂલીયામાં કઇ શકિંત માનવી ? સવ'રા પુરૂષા તા એમજ કહે છે કે-સવ' પાત પોતાના કમેને અનુસરતી ગતિમાં જઇને ઉત્પન્ન થતાં નેવા પ્રકારની શકિતએા તે વસ્તઓમાં આપે આપ ઉત્પન્ન થઇ જાય છે આમાં ઇશ્વરનું કામ જ શું છે ? જેમકે આકાશમાં ઉડવાની શકિત પંખીઓમાં સ્વાભાવિક પશાથીજ આવી જાય છે. તે પ્રમાણે બીજા જવામાં કેમ હાતી નથી ? વળી વિછુના એક કિ ચિત માત્રના આંકડા કે જે મોટા પથ્થરને પંચુ બાલી બરમ કરી નાખીને ઝેર મય (સામલ રૂપે) બનાવી દે છે. કે જે હેજારા મેણું લાકડાંઓના તાપથી પણું ન બની શકે છતાં પછુ દ શ્વરી શકિલ રૂપે તેણે કાઇએ લખીને ખતાબ્યા હાય એમ જણાતું નથા.

ઇતિ વૈદિદે સામવેલદ્ધ તેનું સ્વરૂપ પાછલથી ચંદ્રમા ફેરવાયું. ખંડ ર જે પ્રકરણ ૨૮ સું. 👘 👘

તા પછી આવી વાતાથી ગાંચની પ્રસાશિકતા શી ? " ઇત્યલ વિસ્તરણ.

For Personal & Private Use Only

Jain Education International

તે નગ્ન ને વસ્ત પુરાં પાંડે છે, માંદાને સાજાં કરે છે આંધળાને આંખ આપે છે, અને નપું સકને પુરૂષત્વ બક્ષે છે. દેવી અને મનુષ્યોને અમરત્વ આપવા પશુ તે સમર્થ છે. પરક્ષાકનું સુખ તેની પાસે માગવામાં આવે છેઃ––

" હે પુવસાન ? મને એવા સનાતન અને અવિનાશી રવર્ગ લોકમાં મૂધ કે ત્યાં હંમેશ પ્રકાશ અને કીર્તિ જેવામાં આવે છે. "

(ઝાગવેદ ૯, ૧૧૩-૭)

ખરૂં જોઇએ તાે આ અતિશય લેહપ્રિય દેવને જે માનવામાં આવે છે તેની હદ નથી. ગડગ્વેદનું આપ્યું નવસું માંડળ એની કીર્તિ ગાય છે. તેમાં ઓછામાં ઓછા ૧૧૪ સૂકતા એની રતુતિનાં છે. અને તે ઉપરાંત બીજા પણ ઘણાં સકતા છે, 37

લખનારાઓએ સત્ય લખ્યું હાય તેમ તા બીલકુલ જહ્યાતું જ નથી. કારણ-સામ એક કોઇ ખુણા પર થલી માદક વેલકી છે. તેના માટે વેદોમાં જે મુખ્ય ઋંબૂધર છે, તેમાં તેને કેટલું બધું મહત્વ આપેલું છે ? તે સામના વિષયતું માત્ર એકજ પ્રાચીન સ્તાત્ર જાતાં કાઇ એવાજ વિચાર ખાંધી શકાય કે ન્માદક વસ્તુથી મસ્ત અનેલા આદમીના જેવાજ ઉદ્ગારા માલમ પડે છેઃ-" અમે અમર બન્યા, પ્રકાશમાં દાખલ થયા, અમને કાેણું ઇજા કરી શકે એમ છે ? હવે કરો શત્રુ અમને સંતાપશે ! હે અમર દેવ ! તારા લીધે અમે ભય માર્ગથી ઉચ્ચા ચઢયા."

કાર્ય થતાં જોઇએ છે તેવીજ રીતે આ સોમ વેલડીના રસ માદકતા ઉત્પન્ય કરતા હાય તેમાં આશ્ચર્યતા જેવું શું ? કે તેથું દેવ તરીકે માનીને ઝગ્વેદ જેવા મહાન પ્રતિષ્ટિત ગ્રંથમાં સેંકડા સુકતા દાખલ કરવામાં આવ્યાં ? કહે-

દુનીયામાં-વેલડીઓથી અને મૂ**લીયાથી** અનેક પ્રકારના અલોકિક

આમાં જરા વિચારવાનું કે--આ ચાલતા વેકો--ઇશ્વર કત છે એમ

902

તત્ત્વત્રચી-મીમાંસા.

| પ્રકરણ ૨૯ મું. | મરેલાને માર્ગે | દેખાડનાર | યમદેવ. | 103 |
|----------------|----------------|----------|--------|-----|
|----------------|----------------|----------|--------|-----|

## પ્રકરણ ૨૯ મું. યમદેવ.

હિંદુસ્તાનના દેવેા. પુ, ૯૩ થી—'' યમ રાજા ન્યાય કરે છે ત્યાર પછી દુષ્ટેાની કશા થાય છે તે હિંદુઓનાં ધમ<sup>°</sup> શાસ્ત્રોમાં સ્પષ્ટ રાતે સમજાવી છે. ' <mark>યમ ' માત્ર ન્યાયાધીશ નથી. જે અનેક નરકા પાપીઓને ભાગવવાં પડે છે</mark> તેના એ રાજા છે. તે દક્ષિણ દિશાના પાલક દેવ છે. એ દિશાએ નરકની શિક્ષા પામે છે. તેમને રહેવું **પડે છે. ત્રિષ્ણુપુરાણુમાં** કહ્યું છે કે–

" <mark>ઘણાં ઘેાર નરકાે છે</mark>, યમના એ ભયંકર પ્રાંતા છે, રિળાવવાનાં હથિઆરા અગ્નિ આદિ યા**તનાઓથી એ ભયં**કર છે. "

જેમને નરકમાં નાંખે છે તેમને એ ચાલનાએા~બચંકર વેદનાએા, સહન કવ્વી પડે છે. એમ હિંદુએા દઢલાથી માને છે, એમાં બિલક્લ શક નથી.

**મડ્ગ્**વેદમાં માત્ર એક નરક વર્જુવેલું છે. એ અધારાથી ભરેલી જંગા છે, પણ રિખાવવાની જગા નથી. ા ( ઝ. ૯ા ૭૩ માં જુવા—

આપણે વાંચીએ છીએ કે " તે જ્ઞાન પૂર્વક સર્વ પ્રાણીઓને જીએ છે. તે તિરશ્કાચલા અને અધમિષ્ઠોને નરકમાં નાખે છે. "

પણ છ્યાદ્યાણ ગ્રંથોમાં નરકતું વર્ણન એક સ્ભિાવવાના સ્થાન જેવું છે, મનુસ્પ્રતિમાં ૨૧ નરકા ગણાવેલાં છે તામિસ્ત ( અધકાર ) રીરવ ( માર, લયંકર ) તપન ( બાલી મૂકનાર ) લાહશ કુ ( લાહાના ખિલાવાળું ) ઝાજીવ ( પેણી ) કુદ્દમલ ( કાંઠાવાળું ઝાડ ) અસિપત્રવન ( તલવારના પત્રવાળું વન ) કાલસત્ર ( લાહાની બેડીવાળું ) વગેરે જાઠું બાળનારને રીરવ નરકની શિક્ષા થાય છે. ગાયના વધ કરનાર કે માણુસને કાંસા ઘાલનાર-રાધ નરકમાં ( અઠકા-વવાવાળા નરકમાં ) પડે છે. ઘાડાના ચારનાર ધમધગતા લાહાના નરકમાં પડે છે. દેવાને, પિતૃઓને, અભ્યાગતાને, અન્ન આપતા પહેલાં જે દુષ્ટ પોતે ભાજન કરે છે તે નરકમાં પડે છે, અને ત્યાં તેને અન્નને ઠેકાણે શુંક આપવામાં આવે છે. વૃક્ષ કાપનાર-અસિયત્રવન નામના નરકમાં પડે છે, વગેરે આ ગણુત્રીમાં તમને માલમ પડશે કે શિક્ષા ગુનાને બરાબર લાયક છે. "

આ લેખમાં કેટલાક વિચાર-યમના સંબંધ કેટલાક વિચાર કર્યો છે. વળી અવસર હશે તેા કરવામાં આવશે જૈન પ્રથામાં-સાત નરકાતું વર્જુન ખુલાસા વાર છે. તેમની ઉત્પત્તિના વિચાર, તેમના શરીરના સ્વરૂપની સંસ્કૃત સાહિત્ય પૃ. ૧૪૯ થી '' **યમ** એ મરણ પામેલા સુખી જીવાના સરદાર છે. "

આની ટીપમાં--- કેટલાંક વિદ્વાના ધારે છે કે યમ એ પૃથ્વી ઉપર પ્રથમ જન્મ લેનારે માનવી હતે. પણ આ ધારણા ખોટી છે. પૃથ્વી ઉપર જન્મ લેનારા માનવી તે મનુ હતા. ચમને વિષે તે ગડગ્વેદમાં એટલુંજ કહેવામાં આવ્યું છે કે એ '' પ્હેલેા મર્ત્ય હતા " એનું મૃત્યું સૌથી પ્રથમ થયર્લુ તેથીજ એ ખીજા મંજય પાંધતા છવાના સરદાર અને માર્ગ દર્શક ગણાયા. પક્ષ તે પરથી એ માનવી હતે તેમ ધારવાનું કંઇ કારણ નથી, એ એકલા માન-વીનું જ લક્ષણ છે એવું જગ્વેદના જાવિએ સમજતા ન્હોતા. દેવતાઓને પણ તેઓ મત્યજ ગણવા. દેવતાઓના જેમ એક અથવા અનેક જન્મ થાય છે તેમ તેઓનું મૃત્યુ થય ચાય છે એવુ તેઓ માનતા આ કારણથી પ્રો. મૅકસ ≈શું લરનો અભિપ્રાય એવા છે કે ઘમ એ કાઇ માનવી નહિ પણ અરત પામતા ' સૂર્ય' ' હોવો એઇએ. પશ્ચિમ જિશા⊴તરક ડુબી જતા સૂર્યને તેઓ મરઘ યામતા ધારે એ ઘણુ સ્વાસાવિક છે, ગમને વિવસ્વતના પુત્ર કહેવામાં આવ્યા છે એ વાત પણ આ મતની સાથે અંધ બેસતી આવે છે. વિવસ્વત એટલે શ્રદય પાગતા ' સૂર્ય', તેને યમ અથવા અસ્ત પામતા સુર્યના પિતા કહેવામાં આવે તા તે ગીલકુલ નવાઇ જેવું નથી. બીજા કેટલાંક વિદ્રાના ધારે છે કે-ચમ એ ' અરત પામતા સુર્ય' નહીં પછ ચાંદ્ર હશે. "

998

સાથે ઉ ચાઇતું પ્રમાણ, આયુષ્યતું પ્રસાણ, અને તેમના દુ:ખાતું વર્ણન સર્વજ્ઞાના વચનથી એવી રીતે કરવામાં આવ્યું છે કે-નીચે નીચેની નરકામાં-રારીર, આયુષ્ય, અને દુ:ખની ક્રમથી વૃદ્ધિ થતી જાય છે. હવે આપણે ઉપરના લેખના સંબંધે વિચારીએ-ઇશ્વરની પ્રેરણાથી ઝષિઓએ સડગ્વેદ બનાન્યા જો માનીએ ત્યારે તો તેમાં અંધારાથી ભરેલી જગાતું નામ નરક બતાવ્યું છે. તા પછીં આ આધુનિક વિષ્ણુપુરાણુમાં વિશેષ વર્ણન કયાંથો આવ્યુ ? વળી મતુસ્મૃતિમા એકવીશ નરકાનાં નામ લખીને બતાબ્યાં. તેમાં તેમના શરીરા-દિકનાં પ્રમાણ લખીને બતાબ્યાં છે કે નહી ? જે મતમાં વસ્તુના એઈ તો યોગ્ય ખુલાસા થએલા ન હાય અને બીજે ઠેકાણે થએલા મળતા હાય ત્યારે તા જરૂર ત્યાંથી લઇને પોતાનામાં ગાઠવેલા છે એવા અનુમાન ઉપર જવું પડે કે નહિ ? માટે હું ભલામણ કરૂં છું કે નરકાના સંબંધી વિચારા જૈન ગ્રંથોના અને પુરાણાના તપાસા, યાગ્ય વિચારા કાણામાં થએલા છે તેની ખાતરી થશે. વધારે કહેવાની શી જરૂર છે ?

ત ત્વત્રયી – મીમાંસા.

Jain Education International

www.jainelibrary.org

ખંડ ૨

|                  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                              |          |              |
|------------------|---------------------------------------|----------------------------------------------|----------|--------------|
| A                |                                       | <b>•</b> ••••••••••••••••••••••••••••••••••• |          |              |
| પ્રકરણ ૨૯ સું. 👘 | મરેલાને માર્ગ                         | द्रणारताञ्                                   | યમદવ     | ရ <b>ာ</b> ရ |
|                  | 6 CONSTR. 10 C                        | e 110-111                                    | 6 6 6 34 |              |

આમાં જૈન પ્રમાણે વિચારવાનું કે-પહેલા સુધમ દેવ લાક ઇદ્રના ચાર લાકપાલમાંના યમદેવ દક્ષિણ દિશાના રખવાલા છે. દેવતાઓનું સામાન્ય આ-યુબ્ય બતાવતાં તેમણું પણ આયુબ્ય જણાવ્યું છે. દિકમાં અનેક દેવાથી અનેક પ્રકારથી સુબ્ટિની આદિ કલ્પાઇ છે. તેમાંની એક સત્ય રૂપે ઠર્યા વબર ચમ દેવની કે મનુની પણ આદિ ન ચથાર્થ ગણાવ ? વેદના ઝપિઓ-દેવતાઓને મત્ય સમજતા ત્યારે તે સુર્યદેવ પણ મર્ત્યજ ગણાય અમાએ તેના ખાલાસા જણાવેલા છે. દેવતાઓને સંતાન થતાં નથી. તથી ચમ સુર્યના યુત્ર ચથાર્થ નથી. જીવો અમારા લેખ. અક્ષરાના પંડિતાની ચાલાકી ઠેઠ સુધી ન પહાંચાડી શકે

( ઊંચાં સ્થાનકો આગળ થઇને જે ગયેા, લણાઓને માટે રસ્તો જેણે શે ધી કાઢયા, તે વિવસ્વત્ના પુત્ર, લાકોને એકલ કરનારા ચમરાબ-તેની ત્હમે હવીઓ વડે સેવા કરા. )

જો કે મૃ શુ એ વમના રસ્તા છે અને તેથી એ યમ તરફ કંઇક લય સાથ્યુ જોવામાં આવતું હશે, તા પ अध्यवेषेद અને ત્યાર પછીની દૃત કથાએામાં એને મૃત્યુના દેવ ગાહવામાં આવ્યા છે તેવી રીતે હજી ऋगवेद માં એને નથી ગણવામાં આવ્યા. ઘુવડ અને કળૂતર એ બેને યમના જાસુસા તરીકે કાઇ કાઇ ઠેકાણે ગાણવામાં આવ્યા છે, પણ એના હમેશના દ્વતા બે કુતારાઓા × છે. પિત આ જે માર્ગે થઇને બીજી દ્વનીયા તરફ જાય છે તે માર્ગનું એ કુતરાઓ રક્ષણ દરે છે. "

એ કુતરાએાના સંબંધમાં મૃત્યુવિષયના એક સુક્રતમાં (મં. ૧૦ સુ. ૧૪) મરનાર માણુસને નીચે પ્રમાણું સંબાધન કરવામાં આવ્યું છેઃ---( સુક્ર્તાર્થ)

× નહિં અંધર્ક અને નહિં અજવાળું એવા સવાર તથા સાંજના સમય આ એ કુતરાઓની કલ્પનાથી લણી યાગ્ય રીતે સૂચવાય છે. એવું કેટલાક વિદ્વાનેાનું કહેવું છે. એક પણ સ્લ્વાર કે એક પણ સાંઝ એવી નહી જતી હાય કે જેમાં કાઇ પણ માનવી આ મત્યું લોક છોડીને યમની સમીપમાં ન સિધાવ્યું હોય. આ કારણથી યમના બે કુતરાઓ મત્યોને યમ ધામ તરફ લઇ જાય છે. એ વિચાર સાર્થક બને છે. ( ગ્રંથકારની જ ડીપમાંથી ) 14

કાઇક વાર ' જોડકું" એ મૂલ અર્થમાં પણ વપરાયું છે, યમ અને એની ખ્હેન યમી એ બેની વચ્ચે જ્યાં સંવાદ ચાલેલા છે એવું એક આખું સૂકત ( મં. ૧૦, સ. ૧– ) કવિત્વની ઘણી ખૂબી વાળું છે, તેમાં મૃત જનાેના સરદાર વિષે સ્વરૂ-પેજ કથન કરવામાં આવ્યું છે ચમી એના પ્યાર મેળવવાના પ્રયત્ન કરે છે પશ્ એ ચમીની માગલી ના કણલ કરે છે અને કહે છેઃ-( તેનેા ભાવાર્થ ) '' દેવતા-ઓના માકલેલા જે દ્વતા અહીં કરે છે તે કદી ચાલતા નથી. તે કદી પાતાની આંખ મીંચી દેતા નથી. યમી ? વૃક્ષની આસપાસ જેમ વેલા લીંટલાઇ વળે

છે તેવા રીતે કેાઇ બીએ પુરૂષ એરથી ત્હને લેટશે. "

સંસ્કૃત સાહિત્ય. પૂ. ૧૪૯ થી ૧૫૦-" अगवेंद માં યમ એ નામ

લાઇ છહેન વચ્ચે સંભાગની ઇછા એ આ કવિતાના મુખ્ય વિષય છે.

એ ઇછા સદાચાર વિષેના 🗝 નવેવ ના વધારે છે. આ ધારણથી ઊલટી હાવાને લીધે એના અરવીકાર કરવામાં આવ્યાે છે. તાે પણ સૌથી પહેલાં પુરૂષ અને સ્તીના " જોડકાં ?' થી માનવ જાતીની ઊત્પત્તિ થઇ એવી દંત કથા એ વખતે પ્રચ-લિત હશે તે હપરથી આ કવિતામાં પ્રગટ થયલાે બેડિયાં બાઇ બહેનના સંગં-ધના વિચાર ઊત્પન્ન થયલા એ નક્કી છે. ખરેખર, હિંદુસ્તાન અને ઇરાનના દ્રોઠા જે વખતે સાથે રહેતા હતા તે વખતથી જ આ દંતકથા ઊતરી આવેલી

્રમામાં વિચારવાનું---સૂર્યના પુત્ર યમે મરણ પામેલાએાના માટે રસ્તા શાધી કાઢશા, સૂર્ય પોતે કયા કહલના અને તેમણે પત્ર થયો કયા કહિમાં ? કેટલા કાળ સુધી તે રસ્તાે બધ રહેલાે ? અને કેટલા કાલ પછીથી તે રસ્તાે શાધા

" એ બે કુતરાએા ચાર આંખવાળા, ચટાપટાવાળા, સરમાના પુઝેા, તેને મુકીને સીધે માંચે તું આગળ ચાલ્યા જા ? ત્યાર પછી, જે ઉદાર પિત્ર એ ચમની સાથે રહીને આનંદ કરે છે તેની પાસે તું જા ? (૧૦) + + + + મ્હાલાં નાકવાળા; જિંદગી લેવાના લાભ રાખનારા, તપખીરિયા રંગના યમના દ્વતા લાકમાં ભટકે છે. તેઓ આજને દિવસે અને આ સ્થાનકે મંગલ જીવન હમને પછું આપે, કે સર્યના પ્રકાશ હમારાથી નેઇ શકાય. " ( ૧ . )

કાઢેલા ? કહેવામાં આવ્યું કે "બેકુ તરાઓને મૂકી તું સીધે માર્ગે ચાલ્યા જ " મરનાર પાતાના સ્વાધીન પણે પિત્રઓની પાસે જવાને સમર્થ છે ? ગ્રંથાંતરામાં કાેઇને શુદ્રની ગતિ, તેા કાેઇને નરકની ગતિ, રાાથી ? વેદને અનાદિના માનીએ ત્યારે ઘ્રુવડ, કળૂતર કયાકાલના ? અને કુતરા ' સરમા ' કયા કાલની ? અને તેના પુત્રા બે કુતરાએા કયા કાલનાં ? આ બધાં વેદ વાકયાે વિચારવા જેવાં નહીં?

તત્ત્વત્રયી–મીમાંસા, 908

ખ્રંડ ૨

www.jainelibrary.org

Jain Education International

પ્રકરણ ૨૯ સું. યમદેવ--યમી તેની બ્હેન તેનું એડલું. ૧૦૭

જાાય છે, કારણ કે અવસ્તાના પાછળા સાહિત્યમાં-ચિમની મ્હેન તરીકે ચિમે હતું નામ આપવામાં આવ્યું છે. ચમના પિતાતું નામ પણ છે આગલા સમયમાં અસ્તિત્વ ધરાવતું હતું એમ જણાય છે, કારણ કે જેમ જ્રાવેદ્રમાં ચમને વિવસ્વત્ના છેાકરા કહેયા છે તેમ અવસ્તામાં ચિમને વિવંહવંતના છાકરા કહોય છે. "

આમાં જૈન સિદ્ધાંત પ્રમાણે વિચારવાતું કે-દેવતાઓની કે તેમની દેવીઓની ઉત્પત્તિ મનુષ્યના પેઠે ગર્ભાશયથો થતીજ નથશે. તે તે ' ઔપપા-તિક '' છે જેમ કાઇ તેવા સ્થાનમાં સ્વાભાવિક પણે વસ્તુની ઉત્પત્તિ થઇ જાય છે. તેવી રીતે દેવતાઓની અને ત્યાંની દેવીએલની ઉત્પત્તિ થઇ જાય છે. કેટલાક દેવલેાકમાં દેવીઓની સાથે કાયાથી સંભોગ થાય છે પણ તેમને સંતાન થતા જ નથી. તે સંતાન થતાં હાય તો-માતા પિતા, ભાઇ, બ્હેન, સસરા, જમાઇ વગેરે બધાએ પ્રકારના વ્યવહાર હાવો નઇએ પણ તેવા પ્રકારને વ્યવહાર નતા જૈનવેમાં મનાયા છે. તેમજ નતા વેદામાં કે ન તા પુરાથ્યુદિકમાં છે. તે પછી આ એક બે પ્રકારના નહી જેવા તુછ વ્યવહાર પ્રસિદ્ધમાં કેવી રીતે આવ્યા !

ચાહે ખાસ વેદની વાલ હાય તેા પછુ ઠાઇ તેવા પ્રકારની અયોગ્ય માન્ય-તાવાળાના મલ ગ્રહણ કરી કોઇ પંડિત માનીના તરફથી પાછળથી ઘુસાડેટ્રી હાય માટે વિશ્વાર કરવાની ભલામથ ઠફ છું.

મરથ પાંગેલાના ન્યાય અને શાસન કરનાર-ચમદેવ. હિંદુસ્તાનના દેવા પૃ. ૮૭–

" પૃથ્વીપર જે સત્કમ તે કર્યા છે તેને, દરેક યગ્નને, દરેકપવિત્ર કાર્યને તેના ચાગ્ય અદલા ત્યાં મળશે. કાઇ ઊચિત કાર્ય ભુલશો નહિ.

તે સુંદર રાજ્યાં જ્યાં દિવસા-માદળાં વિનાનાં-પ્રકાશ સુકત હાય છે, જ્યાં ' ચસ્ત ' કરેક આનંદ પુરા પાઉ છે, અને જ્યાં કરેક તુષ્ણા સંતુષ્ઠ થાય છે, ત્યાં તારૂં સુખ અવિનાશી થશે. "

( ડા. મૂરકૃત મૂલ સંસ્કૃત ગામનાં વચન પૃ. ૩૨૭)

આ દુનીયામાં જન્મેક્ષા પ્રથમ માનવીઓ ( મૃત્સુને આધીન પુરૂષે ) સૂર્યનાં છેાકરાં હતાં તેઓ ચમ ( રામન ક્ષેકિંાના પ્લૂરેાને મળતેા હિંદુઢેવ ) અને તેની બેન ચસુના (યમી જમના નદી ) તરીકે પ્રસિદ્ધ હતાં 'યમ' સર્વચી 306

પહેલા જન્મ્યા હતા તેમ મરણ પણ સર્વથા વહેલા પામ્યા. તેણું પરલાકતા માર્ગ રાથી કાઢચા તેથા પ્રેતાને મરણ પામેલાં ને રક્ષિત કરેલા નિવાસ રથાનમાં દારવી લઇ જવાના ભયંકર અધિકાર વેદમાં તેને સાંપવામાં આવે એ સ્વાભાવિક છે. આ અધિકાર પરથી એની પછીના અધિકાર પર જવું એ એકજ પંગથી છે છે. એ પ્રેતાના ઉપરિ અધિકારી થાય છે. એ દરબાર ભરાને ન્યાયાધીશ તરીકે સભાના અધ્યક્ષ થાય છે ત્યારે ન્યાય સભાના બધા દબાદબા સાથે એ કામ કરે છે

તત્ત્વત્રથી–મીમાંસા.

**દફતર** સાચવનાર અધિકારી તરીકે એની પાસે ચિત્રગુપ્ત છે, તે પાતાના અશ્ર-સંધાની નામના માટા ક્ષ્ટ્રતરમાંથી માણુસની જિંદગીના હેવાલ વાંચે છે. ત્યાર પછી દફતરે નાંધાયલા પુણ્યપાપમાં જે અધિક હોય તે પ્રમાણુ **યમ તેને માટે ટ્રેસલાે આપે છે. અને** પ્રેતાેના આત્મા સુખી આત્માઓના રથાન સ્વર્ગમાં જાય છે કે તેના ગુના નાના મોટા હેાય તે પ્રમાણુ હિંદુઓ જે **સાકવીશ નરક** માને છે તેમાંના એકમાં તેને માકલે છે, અથવા પાતાનું ભવિષ્ય નકકી કરવા માટે તેને તરતજ પૃથ્વી પર માકલી અન્યયાનિમાં જન્મ આપવામાં આવે છે.

મરહા સમયે હિંદુઓ કેટલીક વખત એવી કલ્પના કરે છે કે યમના દતા ભયંકર રૂપ ધારણ કરીને અમને લઇ જવા આવે છે. નરી જાય છે એટલે સર્વના આત્મા લાગલાજ યમ પાસે જાય છે. એ મુસાપ્ર્રી કરતાં ચાર કલાકને. ચાળીસ મિનિટ લાગે છે. તેથી એટલા વખત ગયા પહેલાં શળને અગ્નિ સંસ્કાર કરી શકાતો નથી. પ્રેતના આત્મા હામના નિવાસ સ્થાનમાં આવે છે કે તરતજ તેના ન્યાય કરવામાં આવે છે. ત્યાં જવાના માર્ગ જેખમ ભરેલા છે. સ્ટતામાં કર્ણુર (કાબર ચિત્રે:) અને સ્યામ (કાળા) નામનાં કડતાં ધરાય નહિ એવા એ કતરા ચાર આંખ ઉઘાડી, દાંત પીસી, અને નસકારા પહાળાં રાખી ચાકી કરે છે. પ્રેતના આત્માને એવી સલાહે આપવામાં આવે છે કે તારે જેમ અને **તેમ જલડી** એ કુતરાએાને <mark>વટાથી કેવા</mark>. એમ કહે છે કે એ કુતરા ચમના કિંકર તરીકે મનુ-ધામાં ભટકે છે. અને છેશક તેબનેા હેતું, માટીનું ખાેળીઉ તજી દઇ જ્યાં આત્માએ જવાનું છે તે **યમપુરીમાં** પાતાના શેઠની પાસે તેને લઇ જવાના છે. કરતાવેજ નાંધનાર ચિત્રગ્રુપ્ત ઉપરાંત ચસની પાસે પોતાની આજ્ઞ:ના અમલ કરવા સારૂં ચંડ અને કાળ પુરૂષ નામના બે સેવકેા છે. એના બાસુસા-રાજ ખિજમતમાં રહેનારા નાકરા--યમદ્દતા પ્રેતના આત્માઓને લઇ આવે છે અને સભાગૂહને બારણે વૈધ્યટ નામના ચાકીદાર બેસે છે. , :

્ખંડ ૨

Jain Education International

પ્રકરણ ૨૯ મું. મરનારના ન્યાય કરતાર વેદ્યાના ' યમ 'ના વિચાર. ૧૦૯

મરી ગયલાના ન્યાય થયા પછી તેનું શું થાય છે ! સારા હિંદુના ભવિષ્ય વિષે નીચે પ્રમાણે હઝીકત આપેલી છેઃ—સર્વ હુઠ અને અસંપૂર્ણ વરતુઓને પાછળ પૃથ્વી પર સુકીને દેવલેાકના જેવા પ્રકાશ પામી વિસાનમાં બેસી કે પાંખ ધારણ કરી પિતૃઓ જે માર્ગ ગયા હતા તે માર્ગ તે સ્વર્ગમાં પ્રથમ સ્વર્ગલાકમાં-બાય છે. ત્યાં તે પાતાતું પૂર્વ શરીર સંપૂર્ણ અને કિતિમ ત રૂપમાં પ્રાપ્ત કરે છે. યમની સાથે આનંઠમાં રહેતા પૂર્વ જોને મળે છે. તેની પસેથી આનંદમાં રહેવાનું સ્થાન મેળવે છે. અને ત્યાં વધારે સંપૂર્ણ જીવન નિર્ગમન કરવા માંડે છે. એ જીવન દેવાની પાસે અને તેમને સુખ પુરાં પાડવામાં તેમની આજ્ઞા ઉઠાવવામાં ગુજારવામાં આવે છે.

( મૂરકૃત ' મૂળ સંસ્કૃત ગાંચના વચન પુ. ૩૦૨ )

**નકબવેદમાં ની**ચેનું સૂક્ત છેઃ—

" મહાન રાજા ચમને હવિ અને સન્માન આપે. તે પ્રેતાના પ્રથમ માનવી હતા, મૃત્યુના વેગવાળા ખળખળ વહેતા વહેળમાં ઝંપલાનારા પ્રથમ હતા, સ્વર્ગના માર્ગ દર્શાવનાર પથમ હતા, અને તે પ્રકાશમાન સ્થળમાં અન્યોનો સત્કાર કરનાર પણ પ્રથમ હતો. હે રાજન ? આ પ્રમાણે અમારે માટે તે પ્રાપ્ત કરેલા નિવાસ સ્થાનમાંથી અમને કાઢી <u>મુકવાની કાઇની શક્તિ</u> નથીન અમે આવીએ છીએ. જે જે જન્મ પાંમ્યાં છે તેને તેને મૃત્યુ વળગેલુંજ છે; જે માગે તુ ગયે છે તે માગે તેને જવાનુજ છે-એજ માગે દરેક મનુષ્ય જાતિ લાંબા વખત થયાં એક પછી એક ગઇ છે, અને અમારા પૂર્વજો પણ ગયા છે. હે પૃથ્વી ? તારા હાથ પહાળા કર, નસ સ્પર્શ અને સ્નેહાળ સ્વાગતથી પ્રેતના સત્કાર કર, અને જેવી રીતે માતા પાતાના વાહાલા છેાકરાને સવાળા કપડામાં ઢાંકી દે છે તેમ તુ તેને પ્રેમથી ઢાંકી દે. પ્રેતાના આત્મા ? તું જા, માર્ગે જતા ખીતામાં, એજ પ્રાચીન માર્ગે પૂર્વ જો ગયા છે. ઉંચા જા એટલે તું ચમદેવને મળીશ અને તેમની સાથે આનંદ રહેતા તરા પૂર્વજોને મળીશ. ચાર આંખવાળા કાબરચિત્રા કુતરાઓ પ્રેતા માટે ચાકી કરે છે તે ચાકીદારને વટાવતાં બીતાે મા. હે આત્માં ? તું તારે ઘેર પાછા જા તાર્સ પાંચ અને રાશ્મ ઉપજાવનારાં કૃત્યાં તું તારી પાછળ પૃથ્વી પર સુક, પ્રકાશમાન રૂપ ધારણું કર. એ રૂપ તારૂ પાતાનું પ્રાચીન રૂપ છે અને તે સંસ્કારી અને સર્વ કલ કાથી સુકત છે. "

( ઝણવેદ ૧૦ માેનિઅર વિલિઅમ્સે કરેલું ભાષાંતર. )

11-12-

|             | - M            |                     |           |
|-------------|----------------|---------------------|-----------|
| <b>11</b> 0 | and the second | તત્ત્વત્રથીમીમાંસા. | <br>ખંડ ૨ |

સજપ્રના ! બ્રાહ્મણોના ધમ' આપણે પુરાણાદિકથી જેતા તા તે વિચિત્ર ઢંગ ધડા વગરના લાગતા. વેદામાં શું લખ્યું છે તે પ્રાયે જાણી ન શકતા. કારણ કે-બ્રાહ્મણુલેોકા વેદા કાઇને આયતા ન હતા, બ્રાદ્મણ સિવાય બણાવતા ન હતા, તેમજ કાઇને સંભળાવતા પણ ન હતા, કદાચ કાઇ સાંભળી લે તા તેણે ભારી શિક્ષાના અધિકારી ડરાવતા અને લાકોને ઇશ્વરકૃત બતાવતા, પણ આ સમ-યમાં અંગ્રેજો વેદાને પુરી બ્રાજથી લખ્યા તેનું જ્ઞાન થવા અર્થા કરીને લાકોમાં પ્રસિદ્ધ કર્યા અને શેલ્ય પુરુષોને વિચાર કરવાના અવકાશ પણ મળ્યા. વેદાનાં વચના ઇશ્વરીય તા નથી પણ ઘણાં તા બાળખ્યાલ્યાથી ભરેલાં છે. એમ જે વિચારકાના તરફથી જાહેર થયું તે અયોગ્ય નથી.---

અુવા <mark>કે–પ્રથમ</mark> જન્મેલાં મનુષ્યે-સૂર્યનાં છેાકરાં તેમાં <mark>યામ</mark> પહેલે। છાકરા ત્યારે સૂર્ય કાેણા છાકરા હશે **? આ વિચારવા જેલું નથી ?** 

પ્રથમ મરછુ પામેલા **યમે પરલાક શાધી** કાઢયેા. મરછુ પામેલાને દેા-રવી લઇ જવાના અધિકાર વેદામાં યમને સાંપવામાં આવ્યા. આ અધું કયા કાળમાં બન્યું અને કાેશે બનાવ્યું <sup>°</sup>

ું બીજી---કફતરને⊨ અધિકારી **શિત્રગુપ્ત થયે**⊩તે કયાથી આવ્યેા **?** અને અધિકાર ઠેાણી પાસેથી મેળવ્યેા ?

ત્રીજી વાત--સભામાં માણુસની જીંદગી વંચાયા પછી **સમરાજા** ન્યાય અને શાસન ( શિક્ષા ) કરમાવતા. પણ બાકી રહેલા-પશુઓ, પંખીઓ, મછાદિ, સિંહાદિ, સપીદિ વિગેરે અનંત જીવાના ન્યાય અને શાસનના અધિકાર **વેદામાં** કાણે સાંપવામાં આવ્યા હતા ?

આપણુ ચત કિ ચિત્ સામાન્ય વિચાર કર્યો હવે **સ્કાગ વેદના ક**શમા મંડ લના સુક્રતાર્થના કિ ચિત્ વિસાર તપાસીએ – આ સૂક્રત ચમના માટે છે એ ચમ પહેલેા-માનવી, મૃત્યુના વેગમાં ઝપલાનારા, સ્વર્ગના માર્ગ ક્રસ્સાવનારા અને તે સ્વર્ગમાં સત્કાર કરનારા, આ બધી બાબતામાં ચમરાજાએ પહેલ કરેલી છે. હે રાજન (હે ચમ ?) અમારા માટે તે સ્થાન પ્રાપ્ત કર્યું છે. અમને કાેલુ કાઢી સુક્રનાર છે ॥ પછી પૃથ્વીને સંબાધીને તેની પાસે પ્રેતાના આત્માને સુખ આપવાની માગણી કરી છે. શું આ માગણી જ્ઞાનપૂર્વક થએલી મનાય ? જ્ઞાન પૂર્વક ચાગ્ય હતી એમ માનીએ તા આ ચાલતા સમયમાં સાથી ભૂલાઇ ? પ્રકરણ ૨૯ સું. મરનારના ન્યાય કરનાર વેદાના ' યમ 'ના વિચાર. ૧૧૧

આગળ બાતાં એ સૂકતમાં પ્રેતાના આત્માને ચેતવણી આપવામાં આવી છે કે '' માગે જતાં બીતા મા, '' પૂર્વબોના માગે ઊચા બા, ઇત્યાદિ મરતી વખતના કે મરણ થયા બાદના પ્રાણી કર્મનાવશથી પરાધીન થએલા આપેલી શિક્ષા પ્રમાણે કરવા સમર્થ છે ખરા કે ! આજ ઠાલના વિચારી લાકા આવી પ્રાર્થના કરતા કેમ દેખતા નથી ! મહત્વતા વાળી હતી તા શા માટે વિસારી ! બાકીના વિશેષ વિચાર વાચકવર્ગે કરી લેવા-

આ વિષયપર હિંદુસ્તાનના દેવાેના ભાષાંતરકાર. સ. આ. કમળા શંકર પ્રાણુશંકર ત્રિવેદીએ–ટીપમાં ઝગવે**કની ઝાઆએ** અને તેનું ભાષાંતર વિસ્તાર**થી** કરેલુ છે તે જિજ્ઞાસુએ બેઇ લેવું.

હિંદુસ્તાનની સંસ્કૃતિ-લેખક મનસુખ લાલ માહનલાલ.

પૃ. ૧૫ થી--શરીરના ત્યાગ કરી નિર્ગમન કરનાર **આત્મા ચમદેવના** ઉચ્ચતર રાજ્ય તસ્દ પ્રયાણ કરે છે. અને ત્યાં તે પાતાના બાપ દાદાઓ અથવા તા પુર્વ**જોના આત્માઓ જો**ડે સુખ તથા શાંતિ લાગવે છે, એવી તે સમયે માન્યતા હતી, એમ જાણાય છે. તે સંબંધી કેટલાં એક સૂક્તાના કેટલાક ઉપયોગી ભાગ નીચે આપ્યા છે--

" <mark>હે અઝિન !</mark> આ શબને લસ્મસાત કર નહિ, તેને દુઃખ આપ નહિ, તેની ત્વચા કે દેહને છેદ નહિ, હે વન્હિ ! તેનું શરીર તારી ઉષ્મામાં બળી જાય કે તરત અમારા પિતૃઓના સ્થાનમાં તેને માકલ. "

( भ-१०-११-१ )

( મરનારની વિધવાને કહે છે ? )---

" હે સ્ત્રી ! ઉઠ, જેતું જીવન ગસું છે તેની પાસે તું સૂતિ છે. જીવનમય સૃષ્ટિમાં આવ. તારા પતિથી વિમુખ થા, અને જે તારા હસ્ત સ્વીકારે અને તને પરણાવા ખુશી હોય તેની પત્ની થા. " ( મં. ૧૦, ૧૮-૮ )

" આ સીએ વૈદ્યવ્યનાં દુઃખ સહન ન કરા. જેના પતિ સારા અને મનવંછિત હાેચ તેઓ અંજન અને નવનીત લઇ પાતાના ઘરમાં જાએતા. આ સીએાને આંશુ સાર્યો વગર અને કાંઇપણુ શાક વગર, પહેલાં તેા મૂલ્યવાન અલંકાર પહેરી ગુડુ પ્રતિ જવા દે. "

| -   |                      |   |       |
|-----|----------------------|---|-------|
| 992 | તંત્વત્રથી- મીમાંસા. | · | ખંડ ૨ |

'' રે મૃતપાણી ? વિશાળ પૃથ્વી જે માતા રૂપ છે તેની પાસે જા; તે વિશાળ અને રમણીય છે. સ્પર્શ ઉનના કે સ્ત્રીનાં સ્પર્શ જેવે મૃદુ થાએા. તમે યજ્ઞ ક્રિયાએ! કરી છે. એ તંમને અધવિત્રામાંથી ઉગારા. '' ( મં. ૧૦, ૧૮–૧ )

' હે પૃથ્વી ? તેની ઉપર ઢગલાેથા, તેને દુ.ખ ન આપ, તેને આશ્વા-સન આપ, જેમ માલા પાલાના પુત્રને લુગડાંના છેડા વડે ઢાંકે તેમ તું રાબને ઢાંક. " ( મં. ૧૦–૧૮–૧૧ )

" જયાં **યમદેવ** રાજા છે, જયાં સ્વર્ગના દરવાજા ઔધી રહ્યા છે, અને જયાં પાણીના પ્રવાહા હજી નાના છે, તેમજ તાપ છે, તે રાજ્યમાં મને માકલા અને અમર કરા હે ઈંદૂ છેંદ્રદેવ સાટે તમે આગળ વહેવા માંડા. "

્યુ : '' જે સ્થલે સર્વ ઇછાએાતી તૃપ્તિ થાય છે, જ્યાં સર્વે ઠીક પડે તેમ હરી કુરી શકે છે. તે સ્વર્ગના ત્રોજાં વિભાગમાં મને ુઅમરત્વ આપી માકલા ત્યાં પૂકાશ ઘણુાલે. હે ઇંદુ? ઇંદ્રદેવ માટે આગળ વહેવા બ્રાંડા "

દુર્ગ ધ દુર કરવા શળને બોલી લર્મસાત કરવાના રિવાજ ધણા લાંબા કાળથી સર્વ લોકોથી જાણીતા છે. ઇશ્વરી અવાજને અમલ કરવાર **મદવિઓ** કહે છે કે-હે અસિ ? શળને ભરમસાત કર નહિ, અને બ<mark>લી જાયકે</mark> તરત પિતૃઓના સ્થાનમાં માેકલ ? શું આ માગણીએ બાળખ્યાળ જેવીઓ નથી ? કેમકે કર્મના વશથી પરલેશના આર્મે મહેલા જીવને ઇંદ્ર અથવા નાગેદ્ર પણ કાંઇ કરવા સમર્થ નથી તાે પછી બાલીને રાખ કરેલા શળને અસિ પિતૃલાેકમાં માેકલવા કેવી રીતે સમર્થ થશે ?

ાડક આક્રી જે મરનારની વિધવા સંબંધી પ્રાર્થનાએ છે તે શું જ્ઞાની પુરૂષોને કરવા જેથી છે ?

અગળળ જેલાં ઝાયેઔએ પૃથ્વીને પાયેલા કરી છે કે-હે વૃથવી ? તેનાં ઉપર ઢગલાથા, પણ દુઃખ ન આપ ? ઇત્યાદિ કેટેલી બંધી મહત્વતા વાળી છે??" પ્રકરણ ૨૯ મું. બ્રામ્હણી સાથે લગ્ન કરી ચમે તેની માતાને છાડી. ૧૧૩

પોલાની મેળે શઅતા ઉપર પૃથથ્વીના ઢગલા થતા કયારે ક્રોઇએ એમેા કે શળને દુઃખ ન આપવાનું પ્રથમ આપણેજ નથી સમજતા તેા પછી જડરૂપ પૃથ્વીને પ્રાર્થના કરવી એ કેટલી બધી બાલિશના કે બાક્ષેતા વિશેષ વિચારતા વાચકાેજ કરીલે.

ભવિષ્ય પુરાણમાં-યમના લગ્ય વિષે નીચેની વાલ.

હિંદુસ્તાનના દેવે. પૃ લ્પ--" એક બ્રાહ્માણુ યુત્રી વિજચા નામની કન્યાને જેઇ તેનું મન અત્ત્યંત ખુશ થયું હતું. કન્યાએ તેને પ્રથમ જોયા ત્યારે તેના રૂપથી તેમજ તેનું સ્વરૂપ-તે કાેણુ છે તે-બ્રાણવાથી તે અતિશય બીધી હતી. આખરે તેણે તેના ભય શાંત કીધા અને તે કન્યાએ તેને પરણવાનું કપ્યુલ કર્યું **યમને** ઘેર આવ્યા પછી તેણે તેને ચેતવણી આપી કે----

મારા રાજ્યના દક્ષિણ ભાગમાં તું કદી નહિ જાય તા હું તને ખાતરીથી કહું છું કે તું હુમેશ સુખમાં રહીશ થાડા વખત થયા પછી તેની જિજ્ઞાસાએ તેને વશ કરી અને દક્ષિણ દિશામાં જવાની મના કરી હતી. ત્યાં સપત્ની રહેતી હશે એમ ધારી તેણે તે દિશાની મુલાકાત લીધી, ત્યાં તેણે દુષ્ટ, પાપી પ્રાણીએા ને કેવી રિબાવી રિબાવીને શિક્ષા કસ્વામાં આવે છે તે જોયું. અને એ પ્રાણીઓમાં પાતાની માતાને આળખી, તેથી તેને ઘણા ખેદ થયા. અત્યંત શાક થવાથી તેણે માતાને છુટી કરવા યમની પ્રાર્થના કરી, પણ યમે કહ્યું કે જ્યાં સુધી પૃથ્વી પરનું કાઇ માનવી અમુક યજ્ઞ કરી તેનું પુણ્ય એ બાપડી પીડાતી સ્ત્રીને આપે નહિ ત્યાં સુધો એ વાત બનવી અશકય છે. કેટલીક મુશીબત પડયા પછી એ યજ્ઞ કરવા એક સ્ત્રી ખુશ હાય એમ માલમ પડશું અને વિજયાએ માતાને છોડાવી. "

( વિલ્કિન્સ કૃલ ' હિંદુઓનાં પુરાણ. ' પૃ. ૮૪ )

કલ્પના--ધથાર્થ યાેગ્ય ગણાય છે, અચથાર્થ અચાેગ્ય ગણાય છે. અહીં યમના લગ્નની વાર્તામાં અને સત્યવાન સાવિત્રીની વાર્તામાં કલ્પના અયથાર્થ થયેલી વિચારવા જેવી છે--દેવતાએ અને મનુષ્યાના વચ્ચે કઠાચ સંચાેગ સંબંધ થઇ જતાે હશે પણ લગ્ન સંબંધ તાે કુદરતથી વિરૂદ્ધ છે. માટે આ **યમદેવ અને ધ્રદ્ધા પુત્રીની** વાર્તા અસત્ય છે. બીજી વાત એ છે કે-નરકાેનું સ્થાન પાતાલ છે. અને તે ભવનપતિના દેવતાના **તાબા નીચેનું છે**. આ ચમદેવ જ્યાંતિષ ચક્રના ઉપર રહેલા વૈમાનિકમાંના પહેલા સુધર્મેંદ્ર તેમના તાબાની 15 દક્ષિણ દિશાના રક્ષક છે. પણ ભવન પતિના દેવતાના તાબાના આ ચમદેવ નથી વળી--ચમે દક્ષિણ દિશા તરફ જવાની મનાઇ કરી છતાં તે સ્ત્રી ગઇ ત્યાં નરકમાં રિબાતી પાતાની માતા જોઇ તા તે પૂર્વભવના સ્વરૂપે કે નરકમાંના સ્વરૂપે ? કયા સ્વરૂપે દેખીને એાળખી ? 'ખેર' પછી તે સ્ત્રીએ દુખમાંથી છેાડવા પાતાના પતિ **યમને** વિનવ્યું ત્યારે ચમે અમુક યજ્ઞનું પુણ્ય આપનાર મેળવી છેાડવાનું જણાવ્યું. કર્મથી છેાડાવનાર ત્રણ લાેકમાંના કેઇ સાંભલ્યા છે ખરા કે ? અરે શાક્ષાત્ વિષ્ણુના અવતાર કૃષ્ણુજ પાતાના કુટું બની સાથે દ્વારિકા ભરમસાત થવા છતાં કાંઇપણ કરી શકયા નથી તાે પછી આ ચમ કર્મથી છેાડવાનું પરાક્રમ બતાવે એ કલ્પના કેટલી બધી ભયાનક ?

વળી વિચારવાતું કે-એક સ્ત્રીએ **યજ્ઞનું** પુષ્ય આપી તે વિજયાની માતાને છેાડાવી. તે **યજ્ઞ કારિકા સ્ત્રીને** છેાડાવવાતું જ્ઞાન કેાણે આપ્યું ? અથવા સ્વાભાવિક હિંસક યજ્ઞ કરી તે સ્ત્રીએ તેતું સ્થાન પુરી તેને છેાડાવી ? અથવા આધુનિકમાં થએલા પુરાણીને ખબર શું યમરાજાએ આપી ?

અતિશયના જ્ઞાન વિનાના પુરાણીએ કયા જ્ઞાનથી <mark>લાણી</mark>ને લખી ? આ સર્વ<sup>°</sup>થા અયેાગ્ય કલ્પના બાેધ આપનારી નથી. પણ દુનીયાને ડુબાનનારી છે.

યમ રાજા કાઇ વાર કૃપા કરી અપરાધીને છેાડી પણ દે છે.

હિંદુસ્તાનના કેવેા પૃ. ૯૫ થી—"મહાભારતમાં આપેલા પતિવ્રતા સ્તીની પતિભક્તિના નીચેના ઉત્કૃષ્ટ કાવ્ય ઉપરથી આપણે જાણીએ છીએ કે મૃત્યુનેા ભયંકર રાજા કાેઇ વાર કૃપા કરી પ્રાર્થના સાંભળે છે અને એના સ્થાનમાં આવેલાઓને પૃથ્વી પર પાછા ફરવા દે છે.

અશ્વપતિ રાજાની પુત્રી સાવિત્રી, એક ઝાષે કુમાર સત્યવાન્ પર આસકત થાય છે. પરંતુ એક ભવિષ્ય જાણુનાર મુનિ તેને સત્યવાન્ પરથી ચિત્ત દ્વર કરવા ચેતવે છે; કારણુ કે એની દશા માઠી નિર્માણુ થઇ છે, અને એનું આયુષ્ય માત્ર એક વરસ લાંભુ છે. તે કન્યાએ ઉત્તર આપ્યા.

'' તેવું આશુષ્ય લાંબુ હાેય કે ડુંકું હાેય, તે સગુણુ હાેય કે નિગુ'ણુહાેય. મેં તેને સ્વામી તરીકે વર્ચો છે ને હું બીજાને વરવાની નથી. ''

998

ખંડ ર

પકરણ ૨૯ સું. સાવિત્રીના પતીને યમે છેાડી સુક્રયેા. ૧૧૫

તેઓ પરણ્યાં અને તે સીએ આ ભયંકર ચેતવણી ભૂલી જવાના પ્રયત્ન કર્યો, પણ વરસને છેલ્લા દિવસ પાસે આવતા ગયા તેમ તેમ તેનાથી ચિંતા દબાવી શકાઇ નહિ. તેણે ચમ રાજાના નાશ કારક હાથને ધાભાવવાની આશાથી બને તેટલી પ્રાર્થના, તપશ્ચર્યા, યાચના અને સ્તુતિ કરી; પણ એ બધા વખત તેના સ્વામી પાતાનું ભવિષ્ય જાણતા ન હતા અને તેને કહેવાની તે સ્વીમાં હિંમત ન હતી. આખરે તે ભયંકર દિવસનું વહાણું વાશું. એટલે સત્યવાન જંગલમાં લાંકડાં કાપવા નીકલી પડયા. તેની સીએ તેની સાથ આવવાની રજા માગી અને બહારથી હસતી પણ અંતઃકરણમાં ખેદ સાથે તેની સાથે આવવાની રજા માગી અને બહારથી હસતી પણ અંતઃકરણમાં ખેદ સાથે તેની સાથે આવી. સત્યત્રાને તરતજ કુહાડાના ઘા વડે વનને ગજાવી મકશું; પણ તેના માથામાં એકાએક અત્યંત વેદનાની કમકમારો છુટી. અને પડી જવાશે એમ લાગવાથી તેણે પત્નીને બાલાવી ટેકો આપવા કહ્યું.

" પછી તેણે મુર્છા પામતા સ્વામીને હાથમાં લઇ લીધા અને તેના ઢલી પડતા માથાને ધીમેથી ખેળામાં મુકી પોતે શીતલ ભૂમીપર બેઠી. ખેદ કરતાં કરતાં તેને તે મુનિનું ભાખેલું ભવિષ્ય યાદ આવ્યું અને દાહડા અને કલાકાં ગણી કાઢયા. એકદમ ક્ષણવારમાં તેણે પાતાની સામે એક ભાયંકર મુતિને ઉભો રહેલી જોઇ, તેનાં વસ્ત લાહી જેવાં લાલ હતાં અને માથા પર મુકુટ શાબતા હતા, તેનું સ્વરૂપ સૂર્યના જેવું પ્રકાશમાન હતું તા પણ તે શ્યામ હતું વન્ડિ જેવી લાલચાળ તેની આંખા હતી, તેના હાથમાં પાશ લટકતા હતા, તેના સ્વામી પાસે ઉભા રહી તેને વન્દિ જેવાં નેત્રે જોતા હતા, તે તેનું સ્વરૂપ ભયંકર હતું. તે એકદમ ચમકી ઉઠી, મરણ પામતા સત્યવાનને તેણે જમીનપર સુવાડયા અને હાથ જેડી નમસ્કાર કરી કંપતા હૃદયથી તેણે તે મુત્તિને કહ્યું ' ખરેખર તું દેવ છે; તારા જેવું સ્વરૂપ મનુષ્યનું હાઇ શકે નહિ, તે મનુષ્યથી ચઢીયાતું છે. હે દેવ સદશ્પમુત્તિં ! તમે કેાણ છે ! અને શા માટે અહિં આન્યા છે ! તે કહા.

તે મૂત્તિએ ઉત્તર આપ્યા કે હું માતના રાજા, યમ છું. અને તારા સ્વામીના આત્માને બાંધીને લઇ જવા આવ્યા છું.

" પછી તેણે તેના સ્વામીના શરીરમાંથી આત્માને—અંગુઢા જેવડેા પુરૂષને–ખેચી કાઢયા, પાશ વડે દઢ બાંધ્યાં, અને પાતાની પાસે રાખ્યા. તરતજ ચૈતન્ય છુદુ' થવાથી અને પાણ જતો રહેવાથી તે શરીર કાંતિહીન, પ્રભા રહિત, ચેબ્ટા વિનાનું, અને જોવું ગમે નહિ એવું ભયંકર થઇ ગયું. " ત⊤વત્રથી–મીમાંસા.

અને તે પતિવતા સ્ત્રી તેની પાછળ ચાલી, ચમે તેને ઘેર જઇ સ્વામીના શબને અગિ સંસ્કાર કરવા કહ્યું; પરંતુ તેણે તેા આગ્રહ પૂર્વંક તેની પાછળ ચાલ્યા કીધું, આખર, તેની ભકિતથીં પ્રસન્ન થઇ સ્વામીના જીવન સિવાય બમે તે વર દાન માગવા કહ્યું. તેણે માગ્યું કે મારા અંધ સસરા દેખતા થાય. ચમે તે વરદાન આપ્યું અને કહ્યું. તેણે માગ્યું કે મારા અંધ સસરા દેખતા થાય. ચમે તે વરદાન આપ્યું અને કહ્યું કે હવે સંતુષ્ટ થઇ પ્રાછી કર. પણ તેણે તેની પાછળ જ્યાંજ કર્યું. અને કે દાવે બીજા એ વરદાન મેળવ્યાં આખરે, સાવિત્રોની અડગ ભકિત અને દઢતાથી પરવશ થઇને ચમે તેને જે માગ્યું તે અપવાદ કર્યા વગર આપ્યું. સાવિત્રી એ કહ્યું:—

" મહારાજ આ વખત તમે કશાને। અપવાદ કર્યો નથી. માસ સ્વામીને જુવિત આપે, તેના વિના હું કોઇ પણ સુખ ઇછતી નથી, સ્વર્ગ પણ તેના વિનક જોઇતું નથી, તેના વિના મારાથો જીવાસે નહિ. '

ચર્મે જવાબ દીધેા '' હે પતિવતે ! તથારતુ ( તેમ થાએા ) આ હુ એને પાશથી સુકત કરૂં છું " એમ કહી તેણે પાશ વડે બાંધેલા આત્માને સુકત કર્યો.

( માે નિઅર વિલિઅમ્સકૃત હિ દુએાના વીરરસ કાવ્ય, પૃ. ૩૭-૩૮ )

હવે આપ<mark>ણે મહાભારતની</mark> કથા જે સત્યવાન અને સાવિત્રીની છે તેના સંબંધે કિંચિંત્ વિચાર કરીયે.

સત્યવાતનું આયુખ્ય વરસ દિવસનું છે એમ જ્ઞાનીથી બાણ્યા છતાં પણ સાવિત્રો તેણે પરણી. ચમના હાથ થેાભાવવા–તપ, ચાચના, પ્રાર્થના કરી. છેવટે સત્યવાન લાકડાં કાપતા જંગલમાં પડેયા. પાછલ ગએલી સાહિત્રીએ સાહાચ્ય કરી. ભયાનક રૂપે ચમરાજા પાશ લેઇને આવ્યા અંગુઠાજેવડા આત્મા તેના શરીરમાંથી ખેંચી કાઠી ચમનાજાએ પાશ વડે બાંધ્યા અંગુઠા જેવડી વસ્તુ આપણે દેખી શકીએ કે નહિ? તે ખધું સાવિત્રીએ જેશું. પાત્ર કેટલી માટી હશે? કશિણ દિશા તરફ ઉંચા બવા લાગ્યા કે નીચા? નરકાનું સ્થાન તા પાતાલમાં ખતાવેલું છે. સાવિત્રી કયા સ્વરૂપથી પાછળ ગઇ? દેવની ગાત્તસાથે સાવિત્રી કેવી રીતે પહાેચી શકી ?

**સાવિત્રીએ** યમની પાસેથી અનેક વરદાન મેળવ્યાં અને છેવટે પાતાના પતિ સત્યવાન ને જીવતાે પાછા લાવી વરસ દિવસનું આયુષ્યતાે પૂરણ થઇ ગર્હુ પ્રકરણ ૩૦ મું વૈદામાં 'વરૂણ' સર્વજ્ઞ પુરાણામાં નષ્ટબ્રષ્ટ. ૧૧૭

હતું તો હવે શું અમર થઇને આવ્યા ઠે?કાઇ કાળની અવધીએ પાછા લાવી? તે સંબંધી કંઇ ખુલાશા બતાવેલા જણાતાનથી. અરે યમદેવ પાતેજ કાળની બેડથી જકડાએલાજ છે. એટલુંજ નહિ પણ ઇંદ્ર ચંદ્રાદિ બધાએ દેવતાઓ કાળની બેડીમાંજ પડેલા છે. કાળ પુરાયતાં તેઓ સવે બીજી ગતિમાં જવાના અને તેમના અધિકાર બીજા સાગવવાના. વૈદિક મત્તમાં પણ બધા દેવતાઓને અજન્મા લખીને બતાવેલા નથી તેમજ પૂર્ણજ્ઞાનના અભાવે તે દેવતાઓનાં આશુષ્ય વિગેરે પણ બતાવો શકયા નથી. દુકમાં જણાવવાનું એજ છે કે–મહાભારતમાં લખાએલી આ સત્યવાન અને સાવિત્રીની કથા પણ સત્ય બાધ આપનારી નથી. આ ઠેકાણે આટલુંજ કહેવું બશ છે.—

ઇતિ વાદકના યમ વનું સ્વરૂપ ખંડ ૨ જે પ્રકરણ ૨૯ મું.

# પ્રકરણ ૩૦ મું.

વેદે≀માં વરૂચ્યુ દેવ સર્વ'જ્ઞ, તે પુરાણે∖ામાં નષ્ટભ્રષ્ટ શાથી ? હિંદુસ્તાનના દેવાે પૃ. પદ પ્રકરણ ૪ થી----

(૧) " હે પ્રકાશ આપનાર વરૂણુ ? તારી તીવદષ્ટિ આ બધા ખલભલાટ-વાળા પ્રવૃત્તિમાં મચેલા જગતનું સૂક્ષ્મ નીરીક્ષણુ કરે છે, વિશાળ અંતરિક્ષમાં પણુ પ્રવેશ કરે છે, અમારા દિવસ અને રાત્રીનું માપ લે છે, અને સર્વ પ્રાણીની શુપ્ત વાત બાતમી દારની પેઠે શોધી કાઢ છે. "

**ઋડગ્વેદમાં ધી** ( માનિયર વિલિઅમ્સે ભાષાંતર કરેલું. )

(ર) ( એજ પૃ. પદ થી ) **મક**ગ્**વેદમાં** વરૂણુને અત્યંત પ્રતિષ્ઠિત સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. '' જેનું ઉદ્ય ઘન થઇ શકે નર્ડિ એવા, અવિનાશી, સનાતન પ્રાણીઓ " અદિતિના પુત્રો, આદિત્યામાં એ મુખ્ય છે. અદિતિ એ એક, અનંતતાનું સ્વરૂપ દર્શાવતી કાલ્પતિક ગુઢ સૃષ્ઠિ છે, અને **સુર કહે છે તે પ્રમા**ણું '' એને વિશ્વબ્યાપી કુદરતની મૂત્તિ ગણવી એજ ઉત્તમ છે. " આ અદિતિ માતાને બાર પુત્ર હતા. તેમાં વરૂણુ, મિત્ર, દક્ષ, ઇંદ્ર, સવિતૃ અને સૂર્ય મુખ્ય હતા. ' વરૂણુ ' એ શબ્દ ( પૃ. પહ થી ) સંસ્કૃત **વર્** '' ઢાંકલું '' એ ઉપરથી આવ્યો છે તેટલા માટે તે સર્વ પદાર્થોને ઢાંકનાર આકાશના દેવ

ગુરૂડ પુરાણમાં લખ્યું છે કે--મૃત્યુ લેાકથી યમપુરી ૮૬૦૦૦ યેાજન છે. જ્યારે જીવાત્મા આ શરીર છેાડે છે ત્યારે તેને તે પુરીમાં જવા માટે સકર કરવી પડે છે અને માર્ગમાં ૮ સુકામ કરવા પડે છે. ( શકાકા ધ. શ. ૧૮૪મી. પૃ. ૨૪ )

| 996 | તત્ત્વત્રચી–મીમાંસા. | ખંડ |
|-----|----------------------|-----|
|     |                      | •   |

છે. **ગ્રીકેલ્સાધામાં** તેને મળતા દેવને માટે જે શબ્દ છે તેને અર્થ. 'સ્વર્ગ**ં**' થાય છે. અને આર્ય પ્રજાએ છુટી પડી તે પહેલાં ગ્રીક અને આર્ય લોકો જે પ્રાચીન આર્ય દેવોને પુજ્તા તેમાંના તે એક છે એ સ્પષ્ઠ છે.

" સૂર્ય આકાશમાં તેની સત્તાથી ઉગે છે, જે પવના વાય છે તે માત્ર તેના શ્વાસરૂપ છે; નદીઓ તેની આજ્ઞાયી વહે છે ને તેનાં ઉંડા માર્ગા તેણે કર્યા છે; અને તેણે સાગરની ઉંડાઇ કરી છે. તેના નિયમા સ્થિર છે અને તેનું ઉદત્ર-ધન થઇ શકતું નથી. તેના નિયમાને બળે ચંદ્ર પ્રકાશ સાથે ફરે છે અને રાત્રે આકાશમાં દેખાતા તારા દિવસના પ્રકાશમાં અદસ્ય થાય છે. હવામાં ઉડતાં પક્ષીઓ અને કદી પણ વિશ્વાંતિ લીધા વિના સતત વહેતી નદીઓ તેના બળ અને કોધ જાણી શકતાં નથી, પણ આકાશમાં પક્ષીઓ ઉડે છે તે, દૂર મુસાફરી કરતાં પવનની ગતિ, અને મહાસાગર પર વાહણોના માર્ગો એ સર્વ એ જાણે છે. એને જે છ્રપી વાતો થઇ ગઇ છે કે ધવાની છે તે સર્વ એ જાએ છે. "

( મૂરકુત ' મૂલ સંસ્કૃત પ્રયતાં વચન ' પૃ. ૫૮ )

(૩) હિંદુસ્તાનના દેવા. પૃ. ૬૦ થી--ચજીર્વદમાં વરૂણા વિષે નીચેની હકીકત આપી છે--એક દેવર્ષિ ભ્રગુને પરમત ત્વ પ્રદ્ય વિષે તે ઉપદેશ કરે છે કે " જેમાથી સર્વ પ્રાણીઓ થાય છે. જન્મ્યા પછી જેને લીધે તેઓ જીવી શકે છે, જે પ્રતિ તેઓ જાય છે, અને જેની સાથે એક રૂપ થાય છે. "

" તેણે પવિત્રતા એકાગ્રચિત્ત ધ્યાન ઘરીને અન્નને ( કે શરીર કે પદા-થેંને ) **છાદ્ય જા**ણ્યું, ' કારણુ કે સર્વ પદાર્થો અન્નથી ઉત્પન્ન થાય છે, ઉત્પન્ન થયે અન્ન વડે જીવે છે, અન્ન પ્રતિ જાય છે, અને અન્નની સાથે એક રૂપ થાય છે. "

" વળી તેણે ઉડું ધ્યાન ધરી બ્રહ્મનું શાધન કર્યું અને મન વિચાર એ બ્રહ્મ છે એમ શાધી કાઢ્યું, કારણ કે સર્વ પદાર્થા મનથી જન્મે છે. " વગેરે વગેરે આ તે સમજ્યાં, પણ વરૂણ પાસે આવીને કહ્યું-હે ભગવાન ? બ્રહ્મ શું છે તે મને શિખવા. ' વરૂણે કહ્યું તપવડે બ્રહ્મ જાણ **તપજ** બ્રહ્મ છે. "

" તેણે તપ તપ્સું અને તપ તપીને આનંદ પ્રક્રા છે એમ જાણ્યું. કારણ કે ખરેખર સર્વ ચીજો ઇછામાંથી ઉત્પન્ન થાય છે, ઉત્પન્ન થયે ખુશીથી જીવે છે, સુખ પ્રત્યે જાય છે, અને તેઓ આનંદ સાથે એક રંપ થાય છે. "

( સુર કૃત ' હિંદુ સર્વ દેવ ' પૃ ૨૭૫)

٦.

| પ્રકરણ ૩૦ સું. | વેદામાં | 'વરૂણ' | સર્વંજ્ઞ | પુરાણેામાં | નષ્ટબ્રષ્ટ | 196 |
|----------------|---------|--------|----------|------------|------------|-----|
|----------------|---------|--------|----------|------------|------------|-----|

પદાર્થોની ઉત્પત્તિ વિષે વરૂણે આવા તત્વજ્ઞાનનાે ઉપદેશ કર્યો છે. તૈ**ત્તિરીયેાપનિષદ**માં ભૂગુવક્ષીમાં ભ્રગુને **વરૂણે ધ્રમ્હજ્ઞાન** આપ્યું છે.—

भूगु चैं वारुणिः । वरुणं पितर मुपससार । अधीहि भगवो ब्रह्मेति । तस्मा पत त्योवाच । अन्नं प्राणं चक्षु: श्रोत्रं मनो वाच मिति । तं हो वाच । यतो वा इमानि भूतानि जायंते । येन जातानि जीवंति । यत्प्रयंन्त्यऽभिसं विशन्ति । तद्विजिज्ञासख । तत्त् ब्रह्मेति । सतपोऽतप्यत । सतप स्तप्त्वा ॥ अन्नं ब्रह्मेति व्यजानात् । अन्नाध्ये व खल्विमानि भूतानि जायंते । अन्नेन जातानि जीवन्ति । अन्नं प्रयन्त्वऽभिविशन्तीति ॥

એકાદ શે પનિષદ, છેાટાલાલ ચંદ્રશંકર શાસ્ત્રી પૃ ૫૪૮-શબ્દા-ર્થ-વરૂણુના પુત્ર ભગુ એકવેળા પાતાના પિતા વરૂણુદેવની પાસે આવ્યા એ શું છે, તે વિષે આપ મને ઉપદેશ કરશાં. તેણે તેને આ પ્રમાણે જણાવ્યું પ્રાણ, ચક્ષુ, શ્રોત્ર. મન, અને વાણી આટલાં બ્રદ્ધને જાણુવાનાં સાધન રૂપ છે. વધારામાં તેમને તેને એ કહ્યું કે-જેનામાંથી આ સર્વ પ્રાણી માત્રોની ઉત્પત્તિ થાય છે, જેના વડે ઉત્પત્તિને પામેલાં પ્રાણીઓ જીવે છે, મરણ પ્રાપ્ત થયા પછી જેને વિષે પ્રાણીઓ પ્રવેશ કરે છે તેજ બ્રદ્ધ છે. માટે તું તેને જાણુવાની ઇછાકર પછી ભૂગુએ પોતાના (પિતાના જોઇએ) કહેવા પ્રમાણે આ સઘળું ઓળખવા માટે તપરૂપી વિચાર કરવા માંડયા.

્ઞા પ્રમાણે તપના પ્રભાવ વડે તેણે જાણ્યું કે–અન્ન એ પ્રદ્રારૂપ છે. કારણ કે–સર્વ પ્રાણી માત્રોની ખરેખર અન્નમાંથીજ ઉત્પત્તિ થાય છે. ઉંત્પન્ન થયા પછી અન્ન વડે પ્રાણીઓ જીવે છે, જ્યારે મૃત્યું પામે છે ત્યારે ભૂતો અન્નને વિષે પ્રવેશ કરે છે, અર્થાત્ મરણુ સમથે સર્વ ભૂતાે અન્નના કારણ રૂપ પૃથ્વી ભણી જાય છે તથા પૃથ્વી રૂપ થઇ જાય છે. ઇત્યાદિ.

આ લેખમાં કિંચિત્ વિચારવાનું કે–વરૂણુદ્દેવે પોતાના પુત્ર ભૃગુને ઉપદેશ આપતાં વધારામાં કહ્યું કે--'' જેનામાંથી આ સર્વ' પ્રાણી માત્રોની ઉત્પત્તિ થાય છે. " આમાં વિચારવાનું કે-પ્રાણી માત્રની જે ઉત્પત્તિ થાય છે તે કર્મવાળા પ્રાણીઓની કે કર્મ વિનાના પ્રાણીઓની ? જો કર્મવાળા પ્રાણીઓની ઉત્પત્તિ થતી હાય તાે તેમને કર્મ કાેણુ લગાડતું હશે ? અગર કર્મ વિનાના ઉત્પત્ન થતા હાેય તાે ઉત્પન્ન થઇને તેમને કરવાનું શું ? વળી જણાવ્યું કે " મરણુ પ્રાપ્ત થયા પછી જેને વિષે પ્રાણીઓ પ્રવેશ કરે છે તેજ થ્રાથ છે." આમાં વિચારવાતું કે-કેટલાે કાલ રહ્યા પછી પાછા પ્રવેશ કરી જતા હશે ? કંદાચ કહેવામાં આવે કે-કલ્પના અંતે પાછા બ્રદ્ધામાં પ્રવેશ કરી જવા છે તાે તે પછું ચાેગ્ય નજ થાય કારણું કે કલ્પના અંતમાં તા પ્રાણીઓની પ્રવૃત્તિ પાપરૂપ થઇ જાય છે, અગર તેવા પાપની પ્રવૃત્તિવાળાના બ્રદ્ધમાં પ્રવેશ થઇ જતાે હાેય તાં પછી શાસ્ત્રોમાં તપ જપ ધ્યાનાદિક અતાવવાની જરૂરજ શી હતી ? માટે આ લેખ બધી વાતથી વિચરવા જેવા છે.

તત્ત્વત્રથી મીમાંસા.

અમાે વારંવાર કર્યા સુધ્રી લખી લખીને બતાવીએ ?ં

એક ભૃગુ ઋષિ જે બતાવ્યા છે તેમને પ્રદ્ધાના પુત્ર બતાવેલા છે. તે અને આ વરૂણુ દેવના પુત્ર ભૃગુ એક હશે કે જીુદા આ સમજવાનું રહે છે.

મતુષ્યને ભેાગ લેવા તૈયાર ચઐલા વરૂણુદેવ સર્વજ્ઞ.

(૪) હિંદુસ્તાનવા દેવેા. પૃ. ૬૩ માં

''મડગ્વેદમાં નીએ લખેલી વાત આપી છે-તેથી વરૂણને એક લખત મતુષ્યનું બળિકાન આપવામાં આવતું એ શકય દેખાય છે. હરિશ્વાંદ્ર નામના એક પુરૂષને પુત્ર ન હતા. નારકની સલાહથા તે વરૂણુ પાસે ગયા અને તેને કહ્યું ''હે રાજન, મને પુત્ર પ્રાપ્ત થશે તે! તે પુત્રનું હું તમને બલિકાન આપીશ.'' વરૂણે તેને એવું વરકાન આપ્યું. પુત્ર મોટા થયા ત્યારે તેના પિતાએ તેને પાતાની પ્રતિજ્ઞા કહી સંભળાવી, પણ પુત્રની મરજી યજ્ઞમાં હામાવવાની ન હતી; તેથી તે ઘરમાંથી નાશી ગયા. રાજાએ પોતાની પ્રતિજ્ઞા પાલી નહિ, તેથી નારાજ થઇ વરૂણુ તેને શાપ દીધા અને તે જલ ધરથી પીડા પામવા લાગ્યા. તે પુત્ર છ વરસ જંગલમાં ભટકયો; આખરે તે એક બ્રાહ્મણને મન્યો તેને ત્રણ પુત્રો હતા, તેઓમાના એકને ખરીદીને પાતાના બદલે યજ્ઞમાં હામવાની તેણે માગણી કરી પિતાએ વડીલ પુત્રને આપી દેવાની ના ખુશી બતાવી, અને માતા કનિષ્ટને છાડવા રાજી ન હતી, આથી વચલા છાકરાને લેવામાં આવ્યો. તે કુમારને બાંધ્યા અને તેને હામવાની તૈયારી થઇ, ત્યારે તેણે દેવાનો સ્તુતિનાં કેટલાંક સ્તોત્રો ગાવાનો રજા માગી. વરૂણુ એ યાચના સ્તીકારી અને તે જચાઓ પઢવાથી હરિશ્વંદ્રને જલ ધર મટી ગયે. ''

આ ઉપરના લેખકમાં વિચારવાનું કે-ચારાવેદનું મૂલ કહેાતેા અથવા સંપૂણ હિંદુધર્મનું મૂલ કહેાતા તે **સ્દ્રગવેદ જ** છે. અને ચારા વેદેાના મુખ્ય દેવતાઓ (૩૩) તેત્રીશજ ગણાવેલા છે. તેમાં પણ શ્રેષ્ટમાં શ્રેષ્ટ દુનીયાના

ખંડ ૨

મનુષ્યના લોચ લેવા હૈયાર, વરૂણ સર્વજ્ઞ. પ્રકરણ ૩૦ મુ. 151

જવાનાં સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ ( શુભ્રામાં જીભ્રી) આવતીના મેળવનાર સાનવાન સર્વગ્રરૂપ વાસરદેવને જ વર્શવેલા છે.

વેદાને અનાદિના અપાર્ટ્યય તરીકે પૂર્વધાલન લાખો અલુકન કરા હૈ પંડીતેઓ લખીને અતાવેલા છે. તેઓએ આ પ્રસંગ શું ધ્યાનમાં લીધા નહી રાય ? આ રાજા કયા કાલમાં ચએલા ? સર્ભન્ન એવા વરણદેવે યત્તમાં હામાલી પછે લેવાની આશાથી સજાને પુત્રનું વરકાન આપ્યું. તેમાંથી તેમને શું મેળવવાનું હતું ! અને પ્રાપ્ત થએલા પુત્રને યત્રમાં હાેમાવી રાજ્યને પથ શું મેળવવાનું હતું તેમાંનું કાંઇ પણ સમજાતું નથી. જે સત્તાથીવરૂણ દેવે પુત્ર આપ્યા તે સત્તાથી પાછા ન મેળવતાં નીરપરાધી રાજ્યને જ લધરના રાગથી દુઃખી શા હેતુથી કર્યો ?

મારા વિચાર પ્રમાણે આ બધા વૈદિક પંડિતાએ કેલ તેવા તેવા સમયમાં વેદોથી તે પુરાણા સુધીના લેખા જે લખ્યા છે તે કાેઈ ચાલતા સત્ય ધર્મથી જીઠા પડીને ગમે તેમાંથી વસ્તુને ગ્રહણ કરી પાત પાંતાની મરજી પ્રમાણે લેખા લખીને ઉભા કરેલા તેથી આજકાલના ખરા શાધક પંડિતા પહ તત્ત્વને મેળવ્યા વગર માટી ગુચવણમાં ગુચવાઇ રહ્યા દ્વાય ? આ મારૂ અનુમાન નહિ જેવું પછ સત્ય શાધકોને વિચારવા યાગ્ય થશે.

વેકેમાં વરૂણ સર્વગ્રદેવ, તે પુરાણેમાં નષ્ટભ્રષ્ઠ શાથી ?

હિંદુસ્તાનના દેવેા. પૃ. ૬૨ થી-" પુરાણામાં વરૂષની પ્રતીષ્ટામાં એદકારક દેરકાર થયેલા વર્જાવ્યા છે. વેઠના દેવામાં સર્વથી ઉત્તમ દેવની પટવી માંથી બ્રષ્ટ થઇ વરૂણ માત્ર સસુદ્ર દેવ, બીજા વર્ગના નેપ્ચ્યૂન (રામન સાઠાના સસુદ્ર દેવ ) થાય છે. તે પાતાની પાસે નાગની દેલતું અનાવેલું આભાગ નામતું જળસ્પર્શન કરી શકે એવું છત્ર રાખે છે તેનાં નીતિનાં લક્ષયમાં પણ એવી જ અધમ સ્થિતિ થાય છે.

મહાભારતમાં તેથે વિષેઆખ્યાન કહ્યું છે તે પ્રત્રાથે-પાયતે વિશ્વકારવાને બદલે તે ઉત્તચ્ચ **ગરપિની** પુત્રીનું હરશ કરે છે. અને પ્રાછી આપવાની ના કહે<sup>.</sup> છે. તેથી ઝલવે સમુદ્ર પી બાય છે અને ત્યારે વરાય શરસો બાય છે. તેથે વળી સૂર્ય દેવ સાથે લેગા થઇ ઉલ શી નામની ભાષસરા બેઠે કામ કીડા કરી, તેથી અગત્ય નામના પ્રસિદ્ધ ઋષિના જન્મ થયા. "

16

| গৰ্হ | 記れるま | ેલે ત્વનથી – ગીમાંસા. | ં ખુર | ę |
|------|------|-----------------------|-------|---|

#### ા જે એક કરે આ સર્વા વરૂણ દેવના વિચાર---

વેદામાં માટામાં મેટા અને પ્રાચીતમાં પ્રાચીત **સ્ક**પ્**વેદ છે,** તેમાં માટા માં બાટા **વરૂણુ કેવ મનાયે** છે. કેમકે કક્ષય બીજીમાં જણાવ્યા પ્રમાણે-સૂર્ય દેવ તેમી સત્તાથી છો છે, પવન દેવ તે તેમાં જ શ્વાસ બતાવ્યે છે. વળી તેની જ આજ્ઞાથી મદીએ વહે છે અને તેમાં ઉઠા માર્ગો પણ વરૂણુ દેવે જ કર્યા છે ઇત્યાદિ, અભિષ્ઠુ ઇશ્વરની પ્રેરણાથી ઝપિઓએ જાણીને બતાવ્યું એમ પ્રસિદ્ધ માં સુકાર્યુ છે.

ઓટલી બધી માટી સત્તાવાળાં સવર્ક્સ વરૂણુ દેવ—કલમ ચાથીમાં જણાવ્યા પ્રમાણે હરિશ્ચંદ્ર રાજાને યુત્રનું વરદાન આપી, યુત્રનું અલિદાન લેવા તૈયાર થાય, એ કેટલું બધું આશ્ચ્ચર્ય ? વળી પુત્રનું અલિદાન ન મલવાથી જલ'ઘરના ભયંકર રાગ ઉપ્તન્ન કરે એ પણ કેટલું અધું વિચારવા જેવું ?

આટલી માટી સત્તાવાળા વરૂષ્ણ દેવને આવી અચેચ્ય અનીતિ કરવાનું પ્રયાજશું ? વળી પાંચમી કલમમાં મહાભારતના લેખ જોતાં, આ સર્વત્ત વરૂષ્ણ દેવે ઝાપ કન્યાને પશુ ને છેાડી ? આટલી બધી અનીતિવાલા દેવને વેઠમાં સર્વત્ત પણાનું વિરૂદ આપનાર ઝાપિઓ જ્ઞાનીઓ હતાં એન પશુ આપણું મન કેવી રીતે કબૂલ કરે ? આ બધી વાતોના વિચાર કરી જોતાં જરૂર કાઇ પૂર્વ કાલમાં ચાલતા સત્યધમથી કંટાઇને-પૂર્ણ જ્ઞાન વિનાના પાંડત માનીઓએ, આ નવું ધાંધલ ઉભુ કરેલું હાય એમ કેમ ન કલ્પી શાધ્ય ? જેને વેદના ઝાપેઓએ ઉત્તમાત્તમ દેવ તરીકે કહી બતાવ્ય હાય તે આપણી નજરે અધમ સ્થિતિવાળા દેખાય ત્યારે આમાં ભૂલ લામતારાઓની કે આપણુ જેવા બેવાસોની? આ વાલના વિચાર તો કાઇ તટ્ટસ દબ્ટિતા પાંડતાહત્વા આપણા જેવા બધા જાગ્ય કોઇ તટ્ટસ દબ્ટિતા પાંડતાહત્વા આપી શકે ? આપણા જેવા પક્ષપાતીઓ કે કેવળ જોય સ્થાલુઓ દેવી રીતે ન્યાય આપી શકે ? અમે તા કિચિત સ્વના વાસથી જાણાવ્યું છે વિશેષ વિચારવાનું તો વાચકોને જ સાંધુ છુ.

જૈન પ્રમાણે-અનેક પ્રકારની દેવેાની જાતિઓ અને તેમનાં સ્થાન વિગેરે અતાઓ છે. તેમાં પહેલા દેવલાકાના ઇદ્રતા ચાર દિશાપાલ ( આર દિશાના રખ-વાલા ) મામ, ચમાગરુણ અને કપેર છે. તેમછું માસુ મુખ્ય બ્લ્ણાવ્યું છે. તે આ લોક પાલ વેદ પ્રરાણમાં લખાધારછે લગ્ગ વિશ્વિત્ર પ્રકારથી ગોઠવાયલા છે. તે સિવાય-૧:ઇદ્ર લોક, ૨ શિવલાક, છ, વિશ્વિદ્ધાક, ૪ ગોલોક-કૃષ્ણુનું સ્વર્ગ અને પાંચમા પ્રમહેલોક-પ્રમહાનું સ્વર્થક પણ કલ્પેલું છે. પ્રકરણ ૩૧ મું. વેદામાં સ્પ્રસ્તિનની પ્રેસ્ટો મોટી માગણીયા. ૧૧૨૭

વૈદિકાનો ઇદ્રલાક જેનોના પહેલા દેવલોકની સાથે કદાચ ગયાં બેસતા કરી શકશે. પછ્-શિવ, વિષ્ણુ અને પ્રમ્હા ચાછસ સ્વરૂપના હાર્મ લિના તેમન સ્વર્ગીની ચાછસતા ઠેવી રીતે કરી લઇશું ? આ બધા લેખા મૂકેલાં છે સનવ પ્વ'ક વિચારવાની લલામણ કરૂ છું. ઇતિ વેદાદિકના સર્વત્ર વરૂણુ દેવનું સ્વરૂપ અંડ થીજે પ્રકરણુ ૩૦ સું.

પ્રકરણ ૩૧ મું.

વેદામાં નર્જુ વેલા જીગિદેનનું કિ ચિત્ સ્વરૂપ

હિંદુસ્તાનના દેવા પૃ. ૪૨ થી પ્રકરણ ૨ ન્યું સ્થાગિત દેવ- 🖉

'' મહાન અગ્નિ દેવ કે તારું તત્ત્વ એક છે. તેમ પણ સ્વરૂપ બણ છે. અગ્નિ સ્વરૂપે . તું આહે–પૃથ્વી પર ંબળે છે; વીજળક્તિ, રૂપમાં સ્વકાશમાં અમકે છે; અને સુવર્ણ મયા સ્વયંત્રહ કર્તરૂપમાં સ્વર્ગમાં પ્રકાશ છે.

( ડાકતર મૂરકૃત 'ગ્રુણક સંતર્કત બ્રુચિતર્ક વર્ચત 🦄 પુન્કરે ૨૧ 👘

C. S. S. S. 1997 Bary Landar Hole at a partie

હે દુસ્તાનના દેવા પૂર ૪૪ મે ૪૦ માં મડપ્રવેષ્ટમાં મર્ચમાજ દેવાયતી અગ્નિદેવની સ્તુસિંગ સ્તાત્રને અર્થ આ પેલા છે. " હું અજ્યિતું સ્તિયન કર હું, એ માટામાં માટા પુરાહિત છે, દેવ છે ચર્સના જાત્વિજ છે. અપ્રદ્લાણ ત્ પુષ્ક લાદ્રઓ આપનાર છે." એ પ્રમાણે બાય જાયાના આર્થ છે. સાંચાલર કાર નવે જચાઓ ટીપમાં સુક્રી સાયનાં ચાર્યના બિખ્યના આર્થ સંગી બનાઓ છે તે ત્યાંથી એઇ લેવા.

**યા ભારુ લાખા.** ગામ કે બી**ંગ મા**તે છે કુન્ય કે સંગળ વધારે અને અને સંગ **તેણે** કિંદીન

ં્ડ્રું (ંપુ.ંકાર્છ) માં–ક્રોંઇક હાથ્ય પ્લેક વિનેહથી શ્વેમં/કે દેશામાં સાવે છે કે દેવે તે બે સુરુ/ છે-હાદાજુ (છાશ- કરવાનો સ્વભાગવાણોના ⊴વાચ લગ્નને) અને અસ્તિ ?

| ૧૨૪ તત્વનથી-સીમાંસા | ્રમંડ ૨ |
|---------------------|---------|
|---------------------|---------|

વેદમાં અગ્નિને આકાશ અને પૃથ્ગીના પુત્ર, અને ઇંદ્રના જેડકીઓ ભાઇ કહ્યા છે. આમ એની જે પ્રતિષ્ટા વેદમાં ગવાઇ છે તે ત્યાર પછીના સમયમાં જતી રહી છે.

મહાભારતમાં આવું એવું કારણ અપાશું છે કે અતિશય બળિકાનુનું લક્ષણ કરવાથી તેનું વીર્ય ક્ષીણ થશું છે. આખા આંડવવનનું ભક્ષણુ કરી પોતાનું નષ્ટ થયલું આરોગ્ય પાછુ તાજી કરવા તે આતુર હતા એમ કહે છે. ઇંદ્રે તેને તેમ કરતાં લાંબા વખત અઠકાવ્યા, પરંતુ કૃષ્ણુની સહાયતાથી તેણું પાતાની ઇચ્છા સફળ કરી.

પિતરાની પાસે મૃતકને માકલીદે, એવી અગ્તિને પ્રાર્થના.

હિં કરતાનની સંસ્કૃતિ. પૃ. ૧૫ થી

<sup>34</sup> કિ અગિ ? આ શબને સરમસાત કર નહિ, તેને દુઃખ આપ નહિ, તેની ત્વચા કે દેહને છેદ નહિ. હે વન્હિ ? તેનું શરીર તારી ઉષ્મામાં બલી બવ કે તરત અમારા પિતૃષ્માન સ્થાનમાં તેને માકલ. " ( મં. ૧૦, ૧૬-૧ )

આ ધ્યશ્નિના સંખંધે કિંચિત્ મારા વિચાર---

વેદામાં પહેલ વહેલી અગ્નિની સ્તુતિ કરવામાં અવી છે. અને એક ઇંદ્ર ચિનાય બીજી બધા દેવે એને સ્તુતિએ વધારે ગવઇ-કારણ એવું કલ્પવામાં આવ્યું કે-નિર્જવ લાકડામાંથી આ પ્રાણીની ઉત્પત્તિ, વળી જેવાથો ઉત્પત્તિ તેનાજ નાશ કરવાર, આ કુદરતી બનાવ જોઇ ઝદષિએા આશ્ચર્યમાં મગ્ન થતા, **અશ્વિત્ કરવા વ્યુપ્ય વ**લ્યાયા. અને તે પ્રમાણે પોતે ભદ્રિક ભાવે લખતા પ**ણ ગયા. પરંતું ઉત્પત્ન કરેલી વસ્તુંતું કે મ**તિપાદન કરેલી વતુનું મહત્વ દુનીયામાં કાયમ રહેતું હોય તાજ તેના ઉત્પાદ કેનું કે પ્રતિપાદન કરેલી વતુનું મહત્વ રહે. જ્યારે આપણે આજે અગ્નિ દેવનું અહત્વ નહિ જેવું દેખી રહયાછિએ તેના પછી તેના પ્રતિપાદકોનું મહત્વ કેવી રીતે ટકી રહે ?

એવી રીતે આ એક અઞ્નિનાજ સંબંધે બન્યું છે તેમ નથી પરંતુ વેઢના સમયમાં અનેક વિષયામાં તેલું બનેલું અપણા જેવામાં આવે છે જીવાકે વેઠામાં પ્રતિપાજન કરેલા ચગ્ન સાગાદિકનું મહત્વ દુનોયામાં, ઇંદ્ર વરૂણુ આદિ દેવાનું મહત્વ પણ જીવા કેટલું રહેલું છે ? પ્રકરણ ૩૧ મું. ૮ મા સૈકાથી કુમારિસ વ્યાલતો ધર્મ વેદાના નથી. ૧૨૫

આવી રીતે તે તે પકાર્શોનું મહત્વ એાછું ચવામાં પર કારણ જેતાં તે તેના પ્રતિપાકકોની ખામીને લીધેજ અનેલું છે એવે બિચાર કરવા તેજ વિશેષ પ્રશસ્ત છે એમ મારૂ માનવું થાય છે.

કુમારીલ ભટ્ટ અને શંકરાચાર્ય છે. સ. ના ૮ મા ૬ મા સેકામાં થયા. હિંદલેહિમા ડુકેા ઇતિહાસ. સને ૧૮૮૬ ની બીજી આવૃત્તિ.

ડાકતર હટર કૃત અંગ્રેજી પુસ્તકનુ ગુજરાતી. તેમાંથી લીધેલા ઉતારા. પૃ. ૧૦૩ માં—પહેલા આચાર્ય કુમારિત્લ બિહારના પવિત્ર પ્રાદ્દાછુ હતા. ઇસ્વાસનના આઠમા સૈકામાં તેણું ઉપદેશ કરવા માંડચ્રે.—

પૃ. ૧૦૬ – શંકરાચાર્ય ઇ. સનના ૬ મા સૈઠા ૦૦૦ એમના જન્મ મલબાર દેશમાં થયા હતા......તેમને પ્રાદ્ધણાના વેદાંત મતને તેતું છેલ્લું ફ્ર આપ્યું અને લાેક પ્રિય કરી પ્રજા ધર્મ બતાવ્યા. ૮ મા કે ૬ મા સૈકામાં તેમના ડુકા લવ પુરા થયા પછી–પ્રત્યેક નવા હિંદુ પંચને સગુણ ઇવ્ધરની સ્થાપનાથી આરંભ કરવા પડે છે. એ કહેવું લાગ્યે અતિશ્યોક્તિ કહેવાય.

પૃ. ૧૦૭- - હિંદુ મતને ધર્મના આધાર......જેમ હિંદના લાેકની અનેક જાતા પરથી વાતા બની તેમ વેદના જૂના સાદા માર્ગ-પુદ્ધના શાંત મત અને અનાર્ય લાેકાના ભયાનક વિધિએા કુલડીમાં ગલાઇ, તેમાંના મૂલ્યવાન ધાતુ અને મેલના મિશ્રથ સ્સના હિંદુ દેવે બન્યા.

બૌદ્ધ ધર્મની અસર—બાદ્ધ મતે હિંદુ મતમાં પાતાના દાન ધર્મના ઉદ્ધાર ઉત્સાહ સુકરોા. એટલુંજ નદી પછ્યુ પાતાનાં ઘણાંક ધર્મનાં ખાતાં તથા રિવાનો તેને માટે રહેવા દીઘાં. ા

પૃ. ૧૦૮--ખંગાલાનાે રાજે દ્રલાલ મિત્ર નામે માટા પંડિત ભાતે વૈષ્ણવ છે તાે પણ માને છે કે-જગન્નાથનાં સ્થાત્સન બોદ્ધ ધર્મના કાેઇ વરધાડાની પાછલ રહેલી નિશાણી છે.

હિંદ મતે પોલાના ઘણાક આધાર જાને ચહિક ક્રિમા હિંદના અનાર્ય લેાક પાસેથી પણ લીધાં છે-લાકડાંનાં ડુઠાંની, અર્થુઘડ પથ્થરતી, અને ઝાડની પૂજા તેમની લરફથી આવેલો છે.

્બંગાલના માધ્યુયા લોકોના ખર્મ તા એમાં જ આવી રહ્યો છે.

| 125 |  |  | <b>,</b> • ;* | ્રહ્તત્વવયીમીમાંસા. |  | 2 |  | ્ ્યાંડ ૨ |
|-----|--|--|---------------|---------------------|--|---|--|-----------|
|-----|--|--|---------------|---------------------|--|---|--|-----------|

્હિંક વલવાનના કલિહાસ કર્લા નમંદાશંકર મહેલા પૂરાર્થ પ્રકાશક કીંગલાલતવિભાવનદાન પ્રારંભ ચીએ આસિ સેકેટરી, અમદાવાદ પંહેલી આવૃતિ, સંવત ૧૯૮૦.

સં. ૧૯૭૯ ના માઘ માસના વસંતમાં પ્રોફેસર આનંદ શંકર આપુલાઇ ધુવ એક અંબેજી તત્ત્વશાનમાં ઇતિહાસનું વિવેચન કરતાં પ્રસ્તાવના-પૃ. ૧૭ માં. સારતવર્ષની ત્રણ, નદીઓ--ખરી રીતે શ્રી કૃષ્ણ ચંદ્ર, શ્રી ગૌતસ, શ્રી મહાવીર. એ ત્રણ મૂલ સ્થાનમાંથી લગી છે. અને ત્યાં સુધીજ આપણી માનુષી અથવા પૌર્ષય ઇતિહાસ, દુપ્ટિ પહોંચે છે. તે પહેલાની આપણી દુપ્ટિ ઇતિહાસ રૂપના નથી.

પરંતું-અપોરૂષેય-" શબ્દ બ્રદ્ધ " ની ઝાંખી છે. એ સ્પષ્ટ તત્ત્વ કબ્ટિ બ્રહ્મવિઓમી ઉઘડી છે એમ કહેવામાં અપાતતઃ વિશાધ જણાશે પછુ ધરતુસ્થિ-લિથી લધાવી લેમાં જેવે નિર્ણય છે.

ં જ્યારે શ્રી કૃષ્ણના કુટિલ રાજ્ય વ્યવકારવાળા જીવનમાં તેમની સત્ય જ્ઞાન દર્ષિ અનવિત રહી હતા ત્યારે શ્રી ગૌતમની અને શ્રી મહાવીરની તત્વ દાષ્ટ વૈસગ્ય અને ત્યાંગ ઉપર લાર મુકનારી છે.

ં છે. મિર્જેસિના સ્વેર્કપના સહસ્ય જ્ઞાન સાથે નિવૃત્તિ એપર જી દુષ્ણુને ધર્મી પરેશ છે: 'સ્પાર્ટ' નિવૃત્તિ પર જેવું' અવિશ્રિત્ર ગીતમ 'બેને વ્યહાવારના પંમી-પરેશ છે: ' બાલ્ટને હે તેને મિટેનર કે સિન્દિ કે સ્વત્ર કે તે બન્દ તેન

ઇતિહાસ કાલના પ્રાદ્દાણ ધર્મ, બીર્ડ ધર્મ, અને જૈને ધર્મ પ્રવર્ત્તક રાજે જિએ હતા એટલું જ નહી પ્રસ્તુ સાંચન ક્ષેણુ પણ વધુમાં લગ્નલગ મળતી છે-પ્રાદ્દાણ ધર્મનકર્મ ઉપ્રસના અને સાન અથવા ક્રમ ચાગ, લકિલ ચાગ, અને શાન ચાગને સાધન રૂપે લે છે.

્ ં પંગોહ પ્રેમે <del>કે</del>ક્ષિલ્ડાય**માર્થિ, અને પ્રેજ્ઞાનો સાધન**ે રૂપે સ્વીકાર કરે છે. અને જૈન ધર્મટે—ફ્રાં**બ્ર**ુઆર્ટ્સ અને ચારિયને ક્રાપન ક્રપે સ્વીકાર્શ્વે. આ ઉ

એજ પ્રસ્તાવના પૃ. ૯ માં-તત્વજ્ઞાનની આ ભિન્ન પ્રસ્થાન જે શિણાં આ ગંગા, યસુના, અને સમસ્વતી વડે ઉત્પ્રન્ન સમેલી નિલેણી છે જે છે-૧ પ્રાદ્ય છુ કરા નની શ્રેષ્ઠ્રિ ૨ બીહ દર્શનની દ્રાષ્ટ્રિ, ૩ આહેત કરા નની શ્રેષ્ટ્રિ. ચાં ગણ ભિન્ન પ્રવાહમાળી નદીઓ છતાં ભારત વર્ષના ઉચા નીચા સર્વ પ્રદેશોને પાલન કરંતી બહાપિ ચાલે છે. જેવી રીતે સુંદર સીની વેથ્કી ત્રણ વનલથી ગુંચાય છે ત્યારે તેના મસ્તકને શાભા આપે છે અને હઠા સઠીયાં સીંદવર્ગે સબવે છે તે પ્રાદ્યણેના, બીહ્સેના, અને જેનોના વિચારોના જેએ સપ્રમંથ કરી જાણતા બથી તેને મારી અલ્પમતિ તત્વજ્ઞાન કહી શકતી નથી પરંતુ ધર્મા ઘ કહે છે.

હિંદવત્વગ્રાનના ઇતિહાસ. લેખક નમેદાશ કર મહેતા.

જૈન દર્શનના લેખમાં તેમને સુધારી કવવાની સૂચના--

(૧) પૃ ૧૯૯ માં મે એમના ( તેઓના ) ધર્મ સઝાસય ઘણુ પ્રાચીન છે. તેમના આદ્ય લીચ કર ઝાબબદેવજીએ પોલાના યુત્ર સસ્લમ ચંદ્રવર્સા વ્યાસન આપી, સંસાર ધર્મનો ત્યાગ કરી, સિદ્ધપદને મેલુલ્શું હતું. તેમના ત્યાર પછીના આવીશ લીચ કરો સંબંધની પ્રમાણવાળી ઐતિહાસિક માહિલી મળી આવલી નથી. "

આવીશ તીર્થ કરોના ઇતિહાસ નથી એ ભૂલ છે. ચાવીશ તીર્થ કરોના અને તેમના સમય ના ચએલા બાર ચકવતી ચોનો, તથા વાસદેવાદિકનાં નવત્રિ-કાના ઇતિહાસ ક્રમવાર દિશામાંત્ર તેા અમારા આ પુસ્ત કથી, વિશેષ ત્રિષ્બિ શલાકા પુરૂષ અસ્થિદિશી બેઇ શકાશે.

(૨) પૃ. ૧૯૦ માં-" વર્ષમાનને સર્વે પ્રકારની લોકિક અલોકિક કેલ-વથી આપવામાં આવી હલી, "

વર્ષમાનને કેલવણી આપવામાં આવી હતી એ વાત જૈનોની માન્યતાથી સર્વથા વિરૂદ્ધ છે. તીર્થ કરાના જીવને પૂર્વ લવમાં જે ત્રણ જ્ઞાન હાય છે તે ત્રણે જ્ઞાન લઇને માતાના ગર્જમાં આવે છે, તેથી તેમને કાઇપછું 'પ્રકારની કેલવની લેવાની જરૂર, પડતી નથો. અને આજ સુધી પૂર્વ કાલમાં થઇ ગુએલા કાઇપણ તીર્થ કરે ફાઇપણ પ્રકારની કેલવણી લીધી નથી, તેમજ બવિષ્યકાલમાં જે તીર્થ કરો થશે તેમાંના કાઇ પણ તીર્થ કર કેલવણી લેશે પૂણ નહી.

આ એકજ માન્યવા સિવાય બીજી માન્યતા જૈનોમાં છેજ નહીં. કિંતુ તદ્દન સમસ્દિકાલના માત્રે, કે તદ્દન નિકૃષ્ટ કાલના ચાર્ગે इનિયાથી લુલાઇ ગેરોલા

| ૧૨૮ તત્ત્વત્રયી માંસા. | ખંડ ૨ |
|------------------------|-------|
|------------------------|-------|

બ્યલહારના માર્ચ કે ધર્મના માર્ગ જે પ્રથમના તીર્થ કરા થાય છે તે પોતાના ત્રણ જ્ઞાનના બલથી ગ્રહ્કશ્ધાવશ્થામાં પ્રથમ સામાન્યપણાથી બ્યવહારના માર્ગ લેકોને બતાવી રસ્તે પાંડે છે, ત્યાંથી જ દ્રનિયાના વ્યવહાર માર્ગ ચાલું થાય છે. પછી પોતે સર્વ સંગતા ત્યાગ કરી હીક્ષા ગ્રહણ કરે છે. પછી તપના બલથી સવ રાપણું પ્રાપ્ત કરી લોકોલોકનું સ્વરૂપ પોતે લાણે તે પછી લોકોને માક્ષના માર્ગ પણ બતાવે છે. તેથી જ તેઓ તીર્થ કરની પઠવી લાગવે છે પછી સર્વ કર્માથી સુક્ત થઇ માક્ષમાં લાય છે, ફરીથી આ દ્રનિયામાં આવતા નથી. તેનું જ નામ માક્ષ છે. પરંતુ માક્ષ રૂપે થએલા ઇશ્વર દ્રનિયાને લિપણ કરવા કે તેના નાશ કરવા વારં-વાર આવે છે એવી માન્યતા જૈનોની નથી. સુકત થએલા બથારે આ દ્રનિયામાં પાછે આવે ત્યારે તે સુકત્વજ શેના ?

પૂ. ૨૦૦ માં—-'' આ સંસારી જીવ વાળના અગ્ર લાગ જેવા ઝીણા છે, અને સુકૃત કશામાં અન'ત થાય છે. "

સંસારી જીવેલા કે માક્ષના જીવેલા અસંખ્યાતા પ્રદેશમાં કોઇ પશુ પ્રકારના કરક હાતા નથી. માત્ર સંસારી જીવેા સંક્રાેચ વિકાશના ધર્મવાળા અને અનંત સફ્લમ પરમાણુઓથી વિંટાએલા હાેય છે.

અને મુક્ત દશામાં કમધી સુક્ત (સૂક્ષ્મ પરમાણુઓના ૨૫શથી સુક્ત) નિર્મલ અને સ્થિર ભૂત હાય છે. તેથી ઉપરની કલ્પના જૈનસિદ્ધાંતથી વિરુદ્ધ છે.ા

પૃ. ૨૦૪ માં—સત્યદર્શનની વાસના જાગે પિચ્ચાતની સમે અને સત્ય દર્શનમાં પ્રીતિવાળા થાય તે સાસ્વાદન કહેવાય છે. "

તે સાસ્વાદન નથી પણ તેનું નામ-સમ્ય કત્વ છે. સમ્ય કત્વમાંથી મિચ્યા-ત્વમાં જતાં. વિસામા રૂપેજ આ સાસ્વાદન હોય છે આ લેખમાં પણ ગફલત યએલી છે.

્યુ. ૨૦૫ માં---'' પુદ્ગલ અમૃત્ત, બાકીનાં દ્રષ્યેા મૂર્ત્ત છે. "

આ પણ વિપરીલ લખાશું છે-દરય વસ્તુ માત્રને જૈનો ' યુદ્ગલ ' કહે છે તેથી તે પુદ્દગલજ મૂર્ત્ત છે, પણ તે અમૃત્ત નથી. બાર્કીનાં જે અદશ્ય મૃત્ત લખ્યાં છે તેજ અમૃત્ત છે.

્યુ. ૨૦૬ માં—" પુદ્દગલોના જવા, માવવાથી સ્કંધ સ્થયવા અવયવીમાં જો કે પરિણામા સથવા દેવસાવા શાય છે અને તેમાં કેટલાક ગુણા લાય છે અને

પ્રકરણ ૩૨ું મું. હાલમાં ચાલતા વૈઠિક ધર્મ તે જેનોના વિકાર. ૧૨૯

કેટલાક નવા આવે છે. તેા પણ સમાન રૂપતાને લીધે તે એક વ્યક્તિ રૂપે અનુસવાય છે. "

આ લેખ તદ્દન સંબંધ વિનાના છે તેથી સમાલાચનાને ચાગ્ય જ નથી.

જૈનલ્લ ધામાં આ દુનીયા અનાદિકાલની પ્રવાદ્ધથી ચાલતી આવેલી બતાવી છે. તેમાં વીશ કાટા કાટિ સાબરાષમ વર્ષોના પ્રમાણવાલું એક કાલચક બતાવેલું છે. તેવાં કાલચકો અનંતાં થઇ ગયાં અને ભવિષ્યમાં પણ તેવાં થયા કરવાનાં એ કાલચક્રમાં-ક્રમે કરીને હાનિને પ્રાપ્ત થતા કાલ તે અવસર્ષિ બીના અને વૃદ્ધિને પ્રાપ્ત થતા કાલ તે ઉત્સાર્પ બીના. આ બન્ને લાંબા લાંબા પ્રમાણવાળા કાલના છ છ વિભાગા મેલવતાં ૧૨ વિભાગા થાય છે, તેનું સ્વરૂપ જૈન દૃષ્ટિ એ જગત નામના પ્રકરણમાં બતાવી દીધેલું ફરીથી વિચારવાની ભલામણ કરું છું.

જેમ-વર્ષમાં છ છ ઝાલુઓ અથવા શીયાલાે, ઉનાલાે. અને વર્ષા ઝાલુ ચાલ્યા કરે છે તેમ આ કાલક્રમ પણુ ચાલ્યાજ કરે છે. આ બન્ને કાલના છ છ વિભાગમાં એક નિયમિત કાલમાં-૨૪ તીર્થ કરો, ૧૨ ચક્રવર્તીઓ, અને વાસુ-દેવાદિકનાં નવત્રિક મલી ૬૩ શકલા પુરુષેા દરેક અવસર્પિણીમાં અને ઉત્સર્પિ-શીમાં થયાજ કરે છે.

વખતા વખત ભૂલાતા ધર્મને જાગૃતિમાં લાવનાર, અલૌકોઠિક મહાપુ-રુષા, સર્વત્ત પછું મેલબ્યા પછી કેવલ સ્વ-પરનું કલ્યાજીજ કરવાવાળા તે તીર્થ-કરા ગણાય છે. તે આ અવસર્પિજીમાં શ્રી ઝષભદેવથી લઇને શ્રી મહાવીર સુધી ૨૪ જ થયા છે અને એક કાલમાં ચાવીશજ થાય એવા અનાદિના નિયમ છે. પણુ વ્યક્તિઓ સર્વે ભુદી ભુદ્દી જ હાેય છે. એજ નિયમને અંગીકાર કરી લણુ મતવાળાઓએ પોત પાતાના મતમાં ૨૪ મહા પુરુષા કલ્પેલા છે. એટલુ જ નહી પગુ વૈદિકાના પુરાણુકારાએ એક જ વિષ્ણુના ૨૪ અવતારા કલ્પ્યા અને યહેલા શ્રી ઝપલદેવને આઠમા આવતાર રૂપે કલ્પી પરમહંસના માર્ગ બતાવનારાજ લખીને બતાબ્યા છે.

ઇતિવૈદિક-વરૂણ, અશિ. કુમારિલ આદિના વિચાર ખંડબીજે પ્રકરણ ૩૧મું.

### પ્રકરણ ૩૨ મું.

તેજ પ્રમાણે આ અવસર્પિણીમાં-ભરત, સગર થી લઇને પ્રદ્ભાદત્ત સુધી ૧૨ ચક્રવર્લીઓ જે થયા છે તે છએ ખંડના સ્વામી બન્યા છે. એમના સંબધ વૈદિકોએ ભરત, સગર આદિ બે ચારને રાજાઓ તરીકે લખી ગાટાલાવાલી દીધા છે. જેમને પૂર્વ પુષ્ટયના ચાેગથી અલીકિક શક્તિ ધરાવનારી ૧૪ વસ્તુઓ આવીને મલે છે તેજ ચક્રવર્તી થઇ શકે છે. તેનાં નામ અને સ્વરૂપ--

| 930 | · · · · · · | chi | વત્રયી–મીમાંસા. | ્ખંડ ૨ |
|-----|-------------|-----|-----------------|--------|
|     |             |     |                 |        |

પ્રથવચન સારોહાર પૃ. ૪૫૪ માં, જીવે ૨૧૨ સું હાર---

१ सेणावइ, २ गाहावइ, ३ पुरोहि ४ गय-५ तुरय-६ वद्धइ-७ इथ्थी । ८ चक्कं, ९ छत्रं, १० चामं, ११ मणि-१२क गिणे-१३ खग्ग-१४ दंडो या २२०१

ભાવાર્થ---પ્રથમ સેનાપતિ-સર્વ સેનામાં મુખ્ય, જ્યાં ચકવતી ન જાય ત્યાં તે ખંડ સેનાપતિ સાધ્ય કરે. ચક્રવર્તાં નાં ખડગ પ્રમુખ હથીયાર ઝાલે. અશ્વ રત્ન ઉપર ચઢ ઇત્યાદિ કામ સેના પતિનાં બાહાવાં ૧. બીજો ગાથા પતિ તે ક્રીટબિક સમસ્ત સેનામાં જે ધાન, ઘુત પ્રસુખ વસ્તુ તે તેના સ્વાધીનમાં રહે, તે ચક્રવર્તીના હુકમથી સર્વેને આપે એ કાઠારી સ્થાન કે જાણવા ર, ત્રિએ પુરાહિત તે શાંતિ કર્મ ચકવતીંને જે કરવું હોય તે કરે તેથી સંમન્ત વિઘ્ન ઉપશમ પાંમે, ૩, ચાલુ ગજરત્ન--તે તમિસા ગુફા-ખંડ પ્રયાત ગુફામાં પેસવાનું કામ પડે તેવારે ગજરત્નના કુંભ સ્થલે મણિરતને આંધે, બીજો પણ તેના ઉપર ચઢીં શકે ૪, પાંચમું -આ જારતને જે વખતે ગુકાનાં બારશે જાય તે વખતે કમાડ ખડકાવે ને તરતજ બારચાજન સુધી પાછલે પગે પાછેા કરે. બીજો અશ્વ હાય તાે ધગધગતી ગુફાની બાકથી બલી મરે, જેમ કવિમ અશ્વ રતને કરી કાણીક રાજા ત્રલ ખંડ સાધીને ગુફાના બારણે બલી મુઓ, તેથી કત્રિમ રત્ના કામ ન લાગે. છઠાે વાર્દ્ધિ કરત્ન-તે સૂત્રધારનું કામકરનાર ઉન્મગ્ન જલા, નિમગ્ન જલા નામા નદી તે ગુફામાં જાતાં આડી આવે ત્યાં પુલ ગાંધે, તેમજ બીજાં પણ ગૃહ નગરાદિ કરવાને સમર્થ પ્રવૃત્તિ કરે. સાતમું સ્તી રત્ન તે ચક્રવર્ીીના શગીર સાથે સંભાગના કામમાં આવે, પણ બીજી સો તના પરાકમને સહન કરી શકે નહી અને બીજો ભાગ કરવા જતાં નાશ પામે. બીજી ચાસઠ હજાર અંતે ઉર તથા સવાલાખ પીંડ વિલાસણી તેની સાથે વૈક્રિય શરીરે સંભાગ કરે. એ સાત પંચે દ્રિય રત્ન જાણવા.

હવે ७ એકેંદ્રિય કહે છે-આઠમું ચક્ર તે એક વામ પ્રમાણ એટલે બન્ને બાહુના પ્રસારણ જેટલું, એક હજાર યક્ષથો અધિષ્ટિત, સર્વ શત્રુ નિવારક અને સર્વ વાંછિત કારક, એવું એ ચક્ર રત્ન જાણુવું ૮, નવમું છત્ર રત્ત પણ એક વામ પ્રમાણ, દસમું-ચર્મ્મ રત્ન તે બે હોધ પ્રમાણવાળું હોય છે. છત્રરત્નના અધા ભાગે ચર્મ્મ રત્ન એ બન્ને ચક્રવર્તીના હાથ સ્પર્શથી બારયાજન સુધી વિસ્તાર પાંમે, અને તેમાં ચર્મ્મ રત્ન ઉપર પહેલા પહારે વાવેળી શાલી (ડાંગર) પાછલા પહારે જમે એ ચર્મ્મ રત્નના મહિમા હાય છે. ૯-૧૦, અગીઆરનું

× આ ૧૪ રત્નાની ઉત્પત્તિના સંબંધે-જીવે પ્રકરશ ૧૦ સું પ્ ૧૨૭ સું.

પ્રક્રસ્સુ હર સું. જેને ૧૪ સત્ના સ્માવી મળે તેજ ચક્રવર્તી ૧૩૧

મણિરત્ન તે ચાર અંગ્રેલ લાંભુ અને બે અંગ્રેલ પહેાળું વેડ્ય રત્નમય લ્પર ત્રણ હાસ અને નીચે છ હાંસ, હાય છે તે છત્ર અને ચર્મ્મ રત્નના મધ્ય છત્રના તૂબે મુકેલા માર યેજન સુધી સેનામાં પ્રકાશ આપે, અને સુકામાં પ્રવેશ કરતાં ત્રજસ્તના કુંબ સ્થલે મુકેલા પ્રકાશ આપે અને તીર્ય અ અને મનુષ્યના કરેલા ઉપદ્રવને દ્રર કરે અને સર્વ રાગ્રોનો પણ નાશ કરે અને કાને બાંધેલા સંગ્રા-મમાં જય અપાવે, સકા અવસ્થિત યોવન સખે ૧૧, બારમું કાંગણી રત્ન આઠ સૌવર્ણિક પ્રમાણ, સમચતુરસ, વિષાપહારી, જ્યાં સૂર્ય ચંદ્રની પ્રભા પસાર ન કર ત્યાં ગુફા માંહે એ પ્રકાશ કરે છે, વળો ચકવર્તી ઓગણ પચ્ચાસ મંડલ કરે છે તે જ્યાં સુધી ચકવર્તી રહે ત્યાં સુધી રહે. તેરમું પ્રાડગ રત તે બત્રીશ અં-ગુલના પ્રમાણવાણુ હોય. ૧૩, ચઉદસુ દર સ્તન તે એક બામ પ્રમાણ તે મહા ચત્નથી વાપર્યો હોય તો હતાર યોજન સુધી ઉઠા બ્રથ અને ભૂમિકાતું વિદારણ કરે એ સલે મહી ૧૪ સ્તન જાણવાં. તે એકેક હજાર યક્ષથી અધિષ્ટિત હોય છે.

પૂર્વ પુષ્યના ચાેગથી અગાધ શક્તિવાળાં ૧૪ રત્ને આવી મલતાં, છ અંડ રાજ્યના ભાેકતા ચક્રવર્તી બણાય છે. તે પ્રમાણે ૭ રત્ના આવી મલતાં અખાંડેત પણે ત્રણ ખંડ રાજ્યના ભાેગ કરનાર વાસુદેવ રૂપે ગણાય છે તે સાત સ્તના નીચે સુજબ છે—

चकं १ खग्गं २ च धणू ३ मणिय ४ माखा ५ तहा गया ६ संखो ए ए सचउ रयणा सब्बेंसिं वासुदेवाणं ॥ २२९ я

ભાવાર્થ અને એક ચક્ર અને બીજાં ખડગ, આ બે પ્રસિદ્ધ છે. ત્રિજાં આરંબ ધતુષ, અને ચાેલુ મણી, પાંચમી માળા તે આભરણ વિરોધ, છઠી ગદા કોંમુકકી નામે, સાતમા પાંચ જન્ય શ'ખ, તેની ધ્વની બાર ચાેજન સુધી થાય એ સાત રત્ના સર્વ નાસુદેવાને હોય છે તેથીજ તેઓ પાસુદેવ તરીકે ગણાય છે.

मूलं---चक्कं, छत्तं, दंडं तिन्नि वि पयाई वामसित्ताई । चम्मं दुइध्थदीई वभीसं अंगुलाइ असी ॥२३०॥

> चउ रंगुलों मणी पुण, तस्सदं चेव होइ विध्यिन्नो ॥ चउ रंगुलप्यमाणा सुवन्नवरकागिणी नेया॥ २३१ ॥

આ બે ગાયા ૧૪ રત્નના પ્રમાણની છે તે પ્રમાણુ પૂર્વે કહી બતાવ્યું છે તેથી અહીં ફરીથી કહેવાની જરૂર નથી. અને વાસુદેવના સાત રત્નના સંબંધે તેવું મહાત્મ્ય શાસાંતરથી બેઇ લેવાની બલામણુ કરીએ છિએ

ખંડ ૨

વૈક્રિકેાએ ચક્રવર્તાંના ૧૪ રત્નામાં કરેલી કલ્પના—કાવ્યં-

. लक्ष्मी: १. कौस्तम २ पारिजातक ३ सुरा ४ धम्वंतरि ५ खंद्रमाः गावः कामद्या ५ सुरेश्वर गजो ८ रंगादिदेवांगनाः ९ हे अश्वः सतमुखो १० सुधा ११ हरि धनुष् १२ शंखो १३ विषं चांबुधेः रत्नानि चतुईश प्रतिदिनं कुर्यात सदा मंगळं ॥ १ ॥

ભાવાર્થ--૧ લક્ષ્મી, ૧ કૌરતભ મશ્રિ, ૩ પારિજાતક (કલ્પવૃક્ષ), ૪ સુરા (મહિરા), પંધન્વ તરિ વૈદ્ય, ૬ ચંદ્રમા, ૭ કામધેનુ ગાય, ૮ ઇંદ્રનેા હાથી, ૯ રંભાદિ દેવાંગનાએા, ૧૦ સાત મુખવાળા દેડા, ૧૧ અમૃત, ૧૨ હરિ ધનુષ, ૧૩ શંખ, ૧૪ વિષ (ઝેર) આ ૧૪ રત્નાે મંગલ કરવાવાળાં વૈદિકામાં પ્રસિદ્ધ છે.

પ્રદ્ધાએ આ બધી સષ્ટિની રચના કરી, એ વત અનાદિના વેદેામાં, પ્રાદ્ધ ગ્રંથામાં, ઉપનિષદેામાં અને છેવટ પુરાણે। સુધી લખાઇ, તેમાં દેવ દાનવે ને વિરાધી થયાનું લખીને અતાવ્યું છતાં અન્ને ભેગા થઇને મેરૂ પર્વત ઉઠાવીને લાવ્યા. અને અનાદિના એક જ વિષ્ણુ ભગવાન કે જે જગલનો વારં વાર ઉદ્ધાર કરવા-વાળા, તે કાચબાનું સ્વરૂપ ધારણ કરોને હસુદ્રના તલીએ જઇને બેઠા, તેમની પીઠ ઉપર મેરૂ ગાેઠવ્યા, પછી શેષનાગને પકડી લાવી તેનાં નેત્રાં બનાવ્યાં. પછી અના-દિકાલના જે એક પ્રદ્યા હતા તે અને બીજા મહાદેવજી અને પછી બધાએ દેવ દાનવોએ ભેગા મલીને પેલા મેરને વલાના ના રવાઇયાની પેઠે ફેરબ્યાે અને લપર અતાવેલાં ૧૪ રત્ના બહાર કાઢયાં.

તે ૧૪ રત્નામાંથી-લક્ષ્મી, કૌસ્તુગ્રમણિ, ધનુષ અને શંખ આ ચાર ચીંજો વિષ્ણુએ લીધી એમ વૈદિકે માનતા હાય, એમ હું અનુમાન કરૂં છું, અને કલ્પવૃક્ષ, સંદ્રમા, હાથી, સાલમુખના દાંડા, રંભાદિ દેવાંગનાઓ, અને અમૃત આ છ ચીંજો દેવ કાનવા એ લઇને વેંહચી લીધી એમ માન્યતા થઇ હાય. અને જે સાતમ જેર ( વિષ, ) તે મહાદેવજી લઇ ને રાજી થયા એ વાત તા પ્રસિદ્ધ છે. એકદરે ૧૧ રત્ના થયાં પરંતુ × મદિસ, ધન્વંતરિ વૈદ્ય અને કામધેનું આ ત્રણ રત્ના સ્વતંત્ર પછે રહ્યાં કે કાંઇ એ લઇ લીધાં તેના સંબંધે હું કાંઇ અનુમાન કરી શકયાે નથી કાેઇ પંડિત બતાવશે તાે વિચારીશું.

× આર્યોના તહેવારોના ઇતિહાસ પૃ. ૧૫૧ માં—લખ્યું છે કે—

" દેવે!એ સમદ્ર મંચન કરીને અનેક રત્ના પેઠા કર્યાં, તેમાં સુરા પગ્ર હતી, દેવે!એ તેનું સેવન કર્યું, દૈત્યોએ તેને ા સ્તીકાર કર્યો નહીં—આ ઉપરથી ' સુરા ' ગ્રહણ કરનારા દેવ અથવા અદિંતિના વ શજ ' સુર ' એ નામથી પ્રસિદ્ધ થયા, સુરા ન પ્રદુણ કરતારા દૈત્ય–અસુર એ નામથી પ્રસિદ્ધ થયા. એ સ'બંધી રામાયણમાં શ્લેષ્ક મલી આવે છે.

૧૩૨

#### પ્રકરણ ૩૨ મું. વૈદિકોમાં સમુદ્ર મધનથી ૧૪ રત્ના, ૧૩૩

**ચ્યા ચક્રવર્તાના ૧૪ રત્નામાં ઉદ્**ભવતા મારા વિચારા---

વૈદિકેાએ વાસુદેવના સંબંધે-જૈનોના ઇતિહાસને ગ્રહેણ કરી, ઉધા છતા લેખા લખ્યા છે. તે મારા પૂર્વના લેખથી આપ સજ્જના બેધ શકશા અને સત્યા સત્યના વિચાર પણ કરી શકશા એવી મને ખાતરી છે. પરંતુ ચકવર્તીઓ પણ ૧૨ થયા છે. તેમના સંબંધે કેાઇ ખાસ લેખ લખાએલાે પુરાણેામાં જનાતા નથી, ખાસ શ્રો ઝષબદેવના પુત્ર ભરત પહેલા ચકવર્તી થયા છે તેમને જડભરતના નામથી બહેર કર્યા છે. બીજા સાઠ હજાર પુત્રના પિતા સગર ચકવર્તીને એક રાજા તરીકે પ્રેસિદ્ધિમાં સુકયા છે. ઉપર બતાવેલાં ૧૪ રત્ના ચકવર્તીના પુણ્ય બલથા તે તે સમયમાં ઉત્પન્ન થએલાં તેમને આવીને મલે છે. જેમકે અકબરનાં ગણાતાં નવ રત્ન, વિકટારીયાના પુણ્ય યાગથી ભરૂચ આદિના પુલના બાંધવાવાળા કારી-ગરા, પથ્થરના કાઇલા, ઘાસલેટના કુવા આદિ મલી આવ્યું તેમ ૧૪ રત્ના મલ્યા પછીથીજ તે ચકવર્તી બને છે.

પરંતુ વૈદિકેાએ ચક્રવર્લીઓનાં કાર્યક્રમ ઉડાવી દઇને તેમના સંબંધવાળાં ૧૪ રત્નેઃનો સંખ્યા ને ગ્રહણકરી, તેના નામાદિકમાં ફેરફાર કરી, સમુદ્રના મંચનથી ઉત્પન્ન થએલાં લખીને બલાવ્યાં. પરંતુ લક્ષમી, ધન્વંતરી, આય, હાથો, દેવાંગના અને ધાેડો સમુદ્રના મંચનથી ઠેવી રીને ઉત્પન્ન થઇ ગયાં ? અને મેરૂ પર્વતના જપાટા લાગતાં જીવતાં ભાગતાં બહાર કેવી રીતે આવ્યાં ? વિષ્ણુએ આ ચાલતા ચાર યુગના દશ અવતાર ધારણ કર્યા, તેમાં કછપ બીજે છે, તે સમુદ્રના તલીએ જઇ બેઠા પછી આ ૧૪ રત્ના બહાર ઠાઢયાં અને ચંદ્રમા પણ તે વખતે બહાર આવેયો તેના પહેલાં અનેક સુગા વહી ગયા તેમાં શું અધારૂજ હતું ? ૨૪ અવતારામાં ચઉદમાં અવતાર ધાન્ય ધન્યંતરિના છે. તે કથા અને આ ૧૪ રત્નામાના કથા ?

સીતાના સ્વયંવર મંડપમાં ૭ મા અવતાર રામચંદ્રે ધનુષના ડુકડા કર્યાં, ૬ ઠા∽અવતાર પરશુસમે માેઠી ઝકકા ઝકકી કરી તે પાતે પાતાના સ્વરૂપને કેવી રીતે ભૂલી ગયા? સમુદ્રના મંથન પછી જે રત્ન ધનુષ રૂપે બહાર આવ્યું તે ધનુંષ્ કે કાેઇ બોજી ?

શ્રી કૃષ્ણજીની પાસે–લમી, મણિ, ધતુંષ્ શંખ એ વસ્તુઓ હતી તે સમુદ્રના મંથન પછી બહાર કાઢેવી હતી તે કે કાેઇ બીજી ?

આ ખધા મારા લેખના વિચાર કરી સત્યનિષ્ઠાથી યથાર્થ રૂપે જે સત્ય લાગે તે બહાર પાડવાની ભલામણુ કરૂં છું. સજજને ! આપણા હિંદુઓના વેદાદિક શાસ્ત્રોમાં આ સ્ટિની રચના કરવાવાળા તે ઘણાએ દેવે થઇ ગએલા મનાયા છે, અને લખાઇ પણ ગયા છે તે તે તેમાં એ પણ સાંભલ્યાજ હશે. તેમજ યુગ યુગમાં અવતાર લઇ દુષ્ટોના નારાક અને સજજનાના ઉદ્ધારકતા ખાસ વિષ્ણું ભગવાન જ થએલા અને થવાના સાંભળીએ છીએ. અને માન્ય એવી ગીતામાં તે વિષ્ણુ ભગવાન પોતે જ તેમ કરવાના દાવા કરી રહ્યા છે. પણ આ માર્ક ડેય પુરાણુ બેતાં તા શક્તિ દેવી જ એ વાતના દાવા કરતા જણાવી છે. તા હવે વિચારવાનું કે-સજજના ના ઉદ્ધાર કરવા અને દુષ્ટોના નાશ કરવા આ દુનીયામાં વારંવાર દેવી આવતી હશે કે ગીતામાં બતાવેલા વિષ્ણુ ભગવાન આ વિષયમાં આપણે હવે ન્યાય કાણી પાસે માગવા ! જુવા નીચના લેખ--

તત્ત્વત્રથી –મીંગાંસા,

આવેશના તહેવારાના ઇતિહાસ-પૃ ૪૨૩ માં-

"માર્ક ડેય પુરાણમાં દેવી મહાત્મ્યમાં કહેલું છે કે-જગતમાં જ્યારે તામસી અને કૂર વૃત્તિના લોકો પ્રબળ થઇને-સાત્વિક, ઉદાર અને શાંતચિત્ત લોકોને ત્રાસ આપે છે, ત્યારે તેમના હાથથી સજજના ને છેાડાવીને તેમને ફરીથી સુખાસન પર બેસાડવા માટે પરમ સમર્થ એવી શકિત દેવી વારવાર અવ-તાર ગ્રહ્ણ કરે છે. દેવીના આવા અનેક અવતાર થયા છે. તેણે કરેલાં મહાન કૃત્યાની સ્તુતિ કરીને લકતજનાએ જ્યારે પાતાના અંતાકરણમાંના પ્રેમ અને આદર પ્રશંસાના શબ્દમાં બ્યક્ત કર્યો, ત્યારે એક વખતે દેવીએ એવું અભય વચન આપ્યું કે-" અહાે ભકત " હું તમારા સરંક્ષણ માટે સદૈવ તત્પર રહીશ. સંકટ સમએ અનન્ય ભાવથી મારે શરણ આવશા કે તરત હું પ્રગટ થઇને ( પૃ. ૪૨૪ થી ) લમને દુઃખ સુકત કરીશ હું તમારા ઊપર હમેશાં પ્રસન્ન રહું માટે દરેક આશ્વિન શુકલ પ્રતિપદાથી, નવ દિવસ ઘટ પૂજા, હાેમ હવન વગેરે વિધિઓથી મારૂં પૂજન કરજો. મારા ઊપર અચલ નિબ્દા રાખીને સંકટ સમયે જે મારી કરણા માગશે તેમના કલ્યાણુ માટે હું સદૈવ તત્પર રહીશ. " આ ઉપરથી નવરાત્ર પાલવાના સ્વાજ પ્રચલિત થયા. "

આ વિષયમાં જરા વિચાર કરી બેઇએ--દેવીએ કહ્યું કે-" અહેા ભકત ? હું તમારા ઉપર પ્રસન્ન રહું માટે આશ્વિન પ્રતિપકાથી નવ દિવસ ઘટ પુજા, હાેમ, હવન વગેરેથી મારું પૂજન કરબો. "

્રા વાલ માર્ક ડ જાયને દેવીએ કહે**લી** કે વ્યાસ ઝાયને ? કેમકે અઢાર પુરાણુના કર્લા વ્યાસ જણાવ્યા છે. આ નવરાત્રના સંગ**ંધ ભાવિષ્ય પુરાણ** 

્ખંડ ૨

# પ્રકરણ ૩૨ મું વૈદિકામાં ચાલતા વેદાના મૂલથી બગાડ. ૧૩૫

અધ્યાય. ૧૨૬ માં એવું જણાવવામાં આવ્યુ છે કે–આઠમની રાત્રે વેશ્યાદિકને! નાચ કરાવ્યા પછી નવમીના સવારમાં–સે!, પચ્ચાક્ષ, પચ્ચીશ, પાડા અથવા બકરાં ચઢાવે અને દારૂના ધડાથી પરમેશ્વરીનું તર્પણ કરે. આ અધર્મ હલકા લેાકાેમાં ચાલે છે, તાે શું પૌરાણિકાેએ મળીને ચલાવેલા છે કે લાેકામાં ચાલતી રૂઢીને ગ્રહણ કરી પૌરાણિકાેએ લખી વાળેલાે છે ? આના વિચાર સજ્જના જે કરી ળતાવે તે ખરા ?–

આર્ચોના તહેવારોનેા ઇતિહાસ પૃ. ૪૩૧ **થી** જુવેા---

" શાકતોના--બિલત્સ, કુર, અને કંટાલા ઉપજાવનારા વિધિએા, સરકારી કાયદાના બીકથી ગુપ્તપણે આલે છે. આ ઉપાસકાે--બ્રદ્ધાગુ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય, ગૂદ્ર અને કેટલા એક સ્લેછાના સમાવેશ છે. મંત્ર સામચ્ય થી પાતે અદ્લુત કૃત્યા કરી શકે છે એમ તેઓ લાકોને કહે છે અને છેતર પી ડીના ધંધા ઊપર નિર્વાહ ચલાવે છે. બંગાલાના " આઝા બ્રામ્હુણ કટ્ટર શાકત છે." कलौ चंडी विनायको चतुर्वर्गाय चडिका એલું કહે છે.

જે પ્રમાણે પ્રાચીન કાલમાં ગૌહ, જૈન વગેરે ધર્મનું પરિણામ-પ્રાચિત હિંદુ ધર્મ ઊપર થયું અને હાલ ખ્રિસ્તી ધર્મનું થાય છે, તેજ પ્રમાણે તંત્ર શાસનું વૈદિક ધર્મ ઊપર પરિણામ થયું. વેઠકાલ પછી ' પ્રામ્હણુ ' અસ્તિત્વમાં આવ્યાં તેજ વખતે મંત્રમાં શકિત છે એવી માન્યતા ફેલાઇ અને જુદાં જુદાં કર્મમાં જુદાં જુદાં કલો કહેવામાં આવ્યાં. તેજ પાયા ઉપર તંત્રકારાએ જુદા જુદા કર્મમાં જુદાં જુદાં કલો કહેવામાં આવ્યાં. તેજ પાયા ઉપર તંત્રકારાએ જુદા જુદા મંત્રોની રચના કરો. વૈદિકોને પણ એ મંત્ર પસંદ પડવાથી વૈદિક કર્માચરણમાં અનેક તાંત્રિક મંત્રોના સમાવેશ કરવામાં આવ્યા-સધ્યાના આસન વિધિ, સુદ્રા, તેમજ કુંડ મંડપના વિધિ, એ સર્વના ઉદયતંત્રમાંથી થયેલા છે. મહા રૂદ્ર વગેરે વૈદિક કર્મમાં પણ તાંત્રિક ભાગ છે. અને અલિદાન પણ તાંત્રિક છે......

આર્યોના આ પ્રમાણે તંત્ર માર્ગના સ્વીકાર કરવાતું કારણ એમ દેખાય છે કે, પ્રાચીન કાલમાં વિશ્વની ઉત્પતિના વિચાર કરવારા કેટલા એક તત્વજ્ઞાની-ઓએ પુરૂષ અને પ્રકૃતિ વિષે તર્ક કરેલા છે. ગીતામાં પણ તેના ઉલ્લેખ છે. તંત્રકારાએ પુરૂષ એ શિવ અને પ્રકૃતિ એ શકિત છે એવું પ્રતિપાદન કશું. વેદમાંના રૂદ્રની સાથે રૂદ્રાણી, લવાની, વગેરે કેટલાએકે સ્ત્રી વાચક શબ્દો પ્રચા-રમાં આવ્યા. આ શબ્દને છાજે એવી રીતે શકિતનું મહાભારત જેવા અત્યંત પૂજ્ય પ્રથમાં ઘુસાડી દીધા અને શ્રી કૃષ્ણુ તથા ચુધિષ્ઠીરે પણ શકિતનેવ ઘમાની છે એવુ બતાવ્યું.૦૦૦

| ીરફ 👘 😳 | તત્ત્વત્રયી−મીમાંસા. | ખંડ ૨ |
|---------|----------------------|-------|
|---------|----------------------|-------|

મુસાકરેલું બળું દાખી પ્રાણુ લેનારા લુંટારા પણુ એક પ્રકારના શાકલજ હતા. પૈરાણિક કાલમાં અનેક ધર્મ બ્રંથ અસ્તિત્વમાં આવ્યા. તેનું પરિણામ એ આવ્યું કે લાકમાં **ખરા જ્ઞાનના લાપ થ**યેા. અને સ્વાર્થી લોકોએ- તીર્થ-મહાત્મ્ય, ક્ષેત્ર મહાત્મ્ય, ધર્મ વિધિ, ઉપપુરાણાત્મક કથાઓ વગેરે ઉત્પન્ન કરી **લાકોને અધમ દશામાં** લાવી મુકયા. " આ પંડિતજીના પદ્ધાતાપ અચાવ્ય નથી ? કુપથ્યના સંબધે રાગી અધમ દશામાં આવી પડે તેમાં નવાઇ શી ?

હિંદુ ધર્મ તે હિંસા મિશ્રિત વેદ ધર્મ, જૈન બૌદ્ધના વિશેષ પરિચ-યમાં આવ્યા પછી તેમાં કિચિત સુધારા થયા. બાકી હિંદુ ધર્મમાં ભગાડા તા ઘણા લાંબા કાલથી ધુસી બેઠેલા હતા, તેમાં વળી તાંત્રિકાના અચાગ્ય વિચારા મળવાથી અગાડા વધ્યા. કેમકે પ્રાગ્હણ ગ્રંથાના કાલ પ્રાએ વેદને લગતોજ છે, તંત્રકારોએ મંત્રાની રચના કરી તે પસંદ પડવાથી વૈદિક કર્માચરણમાં સંમાવેશ કરવામાં આવ્યા. એમ કેવળ તાંત્રિકોને કલક આપવા જેલું નથી. જે વૈકિકા શહ્ય ધર્મના હિમાયલી હાલ તેા. શહ્ય ધર્મવાળાઓ સાથે બુઠા જગડા કરતાજ શા માટે ? અને પોતાનામાં ઘુસડેલા ગીગાડાને ચાલવા દેતાજ શા માટે? જુવા પ્રથમ ચાલતા વેદામાં-સૂર્યાદિ દેવતાએાની ઘની વખતે થએલી પ્રાર્થનાએા મંત્રાથીજ થએલી છે. તેમાં-ધનની, પુત્રની, શત્રુએાના સંહારની, મેઘની પાસે વર્ષીની, બાલ બચ્ચાં તથા પશુઓના આરોગ્યની, ઘણે ભાગે પાતાના સ્વાર્થની પ્રાર્થનાઓના મંત્રીથીજ વેદા લરેલા છે. એટલુંજ નહિ-મરણ થએલાના શખને ઉદેશીને પણ હે અગ્નિ ? તું આ શબને ભરમસાત કર નહિ, દુઃખ દે નહીં અને અમોરા પૂર્વજોની પાસે માકલી દે. આવા આવા પ્રકારની સ્વાર્થની પ્રાર્થનાઓ ન્યારા ન્યારા દેવાને ઉદેશીને મંત્રો બનાવતા ગયા અને અનેક પ્રકારની પ્રાર્થ-નાઓ કરતા ગયા. અમારા વિચાર પ્રમાણે મૂલના ખરા વેદોનું સ્વરૂપ બદલાયા પછી મંત્રાની શકિત મનાએલી હાવી જોઇએ ! કદાચ એટલ માની શકાય કે પાછળથી તાંત્રિકા ભલવાથી વૈદિક ધર્મમાં બગાડાના વધારા થયે. હાય, કકરત એની છે કે ચારડા કચરા પડયા હાય તા ત્યાં બી ત્રના કચરા આવીને પડલાં વખત જતાં માટા ઢગલા થઇ પડે. વૈદિક ધર્મમાં એમ બન્યું હાય તા તે બતવા જોગ છે. પણ પ્રથમથીજ શુદ્ધ ઐવા જૈન ધર્મના તત્વામાં આજ સુધી જે બગાડા નથી થયે! તે તેની શહતાનેજ આભારી છે. માટે વાચકાને તપાસ કર્યવાની ભલામણ કર છે.—

વિવિધ જ્ઞાનમાલા. મણુકેા. ૩૩ મેા, પૃ. ૫ થી જીવા —

### પ્રક્રરણ ૩૨ મું. વૈદિદામાં ચાલતા વેદાના મૂલથી ખગાડ, 9૩૭

" અધા વેદો એક વખતે રચાયા નથી. અધા વેદો તથા વેદાંગની રચના વિષે વિચાર કર્યાથી વૈદિક સમયને ચાર કલ્પમાં વિભક્ત કરી શકાય છે જેમકે છંદાેકલ્પ, મંત્ર કલ્પ, પ્રામ્હણ કલ્પ, અને સૂત્ર દલ્પ. આ ચાર કલ્પની રચના અને સામાન્ય રીતે તેના ભાવાર્થ વિષયમાં ઘણીક વિભિન્નતા જોવામાં આવે છે વૈદિક કાલના આચાર તથા ધર્મ આ ચાર કલ્પમાં કેવા ધીરે ધીરે પરિવર્તિત થયેા હતા તે પણ સ્પષ્ટ રીતે બાણવામાં આવશે. "

( પૃ. ૫ માં જ ) ( 1 ) " છંદા કલપમાં હિંદુ સમાજની--અતિબા-લ્યાવસ્થા જોવામાં આવે છે. એ સમયમાં કાઇ ધર્મ પદ્ધતિ પ્રચલિત થઇ ન હાતી, કેવલ પ્રાચીન ઝાપિએા સહજથી પાત પાતાના મનના સ્વાભાવિક ધર્મ ભાવા કહી ગયા છે. હાેમ, ચાગ, ચગ્નાદિ, વગેરે અનુષ્ટાનના વિષે છંદાકલ્પમાં જોવામાં આવતા નથી. પરંતુ ત્યાર પછી નાના પ્રકારના ચગ્નાદિ કિયા કલાપ પ્રચલિત થયા હતા, તે ઝણવેદમાં સપ્રમાણુ શાય છે. "

( પૃ. ૬ થી ) ( ૨ ) " માંત્ર કેલ્પમાંજ વૈદિક, ચાગ, ચન્ન ઘણા આદરને પાત્ર હતા એ વખતે ત્રણુ વેઠ રચાયલા છે. "

( એજ પૃ. ૬ માં ) ( ૩ ) પ્રામ્હણ કેલ્પમાં બ્રાદ્મણોના પ્રાદ્ધભીવ દીઠામાં આવે છે. વેદના બ્રાદ્મણ ભાગ સંહિતાથી ઘણી રીતે જીદાે છે. બ્રાદ્મણ ખંડ ઘણું કરીને ગદ્યમાં રચાએલા છે તે ઇતિહાસ તથા ધર્મ અને ઇશ્વર તન્ત્વ વિષય નાના પ્રકારના પ્રસંગથી પરિપૂર્ણ છે. બ્રાદ્મણ ખંડમાંના ઠાઇ પણ ભાગ વાંચ્યાથી એ સ્પષ્ટ જણાશે કે-બ્રાદ્મણ કલ્પમાં ધર્મતત્વ વિષયના વિચાર તથા ચર્ચા ઘણીક ઊત્પન્ન થઇ હતી. એ વખતે ખરેખરા જ્ઞાન તથા ઉદાર ભાવથી પરિપૂર્ણ ઊપનિષદો રચાયા છે. "

(૪) " સૂત્ર કલ્પ-પછી સૂત્ર કલ્પમાં વેદ તથા ભૂપનિષદની વ્યાખ્યા તથા ટીકા રચવામાં આવી છે. અને વૈદિક ભાષાના અર્થ તથા વૈદિક ચજ્ઞાદિના અભિપ્રેત, તથા મર્માવબાધાર્થ-શિક્ષણ કલ્પ, વ્યાકરણ કલ્પ, નિરૂક્ત, છંદ, જ્યાતિષ, આ છ વેદાંગ લખાયાં. ઇત્યાદિ. "

આમાંજરા વિચાર-આ ચાલુ ગ્રંથનું પહેલું પ્રકરણ જેતાં-બ્રદ્ધાર્થી વેદાની ઉત્પત્તિ, તે પણ અનેક પ્રકારથી ' પ્રથમ બ્રદ્ધા કાણ ' અને કયા ' તેમ-નાજપત્તો મળી શકતા નથી તા પછી તેમનાથી વેદાની ઉત્પત્તિ કેવી રીતે ' આ બીજાું પ્રકરણુ જેતાં વેદા એક વખતે રચાયા નથી. આમાં વધારાનું અમા કહીએ છે 18

. ...

કે-એક પુરૂષથી પણ રચાયા નથી, તેથી છવાના નામ ઉપર ચઢાવી પોતાની કેટલીંબધી સત્યતા પ્રગટ કરી બતાવી? જેમ જીકા જીદા પુરાણુકારોએ સ્વછંદ-પણાથી બધાઇતિંહાસના બંગાંડા કરી, બધાં પુરાણે વ્યાસ છના નામ ઊપર ચઢાવી, પાતે નિદ્દેષણુ રહેવાના ઉપાય શાધી કાઢયે. તેજ પ્રમાણે હાલ વેદોના પણ સ્વાથી લોકોએ કરેલા છે. સત્ય વસ્તુ કર્યા છે ? જે છે તે પાછલથી ખીજાના ગ્રંથામાંથી ઉમેરાયલ છે. પરંતુ વૈદિકામાં વાસ્તવિક રૂપની સત્યતા રહેલી ન હતી.

વિવિધ જ્ઞાન માલા મણકો ૩૩ મા. પૃ. ૩ માં જીવે.— " વાસ્તવિક **સડગ્વેદ** જે મનુષ્ય સમાજની શૈશવાવસ્થામાં રચાળેલા હતો તેમાં કાંગ સંશય નથી. "

"**વેદેામાં** અજ્ઞાનાવસ્થાને લીધે કુદરતની પૂજા હતી "—એજ મ**ણુકા** ૩૩ માના–૫. ૧૪ ૧૫ થી જીવા.—

" સ્વભાવની આરાધનાજ **વેદના ખરેા ધર્મ** છે. વૈદિક ઝાષિઓ સ્વા-ભાવિક અનુરાગની સાથે જગતના ક્ષેબ્ટ તથા પ્રભાવશાલી પદાર્થીની અર્થના કરતા હતા. સૂર્ય, ચંદ્ર, વરૂણાદિક દેવતાજ વેદના પ્રધાન દેવતા અને વૈદિક શ્લોકોના અધિકાંશ જ આ બધા દેવતાની સ્તુતીથી પરિપૂર્ણ છે. "

( ષ્ટ. ૧૫માં ) '' ઇતિહાસ વાંચવાથી આવું જણાય છે કે-મનુષ્ય જાતિના અજ્ઞાન તથા અસભ્યાવસ્થામાં આવી પ્રાષ્ટ્રતિક આરાધનાજ બહાેળી ચાલે છે. વેદમાં-ઇંદ્ર, અબ્નિ, વરૂષ્ટ્ર આ ત્રસ્ દેવતા સર્વ પ્રધાન રૂપે પ્રષ્ટ્રાયેલા છે. આ ત્રસ્ દેવતાની આરાધના સૂચક સ્તોત્રા વેદમાં ઘણાં ખરાં જોવામાં આવે છે. ળીજા દેવતાઓની આરાધના અને તે સંબ'ધી બર્જુન ઘણું નથી, તેઓનાં નામ-જેમકે- ઉષા, મરૂદ્દરાણ, અશ્વનીદ્ધય સૂર્ય, પૂષા, રૂદ્દ, અને મિત્ર. ઝળૂવેદના પહેલા અષ્ટકમાં જે એકસાનેતેર સૂકત્ત છે-તેમાંથી ૩૭ સૂકત અગ્નિ દિવતાના વિષે છે. ૪૫ ઇંદ્ર દેવતાના વિષે છે. ખીજા ૧૧ ઇંદ્રના અનુચર મરૂદ્દરાણના વિષે છે. ૧૧ અશ્વિના ઉપર છે. ૪ ઉષાના ઉપર છે. અને બાંકીના ચાર વિશ્વદેવા અર્થાત સમસ્ત દેવતાના ઉપર રચેલા છે. "

## વૈદિક મતેપણ ઇદ્રાદિક દેવે અજન્માતા નથીજ.

" વેદામાં મુખ્ય ઇદ્રાદિક તેત્રીશ ( ૩૩ ) દેવતાઓની સ્તુતિએ અને પ્રાર્થનાએ પ્રાય આ લાકના સુખનાંજ માટે કરવામાં આવી જનાય છે. જુવા

#### પ્રકરણ ૩૨ મું. વૈદિકામાં સાલતા વેદાના મૂલથી બગાડ. ૧૩૯

મણકા ૩૩માના ષ્ટ. ૨૧માં-વેદમાંઠેક ઠેકાણે કહેવામાં આવ્સું છે. કે-દેવતાઓ મનુષ્યાને જેમ નાના પ્રકારની વિપત્તિ, કલેશ, તથા રાગથી ખચાવે છે તેમ તે તપની લાલચથી પણ બચાવે છે. " અમાં જરા વિચારવાનું કે-

જેમ મનુષ્યોને મનુષ્ય શક્તિ પ્રમાણે ઉપકારો શ્વાય તેમ દેવતાએ પક્ષ મનુષ્યોને ઉપકારી થાય તેમાં વિશેષ જેવું શું ?

આ ઇંદ્રાદિક દેવા- સંજન્માકે અજન્મા ના ખરા ખુલાશે વેદાથી લઇ પુરાણાકદિકના ચંચા સુધી જેવામાં આવતા નથી.-પરંતુ કેટલીક પુરાણ કથા-આના પ્રસગામાં-ફ્લાના ઝાબ-તપકરવા લાગ્યા, ઇંદ્રનેચિત્યા થતાં દેવાંગનાએા માંકલી, તે તપસ્વીને તપસાથી બ્રષ્ટ કરાવી પાતે પાતાના ઇંદ્રપક્ષને રાખીલેતા, આવા પ્રસગે: જેતાં અજન્માતા નથી, પણ સંજન્માંજ સિન્દ્ર થાય છે. જેન ગંથામાંતા-ઇંદ્રાદિક દેવા સંજન્માંજ છે' માત્ર આપણાથી આયુષ સુખાદિકમાં અધિક પાત પાતાની હદ્દ પ્રમાણે મનાએલા છે. આ ઇંદ્રદિકના આયુષ્યાદિકમાં ખારા ખુલાશા વૈદિકમાં ન મળવાથી શૈદ્રાવાવસ્થાના ખંધારણ તરીકે તે નહી કલ્પ્યા હોય ? આ વાતમાં કાંઇક વિશેષ અમા આગળ જઇને બતાવી શું. ઇંત્યલ વિસ્તરેણ હ

વિવિધ જ્ઞાનમાળા, મણુકા ૩૩ મા. પૃ. ૨૭ થી જુવા---

" શી રીતે અશ્વને રાંધવા, શી રીતે તેની પૂજા કરવામાં આવલી હતી, કેવી રીતે તેલે વિકર્ત્તાઓ કાપતા હતા, અને અંતે તેનું માંસ રાંધ્યાથી યજ્ઞાહૂત ઋષિએા કેવા આગ્રહની સાથે તે માંસ ખાતા હતા, એ બધાનું વર્ણન આ સ્તાેત્ર-માંથી મળે છે."

એ કે આ સ્તોત્ર લાંબ્લ છે તથાપિ વૈદિક ઝપિઓના આચાર વ્યવહારના વિષે અતિ પ્રધાન પ્રમાણ તરીકે આ જગાએ તેનું ભાષાંતર આપવું યાગ્ય ધારીએ છીએ.---

૧ " મિત્ર, વરૂણુ, અર્થમા, આશુ, ઇંદ્ર, ત્રભૂક્ષા, અને મરૂત્ગણુ, એઓ અમારા તિરસ્કાર ન કરે, જ્યારે અમે ચરૂમાં-દેવજાત દ્રુતગતિ અશ્વનું ગુણુ કીર્ત્તન કરીએ. "

ર જ્યારે પુરાહિતના સ્નાત સુસજિજત ઘાડાની સામે તૈયાર કરેલા નૈવેઘ આપે છે ત્યારે ઘાડાના અગ્રવતી વિચિત્ર વર્ણ બાલ નારી અજા જાય છે × અને ઇંદ્ર તથા પૂષાની અતિપ્રિય હવનીય થાય છે.

× ઘેાડાતું બલિદાન આપવાની પહેલાં-એક બકરા, છંદ્ર તથા પૂષાના ઉદ્દેશથી બલિસ્વરપ આપવામાં આવે છે. " (આ તોધ તેજ પ્રથકારે-ડીપમાં લીધેલી છે. )

| 980 | <br>તત્ત્વત્રથી ર | મીમાંસા. | ·<br>- | • | ખોર ર |
|-----|-------------------|----------|--------|---|-------|
| ••  |                   |          |        |   |       |

૩ આ બકરા પૂર્ષાના ભાગ છે, અને બધા દેવતાના લાયક છે, આથી તે આગલા દોડનાર ઘાડાની સાથે લાવવામાં આવે છે, અને ત્વષ્ટા તેને પૂરા ભાગ અર્થાત્ પૂર્વ નૈવેદ સ્વસ્પ બધા દેવતાને આપે છે,

૪ પુરેકહિતા–દેવતાઓના હવનીય–ઘેડાને જયારે ત્રણુ વાર–હુતાગ્નિ પ્રદક્ષિણુક કરવા લઇ જાય છે ત્યારે આ બકરા પૂષાના ભાગ આગળ થાય છે અને દેવતાદિઓને યજ્ઞના સમાચાર આપે છે.

પ હોતા, અધ્વર્શું, અચાયક, ( પ્રતિ પ્રસ્થા ) અગ્નિ મિંઘ ( અપ્તિ ધ્ર ) શ્રાવ ગ્રાલ ( ગ્રાવ સ્તુત ) અને શંદા ( પ્રશાસ્તા ) તમારા આ સુ શંખલ, સુર-ચિત, ચગ્નથી નદીઓ પૂર્ણુ કરો.

૬ જેઓ દ્યાડા બાંધવાના પૂધ કર્તાન કરે છે, જેએ। તે પુષ લઇને જાય છે, જેએ। પૂષ ઉપર ચષાલ–અર્થાત્ ચક્ર સ્થાપન કરે છે એએાના ચત્નથી અમારી કામના સક્લ થાઓ.

૭ અમારી કામના સિદ્ધ થઇ છે, હમણાંમસ્ટથુ ૧૦૮ દેધાડા દેવતાઓના આવાસમાં ગમન કરે છે. હમણાં ઝષિઓ આનંદવાલા થાઓ.

૮ ઘાડાના પગ, તથા ગળાતું ખાંધેલું-દારડુ, કમરની દારી; તથા બીજી દારી, અને ઘાડાના કવિલ દર્ભો, આ બધા હે અજા દિતમારી સાથે દેવતાઓની પાસે જાઓ,

૯ માંસનેા જે ભાગ માખીએા ખાય છે, જે અંશ સ્વરૂપ ( અર્થાત્ મજ્જાની ) તથા છેદના અસમાં લિપ્ત થયું છે, જે સમિતાનેા હાથ, તથા નખમાં સંલગ્ન થયેા છે તે જાણે હે અશ્વ ? તમારી સાથે દેવતાએાની પાસે જાય છે.

૧૦ જે અપસ્પિકવ દર્શ⊸ઘાેડાના પેટમાંથી નીકલે છે, આમિષનેા અતિ શુદ્રાંશ માત્ર પેથુ તેનાથી પવિત્ર કરીને સમિતાએ યત્ન પૂર્વક રાંધલુ'.

૧૧ રાંધવાની વેળાએ તમારા છિન્ન શરીરના જે ભાગ શ્લથી પડી જાય હે અશ્વ ? તે ભૂમીપર અથવા કુશામાં નહિ પડે, પરંતુ તે ભાેજનાત્સુક કેવતાઓને અપાય.

૧૨ જેઓ દાહાતું માંસ રાંધવાની પરીક્ષા કહે છે, જેઓ તે માંસને શાલન ગ'ધ તરીકે કંઇ આપો⊸આવી રીતે કહે છે, જેઓ દાહાતું માંસ ભિક્ષા સ્વરૂપે ચાહે છે, તેઓના ચત્ન આપણી ઊત્કર્ષને માટે થાય છે. પ્રકરણ ૩૨ મું. વૈદિકામાં માસના વૈદ્યામાં મૂલથી બગાડ. ૧૪૧

૧૩ પાક સાધન દંડ, જ્ય–પીરસવાતું વાસણુ, ગરમ નિવારણુ પાત્ર, ઢાંકવાતું પાત્ર, અંકાઐા∗ માંસ કાપવાની તરવાય એ બધા અશ્વના ગોરવ વધારા.

૧૪ ઘેાડા જ્યાં ગયા છે. જ્યાં સ્થિતિ કરી છે, જ્યાંચાલ્યાે છે, બીજા તેના-પગ ખંધન રજ્ઝુ, પીવાનું પાણી, ખાવાનું દર્ભ, આ બધા હે ઘાડા ? તમારી સાથે દેવતાઓની પાસે રહેા.

૧૫ હે અશ્વ શ્રિ ધ્રુવાડા લાળાે અગ્નિ તમને શબ્દાયમાન ન કરે ઉજવલ સૌરવપૂર્ણ માંસ રાંધવાની કઢાઇ નાશ ન પામે, ચરૂાને માટે આણુલાે ઘાડા જે બક્તિપૂર્વક પ્રદત્ત થયાે છે. અને વખતે આ શબ્દોચ્ચાર મંત્ર પવિત્ર થયાે છે. તેને દેવતાઓ ગ્રહ્યુ કરે.

૧૬ ઘેાડાના પહેરેલાવસ, અલંકાર વાળા સાનાના સામાન, લેનું કાથાનું દાેરડું, પગતું દાેરડું, આ બધા દેવતાઓને આદરણીય વરીકે લાકા આવે.

૧૭ જો કેહ તમને ચલાવવા માટે લાત મારે, અથવા લગામ મારે, જ્યારે તમેપાતાના અળથી દીર્ઘ નિશ્વાસ ધ્વનિ કર્યો હતા તેને માટે તમે જે કર તે હું પવિત્ર આરાધનાથી આહુતિની સાથે નિક્ષેપ કરૂ છું.

૧૮ આ દુત્તગતિ દેવપ્રિય ઘાડાના-ચાતરીરા પંજરમાં કુહાડી પ્રવેશ કરીછે, સમિતાગણ તેને એવી કૌશલ પૂર્વક કાપી છે, જે પ્રત્ય ગે અછિદ્ર રહેલા છે, અને તેના પ્રત્યેક સધિ રથલનું નામ કહે છે.

૧૯ આ તેજ વાળા ઘાડાના-એક વિકર્તાનું નામ ઝ ( કાલ ) બીજા છે ( સ્વર્ગ સૃત્ય ) તેના દઢ રૂપથી ધારણ કરીને રાખ્યા છે. હે અશ્વ ? જે જે અંગ તમારા મેં ચાગ્ય વખતે કાપ્યાં છે તે હું માંસપિંડ કહીને અગ્નિયે રાધું છું.

૨૦ તમારૂં અમૂલ્ય દેહ તમને કહેશ ન આપે, કારણ ખચિત તમે દેવ નિકેતનમાં લેઓ. તમારા દેહમાં કુહાડી-વધારે વાર નહીં રહે, ફાઇ લાેલી અપડુ-સમિતા ખરા અંગ લક્ષ નહી કરતાં-તરવારથી તમારા શરીરને અનથ'ક ખંડ વિખંડ ન કરે

∗ કાત્યાયને લખ્યું છે કે યત્રમાં ઋષ્યિઓની આંએો કાપવા માટે ધોડાના શરીર-ના જીદા જીદા ધાતુવાળા દંડથીં વિન્હ કરતા હતા, તે દંડવું નામ અંકા છે (આ નોંધ અંક શબ્દની ટીપમાં તે પંચ કારેજ સુકેલી છે. )

|     | and the second | <br> |     |    |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|-----|----|
| 122 | ્રાહ્ય ૧ ત્⊀વત્રચી−મીમાંસા.                                                                                      |      | ખંડ | ₹. |
|     |                                                                                                                  |      |     |    |

રૂ૧ ખચીત તમારૂ મૃત્યું થયુ નથી. પરંતુ તમે સરલ માર્ગથી-દેવતા-ઐાની પાસે જાએા, ઈંદ્રના બે થોડા, તથા મરૂત ગણના બે મૂગ, રથમાં જોડીને તમને સ્વર્ગમાં લઇ જશે.

<sup>ા છે</sup> ૨૨ આ દોડોિ– અમારો બધા સે રક્ષક ધનપ્રદાતો થાય છે. અસ ખ્ય ગાય, દાડા આવે છે, આ તેજસ્થી દાડો અમને અસતસ્વભાવથી સુકત કરે છે. આ યરા પ્રદત્ત ધાડા અમને શારીરિક બલ આપે. "

ા અે (આમીક બારપાં-અશ્વ મેઘ-ઝરગવેદના-આ અશ્વ સ્તોત્રથી ગવાતા.) જે અંબ પંડિતે-ગુરૂદત્ત વિદ્યાર્થી'ના લેખા છે. ૯૪ થી---

૧ મી. પિન્કોટ ખુલાસા આપે છે કે ,' અસલી બ્રાદ્મણો વ્હેમી અને અંધ શ્રદ્ધાવાળા હતા, અને તેથી-વેદને ઇશ્વર પ્રણીત માનતા. જયારે લચ કર ચ્યાગની માદદ-ખુદ ધર્મના પ્રસાર થશે ત્યારે તેઓને લાગ્યું કે-આપણા ધર્મનુ રક્ષણ સોડી કહીદ્વાર્થી કરીએ અને તેથી કર્શન સાહિત્ય ઉત્પન્ન થયુ.

્રાપ્ત આ તર્ક જીવી જુદી બાતના પ્રસંગોને એવી ખુબીથી એડે છે કે તે ઇતિ-હાસની દ્રસ્ટિથી અસંત્ય છે છેલાં ખુલાસા આપવાની તેની યુકિતની ખાતર પછ્ તે ઉપર વિશ્વાસ સુકવા જેહું છે. ??

્ર <u>ક</u> લુણ્થી અમેહે છંદને અને મંત્રને એક કેમ ગણીએ છીએ તે અમેહે ચતાણ્યું છે. આપણે સે પણ નોસું છે કે-મઁકસ મ્યૂલર છંદને મંત્રથી બુદો પાંડે છે, અને મંત્રને દ્વીય સુગના ગણે છે.

તેમજ પરિભાષાથી ભરેલા તથા પ્રથમના કરતાં ઓછા સ્પષ્ટ માને છે. એતું મુખ્ય લક્ષણ તેઓ એમ માને છે કે "એ સૂક્તો સામાન્ય રીતે યજ્ઞને અંગે લંખાયલાં હોય છે, " મંત્ર યુગના સંબંધમાં તેઓ કહે છે કે " બ્હેમાથી ભરેલી વિધિઓની વિગતાથી ઉભરાતા અશ્વમેધનું વર્ણન કરનાર સૂક્ત નમુના તરીકે ખસક્રશે (જાગ્વેક ૨, ૧૬૨)

કેલ પિત ઓની તુર્મિ-અગ્નિ રથાપ્યા પછી કરાલી,

યજ્ઞ રહસ્ય. પૃ ૨૭-૨૮-૨૯ સુધીમાં જીવેા-" અગ્ન્યાધાનની ક્રિયામાં એક ધાડાની જરૂર પડતી......ભારત વર્ષમાં પણ તેઓ ( યજ્ઞ કારકા ) દ્યાડે-શ્વાર થઇ આવ્યા હુશે એવું અનુમાન કરી શકાય છે. તે માટે તેઓનાં ગાહેસ્થ્ય જવનના આરંભ સૂચક પહેલાં અનુષ્ટાનમાં લોડા, આછુવામાં આવતા. "

### પ્રકરણ ૩૧ મું. યજ્ઞના ઘાંહા વિષે પંડિતાના વિચારા

( પૃ. ૨૮-"દાડાના વિષયમાં ઘણાં અનુમાન કરવામાં આવ્યા છે. જેમેર્કે-આકાશ માર્ગે સર્ય, – દાડા મારકતે મુસાકરી કરતા. વળી છાયાની પાછળ જવા સુચે-અશ્વ મૂર્તિ ધારણ કરી હતી. વળી-યાજ્ઞવલ્કચ. ઝાવિના તથશી સંતુષ્ટા શક સૂચે-ઝાવને નવા યજીવેદ આપ્યા હતા, ત્યારે પણ તે વાજી અદ્યવા અશ્વરૂપે ઝાવિ પાસે આવેલા હતા, અગન્યાધ્યાનમાં-દાડા પ્રથમ પૂર્વ મુખે ચાલે છે ત્યાર બાદ આહવનીય આગલ આવી પશ્ચિમ સુખે ઊલા રહે છે, અને ત્યાંથી પાછા કરે છે.

આ ઊપરથી અનુંમાન કરી શકાય કે આ ઘે ડા ત્યાં સૂર્યના-કલ્પિય પ્રતિનિધિ તરીકે ગણાતા હાય, અને તેની આવ બા સૂર્યની દૈનિક ગતિ સૂચક હાય, આ અનુમાન માત્ર છે. આપણી ઇછા હાય તા તે મહુણ કરશા.....પાલઃ કાલમાં સૂર્યની અને સંધ્યાકાલે અગ્નિની આહુતી આપવામાં આવતી. સૂર્ય અને અગ્નિ બંને જ્યાતિ ( પૃ. ૨૯ ) સ્વષ્ટ્ય ગણાય છે. એકજ દેવની એ મૂત્તિ-આ હાય એમ જણાય છે. અગ્નિનું સ્થાન-પૃથ્વી લાક, અને સૂર્યનું સ્થાન-હ લાક ગણાતું. એ બે દેવતાને આહુતી આપતાં બધા દેવતાઓ તૃપ્ત થતા. કારણ કે બધા દેવતા જ્યાતિ: સ્વરૂપ ગણાતા. આ પ્રમાણિ સૂર્યની સાથે અગ્નિનો સંબંધ સ્થાપવામાં આવ્યા હતા. અગ્યાધાન ક્રિયામાં ધાડાના પગ્ન અગ્નિને અડાડી એ અગ્નિ આહવનીયમાં સુકવામાં આવતા. એ ગુમૂલ આ રીતે મળી શકે છે. "

સૂર્યાદિકના અશ્વથી અશ્વમેધ કે બીજા કારણ હતાં ?

વિવિધ જ્ઞાનમાળા. પૂ. ૨૭ માં જીવાન" ચુદ્ધો-દર્શ પીર્શ માસ નામના યજ્ઞ પછુ અતિ પ્રાચીન વેદના અતિશય પૂર્વ તન સકતામાં પણ આ યજ્ઞતું નામ જણાય છે. એ પ્રત્યેક અમાસ તથા પૂર્ણ મામાં અનુસ્ટિત- હતા- એના વિના વેદમાં અસ ખ્ય યજ્ઞના નામ જોવામાં આવે છે. તેમાં-રાજસય, અનિ હોત્ર, અશ્વ મેધ, સામ યજ્ઞ, તથા નર મેધ આ મોટા છે. એઓનું દરેકનું વર્ણન વિસ્તા પૂર્વક પ્રગટ કરવાની જરૂર જનાતી નથી. અશ્વમિધ થજ્ઞ-આયોના પૂર્વવાસ સ્થાનના એક પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ સ્વરૂપ છે. તાતાર સ્થાનમાં હજી સુધી અશ્વ બલિ-દાનની રીતિ ચાલે છે. ઘોડીનું દુધ તથા ઘાડાનું માંસ તાતાર જાતિને મહુ ખાલું ગમે છે, તે પ્રસિદ્ધ છે, એટલા માટે જણાય છે કે-ભારત વર્ષના આર્યો તેઓના પૂર્વતન રહેઠાણથીજ અશ્વમેધની રીતિ શિખ્યા હતા. યજ્ઞમાં અશ્વ બલિદાન અને અશ્વનું માંસ ખાવાની રીતિ જે અતિશય પ્રશસ્ત રૂપથી પ્રચલિત હતી તે જરૂરવેદમાં અશ્વના સ્તાત્ર પરથી જેવામાં આવે છે.

1

| to a management way of a strategy of |   |   | ·- | • |                   |
|--------------------------------------|---|---|----|---|-------------------|
| 188                                  | • | 2 |    | , | તતુવત્રયીમીમાંસા. |
|                                      |   |   |    |   |                   |

#### યજ્ઞાનુ ષ્ટાન એજ વિષય વેદામાં પ્રધાન છે.

ચરાસ્હસ્ય−પૃા ૧ હુ'-'' વેદપંથી સમાજનું પ્રધાન અનુષ્ટાન એ ચરાસુષ્ટાન છે. આ યજ્ઞાનુષ્ટાનમાંજ વેદપંથી સમાજની પ્રતિષ્ઠા થએલી છે." ''આ વેદપંથી સમાજમાં થાેડી સંકીર્જુતા છે એમ પ્રથમથીજ માની લઇ શું."

યગ્ન૦ પૂ. ૧૬ ા ૧૭માં-"દેવતાના માટે ક્રેાઇપણ દ્રવ્યના ત્યાગ કરવા તેનું નામ યગ્ન "યગ્નમાં ત્રણે જાતના ( ત્રણે વેદાના ) મંત્રા વપરાતા. " (યગ્નકર્મ ત્રણે જાતના મંત્રાથી કરતા તેથી નુખ્ય પણે વેદાનું બંધારણ યગ્ન માટેનું હાવું જોઇએ.)

એ યેટ્રા શા માટે કરવા પડતા હતા∸ચજ્ઞ રહસ્ય. પૃ. ૨૫ માં-'દેવેા-મનુષ્યોએ આપેલા-હબ્ય, ભાજનની રહિ જીવે છે.

ુ બિતુચ્લા– સ્વધા–બાજનની સહ મેળવવા તલ્પી રહ્યા છે.

દેવે અને પિતૃઓના ઝણ્યો 'મનુષ્ય માત્ર બંધાએલાં છે. "

એ ઝાણ અદા ન કરે તે**! મનુષ્ય જીવન અપૂર્ણ રહી જાય (દેવેાને હ**બ્ય પિતૃઓને-સ્વધા, ભાજન, અગ્નિના મુખવડે પહાચાડતા ) યજ્ઞ રહસ્ય. ષ્ટ.૨૬-અક્તિના મુખવડેજ દેવતાઓ ખાલ ગ્રહણ કરે છે. "

( પ્રાદ્દાણેવા સુખવડે પથુ દેવ પિતૃઓ ખાઘ ગ્રહણ કરે છે એમ ઘણા ઠેકાણે છે, અને શ્રાહાદિકમાં પ્રદ્દાભાજન થાય છે તે દેવ પિતૃઓના માટેજ થાય છે.

વિશ્વાસ્વાનું કે-પ્રાચીન ઝવિએામાં-હવ્યની અને સ્વધાની વિધિ હમેશાં વ્યલતી રહેતી એમ ઘણા લેખાથી સમજાય છે પરંતુ આજે તા તે પ્રથા બંધ પડ્યા જેવી કેળાય છે. કેવાના અને પિતૃઓાના નિર્વાહ કેવી રીતે ચાલતા હશે ? એ વિચાર્યાંનું રહેછે ?

હિંદુવતાતની સંસ્કૃતિ-લેખક મનસુખલાલ માહનલાલ.

ું છું. ૪ માં---હિંદું આયેએ જે પ્રાચીન સકતો રચ્યાં છે અને જેઓને અલાપિ બદુ સંધાળ પૂર્વ ક સાચથી રાખવામાં આવ્યાં છે તે સઘળાં સૂક્તોના બર્મૂહને " ઝગ્વેદ " એવું નામ આપવામાં આવ્યું છે.

પૃ. ૫ માં—'વૈદિક યુગ ' ના નામથી એલ્ળખાવવામાં આવતા એ અતિ પ્રાચીન કાળના ઇતિહાસ બાણવા માટે આ '' ઝગવેદ્રનાં સુકતા સિવાય આપણી

· Papers in

પ્રકરણ ૩૨ સું. ગૂલના ઋગ્વેદ સંબંધ પાંડિતાના વિચારા, 🦳 ૧૪પ

પાસે ખીજું કશું સાધન નથી. ... કુદરતનાં આકર્ષક અને લગ્ય દેશ્યાં ને એ આર્યો લોગ તથા લેટા અર્પણ કરી દેવ લેરીકે પૂજતા. અને તે સંઘળા દેવે " તેજસ્વી દેવા " તું પૂર્ણ તેમજ સંચાટ અને સુંદર દેશ્ય પણ એ ઝાચાઓ આપણી સમક્ષ રજી કરે છે.

પૃ. ૭ માં—-ઝાગવેદનાં સૂક્તી અનાચેર્ક સાથેનાં અનંત યુદ્ધો સાળપી <sup>દા</sup> દેલેખાંથી ભરચક છે. તેઓને " દર્શું" અથવા " દાસ " એલું નામ**ં આપ** વામાં આવ્યું છે. "

પૃ ૬ માં—-આ જીદાં બુકાં મંડેલા વચ્ચે થયેલા વિશ્વ છે અને શુદ્ધો સંબંધી જે હકીકત જાગ્યવેદમાંથી મળી આવે છે તે અતિ મહત્ત્વની છે…. અતિ અબત્યની બાબતા ઉપર તેનાં સકતાં પુષ્કલ અજવાવું પાંડે છે. તે મંડળાનાં માંહે માંહેનાં શુદ્ધ સંબંધી હકીકત જે અનેક સકતામાં આપવામાં આવી છે તે પૈકીના એક સકતની કેટલીક પંકિતઓ વાચક વર્ચને ઉપયોગી તથા ફથિકર લાગશે:---

''જ્યાં માણસે સુદ્ધ માટે એકઠાં થઇં, વાવટા કર કરાવતાં એકઠા થાય, જ્યાં અમને કાંઇ પણ અનુકૂલ ન હાય, અને જ્યાં સંવે આકાશ તરફ જોઇ ધૂજે ત્યાં હે ઇંદ્ર કે અને વરૂણ, તમે અમને મદદ કરી, શબ્દ્રીથી આશ્વાસન આપ્યું. "

'' યન્ને પક્ષાવાળાઓએ શુદ્ધના સમયે થવને માટે ઇંદ્રની અને વરૂણુની રહુતિ કરી; તા પણ આ શુદ્ધમાં ' તત્સુ ' અને 'સુકાસ' ઉપર દશ દશ સમયો ચઢી આવ્યા, તા પણ તેઓનું તમે રક્ષણ કર્યું. "

" હે ઈદ્ર ? અને વરૂણ ? દશ દશ રાજાએ જે યશ કરતા નથી તેઓ એકઠા થયા છતાં સુદાસને હરાવી શકયા નહિ. "

( ઝાગ, મે, ૪૦૩ શ્લાર, ૬, ગાને ૭)

સંસ્કૃત સાહિત્ય~પ્રકરણ ૪ શું. ઝરગ્વેક સંબંધે આપેલી **હકીકવમાંના** કેટલેાક વિચાર—-

પૃ. ૭૨ થી---સકતાના શખ્દે શબ્દના અર્થવાળા ઝરણવેદના ભાષ્ય વૈદિક સાહિત્યના માટા વિદ્રાન-સાયણ ઇ. સ. ના ચઊદમા શતકના દિલીયાર્થમાં વિજય નગર જેનાં ખંડિયેરા દક્ષિણ હિંદુસ્તાનમાં બિલારી પાસેના પ્રદેશમાં 19

| 188 | ત-ત્વત્રયીમીમાંસા. | ખંડર |
|-----|--------------------|------|
|-----|--------------------|------|

પડેલાં છે ત્યાં આગળ થઇ ગયા હતા, તેના રચેલાે છે. એ ભાષ્યમાં પ્રાચીન પ્રમાણે વિષે વારંવાર ઊલ્લોખ કરવાંમાં આવ્યો છે. તે ઊપરથી એવું માનવામાં આવતું કે પ્રાચીનમાં પ્રાચીન સમયથી ઉતરી આવેલા ઝળવેદના ખરા અર્થ એ બ્રાંથમાં જલવાઇ રહ્યો છે. એટલે પાંચ શતક પૂર્વે મૂલગ્રાંથના હિંદુસ્તાનમાં જે અર્થ થતા હતા અને જે સાયણતા ગ્રાંથમાં જલવાઇ રહ્યો છે તે બરાબર સમ-જવેર એ સિવાય બીજી કંઇ એ સંબંધમાં કરવાતું રહેતુ ન્હોતું આ વિચારને અનુસરીને જ.

ૐાકસ ફર્ડની કાઁલજના સંસ્કૃતના પ્હેલાના પ્રોફેસર એચ. એચ. વિલ્સ ને ઝ્રંગ્વેક્રતું ભાષાંતર કરવાતું કામ ૧૮૫૦ માં શરૂ કીધું હતું.

પૃ. ૭૩ માં પાેફેસર **રાંચે** આગળ જતાં જણાવ્યું છે કે–એ ટીકાકારાએ પાતાના સમયમાં પ્રચાર પાંમેલા વિચારાને અનુસરીને ગત સમયની ભાષાને તેમજ ધર્મ વિષેના, ઢંત કથા વિષેના તથા વિશ્વ વિષેના વિચારાના અવળેષ અર્થ કર્યાંનાં ચાેક્કસ પ્રમાણુ એ ટીકાકારાના વચનામાંથીજ આપણુને મળી આવે છે.

એજ પૃ. ૭૩ માં-યારક મકપિ પોતાના ગ્રંથમાં જે લખે છે તે પરથી સ્પષ્ટ માલમ પડે છે કે એનાથી પ્રાચીન સમયમાં થઇ ગયલા ટીકાકારોએ વેદના જે અર્થ કીધા હતા તેમાં કેટલીક અગત્યની બાબતોને લગતા ઘણા મતલેદ સાલતા હતા. એની આગળ થઇ ગયલા સત્તર ટીકા કારોનાં નામ એના ગ્રંથમાં આવે છે, અને એ ટીકાકારોએ વેદના જે અર્થ કીધા છે તે એક બીજાથી વિરૂદ્ધ જતા ઘણીવાર દીઠામાં આવે છે. ઉદાહરણ તરીકે-" માસત્વા " એ વિશેષણ અભિન નામના છે વૈદિક દેવતાઓને લગાડવામાં આવે છે. તેના અર્થ એક ટીકાકર એવા કરે છે કે-" જે સાચા છે અસત્ય નથી તે. "

બીજો ટીકાકર એવા અર્થ કરે છે કે-" જે સત્યના પ્રણેતા છે તે. " અને યાસ્ક પાતે એમ ધારે છે કે-" નાસિકાયી ઉત્પન્ન થએલા. " એવા એના અર્થ હશે ?

ખરેખર વેદનાં સુકત રચનારા કવિએા અને પ્રાચીન ડી કાકારા એ બેતી વચ્ચે સમયના અંતર એટલાે ગ્હાેટાે હતાે કે યાસ્કની પ્હેલાં થઇ ગયલા–કૌત્સ નામના એક ખાયાર્થ તાે એટલે સુપી કહેવાની હિંમત કરી હતી કે વેદાના અથ પ્રકરણ, ૩૨ સું. વેદાના સૂકતોમાં અને અર્ધોમાં અચાકકસત્તા. ૧૪૭

જે વડે કરી શકાય એવા શાસાની ખિલકુલ જરૂર નથી કારણ કે વેદના અર્થ સમજી શકાય એવે નથી વેદના મંત્રા અર્થ વગરના છે. વેદનાં વચના એક બીજાથીઉલડાં છે આવી દલીલાના જવાબ ચારકાચાર્ય એવા આપે છે કે આંધલા માણસ શાંભ-લાને ન દેખી શકે તેમાં કંઇ શાંભલાના આપસઘ નથી. ચારકાચાર્ય પાતે ઝર્ગ્વેદનાં ચાડાં એક સુક્રતોજ અર્થ સમજાવે છે. ઇત્યાદિ.

છ. છક્ચી-ઝગ્વેકના ખરા અર્થ કેાઇ **પ્રાદ્મણ** ટીકા કાર કરીશકે તેન્ય કરતાં એક વિદ્રાન ચુરાપીયન વધારે સેલાઇથા કરી શ્રકે કારણુ કે સુરાપીયનની અહિને અમૂક ધાર્મિંક વિચારાની બેડી લાગેલી હાતી નથી, એનામાં ઐતિહાસિક અન્વેષણની શકિત હાય છે. અને એ શાસ્ત્રીય જ્ઞાનની સઘલી સામથી વડે સંપન્ન ચએલાે હેલા ને લીધે એની માનસિક દક્ષિ વધારે વિશાલ ક્ષેત્રમાં કરી વૃેષ એવી હેલ્ય છે.

આ કારણથી રાશ શાહેબે…. ઝગ્વેદના થયને ઐતિહાસિક દર્ષિ એ તપાસવા માંડયેા….હાલના વખતમાં શાસ્ત્રોય દક્ષિએ વેદના અભ્યાસ કરવા ઇછ-નાર દરેક વિદ્ધાત્ત્ વેદના અર્થ સમજવા માટે રાથની પદ્ધતિનાજ સ્વીક્ષર કરે છે ….શાસીય પદ્ધતિના સ્વીકાર થયાનું એક સામાન્ય પરિણામ એ આવ્યું કે પ્રાચીન હિંદુસ્તાનનું ખરૂં તત્ત્વ જે હિંદુસ્તાનના ટીકા કાશેની અવળા અર્થ કરવાની રીતને લીધે લાંબા વખત થયાં અધકારમાં છવાઇ ગયું હતું તેનું સ્પધ્દ દર્શન કરવામાં ઐતિહાસિક બુદ્ધિ ઘણી સફલ નીવડી છે.

આમાં જરા વિચારી બેઇએ સ્યાયણુના પૂર્વે થએલા ટીકાકારા એ ધર્મ આદિના વિષયા ના અવલા અર્થ કર્યાનાં પ્રમાણા એ ટીકાકારાના વચનામાથા જ મળી આવે છે. વળી પૂર્વેના ટીકા કારામાં થણા મત લેઠ પણ ચાલતા જ હતા. **યારકની** પૂર્વેના કૌત્સ નામના આચાર્યે જણાવ્યું હતું કે-વેઠના મંત્રી અર્થ વગરના એક બીજાથી ઉલટા છે ચાસ્કે જવાબ વાડ્યા કે-આંધલા થાંલ-લાને ન દેખી શકે તેમાં થાંલલાના શા અપરાધ ?

ઇત્યાદિક બાબતોનો વિચાર કેર્યા વગર કેવી રીતે લહેર કરવામાં આવ્યું કે–-સ્પ્ર્ટની આદિમાં પ્રદ્યા દેવે થાય ઝાપિયા ને ચાર વેઠો ળતાવ્યા ? આવા પ્રકારની અયેાગ્ય કલ્પનાએા કરવામાં વેદ્યના અનેક પક્ષકારોના ખરા આશય શુ વળી વૈદિક મતના ઘણા આચાર્યોના એવા પછુ મત છે કે-વેદનાં સૂકતો--ચતા આવેલા અનેક ઝાપિયા રચતા આવ્યા. અર્થાત દશ્ય પકાર્થાના વિષયાને ધ્યાનમાં

| 184                                                              | ત, ત્વન્ય્સી–ગીમાંસા. ખંડ ૨                                                                                                                    |
|------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| વિચાર કરે                                                        | અને તે વિષ્ણેની કવિતાએ રચીને કલ્લાલ કરતા આવ્યા, એવે<br>તમાં આવે તો શા લંધા આવે ? બાકી સર્વજ્ઞાના વાક્યોની સાથે<br>વાક્યો ને તે ન જ મેલવી શકાય. |
| 2012 <b>- 2152</b><br>2013 - 2 <b>152</b>                        | नेहा सेर्यम आइरेख ७७ मां-स्वा० हथानंदना भतमां विज्ञान नामना                                                                                    |
| <b>હેખમાં</b><br>કે કે કે જે | પ્રहा તિલા તિષ્ણ હાથા ધર્માદિ ( तहरू यजुः અથર્ગનાં પ્રમાણ.                                                                                     |
| •                                                                | સ્ટ્રિટિ વિદ્યા ઝર્જાન ચળ્યું, અથવ નો પ્રમાણ.                                                                                                  |
|                                                                  | પૃષ્ઠવ્યાર્કિ લોક સમણ                                                                                                                          |
|                                                                  | આંકર્ષણાનું કર્ષણુ—ઋગ્, યજી:                                                                                                                   |
|                                                                  | प्रहाश्य प्रहाशहथलुः सत्येनेात्तभिताभूमिः                                                                                                      |
|                                                                  | ગણિત વિદ્યા-ઝગ, યજી:, સામ                                                                                                                      |
|                                                                  | ઇશ્વરસ્તુત્યાં કેયજી: ઝગ્.                                                                                                                     |
|                                                                  | ઉપાસના                                                                                                                                         |
|                                                                  | સુકિત-ઝર્ગ, યજી;                                                                                                                               |
|                                                                  | નોવિમાનાદિ                                                                                                                                     |
|                                                                  | તાર વિદ્યા મુલ                                                                                                                                 |
|                                                                  | વેઘક શાસ મુલયેળુઃ                                                                                                                              |
|                                                                  | પુન જેન્મ                                                                                                                                      |
| ૧૪                                                               | વિવાહ-ઝગ.                                                                                                                                      |
|                                                                  | તિચ્રાગ- જાશ, અથવ.                                                                                                                             |
| <b></b>                                                          | ત્રોજ ધર્મ                                                                                                                                     |
|                                                                  | નથુઝિમચન્યુ;, અથવ,                                                                                                                             |
| ૧૮                                                               | ગૃહેસ્થાશ્રમયન્તુઃ                                                                                                                             |
| ૧૯                                                               | સ ત્યાસ આમાં કાંઇ મંત્ર નથી સુકર્યા એ આશ્વર્ય છે.                                                                                              |
| ્રિટ                                                             | વાનપ્રસ્થ—આમાં પણ કાેઇ મત્ર નથી મુકદ્યે. છા-ઢાગ્ય (નાગુ 🦻                                                                                      |
|                                                                  | પંચ મહાયજ્ઞયજી, ગ્ર્થથર્લ.                                                                                                                     |
| રશ                                                               | મંજી: નાં જ અનિક પ્રમાર્જુ છે.                                                                                                                 |

પ્રકરણ ૩૨ મું. યાજ્ઞિક, અદ્ભેતપદિક શું પુરા વેદને મળતા છે ? ૧૪૯

પ્રકરણ ૭૪—સ્વા૦ જીતો બીજાએાથી મત્તલેદ. પૃ. ૨૯૭ થી—

આમાં પ્રદશિત અનેક મંત્ર જણવેદમાં પણ આવ્યા છે.

સ્વા૦ જીના ભાષ્યના વિષયમાં—એક વાર **લાેક માન્ય** તિલથી વાતચીત થઇ હતી. તે સ્વા૦ જીની અર્થ પદ્ધતિના સ્વીકાર નહીં કરતા હતા.

શ્રી ગુરૂવર સામશ્રમીજ પણુ મત લેદજ રાખતા હતા.

વિશેષથી વેદાેની શાખાએાના વિષયમાં—સ્વા૦ છ એ નીરૂકતની નિર્વ-ચન પદ્ધતિનેા વિશેષ આશ્રય લીધાે છે.

સ્વા૦ જીના ભાષ્યમાં કેટલીએક **ન્સુનતાએા** રહેવાથી પણ સર્વ વેદરૂ એ વાતને મુકત કંઠથી સ્વીકાર કરશે કે ? સ્વા૦ જી એ પ્રદ્યાશી સિદ્ધાંતની પુષ્ટિમાં પાતાનું સંપૂર્ણ બલ લગાવીને વેદાની અતિહાસિક, એક દેશિક હાવાથી બચા-વવામાં મહત્ત્વ પૂર્ણ કાર્ય કર્યું છે.

સ્વા૦ જી ના વિષયમાં એક બીજી આવશ્યક વાત વિચારણીય છે સ્વા૦ જી એ-યજીવેદ ભાષ્યકાર-મા**દીધરાચાર્ય**, ઝરગવેદ ભાષ્યકાર-સાયણાચાર્ય આદિના ભાષ્યનુ ખંડન તો કર્યું કિંતુ જે શતપથાદિ પ્રાદ્દણોનો આધાર બીજાં પ્રમાણાથી તે આ પ્રકારના ભાષ્ય કરવાથી **બાધ્ય થયા** તે પ્રાદ્દાણાના વિષયમાં મોન સાધી લીધું-એ આશ્ચર્ય છે કે સ્વા૦ જીએ સ્પષ્ટ રૂપમાં તે પ્રાદ્દાણુ પ્રાથાનું જ ખંડન કેમ નદીં કર્યું ?

આ પ્રકારે સ્વતંત્ર ઉહાપોહ દ્વારા અમને પ્રત્યેક સિદ્ધાંતમાં જે વિચિ-ગ્રતા દેખાઇ તેને અમે પ્રગટ કરી દીધી છે-આર્ય સમાજિક વિદ્વાના પર જ આ સમય પ્રદ્ધાવાદી સિદ્ધાંતની પુષ્ટિના ભાર આવી પડયા છે-કેમકે મતુર્વાણુત વેદાના સ્વરૂપને તેજ અક્ષરથી સ્વીકાર કરે છે ા આર્ય સમાજમાં જે પ્રકાર વેદાના માટે આશ્યા વધતી જશે અને તેના ઉદ્ધારના માટે તપા દીક્ષા લેવા વાલાની સંખ્યામાં વૃદ્ધિ થશે તેજ પ્રકારે પ્રદાવાદી સિદ્ધાંતની પુષ્ટિ થતી જશે-પરમાત્મા તથા સ્વય' વેદ ભગવાન પાતાના માર્ગ દેખાવે-એવ મસ્તુ, તથાસ્તુ ા

શ્રી સામશ્રમીજી મહારાજ પણ સાયણા ચાર્યથી સહમત નહીં છે. તિલક-મહારાજે તેા સ્પષ્ઠ કહી નાખ્યું છે કે-કેવલ સાયણા ચાય જ શું કેાઇ પણ વિદ્વાન ને આજ સુધી જીગ્વેદાંતર્ગત કેટલી એક જાચાઓનેા જાથ નથી લાગ્યાે -- અસ્તુ આ સર્વ વિપ્રતિ પત્તિયાેના થતા હુવાં પશુ જે વિદ્વાત્ વેદા પર આહોપાંત દક્ષિ નાખશે તેમને તેમાં -- ધર્મ, કર્મ, વિજ્ઞાન, સભ્યતા, સામુદાચિક તથા વૈચક્તિક ધર્મ, રાષ્ટ્ર ધર્મ, સમાજ ધર્મ, વર્ણુ ધર્મ, અનેક યજ્ઞ ઇત્યાદિ ઇત્યાદિ તું મૂલ દૃષ્ટિ ગાેચર થશે પ્રત્યેક આર્ય સંતાન તું કર્તવ્ય છે કે તે આપની આ પુરાતન પરંપરાથી પ્રાપ્ત થએલી આ સંપત્તિની પ્રાણુપણુથી રક્ષા કરે. આ વિજ્ઞાનના ચમત્કારિક અંધ કરવાવાલા ચુગમાં કંઇ આપના આ પૂર્વજોની જ્ઞાનનિધિથી વંચિત ન રહી જઇયે. કંઇ ધર્મથી શન્ય રહીને આ લાક અને પર લોક ને ન ખાઇ બેશીયે.

ઝગવેદાલાેચન દ્વિતિયખંડપ્રકરણ ૭૨ પૃ. ૨૮૭થ<sup>-</sup> કતિપય આશ્ચર્ય.

એ પ્રકારે અમે સમસ્ત **મડ**ગ્રેદના સહસ સૂકત ગત દશ સહસથી અધિક મંત્રો પર દર્ષિ નાખીને નિશ્ચય પર પહેાાચએ છે કે-યદ્યપિ મુખ્યતાથો એમાં **ત્રણ દેવતાએાનું** વર્ણન છે અને ગોજીતાથી તેત્રીશ ( ૩૩ ) દેવતાએા નું વર્ણન, તાે પણ એના અંતગંત મનુષ્યાેપયાગી સમસ્ત જ્ઞાન કંઈ કંઇ બીજ રૂપમાં, કંઇ મૂલ રૂપમાં, કંઇ અંકુર રૂપમાં, કંઇ વિશાલ વૃક્ષ રૂપમાં, વર્ણિત છે-પ્રથમ ભાગમાં જેટલા પણ પક્ષ મુકયા છે તે સર્વ પર દર્ષિ નાખતાં નિમ્ન લિખિત વાતા પર આશ્ચર્ય થાય છે.---

(૧) **યાજ્ઞિક** આચાર્યોએ ઝર્ગવેકનાં મંત્રોના તે તે યજ્ઞ પ્રકરણામાં વિનિયાગ ( જોડની ) કરી છે સહી, કિંતુ અતરૈય પ્રાદ્દાછમાં નિયુકત મંત્રોની સંખ્યા અધિકથી અધિક એક સહસ્ત અથવા બે હજાર મંત્રાના મધ્યમાં થશે– શેષ મંત્રોના વિનિયાગ કયાં કેવા પ્રકારે રહ્યો તે જાણ્યુ નથી જા તું–સંભવથી અન્ય અનુપલબ્ધ પ્રાદ્દાછુ બંધામાં તેના વિનિયાગ ( જોડની ) લખી હાશે.

(૨) **યાગ્નિક** આચાર્ય પણ પોતાની કાર્ય પૂર્ત્તિના માટે જ્યાંથી ચાહ્યું ત્યાંથો ક્રેહ સૂકત અથવા મંત્ર લઇ લેવે છે-વિનિયાગક્રમ કેવા પ્રકાર રાખેલા છે, તેનું મૂલ શું છે <sup>9</sup> તે કાલના ગર્ભમાંજ કંઇ હશે.

( ૩ ) નિરૂક્ત કાર સ્વતંત્ર અભ્યૂહના ( વિચારણા ) ના પક્ષમાં પ્રતીત થાય છે–તેમને વેદ મંત્રાની સ્વતંત્ર નિર્વાચન પહલિ નીકાલી છે કિંતુ સર્વ અંશામાં ન તેા અન્ય પક્ષાનું ખંડન કરી શક્યા છે ન સમાધાન.

( ૪ ) **તિલક** પક્ષ--આર્ચીના મૂલ વસ્તિ સ્થાનને ઉત્તર ધુવમાં લઇ જવાનઃ વિચારમાં એટલા તલ્લીન થયા છે કે જેમને ભારતની દબ્ટીથી ભારતીય

१५०

પ્રકરણ ૩૨ મું. યાજ્ઞિક, અદ્વૈતાદિક શું પુરા વેદને મળતા છે ? ૧૫૧

આર્યાના વિવેચનના માટે પર્યાપ્ત અવકાશજ નથી મલ્યો. એક અત્યંત મહત્વ ચુક્ત પ્રક્ષ એ રહી જાય છે કે ઉત્તર ધ્રુવથી જે આર્ય ચાલ્યા તેમાંથી કાંઇ મધ્ય એશિયાની તરફ આવ્યા અને ત્યાંથી ભારત વર્ષમાં પહેાચ્યા । વર્ત્ત માન વૈદિક સુકત તેમનીજ કૃતી છે એવું સિદ્ધ કર્યું છે કિંતુ પ્રક્ષ એ રહી જાય છે કે જે યૂર્યાપ આદિ દેશામાં ગયા શું તેમને પજ્ય એજ પ્રકારના સૂકત નહીં બનાવ્યાં હશે ? શું તેમને પોતાના પૂર્વજોની તથા પૂર્વસ્થાનની સ્મૃતિ નહીં રહી હશે ? આ દબ્ટિથી પછુ તિલક પક્ષને પ્રકાશ નાખવા જોઇતા હતા ।

( પ ) સામશ્રમી પક્ષ વર્ત્તમાન વેદોને ભારતીયા ના માટેજ માને છે, વેદોને ઈ દારીય જ્ઞાન નથી માનતા-વેદોને આર્યાવર્ત્તીય આર્યોની સભ્યતાના ઇતિહાસ માને છે-સંહિતા કાલીન આર્યવર્ત્તનની સિદ્ધિ માટે વેદ વર્ણિત નદીયાની સંગતિ વર્ત્તમાન નદીઓથી લગાવે છે જ્યારે વેદ ભારત વર્ષના માટેજ છે ત્યારે અન્ય દેશ વાસિયાના માટે શું ? જ્યાં સુધી અમા તેમના સિદ્ધાંતને સમજી શકયા છે એ માને છે કે તે તે દેશામાં સમય સમય પર ઇશ્વરીય પ્રેરણાથી અથવા તેવાજ મહાપુરૂષ ઉત્પન્ન થાય છે અને તેજ મતુષ્યોને માર્ગ દર્શક આચાર્ય કહેવાય છે-તેમની અંતઃ સ્કુત્તિજ ઉચ્ચ કાટિનું જ્ઞાન છે જેના આશ્રયથી મતુષ્ય સુખ પ્રાપ્ત કરી સંકે છે. સામશ્રમીજી વેદ્દામાં- અધ્યાત્મિક, આધિભીતિક, આધિદેવિક, આધિયાનિક અર્થ માને છે. ા

(૬) સ્વા૦ દયાનંદ સર્વથા મન્વાદિ મહર્ષિયાે તથા શાસકારા નાસિહાંતને માને છે. તે **વેદેામાં ઇતિહાસાદિ નથા** માનતા, વેઢ જ્ઞાનને ત્રિકાલાડબાધિત માને છે. વેદોને ઠેવલ આ લાેકના માટે ન**હી** આપતુ એજ વેદોને લાેક લાેકાંતરાના માટે પણુ માને છે. ા

પ્રશ્ન એ રહી જાય છે કે સૃષ્ટિની આદિમાં જયારે ચાર ઋષિયા પર વેદ પ્રગટ થયા તા તે કર્યુ સ્થાન હતુ ? જો આજ ભૂલાેકની સષ્ટિની આદિના સંબંધ છે તા અહી આજ લાેકમાં વેદ થયા કરી લાેક લાેકાંતારમાં વેદ કેવી રીતે પુહચ્યા ? જો ત્યાં પ્રગટ થયા તા અહી કયાંથી આવ્યા અથવા પ્રત્યેક લાેકમાં-અબ્નિ, વાયુ, આદિત્ય, અંગિરા નામના ચાર ઋષિ હાેય છે એ શું ? લાેક લાેકાંતરના માટે એજ વેદ કેવા પ્રકારે છે, આ વિષયમાં સ્વા૦ છએ-કાંઇ કાેઇ ગ્રંથમાં પ્રકાશ નથી નાખ્યા, સ્વા૦ છએ અત્યંત પ્રખલ પ્રયત્ન કશું છે કે-વેદાને મનુવર્ગ્વિત અથવા મતુનિર્દ્ધિ ઉચ્ચ સ્થાન પર બેઠાવવા.

(૭) સાયણાચાર્ય ના વિષયમાં એ આશ્ચર્ય છે કે-વેદાને અપૈરૂષેય માનીને પણ, ઇશ્વરના નિઃશ્વસિત માનીને પણ-તેમાં ઇતિિહાસ માને છે ઇશ્વર નિઃશ્વસિત દુબ્ટિથી બીજી તરફ તેમને કેમ નહી દુબ્દિ નાખી? એ આશ્વર્ય છે. તેમને ભૂમિકામાં એકાદ સ્થાનમાં ઐતિહાસિક પક્ષનું ખંડન પણ કર્શ છે કિંતુ ભાષ્યમાં એ પક્ષને નથી નભાવી શક્યા અગિન, વાયુ, ઇ'દ્રાદિયોને ચેતન સ્વરૂપ માને છે.

(૮) પાશ્ચાત્ય પંડિતાની વિવેચના પર આશ્ચર્ય અને અત્યાશ્ચર્ય છે કે તે પાતાની ગવેષણા પદ્ધતિને ભારતીય ગવેષણા પદ્ધતિ પર વ્યર્થજ લાહી રહ્યા છે

આ સર્વ આઝાર્ચના થતાં હુવાં પણ–અપોર્ડલેયવાદી, દ્વમહવાદી, ઇશ્વર નિઃચાસિતવાદી, પક્ષના સન્સુખ એક અત્યત મહત્વ સુકૃત કાર્ય છે તે એકે આ વર્તમાન સુગમાં કેવલ–શબ્દ પ્રમાણના આબ્રયથી, અથવા આપ્ત પ્રમાણના આબ્રયથી, નિર્વાહ કઠિન છે. એટલા માટે વેદોને **મનુનિદિષ્ટ સ્થાન પર** લઇ જાવાના ઇછુક પ્રત્યેક વિદ્વાનનું કર્ત્તવ્ય છે કે આ વિષયમાં ધ્યાન દેવે. ા

ઝગ્વેદ તથા અન્યવેદોમાં પ્રશ્ન રૂપાત્મક કંઇ કંઇ વિચિત્ર પ્રશ્ન મલે છે– એ પ્રશ્ન પ્રાય : દેવાના વિષયમાં, દેવતાઓના વિષયમાં છે. કંઇ કંઇ પ્રશ્નોત્તર રૂપ મંત્ર એકી સાથે આવ્યાં છે. કંઇ કેવલ પ્રશ્ન જ પ્રક્ષ છે અને તે પ્રશ્નોને અંત આશ્ચર્યમાં જ થયે৷ છે.

(૧૦) જે ઝાયેયોએ વેદોને સૂક્તાદિમાં જીદા કર્યા તે ઝાયેયોએ-એક એક દેવતા સંબંધી મંત્ર સંધ એક સ્થાનમાં જ ઉમ નથી રાખ્યા ? તેવા સહસ્વ સૂત્રો પર દબ્ટિ નાખવાથી સ્પષ્ટ છે કે એ સૂક્ત અબ્દાધ્યાયીનાં સૂત્રો, અથવા દર્શન શાસ્ત્રોના સૂત્રોની પેઠે, પસ્પર અવલ બિત નહીં છે-પ્રત્યેક સૂક્ત સ્વતંત્ર વિષય અને સ્વતંત્ર અર્થ રાખે છે. કૂરી એ પ્રકાર દેવતાનુ રૂપ મંત્ર વિભાગમાં કોઇ આપત્તિ નહીં થઇ શકતી હતી . ગદગવેદમાં એક જ મંડલ એવું મલે છે જે એક જ વિષયતું છે, તે છે નવસું મહેલ, એનાં સમસ્ત સૂક્ત આદ્યોપાંત પવમાન સામને કહે છે ' નહીં તા અન્ય મંડલામાં પ્રત્યેકમાં ઇંદ્ર, અગ્નિ, તરૂણ કંઇ સામ, કંઇ કાઇ, કંઇ કાઇ દેવલા આવે છે-વિદ્વાનોને આ વિષમાં વિચાર કરવા બોઇયે ા

(૧૨) કંઇ કાઇ સૂક્ત માં **મકથિ અને તેજ દેવતા** છે ઇત્યાદિ વાતાની તરફ વિદ્વાનાનું-વેદ વિદેાનું ધ્યાન જવું જોઇયે.

#### પ્રકરણ ૩૨ સું. યાજ્ઞિક, અદ્ભેતનવિક સં્યુરા વેદને મળતા છે? ૧૫૭

(૧૨) ઐતિહાસિક વ્રક્ષ માદી પક્ષ કચન છે કે-વેદેામાં જે ઇતિ-હાસ મલે છે તે પૂર્વ કરપના ઇતિહાસ છે, ત્યારે તેનાથી પૂર્વ કરપમાં પણ શું એજ ઇતિહાસ હતા ? કરી તેનાથી પણ પૂર્વ કરપમાં શું હતું-કરી '' વેદોને કાઇ મનુષ્ય નથી અનાવી સકતા (મનુ) વેદ ઇશ્વરના નિલ્યસિત છે : (ઉપનિષદ); વેદ તે પરમેશ્વરથી ઉપ્રદ્ર થયા ( વેદ ) ઇત્યાદિની સંગતિ કેવા પ્રાકારે થશે ? ઐતિહાસિક પક્ષકારે વિચાર નથી કર્યો.

(૧૩) હવે અમાસ પ્રદ્રાવાદી પક્ષના માર્ચમાં પક્ષ કંઈ માઝી શ્ઠ શિલા-એા છે-જેના પાર કલના ( કરવા ) અત્યંત આવશ્યક છે-પોલાના સિદ્ધાંલના કરાથી, અર્થથી સંગ્રલિ લગાવ્યા, વિના મનુ નિદ્ધિ સ્થાનપર વેદોને બેઠાવવા કઠિન કાર્ય થઇ જશે, આ વિષયમાં સ્વાવ દયાન દે ચતન કર્યો છે તેમની દ્રષ્ટિથી ચારા વેદામાં કર્યા કર્યા શું શું છે એનું સ્થૂલ દિવ દર્શન કરાવલું પ્રસંગાલ રૂપ જ થશે. " ( પૂ. ૨૮૭ થી ૨૯૨ વેદ લીર્થ-નર દેવ શાસી છ )

આશ્ચર્યની ૧૩ કલમોમાં કિંચિત મારા વિચારાઃ---

**મડગ્વદમાં એક હજાર સુકત અને તેમાં દશ હજારથી અધિક મ**ંત્રે છે. એમાં સુખ્યતાથી **ત્રણ દેવા**તું વર્ણન છે ગૌણતાથી **તેનીયા દે**વાતું.

૧-૨ યાજ્ઞિકાેએ દશ હબારમાંથી માત્ર છે હજાર મંત્રોની અંદરના ક્રમવિના મરજી પ્રમાણે લઇ વેદા યજ્ઞ માટે છે એમ ખતાબ્યું બીબા ૮ હબારની ઉપરના મત્રા છેાડી સૌઘા તેનું શું કારણું ? તે બધાને શું નિરયંક સબબ્લ્યા હશે ? અથવા પાનાની પાજ્ઞિક વિધિમાં દખલગીરી માનીને તે સર્વ સૂક્ત મંત્રાને છેાડી સૈધા હશે ?

<mark>૩ નિરૂઝ્ત કારે</mark> બીજાએાની અપેક્ષા <mark>ન</mark>ેયા વિના સ્વછંદતાથી ઠાઇ સુકતાના તાે કેાઇ મંત્રાના અર્થ કરીને બતાબ્યા તેથી વેદાનું મહત્ત્વ શુ વધાર્યું?

૪ તિલક મહારાજે વેદોને **વકલિ**કૃત ઠરાવી અંગ્રેબેએ બતાવેલી બાલ-ખ્યાલતાને ભૂસવાના પ્રયત્ન કર્યો તેમાં અયાગ્ય શું કર્યું કે મૂલમાંથી બગઢલા વેદાની સુદ્ધી-ભાષ્યધરાશથી ન થઇ, ઐતિહાસિકાથી કે ચાહ્તિકાથી ન થઇ, સ્વતંત્ર મિજાજના નિરૂક્તકાર ગાટાલાવાલી ચાલતા થયા. તાે પછી ત્તિલક મહારાજાથી વેદોની શુદ્ધિ ન થઇ તેમાં આબ્રાર્ય કરવા જેવું શું ક

મારી સમજ પ્રેમાણે તા અનાદિના, અપૌરંધેય, ઇશ્વર નિઃચસિત, આદ અસત્યરૂપનાં વેદોને લાગેલાં કલકાને ભૂષિ નાખ્યાં 20

| a she | e.  | A   | Sec. man D. martener | <br>- |       |
|-------|-----|-----|----------------------|-------|-------|
| 148   | • • | · • | ત્ત-ત્વત્રથી-મીમાંસા | •     | ખુર ૨ |

પ સામગ્રમીછ વેદોને ઇધરદ્વત ન બતાવતાં આર્ચવર્તીય આર્ચીની સબ્યતાના ઇતિહાસ કહે છે. ત્યારે અન્ય દેશાના લોકોતા માટે શું એ ધ્વનીના ઉત્તરમાં એ નિકલ્શું કે તે તે દેશામાં સમય સમય પર ઇધરીય પ્રેરણાથી કે તેવાં મહાપુસ્ય ઉત્પન્ન થવાથી માર્ગ દર્શક થાય પરંતુ સર્વદ્વ પુરુષ વિના અલ્પર્સ પુરૂષો ખર માર્ગ કર્શક અની શકતાજ નથી એ જૈનાના અઠલ સિદ્ધાંત તરફ ખ્યાલ કેમ નહી કર્યો હાય ? આજ કાલના ઘણા જૈનતર મધ્યસ્થ પુરૂષા જૈન સિદ્ધાંતોને જોઇ રહ્યા છે એટલું જ નહી પણ તત્ત્વમાં મગ્ન થઇ પાતાની સત્ય નિષ્ઠાના પ્રકાશ પણ કરી રહ્યા છે. તેમના અનેક લેખો '' જૈનતર દકિશે જૈન ?' એ નામના પુસ્તકમાં અમારા તરફથી બહાર પડી ચુકયા છે. તે ગંગ અને અમારા આ ગ્રંથ સંપૂર્ણ જોવાની અને મનન કરવાની લલામણ કરૂં છું.

દ સ્વાબ દયાન દ કહે છે કે વેદોમાં ઇતિહાસ નથી, જે વેદોને પ્રાચીન ઐતિહાસિક ઝધિયોએ ઇતિહાસ રૂપે સિંહ કરીને બતાવેલા છે, તેના સર્વધા ઇન્કાર કરવા એ કેટલું બધું આશ્ચર્ય ? સ્વામીજીએ વેદોને ત્રિકાલ આબાધિત કહ્યા તા તે અક્ષરાથી કે અર્થથી ? અક્ષરા તે દુનિયામાં જે છે તેનક તેજ છે તે તા એક જાતની લિપી છે. તેમાં કોના વાધા છે ? જે અથથી ત્રિકાલ આબાધિત કહેતા હાય તા અનેક ઝધિયા એ જુદા જુદા અર્થો કરી ને બતાવેલા છે તા પછી ત્રિકાલ અબાધિત પહું કેવી રીતે ? પૂર્વેના હંજારા ઝધિઓને ઢાકર મારનારના વિશ્વાસ મધ્યસ્થ પુરૂષોને થાય ?

૭ સાયણાચાર્થ--વેદોને ઇશ્વર નિઃશ્વસિત અને અપીરૂષેય કહી યજ્ઞ યાગાદિકમાં પશુઓને હાેમવાની વિધિ અતાવી રહ્યા છે, શું એ બધું ઇશ્વર નિઃશ્વસિતમાંથી પ્રગટ થયું કે એમ કરોા પ્રાજ્ઞ માની લેશે કે

વળી પાતાની ભાવ્યભૂમિકામાં ઇતિહાસના પક્ષનું ખંડન કરવા કલમ પકડી તા પછી ભાવ્યના મધ્યમાં કેમ અટકાવી ? શું આ બંધું ઇશ્વરીય પ્રેર-ઘુાથી થયું ? જે તેમ થશું હોય તે ચાર ઝાવેઓથી ચાર વેદાની ઉત્પત્તિમાં સત્યતા કેટલી ?

ડ પાક્ષાત્ય પંડિતા બારતીય ગવેષણા પર ગયા, તેમાં આક્ષય માને≀ કે અત્યાક્ષય માને⊨ તે તે⊨ બુદ્ધિમાં આવે તે બલાવે પણુ જેઓનું બધુ જીવનજ વેદા પર છે તેમને વેદામાંથી સહય શોધીને શું બલાવ્યું ?

#### મકરણ ૩૨ મું. યાજ્ઞિક વ્યક્રેતાદિક શું મુરા વેદને મળતા છે ? લુખમ

શું વેદો ઇશ્વર પ્રેરીત, કે ઇશ્વર નિઃશ્વશિહ છે, જે તેમ હાત તો ખાસ વેદ પક્ષના-તીલક, સ્થમશ્રમીજી, દાસ આદિ પંડિતા ઇશ્વર કૃતના ઇન્કારજ શું કરવાને કરતા કે તેઓનું સમજવું જ એજ છે કે, જે જે જ પ્રેએિમની દરિમાં જે જે પદાર્થો પડયા તેના તેના સંખધનો ઇતિહાસ લખતા ગયા, જો કે તેઓ પૂર્ણ સાનના અભાવે પરસ્પરનો વિરાધ ટાળી શકથા નહી, તેમ સત્ય પણ બતાવી શકયા નહી, તો પણ તેઓ ધન્યવાદના પાત્ર જરૂર મણોશે, કારણ દુરાગ્રહને દૂર રાખી, અંગ્રેજોની પદ્ધતિને સમજી, કિંચિત્ બહિને કેલથી છે, એમ અમાર માનવું છે.

આ ચંચકારેજ આઠમાં આઢ્યમંતા અતિ બધાએ પ્રસવાદીઓને ઉદેશીને કહ્યું છે કે–આ વર્તમાન સુગમાં કેવલ શબ્દ પ્રમાણના, આપ્ન પ્રમાણના, આશ્રયથી નિર્વાહ કઠિન છે માટે વેદોને મનુ નિદ્દિષ્ટ સ્થાન પર લઇ જવાને ધ્યાન દેવે.

આ થાયકારે આ વર્તમાન સુગમાં ઇશ્વર દ્વાદિ વેદોની માન્યતાઓને ખસેલી, મનુ નિદ્દિષ્ટતા રહેવા દેવાની સુચના કરી. ત્યારે પુધેના ઝાપિયોએ ઇશ્વર જીતાદિકની તે બધી માન્યતાએાની પ્રપંચ જાલ પાથરેલી હશે કે જેથો તેમાંની એક પણ ક્રમમાં ન આવી રે જે વસ્તુ ત્રિકાલ અધ્યાધિત હોય તેને યુંગ સુગમાં રેરવવાની જરૂર પડે?

ત્રિકાલ અબાંધિત વેદરેની એક પણ બાબુ અખાંડિત નથી તો પછી એ ત્રિકાલ અબાધિતા કયા પ્રકારની ! આ બધા વિચારા જેવાં જરૂર કેાઇ પુવે આલતા સત્ય લમ'થી વિપરીત થયેલા પ્રપંચીઓથી પ્રપંચ રચાએલા હાય જ્યાં એક પણ બાબુ અખાંડિત ન હાય ત્યાં એ અનુમાન અયોગ્ય ન ગણાય તે પ્રપંચ આ રુ.બ્રેનેના સબ્યમાં નહી ચાલવાના ભયથી, વેદોને ઝાધ્ટિત ફરાવી કરીથી પાતાના પ્રપચ ચાલુ રાખવાના માર્ગા ખાજી રહેલા હોય ! થારે છેમ કરીથી પાતાના પ્રપચ ચાલુ રાખવાના માર્ગા ખાજી બહા રહેલા હોય ! થારે છેમ અપતા વખત બિધું છતું કરીને કયાં સુધી ગાડુ બબડાવ્યા કરશા અને તેમાં આત્માનો શે ભલીવાર થશે ! માટે જવાવું છું કે આ નવીન પ્રપંચા કરવાનું છેહી દઇને સત્ય કયાં છે તે જેવાની અને ઇછા થાય તા ગ્રહ્ય કરવાની બુદ્ધિ રાખા જેથી બંને લાકમાં આત્માનો ઉદ્ધાર થઇ શકશે. કેમકે સત્ય તત્વનીપ્રાપ્તિ થયા વિના આત્માનું કલ્યાલુ થઇ શકતુજ નથી આ વાતને સવ<sup>જ</sup> દર્શનકાર્શ માન્યજ રાખે છે. સુદ્રેષ્ઠ કિમધિકેન !

૯ ઝગ્વેદાદિકમાં વિચિત્ર પ્રશ્ન-ઉત્તર વિના પ્રશ્નના જ રૂપમાં રહી ગયાં. અનુમાન થાય છે કે સામ રસના જેરથી પ્રશ્ન બાેલાયાં હાય, જેમ ઉત્તરી ગયા

| 1 પર |  | તત્ત્વત્રથી મીમાંસા | 452 |
|------|--|---------------------|-----|
|------|--|---------------------|-----|

પછી પ્રશ્નો ઉત્તર વિના તેમને તેમ રહી ગયાં હોય ? આગળતો પંડિતો અતાવે તે ખરૂ બા

૧૦ અપ્ટાધ્યાથી આદિના સૂત્રકારોએ અનેક સુત્રોની રચનાએ કરીયે. પણ તેના કર્તાએ પાયે એક એક જ હતા, તેથા તે રચનાએ તે તે સત્રોથી અવલ બિત પણાથી થઇ. તે પ્રમાણે વેદોના સુકતોમાં ન થવાનું કારણ એમ જણાય છે કે તે સુકતોની રચના અનેક ઝાધિયા એ અનેક વર્ષો સુધી કરેલી છે તેથી સંગ્રહકાર ઝાધિયા નતા એક એક ને અવલ બિત કરી શકયા હાય, તેમજ નતા પૂર્વા પરના વિરાધ ટાલી શકયા હોય, અને બધાંએ દેવતાઓના મુકતો થાડા થાડા ક્રસ્કમાં ગ્રથાએલાં તેવાને તેવા સ્વરૂપમાં ગાઠવી દીધાં હોય, તે તે પ્રમાણે બનવા બેગ છે. આગળ તા પંડિતા જે ખરા વિચાર બતાવે તેના વિચાર કરી લેવા.

૧૧ '' કંઇ કાઇ સુકતમાં તેજ ઋષિ અને તેજ દેવતા " આવેલા હોય તે મોટામાં માેડુ' આશ્ચર્ય મનાય, કારણ જો વેદાને ઇશ્વર કૃત માનીએ તો તે ભૂલ ઇશ્વરથી થએલી કજુલ કરવી પડે તેતા અતિ અનિષ્ટ થાય.

બાકી સામ રસના પાનથી ઉન્માદી બનેલા ઋષિયાથી પ્રગટ થએલાં સુક્રતોમાં ગરબડ ગાટા થઇ જવાના સંભવ રહે છે અને તેમ થએલું પણ છે. કાઇ કાઇ સુક્રતો તેનાં તેજ બ બે ત્રણ ત્રણ વાર ગાઠવાઇ ગએલાં છે એમ આ ગ્રંથકારનાજ પાકાર થએલા છે.

૧૨ ઐતિહાસિક બ્રદ્મવાદી-આ ચાલતા વેદોના ઇતિહાસને પૂર્વ કલ્પનેા બતાવે છે. ત્યારે આ ગ્રંથકારે પ્રશ્ન કર્શું છે કે-તેનાથી પૂર્વ કલ્પમાં શું આજ ઇતિહાસ માનવાે ? વળી તેનાથી પૂર્વ કલ્પમાં શું ? એમ અનવસ્થા વિચારવાની બતાવી છે.

વળી પુછવાનું ર્કે–વેદ્રોમાં પૂર્વ કલ્પનેા ઇતિહાસ બતાવ્યેા, ત્યારે આ કલ્પના ઇતિહાસ કર્યે ઠેકાણેથી મેલવવાનું બતાવતા હશે ? અથવા આ કલ્પમાં કાઇ ઇતિહાસ બન્યાજ નથી એવી માયન્તા થએલી છે?

૧૩ કલમ તેરમીમાં જનાવ્યું છે કે–અમારા બ્રદ્ધવાદી પક્ષના માર્ગમાં પક્ષુ કંડુ માટી હઢ શિક્ષાએા છે. આલોપાંત વેદાની સંગતિ લગાવ્યા વિના મહાનિદ્ધિ સ્થાન પર ખેઠાવના કઠિન કાર્ય છે. એ વિષયમાં સ્વા૦ કથાનંદ્ર પ્રકરણ ૩૨ સું. વૈદિ કામાં ચાલવા વેકાના મૂલથી બગાડ. ૧૫૭

યત્ત કર્યું છે. એમ કહી પ્રકરણ ૭૩ માં સ્વામીજીનો માન્યતા લખીને અતાવી છે તેના વિચાર સ્વામીજીના પ્રકરણમાં કર્યા શુદ્ધ છે ?

અદસ્ય ઇશ્વરથી તત્તદ્વપે વેદાે મલતા રહેલા ખરા ?

આર્યોના તહેવારોના ઇતિહાસ નામ ગ્રંથના પૃ. ૩ માં જણાવવામાં આવ્યું છે કે–આપણા મનુષ્યની બણત્રી પ્રમાણે ચાર અખજ અને બત્રીશ હજાર વર્ષ થાય ત્યારે પ્રદ્રા દેવના એકજ દિવસ થાય. આ જગત્ની ઉત્પત્તિ થયાને આજે પચ્ચાસ વર્ષ થયાં છે, અને આગળ તે પ્રમાણે ગી ત્રં પચ્ચાશ વર્ષ થશે ત્યારે આ જગતના સર્વથા નાશ થશે. "

અર્થાત પ્રલય થશે, તે પ્રલય દશામાં-વેદાદિક, આકાશદિક કાંઇ પશુ રહેજ નહી.

એવા પ્રકારની અનેક સૃષ્ટિઓની રચના પ્રદ્ધા કરતા રહ્યા અને નાશ પણુ કરતા રહ્યા અને અદશ્યપણે રહી ચાર ઝાવિઓને ચાર વેઠોનું જ્ઞાન તેવુ ને તેવું બતાવતા રહ્યા.

આ વાલ શું વિચારવા જેવી નથી ?

આ પ્રત્યક્ષમાં દેખાલી પૃથ્વી, આકાશ અને સમુદ્ર આદિ નાશ કરલી વખતે કયાં જઇને નાખલા હશે ? અને બનાવલી વખતે આ ઇશ્વર પાછું બધું કયાંથી લાવલા હશે ? કાઇ ઇલ્વરની શક્તિ માત્ર કહી દેવી તે પ્રમાણુ વિનાની બણાય ? જીપરની વાલના ચેલ્ય ખુલાસા ન મલે તા આ સષ્ટિ અનાદિ કાલની સિદ્ધજ છે અને એ વિના બીજો માર્ગ દેખાતાજ નથીં.

જૈન ઇતિહાસ જણાવે છે કે-નતા આ સબ્ટિની ઉત્પત્તિ કાઇએ કરી છે અને નતા એના સવ'થા નાસ થયા છે. એતા પ્રવાહથી અનાદિનાકાલથી ચાલતી આવેલી છે અને તે પ્રમાણે ચાલ્યાજ કરવાની છે. માત્ર કાલક્રમથી હાનિ, વૃદ્ધિ થયા કરે છે. જેમ-દિવસ અને રાત્રિ, શીચાલા, ઉનાલા, અને ચામાસુ અને સંવત્સરા પલટાયા કરે છે. તે પ્રમાણે દિન પ્રતિદિને હાનિ રૂપે ચાલતા આવેલા લાંબા લાંબા કાલને કાઇ એ યુગના રૂપે તા, કાઇએ કલ્પના સ્વરૂપથી, કચાં નથી બતાવ્યા ? વિચાર કરશા તા ખતાવેલાજ છે.

જૈનોના સર્વદ્ય પુરંષોએ અવસર્પિણી અને ઊત્સર્પિણી ( અર્થાત્ દિન પ્રતિક્રિન-હાનિ અને વૃદ્ધિરૂપ ) છ છ સંખ્યાના વિભાગવાલી, ઘણા માઢા લાંપ્રા

| 144 | 1 | • : | $\sum_{i=1}^{n}$ | તત્ત્વત્રયી∻મીમાંસા. | • | • | ્રખંડ ૨ |
|-----|---|-----|------------------|----------------------|---|---|---------|
|-----|---|-----|------------------|----------------------|---|---|---------|

કાલથી પલટા ઉપર પલટા મારતી, અનાદિના કાલથી ચાલતી આવેલી, આ દુનીયાને બતાવેલી છે. અને તે પ્રમાણે બધાએ જૈનોના સ્વૈદ્ય પુર્ધોતું એકજ અટલ વાકય છે.

અનેક મતવાદીઓએ–જીદાં જીદા સ્વરૂપથો આ દુનિયાને ઊત્પન્ન કરવા વાળા પાેત પાેતાના ઇશ્વરેત્ને અતાવ્યા છે. તે અધા ઇશ્વરામાં આ દુનિયાને ઊત્પન્ન કરવાળા ખરા ઇશ્વર કરાે ?

આં દુનીયાને ઉત્પન્ન કરતી વખતે તે ઇશ્વરા. પૃથ્વીઓના, પહાડાના, અને પુરાણેામાં મનાએલા સાત સમુદ્રોના, મસાલા કયાંથો લાંવ્યા હશે ? અને તેના નાશ કરતી વખતે આ બધી પ્રત્યક્ષ દેખાતી વસ્તુઓને ઉઠાવીને કચે ઠેકાણે ફેંકી દેતા હશે?

ચારા વેદામાં--પુરૂષ સુકત છે તેમાં–ચજીવેદના પુરૂષ સુકતના અર્થ કરતાં સ્વામી દયાન દજીએ–**સાત સાત** આવરણઘી વીટાએલી નકરની પૃ**થ્વીએા** જણાવેલી છે તા તે ખધાના મસાલા તે ઇશ્વરે કચે ઠેકાણેચી લાવીને ઘાલેલા<sup>?</sup> અને ફરીથી આ દુનીયાના પ્રલય કરતી વખતે તે ખધા મસાલા કચે ઠેકાણે લઇ જઇને મૂકતા હશે ?

કાઇ કહેશે કે એતા બધી ઇશ્વરની માયા છે, તા વિચારવાનું કે જો ઇશ્વરની માયા ઇશ્વરથો જુદી માનીએ ત્યારે તા બે પદાર્થજ સદાના કાયમ ગણાય, તેતા એકજ ઇશ્વરની માન્યતા વાલાને ઇષ્ટ નથી. જે કદાચ માયાને ઇશ્વરની સાથે સદા રહેતી માનીચે ત્યારે તા માયાવાલા જીવાની પેઠે તે ઇશ્વર પણ દ્રષિત કેમ ન ગણાય ! માટે આ વાત કાઇસત્ય જ્ઞાનીના તરફથી લખાએલી હાય એમ જનાતી નથી.

જેન ઇતિહાસ જનાવે છે કે આ અવસત્રિણીના કાલ છે ( એટલે હાર્નિના કાલ છે ) પૂર્વે ઘણા લાંબા કાલ સુધી સુગલ ધર્મ ચાલતા રહેલા હતા તે સુગલ ધર્મમાં વિકૃતિના સમય આવતાં પ્રથમ 'વિમલ વાહન' આદિ સાત કુલ કરેશ ઝામવાર થતા આવ્યા આ વાત પુરાણ કારા એ પણ લખીને અતાવેલી છે. તેમાં જે સાતમા નાભિ કુલકર થયા તેમના પુત્ર શ્રી મડપક્ષ દેવ તે સર્વત્ત પુરૂષ થયા. તેમને કાલને ફેરફાર થએલા જાણી પ્રથમ સુગલ ધર્મની પ્રવૃત્તિ ને હટાવી અને લોકોને વ્યવહાર માર્ગનો પ્રવૃત્તિ સિખવી. અને તેનો સાથે સત્યધર્મની પ્રવૃત્તિ પણ પ્રથમ જ ખતાવી

| પ્રકરણ ૩ ર શુ. તેણે વદાળા વાલા કારણે વૃત્તાડવા ! ૧૫ | પ્રકરણ ૩૨ મું. | ત્રણ વેદામાં ચાથો દાણે ધૂસાડયા ? | ૧૫૯ |
|-----------------------------------------------------|----------------|----------------------------------|-----|
|-----------------------------------------------------|----------------|----------------------------------|-----|

શ્રી ઝાયસદેવને સા પુત્રા હતા. તેમાં જે માટા સરત હતા તે ચકવર્તી રાજા થયા હતા તેમનાથો જ આ ખંડનું નામ ભારત વર્ષ પડયું હતું. (ભાગવત વાળાએ જડ સરત કહેવાની ધિઠાઇ કરેલી છે)

તે ભરત રાજાએ પોતાનામાં સદા સત્ય ધર્મની જાગૃતી થતી રહેવાને માટે ઉપદેશકના વર્ગ સ્થાપ્યા, તેએા રાજદ્વારે બેસીને માન્હન, માન્હન, એવા વાકયના ઉચ્ચારણુ કરી ભરત ચકિને હંમેશાં ધર્મની જાગૃતી આપ્યા કરતા અને તેમના નિર્વાહના પ્રભંધ સદા રાજ્ય તરફથી થયા કરતા. એટલે તે ઉપદે-શકના વર્ગ ઘણા વધી ષડતાં પરીક્ષા લીધા પછી તેમને દાખલ કરવામાં આવતા.

તે લેાકાના સ્વાધ્યાયના માટે **ભારત ચક્રવર્તીએ** શ્રી ઋષભદેવ ભગવાન ના ઉપદેશાનું સાર **સારવેદો** બનાવીને આપ્યા, તેઓ તેની સ્વાધ્યાય કરતા અને રાજદ્વારે આવતા ત્યારે-મા–હન, મા–હન, એવા પ્રકારની ચેતવની આપ્યા કરતા, તેથી તે વર્ગ ' <mark>ગ્રાહ્માણુ</mark> ' શબ્દથી પ્રસિદ્ધિમાં આવ્યો. તે પ્રાહ્મણોની પર પરા ઘણા લાંબ: કાલ સુધી અર્થાત જૈનોના આઠમા તીર્થ કર સુધી તો એક સરખી જ ચાલતી રહી અને તેની સાથે જૈન ધર્મ પણ વિકાર વિનાના જ ચાલતા આવેલા. ત્યાર બાદ કાેઇ નિકૃષ્ટ કાલના પ્રભાવથી

જૈન લીર્થ કરોના શાસની સર્વથા ઝુટી થલાં તે પ્રાદ્મણ વર્ગમાંના કેટ-લાકેા ધર્મના અધ્યક્ષ પશુાની સ્વલંત્રતા કરવા લાગ્યા અને પોતાના સ્વાર્થને વલગી રહેલા, પાછલથી થલા આવેલા સર્વત્ત એવા લીર્થ કરોના ઉપદેશના લાભ લેવા પ્રેરાયા નહી એમ ઘણા લાંબા કાલ સુધી વચમાં માટી ગરબડ થલી રહી. જેમ જેમ નિકુષ્ઠ કાલ આવતા ગયા તેમ તેમ વેઢાના વિષયોમાં પણુ મોટા ફેર કાર થતા ગયા અને છેવટમાં પ્રાચીન વેઢાનાં નામા પણુ ફેરવી નાખવામાં આવ્યાં.

તેઓની આજીવિકા વિદ્યાજ હતી તેથી અક્ષરાના પંડિતા હતા. માત્ર પાતાની વિદ્યાના ગર્વથી સર્વદ્રાપણાનો ઇન્કાર કરતા, પાતાની સ્વતંત્રાને જાલવવા. માટે દશ્ય પદાર્થીની નવી નવી શ્રુતિઓના સંગ્રહ કરતા અને પ્રસિદ્ધ દેવતાઓની મંત્રોથી પ્રાથનાઓ પણ કરતા રહયા. અર્થાત્ વેદાનું સૂલ સ્વરૂપ બદલાતું ગયું. કારણ તેમનામાં ઠાઇ સર્વદ્ર થયા ન હાતા, તેમજ કાઇ નેતા પણ મનાયા ન હતા.

આ તરફ જૈનના સર્વજ્ઞ લીર્થ કરા કાેઇ લાંબા લાંબા કાલમાં થતા ત્યારે તેમણું શાસન ચાલતુ અને કાેઇ કાલ દાેષના પ્રભાવથી તેવા ત્યાગી વૈરાગી

| ૧૬૦ તત્ત્વત્રચી–મીમાંસા. ખ |
|----------------------------|
|----------------------------|

રક્ષક જીવેાના અભાવમાં પાછલથી બંધ પડી જતું તેવા પ્રકારનું જૈન શાસન નવમાથી તે સાેલમા તીર્થ કર સુધી વચમાં સર્વથા પ્રકારથી શ્રૂન્યરૂપનુ થતું ગયુ

આ તરફ તે બ્રાહ્મણુ વર્ગનું પ્રાબલ્ય પણુ વધતું ગયું. તેની સાથે તેમની સ્વછંદ્રતા પણુ વધતી ગઇ.

આગળ ઘણા લાંબા કાળ જાતાં વેદાને સર્વથી શ્રેષ્ઠ ઠરાવવા માટે તેમાં સ્વગદિકના ઉચ્ચારાની ચાજનાઓ ગાઠવવામાં આવી હાય. ત્યારબાદ વેદે ઇશ્વર કૃત છે એવા પ્રકારની ઉદ્ધાષણા પણ જાહેર કરવામાં આવી હાય, ત્યારબાદ તેમાંની ખરી માન્યતાઓ ફેરવતાં સૃષ્ટિ કર્તાનાં આહવાન, પ્રલયાવસ્થા, હિરણ્ય ગર્ભ પ્રજાપતિ આદિના સૃષ્તો અને તેના મંત્રો પણ પાછલથી નવીન રૂપેજ ગાઠવાયા હાય, કારણ તે સૃષ્ઠતાના અને મંત્રોના એ અન્નેના જે અર્થ કરવામાં આવ્યા છે પણ સત્યતાથી વેગલા હાય એમ જણાય છે.

ઇશ્વરકૃત વેદોના નામે સ્વતંત્રા એટલી બધી વધારી સુકી કે કેટલાં એક સુકત મંત્રોમાં તદ્દન નિર્દયતા, અને કેટલાંએક સુકત મંત્રોમાં તદ્દન અવાચ્ય શબ્દો પણુ ગેહવા દેતાં કિંચિત પણુ વિચાર કર્યો હોય એમ બિલકુલ જણાતુ નધી. ઇશ્વરના નામથી તેવા સ્વરૂપના લખાએલા નસુના દાખલ બે ચાર ફકરાએા લોકોની જાણુ માટે લખીને બતાવુ તેથી મારા પર રેહ્યુ ન કરતાં સત્યા સત્યના વિચાર કરી જોસા એવી મારી નમ્ર પ્રાર્થના છે.—

યત્ત રહસ્ય પૃ. ૧૩ માં—વેદ એટલે શું જે આપ મને એ પ્રશ્ન પુછવા માગતા હા તેા હુ તેના જવાબ આપી શકીશ નહી. આપણા શાસ્ત્રકારા પણ તેના જવાબ આપી શકયા નથી. તેએાએ એટલે સુધી કહ્યું છે કે—વેદના બે ભાગ છે—મંત્ર અને બ્રાહ્મણ. મંત્ર અને બ્રાહ્મણ એ બંને મળી વેદ થાય છે. સમાજિક વ્યક્તિ માટે મંત્ર અને બ્રાહ્મણ બન્નેની કિંમત સરખી છે. બંને વેદ લક્ષ્ય છે, બંને નિત્ય અપોર્ફેષેય છે.......જેઓએ.......ફેલાવા કર્યો છે તેનું જ નામ ઝલ. વેદના મંત્રોના ત્રણ વર્ગ પાંડી શકાય-**સ્ડગ્, યજી:, અને સામ** માટે જ મંત્રાત્મક વેદ વિદ્યાને **ત્રચીવિદ્યા** કહે છે.

પૃ. ૧૪ માં–"ચાેશા અથર્વ વેઠને પ્રાછલથી પ્રસંધ્યું વેકતા વર્ગમાં ઘુસા ડયેઃ છે. પૃ. ૧૫ માં––એ વેદ વાક્યની સમાનતા જાળવવા માટે પાછળ**થી** ચએલા પંડિતોને પુષ્કળ માથુ પકવવું પડ્યું હતું." પ્રકરણ ૩૨ મું. નિદંયતા ભરેલું જ્ઞાનીઓનું આચરણ હાેય છે. ૧૬૧

ગાચના સંબંધે—તૈતિરીય આસ્ટ્યક પ્રપાઠ ૬, અનુવાફ ૧ મંત્ર ૧૧ મા.

पुरुषस्य सयावरि वि ते आण मसिस्त्रसं इसीरेण मही मिहि स्वधयेहि इंपित उप प्रजयाऽस्मानिहाबह ॥ ११ ॥,,

સાયણાચાર્ય ના ભાષ્યના અતુસાર-પદાર્થ-હે (पुरुषस्य) અત પુરૂષની, ( सयावरि ) રાજગવી, અર્થાત ગૌ, ( ते ) તારા ( प्राणे ) પ્રાણેને ( व्यसिस्त्रसं ) હું શિથિલ કરી ચુક્યા છું, ( રારીરેण ) તું આપણા શરીરથી ( महीं ) પૃથ્વીને ( इस्हि ) પ્રાપ્ત થા, ( स्वधया ) અસ્ત અર્થાત હવિઃ સ્વરૂ-પથી ( पितृन् ) પિતરાને ( उपेहि ) પ્રાપ્ત થા, ( इह ) આ લાકમાં (प्रजया) સંતાન સમેત, ( अस्मान् ) અમારા લાકોને ( आवह ) કલ્યાણ પ્રાપ્ત કર, વિશેષ તે ભાષ્યથી એઇ લેવું. ॥

(भुछहारछ्य डेाप निषत्--अध्याय ८ मेा, ण्राह्मछु ४ थेा, भंत्र १९ में।.) " अथ य इछे त्युत्रा में पंडितो विजिगीतः समितिंगमः शुश्रूषितो वात्रं भाषिता जायेत सर्वा वेदान नु बुवीत सर्वमायु रिषादिति मॉसोदन पाचयिःवा सर्पिंष्मंत मश्रीयाता मीश्वरा जनबित वा आश्रेण बा ऋषभेन घा."

**રાંકરભાખ્ય**ના અનુસારથી ભાવાર્થ—જે પુરૂષ એવું ચાહતા હાય કે મારે એવા પુત્ર ઉત્પન્ન ધાય કે જે પંડિત વિદ્વાન અને સંસ્કૃત વાણી બાલવા વાળા તથા સર્વ વેદોના વકતા, અને પૂર્ણ આયુખ્ય વાળા થાય, તે પુરૂષ માંસ મિશ્રિત ચાવલાતું ભાજન પકાવીને અને તેમાં ઘી નાખીને પાતાની સ્વી સહિત ખાય માંસ ઉક્ષનુંઅર્થાત્ **માટા બલદનું હાય અથવા** ઝષભનું અર્થાત્ ઉક્ષથી અધિક ઉમરવાળા અલદનું હાય.

કાત્યાયન સ્મૃતિ પૃ. ૭૬ માંના શ્લેાક સાતના પૉડિત સીમસેને કરેલા અર્થ હિંદી શ્રાષામાં છે. તેના ગુજરાતીમાં સાર----

" **યજ્ઞ સંબંધી પશુની ઇ**દિયો વા છિદ્રોને, દર્ભના કુચાથી આપણી ઇછાનું કુલ ક્રમથી મંત્ર ભણ્યા વિના પ્રક્ષાલન કરે. અને વપાશ્રયણી નામક યજ્ઞપાત્ર ( જેના પર રાખીને વપા પકાવી જાય છે. ) ખાખરના પત્રોની અથવા લાકડાની દ્વાવી જોઇએ.

 $21 \cdot$ 

| 452 | તત્ત્વત્રથી મીમાંસા. | ્ખંડ ર    |
|-----|----------------------|-----------|
|     |                      | · · · · · |

આયના શરીરમાં **૨૩૬ છિ**દ્ર હોય છે. સાત તેા ઉપરના માથામાં, ચાર સ્તન, નાસિ, યોનિ, અને ગુઠા. ા ૧–૨ ા

માંસના કકડા કરવાને છરી હોય છે, પ્રધાનના બાદ કમથી વપાને લઇને સર્વ " સ્વિષ્ટદાર પર્ય ત હોમ કરે અને તે સમયે મંત્રને સમાપ્ત કરે અર્થાત પ્રધાનયાગ, અને સ્વિષ્ટદાત બંને મંત્રોને મિલાવીને એકજવાર વપાની આહુતિ આપે. હુદય, જિહ્યા, શુટણુ, હાડકુ, જિગર, વૃષણુ, શુદા, સ્તન, શ્રોણિ, સ્કંધે, અને સટાના બન્ને પાર્શ, એ પશુનાં અંગ કહેવાય છે ાાડા એ અગીયાર અંગાના ' અવદાન ' નામ કકડા લેખાનુસાર ઝણુતી થાય છે. અને પાર્શ વૃષણુ ( અંડકાષ ) અને સક્રિય, જાંધ એ બંબે હાય છે તેથી પશુના ચીદ અંગ કહ્યાં છે ાાપા પ્રત્યેક કલ્પાકત કામામાં શ્રુતિને ચરિતાર્થ કરવી જોઇએ, આથો બકરા અને ચરૂ બન્ને પક્ષામાં આઠ ઝરથાઓથી હામ કરવા જોઇએ ાાલા ચન્ન પશુના અંગાના જેઢલા અવદાન નામ કકડા ( ટુકડા ) પ્રસ્તર નામક કુશાં પર કરીને રાખ્યા જાય તેટલાજ પાયસ નામ ખીરના પિંડ પશુ ન હાય તાપણુ કરાવે ાાબા

દિવેદી મણીલાલ નભુભાઇ નિદ્ધાંત સારના પૃ. ૪૩ માં-

" યજ્ઞો સંબંધે એક વાત વિચારવા જેવી છે. ઘણુખરા માટા માટા યત્રામાં એક બેથી સા સા સુધી પશુ મારવાના સંપ્રદાય પહેલા નજરે પહે છે. બકરા, દ્યાડા, ઇત્યાદિ પશુ માત્રના બલિ અપાતા, એટલુંજ નહી પણુ આપણુને આશ્ચર્ય લાગે છે કે **માણુસાના પણુ ભાગ** આપવામાં આવતા ! પુરૂષ મેધ એ નામના યજ્ઞજ વેદમાં સ્પષ્ટ કહેલા છે. અને શુનઃશેકાદિ, વૃત્તાંતા પણ એ વાતની સાક્ષી આપે છે. વળી આ સ્કત શ્રાવમાં આતંદ માનવા ઉપરાંત-સામ પાનથી અને છેવટના વખતમાં તો સુરા પાનથી પણુ, આર્ય લોકો મત્ત થતા માલમ પડે છે. પરમ ભાવનાના અગ્રણી પદને પામેલા ઝવિએામાં એવા સંપ્રદાય જણાય એ અલબત આશ્વર્ય પેદા કરવાવાળું છે. " ઇત્યાદિ ા

પુત: પૃ. ૭૩ માં—'' વિવાહ સંબંધે ' મધુપર્ક' નો વાત જરા કહી લેવા જેવી છે-એવા ધર્માચાર છે કે આવેલા અતિથી ને માટે ' મધુપર્ક' કરવા જોઇએ ' વર ' પછુ અતિથિજ છે અસલ જેમ યજ્ઞને માટે ' ગેા વધ ' વિહિત હતા તેમ મધુપર્ક માટે પછુ ગાય કે બળદના વધ વિહિત હતા. માંસ વિના મધુપર્ક નહી. એમ અર્ધલાયન સૂત્ર કહે છે ને નાટકાદિકાથી જણાય છે કે સારા મહર્ષિઓ માટે પછુ મધુપર્કમાં ગા વધ કરેલા છે. આશ્ચર્યની વાત છે કે જે ગાય આજે બહુ પવિત્ર ગછાય છે તેને પ્રાચીન સમયમાં યજ્ઞ માટે તથા મધુ પર્ક માટે મારવાના રિવાજ હતા. " પ્રક્રરણ ૩૨ મું. નિર્દયતા ભરેલું જ્ઞાનીઓનું આચરણ હેાય ? 👘 ૧૬૩

યજ્ઞાદિકના બહાને મહાન્ ઝઉપિયાની ચલાવેલી આ અનર્થની પરંપગતું માપ કાઢી શકાય ખરૂં કૈ પૂર્વ કાલમાં માણુસાનું ભક્ષણુ રાક્ષસા કરતા એવી પ્રથા કાનાથી અને કચાંચી ઉદ્ભવી કૈ અને એ વાલ કયા કાલના અર્લમાંથી બહાર આવી ?ા

પંડિત સત્યમત **સામધામીજીની** વ્યાખ્યાથી અલંકૃત**, ક્ષત્રિય કુમાર** શ્રી મદ્દદય નારાયણ વર્મા કૃત **ભાષાતુવાદ** સહિત. મધુપુરસ્થ શાસ્ત્ર પ્રકાશ કાર્યાલયમાં–સંતત્ ૧૯૬૩ માં છપ્યા હુવા. સામયેદ ઠોશુમીશાખા ગૃદ્ધકર્મ પ્રતિષાદક.

" गोमिल गृह्यसूत्र. " भिल प्रपाठेडना दशभा अंउमां---

પૃ. ૧૬૪ થી–ચઉદમાથી તે ૩૧ મા સુધીના સૂત્રા. તેની હિંદી ભાષાના માત્ર ગૂજરાતી ભાષામાં સાર લખીને બતાવી એ છિએ.

" तैष्या ऊर्ध्व मष्टम्यां मौः ॥ ९४ " §

" तां %संधियेला समीपं पुरस्तादग्ने रवस्थाप्यो पस्थितायां जुहुया धत्प-शघः प्रध्यातसेति ॥ १५ ॥ "

" हुत्वा चानुमेत्रयेतानु त्वामाता मन्यतामिति ॥ १६ ॥

"यच गतीभिरज्तिः प्रोक्षे दद्यकायै त्वाजुष्टां प्रोक्षामीति ॥ १७ ॥

" उल्मुकेन परिहरेत् परिवाजपतिः कविरिति ॥ १८ ॥

"अपः पानाय दद्यात् ॥ १९ ॥

" पीतरोष मध स्तात् पशो रचसिंचे दात्ते देवेभ्यो हविरिति ॥ २० ॥

ક્ષત્રિય કુમાર કૃત હિંદી ભાષાથી~ગુજરાતીમાં ભાવાર્થ—" પોષ માસની પૃશ્વિમાની પછી આઠમ તિચિનો **ગા માંસ દ્વારા** માંસાષ્ટકા કરે ॥ ૧૪ ॥ "

" સંધિવેલા ( રાત અને દિનકા સંજોગ સમય ) ના કાંઇક પહેલાં અગ્નિના પૂર્વ ભાગમાં તે <mark>ગાયને લાવીને રાખે. પ</mark>છી સંધિયેલા થાય ત્યારે " यत्त्पद्यद्यायद " આ મંત્રથી ઘીની આહુતિ દેઇને કાર્યારંભ કરે ॥ ૧૫ ॥ "

§ આ સૂત્રા જેના ઉપરથી લખાયાં છે તેની ગેર હાજરીમાં–કલકત્તા વાપ્લિ≀તમિષેચ યંત્રમાં—⊌રવીસન ૧૮૮૦ માં છપ્યા હુવા.

સંદ્રકાંત તર્કાલંકાર કૃત ભાષ્યથી યુક્ત—' गोमिल गृह्यसूत्र '' કે જે વડેકદરા સેંટ્રલ લાયગ્રેહીમાં છે તેમાં સૂત્ર સંખ્યા ૧૮ ની છે તેથી ચાર સૂત્રના કરક છે. જલ, પ્રવિત્ર છરા, શાળા વિશાખા, બહિં ઇધ્મ ઘી-બે સમિધા અને સ્તુવ એ સર્વ પણુ પોતાની પાસ આવશ્યકતાનુ સાર સારી રીતે રાખે. '' अनुल्वा '' એ મંત્રના પાઠ કરતા થકા ગાયને મારવાને માટે નિમંત્રાણુ આપે ॥ ૧૬ ॥ "

" અખ્દકા દેવતાની પ્રીતિના માટે પ્રીતિ પૂર્વ'ક સેવનીય તમને ધોલું છું એ મંત્ર ભાણતા થકાે તે વધ્ય ગાયને યવથી ભીંજેલા પાણીથી ધાવે હ ૧૭ હ

" परिवाजपति: " ( છ. आ १-१--૧३, १० ) એ મંત્રને લણીને એક મુઠી ખ(ડ) રજલા કરી તે અલતા ખ′ડ)રથી તે ગાયની પ્રકક્ષિણા કરે ॥ ૧૮ ॥ " " તે ગાયને એક પાત્રમાં પાણી પીવાને આપે ॥ ૧૯ હ "

" પીધા પછી જે પાણી બચે તેમાં—" आ संदेवेभ्यो દ્વલિ: "એ મ ઋ ને લાણીને તે ગાયના અધા ભાગને સિંચે ॥ ૨૦ ॥ "

" अथैना मुदगुत्**रुप्य संइप्य**ंति ॥ २१ ॥ " " प्राक् झिरस मुदक्पर्दी देव दैवत्ये ॥ २२ ॥ " दक्षिणा श्वीरसं प्रत्यक्**प**र्दी पितदेवत्ये ॥ २२ । " " संइक्षायां तस्यां जुहुया छत्पशु मायु रक्कतेति ॥ २४ ॥ " " पत्नीचोदक मादाय पशोः सर्वाणि श्रोतांसि,प्रक्षाळयेत ॥ २५ ॥ "

ભાવાર્થ---પછી મારવાને માટે પ્રસ્તુત ઋત્વિક્ ગણ તે ગાયને અગ્તિના ઉત્તર લાવીને કા**પી નાખે** ા ૨૧ મ

જ્યારે દેવ કાર્ય નિમિત્તે ગાય મારી જાય ત્યારે પશુનું મન્લક પૂર્વ ક્રિશામાં રાખે, અને ચારા પગ ઉત્તર લરક રાખે.

અને જો પિત્ કાર્યના માટે ગાયના વધ થતા હાય તા પશુનું મસ્તક કક્ષિણ દિશામાં રાખે, અને તેના પગ સર્વ પછિમ તરફ રાખે. ા રર-૨૩ ા— ઉકત ગાય માર્યા પછી " ચરપશુ" મંત્રથી હામ કરે ા ર૪ાા એમ યજમાનની સ્ત્રી પાણીથી તે કાપેલા મસ્તકવાળી ગાયના-નેત્ર આદિ ઇંદ્રિય સારી રીતે ધાવે. માથામાં નેત્રાદિસાથ, ચાર સ્તન, નાલિ, કેડના ભાગ, ગુદ્દાદેશ, એ ચઉદસ્થાન છે ા ૨૫ ા

" अंग्रेणनाभि पवित्रेअंतर्धायानुलोम मारुत्य वपा मुद्धरन्ति ॥ २६ ॥

" ताशाखाविशाखयोः काष्ट्रयो रत्र सज्या भ्युक्ष्य श्रपधेत् । २७ ॥

" प्रश्रच्युतित,यां विशसथेति वृयात् ॥ २८ ॥

પ્રકરણ ૩૨ મું. નિર્દયતા ભરેલું જ્ઞાનીઓનું આચરણ હેાય ? 👘 ૧૬૫

```
" यथा न प्राग ग्ने भूमिशोणितं गछेत् ॥ २९ ॥
```

" श्वता मभिधार्योदग्र द्वास्य प्रत्यभि धारयेत् ॥ २० ॥

" स्थालीपाकावृता वगा मवदाय स्विष्टरुदावृता वाऽष्टकाये स्वाहेति जुहोति ॥ ३१ ॥

ભાવાર્થ — નાભિના સમીપ પવિત્ર બે છુપાવીને લેામાતુ સરણ ક્રમથી છરીથી નિમ્ન ગામી ચાલનથી કાપીને તેમાંથી વપા ( ચરબી ) નીકાલે ા ૨૬ ા અને નીકાલેલી વપાને શાખા વિશાખા નામક ખાખરની લાકડીના બનાવ્યા હુવા ઢાંકનના આધાર ઉપર રાખીને પાણીથી સામાન્ય રૂપથી ધાઇને અગ્નિથી સિદ્ધ કરે ા ૨૭ ા આ તરક તે ગાયના નાભિના સમીપથી કાપીને મેદ નીકાલીને તે ગાયતું ચામડું નીકાલવાની આજ્ઞા કરે ા ૨૮ ા પરંતુ ચામડું કાઢતી વખતે એવું ન થાય કે અગ્નિના આગળ થઇ રૂધિર ( લાહી ) વહી નીકલે ા ૨૯ ા એ વપાને તૈયાર થતી વખતે તેમાં ઘીના ઢાલ દેઇને ત્યાંથી અગ્નિના ઉત્તર ભાગમાં ઉતારીને રાખે અને ક્રીથી તેમાં ઘીના ઢાલ આપે ા ૩૦ ા અનંતર તે અગ્નિમાં પાકેલી વપા જે ઢંડના કારછુથી જમી જશે તેથી સ્થાલી પાકનો રીતિથી અથવા સ્વિષ્ટ કૃતની રીતિથી ચત્પુથી કાટીને તેમાંથી લઇને " अष્ટकાથે સ્વાદ્યા ' એ મંત્રથી હેામ કરે ા ૩૧ ા ઇત્યાદિ વિશેષ તે ચાંથથી બેઇ લેવું. ા,

> પશુના કે મનુષ્યના ઘાત ઇશ્વરે બતાવેલા કે માંસસંક્ષકાએ ? પશુના સંબંધે કિંચત્ જણાવ્યું હવે મનુષ્યના સંબંધે જીવા--

'' કૃષ્ણ્યજુવે'દ તૈત્રિરીય બ્રાહ્મણ." પુનામાં છુપા હુવા. પૃ. ૯૭૨ શ્રી ૯૭૩---- મૂલ (१) वाचे पुरुष मालमते ॥ (२) आशायैजामिम् ॥ (३) प्रतीक्षायै कुमारीम् ॥

શાયણાચાર્ય કૃત ભાષ્યનાે માત્ર ભાવાર્થ–

૧ વાગદેવતાના માટે–પુરૂષનાે આલંભ અર્થાત્ વધ કર્યાે જાય છે. ૨ તૃષ્ણુાભિમાની દેવતા–આશા, તેના માટે જામિ અર્થાત્ જેનાે ઝાતુ ધર્મ નિવૃત્ત થયાે હાેય અને ભાેગ કરવાને યાેગ્યન હાેય તેવી સ્તીનાે 'આલંભ ' (વધ) કર્યા જાય છે ા ૨ ા

૩ પ્રતીક્ષાના માટે ' કુમારી ' એર્થાત જેનુ લગ્ન ન થસું હાય તેવી છાકરીનું ' આલંભ '-વધ કર્યો જાય છે ા ૩ ા

આ પુરૂષનેધ પંચાહ સામયાગમાં-પ્રાદ્મણાદિ કુમારો પર્ય'ત મનુષ્ય વિશેષરૂપ પશુઓના આલંભ કર્યો જાવે ॥

આલંભના અર્થ માટે–આશ્વલાયની ગૃદ્ધ સૂત્ર '-ગાગ્ય' નારાયણી વૃત્તિના પૃ. ૮૫ માં નીચે પ્રમાણે છે.—

'' यदि कारयिष्यन् मारयिष्यन् भवति तदाच दाता आछभेत एवं वदेत्॥

અમરકાેષ દિલીય કાંડ ક્ષત્રવર્ગ શ્લાેક ૧૧૨ તથા અભિધાન ચિતામણિ 'મર્ત્યકાંડ લાે. ૩૪ એ બન્ને કાેષમાં પણુ ' આલ'ભ ' શબ્દનાે વધ અર્થ કર્યો છે

पेतरेय ब्राह्मण-पृ. ૮५१ तकमां-' ગ્રुनःशेप ' ની કથા લખી છે તેમાં વશિષ્ટ, વિશ્વામિત્ર, જમદગ્નિ પ્રભૃતિ ઋષિઓ જે અધ્વયું હોતા, હાદ્દાઆદિ થય છતાં અજીગતંના દ્વારા ' શુનઃશેષ ' સ્તંભથી બંધનાયા ગયા, તેમજ તલવારથી કાપવાના સમય પણ આવી પહચ્યા, તે વખતે ' શુંનઃશેપ ' ને વિચાર થયા કે હાદ્દાણ, વસિષ્ટાદિ ઋષિઓ, મારવાને માટે સમ્મત થએલા છે એવું જાણી વરૂણ દેવની પ્રાર્થના કરવા લાગ્યા. એટલે પાછલથી તેના બંધન છુટવા લાગ્યાં ઇત્યાદિ વિશેષ ત્યાંથી જોઇ લેવું ॥

એજ પ્રમાણે મહાભારતના વન પર્વમાં પણુ નરમેધનું વર્ણન જણાવેલું છે. આ કૃષ્ણુ યજીવદના તૈત્તિરીયમાં વિચારવાનું કે----

વિષ્ણુના–ચાેવીશ અને દશ એમ બે પ્રકારના અવતારા મનાયા છે, ચાેવી-શમાં ૨૦ મા, દશમા ૭ મા–અવતાર રામચંદ્રજી છે. તેમના ગુરૂ તરીકે વસિ-ષ્ટજી મનાયા છે તેમના સમયમાં આ ' શુંનઃશેષ, યજ્ઞના સ્તંભે બંધાયા છે.

ચાર અબજ અને બત્રીશ હજાર વર્ષે પ્રમ્હાના એકજ દિવસ થાય, ત્યારે રામચંદ્રજીના સમય સુધી પ્રદ્વાના દિવસા કે વર્ષો કેટલા થયા માનવા ? પ્રલય દશા પછી પ્રમ્હદેવે ચાર ઝપિઓને ચાર વેવો બતાવ્યા, તે બતાવતાં આ નરમેધ યજ્ઞ બતાવ્યા હશે ? અને તે કથા ધર્મ વિશેષ માટે ? અને તેવા નરમેધ યજ્ઞની ગણત્રી આજ સુધીમાં કેટલી થએલી ? આ બધી વિચિત્ર પ્રકારની વાતા જોતાં તેમજ પંડિત સ યવત સામ શ્રમીજીના તથા તિલક મહારાજાદિના અને પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનાના વિચારા જોતાં જરૂર કાઇ પૂર્વે ચાલતા સત્ય ધર્મથી વિપરીતપણે પંડિત માનીઓના તરફથી ધાંધલ ઊભુ કરવામાં આવ્યું હાેય એવા અનુમાન તરફ જઇ શકાય કે નહી ? સત્યા સત્યના વિચાર તે તા સત્ય શાધકા કરે ? ઇત્યલં :ા

# પ્રકરણ ૩૨ મું અસલ્ય વચન તે વેદનાં કે ભાંડનાં ? ૧૬૭

# ત્રિજા યજીવેંદમાંના કેટલાક મંત્રા અને તેનો બિભત્સ અર્થ.

વેદત્રચીમાંના ત્રિજો ચજુવેંદ ઘણેા પ્રાચીન અને અતિમહત્વના ગણાય છે, કેટલાક પંડિતા તા વેદત્રચીને નિત્ય અપીરૂષેય પણ કહે છે. તેવા અતિમહ-ત્વના ચજીવેંદમાં મર્ચાદા વિનાના મંત્રો કેવી રીતે દાખલ ચવાને પામ્યા ? વેદત્રચીની પ્રસિદ્ધિ થયા પછી તે મંત્રોને પંડિતા કથાંસુધી ભણતા રહ્યા ? લાબ્યકારે તેના અર્થ કઇ પર પરાથી કરીને ખતાબ્યા ? એવી રીતના બીજા મંત્રા કેટલા ઘુસી ગયેલા તારવી કાઢવા ? આ મર્ચાદા વિનાના મંબોના ભાષ્ય લખાયા પછી વેદા ઇશ્વરકૃત છે, નિત્ય છે, અપીરૂષેય છે એવી ઉદ્દ્યાયગ્રા કયા વિચારથી ચાલવા દીધી ? આ બધા વિચાર કરવાનું જનાવી તે મંત્રા અને તેના ભાષ્યના અર્થો લખીને બતાવું છું.

યજીવેંદ્ર⊷અધ્યાય ૨૩ મા, મંત્ર ૧૯ માે. શંકાકેષ શંકા ૪૨૯ મી. પૃ. ૬૫–૬૬ થી—

#### " गणानां त्वा गणपतिश्रहवामहे ॥ १९ ॥

આ મંત્રના અર્થ મહીધર એમ કરે છે કે-ચજમાનની સ્તી, યત્ત્રશાલામાં સર્વ ઝાતિ જોના દેખતાં ઘાડાની પાસે સૂઇ જાય અને કહે કે હે અશ્વ ? જેનાથી ગર્ભ ધારણુ થાય છે એવું તાક વીર્ય છે તેને હું ખેચીને મારી....( આ જગેાએ બિલત્સ શબ્દ હાેવાથી મીડાં મુક્યાં છે ) માં નાખું અને તું તે વીર્યનું મારામાં સ્થાપન કર. "

### भन्न २० भे।—" ता उमी चतुरः पदः संप्रसारयावः '

ચજમાનની સ્ત્રી ઘાડાના શિશ્નને પકડીને પાતેજ પાતાની....માં મૂકે.

#### भंत्र २२ भे।—" यकासकौ शकुन्तिका इलगिति वञ्चति "

યત્ત્રશાલામાં અધ્વર્શુ આદિ ઋત્વિજ લાેકાૅ–કુમારી તથા યજમાનની સીએા સાથે ઉપહાલ પૂર્વક આંગલી વડે....દેખાડીને કહે છે કે સીએા જલદી ચાલે છે ત્યારે તેમની....માં હલહલા શબ્દ થાય છે, તથા જ્યારે....એને શકુનિ પક્ષીની ચાંચના જેવા શિશ્નના સંચાેગ થાય છે ત્યારે પણ એવાજ શબ્દ થાય છે. તથા ....અને....માંથી વીર્ય ઝરે છે. કુમારી અધ્વર્શ પ્રતિ તેના...ને દેખાડીને કહે છે કે આ છિદ્ર સહિત તારા શિશ્નના અગ્રભાગ તારા મુખ સમાન લાગે છે.

भंत्र २४ भे-" माताच ते पिताच तेऽग्रं घुक्षस्य रोहत: "

પ્રદ્ધા યજમાનની સ્ત્રીની મસ્કરી કરીને કહે છે કે–અરે ? અરે ? મહિષિ ? જ્યારે તારાં માતાપિતાએ પલંગ ઉપર ચઢીને તારા પિતાએ તારી માતાની....માં પાતાના મુષ્ટિતુલ્ય....ને મુકશું ત્યારે તારી ઉત્પત્તિ થઇ અથવા પાતાના....ને દેખાડીને કહ્યું કે તારી સાથે હું....ઇત્યાદિંાા

भंत्र २१ भे।-- " उत्सकथ्या अघगुदं घेहिसमञ्चि चारया वृषन् ॥ "

યજમાન ઘેાડાને કહે છે કે–હે વીર્થ સેચન કરનારા અશ્વ ? તું મારી સ્ત્રીની જંધા ઉંચી કરીને તેની....માં તારા....નેા પ્રવેશ કર. તે....સીઓનું છવન છે, એ તેમના ભેગ છે, માટે તે...ને તું....માં નાંખ. ॥

ઊપરના વેદ મંત્રો ચજીવેદના ૨૩ મા અધ્યાયતા છે, તેના અર્થ ઊપર બતાવ્યા પ્રમાણે સનાતન ધર્મના પંડિત મહીધરે કરેલા છે. શું એ અર્થી માનવા ઊચિત છે ખરા ? સ્ટષ્ટિ ક્રમથી વિરેહ નથી શું ? જો કદાચ એ અર્થી લાયક હાેય તાે અમરા પૌરાણીઓ અર્થોને માન આપશે કે ? શુ આવા અર્થ કરવાથી વેદ ઉપરથી લાેક રૂચી ઉઠી જવા સંભવ નથી કે ? જ્યારે મહીધરની વ્યાખ્યાની આ ગતિ છે તાે પછી સુરાય ખંડવાસીની ટીકાઓમાં અશુદ્ધિ હાેય તેમાં નાવઇજ શી ? ઉપરાક્ત વેદ મંત્રતા અર્થ પણ સનાતન ધર્મ છે કે ?

આમાં જરા વિચારવાનું કે–આ ઉપરનાં વાકર્યેા ઇશ્વરથી પ્રગટ થએલાં કે કાેઇ ભાંડ પુરૂષે વેદમાં ઘુસાડી દીધેલાં ? જે વચનાે એક સાધારણુ સભ્ય પણ પાંચ માણુસામાં ઉચ્ચારણુ ન કરી શકે તેવાં નિર્લજ્જ વાકચાે વેદત્રથીમાંના ખાસ ચજીવે દના મંત્રામાં મંત્રરૂપે કેવી રીતે ઘુસવા પામ્યાં ? અને તેવા પ્રકારના મંત્રા વેદામાં પાછલથી કેટલા બધા ઘુસી ગએલાં ?

જો હું ભૂલતા નહાેઊતા-આ વાત વેદમાં નથી એમ ઠરાવવા પાંચ સાત વર્ષો પહિલાં કાેઇએ ગુજરાતી પત્રમાં ચર્ચી હતી. ત્યારે તેના ઉત્તર મૂલ મંત્રા અને તેની ભાષ્ય સાથે તેજ ગુજરાતી પત્રમાં કાેઇએ સત્યરૂપે પ્રગટ કરીને બતાની હતી. અને વિશેષમાં એ મત્રાના અર્થને જનાવવાવાળું ચિત્ર--ગાેધરા જીલ્લાના પ્રાયે દાહાદના એક મંદિરમાં ચિત્રેલુ છે. એમ પણ જાહેરમાં લખીને બતાબ્યું હતું. ત્યારબાદ તે ચર્ચા કરીથી બહાર આવી નથી.

એક સત્ય વસ્તુને પૂર્ણુમાન આપનાર અને બીજો પોતાના દુરાગ્રહથી સત્યા સત્યને એક રૂપથી બતાવનાર આ બેમાં ખરેષ આસ્તિક કાેણે સમજવા ? આચેર્રનાં લહેવારાના ઇતિહાસ. પૃ. ૪૩૫

क्विरः सार्वे सर्गात् पशुपतिक्षिरस्तःक्वेक्विधरं। महीन्ना दुत्तंगा दञ्चनि मचवे आपि जर्लाधंश अपो गंगा सेयं पदमुपगता स्तोक मधवा। विवेकस्रष्टानां भवति चिनिपातः द्यतमुखः भर्तृहरिः

એક વખત સ્વર્ગમાંથી જીતરેલી ગંગા નીચે જતાં અંતે સસુદ્રમાં મળી મઇ. તેમ આપણી ધર્મ **રૂપી ગંયા**-સ્વર્ગ તુલ્ય વેદમાંથી નીકલીને ઊપનિષદાના મસ્તકા જીપર ઉત્તરી, ત્યાંથી-પુરાણે, મહાત્મ્યા, તંત્રો, ઊપરથી વહેતાં વેહતાં તેના પ્રવાહની હજારા શાખાઓ કુટી છે. અને તેનું સ્વરૂપ અશુદ્ધ ચઇ ગયું છે, આ **ધર્મ નદીના પ્રવાહ** હાલમાં કાદવ અને કચરાથી દુર્ગ ધિત ચએલા છે. આવી આ કનિષ્ઠાવસ્થાને ફ્રર કરવાના પ્રયત્ન આજ સુધી રામાનંદી સાધુ સંતાએ કરેલા છે. "

આમાં કિંચિત્ત્ મારેય વિચ્ચાર—

ં આ લેખ પણ મારી દષ્ટિથી વિચારવા જેવે। છે--કારણ કે જે વેદોને સ્વર્ગ તુલ્ય કલ્પ્યા છે તે વેકો જે હિંસા કર્મથી દ્વષિત ન થયા હોત તો તે વાલ ચુક્તજ થાત ! પણ તે હિંસા કર્મથી દ્વયિત થવાથી તે વેદોને પણ બ્યવહાર કાર્યથી નિવૃત રહિ એક પૂના ઉપર પડી રહેવાના પ્રસંગ આવેલા જણાય છે. તેથી તે મલમાંથીજ બગડેલું છે. તેના સુધારા પુરતી રીતે કેવી રીતે થાય રૈ નજ શાય પણ ભવિષ્યમાં વધારેને વધારેજ અગડતે જાય છે એતાે એક કુદરતી જ ન્યાય છે. જે ધર્મ ગંગાને સ્વર્ગ'તલ્ય વેદેાથો નીકક્ષીને-ઉપનિષદેાના મસ્તક ઊપર ઊતરવાતું અતાવ્યું છે તે જીપનિષદાજ વેઠના અનુષ્ટાનને અનાદરની દષ્ટિથી જાવે છે તાં પછી વેદાની સ્વર્ગ તલ્યતા કેવી રીતે ટકી શકે ? જે ઉપ-નિષદાેએ વેદાનુષ્ટાનના અનાદર કરી શુદ્ધતા બતાવવાના પ્રયત્ન કર્યો છે તે પશ જૈન અને ખૌદ્ધ ધર્મના તત્વાના સમાગમની વિશેષ અથડામણીમાં આવ્યા પછી કરેલાે છે એમ યુરાપાદિકના અનેક પંડિતાના નિઃપક્ષપાલ વિચાયાથી પણ માલમ પડે છે. તેથો તે યાચિક મંડન જેલું થવાથી એકકથી એક ભિન્ન ભિન્ન દિશામાં વહન કરતી હઇ ઉપનિષદા પછ ચથાર્થ ધર્મના માર્ગને ગ્રહણ કરી શકીચાે નથી. ઊપનિષદ્<del>દાના પછી ઘણા લાંબા કાલે</del> ખેટાંઇરાઠા પૂર્વક કેઠલાક વિષયેંામાં જુકાં લખાએલાં – પુરાણામાં, મહાત્મ્યામાં, અને તંત્રામાં, તે ધર્મ નદીઓ કાદવ અને કચરાથી દુર્ગ ધિત થાય તેમાં શી નવાઇ ໃ 99

તત્ત્વત્રયી--મીમાંસા.

ંખંડ ૨

વળી વિચારવાતું કે-જે જૈન ધર્મ અહિંસા ત-ત્વને વળગી રહીને-દુનિયામાં ચાલતા વેદાની હિંસક શ્રુતિએાની સાથે મૂલથીજ અથડાતા આવ્યે છે અને જેમનું વર્તન-સર્વજ્ઞ દેવના નિર્મલ પણાથી, તેમજ ગ્રુરના નિર્મલ પણાથી, તેમજ તત્વના નિર્મલપણાથી, આજ સુધી દુનિયામાં અખંડિત પણાથી, સૂર્યના તેજ જેવુ ચલકી રહ્યું છે, તેમના સાધુઓને તેમજ બૌદ્ધના સાધુઓને યાદ ન કરતાં-કેવલ આજ કાલના રામાનંદી સાધુઓજ કનિષ્ટતાને દ્વર કરવાવાળા લખીને બત.ખ્યા તેના સા અર્થ ?

કેમકે–તે સાધુઓનું મૂલ પણુ કાદવ કચરાવાલા ધર્મથીજ ઉત્પન્ન થએલું હાેવાથી, કયા શુદ્ધ શાસ્ત્રનાે આશ્રય બતાવી ચાલતી કનિષ્ટતાને દૂર કરી શકશે ? લેખકના છેવટના વિચાર એવા હાેય કે હાય બાપના કુવા એ વિના બીજો કર્યા માર્ગ ?

સજ્જને! <sup>9</sup> આ સમય દુરાબ્રહનેા છે <sup>9</sup> કહેવુંજ પડશે કે નથી. માટે વિચારવાનું કે–પ્રાચીન કાલથી જૈનધર્મ બૌદ્ધધર્મ તેમજ વૈદિકધર્મ સાથે સાથે અથડાતા આવ્યા છે અને તેમના બ્રંથા પણ છપાઇને બહાર પડતા જાય છે વિશેષતા કથા ધર્મમાં છે તેના નિર્ણય કરી પોતાના આત્માને ધર્મમાં સ્થિર કરવાના છે. આ ઠેકાણે આટલુંજ કહેવું બશ છે.

> જૈનધર્મની શુદ્ધતા માટે પંડિતાના વિચાર જુવા. હિંદ તન્વ નાનના ઇતિહાસ-પ. રાહ માં લખ્યું છે કે---

" જૈન દર્શનતું 'અનેકાંતવાદ ' અને સ્યાદ્વાદતું સ્વરૂપ વિચાર શીલ બ્રાહ્મણેને પણ સ્પષ્ટ નહિ થવાથી જૈનોનું શાસ્ત્ર એકાંત નિશ્ચય જણાવનાર નહિ હાવાથી-મત્ત પ્રલાપ જેવું છે, સ્વીકારવા યેાગ્ય નથી. એવું ખાડું ખંડન કરવામાં આવ્યું છે. પરંતુ હરિભદ્રસૂરિ નામના જૈન વિચાર કે પક્ષપાત રહિત બુદ્ધિથી બ્રાહ્મણેના દર્શન શાસ્ત્રનાં-ભિન્ન ભિન્ન પ્રમેયેા જેવીરીતે ઉકેલ્યાં તેવાજ દષ્ટિ બિંદુથી જૈન તત્ત્વ જ્ઞાનના પ્રમેયેા પણ સમજવાની જરૂર છે. ચિરંતન વિચારકોએ કહ્યું છે કે---

### श्रोतब्यः सौगतो धर्मः, कर्तब्य: पुन राहर्तः । वैदिको व्यवहर्तव्यो, ध्पातब्यः परमः शिवः ॥

ઔદ્ધધર્મ-શ્રવણુ કરવા ચાેગ્ય છે, જૈનધર્મનું ચારિગ્ય સેવવા ચાેગ્ય છે, વૈદધર્મ-વ્યવહારમાં પાલન કરવા ચાેગ્ય છે. અને પરમ શિવ અથવા પરમેશ્વર ધ્યાન કરવા ચાેગ્ય છે. "

### પ્રકરણ ૩૨ મું. વૈદિકા માટે હેમચંદ્રાચાર્યના ઉદ્રગારા. ૧૭૧

વિશેષ-જિનમંડન સૂરિકૃત-કુમારપાલ પ્રબંધ પત્ર ૪૯ ના પૃષ્ટ પહેલામાં-લખ્યું છે કે-આ ઉપરના લખેલા **રલાક** સરસ્વતી દેવીએ ભાજરાજાની આગલ મુકેલા છે. અને "પરમ શિવ" એના અર્થ એ છે કે-જગતમાં હાવા છતાં-જે જીવાએ બ્રામ, ક્રોધ, માહાાદંક ષટ્રિપુના સર્વથા નાશ કરી અને સર્વસપાણું મેલવી છેવટે સુક્તિપદ મેલવ્યું હાય તેજ પરમશિવ સંસારના જીવાને ધ્યાન કરવાને યોગ્ય હાય છે. નહી કે બ્રામાફીકના વશમાં પડેલા દેવા.

### હિ સક ચગ્નેથી અગડેલા વેદમતમાં શુદ્ધતા કચાંથી આવે ?

શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય પાતે મહાવીરની સ્તુત્તિ કરલાં કહે છે કે-

## हिंसाद्यऽसरकर्मपथोपदेशा दऽसर्वविन्मूलतया प्रवृत्तः चृशंसदुर्षुद्रिपरिग्रहाश्च ज्रम स्त्वदऽन्यागम म प्रमाण १०

ભાવાર્થ----હે ભગવાપ ? હે વીર ? તારા કથન કરેલા આગમ વિના બીજા વેઠાદિ આગમો સત્ય પુરૂષાને સર્વ પ્રકારથી માન્ય થઇ શકે તેસ નથી. કારણ કે તે વેઠાદિ આગમામાં હિંસાદિક અસત્કર્માના માર્ગના ઉપદેશ હેવાથી, અને ધરમૂલથી અસર્વત્ર પુરૂષાથી પ્રવૃત થએલો હેવાથી, અને નિર્દય તથા સ્વાર્થ દુષ્ટ બુદ્ધિવાળા પુરૂષાથી ગ્રહણુ થએલા હેવાથી અમા તેને અ પ્રમાણ કહીએ છીએ.

## हितोपदेशात् सकल्ल्ब क्ऌुप्तेर्मुमुक्षुसत्साधुपरिग्रहाच पूर्वाऽपरार्थेऽष्यऽविरोधसिद्वे स्त्वदागमापच सतां ब्रमाणे ११

ભાવાર્થ--હે જિને દ્ર હે વીરપરમાત્મા રૈ તારાં કથન કરેલાં આગમામાં સર્વ જીવેાના હિતનાે ઉપદેશ હાેવાથો, તથા સર્વજ્ઞ પુરૂષોથી અધારણુ થએલાં હાેવાથી, તેમજ માેક્ષા ભિલાષી સત્સાધુ પુરૂષોએ ગ્રહણુ કરેલા હાેવાથી, અને પ્વાડ પરના વિચાર કરતાં વિરાધ રહિત હાેવાથી, સત્પુરૂષોને પ્રમાણુ રૂપે થએલાં છે. પણ ઊપરના ૧૦ માં કાવ્યમાં કહેલા હેતુવાળાં આગમા પ્રમાણુ રૂપે થએલાં નથી. ૧વે

### यदार्जवादुक्त मयुक्तमम्ये स्तद्ऽम्यथाकार मकारि शिष्यैः

न विप्छवोऽयं तव शासनेऽभू दहोअधृष्या तव शासनश्रीः १६

ભાવા**થ'**---અન્યમતના સરળપુર્ષોથી મળમાં અચુકતપણે કથન થએહ પણ તે તેમના શિષ્યાને ગેઠતું ન આવતાં--બ્રુતિઓાને ફ્રેરવતા ગયા. સ્મૃતિઓામાં

ં ખાંડ ૨

ઋષિએા પણુ ભિન્ન ભિન્ન વિચારો ગેડવતા ગયા. અને પુરાણેાની લીલાનું તેા કહેવુંજ શું ? હે જીનેદ્ર ! તમારા શાસનમાં એ ઉપદ્રવ થઇ શકયેા નથી. તેનું કારણ એજ છે કે તમારા શાસનની ઠકુરાઇજ અધૃગ્ય છે અર્થાત્ તમારા શાસનમાં ફેાઇથી પણ આધુ પાછુ કરી શકાય તેન છેજ નહી. ૫ ૧૬ ઘ

આપણે વૈદિક મહાના કથનથો જેઇએ છે તેા પણ તેલુજ માસમ પડે છે શ્રુતિએક્ષના ઉત્પાદક ઝપિએા જંગલમાંના કાેઇ જીદા, ત્યારખાદ સંગ્રહના કરનારા પંડિતા જીદા, ઇશ્વરના નામથી પ્રસિદ્ધિનાં સુકવાવાળા જીદાજ.

તેવાજ હાલ પુરાણકારાના પણ થએલા છે, કેાઇનામાંથી લીધું કાંઇ, તેષ કેાઇનામાંથો લીધું કાંઇ, તેમાં ઉધું છ-તું કરવાવાળા અનેક, દુનીયાનાની નજર આગળ મુકયા વ્યાસ એક, આવા પ્રકારના વૈદિક મતના લેખોમાંથો સત્ય કેવી રીતે મેળવવું <sup>°</sup> તેા પછી તેના તત્વોને મહણ કરવા આતુરતા કયાંથી થવાની છે?

જીવા કે હિંસાના દાષથો દ્વપિત વેદા છે, અને ભિન્ન ભિન્ન દિશાને બતાવનારી ઉપનિષદા અને સ્મૃતિએા પણ છે, અને પુરાણેમાં પાકલતાના પાસ નથી તા પછી ખરા તત્વનો ખાેજ કયા વિષયથી કરી શકાય ? ન જ કરી શકાય તેથીજ પૂર્વેના પંડિતા થાકીને કહી ગયા છે કે—

श्रुतयोऽपिभिन्नाः स्मृतयोऽपिभिन्नाः नैकोमुनिर्यस्यवचःप्रमाणं धर्मस्य तत्त्वं तिहितं गुहायां महाजनो येन गतः स पंथाः ॥

જે કદાચ પૂર્વેના પંડિતા ને-વેદ, ઉપનિષદ્દ, સ્મૃતિ કે પુરાણે!માંના એક પણ સ્થલથી સત્ય ધર્મ તત્ત્વના માર્ગ હાથ લાગ્યા હાત તા આવા નિરાશા ભર્યા ઉદ્દગારા શા માટે તેમને કાઢવા પડતા ? ન જ કાઢવા પડતા. આ તરફ સર્વજ્ઞ પુરૂષાના માર્ગના આશ્રય લેનાર-તત્ત્વની મગરૂરીના આનંદના ઉછાલામાં આવી એવા ઉદ્દગારા કાઢતા ગયા છે કે-હે સર્વજ્ઞ ? હે ભગવન ? તારા શાસનના તત્ત્વની શ્રદ્ધા યુકત અમા નરક ને પસંદ કરીશું પણ તારા શાસનના તત્ત્વની શ્રદ્ધાથી રહિત અમાને સ્વર્ગની પણ ઇછા થતી નથી. એવા અનેક પ્રકારના ઉત્તમાત્તમ ઉદ્દગારા અમા પ્રસંગે પ્રસંગે જોઇ રહ્યા છીએ તે સર્વજ્ઞ પુરૂષાના સત્ય તત્ત્વોજ તેમની પાસેથી કઢાવી રહ્યા છે. એક તરફ વૈરાગ્યમાં આવેલા વૈદિક ધર્મના પંડિતાના વિરસ ભરેલા નિરાશાના ઉદ્દગારા અને બીજ તરફ સર્વજ્ઞના તત્ત્વોની મગફરીથી આનંદાતિરકમાં આવેલા જૈન પંડિતાના ઉદ્દગારા માં કેટલાે અંતર છે ? વળી પણ જીવાે આજકાલના અનેક જૈનતર પંડિતાે જૈન તત્ત્વ તરક નજર ફેકનાર ના અમૃત મય ઉદ્ગારાે∸જૈનેતર દ્વચ્ચિ જૈન નામના પુસ્તકથી. તેમજ આ ગ્રંથના અંતમાં જીવા જૈનેતર પંડિતાના લેખા. ત્યારળાદ દ્રરાગ્રહને દ્રર રાખી જૈન તત્ત્વોના અભ્યાસ કરીને જીવા એટલે માથુ ધુનાવવું જ પડશે કે વાત કહેલી સત્ય છે.

આ ગ્રંથથાં ક્રોઇ વાત ફરીથી જોવામાં આવે તો તેમાં વિચારવાનું કે-કાેઇ વાત ગ્રંથની ભિન્નતાથી અને કાેઇ વાત વિષયની ભિન્નતાથી બાેધ માટે મુકવામાં આવી હશે તેના માટે પંડિતા કહી ગયા છે કે---

# × सज्झाय झाण तवोसहेसु उवएसेसु धुवइवयाणेसु। संत गुणकिचणेसु अन हुंति पुण रुतदोसाओ॥ १ ॥

ભાવાર્થ---૧ પંડિત પાઠના સ્વાધ્યાય કરનારા, ર ઓકારાદિક એકજ વસ્તુનું ધ્યાન કરનારા, ૩ પાતાને મન ગમતા તપ કરનારા, ૪ પાતાને અનુકુલ પડતા ઔષધનું સેવન કરનારા, ૫ અનેક લબ્ય જીવાને સ્મરણમાં દઢ થાય તેવા ઊપદેશ કરનારા, ૬ અમુલ્ય ગુણુ રત્નાથી ગુથેળી પરમેશ્વરની સ્મૃતિ કરનારા, ૭ અને સત્ય પુરૂષાના ગુણુથી રંજિત થઇ તેમના ગુણુનું છીત્તંન કરનારા, એકજ વાતનુ વારંવાર સેવન કરતા થકા પણુ પુનરૂકત દેાષના પાત્ર થતા નથી.

વળી બીજે ઠેકાણે સંક્ષેપમાં એમ પણ જણાવ્યું છે કે---

# वक्ता हर्ष-भयादिभि राक्षित्तमना स्तथा स्तुवन् निंदन् । यत्पद मसकृद् ज्ञूयात् तत्तुनैरुक्तं न दोषाय ॥ १ ॥

ભાવાથ⊸વકતા હર્ષથી પરવશ થએલેા, કે ભયથી પરવશ થએલેા આદિ શબ્દથી સ્વાધ્યાયાદિકાર્યમાં બેડાઇ ગએલેા, સ્તુતિ કરતાે કે નિંદા કરતાે વારંવાર બાેલતાે થકાે પુનરૂકત દાેષવાલાે ગણાતાે નથી. એમ શિષ્ટજનાે કથન કરી ગયા છે. ાા

ઇતિ વેદોની વાતાના વિચાર કરતાં આ પ્રકરણ ૩૨ સું.

× छाया—स्वाष्याय-भ्यान—तपो—षधेषु उपदेशेषु स्तुतिप्रदानेषु साधुगुण कीर्तनेषु न भवंति पुन रुक्तदोषाः ॥ १ ॥

#### ঀ৩४

# પ્રકરણ ૩૩ મું.

# ાા શંકરદિગ્ વિજ યમાંની વિચારણીય બે ચાર વાતાે. ા

ઇ. સ. સાતમા આઠમા સૈકાથી–કુમારિલ્લ ભદ્દ, શંકરાચાર્ય આદિ વૈદિકમતમાં જે પંડિતા થયા છે તેઓ બેશક માટા પંડિતા હતા પરંતુ તેઓ ન્યાય નીતિના સત્ય માર્ગ છેાડી માગલાઇ વિચારના થયા તે ખેદ પાંમવા જેવુ થયું છે. તેઓને ભગવાન ઠરાવવા માધવાચાર્યે સર્ગ ૧૬ ના '' શંકરદિગ્વિજ્ય '' નામના ગ્રંથ લખ્યા છે તેમાં સભ્યતાના કે સત્યતાના વિવેક જલવાએલા નથી. વળી બીજે આનંદગિરિ પંડિતે પણુ તેવા ગ્રંથ લખ્યા છે. તેમાં પણુ સભ્યતા કે સત્યતા જલવાઇલી નજરે પડતી નથી. વળી હાલમાં '' આઘશંકરાચાર્ય ચાને જગદ્દગુરૂ જીવન કથા. ''

માધવગ્રંથાનું સારથી કિરણ ૧૬ રૂપે થાંડુ ઘણું લખી સંવત્ ૧૯૮૬ માં પુરૂષેાતમરાય ગવાડ કરે બહાર પડાવ્યા છે પરંતુ આવા પ્રકાશના સમયમાં પ્રમાણુ વિનાના તેવા ગ્રંથા વારંવાર બહાર પડાવી આપણા સમયના અને ધનના દુરૂપયાગ ન થવા જોઇએ.

ઐવાં પ્રકારના ગ્રાંથા જે જે લખાયા છે તે–દ્વનીયાને તત્ત્વ આપવાને માટે, કે શાંતિ આપવાને માટે લખાએલા નથી, પશુ સત્યતા રહિત પ્રમાણું વિનાના કેવલ આપસ આપસમાં વૈમનસ્યજ વધાસ્વાને માટે લખાએલા છે.

તેના નસુના દાખલ બે ચાર વાતાે સત્યા સત્યનાે વિચાર કરવા લખી અતાવું. છું, તેના અનુંસારે બીજી વાતાે વાચકને સ્વતઃ વિચારવાની ભળામણુ કરી ઢઉ છું.

### સર્ગ ૧ લેા શ્લાક ૯૮ માંના ડુંક સાર અને નીચે તેના વિચાર-

(૧) " ખ્રદ્યાદિક દેવેાએ કૈલાસમાં જઇને શંકર દેવને કહ્યું કે-વિષ્ણુએ બૌધ શાસ્ત્ર સ્ચ્યાં. તેના ફેલાવા થતાં વેદાદિકને હાનિ પહાેચી, તેઓ કહે છે ઢાંગ છે, આ છવિકા માટે છે, એમ કહીને નિંઘા કરે છે.

શ કરદેવે કહ્યું હું મનુષ્ય દેહ ધરીને શંકર નામે પ્રગટ થઇશ, વિષ્ણુ અને શેષને–વેદની ઉપાસના કાંડના ઉદ્ધાર કરવા મેંજ આજ્ઞા કરી હતી, પણ પ્રકરણ ૩૩ સું. શંકરહિંગ વિજયમાંની બે ચાર વાતેના વિચાર. ૧૭૫

હવે જ્ઞાનકાંડનાે ઉદ્ધાર હું કરીશ. તમાે સુત્રતાને છતી વેદ ધર્મ ની મર્યાદા સ્થાપન કરા. તમને સહાય થવા-વ્રદ્ધા મંડન નામે, ઇંદ્ર સુધન્વાનામે, અને કાર્યત કેય-સદ્પાદ નામે, અવતરસે, તે પ્રમાણે બધી ગેઠવણ થઇ ગઇ પણ સુધત્વા લટપાદની વાટ જેતા સુગતામાં ભત્યા. લટપાદ કર્મકાંડનાે ઉદ્ધાર કરીને દિગવિજય કરતા સુધન્વાની નગરીમાં આવ્યા. રાજાએ સુવર્ણ આસન આપી સત્કાર કર્યો, સુગતા પણુ બેઠા પણુ વાદમાં ઔધા હાર્યા. ઉપદેશ આપતાં રાજાએ કહ્યું વધારે વિદ્વાન જીતે એમાં શું ? પર્વત પરથી પડતાં જેના નાશ ન થાય તે સાચા, એ વાત કળૂલ રાખી ભદ્રપાદે કહ્યું કે -'' વેદા પ્રમાણ ભુત હોય તેા મને આંગ આવશા નહી. " એમ વેદાનું સ્મરણ કરી પર્વત ઉપરથી પડતાં તાજામાજા નીચે આવ્યા × બોધાંએ કહ્યું એ નિર્ણય સાચા નથી. ક્રોધાયમાન રાજાએ કહ્યું કે–હું એક પ્રશ્ન કરૂ છુંખાટા પડશા તાે ચંત્રમાં ઘાલી નાશ કરાવીશ, એમ કહી માહું બંધ કરેલા ધડા મંગાવ્યા. આમાં શું છે ? ઉત્તર બન્નેની પાસે માગ્યા. બોધાએ એક દિવસની રજા માગી, બીજે દિવસે બ્રાદ્રણો આવ્યા, સુગતોને બાેલાવ્યા, મંત્રવાદી ક્ષપશુકથી જાણી બોેધાએ '' ઘડામાં કાલાે સર્પ બતાવ્યા " આ વાત સાચી જાણી રાજા મૂછીવત થઇ પૃથ્વી પર પડયા. કારણ કે-વેદ ધમના પરાજય અને ભદ્રપાદના નાશ મારા હાથે થશે ? ભદ્રપાદે રાજાને ધીરજ આપી સૂર્યની ઉપાસનાથી શેષ શાયી વિષ્ણું ખતાવ્યા. ત્યાં એકઠા થએલા સંખ્યા બંધ બૌધાના અને જૈનાના નાશ કરાવ્યા. અને સેવકાને આદેશ કર્યો કે-કક્ષિણમાં સેત ળધ રામેશ્વર સુધી. ઉત્તરમાં-હિમાલય સુધી, ળીધાના નાશ કરો. ત્યારબાદ ભદ્રપાદના કર્મ કાંડની પ્રવૃત્તિ થઇ. અને જ્ઞાન કાંડની પ્રવૃત્તિના માટે શંકર દેવે ઇછા કરી. ા ઇતિ.

આ ઉપાદ્ધાતના સર્ગ ૧ લામાં ડુંક વિચારવાતું કે---

આ ગ્રંથ અલંકારાદિકથી કાવ્યના ગુણુવાલાે છે. અને ન્યાય શાસ્રને સાેભાવનારા પણ છે. પરંતુ તેમાં કેટલાક કલ્પિત વિચારા ગાેઠવતાં તેમના ખ્યાલમાં કેમ નહી આવ્યા હાેય ? તે આશ્ચર્યની સાથે ખેઢ પામવા જેવું છે.

(૧) " આ સર્ગ પહેલામાં તેમને જણાવ્યું છે કે-બ્રાહ્માદિક દેવાએ મહાદેવને કરીયાદિ કરી કે-વિષ્ણુએ બૌધ્ધાનાં શાસ્ત્ર રચીને વેદાદિકને હાની પહાેચાવી. "

× શંકર જીવન કથાની ટીપમાં–જણાવ્યું છે કે−વેદો પ્રમાણ ભૂત ઢાેય તેા એમ સંદિગ્ધ બાેલતાં એક આંખ પુટી હતી.

| १७६ | <br>ત-ત્વત્રચી–મીમાંસા | ખંડ ર |
|-----|------------------------|-------|
|     |                        |       |

આમાં વિચાર થાય છે કે–આ વાત સત્ય હશે કે સર્વધા અસત્ય ? યુગ યુગમાં અવતાર ધારણ કરી લક્તોના ઉદ્ધારક એવા અનાદિકાલના વિષ્ણુ ભગવાને ળીધ્ધાનાં શ.સ ખાેટા રચ્યાં હશે ? તેમના કાર્યમાં ભ્રમ્હાદિક દેવાથી હાથ ઘાલી શકાય ? વેદાદિકને હાનિ પહાચતાં બૌદ્ધ શાસ્ત્રેાને ગુમ કરવાની શક્તિ શું તેમનામાં ન હતી ?

સુગ સુગમાં ભક્તોની રક્ષા કરવાળા વિષ્ણુ ભગવાનના કાર્યમાં પૂર્વે કાેઇ કાલમાં પ્રદ્વાદિક દેવેા પડેલા જણાતા નથી તાે પછી આ કલિ કાલમાં શા માટે પડયા ર આવા તદ્દન કલ્પિત વિચારા માટા માટા પાંડિતાેને લખવા છાજે ?

" વેદા પ્રમાણુ ભૂત હાય તાે મને આંચ આવશા નહી "

સાગન ખાઇ સત્ય મનાવવા જેવા વેદાને આજ કાલના પાશ્ચિમાત્ય પંડિતાેએ બાલખ્યાલ જેવામાં શાથી ગણી કાઢયા ?

મુખબંધ ઘડામાં મીધ્ધોનાે બતાવેલાે ' સર્પ ' સાચાે હતાે, છતાં રાજાને મૂર્છા, પક્ષપાતની નહી તાે પછી શાની ?

ત્યાં ભેગા થએલા સંખ્યાબંધ બીધ્ધાના અને જૈનોના નાશ કરાવી બીજા રહેલા દ્વર દ્વરના બીધાના નાશ કરાવ્યા, તે પંડિતપણાથી કે કેવલ જંગલીપણાથી ?

ભટપાદે જૈનોના અને બીધ્ધાના નાશ કરાવી વેદના–કર્મકાંડની પ્રવૃત્તિ કરાવી, તે શું યાગ્ય સત્ય સ્વરૂપની હતી ? જો યાગ્ય સત્ય સ્વરૂપની હતી તા પછી તેને દબાવી દઇને જ્ઞાનકાંડના ઉદ્ધારની ઇછા શંકર દેવે શા માટે કરી ? આ બધા ઉપરના લેખમાં સત્ય શું છે અને અસત્ય શું છે તેના વિચાર કરવાની ભળામણુ કરૂં છું. વેદ્દ એટલે જ્ઞાનીઓના પંચ ગણાય–ભટપાદાદિક આ બધા તેના પ્રવર્તકો જ્ઞાન પંચના હતા કે ધાકકા પંચના ? માટા પંડિતાને વધારે શું લખું.

## સર્ગ ૨ જે શ્લાક ૯૩ ના-શંકરના જન્મ—

વૃષાદ્રિપર મહેશ્વર સ્વયંભૂલિંગ રૂપે પ્રગટ થયા, રાજશેખર રાજાએ દેવલ બનાવ્યું, ત્યાં બક્ષીસવાળા ગામમાં વિદ્યાધિરાજ પંડિતને ત્યાં શ્રી શંકરદેવ---- પ્રક્રસ્ણ ૩૩ મું. સંકરદિગ્વિજયમાંની એ ચાર વાતોના વિચાર. 🔰 ૧૭૭

પુત્ર પણે સિવ ગુરૂ નામથી ઉત્પન્ન થયા. ચાેગ્ય વયે લગ્ન થયા પછી, પુત્રના માટે શિવનું આરાધન કર્યું. સ્વપ્નમાં જાવે જહ્યાવ્યું કે-લાંધ્રા આયુષ્યવાળા અજ્ઞ જોઇએ છે કે-સ્વલ્યાયુષ્યવાળા સર્વજ્ઞ ? તેમને સર્વજ્ઞની માબણી કરી એટલે મહાદેવ પાતે અધ્યાત્મરૂપ શાકે ૬૧૦ માં પુત્ર પશે આવી ને ઉત્પન્ન થયા અને શંકર નામ પાડ્યું.

આમાં શું સત્ય અને તે કેટલું તે વિગ્રારવાનું---

મહેશ્વરને લિંગ એક માનવું કે બે માનવાં ! એકજ માનીએ જો જી૬ એકલું તેમના અંગથી છુટુ પડી કેવા સ્વરૂથી પ્રગટ થયું !

બીજી વાત એ છે કે-ફરીથી તેજ સમયમાં ભગવાન પોતે સાક્ષાત્ શિવ ગુરૂ નામે જન્સ્યા છે. શંકર સ્વરૂપના શિવ ઝુરૂએ પુત્રના માટે શંકરતું આસધન કરી શંકર સ્વરૂપના પુત્ર શંકર નામે મેજાવ્યા. સત્યના બવેષક પંડિતાને શંકર કાૈણુ હતા તેનું નામ નીશાણુ જડતું નથી. આમાં સત્ત્ય શું <sup>શ</sup>

સર્ગ. 3 જો-શ્લાક ૮૩ ના સહાવ્યભૂત દેવાના અવતાર---

૧ વિષ્ણુ-પદ્મપાદ, ૨ પવન-હસ્તામલક, ૩ પાયુદેવ-તેરટકાઝાર્ય ૪ નંરીકેશ્વર-ઉદંક, ૫ પ્રદ્ધા-મંડનમિશ્ર, ૬ વૃહસ્પતિ-આનંદબીરિ, ૭ અરૂણુદેવ સનંદન, ૮ વરૂણુ દેવ-ચિત્સુખ ૯ બીજા દેવતાએાએ પણુ સેવા માટે પ્રાહ્મણુાના અવતાર ધારણુ કર્યાં.

પ્રદ્યાની સ્ત્રી જે સરસ્વતી હતાં તે પણુ મંડન મિશ્રની સ્ત્રી થવા નીકલી ભૂતલપર આવીને જન્મ્યાં.

આ ત્રિજા સર્ગમાં વિચારવાનું કે—

કાવ્યાદિક વિશેષ જેવાની ઇચ્છા હાય તેમને તેા ત્રિજે સર્ગજ વાંચવાવી સલામણ કરૂ છું.

૧ પણુ શંકરના સમયમાં અવતાર લેવા આવેલા∸આ બધા દેવેામાં " પ્રહ્રા, વિષ્ણુ અને મહાદેવ આ ત્રણ મહાવ દેવેા છે કેમકે-સષ્ટિની આદિમાં ચાર ઋષિઓના હદયમાં આરેવેદોનેા પ્રકાશ કરવાવાળા તે પ્રહ્યા છે.

( ૨ ) વખતાે વખત અવતાર ધારણ કરી ભકતાેનું ફ્રઃખ ફ્રર કરવા આ દ્રનીયામાં ઉતરી ૫ડનાર-મહાન્ ગ્રંથ ગીતાથી પ્રસિદ્ધિને પામેલા વિષ્ણુ છે. 23

| 966 | તત્તવત્રયી−મીમાંસા. | ખંડ ૨ |
|-----|---------------------|-------|
|     |                     |       |

( ૩ ) ઋષિપત્નીએાની લજ્જા લુંટતા ઋષિએના શાપથી લિંગ ઝુટી. પાતાલમાં પેસતાં તેની પાછલ ગયા જે મહાદેવ છે.

ખરંતુ આ ત્રણે મહાવ દેવેાનું સ્વરૂપ પુરાણેાનાં ઘણા વિચિત્ર પ્રકારનું લખાચેલું થાડું થાડું લખીને ખતાલું તા કાંઇક વિશેષ બાધના માટે થશે પણ શ્રમ નિષ્કલ નહી જાયા.

સગ ૧ લા માં—શંકર દેવે-દેવતાએશને કહ્યું હતું કે-સુગતા ને જીતી વેદ ધર્મની મર્યાદા સ્થાપે, સાહાચ્ચ માટે-મંડન, સુધન્વા અને ભટ્પાદના સ્વરૂપે વસા, ઇંદ્ર અને કાત્તિક્રિય આ ત્રણ દેવેને માકલ્યા હતા. બાદીના પણ. બીજા દેવેા દ્રનીયામાં ઉતરી પઢેલા આ ત્રિજા સર્ગમાં બતાવેલા છે. થાડા ઘણા સ્વર્ગની રક્ષા માટે રહ્યા હોય તે! તે જીદી વાત છે. પણ પ્રથમ ત્રગુ માટા દેવાની સ્થિતિ થોડી ઘણી તપાસ્યા પછી બીજાઓને તપાસી સ્યું ?

પ્રથમ બ્રમ્હ્લેાકમાં સરસ્વતીની સાથે અનાદિકાલથી વાસ કરીને રહેલક બ્રદ્ધાના સંબંધવાળા પુરાણેના લેખાે ડુંકમાં વિચારી જેઇએ–ઇ. સ. ૭૧૮ મા સૈકામાં બ્રદ્ધા મંડન રૂપે આવેલા છે પરંતુ

( ૧ ) ભાગવત-સ્કંધ ૩, અધ્યાય ૩૭ માં---

<mark>બ્રક્ષાને</mark>–રીંછ, અને હરણતું માહથી રૂપ ધરીને તેવું રૂપ ધરીને ભાગેલી પુત્રીની પાછલ ભાગતા બતાવ્યા છે તે કથા કાલના <sup>?</sup>

(૨) મત્સ્ય પુ. અ. ૩ માં–ઝ્રહ્માને શતરૂષા સાથે દેવતાએઃનાં'સો, 'સે, વર્ષો ક્રીડા કરતા બતાવ્યા છે તે શું સરસ્વતી છેાડીને આવ્યા હટો ? આ વાત કયા કાલની હશે ?

(૩) પદ્મપુ. સ્ટષ્ટિખંડ અ. ૧૭ માં-બ્રદ્માએ બીજી સ્ની કરી પગુ પહેલીને મનાવતા શાપના વશચથા. આ અસંતોષ કયાકાલે ?

(૪) વિષ્ણુ પુ૦માં ∽મેરૂ પર્વલ જેટલા અંડમાં પ્રદ્ધા એક હજાર વષ બધા જગલને લઇને રહ્યા પછી બહાર આવ્યા. આ વાલ કઇ સૃષ્ટિતા સંબંધે અનેલી ໃ ( હિંદુવ્દેવા પૃ. ૧૨૭ )

પ્રકરણ ૩૩ મું. ચેં કર્સદેગુવિજયમાંની બે ચાર વાતોનો વિચાર. ૧૭૯

( ૬ ) શિવપુ૦વિધેશ્વરસં૦અ. ૬ માં–સુતેલા કૃષ્ણુને જગાડીને હું તારા નાથ છુ કહી પ્રદ્વાએ સેવા માગી. વિષ્ણુએ કહ્યું હુ તારા નાથ, એમ હુ અને તું કરવાં મોટી લડાઇ જામી દેવતાએા પણ ભયભીલથયા.

( છ ) શિવયુગ્સાનસં. અ. ૧૬થી ૧૮ મો---

શિવના લગ્નમાં પાર્વલીનું રૂપ દેખતાં છાદ્વાનું વીર્યં નીકલી પડશું અસંખ્ય છેાકસએા ઉત્પન્ન થઇ ગયા, ત્યારે પેલી બે ત્રણુ સ્ત્રીએાથી કેટલાં છેાકરાં થયાં હશે ? તે કાંઇ જાણવામાં આવ્યું નથી ? દ્વાપરયુગના શિવ છે તેમના લગ્નમાં છાદ્ધ કયાંથી આવ્યા ?

( ૮ ) સ્કંદ્રયુ. ખે. ૩, અ. ૪૦ માં----

પુત્રીની સાથે રમવાની ઇચ્છાવાથા પ્રદ્યાને દેવેાએ અને ષ્રદ્ધાણેએ ખૂળ નિદ્યા શિવે બ્યાધરૂપ ધરીને વીંધી નાખ્યા. તેથી મૃગનક્ષત્ર રૂપે થયા. શિવ્ર ચ્યાદ્રાનક્ષત્ર થઇ પાછલ પડ્યા છે આજે પણ તેવા સ્વરૂપનાજ છે. મંડન થવા ક્રયાંથી આવ્યા હશે ?

( ૯ ) મહાલારતાદિ પુરાલ્ટ્રામાં પાંચમુખના પ્રદ્ધા-( હિંદુ૦દેવેા પૃ. ૧૨૮થી )

'' મનુષ્ય**રૂપ** ધરતા બ્રદ્ધામાંથી– 'શત**રૂપા, પેદાથઇ. માહ**થી જેવા લાગ્યા. હાલી શકતા ન હતા, તે દ્રરખસી દિશાએા અઠલ**તી. તેથી ચાર ગુખ** કરવાં પડ્યાં. મૂલની સાથે પાંચ થયાં. એક કપાયું તે નીચે પ્રમાણે–ત્રણ દેવેામાં માટા નાંનાની તકત્તરમાં શિવનાકોધમાના ભૈરવે પાંચ**સું** કાપીનાખ્**સું**.

આર સુખર્થી આર લેકેા નીકલ્યા પણુ બતાવ્યા.

(૧૦) સ્કૅલ્પુ. ખૅ. ૬, અ. ૧૭૯ થી ૧૯૪ સુધી શ્લાેક ૮૦૦ માં ચજ્ઞ કરતા પ્રહ્યા---

કલિકાલમાં પુષ્કર તીર્થમાં પ્રદ્લાએ યજ્ઞ કરવા માંડ્યા. વિધ્ન કરતા ત્યાંના ધ્રાદ્ધાણોને નમસ્કાર કરી, મર્ચાદા કરી આપી, ત્યારે ધ્રદ્ધાને રજા મળી. સાવિત્રીને આવતાં વિક્ષંબ થતાં ગાેય કન્યા મંગાવી લગ્ગ કરી કામ ચલાવ્યું. તે યજ્ઞ વખતે ઘણા ઘણા ઉત્પાતા થયા. સાવિત્રીએ પણ બ્રમ્હાદિઠાને શ પા આપ્યા. વળી નદી રૂપ થવાના પણ શાપા આપ્યા. 920

વિચારવાનું કે–સૃષ્ટિની આદિમાં વેદોના પ્રકાશક અનાદિકાલના પ્રમ્હાએ કલિકાલમાં પ્રગટ થઇ આ બધું દુઃખ શું મેળવવાને વેઠ્યું ? બ્રામ્હણેને નમસ્કાર કરવે પડયા, આ બેમાં સત્ત્રવાળું કાણ ? અને આમાં સ્તય શુ ?

(૧૧) રકંદ યુજ ખંગ અરૂપેયુક્ય અન્દ થી ૧૫

કલ્પના પ્રારંભમાં મહાદેવજીએ ડાળા જમણા અંગથી હામ્હા વિષ્ણુ પૈદા કર્યા, પછી બધી સષ્ટિ ઉત્પન્ન થઇ.

વિચારવાતું કે-ચારા વેદોમાં તેા સબ્ટિની આદિ કરનાર અને સબ્ટિને અંત લાવનાર પ્રમ્હા લખાયા છે. તેા પછી સબ્ટિની આદિ કરનાર આ મહ્યદેવજી કયા નવીન વેદથી પ્રગટ થયા હશે ? આ સંપૂર્ણ વૈદિક મતનો અભ્યાસ કરી જેતાં વિચાર થાય છે કે આ વૈદિકમત કેવા કેવા સત્પરૂરોના હુદયમાંથી કેવા કેવા પ્રકરના સત્ય તત્ત્વરૂપ અમૃતના જરાએા છુટતા રહ્યા છે તે આપસ આપસના લેખાના મેળથી વિચાર કરવાની ભળામણ કરૂ છું. હું કયાં સુધી લખી લખીને બતાવવાના છું ? આ સિવાય પણ ઘણા વિચિત્ર પ્રકારના લેખો પ્રગ્હાના સંબંધે લખાયલા છે તેના અને સાથે દિગ્વિજ્યના લેખના વિચાર કરવાની ભલામણ કરૂ છું.

માટા માટા પંડિતા થઇ ઉધા પાટા બંધવલાના પ્રયત્નવાળા દેખાતા ક્રાય ત્યાં લાેલી અજ્ઞાન પ્રજા સત્ય તત્વ મેળવવાને ભાગ્યશાળી કયાંથી અને ? જગા જગાપર આવી સ્થિતિ થઇ રહેલી જેતાં ઘણે! એદ થાય છે પણ કહેવું કાેણે ?

્ર્ય્રમ્હારૂપે મંડનમિશ્ર સત્ય હતા કે અસત્ય હતા, તેટલેા વિચાર આ ક્ષેખમાંથી કરવાના. હવે વિષ્છુ રૂપ પદ્મપાદને તપાસીએ.

( આ લ્રમ્હાના સંબંધ જીવા-સત્વત્રથી પૃ. ૧૭૨ થી ૧૯૮ સુધી )

હવે પદ્મપાદ વિષ્ણુના ડુંકમાં વિચાર કરીને જોઇએ—

વિષ્ણુ--પદ્મપાદ રૂપે જન્મ્યા તે તેા પુરાણેામાં વિચિત્ર પ્રકારના લખાયા છે તે હશે કે બીજા ? તેતા મને સત્ય રૂપના વથી જણાયા તેથી બીજાઓને ખાત્રી થવા થાેડુક લખીને બતાવું છું---

(૧) ભાગવતે--નાભિ રાજાના ચત્રમાં વિષ્ણુ પધાર્યા, પુત્ર થવાનું કષ્ણક્યું. **મકષભાદેવ** પણે જન્મ્યા. પણ ત્યાંથી આહ<sup>ુ</sup>તના નાસ્તિક ધર્મ પ્રગટયા આ લેખક સત્યવાદી કેટલા હશે **१ (તત્વત્રયી. પૃ. ૧૧૫ થી ૧૨૬ સુધી** ) (૨) સ્કંદ્ર પુ. ખં ૩ અ. ૧૪-૧૫---

દેવેાના યજ્ઞ વખતે વિષ્ણુ બાણુ ચઢાવી ધ્યાનમાં બેઠેલા, જાગૃત કરવા ઉધેઇએાથી ધતુષ દોરી કપાવતાં માશુ કપાઇને ઉડી ગયું. વિશ્વકર્માએ સૂર્વ્યના ઘેાડાતું માશુ બેસતું કરીને આપ્યું. ત્યાંથી હયગ્રીવ વિષ્ણુના નામથી પ્રસિદ્ધ થયા. માશુ ગયું. પણુ સદાના માટે જીવતા મનાયા ?

( જીવેા તત્વવ્રચી. પૃ. ૧૯૯ થી ૨૦૪ સુધી )

(૩) મત્સ્યપુ. અ. ૧પર થી---

દેવ દાનવાની માેઠી લડાઇમાં વિષ્ણુના સમક્ષ **તારકાસુરે** કરાડા દેવતાએાને માર્ચા એટલુજ નહી વિષ્ણુ પાેતે પણ તે વાઘના સપાટામાં પશુરૂપ થઇ કસાયા.

સ્કંદપુ. ખં. ૧ અ. ૧૫ થી ૧૮ માં––

તારકાસુરે લડાઇમાં દેવતાઓને નાશ કરવા માંડયેા, વિષ્ણુએ દેવેાને નાશી જવાતું કહ્યું. પણ કાંઇ કરી શકયા નહીં. ત્રાસેલા દેવેાએ સરના સ્તંબમાંના તરતના કાત્તિકેચથી જય મેળવ્યેા.

ર તુલસીરામાયણુ ખાલકાંડમાં

શિવના ધ્યાન વખતે મહાબલિષ્ટ **તારકાસુર** ઉત્પન્ન થયેા, નાશ થતા દેવાે થ્રમ્હા પાસે ગયા. **પ્રમ્હાએ શિવ પાર્વતીથી ઉત્પન્ન છ માેઢાના** કાત્તિકેયથી જય જોયેા.

.હુંક વિચરવાનુ કે-બ્રદ્ધાદિ ત્રણે દેવેા⊣આ તુછમાત્ર એક અસુરના આગળ રાંક જેવા માટી માટી સત્તાવાળા સાચા છે ?

( જીવેા આ બધાે વિચાર તત્વત્રયી. પૃ. ૨૦૪ થી ૨૨૧ માં )

(૪) પ્રમ્હાંડપુ. ની એકાદશીની કથામાંના વિષ્ણુ---

શ્રી કૃષ્ણે સુરૂ દૈત્ય સાથે-દિવ્ય હજાર વર્ષ સુધી બાહુ સુદ્ર કર્યું, છેવટે જીવ લઇને નાઠા, અને એકજ દરવાજા વાળી ૧૨ ગાઉની ગુફામાં જઇને સુતા. આ બધી કથા ઉધી છત્તી કચાંથી લાવીને ગાઠવાઇ ? ( જીવેા તત્વત્રયી. પુ. ૨૧૧ થી ૨૧૫ )

(પ) માર્ક ડેયપુ. અ. ૭૮ માંના–મધુ અને કૈટલ.

આ એ દૈત્યાે વિષ્ણુના કાનના મેલથા ઉત્પન્ત થઇ–નાભિ ક્રમલમાં ભરાઇ રહેલા પ્રમ્હાને મારવા દાેડયા. જાગીને ઉઠેલા શ્રી કૃષ્ણે પાંચ હજાર વર્ષ સુધી તત્ત્વત્રથી-મીર્માસા.

વાયુ પુ. અ. ૨૪–૨૫ માં–બ્રમ્હાજીએ–મહાદેવજી પાસે પુત્રની માગણી કરી છે. અચાનક ઉત્પન્ન ચએલા મધુ અને કૈટલથી ભયભીલ થઇ બ્રમ્હા વિષ્ણુના શરણે ગયા.

વિચારવાનું કે–સૃષ્ટિની આદિમાં વેદેાના પ્રકાશક, જગતના કર્તા, ચારા વેદથી પ્રસિદ્ધ, તે ખ્રમ્હા શિવથી પુત્ર માગનાર, અને બે દૈત્યાના ભયથી વિષ્ણુ શરણે, આ અધી વાતા કયાંથી ? ( જીવા તત્વત્રયો. પૃ. ૨૧૬ થી ૨૨૩ )

(૬) મત્સ્યપુ અ ૧૫૧–શુભ અને નમિ એ બે દૈત્યાના મારથી ગરૂડ અને વિષ્ણુ બન્ને યુદ્ધમાંથી ભાગ્યા.

વિચારવાનું કે–એ દૈત્યાે માત્રથી નાશ ભાગ કરનાર વિષ્ણુ ભગવાનને ગીતામાં યુગ યુગમાં ભક્તોના રક્ષક, પુરાણેામાં માટી મેાટી સત્તાવાળા, થાંભલામાંથી નૃસિંહ રૂપે નીકલી પ્રલ્હાદના પક્ષ કારક, જે વિષ્ણુ બતાવ્યા છે તે વાઝુદેવજ છે દેવાે નથી. પાંચમા પુરૂષસિંહ વાસુદેવનેજ નૃસિંહ કલ્પ્યા છે થાંબલામાંથી બીજા નથી નીકલ્યા. ( જીવાે તત્વત્રથી. પૃ. ૨૨૪ થી ૨૨૬ )

વિષ્ણુ–પદ્મપાદ છે કે કેવલ કલ્પિત ? એટલુંજ અતાવવા ઉપર પાંચ વિષ્ણુનાં ઉદાહરણાં મુધ્યાં છે. બાકી નવે વિષ્ણુ પ્રતિ વિષ્ણુના સંબંધ જેવા હાય તેમને અમારા સંપૂર્ણ ગ્રંથજ જેવા એટલે બધીએ ખાત્રી થશે.

મહાદેવ તે શંકર સ્વામી તેમનાે વિચાર---

પહેલા સ્વર્ગમાં જણાવ્યું હતુ કે ઘ્રદ્માદિ મહાદેવ પાસે ગયા, મહાદેવે શંકર રૂપે પ્રગટ થવાનું કહી વિદાય કર્યા હતા. પુરાણેમાં લખાયલા શંકરદેવ સત્ય સ્વરૂપના હાય તેા આ દિગવિજય કરનારા શંકર સ્વામી સત્ય રૂપના મનાય, નહી તાે કેવલ કલ્પનાનાજ કુસુમા વિખરેલાં છે.

જૈન પ્રમાણે ૧૧ રદ્રોનું સ્વરૂપ પૃ. ૩૯૮ થી ૪૦૭ સુધીમાં જીવેહી અને તેની સાથે વૈદિકોનું પણ મૂલ બતાવ્યું છે.

હવે પુરાણેમાં મહ દેવતું સ્વરૂપ પશરેલુ વિશેષ છે તે જીવે!—

પ્રકરણ ૩૩ મું. શંકરદિગ્રવિજયમાંની બે ચાર વાતોના વિચાર. 🥂 ૧૮૩

(૧) સ્કંદ પુ. ખં૧ અ. ૧૩ માે---

" શિવ અને શકિતમયજ આ બધું જગત્ ખતાવી, જણાવ્યું છે કે લિંગ અને લગ, આ વિનાનું જગત્ કયું છે ?

આ લેખકના વિચાર શું પશુ પંખી આદિને⊸મહાદેવ મનાવવા રૂપના હશે ?

(૨) પદ્મ પુ૦ પહેલાે સબ્ટિ ખંડ અ. ૩ માં

" પ્રદ્ધાના કોધથી અર્ધાંગના સહિત રંદ્ર ઉત્પન્ન થએલા અતાવ્યા છે. આ લેખ જેતાં તેમના બાપ કેરણું?, આવાજ કારણુથી પાંડેતોને ઇતિહાસ વ્યકિત નથી લાગતી.

( ૩ ) સ્કંદ પુ. ખં. ૧ અ. ૬ માં–લિંગ શાથી પૃજાયુ ?—

" નગ્નપણે શંકર ભિક્ષાના માટે ગયા. ઋષિ પત્નીએા માહથી તેમની પાછળ ચાલીએા. ઋષિએાના શાપથી લિંગ ત્રુટીને ત્રણ્લેાકમાં પસયુ". પ્રમ્હદિ-કોએ પ્ર્ન્યુ તેથી પ્ર્ન્યુ.

સ્કંદમાં–લિંગ–ભગરૂપતું, જગત મનાયું, અર્ધાંગના સહિત હ્રમ્હાના ક્રોધથી ઉત્પન્ન, પદ્મમાંથી મલ્યું. ઝષિએાના શાપથી લિંગ કયા કાલમાં ઝુટી પડશું, અને અનાદિ કાલના હ્રમ્હાએ કયા ઠેકાણે પુજ્યુ ? આ વાત કયા ઠેકાણેથી સત્ય વીચઃરવી ?

( ૪ ) સ્કંદ પુ. ખં. ૬ અ. ૧ માં—તેજ ઋષિએાના શાપથી લિંગ ઝુટી ધરતી લેદીને પાતાલમાં પેઠું તેની પાછળ શંકર ગયા. ત્રણુ લાેકમાં ખલ-લલાટ. પ્રદ્વાદિક દેવા પૂજવાનું કળૂલીને મનાવીને લાબ્યા ત્યારે શાંતિ થઇ.

શિવ પાર્વતીના સંબંધના પુરાણેમાં લખાએલા લેખા જેતાં કેવલ કલ્પ-નાએાજ કરેલી નજરે પડે છે, તેા પછી શંકરદેવ અવતાર લઇ શંકર સ્વામી પણે દ્વનીયામાં ઉતરી પડેલા કયા દેકાણેથી સિદ્ધ થવાના છે ?

આ બધા માટા માટા પંડિતા થઇ, સત્ય વસ્તુને બાજૂપર રાખી, પાતાની મરજી પ્રમાણે નીતિ રીતિથી રહિત, માટા માટા લેખાે લખે તા પછી-અજ્ઞાન પ્રજાને શુદ્ધ સત્ય માર્ગ કયાંથી મળે ? જેએા દ્વનીયાના એસ આરામની લાલસા વાળા કેવલ સ્વાથી પંડિતા હાય તેતા દ્વનીયાને ઉધે માર્ગ દેારવાના પ્રયત્ન કરે પરંતું જેઓ માક્ષના માર્ગ બતાવવાના દાવા કરતા હાય તેમને આવી જીડી

| १८४ | તત્ત્વત્રયીમીમાંસા. | ખડ | २ |
|-----|---------------------|----|---|
|     |                     |    |   |

ધમાલ શા હેતુથી કરતા માનવા **? જે તેવા સત્પુરૂષોના હાથથી** આવી અયેાગ્ય ધમાલ થતી હાેય તાે પાણીમાંથી અગ્નિ ઉત્પન્ન થવા જેવું અત્યાશ્ચર્યની સાથે સંપૂર્ણ ખેદ પામવા જેવુંજ મનાય ?

( તત્વત્રયી૦ પૃ. ૩૯૮ થી ૪૪૯ પ્રકરણ ૪૨ મું નેવું )

સર્ગ 3 માં વિશેષ વિચારવાનું કે-હ્વમ્હા, વિષ્ણુ અને મહાદેવ આ ત્રણુ દેવેા પુરાણેાથી અવતાર ધારણ કરવાનું શિખ્યા છે, બાકી ચારા વેદો જોતાં એક પણુ દેવ અવતાર ધારણ કરતા નજરે પડતા નથી. ઇ. સ. ના સાતમા આઠમા સૈકામાં-બ્રમ્હા-મંડન મિશ્ર નામે, વિષ્ણુ-પદ્મપાદ નામે અને શંકર દેવ-શંકર નામે, જૈન બૌદ્ધના તત્વા પ્રગટ થયા પછી, વેદોના ત-ત્વ નિર્બલ પડી ગએલા જાણી વેદોના પક્ષ મજખૂત કરવા તે ત્રણે દેવા, કૂરીથી અવતાર ધારણ કરી, જે વેદાથી પ્રસિદ્ધિને પામેલા ઇંદ્રાદિક બીજા દેવા હતા તેમને પણ પાતાની સાથમાં લેતા આવ્યા. અને તેઓ પણ અગ્નિધારા પાતાને મલતું હવ્ય કવ્ય બંધ પડેલુ જાણી, તેની આશાએ અવતાર લઇ ઉતરી પડયા પણ ખરા. પણ શંકર સ્વામીના જ્ઞાન કાંડના ઉદ્વાર થતાં જેઇએ તેટલી સફલતા મેલવી શકયા નથી. માટે આ અવતાર વાદ કેટલા દરજાથી સત્યપણે લખાયા છે તેટલાે વિચાર કર-વાની ભલામણ કરી આ ત્રિજા સર્ગના વિષયને અહીં જ સમાપ્ત કરૂ છું.

સર્ગ ૪ લેેાક ૧૧૦ નેઃ–શંકરનું બાલચરિત્ર.

શંકર ત્રિજે વર્ષે—કાવ્ય કેાશાદિકનું જ્ઞાન કરતા હતા, તેવામાં તેમના પિતાનું મૃત્યુ થયું. અધ્યયન કરતા મિત્રેાની સાથે ભિક્ષા ગયા. ગરીબ બ્રામ્હહ્યુ ને ઘેર જઇ ચઢયા. બ્રાહ્મણીએ અશકિત જણાવી ઘરમાંથી એક આમલુ લાવીને આપ્યું. તેનું દલિદ્ર દૂર કરવા શંકરે ધ્યાન ધરી લક્ષ્મી પ્રગટ કર્યાં. લક્ષ્મીએ કહ્યું તેનું યુહ્ય નથી. તેા પછુ સાનાના આમલાથી તે બ્રામ્હેણીનું ઘર ભરાવી દીધું.

વિચારવાતુ કે—-શંકર ને લક્ષ્મી હાજર થયાં છતાં એકલી વ્રામ્હણીનુંજ દલિદ્ર દ્વર કર્યું સાથે બીજા દલિદ્રાનાં દલિદ્ર દ્વર કરવાની ખુદ્ધિ રાખતા તો શુ તેમની કીર્તિંમાં વધારા ન થતાે ? સાક્ષાત લક્ષ્મી હાજર કર્યાં હતાં તા પછી ગરીબાના તરફ ઉદારતા કેમ નહી વાપરી ? આ વાતમાં કેવી સત્યતા હશે ? આવા પ્રકાર તેમના પુણ્યના સંધાગથી બન્ધાે એટલું લખાયું હાેત તા આમાં વિચાર કરવાની કાંઇ જરૂર પણ ન પડતી. પ્રકરણ ૩૩ મું. શંકરદિગુવિજયમાંની એ ચાર વાતાના વિચાર 🥂 ૧૮૫

સર્ગ પ મા. શ્લાક ૧૭૨ ના. શંકરથી બનેલી ચમત્કારી વાતા-

(૧) શાસા ભાષ્યા પછી સાતમે વર્ષે દેર આવ્યા. નદીથી ઘેર આવલાં માલાના પગ ખલવા લાગ્યા. શંકરે નદીની સ્તુતિ કરી ઘરના આગણે વહેલી કરી, માલાની અડચણ દુર કરી.

(૨) કીર્તિ સાંભલી કેરલ દેશના રાજા રાજશેવરે માટાલેટના સાથે પ્રધાનને તેડવા માકલ્યા, નિઃરપૂહતા જોઇ પાછા આવ્યા. રાજા પોતે મળવાને આવ્યા નમસ્કાર કર્યો, શંકરે રાજાને કુશલ પુછતાં પહેલા રાજાએ હજાર સાના મહારા અર્પણ કરીને પાતાનાં રચેલાં ત્રણ નાટકા વાંચીને સંબલાવ્યાં. શંગારાદિ રસથી પૂર્ણ સાંભલી રાજાની બુદ્ધિનાં વખાણ કર્યોં. દ્રવ્યની અનીછા જણાવી દેવાલય બંધાવવાનું જણાવ્યું અને કહ્યું કે-" તમારી દચ્છા હોય તે માગા." રાજાએ કહ્યું કે-" અમારે સંતાન નથી માટે તે થવાની ઇચ્છાને પૂર્ણ કરા." આચાર્યે કહ્યું કે-"તમને તમારા જેવાજ પ્રરાક્ત્મી બુદ્ધિનાન્ પુત્ર થશે."

( 3 ) શંકરને અવતાર લાણી-અગસ્ત્ય, ગૌતમ, ત્રિતલ, દધીચિ, ઉપનન્યુ, આદિ કેટલાક ઝાષિ સુનિએા શંકરના દર્શનાર્થ આબ્યા. ત્યાં શંકરની માતાએ પુત્રના ભવિષ્યતું પુછ્યું એટલે અગસ્ત્ય સુનિએ કહ્યું કે- આ સાક્ષાત્ શિવ છે, તમારા સ્વામીએ પુત્રના માટે મહાદેવને પ્રસન્ન કર્યા હતા. મહાદેવે કહ્યું કે-લાંબા આયુષ્યવાલા-અજ્ઞાન અને સ્વલ્પાયુષ્યવાળા-સર્વજ્ઞ બેમાંના કરોા પુત્ર આપું ! તમારા સ્વામીએ સર્વજ્ઞ માગ્યા, તેથી શિવે જન્મ ધારણ કર્યા. માતાએ પુછ્યુ-સ્વલ્પ તે કેટલું ! અગસ્ત્યે કહ્યું કે -વર્ષ સાલતુંજ પછ્ કાર્ય પૂર્ણ નહી ઘતાં બીજા સાલવર્ષ બ્યાસ ભગવાન પ્રસન્ન થઇ વધારશે કુલ ૩૨ વર્ષ થશે. એટલું કહી ઝાષિ સુનિઓ વિદાય થઇ ગયા.

(૪) માલાના ખેદ ટાલવા શંકરે કહ્યું કે— સારાં લથા નરસાં કમીંના ભાગવટા કરવા જન્મ લે છે, તેજ જીવ તરતજ પુન: કર્મ પ્રમાણે જન્મ મરણના સ્થુલ દેહમાં વિચર્યા કરે છે. આત્માનું ખરૂ જ્ઞાન થતાં મારૂં તારૂં જતુ રહે છે. પણ-શમ, દમ, ત્યાગ, વૈરાગ્ય વિના માક્ષ પ્રાપ્ત થતા નથી. છેવઠે સંન્યાસ લેવા ગાવીંદા શ્રમે ગયા. ગાવીંદે પુછયું તું કાેણુ છે શિંકરે કહ્યું હું લય થનાર, વસ્તુ માત્રથી અવ્યાધિત, કર્તુ ત્વાદિકથી રહિત, સવાત્તમ ચિદાનંદ છું, યાગ દક્ષિથી હું જાણી શક્યા છું. એમકહીને ઉપદેશ માગ્યા. ગાવીંદ ગુરૂએ નીચે પ્રમાણે આપ્યા----

24

| Jain | Education | International |  |
|------|-----------|---------------|--|
|      |           |               |  |

| ૧ પ્રજ્ઞાન પ્રદ્ય-ઝાગ્વેદ.  | આ ચારા વેદાના સાર રૂપ |
|-----------------------------|-----------------------|
| ર અહ પ્રગ્હાસ્મિ-ચર્વ્યવેદ. | મહા વાકચાેના ઉપદેશ લઇ |
| ૩ તત્વ મસિ–સામવેદ.          | ૧૨ વર્ષની ઉમરે શંકરે  |
| ૪ અશાત્મા પ્રમ્હઅથર્વવેદ    | ેપરમહેસની દીક્ષા લીધી |

(૫) ગુરૂના આશ્રત્રમાં ચતુર્માસ વખતે પાંચ દિવસના વર્ષાદથી ખૂબ નદી ચઢી. શંકરે મંત્રા હવાન વાળા કમંડલમાં અધું પાણી સમાવી દીધું. પછી કાશીમાં જઈ અહ્રત સિદ્ધાંતના પ્રચાર કર્યો.

આ સર્ગ પાંચમાની કલમ પાંચના ડુંક વિચાર---

(૧) મંગાજીને આંગણે વહેતી ઇંદ્રબાલીયાની પેઠે લાેઠાને ભ્રમિત કર્યા હાેય તેા તે વાત જીદી છે. નહીતાે શિવ જટામાંથી વહેતીના જેવી કેવલ કલ્પિતજ છે. કારણ પ્રાચીન વાલ્મીકીય રામાયણુમાં તાે જન્હું પી ગયા અને ભગીરથની પ્રાર્થનાથી બહાર કાઢયાનું લખ્સું છે, તે પશુ સત્યથી દુરજ છે. (જીવા--તત્ત્વત્રથી. ષ્ટ. ૧૨૯થી ૧૩૪)

(૨) શંકરે રાજશેખર રાજાના ધનના તરફ નિઃસ્પૃહતા બતાવી તે તા રોાગ્ચજ હતી. પરંતુ પાતે રાજાની ઇછા પ્રમાણે વર આપવાને તયાર થયા અને તેની માગણી પ્રમાણે કહ્યું કે-" તને તારા જેવા પરાક્રમી બુદ્ધિવાળા પુત્ર થશે" એ વાત શું તેમના હાથમાં હતી ખરી કે ? સ્વાભાવિકપણે બન્યું હાય તા તે જીદી વાત છે. નહાંતા ઝપિઓના શાપથી લિંગ ઝુડી પાતાલમાં જતાં શંકરને તેની પાછલ જવા જેવી આ કલ્પિત વાત છે.

પુત્રતું સવિષ્ય પુછતાર તેમની માતાને અગસ્ત્યે કહ્યું કે-તમારા પતિ શિવરૂપ શિવગુરૂએ, શિવની આરાધના કરીને સર્વત્ર પુત્ર માગ્યા, તેથી શંકરદેવ પાતે શંકરરૂપે જન્મ્યા.

વિચારવાનું કે–શિવગુરૂં પાતે શંકરદેવ છે, વળી તેમને શંકરદેવની આરાધના કરીને સર્વંજ્ઞ પુત્ર માગ્યેઃ, તેથી શંકરદેવ શંકરફપે જન્મ્યા. આ લેખ પ્રકરણ ૩૩ મું. શંકરદિગુવિજયમાંની યે ચાર વાતોના વિચાર ૧૮૭

તે કેટલાે અધાસત્ય સ્વરૂપનાે ? શંકરનું આયુષ્ય ૧૬ વર્ષનું અતાવી કહ્યું કે–બીજા ૧૬ વર્ષ વ્યાસ વધારીને આપશે, એટલે ૩૨ વર્ષ થશે. આમાં સત્યતા કેટલી અધી સમાયલી છે ?

(૪) ચાેડી ઉમર સાંભળતાં માતાના ખેદ-શંકરે કહ્યું કે-કર્મ લાંગવવા જન્મ મરણ લે છે, અને તેજ જીવ કર્મ પ્રમાણે સ્થુલ દેહમાં વિચર્ચા કરે છે. શમ દમાદિક વિના માક્ષ પ્રાપ્ત થતા નથી. એમ કહી સંન્યાસ લેવા ગાવિંદ શરૂ પ્રાસે ગયા. તેમને પુછર્યું તું કાેણુ છે ? શંકરે કહ્યું કે-હું લયથનાર, વસ્તુમાત્રથી આબાધિત, સર્વોત્તમ ચિદાનેદ રૂપ છું. એમ કહી ચારા વેદના ળીજરૂપ ચાર મહા વાક્યોનો ઉપદેશ લઇ ૧૨ વર્ષની ઉમરે પરમહંસ થયા "

આ કલમ ચાેથીમાં વિચારવાનું કે–કર્મ પ્રામણે જીવ રથુલ દેહમાં વિચાર્યા કરે છે, દુનીચાના તમામજીવો જ્યારે આવી સ્થિતિમાં છે ત્યારે પેલા ઇંદ્રાદિક એક એકની પાછલ અવતાર લેવા સ્વાધીનપણે ઉત્તરી પડેલા કેવી રીતે બતાબ્યા ? આ વિષયમાં કોઇ તટસ્થ પંડિતે પણ કહ્યું છે કે---

> त्रझा येन कुलालवत् नियमितो झझांड भांडोदरे विष्णुर्येन दशावतार- गहने क्षिप्तो महासंकटे ॥ रुद्रो येन कपालपाणिपुटके भिक्षाटनं सेवते सूर्योजाम्यति नित्य मेव गगणे तस्मै ममः कर्मणे ॥ १॥

ભાવાર્થ<sup>િ</sup> ---સાક્ષાત્ રૂપ બ્રમ્હ ને આ ભ્રમાંડમાં જેને કુભારનાજેવા કારભાર કરવામાં નાખ્યા. બક્તાની રક્ષા કરવાને મહાસત્તા શાલી એવા વિષ્ણુને વારંવાર અવતાર ધારછુ કરવા ગર્ભાવાસના મહાસ કટમાં જેને નાખ્યા. રૂદ્ર જે મહાદેવ છે. તેમને હાથમાં કપાલ આપી જેને ભિક્ષા માગતા કર્યા, જે સ્દ્રર્ય દેવ કહે છે તેમને (દન પ્રતિદિન આકાશમાં જેને ભમતા કર્યા. તે કર્મને નમસ્કાર કરવા ઉચિત છે, અર્વાત્ તેવા પ્રકારના કર્મથી અમારા છુટકારા થવા તેજ યથાર્થ છે.

ઉપરના લેખમાં જે અવતારવાદ લખ્યેા છે તે સત્યરૂપના ઠરે છે કે કેવલ તદન અસત્યરૂપના ? વિચાર કરવાની ભલામણુ કરૂં છું.

ગુરએ પુછયુ કે તું કેાણુ છે ? શંકરેનાે ઉત્તર નીકલ્યાે કે⊸હું લયથનાર, વરતુમાત્રથી અષ્યાધિત, સર્વોત્તમ ચિદાનંદ છું. આ તેમનું કથન ગવિષ્ટ પણાનું કે ઉન્મત્ત પ઼હ્યુઃનું ? ઉત્તમ પુરૂષેાના સુખમાંથી આવાં વાેકથાે નીકલે ખરાં ? શંકર સ્વામી શંકરદેવરૂપે સિદ્ધ હતા તાે તેમને ચાર મહા વાકયાે ના જ્યદેશ લેવાની શી જરૂર હતી ?

(૫) ગુરૂના આશ્રમમાં રહેતાં શંકર સ્વામીએ ચઢેલી નદીનું પાણી મંત્રા વ્હાનવાલા ક્રમંડલમાં સમાવી દીધું, આ વાત જાદુગરના ખેલ જેવી કે તદ્દન અસત્ય કે

સર્ગ ૬ ઠેં, શ્લાક ૧૦૭ ના. સર્ગ ૭ મા, શ્લા. ૧૨૧ બેના સાર—

કાશીમાં ચૌલદેશના વિદ્વાન પ્રાદ્મણુને દીક્ષા આપીને " સનદન " નામના પ્રથમ શિષ્ય કર્યો.

(૧) ચાર કુતરાવાળા ચંડાલને પ્રદ્યરૂપ જાણી શંકર સ્વામી નમન કરવા જાય છે ત્યાં તાે તે ચંડાલના વેધ ત્યાગી-શિવ મૂત્તિ સ્વરૂપ, ચાર વેદ સહિત કાશી વિશ્વનાથ પ્રગટ થયા. (શંકા) શિવ અવતાર શંકર છે તાે બીજા શિવ કયાંથી ? (સમાધાન) જેમ વિષ્ણુંના કલાવતાર વ્યાસની સાથે વિષ્ણુંના ંસવાદ છે તેમ શિવના કલાવતાર શંકર સાથે શિવનાે સંવાદ સંભવે.

( ૨ ) કાશીમાં ઉપનિષકાદિકનાં ભાષ્યા સ્ચી્શિષ્યોને ભછ્યાવતાં–ગંગા ની સામી પાર ગએલા સનંકન ને ગુરૂનાે હુકમ થતાં સાધના ભાવે નદીમાં પડયા પણ કમલ કુલાના પર પગ સુકતા શીદ્ધા આવીને મલ્યા. તેનો ભકિતથી પ્રસન્ન થઇ ' પદ્મપાક ' બીજીં નામ પાડશું.

( ૭ ) ગંગાપર એક વહ્ય પ્રાદ્યશ્વે પ્રદ્રા સત્રના ત્રિજા અધ્યયનના પ્રારંભ સૂત્રના અર્થ પુછ્યા, શંકરે કહ્યું કે–મરણ સમયમાં એક દેહ છાડીને બીજ દેહમાં જવું પડે છે ત્યારે જીવને દેહના આરંભ કરનાર પંચી કુત–પાંચ મહાભૂતાના સૂક્ષ્મ ભાગા વીંટલાઇને જાય છે. ઇત્યાદિકથી સંતાષ પાંમી મૂલરૂપે વ્યાસ ભગવાન પ્રગટ થયા, પ્રસન્ન થઇને કહ્યું કે–દેવ સભામાં તમા (૧૬) સાલ વર્ષ ના આયુષ્યના નિયમ કરીને આવ્યા છા તે આજે પુરાં થાય છે, કાર્ય ઘણું અધુરૂ છે, તે કરવા દેવબલથી આઠ, અને ચાેગબલથી આઠ, એમ સાલ વર્ષનું આયુગ્ય વધારી આપુ છું એમ કહી વ્યાસ અદશ્ય થઇ ગયા.

( ૪ ) શ'કરાચાર્ય'—પ્રયાગમાં તુષાગ્નિમાં પ્રવેશ કરવાની તૈયારીવાળા સટપાદને મલ્યા. લટપાદે કહ્યું કે ઇશ્વરને ન માનતાં મેં વેદોને સ્વત : પ્રમાછ્યુ

ખંડ ર

966

પ્રકરણ ૩૩ મું. શંકરદિગ્વિજયમાંની યે ચાર વાતાના વિચાર. ૧૯૯

સિદ્ધ કર્યો. અને ગુરૂદ્રોહ-સુગતાની પાસે તેમનાં શસ્ત્ર શિખીને મેં તેમના નાશ કર્યો એ પાપને દૂર કરવા આ તુષાગ્નિમાં પ્રવેશ કરવાની તૈયારીમાં છું.

શંકરે કહ્યું—આપે કર્યું તે ચાેગ્ચ કર્યું છે. પાય કર્યું નથી. લટ્પારે કહ્યું-તમારા દર્શનથો જીવવાને સમર્થ છું પણુ તેમ કરવાની દંછા નથી. શંકરથી × તારક મંત્ર સાંભળી સુક્ત થયા. શંકર મંડન મિશ્રને ઘેર જવા આકાશ માગે ચાલતા થયા.

આ ૬ ઠા અને ૭ મા સર્ગની કલમ ચારના વિચાર---

(૧) કુતરાવાળા ચંડાલે વેષ ત્યાગી શંકરને શિવમૃત્તિં રૂપે દર્શન આપ્યું. વિષ્ણુ રૂપ વ્યાસની સાથે વિષ્ણુના સંવાદ બતાવી સમર્થન કરીને બતાવ્યું. આમાં કઇ બાજીની સત્યતા ? વ્યાસ વિષ્ણુના અવતાર જ પંડિતાથી કલ્પિત જ ઠરેલા છે, તાે પછી શંકર દેવના અવતાર શંકર સ્વામી અને સંડાલના વેષ ત્યાગી બનેલા શિવ સત્યરૂપના ક્યાંથી ઠરશે ? ડગલે પગલે કલ્પિત છતાં માટા માટા પંડિતા થાંડા પણુ વિચાર કરી શકયા નથી એ કેટલું બધું આદ્ધ જનક ? જ્યાં પંડિતા જ આંખાએ આડા કાન રાખી અસત્યને પોષણા કરતા જણાતા હોય ત્યાં અજ્ઞાન પ્રજાને સત્ય ક્યાંથી મળે ?

(૨) કદાચ તેવા બાદુમરીના ખેલ જેવા પ્રપંચ કરી લાેકોને બતાવ્યા હાેય, તેથી આમાં સત્ય વસ્તુની સિદ્ધિ શી ? આજે પણ પ્રપંચી લાેકાે ઘણા ઘણા પ્રપંચેથી લાેકોને ભ્રમિત કરતા નજરે પડે છે તેમ કરી પદ્મપાદ નામ મેલવ્યુ તેથી ખરી સિદ્ધાઇ શું થઈ ?

( ૩ ) પ્રમહ સૂત્રના અર્થ શંકર સ્વામીએ બતાબ્યાે કે---

" મરણ સમયમાં દેહ છેાડી બીજા દેહમાં જીવને જવુ પડે છે, ત્યારે તે બીજા દેહના આરંભ કરનાર પાંચભૂતાના ભાગા વીંટલાઇને જાય છે. "

આ વાત વેદેામાં સ્પષ્ટ રૂપથી લખાઇલી જનાતી નથી, તેર પછી શંકર સ્વામીએ કયા નવા વેદથી જાણી લઇને લખીને બતાવી? જૈનોના તત્વેથી જણાય

× માધવ શંકર દિગ્વિબ્ય પ્ર. ૧૭૦ ની ડીપમાં-તારકમંત્ર-પદ્મ પુ. ઉત્તર ખં. શિવ પ્રતિ વિષ્ણુએ કહ્યું છે કે-છ અક્ષરવાળા મહામંત્રતે તારક એવા ચહ્યમંત્ર કહે છે-" ॐ रामाय नमः " આ મંત્રની વણી મહિમા છે. પાપી પણ મુક્તિ પામે. એજ ઉત્તર ખંડમાં રામ પ્રતિ શિવનું વચત--" ॐ राम राम रामः " આ તારક મંત્રથી પ્રાણિ-માત્રતી મુક્તિ, સદા શિવ કાશીમાં કરી દે છે. એમ શ્રુતિમાં છે અને પુરાણેમાં પ્રસિદ્ધ છે. ॥ પ્રકરણ ૩૩ મું. શંકરદિગવિજયમાંની બે ચાર વાતાના વિચાર. 🤍 ૧૯૧

કર્મ કાંડના પક્ષી મંડન મિશ્ર સાથે લાંબા કાલ સુધી ×વાદ ચાલતાં શંકરે તેમની પાસે જ્ઞાન કાંડની શ્રેષ્ટતા કબૂલ કરાવી. પણ જેમનિ ઝલિના મતનું ખંડન થતાં મંડન મિશ્રને ઘણુા ખેદ થયેા. તે ખેદ દૂર કરવા જેમનિ પેતે પ્રગટ થયા અને કહેવા લાગ્યા કે વ્યાસથી મારા મંત જીઠા હાય જ નહીં, શંકર મહેશ્વરના કલાવતાર છે. સત્ય સુગમાં-કપિલ, ત્રેતામાં ગુરુ દત્તાત્રેય, દાપરમાં વ્યાસ તેમ આ કલિમાં શંકર ભગવાન છે. તેમની વાતના સ્વીકાર કરીને તરી જાવા એમ કહી અંતર્ધાન થઇ ગયા.

(૨) વાદના માટે મંડનની સી સરસ્વતી ઉભાં થયાં. સીની સાથે વાદની ના પાડતા શંકરને-ગાગી સાથે યાજ્ઞ વદક્યના, સુલસા સાથે જનકના વાદ થએલા બતાવી સ્વીકાર કરાવ્યા. સત્તર દિવસ વાદ થયાબાદ સરસ્વતીએ કામકેલોનું સ્વરૂપ પુછશું, ઘણા વિચારના અંતે માસની સુદ્દત્ત માગી. પછી કામ કેલીના અભ્યાસ કરવા મૃતક રાજાના દેહમાં પ્રવેશ કરવાની ઇચ્છા થતાં પદ્મપાદે ના પાડી, ત્યારે ગાેપીઓ સાથે સંબંધવાળા-શ્રી કુષ્ણુને પાપ વિનાના બતાવીને કહ્યુ કે-" હાદ્દા સત્ય' જગન્મિથ્યા " માનનારા અશ્વમેઘાદિ સુકત્યા અને હાદ્દા હત્યાદિ દુષ્કૃત્યા કરે તા પણ તેમને પાપ લાગતું નથી.

ઇંદ્રે ક્રેપ કરી ત્રિશિર : પ્રામ્હણને માર્યો, અને વેઠાધ્યયન કરતારા સંન્યાસીએને મારી કુલરાંઓને ખવડબ્યા હતા. એવું ઝગવેદના ઉપનિષદની ગ્રુતિમાં છે. તેમજ જનકે અશ્વમેધ યજ્ઞ કરી બ્રામ્હણોને ઘણી દક્ષિણા દીધી પણ કર્મથી લેપાયા નથી. એજ પ્રમાણે તત્વ વેત્તાએ કર્મથી લેપાતા નથી. **શરી**રથી કામાભ્યાસ ્રં મારા કરું તે પશ મને પાપ ગ્મા લાગત' નથો. પણ સંપ્રદાયના બાધ ટાલવા બીજાના શરીરમાં પ્રવેશ કરવાના વિચાર કર્યો છે. એ પ્રમાણે પદ્મપાદ આદિશિષ્યાને સમજાવી એક સુકામાં પાતાનુ શરીર છેાડી શિષ્યોને સાંપી રાજાના મૃતક દેહમાં પ્રવેશ કરી. શંકર સ્વામી રાણીઓની સાથે ભાેમ લાગવવા લાગ્યા. રાણીઓ સમજી કે બમારૂ વૈધવ્ય મહું. આ તરફ કારલારીએા ચેત્યા કે-કાેઇ ચાેગી-રાજાના મૃતક દેહમા પ્રવેશ કરી. આ રાજલીલા ભાેગવે છે. તેવા ચાેગીના \_ શનીરનો નાશ કરાવવા રાજ્યના નાકરોને છેાડયા. માસ ઉપર પાંચ દિવસ વધારે થતાં પદ્મપાદ વિગેરે શોધ કરવા નીકલ્યા. ગવૈયાના વેષે રાણીઓમાં લબ્ધ તે રાજાના આગળ ગાયન કરી સંકે-તથી સમજાવી ભાનમાં લાવ્યા. એટલે તે શરીરમાંથી નીકલી પોતાના મુલના

🛛 🗙 આ વાદ પ્રક્રાદિ દેવેા અંતરિક્ષમાં આવી સાંભળવા લાગ્યા.

છે, અને તે અનુભવથી સિદ્ધ છે કે-સંસારમાં કરી રહેલા નાના મોટા સર્વ પ્રકારના જીવાે એક તેજસ અને બીજી કાર્મણુ આ બે પ્રકારના શરી રાને લઇને સદા કાલ કર્યાજ કરે છે, અને સૂક્ષ્મ પરમાણુઓના સમૂહ રૂપનાજ છે. તે વાતને લઇ સર્વજ્ઞ પણાના દાવા કરતા શંકર સ્વામીએ મરણ સમયમાં પાંચ ભૂતાના નામથી વીંટલાઇ જતી વસ્તુ લખીને બતાવી આમાં કર્યુ વિશેષજ્ઞાન બતાવ્યું ! આ જીવાના કર્મના સંબધમાં જૈનોમાં કાઇ લાખા શ્લાકના પ્રમાણુથી વિચાર કરીને બતાવેલા છે. વૈદિકામાં વેદાથી તે પુરાણેના ગ્રંથા સુધી તે કર્માના વિચાર કરીને વાત કાઇ ગંધ માત્રથી પણ લખાયલી જાવામાં આવતી નથી. છતાં શંકર સ્વામી-વ્યાસના સૂત્રના અર્થ બતાવી મનમાં મકલાતા ફિદા ફિદા થઇ રહ્યા હોય તેવા દેખાવ બતાવી રહ્યા છે.

પોતાના સૂત્રનેા અર્થ ખરાે માની વદ્ધ પ્રામ્હણ મટી વ્યાસરૂપે પ્રત્યક્ષ થઇ ૧૬ વર્ષનું આયુષ્ય વધારીને આપ્યું, આમાંનું સત્ય કયું ! વ્યાસતાે શું પણ દ્વનીયામાં કાેઇ પણ એવી સત્તાવાળાે છે કે, જે આયુષ્ય વધારીને આપે !

આવા આવા મહાન પુરૂષોને મારા જેવેા અલ્પન્ન વધારે લખીને શું બતાવે ?

(૪) ઇશ્વરના ઇન્કાર કરનાર, વેદાને સ્વતઃ સિદ્ધ માનનાર, સુગતાને ગુરૂ કરી, તેમનાજ નાશ કરનાર, એવા ભટ્પાદને શંકર મલ્યા. ભટ્પાદે કહ્યું પાપને દ્વર કરવા તુષાગ્નિમાં પ્રવશે કરવાની ઇછાછે, શંકરે એ કાર્ય ધાગ્ય કરેલું કહી ખતાવ્યું, તાે પણ ભટપાદે જીવવાની ઇછા બતાવી નહીં. આ બેના વિચાર કરી જેતાં ભટ્પાદના કરતાં પણ શંકર સ્વામીનું હુદય શ્રદ્ધા રહિત અને વધારે કરતાવાળું હશે એમ જણાઇ આવે છે.

<sup>35</sup> रामायनमः મંત્રથી મેક્ષ થવાની શ્રહા હોતી તે, તુષાગ્નિમાં પ્રવેશ વિના ઘઇ જાત ? મેક્ષ તે બેમાંથી એક પ્રકારથી માનવો એતો તદ્દન અજ્ઞાનજ છે અને અજ્ઞાનીઓને ફસાવવાના ધંધા છે. કરવત મુકી સદા શિવની કાશીમાં ગરીબાના પ્રાણની સાથે ધન લુંટવાના ધંધાવાળા, ધુતારાએા ઘણાજ હતા. આ અંધ્રેજોએજ તેવા ગરીબાના પ્રાણ અને ધન બચાવી ઉપકાર કરેલા છે.

સર્ગ ૮ મા, સર્ગ ૯ મા, સર્ગ ૧૦ મા,-શ્લોક ૧૩૬, ૧૦૯, ૧૧૯ ના (છ) માહિષ્મતીમાં-શંકર મંડનમિશ્રનું ઘર પુછતા તેમને ત્યાં ગયા,

ખડર

960

શરીર આગળ આવ્યા. ત્યાં અગ્નિ સંસ્કાર થતામાં પ્રવેશ કરી ગયા પણ નૃસિંહે તે અગ્નિની શાંતિ કરી. પછી માહિષ્મતિમાં આવી સરસ્વતીને જિત્યાં. મંડન-મિશ્રને દીક્ષા દીધી અને " तत्त्वमसि " નાે તત્ત્વ આપ્યા. સુરેશ્વરના નામથી પ્રસિદ્ધ થયા. એમ શંકર સ્વામીએ અદ્વૈતમતનું સ્થાપન કર્યું.

સર્બ'-૮-૯-૧૦ માના વિષયના કિંચિત્ વિચાર--

(૧) મંડન સાથે શંકરના વાદ વખતે પ્રદ્વાદિ દેવેા પણુ આકાશમાં રહી લમાસા જોતા રહ્યા. છતાં છેવટમાં મંડન પાસે શંકરે જ્ઞાન ઠાંડની શ્રેષ્ટતા કબૂલ કરાવી.

આમાં સત્ય કેટલુ હશે તે વિચારીને એઇએ—

મંડન પોતે ઘણ રૂપના છે. આકાશમાં કયા ઘણાદિ તમાસા જેતાં રહ્યા હરી ?

બીજી વાલ એ છે કે-સર્ગ પહેલામાં-પ્રદ્વાદિ દેવેાએ શંકર દેવ પાસે કરીયાદિ કરી હતી કે-વિષ્ણુએ બૌદ્ધ શાસ્ત્રા રચી વેદાની નિંદા કરાવી, તેના ઉત્તરમાં શકરે પાતે પ્રગટ થવાનું જણ્ળાવી કહ્યું હતું કે વેદના કર્મ કાંડના ઉદ્ધાર કરવાની આજ્ઞા વિષ્ણુને મેંજ કરી હતી. તે કર્મ કાંડના કરવા વાળા મંડન સાથે આટલી બધી જૂઠી ઝક્કો ઝકકી કરી તેમના મનમાં એદ શા માટે ઉપજાવ્યા ?

પાતાની આજ્ઞાથી પ્રવર્તેલા કર્મ કાંડને સર્વથા જૂઠા માનીને જગડા મચાવ્યેઃ કે સાચા માનીને ?

ઇ દ્રાદિક દેવેા અવતાર લઇ દ્રનીયામાં ઉતરી પડેલા વેદોથી પણ જણા ઐલા નથી, શંકર વખતે ઉતરી પડેલા સાચા કે જુડા ?

કર્મકાંડ એ જેમનિના મત ખંડન થતાં મંડનના ખેદ દ્વર કરવા જેમનિ પ્રગટ થઇ કહેવા લાગ્યા કે વ્યાસથી મારા મત ભિન્ન હાેય નહી તાે તે કયા રથાનથી અને કેવા સ્વરૂપથી કહેવાને આવેલા ?

વળી કહ્યું કે–કપિલ, કત્તાત્રય, અને વ્યાસ ત્રણ યુગના ત્રણ, તેમ આ કલિમાં શંકર દેવ તે શંકર અવતાર બતાવ્યા. પણુ વેદેામાં અવતાર વાદનું નામ નીશાણુજ નથી આધૂનિક પુરાણેામાં ઘૂસ્યાે છે આમાં સત્યતા કયી બાજીથી વિચારવાની **ક**  પ્રકરણ ૭૩ મું. શંકરદિગ્વિજય પાંની બે ચાર વાતાના વિચાર. ૧૯૩

(૨) પ્રદ્યાના અવતાર મંડનને તા શંકરે હરાવ્યા હતા, પદ્ય સરસ્વતી પ્રદ્યાલાદથી નીકલીને મંડનની સો થવા આ લાકમાં આવેલાં તેમને કહ્યું હું પ્રદ્યાના અંગભૂત છું. મને જીત્યા વગર તમારી જીત પુરી નથી. શંકરે ચાનાકાની તા ઘણીએકરી પછુ ગાર્ગી સાથે યાત્રાવલ્કય આદિના વાદના દાખલા આપી પાતાની સાથે વાદ કળુલ કરાવ્યા. અને સત્તર (૧૭) દિવસ સુંધી ચાલ્યા. છેવટે સરસ્વતીએ કહ્યું કે-સર્વત્ત થઈને કરો છે! તા કામ કેલિનું સ્વરૂપ અતાવા. છેવટે માસની સુદ્દત માગી, સ્વામી પ્રપંચ કરવામાં કુશલજ હતા તેથી શિષ્યોને આપુ અવલું સમજાવી ખૃતક રાજ્યના શરીરમાં વિદ્યાર્થી પ્રવેશ કર્યો. તેની રાછીઓ સાથે કામ કેલિ ખૂબ કરી, મર્મ જાણીને સરસ્વતીને પછ જીતી લીધાં.

ચાડુંક વિચારવાનું કે–અનાદિકાલના પ્રદ્યાલાકના પ્રદ્યા, નાંના મારા જીવાના ઘાટ ઘડવામાં કુશલ, નવીન નવીન સષ્ટિ સ્ચના કરતાં વખતા વખતે ચાર ઝપિએાને ચારા વેદાનું જ્ઞાન આપનાર, એવા છાદ્યા શંકરથી હારી ગયા તો પછી તેમની સી સરસ્વતીના શા ભાર કે શંકરના આગળ ટકી શકે !

ને કે અલંકારના ગ્રંથામાં અલંકાર હાય છે. પણ તેમાં અસદ્ભાવનાના વિષયોની કલ્પના સદ્ભાવમાં અને સદ્ભાવનાના વિષયોની કલ્પના અસદ્ભાવમાં કરેલી નેવામાં આવે છે. પરંતુ કેટલાક વૈદિક મતના પંડિતાએ તો હાદ્યા, વિષ્ણુ અને મહાદેવના વિષયામાં તા, કેવલ અસદ્ભાવનાના વિષયોમાં જગતના કર્તા હર્તા બતાવી વેદાથી તે પુરાણે! સુધી ગાઠવી, માટામાં માટા કેવાના આવે! કરી, આખ્બી દ્રનીયાનેજ ઉધે માર્ગે દારવાના પ્રથતન કરેલા હાય તેમ નજર પડે છે, તે ઘણા આર્શ્વર્યની સાથે ખેદ પામવા જેવું થએવું છે. જીવા આ વિષયમાં અમારા '' તત્ત્વત્રથી મીમાંસા '' નામના ગ્રંથ. આજે તા સત્ય શ્રાધકાને સત્યા સત્યના નિર્ણય કરવાના પુરપુરા સમય છે પરંતુ જેમને હાય બાપના કુયા કરવા હાય તેમના માટે તા દ્રનીયામાં કાઈ પણ ઉપાય દેખાતાજ નથી.

સર્ગ ૧ લા થી ૧૦ મા સુધીની સત્યતાના વિગ્રાર કર્લો 👘 👘

હવે સર્ગ ૧૧ થી રહેલાના વિચાર તપાસી જોઇએ ---

સર્ગ ૧૧ મા, શ્લેક ૭૫ ના---

શૈલ પર્વતે કાપાલિક-શંકરની સ્તુતિ કરીને કહેવા લાગ્યા કે દાઇ સર્વજ્ઞનું કે રાજાનું મસ્તક હામીશ તાે તું સદેહથી સ્વર્ગે જઇશ એમ લેરવનાથ 25

والأر المحمد التوريج

.ખંડ ૨

### તત્ત્વત્રથી–મીમાંસા.

968

મને કહ્યું છે. જો મારા પર કૃપા થાય તેા મારૂં ઇષ્ટ થાય. વૃત્રાસુરને મારવા દધીચિએ ઇંદ્રને પોતાનાં હાડકયાં આપ્યાં હતાં. શંકરે કહ્યું કે-ન્લહેરમાં નહી બને એકાંતમાં આવજે, સંધ્યા કરવા એકાંતમાં ગયા ત્યાં જઇને કાપાલિકે તર-વાર ખેચી. પદ્મપાદને ભાસ થતાં મંત્રબલથી નસિંહ રૂપ ધરીને, પ્રલ્હાદના સ્મરછ્યથી નસિંહ હિરજ્યકશિપુને જેમ ચીરી નાખ્યા તેમ કાપાલિકને ચીરી નાખી, અદૃટ હાસ કચી. બીજા શિષ્યાએ કાપાલિકને અને શુરૂને મરથુ પાયેલા જેથા. પદ્મપાદ નસિંહની ત્રછુ ગર્જનાથી સમાધી ઉતરતાં, શંકરે કહ્યું કે આ સ્વરૂપ અંતહિત કરા. સ્વ સ્વરૂપમાં આવેલા પદ્મપાદે બનેન્ની બીના શુરૂને જથાવી, આ ચમત્કાર જોઇ એકે પદ્મપાદને પુછ્યું કે-તમે નસિંહને પ્રસન્ન કેવી રીતે કર્યા ! ઉત્તરમાં જથાબ્યું કે મેં પર્વતમાં ઘણા દિવસ ધ્યાન ઘર્યું. ત્યાં એક બિલ્લે મને પુછ્યું કે તમે ધ્યાન શા માટે કરા છે ! મેં નસિંહને પ્રસન્ન કરવાતું જણાવતાં તે લિલ્લે વેલાથી બાંધી મારા આગળ ખડા કર્યા. મેં નસિંહને પુછ્યું કે તમા બિલ્લના વશમાં કેવી રીતે થયા ? નસિંહે મને કહ્યું કે આ સિલ્લના જેલું ધ્યાન પ્રદ્યાદિકાએ પણ ધર્યું નથી. વધારે પુછલુ નહી એમ કહી મારા પર કૃષા કરી અંતર્ધાન થઇ ગયા. ઇત્યાદિ ા

સર્ગ ૧૧ માની આ બીનામાં થાડુંક વિચારવાનુ કે----

ઉપકારી બાણી કાપાલિકે મસ્તકની માગણી કરેલી, સર્વજ્ઞ શંકરે તેને નાશ શા હેતુથી થવા દીધા ? આમાં પ્રપંચ કેવા પ્રકારના ? પદ્મપાદે નૃસિંહ રૂપ ઘરી કાપાલિકને ચીરી નાખ્યા. આમાનું કાંઇ સત્ય હશે ખરૂં ? ભિલ્લે નસિંહને વેલાથી બાંધી હાજર કર્યો, ત્યારે પદ્મપાદે પુછશું કે-તમા ભિલ્લના વંશમાં ઠેવી રીતે થયા ? ૃસિંહે જણાવ્યું કે બ્રહ્માદિઠા પણ ભિલ્લના જેવું ધ્યાન નથી ઘરી શકયા ?

પ્રદ્ધાએ શતરૂપા બનાવી, દેખતાની સાથે ચલચિત્તના થયા, જેવાને ચાર સુખ કર્યાં હતાં. પુત્રી પાછલ હરિછુરૂપ ધરીને પછુ દાંડેલા બતાવ્યા છે તેમ નસિંહના ધ્યાનમાં ન ટકી શક્યા હાય તા તે બનવા જોગ છે.

રસિંહમાં વિચારવાનું કે–૯ વાસુદેવામાં ૭ મા−દત્ત છે, પ્રતિવાસુદેવ પ્રવ્હાદ છે, દત્તને છેાડી પાંચમા પુરૂષસિંહને નસિંહ લખી થાંલલામાંથી ઊત્પન્ન કરી, પ્રલ્હાદના બાપના નાશ કરવાવાળા લખીને અતાવ્યા છે. ( જીવા તત્ત્વત્રથી પૃ. ૬પ–૬૬ નું કાબ્ટક ) પ્રકરણ ૩૩ મું. શંકરદિગ્વિજયમાંની બે ચાર વાતાના વિચાર. ૧૯૫

લિંગપુરાણમાં એવું છે કે-શિવના ગણુ વીરબદ્દે, શરભ પક્ષીનું રૂપ ધરીને નૃસિ'હને ચીરી નાખેલા અને તેના ચામહાતું આસન શિવ કરીને બેઠેલ તે શંકરદેવના અવતાર શંકરતું મૂલનું શરીર બલતુ આલવવાને, તે નૃસિંહ કયાંથી આવ્યા ? આ બધા પ્રપંચ કયારથી અને ઠાેણાથી રચાર્યા છે તે વિચારવાની લલાણણ કરૂં છું.

( વીરભદ્ર અને નૃસિંહના સંબંધ-જીવા તત્વત્રથી પૃ. ૩૩૬ )

સર્ગ ૧૨ મા-શ્લા ૮૮ ના-શંકર તીર્થામાં કરતા મૂકાંબિકામાં આવ્યા ત્યાં મરણ પામેલા પુત્રના માટે શાક કરતા પ્રાપ્લુણ કુટું બને બેઇ શંકરને દયા આવી. "આકાશ વાણી થઇ કે અસમર્થ દયા ખતાવે. " આગાયે કહ્યું –અસમર્થને બાલવું શાલે ? સમર્થ છા તાે શાક દૂર કરા, એટલે સુવેલાે ઉઠીને ઉલા થયા.

આમાં વિચારવાતું કે-એવી વાણી કરવાવાળા કાેણ હતા કે જે મરેલાંને ઉભાં કરી કે ? આ વાત પાતાની મહત્વતા માટે લખાઇ કે આમાં ક્રાઇ સત્ય તત્વ છે ? મરેલાને જીવતા કરવાની સત્તા યુગ યુગમાં ભાકતોના રક્ષક એવા શ્રી કૃષ્ણ લગવાનમાં હતી ? જે મરેલાને જીવતા કરવાની સત્તા શ્રી કૃષ્ણમાં હાતી તા દ્વારિકાના દાહ વખતે નાશ ચએલા પાતાના કુદું બનાજ માણસાને શું જીવતા ન કરી શકતા ? આમાં શું સત્ય છે વિચારવાની ભલામણ કરૂ છું. માટા માટા પંડિતા થઇ પાયા વગરતું લખે તેમને વધારે શું કહેવું ? ા સગ<sup>6</sup> વર મા થયેા. સર્ગ ૧૩ મા. શ્લા છપ ના છે. ભાષ્યાદિકના સંબંધનળાના વિચાર અમાએ લીધાજ નથી. બાણવાની ઇછાવાળા ત્યાંથો જોઇ લે.

સર્ગ ૧૪ મા. રલેા. ૧૭૫ ના.

પર્વત ઉપર ધ્યાનમાં શંકર સ્વામીએ માતાના મંદ્રવાઠ જાની, તેમની સેવામાં પાતે પહાચ્યા. અનેક આલાપ સંલાપના અતે શંકરદેવનું સ્તવન કર્યું શંકરસ્વામીની માતાને લેવા શંકરદેવે વિમાન સાથે પોતાના દ્વતાને માકલ્યા. શંકર સ્વામીએ માતાને જણાવ્યું કે-શંકરદેવના દ્વતા વિમાન લઇને આવ્યા છે, તેમાં બેસીને શંકરના ધામમાં પધારા ? તેમની સાથે જવાની ઇચ્છા ન અતાવતાં દ્વતોને વિદાય કર્યા. પછી વિષ્ણુની સ્તવના કરી, વિમાન લઇને વિષ્ણુના દ્વતા આવ્યા. એટલે વિષ્ણુનું ધ્યાન પરતાં દેહ છાડી દ્વતો સાથે વિમાનમાં બેસી

| १८६ तत्व | ાત્રચીમીમાંસા. | ખડ | २ |
|----------|----------------|----|---|
|----------|----------------|----|---|

વેકું ઢમાં ચાલ્યાં ગયાં. બાકીના અનેક કાર્યો થઇ ગયા પછી અનેક દેશામાં ફરી હેલેબલનું ખંડન કરી અદ્વેલમલનું સ્થાપન કર્યું.

### મ્મા સગ ૧૪ માં વિચારવાનું કે----

શંકરદેવ રૂપે શંકરસ્વામી પાતેજ છે. તેા પછી બીજા કયા શંકરદેવના દ્વતો વિમાન સાથે બેલાબ્યા ? વેક સમયના મોટા મોટા ઋષિએાના માટે કાઇપણ દેવના દ્વતો વિમાન લઇને લેવા ભાબ્યા હાય એમ ચારા વેદા સુધી તપાસતાં જણાતું નથી, તાે શું આ શંકરદિગવિજય કલ્પિત રૂપની ગાઠવાઇલી ન ગણાય ? જે એમ હાય તા દિગ્વિજ્યના લેખામાં સત્ય શું ? માતાએ શંકરના ધામમાં જવાની ના પાડી, એ શું તેમના સ્વાધીનયણાતું હતું ? પ્રમ્હા પ્રમ્હલાકતું અને વિષ્ણું વૈકું ઠતું સ્થાન કયા કાલમાં પાતાના કબજે કરીને બેઠેલા ? પ્રમ્હા આ દ્વનીયામાં આવી અનેકાના અપરાધી બન્યા, તા પછી શું વિશેષ મેળવવાને આવતા હતા ?

વિષ્ણુ ઉપેઇએાથી માથુ કપાવી હયગ્રીવ વિષ્ણુ બન્યા તે કયા કાલમાં ? અને વારંવાર દ્રનીયામાં આવી દાનવાના અને અસુરાના માર ખાઇ ભાગતા કર્યા આ બધું તર્કટ કયા તર્કટીઓથી ઉભું થએલું ? સજપના ? સત્ય વસ્તુના ગવેષક બને, કાઇના ભસાવ્યા ધ્વજાની માફક ના ભમા અને ભમસા તા ના તા આ લાક્ષના સુખના ભાગી બનશા તેમજ ના તા પરલાકના સુખના ભાગી બનશા. કષ્ટ વેઠયા વગર કાઇપણુ પ્રકારનું જ્ઞાન કે સુખ મળી શકતું નથી, એમ આપ સારી રીતે સમજો છા, અસત્યના માર્ગમાં સુગમતા દેખાશે પણ તેથા નતા આ લાકનું સુખ ઉચા દરજાનું પ્રાપ્ત કરી શકાશે તેમજ નતા પરલાકનું સુખ ઉચા કરજાનું મેળવી શકાશે એ વાત આપ ખુબ સમજો છા ? આજે સત્ય તત્ત્વ મેળવવાનાં ઘણું ઘાણું સાધના છે અને પાતાના માર્ગ પાતાનેજ ખાલી લેવાના છે બાકી કાઇ પણ આપણુને સત્ય માર્ગે દારી જાય એવા સત્પરૂધ તા કાઇકજ નજરે પડશે એમ ખુબ વિચારશા.

### સર્ગ ૧૫ મા, શ્લા ૧૭૪ ના

(૧) શંકર સ્વામી હેલારા શિષ્યાની સાથે દિગ્ વિજય કરવાને નીકલ્યા ત્યાં સુધન્વા રાજાને પછુ સાથે લીધા. પ્રથમ કાપાલિકાેની સાથે ઝપા ઝપી, સુધન્વા રાજાએ તાેએને હઠાવ્યા. પ્રકરણ ૩૩ મું, શંકરદિગ્વિજયમાંની એ ગાર પાતાના વિચાર. ૧૯૭

(૨) ભાગળ ગેઢ મુંમાં—રાવ મતના આચાર્ય નીક્ષકંઠ સાથે વાદ. નીક્ષક ઠે કહ્યું કે તસ્વમસિ વાકચથી જીવ અને ઇશ્વરના અભેદ માના છે. તે યાગ્ય નથી, અંધારા અજવાળાની પેઠે જીવ ઇશ્વરના ધર્મી વિરૂદ્ધ છે. ઇત્યાદિ અનેક દાખલાઓ આપ્યા પછુ શંકર સ્વામીએ તાડી પાડી તસ્વમસિ તા અથ નીચે પ્રમાણે સમજાવ્યા. જીવ-કાર્યોપાધ છે, અને ઇશ્વર કારણોપાધ છે, પછુ તેમના ચિંદશ એકજ છે, તેથી ભાગ લક્ષણાથી કાઇ બાબતને ચહુ કરવા અને કાઇ બાબત ગહુણ ન કરવી, એવીજ રીતે–જહદ ડ જહદ લક્ષણાથી દેહનું એક્ય છે, ત્યાં કાઇ જાતના વિરાધ આવતા નથી. એ રીતે ઘણાં શ્રુતિનાં પ્રમાણેથી ખંડન કરી શિષ્ય કર્યો.

(૩) ઉજયનમાં ભટ ભાસ્કરનાે પદ્મપાદ સાથે વાદ થતાં ભટ્ટે-જે શ્રુતિ-એાનાં પ્રમાથુ આપી ભેદવાર્જું દ્વૈત મતનું સ્થાપન કર્યું. તેજ શ્રુતિઓથી અભેદ અતાવીને ભટને પાતાના શિષ્ય બનાવ્યા.

(૪) ઠાેપી ન માત્ર ધારણ કરનાવેા, ક્રોઇ જૈન પીશાચના જેવા, આવીને શંકરાચાર્યને કહેવા લાગ્યાે કે—

૧ છવ, ૨ અછવ, ૩ આશ્રવ, ૪ સંવર, ૫ નિર્જરા, ૬ બંધ, અને માક્ષ, એ સાત પદાર્થોને સપ્ત ભંગીની રીતિથી તમે સ્વીકારતા નથી.

શંકરના છવ સ્વરૂપના પ્રશ્નમાં જૈને કહ્યું કે-જેવડા દેહ તેટલાે છવ.

શંકરની લર્ક-દેહ જેવડા હાેય તાે ઘટના જેવા અનિત્ય પ્રાપ્લ થશે ? અને મનુષ્યના દેહથી હાથીના દેહમાં જલાં અમુક ભાગ જીવ વિના રહી જશે અને ત્યાંથી મછરના દેહમાં જલાં બહાર રહી જશે ?

શંકરની તર્ક-અવયવા-જનારા આવનારા હાેય તાે પંચ ભૂતાથી પ્રગટ અને લીન થતા સંભવતા નથી. કેમકે જીવ પંચભૂતના વિકાર રૂપ નથી.

જૈનો તરકથી--અવચવા જન્મ તથા નાશથી રહિત નિત્ય છતાં આવે છે અને જાય છે. હાથીમાં વૃદ્ધિ પામેલા અને મછરમાં આછા થએલા વ્યાપે છે. એ અમારા નિદ્ધાંત છે. શંકરની તર્ક--અવયવા અચેતન છે કે ચેતન ? ચેતન હાય તા ઘણાના મત વિરૂદ્ધ થતાં શરીરની ખરાબી થાય, અચેતન હાય તા આખા શરીરને ચેતના આપી શકાય નહી. જૈનોના તરક્ષ્થી-ઘણા દાડાઓ એક મતથી રથ ચલાવે છે તેમ શરીરને ચલાવે તેમાં વિરાધ નથી.

с<sup>т</sup>ара

| 966 | ત <del>ત્ત્વત્રયી</del> મીમાંસા. | ખંડર |
|-----|----------------------------------|------|
| ••  | <br>                             |      |

શ'કર-ઘણા ઘાડાએા સારચિના પ્રભાવથી એક મત થાય છે, શરીરમાં બીજો નિયામક નદ્ધી હાેવાથી એક મતપણું ઠેમ ઘટશે કૈ જૈન તરફથી-અવયવા આવતા જતા નથી-માટા શરીરમાં કુલે છે. નાંનામાં સંકાચાઇ જાય છે, જળાેના દર્ષાતની પેઠે-લોહી પીને કુલે નીચાવતાં સુકઇ જાય તેમ થાય છે.

શંકરની તર્ક-અવયયવેામાં શંકાેચ વિકાશ થતાે હાેય તાે વિકારી ઠરે. વિકારીના નાશ પામતાં જીવનાે પછુ નાશ થાય. તેથી કરેલાં કર્મના નાશ અને કરીથી ઉત્પન્ન થએલા જીવને નહી કરેલા કર્મની પ્રાપ્તિ, એમ બે દાેષ પ્રાપ્ત થાય, વળી બીએ દાેષ-તુંબડું ભારથી જલમાં ડુબેલું રહે તેમ આઠ કર્માના ભારથી ડુબેલા જીવને ઉચે જવા રૂપ માક્ષ તેને બાધ આવે. અવયવા જવા આવાના સ્વભાવવાળામાંથી કયા અવશેષ રહેલાઓની મુકિત ?

બીજુ એ છે કે-જૈન સઘળા પદાર્થીમાં-સત્ત્વ, અસત્ત્વ, એકત્વ અનેક-ત્વાદિ પરસ્પર વિરૂદ્ધ ધર્મીના એકી વખતે સમાવેશ કરવાના સાધન ભૂત જે તમારા × સપ્તભાંગી નય છે તેને પણુ અમા યાગ્ય બણુતા નથી. કારણ કે પરસ્પર વિરૂદ્ધતા ધરાવનારા વાસ્તવિક ધર્મોની એક પદાર્થમાં એકી વખતે સ્થિતિ સંભવતીજ નથી.

**આ સર્ગ ૧૫ મા** ના કિંચિત્ વિચાર—

(૧) શંકરસ્વામીએ દિગ્ વિજય કરવા હજારા પ્રાક્ષણે સાથમાં લીધા, લાવ લસ્કરની સાથે સુધન્વા રાજાને પશુ સાથમાં લીધા. જીઠાે કે સાચા ન્યાય સ્વાર્થી લાકોના કે દુરાગ્રહીઓના જબર જસ્તીના હાય છે. તેવા ન્યાય પ્રથમજ કાપાલિકાની સાથે થઇ ગયા.

(ર) શંકર સ્વામી અલેતમતના આગ્રહ પકડીને દ્રનીયાને પછુ મનાવવાને લાવલસ્કર લઇને નીકલ્યા છે, એટલે ન્યાય કે અન્યાય સત્ય કે અસત્ય જોવાના કે તપાસવાના અવકાશ કયાંથી હોય ?

હ્રતગ્રહણ કર્યા વિના એકાંત અદૈતની સિદ્ધિ કરવી તે કેવલ દુરાગ્રહજ ગણાય એ વાતો તેમનાજ વાકયાયો આપણને પગળે પગળે એટલી બધી નજરે પઠે છે કે તેની ગણતી પણ ન કરી શકીએ. પણ જેઓ એક દબ્દિ પર ચઠી

× અર્થકાર પંડિતે-ટીપ્પનમાં-સપ્તલાંગી મૂકીને છેવટમાં જણાવ્યું છે કે-આ :સપ્ત લાંગોંએાથી પ્રત્યેક પદાર્થોમાં ગમે તેવા બીજા પણ પરસ્પર વિરુદ્ધ ધર્મોના સમાવેશ થાય છે. (એમ ચાખું જણાવ્યું છે.) પ્રકરણ ૩૩ મું. શંકરદિગ્વિજયમાંની બે ચાર વાતોનો વિચાર. ૧૯૯

જાય તેઓ પોતાના વાકચામાં કે વિચારામાં પણ પુરતા લક્ષ રાખી શકતા નથી તાે પછી ળીજાઓના તત્ત્વામાં રહેલી સત્યતા શાધવાના અવકાશ કયાંથી મેળવે તેવાજ પ્રકારના ન્યાય આ શંકર દિગ્વિજ્યમાં જોવામાં આવે છે. જેવી રીતે હું નહી જેવા જોઇ શક્યા છું તેવી રીતે બીજા સુજ્ઞ મધ્યસ્થ પંડિતા તા જરૂર જેઇ શક્યા જ હશે. પણ આવા આવા માટા પાંડેતાને આપણા જેવા સામાન્ય જનાએ કહેવું શું અને લખવું પણ શું ? એ એક વિચાર ભરેલુંજ થઇ પડે છે. હવે આપણે મૂલ વિચાર પર આવીએ છીએ—

દ્વૈતમતના રાવ નીલક ઠાચાર્થ સાથે વાદ ચાલતાં " **તત્વ મ**સિ ' ના અર્થ સ્વામીજી એ નીચે પ્રમાણે સમજાવ્યા-કાર્યોપાધિ જીવ છે અને કારણેાપાધિ ઇશ્વર છે પણ તેમના ' ચિદંશ ' એકજ છે. તેથી ભાગ લક્ષણાથી ઠાઇ બાબતને મહણ કરવી, અને કાેઇ બાબત ન ગ્રહણ કરવી. એવીજ રીતે જહેદડ જહદ્દ લક્ષણાથી દેહતું એકય છે ત્યાં કાેઇ જાતના વિરાધ આવતા નથી. આ પ્રમાણે ઘણી બ્રુતિઓનાં પ્રમાણ આપી ખંડન કર્યું અને શિષ્ય કર્યો.

આમાં વિચારવાતું કે-નીલક ઠે હૈત મત છેાડીને તત્ત્વ મસિ ના વાકયથી આદ્વૈત મતને સ્વીકાર્યો તે વસ્તુ સ્થિતિ યથાર્થ નથી. જીવો કે-આ અન્ન જીવને સમજાવવાતું કે તું તે પ્રદ્ધ સ્વરૂપના છે પણ કયારે ? ઉપાધિ બૂત લાગેલાં પાંચ બુતાના સંગ છેાડે ત્યારે ? પાંચ બુત રૂપ વસ્તુ બીજી જ છે, સ્વામીજીએ માતાના બેદ દ્વર કરતી વખતે કહ્યું હતું કે-સારાં નરસાં કર્મના ભાગ કરવા જીવ સ્થૂલ દેહમાં વિચરે છે. તેથી શમાદિક વિના જીવને માક્ષ નથી. માટે દ્વૈત પશું છેાડયા પછીથી જ ' તત્ત્વ ' સ્વરૂપના બને છે.

અર્થાત ભૂતોની ઉપાધિવાળા જીવ પ્રથમ દ્વેત સ્વરૂપના જ છે, તેજ ઉપા-ધિથી મુક્ત થએલા પ્રદ્ય સ્વરૂપ થએલા અદ્વેતના સ્વરૂપને ધારણ કરે છે.

પ્રથમ ઘટને માન્યા વગર **અઘટ** નેહ પ્રયોગ ત્રણુ કાલમાં પણુ બની શકશે નહી.

એકની એક વસ્તુમાં બીજી વાત કરવાના અવકાશ જ કયાં રહે છે ? માટે શંકર સ્વામીના અદ્વૈતમત દ્વૈતપણું અંગીકાર કર્યા વગર ત્રણુ કાલમાં પણુ નહી બની શકે એકાંત અદ્વૈત પક્ષ છે તે સત્ય વસ્તુ સ્વરૂપને જનાવનારા નથી પણુ દુરાગ્રહમાં જ ખેંચી જનારા છે એ નિર્વિવાદ છે. બીજી વાત એ છે કે-કર્તા કમ અને કરણાદિ કારકા એક જ વસ્તુમાં ઘટી શક્તા હાય તા જ એકાંત અદ્વૈત

| २०० | • <sup>11</sup> • |  | તત્ત્વત્રમી—મીમાંસા. |  | ખંડ ર |
|-----|-------------------|--|----------------------|--|-------|
|-----|-------------------|--|----------------------|--|-------|

ની સિન્દિ થાય, નહી તેા ત્રણુ કાલમાં પણુ એકાંત અદ્વેતની સિન્દિ નહી થાય. દ્વેત છે તેણેજ પાછલ અકાર મૂકી શકાશે.—

(3) ઉજ્જયના લટ્ટ લાસ્કર દ્વૈત મતની સિદ્ધિ કરવા જતાં, પોતે જ અદ્વૈત મતમાં કસી ગયા. તેનું કારણ જેતાં તેમને વેદામાંથી પણ સત્ય વસ્તુ નહી મળેલી હશે, જો વેદાનું અધ્યયન કરીને સત્ય વસ્તુ મેળવેલી હાત તા સ્વામીજીના એકાંત રૂપ અદ્વૈત મતના દુરાગ્રહમાં શું કરવાને કસતા ? દ્વૈત અને અદ્વેતનું સ્વરૂપ અમા ઉપર બતાવી ગયા છે ત્યાંથી વિચાર કરીને જીવા સત્યા સત્યના નિર્ણય ગય મા ભાપ થઇ જશે. તેઓ કાઇ બીજા કારછથી ક્સ્યા હાય તા તેમની ગતિ તેઓ પોતે જાણે તે ખરી ?

(૪) વાલ્હિક દેશના જૈનધમ°ના પંડિતાના માટે, અને બોેદ્ધોના માટે શંકરદિગ્વિજ્યમાં ઉચ્ચામાં ઉચા શબ્દા જે વાપયી છે તે તેમના પંડિતપણાને અને તેમના જાતિકુલને ખરેખરા શાક્ષાવે તેવા છે.

પ્રથમ જૈનોના તત્ત્વા લખ્યા છે તે જૈનોની માયન્તા પ્રમાણે ચથાર્થ છે.

જેટલાે દેહ તેટલાે છવ જૈનોની માન્યતા પ્રમાણે બરાખર છે તેના ઉપર દિગ્વિભ્યમાં જેટલી કુતકાં કરી છે તે તેમની પંડિતાઇને લાંછન લગાડીને ઉન્મત્તપણાનું ભાષ્યુ કરાવે છે. જૈનોના ' શ્યાદ્વાદ ' યથાર્થ રૂપે સ્વામી સમજ્યા દાત તાે જાંગુલી મંત્રથી જેમ સપંતું જેર રહેતું નથી તેમ સ્વામી જીને પાતાની પંડિતાઇના ઉન્માદ પણ રહેતા નહી. કારણકે આધૃનિક સમયના સદ્ધુદ્ધિના પંડિતા તે સ્યાદ્વાદના મંત્રથી નિઃછદ્યપણાથી પાતાના માથાં ધુનાવી રહ્યા છે. તેમાં પ્રભાવ તે સ્યાદ્વાદના મંત્રનાજ છે અને તે પંડિતાની સદ્ધુદ્ધિના પણ છે. યોગ્ય વસ્તુનેજ ચાગ્ય વસ્તુના થોગે આપ ચઢ પરંતુ અયાગ્ય વસ્તુને ન ચઢ જે કે તે સદ્ધુદ્ધિના પંડિતાના વિચારા ઘણા ઠેકાણે પ્રસિદ્ધ થએલા છે તા પણ સન્ય આનની પુસ્તી કરવા કિચિત્ ટુક માત્રથી લખી જણાવું છું.—

(૧) પ્રથમ મૂલના ગ્રંથકારે-જૈનોના સ્યા દ્રાદને તદ્દન અયાગ્ય અતાવી તુછકારી કાઢવા છે. પરંતુ આધૃનીક પંડિત કે જે ટીપ્પન કરવાવાળા છે તેમને વાખ્ખે વાખું કહી દીધું છે કે-આ સપ્ત ભંગીઓથી પ્રત્યેક પદાર્થીમાં ગર્મે તેવા બીજા પછુ પરશ્પર વિરુદ્ધ ધર્મીના સમાવેશ થાય છે.

- અર્થાત આ સપ્ત લગીમાં કાઇ ભાતના વિરાધભ નથી રહેતા છતાં

પ્રકરણ ૩૩ મું. શંકરદિગ્વિજયમાંની બે ચાર વાતાના વિચાર. ૨૦૧

ગ્રંથકારને તે વિપરીત લાગ્યાે એ પણ એક તેમની દષ્ટિનીજ ખૂબી છે, કહેવત છે કે-' દષ્ટિ તેવી સબ્ટિ ' તે પ્રમાણે થયું. \_\_\_\_\_

(ર) કાશીના મહા મહાેપાધ્યાય સમમિશ્ર શાસ્ત્રીજી લખે છે કે-જૈનોને **અને કાંતવાદ** તેા એક એવી વસ્તું છે કે–તેને દરેકે સ્વીકારવીજ પડશે અને સ્વીકારી પણ છે.

### सद्ऽसद्भ्या मनिविंचनीयं जगत्

જ્યારે વસ્તુ સત્ નથી કહી શકાતી અને અસત્ પણ ક**હી શ**કાતી નથી તેા કહેવું જ પડશે કે કેાઇ પ્રકારની સત હાેઇને પણ તે કાેઇ <mark>રીતે વ્યસત્ પણ છે</mark> એટલે અનેકાંતતાજ માનવી સિદ્ધ થઇ. ( જીવેા ''–જૈનેતર દ્રષ્ટિ એ જૈન '' પૃ. ૮૨ થી ૧૦૦ સુધીના લેખ. )

( ૩ ) કાશી હિંદુ વિશ્વ વિદ્યાલયમાં કર્શન શાસના મુખ્ય અધ્યાપક શ્રીચુત કણી ભૂષણુ અધિકારી જણાવે છે કે સ્યાહ્યદને સિદ્ધાંત ઘણા મહત્વ પૂર્ણ છે અને ખેંચાણુકારક છે. એ સિદ્ધાંતમાં જૈન ધર્મની વિશેષતા તરી આવે છે, કેટલાકાેએ ઉપહાસ્ય કર્યું છે એ અજ્ઞાનતાને પ્રતાપે જ, શંકરાચ ર્ય જેવા પણ એ દેાથથી અલગ નથી રહી શંકયા, તેમણે પણ અન્યાય કર્યો છે. એવા મહાન વિદ્વાન માટે એવા અન્યાય સર્વથા અક્ષમ્ય છે. તેમણે નાબા લાેકોના સિદ્ધાંત કહી અનાદર કર્યો છે, તે જૈન બ્રંથોના અભ્યાસ નહીં કરવાનું પરિણાય છે.

( ૪ ) કત્તાત્રેય ખાલ કૃષ્ણ કાલેલકર કાકા-' પૂર્વ રંગ ' પૃ. ૨૪૩ માં– લખે છે કે-જેનોના સ્યાદ્વાદનું તત્ત્વ હિંદુસ્તાનના આખા ઇતિહાસમાં ઘટાએલું આપણે જોઇએ છીએ "ં જન્માંધા જેમ હાથીને જીુદી જીુદી રીતે તપાસે તેવી આપણી આ દ્રનીયાની સ્થિતિ છે.

વાસ્તવિક સંપૂર્જુ સત્ય જે કાેઇ જાણુતાે હશે તે પરમાત્માને, **આપ**ણુ એહલખી શકયા નથી.

(૫) લક્ષ્મણ રઘુનાથ ભીડે-" ચિત્રમય જગત્" વર્ષ ૧૧ સને ૧૯૨૫ ડિસ'બર "જૈન સિદ્ધાંત"ના લેખમાં લખે છે કે-અનેકાંતવાદ ઉપર જણાવેલી અનાઘડનંતલ્વની માલિકા લાંચતાની સાથેજ અદ્વૈતવાદ જૈન સિદ્ધાંતને અમાન્ય છે, એ દેખાઇ આવે છે. સાયુજ્ય મુક્તિ માનનારા દ્વૈતવાદ પણ તેને તેટલાજ અમાન્ય છે, કારણ માક્ષ એટલે જીવાત્માએ શુદ્ધાત્મ ત-ત્વમાં લીન થવું એમ જૈનિઓ પણ માને છે. જગતના મિથ્યાત્વ સંબંધે પણ તેમની વિચાર સરણી 26 આવીજ સાપેક્ષ છે. મિથ્યા શબ્દને અર્થ શંકરાચાર્યની પેઠે અસત્ય, કિંવા અદ્વૈતી ભાગવતાની પેઠે અનિર્વાચ્ય, એવા જૈનિએ કરતા નથી. પણ હંમેશાં બદલનાર અતએવ બ્રામક એવા કરે છે. અર્થાત જગત મિથ્યા એટલે જગત એ નથીજ, કિંવા અતકર્ય છે એમ નહી પણ તે બ્રામક છે. કિવા હંમેશાં બદલનારૂ છે એવા અર્થ કરે છે. આ સંક્ષેપ વિચાર પદ્ધતિને જૈના અનેકાંતવાદ કહે છે. ા

ત-ત્વત્રચી--મીમાંસા.

( ૬ ) ડૉ. બાંડારકર, મહાત્મા ગાંધીજી. તેમજ અનેક પાશ્ચાત્ય પંડિતો કહે છે કે-હિંદુ વ-્ત્વજ્ઞાનની આબતમાં અનેક શાખાએા ઉત્પન્ન ચવાતું કારણ એકાંગીવાદ પદ્ધતિજ છે. અનેકાંતવાદ પદ્ધતિજ વડે ચર્ચા કરતાં અધી શાખા-ઓાને સાપેક્ષ માન્યતા દેવીજપડશે અને તે પ્રમાણે સાપેક્ષ માન્યતા દીધેલી પશુ છે તેા પણુ દુરાગ્રહૈપર્ણ તેમને નડે છે.

( ૭ ) મહામહાેપાધ્યાય-પંડિત ગંગનાથ અલ્હાવાદવાલા લખે છે કે-જબસે મૈને શંકરાચાર્ય દ્વારા જૈન સિદ્ધાંતપર ખંડનકાે પઠા હૈ, તબસેં સુજે વિશ્વાસ હુવા હ કિ, ઇસ સિદ્ધાંત મેં બહુત કુછ હૈ જિસ્કાે વેદાંત કે આચાર્યોને નહી સમજા, યદિ વહ જૈન ધર્મ કાે ઉસકે અસલી ગ્રંથાસે દેખને કા કષ્ટ ઉઠાતા તો જૈન ધર્મસે વિરાધ કરનેકી કાેઇ ભી વાત નહી મિળતી."

(૮) હિંદી ભાષાના સર્વ શ્રેષ્ટ લેખક, અને ધુરંધર વિદ્વાર્વ પંડિત શ્રી મહાવીર પ્રસાદજી દિવેદી લખે છે કે—

" પ્રાચીન ઢરરેકે હિંદુ ધર્માવલંબી અડે બડે શાસ્ત્રી તક અબભી નહીં જાન તે કિન્જૈનિઓકા "સ્યાદાદ" કિસ ચિડિઓંકા નામ હૈ. ધન્યવાદ હૈ જર્મની ઔર પ્રાંસ, ઇગ્લેંડ કે કુછ વિદ્યાનુરાગી વિશેષકા કાં, જિનકી કૃપાસેં ઇસ ધર્મકે અનુયાયિયાં કે કીર્તિંકલાપકી ખાજ ઔર ભારત વર્ષકે સાક્ષર જનાંકા ધ્યાન આકૃષ્ટ હુઆ. ચદિ ચે વિદેશી વિદ્વાન જૈનોકે ધર્મજાંથાં આદિકી આલાેચના ન કરતે, યદિ ચે ઉન કે પ્રાચીન લેખકાેકી મહત્તા ન પ્રગટ કરતે તા હમ લાેગ શાયદ આજભી પૂર્વવત્ હી અજ્ઞાન કે અધકારમેં હી ડુબે રહેતે. "

( ૯ ) મારવાડ જોધપુર સન્ ૧૯૧૬ માં જૈન સાહિત્ય સ'મેલન વખતે પ્રમુખ–શતીશ ચ'દ્ર વિદ્યાભૂષણ જણાવે છે કે–" જૈનીઝમ" ના પ્રધાન સિદ્ધાંત સ્યાદ્વાદ અથવા તાે સપ્તભંગી ન્યાય, કે જે જૈન તત્ત્વ જ્ઞાનનાે મૂલ પાયાે છે, તેના પર બાલતાં જણાવ્યું કે–જૈન માન્યતા પ્રમાણે " સ્યાદ્વાદના સિદ્ધાંત " અતિ

£.

પ્રકરણ ૩૩ મું. શંકરદિગ્વિજયમાંની બે ચાર વાતાના વિચાર. ૨૦૩

પ્રાચીન સમયથી તીર્થકરાેએ પ્રવૃત્તવિલા હતા. અને ૨૪૪૦ વર્ષી પહેલાં ચરમ તીર્થ કર મહાવીર સ્વામીએ આ સિદ્ધાંત ઇપદેરયાે હતા. અને તેનું સ્વરૂપ જૈનોના પ્રમાણ ભૂત ચંચામાં માલુમ પડે છે......પ્રાદ્ધાણ ઝાષ બ્યાસે પ્રદ્ધાસૂત્ર પુસ્તક, ર, પ્રકરણ, ર, સૂત્ર ૩૩ માં આ સિદ્ધાંતને સુધારા વધારા સાથે ઉતાર્યો છે. આ સિદ્ધાંતની, પ્રસિદ્ધ શંકરાચાર્ય કે જે આઠમા સૈકામાં થઇ ગયા છે તેમણે પાતાની ટીકા શાંકર ભાષ્યમાં, વાચસ્પતિમિશ્ર કે જે દશમા સૈકામાં થઇ ગયા છે તેમણે શાંકર ભાષ્યની ભામતી વૃત્તિમાં અને માધવા ચાર્ય તેમના 'સર્વદર્શન સંગ્રહમાં ' ટીકા કરેલી છે.

ધ્રાદ્માણુ તત્ત્વ વેત્તાઓએ આ સિદ્ધાંત પર એવા દોષનું આરોપણુ કર્યું છે કે-તે અનિશ્ચ્યાત્મક જ્ઞાન લચ્ક દેારે છે, અને સાત અવસ્થા પરસ્પર અસંગત છે, તે છતાં આ સિદ્ધાંતની શાંત અને નિષ્પક્ષપાત સમીક્ષા તેની વ્યાપક્તામાં અને વસ્તુઓની સમગ્ર અવસ્થાઓને સ્પર્શવાની શક્તિમાં રહેલી વિશિષ્ટતાને વ્યક્ત કરે છે. ઇત્યાદિ. "

(૧૦) પ્રેા. આનંદ શંકર ખાપુભાઇ ધ્રુવે-સ્યાદાદ સંબંધે કહ્યું હતુ કે-" સ્યાદાદ "એકી કરણનું દબ્ટિ બિંદુ અમારી સ્હામેં ઉપસ્થિત કરે છે. શંકરા-ચાર્યે સ્યાદાદ ઉપર જે આક્ષેપ કર્યો છે, તે મૂળ રહસ્યની સાથે સંબંધ રાખતાે નથી. એ નિશ્ચય છે કે વિવિધ દષ્ટિ બિંદુ દ્વારા નિરીક્ષણ કર્યા વગર કાઇ વસ્તુ સંપૂર્ણ સ્વરૂપે સમજવામાં આવી શકે નહીં. આ માટે સ્યાદ્વાદ ઉપયાગી તથા સાર્થક છે. મહાવીર ના સિદ્ધાંતમાં બતાવેલા સ્યાદ્વાદને કેટલાકા સંશયવાદ કહે છે એ હુ વથી માનતા, સ્યાદ્વાદ સંશયવાદ નથી કિંતુ તે એક દબ્ટિબિંદુ અમને મેળવી આપે છે. વિશ્વનું કેવી રીતે અવલાેકન કરલું જાઇએ એ અમને શોખવે છે. "

(૧૧) ડૉ. ઍં પરટેલ્ડે તા. ૨૧-૮-૨૧ દક્ષિણ ધ્લીયામાં-ધર્મના તુલનાત્મક શાસ્ત્રમાં-" જૈન ધર્મતું સ્થાન અને મહત્વ " બતાવતાં અંતમાં જણાવ્યું હતું કે-જૈનધર્મ એ ધર્મીના તુલનાત્મક શાસ્ત્રમાં અતિશય આગળ વધેલા ધર્મ છે, એમ કહેવું પડે છે. દ્રવ્યનું જ્ઞાન કરી લેવા સારૂ એમાં યાજેલા સ્યાદ્વાદનું બીલકુલ આધૂનિક પદ્ધતિનું સ્વરૂપજ જીઓ એટલે બસ છે. જૈન ધર્મ એ ધર્મ વિચારવાની નિઃસંશય પરમ શ્રેણી છે. અને એ દૃષ્ટિથી ધર્મનું વર્ગીકરણ કરવા સારૂજ કેવલ નહી પણ વિશેષતઃ ધર્મનાં લક્ષણા ઠરાવવા સારૂ અને તદનુ-સાર સામાન્યતઃ ધર્મની ઉપપત્તિ બેસાડવા સારૂ તેના કાળજી પૂર્વક અભ્યાસ કરવા જરૂરી છે. ા (૧૨) મહાતમા ગાંધી છ કહે છે કે–"સૃષ્ટિમાં પ્રતિક્ષણુ પરિવર્તન થાય છે. છતાં તેનું એવું સ્વરૂપ છે કે–તે સત્ય પણુ છે (વસ્તુગતે) તેણું સત્યા સત્ય કહાે તાે મને અડચણુ નથી. એથી મને અનેકાંતવાદી કે સ્યાદ્ધાદી માનવા માં આવે તાે બાદ નથી. પંડિતાે મનાવવા દ'છે તેમ કદાચ નહીં. તેઓ મને વાદમાં ઉતારે તાે હુ હારી બાઉ.

સાત આંધલાઓએ હાથીનાં સાત વર્ણન આપ્યાં તે બધા પાત પાતાની દબ્ટિએ સાચા હતા. એક બીજાનો દબ્ટિએ જીઠા હતા, ને જ્ઞાનીની દબ્ટિએ સાચા તથા એાટા હતા. આ અનેકાંતવાદ મને બહુ પ્રિય છે. અનેકાંતવાદનું મૂલ અહિંસા અને સત્યનું સુગલ છે."

આ બધા પંડિતાના મતા તદ્દન ડુંકમાં વિચારી જોઇએ---

શંકર સ્વામીના સમયના માટા માટા પ્રંથકારા હાેવા છતાં, :જૈનોના સ્યાદ્વાદના વિષયમાં પીલકુલ ન સમજી શકયા હાેય એમ પણ કેમ કહી શકાય ? દિગુવિજયના લેખકે-જૈનોના-દેહ જેટલા જીવના લક્ષણમાં જે જે કુત્તકો કરી છે તેમાં જૈનોની માન્યતાના એક અંશ પણ નથી, તેમજ સપ્તભંગીના વિષયમાં એક પદાર્થમાં એકી વખતે પરસ્પર વિરૂદ્ધ ધર્મોની સ્થિતિ સંભવતિ નથી કરીને જે લખ્શું છે તે પણ છણુકાટ કરીને, જાણી ખૂજીને જ લખ્યું હાય ? છણુકાટ કરવાનું કારણુ-વેદના પક્ષના દુરાગ્રહજ હાેય, એવું મારૂં અનુમાન ચાેગ્યજ માલમ પડશે.

જીવા કે-વેદામાં જે વિષય હતા તે આંધુનિક ચાલતા ધર્મના વિષયથા કાેઇ જીદાજ પ્રકારના હતા. જૈનોના સર્વજ્ઞાના અને બાહોના પ્રાદ્ધ વિના વખતે તેની બીલકુલ મંદતા જનાતાં, તેની (વેદાની) સ્થિતિ મજબુત કરવા પ્રથમ પ્રાદ્માણુ શ્રંથાની સરૂઆત કરવામાં આવી, અને તે વિયના માટા માટા શ્રંથા બનાવી દીધા. પરંતુ જૈન બાહેની વિશેષ ચલવલમાં તે નિર્માલ્ય જેવા ભાસવા લાગતાં, જૈન બાહેના સંઘર્ષ જુથી ઉત્પન્ન થતા વિચારોને-ઉપનિષદ નામના શ્રંથામાં ગાઠવતા ગયા, અને વેદાના તરફ કેટલીક ના પસંદગી પણ બતાવતા ગયા. તેથી વેદાના વિષયથી અને પ્રાદ્મણું ગ્રંથાના વિષયથી કાંઇક ઉચા દરજાના તે શ્રંથા લોકોમાં મનાતા થયા. પરંતું અંતીદ્રિય જ્ઞાનવિનાના તે ઉપનિષદ્ધારા પરસ્પરના વિરાધને ટાલી શકયા ન હતા. કારણ તે ચાચિત મંડનરૂપથી ઉમા કરવામાં આવેલા હતા.

રામાયણ–ભારતાક્રિક પણ તે સમયના સર્વજ્ઞાની ચલવલની પછીથોજ લખાયલા નજરે પડે છે.

### પ્રકરણ ૩૩ મું. શંકરદિગ્વિજયમાંની બે ચાર વાતોના વિચાર. ૨૦૫

ગીતા-જૈન ખૌદ્ધના વિશેષ સમાગમ પછીની નજરે પડે છે. ત્યારબાદ જૈન નેતાઓમાં ફાટકુટ અને તેમના હાશ થવાં સાવમા આઠમા સૈકામાં શંકર સ્વામીએ કેટલાક બ્રાહ્મણુ પંડિતાને અને રાજાઓને ઉસ્કેરીને વૈદિક ધર્મના ઉદ્ધારના બહાને જૈન અને બૌદ્ધાના ઉપર હુમલા કરી તેમના ઉપર અત્યાચાર કર્યા, એટલું જ નહીં પણ તેમનાં કેટલાંક મંદિરાના નાશ અને લુટ કરી, તેમના પુસ્તકોને પણ કબજે કર્યાં. તે પુસ્તકાના આધારે વેદના અગ્નિ, વાસુ અને સૂર્ય આ ત્રણ દેવના ઠેકાણે નવીન રૂપના બ્રદ્ધા, વિષ્ણુ અને મહાદેવ આ ત્રણ દેવને કલ્યા હાય ?

તર્ક----બ્રદ્ધાદિ દેવેા ચારા વેદાેના મૂલ સુધીમાં રહેલા મળે છે ?

ું કમાં સમાધાન એટલું જ કે−બ્રદ્ધાદિક દેવેાની નવીન શ્રુતિએા બનાવી વેદ મૂલક ઠરાવવા પાછળથી ગાેઠવવામાં આવી હેાય તેના વિચાર મારા આગળના લેખથી આપ સજ્જના પણુ વિચારી શકશાે.

(૧) શંકર સ્વામીના પછીથીજ પ્રાયે વિશેષ પુરાણે લખાયાં, અને પ્રદ્માદિક મેાટા દેવેા તરીકે પંકાતા થયા, જીવેા-તત્વત્રચી. પૃ. ૪૫૫ થી દુર્ગાશંકર શાસ્ત્રીના લેખ- 'શંકરાચાર્ય', બાણુ, આપસ્તંબ વગેરેના ઉલ્લેખો જેતાં વાયું વગેરે કેટલાંક પુરાણે જીના કાલમાં હતાં, પણુ સાતમાથી નવમા શતક સુધી અનેક નવાં પુરાણે રચાયાં અને નવમા શતકમાં અઢારની સંખ્યા પ્રસિદ્ધ થઇ હાય. તેજ પ્રમાણે જૈના ના ' સ્યાદ્રાદ ' પણુ વૈદિકામાં ઉધાછત્તો ધૂસાડવામાં આવ્યા અને તેનું ભ્રષ્ટ રૂપાંતર જાગ્વેદ ના પ્રલય નામના સૂક્ત સુધી લખી વેદ મૂલક અતાવવાના પ્રયત્ન થયા.

(૨) આનંદશંકરલાઇ ના પુરાણુ સંબંધી લેખ જીવા તત્ત્વત્રથી. પૃ. ૪૪૬ થી-" પુરાણુ નામના ગ્રંથા હતા પણુ અત્યારે જે રૂપમાં દેખાય છે તે તા બેશક નવું છે.

આર્યોના તહેવારાના લેખકે–જણાવ્યું છે કે–છઠ્ઠા સૈકામાં એટલે પુરાણે અસ્તિત્વમાં આવવા લાગ્યાં, ત્યાર પછી દેવતાઓની મૂર્ત્તિઓ બનાવવાના રીવાજ પડયા.

મહિુલાલ નશુભાઇ દ્વિવેદીના લેખથી જીવેા∽" યજ્ઞ પુરૂષ નવેાજ દેવ કલ્પાયેા, અને પ્રજાપતિ અધા ના માેખરે આવીને પ્રહ્યા તરીકે પૂજા તેા થયેા. "

આ પ્રદ્વાદિક નવીન દેવેા જૂનામાં જીના ઝગ્વેદથી દાખલ થઇ ચારા વેદાથી પ્રસિદ્ધમાં સુકવામાં આવ્યા. હવે હું સ્યાદ્વાદના મુખ્ય વિષયપર આવું છું.

આ જૈનોના સ્યાદાદના વિષયમાં પાતાના ઉદ્ગારા જાહેરમાં મુકનારા અનેક ભાષાએાના અભ્યાસીએા, માટામાં માટા પંડિતા હાય, તેમ મને લાગે છે. અને સંગ્રહનાે કરનાર હું-પુરં વ્યાકરણ જાણતાે નથી, ન્યાય અલંકારમાં કાંઇ વિશેષ સમજતા નથી. અંગ્રેજ વિગેરે ભાષના તા બોલકુલ અભ્યાસજ નથી, માત્ર જન્મ દેશની ભાષા અને જૈન સર્વજ્ઞાના તત્વોના પણ નહી જેવા અભ્યાસ કરી યતકિંચિત સ્વાદના ચાગથી આ બધા પંડિતાના સ્વરામાં મારા સ્વર લેળવું છું કે જેથી લાેકાનું પણ તે તરક ધ્યાન ખેંચાય, અને સર્વદ્રાના વચનના આદર કરી તેઓના વચનનાે રસ લેવા પ્રેરાય, અને સર્વદ્રાના વચનમાં રહેલી વિશેષતા સમજી પોતાના કલ્યાણના માર્ગ મેલવે કે જેથી મારા પરિશ્રમની પણ સફલતા થાય.

(૧) દિગવિજયના ટીપ્પનકારે-સપ્તલંગી ન્યાયના સંબંધે જણાવ્યું હતું કે-" પદાર્થોમાં ગમે તેવા વિરૂદ્ધ ધર્મીના સમાવેશ થાય છે. "

હું પણ એમજ સમજા છું અને કહું પણ છું કે-જેમ કેશરીસિંહના આગળ મદાન્મત્ત હાથી જેવા પણ ટકી શકેજ નહી, તેમ સ્યાદ્રાદ ન્યાયના આંગળ એકપણ એકાંતવાદી ટકી શકેજ નહી. છતાં દિગુવિજયના મૂલકારને વિપરીત શાથી ભાષ્યું ? તેની ગતિતાે તેજ જાણે.

(૨) રામમિશ્ર શાસ્ત્રીજીએ કહ્યું હતુ કે-'' વસ્તુ સદ્રરૂપની થઇ અસદ્રરૂપની પણ છે, એટલે અનેકાંતતાજ માનવી સિદ્ધ થઇ. "

આ વિષયમાં વિચારવાનું કે–નીલકંઠના વાદમાં શંકરસ્વામીએ ખલાવેલા જહુદઢજહુદ લક્ષણાના ન્યાય બે ગારીના વળાંના જેવા શુધ્ધા હતા છતાં એક તરક એંચાતાણ કરતાં ગાેલીની સાથે છાસ અને માખણના ગમાવવા જેવેા ન્યાય કરી કરો! વિશેષ તત્વ મેળવવાને તેઓ ભાગ્ય શાલી બન્યા હશે ?

( ૩ ) વિદ્યા ભૂષણે જણાવ્યુ હતું કે–શંકરાચાર્યે સ્યાદ્વાદ ઉપર અન્યાય કરેલેા છે. "

તે વાત મને તેમની સર્વા શથી સાચી કહેલી લાગે છે. જેમ કાઇ રાજા દિગવિજય કરવાની લાલસાથી નીકલેલેા ન્યાયી કે અન્યાયી ખધાંએ માણસાને ચીલડાંની પેઠે ચીરી નાખે તેમ શંકર સ્વામીએ કરેલું જણાય છે તેા પછી તેમના હાથથી ન્યાય કચાંથી થવાના હતા ?

પ્રકરણ ૩૩ મું. શંકર દિગ્વિજયમાંની બે ચાર વાતોના વિચાર ૨૦૭

(૪) કાકા કાલેળ કરે જણાવ્યું હતું કે--

" સ્યાદ્રાદનું તત્ત્વ હિંદુસ્તાનના આખા ઇતિહાસમાં સમાયલું છે. વાસ્તવિક સંપૂર્ણ સત્ય જે જાણતાે હશે તે પરમાત્માને હજી આપણે આેલખી શકયા નથી. "

આમાં મારા સ્વર એ છે કે–હિંદુસ્તાનના આખા ઇતિહાસમાં એટલે– વેદ, વેદાંતાદિક છ એ શાસ્ત્રોમાં એ સ્યાદ્ધાદતું તત્ત્વ સમાચલું છે.

અષ મારા સ્વરમાં પરમહંસ જીવાનંદ સરસ્વલીનેા-જૈનેલરના પૃ. ૭૮ થી ૮૦ માં આપેલેા પત્ર સ્વર પુરે છે. જીવા પૃ. ૮૦ માં-" પ્રાચીન ધર્મ, અગર કેાઇ સત્ય ધર્મ રહા હાેલા જૈન ધર્મથા. જીસકી પ્રભા નાશ કરને કાે વૈદિક ધર્મ વાે ષડ્શાસ, વાે ગ્રંથકાર ખડે ભયેશે."

સંપૂર્ણુ સત્યના જાણવાવાળા સ્યાદાદ તત્ત્વના પ્રકાશક તીર્થંકરાજ છે, પણ બીજા કેાઇ ઝાષિઓ નથી. જ્યાં સુધી તેમના તત્ત્વેા જાણવાના અવકાશ મેળ-વતા નથી ત્યાં સુધી તે પરમાત્માને આપણેજાણી શક્વાના જ નથી એજ ફલિનાર્થ બતાવ્યા છે. "

( ૫ ) લક્ષ્મણ રઘુનાથ ભીડે કહે છે કે-" જગન્મિચ્યા કે અનિર્વાચ્ચ એવી માન્યતા જેનોની નથી, હમેશાં બદલાતું રહેતુ માને છે."

આમાં વિચારવાનું કે-પ્રત્યક્ષમાં પરિવર્તન થઇ રહેલા આ સંસાર ચક્રને સર્વથા મિથ્યા કહેતાં જીવના ઇન્કાર કરવાળા નાસ્તિકાના જેવુંજ થાય, જીવ-જ નથી તાે પછી તેના ઇન્કાર કરવાવાળાે જ કાેણે માનવાે ?

આ પ્રત્યક્ષમાં પરિવર્તન થઇ રહેલા સંસાર ચક્રનેજ, સર્વથા મિથ્યા માનીએતાે પછી સુક્તિ થએલી જ કાેની માનવી ? ખૂબ વિશાલ દ્રષ્ટિથી વિચાર-વાની ભલામણુ કરૂ છું.

( ૭ ) પંડિત ગંગનાથ કહે છે કે—'' જૈન સિદ્ધાંતમાં બહુત કુછ હૈ વેકાંત કે આચાર્ચીને સમજ્યા નહિ. "

આમાં મારા વિચારા—પંડિતજીએ સદ્લુહિથી કહ્યું છે તે৷ સત્યજ પણુ વેદાંતના આચાર્થોને સમજ્યું નહી તે જરા વિચારવાનું છે.

૧ દિગ્ વિજયના પહેલા સગ°માં−પ્રદ્રાદિકાેએ શંકર દેવને જગ્રાવ્યુ' હતું કે–વિષ્ણુએ બૌદ્ધ શાસ્ત્રો રચી વેદાદિકને હાનિ પહાચાવી. ૨ પુરાણુકારાએ–અનાદિના વિષ્ણુનું માશુ કપાવી ઘાેડાનું માશુલગાડી હયશ્રીલ વિષ્ણુ થયા ખતાવ્યા.

૩ વળી દૈત્ય દાનવાના માર ખાઇ વિષ્ણુ ભાગતા કર્યા.

૪ વિષ્ણુના કાનના મેલથી પેદા થઇ∸મધુ~કૈટભ બે દૈત્યેા પ્રદ્ધાને મારવા દાેડવા.

ય તે બ્રહ્મા વેદેામાં જગત્ના કર્તા થઇ, અધી સૃષ્ટિને વીંટલાઇને બેઠા.

ઇત્યાદી સૈંકડા હજારા વાતા શંકર સ્વામીના અદ્વૈત સિદ્ધાંતના સમય પછી પ્રાયે પુરાણેાથીં તે વેદાે સુધીમાં લખાઇ. જે શંકરસ્વામીએ જહદ્ અ જહદ્ લક્ષણાના વિચારા બતાવી બધી દુનીયાને બ્રમ ચક્રમાં નાખી. તેમણે ભૂલ કરી એમ આપણાથી કેવી રીતે કહી શકાશે ? પંડિતે ને વિચારવાની ભલામણ કરૂ છુ અને ભૂલચુકની માફી ચાહુ છું.

( ૮ ) મહાવીર પ્રસાદ દ્વિવેદીજીએ લખ્યું છે કે---

" પ્રાચીન હિંદુ ધર્માવલાંબી અડે અડે શાસ્ત્રી ભી અખભી તક નહી જાનતે હૈ કે જૈનિએા કા " સ્યાદ્વાદ " કિસ ચિડિયાંકા નામ હૈ. ચદિ યે વિદેશી વિદ્વાના જૈનાંકા લેખકાંકી મહત્તા પ્રગટ ન કરતે તા હમ લાગ આજભી પૂર્વવત ગત્તાન કે અંધકાર મેં હી ડુબે રહેતે.

આમાં મારા વિચારા-પંડિત મહાવીર પ્રસાદજી એ બે ધડક પણે સત્ય કહ્યું છે કે-વેદ સમયના ઝબિઓ તે સ્યાદ્વાદનું નામ પણ નહીં જ જાણતા હતા. શંકર સ્વામીના સમયના એકાંતપક્ષના પંડિતેઃ-સામી બાજીના એકાંતપક્ષના પંડિતાને તેાડી પાડવા સ્યાદ્વાદને આશ્રય લઇ તેઓને તેાડી પાડતા, પછી અજ્ઞાન વર્ગ ને ઉધાપાટા બંધાવવા આડેા અવલા ન્યાય બતાવી, સ્યાદ્વાદનું ખંડન કરવા પ્રયત્ન કરતા. અર્થાત ખાઇ પીઇને ભાંડુ ઉધું વાળી લોકો ને અંધારામાં રાખવાના પ્રયત્ન કરતા. એવી મારી સમજ થઇ છે તે મારા આગળ પર બતાવેલા સ્ય દાદ ના લેખથી આપ સજ્જના પણ મને સમ્મતિ આપશા. હું પણ જે આટલા દરજા સુધી વિચારા ને મેળવવાને પહેાંચ્યાે છ તે આપ મહાન પંડિતાની સ્હાચ્ય તાથીજ ?

( ૯ ) શતીશચંદ્ર વિદ્યા ભૂષણે જણાવ્યુ હતુ કે---

" સ્યાદ્વાદના સિદ્ધાંત પ્રાચીન તીર્થંકરાએ પ્રવર્તાવેળા, તે છેલ્લા તીર્થંકર શ્રી મહાવીરે ઉપદેશ્યા હતા. પ્રાદ્ધાણુ તત્ત્વ વેત્તાઓએ તેમાં દાેષાનું પ્રકરણ ૩૩ મું. શંકરદિગ્વિજયમાંની બે ચાર વાતોના વિચાર. ૨૦૯

આરોપણ કર્યું છે. છતાં તેની વ્યાપકતામાં અને સમગ્ર વસ્તુઓની અવસ્થાએ ને સ્પર્શવાની શક્તિમાં વિશિષ્ટતાને વ્યક્ત કરૂં છે. "

આમાં શેડું વિચારી નેઇએ----

વર્તમાન કાલના દેશી પરદેશી સદ્ષ્યુદ્ધિના સેંકડાે પંડિતા સ્યાદ્ધાદમાં પુરેપુરા પ્રકાશ જેતા આવ્યા થાડા વખત પહેલાના બ્રાહ્મણુ તત્ત્વ વેત્તાઓ દોષો જેતા આવ્યા આ દર્ષિ દોષ તેમના કેવા પ્રકારના કૈ

(૧૦) આનંદરાંકર ભાઇએ-૧ હ્યુઝ્યું છે કે---

શંકરાચાર્યે સ્યાદ્વાદ ઉપર જે અહેપ કર્યો છે તે મૂલ સ્હસ્યની સાથે સંબંધ રાખતા નથી.

મહાવીરના રચાદ્રાદને કેટલાક સંશય વાદ કહે છે એ હું નથી માનતેા. સ્યાદ્રાદ સંશય વાદ નથી. વિશ્વનું કેવી રાતે અવલાેકન કરવું જોઇએ એ અમને શિખવે છે.

આમાં શ્રેહું વિચારવાતું કે---કત્રિમ સર્વજ્ઞ શંકરસ્વામીએ-બધી દુનિ-ચાને હકાવી નાખી. પછી માટા બર્વમાં આવી સર્વજ્ઞ એવા મહાવીરના સ્યાદ્રાદને પણુ તેષ્ડી પાડવા માટા અત્યાચાર કર્યો, પણુ બધી દુનિયામાં વ્યાપી રહેલા સ્યાદ્રાદના સિદ્ધાંત, વધારે ને વધારેજ પ્રકાશ આપવા લાગ્યા. કહેવત છે કે--આખરે સત્ય ઉપર તરી આવ્યા વગર કદી પણુ રહેતું નથી.

( ૧૧) ડૉ. પસ્ટોલ્ડ-" જૈન ધર્મ એ ધર્માના લુલ્નાત્મક શાસ્ત્રમાં અતિશય આગળ વધેલા ધર્મ છે. દ્રવ્યનું જ્ઞાન કરી લેવા સારૂં યાેજેલા સ્યાદ્વાદ નું સ્વરૂપજ જીવા એટલે બન્ન છે.

જેન ધર્મ એ ધર્મ વિચારની નિઃસંશય પરમ ક્રેણી છે,

જે પ્રજાને અમા અનાર્યના લેખામાં ગણવા તેજ પ્રજા પાતાની સદ્-ભુદ્ધિથી આર્યોના તત્ત્વની ખરી શાેધ કરી અસદ્દ વિચાર્સ્થી કરેલી આર્યોની ભૂલ્યાે બતાવવા આગળ આવી તાે પછી અમારાે દરજો કરેા ?

( ૧૨ ) મહાત્મા ગાંધીજીએ કહ્યું હતું કે---

સુષ્ટિમાં પ્રતિક્ષણ પરિવર્તાન થાય છે છતાં તેનું એક એવું સ્વરૂપ છે કે તે સત્ય પણ છે. ^~

27

For Personal & Private Use Only

२१०

એથી મને અનેકાંતવાદી કે સ્યાદાદી માનવામાં આવે તે બાધ નથી.

પંડિતેા મને વાદમાં ઉતારે તેા હું હારી જાઉ.

આ અનેકાંતવાદ મને પ્રિય છે. એનું મૂલ અહિંસા અને સત્યનું સુગલ છે.

આમાં પણ કેટલાક મારા સ્વરેહ પુરૂ છું---

આ સૃષ્ટિનું પરિવર્તન ઘતું પ્રત્યક્ષ દેખાતાં છતાં સર્વથા નાશ થએલે કાેણુે જોયેા ? તેથો તેનું પરિવર્તન થતાં પણુ સત્ય સ્વરૂપનીજ છે. તેવા સ્વરૂપના વિચારા બતાવનારને અનેકાંતવાદી કહેા કે સ્યાદ્વાદી કહેા આમાં અસત્યજ શું છે ?

" ગાંધીજી કહે છે કે - પંડિતાે મને વાદમાં ઉતારે તેા હું હારી જાઉં. "

દુરાગ્રહવાળાથી સાક્ષાત્ સર્વજ્ઞ પણ દ્વરજ રહે, તેા પછી ગાંધીજી દ્વર રહે તેજ ચાેગ્ય છે.

અનેકાંતવાદમાં અહિંસા મને સત્ય સમાયલુ છે ખરૂં પશુ તેનું મહત્વ સમતામાં રહેલુ છે તે વિના ન તાે આલાેકનું કે પરલાેકનું કાર્ય સાધી શકાય તેમ છે તેના સંબંધ–યાગ શાસ્ત્રમાં આર ભાવનાના પ્રસંગે હેમચંદ્ર સૂરિજીતા તત્ત્વ જરામાંથી પ્રગટેલા પુઆરા––

# विगाह्य सर्वशास्त्रार्थ-मिद मूचेस्तरांब्रुवे। इहाऽमूत्र स्वपरयो-नांऽन्यत्साम्यात्सुस्नाकरं ॥ १ ॥

આ શ્લાેકના ડુંકમાં ભાવાર્થ —દુનીયામાં તમામ શાસ્ત્રોનું મંથન કરીને હું શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય માટા પાેકારની સાથે કહું છું કે–આલાેકનું સુખ અથવા પરલાેકનું સુખ પાેતાને કે બોજાને મેળવવાની ઇચ્છાવાળાએ સમતાનું સેવન કરવું, તેનું સેવન કર્યા સિવાય બીજું કાેઇ પણ સુખ મેળવવાનું મરણ જનાતું નથી.

જૈન સર્વજ્ઞોએ બતાવેલા આ સમતાના પ્રયોગથી આજસુધીમાં અબ-જેના અબજો મહા પુરુષો પોતાના પરલાેકનું કાર્ય સાધી માેક્ષમાં ચાલ્યા ગયા છે. તાે પછી આ સમતાના પ્રયાગથી આલાેકના સુખને અહિંસાના આચરણુથી મેળવી કેમ ના શકે ? મારા દુક અનુસવથી હું વિચારી જોઉ છું તાે એજ માલમ પડે છે કે જરૂરજ મેળવી શકે.

### પ્રકરણ ૩૩ સુ. શંકરદિગૃવિજયમાંની બે ચાર વાના વિચાર. ૨૧૧

મહાત્મા ગાંધીજીએ-આ ચાલુ જમાનામાં આર્થિક પીડાથી સુક્ત થવા અહિંસાત્મક રહેવાના જે પ્રયોગ બતાવ્યા છે તેજ પ્રયાગ આ દુનીનાની આર્થિક પીડા દ્વર કરવાને સમર્થ નીવડશે. જો આ સમતાના માર્ગ ને છાડીને બીજા કાેઇ આડા અવળે માર્ગે ચઢી ગયા હાત તા આજ સુધીમાં અનેક કુટુંબાની પાયમાલી થતી જેવાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થતા. પરંતુ અહિંસાત્મક રૂપના ઉત્તમ પ્રયાગથી તેવા દુઃખદ પ્રસંગ પ્રાપ્ત નથી થયા, એજ આપણા સુદિન સમજવાના છે.

પરંતુ જેઓ દુરાલ્રહને દ્વર રાખી સમતા પૂર્વંક સદ્દ ખુદ્ધિને ઉપયોગા કરે છે તેઓ પોતાની ધારણા પ્રમાણે પોતે ધારેલા ઠેકાણે પહાેચે છે અને દુનિ-આને પણુ દોરી શકે છે. અગર જો તેમાં વિષમતા હાય તા, પાતે અધ વચમાં લટકી બીજાઓને પણુ અધ વચમાં જ લટકતા રાખે છે, પણુ ધારેલા ઠેકાણે ઠેઠ સુધી પાતે પહાેચી શકતા નથી અને બીજાઓને પણુ પહાેચાડી શકતા નથી. માટે પ્રથમ નિર્મલ ખુદ્ધિથી સદ્દ અસદ્ વસ્તુના સ્વરૂપના વિચાર કરવાની ખાસ જરૂર છે. એક જગા પર કહ્યું છે કે-

> एकं हन्या जवा हन्या-दिषुमुक्तो धनुष्मता। बुद्धिर्बुद्धिमता मुक्ता राष्ट्रं हन्या रसराजकं ॥ १ ॥ वयोऽनुरूपा प्रायेण प्राणिनां हृदि बुद्धयः। रसाऌस्य कषायाऽऽम्ल-मधुराः क्रमशो रसाः ॥२॥

ભાવાર્થ –પાતાના ધનુષથી બાણને છેાડનારા ધનુષવાળાે એકાદને હણે, જો કદાચ ધારેલા નીશાણમાં ફેર પડી જાય તાે તે બાણ ખાલી પણ જાય, પરંતુ સદ્દ છુદ્ધિવ ળાએ પાતાની સદ્દ છુદ્ધિના પ્રયાગ વાપરેલા હાય તાે, તે સદ્દ્છુદ્ધિ-વાળા રાષ્ટ્રની સાથે બધા રાજ્યોને પણ ધુજાવી નાખે છે.

આવા પ્રકારના દાખલાએ। પૂર્વ કાલમાં ઘણાએ બનેલા છે, અને આપણે પૂર્વકાળના અનેક લેખેાથી જાણી પણ શાકીએ છીએ.

પરંતુ આ વર્ત્તમાન સમયમાં તેા મહાત્મા ગાંધીજીએ શ્રી હેમચંદ્ર સૂરિજીના કથન મુજબ આર્થિક પીડાથી મુક્ત થવા આ દુનિયાને સમતા પૂર્વંક અહિંસાત્મક રૂપ રહેવાના પ્રયોગ જે શિખવ્યા છે તેમાં પાતાની આર્થિક સિદ્ધિનાં કિરણેા કુટતાં જોઇ આખી દુનીયા તેમાં આશ્ચર્ય નિમગ્ન થઇ પડી છે. તેનું કારણ તપાસી જેતાં એમ માલમ પડે છે કે-વેદાદિક અનેક પ્રચલિત ધર્મી-માં દાખલ થઇ ગએલી હિંસક રૂઢીના પ્રચારથી ભૂલાવામાં પડેલી આ દુનીયાને તત્ત્વત્રયી~મીમાંસા.

.ખંડ ૨

સમતા પૂર્વક અહિંસાત્મક રૂપના આ પ્રયોગ નવીન રૂપના થઇ પડયાે હાેય, પરંતુ સદ્દબુદ્ધિથી સર્વજ્ઞ તીર્થ કરાના તત્વના અભ્યાસી મહાપુરૂષોના તાે ખરા મુદ્દાજ એ છે કે-પૂર્વકાળમાં જે મહાપુરૂષોએ પોતાના આત્માની કર્મીથી શુકિત કરી લીધી છે તેમને સમતા પૂર્વક અહિંસાત્મકના પ્રયોગથી જ કરી લીધી છે, અને પાતાના અનુયાયી વર્ગને પણુ પાતાના આત્માની સિદ્ધિના પ્રયોગ પણ એજ અતાવતા ગયા છે.

ઝુદ્ધિમાન ઝુદ્ધિ પ્રચુકતા હાેય તેા પણ વચાત્પત્તિના પ્રમાણ્યથો રસાત્પ-ત્તિમાં ફરક પડતા જાય. ઉદાહરણમાં આ આમ્રફલ છે, તેની પહેલી અવસ્થામાં કષાય રસ, મધ્યમાં આગ્લ રસ, પછી આગળ જતાં મધુર રસની ઉત્પત્તિ થતી જેવામાં આવે, એજ પ્રમાણે માણસામાં પણ રસની ઉત્પત્તિ થતી જાય. છતાં પણ જાતિ કુલના લેદ વિચારવાના હાેય છે. જો ખુદ્ધિ પ્રયુકતા ઉત્તમ કુલ જાતિના હાય તા, તેમાં સુખેથી ભળી શકાય, અગર જો તેમાં ફેર ફાર હાેય તા આખરમાં શાેષવાના પ્રસંગ આવે છે એ ધ્યાનમાં રાખવાનું છે. તે માટે કહ્ય છે કે—-

> जलप्रमाणं कमलस्य नालं, कुलप्रमाणं पुरुषस्य शीलं । कुले हि जातो न करोति पापं, कुलांकुरोनैव निवारितो नरः ॥

ભાવાર્થ—-કમલની નાલ જલ પ્રમાણે નાની મેંાટી હોય છે તે પ્રમાણે કુલના પ્રમાણે માણુસના શીલનું પ્રમાણુ હોય અને તે પાેલાના કુલના અંકુશથો નિવારણુ થએલે તેવા પાપનું આચરણુ કરી શકતાજ નથો. १ प्रभु प्रसाद, २ स्तारुष्य, ३ विभवो, उ रूप, ५ मन्वय: । ६ द्यार्थ: ७ पांडित्य मित्येतद मद्यं मदकारणं ॥

ભાવાર્થ'--- જો કે મદિરા નથી છતાં નીચેના ૭ કારણ નશા ઉત્પન્ન કરે છે--૧ કે.ઇ માટા પુરૂષની પ્રસન્નતા, ૨ ચેલ્વનપણુ, ૩ ધનની પ્રાપ્તિ, સ્વાસાવિક પણાથી મળેલું ૪ રૂપ, ૫ કુલ, ૬ શૌર્થ અને ૭ પંડિત્યપણું, એ સાતે ઉન્મત્ત પણાનાં કારણ છે. માત્ર કોઇ ઉત્તમ પુરૂષનેજ જોર કરી શકતાં નથી. ા

સંસારમાં એક ફલ ખાસ મેળવવા જેલું છે. પરંતુ તે ઉન્મત્તપણાથો દ્રુર રહેનારાઓજ મેળવા શક છે

> असारसंसारमहीरुहस्य, सुधोपमं स्वादुफलं तदेकं ॥ परस्परं मत्सरवर्जितानां, यद्वधैते प्रीतिरयं नराणां ॥

૨૧૨

પ્રકરણ ૩૩ મું. શંકરદિગવિજયમાંની બે ચાર વાતાના વિચાર. ૨૧૩

ભાવાર્થ --- અસારરૂપ સંસાર વૃક્ષનું ખરૂં કરા શું તે કે

ઇર્ષા—મત્સર વિના આપસ આપસના માહ્યુસામાં જે પ્રીતિ વધ્યા કરે તેજ એક સ્વાદિષ્ટ અમૃતરૂપતું ફલ છે.

ઇર્યો દ્વેષ વિનાના જે સરલ હુદયના માણુસા છે તેજ પ્રશંસાના પાત્ર છે.

सिथ्यादशोऽपि वरं इतमार्दवा थे, सम्यग्दशो नहि वरं इतमत्सरा थे । ते मेचका अपि शुकाः फलशालिमोज्या भब्याः सिता अपि बका नहि मीनभक्षाः॥

ભાવાર્થ–સરલ હૂકયના મિચ્યા દષ્ટિએ৷ હેાય તેા તે શ્રેષ્ટ છે પગ્રુ મત્સર હૂકયના સમ્યક દ ષ્ટેએા તે શ્રેષ્ટ નથી જેમ–કલ અને શાલી (ચાળા) તું ભાજ કરનારા તે શુકો (પાપટા) કાલા છે તેા પણ્યુ તે ભવ્યા (ઉત્તમ) છે. પજ્ઞુ માછલાંના ભક્ષકો અગલાં શ્વેતર્ણુના છતાં શ્રેષ્ટ નથી. તેના માટે એક ગાથામાં જણ્યુવ્યું છે કે—

> जइ जलइ जलउ लोप कुसथ्थपवणाहओ कसायग्गी तं चुज्जं जं जिणवयणवारिसित्तोऽवि पज्जलइ ॥

ભાવાર્થ-કુશાસાના પવનથી પ્રેરાયલેા કષાયાડગ્નિ ( કોધ, માન, માયા અને લાેભરૂપના અગ્નિ ) લાેકમાં જલન થતાે હાેય તા ભલે તે જલન થાય. પરંતું જિનદેવના વચનરૂપી પાણીથી સિંચાયલાે કષાયાગ્તિ પ્રજવલન થાય તે ઘણું આશ્ચર્ય પેઠા કરવાળું છે. ા

ા કારથ એ છે કે−સંસારની બેડીમાં ખાેસી ગાલનારા આ ચાર કષાચાેજ જબરજસ્ત છે. કહ્યું છે કે−--

# कषाया भवकारायां, चत्वारो भवयामिका इव । याव जाव्रति पार्श्वस्था—स्तावन्मुक्तिः कुतो नृणां॥

ભવાર્થ-કષાયા-કોધ માન, માયા અને લાેલ આ ચાર, સંસારની એઉમાં પડેલા પ્રાણિઓના ખાસ રક્ષકો છે. જ્યાં સુધી આ ચારા હુદયમાં જાગૃત થઇ રહ્યા છે ત્યાં સુધી જીવાને સંસારથો છુટવાના વખત જલદી કવાંથી

| <b>२</b> १४ | તત્ત્વત્રથીમીમાંસા. | ્માંડર |
|-------------|---------------------|--------|
| <b>२</b> १४ | તત્ત્વત્રથીમીમાંસા. | ્ખાડર  |

સ્માવવાના છે ? માટે જેટલે દરજે આ ચાર કષાએાનું જોર આછુ થતું જશે તેટલે દરજે તે ઉચી પાવડીએ થઢેલાે ગણાશે એ નિવિવાદ છે.

એક જગેા પર કાેઇ મહાપુરૂષે કહ્યું છે કે---

## नाऽऽशांबरत्वे न सितांबरत्वे, न तर्कवादे न तत्त्ववादे। न पक्षसेवाऽऽश्रयेण मुक्तिः, कषायमुक्तिः किल मुक्तिरेव॥

ભાવાર્થ-જીવેાને મુક્તિ ન શ્વેતાંબરમાં છે ન દિગંબરામાં છે, ન કોઇ તર્કવાદની નિપુણતામાં રહેલી છે. તેમજ ન તેા કોઇ એકાદ પક્ષના આશ્રયમાં ભરાઇર હેવામાં બતાવેલી છે. તેા પછી જીવેાનો મુક્તિ શેમાં રહેલી છે? તેનાખરાે ઉત્તર એજ બતાવેલા છે કે---

સત્ય હૃદયથી કષાચાેની જે મુકિત છે, તેજ જીવેાની ખરી મુકિત છે. અર્થાત જે મહાપુરૂષોએ સત્ય હૃદયથી પાતાના કષાયાેની સર્વથા મુક્તિ કરેલી છે તેજ સર્વે મુકત રૂપના થએલા છે.

વૈદિકેાએ–અનેક પ્રકારથી જીવાની મુકિત થવાનું સહજપણાથી બતાવી દીધું છે. પરંતુ જૈનોના સર્વદ્વાએ તાે કષાયની મુકિત થયા સિવાય બીજા કેાઇ પણ પ્રકારથી જીવાની મુક્તિ થવાનું બતાવ્યું જ નથી.΄

આ બધા અમારા લેખનાે મતલબ એ છે કે---

સર્વત્ર મહાપુરૂષોના વચનાે ના તાત્પર્ય જોતાં એજ સાર નીકલે છે કે જેઓ આ કષાયરૂપ ચંડાલ ચાેકડીના સ્પર્શથી દ્વર રહેવાનું શિખશે, તેઓ આ લાેકમાં સુખે સુખે નિર્ગમન કરશે. અને જેઓ આ ચંડાલ ચાેકડીના સર્વથા નાશ કરશે તેઓજ પાતાના આત્માની મુકિત સર્વથા મેળવશે. તે સિવાય બીજું કાેઇપણ કારણ સુખ મેળવાનું મારા જોવામાં આવેલું નથી તેમ કાેઇ સર્વત્ર મહાપુરૂષે બતાવેલું હાેય તેમ પણુ જણાવું નથી, વળી એક જગાપર કહ્યું છે કે

# तन् ज्ञान मेव न भवति, यस्मिन्तुदिते विभाति रागगणः तमसः कुऽतोस्ति शक्तिः, दिनकरकिरणाप्रतः स्थातुं ॥ १ ॥

ભાવાર્થ-લાકેમાં જ્ઞાની મનાતાે હાેય, છતાં તે માણુસમાં રાગદ્વેષાદિક અંતરંગના શત્રુઓ જેર કરી રહ્યા હાેય તાે, તે જ્ઞાન તે મહાપુરૂષને સત્યરૂપતું પ્રકરણ ૩૩ મું. શંકરદિગ્વિજયમાંની બે ચાર વાતાના વિચાર. ૨૧૫

પરિષ્ટ્રમન થએલું નથી, પણુ તે જ્ઞાન દીવાની તલે અંધારાના જેવુંજ માની શકાય, કારણુ–સત્યજ્ઞાનરૂપ સૂર્યની કિરણે!નેા પ્રકાશ પડતાં અંધકારની તાકાત શી કે ત્યાં ટકી શકે ! અગર જો રાગાદિક અંતરંગ શત્રુઓનું પ્રાબલ્ય દેખાતું હાેય તાે, ત્યાં તે સત્યજ્ઞાનરૂપ સૂર્યની કિરણે!નાે પ્રકાશ પડેલાે છે એમ કયા શુણ વિશેષથી માની લેવા !

પાેતાના મનમાં પાેતે જ્ઞાની બની બેઠેલાએોને આ વાત ખાસ ધ્યાન પર લેવા જેવી છે.

સત્યજ્ઞાનીઓએ ૧ પ્રમાદ, ૨ મધ્યસ્થ, ૩ કારૂલુ, અને ૪ ઔદાસીન્ય આ ચાર મહાન ભાવનાઓને ધારણુ કરી, જેમાં સ્વપરતું હિત સધાતું હાય તેવા માર્ગતું વળણુ અંગીકાર કરવું, તેજ તેમના માટે કલ્યાણુ કારી છે. પરંતુ શંકર સ્વામીની પેઠે દ્વનિયામાં ઉત્પાત કરી મુકવા તે ખરા જ્ઞાની પુરૂષાના માર્ગ ન ગણાય, એવું મારૂં માનલું છે. આગળ તાે જ્ઞાની પુરૂષા સ્વીકારે તે ખરૂં ભૂલચૂકની ક્ષમા ચાહુ છું. ઇત્યલં વિસ્તરેણુ.

ા ઇતિ શંકર દિગુવિજયમાંના કેટલાક ફકરાએોના, દક્ષિણુ વિહારીમુનિ અમરવિજયે કરી બતાવેલા વિચાર ખંડ બીજે પ્રકરણ ૩૩ મું.

# સાધારણુ સામાન્ય વિચારાેનું પ્રકરણુ ૩૪ સું.

ા. કાઇ અત્યંત પ્રાચીન કાલમાં સર્વજ્ઞાના વચનથી છુટા પડી સ્વતંત્ર ખનેલાે એકાદ પંડિત વર્ગ, તે પઠન પાઠનના ધંધાથી પાતાના નિર્વાં ચલાવતા લાેકાેમાં આદર સત્કારને પ્રાપ્ત થયેલા, પાતપાતાના શ્રદ્ધિત દેવતાઓની સ્તુતિઓ કરવામાં અને દશ્ય પદાર્થીના ગુણાને કલ્પના કરવામાં પણ ચતુર હશે. તેમના દેવા જેતાં અગ્નિ, વાયુ અને સૂર્ય એ ત્રણ મુખ્ય તરીકેના માલમ પડે છે. તે સિવાય-સાેમ, યમ, વરૂણાદિક પણ જોવામાં આવે છે. સાેમ તે એક જંગલીની વેલડી તેમનાં હાથમાં આવતાં તેના રસનું પાન માકકતા ઉત્પન્ન કરનાર જોઇ તેણે માટા દેવતા તરીકે કલ્પવામાં આવ્યા. તે પંડિતા આ બધા દેવતાઓની સ્તુતિઓ કરતા અને તેમના ઉદેશથી ધીરે ધીરે માટા આડંબરથી રાજ રજ વાડાઓમાં યજ્ઞ યાગાદિક કરવાના પણ પ્રબંધ કરતા ગયા. અને તે કરેલી સ્તુંતિઓના સંગ્રહ પણ કરતા ગયા. જેમાં માટામાં માટા સંગ્રહ કરવામાં આવ્યા તેણે **મડગ્રવેદ**ના નામથી પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવ્યા.

્ ખંડ ૨

ઋગ્વેદનાજ મંત્રોને ગ્રહણ કરતા ગયા અને તેમા ફેરકાર કરી મુખ્ય-તાથી યજ્ઞ યાગાદિકનાં વિધાનાની ચાજનવાળા વિષયના સંગ્રહને **યજીવે**દના નામથી પ્રસિદ્ધ કરવામાં આંવ્યા,

તેના પછી ઞાયનના મંત્રાના વિષયવાળા જે સંગ્રહ કરતા ગયા તે ત્રિજા સામવેદના નામથી પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવ્યા.

સુખ્યતાએ આ ત્રણે પ્રકારના સંગ્રહને **વેદવ્રયી**ના નામથી પ્રસિદ્ધ કરવામાં આંબ્યા.

ત્યાર બાદ કાેઇ ઘણું લાંબા કાલે-અનાચાંના સંસર્ગમાં આવ્યા પછી કેટલાેક વિભાગ જે મલીનતાના વિષયવાળા સંગ્રહ કરવામાં આવ્યા તેણે ચાથા અથવ વૈદના નામથી પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવ્યા. આ ચાથા વેદના કેટલાક આદર કરે છે અને કેટલાક ધણાની દ્રષ્ટથી પણ જીવે છે. તેથી તે વદિકના પંડિતાની પણ ચર્ચાએ ચઢલાે છે. ચારા વેદામાંના જે પહેલાે **મડગ્વેદ** છે તેનેજ જોડતાં કાેઇ સે કડા વર્ષ થઇ ગયાનું અનુમાન પંડિતાથી જાહેર થએલું છે. એટ-હું જ નહી પણ બીજા મતાના સંસર્ગમાં આવતાં પાતાના વેદ મતને પ્રાચીનમાં પ્રાચીન ઠરવવા તેમના વિષયા લઇ પાતાની અનુકુલતા પ્રમાણે નવીન નવીન પ્રુતિઓ બનાવતા અને પાતાની મરજી પ્રમાણે વેદામાં ગાઠવી દેતા. આવા પ્રકારના વ્યવહાર વૈદિકમતના પંડિતાના ઠેઠ જૈન બોદ્ધની વિશેષ જાગૃતી થતા સુધી જોવામાં આવે છે. તે વ્યવહાર કેવલ ચાથા વેદનીજ સાથે નહી પણ ચારા વેદાની સાથેજ થતા રહેલા જેવામાં આવે છે.

છતાં લાેકાેમાં બાહેર કરતા રહ્યા, અને તેવા પ્રકારનાં પ્રમાણા ચારા વેદા સુધીમાં દાખલ પણ કરતા ગયા જેમકે---

પ્રદ્યા વખતા વખત સખ્ટિની રચના કરતા ગયા, અને તેનીજ સાથે– ચાર ઋષિઓના હુદયમાં પ્રકાશ માન થઇ, ચારા વેઠોનું જ્ઞાન પણ બતાવતા ગયા. આગળ જાતાં વેદો અનાદિના છે, અપીરુષેય છે, એટલુંજ નહી પણ પ્રદ્યાના ચારા સુખથી ચાર વેઠો પણ પ્રગટ થવાનું કહેતા ગયા અને સાથે પોતાના ગ્રંથામાં લખતા પણ ગયા.

ઝ્રગ્વેદાલાેચન--બ્રદ્મવાકીને પક્ષ બતાવતાં પૃ. ૧ લામાં જણાવ્યું છે કે---

0 0---

२१ ह

પ્રકરણ ૩૪ મું. સર્વજ્ઞોના તત્ત્વના વિકાર રૂપજ હાલના વૈદિક ધર્મ. ૨૧૭

" આયં જાતિ અનંત કાલથી વેદને પાતાના પ્રાણુ સમછ રહી છે.

સૃષ્ટિની આદિમાં–સમાધિસ્થ ચાર ઝાષિઓના હુદયમાં પરમાત્માએ ચારે વેદોના પ્રકાશ કર્યા. આ મત અધાથી પ્રાચીન ગણાય છે. આ મતની પુષ્ટિમાં વેદોના અંતઃસ્થ તથા બ્રદ્મણુ, ઉપનિષદ્દ, ધર્મ શાસ્ત્ર આદિના પ્રમાણુ પણ મળે છે. "

( સષ્ટિની તેા સ્માદિજ નથી. છ્રાદ્મણાદિક ગ્રંથના લખનારા ઇ.સ. પૂર્વે ૮૦૦ ની લગલગના છે. અંતીદ્રિય જ્ઞાન બિનાના તે કચા વિશેષ જ્ઞાનથી જોઇને આ બધું લખતા ગયા ? )

तस्मा द्यक्षा त्सर्वहुतः ऋचः सामानि जक्तिरे ॥ छंदांसि जक्तिरेतस्मा द्यजुस्तस्मादऽजायत ॥ (जिंह्यम् मं १०, ९०)- (यजु: ३१, ७)

ભાવાર્થ'---તે યજ્ઞ નામના વિરાટ્ પુરુષથી-ઝડગ્વેઢ, સામવેઢ, છ'કાંસિ-અર્થ વેઢ, ચજીવેઢ ઉપન થયા.

( આ ઉપરની શ્રુતિ-જૈન બૌદ્ધની જાગૃતીના પછીથી કલ્પિત બન્ને વેદેામાં ગાઠવાઈ છે. એમ વિચારી પુરુષોના વિચારમાં આવશે.)

> यस्मिन्हच: साम यजूःषि यहिमम् मतिष्ठिता नामा विवाऽराः । यस्मि श्चित्त :सर्व मोतं प्रजानां सम्मे मनः शिव संकल्प मस्तु ॥ (यज्जुः ३६५)

ભાવાર્થ—કાઇ વિદ્વાન એ ઝચાના અર્થ ઇશ્વરના તરફ ઘટાવે છે. પરંતુ એ મંત્રમાં શિવ સંકલ્પ બવાની પ્રાર્થના કરેલી છે. અર્થ નીચે પ્રમાણે–

જે મનની સ્થિરતા થયા બાદ રથની નાલિમાં આશની પેઠે-ઝાગ, સામ, થન્હુઃ સ્થિર થાય છે અને જે મનમાં પ્રજાની વૃત્તિ સંદેવ લાગી રહી છે તે મારૂ' મન શિવ સંકલ્પવાળું થાય.

(મનની સ્થિરતા થયા બાદ વેદ સ્થિર થાય છે તેા તે પ્રથમ કાૈના મનમાં સ્થિર થયા ?) 28 यस्मादचो अपातक्षन्, यज्ञु स्तस्पादऽपाकशन्। सामानि यस्य लोमान्यऽथर्वागिरसोमुखं ( अथर्ववेद-१०, ४, ७, २० )

ભાવાર્થ — " જે પરમાત્માથી **સ્કર્ગ્વેદ** ઉત્પન્ન થયા તેજ પરમાત્માથો યજીવે દ પણ ઉત્પન્ન થયા. સામવેદ જેમના લાેમ તુલ્ય અને આંગિરસ– અથવ વેદ જેમના સુખ રૂપ છે. "

> दवं वाऽरेऽम्रामइतो भूतस्य निःश्वसित मेतत् यदृग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथवांऽऽगिरसः

( शतपथ--१९, ५, ९, १० )

ભાવાર્થ—" યાજ્ઞવલ્કચે મૈત્રેચીને કહ્યું કે–હે મૈત્રેચિ ? આ મહાન આ આકાશશ્રી પણ મહાન્–પરમેશ્વરથીજ ઝગ્, યજીઃ, સામ, અથર્વ થયા છે. મતુષ્યના–શ્વાસ પ્રશ્વાસની પેઠે એ તેમનું નિઃશ્વસિત છે.

આ ઉપરનાં પ્રમાણેથી સ્પષ્ટ છે કે વેદ ઇંશ્વરીય જ્ઞાન છે. "

આમાં મારા વિચારા—

જૈનોના સર્વજ્ઞ પુરુષા આ સષ્ટિને અનાદિની ખતાવે છે. અને તે અવ-સપિણી ઉત્સાપિણીના કાલક મથી અર્થાત્ ઉતરતા ચઢતા કાલના કમથી ચાલતી આવેલી છે અને ભવિષ્યમાં પણ ચાલ્યાજ કરવાની છે. આ પૃથ્વી આદિ પદાર્થીના સર્વથા નાશ થયા નથા, અને ભવિષ્યમાં પણ કાઇ કાલે નાશ થવાના જ નથી, એ જૈનોના અટલ સિદ્ધાંત છે. તેના કિચિત્ વિસ્તાર " જૈન દષ્ટિએ જગત્" નામના લેખમાં ખતાવ્યાછે તે મનન કરવાની ક્રરીથી ભલામણ કરે છું.

છતાં વૈદિકેામાં કલ્પના કરવામાં આવી છે કે-સ્પિટની આદિમાં-ચાર ઋષિઓના હુદ્રચમાં પરમાત્માએ ચાર વેદોના પ્રકાશ કર્યો. આ કલ્પના ગમે તેટલી પ્રાચીન હાય તા પણ શું ચથાર્થ ઠેરવી શકાય તેમ છે ? કારણુ આ ઉપરના લેખામાં ચારા વેદોને અનાદિના ઠરાવવા પ્રયત્ન થએલાે છે. મૂલમાં વેદા વેદત્રચીના નામથી પ્રસિદ્ધ છે.

ઋથવ વેદ ઘણા માટા લખાએલા હાવાથી ગણત્રીમાં પણ નથી, તાે

પ્રકરણ ૩૪ મું. સર્વંજ્ઞોના તત્ત્વના વિકારરૂપજ હાલના વૈઢિક ધર્મ. ૨૧૯

પછી સષ્ટિની આદિ કેવી ! અને ચાર ઝષિએાના હુદયમાં ઇશ્વરની પ્રેરહ્યા કેવી ! બીજી વાત એ છે કે–પહેલા ઝગ્વેદથીજ યજ્ઞ ચાગાદિકમાં પશુવધનાં વિધાન નેવામાં આવે છે તેમાં ઇશ્વરે પ્રેરહ્યા કરેલી મનાય ખરી !

ઉપરના લેખમાં અતાવેલાં ચાર પ્રમાણ એ છે કે----

(૧) સૃષ્ટિ ઉત્પન્ન કરવાની સાથે પરમાત્માએ કરેલું ચાર ઋષિઓના ફ્રાદ્યમાં ચારા વેદના પ્રકાશનું પ્રમાણુ ૧

( ૨ ) યજ્ઞ નામના વિરાટ્ પુરુષથી આ બધી સુષ્ટિની ઉત્પત્તિ અને તેનાથીજ ચારા વેઢની ઉત્પત્તિ ૨

( ૩ ) પરમાત્માથી–ઝગ્વેદ, ચજીવેદ ઉત્પન્ન થયા અને તેના લાેમતુલ્ય સામવેદ અને મુખરૂપ અથર્વ વેદ છે ૩

( ૪ ) શતપથમાં-પંરમાત્માના જે નિ:શ્વાસ છે તેજ ચારા વેદ છે.

આવી રીતનાં સુષ્ટિની ઉત્પત્તિનાં, અને તેની સાથે ચારા વેઠાની ઉત્પ ત્તિનાં પ્રમાણે ચારા વેઠમાં લખેલાં પ્રાયે મલી આવે છે.

આ ચારે પ્રમાણમાંનું એક પણ પ્રમાણ સાચું ન ઠેરવી શકાય તા.

વૈદિકના ઝાધિઓની લખેલી બધીએ વાતો સાચી છે. એમ આપણાથી કેવી રીતે માન્ય કરી શકાશે ? મારા વિચાર પ્રમાશેુ⊸તત્ત્વના વિષયમાં–સર્વજ્ઞાનાં વચન બધે મળતાં આવે છે. અને વૈદિકામાં તેના તે વિષયોમાં ડગલેને પગળે વિરાધ નજરે પડયા કરે છે, તેનું કારણ જેતાં અત્યંત પૂર્વકાલમાં આ બધા વર્ગ એકજ હશે, પછી તેમાંના કાઇ એકાદ જીદા વર્ગે, આ બધી જીદી બાજી ખેલી હોય ? અને તે વિસ્તારમાં વધતી ચાલેલી હોય ? આ મારૂ અનુમાન સત્ય નિષ્ઠ મહાપુરુષોને વિચારવાને યાેગ્ય થશે.

જૈનોના સર્વજ્ઞ મહાપુરૂષેથી પ્રગટ થએક્ષા શુદ્ધ તત્ત્વાના અભ્યાસ નિઃપક્ષપાત ખુદ્ધિથો જે જે માટા પંડિતાએ જેટલા પ્રમાણમાં કરેલા છે તે તે મહાપુરૂષાના ઉદ્ગારા તેટલાજ નિર્મલપણાથી ખહાર પડેલા અમાં જોઇએ છે. અને તેમના ઉદ્ગારા જેટલા મારા જેવામાં આબ્યા તેટલા " જૈનતર દ્રષ્ટિએ જૈન " નામના પુસ્તકમાં પ્રગટ કરાવ્યા છે અને કેટલાક આ ચાલુ પુસ્તકમાં પણ જેવામાં આવશે, તા પણ બે ચાર જાણીતા પંડિતાના લેખમાંથી સૂચના કરીને બતાવવું તા તે બાધના માટે થશે પરંતુ કંટાલાના માટે નહી થાય.

| · · ·      | <b>••••</b>         |      |
|------------|---------------------|------|
| २२०        | ત₋ત્વત્રયી–મીમાંસા. | ખંડર |
| <b>~~~</b> |                     |      |

જીવાે આનંદરાં કર બાપુભાઇના ધર્મ વર્ણુન નામના લેખમાં–**સ્કર્ગ્વેદને**ા ધર્મ–" આ ૠધિએા પરલાક માનતા, પુનર્જન્મ કદાચ માનતા હાેય એમ જણાવનારાં કાેઇ કોઇ અસ્પષ્ટ વચનાે મળે છે. "

વિચારવાનું કે–જૈન બૌદ્ધાદિની વિશેષ જાગૃતીના પછીથી લખાયલી ઉપનિષદ્દાશી તે ઠેઠ પુરાણે સુધી પુનર્જન્મ સ્પષ્ટરૂપથી લખાયા છે. અને તેજ આસ્તિકાના આસ્તિકરૂપનું ચિન્દ્ર છે, તો પછી ધર્મના પાયા રૂપ અનાદિના પરપાત્માથી પ્રાપ્ત થએલા ઝરગ્વેદમાં પુનર્જન્મ સ્પષ્ટરૂપે કેમ નહી લખાયા ?

વળી ચાથા આયવ વદના વિચાર કરતાં જણાવ્યું છે કે---

'' આ સર્વ આચેના અજ્ઞાન, અને નીચલા વર્ગની ક્રિયાઓ હાય. અથવા આચે અનાચે જેડે સંબંધમાં આવ્યા ત્યાર પછો મૂલ અનાચેના ધર્મ આચેમાં દાખલ થવા લાગ્યાે હાય. "

જો આ અશવ<sup>6</sup>વેદનું જ્ઞાન ઇશ્વરથી મળેલું હાેય તાે અનાર્યોના પાસ લાગવા દેતા ખરા **કે વિશેષ મારા લેખમાંથી વિચાર કરા**.

ત-ત્વજ્ઞાનના ઇતિહાસની પ્રસ્તાવનાના પૃ. ૧૭ માં એજ આનંદરાંકર ભ્રાઇએ લખી જણાવ્યું છે કે—

" ભારતવર્ષની ત્રથુ નદીઓ–ખરી રીતે શ્રી કૃષ્ણ ચંદ્ર, શ્રી ગૌતમ અને શ્રી મહાવીર, એ ત્રથુ મૃલ સ્થાનમાંથી જાગી છે. અને ત્યાં સુધીજ આપણી માનુષી અથવા પૌરૂષેય ઇતિહાસ દબ્ટિ પહેાંચે છે. તે પહેલાંની આપણી દબ્ટિ ઇતિહાસની નથી.

પરંતુ અપીરુષેય '' શબ્દ ઘ્રદ્ય '' ની ઝાંખી છે એ સ્પષ્ટ તત્વદબ્ટિ ઘ્રદ્ય ઋષિઓથી ઉઘડી છે એમ કહેવામાં આપાતતઃ વિરાધ જણાશે પણ વસ્તુ સ્થિતિથી વધાવી લેવા જેવા નિર્ણય છે. "

" <sub>જ</sub>યારે શ્રી કૃષ્ણના કુટિલ રાજ્ય વ્યવહારવાળા જીવનમાં તેમની સત્યજ્ઞાન દુષ્ટિ અનાવૃત્ત રહી હતી ત્યારે શ્રી ગૌતમની અને શ્રી મહાવીરની તત્ત્વદ્રષ્ટિ વૈરાગ્ય અને ત્યાગ ઉપર ભાર સુક્રનારી છે. "

" નિવૃત્તિના સ્વરૂપના રહસ્ય જ્ઞાન સાથે નિવૃત્તિ ઉપર શ્રી કૃષ્ણુને৷ ધર્મોપ દેશ છે, ત્યારે નિવૃત્તિપર થવું એવે! શ્રી ગૌતમ અને મહાવીરના ધર્મોપ દેશ છે. " પ્રકરણ ૩૪ મું. સર્વજ્ઞોના તત્ત્વના વિકારરૂપજ હોલના વૈદિક ધર્મ. ૨૨૧

ઇત્યાદિક ખાસ તેમના લેખમાંથી વિચાર કરવાની ભલામજી કરૂં છું અને આમાં કાંઇક સૂચલું છું---

સૂચત્રવાનું કે–આસ્તિકતાના પાયારૂપ પુનર્જન્મની સ્પષ્ટતા તે ઋત્રવેક્રમાં ન મળે, અને પ્રદ્વાના ચાથા મુખથી ચાથા અથર્વવેદ પ્રગટ થયા, તેમાં અનાર્યોના ધર્મ ધૃસ્યા. આ બધી ગુંચવાડા ભરેલી વાતા શાથી ?

બીજો પ્રસ્તાવનાના લેખ-વસ્તુ સ્થિતિ વધાવી લેવાના નિર્ણ્ય સુધીના વાંચા, શ્રી કૃષ્ણાદિક ત્રણ મહા પુરૂષાના પૂવેના-વેદોના, કે પ્રાહ્મણ ગ્રંથાના, લેખા વધાવી લેવા જેવી સ્થિતિના નથી. એજ તાત્પર્યં નીકલશે વિચારવાની લલામણ કરૂં છુ. મારી ભૂલ થઈ હેાય તેા ક્ષમા ચાહું છું.

આ મારા વિચારની પુષ્ટિ મણિલાલભાઇના લેખથી પણ મ<mark>ળી શકે તે</mark>મ છે આગળના લેખમાં જીવા.

મણિલાલ નલુભાઇ દ્વિવેદીના સિદ્ધાંત સારમાંના પૃ. ૪૨ ા ૪૩ ા ૪૪ ના ત્રણ લેખા અમા મુકયા છે---

ત્રિજા લેખથી વિશેષ વિચારવાનું કે—" બ્રાહ્મણેામાં સમાયલા ધર્મ, વિચાર માટે આપણુને ઉંચું મત પેરે તેવી (કલ્પના) નથી, કેટલીક તેા કેવળ નિર્માલ્ય અને આલિશ ભાવ ચુક્ત હોય તેવીજ છે.

ઘણુા ખરા પ્રાચીન દેવતાએાનાં સ્વરૂપ, ને ઘર્મ, ઉલટ પાલટ થઇ ઝચાં.

**સેામને** ધીમે ધીમે ચંદ્ર સાથે મેલવવાના પ્રયત્ન થતા ચાલ્યા, <mark>યજ્ઞ</mark> પુરૂષ નવાજ દેવ કલ્પાયા.

પ્રજાપતિ સર્વથી માેખરે આવી બધાના નિયતા થઇ યત્રના પ્રવર્ત્તક, ઉપદેશક, અધિષ્ઠતા થયાે એજ પ્રદ્યારૂપે પણુ પૂજાતાે થયાે. "

આ બધું લખીને પૃ ૪૫ માં−કલ્પનાનો કુસમાે વેરીને જણાવ્યું છે કે–'' કાેઇ પ્રકારની ગતિ થતાંજ સચ્ટિ કર્મના આરંભ થવા લાગે છે, આ વાત ઋષિઓને જડેલી જણાય છે. "

> આ મણિલાલભાઇના લેખમાં કાંઇક ખુલાસા કરવા ધારૂ છું----જૈનોની જાગૃતીના પૂર્વે પ્રથમ વેદાની છુતિઓથી યત્ત યાગાદિકનાં

| રરર | તત્ત્વત્રયી-મીમાંસા.     | ખંડ ૨ |
|-----|--------------------------|-------|
| *** | (1 ( 1.1.10 II . 0. / IM | -10-1 |

વિધાના જાસભર ચાલતાં હતાં. જૈન બૌદ્ધની ચલવલ સરૂ થતાં. વેદ ધર્મને ટકાવી રાખવાના હેતુથી બ્રાદ્મણુ ઝંથાની શરૂઆત થતી ચાલી, પઠન પાઠનના ધંધાવાળા અક્ષરજ્ઞાનના તાે પંડિતાજ હતા, પરંતુ અતી દ્રિયજ્ઞાનના અભ વે તે **ધ્રાહ્મણુ ગ્રંથા** ઉસું મત પ્રેરે તેવા ક્યાંથી બને ? તેથી મણિલાલભાઇએ નિર્માલ્ય અને બાલિશ બાવ જેવા લખીને બતાવ્યા.

મૅકડાનલ સાહેબે-સં, સા. પૃ. ૩૮ માં

" વેઠના મંત્રો અને યાગનો વિધિ એ બેઉના પરસ્પરના સંબંધ કેવી રીતના છે અને એક બીજાની અપેક્ષાએ એ બેઉના ગૃઢ અર્થ શા છે, તે સમજાવવું એ છ્યાક્ષણેાના મુખ્ય ઉદ્દેશ છે. એમાં પ્રસંગવશાત જે દંતકથાએા અને ધ્યાન ખેંચે એવા વિચારા આવે છે તે જો બાદ કરીએ તા, એ ગ્રંથા સાહિત્યની રચના તરીકે કંઇપણ રમણીય લાગે એવા છે એમ આપણાથી કહી શકાશે નહીં. એ ગ્રંથામાં વિધિની જે સમજીતી આપવામાં આવી હાય છે તેની પુષ્ટિના માટે બ્યાખ્યા સંબંધી, ભાષા સંબંધી અને ઉત્પત્તિ સંબંધી કેટલાંક વચના પણ સાથે સાથે સાંકળી દેવામાં આબ્યાં હાય છે. અને જગતની મષ્ટિ વિષેના તથા એ સુબ્ટિના રચનાર વિષેના પ્રગટ કરાયલા વિચારાના સમર્થનમાં દંતકથાઓ અને ફિલસુપ્રીની ચર્ચાઓ પણ આપવામાં આવી હાય છે.

વિપ્રેાની સ્વછંદ કલ્પનાએાથી ભરેલાં અને જીદી જીદી વસ્તુઓમાં તુરંગી પણે, રે ' બેવકુષ્ટી ભરેલી રીતે બીજે કેાઇપછુ સ્થળે નજ દીઠામાં આવે એવું એકતાનું આરોપછુ કરનારાં ઉપલકિયાં અને આડંબરવાળાં વિવેચનાના સંગ્રહ એ ગ્રંથામાં થયલા છે. "

# આ બધા પૂર્વેના લેખામાં મારા વિચારા.

જૈનોની જાગૃતીના પૂર્વે–અંતીદ્રિય જ્ઞાનના અભાવવાળા, વૈદિમતના ઋષિએા પઢન પાઠનથી નિર્વાહ કરનારા, પાતાના શ્રહિત દેવતાઓની સ્તુતિઓર્થા હોમ હવન કરી સુખ સગવડતા મેળવવાના પ્રયત્નવાળા હશે.

વેકેામાં પ્રાયે તેના સંબંધેજ વિશેષ જ્ઞાન મલી આવે છે. જૈનોના ૨૨ મા સવ'જ્ઞ તીથ'ંકર થયા પછી, ૨૩ મા તીર્થ'ંકર શ્રી પાર્શ્વનાથ ઘણા લાંબા કાલે ઈ.સ. પૂર્વે ૮-૯ મા સૈકામાં થયા. તેમનાથી પ્રકાસિત તત્વાની પ્રભા પુનઃ પ્રકરણ ૩૪ મું. સર્વજ્ઞેના તત્ત્વના વિકારરૂપજ હાલના વૈદિક ધર્મ.

રર૩

પ્રસરતાં વૈદિકેામાં પ્રાહ્મણાદિ ગ્રંથાની ચલવલ ઉભી થએલી એમ ચાખુ માલમ પડે છે.

ઇ. સ. પૂર્વે ૮૦૦ સાેના પહેલાં–વેદ ધર્મ'ની પુષ્ટિ બતાવનારા, ધ્રદ્માણુા-દ્વિક કાેઇ પણ ગ્રંથા જાહેરમાં આવેલા જનાતા નથી.

સ્ટીટના આરંભમાં-ઇશ્વરથી પ્રાપ્ત થએલા વેઢા માનીએ તા સબ્ટિની ઉત્પત્તિને આજે પચ્ચાસ વર્ષ થયાં, તે એવા સ્વરૂપનાં કે-ચાર અબજ અને બત્રીશ હજાર વર્ષ થાય ત્યારે પ્રદ્વાના એક દીવસ, એ માન્ચતાના વિચાર કરી જેતાં પચ્ચાસ વર્ષના ૧૮૦૦૦ હજાર દિવસ થાય. ચાર અબજ અને બત્રીશ હજારથી એ અઢાર હજારને શુણુતાં જેટલા વર્ષ થાય તેટલા સટિની ઉત્પત્તિને અને વેદને પ્રગટ થએલાં વર્ષ મનાચ. તા શું એટલા બધા વર્ષ સુધી વેદના ઉપર ગ્રંથ લખનાર કાેઇ ન થયા ? તા પછી ઇ. સ. પુર્વે આઠમા સૈકાથી બ્રાહ્મણાદિક ગ્રંથાના લખનાર શા કારણથી થયા ?

ખાસ જાગ્વેદમાંજ–પ્રલયકાલ પછી અનાદિના ઇશ્વરથી આ વર્તમાન કાલમાં પ્રચલિત બધાએ પ્રકારની નવીન રૂપથી સષ્ટિની ઉત્પત્તિનું પ્રમાણુ લખીને અતાવેલું છે. આમાં સત્ય શું છે ? કાેઇ બતાવશે ખરા કે ?

આગળ–પ્રગ્હનાં પચ્ચાસ વર્ષ બીજા થતાં સુષ્ટિના અને વેઢાના પણુ નાશ વિચારી શકાય છે તે ઝગ્વેદના પ્રલયકાલના સુકતથીજ તેનું સ્વરૂપ બતાવું છું.---

ઝગવેદા લાેચન પૃ. ૨૦૨

સુષ્ટિની ઉત્પત્તિના પૂર્વે શું હતું ! પ્રલયાડવસ્થા-

(१) नासदासी न्नो सदासीसदानीं नासीद्रजो नो व्योमापरोयत्। किमा-वरीव कुहकस्य शर्मन्नभः किमासीङ्गहनं गभीरं ॥ १ ॥ न मृत्यु रासीदमृतं न रात्र्या अक्ष आसीत् प्रकेतः । आनीदवातं संघया तदेकं तसाद्धायन्नपर: किंच नास ॥ २ ॥ तम आसीत्तमसागूढ मंग्रेऽप्रकेतं सछिछं सर्वमाहरं । तुच्छेनाभ्वपिहितं यदासीत्तपसस्महिना जायतैकं ॥ ३ ॥ काम स्तद्ग्रे समयवत्त्तिाधि मनसोरेतःप्रथमं यदासीत् । स्तोबम्घमसति निरविन्दन् इदि प्रतीष्या कचयो मनीषा ॥ ४ ॥ तिरभीनो विततो रघिमरेपामणः 228

ખંડ ૨

स्विदासीइद्रुपरि स्विदासीइत् । रेतोधा आसन्महिमा न आसन्त्स्वधा अवस्ता त्प्रयति:परस्तात् ॥ ५ ॥ को अद्धा वेद क इह प्रवोचत्कुत: आजाता कुतरयं विस्टष्टिः । अर्वाग्देवा अस्य विसर्जने नाथा को वेद यत आवभूव ॥६॥ रयं विस्टर्ष्टियदि आवभूव यदि वा दधे यदि वा तः। यो यस्याध्यक्षः परमे व्योमन्त्सो अंगवेद यदिवा न वेद ॥८॥ (ऋग्. मं. १०, १२९, १-७)

ભાવાર્થ--પ્રલય દશામાં સુબ્ટિના મૂલ કારણનો પત્તો નદ્દી મલેલા, અને તે નહી હતી એવું પણ ન હતું.

સદ---અસતથી વિલક્ષણ કાેઇ અનિર્વચનીય દશા જ હતી. ન કાેઇ લોક હતા, ન પૃથ્વી, ન અંતરિક્ષ, અને ન અંતરિક્ષના આગળના દાલાક આદિ.

જ્યારે કાેઇ આઘારજ નહી હતા તાે એનાે આવરક-હાંકવા વાળાજ કયાંથી આવે ! તે સમચે જીવોની પણ અદુષ્ટ અર્થાત સખ દુ:ખાના સાક્ષાતકાર કરાવવા વાલા ધર્માધર્મના વિલીન હાવાના કારણ પ્રલય દશાજ હતી–ઉપાધિના વિલયથી લાકતા જીવ પદ્ય વિલીન જ હતા. અર્થાત ન લાગ્ય હતા ન ભાકતા. કાંઇ પત્તો નંદ્રી મલતાે હતા. ગંભીર ગહન જલરાશિ સસુદ્ર આદિ કાંઇ ન હતું ॥ ૧ ૫

તે સમયે ન મૃત્યુ હતું, ન અમૃત, ન રાત્રિનું ચિન્હ હતું, ન દિનનું, ક્ષૂર્ય ચંદ્રમા જ નહી હતા તો પછી અહાે રાત્ર કયાંથી હોવે ? કેવલ એક નિરુપાધિક × આનીત અર્થાત સર્વના પ્રાણન કર્તા શુંહસત્તવ **પ્રાદ્ય** હતા, જે એકલાે પાતાના આશ્રયમાં જ સ્થિત હતા. બસ તેણું છાડીને બીજી કાઇ હતું જ નહીં !! ૨ ા સબ્ટિ ઉત્પત્તિથી પૂર્વે જે તરફ ભુવા તે તરફ ગૂઢ તમજ તમ હતું, એજ કારછે કાંઇ પણ પત્તો નહી મલ્યો હતો. જેમ જલ શરી જવાથી નીચેની વસ્તુએાનાે યત્તાે નથી મલતાે, જેમ નીર મિશ્રિત જલમાં નીર–ક્ષીરનાે વિવેક કઠિન થઇ જાય છે. એજ પ્રકારે તે તુછ તમથી આવૃત દશામાં કાંઇ પહ સાન નહી ચતું હતું.

આ જે કાર્યદ્રપ જગત ઉત્પન્ન થયું તે, તે સત્ત્વ પ્રદ્યાની પ્રયંક્ષિગ્નની મહિમાંથી જ ઉત્પન્ન થયું.

× आसिदिदं तमोभूत-मधझात मलझणा।

अप्रतर्क्य मनिर्देश्य प्रसुत्तमिव सर्वतः ॥ ( मनुः० १-५ ) मशस्तपाद-अल्य-महा प्रसय भगेन एक यनाथी मलता जेई छे.

પ્રકરણ ૩૪ મું, સર્વજ્ઞાના તત્વના વિકારરૂપજ હાલના વદિક ધર્મ. ૨૨૫

આ સુષ્ટિ ને આ રૂપમાં આવવાના પૂર્વે તે સત્ત્વ બ્રહ્મના મનમાં સિસૃક્ષા આ જગ્લને ઉત્પન્ન કરવાની ઇછા હલી, તે જ આ સુષ્ટિના બીજ ભૂલ થઇ. કેમ

કે-અતીત કલ્પમાં પ્રાણિયાે દ્વારા કર્યા હુવાં કર્મ તે સમયે હતાં, એટલાજ માટે સર્વ ફલ હાતા, સાક્ષી, કર્માડધ્યક્ષ, પરમેશ્વરના મનમાં સિસ્ટલા (રચવાની ઇચ્છા) ચઇ. કવિ અર્થાત્ કાંત દર્શી વિદ્વાન જ આ જગતના ખંધન હેતુ ગતકલ્પગત કર્મસમૂહને પોતાની વિવેક દ્રષ્ટિ થી જાણી લે છે. ૫ ૪ ૫ જે કર્મ સમૂહના કારણે કર્માધ્યક્ષના મનમાં સિસ્ટક્ષા ઉત્પન્ન થઇ. તે સિસ્ટક્ષા એકદમ એવી વ્યાપ્ત ચઇ જેમ કે સૂર્યની રસ્મિયાં-એકદમ સર્વત્ર વ્યાપ્ત થઇ જાય છે. કરી એ પત્તો ન મલ્યે৷ કે સુષ્ટિક્રમ કર્યા તરફથી પ્રારંભ થયેા. નીચેથી, ઉપરથી, મધ્યથી કાંઇ જાણ્યું નહી મયું અર્થાતુ-સિસુક્ષાના સમકાલજ સર્વત્ર સર્ગક્રિયા પ્રારંભ થઇ ગઇ. જીવેામાં કાઇ લાકતા હતા, કાઇ કર્ત્તા હતા, અને તેઓના માટે મહાન વિચદાદિ પંચ મહાભૃતાં ની સુબ્ટિ થઇ. એ પ્રકારે પરમાત્માએ માયા સહિત લાકત લાગ્ય રૂપથી સુબ્ટિ રચી. ૫ ૫ ા કાેન પુરુષ ઠીક ઠીક અતાવી શકે છે અથવા બાણી શકે છે કે-સુબ્ટિ કયા નિમિત્તે અથવા ઉપાદાન કારણથી બની. વિદ્વાન તાે એ વાતને અતાવી શકશે ? વિદ્વાન કેવા પ્રકાર બતાવી શકશે ? તે તા સુષ્ટિ ઉત્પત્તિના અનંતર ઉત્પન્ન થયા, તે પાતાનાથી પૂર્વ કાલમાં વિદ્યમાન દશાના એાધ કેવી રીતે કસવી શકશે ? ા ૬ ા આ સબ્ટિ જે નિમત્તે અથવા ઉપાદાન કારણથી બની અથવા એના ધારણ કરવાવાળા કાઇ છે યા નથી. એ વાત ને કાઇ જાનતા હશે તેા તેજ એક કર્માધ્યક્ષ, સર્ગાધ્યક્ષ પરમાત્મા જાનતા હશે. હ છાં "

આમાં મારા બે બાલ-પુરાશના પંડિતાને બધાએ દેવા સુષ્ટિ ઉપન્ન કરતા નજરે પડયા. તેમને થએલું નવીન પ્રકારનું જ્ઞાન તેતા આપણે વિસ્તારથી તપાસી લીધું.

સેામવેલડીના રસતું પાન કરવાવાળા, વેદનાં પ્રાચીન ઋષિઓને, દીકરીની પાછલ દેાડનાર પ્રજાપતિ∹પ્રદ્યા તે પૃથ્વી, આકાશ, સૂર્ય, ચંદ્ર, સસુદ્ર, મહાસસુદ્ર, અધા જીવા, ઉત્પન્ન કરતા દેખાયા. પરંતુ બીજાને ખબર ન પડી તેવા પ્રકારનું નવીન જ્ઞાન દ્રનીયાને બતાવી દીધું. આ બધાએ મહાપુરૂષેા સૃષ્ટિની ઉત્પત્તિનું જ્ઞાન બતાવનારા ધન્યવાદના પાત્ર ખરા કે નહી ?

### ऋगुवेदालोचन पृ. २०५ थी ८ मां

(२) हिरण्यगर्भ प्रजापतिनु. ऋग्. मं. १० स् १२१, मंत्र १० नु. हिरण्यगर्भः समवर्त्ततात्रे भूतस्यजान पतिरेक आसीत्। खदाधार पृथिवीं द्या मुत्तेमां कस्मै देवाय हविषा विधेम ॥१॥ अत्याहि हश भंत्रतुं छे.

કિંચિત્ ભાવાર્થ માત્ર ખતાવું છું –

સુષ્ટિ ઉત્પત્તિના સમયે એકલા હિરજ્ય બર્સ પ્રજાપતિ હાજર હતા, તેજ સુષ્ટિના સ્વામી હતા, તેને જ ઘો, ભૂમિ અને અંતરિક્ષ ધારણ કરેલાં છે. ॥ ૧ ။ જે આત્માને, બલને આપવાવાળા છે. જે પ્રાણિમાત્રના રાજા છે, દ્વિપાદ, ચતુ-બપદના સ્વામી છે, એ પર્વત, સસુદ્ર, નદીયા જેની છે. દિશા પ્રદિશાએા જેની બાહુ છે. જેને અંતરિક્ષ, પૃથ્વી, સ્વલેકિ, આદિત્ય, અંતરિક્ષસ્થ મહાન જલ-શશિને નિર્માણ કર્યા છે. જેને પાતાના અભિધ્યાનથી ( વિચારથી ) ઘો, પૃથ્વી બનાવ્યાં અને સર્ય જેનાથી પ્રકાશિત થયા. જેને પ્રલયકાલમાં જલરાશિએ સર્વ ને બ્યાપ્ત કરી રાખ્યાં હતાં તે કરીથો નીકલ્યાં અને ઉત્પન્ન થએલા દેવાદિકમાં પ્રાણ સંચાર કર્યા. જેને મહા પ્રલયને દેખ્યા. જેને પૃથ્વીને ઉત્પન્ન કરી અને અંતરિક્ષ અને જલરાશિને બનાવ્યાં, તે અમાને નહી મારે. હે પ્રજાપતે ? તારા વિત્તા કાઇ નથી કે જે સમસ્ત પ્રાણિ વર્ગને ઉત્પન્ન કરી શકે. અમા જે ફલની વાસનાથી યજ્ઞ યાગાદિ કરી રહ્યા છીએ તે ફલ મલે અને વિવિધ ધનના સ્વામી થઇએ. ઇત્યાદિક વિશેષ તે મંથથી નેઇ લેવું.

એજ થંયકારે પૃ. ૨૦૮ માં-ઝ. ૧૦, ૧૯૧ ને। अधमर्षण मंत्र-जतच सत्यंचार्भाद्धार्थयोऽध्य जायत । ततो राज्यजायत ततःसमुद्रो अर्णवः ના મંત્રથી ત્રશુ મંત્ર મુકયા છે તેના તાત્પર્ય-તેજ પરમાત્માના અલિ ધ્યાનથી-ઝાત અને સત્ય, દિન અને રાત્રિ, સમુદ્ર અને મહાસાગર, સંવત્સર, સૂર્ય, ચંદ્ર, ઘૌ, પૃથ્વી અંતરિક્ષ ઉત્પન્ન થયાં. તેને તેમને પૂર્વ સબ્દિ જેવાંજ બનાવ્યાં નીચે લેખકે એમ જણાવ્યું છે કે-આથી સ્પષ્ટ છે કે-પ્રવાહ રૂપથી આ સૃષ્ટિ નિત્ય છે.ા

એજ ગ્રંથકારે પૃ. ૨૦૯ માં-ઝા. ૧૦, સૂ. ૯૦ સું. મંત્ર ૧૬ તું સુકી જણાવ્યું છે કે આ પુરૂષ સુક્રત ચારા વેદ્રોમાં આવેલું છે-વિરાટ્ પુરૂષ પુરૂષ-સૂક્રત—-

सहस्रशीर्था पुरुगः सहस्राक्षः सहस्रपात् । सभूमि विश्वतो वृत्त्वात्य तिष्टदर्शागुरुं ॥ १ ॥ પ્રકરણ ૩૪ મું. સર્વ જ્ઞાેના તત્ત્વના વિકારરૂપજ હાલના વદિક ધર્મ. ૨૨૭

આ ઉપરના મંત્રથી સરૂ થાય છે. સાયણાચાર્યજીતા કરેલા લાખ્યને કિંચિત્ ભાવાર્થ---

" સર્વ પ્રાશિઓનો જે પ્રદ્ધાંડ દેહ છે તેજ વિરાટ પુરૂષ છે. તેનાં અનંત માર્થા, ચક્ષુ, અને પગ છે. તે પ્રદ્યાંડના ચારા તરફ ઘેરા ઘાલી દશાંગુલ વધેલાે છે. અર્થાત પ્રદ્વાંડથી પણ દરશાંગુણ બહાર છે. જેમ આ કલ્પમાં પ્રાણિમાત્ર--વિરાટ્ પુરૂષના અવયવ છે, તેમ પૂર્વ'કલમાં હતા, અને ભવિષ્યમાં પણ થશે. તે અમૃતનેા સ્વામી પ્રાણિમાત્રના ચેાગ્ય અન્નથી વધતાે રહે છે. કારણાવસ્થાથી નીકલી દશ્યમાન જગઢડવસ્થાને પ્રાપ્ત થાય છે. ભૂત-સવિષ્ય વર્તમાન રૂપ જેટલું જગત છે. તે તેનું સામથ્થ છે. ત્રણે કાલના પ્રાણિમાત્ર તેના ચતુર્થાંશ પ્રકાશમાં સ્થિત છે, પણ તે અવિનાશી છે. તે સંસારથી અહિભૂંત, સંસાર ૨ શં રહિત ત્રિપાક છે. તેના ચાથા યાદ સુષ્ટિ-સંહાર **રૂપથી વાર**ંવાર ઉત્પન્ન અને નખ્ટ થાય છે. તેજ ચરાચર રૂપથી ઠરે છે. તેજ આદિ પુરૂષથી વિસર પ્રમ્હાંડ દેહ ઉત્પન્ન થયું, તેજ વિસર દેહના આશ્રય લઇ દેહાભિમાની પુરૂષ ઉત્પન્ન થયેા. તે દેવ, તિચ્યંગ્ર, મતુષ્ય આદિ રૂપવાળા ચયા તેને ભૂમિ ઉત્પન્ન કરીને જીવેતાં શરીર અનાવ્યાં. જ્યારે પૂર્વ ક્રમથી સુષ્ટિ થઇ ત્યારે થીજું સાધન ન હેલાથી દેવાએ મનથી તેજ પુરૂષ સ્વરૂષને હવી કલ્પના કરીને યજ્ઞ કર્યો. વસંત ઝાતુ-ઘી, ગ્રીષ્મ–લાકડાં, તે પુરૂષ પશુનું પ્રાેક્ષણ કર્યું. અને સુષ્ટિ સાધન ચાેગ્ય પ્રજાપતિ આદિ દેવેાએ ચન્ન કર્યા. તે યજ્ઞથી દધ્યાદિ ભાગ્ય પદાર્થ, હરિણાદિ પશ, ગ્રામ્ય અશ્વાદિ, ઝગૂ, ચલ્તુ, સામ અને ગાયગ્યાદિ છંદ ઉત્પન્ન થયા. તેનાથી અશ્વાદિ. બન્ને તરફના દાંતવાળા પશુ, ગાય, બકરાં, ઘેટાં, ઉત્પન્ન થયાં. પ્રજાપતિના પ્રાણરૂપ દેવાએ તે વિરાટ્ પુરૂષને કેટલાક ભાગામાં વિભક્ત કર્યા-પ્રાદ્યણ તેના મુખરૂપ, ક્ષત્રિય બાહુરૂપ, વૈશ્ય ઊરૂ રૂપ, શદ્ર પાદસ્વરૂપ એમ વિરાટ્ પુરૂષમાં વિભાગ કર્યા. જે પ્રમાથે ભાેગ્ય પદાર્થ–ગવાદિ પશું, ઝગુવેદાદિ, પ્રાદ્યણાદિ, તેનાથી ઉત્પન્ન થયા, તે પ્રમાણે પ્રજાપતિના-મનથી ચંદ્રમા, ચક્ષુથી સૂર્ય, મુખથી અગ્નિ, પ્રાણથી વાયુ, ઉત્પન્ન થયા. નાભિથી અંતરિક્ષ, શિરથી દ્યો, પગથી ભૂમિ, શ્રોત્રાદિથી કિશા તથા અન્ય લાકા લાકાંતર ઉત્પન્ન થયા. એ સાંકલ્પિક યજ્ઞની ગાયગ્યાદિ સાત છંદ પરિધિયાં હતી. અર્થાત્ ઐષ્ઠિક આહવયની ત્રણ, ઉત્તર વેદિકાની ત્રણ, અને સાતમા આદિત્ય. ા

> એકવીશ સમિધાએા અર્થાત-૧૨ માસ, ૫ ઝાતુ, ત્રણુ લેહિ, અને આદિત્ય. પ્રજાપતિના પ્રાણે દ્રિયરૂપ-દેવાએ માણુસ યજ્ઞ કરતાં વિરાટ પુરૂષનેજ

| २२८ | તત્ત્વત્રયી−મીમાંસા. | ્ ખંડ ૨ |
|-----|----------------------|---------|
|-----|----------------------|---------|

પશુ માની લીધા, અને ચરૂના વિસ્તાર કર્યા. એ માણુસ ચરૂપી ચરૂસ્વરૂપ પ્રજાપતિની પૂજા કરી તે સમયે જયદુષ વિકારના ધારક તેજ ધર્મ સુખ્ય હતા. તે પુરૂષ તે વિરાદ્ પ્રાપ્તિરૂપ સ્વર્ગને પ્રાપ્ત થાય છે, જ્યાં પુરાતન વિરાદ્ પુરૂષની ઉપાસના કરવાવાળા સાધકદેવ રહે છે. ૫ ૧૬ ૫ "

સ્વામી દયાનદજી-ઝાગ્વેદના પુરૂષ સૂકત સુધી પહુચ્યા નથી પણુ યળુવેદેના પુરુષ સૂક્રતના અર્થ કરતાં પુરૂષ-વિશેષ્યનાં બધાએ વિશેષગુ કહી બતાવ્યાં છે બ્રમ્હાંડમાં અને શરીરમાં વ્યાપ, જીવમાં વ્યાપક, દશાંગુલનું ઉલ્લાંધન કરીને સર્વત્ર સ્થિર તેજ જગત્નો બનાવવા વાળાે છે. ૧

જગત ઉત્પન્ન થયું, ચરો, અને હાલ છે. એ ત્રણેને, તેજ રચે છે. એજ માક્ષના આપવાવાળા છે. તેમાં જન્મ, આદિના વ્યવહાર નથી.

પુરુષની અપેક્ષાથી જગત કિંચિત દેશમાં છે. આ રથૂલ જગવનો જન્મ અને નિષ્શ થતા રહે છે. એથી પુરૂષ અલગ રહે છે. ચેતન અને જડરૂપ જગત બનાવવાવાળા પુરૂષ સર્વત્ર બ્યાપક થઇને દેખી રહેા છે. અને આકર્ષણ કરી રહ્યો છે. જેના સામર્ચ્યર્ન સામર્ચ્ય તે મૂલ પ્રકૃતિ છે. જેનું શરીર પ્રદ્વાંડ તુલ્ય છે. સ્થ્ય ચંદ્રમા નેત્ર છે, વાયુ પ્રાણ, પૃથ્વી પગ, ઇત્યાદિ લક્ષણવાળા જે આકાશ તે વિરાટ છે. તે વિરાટ તત્ત્વોના પૂર્વ ભાગોથી સર્વ પ્રાણિયા અને પ્રાણિયોના દેહ, પૃથફ પૃથફ ઉત્પન્ન થયા છે. જેથી સર્વ જીવા વાસ કરી રહ્યા છે જે દેહ તેજ પૃથ્વીઆદિના અવયવ. અન્નઆદિ ઔષધિયોને પ્રાપ્ત થાય છે. તે વિરાટ્ પરમેશ્વરથી અલગ અને પરમેશ્વર સંસારરૂપ દેહથી અલગ છે. પ્રથમ ભૂમિ આદિ જગતને ઉત્પન્ન કરીને પછી ધારણ કરી રહેયા છે. કરી ભૂમિ આદિ જગતને પ્રથમ ઉત્પન્ન કરીને પછી ધારણ કરી રહેયા છે. કરી ભૂમ આદિ જગતને પ્રથમ ઉત્પન્ન કરીને પછી ધારણ કરી રહેયા છે. એથી સર્વ ભેલ્પન, વસ્ત, અન્ન, જલ આદિ પદાર્થોને મનુષ્ય લાેકોએ પ્રાપ્ત કર્યા છે. એથી મનુષ્ય લાેકોને ઉચિત છે કે તેને છેડીને બીજાનો ઉપાસના ન કરે. ગાય, વનના સર્વ પશુઓ, સર્વ પક્ષિયા, સફ્લમ દેહધારી છીટ, પતાંગ આદિ સર્વ જીવાના દેહ પગ્ન તેનેજ ઉત્પન્ન કરી. થા શ

તેજ બ્રહ્મ પુરૂષથી--ઝગ્, યજ્યુ, સામ અને અથર્વવેદ ઉત્પન્ત થયા છે.ાાછાા

તે પુરૂષથી ઘેાડા, વિદ્યુત, ખન્ને તરકના દાંતવાળા ઉટ. ગધેડા, ગેાજાતિ ગાય, પૃથ્વી, કિરણે અને ઇંદ્રિયેા ઉત્પન્ન થયાં છે. જે સવંથી પ્રથમ પ્રગટ પ્રકરણ ૩૪ મું. સર્વજ્ઞાના તત્ત્વના વિકારરૂપજ હાલના વદિક ધર્મ. ૨૨૯

જગલના બનાવવાવાલા, જગલમાં પૂર્ણ ઘઇ રહ્યાે છે. તેજ પરમેશ્વર સત્ય આચરણ્યી પૂજને યેણ્ય છે. દુષ્ટ કર્મ કરવું કેાઇને ઉચિત નથી. હા ૯ હ

તેમાં ચિત્ર વિચિત્ર ઘણા પ્રકારનું સામર્ચ્ય છે. પ્રામ્હણ તેનું મુખ, ક્ષત્રિયા બાહું, વૈશ્ય ઉરૂં, શૂદ્ર પત્ર, તેના જ્ઞાન સ્વરૂપથી ચંદ્રમા, તેજ સ્વરૂપથી સૂર્ય. આદિ, અવકાશથી આકાશ, વાયુથી વાયુ, પાતપાતાના કારણુથી ઇંદ્રિયાં, સૂક્ષ્મથી અંતરિક્ષ, માથાથી સૂર્ય, આદિ, પગથી ભૂમિ, કાનથી દિશાઓ, એજ પ્રમાણે તે પરમેશ્વરે-સર્વ લોક, તેમાં વસાવાવાળા પદાર્થી ને ઉત્પન્ન કર્યા. ા૧ગા

વિદ્વાન લોકોને કર્માતું સાર ઉત્પન્ન કર્યા. તે ઈલરના આપેલા પદાર્થીથી ચજ્ઞાનુષ્ટાન કરે છે. તે બ્રદ્ધાંડનું રચન, પાલન અને પ્રલય કરવા રૂપ ચજ્ઞછે. એ બ્રદ્ધાંડ ચજ્ઞમાં વસંત ત્રદતુ ઘી, ગ્રીષ્મ લાકડાં, ખીજી જાતુઓ આહૂતીઓ છે. જેટલાં બ્રદ્ધાંડ તેના એક એક ઉપર સાત સાન આવરણ બનાવ્યાં. તે નીચે મુજબ—

૧ સમુદ્ર, ૨ ત્રસરેધુ, ૩ મેઘમંડલ વાયુ, ૪ વૃષ્ટિજલ, ૫ વૃષ્ટિજલના ઉપર એક પ્રકારતું વાયુ. ૬ સૂક્ષ્મ વાયુ નામ ધનંજય, ૭ સુત્ર ત્મા વાયુ ધનંજ-ચથી પણુ સૂક્ષ્મ, એ સાત પરિષિયાં છે.

આ બ્રહ્માંડને ૨૧ પ્રકારની સામગ્રી નીચે પ્રમાણે—-

૧ પ્રકૃતિ, સુદ્ધિ અને જીવ એ ત્રણે મલીને, અંતિ સુક્ષ્મ, ર શ્રેાત્ર, ૩ ત્વચા, ૪ નેત્ર, ૫ જીબ્હા, ૬ નાસિકા, ૭ વાફ, ૮ પ્રમ, ૯ હાથ, ૧૦ લિંગ, ૧૧ ગુકા, ૧૨ શખ્દ, ૧૩ સ્પર્શ, ૧૪ રૂપ, ૧૫ રસ, ૧૬ ગંધ, ૧૭ પૃથ્વી, ૧૮ જલ, ૧૯ અગ્નિ, ૨૦ વાયુ. ૨૧ આકાશ એ એકવીશ સનિધા કહેવાય છે.

જે જઞત્ને રચનાર, દેખનાર તે પુજ્ય છે. તેમના કર્મ; ગુણુનું કથન, અને ધ્યાન કરતા વિદ્વાન કલ્યાણુ જાણું ા ૧૫ હ

વિદ્વાન તે દેવ, પૂજ્ય છે. કેમકે- તે પરમેશ્વરના આજ્ઞા પાલન આદિ સર્વ દિન કરે છે તેથી તે પૂજ્ય છે. દુઃખાથી છુટે છે અને આનંદમાં રહે છે તેજ નાક્ષ છે. ા ૧૬ ા

સૃષ્ટિ ઉત્પન્ન કરવાની ઇછા તે અને ઉત્પન્ન કરવા લાગે ત્યાં સુધી તે પ્રજાપતિ, ઉત્પન્ન કરતાં જેટલાં અંશમાં બ્યાપ્ત પુરૂષ તે વિરાય, તેજ વિરાટ પુરૂષના રૂપકથી આ સુકતમાં વર્જી છે. તા " પહેલા પ્રલય દશાના સકતમાં-જણાવ્યું હત કે---

" ન લાેક હતાે, ન પૃથ્વી હતી, દ્ય લાેકાદિ કાંઇ પણ ન હતું. સમુદ્ર મહાસમુદ્ર પણ ન હતા. "

આમાં વિચારવાનું કે–કરાડાે અને અબજો ઠાેશા સુધીમાં કુદરતી રીતે ફેલી રહેલી આ પ્રત્યક્ષમાં દેખાતી બધી વસ્તુઓ પ્રલય દશામાં એકદમ કચે ઠેકાણે છુપાઇ જતી હશે ? અને ફરીથો એકદમ કચે ઠેકાણેથી આવીને પ્રગટ થઇ જતી હશે ?

ફરીથી જણાવ્યું છે કે-'' બ્રદ્ધાના મનમાં જે ઇછા તેજ સષ્ટિનું બીજ, કાેઇ કર્તા તાે કાેઇ લાેકતા, એવી રીતે પંચભૂતાેની સુષ્ટિ રચી, સુષ્ટિ શા કારણથી થઇ તે પાછલ થએલા શું બતાવી શકે ? જાનતાે હશે તાે તે પરમાત્મા જાનતાે હશે ? "

પરમાત્મા સિવાય કેાઇ બીજો જાણી શકયે৷ હાય તેમ તા જણુતુંજ નથી અને તે પરમાત્મા આપણી નજરે પડેલા નથી, તાે આ વિષયમાં સત્ય શું ? આ બધુ સૂકત વિચારવાની ભલામણુ કરૂં છું.

અઘમર્ષણ મંત્રના અંતમાં જણાવ્યું છે કે–" પૂર્વની સબ્ટિ જેવાંજ બનાવ્યાં. " આથી સ્પષ્ટ છે કે આ સબ્ટિ નીત્ય છે એમ લેખકે નીચે ખુલાસાે કરીને બતાવ્યા છે.

બીજા પ્રજાપતિના લેખથી વિચારવાનું કે---

પહેલા પ્રલયદશાના લેખમાં જણાવ્યું હતું કે–ન લાેક હતા, તથા પૃથ્વી, આકાશ, સમુદ્ર, મહા સમુદ્ર, આદિ કાંઇ પણ ન હતું. માત્ર એકલાે પ્રજાપતિ જ હતા. તાે તે કચે ઠેકાણે રહેલાે હશે કે કેમકે પૃથ્વી આદિમાંનું તાે કાંઇ રહેલું હતુજ નહી. તેવા પ્રકારની પ્રલય દશા કેટલા કાલ સુધી રહેલી કે ફરીથી પૃથ્વી આદિ જે ઉત્પન્ન કર્યાં તેના માટે મસાલા તે એકલા પ્રજાપતિ કચે ઠેકાણેથી ઉઠાવીને લાવ્યાે કારણના પ્રમાણ રૂપમાંજ કાર્ય થાય, એ સુખ્ય ન્યાય વિચાર-વાનાે છે. આ બધા લેખામાં નતાે કારણના સ્વરૂપનાે તેમજ નતાે કાર્યના સ્વરૂપના વિચાર થએલાે છે. માત્ર પ્રજાપત્તિને આગળ ધરીને માટી માટી વાતાે કરવામાં આવી છે. પુરાણેામાં પ્રજાપતિના લેખાે જેતાં તેમનું વર્તન નતાે નીતિવાળુ છે, પ્રકરણ ૩૪ સું. સર્વંજ્ઞાેના ત<sub>ત્</sub>વના વિકારરૂપજ હાલના વદિક ધર્મ. ૨૩૧

નતો સભ્વતાવાળું, તેમજ નતો લાકના વ્યવહારવાળું જણાય છે. તે પ્રજાપતિએ આ બધા જગતની રચના કરી, તો તે કયા ગુણ વિશેષથી કરેલી માનવી ? વળી જણાવ્યું છે કે-દેવાદિકમાં પ્રાણેનો સંચાર કર્યો, તો તે કેવી રીતે ? ગતકલ્પ-માંનાં શરીર સુડદા રૂપે પ્રડી રહેલાં તેમાં કે પ્રજાપતિ એ નવીન રૂપનાં શરીર બનાવ્યાં તેમાં, પ્રાણેનો સંચાર કર્યો ? તે દેવે એતો પ્રજાપતિનું અચાગ્ય વર્તન જાહેર કરી શાપિત કરેલા છે. આ બધા પ્રકારના લેખા જોતાં સત્યપણું કર્ય ઠેકાણેથી શાધી કાઢવું ? કેટલાક ચકાર પંડિતા સત્ય સ્થિતિ સમજી ગયા છે, પણ લોકોને ખુલાસાવાર બતાવવાની હિમત કરી ગયા નથી.

જુવેા કે–અનંદશંકરભાઇએ જણાવ્યું છે કે–શ્રી કૃષ્ણુ, ગૌતમ અને મહાવીર એ ત્રણુ પુરુષો સુધીજ આપણી દષ્ટિ પહેાચે છે અને વસ્તુ સ્થિતિ વધાવી લેવા જેવા નિર્ણય છે. આ મર્મના લેખના વિચાર કરતાં મારા બધાએ લેબોના તાત્પર્ય આપ સજ્જના વિચારી શકશા અને આગળ વધારાની ખાેજ કરશા તા સત્ય પણ સહ્હર્જ મેળવી શકશા.

ઇ. સ. પૂર્વે ૧૦૦૦ ની લગભગમાં-જૈન સર્વજ્ઞાની કરીથી જાગૃતિ થતાં . વેઢાની ઉચી સ્થિતિ ખતાવવા અક્ષરાના પંડિતોએ પાતાના બ્રાહ્મણ ગંથાથી ઉધુ છતું લખવાનું સરૂ કર્યું, તેથો મણિવાલસાઇને પ્રાદ્મણુ ગ્રંચેા નિર્મોલ્ય અને બાલ ભાવ જેવા લાગે તેમાં નવાઇ શી ? કારણ જૈન સર્વજ્ઞાના તરફથી પ્રસિદ્ધમાં આવતું-૧ અનાદિકાલની સ્ય સુષ્ટિતું સ્વરૂપ, ર અવસપિંગ્રી આદિ લાંબા પ્રમાણુવાળું કાલતું સ્વરૂપ, ૩ અનંતા અનંત જીવેાના પરિવર્ત્તનનું સ્વરૂપ, ૪ તે જીવેાએ કરેલા કર્મોનું સ્વરૂપ. ૫ કર્મના અનુસારથી જ જીવાને સંસારમાં ભટકવાનું સ્વરૂપ, ૬ કરેલા કર્મોના ક્ષય થતાં એકે દ્રિય પહાચી પાંચ ઇ દ્રિય મેલવી ઉચી પાયરી ઉપર આવવાતું સ્વરૂપ, ૭ ઉચી ઉચી પાયરી ઉપર આવતાં મતિજ્ઞાનથી તે કેવલજ્ઞાનની પાયરી સુધી જીવા કેવા કેવા પ્રયત્નથી ચઢે છે તેનું સ્વરૂપ, ૮ દેવતાઓની ગતિ સ્થિતિ આદિનું સ્ત્રરૂપ, ૯ તેમજ નરકાેના જીવાની ગતિ સ્થિતિ આદિતું સ્વરૂપ. જેમ જેમં લાેકામાં પ્રચલિત થતું ચાલ્યું, તેમ તેમ વૈદિકેાના પંડિતામાં મેપ્ટી ગડ મથલ થવા લાગી, તે એટલે સુધી કે-તે સર્વજ્ઞા ના વિષયામાં પાલાનો મરજી પ્રમાણે ઉધું છતું કરતા ગયા અને નવીન નવીન **ગ્રંથેામાં પાતાને કાવતું કાવતું દાખ**લ કરતા ગયા. એટલુંજ નહી પણ વેદાેની મહ-ત્વતા અતાવવા ઠેટલાક વિષયોનાં નવીન નવીન સૂકતે!

| રડર | • | તત્ત્વત્રચીમીમાંસા. |  |
|-----|---|---------------------|--|
| 202 |   |                     |  |

બનાવી ઠેઠ વેદેામાં પણ દાખલ કરતા ગયા અને ખાસ ઇશ્વરથી જ ગ્રંથામાં અત્તાવ્યા. અને કેટલાક માટા થએલા પાછલના પ્રાપ્ત માટા વિષયે! જે ઉધા છત્તા કર્યા તે વેદ વ્યાસથી પ્રાપ્ત થએલા ખતાવ્યા. તેનું સ્વર્પ અમાે કિંચિલ જણાવી ગયા છે. માત્ર વેદામાં જે નવીન રૂપે વાતો ગાઠ-વઇ તેમાં કિંચિત ઇસારા માત્રથી લખીને ખતાલું છું–જીવા કે–આ સબ્દિ ઇશ્વરે ( પ્રહ્યાએ ) બનાવી, અને ચારા વેઠેા પણુ પ્રદ્ધાથી જ પ્રાપ્ત થયા, એવા પ્રકારના સ્વરૂપને, જણાવનારાં ત્રણ માટાં સુકતો છે. પહેલું--યસ પુરુષતું સૂકત, બીન્યુ પ્રજાપતિનું સૂક્ત, ત્રિજીં પ્રલયાવસ્થાનું સૂકત. આ ત્રણે સૂકતાની કલ્પના–આ સ્પષ્ટિ અનાદિના કાલની પ્રવાહથી ચાલી આવેલી છે. આવા પ્રકારનું જૈન સિદ્ધાંત પ્રસિદ્ધમાં આવ્યા પછી ખ્રાહ્યણ ગ્રંથામાં, ઉપનિષદામાં, સ્મૃતિ ગ્રંથામાં, છેવટે પુરાણેમાં અનેક દેવેાથી આ સૃષ્ટિ ઉત્પન્ન કર્યોનું કલ્પાયું એ વાલની લોકોમાં છાપ પાંડવા ઉપર બલાવેલાં ત્રણ સક્તા વેદ મૂલક બલાવવા ઝાગ્વેદથીજ દાંખલ કરવામાં આવ્યાં તેથી મણિલાલભાઇને લખીને બતાવવું પડશું કે—ચન્ન પુરુષ નવાજ દેવ કલ્પાયા, પ્રજાપતિ-સર્વથી માેખરે આવા બધાના નિયંતા થઇ યજ્ઞના પ્રવર્ત્તક, ઉપદેશક, અધિષ્ઠાતા થયા, એજ પ્રદ્યા રૂપે પણ પૂજાતા થયા. આ લેખના અંતમાં તેમને અજાણ વર્ગને સ્થિર રાખવા જણાવ્યું છે કે-" કાેઈ પ્રકારની ગતિ ચતાંજ સુષ્ટિ કમ<sup>6</sup>ના આરંભ થવા લાગે છે. આ વાત ઋષિઓને જડેલી જણાય છે. " આ લેખથી વિચારવાનું કે-આ વાત પૂર્વના ઋષિઓને જડેલી નહી પણ ઇ. સ. પુવે° ૮ માં સૈકાના બ્રાહ્મણાદિ ગ્રંથકારાના ઋષિઓને તે કયા નવા ઇશ્વરથી જડેલી ? એટલુંજ વિચારવાની સલામણુ કરૂં છું.

ળીજી વાત એ છે કે—ધારવાડ જીલ્લાના દક્ષિણ પ્રાદ્દાણ પંડિત, જૈન-ધર્મના અભ્યાસી લક્ષ્મણ રઘુનાથ ભીડે નિ:પક્ષપાત પણે " જૈન અને જગત " ના મથાલાથી આઠ દશ લેખાના લેખક—" જૈન ધર્મએ વિશ્વ વ્યાપી ધર્મ છે " એ મથાલાના લેખના પ્રારંભમાં લખી જણાવે છે કે—જૈન ધર્મ એ વિકૃત હિંદુધર્મ છે, એમ કહેવામાં આવે છે. પરંતુ સનાતન અને પુરાતન એવા જૈન ધર્મનું વિકૃત સ્વરૂપ એ હિંદુ ધર્મ છે. આ વાત જૈનધર્મનું સંપૂર્ણ જ્ઞાન થએલાઆને સ્વીકારવી પડશે. "

ઇત્યાદિક અનેક લેખાે⊢લક્ષ્મણ રઘુનાથ ભીડેના પાછલ્યા ભાગમાં દાખલ કરાવ્યા છે. તે સવે' ખાસ મનન પૂર્વક વિચારવાની ભલામચુ કરૂં છું,

ખંડ ૨

પ્રકરસ્ય ૩૪ મું. સર્વજ્ઞોના તત્ત્વના વિકારરૂપજ હાલના વૈદિક ધર્મ. ૨૩૩

તે સિવાય બીજા સેંકડા ચતુર પંડિતાએ જૈન ધર્મના અભ્યાસ પ્રમાથે નિ:પક્ષપાત પણાથી પાતાના અભિપ્રાયા બહાર પાંડેલા છે, તેમાંના કેટલાક મારા જોવામાં આવેલા, તેમાંના હુંક હુંક વિચારા પ્રગટ કરાવેલા છે તે પણુ વિચારવાની ભવામણુ કરૂં છું.

ખરૂં નેતાં આ બધા સજ્જન પુરુષોના લેખાે વાંચ્યા પછી સંવત ૧૯૮૦ થી વૈદિક ધર્મના પર દબ્ટિ નાખવા માંડી, જેમ જેમ હું આગળ વધતા ગયા તેમ તેમ તેચતુર પડિતાની ચતુસઇની ખબર પડવા લાગી. પુરાણે! ભાઠાં છે એમ હું સાંલળતાે. ખરૂ જેતાં પુરાણે! સર્વથા જાઠાં નથી. પરંતુ જૈનોના ઇતિહાસ ને ઉધા છત્તો ગાઠવી, લાેકોને ભ્રમ બાલમાં નાખવા ઘણી ચાતુરી વાપરી છે. તે એવી રીતે કે-જેનોના આઘ લીથ કર શ્રી ઝલલદેવ, તેમનું ચત્ત્રિ ઉધું છતું લખી જણાવ્યું કે-અર્હત્તના નાસ્તિક ધર્મની પ્રવૃત્તિ ત્યાંથી આલુ થઇ. આગલ બાતાં જેનોના ૧૨ ચક્રવર્તીઓમાંના-આદિના ભરત ચક્રવર્તીને, જડ ભરત કહી, રાબાના નામથી હલકા ચિત્રીંને અતાવ્યા.

સાઠ હાજર પુત્રના પિતા સગર ચકવર્તીને એક રાજા તરીકેના બતાવી– મહાદેવજીના વરદાનથી, તાે કાઇએ ભૂગુ ઝાવિના વરદાનથી, સાઠે હાજર પુત્ર ને મેલવનાર લખીને બતાવ્યા. એટલુજ નહી ઘીના ઘડામાં માંઢા થયા. વળી કાેઇ એ એક તુબડીમાંથી બાહેર આવેલા પણુ લખીને બતાવ્યા છે.

જે છએ ખંડના રાજાઓની પાસે પોતાની આજ્ઞા મનાવનાર તે ચકવર્તી-ઓ તેા બારજ થાય. જે ત્રણુ ખંડમાં પોતાની આજ્ઞા મનાવનાર તે વાસુદેવા-

તે એવા ક્રમથી કે-પ્રથમ પ્રતિવાસુદેવ થાય, તેમને ત્રણે ખંડતા શાળ-આેની સાથે યુદ્ધ કરીને, પાતાની આજ્ઞા મનાવવી પડે. તેઢલામાં પ્રથમ અલદેવ જન્મેં, તેમના પછી વાસુદેવ જન્મે. વાસુદેવ અને પ્રતિવાસુદેવ તે પૂર્વ લવના વૈરી જ હાેય, કાંઇ કારણ ઉભુ થતાં લડાઇ જામે, અને વાસુદેવના હાથેજ પ્રતિ વાસુદેવ મરે. એવા અનાદિના જ નિયમ છે. પછી વાસુદેવળ ત્રણે ખંડના લાસુદેવ મરે. એવા અનાદિના જ નિયમ છે. પછી વાસુદેવળ ત્રણે ખંડના લાસુદેવ મરે. પ્રતિવાસુદેવ વાસુદેવના હાથથી મરણ પામી નરક ગતિમાં જાય, અને વાસુદેવ રાજ્યના લાભથી મરજી પામી નરક ગતિમાં જાય. " રાજેશ્વરી તે નરકેશ્વરી " એ કહેવત પણ લાકમાં ચાલે છે. તેવાં વાસુદેવનાં નવત્રિક જ એક કાલમાં નિયમ બંધ થાય. તેના ક્રમ એવી રીતના છે કે-૨૪ તીર્થ કરો, ૧૨ ચકવર્તીઓ, ૨૭ નવત્રિક વાસુદેવાદિકનાં. સર્વે મલી ૬૩ શલાકા પુરુષા જૈન ઇતિહાસમાં અતાવ્યા છે. આ બધાએ અદિતીય પુરુષે, મહા પ્રભાવ શાલીઓ 30

| २३४ | ં તત્ત્વવધી⊸મીમાંસા. | . માંડ ૨ |
|-----|----------------------|----------|
| 200 | ારમાવા-માઅસા.        | ્ભાર્ગ્  |

<mark>હોય છે.</mark> જેમકે-૨૪ લીર્થ કરા તે સર્વજ્ઞપછું મેલબ્યા પછી ભુલેલા તત્ત્વા બતાવી લાકામાં ધર્મની જાગૃતી લાવનારા હાય છે.

આ ૨૪ ની સંખ્યા બધાએ મતવાલાઓએ, પ્રાયે કાયમ રાખીને જ પાત પાતાના મતના પ્રચાર કરેલાે હાેય એમ સહજ સમજાય તેવું છે.

આ ૨૪ સુખ્ય પુરુષોને તે તે મતથો જાણી લેવાની લલામણ કરીને આ ઠેકાણે લખવાતું છેાડી દઉ છું.

વૈદિક મતમાં એકજ વિષ્ણુના, ૨૪ અને ફરી થી ૧૦, અવતારે। કલ્પવામાં આવ્યા છે તેનું સ્વરૂપ કિંચિત લખીને અતાવી દીધુ છે.

્રક્ષા, વિષ્ણુ અને મહાદેવ આ ત્રણુ દેવેા, જીદા સ્વરૂપે પશુ કલ્પાયા છે. કાેઇએ–વિષ્ણુથી પ્રદ્મા−મહાદેવ ઉત્પન્ન થયાતુ, તે⊦ કાેઇએ મહાદેવથી પ્રદ્ધા-વિષ્ણુ ઉત્પન્ન થયાતું લખીને ખતાવ્યું.

જૈનમાં આ અવસપિણીના ૧૨ ચક્રવર્લીઓનાે ક્રમ નીચે પ્રમાણે છે.

| ٩   | ભરત ચક્રવર્તી.                                                  | વૈદિક મતમાં—                                  |
|-----|-----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| ર   | સગર ચક્રવર્તી.                                                  | ૧ જડ ભારત રાજા.                               |
| 3   | મઘવ ચક્રવર્તી.                                                  | ર સગર ને પણુ રાજા કહ્યા છે તે                 |
| 8   | સનત્કુમાર ચક્રવર્તી.                                            | લખી ખતાવ્યા છે.                               |
| મ   | શાંતિનાથ. ] આ ત્રણે-ચક્રી                                       | પદ ભાેગવ્યા પછી તીથ <sup>જ</sup> કર પશુ       |
| \$  | કુંશુનાથ. 👌 ઘઐલા છે. તે :                                       | ષુર્વે લખી બતાવ્યું છે.                       |
| 9   | અરનાથ.                                                          |                                               |
| ۷   | સુભુમ ચક્રવર્તી.                                                |                                               |
| é . | મહાપદ્મ ચકવર્તી.                                                |                                               |
| ٩٥  | હરિષેણુ ચક્રવર્તી.                                              |                                               |
| ૧૧  | જ્યનામા ચકવર્તી.                                                | ·                                             |
| ૧૨  | પ્રદ્વાદત્ત ચક્રવર્તી.                                          |                                               |
|     | જૈન પ્રમાણે-પ્રતિવાસુદેવાદિકના                                  | <b>ક</b> ્રમ—-                                |
| નાન | પહેલા પ્રતિવાસુદેવ, પછી અલવે<br>ાલાઇ તે વાસદેવ, એવા ક્રમશીજ તેમ | ોવ, તેમના પછી અલદેવના એારમાન<br>તેને જન્મ શાય |

ત્રછું ખંડના રાજાઓની સાથે યુદ્ધો કરી પાતાની આજ્ઞા મનાવનાર

પ્રકરણ ૩૪ મું. સર્વ જ્ઞાેના તત્ત્વના વિકારરૂપજ હાલના વૈદિક ધર્મ. ૨૩૫

પ્રતિવાસુદેવને, માટાલાઈ બહાદેવની સાહાય્યથી વાસુદેવ મારે. પછી નિવિધ્તપ-હાથી રાજ્યના ભાગ કરે. તેનાં નામ નીચે પ્રમાણે—

| નવ પ્રતિવાસુદેવ        | નવ બલદેવ.             | તવ વાસુદેવનાં નામ.        |
|------------------------|-----------------------|---------------------------|
| ૧ અક્ષ પ્રીવ નામા,     | ૧ અપ્યલ ખલદેવ.        | ૧ ત્રિપૃષ્ટ વાસુદેવ       |
| ર તારક નામા.           | ર વિજય નામા.          | ર દ્વિષ્ટ્રષ્ટ વાસુદેવ.   |
| ૩ મેરક નામા.           | ૩ ભાદ્ર નામા.         | ૩ સ્વયંબૂ નામા.           |
| ૪ મધુ અને કેટલ નામા.   | ૪ સુપ્રલ નામા.        | ૪ યુરૂષોત્તમ નામા.        |
| પ નિશુંભ નામા.         | પ સુદર્શન નામા.       | <b>પ પુરુષસિંહ નામા</b> . |
| ૬ બલિ નામા.            | ંક <b>આનંદ નામા</b> . | ક પુરૂષ પુંડરીક તામા.     |
| ૭ પ્રલ્લાર નામા.       | <b>હતંદનામા</b> . :   | હ દત્ત વાસુદેવ.           |
| ૮ રાવણુ નામા.          | ૮ પદ્મ (રામ.)         | ૮ નારાયણુ (લક્ષ્મણ)       |
| <b>હ જરાસંધ નામા</b> . | હ બલભદ્ર              | ૯ શ્રી કુષ્ણુ વાસુદેવ.    |

" ખાદે ઉંદર ને ભાગવે ભારીંગ " જેવા, ન્યાય પ્રતિવાસદેવ અને વાસદેવમાં હાય છે, અને દુર્ગતિના અધિકારી એ બન્ને જણને બતાવ્યા છે. અલદેવા સંસારથી વિરક્ત થઇને માક્ષમાં ગયા છે. માત્ર એકજ દેવતાની ગતિમાં ગયા છે.

આ ૨૭ શલાકા પુરૂષોની ગતિનું પ્રમાણ, પ્રઘુમ્નસૂરિ કુત વિથાર સાર પ્રકરણ પૃ. ૧૧૮ થી. ગાયા પ૭૯ થી ૮૧ માં જીવેા–ગાથાની છાયા---

> एकश्च सप्तभ्यां, पंच च पष्टयां पंचस्या मेकः । एकश्च चतुष्ट्यां, रूष्णः पुनः तृतीयपृथिव्यां ॥ ५७९ ॥ ज्यचलादिका उद्यध्दापि सिद्धिंगता ब्रह्म लोके नवम श्च । द्दा सागरायु: भरते सेत्स्यति रूष्णतीर्थे ॥ ५८० ॥ अइतनिदाना रामाः, सर्वेऽपिच केशवाः इतनिदाना: ज घ्वगामिनो रामाः, केशघाः सर्वेऽ घोगामिनः ॥ ५९ ॥

| <b>ર૩૬</b> 👘 👘 | તત્ત્વત્રચી–મીમાંસા. | ખડર |
|----------------|----------------------|-----|
| <b>ર૩૬</b>     | તત્ત્વત્રચી–મીમાંસા. | ખાડ |

આમાં જણાવવાતું કે--ચક્રવલીંએા અને વાસુદેવાદિક કયા કયા લીર્થ કરોના સમયમાં થયા તેના વિચાર--પૃ. ૬૫ થી તે ૮૦ સુધીમાં કાે•ટકાે સુદ્રી કિંચિત્ વિસ્તારથી લખી જણાવ્યું છે. ત્યાંથી વિચાર કરી લેવેા.

વેદિકમતાં જે વિલક્ષણતા છે તેની કિંચિત સૂચના કરીને અતાલું છુ —

અગીયાર ( ૧૧ ) મા-તીર્થ કરના સમયમાં, જિતશત્રુ મહાવ રાજા. તેમના પુત્ર અચલ બલદેવ. તેમના પછી મૃગાવતી પુત્રી, તેમાં મેહિ પામી, રાજાએ અતે ઉરમાં નાખી, પ્રજાપતિના નામથી જાહેરમાં આવ્યા. વૈદિકાેએ મૃગાવતીને હરિણી રૂપે, પ્રજાપતિને હરણ રૂપે કલ્પ્યા. એ પુત્રીના સંબંધથી પહેલા વાસુદેવના જન્મ થયા. તે અરસામાં–" અશ્વમીવ " પ્રતિવાસુ દેવ થયા છે. તેમના નાશ વાસુદેવથી થયા છે.

( ૧ ) છતાં વૈદિકાેએ–પ્રતિવાસુદેવ અશ્વબ્રોવને, માશુ કપાયા પછી ઘાડાના માથાવાલા કરીને હયગ્રીવ **વિષ્ણુ** લખીને ખતાવ્યા.

બતાવેલા પ્રજાપતિથી વાસુદેવ ( વિષ્ણુ ) થયા છે, તેમાં જણાવ્યું કે— વિષ્ણુની નાભિ કમલમાંથી પ્રજાપતિ, તેા કાઇએ–પ્રજાપતિથી વિષ્ણું લખીને બતાવ્યા છે.

(૨) બીજા તારક પ્રતિવાસુદેવને–તારકાસુર લખીને--દેવ દાનવાની લડાઇ બતાવી, તેમાં વિષ્ણુ કસાયા લખોને બતાવ્યા છે.

(૩) ત્રિજા મેરુક પ્રતિવાસુદેવને-મેરક દાનવ અતાબ્યા, તેથી ત્રાસેલા પ્રદ્યાકિક દેવેાએ વિષ્ણુની મદદ માગી, વિષ્ણુ પણ કિબ્ય હજાર વર્ષ સુધી તેનાથી લડયા પણ વિષ્ણુ બારા જોજનની ગુફામાં જઇને સુતા લખીને બતાબ્યા.

( ૪ ) ચાથા મધુ પ્રતિવાસુદેવ છે, તેના ભાઇ કૈટલ છે, તે બે ને પ્રાચીન વાચુ પુરાણમાં વિચિત્ર રૂપે ચિત્ર્યા. ત્યારે બીજે ઠેકાણે-વિષ્ણુના કાનના મેલથી બે દૈત્યાે ઉત્પન્ન થએલા ચિત્રી, પ્રમ્હાને મારવા દોડેલા લખી બતાવ્યા. વિષ્ણુ પ્રદ્યાની વારે ચઢી-પાંચ હજાર વર્ષ સુધી બાહુ ચુદ્ધમાં પડયા, પછી થાકીને ભાગ્યા. જગત્ના ઉદ્ધારકના કાનના મેલથી ઉત્પન્ન થએલા તેથી તે બલવાન લેખકની ચાલુરી કેટલી. ?

(૫) પાંચમા--નિશુંભ પ્રતિવાસુદેવ છે. સાથમાં નપ્તિ નામ જોડી છે

પ્રકરણ ૩૪ સું. સર્વજ્ઞોના તત્ત્વના વિકારદ્ધજ હાલના વદિક ધર્મ. ૨૩૭

દૈત્યાે ઠરાવ્યા. ગરૂડ ઉપર બેસી વિષ્ણુ લડવા ચઢયા, ત્યાં ગદાનાે માર ખાઇ ગરૂડ અને વિષ્ણુ બન્ને ભાગ્યા. આ શું આસ્તિકાેન્ન લેખાે છે !

( ૬ ) છઠ્ઠા-બલિ નામાં પ્રતિવાસુદેવ છે. તેને રાજ્ય-દૈત્ય ઠરાવ્યા. વિષ્ણુએ વામનાવતાર ધરીને પાતાલમાં ખાસી ઘાલ્યા. આ વાત સર્વત્ર પ્રસિદ્ધ છે.

( ૭ ) સાતમા-પ્રલ્હાદ નામના પ્રતિ વાસુદેવ છે. ખરૂં જોતાં વાસુદેવના શત્રુભૂત છે. તેને પાતાના ભક્તમાની વિષ્ણુ તેને ઇંદ્રપદમાં કાયમ રાખવાને દોડ્યા. શું બધી દુનીયાના અધિકાર તેમના હાથમાં હતા ? આજે તા તેમના ભક્તો લાખા અને કરાડા ગણાય છે તે, સ્લેછા ગણુવામાં જે આવ્યા છે તેમનાજ હાથના માર ખાઇ રહ્યા છે છતાં ખબર લેવા કેમ આવતા નથો ? નામ માત્રના ભક્તાને યમના દ્રતાથી ખેંચીને, વિમાનમાં બેસાડી વિષ્ણુ લાેકમાં લઇ જનારા, તેમના દ્તા કયાં ભાગી ગયા હશે ? પ્રકાશના સમયમાં વિષ્ણુ લાેકમાં આટલું બધું અધાર શાથી ? કાઇ સજ્જન વિચારમાં ઉત્રરનાર હશે કે નહિ ?

૮ મા-લક્ષ્મણુ વાસુદેવ અને સવણુ પ્રતિવાસુદેવ છે.

૯ મા-શ્રી કૃષ્ણુ વાસુકેવ અને જરાસ'ધ પ્રતિવાસુદ્દેવનાં, ચરિત્રામાં જે ચાેડા થાેડા ફેર છે તે-જેન અને વૈદિકામાંનાં કિંચિત્ વિસ્તાર સાથે લખી અતાવ્યાં છે ત્યાંથી વિચાર કરવાની ભલામણુ કરી આ વિષયને અહીજ સમાપ્ત કરૂં છું.

આ ઉપર બતાવેલા નવ ત્રિકમાંના જે વાસુદેવા છે, તેજ વિષ્ણુ કહેવાય છે. જીદા જીદા કાલના જીદા જીદા સ્વરૂપના સર્વે મળીને નવત્રિકા ચઐલાં છે.

ત્રણું ખંડના લાેકતા–ભારત ખંડના ભૂષણ રૂપના મહાન રાજાઓ થએલા છે.

વૈદિકમતના કેટલાક પંડિતાએ-લાકોને ગ્રચવાડામાં નાખવા, આ અવ-સપિણીના નવે વાસુદેવોને એકજ વિષ્ણુરૂપે કલ્પ્યા છે, અને તેમના પ્રતિપક્ષરૂપ પ્રતિવાસુદેવોમાંના કાઇને અસુર, તેા ક્રેઇને કાનવરૂપે, લખીને બતાવ્યા છે. પણ પહેલા પ્રતિવાસુદેવ અશ્વશ્રીવને ધાડાતું માથું લગાડયા પછી હયશ્રીવ વિષ્ણુના નામથી પ્રસિદ્ધમાં સુકયા. અને પૂર્વ કાલમાં જે બલદેવા થયા છે તેમનાં તો સર્વયા નામેથ ઉડાવી દીધાં છે. માત્ર ૮ મા લક્ષ્મણ વાસુદેવ છે. તેમના માટાઇ રામચંદ્ર છે તે બલદેવ છે. તેમનેજ વિષ્ણુના ૮ મા અવતાર રૂપે લખીને બતાવ્યા છે.

| <b>ર</b> ૩૮ |  | ત <b>ત્ત્વત્રયી</b> મીમાંસા. |  | ખંડ | २ |
|-------------|--|------------------------------|--|-----|---|
|             |  |                              |  |     |   |

અને નવમા શ્રી કૃષ્ણ વાસુદેવ ને, વિષ્ણુના અવતાર રૂપે કાયમ રાખી, તેમના મોટાબાઇ અલલદ્રને પોતાનાજ સ્થાન પર કાયમ રાખેલા છે. વાસુદેવ કહેા, કે વિષ્ણુ કહેા, એકજ નામ છે. તેમાં એવી કલ્પના કરીકે–વિષ્ણુ લેઃકમાંથી સાક્ષાત્ વિષ્ણુ લગવાન આવતા. અને દેવ દાનવાની લડાઇમાં ઉતરતા, તેમાં કરાડા દેવતાઓના નાશ કરાવતા, અને પોતે પણ તેમાં ક્સતા. અનહિ કાલના એકના એક દેવમાં આ કલ્પના કેટલી ભયંકર ? આમાં તે શી અક્ષ્કલ વાપરી હશે ? મોટા મોટા થઇ ગએલા પંડિતોને તે શું વધારે લખીને ખતાવું ?

જૈન જ્ઞાન અતાવવામાં નવું સાધન—

જૈનોના તરફથી પછુ ઘણુ પ્રંથે છપાઇને બહાર પડી ગમેલા છે. તેમાંના કેટલાક પ્રંથોના ઉપયોગ તા માત્ર જૈનોના માટેજ થએલા છે. અને તેથી આગળ ઉંચા દરજાના ગ્રંથાના ઉપયોગ માટા માટા માટા પંડિતા કરી રહ્યા છે. પરંતુ સાધારણુ માછુસાના ઉપકાર માટે થાય તેવા પ્રકારના ગ્રંથા, હજુ સુધી બહાર પડેલા હાેય, તેવું મારા જાણુવામાં આવ્યું નથી. એમ સમજીને અમાએ આ ઉદ્યમ કરેલા છે. જે કે આ ગ્રંથ ઘણુ ઉંચા દરજાના નથી. છતાં પણુ સાધારણુ પ્રકારના માછુસાને, તેમજ પંડિતાને પણ, જૈન માન્યતાનું, તેમજ વૈદિક માન્યતાનું જ્ઞાન, દિશા માત્રથી કાંઇને કાંઇ મલશે, એવી મને મારા લેખની ખાત્રી છે.

તેથી જૈનેતર સજ્જનાને મારી નમ્ર વિનંતી છે કે--

આ વર્તમાનના સમય સત્યજ્ઞાનના પ્રચાર કાર્યના છે. પરંતુ ઇર્ષા ઢેયના નથી, એમ આપ ખૂબ સમજો છેા. આ સમયમાં ધર્મની બાબતમાં-સાધારથુ માથુસા તા યતા બ્રષ્ટ, તતા બ્રષ્ટના જેવી હાલત ભાગવી રહ્યા છે. જો આપ મારા ગ્રંથથી ઉપકાર થવા જેવું સમજો તા, જરૂર માટા પ્રમાથુમાં ફાલા આપી લોકાપકાર કરવામાં પાછી પાણી નહી કરા.

ચૂરાયના વિદ્વાના શ્રી કૃષ્ણને ઇતિહાસ રૂપે તા જરૂર કબૂલ રાખે છે. પરંતું ઇશ્વરરૂપે કબૂલ રાખતા નથી. પ્રદ્યા અને મહાદેવને, તેએ વ્યક્તિરૂપે સમજતા હાય તેમ લાગતું નથી. જૈનમાં શ્રી કૃષ્ણને ત્રણખંડ રાજ્યના લોકતા, નવમા વાસુદેવ (વિષ્ણુ) રૂપે બતાવેલા છે. તેવી રીતે કાેઇ અત્યંત પ્રાચીનકાલમાં નવ વાસુદેવેામાંના પહેલા ત્રિપૃષ્ટ વાસુદેવના પિતા, જે જિતશત્રુ રાજા થયા છે તેઓ પુત્રીના સંબંધ કરવાથી પ્રજાપતિના નામથી પ્રસિદ્ધમાં આવ્યા, તેથી બ્રાક્તિ રૂપે તે જરૂર છે. પણ વૈદિકના પંડિતોએ પ્રમહારૂપે જાહેરમાં સુકથા. પ્રકરણ ૩૪ મું. સર્વજ્ઞાના તત્વના વિકારરૂપજ હાલનાે વૈદિક ધર્મ. ૨૩૯

કાેઇને કેાઇ આધાર ગ્રહણ કરી માણુસ રૂપાંતરમાં ગાેઠવી શકે છે. રૂદ્રના વિષયમાં પણ તેજ પ્રમાણે બનેલું છે. મારા લખેલા બધા લેખા ધ્યાનમાં લેશે. તા આપ સંજર્ભના પણ જરૂર મારા મતને મલતા થશા.

જૈન ઇતિહાસ જોતાં તેવા પ્રકારની વાતો-કાેઇ સેંકડા વૈદિકાના ચંચામાં ઉંધી છત્તી ગાઠવાયલી મારા જોવામાં આવે છે. પરંતુ વ્યવહારિક વિચારાના મિશ્રથુવાળી, નામ, ઠામ, અને મૂલના વિષયાના ફેરફારવાળી હાવાથી, લાેકોને ખરી આતરી કરીને કેવી રીતે આપી શકીએ ?

વૈદિકેામાં લખેલા જે વિષયેાની ખરી ખાતરી આપી શકાય નહી તેવા વિષયેાની ઉપેક્ષા કરોને.

માત્ર સહજ સમજી શકાય તેવા જૈનોના ૨૪ તીર્થ કરોનાનુકરણ્ણર્પના વૈકિકેાના ૨૪ અવતારા, તેમજ કરોથી કશ બાધિ સત્ત્વના અનુકરણ્ણરપના મછ કછપાદિક દશ અવતારા, સામા સામી તુલના કરવાને નામ માત્રથી લખીને બતાવ્યા છે. જૈનોમાં ૧૨ ચક્રવર્તીએા થએલા બતાવ્યા છે. વૈદિકાેએ તેમાંના બે ચાર નામા ગ્રહણ કરી, ઉધું છતું લખી, રાજ તરીકે આલખાવ્યા છે, તેમના વિચાર પણ તુલાના રૂપે બન્ને તરફના લખીને બતાવ્યા છે. તે સિવાય વાસુદેવાદિકનાં નવાત્રેક જીદા જીદ્દા કાલમાં, ભિન્ન વ્યક્તિ રૂપનાં થએલાં છે, તેમાં વૈદિકાેએ– ભિન્ન ભિન્ન ગ્રંથમાં ભિન્ન ભિન્ન સ્વરૂપનાં લખેલાં હાેવા છતાં પણ–જૈન વૈદિકનાં સામા સામી તુલના કરવા માટે ઇસારા માત્રથી લખીને બતાવ્યાં છે. એમાં મેં મારી જરા પણ ચાતુરી કરીને બતાવી નથી. આજકાલના પડિતો તેમજ સાધા-રણ વિચક્ષણ પુરુષા પણ તુલના કરી શકે તેમ છે એવું સમજી ને મેં મારા વિચારા બહાર પાડયા છે.

જૈનાદેશ જગતને પુહચાડવા ભાગ્યશાળી અનેા.

આર્થિક સ્થતિમાં, તેમજ વસ્તિમાં, સીનારના સંઘ સાધારણ હાવા છતાં, એક હજાર નકલ બહાર પડાવી આ નવીન દીશાના બાધ લાેકાને આપવા ભાગ્ય-શાલી બન્યો છે. ધર્મની ઉન્નતિને સાટે કાેઇ લાખો રૂપી આના ખરચ થઇ રહ્યો છે, પણ જૈન ધર્મની દિશા કઇ છે-એ બતાવવા જેવા બીજો ખરા લાભ મારી નજરમાં સમાએલા નથી. માટે આ નવીન પ્રકારની દિશાનું જ્ઞાન દેશ દેશની ભાષામાં તરજીમા કરાવી આખી દુનીયાને બતાવવાને ભાગ્યશાળી બના, અને તમા તમારા જન્મ જીવિતબ્યની સફલતા મેલેવા,

| 580 | તત્ત્વત્રયી⊷મીમાંસા. | <b>WS</b> <del>7</del> |
|-----|----------------------|------------------------|
|-----|----------------------|------------------------|

આ ગ્રંથનેા પ્રકાશ પાડવા મેં સંવત્ ૧૯૮૦ ના પ્રારંભની શાલથી, વૈદિક ગ્રંથાના અભ્યાસની સરૂઆત કરવા માંડી, નિરંતર અભ્યાસના અંતે સંવત્ ૧૯૮૭ ની શાલ સુધીમાં કિંચિત્ સફલતા મેલવી શકયાે છું.

વૈદિક ધર્મવાળા પાતાના મતને આદિ અનાદિના ઠરાવવા પ્રયત્ન કરતા નજરે પડે છે. પરંતુ ખરૂ જેતાં તેઓ આડંબરી, સ્વાર્થી, વધારે નજરે પડતા જણાયા. જૈન ધર્મવાળાઓથી, કે બોદ્ધ ધર્મવાળાઓથી, જેમ જેમ મેળવતા ગયા તેમ તેમ ઉધી છત્તી કલ્પનાઓ કરવામાં, પ્રેરાયા હાય તેમ મારી નજરે પડવા લાગ્યા. એટલે જૈન ધર્મ અને વૈદિક ધર્મ આ બેની તુલનાત્મક રૂપે લેખ લખવા મારૂં મન પ્રેરાયું. આ કારણથી લોકોને સ્પષ્ટ રૂપે પ્રતીતિ કરાવી શકાય તેટલી વાતા બન્ને તરફની મેં લખીને બતાવી છે. જૈનોના ઇતિહાસને ગ્રહણ કરી વૈદિક ધર્મના પંડિતાઓ જેવી રીતે ગાટાળા કરેલા છે તેવી રીતે જૈનોના તત્ત્વના વિષયમાંથી પણ ગ્રહણ કરી ઉધા છત્તા લેખા લખી ઉપનિષદના ગ્રહ્યામાં પણ ગોટાળા કરેલા છે. કારણ દરેક ઉપનિષદમાં ભિન્ન ભિન્ન વિચારા પ્રાયે ગોઠવાયલા હાવાથી સમજી શકાય તેમ છે, અને તેના સંબંધે પણ જે એક ભિન્ન ગ્રંથ લખાય તા બીજાને સમજાવી શકાય તેમ છે.

ચૂરાષના વિદ્વાના પ્રથમ બૌદ્ધ ધર્મના તત્ત્વાથી પરિચિત થયા પછી વિશેષ તત્ત્વ મેળવવાની ઇછાથી-સમુદાયથી વિસ્તારવાળા, માટા માટા ગ્રંથાના આડંબર-બાળા, અનાદિ કાલના અમારા ધર્મ એવી અક્વાવાળા, પ્રાચીનમાં પ્રાચીન વૈદિક ધર્મ જાણી, તેની પાછળ પાતાના તનના તથા ધનના અને પાતાની યુદ્ધિના હુદ ઉપરાંત વ્યય કરીને તેમના વિચારાને જેયા, પરંતુ ડુંગર ખાદતાં ઉંદર હાથમાં આવવા જેવું થતાં જગા જગા પર નિરાસાના જ ઉદ્દગારા કાઢતા ગયા.

ત્યારબાદ નાખા માટા બધાએ મતા બેઇ લેવાના હિસાબે–નહી જેવા સમુદાયવાળા જૈન ધર્મધ્તા તત્ત્વા બેવાને લાગતાં, જેમ જેમ તેમાં ઉતરતા ગયા, તેમ તેમ પાતાની સફલતાના ઉદ્ગારા બહાર પાડવા લાગ્યા. તેમના વિચારા બેતાં વૈદિક ધર્મના ગ્રંથા બેવવા મારૂં મન પ્રેરાયું. જેમ જેમ વૈદિક ધર્મના ગ્રંથા જેતો ગયા તેમ તેમ તેમાં જૈન ધર્મના ઘણા પ્રકારના વિયયાની ઉથલ પાથલતા કરેલી મારી નજરે પડવા લાગી, એટલે લોકોને સહજપણાથી પ્રતીતિ કરાવી શકાય તેવા તેવા વિયયોને પ્રહણ કરી તુલનાત્મક રૂપે લખીને બતાવવાના પ્રકરણ ૩૪ મું. સર્વજ્ઞોના તત્ત્વના વિકારફપજ હાલના વૈદિક ધર્મ. ૨૪૧

પ્રયત્ન કર્યો. જો કે આ મારા ગ્રંથના વાચનથી મેાટા મોટા પંડિતા તેા લણી લણી બાબતોને સારી રીતે સમજી શકશે અને જે મધ્યમ વર્ગ છે તે કદાચ પુરેપુરૂં સમજી શકરો નહિ તાે પણ એટલું તાે જરૂર જ સમજી સકશે કે આ એ મતવાળાઓમાંના કયા મતવાળાએ પાતાની સત્ય નિષ્ટાને છેાડી દઇને પાતાનામાં ઉધું છત્તું કર્યું છે એટલું તો જરૂર જ સમજી શકશે એવી અમાને અમારા ગ્રંથની ખાત્રી છે.

યુદ્ધા, વિષ્ણુ અને મહાદેવ આ ત્રણુ દેવાના નામથી પુરાષ્ઠ્રકારાએ ઉધું ઇત્તું કરેલું ઘણાએ પંડિતાને પ્રગટ રૂપે દેખાઇ આવેલું જ છે. અને જગત-કર્તાના સંખંધે બ્રાદ્મણાદિ ગ્રંથકારાએ ઉધું છત્તું કરેલું છે તે અમાએ પણ્ કેટલુંક લખીને અતાવી દીધું છે.

છાદ્યા અને પ્રજાપતિ તે એકજ સ્વરૂપનાં નામ છે. પુરાણકારોએ પ્રદ્ધાને વિચિત્ર પ્રકારના ચિત્રી જગતના કર્તાહર્તા લખીને બતાવ્યા છે.

વેદના ઋષિઓએ પ્રજાપતિને વેદ મૂલક ઠરાવવા જગતના કર્તાહર્તાના સ્વરૂપમાં ત્રણ સુક્તો બનાવી ઠેઠ ઋગ્વેદ સુધીમાં પાછળથી ખાસી ઘાલ્યાં છે. તેથીજ મણિલાલભાઇએ લખ્યું છે કે—

" યજ્ઞ પુરુષ નવાજ દેવ કલ્પાયા, પ્રભાપતિ સર્વથી માખરે આવી અધાના નિયંતા થઇ ગયા "ઇત્યાદિ.

હવે આપણે વેદોના સંબંધમાં કાઇક વિચાર કરીને જોઇએ---

પુન જેન્મના સંબંધે-ઝગ્વેદમાં કાેઇ કાેઇ અસ્પષ્ટ વચન આનંક શંકરભાઇને જણાયાં તેનું કારણ શું ? મણિલાલભાઇને-યજ્ઞ પુરુષ નવા દેવ જણાયા અને પ્રજાપતિ બધાના માેખરે આવેલા પ્રદ્યાના સ્વરૂપથી પૂજાતા જણાયા છતાં છેવટમાં તેમને લખ્યી જણાવ્યું કે-કાેઇ પ્રકારની ગતિ થતાં સ્ષ્ટિના આરંભની વાત ઝપિઓને જડેલી જણાય છે. એમ લખીને અતાવ્યું છે.

તેા તે વાતની તપાસ કરતાં-ઝરગ્વેકના-પ્રલય દશાના સુક્રતમાં. હિિરહ્ય ગર્ભ-પ્રજાયતિના સુક્ર્તમાં. અધમર્ષણુના મ'ત્રમાં. અને યજ્ઞ પુરુષના સુક્ર્તમાં. ( અર્થાત વિરાટ્ પુરુષના સૂક્ર્તમાં. )

સ્ટિના પ્રારંભનું સ્વરૂપ જુદા જુદા પ્રકારથી લખાયહું, પ્રાચીનમાં <sup>31</sup>

### તત્ત્વત્રયી–મીમાંસા.

પ્રાચીન ઐવા ઋગ્વેદમાંથીજ પ્રથમ એ ચારે સુક્તો મળી આવે છે. અને મણિલાલભાઇ તાે--યગ્ન પુરુષતે નવા જ દેવ કલ્પાયલાે ખતાવે છે. અને પ્રજા-પતિ પણુ ખધાના માેખરે આવીને ઉભેલા જણાવે છે. છતાં યગ્ન પુરુષનું સુક્ત ચારા વેદામાં નજરે પડે છે. આ વાત પાછલથી થએલા વૈદિકના ઋષિઓને કથા કાલમાં જડી અને કથા કાલમાં ચારા વેદમાં ઘુસાડી દેવાની તેમને ચાલાકી વાપરી કે કાઇ સુરૂ પુરુષ સત્ય સ્વરૂપ બતાવશે ખરા કે ?

આ ઉપરના યજ્ઞ પુરુષના અને પ્રજાપતિના સંબંધે. "વૈદિક દબ્ટિએ જગત્" નામના પ્રકરણ ૪ માં કિંચિત્ ખુલાસા કરીને આબ્યા છોએ તેથી પિબ્ટ પેષણ ન કરતાં આટલા ઇસારા માત્રથી જ બશ છે. પરંતુ વેદ સમયના ઝષિ-આના વિચારા જોતાં એટલું તા જરૂર સમજાય છે કે–તેઓ ઇંદ્રાદિક દેવતાઓની સ્તુતિઓથી વારંવાર પાતાના સ્વાર્થની માગણીએા કરતા અને મુખ્યતાથી યજ્ઞ યાગાદિકના વિધાનાથી જ પાતાની સફલતા સમજતા હાય તેવા નજરે પડે છે પરતુ પરલાકના સંબંધે, પુરાણાદિકના ઇતિહાસના સંબંધે, વિશેષ વિચારમાં ઉતરેલા હાય તેવા જણાતા નથી.

પરંતુ ઇ. સ. પૂર્વે ૮૦૦ ના લગભગમાંથી રામાયણ ભારતાદિક જે ઉભાં કર્યા છે તે જૈનોના સર્વગ્રાથી જેમ જેમ પ્રચલિતમાં આવતું ગયું, તેમ તેમ વૈદિકોના પંડિતા ગ્રહણ કરતા ગયા અને પાતાની મરજી પ્રમાણે ઉધું છત્તું કરતા ગયા એજ આ મારા વિચાર યાગ્ય થએલા છે એવા વિચાર આ મારા બ્રાયથી સંજ્ઞોનોને કરવા પડશે.

અને બીજી વધારાની વાતા જે વૈદિકામાં દેખાતી હશે તે બૌદ્ધોની ચળવળ થતાં તેમનું પણ અનુકરણ કરેલું હોય તેમ જણાય છે. જેમકે બૌદ્ધોના દશબાધિ સત્વના અનુકરણ રૂપે વૈદિકાએ ફરીથી--મછ કછપાદિક દશ અવતારાની કલ્પના કરી છે એવું સહજ સમજી શકાય તેમ છે. બાકીનું વિશેષ તા કાઇ બહાળા અનુસવવાળા તારવીને બતાવે તે ખરૂં. ઇત્યલંવિસ્તરેણ.

## ા વેઠાના ત્રણુ માટા સુક્તોથી બણવા જેવું સષ્ટિનું રવરૂપ 🗉

સુષ્ટિની ઉત્પત્તિ પ્રજાપતિથી, પ્રથમ તે એકલા, હતા તેમણે બધા જીવેા ઉત્પન્ન કર્યા. આ વાત ચારા વેદ્રોથી લખાઇ તેના વિચાર કરતાં સંપૂર્ણ વૈદિક ધર્મનાજ સામાન્ય પશુાથી થઇ જશે.

(૧) સ દેના પ્વે શું હતું ? તે પ્રલય દશાનું સૂક્ત મંત્ર ૭ નું.

પ્રકરણ ૩૪ મું. સર્વજ્ઞાના તત્ત્વના વિકારરૂપજ હાલના વદિક ધર્મ. ૨૪૩

(૨) હિસ્શ્ય ગર્ભ પ્રલાપતિ-સૃષ્ટિની ઉત્પત્તિના સમયે તે એકલા હતા, સૃષ્ટિના સ્વામી હતા, સુક્ત બીજી મંત્ર ૧૦ નું.

(૩) હજારો--માથાવાળા, આંખાેવાળા, અને હજારાે પગ આદિના સ્વરૂપ ને જણાવનારૂં ચારા વેદાેથી પ્રસિદ્ધીને પામેલું-પુરુષ સૂક્ત મંત્ર ૧૬ તું. ત્રીજી છે.

આ ત્રણે સૂક્તોથી એવું પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવ્યું છે કે–આ બધી સૃષ્ટિના છવા પ્રજાપતિથીજ ઉત્પન્ન થયા છે, આ વાત કેટલા દરજાની છે અને કેટલી સત્યતા વાળી છે. તેનું સ્વરૂપ નહીં જેવું કિચિત વિચારી જેતાં અધા વૈદિક ધર્મના જ સાર સહજથી જાણી શકાશે.

૧ પ્રથમ—પ્રલય દશાના કેટલાક ફકરા તપાસીને જોઇએ-પૃથ્વી આદિ કાંઇ પણ ન હતું. કેવલ સર્વ'ના પ્રાણન કર્તા બ્રદ્ધ હતા. તેના મનમાં જગત ઉત્પન્ન કરવાની ઇછા તેજ ખીંજ ભૂત થઇ. આ સૃષ્ટિ એક દમ એવી વ્યાપ્ત થઇ કે જેમ સૂર્યની કિરહ્યા.

કાઇ વિદ્વાને જાણી હશે કે નહી ? પાછલથી ઉત્પન્ન ચએલા વિદ્વાના કેવી રીતે બાણી શકે,?

(૨) હિરણ્ય ગર્ભ સૂક્તના કુકરા ---

- ૧ જે પ્રજાપતિ આત્માને આપવાવાળા છે.
- ૨ સૂર્ય, આંતરિક્ષ, જલરાશિના નિર્માણુ કરવાવાળા છે.
- ૩ પાેતાના ધ્યાનથી-પ્રકાશમાન લો, પૃથ્વીને અનાવનારા છે.
- ૪ જેનાથી પૃથ્વી આદિ નીકલ્યાં છે.
- પ જેને દેવાદિકામાં પ્રાણાના સંચાર કર્યો છે.
- ૬ જેને-પ્રલય કાલીન મહાજલ પ્રલયને ઢેખીને પૃથ્વીને ઉત્પન્ન કરી છે.
- ૭ અંતરિક્ષ અને જલરાશિને બનાવ્યાં છે.
- ૮ હે પ્રજાપતિ તારા વિના કાેઠ નથી કે જે સમસ્ત પ્રાણિ વર્ગને ઉત્પન્ન કરે. ઇત્યાદિ.

(3) विशद् पुरुष ( पुरुष सूछत ) ना डेटलाड इडरा-

Ċ.

۰.

- ૧ જે સર્વ પ્રાણ્ટિઓના બ્રહ્માંડ દેહ તે વિરાટ્ પુરુષ છે. બ્રદ્માંડથી પણ બહાર દશાંગુલ વધીને રહેલા છે.
- ર ભૂત, ભવિષ્ય અને વર્ત્તમાન રૂપ જેટલું જગત છે તે તેનુંજ સામર્થ્ય છે.
- રૂ દેહના આશ્રય લઇ દેહાભિમાની પુરુષ ઉત્પન્ન થયેા. અર્થાત્ પ્રદ્વાંડ રૂપ દેહ ઉત્પન્ન કરોને પ્રદ્વાંડ રૂપ જીવ ઉત્પન્ન થયેા.

૪ તેજ દેવ, તિય'ફ, મનુષ્ય આદિ રૂપવાળાે થયાે. અમિ ઉત્પન્ન કર્યા પછી જીવાનું શરીર બનાવ્યું.

એ ક્રમથી સૃષ્ટિ ઉત્પન્ન થઇ.

ષ પછી મનથી તે પુરુષના દેવેએ ચજ્ઞ કર્યો. તે યજ્ઞથી દધ્યાદિ ભાેગ્ય પદાર્થ ઉત્પન્ન થયા, અને અરહ્ય--આમ આદિનાં પશુ આદિ પેદાં થયાં. અને સાથે ચાર વેદ પણ ઉત્પન્ન થયા.

અને બ્રાહ્મણુ, ક્ષત્રીય, વૈશ્ય, શુદ્ર તેના મુખ, બાહુ, ઉરૂ, પગ રૂપથી કલ્પાયા. મનથી ચંદ્ર, ચક્ષુથી સૂર્ય, મુખથી અગ્નિ અને પ્રાણ્યથી વાસુ ઉત્પન્ન થયાં. ઇત્યાદિક વિશેષ તે ઝગ્વેદનાં સૂક્તાથી વિચારવું.

આ સૃષ્ટિ સંબંધનાં ત્રણુ સૂકતાે ઋગ્વેદના દશમા મંડલના અંતમાં જે મુકવામાં આવ્યા છે તે પ્રાયે જૈન સર્વજ્ઞાના તત્ત્વના વિશેષ પરિચયમાં આવ્યા પછી વેદના પંડિતાએ વેદ મૂલક ઠરાવવાને પાછલથી દાખલ કરી દીધાં હાેય ? આ મારૂં અનુમાન મારા આગળના વિચારાથી પંડિતા ને પણુ વિચારવાના અવકાશ મળશે.

આ ત્રણુ સૂકતાના રચનાર એક નથી, પણુ એક જ વિષયનાં ત્રણુ સૂકતા શી ત્રણુ જાહેર થાય છે.

પ્રલયનું સકત મંત્ર ૭ નું છે. થીજી હિરણ્ય ગર્ભનું સુકત મંત્ર ૧૦ નું છે. ત્રીજીં વિરાટ્ના સ્વરૂપનું પુરુષ સુકત મંત્ર ૧૬ નું છે.

એમ એક એકથી મેાટાં છે છતાં પ્રાયે સ્વરૂપથી તે એકજ સ્વરૂપનાં લખાયલાં છે. છતાં પુરુષસૂકતને તે ચારા વેઠામાં જ કાખલ કરી દેવામાં પ્રકરણ ૩૪ મું. સર્વેજ્ઞાેના હત્વના વિકારરૂપજ હાલના વૈદિક ધર્મ. ૨૪૫ આવ્યું છે. આ પુરુષસુકલ પ્રલયના સૂક્ત પછીથી લખાયું તે તેહ તે સુક્લના મંત્રથી જ સિદ્ધ રૂપે જાહેર શાય છે.

જ્યારે આપલ્લું વેદાના આ સૃષ્ટિ વિષયના સુકતના વિશેષ વિચારમાં ઉતરીએ છીએ ત્યારે તે વિષય આલખ્યાલ જેવા લાપે છે. પરંતુ ખરા વિચારના બિલકુલ લાગતો નથી.

ન્યાય સૂત્ર કારોએ કાર્ય કારજીના સંબંધમાં એક એવું લક્ષણ બતાવ્યું છે કે–'' કારણાનુ માનેન કાર્ય' " અર્થાત જેટલા પ્રમાણનું કારણુ હોય તેટલા પ્રમાણનું કાર્ય બને પરંતુ આ રૃષ્ટિ ઉત્પત્તિના સંબંધનાં ત્રણે સુકતોનો વિચાર કરી જોતાં ન્યાય શાસાના લક્ષણું ને અનુ સરતું એક પણુ સુકત નથી.

(૧) આ ઋગ્વેદનાં સૃષ્ટિ ઉત્પત્તિના સંબંધનાં ત્રહ્યું સુકતોના મતલળ એવા છે કે-પૃથ્વી, આકાશ, સસુદ્ર, સુર્ય, ચંદ્ર, જીવા વિગેરે કાંઇ પહ્યુન હતું. માત્ર એકલેા પ્રજાપતિ હતા.

આમાં વિચારવાતું કે—્પૃચ્વી આકાશાદિક તેા હતાં જ નહી તેા પ્રભાપતિ એકલાે કયે ઠેકાણેથાે કેવા સ્વરૂપથી પ્રગટ થએલે! ? અને તે પ્રથમ સેમાં રહેલાે ? ચારાે દિશામાં દેખાતી આટલા માટા વિસ્તારવાળી પૃચ્વી બનાવવાના મશાલા કયાંથી પેદા કરેલા ? તે સિવાય સમુદ્રા અને પહાડા બનાવવાના મશાલા કચે ઠેકાણેથી મેળવેલા ? સૃષ્ટિ બની ગયા પછી જીવાનાં શરીર બનાવ્યાં, પછી તેમાં જીવાના સંચાર કચીં, પણ પ્રથમ જીવા કચી વસ્તુના બનાવ્યા ?

જીવેાની બનાવટના સંબંધે પ્રથમ નીચેની છ બાબતાે વિચારવાની છે.

(૧) પ્રજાપતિએ— જીવેા અનાબ્યા તેા તે પ્રથમ પુણ્ય–પાષરૂપ કર્મ લગાડીને બનાબ્યા કે પુણ્ય પાપ વિનાના ?

(ર) અથવા કર્મ પહેલાં હતાં, પછી તે જીવેાની સાથે જેડી દઇને, પછી તે જીવેાને આ સંસાર ચક્રમાં નાખ્યા ?

(૩) અથવા જીવેા અને કર્મી બન્ને જીદા જીદા રહેલા હતા, તેઓને લેગા કરીને આ સંસાર ચક્રમાં નાખ્યા **ક** 

(૪) અથવા જીવેા ખનાવ્યા પણુ કમ° ખનાવ્યાં ન હતાં સંસાર ચક્રમાં પડયા પછો તે જીવેાએ પાતાના કત્તવ્યાથી પાતાની મેલે પાતાને લગાડી લીધાં ?

| ખંડ ૨ | ત⊤વત્રયા−મીમાંસા. | २४१ |
|-------|-------------------|-----|
|       |                   |     |

(૫) અથવા સષ્ટિ ઉત્પન્ન થતા પહેલાં નતા જીવા હતા, તેમજ કર્મો પશુ હતાં નહી, અધીએ કારીગીરી તે પ્રજાપતિની કરાયલી મનાયલી છે ?

(૬) અથવા જીવેા અને કર્મી અન્તે અનાદિકાલનાં હતાં, પણુ આ સંસાર ચક્ર સર્વથા બંધ પડી ગએલું હતું તે આ પ્રજાપતિએ ક્રીથી ચાલતું કરીને આપ્સું ?

એ ઠે ઉપર બતાવેલાં જીવના સંબંધનાં છ પ્રશ્ના–વિચાર કરવાને સુકયાં છે ખરાં, પરંતુ પ્રજાપતિ બધી સુગ્ટિના બનાવનાર ખાસ વેદ મૂલક સત્ય સ્વરૂપના છે ઠે પંડિતમાનીઓએ વેદ મૂલક ઠરાવવા પાછલથી કલ્પિતરૂપે લખી લાેકોને ભૂલાવામાં નાખવાના પ્રયત્ન કરેલા છે.

છવા કે–પ્રજાપતિના નામથી સાષ્ટિ ઉત્પત્તિના સંબંધનાં સકતા, ચારા વેદામાં દાખલ કરેલાં કલ્પિતરૂપનાં ઠરે તાે આ ચાલતા વૈદિક ધર્મ કાેઇ પૂર્વે ચાલતા સત્ય ધર્મથી વિપરીત થએલા પંડિત માનીઓએ કલ્પિત **રૂપનાે** ઉભાે કરેલાે છે એમ માની શકાય કે નહી ?

આ પ્રજાપતિ કેાણુ છે, અને કયાંથી કલ્પવામાં આવ્યા છે, તેના વિચાર અમેાએ પ્રજાપતિના લેખથી કરીને બતાવેલાે છે. ત્યાંથી વિચાર કરવાની ભલામણુ કરૂં છું.

અને વૈદિક મતના કેટલાક સુક્ષ્મ દબ્ટિના માટા મોટા પંડિતા, જૈન વૈદિક મતના અભ્યાસમાં ઉતરેલા, પાત પાતાના અભ્યાસ પ્રમાણે આ વાતને સમજી ગએલા છે અને પાત પાતાના લેખામાં ઇસારા પણ કરતા ગયા છે.

તે માટા માટા પાંડિતાના લેખા પ્રસંગે પ્રસંગે ટાંકી બતાવેલા છે, છતાં પણ સાધારણ માણસાને બાધ થવાની ખાતર-ટ્રાંક ટુંક રૂપે કરીથી પણ યાદ કરાવું છું કારણ એ છે કે--આ કલ્પિત રૂપ પ્રજાપતિને સુષ્ટિની આદિ કરવા-વાળા, અને તે સમયના ચાર ઝષિઓના હુદયમાં ચારા વેદાના પ્રકાશ કરવાવાળા, બતાવી પાછલથી આ પ્રજાપતિને આ બધી સુષ્ટિના કર્તાહતા મનાવવાના પ્રયત્ન કરેલા છે.

જો કે સર્વજ્ઞાની પ્રવૃત્તિ વિનાના ક્ષેત્રામાં વૈદિક કર્મકાંડની પ્રવૃત્તિ ચાલતી હતી, તે વાત સાચી હતી. પરંતુ સર્વજ્ઞાના વચનના પ્રકાશમાં તે ઘૃણા ઉત્પન્ન કરવાવાલી થઇ પડી હતી. તેથી કેટલાક પંડિતા વેદના કર્મકાંડની પ્રકરણ ૩૪ મું. સર્વ જ્ઞાેના તત્ત્વના વિકારરૂપજ હાલના વૈદિક ધર્મ. ૨૪૭

મહત્ત્વતા અતાવવાના જોસમાં આવી પ્રાહ્મણુ લંચા લખવા મંડી પડયા, પણુ તે પ્રાંથા આજકાલના બાહેાશ પંડિતોને મહત્ત્વ વિનાના નિર્માલ્ય જેવા ભાસવાને લાગ્યા. આગળ જતાં સર્વજ્ઞાના વચનાના વિશેષ પ્રકાશ પડતાં–કેટલાક ડાહ્યા પંડિતાએ સર્વજ્ઞાના વચનાના આશ્ચય પકડી ઉપનિષદાદિક ગ્રાંથા લખવા માંડયા ત્યારે તે કાંઇ લોકમાં આદર ભાવને પ્રાપ્ત થવા લાગ્યા.

તેથી આગળ વિશેષ જાતાં સર્વજ્ઞાના નેતાઓની મંદતાના સમયમાં કેટલાક ઉધ્ધત્ત પંડિતે!એ પુરાણે! ઉસાં કરી, સર્વજ્ઞાના વિચારાને તદ્દન ઉધા છત્તા ચિતરી ભાેલી દ્વનિયાને ઉધા પાટા બંધાવવાના પ્રયત્ન કર્યો, અને તે ઉધા પાટા બાંધી ઘણા કાલ સુધી એવા પ્રદાષ કરતા રહયા કે જૈન અને બૌધ વેદ બાદ્ય નાસ્તિકા છે. તેમનાં પુસ્તકા વિષ્ણુ ભગવાને તેમના નાશને માટે બનાવ્યાં છે. આવા અધુરા પંડિતા સત્ય વસ્તુના આગ્રહી માનવા કે અસત્ય વસ્તુના કદાગ્રહી ?

આટલી અધી વિપરીલવા છતાં કેટલાક સત્યના શાેષક પંડિતાએ પાેલાના લેખાેમાં કાેઇ કાેઇ વાકય સંકાચ ભાવથી પ્રગટ કરેલું છે છતાં પણુ તે સત્યતાને પ્રગટ કરવાવાળું છે તે અમા આ જગા પર ફરીથી ડુંટ રૂપે યાદના માટે લખી જણાવીએ તાે તે બાેધના માટે થશે પરંતુ કંટાલાે ઉત્પન્ન કરવાવાળું નહી થાય.

(૧) જીવેા કે-આનંદ શંકર આપુલાઇ ધ્રુવે—

'' ઋગ્વેદના ધર્મ લખતાં જણાવ્યું હતું કે–પુનર્જન્નના સંબંધે કાઇ કાઇ અસ્યષ્ટ વચન મળે છે. "

આંધી શું એ વિચારવા જેવું નથી કે-વેદના ઝાપિઓને પુનર્જન્મના સંબંધે વિશેષ માહીલી કાંઇ પણ ન હલી છતાં પુસણ કારોએ તેના સંબંધે લખ્સું તો તે કયા ઠેકાલેથી લાવીને લખ્યું ?

એજ આનંદ શંકરભાઇએ–અથર્વ વેદના સંબંધે જણાવ્યું હતું કે– '' મૂલ અનાયેનિંા ધર્મ તે આયેનિંા દાખલ થવા લગ્યાે હાેય. ''

ં ઇશ્વર કૃત મૂલના વેદેામાં અનાર્ધીના ધર્મ પણુ ખાસી ઘાલ્યો તે৷ તે વેદાની ક્રિમત કેટલી આંકવી ?

આનંદ શંકરલાઇએ એક બીજા પ્રસંગમાં–એમ પણ જણાવ્યું હતુ કે-'' ભારત વર્ષની ત્રણ નદીએ। ખરી રીતે−શ્રી કૃષ્ણ ચંદ્ર, શ્રી ગૌતમ અને શ્રી મહાવીર, એ ત્રણ મૂલ સ્થાનમાંથી જાગી છે અને ત્યાં સુધી જ આપણી

મહાદેવના વિષયમાં પણ પુરાણકારોએ એવાજ ગાટાલા વાલેલા છે. તેથી ચાર્ચોના તહેવારાના લેખકને--વ્યકિત રૂપના માલમ નથી પડયાે તે વ્યાબીજ છે. તેના સંબંધે પણ ઉત્પત્તિ વિપત્તિની સાથે-સર્વજ્ઞાના વચનથી જાણીને અને પુરાણાના લેખાની સાથે મેળવીને, સત્ય શાધકના પંડિતાને **જા**હ્યવાને માટે ખુલાસા વાર લખીને બતાવ્યું છે. ત્યાંથી વિચાર કરી લેવાની ભલામણ કરૂં છું. ઇત્યલં વિસ્તરેણ.

(૩) મણિલાલ નભુભાઇ દિવેદીએ પાતાના સિદ્ધાંત સારના પૃ ૪૨ થી ૪૪ સુધીમાં પ્રાહ્મણ ગ્રંથાદિના સંબંધે જણાવતાં છેવટે જણાવ્યું કે-

Jain Education International

#### તત્ત્વત્રથી-મીમાંસા.

માનુષી અથવા પૌરુષેય ઇતિહાસ દ્રષ્ટિ પહેલ્ચે છે તે પહેલાંની આપણી ઇતિહાસ દષ્ટિ નથી. "

આ ઉપરના વાક્યથી એજ વિચાર ઉપર આવવું પડશે કે-પ્રથમ વેદાના કર્મકાંડની પ્રવૃત્તિ તે પશુઓના ઘાતથી ઘણાવાલી, અને સામ વેલડીના રસના યાનથી વિવેક રહિત મહત્ત્વ વિનાનો, જીવાના કાલ્યાણના માટે સંતાય કારકની ન હતી. જ્યારે સર્વજ્ઞાના વચનાે ભેળવવા માંડયાં ત્યાર પછીથીજ તે કાંઇક ચાેગ્યતાવાલી જણાવવા લાગી.

અને તે સર્વજ્ઞાનાં વચના બીતામાં, અને ઉપનિષદામાં, વિશેષ પ્રકારે લળેલાં હાેવાથીજ તે ગ્રંથા કાઇક શાભાને પાત્ર થએલા છે. એમ આ મારા ચાલુ <mark>ગ્રંથ સદ્ધુદ્ધિથી જ</mark>ોવાવાળા સહજપણાથી જોઇ શકશે.

(૨) આર્ચોના તહેવારાના લેખક પંડિતજીએ ડુંકમાં જણાવ્યું હતું કે-ઇંદ્ર અને શ્રી કૃષ્ણ આ બે વ્યકિતએા ઇતિહાસની જણાય છે. "

આ લેખકને-ઝ્રહ્યા અને મહાદેવ આ બે વ્યકિતઓ ઇતિહાસ રૂપની જણાયી નથી. તે વાત સાચી છે. જુવેા અમારા પૂર્વના લેખાે પ્રદ્વાના સંબંધનાં વિચિત્ર પ્રકારના લેખા. અને મહાદેવના સંખંધના પણ તેવા વિચિત્ર પ્રકારના **લેખેા. જ**્વો કે−જૈન ઇતિહાસમાં લખાયલા, અને અગીયારમા તીર્થં કરના સમયમાં થએલા, જિતરાત્રુ નામના એક મહાન રાજા કે જેને માહથી પાતાની યુત્રીને અંતેઉરમાં દાખલ કરી લાેકાના વિરુદ્ધ કામ કર્યું. તેથી લાેકાેએ પ્રજાપતિ ( પાતાની પ્રજાને પતિ ) એવું બીજી નામ પાડયુ. તે સૂક્ષ્મ વાતને માેઠી વિક્રિયાના સ્વરૂમાં ચિત્રી, પુરાણકારાએ લાેઠાને ઉધા પાટા બંધાવ્યા છે. બીજાના સિદ્ધાંતમાં રહેલી સુક્ષ્મ વાતના પત્તો–માેટા માટા પંડિતાને પણ ન મળવાથી ઇતિહાસની વ્યક્તિરૂપે ન જણાય તે યથાર્થજ છે.

२४८

ખંડ ર

પ્રકરણ ૩૪ મું. સર્વંજ્ઞાના તત્ત્વના વિકારરૂપજ હાલના વદિક ધર્મ. ૨૪૯

" યજ્ઞ પુરૂષ નવાજ દેવ કલ્પાયા અને પ્રજાપતિ બધાના માખરે આવી સર્વના નિયંતા બની પ્રદ્રા રૂપે પૂજાતા થયા." આમાં પણ વિચારવાનું કે-યજ્ઞ પુરુષ જે નવા દેવ કલ્પાયા તે કાઇ બીજે નથી પણ પ્રજાપતિ જ છે. એમ સ્વામી દયાનંદજીએ ખુલાસા કરેલા છે. અને તે યજ્ઞ પુરુષને વેદ મૂલક ઠરાવવા સબ્ટિના સંબંધના ત્રણ માટા સૂક્તો ઝર્ગ્વેદના દશમાં મંડલમાં એક એકથી અધિક અધિક મંત્રવાલાં દાખલ કરી દીધાં છે. અને આ ચજ્ઞપુરુષના માટા સૂક્તને તો ચારા વેદેામાં દાખલ કરી દીધાં છે. અને આ ચજ્ઞપુરુષના મોટા સૂક્તને તો ચારા વેદેામાં દાખલ કરી દીધાં છે. અને આ ચજ્ઞપુરુષના મોટા સૂક્તને તો ચારા વેદેામાં દાખલ કરી દીધાં છે. અને આ ચજ્ઞપુરુષના પોટા સૂક્તને તો ચારા વેદેામાં દાખલ કરી દીધાં છે. અને સાયછાચાર્ય તેનું ભાષ્ય રચી બધી દુનીયાના માલક બનાવી દીધા છે. અને સ્વામી દયાનંદજીએ તા પોતાની બધી પંડિતાઇ જ પ્રગટ કરી દીધી છે. અને કેટલાક બીજા જાના પંડિતાએ તેા-પ્રજાપતિને સુષ્ટિની આદિના કલ્પી તેમજ સુષ્ટિનો આદિમાં ચાર ઝાયેઓનાં નામ કલ્પી, તેમના હુદયમાં ચારેસ વેદેાના પ્રકાશ કરવાવાળા પશ્ચ લખીને બતાવ્યા છે.

અને સુષ્ટિની ઉત્પત્તિના સંબંધવાળા આ યજ્ઞપુરુષના ૧૬ મંત્રના માટા સુકતને તાે લાેકોને ભૂલાવામાં નાખવાને ચારા વેદોમાં દાખલ કરી દીધું છે.

આવા આવા પ્રકારના-અનેક કલ્પિત લેખેા-વેદ જેવા ગુખ્ય ગ્રંથામાં દેખી અમારે તે લેખકાેની અને સંપૂર્ણ આ ચારા વેદાની સત્યતા કેટલી આંકવી અને વેદ જેવા મુખ્ય પ્રંથામાં કલ્પિત લેખા લખવાની સાહસિકતા ધરાવ-નારામાં, સંપૂર્ણ વેદાના તત્ત્વના સંબંધમાં આસ્તિકતા કેટલા દરજાની કલ્પવી ?

્વેલજી ધનજી નામના શ્રાવકે-"આત્માનંદ પ્રકાશ" નામનું માસિક પુસ્તક ૨૮ માં, વિ.સં.૧૯૮૭ ના માઘ માસમાં, ગૂજરાતી ભાષાના **હરિગીતમાં** એક પદ્મ જૈનોના મુલતત્ત્વને જણાવવા સારૂ, છપાવેલું છે તે જૈનેતર પંડિતાેને જાણવાને માટે-ટાંકી બતાલું છું.

## **તાન્ત્વિક રેખાંશ** હરિગીત.

૧ ષટ્દ્રવ્ય ને. ૨ નવત ત્વ તેના. ૩ દ્રવ્ય. ૪ શુણુ. ૧ પર્યાય"થી. ૬ નય. ૭ ભંગ. ૮ નિક્ષેષા. ૯ પ્રમેચ. ૧૦ પ્રમાણુ સાથ સંબંધથી" બતલાવે કાે ! ૧૧ ત્રિપક્રી ઘટાવા સત્ય સાન્ત્વિક તત્વથી સમઝાય ના ! વહેંચણુ વિધિ. ૧૨ કાઠિત્ય શાસ્ત્ર સંબંધથી. તા ૧ ત

+ આ પદમાં ઘણા શખ્દાે કઠિન છે તે સમજવા જિજ્ઞાસુએાએ અની શકે તેવા પ્રયાસ કરવા વિન તિ છે. 32 **૧. ષટ્ દ્રવ્યનાં નામ**-૧ ધર્માસ્તિકાય. ૨ અધર્માસ્તિકાય. ૩ આકાશાસ્તિકાય. ૪ પુદ્ગલા<mark>સ્તિકાય. ૫ જ</mark>ીવાસ્તિકાય. ૬ કાળ.

**૨ નવતત્વનાં નામ**--૧ જીવ, ૨ અજીવ, ૩ પુષ્ય, ૪ પાપ, ૫ આશ્રવ, ૬ સંવર, ૭ નિજરા, ૮ અંધ, ૯ માેક્ષ. શ

3 દ્રવ્ય- ઉત્પત્તિ-સ્થિતિ અને લયનાે જેમાં સંભવ રહે છે. ા

૪ ગુણ—૬વ્યમાં જે સહજ ભાવી પણે રહે છે તે. ા

ય પર્યાય--જે ક્રમ ભાવી હાય તે છે. ા

**૬ સાત નયના નામ**---૧ નૈગમ. ૨ સંગ્રહ. ૩ વ્યવહાર. ૪ ઋજુસૂત્ર પ શબ્દ. ૬ સમભિરંઢ. ૭ એવંબૂત. હ

સાત લાંગનાં નામ---૧ સ્યાફ અસ્તિ. ૨ સ્યાફ નાસ્તિ. ૩ સ્યાફ અસ્તિ નાસ્તિ. ૪ સ્યાફ અવકત્તવ્ય. ૫ સ્યાફ અસ્તિ અવકતવ્ય. ૬ સ્યાત્ નસ્તિ અવ-કતવ્ય. ૭ સ્યાફ અસ્તિ નાસ્તિ અવકતવ્ય.

2 ચાર નિક્ષે પાના નામ—૧ નામ. ૨ રથાપના. ૩ દ્રવ્ય. ૪ ભાવ. ॥
 મેય—ગ્રાન વિષય. ॥

૧૦ પ્રમાણ ચાર છે-૧ પ્રત્યક્ષ. ૧ પરાક્ષ. ૩ અનુમાન. ૪ આગમ. ત

**૧૧ ત્રિપદી-ત્રણુ પદ**-ઉત્પત્તિ સ્થિતિ ને લય.

૧૨ કાઠિન્ય—સમજવું ઘણું કઠન.

૧૩ મથી----મથવું-મેહનત કરવી.

**૧૪ નવત ત્વનું**---દેહન કરવામાં આવે તે! તેને! સંક્ષેપથી એ તત્ત્વે!માં જીવ અને અજીવમાં સમાવેશ થાય છે. ॥

**૧૫ સહજથી** −મૂલથી.

૧૬ આ દુનિયાના તમામ વ્યવહાર છ દ્રવ્યના સંધાગથીજ ચાલે છે. ા ૧૭ તદ્રુપતા–તદાકાર ≹તે મળી જવું. ા ૧૮ વ્યવગાહતા–જાણુતા.

૧૯ અર્હનિશ–નિરંતર–કાયમ. ૫ ૨૦ લયલીનતા તદાકારપણુ. ૫ ૨૧ સર્વાગે–સંપૂર્ણ પણુ સર્વ રીતે. પ્રકરણ ૩૪ સું. સર્વજ્ઞાના તત્ત્વના વિકારરૂપજ હાલના વૈદિક ધર્મ. ૨૫૧

ર૧ સર્વાંગે વસ્તુ સમજવા ૨૨ સ્યાદ્વાદ વાદ સમર્થ છે, એ સમજ વિષ્ણ ૨૩ એકાંતવાદ અનર્થાકારક અર્થ છે; ૨૪ જે "દ્રવ્ય-ક્ષેત્રને કાળ-ભાવ" તણી અર્પેક્ષા સાચવે. ૨૫ " નિઝ્સય અને વ્યવહાર " સુંદર યાગ્ય રીતે દાખવે. 11 ૪ ા ષડ્ દ્રવ્યની સમજજ્ઞુ મળે ૨૬ સત્સંગ વા ૨૭ સત્શાસ્ત્રથી, સુશ્કેલ ૨૮ મીલન છે છતાં સંયાગ યાગ્ય પ્રયાગથી; " ૨૯ વ્યવહાર. ૩૦ નિક્સય. ૩૧ સુખ્ય. ૩૨ ગોણ. ૩૩ વિધિ. ૩૪ નિષેધ વિશેષથી,

પહિચાનવા કર ૩૫ સ્ફાર ઉદ્યમ તન્ત્વદર્શન તેહથી. ા પ ા સવ ભ્રમણતાના અંત જે જે ૩૬ કમંચોગે સંસવે, ૩૭ સંજીવની ચારા ૩૮ સમુચ્યય ધર્મ કરણી સુચવે; કિમ્મત ૩૯ કશારી પર કરી જીવન તથા વિધ કેળવા, તાન્ત્વિક તન્ત્વ પ્રકાશ આત્માનંદ દ્વારા મેળવા. ા ૬ ા ( વેલચંદ ધનજ )

૨૨ **સ્યાદ્રાદ વાદ**—વસ્તુની દરેક બાલ્તુની સમજ પૂર્વક કરાતે**ા** વચન વ્યવહાર ા

**૨૩ એકાંતવાદ**—વસ્તુની માત્ર વર્ત્તમાન સ્થિતિને અસુક અરી સુથ-વતા પણ પરિણામે સ્ખલના પામતાે વચન વ્યવહાર. ા

**૨૪--૨૫** જે દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ અને સાવ તેમજ નિશ્ચય અને વ્યવહારને ચે ગ્ય રીતે બતાવી શકે તેજ સ્યાદ્વાદ.

**૨૬ -સત્સંગ**—સંસાર ભાવનાથી અલિપ્ત મહાપુરૂષોને સંગ-સાબત. ૨૭ **સત્ શાસ્ત્ર**-રાગ દ્વેષ અને માહ પર કાબુ મેળવી સુકિત માર્ગ સન્સુખ એકી આપે.

૨૮−**મીલન**—મળલુ. ॥ ૨૯-વ્યવહાર—શાસ્ત્રોકત રીતે બાહ્ય પ્રવૃતિ ॥ ૩૦-**નિશ્ચય—નિ**લેપ રીતે આંતરિક પ્રવૃતિ ॥ ૩૧–સુખ્ય—કાર્યની અનેક દિશાએામાં વર્તમાનમાં જેને ઉદેશી કામ કરાતું હાેય તે. ॥

ુ ૩ર**--ગૌણ**--કાર્યની દ્રરેક દિશ'એામાં એકની મુખ્યતા અને બીછ દરેક ગૌણુરપ રહેલ હેાય તે ગૌણ. હ

૩૩-**વિધ્યિ**--- આદરવા ચેાગ્ય. ૩૪ **નિષેધ**્ર---ત્યાગવા ચેાગ્ય. ⊪ **૩૫-૨કાર**---પૂર્જ બલ સાથે. ⊪ં

**૩૬--કમ<sup>્</sup>યાગ**--ક્રિયાદ્વારા. હ

. ૩૭-**સંજીવની ચારે**।---ઝે આહારથી જીવન શુદ્ધિ થાય.

**૩૮-સમુચ્ચય** ---સમબ્ર રીતે.

**૩૯-કેસાેટી**--એક પત્થરની જાત જે સુવર્ગુ કસવાના કામમાં આવે છે. (વે. ધ )

| સમજ  | તવે ! એવી જિજ્ઞાસુની માગણી છે, પરિણામે એજ       | જિજ્ઞાસુને | ઉપર વર્ણ- |
|------|-------------------------------------------------|------------|-----------|
| વેલી | તાત્વિક બીનાની શાસ્ત્રીય સંબંધ પૂર્વ કે વિચારશા | કરતા તે    | સમજવામાં  |

તેને ઘણી કાઢિનતા જણાય છે. મતલબ તે ત-ત્વાની વેંહચણ કરવાની વિધિ

તેમજ નયભગ, નિક્ષેપા, પ્રમેય અને પ્રમાણુના-પ્રબંધ સાથે ત્રિપદી ઘટાવી સત્યતા પૂર્વક સાત્વિક ત-ત્વાને કાઇ-ત ત્વના જાણનાર મહવિએા બલલાવે

તત્ત્વત્રથી-મીમાંસા.

સામન્યસાર---છ દ્રવ્ય અને નવ તત્ત્વ તેના દ્રવ્ય-ગુણ અને પર્યાયથી,

તત્તમાં સમજાય તેવી નથો. ૫ ૧ ૫

છ દ્રવ્ય અને નવ તત્વ સિવાય આ જગતમાં બી છ કેાઇ પણ વસ્તુને સદ્ભાવનથી. તેને ચથાર્થ સમજવા માટે મહાન્ ચાેગી-મહર્ષિઓ નિરંતર શ્રમ ઉઠાવી રહ્યા છે. નવ તત્વ સંખંધી વિચાર કરતાં તેનું સંશ્વેપે દાહન બે તત્વામાં થઇ શકે છે. અને તે બે ત-ત્વા જીવ અને અજીવ-પુદ્દગલ શાસ્ત્રના નિર્દેશ પ્રમાણે છ દ્રવ્યમાં સુલથીજ રહેલ છે. ા ૨ હ

આ જગતના સુંદર વ્યવહાર છ દ્રવ્યના સંચાગ વડે ચાલે છે; છતાં તેમાં એક મહાન આશ્ચર્ય કારક બીના છે તે એજ કે એ ચાગ તદ્રુપ ભાવે-એકાકાર રૂપે સંમિશ્ર બનતા નથી. એ સંચાગતું આત્મજ્ઞાનના અનુભા મહાપુરૂષે જ અવગાહન કરી શકે છે. જેઓ નિરંતર આત્મિક આનંદમાં જ લયલીન હાેય છે. ાા ૩ ા

વસ્તુ સ્થિતિની સંપૂર્ણ સમજ સ્યાદ્વાદવાદ ને જ આમારી છે. એ સમજ રહિત માત્ર એકાંતવાદથી સમજવાના પ્રયોગ અર્થને અનર્થકારક બતાવે છે. જે વાદ વડે દ્રબ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને બ્રાવની અપેક્ષા સચવાએલી રહે તેમજ નિશ્ચય અને બ્યવહારની પશુ સમયેાચિત યાગ્યતાનું નિરૂપણ કરે તેનું નામ સ્યાદાદ ! ા ૪ ા

છ દ્રવ્યની સમજણુ સત્સંગ અગર સત્શાસના અભ્યાસ વડે જ મેળવી શકાય છે. સત્ સંગનું મીળન અને સત્શાસ્ત્રને અવબેાધ થવે એ ઘણું મુશ્કેલ છે; છતાં તેની પાછળ ચાેગ્ય રીતે મેહનત લેવામાં આવે તે તે ફલિત થવાને સંભવ છે. વ્યવહાર-નિશ્ચય, સુખ્ય-ગૌણુ, વિધિ અને નિષેધ તેને વિશેષ પ્રકારે સમજવા પ્રખર ઉદ્યમ કરવાે જોઇએ જેથી તત્વોની સમજ સહેજે મળે. તા પત્ત

ભવ ભ્રમણુ—અ દુનિયામાં રઝળવું તેના અંત આવે. તેવી કરેક સુંકર ક્રિયાએા સંજીવની ચારાના ન્યાયથી સમુચ્યયે કરવા ધર્મશાસાનું સૂચન છે.

ખંડ ૨

રપર

પ્રકરણ ૩૪ મું. સર્વજ્ઞાના તત્ત્વના વિકારરૂપજ હાલના વૈદિક ધર્મ. ૨૫૩

સુવર્જીની સાચી કિમ્મત કસેાટી વડે અંકાય છે તેમ જીવનને પહ્યુ તપ~જપ સંચમાદ કસાટી વડે કેળવવું જેથી આત્માનંદ દ્વારા તાત્વિક ત ત્વોના પ્રકાશ મેળવી શકાય કૈય ૬ યા ( વે. ધ. )

ઇતિ તન્ત્વત્રધી મીમાંસામાં સર્વજ્ઞાના તન્ત્વેાથી વિકાર, પામેલા વૈદિક ધર્મના વિચારનું ખંબર જે પ્રકરણુ ૩૪ મુંઃ

# પ્રકરણ ૩૫ સું.

પદાર્થોના સત્યબાધ વિવિધ દષ્ટિના વિચારથી જ થાય ? અનેકાંતવાદના અમાધ શસ્ત્ર વડે સામાપક્ષના જ્ય મેળવવા છતાં વૈદિક મતના પ્રાચીન પડિતાના એકાંતપક્ષના આગ્રહ

પ. હ સરાજ શર્માના હિંદિમાંથી કિચિત ગૂજરાતીમાં સારાંશ.

## લેખકનું વક્તવ્ય

દર્શન અને અનેકાંતવાદ નામના આ પ્રસ્તુત નિબંધ, મધ્યસ્ય વાદમાલા ના ત્રિજાા પુષ્પ રૂપમાં પાઠકાેની સેવામાં ઉપસ્થિત કરીએ છિએ. એના પહેલાં સ્વામી દયાનંદ અને જૈનધર્મ, તથા પુરાણ અને જૈનધર્મ નામનાં બે નિબંધ પાઠકાેની સેવામાં પહેાચી ગયા છે. પ્રસ્તુત નિબંધને લખવાના અમારા ઉદ્દેશ જે છે તેને અમાએ નિબંધમાંજ (પ્રાંત ભાગમાં) વ્યક્ત કરી દીધા છે.

અનેકાંતવાદ અથવા અપેક્ષાવાદ ના સિદ્ધાંત કાંઇ નવીન અથવા કલ્પિત સિદ્ધાંત નથી કિંતુ અતિ પ્રાચીન (ઐતિહાસ દષ્ટિથી) તથા પદાર્થોની તેના સ્વરૂપના અનુરૂપ યથાર્થ વ્યવસ્થા કરવાવાળા સર્વાનુભવ સિદ્ધ સુવ્યવસ્થિત અને સુનિશ્ચિત સિદ્ધાંત છે. તાત્વિક વિષયાની સમસ્યામાં ઉપસ્થિત થવાવાળી કઠનાઇએા ને દૂર કરવાના માટે અપેક્ષાવાદના સમાન તેની ઠોટીનું બીજી કાેઇ સિદ્ધાંત નહીં છે. વિરુદ્ધતામાં વિવિધતાનું ભાન કરાવીને તેનું સુચારૂ રૂપથી સમન્વય કરવામાં અનેકાંતવાદ-અપેક્ષાવાદના સિદ્ધાંત ઘણાજ પ્રવીણ એ સિદ્ધહસ્ત છે.

જ્યાં સુધી માલૂમ થાય છે જૈન દર્શનમાં એજ અભિપ્રાયથી અપેક્ષાવાદ ને પાતાને ત્યાં સર્વથી અગ્રણીય સ્થાન આપ્યું અને એના આધાર પર પાતાના સંપૂર્ણ તત્ત્વજ્ઞાનના વિશાલ ભગ્ય સવનતું નિર્માણ કર્યું.

ંખાંડ ૨

| d        | 1-17 | ાચી | <del>)</del> ( | ોમ    | ian |
|----------|------|-----|----------------|-------|-----|
| <b>\</b> |      | ເຈເ | • L            | L . I |     |

પરંત એનાથી વિપરીત એ પણ સત્ય છે કે જૈન દર્શનની પેઠે ( શબ્દ રૂપથી નહીં કિંતુ અર્થ રૂપથી ) અન્ય દર્શનામાં પણ આથી ( અપેક્ષાવાદને) આદરણીય સ્થાન મલ્યું છે. અને કાઇ જગા પર તા જૈન દર્શન સમાન શબ્દ રૂપથી પણ તે અપેક્ષાવાદ સન્માનિત થયેા છે. ( એના માટે જુવા પ્રસ્તુત નિર્ખાધમાં અનેક સ્થાનપર) ભારતીય દાર્શનિક સંસારમાં સર્વથી અધિક ખ્યાતિ પ્રાપ્ત કરવાવાળા ભટ્ટ મહાદય કુમારિલભદ્રે મીમાંસા દર્શનમાં અનેકાંતવાદ અપેક્ષાવાદને જે પ્રતિષ્ઠિત સ્થાન દીધુ તેના અન્ય દાર્શનિકાેની અપેક્ષાએ બોહ વિદ્વાના પર કાંઇ અધિક માટા પ્રભાવ પડયા હુવા દેખાઇ દે છે. તેમને અનેકાં-તવાદના સંબધમાં મીમાંસા અને જૈન દર્શનમાં કેઇ લેદ નથી સમજ્યો × પરંતુ મીમાંસા દર્શનના માટામાના ઠાઇ પણ વિદ્વાને એ નથી કહ્યું કે મીમાંસા દર્શન માં અનેકાંતવાદની પણ પ્રતિષ્ટા છે. ઉલટા સર્વે આજસુધી એજ સમજતા રહ્યા કે અનેકાંતવાદ માત્ર જૈન દર્શનનાજ સિદ્ધાંત છે. બીજા દર્શનામાં એને કાઇપણ રીતે સ્થાન નથી. એમાં તાે શક નથી કે જેન વિદ્વાનોએ અનેકાંતવાદ ના સમર્થનમાં જેવી રીતે કરી જેટલા સ્વતંત્ર ગ્રંથ લખ્યા તેમજ જેટલા આજે ઉપલબ્ધ થાય છે તેટલા તે વિષય પર લખ્યા હવા મીમાંસક વિદ્વાનોંના ગ્રંથ આજે ઉપલબ્ધ નથી થતા. પરંતુ તત્ત્વ સંગ્રહ આદિ જેવાથી અમારૂં આ કથન સારી રીતે પ્રમાણિત થઇ જાય છે કે અનેકાંતવાક–અપેક્ષાવાકની પ્રતિષ્ઠા જૈન દર્સનની પેઠે અન્ય દર્શનામાં પણ છે \* આથી એ સિદ્ધ થયું કે-જૈન દશને જે સિદ્ધાંત (અપે-ક્ષાવાદ-અનેકાંતવાદ ) ને પાતાની તત્ત્વજ્ઞાનની ઇમારતનું મૂલ સ્થંભ માન્યું છે તે માત્ર તેમની સંપત્તિ નથી કિંત અન્ય દર્શાનોના પણ તેના પર અધિકાર છે. તે અપેક્ષાવાઇ કાઇ વ્યકિત વિશેષના આવિષ્કાર કરેલાે સિદ્ધાંત નથી. કિંતુ વસ્તુ સ્વભાવના અનુકૂલ એક નેસગિક સિદ્ધાંત છે. એટલા માટે તે સર્વની સમાન સંપત્તિ છે. તાત્પર્ય કે તે જે પ્રમાણે જૈન દર્શનને સ્વીકૃત છે તેજ પ્રમાણે અન્ય દર્શના ને પણ માન્ય છે. જો કાંઇ મત ભેદ છે તા અનેકાંતવાદ યા સ્યાદ્વાદ એ શળ્દામાં છે. એના વાસ્તવિક અર્થમાં કાઇ વિરાધ નથી. બસ એજ અભિ-પ્રાયને વ્યક્ત કરવાને માટે અમે યથાશક્તિ ઉપલબ્ધ પ્રામાણિક સામગ્રી દ્વારા

ં × જીવા નાલિંદા ભાેહ વિદ્યાલયના પ્રધાનાધ્યાપક આચાર્ય શાંતિ રક્ષિતને! તત્ત્વ સંગ્રહ અને ધર્મ કીર્તિ રચિત હેતુ બિંદુ તત્વ ડીકા આદિ ખાહ ગ્રંથ હ

प्वमेकांततो भिष्त-जातिरेषा निराकृता ।
 जैमिनीया भ्युपेता तु स्याद्वादे प्रतिषेत्स्यते ॥
 ( तत्व संग्रह पृ. २६२ नुं कारिका ८१२ )

**२५**४

પ્રકરણ ૩૫ મું. જગતના સર્વ પદાર્ચીમાં વ્યાપેલી અનેકાંતતા. ૨૫૫

પ્રસ્તુત નિબ ધની રચનાના યથામતિ પ્રયત્ન કર્યો છે. એના સિવાય કાઇ દર્શન ના ઉત્કર્ષ યા અપકર્ષ બતાવવાને માટે અમારા આ પ્રયાસ નથી અને ન એ આશયથી એ નિબંધ લખ્યે છે અહીં પર એટલું બીજી પણુ ધ્યાનમાં રહે કિ પ્રસ્તુત નિબંધની રચનાના ઉદ્દેશ પ્રધાન પણાથી વિશિષ્ઠ વિદ્વાના ના સમક્ષ અનેકાં તવાદનું વર્ણન ઉપસ્થિત કરવાનું છે. પ્રથમ અને મધ્યમ બ્રેણીના લાક આથી પુરા લાભતા નહીં ઉઠાવી શકશે, તા પણ જ્યાં સુધી બન્યું ત્યાં સુધી તેનું પણુ અમાએ પુરું ધ્યાન રાખ્યુ છે. અને વિષયને સરલ તેમજ સુબાધ બનાવવાના ભરપુર પ્રયત્ન કર્યા છે. એ વિચારથી પ્રસ્તુત નિબંધમાં એક વાતને કંઇ વખત ઉલટાવી અને એક વિષયની અનેકવાર આવાત્ત કરી છે જેથી કે થાહા પરિશ્રમ કરવાથી તે લાક– પ્રથમ--મધ્યમ બ્રેણિના લાક પણ લાભ ઉઠાવી શકે. તેમજ પાઠકાને એટલું બીજી પણ ખ્યાલમાં રહે કે-આ નિબંધમાં ઐતિહાસિક ક્રમનુ ધ્યાન બીલકુલ નથી રખાયું એનું એક કારણ તા અખે છે કે અમારૂં જ્ઞાન ઇતિહાસના વિષયમાં ઘણું પરિમિત છે. બીજી પ્રસ્તુત નિબંધના ઇતિહાસની નાથ કાઇ ગાઢ સંબંધ પણુ નથી.

અને દર્શાનાના નામથી જે ગ્રંથ આજકાલ ખ્યાતિમાં આવી રહ્યા છે તેનુંપોર્વાપર્ય આજસુધી સુનિશ્ચિત નથી થયું. તેમજ તેના રચના કાલમાં પણ ઐતિહાસિક વિદ્વાના ના અજી સુધી એક મત નથો થયેા. કિંતુ મત ભેકજ ચાલ્યા આવે છે.

કેટલાક વિદ્વાના ના મત છે કે અની ( કર્શનાની ) રચના મહાભારતના પછી માં થઇ × અને સત્યવત સામશ્રમી આદિ પંડિતાના વિચાર છે કે દર્શના રચના કાલ મહાભારતથી ઘણા પહેલે ના છે. \* એટલા માટે પણ બ્રમાએ ઉક્ત વિષયમાં હસ્ત ક્ષેપ નથી કર્યા. તા પણ પ્રસ્તુત નિબંધમાં પ્રમાણ રૂપથી ઉધ્ઘૃત કરેલા બ્રંથાની સૂચિ અને તેના કર્ત્તાઓના સમય આદિતું સંક્ષિપ્ત વિવરણ આપીને ઐતિહાસિક ક્રમની સંકલનામાં કાંઇ સુગમતા પ્રાપ્ત કરી દીધી છે.

પ્રાથી—–હંસ.ા

× જીવેા–મહાભારત મીમાંસા હિંદી અનુવાદ પૃ. ૧૪.

\* જુવે।-તેમનું નિરુક્તા લાચન પૃ. ૭૨ થી આગળ ।

ઇત્યાદિ. 🛙

રપર

### ॥ 🕉 न मः सि दं ॥

## 

# દર્શન અને અનેકાંતવાદ

આરંભિક નિવેદન.

ભારતીય આરિતક દર્શનોમાં અનેકાંતવાદ ને મુખ્યસ્થાન દેતા હુવા જે દર્શનમાં અધ્યાત્મ તત્ત્વોના સુવ્યવસ્થિત વિચાર કરવામાં આવ્યા છે તે દર્શન જૈન દર્શનના નામથી પ્રસિદ્ધ છે આજ અમા અમારા મધ્યસ્થ પાઠકોને જૈન દર્શનના તેજ અનેકાંતવાદના કાંઇ પરિચય આપવાના પ્રયત્ન કરીએ છિએ.

અમારા વિચારોમાં ભારતીય પ્રાચીન તથા અર્વાચીન કેટલાએક દાર્શ-નિક વિદ્વાનોએ જૈનન દર્શનના અનેકાંતવાદનું જે સ્વરૂપ સબ્ય સંસારના સન્મુખ રાખ્યું છે તે તેનું થયાર્થ સ્વરૂપ નથી. તેમને અનેકાંતવાદનું સ્વરૂપ પ્રદર્શન અને તેની પ્રતિવાદાત્મક આલેાચના કરવાના સમયે ઘણું કરીને સાંપ્ર-દાયિક વિચારાથીજ કામ લીધેલું છે. અર્થાત્ સાંપ્રાદાયિક વ્યામાહ ના કારણે જ કેટલાએક વિદ્વાનોએ અનેકાંતવાદને સંદિગ્ધ તથા 'અનિશ્વિતવાદ કહીને તેથી પદાર્થ નિર્ણયમાં સર્વથા અનુપયોગી અને ઉન્મત્ત પુરૂષોના પ્રલાપ કહીને તથી પદાર્થ નિર્ણયમાં સર્વથા અનુપયોગી અને ઉન્મત્ત પુરૂષોના પ્રલાપ કહીને તથી પદાર્થ નિર્ણયમાં સર્વથા અનુપયોગી અને ઉન્મત્ત પુરૂષોના પ્રલાપ કહીને બતાવ્યા છે (૧) પરંતુ અમારી ધારણા તેના પ્રતિકુલ છે. અમારા વિચારમાં તો અનેકાં-વાદનો સિદ્ધાંત ઘણાજ સુવ્યવસ્થિત અને પરિમાર્જિત (અતિસુનશ્વિત) સિદ્ધાંત છે. એના સ્વિકાર માત્ર જૈન દર્શનમાંજ નથી કર્યો કિંતુ અન્યાન્ય દર્શન શાસ્ત્રોમાં પણ ઘણી પ્રૌદતાથી સમર્થન કરેલું છે. અનેકાંતવાદ વસ્તુથી અનિ-શ્વિત તેમજ સિંદિગ્ધવાદ નથો. કિંતુ વસ્તુ સ્વરૂપના અનુરૂપ સર્વાંગ પુર્ણ એક સુનિશ્વિત સિદ્ધાંત છે. એજ વિષયમાં અમાં પોતાના પર્યાંથાચિત વિચારોને મધ્યસ્થ પાઠકાના સમક્ષ ઉપસ્થિત કર્શ્વિ છિએ આશાછે કે પાઠકગણ અમારા વિચારોને નિ:પક્ષપાત પણાથી વિવેક દ્રષ્ટિથીજ અવલેાકન કરવાની કૃપા કરશે

૧–-જીવા બ્રહ્મસૂત્ર–રાર--૩૩ નાે રાંકરભાષ્ય, વિજ્ઞાન ભિક્ષુને વિજ્ઞાનાપ્રત ભાષ્ય, અને રામાનુજાચાર્યના શ્રીભાષ્ય આદિ ગ્રંથોના ઉલ્લેખ. એમના લેખપર જે કાંધ વક્તવ્ય હશે તેના વિચાર અંતના પરિશિષ્ટ પ્રક્રરણમાં કરીને બતાવીશું. પ્રકરણ ૩૫ સું. અનેકાંતવાદના આશ્રય લેનારા દર્શનદારા. 👘 ૨૫૭

(અનેકાંતવાદનું સ્વરૂપ અને પર્યાય.)

અનેકાંતવાદ જૈન દર્શનના મુખ્ય વિષય છે જૈન તત્વ જ્ઞાનતી બધી ઇમારત અનેકાંતવાદના સિદ્ધાંતપર અવલંબિત છે. વાસ્તવમાં આથી જૈન દર્શનની મૂલ ભિત્તિ સમજવી જોઇએ. અનેકાંત શખ્દ-એકાંતત્વ-સર્વધાત્વ-સર્વધા એવમેવ એ એકાંત નિશ્ચ્યના નિષેધક, અને વિવિધતાના વિધાયક છે. સર્વધા એકજ દર્શિયી પદાર્થના અવલે.કન કરવાની પદ્ધતિને અપૂર્ણ સમજીનેજ, જૈન દર્શનમાં મુખ્ય રથાન આપવામાં આવ્યું છે. અનેકાંતવાદના અર્થ એ છે કે પદાર્થના ભિન્ન ભિન્ન આપવામાં આવ્યું છે. અનેકાંતવાદના અર્થ એ છે કે પદાર્થના ભિન્ન ભિન્ન શિન્ન વાસ્તવિક ધર્મીને સાપેક્ષપણાથી સ્વીકાર કરવાનુ નામ અનેકાંતવાદ છે. જેમ કે એકજ પુરૂષ પોતાના બિન્ન ભિન્ન સંબંધિ જનાની અપેક્ષાધી-પિતા, પુત્ર, અને ભ્રાતા, આદિ સંજ્ઞાઓથી સંબોધિત કરી રાકાય છે, તેજ પ્રમાણે અપેક્ષા ભેદથી એક જ વસ્તુમાં અનેક ધર્મીની સત્તા માની જાય છે.

સ્યાદ્વાદ, અપેક્ષાવાદ અને કંચચિતવાદ એ અનેકાંતવાદનાજ પર્યાય-સમા-નાર્થવાચી શબ્દ છે. સ્યાત (૧) ના અર્થ છે કંથચિત કૈાઇ અપેક્ષાથી સ્યાત્ એ સર્વથાત્વ સર્વથાપનના નિષેધક અનેકાંતતાના દ્યીતક કંથચિત અર્થમાં વ્યવદ્વત હેાવાવાળા અવ્યય (૨) છે. એનાપર અધિક વિવેચન અમા સપ્ત ભંગીના સ્વતંત્ર નિરૂપણુમાં કરીશું.

જૈન દર્શન કાેઇ પણુ પદાર્થને એકાંત નધી માનતા, તેમના મતથી પદાર્થ માત્ર જ અનેકાંત છે. કેવલ એકજ દષ્ટિથી નિશ્ચય કરેલા પદાર્થ જૈન દર્શન અપૂર્ણ સમજે છે. તેમનું કથન છે કે પદાર્થનું સ્વરૂપજ કાંઇ એવા પ્રકા-રતું છે કે—તેમાં અમા અનેક પ્રતિદ્વંધી પરસ્પર વિરાધી ધર્મોને દેખોએ છે. હવે બે વસ્તુમાં રહેવાવાળા અનેક ધર્મામાંથી--કાેઇ એકજ ધર્મને લઇને તેનું વસ્તુનું નિરૂપણ કરીએ અને તેને સર્વાંશથી સત્ય સમજે તા, એ વિચાર અપૂર્ણ તેમજ બ્રાંતજ કરશે. કેમકે જે વિચાર એક દષ્ટિથી સત્ય સમજી છે. તદિરાધ

૧ નેાટ–કેટલાએક લેાક સ્યાતના અર્થ શાયદ કલાચેત્ ઇત્યાદિ સંશય રૂપમાં કેરેં છે પરંતુ આ તેમના ભ્રમ છે;

अन्न सर्वथात्व निषेधकोऽनेकांतता द्योतकः क्यंचिदमें स्यात् शञ्दो निपातः। इति पंचास्ति कायटीका ( अम्हतचंद्र सुरि स्त्रो. १४ नी व्यास्या प्र. ३० )

२-स्यादित्यऽव्य ग मनेकतिद्योतकं । ततः स्याद्वादः । अनेकांतवादः नित्यानित्याद्यनेकधर्म भवलेकवस्त्वभिगम इतियाबत् ॥ (स्याद्वाद भेजरी. का. ४. प्र. १४) તત્ત્વત્રયી-મીમાંસા.

વિચાર પણ દષ્ટય તરથી સત્ય ઠરે છે, ઉદાહરણાર્થ કેાઇ એક પુરૂષ વ્યક્તિને લ્યેા-અસુક નામના એક પુરૂષ છે, તેને કાેઇ-પિતા, અને કાેઇ પુત્ર, કાેઇ લાઇ, અથવા ભત્રિજા, કાકા; અથવા દાદા, કહીને બાલાવે છે. એક પુરૂષની એ ભિન્ન લિન્ન સંજ્ઞાઓ પ્રતીત થાય છે કે તેમાં-પિત્ટત્વ, પુત્રત્વ, અને ભ્રાંતૃત્વ આદિ અનેક ધર્મોની સત્તા રહેલી છે. હવે જે તેમાં રહેલા કેવલ પિત્ટત્વ ધર્મની જ તરક દબ્ટિ રાખીને, તેણે સર્વ પ્રકારથી પિતાજ માની બેઠીએ તારે તો. મેટો અનર્થ થશે. તે દરેકના પિતાજ સિદ્ધ થશે. પરંતુ વાસ્તવમાં એવું નહીં છે. તે પિતા પણ છે, અને પુત્ર પગુ છે. પાતાના પુત્રની અપેક્ષા એ પિતા છે, અને પાતાના પિતાની અપેક્ષાએ પુત્ર કહેવારો. એજ પ્રમાણે ભિન્ન ભિન્ન અપેક્ષાઓથી એ સર્વ ઉક્ત સંજ્ઞાએોના તેમાં નિર્દેશ થઇ શકે છે × જે પ્રમાણે અપેક્ષા ભેદથી એકજ દેવદત્ત વ્યક્તિમાં-પિતૃત્વ, પુત્રત્વ એ બે વિરાધી ધર્મ પોતાનો સત્તાને! અનુભવ કરાવે છે, તેનીજ પેઠે હરએક પઠાર્થમાં અપેક્ષા લેદથી-અનેક વિરાધી ધર્મોની સ્થિતિ પ્રમાણ સિદ્ધ છે. એ દશા સર્વ પદાર્થીની છે. તેમાં નિત્યત્વાદિ અનેક ધર્મ દબ્ટિ ગોચર થાય છે, એટલા માટે પદાર્થનુ સ્વરૂપ એક સમયમાં એકજ શબ્દ દ્વારા, સંપૂર્ણપણાથી નથી કહી સકાતું. અને નહી વસ્તુમાં રહેવાવાળા અનેક ધર્મીમાંથા કાેઇ એક જ ધર્મના સ્વીકાર કરીને અન્ય ધર્મીના અપલાપ કરી સકારો, આચી કેવલ એકજ દબ્દિખિંદુથી પદાર્થનું અવલાેકન કરતા હવા ભિન્ન ભિન્ન દબ્દિ બિંદુઓથોજ તેનું અવલાકન કરવું ન્યાય સંગત, અને વસ્તુ સ્વરૂપના અનુરૂપ થશે. સંક્ષેપથી જૈન દર્શનના અનેકાંતવાદનું એજ તાત્પર્ય અમાને પ્રતીલ થાય છે. જૈન દર્શનના એ સિદ્ધાંતને વૈદિક દર્શનામાં ઠેવા રૂપમાં અને કેવી પ્રૌઢતાથી સમર્થન કર્યું છે એનું દિગુદ્દર્શન અમા આગળ ચાલીને કરા-નીશું. દર્શન શાસ્ત્રોના પરિશીલનથી અમારા એ વાતપર પૂર્ણ વિશ્વાસ થઇ ગયા . 9 8---

અનેકાંતવાદના સિદ્ધાંત અનુસવ સિદ્ધ,સ્વામાવિક તથા પરિપૂર્ણ, સિદ્ધાંત છે. એની સ્વીકૃતિનું સૌભાગ્ય કાેઇને કેઇ રૂપમાં સર્વ દાશેનિક વિદ્વાનેને પ્રાપ્ત થયું છે.

અનેકાંતવાદના સિદ્ધાંતની સર્વથા અવહેલના કરીને, કાેઇ પણુ તાત્વિક સિદ્ધાંત પરિપૂર્ણુતાના અનુભવ નહીં કરી સકશે. એવા અમારા વિશ્વાસ છે.

× एक स्यैव पुंस स्तत्त दुपाधिभेदात् पितृत्व-पुत्रत्व-मातुरुत्व-भागनेयत्व-पितृव्यत्व आतृ-त्वादि धर्माणां परस्पर विरुद्धाना सपि प्रसिद्धिदर्शनात् । ( वृतिस्यादादमंजरीकारो मल्छिसेना चार्थः ) कारिका २३ ष्ट. १७५॥

રપ૮.

ખંડ ૨

પ્રકરણ ૩પ મું. અનેકાંતવાદના આક્ષય લેનારા દર્શનકરા. ૨૫૯

પદાર્થાનું બ્યાપક સ્વરૂપ.

વિશ્વના પદાર્થીતું સારી રીતે અલ્લાકન કરવાથી જણાઇ આવે છે કે તે સર્વ-ઉત્પત્તિ, વિનાશ અને સ્થિતિથી સુકત છે. પ્રત્યેક પદાર્થમાં-ઉત્પાદ વ્યય અને ધ્રીવ્ય ના પ્રત્યક્ષ અનુસવ થાય છે. જ્યાં અમા વસ્તુમાં ઉત્પત્તિ અને વિનાશના અનુસવ કરીએ છીએ, ત્યાં પર તેની સ્થિરતાના પણ અવિકલ રૂપથી ભાન થાય છે. ઉદાહરણ માટે એક સુવર્ણ પિંડને જ લ્યેાં---પ્રથમ સુવર્ણપિંડને ગલાવી તેવું કટક ( કડું ) મનાવી લીધું. ફરી કટકના નાશ કરીને તેના મુકુટ કરાવ્યેા, જ્યાં સુવર્ણનાપિંડના વિનાશથી કટકની ઉત્પત્તિ અને કડાના નાશથી સકુટનું ઉત્પન્ન થવું દેખીએ છિએ, પરંતુ એ ઉત્પત્તિ વિનાશના વિષયમાં મૂલ વસ્ત સુવર્ણની સત્તા તેવીને તેવી બરાબર છે. પિંડ દશાના વિનાશ અને કટકની ઉત્પત્તિ દશામાં પણ સુવર્ણની સત્તા તેવીને તેવી છે. એવી રીતે કડાના વિનાશ અને મુકુટની ઉત્પત્તિના કાલમાં પણુ સુવર્ણું તાે તેવુંને તેવુંજ વિદ્યમાન છે. એથી એ સિદ્ધ થયું કે-ઉત્પત્તિ અને વિનાશ વસ્તુમાં ઠેવલ આકાર વિશેષના થાય છે, ન કે મૂલ વસ્તુને મૂલ વસ્તુતે લાખો પરિવર્નન દાવાથી પણ પાતાની સ્વરૂપ સ્થિરતાથી સર્વથા ચ્યુત <mark>નથી થતી કટક કુ</mark>ંડલાંદિ સુવર્ણુના આક્રાર विशेष છે ते आधार विशेषानाज ઉत्पन्न अने विनास धता हेणीओ छों. येन મૂલતત્વ સુવર્થ તાે ઉત્પત્તિ વિનાશ અન્નેથી જુદુજ છે. એ ઉદાહરણથી એ સિદ્ધ ચયું કે પદાર્થમાં-ઉત્પત્તિ વિનાશ અને સ્થિતિ એ ત્રણેજ ધર્મ સ્વસાવ સિદ્ધ છે. કાેઇ પહ્યુ વસ્તુના આત્ય તિક વિનાશ નથી થતા.

વરતુના કેઇ આકાર વિશેષના વિનાશ થવાથી, એ ન સમજ્વું જેઇએ કે તે સર્વથા નષ્ઠ થઇ ગઇ, તે પાતાના એક નિયત આકારને છાંડીને, બીજ આકાર-ને ધારણા કરી લે છે. આથી મૂલ સ્વરૂપથી વસ્તુ-નતા સર્વથા નષ્ટ થાય છે, અને નહી સર્વથા નવીન ઉત્પન્ન થાય છે. કિંતુ મૂલ વસ્તુના આકારમાં જે વિશેષ વિશેષ પ્રકારનું પરિવર્તન થાય છે, તેજ ઉત્પત્તિ અને વિનાશના નામથી કહી જાય છે. મૂલ દ્રબ્ય તાે આકાર વિશેષની ઉત્પત્તિ સમયમાં પણ સ્થિત છે, અને તેના આકાર વિશેષના વિનાશ કાલમાં પણ વિદ્યમાન છે. આથી જગતના અધાએ પઠાર્થ ઉત્પત્તિ-વિનાશ અને સ્થિતિવાળાજ છે. આ વાલ સાસી રીતે પ્રમાણિત

تستحج تالقنين

થઇ જાય છે. એજ આશાયથી જૈન ગ્રંથામાં-"उत्पाद व्यय प्रोव्य-युक्तसत्" (૧) એ પદાર્થનું લક્ષણુ નિદિ<sup>6</sup>ષ્ઠ કર્શું છે. અહીં ઉત્પાદ-વ્યયને પર્યાય અને ધ્રોવ્યને દ્રવ્ય ના નામથી કથન કરીને વસ્તુ-પદાર્થને દ્રવ્ય (૨) પર્યાયાત્મુક પણ કહ્યું છે. દ્રવ્ય સ્વરૂપ નિત્ય અને પર્યાય સ્વરૂપ અનિત્ય છે. દ્રવ્ય નિત્યસ્થાયી, પર્યાય અકલાવી રહે છે.

જૈનતર પ્રાચીન ગણાતા દર્શાનકારાએ--અદ્વૈતાદિ એકાંતવાદના પક્ષને અંગીકાર કર્યો છે ખરા, પણ આપસ આપસના ખંડન મંડનમાં ઉતરતાં જૈનોના અનેકાંતવાદને જ માન આપવું પડ્યું છે. તેવા દર્શાનકારાના વિચારા ટુકમાં બતાવીએ છિએ----

જૈન સ્યાદ્વાદી (અનેકાંતવાદી) છે. અમારા એક પક્ષને માન આપતા નથી, તેથી તેમના સિદ્ધાંત અનિશ્ચિત છે. ઇત્યાદિ જાહેર કરી, કેટલાક દર્શન કારોએ ખંડન કરવાના પ્રયત્ન કરેલાે છે.

પણું જો તેઓ અનેકાંતવાદનું સ્વરૂપ ખરૂં સમજ્યા હાત તા, તેના ખંડનમાં તેમની કલમ ચાલી શકતીજ નહીં. માટે જૈનોના અનેકાંતવાદનું સ્વરૂપ કિંચિત્ બતાવીને. મનાતા પ્રાચીન દર્શન કારોના અનેકાંતવાદને મળતા અભિપ્રાચે પણ ડુંકમાં લખી બતાવું છું.

जैनोभां द्रव्यतुं क्षक्षणु-'' गुणपर्यावत् इंब्यं '' ગુણુ પર્યાય વાશું હાય તેજ દ્રવ્ય ગણાય ?

જેમકે માટી દ્રવ્ય-લાલ પીલાદિક અનેક રંગવાળું, ગિષ્ટ કટુકાદિક અનેક રસવાળું, કઠાેર કાેમલાદિક અનેક સ્પર્શવાળું, ભારી હલકાદિક વજન-વાળું ઇત્યાદિક અનેક ગુણેવાળું દ્રવ્ય હાેય છે.

દ્રવ્યનાં બદલાતાં જે અનેકરૂપા તે પર્યાયા ગણાય છે-જેમકે-માટીનાં ઘટાદિક જે રૂપા અને છે તે પર્યાય રૂપનાં બહાય છે. તે પણ અનંતાંજ બન્યા કરે છે. ગુણેાનું લક્ષણ-'' द्रच्याभया निर्गुणा गुणाः '' ગુણેા દ્રવ્યના આશ્રયથી રહે છે. અને કરીથી તેમાં ગુણેા કલ્પી શકતા નથી. આ વાતમાં---

9- उमा स्वाति विरचित-तत्त्वार्थोधिगम सूत्र अ. ५. स. २९ भार्ष्य-उत्पादव्यो ध्रौम्यंचयुक्तं सतो लक्षणं-यदुत्पचते यद् व्येति, यत्र ध्रुंव तत्सत् अतोऽन्यद सदिति ॥ कैन आगभे।मां पणु य्ये वातने। २५४३५थी ઉश्क्षेभ छे. यथा-उण्यज्जेई.वा. विगमेइवा ध्रुवेइवावस्तुतत्वंच उत्पाद-व्यय-ध्रौव्यात्यकं।

· ( स्याद्वाद मंजरी प्र. १५८ )

२-वस्तुनः स्वरुपं-द्रश्य-पर्योयात्मकत्व मिति । ( स्याद्वाद मंजरी पृ. १३ )

250

પ્રકરણ ૩૫ મું. અનેકાંતવાદના આશ્રય લેનારા દર્શનકરા, ૨૬૧

જૈનાના અટલ સિદ્ધાંતના શ્લાેક––

द्रव्यं पर्यायवियुतं, पर्याया द्रव्यवजिता :

क ? कदा ? केन ? किंरूपा ? इच्टा मानेन केन ? वा ॥ १ ॥

ભાવાર્થ∽∽-પર્ચાય વિનાનું દ્રવ્ય અને દ્રવ્ય વિનાની પર્યાયેા, કયા ઠેકાણે કૈ કચેઃ કાલમાં કૈ કયા પુરુષે કૈ કૈવા સ્વરૂપથો દેખી કૈ અગર દેખી માનીએ તાે પ્રત્યક્ષાદિક કયા પ્રમાણુથો ?

આ વાતને કાેઇપણ પંડિત બતાવી શકશે ખરા કે ?

તાત્પર્ય એજ કે- દ્રવ્યથી પર્યાયેા, અને પર્યાયેામાં દ્રવ્ય મલેલુંજ રહે છે. તેથી એકાંત ભિન્નાભિન્ન, નિત્યાનિત્યપણાની માન્યતા છે તે જ્ઞાની પુરુષાની છેજ નહીં

અદ્વૈતાદિકના પક્ષના માેટા માેટા પંડિતાેએ આ વાત પાતાની ધ્યાનમાં લઇને પાતાના ગ્રંથામાં પ્રઝટજ કરેલી છે. તે વાત આગળ પર જણાવવામાં આવશે.

અને તે માટીરૂપ દ્રવ્ય-સ્વ દ્રવ્ય, સ્વક્ષેત્ર, સ્વકાલ અને સ્વભાવ એ ચારની અપેક્ષાથી સત્ સ્વરૂપ જ છે. પરદ્રવ્ય, પરક્ષેત્ર, પરકાલ અને પર ભાવની અપેક્ષાથી અસત સ્વરૂપનું પછુ છે. મૂલ દ્રવ્યનાે નાશ કાેઇ કાલે થતાેજ નથી. તેથી તે નિત્યરૂપજ છે.

દ્રવ્ય સદાના માટેજ છે. તેની પર્યાયે৷ બદલાતી રહે છે. તેથી તે અનિત્ય રૂષની છે.

પર્યાયામાં દ્રવ્ય રહેલુંજ છે, તેથી તે દ્રવ્ય અભેકરૂપ જ છે. અને પર્યાયા જીદા સ્વરૂપની દેખાલી ભેદરૂપની પણ છે.

ગુણોને અને પર્યાયેલે ઉત્પન્ન કરતુ દ્રબ્ય તે નિત્યજ છે. ઉત્પન્ન નષ્ટ થતા ગુણે અને પર્યાયેલ અનિત્ય છે. તેથીજ લક્ષણમાં જણાવ્યું છે કે–ગુણ પર્યાય વાળુ જ દ્રબ્ય ગણાય છે.

તે કારણથી જૈનો પદાર્થીને એકાંતરૂપે સત્ અસત્, નિત્યા નિત્ય, લેકા-લેદ રૂપના ન સ્વીકારતાં અનેકાંત સ્વરૂપનાજ સ્વીકાર્યા છે.

જેમકે મૂલ દ્રવ્ય સાેનુ છે, તેની પર્યાયા કડાં કુંડલાે આદિ છે તે બદલાયા કરે છે, પણુ સાેનું તાે બધાએ ઠેકાણુે તેનું તેજ છે. આ વાત સર્વ દર્શનકરાને અનુભવ સિદ્ધ જ છે. તે! પછી એકાંત સત્ અસત્ આદિનાે સવાલ જ કયાં ટકી શકે છે. માટે

પદાર્થીના અપેક્ષાથી જે વિચાર કરવા તેનું નામજ અનેકાંતવાદ કહેલા છે. બીજ દર્શનકારાએઃ---દ્રવ્યાને, તેના ગુણેાને અને તેની પર્યાયાને, એકાંત સત્ અસત્, નિત્યા નિત્ય, લેદાડ લેદને સ્વીકારી જેનોના અનેકાંત પક્ષને તુછ ખતા-વવાના પ્રયત્ન કર્યા ખરા પણુ તેઓ આપસ આપસના ખંડન મંડનમાં ઉતરતાં પાતાના એકાંત પક્ષથી ફાવટ ન આવતાં--જૈનોના અનેકાંતવાદનાજ આશ્રય લેતા ગયા છે. કાંઇએ પ્રત્યક્ષપણાથી તા, કાઇએ આડકતરી રીતે, જ્યારે આશ્રય લીધા ત્યારેજ સામાપક્ષથી પોતાના બચાવ કરી શક્યા છે.

આના સંબંધે—પંડિત હંસરાજ શર્માએ 'દર્શન ઔર અનેકાંતવાદ" એ નામનું માેટું પુસ્તક હિંદી ભાષામાં બહાર પડાવેલું છે, તે પંડિતાને જેવાની ભલામણ કરૂં છું. અને તેમાંથી લઇને યતકિચિત સૂચના માત્રજ ગુજરાતી ભાષામાં લખીને બતાવું છું.

પ્રથમ સ્યાદ્વાદના નામથી પ્રસિદ્ધ એવા જૈનેાના-અનેકાંતવાદનું સ્વરૂપ બતાવ્યા પછી--પૃ. ૮ થો---

- (૧) પતંજલિ મહાભાષ્યના-પશપશાન્હિકમાં દ્રવ્ય નિત્ય છે, અને તેની આકૃતિ અનિત્ય છે. દ્રષ્ટાંતમાં--સુવર્ણ નિત્ય છે, તેનાથી. બનેલાં કડાં ફુંડલાે આદિ અનિત્ય છે. જૈનાની પણ માન્યતા એજ છે.
- (૨) પૃ. ૧૦ થી-મીમાંસકના પંડિત પાર્થસાર મિશ્ર-પાતાની શાસ્ત્ર દીપિકાના પૃ. ૧૪૬ા૪૭ માં--પ્રગટપણે બતાવ્યું છે કે-મૃત્તિ કારૂપ દ્રવ્યની ઉત્પત્તિ કાેઇ દિવસે થતી જ નથી, તેમજ તેના નાશ પણ થતાે નથી જ, કિંતુ તેના આકાર જે અને છે તેની ઉત્પત્તિ અને નાશ થતાે રહે છે.

આ જગાેષર પં૦ કુમારિત્લ ભદ્દનાે મત સુકતાં જણાવ્યું છે કે— ઉત્પત્તિ વિનાશ સ્વભાવિ ધર્મીમાં મૃત્તિકારૂપ દ્રવ્ય સર્વમાં રહેલાે હાેવાથી તે ધર્મી કહેવાય છે.

વળી એક વૃદ્ધ પંડિતના મત બતાવ્યા છે કે---દ્રવ્ય સ્વરૂપના લેદ કાઇ દિવસે પછુ થતા નથી, તેના ગુણાના લેદ થાય છે. ઉપરના ત્રણે પંડિતાના મત એજ બતાવે છે કે–પદાર્શામાં ઉત્પત્તિ વિનાશ અને સ્થિતિ એ ત્રણે ધર્મી રહેલાજ છે. \*

\* આ જગાપર સૂચના કરં છું કે--પરમાત્માએ પાંચ ભૂતોને ઉત્પન્ન કર્યા એવું ઋડગ્વેદના પ્રલય કશાના સ્કતમાં લખાયું તે કર્યા હિશાખથી ? શું ભૂતોની સત્તા અનાદિની નથી !

પ્રકરણ ૩૫ મું. અનેકાંતવાદના આશ્રય લેનારા દર્શનકારા. ૨૬૩

(૩) પૃ. ૧૧ થી **૧૨–**વ્યાસદેવ પ્રણીત પાતંજક્ષથાેગ વિભૂતિપાદ સૂ. ૧૧ મખ્ના ભાષ્યમાં–અનેક પ્રકારના આકારોને ધારણ્ કરવાળું સા<mark>નું પ</mark>ાતાના મૃક્ષ સ્વરૂપનાે ત્યાગ નથાે કરતું. ઇત્યાદિ.

(૪) પૃ. ૧૫ થી–મહામતિ કુમારિલ–મીમાંસા શ્લેષ્ઠવાર્તિક પૃ. ૬૧૯ માં શ્લેા. ૨૨ મામાં

#### तस्मा द्वस्तु त्रयात्मकम् .

ટોકાકારે ત્રયાત્મકના અર્થ-ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને વિનાશ એ ત્રણુ સ્વરૂપ બતાવતાં વસ્તુઓના ધર્મા ત્રણુ જ બતાવ્યા છે.

- (૫) પૃ. ૧૩ માં-જૈનરત્ન હત્લિદ્રસૂરિ-શાસ્ત્રવાર્તા સ૦ સ્ત. ૭ શ્લા. ૨ ના ભાવાર્થ-ઘટના ઇછકને ઘટના નારા થતાં શાક, સુકુટના ઇછકને સુકુટ મલવાં હર્ષ, સાનાના ઇછકને મધ્યસ્યપણુ છે તે હેતું વાલું જ છે. બધા દ્રવ્યાની સ્થિતિ એજ પ્રમાણે છે.
- ( ૬ ) ( દ્રગ્ય પર્યાય અથવા નિત્યા નિત્ય. )

ં ઉત્પાદ--- બ્યચ, ધ્રીવ્ય રૂપ વસ્તુનાં રવરૂપ બે છે.

ઉત્પાદ-- બ્યચ વિનાશી છે તે પર્યાય ગણાય છે.

પ્રીવ્ય અવિનાશી છે. તે દ્રવ્ય રૂપે મનાય છે.

એ જૈનાની પરિસાષા પ્રમાણે અનાવ્યું.

દર્શનાંતરામાં—-ધર્મ ધર્મી, આકૃતિ અને દ્રબ્ય આદિનાનામથી કહેવામાં આવે છે.

જૈના કહેછે કે કે કાઇપણુ પદાર્થ એકાંલથી નિત્યા નિત્ય નથી, પગુ ઉલય રૂપના જ છે. અવિનાશીની અપેક્ષાથી નિત્ય સ્વરૂપના છે, અને વિનાશિની અપેક્ષાથી અનિત્ય છે.

બીજા દર્શનકારોએ પદાર્થીના ધર્મીને એકાંતવાદ જાહેર કરી, અનેકાંત-વાદને ઉપહાસ્ય કર્યો પણ આધૂનિક પંડિતાએ જરૂરીયાત સ્વીકારી પાલના અભિ-પ્રાયે બહાર પાડ્યા છે. તેવા પંડિતાના વિચારા પાછલ આ ગ્રંથમાં ટાંકીને બતાવેલા છે. પ્રાચીન દર્શનકારોએ પણ અનેકાંતવાદના આશ્રય ઠાઇએ શુદ્ધ અને સરલ રીતે તેા ઠાઇએ આડકતરી રીતે લીધેલા જ છે. અને ત્યાર બાદજ સામેના એકાંત પક્ષીઓથી ફાવેલા છે. તેવા કેટલાક પંડિતાના વિચારા બતાવતાં સહજે સમજી શકારો કે અનેકાંતવાદના સિદ્ધાંતમાં મહત્વત્તા કેટલી રહેલી છે ?

( દર્શન શાસ્ત્રામાં અનેકાંતવાદ દર્શન )-( પૃ. ૨૭ થી )

જૈન દર્શન તેા અનેકાંતવાદ પ્રધાનજ છે અને તે સવ' દર્શનકારામાં જાહેર જ થએલું છે.

જૈનેતર દાર્શનિક વિદ્વાનેગ્એ પણુ તાત્ત્વિક વિચારાના કેટલાક સ્થલાેમાં કાેઇને કાેઇ રૂપથી અનેકાંતવાદના સ્વીકારજ કરેલાે છે, તે વાત જણાવવા માટે કેટલાક દાર્શનિક વિદ્વાનાના લેખાે પ્રગટ સ્વરૂપથી બતાવીએ છીએ.—

પૃ. ૨૮ થી ---+ઇશ્વરવાદી સાંખ પાત જલ ચાેગ ભાષ્ય ઉપર " તત્ત્વ વિશારદી " ટીક કાર વાચરપતિ મિશ્રે અનેક જગા પર અનેકાંતના આશ્રય લીધેલા છે,

(૧) પ્રકૃતિથી જગતમાં અનેકાંતતા

પ્રકૃતિથી જગત નિત્ય કે અનિત્યને। વિચાર કરતાં વિભૃતિપાદ સૂ. ૧૩ ની વ્યાખ્યામાં પ્રથમ એકાંતવાદી બોેદ્ધને છેડયે৷ છે.

બૌદ્ધોનેા એકાંત મત એ છે કે–ધર્મ અને ધર્મી એ બે વસ્તુ નથી-હાર. સુકુટાદિ સુવર્ણ દ્રવ્યના ધર્મીજ ખરા છે. સુવર્ણ રૂપ ધર્મી કેાઇ જીદી વસ્તુ દેખાતી નથી

જો તેમાં ધર્મી'ની સત્તા માનીએ તેા ચિતિ શક્તિની પેઠે કુટસ્થ સિદ્ધ થતાં તેમાં પરિઘુતિ નહી થઇ શકે, જેમકે પ્રકૃતિના ગુણેની પરિઘુતિ થતાં ચતિ શક્તિ પાતાના સ્વમાવથી ચ્યૂત નથી થતી પણ સ્વભાવમાં જ સ્થિત રહે છે તેજ પ્રમાણે સુવર્ણ દ્રગ્ય પણ કોટસ્થ્ય પ્રાપ્ત થતાં અપરિઘુત જ સિદ્ધ થશે, તે વાત તમાને પણ ઇક નથી. એમ બોદ્ધ મતવાળા સાંખ્ય મતવાળાને કહે છે.

વાચસ્પતિમિશ્રે આ શંકાનાે ઉત્તર આપતાં.

" अयम दोषःकस्माद् एकांताऽनभ्युपगमात्. "

એ દેાષ અમેાને નથી કેમકે—્દ્રવ્યને એકાંતપણે નિત્ય અનિત્ય નથી માનતા કિંતુ અપેક્ષાથી નિત્ય અનિત્ય માનીએ છિએ.

એવાે ઉત્તર આપતાં અનેકાંતવાદનાે રવીકાર પ્રગટ પણું કરેલાે છે.

( ર ) ધર્મ ધર્મિમાં લેદાલેદ ( પૃ. ૩૩ થી. )

જૈનો ઘર્મ ધર્મિમાં અપેક્ષાથી ભેઠા લેઠજ માને છે.

× સાંખ્યાના બે બેદમાં-નિરીધ્વરવાદી કહે છે કે-ઝકૃતિ અચેતન, ત્રણ ગુણવાલી પ્રધાન શબ્દથી પ્રસિદ્ધ છે, ચેતન વસ્તુના ઉપભોગ માટે પોતાની મેલે પરિણમે છે, ⊎શ્વર વાદી કહે છે કે+કલેશ કર્મ વિપાકાશયથી રહિત એવા પુરૂષરપ ઇવ્હરના આશ્રયથી પ્રકૃતિ જગતને રચે છે. (શાસ્ત્ર દીપિકા પૃ. ૪૪૨)

| પ્રકરણ ૩૫ મું. | અનેકાંત | વાદના | આશ્રય | લેનારા | દર્શનકારા. | રકપ |
|----------------|---------|-------|-------|--------|------------|-----|
|----------------|---------|-------|-------|--------|------------|-----|

તેજ પ્રમાણે—વિભૂતિપાદ સ્ર. ૧૩ માની ચાેગભાષ્યમાં પણ છે. ( જુવા પ્ર. ૨૦૮ માં ) લાષ્યાકાર પાતે કહે છે કે—

" तत्र धर्मणो धर्में: परिणामो, धर्माणां छक्षणें: परिणामो, छक्षणाना-मध्यऽवस्थाभिः परिणाम इति. एवं धर्मछक्षणा-ऽवस्था परिणामै: शून्यं न क्षाणमणि गुणवृत्त मवतिष्टते...एतेन भूतेंतियेषु धर्म धर्मि मेदात् त्रिविधपरि-णामोवेदितव्यः, परमार्थतस्त्वे क एव परिणामः, धर्मिस्वरूपामात्रो हि धर्मोधर्मी विकियावेषा धर्मद्वारा प्रपंच्यते इति. तत्र धर्मस्य धर्मिणि वर्तमानस्यैवाऽध्वस्व-ऽतीताऽनागतवर्तमानेषु भावाऽम्यधात्वं भवति, न द्रव्याऽन्यधात्वं । यथा सुवर्ण-भाजनस्य भावाऽन्यधात्वं भवति, न सुवर्णाऽन्यधात्वं ?'

ભાવાર્થ--ધર્મિમાં ધર્મ પરિણામ, ધર્મીમાં લક્ષણ પરિણામ, અને લક્ષણેામાં અવસ્થા પરીણામ, એ પ્રકારે ધર્મ લક્ષણ અને અવસ્થા પરિણામથી શૂન્ય-ગુણ સમુદાય કેઇ દીવસ નથી રહેતું. એ ત્રણ પ્રકારનું પરીણામ ધર્મ ધર્મીનો લેદ માનીને જ કહ્યો છે, પરમાર્થથી તેા એક જ પરિણામ છે. અર્થાત ધર્મ, લક્ષણ, અને અવસ્થા એ ત્રણેં પરિણામ ધર્મીનાં જ છે. ધર્મ ધર્મીના સ્વરૂપ માત્ર જ છે. ધર્મ, લક્ષણ અને અવસ્થા રૂપ ધર્મી દ્વારા, ધર્મીની વિકૃતિના જ બાધ કરાવી શકાય છે.

ધર્મીમાં રહ્યા હુવા ધર્મનાજ અતીત, અનાગત અને વર્તમાન કાલમાં આકાર ભેદથી ભેદ થયા કરે છે, પણ દ્રવ્રુપ ધર્મીના ભેદ થતા જ નથી.

જેમ કે–કટક કુંડલાદિક આકારના પરિવર્લનથી સાેનાના ભેદ કાેઇપણ જગાપર થતાેજ નથી. પણ સાેનુ તાે પાેતે પાેતાના સ્વરૂપમાંજ રહે છે.

એટલાજ માટે તે ભાષ્યમાં ફરીથી જણાવ્યું છે કે–" <mark>ન घર્મી વ્યટઘ્વા</mark> ઘર્મીસ્તુ <mark>વ્યટઘ્વાનઃ</mark> ઇત્યાદિ, ઉદાહરણુમાં જણાવ્યું છે કે—નાતા, ત્રેટી, બહેન રૂપ ધર્મીમાં ત્રણુ માર્ગ છે, પરંતુ સ્ત્રી રૂપ ધર્મીંમાં ત્રણુ માર્ગ નથી.

પૃ. ૩૭ થી---નાચરપતિ મિશ્રેતા ધર્મધર્મિના લેદાલેદ જ બતાવેલા છે---

अनुभव एव ही धार्मणो धर्मादीनां मेदामेदौ व्यवस्थापयति । ઇત્યાદિકના કિ ચિત્ તાત્પર્ય લખી બતાવીએ છિએ--

ધર્મ ધર્મી'નું ભેઢાભેઢ સ્વરૂપ અનુભવ જ બતાવે છે, ધર્મ ધર્મી' નતેા સર્વથા ભિન્ન છે, તેમજ નતા સર્વથા અભિન્ન છે. જો ભિન્નમાને તા સુવર્ણ ધર્મી અને હાર મુકુટાદોક ધર્મ એવા જે લાેક વ્યયહાર છે તેના જ લાેપ થઇ જાય છે. તેમજ કાર્ય કારણ ભાવ પણ ન બને.

31

સાેનાના હાર મુકુટાદિ, મૃત્તિકાના ઘટ શરાવાદિક જે છે. તે તાે સર્વમાં પ્રસિદ્ધ જ છે તેથી ધર્મ ધર્મીનાે એકાંત લેદ કેવી રીતે માની શકાય ?

( પૃ. ૩૯ થી ) વાચસ્પતિ મિશ્રે વિભૂતિષાદ સુ. ૪૩<sub>.</sub> ની વ્યાખ્યા કરતાં—ધર્મ ધર્મીનાે લેદા લેદ યુકિત સહિત બતાવ્યાે છે—

" नैकांततः परमाणुम्यो भिन्नो घटादि रभिन्नो वा । भिन्नत्वे गवाश्ववत्त धर्मं धर्मिमावानुपपक्तेः

अभिन्नत्वे धर्मिरूपवत्तदनुपपः । तस्म।त् कथं चिद्ऽभिन्नः कथंचिद् भिन्नश्चास्थेय स्तथाच सर्वमुपपदते "

ભાવાર્થ---પરમાશુઓથી ઘટાદિક પઠાર્થ એકાંત ભિન્ન અથવા અભિન્ન છેજ નહી. જે સર્વથા ભિન્ન માને તા ધર્મધર્મી ભાવની ઉત્પત્તિજ ન થઇ શકે જેમકે-ગાય અને દ્વારો અત્યંત ભિન્ન છે તો તેમાં ધર્મ ધર્મો ભાવ પશું પશુ નથી. સર્વથા અભિન્ન માને તા તેમાં ધર્મ ધર્મી ભાવપશું જ ન અને. કેમકે ધર્મીથી અતિરિક્ત કાંઇ પઠાર્થજ નથી તા પછી ધર્મધર્મી ભાવજ કાને ? તેથી એકાંત ભિન્ન અથવા અભિન્ન ન માનતાં-કથંચિદ્ ભિન્ન, કાંઇ અપેક્ષાથી થી જ ભિન્ન માનવું તેજ ચુક્તિચુક્ત છે. તે પ્રમાણે માનવાથી--ધર્મ ધર્મી ભાવ, કાર્ય કારણ ભાવના સંબંધ પશુ બન્યા રહે છે, અને કાંઇ ગીજા દ્વાણાંતરના પ્રવેશ પણ થઇ શકતા જ નથી.

( પૃ. ૪૨ થી પ્રકૃતિ પુરુષનું સારૂપ્ય વૈરૂપ્ય.

સાંખ્યમતમાં—પ્રકૃતિ અને પુરુષ બે પકાર્થ મનાયા છે. પ્રકૃતિ જડ અને પુરુષ ચેતન એ બન્ને નિત્ય છે. કરક એટલાે કે–પુરુષ કુટસ્થ નિત્ય. અને પ્રકૃતિ પરિણાધમ નિત્ય. પ્રકૃતિની અનેકાંતતા તાે પૂર્વે બનાવી છે. હવે પ્રકૃતિનું કાર્ય બુદ્ધિ અને પુરુષનું આત્ય તિક સારૂપ્ય અને વૈરૂપ્ય ના નિષેધ કરતાં–પ્રકૃતિ પુરુષના સંબંધમાં અનેકાંતતાને બતાવતાં જે પ્રકારથી સાધ્યકાર સ્વીકાર કર્યો છે તેનું દિગ્દર્શન જીવેા---

स पुरुषो बुद्धे:प्रति संवेदी, स बुध्धे र्न स्वरूपो नाऽखन्त विरूप इति ॥ (सभाधिपाठ स्रू. २० ने। ભાष्य )

લાત્પર્થ—પુરુષ બુદ્ધિથી નતાે સર્વથા પૃથક છે નતાે અપૃથક્ છે. કિંતુ ભિન્ના ભિન્ન રૂપ બતાવ્યાે છે. તેજ અનેકાંતતા સ્વીકારી છે.

( પૃ. ૪૩ થી ) વૈશેષિકાેએ∽સામાન્ય અને વિશેષ સ્વતંત્ર પદાર્થ અતાવી દ્રવ્યના આશ્રિત બતાવ્યા, પણ એ વાત જૈનો ને અભિમત નથી. જૈનો સામાન્ય

For Personal & Private Use Only

www.jainelibrary.org

પ્રકરણ ૩૫ મું. અનેકાંતવાદના આશ્રય લેનારા દર્શનકારા. २९७

અને વિરોષ એ બે વસ્તુના ધર્મ જ કહે છે, અને એજ વાત પાતંજલ યોગ ભાષ્ય બતાવે છે----

(१) सामान्य विशेषात्मनोऽर्थस्य (समाधिपाद सू. ७)

(२) वर्एतेष्वऽभिव्यक्ताऽनऽभिव्यक्तेषु घर्मेष्वऽनु पाती सामान्य विशेषात्मा सोऽन्वयी घर्म (विभूति पा. सू. १४)

( ३ ) सामान्य विशेष समुदायोत्र द्रव्यं ( विभू, सू. ४ ४ )

આ ઉપર અતાવેલા બાબ્યના ત્રણે પાઠોનેા મતલબ એજ છે કે-પદાર્થ માત્ર સામાન્ય વિશેષ ઉભય સ્વરૂપના જ છે. અને જૈનોના અનેક ગ્રંથામાં પણ એજ ખતાવેલું છે.

( પૃ. ૪૫ થી ) – મીમાંસક ઘુરીણુ-પાર્થસાર મિશ્ર-શાસ્ત્ર દીપિકા. પ. ૩૮૭ માં—-

सर्वेष्वऽपि वस्ुषु इयमणि गो रियमपि गाः अयमपिवृक्षोऽयमपि, इति व्यावृत्ताऽनुवृत्ताकारं प्रत्यक्षं देशकालाऽवस्थांतरेष्वऽविपर्यस्त सुदीयमानं सर्वमेव तर्काभासं विजित्य व्ध्याकारं १ वस्तु व्यवस्थापयन् केनाऽन्येन शक्यते बाधितुं नहिततोऽन्यद् बलवत्तर मस्ति प्रमाणं तन्मूलत्वात् सर्वप्रमाणानाम्।

આ સૂત્રના તાપ્તર્ય એ છે કે-સંસારમાં જેટલી વસ્તુઓ છે તેટલી બધી-એ સામાન્ય વિશેષ ઉલય સ્વરૂપ ને જ ધારણ કરીને રહેલી છે. ગાે શબ્દ–આ ગાય, આ ગાય, એમ પાતાની જાલિમાં અનુવૃત્તિ-એકાકારની પ્રતીતિ કરાવે છે. અને વિજાલીય અશ્વાદિકથી વ્યાવૃત્તિ પૃથક્ સ્વરૂપનું ભાન પ્રત્યક્ષ થાય છે, તા પછી વસ્તુમાત્રને-અન્વય વ્યતિરેક અથવા સામાન્ય વિશેષ રુપ સિદ્ધ કરવામાં આ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી અધિક બલવાનુ પ્રમાણ કર્યું છે ?

પ્રમાણ તેા બધાંએ પ્રત્યક્ષનેજ આધીન છે.

માટે પદાર્થ તો બધાએ સામાન્ય વિશેષ સ્વરૂપના જ હોય છે.

આ લેખથી એ પણ સિદ્ધ છે કે-વસ્તુનું સ્વરૂપ એકાંતપણાનું છેજ નહીં પણ અનેકાંતના સ્વરૂપ થી જ રહેલું છે. તેથી નતા કેવલ જાતિમાં કે વ્યક્તિમાં રહ્યા વગર ધર્માધર્મીમાં–જાતિ વ્યક્તિમાં એ બન્ને સ્વરૂપથી પ્રગટ પણાથી જ રહેલ છે.

આ લેખથી એ પણ સમજવાનું છે કે-જે જે ઠેકાણે અપેક્ષાના વિચાર કર્યા વગર એકાંત પણાના આગ્રહ થએલા છે, તે સિદ્ધ રૂપના કે, સત્ય રૂપના ચઐલે! નથી. પણ પાતાના મતની ખેંચા તાણથી જ ચએલે! છે.

२६८

પ્રધાનની પ્રવૃત્તિમાં અનેકાંતતા 👘 ( પૃ. ૪૬ થી ) 👘

– સાંખ્યમાં−પ્રકૃતિને પ્રધાન માની છે. જેનાથી સમસ્ત જાત કાર્ય ઉપ્તન્ન

થાય તે પ્રધાન કહેવાય. પ્રધાનની પ્રવૃત્તિ છે તે-ગતિ સ્થિતિ ઉસય રૂપની છે. સાંખ્યમતના પ્રાચીનાચાર્થ–પંચ શિખ કહે છે કે—

સ્થિતિરૂપ પ્રધાન માને તે৷ તેમાં વિકૃતિ ન થવી બેઇએ, ગતિરૂપ માનેતે৷ પ્રકૃતિમાં પ્રધાન ને৷ વ્યવહાર ન રહેવે৷ બેઇએ. માટે પ્રધાનમાં ગતિ સ્થિતિ ઉભયરૂપની જ પ્રવૃત્તિ માનવી બઇએ "

છેવટમાં જૈનોના અનેકાંતવાદના સ્વીકારથી જ પ્રધાન શબ્દના ઉભય ધર્મ સચવાયા.

આ પ્રધાન શબ્દમાં ઉભય ધર્મ નાે સ્વીકાર ટીકાકાર વાચસ્પતિમિશ્રે તથા ટીપણી કાર ખાલરામે પણ સ્વીકાર જ કરીને ખતાવેલાે છે.

( પૃ. ૪૯ થી ) ઇશ્વરની પ્રવૃત્તિમાં અનેકાંતત: (શંકરસ્વામી)

સાંખ્ય મતના પ્રધાન કારણવાદનું ખંડન કરતાં ( બ્રહ્મ સૂ શાં. ભા. અ. ૨ પા. ૨ સૂ. ૪ ) જણાવ્યુ છે કે – ત્રણ ગુણુની સામ્યાવસ્થા તે પ્રધાન છે, તેના ગુણુાજ પ્રધાનના પ્રવર્ત્તક નિવર્ત્તક છે. પ્રધાનથી પુરૂષ નિરપેક્ષ ઠરે તેા મહદા-દિકનું કથંચિત પરિણત થવું અને કદાચિત્ ન થવું, કેવી રીતે બન્ને? ઇશ્વરમાં એ દોષ ટાલવા શંકર સ્વામી કહે છે કે – ઇશ્વર સર્વજ્ઞ છે. શકિતમાન છે, અને તેનની માથામાં પવૃત્તિ અને નિવૃત્તિ એ બન્નેના સંભવ છે. અર્થાત્ ઇશ્વરમાં વિરાધી ધર્મ રહી શકે છે. "

कैनो પણ એજ કહે છે કે--પદાથીના વિરૂદ્ધ ધર્મીને৷ અપેક્ષાથી જે વિચાર કરવા તેનું નામજ અનેકાંતવાદ છે.

• આ માટા પંડિતા પણુ પાતાના એકાંતપક્ષની અડચણો દ્વર કરવા એકજ પદાર્થમાં વિરાધી ધર્મના સ્વીકાર કરે છે જૈનો તા પ્રથમથીજ અધાએ વિરૂદ્ધ ધર્મીના નાશ કરવા–અનેકાંતવાદના સ્વીકાર કરીને બેઠા છે, તે વાત આ માટા પંડિતા કેમ નહી વિચારી શકુયા હાય ?

( સાંખ્ય તત્ત્વ કોેમુકી ) ( પૃ. પર થી ) નિરીશ્વરવાદી સાંખ્યાચાર્ય ન્ઇશ્વર કૃષ્ણા રચિત સાંખ્ય કરિકા ઉપર સાંખ્ય તત્ત્વ કોમુદી નામના ટીકાકાર વાચરપતિ મિશ્ર લખે છે કે-ધૂમજ્ઞાનથી વન્હિત્વરૂપ સામાન્ય વિશેષનુંજ જ્ઞાન કરી શકાય ૧ એમ કહીને અનેકાંતવાદનુંજ અનુસરણ કરેલું છે.

મીમાંસા <sup>હ્ર</sup>લેાક વાર્ત્તિક ( પૃ. ૫૪ થી )

૧ આ પંક્તિનેા ખુલાશા કરતાં ' સાધુ બલરામ કહે છે કે–અહી સામાન્યને વિશેષ ધર્મ છે એમ અનુમાન ન કરી શકાય, પણ વન્હિત્વ રૂપ સામાન્ય વિશેષનુંજ અનુમાન કરી શકાય. ( જીવેષ પૃ. ૧૦૨, કા, ૫ )

### પ્રકરણ ૩૫ મું. અનેકાંતવાદના આશ્રય લેનારા દર્શનકારા. 🥂 🤫 દુદ્દ

જૈમિનિ ઋષિ પ્રણીત મીમાંસા દર્શન પર-'' ત'ત્ર વાર્ત્તિક " અને '' શ્લાેક વાર્ત્તિક " આ બે મહાન ગ્રંથા પંડિત કુમારિલ ભટ્ટે લખ્યા છે. લ્લ્રોક વાર્ત્તિમાં દાર્શનિક વિષયા પર ચર્ચા ચલાવતાં એકાંત પક્ષના વાદીઓને હટાવવા અનેકાંતવાદના ઉલ્લેખ સ્પષ્ટ પણે કરીને બતાવેલા જગાજગાપર નજરે પડે છે. આ જગાપર અમા તેના કિચિત ભાવાર્થ માત્રજ લખીને બતાવીએ છીએ—

²લેહક વાત્તિ'ૈક વનવાદ પૃ. ૬૩૨ થી ૩૩ માં--²લેહ ૭૫ થી ૮૦ સુધીનેહ ભાવાર્થ'---

અવચવેાથી અવચવી અત્યંત ભિન્ન નથી, પણુ ભિન્ના ભિન્ન રૂપ છે. કેટલાએક વિદ્વાના એકાંત ભિન્ન, અને કેટલાએક અભિન્ન, સિદ્ધ કરવાને સુક્તિમા ઉપર સુક્તિઓ બતાવી રહ્યા છે. પરંતુ આજસુધી એ નિક્ષય ન થઇ શકયા કે, કાેના પક્ષ સત્ય, અને કાેના અસત્ય, તેથી બન્ને એકાંત પક્ષને, બાજુ પર સુકીને મધ્યસ્થ ભાવના સ્વીકાર કરવા એજ ઉચિત્ત છે. ટીકાકાર પાર્થ સાર મિશ્રના અભિપ્રાય એ છે કે-જે લોંકા અવયવ અવયવી, એકાંત ભિન્ન અથવા અભિન્ન, માને છે તેજ લાેકા અનેકાતવાતની સિદ્ધિ કરી રહ્યા છે. તે બન્નેની સુકિતઓ એવી છે કે નતા સત્ કહી શકાય, તેમજ નતા અસત્ કહી શકાય, તેથી એકાંત રૂપની માન્યતાજ મિથ્યા છે.

અહીં શંકા કરવામાં આવી છે કે-અવચવ અવચવીને બિન્તા ભિન્ત રૂપ માનવાથી, કાેઇ પણ એક પક્ષના નિશ્ચય ન થાય તાે, સંશય જ્ઞાનની પેઠે અપ્રમાણિકપણું રહેવાથી ભ્રાંત જ્ઞાનજ રહે.

જેમ કેહ કુંઠામાં સ્થાહ્યું હશે, કે પુરૂષ હશે, બેમાંથી એકને નિશ્ચય ન થવાથી અપ્રમાહિકતાજ રહે છે.

આનાજ ઉત્તરમાં જણાવ્યું છે કે-વસ્તુ માત્રનું સ્વરૂપજ ઝનેકાંત છે, પણ એકાંત રૂપનું છેજ નહી. જ્યાં અવસ્તુ રૂપ જ્ઞાનનું અનેક રૂપથી ભાન થાય, ત્યાં સંશય હાેવાથી અપ્રમાણિકતા થાય, પરંતુ અહી તેા વસ્તુનુ સ્વરૂપજ અનેકાંતપણાથી અંગીકાર કરેલું છે, તેથી કહેલા વિચારમાં અપ્રમાણિક્તા કે સંદેહ રહી શકતા જ નથી. કેમકે વસ્તુનું સ્વરૂપ એકાંત રૂપનું નથી, પરંતુ અનેકાંત રૂપનુંજ છે. તેના માટે (પૃ. પ૭ થી) શ્લાક વાર્તિકના પૃ.૧૩૧ માં શ્લોક ર૧૯ ા ૨૨૦ ના સાર જુવા--

વસ્તુ સર્વથા એકાંત રૂપજ છે એવું ઇશ્વરે કહેલુંજ નથી. કારણુ વસ્તુ સર્વદા એકજ રૂપમાં રહે છે તેમાં કાેઇ પ્રમાણુજ નથી. માટે વસ્તુ એક રૂપમાં

| २७० | તત્ત્વત્રયી–મીમાંસા. | ેખંડ ૨ |
|-----|----------------------|--------|

<mark>અથવા અને</mark>ક રૂપમાં જે રૂપમાં પ્રતીત થાય તેજ રૂપમાં અંગીકાર કરવી જોઇએ. ×

સર્વ વસ્તુઓમાં–એક અનેક રૂપ પ્રત્યક્ષ દેખાઇ રહ્યાં છે, છતાં એક અનેકને ભિન્ન ભિન્ન રૂપ બતાવવાના પ્રયત્ન કરવા, એ શું પ્રત્યક્ષમાં વિરાધ નથી ?

એજ પ્રમાશે, અભાવ પ્રકરણમાં વસ્તુને સત્ અસત્ ઉભય રૂપ ખતાવીને અનેકાંતવાદનેજ બતાવેલે છે, જીવે પૃ. ૪૭૬ માં શ્લોક ૧૨ માને ભાવાર્થ (પૃ. ૫૮) વસ્તુ સ્વરૂપથી સત્ છે, અને ૫૨ રૂપથી અસત છે, અને સ્વરૂપ પર રૂપની અપેક્ષાથો ઉભય રૂપ પણ છે.

જેમકે-ઘટ પાતાના સ્વરૂપતી અપેક્ષાથી સત્જ છે, અને પર એટલે પટની અપેક્ષાથી અસત્ રૂપ છે ઇત્યાદિ.

તે સિવાય આકૃતિવાદના પ્રકરણમાં–વસ્તુને ભેઠા ભેઠ, એકાનેકત્વ, સામાન્ય વિશેષ, અને નિત્યાનિત્ય રૂપ અતાવતાં પંડિત કુમારિલભટ્ટે જૈનોના અનેકાંતવાદને પ્રત્યક્ષ પણે પુરેપુરૂં માન આપેલું છે. જીવેા પૃ. પ૪૬ થી ૫૪૮ સુધી શ્લેાક પ થી ૧૧ સુધીના ભાવાર્થ નીચે મુજબ-–

સર્વ વસ્તુઐામાં અનુવૃત્તિ–અને બ્યાવૃત્તિ-સામાન્ય વિશેષ રૂપથીજ થાય છે, તે વિના તા વસ્તુમાં વસ્તુપહ્યું જ નથી. તેમજ એક બીજાની અપેક્ષાથી નિત્ય અને અનિત્વ પહ્યુ છે, ભિન્ન અથવા અભિન્ન પહ્યુ છે, કેમકે એક વિના બીજાની સિદ્ધિજ નથી થતી. સામાન્ય વિના વિશેષ, અને વિશેષ વિના સામાન્ય, એક બીજાની અપેક્ષા વિના તા સસલાના શ્રંગડા જેવાંજ દેખાય છે. માટે સામાન્ય અને વિશેષથી અત્યંત ભિન્ન સ્વરૂપની, દુનિયામાં કાઇ વસ્તુજ દેખાતી નથી, તા પછી સામાન્ય અને વિશેષ એ બન્ને જીદા જીદા સ્વરૂપથી કેવી રીતે માની શકાય ? ૧૧

આના માટે આગળ પૃ. ૫૬૦ માંના પાંચમા લ્લોક—

एवं च परिहर्तव्या भिन्नः भिन्नत्व कल्पना केनचिन्द्रयारमनैकरवं नानारवंचास्य केनचित्॥ ५ ॥

ભાવાર્થ અંજ પ્રમાણે વસ્તુઓમાં-લેદાલેદ, એકત્વ અનેકત્વ આદિની જે પલ્પના કરવી તે, સર્વથા છેાડી દેવી જેઇએ. કેમકે કેાઇ અપેક્ષાથી વસ્તુમાં બન્ને સ્વરૂપથી એકપણું દેખાય છે, તેા કેાઇ અપેક્ષાથી વસ્તુમાં અનેકપણું પણ પ્રત્યક્ષ પણાથી દેખીએ છીએ.

¥ 11 2

× एकाकारं भवे देक मिति नेश्वर भाषितं (२९९)

પ્રકરણ ૩૫ મું. અનેકાંતવાદના આશ્રય લેનારા દર્શનકારા. 🤍 ૨૭૧

જેમકે-અનેક ગાયેામાં ગાયના સ્વરૂપથી બિન્નપણુ કાંઇ પણુ દેખાતું નથી, તેથી તે અધી એકજ સ્વરૂપની છે. પણુ કાલી ગાય, ધાલી ગાયની અપેક્ષા થી શું બિન્ન નથી ક હેવુંજ પડશે કે બિન્ન છે.

બીજી વાલ એ છે કે⊸એકજ પદાર્થ મેાટાની અપેક્ષાથી નાનેા ગણાય, અને બીજા નાનાની અપેક્ષાથી તેજ પદાર્થ શુ મેાટે∟ ગણાતે⊨ નથી કે કહેવુંજ પડશે કે મોટે∟ ગણાય છે.

આવી રીતના બધા વિચારામાં વિરાધપણાની વાતજ કયાં રહે છે.

ઉપર પ્રમાણે પદાર્થાનું સ્વરૂપ અતાવતાં પડિત કુમારસ્લિભટે, જેનોના અનેકાંતવાદનું સમર્થન કરી, બીજા એકાંતવાદીઓને શિક્ષા દેવામાં ઓછું શું કર્યું છે?

(પૃ. ૬૧ થી) શાસ્ત્ર દીષિકા.

મીમાંસા દર્શન પર શાસ્ત્ર દીપિકા નામને એક ઉત્તમ થ્રાંથન્પાથ\*સાર મિશ્રે લખ્યાે છે. તેમાં પણ અનેકાંતવાદનાે ઉલ્લેખ⊸જગા જગા પર પંડિત કુમારિલ ભંદની પેઠેજ કરેલાે છે, એટલુંજ નહી પણ અનેકાંતવાદની સુખ્યતા રાખી એકાંત પક્ષીઓનું ખંડન પણ સારી રીતે કરેલું છે.

પ્રથમ અવયવ અવયવી, અથવા કાર્ય કાર**ણના લેઠા લેઠ અતાવતાં** જણાવ્યું છે કે—

અવયવેાથી અવયવી નતાે એકાંત સિન્ન છે, તેમજ નતા અભિન્ન છે, કિંતુ સિન્ના સિન્ન રૂપજ છે. જેવી રીતે સેદ અનુસવ સિદ્ધ છે, તેવીજ રીતે અસેદ પશુ સિદ્ધ રૂપજ છે, તેથા બન્ને પક્ષના સ્વીકાર કરીયે ત્યારેજ યથાર્થ વ્યવસ્થા કરી શકીએ.

એટલાજ માટે એકાંત ભેદ અને અભેદના માનવાવાળા–વૈશેશિષ તેમજ વેદાંત દર્શના ત્રિદ્ધાંતમાં અપૂર્ણુતાના અનુભવ કરતાં–પાર્થસાર મિશ્ર પૃ. ૪૧૨ માં લેંબે છે તેના કિચિત સાર---

તે એ લખે છે કે --અવયવે થી અવયવી અથવા કારણથી કાર્ય, એકાંત ભિન્ન અધવા અભિન્ન અમે માનતાજ નથી, કિંતુ ઉભય રૂપજ માનીએ છિએ. તે એવી રીતે માનીએ છે કે-કાઇ અપેક્ષાથી ભિન્ન, તો કાઇ અપેક્ષાથી અભિન્ન, માન્ય કરવું તેજ થથાર્થ છે. જે કારણથી કાર્ય ભિન્ન માનવામાં આવે તા તંતુ-ઓથી પટ નિન્ન દેખાવવા જોઇએ. તેમજ અવયવીથી અવયવા એટલે મનુખ્યાના હાથ પગ પગ વ્યુક્ષ દેખાવવા જોઇએ, તે તે સર્વથા જીદા દેખાતા નથી, તેથો મોનવામાં આવે તેા–આ કારણુ અને આ કાર્ય, એવા જે લાેક વ્યવહાર છે તેના પણુ લાેપજ થઇ જાય. તેજ પ્રમાણુે પુરૂષમાં જે હાથ પગ આદિના વ્યવહાર છે તે પણુ ટકી શકતા નથી. આ અનુભવ સિદ્ધની વાતામાં જે ભ્રાંતિ છે તેજ માટામાં માટી ભ્રાંતિ છે.

માટે એજ સિદ્ધ છે કે-અવયવ અને અવયવીમાં, તેમજ કારણ અને કાર્યમાં, ભેદ અથવા અભેદ એ બન્ને ધર્મી પ્રમાણિક અનુભવવીજ સિદ્ધ છે.

એજ પ્રમાણે–જાતિ વ્યક્તિમાં, એકાંત ભેદ અથવા અભેદની માન્યતા છે તે પણ અયે!ગજ બતાવી છે. કેમકે-જાતિ વ્યક્તિ એક રૂપથી દેખાતી અભિન્ન છે, તેમજ યુક્તિએા દ્વારા ભેદ પણ બતાવી શકાય છે. તેથી એકાંત અભેદ અથવા ભેદ રૂપની માન્યતા છેાડી દઇને, ભેદાભેદ રૂપ–અનેકાંત રૂપની માન્યતાજ અનુભવથી નિદ્ધ રૂપની છે. જેનો અંતો મૂલમાથી વસ્તુઓનું સ્વરૂપ અનેકાંત પણ થો સ્વીકારલું છે તેથી તેમાં હાંથજ ઘાલી શકે તેવું કાેન છે ?

પાર્થ સાર મિશ્ર કહે છે કે અનેકાંતમાં વિરાધ નથી.

જૈનો તા મૂલમાંથીજ કહેતા આવ્યા છે કે-અધાએ પદાર્થો દ્રવ્યથી નિત્ય છે અને પર્યાંચ રૂપથી અનિત્ય છે. એજ પ્રમાણે પ્રમાં ધર્ની, ગુણ ગુણી, કાર્ય કારણ એકાંત ભિત્ત નથી, પણ ભિન્નાસિન્ન સ્વરૂપથી અનેકાંત સ્વરૂપના જ છે.

જેનોના આ અનેકાંતવાદ ને શંકરાચાર્ય આદિ એકાંત પક્ષના વાદીએ એ-કાંઇગ ઉન્મત્ત પ્રલાપ, તેા કાેઇએ સંશયવાદ, કેાઇએ અનિશ્ચિતવાદ કહી ખંડન કરવાના પયત્ન કર્યો પગુ જેનો તેના ઉત્તરા સજ્જડ આપતા ગયા હતા.

તે અધી વાતોના વિચાર છેાડી દઇને જે પંડિતા અનેકાંતાદના ખરા રહસ્યને સમજી ને અકાંત મતવાદીઓને ઉત્તર આપવાના પ્રયત્ન કરેલા છે તેનાંના પાર્થક્ષાર મિશ્રે-શા. દી. પૃ. ૪૯૩ ા ૪૯૪ માં જે ઉત્તર આપ્યા છે તેજ ઉત્તર અમા લખીને બતાવીએ છિએ કે જેથી ઘણાઓને તે શ્રદ્ધેય રૂપેજ નિવડશે. नद्य विरुद्धी मेदामेदी कथमेकत्र स्थलाम ?

ઇત્યાદિકના–આવાર્થ–(શંકા) અવચવ અવચવી, દ્રવ્ય ગુણુ, જાતિ વ્યક્તિ, ભિન્નાભિન્ન, ઉભય રૂપથી કેવી રીતે માની શકાય ? કેમકે ભેદ અને અભેદ એ એ વિરાષ્ઠી છે. તેથા એક સ્થાનમાં કેવી રીતે રહી શકે ? જ્યાં અભેદ છે ત્યાં ભેદ રહી શકે નહીં. તેથી–દ્રવ્ય ગુણુ જાતિ વ્યકિત, કાર્ય કારણુ, ભેદા ભેદ રૂપ ઉભય માનવાં તે ચથાર્થ નથી.

and the second second second second second

પ્રકરણ ૩૫ મું અનેકાંતવાદના આશ્રય લેનારા દર્શનકારા. ૨૯૩

(સમાધાન) પ્રથમતે! એકાંતવાદીઓની આ તર્કજ યથાર્થ નથી, કેમકે જાતિ વ્યક્તિ, દ્રવ્ય ગુણ, કારણ કાર્ય, આદિમાં ભેદાલેદ નું રહેવું તે સંદેહ વિનાનું છે.

જેમકે ' આ ' ચાંદી છે, ' આ ' ચાંદી નથી. એવાં જે વાકધાે છે, તે વિરાષ્ઠ્રી ગણાય. પરંતુ ભેદાભેદમાં તેવું નથી, તેા પછી વિરાષ્ઠ્રી કયાંથી ?

તાત્પર્ય એ છે કે–જે એક બીજાનેા નાશ કરનાર હોય, તે વિરાધી ગણાય, જેમકે પ્રકાશ છે તે અંધકારના વિરાધી છે. તેવા લેદાલેદ નથી. કિંતુ એક એક ની અનુકુલતાવાળા હાવાથી સહચારી છે, પણ તે લેદાલેદ વિરાધી નથી. લેદા-લેદમાં માત્ર શાબ્દિક વિરાધ છે પરંતુ આર્થિક વિરાધ બિલકુલ નથી.

ઉદાહરહ્યુ એ છે કે–આ ગાય છે, એટલા શખ્દ માત્રથી-વિશેષ અને સામાન્ય એ બન્ને પ્રકારનું જ્ઞાન સહજ થી જ થઇ શકે છે, આમાં વિરાધની વાત જ કયાં છે ?

સંસ્કૃતમાં----**इयं--ગૈા**ઃ ઇચ એટલે આ ગાય, વ્યકિત વિશેષના અને ગૌ શબ્દથી સામાન્ય જાતિની પ્રતીતિ થાય છે.

આથી એ સિદ્ધ છે કે-પદાર્થ સામાન્ય વિશેષ ઉભય રૂપના હાેવા છતાં, જાતિ વ્યકિતના અભેદ બાધ થાય છે. બીજો વિચાર એ પણુ છે કે-જાતિ વ્યકિતના જીદે! જીદા વિચાર કરવાથી ભેદપણાના પણુ બાધ થાય છે, એથી એજ સિદ્ધ છે કે-જાતિ વ્યકિત આદિમાં, ભેદ અને અભેદ એ બન્ને પ્રકારની પ્રતીતિ, સ'દેહ રહિત થવાથી તે બન્નેમાં કાેઇ પ્રકારના વિરાધ જનાતાજ નથી.

તેથી અપેક્ષાથી ભિન્ના ભિન્નની માન્યતા છે તેજ યથાર્થ છે, પરંતુ એકાંત પક્ષ યથાર્થ નથીજ.

બીજા પ્રકારથી વિરાધના પરિહાર. ( શા, દી. પૃ. ૩૯૪ થી )

કદાચ જાતિ વ્યક્તિમાં એકજ રૂપથી ભેદાભેદ માનીએ તા શકા રહે, પર તુ ભેદ જીદા પ્રકારથી, તેમજ અભેદ જીદા પ્રકારથી, માનીએ તા શંકા પણ રહી શકતી નથી, દ્વસ્વત્વ અને દીર્ધત્વ આ બન્ને ધર્મો વિરાધીજ છે, છતાં પણ એક સ્થાનમાં રહી શકે છે, જેમકે-એક વસ્તુનેજ નાની માટી કહી શકીયે છિએ. જેવી રીતે બીજી માટી વસ્તુની અપેક્ષાથો તે નાની છે, તેવીજ રીતે નાની વસ્તુની અપેક્ષાથી તે માટી કહી શકાય છે. તેથી નાના માટા બન્ને ધર્મો એકજ સ્થાનમાં રહી શકયા મનાય કે નહી ?

**ધ**ર્મ ધ<mark>મી</mark> આ<mark>દિનેા-લેદાલેદ. ( શખદી. પૃ. ૩૯૫ )</mark> 35 -

ખંડ ૨

જાતિ વ્યકિતની પેઠે-દ્રવ્ય ગુણ, ધર્મ ધર્મી, અવયવ અને અવયવી, પશુ પરસ્પર ભિન્ના સિન્ન છે-દ્રવ્ય રૂપ ધર્મીના રસાદિરૂપ ધર્મીની અપેક્ષાથી રૂપાદિકાેની સાથ લેદ અને સ્વરૂપ-દ્રવ્યની અપેક્ષાથી અલેદ છે. એજ પ્રમાણે સ્વરૂપની અપેક્ષાથી અવયવાથી અવયવી અભિન્ન, અને અવયવાંતરની અપેક્ષાથી ભિન્ન, તેથી ભિન્ના ભિન્ન ઉભયરૂપ જ છે.

જે પ્રમાથે, વિરુદ્ધ સ્વભાવ વાળા⊶દ્વસ્વત્વ દીર્ધત્વાદિ ધર્મોની અપેક્ષાભેદ થી અવિરાધ પહે, એક જગા પર સ્થિતિ માની શકીયે છે, એજ પ્રમાહે, પ્રતીતિ-અલથી તેમનું એક જગા પર રહેવું પહ્યુ સ્વીકારી શકાય છે.

તેજ પ્રમાથે અપેક્ષાલેદથી લેકાલેકની એક જગે। પર સ્થિતિ માનવામાં પશુ કેાઇ હરકત આવી શકતી જ નથી. કેમકે પ્રતીતિ બન્ને સ્થાનામાં એક સરખી છે.

આક્ષેપાંતરતું સમાધાન ( શા, કી. પૃ. ૩૯૯ )

શંકા--જાતિ વ્યકિત ને એક અથવા અભિન્ન માનવાં તે કેાઇ પ્રકારથી ઉચિત નથી. ક્રેમકે--જાતિ વ્યકિત આપસમાં ભિન્ન સ્વભાવ રાખવાવાળા પદાર્થ છે. જાતિ--અનુગત--સામાન્ય-વ્યાપક સ્વરૂપ છે. ગ્રાને વ્યક્તિ-વ્યાવૃત્તિ-વિશેષ વ્યાપ્ય રૂપ છે. જાતિ નિત્ય છે. વ્યકિત અનિત્ય છે. તથા જાતિ ઉત્પત્તિ વિનાશ થી રહિત છે. અને વ્યકિત ઉત્પત્તિ વિનાશવાળી છે. તેથી એ બન્ને પદાર્થ એક અથવા અભિન્ન માની શકાય તેમ નથી.

સંસારમાં એલું કદિ દેખ્યું કે⊷ મેકજ વસ્તુ સામાન્ય રૂપ પણ હાય અને વિશેષ રૂપ પણ હ્લેચ. નિત્ય પણ હાય અને અનિત્ય પણ હાય. તથા ઉત્પત્તિ વિનાશથી રહિત પણ હાય અને ઉત્પત્તિ વિનાશ વાળી પણ હાય.

એવું તેા કદિ નહી બની શકે કે પરસ્પર વિરાધી ધર્મ પણ એક સ્થાનમાં નહી શકે, જે એમ જ હાેય તાે અગ્નિમાં પણ શીતવાની પ્રતીતિ ઘવી જોઇએ.

એવી માન્યતાથી તેા આખી જગત્ના યદાર્શ્વોમાં સંકરતાના જ પ્રસાર થઇ જશે.

જાતિ પણ અનિત્ય અને વિનાશી થઇ જશે, તેમજ વ્યકિત પણ નિત્ય તેમજ અવિનાશી ઠરશે, માટે પરસ્પર વિરુધ સ્વભાવ રાખવાવાળા પદાર્થો ને અભેદ માનવા તેતા ચથાર્થ નહી કહી શકાય.

ઉપર પ્રમાણે જાતિ વ્યક્તિ ને સર્વથા ભિન્ન માનવા વાળાએાના આ માટા આક્ષેપનું સમાધાન કરતા હુવા∽પ્રાર્થસાર મિશ્ર~કહે છે કે અમારા મતમાં પ્રકરણ ૩૫ મું. અનેકાંતવાદના આઝય લેનારા દર્શનકારા. ૨૭૫

એવા પ્રકારનાે દાષ કાઇ પણ આવી શકતાે જ નથી. ખરૂ જેતાં વસ્તુમાં વસ્તુ પણ જ એ છે કે તે અનેક પ્રકારના આકારા ને ધારણ કરવાવાળા હાેચ.

અથવા એમ પણ કહી શકીએ કે-સંસારની બધીએ વસ્તુએ। અનેક પ્રકારના આકારોને ધારણ કરીનેજ રહેલી છે. અનેક પ્રકારના આકાર-સ્વરૂપ ધર્મનું રહેવું તેજ વસ્તુમાં વસ્તુપાર્થું છે.

એટલા માટે વસ્તુ કોઇ આકાર સ્વરૂપથી નિત્ય, અને કાઇ આકારથી અનિત્યત્વાદિ ધર્મીને ધારણ કરીનેજ રહેલી છે. તેથી વિરાધની કોઇ આ શંકાજ નથી. એટલાજ માટે–આકાર ( સ્વરૂપ–અપેક્ષા ) ભેદથી વિશ્હ સ્વભાવિ ધર્મીનું એક સ્થાનમાં સમાવેશ શુદ્ધો સટ છે, જેમકે એકજ દેવકત્તની વ્યકિતમાં અપેક્ષા ભેદથી–પિતૃપછું અને પુત્રપછું એ બન્ને વિરાધી ધર્મ સુગમપછુાથીજ રહી શકે છે. (યજ્ઞ દત્તની અપેક્ષાથી તેમાં પિતૃપછું અને વિષ્ણુ દત્તની અપેક્ષાથી પુત્રપછું ) વળી જુવા કે એકજ ઘટ પદાર્થમાં અવયવાની અપેક્ષાથી અનેકપછું અને અવયવાની અપેક્ષાથી એકપછું, એ બન્ને વિરાધી ધર્મોના સમાવેશ થએલા દેખીએ છિએ.

તેજ પ્રમાશે, જાતિ વ્યકિતમાં પણ અપેક્ષા સેકથી નિત્યાનિત્યત્વાકિ ધર્મોની સત્તા પડેલીજ છે. જાતિ પણ વ્યકિત રૂપથી અનિત્ય અને વિનાશી કહી શકાય છે. એજ પ્રમાશે, વ્યકિત પણ જાતિ રૂપથી નિત્ય અને અવિનાશી કહી શકાય તેમ છે.

એજ પ્રમાણે કાર્ય પણ કારણું રૂપથી સત્, અને કારણુ કાર્ય રૂપથી અસત્ કહી શકાય છે. આ વાતમાં અનિષ્ઠની કેઇ શંકાજ દેખાતી નથો.

એ વિના જાત્તિ વ્યકિત આદિમાં અભેદની પેઠે ભેદ પણ રહેલા છે. નિત્યા નિત્યનો પેઠે તેમાં વ્યાપકપણું અને અવ્યાપકપણું પણ સમજી લેવું જોઇએ. અર્થાત જેવી રીતે જાતિ વ્યકિતમાં અપેક્ષા ભેદથી નિત્યા નિત્યત્વાદિ ધર્મોની સ્થિતિ નિર્ધારિત હાય છે, તેજ પ્રમાણે જાતિ રૂપથી વ્યક્તિ પણ વ્યાપક, અને વ્યકિત રૂપથી જાતિ પણ વ્યાપ્ય છે.

મહામતિ કુમારિલ અને પાર્થસાર નિશ્રના લેખાેથી એક જ વસ્તુ નિત્યા નિત્ય, ભિન્ના ભિન્ન, એક અને અનેક કેવા પ્રકારે કહી અથવા માની. આ વાતથી તેમજ એક વસ્તુમાં પરસ્પર વિરૂદ્ધ ધર્મોની સ્થિતિને સ્વાભાવિક અને નિયમ સિદ્ધ અતાવવાવાળા અપેક્ષાવાદના સિદ્ધાંત પર જે પ્રકાશ પડે છે, તેથી જૈન દર્શનના અનેકાંતવાદનું મહત્ત્વ સારી રીતે જાણી શકાય છે. એવાજ વિચારાથી

| 3.95 | ત <sub>ત્</sub> વત્રયી⊶ મીમાંસા       | ખુડ ૨ |
|------|---------------------------------------|-------|
|      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |       |

જૈન વિદ્વાનાએ અનેકાંતવાદને સર્વ દર્શન સમ્મત કહ્યો છે. × અને પ્રત્યેક દર્શનમાં તેના બીજને માન્યું છે.

ુ પૃ ૭૮ થી વૈજ્ઞેષિક દર્શન.

જૈન દર્શન કોઇ પણ વસ્તુને--એકાંત પણે સામાન્ય અથવા વિશેષ રૂપથી ન માનતાં સામાન્ય વિશેષ ઉસય રૂપથી જ માને છે. એ સિદ્ધાંત વૈશેષિક દર્શનના મહર્ષિ કણાદે સર્વથા સ્વીકાર્યો નથી, તોપણુ કામ પુરતા તા સ્વીકા-રેલાેજ છે, એટલુંજ નહીં પણું કોઇ જગેા પર તા પૂર્ણુ પણાથી સ્વીકારેલાે છે.

કહ્યુાદ્વપિએ-સામાન્ય અને વિશેષ એ બેને સ્વતંત્ર પદાર્થ માન્યા છે. તેમાં સામાન્યને 'પર' અને 'અપર' એમ બે લેદ કરીને-પરને સત્તા અને અપરને સામાન્યના નામથી બે લેદ પાડયા છે. તેમાં સત્તાને કેવલ સામાન્ય રૂપથી જ સ્લીક્રાર કર્યો, અને અપર સામાન્યને સામાન્ય વિશેષ ઉભય રૂપના બતાવ્યા-તથાચ---

द्रव्यत्वं गुगत्वं कर्मत्वंच सामान्यानि विझेषाश्च.

(વૈ. સૂ. અ. ૧ લા ર સ. ५ ) એના પર પ્રશસ્તપાદ ભાષ્ય છે-તેમાં એવે ખુલાશા કર્યો છે કે--સામાન્ય કેવલ સામાન્ય રૂપજ નથી કિંતુ વિશેષ રૂપ પણ છે. દ્રષ્વ્યત્વ, ગુણુત્વાદિ રૂપ સામાન્યમાં સત્તાની અપેક્ષણી વિશેષત્વ, અને પૃથિવી ત્વાદિની અપેક્ષાથી સામાન્યત્વ એ બન્ને જ ધર્મ વિભિન્ન રહે છે.

એ વાત ફરી પણ સ્પષ્ટ કરીને ખતાવેલી છે---

ें सामान्यं विशेष इति बुद्धयऽपेक्षं (अ, १ आ. २ स्. ३ )

ભાષ્યમાંના ભાવાર્થ—દ્રવ્યત્વ પૃથિવીત્વની અપેક્ષાથી સામાન્ય, અને સત્તાની અપેક્ષાથી વિશેષ છે, એટલાજ માટે સામાન્ય વિશેષ ઉભય રૂપ છે.

ં ઉપસ્કારના કર્તા શંકર મિશ્ર પણ ઉપસ્કારમાં એજ વાતને જણાવે છે.

🕐 ( વૈ. દ. ગુંજરાતિ પ્રેસ પૃ. પર, પૃ. પ૩, પૃ. ૬૩ માં જુવા. )

પૃ ૮૦ થી પદાર્થમાં સત્ત્વા સત્ત્વ

કાઇ પણ પદાર્થ એકાંત રૂપથી સત્ અથવા અસત્ છેજ નહી. જેવી રીતે સત્ છે તેવી રીતે અસત્ પણ છે. એવી માન્યતા જૈન દર્શનની છે. તે પદાર્થમાં સત્ત્વ અને અસત્વ એ બંનેજ ધર્મીની સત્તા માને છે. તેમના મતમાં ઘટ સત્ પણ છે અને અસત પણ છે. અથવા એમ પણ કહી શકાય કે–ઘટમાં

् 🤄 🦉 सकल दर्शन समूहात्मक स्यादाद समाश्रयण मतिरमणीयम्.

પ્રકરણ ૩૫ મું. અનેકાંતવાદના આશ્રય લેનારા દર્શકારા. રહે

જેમ સત્ત્ર રહેલાે છે તેમ અસત્ત્વ પણ રહેલાે છે. યઘપિ ઉપરા ઉપરી દેખવાથી આ વાત કાંઇ વિલક્ષણ અને સંદેહ જેવી જણાય છે, પરંતું જરા ઉંડા ઉતરીને વિચાર કરીએ તાે આ સિદ્ધાંત ઘણાજ વ્યવસ્થિત અને વસ્તુ સ્વરૂપને સર્વથા અનુકુલ પ્રતીત થશે. ઘટ છે અને નથી, એનાે તાત્પર્ય એ નથીકે, ઘટ જે રૂપથી

#### सर्व मस्ति स्वरूपेण, पररूपेण नास्तिच । अन्यथा सर्वसत्वं स्यात्, स्वरूपस्या प्यऽसंभवः ॥

છે તે રૂપથી છે તે રૂપથી નથી કિંતુ એને અર્થ એ છે કે-ઘટ પોતાના સ્વરૂપની અપેક્ષાથી તે છે, અને પર રૂપની અપેક્ષાથી નથી, એજ માટે સ્વરૂપની અપેક્ષાથી અસ્તિત્વ, અને પર રૂપની અપેક્ષાથી નાસ્તિત્વ, એમ અસ્તિત્વ નાસ્તિત્વ એ બ નેજ ધર્મ પદાર્થમાં પોતાની સત્તાના પ્રમાણિક રૂપથી ભાવ કરાવતા હુવા ઘટાદિ પદાર્થને સદડસત ઉભય રૂપ સિદ્ધ કરી રદ્ધા છે. બે ઘટને સ્વરૂપની પેઠે પર રૂપથી પણ સત્ માનીએ તારે તે તે પટ રૂપથી પણ સતજ ઠરે, ત્યારે તે વસ્તુનું જે નિયત સ્વરૂપ છે તે બગડી જાય, અને ઘટપટમાં જે લેદ દષ્ટિંગેચર થાય છે તેના પણ ઉછેદજ થઇ જાય, એટલા માટે સ્વરૂપની અપેક્ષાથી સત્ અને પર અપેક્ષા રૂપથી અસત્ એ પ્રમાણે સદડ સત્ ઉભય રૂપથી પણ પદાર્થને કહેવા તે પણ યુક્તિ યુકત છે. એ પ્રમાણે જૈન વિદ્યાનાનું કહેવું અને માનવું છે.

વસ્તુના સદ્દડસત્ સ્વરૂપમાં જે વિચાર ઉપર અતાવ્યા છે તેના ઉલ્લેખ અન્યોન્યાસાવના નિરૂપણમાં મહર્ષિંકણાદ અને તેમના અનુયાયી અન્ય વિદ્વાનોએ પણ કરેલા છે. તથાહિ—(૧) सचाऽसत् (૨) यचन्यदSसदनस्तदसत् । (वै. द. अ. ए आ०१ स. ६-५)

ઉપસ્કારકારે ખતાવેલા બન્ને સૂત્રનાે લાવાર્થ—પૃ. ૩૧૩ અને પૃ. ૩૧૫ માંના બતાવીએ છીએ—

શંકર મિશ્રને ઉપસ્કાર અને લાખ્ય બન્ને વ્યાખ્યાકારના તાત્પર્ય એ છે કે-ઘટ પાતે પાતાના સ્વરૂપથી તાે છે, અને પટ રૂપથી નથી. અશ્વ પાતાના સ્વરૂપથી સત્ અને ગા રૂપથો અસત્ છે. આ કથાના તાત્પર્ય એજ થયા કે-ઘટાદિ પદાર્થીમાં પાતાના સ્વરૂપની અપેક્ષાથી સત્ત્વ અને પટાદિ પર રૂપની અપેક્ષાથી અસત્ત્વ છે.

આ અન્ને પ્રકારના લેખાેથી એ સિદ્ધ થયું કે-વટાદિ પદ્દાર્થોમાં **સ્વ**રૂપ અને પર **રૂપથી** સત્ત્વાડસત્ત્વ બન્નેજ રહેલા છે.

્ન્યાય દર્શનમાં અનેકાંતાનું સરણ છે.— પૃ. ૮૩ થી

•

ગૌતમ પ્રણીત ન્યાય દર્શન-ભાષ્યકાર વાત્સ્યાયન મુનિએ (૧–૧–૪૧) સૂત્રના ભાષ્યમાં લખ્યું છે તેના કિંચિત ભાવાર્થ----

પક્ષ પ્રતિપક્ષના વિચારથી જે પદાર્થના નિશ્વય થઇ જાય તેણે નિર્ણય કહે છે. પરંતુ આ વિચાર કેાઇ ધર્મીંમાં વિરુદ્ધ ધર્માના વિષયમાંજ છે. જે ઠેકાણે ધર્મી સામાન્યમાં વિરૂદ્ધ ધર્મીની સત્તા પ્રમાણિક કપથી સિદ્ધ હાેય તે ઠેકાણે સમુચ્ચયજ માનવું જોઇએ કેમકે પ્રમાણિક રૂપથી એવુંજ સિદ્ધ છે. અર્થાત તે ઠેકાણે પરસ્પર વિરૂદ્ધ બન્નેજ ધર્મીના સ્વીકાર કરવા **બ્રેઇ**એ.

આ સિવાય (૨-૨-૬૬) આ સૂત્રના ભાષ્યમાં જાતિનું લક્ષણ કરતાં પાતે લખે છે તેના ભાવાર્થ---

જાતિ કેવલ સામાન્ય રૂપ પણ છે, અને સમાન્ય-વિશેષ-ઉભય રૂપ પણ છે.

દ્રબ્યાેના આપસમાં ભેદ રહેતાં જે સામાન્ય બુદ્ધિને ઉત્પન્ન કરે ( ઇત્યાદિ લક્ષણેવાલી ) તે કેવલ સામાન્ય જાતિ છે. અને જે કાેઇના તા આપસમાં અભેદ અને કાેઇની સાથ ભેદને સાબિત કરે તે સામાન્ય વિરોષ ઉભય રૂપ જાતિ છે.

એકજ જાતિ પદાર્થને કેવલ સામાન્ય અને સામાન્ય વિશેષ ઉભય રૂપ સ્વીકાર કરવા તે અનેકાંતાનું સરણ નથી તાે પછી આ બીજાું શું છે ?

# ન્યાય દર્શનની વૈદિક વૃત્તિ. પૃ. ૮૫ ક્રો.

ન્યાય સૂત્રોપર વાત્સ્યાયન ભાષ્ય વિના ન્યાય વાત્તિંક, તાત્પર્ય ટીકા, તાત્પર્થ પરિશુદ્ધિ, જ્યંત વૃત્તિ, અને ન્યાય વૃત્તિ. આદિ પ્રાચીન વ્યાખ્યા ગ્રંથ ઉપલબ્ધ થાય છે. તેમજ અર્વાચીન વિદ્વાનેએ પણ સંસ્કૃત તથા હિંદી ભાષામાં ન્યાય દર્શન પર ગ્રંથ લખ્યા છે. આ સમયમાં વૈદિકસુનિ સ્વામિ હરિપ્રસાદ ઉદાસીનની લખેલી વૈદિક વૃત્તિ છે. વૃત્તિ શું છે ખાસ ભાષ્ય છે. હરિપ્રસાદ છએ ન્યાય, સાંખ્ય, ચાગ અને વૈશેષિક દર્શનોને પોતાની વૈદિક વૃત્તિઓથી સાંભાવ્યા છે. તેજ પ્રમાણે વ્યાસ દેવ પ્રણીત પ્રદ્ધા સૂત્રોપર પણ વૈદિક વૃત્તિ ગાથી સાંભાવ્યા છે. તેજ પ્રમાણે વ્યાસ દેવ પ્રણીત પ્રદ્ધા સૂત્રોપર પણ વૈદિક વૃત્તિ ગાથી સાંભાવ્યા છે. તેજ પ્રમાણે વ્યાસ દેવ પ્રણીત પ્રદ્ધા સૂત્રોપર પણ વૈદિક વૃત્તિ ગામના સાંભાવ્યા છે. તેજ પ્રમાણે વ્યાસ દેવ પ્રણીત પ્રદ્ધા સૂત્રોપર પણ વૈદિક વૃત્તિ નામના ભાષ્ય લખ્યા છે. તે વૃત્તિમાં-ત્વેભાષ્યમવાત્ (૨ ૧ ૨ ૧ ૨ ૩ ) મા સૂત્રને આગળ રાખીને જૈન દર્શનના અનેકાંતવાદના ખંડનમાં શંકર સ્વામીછથી પણ છે પગલાં આગલ ચાલ્યા છે.

હરિપ્રસાદજી લખે છે કે-એ વિરાધી ધર્મ એક સ્થાન પર કેોઇ પ્રકારથી પણ રહી શકલાજ નથી. પ્રકરણ ૩૫ સું. અનેકાંતવાદના આશ્રય લેનારા દર્શનદારા. ૨૭૯

જે સત્ છે તે અસત્ કદિ પણ નહી શકાય, અને જે અસત્ છે તે સત્,નહી કહી શકાય, એકજ વસ્તુમાં સત્ત્વ અને અસત્ત્વ એ બન્નેને માનવા એતે! બિક્ષકુલજ અજ્ઞાનતા છે. એટલા માટે એ સિદ્ધાંત કાેઇ પ્રકારથી પણ વિશ્વાસ કરવાને ચાેગ્યજ નથી ઇત્યાદિક ખૂબ લખ્યું છે

પરંતુ જૈન દર્શનના અનેકાંતવાદનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ શું છે, વસ્તુનું સ્વરૂપ તેમને કેવા પ્રકારનું માન્યું છે, પરસ્પર વિરોધી ધર્માની સત્તાને તે મ્યેક વસ્તુમાં કેવા રૂપથી માને છે, અને જૈનોના મંતવ્યને બીજા દાર્જ્સનિક વિદ્વાનામ કયાં શુધિ પ્રતિપાદન અને સમર્થન કર્યું છે, ઇત્યાદિક વાતોના વિચાર તા પૂર્વેના લેખામાં કાંઇક તો કરતા આવ્યા છિં<sup>છ</sup>ે, અને આગળ પણ એ વિષય ઉપર પ્રકાશ પાડીશું. પરંતુ આ વૈદિક સુનિજી જ જૈનાના અનેકાંવાદના સિદ્ધાંત આગળ કેવી રીતના ઢલી પડયા છે તેજ પ્રથમ બતાવીએ છિએ. એજ વૈદિક સુનિએ એકજ વસ્તુને-સદડસત્ ઉજાય રૂપથી પાતેજ જેર સારના શખ્દામાં સ્વીકાર કર્યો છે તેનાજ પરિચય અમા પઠકાને કરાવીએ તે વધારે લાભ દાયક થઇ પડશે.

તેમના લેખના સાવાર્થ એ છે કે-કર્મથી જે ફલ ઉત્પન્ન થાય છે તે ઉત્પત્તિથી પૂર્વ સત્ છે કિંવા સસત્ , આ પ્રશ્ન ઉપર પ્રથમ પૂર્વ પક્ષ રૂપ સૂત્રના ઉલ્લેખ કર્યો છે કે---

(१) " नासन्न सन्न सद्धत् सद्धतो चैंधम्यात् " ( ४। १। ४८)

ઇત્યાદિ. અર્થાત્ ઉત્પત્તિથી પૂર્વ-ફલ કાર્ય ન તેા અસત્ છે, અને ન સત્ નહી સત્ અસ<sub>ત</sub>. જે ઉત્પત્તિથી પૂર્વ-કાર્યને સર્વથા અસત્ રૂપજ માનીએ તેા-તંતુઓથી પટ, મૃત્તિકાથી ઘટ, અને તીલેાથીજ તેલ, આદિ ઉત્પન્ન થવાના જે નિયમ દેખીએ છિએ તેની ઉત્પત્તિ નથી થઇ શકતી.

જે પ્રમાણે અસલ રૂપ પટ તંતુઓથી, અસત રૂપ ઘટ મૃત્તિકાથી, અને અસત રૂપ તેલ તિલેાથી ઉત્પન્ત થાય છે, તેજ પ્રમાણે તંતુઓથો ઘટ, મૃત્તિકાથી પટ, અને લાળુ-રેતાથી તેલ પગ્રુ ઉત્પન્ત થવા બેઇએ કેમકે જેમ તંતુઓમાં પટ, ઉત્પત્તિથી પૂર્વમાં સર્વથા નહી છે, તેમ મૃત્તિકામાં ઘટ પગ્રુ નહી છે, તથા જે પ્રકારે તિલેામાં પ્રથમ તેલના સર્વથા અસાવ છે, તેમ વાળુ આદિમાં પથ્યુ તેના અસાવ છે, તા પછી કારણ શું છે જે કે તંતુઓથી જ પટ, મૃત્તિકાથી જ ઘટ, અને તિલાથીજ તેલ ઉત્પન્ત થાય છે. અસત્પજ્યું તા સર્વ જગાપર સ્ટપ્યું છે. અને લાકમાં પગ્રુ દેખીએ છેએ કે જેને તેલની જરૂર હાય છે તે તિલાનીજ ખરીદ કરે છે. જેને ઘટ બનાવવા હાય છે તે કું માર મૃત્તિકા, અને કપડા બનાવવા હાય છે તે વચ્ચકર સૂત્રનેજ ખાલતા કરે છે. જે ઉત્પત્તિથી પૂર્વ કાર્ય સર્વથા અસત્ હાય ત્યારે તા આ પ્રકારના નિયમ નહી રહેવા એઇએ, આથો માલ્મ થાય છે કે ઉત્પત્તિથી પૂર્વ કાર્ય સર્વથા અસત નથી, તથા સત્ પછુ નથી કહી શક્તા, કેમકે જો સત્ રૂપજ માની લઇએ ત્યારે તા કાર્યની, ઉત્પત્તિજ નથી બની શક્તા, જે સત છે તે ઉત્પન્ન કદી નથી થતુ ઉત્પત્તિ વિનાશથી રહિત હાવુંજ સત્તું ભક્ષછ છે. પરંતુ કાર્યને અમા ઉત્પન્ન થતુ દેખીએ છિએ, એટલા માટે તે સત્ પછુ નથી તથા સદદસત્ ઉભ્રય રૂપ પછુ કાર્યને નથી કહી શક્તા. કેમકે સત્ અસત્ બન્ને આપસમાં વિરાધી છે જ્યાં એકની સ્થિતિ હાય ત્યાં બીજો નથી રહી શક્તા એટલા માટે ઉત્પત્તિથી પૂર્વ કાર્ય સદદસત્ ઉભ્રથ રૂપ પછુ કાર્યને નથી કહી શક્તા. કેમકે સત્

આ સૂત્રની વ્યાખ્યાના ભાવાર્થ-અર્થાત્-કાર્યમાં ઉત્પત્તિ અને વિનાશ એ બન્નેની ઉપલબ્ધિ થાય છે, એટલા માટે કાર્ય સત્ અને અસત્ ઉલચ રૂપ છે. એ ઉત્પત્તિથી પૂર્વ કાર્યને સર્વથા અસત્ માનીએ તારે તા, તેની ઉત્પત્તિ જ નથી થઇ શકતી. જે સર્વથા અસત્ છે તે ઉત્પન્ન કઠી પણ નથી થઇ સકતુ, અને ન ઉત્પન્ન થતુ દેખાયું છે.

શશશ્રૃગ સર્વથા અસત્ છે તેથી તેની ઉત્પત્તિ કદી નથી થતી. એજ પ્રમાણે કાર્ય પણ અસત રૂપ હોવાથી કદી ઉત્પન્ન નહી થશે. એમ જો તેને કાર્યને સર્વથા સત્ જ માની એ તો તેના નાશ કદી નહી થશે. જે ઉત્પત્તિથી પ્રથમ સત્ છે તે પછી પણ સત્ રૂપ જ રહેશે પરંતુ કાર્યને તેા અમા દેખીએ છે કે તે ઉત્પન્ન પણ થાય છે. અને વિનષ્ટ પણ થાય છે એથી સિદ્ધ થયું કે ઉત્પત્તિથી પૂર્વ કાર્ય નતો સર્વથા સત્ છે, ન અસત્ છે કિંતુ સદડસત્ ઉભય રૂપ છે.

(૩) વિરાધ પરિહાર—ઉપર કહી ચુકયા છે કે–સત્ અસત્ આપસમાં અત્યંત વિરાધી છે તેમની એક સ્થાનમાં સ્થિતિ નથી થઇ શકતી.

તા પછી ઉત્પત્તિથી પૂર્વ કાર્યોને સદડસત્ ઉભય રૂપ કહેવું અથવા માનવું; કેવી રીતે ઉંચિત સમજવું જોઇએ, એ શંકાના સમાધાન માટે કહે છે—(૩) " बुद्धि सिद्धं तु तदऽसत् ( अ. ४ आ १ स्. ५० )

અા સૂત્રની કરેલી વ્યાખ્યાના બાવાર્થ-અર્થાત્ કાર્યને સદકસત્ ઉભય ૨૫ સ્વીકાર કરવું તે છુદ્ધિ સિદ્ધ-અનુપવ સિદ્ધ છે, જે વાત અનુભત્ત સિદ્ધ હેાય તેણું માનવામાં કેાઇ હરકત નથી હોતી. ઉત્પત્તિથી પૂર્વ કાર્ય જે કપથી સત્ છે

.1

પ્રક્રસ્ણ ૩૫ મું. અનેકાંતવાદનો આજાય લેનારા દર્શનકરો. ૨૮૧

તેજ રૂપથી બે તેથું અસત્ કહીએ તારે તા સત્ અસત્નું એક સ્થાનમાં રહેવું ન પણ અની શકે, પરંતુ અમારું મંત્રવ્ય તેવું નહી છે. અમે તા જે રૂપથી કાર્યને સત્ કહીએ છે તેજ રૂપથી તેથું અસત્ નહી, કેલુ રૂપાંતરથી અસત્ બતાવીએ છિએ, ઉત્પત્તિથી પૂર્વ કાર્ય, કારણ રૂપથી સત્ અને કાર્ય રૂપથી અસત્ છે. શું આ વાત અનુભવ સિદ્ધ નથી? શું અનુભવ સિદ્ધના પણ કઠી અપલાપ થઇ શકે છે ! એટલા માટે ઉત્પત્તિથો પૂર્વ કાર્યને સ્ત્વ એમ અસત્ ઉન્નય રૂપ માનવામાં કાઇ હરકત નથી. કારણ રૂપથી સત્ત્વ અને કાર્ય રૂપથી અસત્ એમ સ-ત્વા સ-ત્વ અત્વે જ અપેક્ષા ભેદથી ઉત્પત્તિથી પૂર્વ કાર્યમાં માની શકાય છે એમાં વિરાધની કાઇ આ શકા માટે કારણે પત્રે સ્પત્તિથી પૂર્વ કાર્યમાં સાની શકાય છે એમાં વિરાધની

એ વિના વેદાંત અને વૈશેષિ સૂત્રોની વૈદિક વૃત્તિયામાં આ સિદ્ધાંતને એથી પણ અધિક રૂપથી પુષ્ટિ કરેલી છે. જીવા પૂ. ૯૧ થી બ્રથકારની સુકેલી ટીપમાં નાંધ.

વૈદિક મુનિજીએ, ઉપરના લેખમાં અનેકાંતવાદના સમર્થનમાં બાકી શું રાખી છે ? તેમને એકજ પદાર્થને અપેક્ષા કૃત ભેદથી સદડસત્ ઉભય સ્વીકાર કર્યો છે તેજ પ્રમાણે જેન દર્શનને અનેકાંતવાદ વસ્તુમાં સ-ત્વા સ-ત્વને માને છે તા પછી વૃથા આક્ષેપ કરવામાં વિશેષ શ્વાતુરી શું કરીને ખતાવી ?

સુપ્રસિદ્ધ તાર્કિંક રઘુનાથ શિરામણિએ તેા ત્યાં સુધી લખી દીધુ છે કે-અર્થાત્ ઘટ રૂપથી પટ નથી, એ પ્રતીતિ બે લેલ્કમાં છે તો તેણે વહરયતિ પણ નહી હટાવી શકે ! તેા બીજ શું હટાવી શકવાના હતા ! હ

તથા વૃક્ષમાં કપિસંધાેઞ અને તદડભાવ-કપિસંધાે ગાડભાવ, એ પ્રમાણે ભાવ અને અભાવને અવછેદક લેદથી એક સ્થાનમાં માનીને દીલિતિકારે પણ અનેકાંતવાદના સમર્થનમાં કાંઇ કમી રાખી હોય તેમ અમાને પ્રતીતિ નથી થતી.

# વેદાંત દર્શનમાં અનેકાંતવાદ પ્ર હ્ય થી

વેદાંત દર્શનમાં અનેકાંતવાદની ચર્ચા કેઇ જગેા પર સ્પષ્ટ રૂપથી તા કાઇ જગાપર અસ્પષ્ટ રૂપથી લખાઇ તાે જરૂર છે.

અ્યાસદેવ પ્રણીત પ્રદ્ધ સૂત્રોપર અનેક ભાષ્ય અને ઠીકાએા લખાઇએા છે તેમાં ભાસ્કરાચાર્ય વિરચિત પણ એક ભાષ્ય છે-તેમાં '' તાતુ સમગ્વવાત્'' (૧-૧-૪) સૂત્રના ભાષ્યમાં લખ્યું છે---- बदप्युक्तं भेदा मेदयो पिरोध इति । तदऽभिधीयते अनिरुपित प्रमाण प्रमेय तत्त्वस्येदं चौद्यम् ।

36

આ સૂત્રની કરેલી વ્યાખ્યાના ભાવાર્થ---

ઘ્રક્ષનો જગતની સાથ ભેદા ભેદ-માનવામાં જે એ કહેવાય છે કે-ભેદા બેદને આપસમાં વિરોધ છે એટલા માટે બેદાલેદ એક સ્થાનમાં નથી રહી શકતા તે આ વાલ તેજ મતુષ્ય કહી શકે છે જે કે-પ્રમાણ, પ્રમેયના લ-લથી સર્વથા અનસિજ્ઞ છે. વસ્તુમાં એકત્વ અમને જે પ્રમાણથી પ્રતીત થાય છે તેનાથી જે. તેમાં નાનાત્વનું ભાન થાય તેઃ પછી તેનેઃ સ્વાકાર કેંમ નહી કરવેા કે જે પ્રમાણથી સિદ્ધ છે તેમાં વિરાધની આશંકાજ ક્યાંથી કે પ્રમાણ દ્વારા સંસારની ગેય, મહિષી અને અશ્વાદિ સર્વ વસ્તુઓ પરસ્પર ભિન્ના ભિન્ન રૂપથી પ્રતીન થાય છે. વસ્તુ એકાંતપણાથી ભિન્ન અથવા અભિંત રૂપજ છે એવું કાઇ જગાપર પણ કાઇ પુરુષ ખતાવવાને સમર્થ નથી થઇ શકતા, સત્તા-રોયત્વ અને દ્રવ્યાદિ સામાન્ય રૂપથી સર્વ વસ્તુએ પરસ્પરમાં અભિન્ન છે, તથા વ્યક્તિ રૂપથી તેમને! પરસ્પરમાં સેક છે. એ પ્રમાણે લેકાલેક ઉભય રૂપથી પદાર્થોની પ્રતીતિ થાય છે એમાં વિરોધ શા ? વિરોધ અને અવિરોધમાં પ્રમાણ જ તો કારણ છે ? પ્રમાણા ન રાધથી વસ્તમાં જેમ એકત્વનું ભાન થાય છે તેમજ તેમાં અનેકત્વ પશ અતુલવ સિદ્ધ છે. એક વસ્તુ સદા એક રૂપમાં જ સ્થિત રહે છે, એ ક્રેઇ ઇશ્વરનું કહેલું નથી. અર્થાત એ કથન કાેઇ પ્રકારથી પણ પમાણિક નહીં કહી શકાવ. (શંકા) જે પ્રમાણે શીત અને ઉપ્છ ના આપસમાં વિરાધ છે, તે એક જગા પર નથી રહી શકતા એજ પ્રમાણે ભેદાભેદમાં પણ વિરાધ અવશ્ય છે, તમા કેવી રીતે કહાે છે કે લેકાલેદમાં વિરાધ નથી ? ( ઉત્તર ) એ અપરાધ તમારી બુદ્ધિના છે. એ કે તમાને સેદાસેદમાં વિરાધ પ્રતીત થાય છે. વસ્તના એમાં કાઇ અપરાધ નથી. એકાલેકના છાયા અને ધૂપની પેઠે બિન્ન દેશ વર્લી થયું અને શીલ ઉગ્ગુની પેઠે વિરાધી થવું ઇત્યાદિ જે કથન છે તે કાર્ય કારસ રૂપ પ્રદામપંચના માટે ઉપયોગ નથી થઇ શકતા, કેંમકે શીતાપ્લ અને છાયાલયમાં અધિકરણની ભિન્નતા છે અને પ્રદ્રા પ્રપંચ ३૫ કાર્ય કારણમાં તે છે નથી, અર્થાલુ ત્યાં પરતા ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને પ્રલય-વિનાશ એ ત્રણે નાે જ આધાર પ્રદ્ય છે.....ઇત્યાદિ. એટલા માટે બ્રહ્મ ભિન્ન અથચ અભિન્ન ઉભય રૂપ છે, એ સિદ્ધ થઇ ગયું. કાર્ય રૂપથી નાનાત્વ ભેક, અને કારણ રૂપથી એકત્વ અભેક એ બન્ને અનુભવ સિદ્ધ છે.

જેમ સુવર્ણ રૂપથી કટક કુંડલને આપસમાં અભેદ, અને કુંડલ રૂપથી પરસ્પરમાં ભેદ પ્રત્યક્ષ સિદ્ધ છે, એજ પ્રમાણે પ્રદ્યમાં પણ ભેદાલેદની સિદ્ધિ અનિવાર્ય છે.

આના સિવાય ભાસ્કારચાયે બીજ પગ્ર એક બે સ્થાનેામાં લેદાલેદની થર્ચા કરી છે. પ્રકરણ ૩૫ મું. અનેકાંત વાદના આઅય લેનારા દર્શનકારા. ૨૮૭

अधिकं ु भेद निर्देशात् (२३९०२२)

- २५ त्रना साध्यभां:-- '' अथा बाऽयंत भिन्नो जीकों न भवति तथा वक्ष्यामः । ननु धेवा भेदो क्यं परस्पर बिरूद्धौ संभवेतां ? नैथ दोष:---

अमग्रणत श्वेत् प्रतीयेत् कोविरोधेाऽय सुच्यते विरोधे चाऽविरोधेच अमाण कारणं सतं ॥ (ए. १०३)

" भेदा भेदयोईि सर्चप्रमाण सिध्धःवा दुपपत्ति: "

ઉપરના વાકચામાં–પ્રદ્ય પ્રપંચ અને જીવ પ્રદ્યના ભેકાલોકનેક ઉલ્લેખ સ્પષ્ટપણે ખતાવેલા છે:—

" तथा " के के शद्मंदराय " (२ १ १८)

આ સૂત્રને! ભાષ્ય પૃ. પ૦૧ માં છે તેને! ભાવાર્થ — અવસ્થાવાલાને! આપસમાં અત્યંત સેદ નથી ! " શુકલ પટ " અહીં શુકલ અને પટ રૂપ ધર્મ ધર્મી, આપસમાં અત્યંત સિન્ન નહીં છે કિંતુ એક છે ! સંસારમાં દેશઇ દ્રવ્ય ન્ગ્રિંઘુ નથી, અને કેાઇ શુઘ્ર દ્રવ્ય વિનાને! (સ્વતંત્ર) નથી, કિંતુ દ્રવ્ય અને ગ્રુંઘુ સાથેજ ઉપલબ્ધ થાય છે, આ ઉપલબ્ધિજ લેદાલેદની વ્યવસ્થાપક છે. તથા કાર્ય કારણના લેદાલેદ અનુભવ સિદ્ધ છે. અલેદ સ્વરૂપજ લેદ છે. જેમ સમુદ્ર રૂપથી જે (જલના) અલેદ પ્રતીત થાય છે. તેજ તરંગ રૂપથી ભિન્ન ભિન્ન દેખીએ છિએ. તરંગાદિની કાઇ પાયણાદિમાં ઉપલબ્ધિ નથી થતી, એજ માટે તે બધી જલનીજ શક્તિયા છે. શક્તિ અને શકિતવાલાને! સેદાલેદ ઉપલબ્ધજ છે. એટલા માટે સર્વ પદાર્થ એક અને અનેક તથા પરસ્પરમાં નતે! અત્યંત ભિન્ન છે, અને ન અભિન્ન, કિંતુ ભિન્ના ભિન્ન છે. એ વાતને સિદ્ધ કરવાને માટે અમારી પાસ તે!-પ્રત્યક્ષ, અનુમાન અને આગમ એ ત્રણે જ પ્રમાણ ઉપસ્થિત છે. તમારી પાસ કેઠા પ્રમાણ નથી ઇત્યાદિ.

આ સિવાય ભાસ્કરાચાર્યે – છવ પ્રદ્યના જે ભેઠાલેઠ માન્યા છે તેને પણ તે સર્વથા યોકિલકજ નથી માનતા, કિંતુ શ્રુત્તિ સિદ્ધ પણ અતાવે છે.

તેમના સાખ્યતું તે સ્થલ પગુ જાણવા ચાેગ્ય છે. તેઓ કહે છે કે-એ કદી નથી થઇ શકતુ કે સ્ત્રીના વચનની પેઠે શ્રુતિ વચનના અનાદર કરી શકાય. જ્યારે એક શ્રુતિ અલેદનું કચન કરે છે અને બીજી લેદનું, તાે પછી એ કચાંના ન્યાય છે કે એકને માનવી અને બીજીના અનાદર કરવા. માટે બન્નેનેજ સ્વીકાર કરવા ઉચિત છે. એટલા માટે લેદ અને અલેદ એ બન્ને જ ગ્રહણુ કરવા ઉચિત છે. આ બધા લેખાથી પ્રતીત થાય છે કે ભાસ્કરાચાર્ય અનેકાંતવાદ ને અર્થથી ઘણી માટી સીમા સુધી પ્રતિપાદક અને સમર્થક છે.

#### તત્ત્વત્રથી–મીમાંસા

ભાસ્કરાચાર્ચની પેઠે વિજ્ઞાન ભિંસુએ પણ વ્રદ્ધ સૂત્ર પર એક "વિજ્ઞાના-મૃત " નામના ભાષ્ય લખ્યા છે તેના ભાવાર્થ--- " તત્વના ચિંતક ચાગીલાક શકિત અને શક્તિવાલાના ભેઠા ભેંદ્ર દેખે છે. " એ ફૂમ અને નારદ પુરાણના વાકચથી પણ પ્રતીત થાય છે કે---લેઠાભેઠજ પરમાર્થ છે. એટલા માટે કહ્યું છે કે---આ સઠડસદ્ રૂપ વિશ્વ-સંસાર ભગવાનનુંજ રૂપ છે. એજ પ્રમાણે કાર્ય કારણ અને ધર્મ ધર્મીના લક્ષણ રૂપ લેક હાવાથી પણ સમિશ્રણ રૂપથી અલેઠ છે.

કરી પ્રદા સત્યની શ્રુતિથી જણાવ્યું છે કે--

ધ્રદ્ધ સત્ય ઇત્સદિ શ્રુતિએ જ સ્પષ્ટ કહ્યું છે અને **બ્રુતિના સમાન જ** સ્કંદ પુરાણમાં લખ્યું છે-ચૈતન્યની અપેક્ષાથી આ સમસ્ત સંસાર અસ્ત, અને ઘંટ કુંડાદિની અપેક્ષાથી સત છે આથો પ્રદ્યમાં સત્યત્વ, અસત્યત્વ એ બજો જ ધર્મીની ઉપલબ્ધિ પ્રમાશિત છે.

આ વિજ્ઞાન ભિક્ષના લેખથી પ્રતીત થાય છે કે તેમને અપેક્ષ કૃત ભેઠને લઇ પદાર્થમાં સત્વા સત્વ, અને ભેઠાભેઠતું સહ અવસ્થાન અક્ષીષ્ટ છે.

અને સેકાસેકની સાથ અવસ્થિતિમાં જે વિરાધ અતાવાય છે તેના પર વિજ્ઞાન ભિક્ષુની શંકા સમાધાન નીચે પ્રમાણે છે તેના ભાવાર્થ—

( શંકા )— લેદાલેક પરસ્પર વિરાધી છે તેથી એ બન્ને એક સ્થાનમાં નથી રહી શકતાં.

(ઉત્તર) — અન્યોડન્યાલાવ રૂપ લોદના અવિભાગ રૂપ અલેદની સાથ અવિરાધ હોવાથી લોકાલેદની અવસ્થિતિમાં કાઇ હરકત નથી. તથા વિભાગડ વિભાગ રૂપલેદાડલેદમાં કાલકૃત અપેક્ષા લેદ, વ્યહાર અને પરમાર્થ કૃત અપેક્ષા લેકથી કાઇ વિરાધ નથી, અર્થાત ભિન્ન ભિન્ન સમયની અપેક્ષા વ્યવહાર અને પરમાર્થની ઝપેક્ષાથી લેદા લેદ એક સ્થાનમાં રહી શકે છે. જેમ લેદ સુખ્ય છે તેમ અલેદ પછુ સુખ્ય છે. તથા સવ<sup>જ</sup> સાક્ષી પરમાત્મા ભિન્ના ભિન્ન સ્વરૂપથીજ સર્વ જગાપર અવસ્થિત છે, ઇત્યાદિ સેંકડો સ્મૃતિયા લેદાલેદને! બાધન કરતી થઇ તેના વિરાધને અપ્રમાણિક ખતાવી રહી છે.

અમારા વિચાર પ્રમાણે વિજ્ઞાન ભિક્ષુના આ લેખ સરલ અને સ્પષ્ટ છે. તેઓ અપેક્ષ કૃત ભેઠ દર્શિથી-કાર્યકારણ અને ધર્મ ધર્મી આદિના ભાદાલેદને મુક્ત કંઠથી સ્વીકાર કરી રક્ષા છે. અને તે પણ ચુક્તિ સંગતજ નહી કિંતુ શાસ સમ્મત પણ બતાવી રદ્યા છે, અને અનેકાંતવાદનું પણ મંત્રવ્ય એજ છે પ્રકરણ ૩૫ મું. અનેકાંતવાદના આશ્રય લેનારા દર્શનકારા. ૨૮૫

તે પણુ અપેક્ષાકૃત એકથીજ લેકાલેકની એકત્ર અવસ્વિતિ માને છે, કેવલ શખ્દેાને કાંઇક ફેર છે. અર્થમાં કાંઇ પણુ લેદ નથી અમારા વિચારમાં તો વિજ્ઞાનામૃત ભાષ્યનાે ઉક્રતલેખ અનેકાંતવાદને સંપૂર્ણ **રૂપથી સમર્થક છે.** એવું કહેવામાં જરાપણુ અતિશયાકિત નથી.

( નિંખાર્કાચાર્થના પારિજાત સૌરભ ભાષ્ય ) પૃ. ૧૦૪ થી

નિબાર્કાચાર્યે પ્રદ્ધ સૂત્ર પર---'' વેઠાંત પારિજાત સૌરક્ષ '' નામનેત એક નાને બ્રાખ્ય લખ્યે છે-તેમાં-'' उत्त समन्वयात '' (૧૧૧૪) એ સૂત્ર પર તેઓ લખે છે કે-'' सर्व मिन्ना मिन्नो भगवानू वाम्रदेवो विश्वासँघ जिज्ञासा विषय इति''

ભાવાર્થ—ભિન્ના ભિન્ન સ્વરૂપ વિશ્વાત્મા ભગવાન વાસુદેવજ છજ્ઞાસાને। વિષય છે.

નિંબાકાંચાર્યના આ લેદા લેદના લેખથી અનેકાંતવાદતું પુરેપુંર પાષણ થાય છે. વાચક પાતેજ વિચાર કરી શકે તેમ છે.

વિશિષ્ટા દૈત-રામાનુજાચાર્યના શ્રી ભાષ્ય. પૃ. ૧૦૫થી

( વિશિષ્ટા દૈત મતના પ્રધાનાચાર્ય-રામાનુજ સ્વામીએ પગ્રુ પ્રદા સૂત્ર પર શ્રી લાખ્ય નામના એક વૃહત્કાય બ્રંથ લખ્યો છે, આ આચાર્ય અનેકાંતવાદના તેા વિરાધી છે, તેમને ભેદાભેદ સહ અવસ્થા ને શ્રી ભાષ્યમાં માટા વિસ્તારથી નિરાકરણ કર્શું છે. પરંતુ તેમના વિશિષ્ટા દૈતના સિદ્ધાંતનું સૂક્ષ્મ દર્ષિથી નિરીક્ષગ્રુ કરીયેતા તે ( વિશિષ્ટા દૈત ) અનેકાંતવાદની છાયાથોજ ભરેલું છે. રામાનુજ મતના અનુસાર બ્રદ્ધ નિવિધ્યિષ પદાર્થ નથો, કિંતુ ચિત્ અને અચિત્ એ બે વિશેષણોથી વિશિષ્ટ છે.

ચિત-જીવ રાશી-જીવ સમુદાય, અચિત્-જડ રાશી-સમસ્ત જડ વર્ગ-એ બે ધ્રદ્ધનાં વિશેષણુ અને ધ્રહ્ય તેમના વિશેષ્ય છે. તાત્પર્થ કે ચિત્ અચિત્ એ બન્ને ઘ્રદ્ધનાં શરીર અને ધ્રદ્ધ શરીરી છે. તા વિશિષ્ટા હતના અર્થ એ થાય કે ચિત્ અચિત્ વિશેષણુવાળા ધ્રદ્ધ એક અથવા અભિન્ન છે. વિશેષણુ ભુત-જીવ -અચિત્ પ્રકૃતિ વસ્તુ, સ્વરૂપથી પૃથક લેવા છતાં પણુ સમુદાય રૂપ વિશિષ્ટ રૂપથી એક અથવા અભિન્ન છે, એ તાત્પર્થ વિશિષ્ટા દ્વેતના નિકલે, આ દશામાં સ્પરૂપાયેક્ષાથી અનેકત્વ-અભિન્નત્વ અને વિશિષ્ટાપેક્ષાથો એકત્વ અભિન્નત્વની પ્રતીતિ થવાથી ઘ્રદ્ધમાં-અપેક્ષાકૃત એકત્વડનેકત્વ એની મેલે સ્વીકાર થયા. અમારા આ કથનની સત્યતા શ્રી ભાષ્યના પાઠ કાંઇ અધિક રૂપથી પ્રમાણિત કરે છે. તેના ભાવાર્થ માત્ર જ લખીએ છિએ-(૨ા ૧ા ૯ સૂત્રના ભાષ્ય-પૃ. ૪૧૧ ન નિર્ણ્યસાગર પ્રેસ મુંબાઇ

| २८६ | ત <sub>ત્ત્</sub> વત્રયી - મીમાંસ!. | ં ખંડ. ૧ |
|-----|-------------------------------------|----------|
|     |                                     |          |

" સ્થૂલ સૂક્ષ્મ-જડ ચેતન શરીરવાલા પ્રદ્દાજ કાર્ય અને કારણ રૂપથી અવસ્થિત છે. આ સિદ્ધાંતના અનુસાર કાર્ય કારણ ભાવથી-સંકાેચ વિકાશ સ્વરૂપતા પ્રદ્ધાને પ્રાપ્ત થશે જે કે અનિષ્ટ કારક છે આ આક્ષેપનું સમાધાન કરતા થકા રામાનુજાચાર્ય કહે છે-" ચિત્ અચિત્ વસ્તુ શરીર ભૂત પ્રદ્ધામાં " સંકાેચ વિકાશ સ્વરૂપ કાર્ય કારણ રૂપ અવસ્થા બેના સંબંધ હાવાથી પણ કાેઇ હરકત નથી. કેમકે-સંકાેચ વિકાશ-સ્ત્રરૂપથી પ્રદ્ધામાં નથી, કિંતુ તેમના શરીર સ્વરૂપ ચેતન અને જડ વસ્તુમાં છે, શરીર ગત દાધાના પ્રવેશ આત્મામાં નથી થઇ શક્તા અને આત્મગત ગુણાના શરીરમાં લેપ નથી થતા, એટલા માટે પ્રદ્ધમાં સંકાેચ વિકાશના સ્વીકાર હાવાથી પણ કાેઇ છે કાઇ ટાય નથી.

આથી વધારે અનેકાંતવાદના સ્વીકારના લેખ કરેા ગણાય ? પ્રથમતો વિશિષ્ટને એક અથવા અભિન્ન માનીને તેમાં ( ચિત્ અચિત વિશિષ્ટ પ્રદ્યમાં ) સંકાેચ વિકાશ અથવા કાર્ય કારણત્વ રૂપ અવસ્થા બેના સ્વીકાર કરવા, વળી ઉકત સંકાેચ વિકાશ અવસ્થાને તેના શરીર ભૂત વિશેષણ સ્વરૂપ-ચિત્ અચિત્ વસ્તુમાંજ બતાવવા નિસ્સંદેહ વિશિષ્ટમાં--એકત્વ અભિન્નતા અનેકત્વ ભિન્નતાને પ્રમાણિત કરે છે. જો વિશિષ્ટ સર્વથા એક અથવા અનિન્ન છે તા શરીરાદિગત અથવા ચિત્ અચિત્ વસ્તુગત ગુણ દેહ્યોના તેમાં સંચાર કેમ નહી ? વિશિષ્ટને અભિન્ન માનીને પગ્રુ ગુણ દોષોને માત્ર વિશેષણમાંજ સ્વીકાર કરવા એની મેલે સિદ્ધ કરે છે કે એ બન્ને ( વિશેષણ અને વિશેષ્ય-વિશેષણ ચિત્ અચિત્ વસ્તુ ા વિશેષ્ય-પ્રદ્ય ) કથાંચત્ ભિન્ના ભિન્ન છે. એકાંતપણ થી ભિન્ન અને અભિન્ન નવી. અમારા વિચારમાં વિશિષ્ટાદ્વૈત્તના બિન્ન છે. અકાંતપણ થી ભિન્ન અને અભિન્ન નવી. અમારા વિચારમાં વિશિષ્ટાદ્વૈત્તના બિન્ન છે. અને વ્યક્તિ રૂપથી એ સર્વ અનેક અને ભિન્ન છે. શ્રી ભાષ્યના લેખાથી પણ એજ પ્રતીત થયા છે આથી અમારા વિચારમાં રામાનુજાચાર્યના વિશિષ્ટા દ્વૈત પછુ અનેકાંતવાદને જ પ્રતિરૂપ છે.

( શ્રીકંઠ શિવાચાર્યના યુદ્ધ મીમાંસા ભાષ્ય ) પૃ. ૧૦૮ થી

રામાનુજની પેઠે શિવ વિશિષ્ટાંદ્વેત મતના સંસ્થાપક શ્રીકંઠ શિવાચાર્યે પણુ ઘ્રદ્ય સૂત્ર પર ' ઘ્રદ્ય મીમાંસા ભાષ્ય " એ નામના એક ભાષ્ય લખ્યા છે. શ્રીકંઠાચાર્યે તાે સિધે સિદ્ધા અને સ્પષ્ટ શખ્દામાં વિશિષ્ટાદ્વેતના ભેદાભેદનું સાદશ્યપણું બતાવતાં અનેકાંતવાદની અનુસતિના અસંદિગ્ધ રૂપથી પરિચય બતાવ્યા છે—

" अधिकंतु मेद निर्देशात् " (२ । १ । २२)

પ્રકરણ ૩૫ મું. અનેકાંતવાદનાે આબ્રય લેનારા દર્શકારાે.

ननु तदनन्यत्वं ( २ 1 १ 1 १५ ) इत्यमेद प्रतिपादनात् अधिकंतु ( २ 1 १ 1 २२ )

ઉપરના બન્ને સૂત્રથી અને તેના ભાષ્યના ભાવાર્થ---

આ સૂત્રની વ્યાખ્યા કરતાં પાતે લખે છે કે----

પ્રશ્ન—તदनन्यखં ઇત્યાદિ સૂત્ર અભેદનું પ્રતિપાદન કરે છે. અને अધિक્યુ મેર <sub>વિ</sub>ર્વેશાત સૂત્રભેદનું વિધાન કરો રહ્યું છે. એથી **સિદ્ધ થયું કે સૂત્રકારને** પ્ર**ઘ** અને પ્રપંચનાે ભેદા ભેદજ અક્રિમત છે. ( ન કે અત્યંત ભેદ કે અભેદ )

ઉત્તર—એવું ન કહેા અમા ભેદા ભેદ સદશ વિશિષ્ટાડ દ્વૈત સિદ્ધ કરીએ છિએ-અમે બ્રહ્મ અને પ્રપંચના એકાંત ભેદ નથી માનતા, એનેા આત્યંતિક ભેદ માનવાથી ઘટ પટની પેઠે એ પણ અત્યંત ભિન્ન સિદ્ધ થશે, તબતા અભેદને પ્રતિપાદન કરવાવાળી બ્રુતિની સાથ વિરાધ થશે, એ ભયથા જો એના એકાંત પણે અભિન્ન સ્ત્રીકાર કરીએ તા શુક્તિ રજતની પેઠે બ્રદ્ધ અને પ્રપંચ એ બેમાંથી એક મિથ્યા ઠરશે. ( તાજ અભેદ સિદ્ધ થશે ) પરંતુ એવું માનવાથી બ્રહ્મ એને પ્રપંચના-એના સ્ત્રભાવિક શુણેને લઇને બ્રુતિએ જે ભેદ પ્રતિપાદન કર્યો છે તેની ઉપપત્તિ નહી થશે, અર્થાત્ ભેદ પ્રતિપાદક શ્રતિથી વિરાધ થશે. તેમજ ભેદાભેદ ને પણ અંગીકાર નથો કરી શક્તાકેમકે આંપસમાં વિરાધો છે. કિંતુ શરીર અને શરીરી (શરીરવાળા) શુણુ અને શુણીની, પેઠે એના (બ્રદ્ધ પ્રપંચનો) વિશિષ્ટદ્વૈત -વિશિષ્ટ રૂપથી અભેદ માનવા જ યુક્તિ સગત છે

પ્રક્ષ—તેાં પછી અલેદ અને લેદ પ્રતિપાદક શ્રુત્તિયાની શી ગતિ ?

ઉત્તર-મૃત્તિકા અને ઘટ, ગુણુ અને ગુણીની પેઠે-કાર્ય કારણુ અને વિશેષગુ વિશેષ્ય રૂપયી સદાવ્યાપ્ત રહેવું જ, પ્રપંચ અને બ્રદ્મનું અનન્યત્વ જો અલેદ છે જે પ્રમાણુ મૃત્તિકાના વિના ઘટ અને નીલિમાદિના વિના ઉત્પલા– કમલની ઉપલબ્ધિ નથી થતી તેજ પ્રમાણુે બ્રદ્મના વિના પ્રપંચ શકિતની સ્થિતી અને શકિતનાં વિના બ્રદ્મનું પણુ કેાઇ જગાપર સાન નથી થતું.

ઉષ્ણુતાના વિના અગ્નિની જેવી રીતે ઉપલબ્ધિ નથી, થતી તે પ્રમાણે શક્તિના વિના પ્રદ્વાનું પણ ભાન અસંભવ છે. જેના વિના જેનું જ્ઞાન ન થાય તે

<sup>∗</sup> બ્રહ્મમાં નિત્યતવ, પ્રપંચમાં અનિત્યત્વ, બ્રહ્મમાં અવિકૃતિ, પ્રપંચમાં વિકાર, બ્રહ્મમાં ચેવનત્વ, પ્રપંચમાં જડવા, બ્રહ્મમાં એકત્વ, અને પ્રપંચમાં અનેકતા આદિ સ્વાભાવિક ગુણાની પરસ્પર બિન્ન રૂપથી ઉપલબ્ધિ થાય છે. i

| 266 | તત્ત્વત્રથી–મીમાંસા. | ખડ ર |
|-----|----------------------|------|
|     |                      |      |

તેનાથી વિશિષ્ટ થાય છે. એટલા માટે પ્રદ્યાને સર્વથા પ્રપંપ વિશિષ્ટ હોવાથી તે પ્રપંચથી અભિન્ન છે, અને ભેદતા સ્વાભાવિક છેજ. અર્થાત્ વિશેષણ્ વિશેષ્યઞત સ્વાભાવિક ગુણાની વિભિન્નતાથી એના પ્રપંચ અને પ્રહ્યના ભેદ તા સિદ્ધજ છે ઇત્યાદિ ।

આચાર્ય શ્રી કંઠના આ લેખથી અનેકાંતવાદ ઉપર જે ઉજવલ પ્રકાશ પડે છે તે તાે પ્રત્યક્ષજ છે. પરંતુ તેમને શ્રુતિ, સૂત્ર અને પ્રમાણ, સિદ્ધ સાપેક્ષક લેદાલેદને ન માનીને તત્સદશ વિશિષ્ટા લેદનેજ આદરણીય સ્થાન આપ્યું એવો દ્રાવિડ પ્રાણાયામ કેમ કર્યો ? (એવું દુઃભાષીયું કેમ ખતાવ્યું ?) શું લેદાલેદમાં તમા જે વસ્તુ વિરાધ ખતાવા છા તે તમારા વિશિષ્ટાદ્વેતમાં નથી ? વિશિષ્ટાદ્વેત પણું તે લેદાલેદ રૂપજ છે. કાર્ય કારણુ (પ્રયંચયદ્ધ) માં વિશિષ્ટપણાથી અલેદ અને સ્વભાવ રૂપથી લેદ ને અંગીકાર કરવા શું લેદા-લેદની સ્વીકૃતિ નથી શું આ લેદાલેદ, ઉક્ત લેદાલેદથી ( જેમાં કે તમા વસ્તુ વિશેષ બતાવા છા ) કુછ ભિન્ન પ્રકારના છે ? ખરે ? હવે તમારા એક બીજો લેખ જીવા---

" नतु इष्टांता भावात् " (२) १। ९४) આ સૂત્રના ભાષ્યને ભાવાર્થ—-

" જેના આત્મા શરીર છે, જેના ગાવ્યક્ત શરીર છે. " ઇત્યાદિ ઘ્રતિ અને " અજ્ઞાનતાની પ્રચુરતાથો પશુ લાક એ વાતને નથી જાનતા કે આ ચરાચર જગત દેવાધિદેવ (પરમાત્માનુંજ શરીર છે ઇત્યાદિ પુરાણાક્તિયાથી ચિત અચિત્ચેતન અને-જડશરીર ભુત પરપ્રદ્ય શિવજ કાર્ય અને કારણ રૂપ અવસ્થા બેથી અવસ્થિત છે, તથા તેમાં ાચત અચિત્ વિશિષ્ટ પ્રદ્યમાં ગુણ દેાષ વ્યવસ્થાને માટે દષ્ટાંતના સદ્ભાવ હોવાથી વેદાંત વાક્યાના સમન્ત્રય પણ સારી પેઠે થઇ શકે છે. જેમ મનુષ્ય રૂપ શરીરાત્મા માં ખાલ, ચુવા અને વૃદ્ધ-ત્વાદિ તથા સુ:ખ દુ:ખાદિ બન્ને દષ્ટિગાચર થાય છે પરંતુ એમાં ખાલત્વાદિ ઘર્મ જેમ શરીરના અને સુખ દુ:ખાદિ આત્માના છે તેવાજ પરધ્યદ્યાના શરીર ભૂત-ચિત્ અચિત્ વસ્તુમાં રહેવાવાલા અજ્ઞાન વિકાર આદિ અનિષ્ટ દોષ તા શરીર રૂપ-ચિત્ અચિત્ વસ્તુમાં જ રહે છે અને નિરવઘત્વ-નિષ્પાપતા-અવિકા-સ્તિ-સર્વજ્ઞત્વ અને સત્વ સંકલ્પાદિગુણ, આત્મભુત પરમેશ્વર માં નિવાસ કરે છે એટલા માટે કાઇ પ્રકારના પણ અસામંજસ્ય નહી છે ઇત્યાદિ.

આ લેખના તાત્પર્ય એ છે કે—જડ ચેતન શરીરવાળા પરમાત્માજ કાર્ય કારણ રૂપથી સવત્ર સ્થિત છે. ચિત્ અચિત્ વિશિષ્ટ ઘ્રક્ષ એક અથવા પ્રકરણ ૩૫ સું. અનેકાંતવાદના આશ્રય લેનારા દર્શનકારા. ૨૮૯

અભિન્ન હેલાથી પણ વિશેષણ અને વિશેષ્યગત ગુણ દાષોના એક બીજામાં સંમિશ્રણ નથો થતું. જેમ શરીર વિશિષ્ટ આત્માની એક અથવા અભિન્ન રૂપથી પ્રતીતિ હેલાથી પણ વધવું ઘટવું શરીરમાં થાય છે અને સુખ દુઃખાદિનું ભાન આત્મામાં થાય છે એજ પ્રમાણે પરમેશ્વરના શરીર ભૂત જીવ અને પ્રકૃતિમાં તેા અજ્ઞાન અને વિકારત્વાદિદેાષ રહે છે અને આત્મભૂત પરમેશ્વરમાં સર્વજ્ઞત્વાદિ ગુણ રહે છે પરંતુ વિશિષ્ટ એક અથથા અભિન્ન જ છે,

ઉક્ત લેખથી જે અભિપ્રાય પ્રગટ થાય છે. તે સ્કુટ છે. ચિત્ અચિત્ વિશિષ્ટ પ્રદ્ય, વિશિષ્ટ રૂપથી સમુદાયરૂપથી એક અથવા અભિન્ન છે. તેમ વિશેષણ અને વિશેષ્ય રૂપથા અનેક અથવા ભિન્ન છે. એજ વિશિષ્ટાદ્વેતના તાત્પર્ય પ્રતીત થાય છે, એથી સિદ્ધ થયું કે શ્રીક ઠાચાર્ય પણ વસ્તુથી અનેકાંત-વાદના વિરાષ્ટ્રી નથી કિંતુ શબ્દાંતરથી પ્રતિપાદક છે. ા

### વલ્ભાચાર્ય'નેા તત્ત્વાર્થ પ્રદીપ ૫. ૧૧૪ થી

શ્રી વલ્લભાચાર્ય, શુદ્ધાદૈત મતના સંપાદક છે. તેમને બ્રદ્ધ શૂત્ર પર અજીુભાષ્યના સિવાય-" तत्त्वाર્થप્રदीપ " નામના એક નાના સટીક ગ્રંથ લખ્યા છે. તે જેવાથી માલમ પડે છે કે--બ્રદ્ધામાં સર્વ વિરાધી ગુણેને તેઓ સ્વીકાર કરે છે. તેમાં કાઇ અંશમાં અનેકાંતવાદનું સૈમથેને થાય છે ફરક એટલાે છે કે-અનેકાંતવાદ, વિરાધી ધર્માની એક પદાર્થમાં અવિરાધ, અપેક્ષા દક્ષિથી માને છે અને વલ્લાચાર્યે ઇશ્વરના વિષયમાં અપેક્ષાની ઠાઇ જરૂર નથી માનો તે તા સ્પષ્ટ શખ્કામાં વિરાધી ગુણાની સત્તાને ઇશ્વરમાં સ્વીકાર કરે છે.

( પૃ. ૧૧૫ શ્લેા. ૭૩ માંના-પ્રકાશ બ્યાખ્યાના ભાવાર્થ- પ્રદ્ધ સર્વ વિરાષ્ટ્રી ધર્મોના આશ્રય છે. તે કુટસ્થપણ છે, અને ચલ પણ છે, એક પણ છે, અને અનેક પણ છે ઇત્યાદિ.

આ લેખથી જે કાંઇ પ્રતીત થાય છે તે પ્રગત છે. પ્રદ્યા એક પણ છે, અને અનેક પણ, અચલ પણ, અને ચલ પણ ઇત્યાદિ રૂપથી જે વિરાધી ગુણેની તેમાં સ્થિતિ ખતાવી લાય છે તે અપેક્ષા કૃત લેદના અનુસાર જ ગ્રુકિત ગ્રુકત સમઝી જાય છે અન્યથા નહીં, એટલા માટે આ પ્રકારનાં વાકય પણ અપેક્ષાવાદ. અનેકાંતવાદ નાજ સમર્થક છે. એવા અમારા વિચાર છે.

### (**પંચદરી**) પૃ. ૧૧૫ થી

શાંકર મતના અનુષાયી-વિદ્યારથ્ય સ્વામીએ વેદાંત વિષયપર પંચદશી નામના એક પ્રકષ્ટ્યુ થંચ લખ્યા છે તે થયમાં પણ રૂપાંતરથી

37

| 260 | તત્ત્વત્રયીમીમાંસ્ય. | ખ્રું કુ |
|-----|----------------------|----------|

અનેકાંતવાદનો ઉલ્લેખ છે. માચાનું કથન કરતાં વિદ્યારણ્ય સ્વામી પ્રગટ રૂપથી અપેક્ષાવાદનો આશ્રય લેતા પ્રતીત થાય છે. અપેક્ષાવાદ, અનેકાંતવાદ નાજ પર્યાય વાચી શબ્દ છે.

પંચદશી ચિત્રદ્ધેષ પ્રકરણ શ્લા ૧૩૦ થી ૧૩૨ સુધીના ભાનથં—

(૧) માયા, તુછ, અનિવ'ચનીય અને લસ્તવરૂપથી ત્રથુ પ્રકારની છે શ્રુતિથી તુંછ છે, યુક્તિથી મ્યન્વિવ'ચનીય અને લોકિક વ્યવહારથો સત્ય છે.(૧૩૦)

(૨) જે પ્રમાણે ઘટના પ્રસારજી અને સંઠાચથી તેમાં રહેલાં ચિત્રાનું કર્શન અ**ને અ**કર્શન પ્ર**તી**ત થાય છે તેજ પ્રમાણે આ જગત્ના પછ્ય સત્ત્વાસત્વને આ માથા બતાવે છે. (૧૩૧)

(૩) આ માયા સ્વતંત્ર પશુ છે અને પરતંત્ર પશુ છે, અસ્વતંત્ર એટલા માટે કે ચેતનના વિના એની પ્રતીતિ નથી થતી, અને સ્વતંત્ર એ અપેક્ષાથી કે સંગરહિત ચેતનને પશુ એ અન્ય રૂપમાં બદલી નાંખે છે.

અ! કચનથી માયામાં સ્વલવ્ત્રતા અને પરતંત્રતા એ બન્ને ધર્મ અપેક્ષા લેકથી વિદ્યમાન છે, એ તત્ત્વ સાબિંત થયેા.

### (ભેદાભેદ) પૃ. ૧૧૬ થી

શક્તિ અને શકિત વાલાના સંબંધનું કથન કરતાં તેમને પરસ્પરમાં ભિન્ન ભિન્ન રૂપયીજ સ્વીકાર કર્યો છે. અને કાર્ય કારચુને પચુ લેકાલેદ રૂપથીજ ઉદ્યત્રેખ કર્યો છે-

### "शक्ति: शकात् , पृथड् नास्ति तद्वद् दष्टेर्नचाभिदा प्रतिबंधस्य दष्टत्वात् शक्त्याभावे तु कस्यस: (११)

ભાવાર્થ-અગ્નિ આદિ પદાર્થમાં જે દાહક-બાલવાની શક્તિ છે તે, અગ્નિ આદિથી જુદી નથી, ને જુદી હોય તેા અગ્નિથી જુદા રૂપમાં દેખાવવી બેઇએ, તેમજ તે શક્તિ સર્વથા અભિન્ન પછ નથી, કેમકે પ્રતિબંધકના સદ્દભાવમાં તેના વિદ્યાપ નેઇએ છિએ તાત્પર્ય કે-અગ્નિમાં રહેવાવાલી દાહક શક્તિ ને સર્વથા અગ્નિ તુંજ સ્વરૂપ હાય તા-મછિ, મંત્ર, ઔષધિના સંબંધથી અગ્નિમાં દાહકપણાના જે અભાવ નેઇએ છે તેની સંગતિ નથી થઇ શક્તી, અગ્નિ હાજર હાવાથી પણ ત્યાં દાહ નથી ુંઘતા, આથી પ્રતીત થયું કે શક્તિ અગ્નિથી સર્વથા અભિન્ન પણ નથી, કિંતુ ભિન્ન અને અભિન્ન છે. એ અર્થાત્ સિધ્ધ થયું. એટલા માટે શક્તિ અને શક્તિ વાલાના અપેક્ષાકૃત ભેદાબેદજ પ્રમાણિત થયેા. પ્રક્રસ્ણુ ૩૫ સું. અનેકાંલવાદનો આશ્રય લેનારા દર્શનકારો. રહેવ

( આ ગ્યર્થ-પૃ. ૪૪ ની ડીકાનેા છે. નિર્ણય સાગર પ્રેસ ) કાર્ય કારણના વિષયમાં વિદ્યારણ્ય લખો છે. પૃ. ૧૧૮ થી

પ્રદ્યાન દે અદ્વૈતાન દ પ્રકરણ શ્લેા. ૩૧ ા ૩૬ ની ડીકાનો ભાવાર્થઃ---

ઘટ મૃત્તિકાથી બિન્ન નહીં છે, લિન્ન હોય તેા મૃત્તિકાના વિના પણ સ્વતંત્ર રૂપથી ઘટની ઉપલબ્ધિ થવી એઇએ. તેમજ અભિન્ન પણ નથી, અભિ-ન્ન હાેય તેા પિંડ દશામાં પણ તેના ઉપલબ્ધ થવા બેઇએ અર્થાત મૃત્તિકાના પિંડમાં પણ ઘટનું લત્યજ્વપક્ષું થવું બેઇએ, એટલા માટે મૃત્તિકાથી ઘટ નતા સર્વથા ભિન્ન અને ન અભિન્ન, કિંતુ અનિવેચનીય છે (કથચિત્ સાપેક્ષપક્ષાથી ભિન્નાભિન્ન છે) અવ્યક્ત કસામાં તે શક્તિરૂપથી અવસ્થિત છે, અને વ્યક્ત દશામાં ઘટ નામને ધારણ કરી લે છે ઇત્યાદિ (

વિદ્યાર્સ્સ સ્વામી ચલપિ અદ્વૈત મતનાજ અનુયાયી છે તેમના સિદ્ધાંત તેજ છે જેનું સ્થાપન સ્વામી શંકરાચાર્યે કર્યું છે. પરંતુ તેમના ઉકત કચનથી કાર્ય કારણના સ્રેકાસેકની એકાંતતાના નિષેધ પ્રગટ પ્રતીત થાય છે. ઘટને મૂત્તિકાથી એકાંતપસાથી સિન્ન અથવા અસિન્ન ન માનતાં તેને અનિવંચનીય બતાવે છે. પરંતુ વિચાર દષ્ટિથી નોઇએ તાે આ "અનિવંચનીય" શબ્દ અને-ગંતવાદનાજ રૂપાંતરથી પરિચાયક છે. એના ઉપર અમા આગળ જઇને ચથા-શકિત અવશ્ય વિચાર કરીને કાંઇ વિશેષ લખીશું.

વેઠાંત દર્શનમાં અનેકાંતવાકના આશ્રય-કાેઇ કાેઇ જગાપર અવશ્ય લીધેલાે છે તેમાંના થાેડા તાે અમાેએ બતાવી દીધા, તેનાપરથી વાચક વર્ગ જરૂર વિચાર કરીને નેશે.

## બા<sup>દ</sup>ધ દર્શાન પૃ. ૧૧૯ થી

બૌદ્ધ દર્શાનના વિષયમાં અમાર ખાસ ઝાય જ્ઞાન ઘછું થાડું છે પરંતુ ભારતીય વિદ્વાનેઓ ઐતિહાસિક ગવેણા કરીને બૌદ્ધ તત્વજ્ઞાન ઉપર જે પ્રકાશ પાડયા છે તેના આધારથી કાંઇ કહી શકીએ છિએ કે–બૌદ્ધ દર્શનમાં તાત્વિક વિષયની વ્યવસ્થાના માટે આપેક્ષાવાદનુ અવલાંબન તા અવસ્ય કરેલું છે.

બુદ્ધ ભગવાનના પછી ભૌદ્ધધર્મ ''હીનયાન'' અને ''મહાયાન'' આ બે મુખ્ય શાખામાં વિભકત થયેા. તેમાં પ**ણ હી**નયાનની સૌત્રાંતિક અને વૈભાષિક

| રહર | તત્ત્વત્રયી−મીમાંસા. | ખાંડ ૨ |
|-----|----------------------|--------|
|     |                      |        |

એ બે મુખ્ય શાખાએ৷ અને મહાયાનની ચાેગાચાર્ય અને માધ્યમિક એ બે મુખ્ય શાખાએ! થઇ. એ ચાર શાખાઓમાં બીદ્ધ તત્વજ્ઞાન સંકલિત થએલું પ્રતીત થાય છે.

તાત્પર્ય કે ખુદ્ધ ભગવાનના પછી, તેમની શિક્ષાપર દાર્શનિક વિચાર ઉઠતાં બૌદ્ધોના-સૌત્રાંતિક, વૈભાષિક, ચાગાચાર્ય અને માઘ્યમિક એ ચાર સુખ્ય લેક થયા.

એમાં સૌત્રાંતિક અને વૈભાષિકેતના જે સિદ્ધાંત છે તે "િકંક તત્વજ્ઞાન ના ઇતિહાસ" ના લેખકે સાધાર કથન મુજબ આ પ્રકાર છે–બ્રાદ્ય અને અભ્યંતર પદાર્થ સમુદાય-બહાર અને અંતરની વસ્તુઓના સમૂડ-નિત્ય સત્તા-વાળા છે. અને તેની પ્રતીતિમાં ક્ષણિકત્વ તેની સાથ મલ્યાે હુવા છે.

તે પદાર્થ સમૂહ-સંતાન અથવા પ્રવાહ રૂપથી નિત્ય અને પ્રત્યેક રૂપથી ક્ષણિક-અનિત્ય છે.

આ કથન જૈન દર્શન ના અનેકાંતવાદ ( નિત્યાનિત્યવાદ ) ને સંદેહવિના સમર્થ ન કરે છે.

તથા વિજ્ઞાનવાદી યેાગાચારનું –આલય વિજ્ઞાન પણ વિકારિાનેત્ય, અથવા પરિણામિ નિત્ય પદાર્થ હાેવાથી કથ ચિત નિત્યાનિત્યજ સિધ્ધ થાય છે.

આના સિવાય માધ્યમિક મત=શન્યવાદ ના પ્રધાનાચાર્ય નાગાર્જીને બુદ્ધ ભગવાનના વાસ્તવિક અભિપ્રાય ને પ્રગટ કરતા થઠા ''માધ્યમિક કારિકા" ના આર ભમાં જે કારિકા લખી છે તેનાથી અનેકાંતવાદની વિશેષ પ્રતીતિ થાય છે--યથા--

> अनिरोध मनुत्पाद मनुछेद मशाश्वतं । अनेकार्थ मनानार्थ मनागम मनिर्गमं ॥ य:प्रतीत्य समुत्पादं प्रपंचोपशमं शिवं । देशयामास संबुध्ध स्तंवंदे द्विपद्वांवरं ॥१॥

ભાવાર્થ-શિવરૂપ પરમ તત્વનાે ઉપદેશ કરવા વાળા સર્વ શ્રેષ્ટ-ઝુધ્ધ ભગવાનને નમસ્કાર થાએા પરમતત્વ, ઉત્પત્તિ અને વિનાશવાળાપણ નથી, તેમજ તેને સ્થિર અથવા નિત્ય કહી શકીએ તેમ પણ નથી, એજ પ્રમાણે અસ્થિર અથવા વિનાશ શીલ પણ નથી, અને એથી એક અથવા અનેક પણ નથી કહી શકતા, એમ તે ગમાગમ ( આવવા અથવા જાવા ) થી પણ રહિત છે. તાત્પર્ય કે–એ છ વિકલ્પામાથી એકાંત પણાથી કેાઇપણ વિકલ્પ તે પરમતત્ત્વમાં સંઘટિત નથી થઇ શકતાે.

પ્રકરણ ૩૫ મું.

એના સિવાય માધ્યમિક કારિકાના એક બીજો પાઠ જીવેા, બુદ્ધોના ઉપદે-શના સાર બતાવતાં મહામતિ નાગાર્જુન લખે છે કે––

> आत्मेत्यपि प्रइपित मनात्मेत्यपि देशितं बुद्धे नीत्मा नचानात्मा कश्चि दित्यपि देशितं

ભાવાર્ધ-અુદ્ધોએ (બુદ્ધ ભગવાને) આત્મા છે એવેા ઉપદેશ પણ કર્યો છે, એજ પ્રમાણે આત્મા પણ નથી અને અનાત્મા પણ નથી એવું પણ કહ્યું છે<sup>.</sup> ઇત્યાદિ.

યુદ્ધ ભગવાનના ંઆ ઉપદેશની સંગતિ, અપેક્ષાવાદના સિદ્ધાંતનું અનુસરણ કર્યા વિના કદી નથી થઇ શકતી ''આત્મા છે પણ અને નથી પણું" આ કથન કાેઇ રાેકાવટ વિના પાતાની સિદ્ધિતા માટે અપેક્ષાવાદનું આદ્ધાન જ કરી રહ્યું છે, તેમજ પરમ સત્યના વિષયમાં તે ત્થિર પણ નથી અને અનિત્ય પણ નથી ઇત્યાદિ જે લખ્યું છે તે પણ નિષેવ રૂપથી અનેકાંતનુ જ સમર્થક છે. એ શબ્દોના એજ અર્થ યુકિત સંગત છે કે તે પરમતત્ત્વ-એકાંત પણાથી સ્થિર અથવા અસ્વિર નથી, તથા એકાંત રૂપથી નિત્ય અથવા અનિત્ય નથી. ઊકત છ વિકલ્પાની એકાંત સત્તાના નિષેધ કરવા જ ભુદ્ધ ભગવાનને અભીષ્ઠ છે અન્યથા પરમતત્વમાં પદાર્થત્વ જ કદી નથી બની સકતો. વસ્તુ તસ્તુ બોદ્ધીએ પરમતત્ત્વનું જે સ્વરૂપ બતાવ્યું છે તે વેદાંતીયા ના અનિર્વચનીય શબ્દનાજ સરખા પ્રતાત થાય છે, તેથી તેના એજ સાર નિકલે કે બોદ્ધદર્શનના તત્ત્વ વિચાર પણ અપેક્ષાવાદના અવલંબન વિના પાતાની સિદ્ધિમાં અપૂર્ણ છે, એટલા માટે તેને પણ અપેક્ષાવાદને પાતાના ઘરમાં ઉચિત સ્થાન આપ્યું. ( અનિર્વચનીય શબ્દ અનેકાંતવાદના પ્રવાર્થ નથી છે છે. ) પ્ર. ૧૨૩ થી.

શાંકર વેદાંતમાં પ્રપંચ કાંરણીભૂત માયાના સ્વરૂપને અનિર્વચનીય બતાવી છે. જેના કાઇ પ્રકારથી નિર્વચન ન થઇ શકે તેણું અનિર્વચનીય કહે છે. અર્થાત્ ભાવ રૂપથી અથવા અભાવરૂપથી, લેદ રૂપથી અથવા અભેદરૂપથી ઇત્યાદિ પ્રકારામાં કાઇ પકારથી પણ જેતું વર્જુન ન કરી શકાય તે પદાર્થ અનિર્વ-ચયનીય કહેવાય છે. શંકર સ્વામી માયા અથવા પ્રકૃતિને એજ રૂપમાં દેખે છે. " तस्वाम्यत्वाभ्या मनिवचनीये "

અર્થાત્ આ માયા પ્રદ્રાથો એકાંત ભિન્ન "અન્ય" નથી, તાત્પર્ય કે સ્વતંત્ર કેાઇ વસ્તુ નથી, કિંતુ એક પ્રકારથો આ માયા પ્રદ્રાનીજ આત્મભૂત શકિત છે. તેમજ આ માયાશકિત પરિણામિની અને જડ સ્વરૂપા છે, અને પ્રમ્હ અપરિણામી અને ચેતન છે. એટલા માટે આ માયા શકિત અને પ્રમ્હ અન્ને અભિન્ન વા એક પણ નથી થઇ સકતા. એજ પ્રમાણે બિન્નાનિન્ન પણ નથી, કેમકે લેદા લેદના આપસમાં વિરાધ છે. એટલા માટે તે અનિર્વચનીય છે અમાશ વિચારમાં તા શંકર સ્વાપ્રીના ઉકત કથનના એજ તાત્પર્ય પ્રતીત થાય છે કે પ્રમ્હની આત્મભૂત આ માયા શકિતને, પ્રમ્હથી એકાંત પણાથી બિન્ન અથવા અભિન્ન નથી બતાવી શકતા, એથી માયાને એકાંત લેદ અને એકાંત અલેદ રૂપના નિષેધ થઇને તેના અનેકાંત સ્વરૂપ (કથચિત્ લેદાલેદ ફપના જ બાધ થાય છે, જે તેના અનેકાંત સ્વરૂપના પણ સર્વથા નિષેધ કરવામાં આવે તો તેને કેશઇ પ્રકારથી પઠાર્થ કહેવા અથવા માનવા પણ માટામાં માટી ભૂલ છે.

તથા તે માયા પ્રદ્યાની × શકિત પણ સિદ્ધ નથી થઇ શકતી, માયાની પ્રદ્યાર્થી જીદી કેંાઇ સ્વતંત્ર સત્તા નથી, કિંતુ પ્રદ્યાનું સત્તામાંજ તેની સત્તા છે તેથી તે પ્રમ્હનુંજ સ્વરૂપ છે, આ દબ્ટિથી માયાની સાથ પ્રમ્હના અભેદ છે--માયા અને પ્રમ્હ બન્ને એક છે. અને તે માયા પરિણામિ અને વિકારી જગલનું કારણ હાેવાથી પાતે વિકૃતિ અને પરિણતિથી યુક્ત છે, તેમજ જડ છે, અને પ્રમ્હ અવિકારી અને ચેતન સ્વરૂપ હાેવાથી માયાથી વિલક્ષણ છે, અને એનાજ આશ્રયથી પ્રમ્હમાં જગતનું કત્ટત્વ છે, આથી એ બન્ને પરસ્પરમાં વિભિન્ન છે આ દર્શિથી એનો ભેદ છે.

માયાને પ્રગ્ડથી જે ઠાઇ પ્રકારે પણ ભિન્ન ન માનીએ તો, માયાની પેઠે પ્રમ્હ પણ પરિણામી અને વિકારી સિદ્ધ થશે, તેમજ પ્રમ્હની અપેક્ષા વિવર્ત અને માયાની અપેક્ષા પરિણામ, એ પ્રમાણે વિવર્ત અને પરિણામ વાદના અંગી કારક પણ એના પરસ્પરિક ભેદના જ બાધ છે તથા "થર્થથતી દિસા" ઇત્યાદિ ભાષ્યગત લેખથી તેમાં કાઇ પ્રકારથી સ્વતંત્રતાના પણ બાધ થાય છે કે કેમ જે ''માયા" ન હોય તા પ્રમ્હ, સ્ટઝિજ નથી રચી શકતા '' નદ્દિ तथा विना

\* વેદાંત પરિભાષા-પ્રત્યક્ષ પરિછેદની ટીકાર્ધા શક્તિના લક્ષણુનેા અર્થ-પ્રકૃતિ તેા સામ્યાવસ્થાને પ્રાપ્ત થએલા સત્વરજ ને તમના ગુણુવાળી અબ્યાકૃત નામ રૂપની પરમેશ્વરની શક્તિ. માયા છે અને તે અવસ્ય પદાર્થ છે એમ-( ઘ. સ. ભા. ૨ા૪ા૩ ) ની ટીકામાં શંકર સ્વામીએ બતાબ્યું છે.

રહ૪

પ્રકરણ ૩૫ મું. અનેકાંતવાદના આશ્રય લેનારા દર્શનકારા. ૨૯૫

परमेश्वरस्य स्नष्टत्व सिद्धति '' શકિત–સામર્થ્ય ના વિના તે શું કરી શકશે ( शक्ति रहितस्य तस्य प्रवृत्त्य नुपपतेः ) आधी किद्ध थयुं डे प्रह्मनी आत्म-ભુત માયા શક્તિ પણ ઠાેઇ સ્વતંત્ર સત્તા કેાઇને ઠાેઇ રૂપમાં છે, એથી તે માયા **લક્ષથી ભિન્ન પ**ણ છે. એ પ્રમાણે માયામાં ભેદ અને અભેદ બન્નેજ પ્રામાણિક રૂપથી ઉપલબ્ધ થાય છે, અને બન્નેજ સ્વીકારવાને ચાેગ્ય છે. હવે રહી ભેદાલેદ ના પરસ્પર વિરાધની વાત + તેના ઉત્તર તે৷ માયાથીજ પુછવા જોઇએ ? અથવા જે સર્વંગ પરમાત્માની તે શક્તિ માની જાય છે તેમના થી મેલવવા જોઇએ ? કે તેને સ્વશક્તિ ભૂત માયાનું એ પ્રકારનું સ્વરૂપ કેમ અનાવ્યું. જેકે તે માયા પ્રામ્હની આત્મભૂત <mark>થ</mark>તી હુઈ પણ તેનાથી જુદી અને નિન્ન થતી હુઈ પણ અ-ભિન્ન રપથી રહે છે, એના ઉત્તર અમા કાંઈ નથી દેઈ શકતા, કે અગ્નિમાં દાહ શીલતા કેમ છે પદાર્થોનું સ્વરૂપજ એવું છે કે તે અનેકાનેક વિરાધી ધર્મોની સત્તાને સાપેક્ષપણાથી પાતાનામાં ધારણ કર્યો હવા છે. માયા ૨૫ પદાર્થ પણ એવા પ્રકારના છે તેમાં પણ અપેક્ષાકત ભેદ દબ્ટિથી ભેદાલેદ બનેજ રહે છે. તેમજ લેદ અને અલેદ ના વિષયમાં જે વિરાધની સંભાવના કરી જાય છે તે કેવલ શ બ્દિક છે. એમાં ( ભેદ અને અભેદમાં ) આર્થિંઠ વિરોધ બિલકુલ છે નથી. તાે પછી માયાને અનિવચનીય ઠેમ કહી ! એનાે ઉત્તર એજ છે ઠે તેને-માયાને એકાંત પશાથી સર્વથા ભાવરૂપથી અથવા અભાવરૂપથી નિર્વચન ( કથન ) નથી થઈ શકતું. અથવા એમ કહીચે કે સર્વથા ભેદરૂપથી અથવા અલેદરપથીજ તેનું કથન નથી કરી શકાતું એટલામાટે તે માયા અનિર્વચનીય કહેવાય છે.

ભોડોના પરમ સત્યના વિષયમાં પણ એજ ન્યાય સમજવાના છે. તેમાં પણ અકાંતપણાથી નિત્યાડનિત્યત્વ આદિ ધર્મોના નિષેધ બતાવેલા છે. અન્યથા પરમસત્ય પદાર્થની સત્તાજ સાબિત નથી થઇ શકતી, એટલા માટે બોધ્ધાના

+ અમારા વિચારમાં તેા---

#### म्यायास् खलु विरोधायः स गिरोध ईहाज्यते यद्धदेकांत मेदादे। तयो रेषा प्रसिद्धितः॥ ( हरिभद्रसुरि )

ભાવાર્થ--ન્યાયથી જે વિરાધ જચ્ચાય તેને જ ખરા વિરાધ કહી શકીએ, જેમ કે ધર્મ ધર્મી, અને ગુણુ ગુણી આદિને એકાંત પણાથી ભિન્ન અને અભિન્ન માનવામાં છે. અર્થાત્ વિરાધની ઉપસ્થિતિ છે. કેમકે એને! એકાંત બેદ પણુ નથી બની શકતા અને અભેદ પણ સિદ્ધ નથી થતાે એટલા માટે ત્યાં તાે વિરાધ અવશ્ય છે. બેદાબેદનું સહ અવસ્થાન તાે અનુભવ સિંદ્ધ છે. તત્ત્વત્રયા–મીમાંસા.

પરમ્તત્વ અને વેદાંતિયાના અનિર્વચનીય શબ્દની જે વ્યાખ્યા અથવા સ્વરૂપ બતાવ્યું છે તેનું સુક્ષ્મ દ્રપ્ટિથી નિરીક્ષણ કરવાથી તેમાં અનેકાંતવાદનાજ સંપૂર્ણ પણાથી બાધ થાય છે. એથી અનિર્વચનીય શબ્દ અનેકાંતવાદનાજ સમાનાર્થ-વાચી શબ્દ છે એમ ચાખ્ખું પ્રતીત થાય છે.

અનેકાંતવાદમાં પડેલા ભ્રમની નિવૃત્તિ

જૈનોના સ્યાદ્વાદના વિષયમાં પૂર્વે થઇ ગએલા દાર્શનિટાના માટા માટા વિદ્વાનો એવી ધારણા કરીને બેઠા હતા કે, એક વસ્તુમાં વિરુદ્ધ ધર્માની સત્તાને પ્રતિપાદન કરવાનું નામ સ્યાદ્વાદ અથવા અનેકાંદવાદ છે. પરંતુ આ તેઓને બ્રમ છે એજ બ્રમના કારણે તેઓએ સ્યાદ્વાદના ઉપર આક્ષેપા પર આક્ષેપા કર્યા છે. વાસ્તવમાં નાના વિરુદ્ધ ધર્મીનું એકસ્થાનમાં વિધાન અથવા પ્રતિપાદ-ન કરવાનું નામ સ્યાદ્વાદ નથી. કિંતુ વસ્તુમાં અપેક્ષા ભેદથી તેના--વિરાધિ ધર્મીના--અવિરાધને સાબિત કરવાવાળી પદ્ધિતિનું નામ સ્યાદ્વાદ અથવા અનેકાંત-વાદ છે એવુંજ જૈન વિદ્વાનાનું માનવું છે. ×

ઐટલા મ,ટે અપેક્ષા કૃત દર્ષિ ભેદથી વસ્તુમાં નિત્યાતિત્યત્વ આદિ અનેક વિરાધ પોતાની સાપેક્ષ સત્તાને પ્રમાણિત કરતા થકા તેને ( વસ્તુને ) નિત્યાનિત્યાદિ સ્વરૂપમાંજ ઉપસ્થિતિ કરે છે.

પ્રિય સભ્ય પાઠક ગણ ? જૈન દર્શનના અનેકાંતવાદ કેવા પ્રકારના છે તેમજ અનુભવ-તેની પ્રમાણિકતાને કેવા પ્રકારથી સગિત કરી રહ્યા છે તેમજ ભારતીય દર્શન શાસ્ત્રો-દર્શક ગ્રંથામાં તેને-અનેકાંતવાદને કેવું અને કેવા રૂપમાં સ્થાન લીધુ છે દર્તિયાદિ ખાતાના અમે યથામતિ યથાશકિત તમારા સામે પ્રગટ કરી દીધું છે. થાલતા નિષયમાં સંબંધ રાખવાવાળી જેટલી સામગ્રી દાર્શનિક ગ્રંથામાં મળી તેટલોના ઉલ્લેખ કર્યા. એ વિષયમાં અમારા વિચાર તા એ જ છે કે-જૈન દર્શનના અનેકાંતવાદ-સંદેહાત્મક અથવા

× ઉપાધ્યાય યશાવિજય–ખંડ ખાદ્ય શ્લા. ૪૨ ની વ્યાખ્યામાં–સ્યાદ્વાદના સ્વરૂપને જચાવતાં લખે છે કે—

#### नह्ये कत्र नानाविरुद्धधर्म प्रतिपादकः स्याद्वादः कित्वऽपेक्ष मेदेन तदऽविरोधद्योतक स्यात्पद समभि व्याहृतवाक्य विशेष इति ॥

ભાવાર્થ — એકજ રથાનમાં નાના પ્રકારના વિરદ્ધ ધર્મોના કથન કરવા વાળા સ્યાદાદ નથી. કિંતુ તેને ( વિરદ્ધ ધર્મના ) અવિરાધના દ્યોતક સ્યાત્પદ અધાનું વાકય વિશેષ છે,

Jain Education International

રહદ

અનિશ્વચા:મક નથી કિંતુ અનુભવના અનુસાર ચથાર્થ રૂપથી વસ્તુ સ્વરૂપને નિર્ણ્ય કરવાવાલા એક સુનિશ્વિત સિદ્ધાંત છે. જો કે અનુભવજ વસ્તુમાં એકાંતપણાના નિષેધ કરીને તેમાં અનેકાંતપણાનું વ્યવસ્થાપન કરી રહ્યો હાેય તેા પછી જેન દશાંનના એમાં શા દાષ રૈ

અનુસવના વિરૂદ્ધ વરતુ સ્વરૂપને৷ સ્વીકાર કરવે৷ કદી પણુ ઉચિત નથી મહાતે৷ ×

એટલા માટે કેાઇ સાંપ્રકાયિક મેાહના કારણે, અનેકાંતવાદને અનિશ્ચયવાદ અથવા સંદેહવાદના નામથી વર્ણ્યન કરીને તેના સંસ્થાપકાેને ઉપહાસ્ય કરવા નિસ્સંદેહ એક જીવતા બાગતા અન્યાય છે.

એ પ્રમાણે અનેકાંતવાદ માત્ર જૈન દર્શનનાજ સિદ્ધાંત નથી ( જૈન દર્શને એને અધિક રૂપથી અપનાયા એ વાત બીજી છે ) કિંતુ દર્શનાંતરામાં પણ એથી વસ્તુ વ્યવસ્થાને માટે કાઇએ સ્પષ્ટ રૂપથી અને કાઇએ અસ્પષ્ટ રૂપથી આદર તા જરૂર કર્યો છે.

અમારા આ પ્રયાસ અનેકાંતવાદ પ્રધાન જૈન દર્શનની પ્રશંસા અને એકાંતવાદી દર્શનાની અવહેલના ને માટે નથો કિંતુ વસ્તુનું આનુલવિક સ્વરૂપ અનેકાંત અથવા સાપેક્ષ છે અને એજ સ્વરૂપમાં તેની ઉપલબ્ધિ થાય છે. એના પ્રતિફૂલ સર્વધા એકાંત અથવા નિરપેક્ષ સ્વરૂપથી વસ્તુ સ્વરૂપને અંગીકાર કરવું (એ નિર્ણુય) વસ્તુના વાસ્તિવિક સ્વરૂપથી વિરૂદ્ધ અને તેના વસ્તુત્વના વ્યાઘાતક છે. એ પ્રમાણે સામાન્ય રૂપથી વિરૂદ્ધ અને તેના વસ્તુત્વના વ્યાઘાતક છે. એ પ્રમાણે સામાન્ય રૂપથી વિરૂદ્ધ અને તેના વસ્તુત્વના અનેકાંતવાદ સિદ્ધાંતને અન્ય અન્ય દાર્શનિક વિદ્વાનોએ પણ તત્ત્વાર્થ બ્યવસ્થાના માટે—શુદ્ધ અથવા વિકૃત સ્વરૂપ નામ અથવા નામાંતરથો શબ્દ રૂપમાં અથવા અર્થ રૂપમાં અવસ્થ સ્વીકાર કર્યો છે. એથી અનેકાંતવાદ અથવા અપેક્ષાવાદ કેવલ જૈન દર્શનનાજ મુખ્ય સિદ્ધાંત નથી, દર્શનાતરોના પણ એના ઉપર અધિકાર છે એટલા તત્ત્વ સમજાવી દેવાને માટેજ અમારા આ અલ્પ પ્રયાસ છે.

એના સિવાય અમારી પરિમાર્જિત (નિશ્ચિત) ધારણા તેા એ છે કે--યથાર્થ એકાંત અને અનેકાંતવાદ ના બધાએ દર્શન પક્ષપાતી છે. તથા અયથાર્થ

ભાવાર્થ––અનુસવ છે તેજ પદાર્થના ધર્મોના બેઢાબેઢની વ્યવસ્થા સ્થાપી રહ્યો છે અનુસવને અનુસરવાવાળા અમા તેને છેાડીને પોતાની ઘચ્છાથી ધર્મના અનુસવાને સ્થાપન કરવાને સમર્થ નથી. એ વાચસ્પતિ મિઝનું કથન છે.

- 38

<sup>×</sup> अनुभव एवहि धर्मिणो धर्मीदीनां भेदा भेदों व्यवस्थापथति.....अनुभवानुसारिणो बयं न त मतिवर्त्थ खेछया धर्मीनुभवान्व्यवस्थापयितु मीशमहे ( वाचस्पति मिश्र )

**૨**૯૮

–મિચ્યા એકાંત અને અનેકાંતવાદના બધાએ વિરાધી છે ? જૈનદર્શન પણ અનેકાંતવાદને અનેકાંત રૂપથીજ સ્વીકાર કરે છે ધ્ એકાંત રૂપથી નહી, એથી તે પણ સમ્યક્ એકાંતવાદના પક્ષપાતી અને નિશ્યા અનેકાંતવાદના વિરાધી છે. એટલા માકે સમ્યક્ એકાંત અને સમ્યક્ અનેકાંતવાદમાં કાેઇને વિપ્રતિપત્તિ નથી.

પ્રસ્તુત વિષયમાં અમારા જે વિચાર હતા તેને અમે સંક્ષેપ રૂપથી આ નિઅધમાં યથામતિ બતાવી દીધા છે. અને તેના ઉપયાેગી સંકલિત સામગીને પણ ઉપસ્થિત કરી દીધી છે. આશા છે કે તિવેક શીલ પાઠક અમારા આવિચા-રાને મધ્યસ્થ દષ્ટિથી અવલાેકન કરતા થકા અમારા આ અલ્પ પરિશ્રમને સંકલ કરશે, શુભંા વિનીત-હંસ.

પરિશિષ્ટ

જે ગ્રંથાના આધારથી કશ<sup>6</sup>ન શાસા રચાયાં છે તેમાં પણુ રૂપાંતરથી અનેકાંતવાદ–અપેક્ષાવાદનું મૂલ ઉપલબ્ધ થાય છે. બધા વૈદિક દર્શનાના પ્રમાણ ભુત મૂલ આધાર–વેદ, ઉપનિષદ્ અને ગીતા છે. એ સિવાય મહાભારત અને પુરાણ પ્રાથાના પણુ કાેઇ કોઇ જગા પર પ્રમાણ રૂપથી ઉલ્લેખ છે.

જીવાેકે--- અધાથી પ્રાચીન અને પ્રમાણિક ઝગવેદમાં સબ્ટિના મુલ કારણ પ્રદ્ધ ને સત્ અસતથી ભિન્ન બનાવ્યા.

બીજે ઠેકાણે કેઇએ સત્ કહ્યા તેા કેઇએ અસંત્ પચુ કહ્યા. ( ઋ. મં. ૧૦ સૂત્ર ૧૨૧ મં. ૧ )—

" ना सदासीन्नो सदासी त्तदानीं "

ભાવાર્થ—તે કાલમાં સત્ પણ નહી હતું અને અસત્ પણ નહી હતું. અર્થાત્ જે નહી તે તે વખત નહી હતા અને જે છે તે પણ તે સમયે નહી હતા. કિંતુ સત્ અસત્ રૂપ કેવલ હાદ્યજ અવસ્થિત હતા.

( तैत्तरीय आक्षणु २ : १ । ९ । ९ ) --- नाम-रुप-रहितत्वेन " असत् " शब्दवाच्यं सत् एवावस्थितं परमात्मतत्त्वस्

ભાવાર્થ'---નામ રૂપવિનાનું તે અસત્, પરમાત્મા તત્ત્વજ સત્ રહેલું હતું.

૧ ગુણુરત્ન સુરિકૃત-ષટ્દર્શન સમુચ્ચયટી. શ્લો. ૫૭ પૃ. ૯૪ માંની પંક્તિનો ભાવાર્થ---એવી રીતે એકાંતના અંગીકારથી અનેકાંતની હાનિ થતી નથી. સમ્યક્ એકાંત વિના અનેકાંત હોતો તથી. નયના અર્પણુથી એકાંત, અને પ્રમાણુના અર્પણુથી અનેકાંત નેા ઉપદેશ છે. તેજ દષ્ટ ઇષ્ટથી અવિરુદ્ધની વ્યવસ્થા છે. 1 ( એજ પ્રમાણે શાસ્ત્રવાર્તામાં, વાર્ત્તિકા લંકારમાં પણ છે. ) પ્રકરણ ૩૫ મું. અનેકાંત વાદના આશ્રય લેનારા દર્શનકારા. ૨૯૯

( ऋग. भ. १ २४, १९४ भ. ४९ )---

" एकं सत् विप्रा बहुधा वदंति "

ભાવાર્થ — તે એક સત જે પ્રદા હતા તેણું પ્રાદ્યણા ( વિદ્વાના ) અનેક પ્રકારથી કચન કરે છે. ા

( अ. भं. १० सू. ७२ भं. ७)---" देवानां पूर्वे युगे असत: सद जायत "

ભાવાર્થ — દેવતાએાથી પશુ પ્રથમ અસત્ ( અબ્યક્ત પ્રદ્ધ ) થી સત્ ( બ્યક્ત સ'સાર ) ની ઉત્પત્તિ થઇ આ કથનથી પ્રદ્ધમાં સત્ અને અસત્ બન્ને રાબ્દેાનું વિધાન જોઇએ છિએ. અને સત્ અસતનું તેમાં નિષેધ પશુ દષ્ટિગાેચર થાય છે. આ કથન ઉપરા ઉપરી દેખાવથી યદ્યપિ વિરૂદ્ધ જેવું પ્રતીત થાય છે તા પશુ એની ઉપપત્તિ અપેક્ષાવાદના સિદ્ધાંતાનુસાર થઇ શકે છે. આ કથન સાપેક્ષ છે અપેક્ષા કૃત ભેદને લઇનેજ પ્રદ્ધામાં અસત્ અને સત્ શબ્દના ઉલ્લેખ છે કેઇ જગાપર તે! એ શબ્દોના— પ્રદ્ધાના બ્યકતા બ્યકત સ્વરૂપના છાધ કરવાને માટે કર્યા ગયા. અને કાઇ જગા પર અબ્યકત રૂપમાં સગુણ નિગુણ સ્વરૂપનું ભાન કરવાને માટે છે. અને કાઇ જગા પર અબ્યકત રૂપમાં સગુણ નિગુણ સ્વરૂપનું ભાન કરવાને માટે છે. અને કાઇ જગા પર અબ્યકત રૂપમાં સગુણ નિગુણ સ્વરૂપનું ભાન કરવાને માટે છે. અને કાઇ જગા પર અબ્યકત રૂપમાં સગુણ નિગુણ સ્વરૂપનું ભાન કરવાને માટે છે. અને કાઇ જગા પર અબ્યકત રૂપમાં સગુણ નિગુણ સ્વરૂપનું ભાન કરવાને માટે છે. અને કાઇ જગા પર અવ્યકત રૂપમાં સગુણ નિગુણ સ્વરૂપનું ભાન કરવાને માટે છે. અને કાઇ જગા પર અબ્યકત રૂપમાં સગુણ નિગુણ સ્વરૂપનું ભાન કરવાને માટે છે. અને કાઇ જગા પર અવ્યકત રૂપમાં સગુણ નિગુણ સ્વરૂપનું ભાન કરવાને માટે છે. અને કાઇ જગા પર બ્રહ્યને સ્તરૂપી અસદ્રરૂપથી બાધનાર્થ સત્ અને અસત્વથી વિલક્ષણતાના ઉલ્લેખ છે. એનાજ આધારથી ઉપનિષદામાં તેમજ ભગવદ્વગીતામાં અનેક જગાપર પ્રદ્યાને સત્રુપી અસદ્ર રૂપથી અને સત્ અસત્ રૂપથી ઉલ્લેખ કરીને સત્ અને અસત્ ઉભયથી વિલક્ષણ બતાબ્યા છે. ભગવદ્ગીતા અને ઉપનિષદામાં આવેલા આ પ્રકારના વિરૃદ્ધ વાકથે! ના સમનવથ અપેક્ષાવાદનું અવલંબન કર્યા વિના કદાપિ નથી થઇ શકતો.

" અમુક વાકય આ તાત્પર્થને લઇને લખાયું, " " અમુક વાકય અહીં આ તાત્પર્થથી વિહિત થયું, "

'ં આ કથન પરમાત્માના નિર્ગુણ સ્વરૂપને৷ બાેધ કરાવે છે. '' '' અને આ કથનથી તેની સગુણતા અભિપ્રેત છે. '' ઇત્યાદિ રૂપથો જે વિદ્વાન્ વિરાધના પરિહાર અથવા વિરાધી વાકયાની એક વાકયતા, યા સમન્વય કરે છે એજ અપેક્ષાવાદના સિદ્ધાંતનું અર્થથી આલંબન અથવા અનુસરણુ છે.

અમારા વિચારમાં જૈન વિદ્વાન ઉપાધ્યાય યશેષવિજયજીએ ઠીકજ કહ્યું છે--कुर्वाणा भिन्नभिन्नार्थान् , नयभेदव्यपेक्षया । प्रतिक्षिपेयुनीं चेदाः स्याद्वादं सार्वतांत्रिकं ( नयोपनिषत् ) ભાવાથ⁵— અપેક્ષાકૃત ભેદને લઇને પદાર્થ'ને ભિન્ન ભિન્ન ફપથો પ્રતિપાદન કરવાવાળા વેદ ( ઉપનિષદ્આદિ ) પણ સ્યાદ્વાદના પ્રતિષેધકનક્ષી. ( પરમાત્માત વ્યકતાઽવ્યકત અથવા સગુણનિગુ≦ણ સ્વ૨૫ )

### ભગવદ્દગીતા અને ઉપનિષદેા. પ્ર ૧૩૬ તી

પ્રકૃતિ અને પુરૂષના પણ પરે જે પુરુષોત્તમ પરમાત્માં અથવા પરવ્રદા છે તેનું વર્ણન કરતી વખતે ભગવદ ગીતામાં પહેલાં તેનાં બે સ્વરૂપ બતાવ્યાં છે જેમકે-વ્યક્ત અને અવ્યક્ત ( આંખાથી દેખાતા અને આંખાથી નહીં દેખાતા ) એમાં સંદેહ નથી કે વ્યક્ત સ્વરૂપ- અર્થાત ઇંદ્રિય ગાેઅર રૂપ સગુણજ હોવા જોઈએ, અને અબ્યક્ત રૂપ <mark>ચઘપિ ઇ</mark> દ્રિયોને અગેાચર છે તે∖ પણ એ નથી કહી સકતા કે તે નિર્ગુ હજ છે. કેમકે યઘપિ તે અમારી આંખોથી દેખાતાં નથી તો પણ તેમાં સર્વ પ્રકારના ગુણ સૂક્ષ્મ રૂપથી રહી શકે છે. એટલા માટે અવ્યક્ત-ના પણ ત્રણ ભેઠ કર્યા છે. જેમકે-સગુણ, સગુણ-નિર્ગુણ અને નિર્ગુણ ા અહી '' ગુણ " શબ્દમાં તે સર્વ ગુણોનેા સમાવેશ કર્યો છે કે જેનુ જ્ઞાન મનુષ્યને કેવલ તેની બાહ્યેદ્રિયાથીજ નથી થત પણ મનથી તેા થાય છે ৷ પરમેશ્વરના મત્તિમાન અવતાર ભગવાન શ્રી કુષ્ણ સ્વયં સાંક્ષાત અર્જુનના સામે ઉભા થઇને ઉપદેશ કરી રહ્યા હતા એટલામાટે ગીતામાં જગા જગાપર તેમને પોતાના વિષ-યમાં પ્રથમ પુરુષને৷ નિર્દેશ એ પ્રકારે કર્યા છે---જેમંકે-" પ્રકૃતિ મારૂ રૂપ છે" (લ૮) । " છવ મારા અંશ છે " (૧૫ ા ૭) । " સર્વ ભૂતોના અંતર્યામી આ-ત્મા 🥳 છું " ( ૧૦૧૨૦ ) ક સંસારમાં જેટલી શ્રીમાન્ યા વિભ્રતિમાન મૃત્તિએ છે તે સર્વ મારા અંશથી ઉત્પન્ન થઇ છે. (૧૦૪૧) હું જ છાદ્વાનું, અવ્યય માક્ષનું, શાશ્વત ધર્મનું, અને અનંત સુખતું, મૂલ સ્થાન હું (ગી. ૧૪ ા ૨૭ ) ા આથી વિદિત થશે કે ગીતામાં–આદિથી અંત સુધી અધિકાંશમાં પરમાત્માના બ્યક્ત સ્વરૂપનુંજ વર્ણ્યન કરેલું છે.

એટલા માત્રથી કેવલ ભક્તિના અભિલાષો કેટલાક પંડિતાેએ અને ટીકાકારાેએ એ મત પ્રગટ કર્યો છે કે---ગીતામાં પરમાત્માનું વ્યકત રૂપજ અંતિમ સાધ્ય માન્યું ગયું છે. પરંતુ એ મત સાચા નહી કહી શકાશે × કેમકે ઉકત્ત વર્ણનની સાથજ ભગવાને સ્પષ્ટ રૂપથી કહી દીધું છે કે---મારં વ્યકત

× પાઠક ! જીએો આ કથન એકાંતપક્ષનું કેવું સ્પષ્ટ વિરોધી છે. અર્થાત જે લોકા પરમાત્માને એકાંત પણાથી વ્યક્ત રૂપથીજ માનતાથકા તેના અવ્યક્ત સ્વરૂપના નિષેધ કરે છે તે એકાંતપણાથી વ્યક્ત રૂપના પક્ષપાતી હાેવાથી તેમને! પક્ષ યથાર્થ નથી એ ઉક્ત કથનથી બતાવ્યું છે.

| પ્રકરણ | ૩પ | સં. | અનેકાંતવાદના | આશ્રય | લેનારા | દર્શનકારાે. | 301 |
|--------|----|-----|--------------|-------|--------|-------------|-----|
|--------|----|-----|--------------|-------|--------|-------------|-----|

સ્વરૂપ માચિક છે અને તેના પરે જે અબ્યક્ત રૂપ અર્થાત્ ઇ'દ્રિયોને અગેાચર છે તેજ મારૂં સાચું સ્વરૂપ છે.

એટલી વાત ચદ્યપિ સ્પષ્ટ થઇ ગઇ કે પરમેશ્વરનું શ્રેષ્ટ સ્વરૂપ વ્યક્રત નથી અબ્યકત છે, તાે પણ થાેડા સાે એ વિચાર થવાની પણ જરૂર છે કે પરમાત્માનું આ શ્રષ્ટ અવ્યક્ત સ્વરૂપ સગુણ છે કે નિર્ગુણ્ ? જો કે સગુણ અવ્યકતનું અમારી પાસે આ એક ઉદાહરણ છે કે-સંખ્ય શ અની પ્રકૃતિ અવ્યકત ( અર્થાત્ ઇંદ્રિયેાને અગાચર ∖ હાેવાથી પણુ સગુણુ અર્થાત્⊷સત્વ રજ તમ ગુણુમય છે, તા જે લોક એ કહે છે કે પરમેશ્વરનું અવ્યકત અને શ્રેષ્ટ રૂપ પણ તેજ પ્રકારે સગુણ માની શકાય. પેહતાની માયાથી શું ન હેહય પરંતુ જયારે તેજ અવ્યકત પરમેશ્વર બ્યકત-સબ્દિ નિર્માણુ કરે છે (ગી. ૯ા૮) ા અને સર્વલો કેલા હુદયમાં રહીને તેમનાે બધા વ્યવહાર કરે છે ( ૧૮ ા ૬૧ ) તારે તાે એજ વાત સિદ્ધ થાય છે કે તે અબ્યકત અર્થાત ઈ દ્રિયેાને અગાચર ભલે જ હાય તાે પહ તે દયા, કર્તુ ત્વાદિ ગુણેાથી ચુકત અર્થાત સગુણુ અવસ્યજ હશે. પરંતુ એના विइद्ध अगवानू की युं पशु हें छे हे ''न मां कर्मोंगि लिपंति " भने हमेीने। અર્થાત્ ગુણ્રેાના કરી સ્પર્શ નથો થતે (૪ । ૧૪) પ્રકૃતિના ગુણેાથી માહિત શઇને મૂર્મ લાેક આત્માનેજ કર્તામાને છે-(૩ા ૨૭ા ૧૪ા ૧૯)ા અથવા આ અબ્યકત અને અકર્તા પરમેશ્વરજ પ્રાણિયાના હૃદયમાં જીવરૂપથી નિવાસ કરે છે (૧૩ : ૩૧) : અને એટલાજ માટે ચઘપિ તે પ્રાણિયોના કતૃત્વ ખને કર્મથી વસ્તથી અલિપ્ત છે તેા પણ અજ્ઞાનમાં કસેલા લાેક માહિત થયા કરે છે (૫૬ ૧૪ ૬૫) ા એ પ્રમાણે અવ્યકત અર્થાત ઇંદ્રિયોને અગાચર પરમે-શ્વરના ૩૫–સગુણ અને નિગુ'ણ બે પ્રકારનાજ નથી, ઉલટા એના વિના કેાઇ કેા-ઇ એ બન્ને રૂપાને એક કરો દઇને પશુ અબ્યક્ત પરમેશ્વરનું વર્ણન કર્યું છે ৷ ઉદાહર્ગુથિ – "મૂત્ર મૃત્ ન च મૂત્ર સ્થો" (૯ા૫) હું ભૂતોના અત્ધાર થઇને પણ તેમનામાં નથી " પરમાત્મા ન તાે સત્ છે અને ન તા અસત્ ( ૧૩ . ૧૨ ) अनादिमत्परं ब्रह्म न सत्तन्नाऽसदुच्यते ॥ सवे दियवान् छावाने। केमां लास छाय પર તુ જે સર્વે દ્રિય રહિત છે ા અને નિર્ગુષ્ઠ્ વઇને ગુણેને ઉપલાેગ કરવાવાળા છે ા ( ૧૩ ા ૧૪ ) ા દ્રર છે અને સમીપ પણ છે ( ૧૩ : ૧૫ ) ા ગ્યવિભ કલ છે અને વિબકત પણ દેખાય છે (૧૩ ા ૧૬ ) ા આ પ્રમાણે પરમેશ્વરના સ્વરૂપના સગુણ, નિગુ'્ણ મિશ્રિત અર્થાત્ પરસ્પર વિરાધી વર્ણન પણ કરેલું છે ા

ભગવદ્ગીતાની પેઠે ઉપનિષદ્માં પગ્રુ અબ્યકત પરત્માનું સ્વરૂપ ત્રણ્ પ્રકારનું મલે છે—અર્થાત કદિ સગુણુ તિર્ગું છુ, કદિ ઉસય વિધિ, એટલે સગુણુ નિર્ગું છુ મિશ્રિત અને કદિ કેવલ નિર્ગું છુ.

#### તત્ત્વત્રયી--મીમાંસા.

ભગવદ્ગીતાની પેઠેજ પરસ્પર વિરૂદ્ધ ગુણેાને એકત્ર કરી બ્રમ્હનું વર્ણન આ પ્રમાણે કર્યું છે કે–બ્રદ્ધ સત્ નથી અને અસત્ પણ નથી (ઝ. ૧૦ા ૧૨૯) '' ना s सदासी को सदासीत्तदानीं " । અર્થાત '' त्र्प्रणे रणीयान महतों महीयान " અર્થાત અણુથો પણ અણુ (નાના) અને માટાથી પણુ માટા છે ( કઠગ્રા ૨૦) ા '' तदेजति तक्षेजति तत् दूरे तद्वांतिके " અર્થાત્ તે હાલે છે અને હાલતા પણ નથી. તે દૂર છે અને સમીપ પણ છે (ઇશગ્પમુંગ્રા ન ૧ા ૭) અથવા સર્વે દ્રિય ગુણુપ્લાસ થઇને પણ સર્વે દ્રિય વિવર્જિત છે ( શ્વેતાગ્રા ૧૭) ઇત્યાદિ

ઉપરનાં વચનાથી એ પ્રગટ થાય છે કે-ન કેવલ ભગવદ્ગીતામાં મહાભારતાંતર્ગત નારાયણીય અથવા ભાગવતમાં અને ઉપનિષદ્વેમાં પગુ પરમાત્માનુ ા અવ્યક્ત સ્વરૂપજ વ્યક્ત સ્વરૂપથી શ્રેષ્ટ માન્યું ગયું છે અને એજ અવ્યક્ત શ્રેષ્ટ રવરૂપ ત્યાં ત્રણુ પ્રકારથી વર્ણિત છે-અર્થાત્ સગુણ, સગુણ -નિર્ગુણ અને અંતમાં કેવલ નિર્ગુણુ ઇત્યાદિ (લાકમાન્ય તિલકનું ગીતારહસ્ય-હિંદી અનુવાદ પૃ. ૨૦૩ થી ૨૦૯ સુધી)

પ્રમ્હ કે પરમાત્મા ના સ્વરૂપ વિષયમાં-ભગવદ્ગીતા અને ઉપનિષદોના એ સાર છે જે ઉપર પ્રદર્શિત કર્યા છે. ભગવાન શ્રી કૃષ્ણે અર્જુનથી સ્પષ્ટ શખ્દો માં કહ્યું છે કે---સત્ અને અસત બન્ને હુંજ છું (गી અને ૧૧૬ સવડસવાદ મર્જુન?) તથા તૈત્તિરીય ઉપનિષદ્માં પણ પ્રદ્ધાનું પ્રતિદ્વંદ્વાત્મક શખ્દોમાંજ વર્ણુન કર્યું છે ( बह्यवल्ली ર જાયનુવાક ૬ ) આથી પ્રતીત થાય છે કે-ગીતા અને ઉપનિષદોના પ્રદ્ધાનું એકાંત સ્વરૂપ અભિમત નથી કિંતુ તેમના મતમાં પ્રદ્ધાનું સ્વરૂપ-બ્યક્ત, અબ્યક્ત, સગુણ, સગુણ-નિર્ગુણ, અને નિર્ગુણ આદિ રૂપથી અનેકાંતજ નિર્ણી-ત છે, અપેક્ષા કૃત લેદથી પ્રદ્ધમાં બધા ગુણે બતાવી શકાય ? એજ અભિપ્રાય-થી બ્રદ્ધમાં પ્રતિદ્વંદ્વાત્મ શખ્દેામાં વર્ણન કર્યું ગયું છે.

એ સિવાય પુરાણેામાં પણ ઇશ્વરનું સગુણ નિર્ગુણ સ્વરૂપ બનાવ્યું છે. આ વર્ણનમાં પણ અપેક્ષાવાદના સિદ્ધાંતની સ્પષ્ટતા દેખાઇ રહી છે–

પ્રદ્વાવેવર્લપુરાણ શ્રીકૃષ્ણુખંડ. અ. ૪૩ ના પાંચ શ્લોકોના લાવાર્થ—

''બ્ર દ્દા યદ્યપિ એક છે. પરંતુ ગુણુભેદથી તેના સ્વરૂપમાં ભેદ છે. એટલા માટે પ્રદ્વારૂપ વસ્તુ બે પ્રકારની છે- એક સગુણુ બીજી નિર્ગું ણુ, માયા સંયુક્ત તા તેબ્રહ્ય સગુણુ કહેવાય છે. અને માયા રહિત ને નિર્ગુણુ કહે છે. સંસારને ઉત્પન્ન કરવાવાળા ભગવાનની ઈચ્છા શક્તિજ પ્રકૃતિ છે, તે ભગવાનથી ભિન્ન નથી

<u> ३०२</u>

પ્રકરણ ૩૫ મું. અનેકાંતવાદના આશ્રય લેનારા દર્શનકરા. ૩૦૩

તે પ્રકૃતિથી સંયુક્ત થતા ભગવાન -સગુણુ, શરીરી અને નિરંકુશ–સ્વતંત્ર માન્યા જાય છે. પરમાત્માના નિત્ય અને પ્રાકૃત એ બે સ્વરૂપ છે. તેમાં જે નિત્ય શરીર છે તે તેા અવિનાશી–વિનાશ રહીત છે અને જે પ્રાકૃત છે તેના વિનાશ થઇ જાય છે. " ( શ્લા. પા સાડાપાંચના ભાવાર્થ) કહ્યો.

પ્રદ્યવેવર્ત ને આ લેખ ભગવાન નેા-સગુણુ, નિગુંણુ, શરીરી, અશરીરી નિત્ય અને પ્રાકૃત રૂપથી બાેધન કરાવતાે તેમાં અનેક રૂપતાનેસિદ્ધ કરી રહ્યો છે. પર'તુ આ અનેક રૂપતા અપેક્ષા કૃત ભેદના આશ્રય લીધા વિના કેવી રાતે સંગત કરી શકાશે ? જે સગુણુ છે તે નિગું છુ કેવી રીતે ? જે શરીરી છે તે અશરીરી કેવા પ્રકારથી કહેવાય ? કેમકે અમાં વિરાધ છે. એના સમાધાન માટે એજ કહેવું પડશે કે માયાની અપેક્ષાં તે સગુણ અને શરીરી, અને કેવલ રૂપની અપેક્ષાથી તે નિર્ગુ અને અશરીરી કહીએ છીએ. એટલામાટે અપેક્ષા ભેદથી તે શરીરી પણુ છે, સગુણુ પણુ છે, નિર્ગુ અને અશરીરી પણ કહી શકીએ છિએ. એજ પ્રમાણે તેના નિત્યા નિત્ય સ્વરૂપની પણુ અપેક્ષા કૃત ભેદથી ઉપપત્તિ થઇશ કે છે. માયિક સ્વરૂપની અપેક્ષાએ તે અનિત્ય અને શુદ્ધ સ્વરૂપની અપેક્ષાએ નિત્ય છે. એ પ્રકારે તેના નિત્યા નિત્ય શરીર વિષયિણી વિરૂદ્ધ ઉકિતનું સમાધા ન કરી શકાય ?

આ ઉપરના બધા પ્રકારના વિવેચનથી એ સિદ્ધ થાય છે કે—પ્રદ્મનુ સ્વરૂપ પણુ અનેકાંત છે, સર્વથા એકાંત રૂપનું નથી. " अनेकरूपरूपाय विल्णवे प्रम विल्णवे " ( વિષ્ણુ સહસ નામ )

મહાભારતનાં અનેકાંતવાદ. પૃ. ૧૪૩ થી.

જૈનધર્મના સિદ્ધાંતરૂપ અનેકાંતવાદ—સપ્તભગીનય વાદના મહાભારતમાં ઘણા ઠેકાણે ઉદત્રેખ કરેલા છે જીવા—શાંતિપર્વ. અધ્યાય ૨૩૮ શ્લાે૦ ૬—

# एतदेवं च नचैवं च, नचोभे नाऽनुमे तथा कर्मस्था विषयं बुर्युः सत्वस्थाः समदर्शिनः ॥ ६ ॥

પરંતુ એ કથન અનેકાંતવાદના સમર્થનમાં નહી બેડી શકાય, તેતા અગીકાર કરેલા સિદ્ધાંતના અનુવાદ માત્ર ગણાય, તેથી ચાલુ વિષયમાં ઉપયાગી નથી.

પરંતુ એ સિવાય મહાભારતમાં કેટલીક જગાપર એવા ઉલ્લેખા છે કે જેનાપરથી ગ્રંથ કર્તાનાજ પ્રસ્તુત વિષયમાં સ્વતંત્ર પણાથી આશય પ્રગટ થાય છે-( અશ્વમેધિક પર્વ ( અનુગીતા ) અધ્યાય ૩૫ શ્લેા૦ ૧૭ )

| 308 | .તત્ત્વત્રચી–મીમાંસા. | ખંડર |
|-----|-----------------------|------|
|     |                       |      |

પ્રશ્ન--ઉત્તરમાં નીલક ઠાચાર્યે બતાવેલા અર્થનો ભાલાર્થ-- શિષ્ય પ્રશ્ન ના પછી ગુરૂજી કહે છે કે--" જે વિદ્વાન, જડ અને ચેલનના ભેદાલેદને તથા એકત્વ અને નાનાહને દેખે છે તે દુઃખથી છુટી જાય છે."

ઉપરના ઽલેાકના તાત્પર્ય—ચેતન અને જડ, જીવ અને પરમાત્મા ના લેકાલેદ અને એક્ત્વ નાનાત્વ નાે ઉલ્લેખ સ્પષ્ટ છે. ચેતન જડતુ ક્ષીરનીરની પેઠે મિશ્રણુ રૂપ અલેદ સંપ્રાજ્ઞાતમાં અને પૃથક્ત્વ લેદ પદાર્થ દર્શનમાં. તેમજ જીવનાે ધ્રદ્દાની સાથે અલેદ પરમાર્થદશામાં, અને ભિન્નતા વ્યવહાર દષ્ટિમાં એવું ટીકાકારે બતાવેલું છે.

આ પ્રમાણે ભેદાભેદ અને એક્ત્વ નાનાત્વ તે જાણવું તેજ દુખની નિવૃ-ત્તિના ઉપાય છે. એવા ઉપરના પ્રલાકના ભાવાર્થ છે. આથી ભેદાભેદ અને એક્ત્વ નાનાત્વ બન્ને જ ચેતન અને જડમાં અપેક્ષા કૃત ભેદથી વિદ્યમાન છે. એવું પ્રગટપણે સિદ્ધ થાય છે.

જૈન દર્શનનાે પણ એ વિષયમાં પ્રાય: એજ સિદ્ધાંત છે x

ઊપરના લેખથી અધિક પ્રકાશ નાખવાવાળે। એક બીજે∖ં લેખ મહાભારતમાંના જીવા—

આશ્વમેધિક પર્વ–અનુગીતા–અધ્યાય ૪૮ માના શ્લાે. ૮ માથી ૧૧ ની નીલકંઠાથાર્યે કરેલી ટીકાના કિંચિત્ તાપર્ય----એ છે કે----મનીષી અર્થાત્ વિદ્યાન લાેક સત્વ– ( પ્રકૃતિ પ્રધાન ) અને પુરુષ- ( આત્મા ) એ બે પદાર્થીને અંગીકાર કરે છે. તેમાં પણુ કેટલાક સત્વ અને પુરુષને સર્વથા એક અથવા

× मौनैंदे च अवचने, युज्यते सर्वमेव हि ।

नित्या नित्ये स्फुटंदेहात्, भिज्ञाभिने तथा रमनि ॥ ३८ ॥

ઉ૦ યશાવિ. અધ્યાત્મસાર શ્લો૦ ૩૮ ગંભીર વિ૦ ડીકા પૃ ૧૦૩ માં તે ભાવાર્થ દેહથી કથંચિત્ ભિન્ન છે ચૈતન્ય રૂપ પૃથક સત્તા અપેક્ષાથી ભિન્ન છે. મૃતક શરીરમાં દષ્ટવિભાગથી. તેમજ કથંચિત અભિન્ન છે ક્ષીરનીરતી પેકે, લાહગાલામાં અગ્તિનીપેકે, બધા શરીરમાં વ્યાપીને રહેલા છે. માલા, ચદન, આંગનાદિ–કંટક ખડગ, જ્વરાદિ કષ્ટ અનિષ્ટ ના સ્પર્રાથી સુખદુ:ખના શરીરમાં અનુભવ થવાથી હ

" प्रमाणाद् भिन्नान्नं " ( ૧ા૧ા૪૨ ) ( પ્રમાણુમીમાંસ હિમચંદ્રાચાર્ય ) ॥ હ્રરિલદ્રાષ્ટકમાં--નિત્યાનિત્ય, દેહથી ભિન્ન સિન્ન આત્મામાં હિ'સાદિક પણ ન્યાયથૈ! અવિરાધપણે ઘટે છે.

# પ્રકરણ ૩૫ સું. અનેકાંતવાદના આશ્રય લેનારા દર્શનકારા. ૩૦૫

ઉપરના લેખથી અધિક પ્રકાશ નાખવાવાળા એક બીજો લેખ મહાલારતમાંના જીવા--આધ્વમેધિક પર્વ--અનુગીતા--અધ્યાય ૪૮ મ.ના શ્લોક ૮ માથી ૧૧ નીલક'ઠાચાર્યે કરેલી ડીઠાના કિંચિત તાત્પર્ય એ છે કે--મનીધી અર્થાત વિદ્વાવ લેાક સત્ત્વ--( પ્રકૃતિ પ્રધાન ) અને પુરૂષ ( આત્મા ) એ બે પ્રદાર્થોને અંગીકાર કરે છે. તેમાં પણ કેટલાક સ-ત્વ અને પુરૂષના સર્વથા એક અથવા અભિલ માને છે પરંતુ એ મત ઠીક નથી. એ પ્રમાણે કેટલા એક સત્વ અને પુરુષના સર્વથા ભિન્ન સ્વીકાર કરે છે એ સિદ્ધાંત પણ વિચાર પૂર્ણ નથી.

ટીકાકાર આ કથતનું ઉપપાદન આ પ્રમાશે કરે છે. યુરુષની પેઠે સ્વછ અને પુરુષના ઉપકારી હાવાથી સત્વ-પુરૂથી અભિન છે એવું મંતબ્ય તાર્કિઠા -નૈયાચિકાનું છે. એટલામાટે કર્જુ ત્વાદિ જે સત્વના ધર્મ છે તેને વાસ્તવિક રૂપથી તે આત્મામાં માને છે. તેજ પ્રમાણે-આત્મા અને પ્રકુતિમાં સાંખ્ય મતાનુયાયીતા કેવલ પ્રતીતિ માત્રજ એકત્વ માને છે. અને નૈયાયિક લાક તેજ એકત્વ ને વાસ્તવ રૂપથી સ્વીકાર કરે છે. પરંતુ એ બન્નેજ સત અસંગત છે, વિચાર શૂન્ય છે. આ અભિપ્રાયથી સત્વ અને પુરૂષના આત્ય તિક લેદ માનવાવાળા સાંખ્ય મતાવલ બીના પ્રતિ એ વિરાધ ઉત્પન્ન કર્યો છે કે- જો સત્વ પુરુષથી સર્વથા ભિન્ન અને સ્વતંત્ર સત્તા રાખવાવાળા છે તા તે સુકતાત્માના પછ્ય કઠિ ત્યાગ નથી કરી શકતા. તાત્પર્ય કે જે પ્રમાણે સંસાર દક્ષામાં અથવા અધં દશામાં તે પુરુષથી સર્વથા ભિન્ન અને સ્વતંત્ર **થ**તો હુવા તેના ત્યાગ નથી કરતા એજ પ્રમાણે માક્ષ દશામાં પણ તે પુરુષથી કાઇ પ્રકાર પૃથક નથો થઇ શકતા, એ પ્રમાણે માક્ષનાજ અભાવ થઇ જશે. તેમજ જે તાર્કિક લાક સત્વના ધર્મભૂત કર્તૃ ત્વાદિ ગુણેને આત્મામાં વાસ્તવ રૂપથી સ્વીકાર કરે છે તેમના મતમાં પણ માક્ષની ઉપયત્તિ નથી થઇ શકતી, કેમકે વાસ્તવિક-સ્વાભાવિક ધર્મોના નાશ થયા વિના કઠિ વિનાશ નથી થઇ સક્તા. કર્જુ ત્વાદ ધર્મ જો આત્મમાં સ્વભાવ સિદ્ધ દ્વાય તાે તેના-આત્માના નાશ થયા વિના કઠિ નાશ નહી થશે ( આત્માના કદિ નાશ થતાજ નથી એટલા માટે આત્માના સ્વભાવભાત કર્તૃત્વાદિ ગુણપણ કહિ નષ્ટ ન થશે ) તારે તેા માક્ષનુ થવું અસંભવજ થઇ જશે માટે સત્વ અને પુરુષમાં વિચાર ક્રષ્ટિથી પૃથક ભાવ-લેદ અને સહજત્વ અલેદ બન્તેને જ માનવા યથાર્થ છે. એજ પ્રમાણે એમાં એકત્વ અને નાનાત્વ ના સ્તીકાર પણ યુક્તિ યુક્તજ છે, જે પ્રમાણે ઉદંબર ફલ ( ગુલ્લરનું ફલ ) માં रहेवावाणा तेमांक ઉत्पन्न थता मशह ( એકના એક सरणा छव) तेमां जिन्त અને અભિન્ન છે તેજ પ્રમાણે સત્ય અને પુરુષ પણ સરસ્પરમાં ભિન્ન અને 39

અભિન્ન છે ઇત્યાદિ ા આથી સ્પષ્ટ છે કે-પ્રકૃતિ પુરુષનું સાપેક્ષ ભેદાલેદજ ઈલ્ટ છે. મહાભારત પશુ કાઇ કોઇ અંશમાં અનેકાં તવાદના સમર્થક છે. ા

( સનુસ્મૃતિ ) પૃ. ૧૪૬ થી. સર્વ સ્મૃતિયેાથી સ્મૃદુસ્મૃતિ શ્રેષ્ટ અને પ્રાચીન મનાય છે. છાંદાગ્ય ઉપનિષદમાં લખ્યું છે કે-મનુએ કહ્યું તે ઔષધિરૂપ છે. તેમાં પછ્ અનેકાંતવાદનું કથન છે. ( અ. ૧૦ <sup>શ્</sup>લા, ૭૩—

अनार्थ मार्थकर्माण-मार्थ जानायकर्मिणं। संप्रधार्था व्रवीह धाता, न समौ ना समाविति ॥७३॥

કુલ્લુક સદ કૃત દીઝાના સાવાર્થ — દિબાતિ ( પ્રાદ્દાણ સત્રિય વૈશ્ય ) ના માટે જે કર્માનું વિધાન કર્યું ગયું છે તેનું આચરણ કરવાષાળા સદ્ર અને સદ્રોચિત કર્માનું સેવન કરવાવાળા દિજાતિ એ બન્નેના વિષયમાં વિચાર કરીને પ્રદ્દાચિત કર્માનું સેવન કરવાવાળા દિજાતિ એ બન્નેના વિષયમાં વિચાર કરીને પ્રદ્દાચિત કર્માનું છે કે એ બન્ને ( આર્થ અનાર્થ ) આપસમાં નતા સમાન છે અને નતા અસમાન છે: અર્થાત એ બન્ને સર્વથા એક પણ નથી અને સર્વથા ભિન્ન પણ નથી. દિજાતિનું કર્મ કરવાથી શદ્ર દિજાતિ નથી થઇ શકતા, એમ સદ્દોચિત કર્મના કરવાવાળા દિજાતિ સદ્ર નથી બની બતા. એ અપેક્ષાથી એ બન્ને સમ એક નથી થઇ શકતા પરંતુ–બન્નેજ નિષિદ્ધનું આચારણ કરી રહ્યા છે. એથી એ અસમ-બિન્ન પણ નથી. તાત્પર્થએ થયેલ કે-એ બન્ને કેલ અપેક્ષાથો અસમાન અને કેલઇ દબ્ટિથી સમાન પણું છે. કિંતુ એકાંતપણાથી ન સમ છે. અને ન અસમ છે.

આ ઉપરના લેખથી અનેકાંલપણ સ્પષ્ટજ તરી આવે છે.

ઇશ્વરનું કર્વત્વ અકર્વત્વ. પૃ. ૧૫૨ થી.

સનાતન ધર્મના સુપ્રસિદ્ધ પંઠિત ભ્રીમસેન શર્મા ઇશ્વરના કર્તૃત્વવાદમાં સનાતન ધર્મનું સિદ્ધાંત એ છે---

निरि छे संस्थित राने, यथा लोह: प्रवर्तते । सत्तामात्रेण देवेन, तथा चार्य जमजामः ॥१॥ अत आत्मनि कर्तृता मकर्षृत्वं च संस्थित । निरिद्धत्वा दऽकर्ता सौ कर्ता सबिधि मात्रत: ॥२॥

ભાવાર્થ⊶-જેમ છેચ્છા વિનાના સુ'ળકમાં સમીપ રહેલ લાહમાં ક્રિયા થઇ જાય છે. લાહગત ક્રિયાના હેતુ–કર્તા સુંખક છે તે પ્રમાણે ઇધ્ધરના વિદ્યમાન હાેલા માત્રથી પ્રકૃતિમાં સમ્ટિ રચનાદિની સર્વ ચેષ્ટા થયા કરે છે. દર્ગ્ટાત દાઇતિમાં લેદ મેટલાજ છે કે સુ'બક જડ છે અને ઇજાર સર્વજ્ઞ ચેતન પ્રકરણ ૩૫ મું. અનેકાંતવાદનો આશ્રય લેનારા દર્શનકારા. ૩૦૭

છે. નિસ્છિતા અને પ્રયોજકતા અન્નેમાં એક સરખી જ છે. આ દષ્ટાંતથી પરમેશ્વરમાં કર્તૃત્વ, અકર્તૃત્વ અન્ને જ માન્યાં અથાં છે.

નિસ્છિ હેાવાથી પરમૈશ્વર અકર્તા, અને તેમના સમીપ થયા વિના પ્રકૃતિ કાંઇ નથી કરી સકલી. એ કારણથી ઇશ્વર કર્તા છે—

" प्रदीप भावाभावयो र्वर्शनस्य तथा भावा इर्शनहेतुः प्रदीप इतिन्यायः "

( પ્રાદ્દાણુ સર્વસ્વ ભા. ૮ સં. ૯ પૃ. ૨૨ )

ં ઉકત લેખ કેટલી હદ સુધી અનેકાંવાદની સિહે કરે છે ?

ઇશ્વરમાં પણ અપેક્ષા ભેદથો કર્તૃત્વ, અને અકર્તૃત્વ એ અન્ને વિરૂદ્ધ ધર્મ કેવા પ્રકારથો રહી શકે છે.

®કત પંડિવજીએ---ઉપરના લેખથી ન કેવલ અપેક્ષાવાદનીજ સિદ્ધિ કરી છે ? કિંતુ સનાતન ધર્મના મહત્વ પૂર્ણ મુખ્ય સિદ્ધાંતમાં ફેલેલી સાધારછુ લાેકાેની અજ્ઞાનતાને પણ ઘણા ભાગે દૂર કરી હીધી છે.

એવા પ્રકારના અનેકાનેક વાકચ દર્શાના આધારભુત ક્ષુતિ–સ્મૃતિ પુરાણાદિમાં પણ ઉપલખ્ધ થાય છે જે વાકચાથી અપેક્ષાવાદની ઉપયાગિતા ઘણીજ સારી રીતે થઇ રહી છે.

પરિસિષ્ટ પ્રકરણ બીન્તું પૃ. ૧૫૨ થી.

#### અનેકાંત વાદની સાથ અન્યાય.

એક ભારતીય સાક્ષર વિદ્વાવતું કથન છે કે જે પ્રમાણે જૈનેના અનકાંત-વાદ સપ્તલંગી નચની સાથ અન્યાય થઇ રહયા છે. એજ પ્રમાણે વેદાંતના અનિર્વચનીય વાદની સાથ પણ છે. × તથા જેમ. વેદાંતની અનિર્વચનીય ખ્યાતિ યથાર્થ સ્વરૂપ સમજ્યા વિના કેટલા એક જૈન વિદ્વાનાએ વેદાંત દર્શનને સર્વથા ભ્રાંતિમય બતાવતા થકા તેમના અનુચિત ઉપહાસ્ય કર્યો છે. તેજ પ્રમાણે પ્રામ્હણ વિદ્વાનાએ જૈનોના અનેકાંતવાદ અથવા સ્થાદ્વાદના વાસ્તવ સ્વરૂપને સમજ્યાવિના ઉન્મત્ત પ્રલાપ કહીને તેનું મિચ્યા ખંડન કર્યું છે આથી

્રં ભુવા " હિદતત્વત્રાનને ⊎તિહાસ " ગ્રંથકર્તા—શ્રીષ્ઠતાગ્યમંદાશંકર દવેશકર મહેતા. બી. એ. મુ. મામદાવાદ,

્ર. ૨૦૭ પૂર્વાર્ધ — જેવી રીતે જૈનાના અનેકાંતવાદને અર્થવા ખંડલ ગી<sup>જ</sup> (સંધ્યુ ભંગી) નયને અન્યાય થાય છે તેવી રીતે વેદાંતના અનિર્વચનીયતાના લાદને પછુ અન્યાય થાય છે.

| 302 | · · · · | તત્ત્વત્રયી—મીમાંસા. |  | ં માંડ ર |
|-----|---------|----------------------|--|----------|
|-----|---------|----------------------|--|----------|

પ્રતીલ થયું ઠે જૈન દર્શનના પ્રલિપક્ષી પંડિતાએ અનેકાંલવાદનું ખંડન કરતી વખતે તેમને જેવા રૂપમાં સમજ્યું અથવા માન્યું તે તેમણું યથાર્થ સત્ય સ્વરૂપનું નથી.

ગ્રતિપક્ષી વિદ્વાનાનાદારા પ્રગટ થંએલા સ્યાદ્વાદના સ્વરૂપથી જેન દર્શ-નના સ્યાદ્વાદ કાઇ જીદ્ધ પ્રકારના છે. એટલા માટે તેનું ખંડન વાસ્તવિક રૂપતું નહીં કહીં શકાય.

જે વાત વાદીને સ્વીકૃતજ નથી તેણું જબરજરતી તેના ગલામાં ઘાલી તેની અવહેલના કરવી એ ન્યાય કેતના ? બસ એજ દશા, અનેકાંતવાદના પ્રતિ-પક્ષી વિદ્વાનાની છે.

ગમાર ગા કથન તા માટાજ સાહસશુક્ત વા ઘુકતાપૂર્ણ સમન્ન ગાવ્ય માન્યું જશે કે-જૈન કર્શનના પ્રતિપક્ષી વિદ્વાનો માંથી આજ સુધી કાઇએ અનેકાંતવાકના સ્વરૂપને સમન્ન્યોજ નથી પરંતું વસ્તુસ્થિતી કાઇ એવી વિક્ષે શ્વ અને જબરજસ્ત છે કે- એક બિલકુલ નિષ્પક્ષ અને તટસ્થ વિચાર કાને પથુ તેના સામને. અનિછાશી નત મસ્તક થલું પટે છે. જૈન દર્શનના પ્રતિપક્ષી વિદ્વા-નાએ ભલેજ અનેકાંતવાદના અંતસ્તલ સુધી અવગાહન કરીને તેના ચથાર્થ સ્વરૂપને સારી રીતે ભાણી લીધું હોય અને તે પછ્ય સત્ય હોય કે તેમના પ્રીઠ પ્રતિવાદ એક ગંભીર વિચારકના હદયમાં પથ્યુ કાઇ સમયના માટે દ્યાલ પેદા કરીદે પરંતુ અમારા વિચારમાં તેમના પ્રતિવાદ અંડન-અનેકાંતવાદના ચથાર્થ સ્વરૂપના અનુરૂપ તા નથીજ, અને તેમાં કેટલાક વિદ્વાનો તા એવા પછ્યુ છે કે જેમને જૈનમતનું કાંઇ પણ જ્ઞાન થએલું પ્રતીત નથી થતું. ઉદાહરણના માટે પ્રથમ વિજ્ઞાન બિક્ષુને જીવા. વિજ્ઞાન ભિક્ષુના---''વિજ્ઞાનામૃત ભાષ્યના કાંઇક નમુના અમા પાઠકોને લોકાલેદની પ્રમાણિકતાના ઉપલક્ષમાં અતાવીને આવ્યા છીએ.

હવે પ્રક્ષસંત્ર રારા૩૩ ના ભાષ્યમાં તેમને જે કાંઇ જૈનકર્શના વિષયમાં હ્રખ્યું છે તેથ્ પાઠક જીવેઃ---

અમા તેતું ભાષ્ય ન લખતાં બાવાર્ય માત્રજ લખીએ છિએ---વિજ્ઞાન ભિક્ષુ લખે છે કે--પ્રદ્વાની કારણતામાં ઉપયોગી જે વેદોકત સતકાર્યંવાદ છે, તેની સિદ્ધિના માટે વેદ બાદ્ધ જૈન મતનું નિરાકરછ કરીએ છિએ---જૈન મતમાં સામાન્યથી " સત્" અને " અસત્" એ બે પદાર્થજ માન્યા છે ! આકાશાદિ ધર્મી અને એકત્વાદિ ધર્મ, એ સર્વ કાંઇ એજ બે--સત--અસત્ પદાર્થોના પ્રપંચ છે. એ મતમાં સપ્તભંગી ન્યાયથી બધા પદાર્થીમાં સત્વ, અસત્વ, અને પ્રકરણ ૩૫ મું. અનેકાંતવાદના આશ્રય લેનારા દર્શનકારા. 🤅 ૩૦૯

અનિવ'ચનીયત્વાદિના સ્વીકાર કર્યો છે. જેમકે સવ' વસ્તુ અબ્યવેસ્થિત ( બ્યવસ્થા-નિયમ રહિત ) જ છે. સ્યાદસ્તિ સ્યાન્નાસ્તિ ઇત્યાદિ અહીં સ્યાત્ શબ્દ સવ' જગાપર '' ભવતિ " એ અર્થ'નાજ બાધક છે. ( એ તા જૈન મતનું સ્વરૂપ બતાબ્દું.) હવે એ મતનું જે પ્રમાણે ખંડન કર્યુ છે. તેનું પશુ સ્વરૂપ બતાવીએ છિએ તે ધ્યાન દઇને જુવા-અજોજ્પત્તે ઇત્યાદિ-ભાવ અને અભાવ આપસમાં વિરાધી છે. એનું એક વસ્તુમાં રહેવાનું પ્રકાર લેદ ( નિરૂપક્લેદ અપેક્ષાલેદ ) ના વિના કદિ સંભવ નથી થઇ શકતા ? જો પ્રકાર લેદ ( નિરૂપક્લેદ અપેક્ષાલેદ ) ના વિના કદિ સંભવ નથી થઇ શકતા ? જો પ્રકાર લેદથી ભાવા ભાવની સ્થિતિને માનશા તારે તા એ અમારાજ મતના તમે સ્વીકાર કરી લીધા અર્થાત્ પ્રકાર લેદ યા અપેક્ષાકૃત લેદથી બે વિરુદ્ધ ધર્માંના એક જગાપર રહેવાનું તો અમે માનીએજ છિએ. એટલા માટે અમારા મતના તમે આશ્રય લીધા. જો એમ છે તા પછી તમે જગત્–તદ્ધત્તિ' પદાર્થોને અબ્યવસ્થિત ( અનિશ્વિત-બ્યવસ્થા નિયમથી રહિત ) રૂપથી કેમ માના છેા. અર્થાત્ જગત્ને અબ્યવસ્થિત ન માન કર બ્યવસ્થિતજ સ્વીકાર કરવા જોઇએ.

વિજ્ઞાન બિક્ષુના વિજ્ઞાનામૃત ભાષ્યના આ લેખથી તેમને જૈન મત સંબંધી વિધાન અને પ્રતિવિધાનની થથાર્થવાનું સારી પેઠેથી જ્ઞાન થઇ જાય છે. ખબર નહી બિક્ષુ મહાદય જૈન દર્શનના કેટલા માટા પંડિત હશે. અમારા વિચારમાં તે જૈન દર્શનથી બિલકુલ અનબિજ્ઞ પ્રતીત થાય છે. તેમને જૈન દર્શનના દ્રબ્યાનુયાગ વિષયની કાઇ પારંબિક પુસ્તક પણુ સાઘંત ભણી અથવા દેખી હાય એવું તેમના લેખથી સ્પષ્ટ પ્રતીત નથા થતુ. અમારા આજ સુધી એજ વિચાર રહ્યો છે કે આજ કાલનાજ કેટલાક ભટ્ટાચાર્ય કાઇ ધર્મ યા સંપ્રદાયના સિદ્ધાંતોને પૂર્ણપણે મનન કર્યા વગરજ તેમને મન માન્યા શખ્દામાં લખવાને તૈયાર થઇ જાય છે. પરંતું વિજ્ઞાન બિક્ષુના ઉકત લેખથી જાવશુ ગયું કે આ રાગ આજ કાલનો નથી. કિંતુ ઘણુ લાંબા કાલના છે.

સત અને અસત્ એ બેજ મુખ્ય પઠાર્થ છે. આકાશાદિ ધર્મી અને એક-ત્વાદિ ધર્મ આ સર્વ કાંઇ એ બે, સત્ અસત્ પડાર્થોના વિશેષ ( પ્રપંચ ) છે એ પ્રકારનું જૈન દર્શનનું મંતબ્ય ભિક્ષુ પ્રદેશ્દયે કયા જૈન ભ્રંથમાંથી લીધું હશે એ અમારી સમજથી બાહિર છે.

તથા જૈન મતમાં સર્વ વસ્તુ અબ્યવસ્થિત–અનિશ્ચિત રૂપથી જ સ્વીકાર કરી છે અર્થાત જૈન દર્શન ને ખધા પઠાર્થ અબ્યવસ્થિત રૂપથી જ અભિમત છે. એ પ્રકારનું જૈન સિદ્ધાંત તેમને કયા જૈન ગ્રંથના ઉલ્લેખથી સ્થિર કર્યું એને પણુ કાેઇ પત્તોં નથી મલતા. કદાપિ અનેકાંત શબ્દના જ અબ્યવસ્થિત અર્થ તેમને સમજ્યો હાેય તાે કાંઇ આશ્ચર્ય નથી, એવું બીજા, પણ અનેક વિદ્વાના એ સમજ્યું વા માન્યું છે. વળી " સર્વત્રેવ સ્થાત્સब્દા મત્રતી ત્યાદિર્ધ : " અહીં બધા સ્થાનામાં " સ્યાત્" શબ્દ લવતિ ( છે-યા હાેય છે-સત્તા ) એ અર્થના બાધક છે.

આ લેખથી તા તેમને જેન ધમ વિષયિણી પાતાની અંત સ્તલ વર્ત્તિની પ્રજ્ઞાના પરિચય દેવામાં કાંઇ બાકીજ નથી રાખી. સાધારણ લાેઠાની વાત કાંઇ બીજ છે પરંતુ વિચારક શ્રેણીના લાેકામાં તા એવા પ્રકારના લેખક કદિ ઉપહા-રચના પાત્ર થયા વિના નથી રહેતા

સલા હવે તેમના પ્રતિવાદના લેખના વિચાર કરીએ-તેમતું કચન છે કે એક વસ્તુમાં પ્રકાર લેદના આશ્રય લીધા વગર-સાવ અને અસાવ એ બે વિરાધી ધર્મ નથી રહી સકતા પરંતુ એવું માને કૌન છે ? શુ ઠાઇ જૈન ગ્રંથમાં એવું લખ્યું છે કે એક વસ્તુમાં જે રૂપથા સાવ અને તેજ રૂપથી અસાવ રહે છે ? જે નથી તા પછી તેના પર (જૈન દર્શન પર) આ વૃથા દાષારાપણ કેમ કર્યું ગયું ? શું આ અન્યાય નથી ?

તથા-જે પ્રકાર ભેદથી જ એક વસ્તુમાં બે વિરાધી ધર્માના તમા સ્વીકાર કરા છા તા એ અમારા જ મત-સિદ્ધાંત છે. અર્થાત્ પ્રકાર ભેદથી બે વિરાધી ધર્માની એક પદાર્થમાં સત્તાને તા અમા પણ માનીચે છિએ. આ કથનથી સિદ્ધ થયું કે જે પ્રકાર ભેદથી, અપેક્ષા કૃત ભેદથી, એક વસ્તુમાં બે વિરાધી ધર્માના અંગીકાર જૈન દર્શનને અભિમત હાય તા કાઇ આપત્તિ નથી-કાઇ દોષ નથી પરંતુ એ મતતો અમારા છે, ચાલા ફેસલા થયા ? તમારા જ મત સહી, એમાં અમને કાઇ આગ્રહ નથી કે એ મત અમારા છે. યા તમારા, ભલે તમારા હાય કે અમારા પરંતુ છે તા શકિત યુક્ત ? જે સિદ્ધાંત અનુભવ ગમ્ય યા ચુકિત ગમ્ય હાય તેના સ્વીકાર કરવામાં કાઇને પણ આનાકાની નહી હાવી જેઇએ. એવું હરિભદ્રસૂરિ આદિ જૈન વિદ્વાનાનું પણ કહેવું અથવા માનવું છે. \* વિજ્ઞાન ભિક્ષુના શિવાય કેટલાક અન્ય દર્શનિક વિદ્વાનોને પણ જૈન મતના વિષયમાં

> × पक्षपातो न मेवीरे न द्वेषः कपिलादिषु. युक्तिमद्वचनंयस्य तस्यकार्यःपरिप्रहः ॥१॥

390

પ્રકરણ ૩૫ મું. અનેકાંતવાદના આશ્રય લેનારા દર્શનકારા. ૭૧૧

કાેઇ કેાઇ જગાપર વિપરીત જેવું જ્ઞાન થએલુ એઇએ છિએ, (૧) પરંતુ એટલા પરથી એ નથી કહી શકતા કે તેમને જૈન દર્શનનું જ્ઞાનજ નહીં હતું. કેાઇં મતના અમુક એક સિદ્ધાંતના વિષયમાં ભ્રમનું થઇ જવું છદ્મસ્થ પુરૂષના માટે અનિવાર્ય છે.

ઉપર બતાવેલા પાઠેામાં-( છવતે અનંત અવયવવાળા કહેવા. અને ખ-ગ-લ જીવાસ્તિકાયને-બહ મુક્ત અને નિત્ય સિદ્ધ કહીને અહેન્તે નિત્ય સિદ્ધ અને બાકીના બેને મુક્ત અને બદ્ધ બતાવવા અને એમ પુદ્દગ્લાસ્તિકાયને પૃથ્વી આદિ ચાર ભૂત અને સ્થાવર તથા જંગમ બેદથી છ પ્રકારનું કથન કરવું જૈન સિદ્ધાંતના અનુસાર છેજ નહીં એનેા એવા રૂપમાં કાઈ જૈન ગ્રાંથમાં ઉલ્લેખ અંમારા જોવામાં આવ્યાજ નથી. સ્તલબ સંમજ્યા સેચ્યાવિના મપડ સપડ એક એકના જીઠા ઉતારા છે,

# શંકરસ્વામી અને ભાસ્કરાચાર્ય પૃ. ૧૬૦ થી.

રવામી શંકરાચાર્ય અને ભદ્દ ભાસ્કરના સિદ્ધાંતમાં ઘણા અંતર છે. શંકરસ્તામી પુરા અભેદવાદી અને ભાસ્કરાચાર્ય પૂર્ણપણે ભેદાભેદવાદના અનુયાયી છે. શંકરસ્વામીના માયાવાદનું સર્વથી પ્રથમ ખંડન કરવાવાળા જો કેાઇ વિદ્વાન્ થયા છે તા આ એક ભાસ્કરાચાર્ય છે. એટલા માઢે એ બન્તે જ વિદ્વાન્ સિદ્ધાંતના વિષયમાં એક ભાસ્કરાચાર્ય છે. એટલા માઢે એ બન્તે જ વિદ્વાન્ સિદ્ધાંતના વિષયમાં એક ખીજાના વિચારાથી સહમત નથી કિંતુ એક બીજાના પ્રતિપક્ષી છે. ભાસ્કરાચાર્ય શંકરસ્વામીના અનિવંચનીયવાદ ના સિદ્ધાંતનું મોટી પ્રૌદતાથી ખંડન કર્યું છે. (જુવા તેમનું રા૧ા૧૪ સૂતનું ભાષ્ય) સિદ્ધાંતના વિષયમાં એમના એવી રીતે વિચારભેદ હાવાથી પણ જૈનદર્શનના વિષયમાં એ બન્ને વિદ્વાન્ એકસરખાજ વિચાર રાખે છે. અર્થાત જૈનદર્શના અનેકાંતવાદને બન્નેએ એકજ શૈલીથી તેનું ખંડન કર્યું. અંતરમાત્ર એટલુંજ છે કે શંકરસ્વામીના લેખ કાંઇ વિશદ અને ભાસ્કરાચાર્ય કાંઇ સંદ્વેપમાં લખ્યું છે. ખડન શૈલી બન્નેની એકજ છે. એમના વિના બીજા જેટલા પ્રાચીન

(१) क-अनंतावयवो जोव स्तस्य त एवावयवा अल्पे शरोरे संकुचेयुर्महतिव विकशेयु रिति (श' ४२:यार्थ-२ाराउ४ा शां. ला.)

(ख)-जीवास्तिकाया सिधा-बद्धा मुक्तो नित्यसिद्ध श्वेति । पुद्रसा स्तिकायः वोढा पृथ्व्वा दिनिचत्वारि भूतानि स्थावरं जंगमंचेति (वाचस्पति मिश्र भामति )

(ग)-जीवास्तिकाय स्नेधा---वद्धा मुक्तो नित्यसिद्ध क्षेति ! तत्राईन्मुनि निंत्यसिद्ध: इतरे केचन साधनैमुक्ताः अन्येवच्धा इतिभेदः । पुद्रलास्तिकाय षोढा-ष्टथिव्यादिचत्वारिभूतानि स्थावरं जंगमंचेति ॥

(घ)-रत्नप्रभा व्याख्यामां पण प्रायःउपर प्रमाणेज छे ॥

| તત્ત્વત્રર્ય | ો–મી' | માંસા. |
|--------------|-------|--------|
|              |       |        |

ં માંડ ૨

તેમજ અર્વાચીન વિદ્વાનાએ પ્રદ્વાસૂત્ર ઉપર ભાષ્ય લખ્યા છે તેમાં પ્રાય : એ બન્ને વિદ્વાનાની શૈલીનું અનુકરણ કરેલું છે.

એટલામાટે એ બન્નેમાંથો કાેઇએક વિદ્વાન્ ( શ'કરસ્વામી અથવા ભારકરાચાર્ય ) ના લેખ પર વિચાર કરી લેવાથો સર્વે'ના લેખના વિચાર થઇ જાય છે. માટે એજ બન્ને લેખના અહિ વિચાર કરીએ છીએ—

(દ્રષ્ટિ લેદ) પૃ. ૧૬૧ થી.

બીજા વિદ્વાન ચાહે ગમેતે કહે પણ અમે તા એ કહેવાનું સાહસ નથી કરી સકતા કે શંકરાચાર્ય આદિવિદ્વાનોએ અનેકાંતવાદના સ્વરૂપ ને સમજ્યાજ નથી એવું કહેવું તે તેા તેમનું દ્યારઅપમાન કરવા જેવું છે. હાં એટલું તેા અમા અવશ્ય કહીશું કે તેમને અનેકાંતવાદનું જે ખડન કર્યું છે તે તેના--અનેકાંતવાદના સ્વરૂપને અનુરૂપ નથી. જે પ્રમાણે શંકરસ્વામીના અનિવૈચનીય-વાદના સિદ્ધાંતની સાથ તેમના પ્રતિપક્ષી વિદ્વાનાએ જબરજસ્તો કરી છે અર્થાત અનિર્વચનીય શબ્દના મનમાન્યા અર્થવા તાત્પર્યં કલ્પના કરીને તેનું યથારૂચિ ખંડન કરીને સ્વામી શંકરાચાર્થની સાથ અન્યાય કર્યો છે. એજ પ્રમાણે જૈનદ-ર્શનના અનેકાંતવાદની સાથ સ્વામી શંકરાચાર્ય અને ભાસ્કરાચાર્ય પ્રભુતિ વિદ્વાને પણ ખરેખરા અન્યાયજ કરી રહ્યા છે. એનું કારણ પરસ્પરના દષ્ટિલેદ છે. જે દર્ષિને લઇને જૈનદર્શનમાં અનેકાંતવાદના સિદ્ધાંતની કલ્પના કરી ગઇ છે તેજ દર્ષિથી એ શંકરાચાર્ય પ્રભૂતિ વિદ્વાના તેની આલાચના કરતા તારે તા તેમના પ્રતિવાદ વિચારપૂર્જ કહ્યો અથવા માન્યો જાતો. પરંતુ વસ્તરિયતિ એનાથી સર્વથા વિપરીત છે. અર્થાત જૈનદર્શનના અનેકાંતવાદ કાંઇ બીબે છે અને શંકરસ્વામી તેની કેઇ બીજા રૂપમાંજ કલ્પના કરી રહ્યા છે. એ દબ્ટિ લેઢના કારણેજ એમના પરસ્પરમાં વિરાધ છે.

ઉદાહ<mark>છાર્થ શાંકર ભાષ્યની નીચે</mark> લખેલી પંકિતચેાને જુએા— લમ્હસ્ત્ર રારાઢ્ટ ના ભાષ્યમાં શંકરસ્વામી લખે છે—

" नहोकस्मिन् धर्मिणि युगपत् सदसत्यादि विरुद्ध धर्मसमावेश: संभ-धति शीतोष्णवत् "

શીત અને ઉષ્ણુતાની પેઠે એક ધર્મીમાં પરસ્પર વિરાધી સત્વ અને અસત્વ આદિ ધર્મેના એક કાલમાં સમાવેશ (સ્થિતિ) નથી થઇ શકતી. અર્થાત્ જે પ્રમાણે શીત અને ઉષ્ણુતા એ બે વિરુદ્ધ ધર્મ એક કાલમાં એક જગા પર નથી રહી સકતા, તેજ પ્રમાણે સત્વ અને અસત્વ ના પણુ એકા કાલમાં એક

૩૧૨

પ્રકરણ ૩૫ સું. અનેકાંતવાદના આશ્રય લેનારા દર્શનકારા. 3૧૩

સ્થાન પર રહેવું નથી બની સકતું. એટલા માટે જૈનેાનું સિદ્ધાંત ઠીક નથી. " <mark>नाथ मम्युपगमे। युक</mark>्त : "

( મહામતિ ભાસ્કરાચાયે<sup>°</sup> પાતાના ભાષ્યમાં એજ વાતને બીજા પ્રકારથી લખી છે પરંતુ આશયમાં ફેર નથી ×

ભાષ્યના વ્યાખ્યાકારાએ અહીં એ પ્રકારનું વર્ણુન કર્યું છે કે-જે વાસ્ત-વમાં સત્ છે તે સદા સર્વ તરફ સર્વ રૂપથી સત્જ રહેશે.

જેમ આત્મા જયાં ઠાેઇમાં ક્રોઇ પ્રકારે ઠાેઇ સ્વરૂપથી સત્વપણાવી ઉપલબ્ધિ થાય છે તે વસ્તુથી સત્ નથીં તેમા જે સત્વ છે તે ક્રેવલ વ્યવહારિક છે અર્થાત્ વ્યવહાર માત્રને લઇને તેને સત્ કહી શકાશે પરમાર્થથી તે સત્ નથી જેમ પ્રપંચ (વાચસ્પતિ મિશ્ર)

જે સત્ છે તે સદા સત્જ રહેશે કદી અસત્ નથો થઇ શકતું જેમ "પ્રમ્હ" અને જે અસત્ છે તે સદા અસત્જ રહેશે જેમ શશવિષા**છુ સસલાતું** સીંગ. અને પ્રપંચ એ બન્તે (સત્–અસત) થી વિલક્ષણ છે. આથી ચેકાંતવાલજ યુક્તિશ્વકત છે, અનેકાંતવાદ નથી (ગાવિદ્રાચાર<sup>°</sup>) \*

'' જે પદાર્થ '' છે '' તેને ' છે ' અને ' નચો ' એ કેવી રીતે કહી શકાય, (ભારકરાચાર્ય )

ઉપરાંત ભાષ્ય અને તેની ટીકાઓના લેખથી બે વાતા સાબિત થઇ. (૧) સત્ અસત્ના અને અસત્ સતના અત્યંત વિરાધી છે.

(૨) જેને કદિ કેઇ રૂપમાં બાધ ન હાય તે સત્ ( બ્રમ્હ ). અને જેની કેઇ દશામાં પણ કદિ પ્રતીતિ ન થાય તે અસત્ છે ( શશશ્રૃંગ ) તેમજ પ્રપંચના બાધ પણ થાય છે ( બ્રમ્હ સાક્ષાનકારના ઉત્તર કાલમાં ) અને પ્રત્યક્ષ રૂપથી પ્રતીતિ પણ થાય છે એથી તે ન કેવલ સત્ અને ન અસત્ કિંતુ બન્નેથી વિક્ષણ છે. આથી સિદ્ધ થયું કે જે વસ્તુથી સત્ છે તે અસત્ કદિ નથી થઇ

+ तत्रेद मुच्चते नैंकस्मिन् धर्मिण्य संभवत् कथमेको सावोऽस्तिवनास्तिचस्यायदास्तीत्थ वभाश्रेते विरोधात् २।२।३३ ( नुं लाष्य )

+ " एतदुक्तं भवति-स्रत्यं यदस्ति वस्तुत स्तरसर्वण्या सर्वदा सर्वत्र सर्वारमना निर्वचनीयेने रूपेणा स्त्येव न नास्ति यथा प्रत्यगारमा । यत् कचित्त कथंचित् केनचि दात्मना स्तीत्युच्झते यथा प्रपंच: तद् व्यवहारो न तु परमार्थत: " (भामति)

\* यद्स्तितत् सर्वत्र सर्वदा स्थ्येव थथा ब्रह्मात्मा.....

यञ्चाहित तन्नास्त्येव यथा सशविषाणादि प्रपंत्रस्तू भय विलक्षण एवत्येकांतवादः एव युक्तो ना नेकांतवाद: (ररनप्रभा)

શકતું ( પ્રમ્હ ). અને જે સર્વથા અસત છે તે સત્ કદિ નથી બની શકતું ( શશશ્રૃંગ ). તેમજ પ્રપંચ-જગત ન સર્વથા સત છે અને નથી અસત, ( આશી ખરેખર સિદ્ધ થયું કે તે કથ ચિત્ સત્ અસત્ ઉભય × રૂપ છે. ) જીવા તેમનું તૈતિરીય ઉપનિષન્ષિદ્દનું ભાષ્ય---इह पुन व्ययहारत्रिषय मापेक्षिक सन्त्यं मृगतृष्णिकाद्यटं तापेक्षया उदकादि सत्य मुच्पते २१६

તેમજ શ'કર સ્થામીએ અલીકમાં અને અસત્યમાં ભેદ માન્યેા છે. આકાશ કુસુમ, મુગત્ટબ્ણા આદિ અલીક પદાર્થ છે એ પદાર્થની તુલનામાં જગત ને શંકર સ્વામીએ સત્ય કહ્યું છે. એટલા માટે શંકરના મતમાં જગત અલીક નથી, શક્તિ પધ્ધ નિધ્યા નથી, તૈતિરીય ભાષ્ય જીવા,

👘 કેવલ પ્રમ્હાના સન્મુખજ જગત્ અસત્ કહ્યું છે જીવા--ે

( ઉપનિષદને ઉપદેશ ભાગ ર હિંદી અનુવાદ પૃ. ૬૦ લેખક પં, કાેલિક્રેશ્વર ભટ્ટાચાર્થ એમ. એ. વિદ્યારત )

એ પ્રમાણે સત અને અસતના આપસમાં અત્યંત વિરાધ હાેવાથી એકજ પકાર્થને સત્ અસત્ ઉભયરૂપ માનવા કદિ યુકિત ચુક્ત નહીં છે. એના સિવાય એક અનેક, નિત્ય અનિત્ય, અને વ્યતિસ્કિતાડવ્યતિસ્કિતત્વ આદિ ધર્મોના સંબંધમાં પણ એજ ન્યાય સમજી લેવા જોઇએ. \*

અર્થાત જેમ એકજ પદાર્થ સત અસત ઉભયરૂપ નથી થઇ શકતા તેજ પ્રમાથું તેને એક અનેક, નિત્ય અનિત્ય અને ભિન્ન અભિન્ન પશુ નહી માની શકશે. અથવા એમ કહીયે કે જે પ્રમાથું સત્વ અસત્વના એક ધર્મીમાં સુગપત સમાવેશ નથી થતા તેમજ એકત્વ અનેકત્વ અને નિત્યા નિત્યત્વ આદિ ધર્મ પણુ એક સ્થાનમાં નથી રહી શકતા. પરંતુ જૈન કર્શન એના વિરૂદ્ધ એવુંજ માને છે, અર્થાત પસ્પર વિરૂદ્ધ ધર્મીને પણુ તે એકસ્થાનમાં સ્થિતિને અંગીકાર કરે છે. એથી તેમનું મંતબ્ય સર્વથા અનુભવ વિરૂદ્ધ અને ચુક્તિ વિકલ હોવાથી અસંગત છે માટે ત્યાજ છે.

" असंगत मिद्र माईतं मतं " ( शां. भा. )

શંકરાચાર્ય આદિ વિદ્વાના ના આ ચાલતા વિષયમાં એજ મત છે એનાજ અનુસાર તેઓએ જૈન દર્શનના અનેકાંતવાદ નું માેટી પ્રીઢતાથી ખંડન કર્યું છે. પરંતુ અમારા ખ્યાલમાં ઉક્ત વિદ્વાના ના એ રૂપમાં અનેકાંતવાદ

× शंडर रवासीओ जगत्मां आपैक्षिड सत्यताने। स्वीडार स्वण्ट इपथी डयेंछि. अएतेनैकानेक-नित्यानित्य-ब्यतिरिक्ता व्यतिरिक्ताद्य नैकांताभ्युगमा निराक्कता मतंच्या: ( शांकर भाष्य )

પ્રકરણ ૩૫ સું. અનેકાંતવાદના આશ્રય લેનારા દર્શનકારા. ેડ૧૫

યા સ્યાદાદનું ખંડન કરવું તેની સાથ (અનેકાંતવાદની સાથ) ખરેખરા અન્યાય કર્યો છે જૈન દર્શનના અનેકાંતવાદ વા સ્યાદ્ધાદ એવા નથી જેવા કે શંકરાચાર્ય આદિ વિદ્વાનાએ સમજ્યા અથવા માન્યા છે. કિંતુ તેનાથી વિલક્ષણ છે. જે સ્યાદ્ધાદનું એજ સ્વરૂપ વાસ્તવ્ય હાેત જે કે શંકરાચાર્ય આદિ વિદ્વાનાએ ખંડન ના માટે કલ્પના કરી છે, તાે તાે તેમના ખંડનની અવશ્ય કાંઇ કિંમત થતી ? પરંતુ વસ્તુ સ્થિતી એનાથી સર્વથા વિપરીત છે, અર્થાત્ જૈન દર્શનના સ્યાદ્ધાદનું તે સ્વરૂપજ નથી એટલા માટે પ્રતિપક્ષી વિદ્વાના ના પ્રતિવાદ એક તટસ્થ વિચારઠના સામે કાંઇ પણ મૂલ્યવાળા નથી.

( પ્રતિપક્ષી વિદ્વાના ના ખંડનની તુલના ? ) પૃ૦ ૧૬૬ થી

અનેકાંતવાદનું અથવા સ્યાહાદનું જે સ્વરૂપ જૈન દર્શને પ્રતિપાદન કર્યું છે. તેની સાથ જે પ્રતિવાદી દલના પ્રતિવાદનું મિલાન કરી જોઇએ તો તે એક બીજાથી કાંઇ પણ સંબંધ રાખતા હુવા પ્રતીત નથી થતા. ઘણું કરીને મતાંત-રીય વિદ્વાના ની આજ સુધી એજ ધારણા રહી અને છે કે પરસ્પર વિરુદ્ધ ધર્મીના એક સ્થાનમાં સ્વીકાર કરવા તેનું નામ સ્યાદાદ અથા અનેકાંતવાદ છે. પરંતુ એ કેમ ? અને એ કેવે! ? એના પર કેાઇએ પણ અધિક લક્ષ નથી આપ્યે! એજ કારણે જૈન દર્શનના સ્યાદાદ પર પ્રતિપક્ષી વિદ્વાનાએ અનેક પ્રકારના મિથ્યા ઉચિતા નુંચિત આક્ષેપ કર્યો છે x અને એ પણ સત્ય છે કે-તે આક્ષેપા-ના ઉત્તર આપતાં કેટલાક જૈન વિદ્વાનાએ પણ કાઇ કાઇ જગા પર ભાષા ંસમિતિ સર્વોજી અધિકારમાં હસ્તા ક્ષેપ કરી દીધા છે + એ પ્રમાણે મના માલિ-ન્યતાનું કારણ, તત્ત્વ વિષયની અજ્ઞાનતા અને વધી પડેલા એકાંત દૃષ્ટિ ભેદના સિવાય બીજ કાંઇ નથી. ભલે કાંઇ પણ હોય હવે અહીં વિચાર એ વાતના કરીએ છિએ કે જૈન દર્શનના સ્યાદ્વાદનું યા અનેકાંતવાદનું ખર સ્વરૂપ શું છે અર્થીત્ પરશ્પર વિરાધી ધર્મીની સત્તાને એક અધિકરણમાં જૈન દર્શન માને છે યા કે નહીં? અગર માને છે તા કેવા રૂપમાં? તેમજ તેમના આ મંતવ્યના અનુસાર જ અનેકાંતવાદના પ્રતિદ્વંદું વી વિદ્વાનોએ તેમનું ખંડન કર્યું છે યા તેની ્યથામતિ સ્વરૂપ કલ્પના કરીને પ્રતિવાદ કર્યો છે ?

× अतश्वा निर्धोरितार्थशासं प्रणयन्मत्तोन्मत्तवदऽनुपादेयवचन: स्थात्. ( शां. भा. पू. ४८३ )

" तत्रैवं शास प्रलयन्तु न्मततुल्प स्तीर्थकरः स्यात् " ( भास्फराचार्यः ) + दूषये दत्तएवोचैः स्याद्वादं नतु पंडितः

- अज्ञमलापे सुद्धानां न देख: करुणेवतु ॥ ६८ ॥
  - अध्या. उ. अधि. १ उ. यशोबिजय )

જ્યાં સુધી અમે જૈન દર્શનને અભ્યાસ કર્યો છે ત્યાં સુધી અમે એ નિઃશંકપણાથી કહી શકીએ છે કે પરસ્પર વિરૂદ્ધ ધર્મીનું એક સ્થાનમાં વિધાન કરવું એ પ્રકાશ્ના સ્યાદ્વાદનું સ્વરૂપ જૈન દર્શનને અભિમલજ નથી. કિંતુ અનંત ધર્માત્મક વસ્તુમાં–અપેક્ષાકૃત ભેદથી જે જે ધર્મ રહ્યા હુવા છે તેમના તે તે અપેક્ષાથી વસ્તુમાં સ્વીકાર કરવાની પદ્ધતિને જૈન દર્શન, અનેકાંતવાદ અથવા સ્યાદ્વાદના નામથી ઉલ્લેખ કરે છે.

જે પદાર્થ જે રૂપથી સત છે તેથું તેજ અસત્, એવ જે રૂપથી જે નિત્ય છે, તેને તેજ રૂપથી અનિત્ય, નતા જૈત દર્શન કહે છે અથવા માને છે અને ન તા એ પ્રકારની સમ્મતિ આપે છે. અથવા એ વાતને એપ્રમાથું સમજો કે એકજ પદા-ર્થમાં જે રૂપથી સત્વ છે તેજ રૂપથી તેમાં અસત્વ પણ છે, તેમજ જે રૂપથી પદાર્થમાં નિત્યત્વ છે તેજ રૂપથી તેમાં અસત્વ પણ છે, તેમજ જે રૂપથી પદાર્થમાં નિત્યત્વ છે તેજ રૂપથી તેમાં અનિત્યત્વ પણ છે એ પ્રકારની માન્યતા જૈન દર્શનની નહીં છે. જૈન વિદ્વાનાએ એ ભ્રમને લણાજ સ્પષ્ટ શખ્દામાં દ્રર કર વાના પ્રયત્ન કર્યો છે. (૧) તેના પર જે મતાંતરીય વિદ્રાન સમ્યક્પશાથી ધ્યાન જે તે છે તેમ છે. જેન વિદ્વાના જેન વિદ્રાનનોનો શે કોલ ?

સ્થાણુ નાે એ કાઇ અપરાધ નથી જે કે નેત્ર હીન તેને નથી દેખતાે. એમ ચસ્કાચાર્ય કહે છે. ×

આથી શંકરાચાર્ય પ્રભૂતિ વિદ્વાના ના- " જે પકાર્થ સત્ રૂપ છે તે અસત નથી થઇ શકતા, અથવા પદાર્થમાં જે રૂપથી સત્વ છે તે રૂપથી અસત્વ તેમાં નથી રહી સકતા એ કથનની સાથ જૈન દર્શન ના કાઇ વિરાધ નહીં છે, જૈન દર્શન પણ તે પદાર્થમાં જે રૂપથી સત્વ છે તે રૂપથી અસત્વના સ્વીકાર નથી કરતા અર્થાત એ વિષયમાં એ સર્વેનું મંતવ્ય એક સરખું જ છે. આવી દશ્દામાં પ્રતિપક્ષી વિદ્વાના ના દ્વારા અનેકાંતવાદ પર ઉક્ત રૂપથી જે આક્ષેપ કર્ચા ગયા છે અને જેનાં આધાર પર તે અનેકાંતવાદના સિદ્ધાંત ને મિથ્યા યા ઉન્મત્ત પ્રક્ષાપ બતાવે છે તે કેાઇ મૂલ્યવાન પ્રતીત નથી થતે. જે વાલ જૈન કર્યાનને અભીષ્ટ જ નથી તેને જબર જસ્તી તેના ગલામાં ઘાલવી અને પછી

वदि वेनेव प्रकारेण सर्ख, तेनेवा सरव, वेनेवचा सरवं तेनेव सरव मभ्युपेयेत तदा स्याद्विरोध: इत्यादि । ( रत्नाकरावतारिका. ५ परिछे. पू. ८६ )

דनावं स्थाणो रपराधो यदेन मंधो न पइयति " (निरंपले वेस्कराबार्य)

પ્રકરણ ૩૫ મું, અનેકાતવાદના આશ્રય લેનારા દર્શનકારા. ૭૧૭

તેની તેજ નિમિત્તથી પ્રતારણા કરવી કયાં સુષ્ઠી ન્યાય સંગત છે એના વિચાર પાઠક સ્વય કરી લે.

અમારા વિચારમાં તાે એ ખંડન જૈન દર્શનના અનેકાંતવાલ્યું નવા કે જે શંકરાચાર્ય આદિ વિદ્વાનાએ કર્યું છે. કિંતુ એકજ રૂપથી નિરર્ષેક્ષપંધુંથી પદાર્થને સત્ અસત્ રૂપ માનવાવાળાનું છે-કાન જાણે એવું પણ દાઇ માળતુ હશે ? " મિજમતિ દિં છોજ: " સંસારમાં અનેક વિચારના ક્ષેક વિદ્યમાન છે તેમના માર્ડે શંકરાચાર્ય આદિનું કથન ભલેજ ઉપયુક્ત સમજયું જાય ? એ વિષયમાં તાે જૈન દર્શન પણ તેમના પ્રતિપક્ષી વિદ્વાનાની સાથ સહમંધ છે.

(જૈન કર્શન કેવા પ્રકારથી વસ્તુને સકસત્ રૂપ મોને છે? પૃ. ૧૭૦ થી.

ઉપશું કત વિવેચનથી એ પ્રમાણિત થયું કે -- શંકર સ્વાથી પ્રભૃતિ વિદ્વાનાએ જે સિદ્ધાંતનું ખંડન કર્યું છે-અર્થાત જેને અસંગત યા ઉન્મૃત્ત પ્રલાપ બતાવ્યા છે તે સિદ્ધાંત વાસ્તવમાં જૈન દર્શનનું સિદ્ધાંત નથી. એઠલા માટેજ તેમનું એ ખંડન જૈન----અનેકાંતવાદનું ખંડન નહીં કહી શકાય અને એ પણ સિદ્ધ થયું કે શંકરાચાર્ય આદિ વિદ્વાનાનો જે પ્રકાર આ મૃત (પદાર્થ એકજ રૂપથી સત્ અસત્ ઉભયરૂપ છે) અસંગત પ્રતીત થયા એજ પ્રમાણે જૈન દર્શન પણ એનાથી સહમત નહીં છે. અર્થાતું તે પણ ઉદ્ધત મંતને અસંગતજ માને છે. એટલા માટે એ વાત સારી રીતે સાબિત થઇ ગઈ કે પ્રતિપક્ષી વિદ્વાનાએ જે સ્વરૂપની કલ્પના કરીને અને કૉતવાદનું ખંડન કર્યું છે તે સ્વરૂપ જૈન દર્શનના અનેકાંતવાદનું નહીં છે જૈન દર્શનો અનેકાંતવાદ તેનાથી ભિન્ન પ્રકારના છે.

હેવે અહીં એ વાતના વિચાર કરવાના બાકી રહે છે કે -- જૈન કર્શનના અનેકાંતવાકનું વાસ્તવ સ્વરૂપ શું છે ? અર્ધાત્ જૈન કર્શન એકજ પકાર્ય સત્ અસત્ ઉભય રૂપ કેવા પ્રકારથી માને છે, તથા તેમની માન્યતામાં પછુ વિરાધના પ્રકાર થઇ શકે છે કે નહીં. જૈન દર્શનને કાઇપણ પ્રતીયમાન પકાર્થ એકાંતપણાથી સત્ વા અસત્ તિત્ય અથવા અનિત્ય રૂપથી અલિમતં નથી તેમના મતમાં વસ્તું માત્રજ અનેકાંત અર્થાત્ અનેક ધર્માથી સુરુત છે. સત્વ અસત્વ નિત્યત્વ, અનિત્યત્વ આદિ સર્વ વસ્તુના ધર્મ છે × વસ્તુમાં જે પ્રકાર સત્વ ના અનિત્યત્વ રહે છે તેજ પ્રકાર અસત્વ અને અનિત્યં વધુ વિદ્યમાન છે

× " बर्यसेख जैनेंग्री: एकंवस्तु सप्रतिपक्षानेकधर्मरूपाधि करण इत्याचक्षमहे " ( प्रेभेयरत्नकीष चंदप्रमस्ति: पृ. ५ ) પરંતુ એકજ રૂપથી નહી પણ ભિન્ન રૂપથી. અર્થાત જે રૂપથી વસ્તુમાં સત્વ યા નિત્યત્વના નિવાસ છે તેજ રૂપથી તેમાં–અસત્વ યા અનિત્યત્વને રથાન નથી, કિંતુ સત્વાદિ કેાઇ બીજા રૂપથી વસ્તુમાં રહે છે, અને અસત્વાદિ કાઇ ભિન્ન પ્રકારથી નિવાસ કરે છે. એ પ્રમાણે પ્રકાર ભેઢ યા અપેક્ષા-લેકથી, બન્નેજ ધર્મ, વસ્તુમાં રહયા હુવા છે. આથી સાપેક્ષપણાથી વસ્તુ સત્ અને અસત્ ઉભય રૂપ છે, એજ પ્રમાણે અપેક્ષા કૃત લેકથી નિત્યા બનિસત્વ આદિ ધર્મ પણ રહેલા છે, આ દશામાં વિરાધની ટાઇ અશ'ઠા સ્**લેતી નથી !** 

# 🦉 👘 ( ઊક્ત વિષયનું વિશેષ સ્પષ્ટી કરણું ) પૃ. ૧૭૨ થી.

જૈન દર્શનમાં વસ્તુ તત્વના વિચાર તેના (વસ્તુના) સ્વરૂપના અનુસાર કર્યો છે. લોકિક અનુભવથી વસ્તુનું જે સ્વરૂપ પ્રતીત થાય તેના અનુસાર કરેલા વિચારજ સુકિત ચુંકત કહેયા યા માન્યા બાય છે, વસ્તુ સ્વરૂપના વિચાર કરતાં અનુભવથી તે એકાંતપછાથી સત્ (ભાવરૂપ) કિંવા અસત્ (અભાવ) રૂપ પ્રવીત નથી થતું, કિંતુ અને કાંત- સત્, અસત્-ભાવ અને અભાવ રૂપથી જ તેની પ્રતીત થાય છે. આથી વસ્તુને સર્જથા સત્ (ભાવ રૂપ) કી ના અસત્ (અભાવ રૂપ) જ ન માનીને સત્ અસત્-ભાવ અભાવ ઉભય રૂપથીજ સ્વીકાર કરતાં ચુકિત ચુકત અને પ્રમાણના અનુરૂપ છે, ચરંતું વસ્તુ (પદાશ એ રૂપથી સત્ (ભાવરૂપ) તેજ રૂપથી અસત (અભાવ રૂપ) પણ છે એવી એવી માન્યતાને જૈન દર્શનમાં સ્થાન નથી આપ્યું, જેન દર્શન એકજ इपथी वस्तुने सत् अने असत् नथीं भानता हिंतु सत् वस्तुने ते तेना સ્વભાવની આપેક્ષાથી કહે છે, અને અસત્ (અભાવ રૂપ) અન્ય વસ્તુની આપેક્ષા થી કથવ કરે છે. એ તત્વને ૨૫ થી કરવાને માટેજ જૈને દર્શનમાં સ્વરૂપ અને પર રૂપ એ બે શબ્દોનું વિધાન કહ્યું છે. સ્વરૂપની આપેક્ષાથી વસ્તુમાં **્રસાલ, અને પરફપની** અપેક્ષાથી અસત્વ, એમ અપેક્ષ કૃત **લેકથી** વસ્તુનું અને ં અંત-સત્ અસત્ , ભાવ અભાવ, નિત્ય અનિત્ય સ્વરૂપજ જૈન કર્શનને .અભિમત છે.

એ વિષયની ચર્ચા કરતા થકા જઇન વિદવાનોએ જે સિદ્ધાંત સ્થિર કર્યો છે તેના સારાંશ આ પ્રકાર છે.

× एवं स्वतः परतो वाऽनुवृत्ति-व्यावत्त्यायनेक शक्तियुक्तोत्पादादि हेलक्षण्य स्वकृण सनेकतिात्मर्कं जगत् । ( शा. वा. स. स्त. ७ पृ. २२२ कल्पलता टीका )

### પ્રકરણ ૩૫ મું. અનેકાંત વાદના આશ્રય લેનારા દર્શનકારા. ૩૧૯

1 અમા એકજ રૂપથી વસ્તુમાં સત્વ અને અસત્વને અંગીકાર નથી કરતા જેથી કે વિરાધની સંભાવના થઈ શકે કિંતું સત્ય તેમાં સ્વરૂપની આપેક્ષાથી અને અસત્વ પરરૂપની અપેક્ષાથી છે. એટલા માટે વિરાધની કાંઇ આશંકાજ નથી.

ર નિત્યા નિત્ય હાેવાથી વસ્તુ જેમ અનેકાંત છે. તેમજ સદ્દસંત્ રૂપ હાેવાથી પણ અનેકાંત છે. તાત્પર્ય કે-વસ્તુ નિત્યા નિત્યની પેઠે સંત અસંત્ રૂપ પણ છે.

( શંકા )-આ કથન વિરુદ્ધ છે એકજ વસ્તુ સત્ અને અસત્ રૂપ નથી થઇ સકતી, સત્વ અસત્વના વિનાશક છે, અને અસત્વ સત્વના વિરાધી છે, ને એવું ન હાય તા સત્વ અને અસત્વ બન્ને એક જ થઇ જશે, આથી જે સત છે તે અસત્ કેવી રીતે ? અને જે અસત છે તે સત્ કેવી રીતે કહી શકાશે, એટલા માટે એક જ વસ્તુને સત્ પહુ માનવું અને અસત્ પહુ સ્વીકારવું અનુચિત છે.

(સમાધાન) — આ કંચન ઠીક નહી છે કેમકે - એ અમા એક જ ફપથી વસ્તુમાં સત્વ અને અસત્વને અંગીકાર કરીએ તારે તેા વિરાધ થઇ શકે છે પરંતુ અમા એવું નથી માનતા, તાત્પર્ય કે - એ રૂપથી વસ્તુમાં સત્વ છે તેજ રૂપથી ને તેમાં અસત્વ માનીએ તેમજ એ રૂપથી અસત્ય છે તેજ રૂપથી સત્વના સ્વીકાર કરીએ તારે તો વિરાધ થઇ શકે છે. પરંતુ અમા તા વસ્તુમાં એ રૂપથી સત્વ માનીએ છિએ તેનાથી ભિન્ન રૂપથી તેમાં અસત્યને અંગીકાર કરીયે છિ છે અર્થાત સ્વડ્રબ્ય - ક્ષેત્ર - કાલ ભાવની અપેક્ષાથી તેમાં સત્વ અને પર દ્રબ્ય - ક્ષેત્ર – કાલ ભાવની અપેક્ષાથી અસત્વ છે. એટલા માટે અપેક્ષા ભેદથી સત્વ અસત્વ બન્ને જ વસ્તુમાં અવિરુદ્ધ પણાથી રહી શકે છે. એમાં વિરાધની ઠાઇ આ શકા જ નથી.

९ नहि बयं थेनेव प्रकारेण सत्वं तेनेवा सत्व, येनेवचा सत्वं तेनेव सत्वसभ्युपेम: किंतु स्वरूप प्रव्य-क्षेत्र-काल-भावे: सत्वं,पररूप द्व्य-क्षेत्र-काल भावें स्तवऽसत्वं तदा क विरोधाक वकाश: (स्याद्वाद मंजरी प्र १०८).

२ एवं सदसत् अनेकांतोपि नम्वत्र विरोध: । कथमेकसेव कुंमादि वस्तु. सब, असच भवति । सत्वहि असत्व परिहारेण व्यवस्थतं, असत्वमवि सत्वपरिहारेण. अन्यया तयोद विरोध: स्यात् । ततश्च तद्यदि सत् कथ मसत् ? अथाऽसत् कथं सदिति ? तदनवदातं । यतोयदि-वेनैवं प्रकारेण सत्वं तेनैवासत्वं येनैवचासत्वं तेनैवसत्वं मभ्युपेयेत तदा स्याद्विरोध: । यदातु स्वरूपेण घटादित्वेन-स्वद्रव्येण हिरणय मयादित्वेन, स्वक्षेयेण नागरादित्वेन, स्वकालत्वेन बासंतिका दिल्वेन सत्वं । परहूपादिनातु पटत्व, तंतुत्व-प्राम्याव-गेन्मिकत्व दिना असत्वं । तदा क विरोध गंधोपि । रत्नकारावतारिका ( परि, ५ प्र. ८६ )

|  | <b>હત્ત્વત્ર</b> થી | ∣–મીમ | ંસા. |
|--|---------------------|-------|------|
|--|---------------------|-------|------|

વયા–મામાસા.

૩ સત્વ-વરતુના ધર્મ છે, તેના જે સ્વીકાર ન કરીએ તા અર વિષાણની પેટે વ્રસ્તુમાં વસ્તુત્વ જ નહી રહેશે. એટલા માટે વસ્તુ સત્ છે તેમજ સત્વની પેટે તેમાં-વસ્તુમાં કથ ચિત્ અસત્વ પણ છે કારણકે-જે પ્રમાણે સ્વરૂપાદિની અપેક્ષાથી વસ્તુમાં સત્વ અનિષ્ટ નથી, તેજ પ્રમાણે જે પર રૂપાદિથી પણ અનિષ્ટ ન હાેથ તા વસ્તુના પ્રતિ નિયમ ના વિરાધ થશે.

આયો સ્વરૂપાકિની અપેક્ષાથી જેમ વસ્તુમાં સત્વ ઇબ્ડ છે, તેમ પરરૂપાકિકથી નથી એનો તાત્પર્ય એ થયે৷ કે-સ્વપાકિની અપેક્ષાથી વસ્તુમાં સત્વ અમે પરરૂપાદિની અપેક્ષાથી અસત્વ, આથી અપેક્ષા કૃત બેકથી સત્વાડ સત્વ બન્ને જ વસ્તુમાં વિના કાેઇ વિરાધથી રહ્યાં છે × (વિદ્યાનંદ્ર સ્વામી)

(૪) વસ્તુ સ્વ દ્રબ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવ રૂપથી સત અને પર દ્રબ્ય-ક્રેત્ર-કાલ-ભાવ રૂપથી અસત, આથી સત અને અસત ઉભય રૂપ છે ઝાન્યથા વાસ્તુતા અભાવને કાલ-બાવની અપેક્ષાથી વસ્તુ છે, તેજ પ્રમાણે જો પર દ્રબ્ય-ક્રેત્ર દ્રબ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-બાવની અપેક્ષાથી વસ્તુ છે, તેજ પ્રમાણે જો પર દ્રબ્ય-ક્રેત્ર કાલ-બાવ રૂપથી પગ્ર વસ્તુ સત્ જ હાય તા ઘટાદિ વસ્તુ જ નથી ઠરી શક્તી કેમ્કે તે પાતાના સ્વરૂપની પેઠે પાતાનાથી બિન્ન પર દ્રબ્યાદિ રૂપથી પણ સ્થિત હોય છે. એમજ પર દ્રબ્યાદિ રૂપથી ઘટાદિ પદાર્થ જેમ અસત્ છે તેમજ સ્વ દ્રબ્યાદિ રૂપથી પણ અસત્ થઇ જાય તા ઘટાદિ પદાર્થ જેમ અસત્ છે તેમજ સ્વ દ્રબ્યાદિ રૂપથી પણ અસત્ થઇ જાય તા ઘટાદિ પદાર્થ જેમ અસત્ છે તેમજ સ્વ દ્રાર્થ છે. છેમજ પર દ્રબ્યાદિ રૂપથી ઘટાદિ પદાર્થ જેમ અસત્ છે તેમજ સ્વ દ્રબ્યાદિ રૂપથી પણ અસત્ થઇ જાય તા ઘટાદિ પદાર્થ જેમ જાસત્ કે સ્વીનો બે પેઠે

े रेजन सत्नं वस्तु धर्मः तदनुपगमे वस्तुनो वस्तुरवाऽयोगात्, सरविषाणादिवत् । तथा कार्यन्त इस्टवं स्वरूपाविजिरिव पररूपादिभिरपि वस्तुनोऽसत्वानिष्टी प्रति नियतस्वकपाभावात् । वस्तु प्रतिनियम विक्रोग्रात् । ( अष्ट सहस्री । परिछेद ए. १२६ )

२ ततः स्यात् सदसवात्मकाः पदार्थाः सर्वस्य सर्वाकरणात् । नहि घटादिवत् शौराबाहुरण स्वरूप मर्थे कियां कुर्वति भटावि ज्ञानैवा । तषुभयात्मनि दृष्टांतः सुलभः, सर्वप्रयादिनां स्वेण्टतत्वस्य स्वरूपेण सत्वेऽनिध्ट रूपेणासत्वेच विवादाभावात् तस्यैव च दृष्टांतोपपत्तेः । (अष्ट. स. प्. १३३)

स्वरूपायपेक्षं सद्सदारमकं वस्तु, न विषयसिन तथाऽदर्शनात् सकलजनसाक्षिकं हि स्वरूपाः दिवलुष्टरा पेक्षया सत्वस्य पररूपादि चतुध्टापेक्षया चा सत्वस्य दर्शनं तद्विपरीत प्रकारेण चा दुईक्रं वस्तुर्नीति तत्प्रमाणतया तयेव वस्तु प्रतिपत्तव्यम् ॥ (अध्यसहश्री. प्र. १३५)

( ८) यत स्तत् स्वद्रव्य-क्षेत्र-काल-भावरूपेण सद्वर्तते, पर द्रव्य-क्षेत्र-काल-भाव-स्त्रेम, बाइसत् । ततश्च सचाऽसच भवति अन्यथा तदऽभाव प्रसंगात् ( घटादिस्वेण वस्तुनोऽभाव प्रसंगात् ) इत्यादि । ( अनेकांत जय पताका )

Jain Education International

પ્રકરણ ૩૫ મું. અનેકાંતવાદના આશ્રય લેનારા દર્શનકારા. ૩૨૧

"नहि स्वपरसत्तामावामावरूपतां विद्याय वस्तुनो विद्याष्ट्रतेव संभवति" बस्तुमां स्वसत्ताने। ભाव अने पर सत्ताने। असाव के न હाय ते। तेतुं वस्तुनुं विशिष्ट स्व३५ જ संसव नथी थઇ श्र8तुं ( हरिमद्रसूरि )

(૫) જેમ સ્વરૂપાદિની અપેક્ષાથી વસ્તુમાં સત્વ છે તે જ પ્રમાણે પર રૂપાદિથી પણ તેમાં જો સત્વ જ માનીએ તો એકજ ઘટાદિ વસ્તુ સર્વત્ર પ્રાપ્ત થઇ જાય અર્થાત સર્વ વસ્તુઓ એક વસ્તુ રૂપ જ બની ભાય ( चंद्रप्रમસ્રિ ) (૬) કાઇ પણ વસ્તુ સર્વથા ભાવ અને અભ્રાવ રૂપ નથી, કિંતુ સ્વરૂપની અપેક્ષાથી ભાવ અને પર રૂપની અપેક્ષાથી અભ્રાવ રૂપ હોવાથી ભાવા ભાવ ઉભ્રય રૂપથી જ વસ્તુ ને માનવી જોઇએ. ક ( દેમચદ્રાचાર્ય)

આ બધા વિવેચનથી એ સિદ્ધ થયું કે જૈન દર્શનને વસ્તુ સત્ અને અસત્ ઉભય રૂપ ઇષ્ટ છે; પરંતુ એકજ રૂપથી નહીં કિંતુ ભિન્ન રૂપથી અર્થાત્ સત્વ સ્વરૂપથી, અસત્વ પરં રૂપથી. આથી પ્રતિવાદિ વિદ્વાનોએ જે એક જ રૂપથી સત્વ અને અસત્વની માન્યતા સ્થિર કરીને જૈન દર્શન પર વિશેષના આક્ષેપ કર્યો છે. તે ઉચિત નથી કેમકે જૈન દર્શન, વસ્તુમાં એકજ રૂપથી સત્વા સત્વ ને અંગીકાર નથી કરતા એટલા માટે પ્રતિ પક્ષી વિદ્વાનાનું ખંડને જૈન દર્શનન અનેકાંતવાદના અનુરૂપ નહીં કહી શકાશે.

મહામતિ કુમારિલ ભદ્વે વસ્તુના થથ થ સ્વરૂપને ખરેખરૂં સમજ્યું અને તેમને શ્લાક વાર્તિકમાં સ્પષ્ટ પંધુ લખ્યું કે—

> ्स्यरूप∽पररूपाभ्यां नित्यं सद्सदात्मके चस्तुनि झायते कैश्चि∽द्रपं किंचित् कदाचन

> > ( पূ. ६७६ )

અર્શાત્ સ્વરૂપ અને પરરૂપની અપેક્ષાથી વસ્તુ સત્ અને અસત્ ઉભય રૂપ છે. " सर्वहि वस्तु स्वरूपते: सदूपं, पररूपतश्वाऽसदूपं यथा घटो घटरूपेण तेत्, पटरूपेणऽसत् "

સર્બ વસ્તુઓ સ્તરૂપથી સત્, અને પરકૃપથી અસત્ છે. જેમ ઘટ ઘટ-રૂપથી સત્ અને પઢરૂપથી અસત્ છે. ('ટીકાકાર )

(५)-यथा स्वद्रव्या चऽपेक्षया सत्वं तथां परद्रव्याचपेक्षयापिक्षत्वं, तथा तदेव घटादि बस्तु सर्वत्र प्राप्नोति ततथ सर्वपदार्थाऽद्वेतापत्तिरूक्षणं तुषणमापद्येत । (प्रभेय रत्नक्रेष पृ. ९५) ६ आवा भाबात्मकत्वा द्वस्तुवो निर्विषयोंऽमावः ।१।१।१२। नहि भावैकरूपं वस्तु इति विश्वस्य वैरूप्यप्रसंगात् । नाप्यऽभावैकरूपं नीरूपत्वप्रसंगात् । किंतु न्स्वरूपेण सर्वात् पररूपेण 'चाऽसत्वात् भावाभावरूपं वस्तु तयेव प्रमाण प्रवृत्तेः (प्रमाण मीमांसां पृ. ६ ) 41

|--|--|

| <b>३</b> २२ तः | લત્રયી–ઞીઞાંસા. | • |
|----------------|-----------------|---|
|----------------|-----------------|---|

તેમજ પૈરોષિક દર્શનમાં પણ અભાવ નિરૂપણમાં એવાજ પ્રમાણના ઉલ્લેખ છે. જેનું વર્ણન પૂર્વે આવી ચૂક્યુ છે.

ભારકરાચાયે<sup>દ</sup> પૂર્વ પરૂમાં એ વાતના કાંઇ ખુલાસા કર્યો છે પરંતુ એતું ખંડન કરતાં તેમને તેજ શૈલીનું અનુકરણ કર્યું છે જે કે સ્વામી શંકરાચાર્ય કર્યું છે. તે કહે છે કે–" ઘટ રૂપથી ઘટ સત્ છે અને પટ રૂપથી અસત્ એ પ્રમાણે સ્વરૂપ પરરૂપનીં અપેક્ષાથી વસ્તુ સદ્ અસદ્ રૂપ પણ થઇ સઠે છે. " આ કથન પણ ઠીક નથી કેમકે–સ્વરૂપાદિના વિષયમાં પણ સપ્તસંગી નયના પ્રવેશ છે. અર્થાત્–સ્વરૂપ પણ કંથચિત્ છે અને કથંચિત નહોં ઇત્યાદિ રૂપથી અનિશ્ચિત જ રહેશે ×

પરંતુ વિચાર કરવાથી ભાસ્કરાચાર્યંતું આ કથન કાંઇ ચુકિત ચુકત પ્રતીત નથી થતુ, " વસ્તુનું સ્વરૂપ અનેકાંત છે. " જૈનદર્શનના એ સિહાંત ને આ અર્થ નથી કે પદાર્થ વ્યવસ્થાના માટે ઉપર્યુંકત કરેલા શખ્દેામાં પણ અમે અનેકાંત શખ્દ ના જ મન માન્યા અર્થીમાં વ્યવહાર કરે ! એ પ્રમાણે તા કાઇ દર્શનના પણ કાઇ સિદ્ધાંત સ્થિર નથી થઇ સકતા. એ રીતિથી અનેકાંતવાદના સિદ્ધાંતના પ્રતિવાદ કરવા, નિસ્સદેહ સાંપ્રદાયિક વ્યામાહ અને વિશિષ્ટ પક્ષપાત છે.

કાેઇ સિદ્ધાંતનું મન માન્યું સ્વરૂપ કલ્પના કરીને તેની અવહેલના કરવી ન્યાયા ચિત નથી કહી સકાતી. વેદાંત દર્શનના અન્યાન્ય ભાષ્યા અને ડીકાએામાં પછુ પ્રતિવાદની એજ શૈલી છે. જેની આલાેચના પૂર્વે કરી ચૂકયા છિયે. એટલા માટે તેના પૃથફ ઉલ્લેખ કરવા અનાવશ્યક છે તેમજ તે લેખા ા વિચાર કરવા પણ પિષ્ટ પ્રેષણ છે. !!

જૈન-વૈદિક દર્શન કારાના કાલના નિર્ણય.

જૈન વિદ્વાના-

## ઊમારવામિ-

ખંડ ૨

જૈન સાહિત્યમાં દાર્શનિક પદ્ધતિના સુત્રધાર એમનેજ કર્યો છે. એમના માટે જૈન ધર્મની શ્વતાંબર દિંગબર બન્ને સંપદાયોના હરૂદયમાં સમાન આદર

× ननु पटरूपेण घटोनास्ति स्वेन रूपेणा स्तीत को विरोध: उच्यते स्वरूपेपि सप्तर्भग नयस्या विशेषात् । स्वरूप मस्ती त्यपि स्याचास्तीत्यपि तत्रानथ्यवसानमेस्यात् । भास्करीय त्रद्यभूव भाष्य २।२।२३ ॥ જैन દर्शन अनेअंतवाहने अनेअंतरूपधी स्वीक्षार अरे છે. ''अनेकांत स्याप्यडनेकांतानुविद्वैकांतगर्भवात् " એટલા માટે ભટ ભાસ્કર જે વિષયયાં તેના પર દેાષતું ઉદ્ભવન કરી ધલા છે તે સુસ ંગત નહીં છે. એ વાતની ચર્ચા અમે પૂર્વે કરી આવ્યા છીએ. છે. એટલાજ માટે એમને અનાવેલા તત્વાર્થ સુત્ર પર બન્નેજ પક્ષના વિદ્વાનાએ અનેક મહત્વપુર્ણ વ્યાખ્યાગ્રંથ લખ્યા છે. જૈન પરંપરાથી એમના સમય વિક્રમ ની પ્રથમ શતાબ્દી માની ગઇ છે. પરંતુ એ વિષયમાં વાસ્તવિક ઐતિહાસિક તથ્ય શુ છે ! તેના હબુ સુધી કાઇ ચથાર્થ નિર્ણય નથી થયા.

# સિધ્ધસેન દિવાકર

જૈન દર્શાર્નિક સાહિત્યમાં એમને એજ સ્થાન છે જે વઇદક સાહિત્યમાં કુમારિલ લદ્દ, શંકરરવાત્રી, ઉદયના ચાર્ય, અને વાચસ્પતિ મિશ્ર, અહિ દર્શનિક વિદ્વાનાને છે જૈન સાહિત્યથાં પદ્ધતિને વિશિષ્ટ સ્વરૂપ આપીને તેને સુચારૂરૂપ ચી વિકાશમાં લાવવાનું સર્વથી પ્રથમ શ્રેય ઐમનેજ છે. જૈન સાહિત્યમાં એમનાથી પ્રથમ ન્યાયશાસ્ત્રના ઠાઇ વિશિષ્ઠ ગ્રંથ બનેલાે ઉપલબ્ધ નથી થતા પ્રશ્વાત લાવી અન્ય જઇન દાર્શનિકાએ માત્ર એમનીજ શૈલીનુ અનુકરસ કર્યું છે. એમની કુર્તિયાન ધ્યાન પુર્વ અવલાેન કરવાથી પ્રતીત થાય છે કે એ દર્શન શાસ્ત્રોના પારગામી, સંસ્કૃત પ્રાકૃત ભાષાના પ્રઉઢ પંડીત અને અનુષમ કવિ હતા એમનાે અનાવેલા ન્યાયાવતાર ખરેખરાજ જેન સાહિત્યમાં વિશિષ્ટન્યાય પદ્ધતિનું એક સાપન (પગથીયું) છે. અને એમને-સમ્મતિતર્ક, દાત્રિ'શદાત્રિ'શિકા આદિ ગ્રંથ મધ્ય કાલીન ભારતિય દર્શન સાહિત્યનાં બહુ મૂલ્ય રતન છે. જૈન પર પરાના અનુસાર સિદ્ધ સેન દિનાકરના સમય વિક્રમ ની પ્રથમ શતાબ્દી માની જાય છે. પરંતુ કંઇ એક ઐતિહાસિક વિદ્વાન્ એમના સમય વિક્રમની પાંચમી શતાબ્દી માને છે × પર્રતુ હજું સુધી એને સંતેષ જનક ઠાઇ નિર્ભ્યય નથી થયા એમનુ જન્મ સ્થાન તો વિદિત નથી થયું પરંત ઉજ્જયની ના આસપાસમાં જ એમને પોતાનુ છવન વ્યતીત કર્યું. એ જાતિના વ્યાહ્યક્ષ અને પ્રથમ વૈદિક ધર્મના અનુયાયી હતા. અને વાદમાં એમને વૃધ્ધવવાદી નામના એક આચાર્યની પાસ જેન ધર્મની દીક્ષા ગ્રહણ કરી.

# હરિભદ્રસૂરિ—

શ્વેતાંબર જૈન સંપ્રદાયમાં એ નામના કંઇ આચાર્ય થઇ ગયા છે. પરંતુ પ્રસ્તુત નિબંધમાં જેમના ગ્રંથોના અમે ઉદ્દલેખ કર્યો છે તે હરિભદ્ર સર્વથી પુરાના છે જે કે યાકિની મહત્તરાસૂનુના નામથી પ્રસિદ્ધ છે અને ૧૪૪૪ ગ્રંથાના પ્રણેતા કદ્યા વા માન્યા લ્લય છે. જૈન પરંપરાના એમના સ્વર્ગવાસ વિક્રમ સંવત પટપ માં થયા. આવી એમના સમય વિક્રમની છઠી શતાબ્દી છે. પરંતુ ગુજરાત

× જીવા-હિંદ તત્ત્વ શાનતું ઇતિહાસ પૃ. ૧૯૯ પૂર્વાર્ધ I

| 378 | તત્ત્વત્રયા-મીમાંસા. | 41 | મંડ |
|-----|----------------------|----|-----|

યુરાતત્ત્વનાં આચાર્ય મુનિ શ્રી જિન વિજ્યજીએ એ હરિસદ્ર સુરિના સમય નિર્ણય પર જે ગવેષણા પૂર્વક નિબધ લખ્યા છે તેમાં એમના સમય વિક્રમની આઠમી નવમી શતાબ્દી નિશ્ચિત કરી છે × તેમનાં આ નિશ્ચય આજકાલના ઐતિહાસિક વિદ્વાનામાં માનનીય પણ થઇ ચુકયા છે.

હેરિબદ્ર સૂરિ જાતિના પ્રાદ્મણ, આચાર સંપન્ન પ્રતિભાશાલી એક અતુ-પપ્ત વિદ્વાન થયા છે. એમની લાેકાત્તર પ્રતિભાએે-અનેકાંત જય પતાકા, શાસ વાર્તા સમુધ-ચય,બટ દશન સમુચ્ચય, યાેગવિંદુ,યાેગ દબ્ટિ સમુચ્ચય અને ન્યાય પ્રવેશક સૂત્રાદિ વિવિધ વિષયના અનેક બ્રંથ રત્નાને ઉત્પન્ન કરીને ન કેવલ જૈન સાહિત્ય ને જ ગૌરવાન્વિત બનાવ્યું કિંતુ ભારતીય સંસ્કૃત પ્રાકૃત સાહિત્ય રત્નના ભાંડાબાર ને પણ વિશેષ સમૃદ્ધિ શાલી બનાવ્યા. એવા અનુપંત્ર વિદ્વાન્ ના માટે ભારતીય જનતા જેટલું અભિમાન કરીશ કે તેટલું એાબ્રુ છે.

# અમૃતચંદ્રસૂરિ---

આ વિદ્વાન જૈન ધર્મની દિગંબર શાખામાં થયા છે. એમને ફુંદ કુંદા-ચાર્ય કુલ સમય સાર, પર આત્મ ખ્યાતિ નામની ડીકા લખી છે અને મવચન સાર ડીકા, પંચ સ્તિ કાય ડીકા, તત્ત્વાર્થ સાર પુરુષાર્થસિદ્ધ યુપાય, પંચાધ્યાયી અને તત્ત્વ દ્વીપિકા આદિ ગ્રંથ પણ એમની પ્વિત્ર મારિતષ્કની ઉપજ છે. દિગં-બર પટા વલીમાં લખ્યું છે કે એ વિક્રમ સંવત ૧૦૬૨ માં વિદ્યમાન હતા. આથી એમના સમય વિક્રમનો દશમી શતાબ્દી, સુનિશ્ચિત છે ×

#### વિદ્યાનંદ સ્વામી---

દિગંબર જૈન સંપ્રદાયમાં આચાર્ય વિદ્યાન દી ( રિદ્યાન દ સ્વામી ) દાર્શ-નિક વિષયના એક સંચર્થ વિદ્વાન થઇ ગયા છે. જૈન ધર્મમાં દીક્ષિત થવા પહિલાં એ દર્શન શાસ્ત્રોના ધૂરીણુતમ વિદ્વાન પ્રતિભા શાલી વૈદિક ધર્માવ લંબી પ્રાદ્યછુ હતા. એમની જન્મ ભૂમિ મધ્ય દેશમાં હતી એમની રચેલી અધ્ટ સહસ્તી, તત્ત્વાર્થ શ્લેષ્ક વાત્તિકાલંકાર, સુકય નુ શાસન અને આપ પરીક્ષાદિ પ્રાદ્ય એમણી ચમતકારિણી લોકોત્તર પ્રતિભાના પરિચય આપવામાં પૂર્ણપણાથી પર્યાપ્ત છે. એ અસાધારણ નૈયાયિક અને ઉચ્ચ કાટિના હાર્શનિક અને ગથપલ ના અતુપમ લેખક હતા. એમના સંબંધમાં પ્રવણ વેલ ગોલામાં પ્રાપ્ત થએલા શિલા લેખોથી પ્રતીત થાય છે કે એમને કેટલિક રાજ સભાઓમાં જઇને વિપ-

<sup>×</sup> જીવા જૈન સાહિત્ય સંશાધક ભાગ ૧ અંક ૧ I

ક્ષિયા પર વિજય પ્રાત્ય કર્યું. આથી એમના દ્વારા જેન ધર્મમાં જે ધ્રગતિ થય તેના માટે તે એમના ચિર કાલ સુધી જથી રહેશે. ઇતિહાસ ગવેષકોએ એ તાક્રિક શિરા મહિના સંમય વિક્રમની નવર્મી શતાબ્દી સુનિશ્ચિત કરી છે. \*

## સિહપિ--

એમના ગુરૂનું નામ ગર્ગાય હતું. ન્યાયાવતાર ( સિદ્ધસેન દિવાકૃર કૃત ) પર એક સુંદર વિવરણ લખવાના પછી ઉપનિતિ ભવ પ્રપંચ નામના અધ્યાત્મ વિષયના બાધ પૂર્ણકથા ગ્રંથ પણ એમના લખેલા મનાય છે. એ મહાત્માં વિ૦ સં૦ ૯૧૨ માં વિદ્યમાન હતા એવું ઐતિહાસિક વિદાનાનું મંતબ્ય છે × એમ-ની વિવૃત્તિ પર મલધાર ગચ્છીય હેમચંદ્રાચાર્યના શિષ્ય રાજ શૈષરસૂરિએ ટીપ્પન લખ્યું છે એ વિ૦ સં૦ ૧૪૦૫ માં વિદ્યમાન હતા.

## ચંદ્ર પ્રજાસુરિ--

એમનેા સમય વિક્રમની બારમી શતાબદી મનાય છે. પ્રમેચ રત્નકોષના આલાવા દર્શનશુદ્ધિ નામના પણ એક પ્રકરણ ગ્રંથ એમના બનાવેલા કહ્યા જાય જાય છે. અને વિ. સં. ૧૧૫૬ માં એમને પૂર્ચિમા ગછનો સ્થાપના કરી હતી. \*

## વાદી દેવ સુરિ---

એમતું અસલી નામ દેવસૂરિ છે. વાદી એ વિશેષણ તેમની શાસીય પગલ્લતાના કારણે છે. એ મહાત્મા મુનિચંદ્ર સૂરિના પ્રદુધર હતા. એમના જન્મ વિક્રમ સં૦ ૧૧૪૩ માં થયેા, ૧૧૫૨ માં જૈનમતની દીક્ષા, ૧૧૭૪ માં આચાર્થપદ અને ૧૨૨૬ માં એમના સ્ત્રર્ગવાસ થયેા. વિ. સં. ૧૧૮૧ માં સિદ્ધરાજની સભામાં દિગંબર વિદ્વાન કુમુચંદ્રને એમને શાસાર્થમાં પરાજિત કર્યા. જૈન પરંપરાથી સાંભળવામાં આવે છે કે: એમને સ્થાફવાદ રત્નાકર નામના ૮૪ હજાર શ્લોક પ્રમાણના એક મોટાજ ઉચ્ચ કાંટિમા કાર્શનિક ગ્રંથ લખ્યા છે. પરંતુ દુર્ભાગ્યવશાથી તે આજ ઉથલબ્ધ ટુંનથી થતા.

#### ્રત્ન પ્રભસુરિ--

\* જીવેા અબ્દ સહસ્ત્રી અને શ્લાક વાત્તિ'કા લ'કારનો પ્રસ્તવનાં ા એ ગ્રંથ⊸ગાંધ નાથારંગ, જૈન ગ્રંથ માલામાં પ્રકાશિત થયા છે.

- × જીવા ન્યાયવતારની પ્રસ્તાવના
- \* જીવેા જૈંન ગ્રંથાવલી પૃ. ૧૨૮ ৷ 📿

s (

and the second second second

૩રપ

| તત્ત્વત્રર્ય | ]ર્મ | માંસા. |
|--------------|------|--------|
|              |      |        |

એ પ્રભાવિક જૈન વિદ્વાન વાકિદેવ સુસ્નિા શિષ્ય છે. એમના સમય વિક્રમની તેરમી શતાબ્દિના પ્રારંભ માન્યા ગયા છે. રત્નાકરાવતાસ્કાિ જેવા ઉત્તમ દાર્શનિક ગ્રંથ એમનાજ નિર્માણ કરેલા છે. એના શિવાય ઉપદેશ માલા-બે ઘટ્ટી ટીકાના નિર્માતા પણુ એજ માન્યા બાય છે.

## હેમચંદ્રાચાર્ય'---

આ મહાપુરુષના જન્મ વિ૦ સં૦ ૧૧૪૫ ની કાર્ત્તિક સુદિ પૃષ્ફિમાના થયા હતા. ૧૧૫૪ માં ચંદ્રગછીય શ્રી દેવચંદ્ર સુરિની એમને દીક્ષાવત ગ્રહન કર્ય અને ૧૧૬૨ માં એ આચાર્ય પદ પર નિયુક્ત થયા. ૧૨૨૯ માં એમના સ્વર્ગવાસ થયેા. × એ મહાપુરુષ તે સમયના પ્રબલ પ્રતાપી મહારાજા કમારપાલના ગુરૂ હતા, એમની અગાધ વિદ્યા બુદ્ધિના અંદાજો કાઢવા કઠીન નહી પરંત અસંભવ છે. પાતાની અલોકાક પ્રતિભાથી ઉત્પન્ન થવાવાળી મહાન ગ્રંથરાશિ આજ સંસારના બધાએ વિદાના ને વિસ્મયમાં નાખ્યા છે. સાહિત્ય સંબંધી એવા ક્રોઈપથ વિષય નથી જેનાપર કે તેમની ચમતકાર પ્રથં લખેની ન દુડી દ્વાર ? ન્યાય-વ્યાકરણ-કાવ્ય-કાય-અલંકાર-છંદ-નીતિ અને અધ્યાત્મ આદિ સર્વ વિષયા પર તેમને સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત ભાષામાં એક વા અનેક મહત્વ પર્જા ગ્રંથ લખ્યા છે. કહે છે કે તેમને પાતાના પ્રશાસાજીવન કાલમાં સાડા ત્રસ કરાડ શ્લાક પ્રમાણ ગ્રંથાની રચના કરી છે. પરંતુ દુર્ભાગ્ય વશથી આજ તે સર્વ ઉપલગ્ધ નથી થતા પરંતુ જેટલા આજ મલે છે તેની સંખ્યા પણ કાંઇ એાછી નથી. એમાં શક નથી કે શ્રી હેમચંદ્રસૂરિએ ભારવીય સંસ્કૃત પ્રાકત સાહિત્યની જે અનુપમ સેવા કરી છે તેના માટે સમસ્ત ભારતીય જનતા તેમની ઘણા કાલ સુધી જાણી રહેશે.

# `મલ્લિસેનસૂરિ—

એ આચાર્ય વિક્રમની ચૌકમી શતાબ્દીમાં થયા છે. એ નાગેદ્ર ગછાય ઉદય પ્રભસૂરિના શિષ્ય હતા એમને જિનપ્રભ સૂરિની સહાયતાથી શક સં. ૧૨૧૪માં સ્યાહાદ મંજરી નામની વ્યાખ્યા પ્રથની રચના કરી હતી.

## ગુણ્રુરત્નસુરિ—

એ વિદ્વાન વિક્રમ<sup>િ</sup> પંકરમી શતાબ્દીમાં થયા છે એમના શુરૂનું નામ દેવ સુંદર સૂરિ હતું 'દમાં એમને ક્રિયારત્ન સમુચ્ચય નામના × ભ્રવો–કમારપા ્યા પ્રસ્તાવના ા

Jain Education International

૨ ખંડ

પ્રકરણ ૩૫ મું. જેન–વૈદિક દર્શનકારાના કાલના નિર્ણય.

ગ્રંથની રચના કરી છે અને તર્ક રહસ્ય ક્રીપિકા ( ષટ દર્શન સમુચ્ચય ટીકા ) જેવા દાર્શનિક ગ્રંથ પછુ એમના જ રચેલા છે.

# ઉ. વિનયવિજયજી–

એ મહાત્મા વિક્રમની સત્તરમી અઢારમી સદીમાં થયા છે. એમના ગુરૂતું નામ ઉ૦ કીર્ત્તિ વિજય હતું એમના ગ્રંથોથી એમના સમયના પરિચય બરાબર મલે છે એ વિ ાન હોવા છતાં ઘણા શાંત અને આચાર સંપન્ન હતા. પોતાના જીવન કાલમાં એમને સંસ્કૃત, પ્રાકૃત અને ગુજરાતી ભાષામાં કેટલાએ ઉત્તમા-ત્તમ ગ્રંથોની રચના કરી છે. તેમાં કલ્પસૂત્રની સુબાધિકા ટીકા ૧, લાક પ્રકાશ ૨, હેમલધુ પ્રક્રિયા ૩, નય કર્ણિકા અને શાંત સુધારસ વિશેષ ઉલ્લેખનીય છે.

# ઉપાધ્યાય યશાવિજયજી----

એ મહાનુભાવ જૈન દર્શાનના એક અનુપમ ભૂષણ હતા એમના સમાન <sup>મેમ</sup>ં 'વાશી પણ કમજ મલશે, વિદ્યાના દરેક વિષયમાં એમની અબ્યાહત એમની ગ્રંથ રચના અને તર્ક શૈલી આજ માટા માટા વિદ્વાનોને રહી છે. એમની ચમત્કારિણી પ્રતિભા અને પ્રકાંડ પાંડીત્યના કાશીની વિદ્વત્સભાએ એમને ન્યાયવિશારદની પદવી પ્રદાન કરી હતી એન એક શત ગ્રંથ નિર્માણના બદલમાં તેમને ત્યાંથી ન્યાયાચાર્યનું વિશિષ્ઠ પદ મલ્સું. × એ શત ગ્રંથના નિર્માતાના નામથી પ્રસિદ્ધ છે.

- (૧) રચના કાલ વિ. સં. ૧૬૯૬ શ્લોક પ્રમાણ ૬૦૦૦ ા
- (ર) રચના સમય વિ. સં. ૧૭૦૮ શ્લોક સંખ્યા ૧૭૬૧૧ ક
- ( ૩ ) રચના તેા સમય વિ. સં. ૧૭૧૦ મૂલ શ્લેાક ૨૫૦૦ સ્વેાપત્ત ડીકા શ્લેષ્ક સંખ્યા ૩૫૦૦૦ ા

એમના વિષયમાં અધિક જોતાની ઇછા રાખવા વાલાએ નય કર્ણિકાની ગુજરાતી પ્રસ્તાવનાને જોવા.

એના માટે એક જગાપર એ પોતે લખે છે-

पूर्वं न्याय विशारदत्वयिषदं काइयां प्रदर्भ बुजै : न्यायाचार्य पदं ततः इत शतप्रन्थस्य यस्यार्पितम् ॥ शिष्यप्रार्थनया नयादिविजयप्राह्णे तमानां शिशु-स्तत्वं किंचि दिदं यशोविजय इत्याख्याभृदा ख्यातवान् ॥ (त. मा.) जुवो-शास्त्रवार्तं समु-व्ययनी संरक्ष्त प्रस्तांतना.

| Jain | Education | International |  |
|------|-----------|---------------|--|

તત્ત્વત્રચી--મીમાંસા.-ખડ.

દુર્ભાગ્યવશથી સવે<sup>૬</sup> આ સમયે મલતા નથી તેમાંથી જેટલા ગય આજ ઉપલળ્ધ થાય છે તે જેન સાદ્ધિત્ય લોડારના એક અમુલ્ય રત્ન છે. એમના ન્યાયખંડનખંડખાદ્ય અને સ્યાદ છે. કલ્પલતા આદિ ગંથા ને દેખાવાનું જે વિદ્વાનને સૌભાગ્ય પ્રાપ્ત 1 થયું હશે તે 'નિરસંદેહ અમારા આ કથનને પુર્ભુપણાથી સમર્થન કરશે, એમના; સમય વિક્રમની સત્તરમી અઢારમી સદી સુનિશ્ચિત છે. ગુર્જર ભાષાના વીરસ્તવ ને એમને વિ, સં. ૧૭૩૩ ની વીજય દશમાએ સમાપ્ત કર્યું. એ ઉપાધ્યાય નય વિજયના શિષ્ય હતા. એના પ્રકાંડ વિધાન ના માટે જઇન જનતા જેટલા ગવ કરે તેટલા ઓછા છે.

વૈદિક વિદ્રાન-

## કણાદ ઋભિ—

વૈશેષિક સંત્રેતના કાર્યો કાર્યોક જાવિ કયારે થયા તેના પૂર્ણ નિશ્ચય હજુ સુધી નથી થયે। કેટલાક ઐતહાસીકેાનું અનુંમાન છે કે વૈશેષિક દર્શનની રચના ગાતમના ત્યાય સુત્રોથી પ્રથમ થઇ છે (૧) અને બીજા એથી-ન્ચાય દર્શનથી તુપછીનું કહે છે, અને તેની ન્યુનતાના પુરક માને છે (૨) પરંતું વાસ્ત્વિક તથ્ય હુજું ગવેષણીય છે. જે કે અધિકપણાથી પુરા તત્વજ્ઞાના પરિષ્ઠુત વિચારા પર અવલ બિત છે.

#### પ્રશસ્ત પાદાસાર્થ—- 🌾

વેશેષિક સૂત્રો પર પ્રશસ્તપાદ નામના વિખ્યાત ભાષ્યના સ્થયિતા પ્રશસ્ત પાકાચાર્યના સમય **આજકાલના ઐતિહાસિક** વિ<sup>દ</sup>ાનાએ ઇસાની પાંચમી શતાબદી સ્થિર કરી છે. એમનેા ઉકત ભાષ્ય ઘણા અનુપમ અને દાર્શનિક લોકોમાં ઘણા આદરની દ્રષ્ટિથી જેવાય છે.

(૧) જીવા– હિંદ તત્વન્નાનના ઇતિહાસ પૃ. ૨૨૩ પૂર્વાર્ધ.

(૨) જાવા-- રંમેશદ-ત લિખિત પ્રાચીન ભારતવર્ષની સભ્યતાના ઇતિહાસ. ભાષા નુવાદ–"કહ્યાદને৷ તાત્વિક સિદ્ધાંતવાદ ગોતમના ન્યાયશાસ્ત્રની<sup>ાં</sup> મુન્તિ છે. " (પૃ. ૧૦૬-ભાગ૦ર)

# ુ કે**ન્ વાસ્યયન**ે **મુનિ-**જેવાની પ્રાપ્ય છે

ઐતિહાસિંક વૃદિતાનુ આનેમાન છે કે વેસ્સિયમ સુનિ ઇશાની ચાથી શતાબ્દિમાં થયા. ન્યાય સંત્રી પર કરેલા એમના ભાષ્ય વાસ્યાયન લાખ્યના નામથી પ્રસિદ્ધ છે. ઇસાની પાંચમી સદી (૪૯૦) માં પ્રમાણ થએલા

# પ્રકરણ ૩૫ મું. જેન-વૈદિક દર્શનકારોના કોલના નિર્ણય. ૩૨૯

બોદ્ધ વિદ્વાન દિગનાગે પાતાના સમુચ્ચય " મંચમાં એમના લાખ્ય પર સમાલે ચનાત્મક જે વિવરણ લખ્યુ છે તેથી એમની ચાથી સહીમાં થવાનું વિશ્વનીય છે.

# ષતંજલિ ઋષિ---

મહા ભાષ્યકાર પતાંજલિ અને ચાગ સૂલોના રચચિત ગતાંજલિ અન્ને એકજ છે કે ભિદ્ધ ભિન્ત છે, વાતના હજી સુધી પુરા નિશ્વય નથી થયા.

તેમજ મહાસાબ્યકાર પતંજલિના સમયમાં પણ ઇતિહાસવેત્તાઓના મતભેક છે. કાઇના મતમાં એમના સમય ઇસાથી ત્રણસા વર્ષ પહેલેના છે અને કાઈ દોદસા વર્ષ પહેલા માને છે. તેમજ પંડિત સત્યવત સામમામી એ એમના ઇસવી સન્ થો ૪૫૦ વર્ષ પૂર્વે સ્વીકાર્યો છે. (૧) એવોજ યામ સૂત્રકાર પતંજલિના વિષયમાં પણ મતસેદજ છે. કાઇના વિચાર માં એમના સમય ઇસાની બીજી સદીથી ચાથી સદી સુધી છે. કાઇ ૧૫૦ વર્ષ પૂર્વ માને છે. અને અન્ય વિદ્વાનાનું કથન છે કે એ ઇસાના લગભગ સા વર્ષ પહેલા થયા છે, (૨)

# મહર્ષિ વ્યાસ.—

ચાગ સૂત્રોપર ભાષ્ય કરવાવાળા અને મહાભારતની રચના કરવાવાળા વ્યાસ જો એકજ છે તો એમના સમય ઇસાથી લંગભગ ૨૦૦ વર્ષ પૂર્વના છે કેમકે આજદાલના ઇતિહાસદ્વાએ મહાભારતના સમય પ્રાયઃ એજ નિશ્ચિત કરેશે છે. × પરંતુ લાકમાન્ય તિલકે ગીતાકાલ નિર્ણયમાં મહાભારતના સમય શક સંવતના આરંભથી પ૦૦ વર્ષ પહેલેના માન્યો છે. \* અને જો ચાંગદર્શન પર ભાષ્ય લખવાવાળા વ્યાસ એનાથી--મહાભારતીય વ્યાસથી બિન્ન છે તોર તો સમય અમારા વ્રિચારમાં અનિશ્ચિત અને સંદિગ્ધ જેવાજ છે! તેમજ જે

(1) જીવા-તેમનું નિરકતાલાચન પૃ. ૭૩)

(૨) બાદરાયણું પ્રણીત બહા સુવનો સમય છે. સન્દ્રા ૧૦૦ વર્ષ પુત્રનો માતીએ. તેા મહાભારત એનાથી પહેલેના છે. પતંજલિ યોગ સૂત્રના સમય પછું એનાજ લગભગ છે. ! ( મહાભારત મીમાંસા પ્ર. કપ્ર હિંદી અનુવાદ )

- × જીવા-હિંદતત્ત્વ જ્ઞાનના ઇતિહાસ ૪. ૧૫૫ ઉત્તરાર્થ (
- 🔹 જીવા-તેમનેા ગીતારહસ્ય હિંદી અતુવાદ પૂ. પકરા

| an apo vala con con con | the formation of a second s |         |
|-------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 33+                     | $\frac{1}{10000000000000000000000000000000000$                                                                  | ં ભાડ ૨ |
|                         | and the second second second second                                                                             |         |

સાંકો યોગ સૂત્રકાર પતંજલિતા સમય ઇસાની બીજી શતાબ્દી માને છે તેમના મતથી તા એ ઇસાની ત્રિજી શતાબ્દીથી પહેલાના નહી હાવે જોઇએ પરંતુ એમના વિષયમાં વાસ્તી કે તથ્ય હેન્નુ સુધી સ્કુટ નથી થયું.

### કુમારિ**લ ભ**દ ---"ં

્મીગ્રાંસક ઘુરીષ્ઠ મહામતિ કુમાંસ્લિલદ્ની દિગત બ્યાપિની કીર્તિના આવાસ લશાં લિંક જસ્તામાં ભાજ પહુ સ્વિમાન થઇને દેખાઇ રહ્યો છે. વૈદિક ધર્મના અભ્યુદયાર્થ એમને પોતાના જીવન કાલમાં જેવી રીતે કબ્દ ઉદ્યવ્યું છે તેથી તેમની ધર્મવિષયણી ભક્તિના હુરાવા મલી રહ્યો છે. એમના સમયમાં વૈદિક ધર્મને ફરીથી જે પ્રગતિ મલી છે તદર્થ તે આપના ચિરકાલ સુધી કુતજ્ઞ રહેશે. ઇતિહાસવત્તાઓએ એમના સમય ઇસાની આઠમી શતાબ્દી ( ૭૦૦ થી ઇટ્વ સુધી ) સુનિશ્ચિત કર્યો છે. મીમાસા બ્લાક વાર્તિક અને તંત્ર વાર્તિક આદિ ગય એમના પ્રકાર પાંડિત્યના જ્વલ ત આદર્શ છે. ા

#### સ્વામી શંકરાચાર્ય—

અદ્વૈત મતના પ્રધાન આચાર્ય સ્વામી શંકરાચાર્યના વિષયમાં એટલુંજ કહેલું બસ છે કે તે તત્કાલીન દાર્શનિક યુગમાં એકજ હતા. એમના સમાન પ્રભાવ અને વિદ્યા વૈભવ રાખવાવા હી દાર્શનિક વ્યક્તિએ લગ્ગ મેછી થઇ છે. કુમરિલ બટના પછી વૈદિક ધર્મનો નિર્વાણાસન્ન જયાતિને પ્રચંડ કરવાવાળા એજ મહાપુરૂષ થયા છે. પ્રસ્થાન ત્રચી–ઉપનિષદ્-ગીતા અને પ્રદાસત્ર પર એમના જે બાબ્ય છે તે એમની કીર્તિના સુઢ સ્તંભ છે. ભારતવર્ષની ચારા દિશાએામાં એમના દારા સ્થાપન કરેલા મઠ, એમની દિગવિજયના આજ પણ પ્રમાણ દે રહ્યુ છે. એમાં સંદેહ નથી કે શંકર સ્વામી દ્વારા વૈદિક ધર્મને આશાતીત પગતિ મલી.

ં અંગ્રહ્યાનુંસાર ગેમના સમય ગમે તે હાેય પરંતુ વર્તમાન સમયના ઇતિહાસર વિદ્વાનોએ એમના સમય ઇસાની આઠમી નવમી ( ૭૮૮-૮૨૦ ) શતાબ્દી નિશ્ચિત કરી છે. વિક્રમની આઠમી સદીથી લઇને સત્તરમી સદી સુધી એમના વિચારાને કરી પણુ સુદઢ બનાવવાને માટે એમના અનુગામી ભારતીય વિદ્વાનોએ માટા બાટા પ્રોઢ અને જીવ્ય કોટીના કાર્શનિક ગ્રંથાનું નિર્માણ

તે પ્રાંથ અને પ્રથ નિર્માતાઓના નામ આદિના વિષયમાં જીવા– દિંગ્ તગ્નાગ ઇતીહાસ પ. ૨૧૬ પ્રકરણ ૩૫ મું. જૈન–વૈદિક દર્શનકારોના કાલના નિર્ણય. ૩૩૧

કર્યું × અને એમના મતના સમર્થન કરવાવાળા દારીનેક સાહિત્યમાં આશા-તીત હતિ થઇ.

## વાચસ્પ્રતિ મિશ્ર----

દાર્શનિક વિદ્વાનોમાં વાચરપતિ મિશ્રતું સ્થાન ઘણું ઉગું છે. પ્રત્યેક શાસમાં એમની અબ્યાહત ગતિ હતી એમના સમાન દર્શન શાસ્ત્રોના મામિક વિદ્વાન ઘણાજ શાડા થયા છે. એમની લેખન પદ્ધતિ ઘણીજ પ્રેસન્ન અને ગલીર છે. એમના રચેલા ગ્રંથ ગુણગરિમાં એક બીજાથી સ્પર્ધા કરી રહ્યા છે. એમની સાવંદાર્શનિક પ્રતિભાનો પ્રકાશ—સાંખ્ય, ચાગ, ધંદાત ન્યાય અને મોમાંસા આદિ દર્શનાપર એમના લખેલા પ્રધામાંથી પૂર્ણિ માના ચદ્રમાના સમાન પ્રકશિત થઇ રહ્યા છે. એમને ભામતિ (સાંકપ્રધાનક વધાપ્રંથ) ગાંખ્ય તત્ત્વ કોમુદી (સાંખ્ય કારિકા બ્યાખ્યા) ને તત્ત્વ વિશારદી યોથ ભાષ્ય બ્યાખ્યા તાત્ત્વ કોમુદી (સંગ્રંથ કારિકા બ્યાખ્યા) ને તત્ત્વ વિશારદી યોથ ભાષ્ય બ્યાખ્યા તાત્ત્વ કોમુદી (સંગ્રંથ કારિકા બ્યાખ્યા) ને તત્ત્વ વિશારદી યોથ ભાષ્ય બ્યાખ્યા તાત્પર્ય દીકા ( ઉદ્યાતકારના ન્યાયવાતિકપર ), ન્યાય સુદ્ધી (સ્વતોનિયાંગ્ર), ન્યાયકર્થિકા (મંડન નિશ્રકૃત વિધિ વિવેકની ટીકા ), અને કુમારિલ ભટના વિચારા પર તત્વળીંદું આદિ અનેક ગ્રંથ રત્ના દ્વારા સારતીય દર્શનિક સાહિત્યની સૌભાગ્યશ્રીને અલંકૃત કરી છે. એ તૃગ રાજાના સમયમાં થયા છે. અને જાતિના એ મૈથોલ પ્રાદ્ધાણ હતા. અમની સંત્રથ વિક્રમની નવમી શતાબ્ધી કહી યા માની જાય છે,

# પાર્થસાર મીશ....

પાર્થસાર મિશ્ર મીમાંસા દર્શનના ધ્રીગુતમ વિદાન હતા એમના રચેલા '' શાસ્ત્ર દીષિકા નામના ગ્રંથ '' એમની પ્રતિલાઉદર્કર્ષના નમુના છે. એના સિવાય એમને ન્યાય રત્નાકર ( શ્લાક વાર્તિક બ્યાખ્યાં ) તેવા રત્ન અને ન્યાયમાલા આદિ મીમાંસા દર્શનથી સંબંધ રાખધાધાલા ખીજા પણ જે શે લેખ્યા છે. એ મહામતિ કુમારિલ ભટ્ટના અનુયાયી હતા. અમના સગય વિક્રમની દશમી અને ખારમો સદોના લગલગ નિશ્ચિત છે. ા

### ભાસ્કરાચાર્ય----

સ્વામી શંકરાચાર્યના પછી તેમના સિદ્ધાંતનાં સર્વથી પંદેશે પ્રતિવાક ( ખંડન ) ભારકરાચાર્યેજ કર્યા. એ ઘણા સમય વિદ્વાન થયા છે. અફિરોયણુ પ્રથમિત પ્રદ્વાસૂત્ર પર એમના લખેલા ભાષ્ય કરશનાય છે. અલિકાસિક વિદ્વાનોએ અમના સમય વિક્રમના દેશમી શેલાબ્દીના પૂર્વાય સ્થિર કર્યો છે પ્ર<sup>જ</sup> છે.

× જીવેા-લાસ્કરીય ભાષ્યની સંસ્કૃત પ્રસ્તાવના ?

રામાનુજાચાર્ય વિશિષ્ટા દ્વેતના પ્રધાન આચાર્ય થઇ ગયા છે. શંકરાચાર્ય નો પેઠે એમને પછુ પ્રસ્થાન ત્રયી પર પ્રાસાદ મર્યી સંસ્કૃત ભાષામાં વિશાલકાય ભાષ્યોની સ્ચના કરી છે. જે કે શ્રી ભાષ્ય ( બ્રદ્ધ સ્ત્રત્ર પર ) વેદાંત દીપ, વેદાંત સાર, વેદાંતાર્થ સંગ્રહ અને શ્રીમદ્દ ભગવદ્દ ગીતા ભાષ્યના નામથી પ્રસિદ્ધ છે. અમના છવનનો દ્વતિહાસ ઘણા વિલક્ષણ છે. પરંતુ સ્થાનના સંકાચથી અમા તેથી અહીં દેવામાં અસમથ છિએ. એમના સમય ઇસ્વીસન ૧૦૧૭ થી ૧૧૩૭ સુધી માન્યો ગયા છે. એમના વિશિષ્ટા દ્વેતનું દક્ષિણ દેશ-વિષ્ણુ કાંચી આદિમાં અધિક સામ્રાજ્ય છે,

નિંધાર્કામાર્ય-

એ ખાચાર્ય સ્વાભાવિક લેઠાલેદના સંસ્થાપક છે. એમના સમય લાસ્કરા-ચાર્યના નિકટવર્ત્તી છે.

એમને પ્રદ્ય સૂત્રોપર વૈદાંત પારિજાત સૌરક્ષ નામના એક નાને! સરખા બાધ્ય લખ્યા છે.

શ્રીકંઠ શિવાચાર્ય---

એમને શિવવિશિષ્ઠાદ્વૈતમતની સ્થાપના કરી એમના સમય યદ્યપિ સુનિ-શ્ચિત નથો તથાપિ ઇસાની પંદરણી સદ્દીમાં એમછું થવાનું અનુમાન ઐતિ-હાસિકોએ બાંધ્યું છે.

વલ્લભાચાર્ય----

વિશુદ્ધાદ્વેત મતના સંસ્થાપક શ્રી વલ્લભાચાર્થના સમય વિ૦ ની સાલમી સદ્દી મનાઇ છે, એમના જન્મ સં. ૧૫૩૫ અને સ્વર્ગવાસ ૧૫૮૬ માં થયે પ્રદ્વાસત્ર પર અણુ ભાષ્ય નામના ગ્રંથ એમનાજ રચેલાે છે. એ તૈલંગ પ્રાદ્યાથ હતા.

#### વિજ્ઞાનભિક્ષુ----

વિક્રમની સત્તરમી શતાબ્લીમાં થયા છે. પ્રદાસત્રા પર એમના લખેલા વિજ્ઞાનામૃત ભાષ્યના પરિચય અમા પ્રસ્તુત નિખંધમાં આપી ચુકયા છિએ.

એમના માંખ્ય સૂત્રો પર ખનાવેલા સાંખ્ય પ્રવચન લાખ્ય છે. પાતંજલ ભાષ્ય પર એક વાર્તિક પૃથુ લખ્યું છે. એ બંધાના અવલાકનથી જણાય છે કે એ સારા કાર્શનિક વિદ્વાન હતા.

| પ્રકરણું ૩૫ સું. | केन-वेहिड हरा डाराना | કાલના નિર્ણય. | 333 |
|------------------|----------------------|---------------|-----|
|                  |                      |               |     |

# વિદ્યારહ્ય સ્વામી

એ મહાતમાં સર્વ શાસ્ત્રોના પ્રવિશ્વ હતા. એમના પંચદશી નામના થય વેદાંત સાંસમાં પ્રવિશ્વ કરવાને મારિપએલ્ક ઉલ્લામ પ્રિથિનિય છે. એમના શંકર દિગ્લિજય વિવરક્ષ પ્રવેધક્રેંગ્નેક અને છવન સુકિત વિવેક આફિત્રાય પશુ કહ્યા બચ છે. એ મહાતમાં વિક્રમની પ્રોફ્મી ક્રોન્સીબ્રામાં થયા છે

# આનંદગિરિ--અને ગાેવિંદાનંદ-્ર

એમને પ્રમ્હ સત્રના શાંકર ભાષ્ય પર ન્યાયનિર્ણય નામની એક**્સુંક**ર ઠીકાલખી છે. ચેના સિવાય ભગવદ્ ગીલાપર એમની આવુંદગિરિ નામનીં ઠીકા પ્રસિદ્ધ છે. એમના સમય વિક્રમની ચૌદમી સદીતું ઉત્તરાર્ણ છે અને પ્રદ્યાસત્ર સાંકર ભાષ્ય પર રત્નપ્રભા નામની ઠીકાના કર્લા ગાવિદ્ધાનંદ સ્વામી પ્રછ એમનાજ સમકાલીન પ્રવિત થાય છે.

# ધર્મરાજ દિક્ષિત

વેકાંત પરિભાષાના કર્તા ધર્મરાજ કીક્ષિતના સમય ઇ૦ ૧૫૫૦ છે એમની એ પુરતક વેકાંત ન્યાયમાં પ્રવેશ કરવાને માટે એક સુંકર છે.

# શંકર મિશ્ર

એમના સમય ઇ. સન્ ૧૬૦૦ ના લગલગ છે. વૈશેષિક સૂત્રોપર એમની ઉપરકાર નામની સ્વતંત્ર વ્યાખ્યા ઘણી ઉત્તમ અને પદાર્ય વિદ્યુવનના ભાટે ઘણી ઉપાયેણી છે.

## ન્યગાર્જુન....

માધ્યમિકમત (શ્રન્યવાદ) ના પ્રધાનાચાર્ય ભૌધ વિદ્વાન હતા, નાગા જુનના સમય ઇશાની બીજી શતાબદી છે. બોધ સંપ્રદાયમાં એ ઘણાં સમર્શ હતા અને પ્રખ્યાત વિદ્વાન્ થયા છે.

# મકરણ ૩૬ સં

પ્રદાર્શીતા સત્ય બોધના માટે આધૂતિક વિદ્વાનાએ સ્વીકારેલે৷ જેનાના સ્યાદ્વાદ.

(૧) કાશીના સ્વર્ગસ્ય સુપ્રસિદ્ધ વિદ્વાન મહા મહાપાધ્યાય પંડિત શ્રી રામનિશ્વ શાસીજીએ ' સુજન સંમેલન ' નામના જૈન ધર્મ સંબંધી પ્રથમ વ્યાખ્યાનમાં સ્યાદ્વાદ સંબંધ ઉલ્લેખેલા શખ્દાજ અહિંટાંકી અતાવું એટલે બાદ્યારાજ ગેલ્લ્સ સંબંધ ઉલ્લેખેલા શખ્દાજ અહિંટાંકી અતાવું એટલે

ે મેન્ઝાપ્સ તેમના જ અનેકાંતવાદ તો એક એવી વસ્તુ છે કે તેને દરેકે સ્વીકાયવી જ પડશે, અને સ્વીકારી પણ છે. બુઓ વિષ્ણું પુરાણુ અધ્યાય ૬, દિતીયાંસમાં સખ્યું છે કે:---

नरकस्वर्गसंत्रे वै पापपुण्ये द्विजो जम !। वस्त्वेकमेव दुःखाय सुखायेर्थ्याक्रम्पप् जिल्लाम् । कोपाय च यतस्तस्माद् वस्तु वस्त्वात्मकं कुतः ?॥

HANK BERKER AND MARKED AND A CONTRACT OF AN AND A STREET AND A STREE

અહિંપરાશ્વર મહેપિ કહે છે કે 'વસ્તુ વસ્ત્વાત્મક નથી ' આને અર્થજ એ છે કે કાઇપણ વસ્તુ એકાંતે એક રૂપ નથી. જે વસ્તુ એક સમયે સુખના હેતુ છે, તેજ બીજા 'ક્ષણમાં દુ:ખનું કારણ બને છે, અને જે વસ્તુ કાઇપણ વખતે દુ:ખનું કારણ બને છે, તેજ વસ્તુ ક્ષણ માત્રમાં સુખના હેતું 'મથુ થાય છે.

સંજબના ! આપ સમજી શકયા હશા કે અહિં. ' અનેકાંતવાદ ' કહેવામાં આબ્ધા છે. એક બીજી વાત ઉપર પણ ધ્યાન આપશા. જેઓ સવસવ્સ્યામનિર્વचનીયં जगत ( આ જગત સદ્ અથવા અસત બન્નેમાંથી એક રીતે કહી શકાય નહીં. ) કહે છે. તેમને પણ વિચાર દબ્દિથી બેવામાં આવે તા ' અનેકાંતવાદ ' માનવામાં હરકત નથી, કારણ કે બ્યારે વસ્તુ સત્ અને અસત્ કહી શકાય નહીં, તા કહેવું પડશે કે કાઇ પ્રકારથી સત્ હાઇને પણ કાઇ દીતે તે અસત્ પણ છે. એટલા માટે ન તા સત્ કહી શકાય અને ન અસત્ તે ભ્યાનેકાંતતા માનવી સિદ્ધ થઇ.

સલજના ! નેચ્યાયિઠા અંધકારને 'તેનો અસાવ સ્વરૂપ ' કહે છે, અને મીમાંસક તથા વૈદ્યાંતિકા તેનું ખંડન કરીને ભેર સારથી તેને ' ભાવ-સ્વરૂપ ' કહે છે તા હવે બેવાની વાત એ છે કે આજ સુધી એના કાંઇ ફેંસલાે થયા નથી કે કાેણુ બરાબર કહે છે ? ત્યારે તા બેની લડાઇમાં ત્રીબાના પાબાર

# પ્રકરણ ३૬ શે. અનેકાતવાદમાં આધાનક પંડિતાના જયવાષ, ૩૬૫

છે. અર્થાત જૈન સિદ્ધાંત સિદ્ધ થયેા. કારણ કે તે કહે છે કે-' વસ્તુ, અનેકાંત છે. ' તેને કાઇ રીતે લાવરૂપ કહે છે, અને કોઇ રીતે અલાવરૂપ પણ કહે છે આવીજ રીતે કાઇ આત્માને ' સાનસ્વરૂપ ' કહે છે, અને કાઇ સાનાધારસ્વરૂપ કહે છે. ત્યારે હવે કહેવુજ શું ! અનેકાંતવાદે સ્થાન મેળુવ્યુ . એવી રીતે જ્ઞાનેને કાઇ ' દ્રબ્યસ્વરૂપ ' માને છે: તા કાઇ ' ગુણસ્વરૂપ. ' કાઇ જગતને ' ભાવસ્વરૂપ ' કહે છે, તા કાઇ ' શુન્યસ્વરૂપ ' ત્યારે તા અનેકાંતવાદ અનાયાસે સિદ્ધ થયા. "

(ર) આવીજ રીતે 'ચિત્રમયુ જગત' નામના માસિકના વર્ષ ૧૧ માના સં. ૧૯૨૫ ના ડિસે બર માસના અકમાં 'જેનસિંહોત્ત' નામના લેખમાં મહાશય લક્ષ્મણ રઘુનાથ ભીડે લખે છે કે-" અનેકાંતવાદ-ઉપર જણાવેલી અનાદ-नंतत्त्वनी भाविष्ठा वांधतांनी साथेक अद्वेतवाड केने सिद्धांतने अभान्य छे के દેખાઇ આવે છે, સાસુજય સુક્તિ માનનારા દ્વતવાદ પણું તેને તેટલાજ અમાન્ય છે. કારણ માક્ષ એટલે જીવાતમાં શુદ્ધાત્મતત્વમાં લીન થવું, એમ જ નિએા પણ માને છે. જગતના નિશ્વાલ સંબંધ પણ તેમની વિચાર સરણી આવીજ સાપેક્ષ છે. મિચ્યા શખ્દોના અર્થ શંકરાચાયના પેઠે અસત્ય કિના અદ્વતીય ભાગવતાની પેઠે અનિવચ્યિ એવા જૈનિઓ કરતા નથી પહું હેમેશાં બદલનાર અતઃએવ બામક એવા કરે છે. અથાત 'જગોનમચ્યા ? એટલે જગત એ નથીજ, કિંવા અતકર્ય છે એમ નહીં, પણ તે બાયક છે, કિંવા હમેશા ખદલનાર છે એવા અર્થ છે. આ સંદેષ વિચાર પદ્ધતિને ' અનેકાતવાદ ' અમે કહે છે. અનેક अता-धर्मा यस्मिन् मांचे सोऽयमनिकान्तः औटवे केमा अनेर धर्भ के ते, ભાવા. એકાંગી ઉત્તર એ કયારેય પણ અપ્યૂર્ણ જ હાય છે. કારણનો પ્રિયક્ષ વસ્તુ હેમેશાં એકજ અવસ્થામાં રહેલીજ તથી. તેથી ઉત્તર કિંવા વર્જન મે કેવારેય પણુ સાપેક્ષ અને તેથીજ અનેકાંગી હાય. આ વર્ણન સાત રીતે કરી શકાય છે. તેથી એ પદ્ધતિને સપ્તલગી પણ કહે છે. દ્રબ્ય, દ્વેત્ર, કાળ, ને બાન આ ચાર અપેક્ષા વડે કાઇ પણ વસ્તુનું વર્ણન કરવું પડે છે. કોઇ પણ એક વસ્તું સુબંધ બાલતાં આ આપેલા ચતુષ્ટયાનુસાર વસ્તુનું અસ્તિત્વ છે એમ કહેવું એ પહેલા પ્રકાર, (૧) બીજી એકાદ વસ્તુના ઉપલા અપદ્યાં ચતુષ્ટયાનુસાર અસ્તિત્વની દષ્ટિએ પહલી વસ્તુનુ અસ્તિત્વ નથી એમ કહિવું એ બીએ પ્રકાર, (ર) કાંઇ પછ્ય વસ્તુને માટે બીજી એ વસ્તુના સાં પક્ષચતુષ્ટંયાસુસાર અસ્તિત્વ કિવા શુન્ચત્વ કહેલું એ ત્રીએ પ્રકાર, (3) કાઈ પણ વસ્તુની બાબતમાં અન્ય ય વસ્તુના સંશિપ ચતુષ્ટયાનુસાર એઠદેમ ઉત્તર આપેવા અશંકય હાવાથી અવકતાવ્ય છે આ શાથા પ્રકાર, (૪) કાઇ વસ્તુને માટે બીજ બે વસ્તુઓની દ્રષ્ટિએ બાલનું અશંકય, પંચ

| કેકદ્ર તત્ત્વત્રયા-મીમસા. | ર ખંડ |
|---------------------------|-------|
|---------------------------|-------|

એક વસ્તુની દ્રષ્ટિએ અસ્તિપક્ષ ઉત્તર આપવું એ પાંચમાં પ્રકાર, ઉલડું નાસ્તિ પક્ષે ઉત્તર આપવું એ છેડ્ડો પ્રકાર, (૬) કાઇ પછુ વસ્તુને માટે બીજી બે વસ્તુની દર્ષિએ એડી સાથે કહેવું અશંકય, પછુ અનુક્રમે અસ્તિ નાસ્તિ પક્ષે ઉત્તર આપવું એ સાંતમાં પ્રકાર, (૭) આ સાંત પદ્ધતિ વડે તર્ક ચલાવ્યા પછી જે સાર નીકળે તે ખરા છે એમ કહેવાને હરકત નથી. એક દરે સાપેક્ષાત્મક વિચાર કરવાની આ સંવીંગિક પદ્ધતિ હોવાથી તે અત્યંત પરિણામ કારક છે એમાં શંકા નથી.

(3) ડા. સાંડારકર, મહાત્મા ગાંધીજી તેમજ કેટલાક પાઝવાત્ય પંડિતાએ આ તક પદ્ધતિની પ્રશંસા કરી છે તે કંઈ અમથી નહીં. હિંદુ વ ત્વજ્ઞાનની બાબતમાં અનેક શાખાઓ ઉત્પન્ન થવાતું કારણ એકાંગીવાકપદ્ધતિ છે. અનેકાંતપદ્ધતિંજ વડે ચર્ચા કરતાં બધી શાખાઓને સાપેક્ષ માન્યતા દેવી પડશે. ઉપરની સાત પદ્ધતિને 'સ્યાત' શંબદથી અદિત હોવાને લીધે આ પદ્ધતિને સ્યાદ્વાદ-પદ્ધતિ પદ્ધ કહે છે. "પ્રગ્નવજ્ઞાવે કારણ વાદ્વાવે લીધે આ પદ્ધતિને સ્યાદ્વાદ-પદ્ધતિ પદ્ધ કહે છે. "પ્રગ્નવજ્ઞાવે સામન વસ્તુન્યથિતોથેન વિધિવ્રતિવૈધ્યવિક્ર વ્યત્નના સ્યાત્સાર્યાં કેસ્તાર વસ્તુન્યથિતોથેન આ પદ્ધતિને સ્યાદ્વાદ-પદ્ધતિ પદ્ધ કહે છે. "પ્રગ્નવજ્ઞાવે સમિન વસ્તુન્યથિતોથેન વિધિવ્રતિવૈધ્યવિક્ર ભ્યના સ્યાત્સાર્યાં કેસ્તાર વસ્તુન્યથિતોથેન સ્યાદ્વાદ્વપદ્ધતિર્મથતિ " આવી આ પદ્ધતિની બ્યાખ્યા છે. વિધિન્રતિયેધાદિ કાઇ પછુ વિધાન સાત પ્રકાર ને અપેક્ષા ચતુષ્ટય સંદ કરવું એજ આ પદ્ધતિનું રહસ્ય છે. સબ્દિ પ્રવાહનો દબ્દિથી અનાઘનંત છે. પછુ પંચીયતઃ ક્ષણવિનશ્વર છે. આત્મતત્ત્વના મૂલભૂત ગુણની દબ્દિએ સર્વ-જીવાત્મા એક છે, પણ કર્મળ ધના શિદ્ધત્વને લીધે તે અનેક પણ છે. આ પ્રમાણે સર્વ અપેક્ષાઓ લક્ષમાં લઇને સિદ્ધાંત સ્થાયુલો એજ અનેકાંતવાદ !!

્ય ગે શિયાય બીજા પછુ ઘણા વિદ્વાને: સ્યાદાદની સાથંકતા બહેર કરે છે, તેમાંથી કેટલાક અને રંગુ કરી વાયકવર્ળનું તે તરફ ધ્યાન ખેંગું છું.

(૪) કારી વિશ્વવિદ્યાલયના પ્રીન્સીપાલ અને ગુજરાતના સમર્થ વિદ્વાન પ્રો. આન દરાં કર બા પુસાદ કુવે પોતાના એક વખતના વ્યાખ્યાનમાં ' સ્યાદાદ ' સંબંધે કહ્યું હતું કે-" સ્યાદાદ એકીકરણનું દબ્દિબિંદુ અમારી સ્હામે ઉપસ્થિત કરે છે. શંકરાચાર્ય સ્યાદાદ ઉપર જે આક્ષેપ કર્યો છે, તે મૂળ રહસ્યની સાથે સંબંધ રાખતા નથી, એ નિશ્વય છે કે-વિવિધદબ્દિ બિંદુઓ દ્વારા નિરીક્ષણ કર્યો વગર કાઇ વસ્તુ સંપૂર્ણ સ્વરૂપે સમજવામાં આવી શકે નહીં. આ માટે ' સ્યાદાદ ' ઉપયોગી તથા સાથક છે. મહાવીરના સિદ્ધાંતમાં બતાવેલ સ્યાદાદને કેટલાકા ' સંશયવાદ ' કહે છે, એ હું નથી માનતા. ' સ્યાદાદ ' સંશયવાદ નથી કિંતુ તે એક દબ્દિબિંદુ અમને મેળવી આપે છે. વિશ્વનું કેવી રીતે અવ-લાકન કરવું જોઈએ એ અમને શીખવે છે. " પ્રકરાષ્ટ્ર ૩૬ મું. અનેકાંતવાદ્રમાં ભાધુનિક પંડિતાના જયયોષ. ૩૩૭

(૫) કાશી હિંદુવિશ્વનિદ્યાલયમાં દર્શન શાસના મુખ્ય અધ્યાપક શ્રીયુત રણીજયણ અધિકારી M. A. જણાવે છે & સ્માફાનો સિદ્ધાંત ઘણા મહત્વ પૂર્ણ અને ખેંચાલકારક છે. <del>જો</del> જિદ્ધાંતમાં **છેત્વપ્ર**ાની વિશેષતા તરી આવે છે, અને એજ ' સ્યાહાદ ' જોવાદ્યાં નની અદિતીય નિયતિ પ્રગટ કરે છે. છતાં કેટલાકોને મન સ્યાદ્વાદ એ એક ગૃઢ શબ્દ, તથા કેટલાકોને તા તે ઉપહા-સાસ્પદ પણ લાગે છે. જૈન ધર્મમાં એ એક શબ્દદ્વારા જે સિદ્ધાંત ઝલકી રહ્યો છે, તે ન સમજી શકવાથીજ કેટલાકોએ તેનું ઉપહાસ કુર્યું છે, એ અજ્ઞાનતાને પ્રતાપેજ કેટલાકાએ તેમાં દાવા તથા ભિન્ન ભિન્ન અર્થીનાં આરોપણ કર્યા છે. હું તેા એટલે સુધી કહેવાની હિંમત કરૂં છું કે વિદ્વાન શંકરાચાર્ય જેવા પુરૂષ પછુ એ દોષથી આગળ નથી રહી શકયા. તેમણે પણ એ સ્યાદાદ ધર્મ પ્રતિ અન્યાય કર્યો છે. સાધારણ ચાગ્યતાવાળા માછુસા એવી લુલ કરે તો તે માફ કરી વકાય. પછું મને સ્પન્ટ વાત કહેવાની રજા મળે તા હું કહીશ કે ' ભારતના એવા મહાન્ વિદ્રાન માટે એવા અન્યાય સવધા અક્ષર્ગ છે ' જો કે હું પાતે એ મહાર પ્રતિ આવિ સંય આકરભાવથી નિહાળું છું, તથાપિ મને એમ ચાખ્યુ દેખાર છે કે તેમણ ' વિવસન સમય ' અર્થાત્ નાગા લાેઠાના સિદ્ધાંત એવું જે અનાદર સચવતું નામ જૈન ધર્મના શાસો વિષે વાપર્યું છે તે કેવળ મૂળ જૈન ગંધોના સવ્યાસ નહીં કરવાનું પરિણામ છે.

'સ્યાદ્રાદ' એક ભારે સત્ય તરક આપણને દોરી જાય છે. હું એક વાત ઉપર ખાસ ભાર સુકવા માશું છું કે વિશ્વના અથવા તેના કાઇ એક ભાગને નેવા માટે માત્ર એક દબ્ટિકાંણ સંવધા પૂર્ણ ન લેખી શકાય. ભિન્ન ભિન્ન દષ્ટિકાંણ સવધા પૂર્ણ ન લેખી શકાય. ભિન્ન ભિન્ન દ્વિટિકાંણથી નેઇએ તાંજ અખંડ સત્ય નેઇ શકીએ. ખરૂ નેતાં આ વિશ્વ અસંખ્ય તત્ત્વા તથા પર્યાધેના સસુદાયરૂપ છે, અને આપણા યથાર્થ જ્ઞાન પ્રાપ્તિનાં સાધનો એટલા અપૂર્ણ છે કે આપણા પરિચિત દબ્ટિકાંણથી ભાગ્યેજ પૂર્ણ સત્ય પાની શકીએ કેવળ સંવજ્ઞ પૂર્ણ સત્યને પૂર્ણ પણે જાણી શકે છે. આપણે તો એકાંગિક વિચાર અને અપૂર્ણ સ્પર્ગ્ટીકરણના અત્યારે અધિકારી ગણાઇએ આપણે પૂર્ણ સત્યને કદાપિ ન્યાય ન આપી શકીએ. × × × આવી સ્થિતિમાં. શ્રીમલ્લિસેર્મ (?) ( શ્રીહેમચંદ્રાચાર્ય ) જોનંદ્રભગવાવ મહાવીરની સ્તુતિ અર્થ જે ચેલ્ય શબ્દો વાપર્થા છે, તો મને થાક આવે છે:---43

Jain Education International

### - अन्योन्यपक्षप्रतिपक्षभाषाद् , यथा परे मत्सरिजः प्रवादाः । नयानहोषानविशेषमिच्छन् , न पक्षपाती समयस्तथा ते ॥

દે લગવન્ ! આપના સિદ્ધાંત નિષ્પક્ષ છે. કારણ કે એકજ વસ્તુ કેટલા અસંખ્ય દબ્ટિથી નેઇ શકાય છે તે આપે અમને બતાવ્યું છે. પેલાઓ કે જે કેવળ સિદ્ધાંતલેકની ખાતર પરસ્પરમાં ઇર્થ્યા મત્સર ધરાવે છે તે સ્થિતિ આપના સ્યાદ્યાદ દર્શનમાં નથો સંભવતી.

(૬) મધ્યાપક દતાત્રેય બાલકૃષ્ણ કાલેલકર કાઠા 'પુર્વરંગ' નામના પૃષ્ઠ (૨૪૩) માં લખે છે કે–" એકજ સત્ય અનેક રૂપમાં પ્રગટ થાય છે. એક એક ભાલી એક એક જમાને, અને એક એક દેશ સત્યના એક એક અંશતું ગ્રહણ કરી શકે છે. અને તેથી પરસ્પર વિરાધી દેખાલી છતાં ખધી દબ્ટિઆ સરખીજ સાચી હોય છે. એ જેનોના સ્યાદાદનું તત્ત્વ હિંદુસ્તાનના આખા ઇતિહાસમાં ઘટાએલું આપણુ બેઇએ છીએ.

પુનઃ એજ મહાશયે તા. ૪-૨-૨૩ ના ' નવજીવનના અંકમાં 'ભગવાન મહાવીર કૈવલ્યબૂમિ નામના લેખ લખેલ છે, તેમાં જણાવ્યું છે કે '' જૈન તત્ત્વ શાનમાં સ્યાહાદના બરાબર શાે અર્થ છે તે બાણુવાના દાવા હું કરી શકતા નથી, પણુ હું માનું છું કે ' સ્યાહાદ ' માનવ બુદ્ધિનું એકાંગિપછુંજ સુચિત કરે છે. અસુક કપ્ટિએ ખેતાં એક વસ્તુ એક રીતે દીસે છે, બીજી દબ્ટિએ તે બીજી રીતે દેખાય છે. જન્માંધા જેમ હાથીને બુદી જીદી રીતે તપાસે તેવી આપણી આ દુનિયામાં સ્થિતિ છે.

મા વર્ણન યથાર્થ નથી એમ કાેણ કહી શકે કે આપણી આવી સ્થિતિ છે મેટલું જેને ગળે ઉતર્યું તેજ આ જગતમાં યથાર્થ જ્ઞાની, માણુસતું જ્ઞાન એક પક્ષી છે. એટલું જે શમજ્યાે તેજ માણુસામાં સર્વજ્ઞ. વાસ્તવિક સંપૂર્ણ સત્ય જે ઢાેઇ જાણુતાે હશે તે પરમાત્માને આપણે હજાુ આેળખી શક્યા નથી"

મહા મહાેયાધ્યાય પાંડત ગંગનાથ M.A. D. L. L. અલાહબાદ-વાલા લખે છે કે---

(9) "जबसे मैंने शंकरायार्थ दारा जैनसिद्धांत पर खंडन को पदा है, तबसे मुजे विश्वास हुआ कि इससिद्धांतमें बहुत इन्छ है, जिस्को वेदांतके आचार्योंने नही समजा और जो कुछ अभी तक मै जैनधर्मको जान शका हु उससे मेरा यह विश्वास इड हुआ है कि यदि वह जैन પ્રકરણ ૩૬ મું. અનેકાંતવાદમાં આધુનિક પંડિતાના જયવાષ. ૩૩૯

धर्मको उसके असली प्रयोसें देखनेका कष्ट उठाता तो उनको जैन धर्मिष्ठे विरोध करनेकी कोईभी बात नहां मिलती. ''

(૮) હિંદી સાધાના સર્વ શ્રેષ્ઠ લેખક અને કુરધર વિદ્વાન પંડિત શ્રી મહાવીર પ્રસાદજી દિવેદીએ સરસ્વતી માસિકમાં ' પ્રાચીન જૈન લેખ સંગ્રહ'ની સમાલાચના કરતાં લખ્યું છે કે—

" प्राचींस खररेके हिंदु धर्मावर्जनी बडे बडे शास्त्री तक अवभी नहि जानते कि-जैनि-योंका स्पादाद किस चिढिंओंका नाम है !

धन्यबाद है जर्भनो और फान्स इग्लेंडके कुछ बिद्यानुरागी विरोषकोंको फिनकी इसासें इस धमके अनुयायीयोंके कीर्तिंबळ पदी कोज और सारत वर्षके साक्षरजनोंका घ्यान आकुष्ट हुआ. यदि ये विदेशी विद्वान जैनोके धर्मन्नयो आदिकी आल्प्रेचना न करते, यदि ये उनके प्राचीन छेखधोकी महत्ता प्रकट न करते तो हम त्लोग शायद आजभी पूर्ववत् ही अज्ञानके अधकारमें ही हूबे रहते. "

(૯) ડા. ઍા. પરટેશ્લેડ 'ધર્મના તુલ્નાત્મક શાસમાં જૈન ધર્મતું સ્થાન મહત્વ એ વિષય પર તા. ૨૧-૮-૨૧ રાજે ધુલિયા મુકામે આપેલા ભાષણના અંતે જજીાવ્યું છે કે-" સંક્ષેપમાં કહિએ તા ઉચ્ચ ધર્મ તત્ત્વા અને જ્ઞાન પહતિ, આ બન્ને દબ્ટિથી જેતાં જૈન ધર્મ એ ધર્મોના તુલ્નાન્મક શાસમાં અતિશય આગળ બએલા ધર્મ છે એમ કહેવું પડે છે. દ્રવ્યતું જ્ઞાન કરી લેવા સારૂ એમાં યાજેલા સ્યાદાદનું બીલકુલ આધૂનિક પદ્ધતિનું સ્વરૂપજ જુઓ એટલે બસ છે. જૈન ધર્મ એ ધર્મ વિચારની નિ:સંશય પરમ પ્રેણી છે, અને એ દબ્ટિયો ધર્મનું વર્ગીકરણ કરવા સારૂજ કેવળ નહીં પણ વિશેષત: ધર્મનાં લક્ષણા ઠરાવવા સારૂ અને તદનુસાર સામાન્યત: ધર્મની ઉપપત્તિ બેસાડવા સારૂ તેના કાળજી પૂર્વ ક અસ્યાસ કરવા જરૂરી છે. "

(૧૦) મારવાડના મુખ્ય શહેર જોધપુર મુકામે સન્ ૧૯૧૬ માં મળેલા 'જૈન સાહિત્યના સમ્મેલન'ના પ્રમુખપદે વિશજેલા M. M. ડૉ. શાતીશચંદ્ર વિદ્યાભૂષણુ M. A., P. H. D. પોતાના ભાષણુમાં જણાવે છેકે –" આ વિદ્યાનોના સમ્મેલનમાં છે વચના છાલવાને માટે મને આમંત્રણુ આપી જે માન આપ્યું છે તેણુ માટે હું આપના આભારી છું પશુ આરંભ કથાંથી કરવા તેની મને મુંઝનણુ થાય છે કારણુ કે સમ્મેલનના હેતુ વિશાળ છે અને શ્રોતાવર્ગ વિદ્યાન્ અને પ્રતિષ્ઠિત છે તેમની રજાથો "જૈનોઝમ" ના પ્રધાન સિદ્ધાંત ' સ્યાદાદ ' અથવા સપ્તભંગી ન્યાય કે જેન તત્ત્વ જ્ઞાનના મૂલ પાયા છે તેના પર હું વચના કહીશ.

| 380 | તત્ત્વત્રથી-મીમાંસા. | ેર ખંડ. |
|-----|----------------------|---------|

'स्याइवाह' અથવા તા શકયતાનું પ્રતિપ્રાદન કે જેનું બીજી નામ 'સખ્તલ'ગી ન્યાય' અથવા તા સાત પ્રકારના પ્રક્ષાભાસ છે તેમાં વસ્તુની સાત અવસ્થાના સમાવેશ થાય છે. (१) स्याद आस्ति, (२) स्यात् मास्ति (३) स्पात् आस्ति मास्ति (४) स्यात् अवक्तव्य, (५) स्यात् अस्ति अवक्तव्य, (६) स्यात् नास्ति अवक्तव्य, (७) स्यात् अस्ति मास्ति अवक्तव्य.

જૈનમાન્યતા પ્રમાણે સ્યાદ્વાદના સિદ્ધાંત અતિ પ્રાચીન સમયથી તીર્થ' કરાએ પ્રવર્ત્તાવેલા હતા અને ૨.૪૦ વર્ષા પંહેલાં ચરમ તિર્થ' કર મહાવીર સ્વામીએ આ સિદ્ધાંત ઉપકેરમાં હતા અને તેનું સ્વરૂપ-વર્ણન અને વ્યાપ્યા 'સગવતી સૂત્ર' 'સમયાયાંગ સૂત્ર, અનુયાેગદ્ધારસ્ટ્રજ્ર<sup>ત્ત</sup>પ્રજ્ઞાપનાસન્ન' વિગેરે જઇનાેના પ્રમાણ ભૂત પ્રયામાં માલમ પડે છે.

ભદ્રભાહુ સ્વામી કે જે (B. C. ) ચાથા સૈકામાં થઇ ગયા અને જે સુગ પ્રધાન' એટલે તેમના સમયના અગ્રગષ્ટ્ય પુરૂષ કહેવાતા હતા તેમણે આ નિદ્ધાંત તું તેમની પ્રાકૃત ટીકા 'સૂત્ર કૃતાંગ નિર્સું કિત'માં વિવર્ણ કરેલું છે.

મખ્યાત જઇન ન્યાયામાર્ય સિદ્ધસેન વિવાકર કે જે વિક્રમાદિત્યના સમય માં થઇ ગયા છે. તેમણું આ સિદ્ધાંતનું તેમના પ્રસિદ્ધ શ્રંથ 'સમ્મતિતક' સત્ર માં વિવરણ કર્યુ' છે.

છન સંદેશી સમાસ્રમણે તેમની વિશેષોવરયક સાધ્યનામની ટીકામાં આ સિદ્ધાંતનું સરળ સ્પષ્ટીકરણ કહું છે,

પણુ આ અસ્તિ નાસ્તિના (સ્યાદ્ધાદ) ના સિદ્ધાંતના વિવિધ સ્વરૂપતું અપ્રતિમ શૈલિમાં વિવરણ કરનાર સંમતભદ્ર હતા. તેએા દિગંબર પંચના હતા, અને ૬૦૦ (A. D.) પહેલાં થઇ ગયા. તેઓ ' આપ્તમીમાંસા' ના પ્રણેતા હતા.

આ ગિજી પ્રસિદ્ધ પ્રત્રેતાંબર ન્યાયવેતાઓએ જેવા કે હરિલદ્રસરિ, યુદ્ધિમાં બરસરિ, દેવસરિ (આસરે ૧૧૦૦ A. D. ), હેમચંદ્ર સરિ ( આસરે ૧૧૦૦ A. D.) અને 'સ્યાદ્વાદ મંજરી'ના કર્તા સુવિખયાત મલ્લીસેન સરિએ આ સિદ્ધાંતપર ધોતાનુ લક્ષ આપ્યુ છે.

ત્યારબાદ ઘણા પ્રવેતાબર અને દિગંબર ન્યાયવેતાઓએ તેમના ગ્રંથામાં આ વિષયને ચચ્ચો છે અને આખરે ૩૦૦ વર્ષ પહેલાં દિગંબર ન્યાયવેતા વિમળદાસે આ સિંહાંતના સમગ્રસ્વરૂપને સ્પર્શાંતી 'સપ્તલોંગી તર ગિણી નામના ગ્રંથ સ્ચ્યા છે. પ્રકરણ ઉ૬ મું. અને કાંતવા કર્માં ીવ્યા∰નિક≘ પંડિતાના જયધાષ. ઉઠ≆

આ ગઢન અને સુસ્મ સિહાંતે છેલ અને બ્રાહ્મણ ન્યાયવેતાઓની દીધાને આમંત્રી, પ્રચ્યેત ગ્યાયવેતા ધ્રશ્વિભિ (A:D) સાતમા સૈધામાં આ સિહાંતની તેમ પ્રસીહ થય 'પ્રમાણ માર્તિય'માં દીધા કરી અને તેની દીધાના પ્રત્સુત્તર હરિસદ્રસ્ટીએ પાતાના પ્રસિદ્ધ થય 'અમેયાંત અવ્યતાકા' માં આખ્યા પ્રત્સુત્તર હરિસદ્રસ્ટીએ પાતાના પ્રસિદ્ધ થય 'અમેયાંત અવ્યતાકા' માં આખ્યા છે. બ્રાહ્મણ ઝપિ વ્યાસે બ્રહ્મસ્તૂત પુસ્તક, રે, બ્રક્સ્લ, ૨, સ્ત્રબ્રન્લ ક્રમાં માં આખ્યા છે. બ્રાહ્મણ ઝપિ વ્યાસે બ્રહ્મસ્તૂત પુસ્તક, રે, બ્રક્સ્લ, ૨, સ્ત્રબ્રન્લ ક્રમાં માં આખ્યા તેને સુધારા વધારા સાથે ઉતાંચી છે. એ રમુ છ નોંધ લેયા જેથી છે. આ સિદ્ધાંત ની પ્રસિદ્ધ શંકરવાર્થા કે જે A. D. આઠમાં સૈકામાં થઇ ગલા છે તેવણે પાતા ની દીકા શંકરલાધ્યમાં, વાચસ્પતિનિષ્ઠ કે જે A. D. દશમાં સૈકામાં જાઇ અલ તેમણે શાંકરલાધ્યની લામતી વૃત્તિમાં અને માધવાચાયે તેમના ' સર્વ' દર્શન સંગ્રહ' માં દીકા કરેલી છે.

પાદ્માલુ ત ત્વવેત્તાઓએ આ સિદ્ધાંત પર એવા દેવતું આરોબલુ કર્યું છે કે 'અનિશ્વધાત્મક સાન તરફ દેરિ છે અને સાત અવરથા પંરસ્પર અસ્ઝેસ છે તે છતાં આ સિદ્ધાંતની શાંત અને નિષ્પક્ષપાલ સંધીક્ષા સેની બ્યાપકતામાં અને વસ્તુઓની સમગ્ર ચંવસ્થાઓને સ્પર્શવાની શકિતમાં વહેલી વિશિષ્ઠતાને વ્યકત કરે છે.

વૈશેષિક દર્શાનના પ્રવર્તક કહ્યાદે છ ક્રોદીનો નિરૂપ કર્યો છે અને તે સર્વ ના સમાવેશ થહિત માં માત્ર માં કર્યો છે છે સે સર્વને સુચિદિલ છે. પાછળની ટીકાર્ગે એ બીજી ક્રોટી કઉંમેરી ' અમાગા માં વાહિત ' બુંદ્ધ લિક્રિ અલવા શુમ્યત્વ છે એવું અનુભવ એ ચર્સ્ટ ક્રોટીથી જે નિર્યુકાર હોય 'તે નિર્વાધું અલવા શુમ્યત્વ છે એવું કથન કરિને લોકોને આંત્યા, પંચુ વેન્દ્ર સિંધાંસથાં સ્વાસાયની સાલ ક્રોટી ચાજી છે કે જેમાં મારી માન્યતા પ્રયાણ સર્વ પ્રેકારના દેરકારના સમાવેરા થઈ જાય છે.

and there are some read to be shall a second the second

(૧૧) મહાતમા ગાંધી છ કહે છે કે-"સબ્દિમાં પ્રતિલણ પરિવર્તન થાય છે તેથી સબ્દ અસંસ્થ-પ્રસિત્ત પશ્ચિષ્ઠ છે કે ' વધ્યપ્રક્ષિક); પંચુ પરિવર્તન છતાં તેનું એક એવું રૂપ છે જેમે સ્વરૂપ કહા તે કે પછે, એમ પંચુ કહી શે થયે છાએ તેથી તે સત્ય પંચુ છે ( વસ્તુબતે ) તેથો તેવે માત્મા સાથ કહા તો મન છાએ તેથી તે સત્ય પંચુ છે ( વસ્તુબતે ) તેથો તેવે માત્મા સાથ કહા તો મન છાડવાય નેથી. એથી મને અનેકાર્પ્યાંદી કે સ્વાદાર્કી માત્મામાં આવેતા અંધ નથો. માત્ર સ્વાદવાદ હું જે સીતે ક્રમાંબાય છે તે શસે બાલનાર્ચબ્યુ, પહિતા નથો. માત્ર સ્વાદવાદ હું જે સીતે ક્રમાંબાય છે તે શસે બાલનાર્ચબ્યુ, પહિતા મનાવના ઇન્છે તેમ કહાય નદી. તેઓ મને વાદમાં ઉતાર તા જીગ હું પદ્યા સાથા હોલ હું, અને ગારા પ્રમાધિક શકાકારના દ્રષ્ઠિએ હું પદ્યા? અમરા સાથા અથાહ હો, અને ગારા પ્રમાધિક શકાકારના દ્રષ્ઠિએ હું ખાબી બાર બહેશ

| ૩૪૨ |       | તત્ત્વત્રથીમીમાંસા. | • | ર  | ሣ | ιš. |
|-----|-------|---------------------|---|----|---|-----|
| 201 | · · · | <br>હારવવ્⊈‴ચાવાસા. | • | τ. |   | 1   |

માની શકતો નથી. સાત આંધળાઓએ હાથીના સાત વર્ણન આપ્યાં તે બધા પાત પાતાની દ્રષ્ટિએ સાચા હતા; એકળીજાની દ્રષ્ટિએ જીઠા હતા, ને રાાનીની દ્રષ્ટિએ સાચા તથા ખાટા હતા. આ અનેકાંતવાદ મને બહુ પ્રિય છે. તેમાંથી હું મુસલમાનાની પરીક્ષા મુસલમાનાની દ્રષ્ટિએ, પ્રોસ્તીની તેની દ્રષ્ટિએ કરતાં શીખ્યા. માસ વિચારાને કાઇ ખાટા ગણે ત્યારે મને તેના અજ્ઞાનને વિષે પૂવે રાષ ચઢતા. હવે હુ તેઓનું દ્રષ્ટિબિંદુ તેઓની આંખે એઇ શકું છું તેથી તેમની ઉપર પાછુ પ્રેમ કરી શકું છું. કેમકે હું જગતના પ્રેમના ભૂખ્યા છું. અનેકાંતથાદનું મૂળ અહિંસા અને સત્યનું યુગળ છે. "

આ શિવાય બીજા પછુ અનેક લેખા બહાર પડી ચુકય છે. તે જાણવાની ઉત્કંઠા ધરાવનાર વ્યક્તિએ શા. મગનલાલ મેલાપચંદ સુ. સીનાર. વાંચા મીચા-ગામ. રેવાકાંઠા. ગુજરાંત. ઠેકાંઘે એક રૂપીએા બે આનામાં મળતું "જૈનેતર દષ્ટિએ જૈલ્ન" નામનું લગભગ ચારસા પાનાનું દલદાર પુસ્તક વાંચવાની ખાસ ભલામછુ; કરીયે છીએ એના સંગ્રહક જૈનાગ્રાર્ય ન્યાયાંભાનિધિશ્રીમદ્ વિજ્યાનંદ્રસૂરિ ( અપર નામ ) શ્રીમદ્ આત્મારામજી મહારાજ ના વિદ્વાન શિષ્ય રત્ન દક્ષિણ વિહારી સુનિ શ્રી અમર વિજયજી મહારાજ છે.

આવાં પુસ્તકોનો દુનિયામાં જેમ જેમ છુડથી પ્રથાર થતા જશે તેમ તેમ ' જૈન ધર્મ એ બુદ્ધ ધર્મની શાખા છે,' ' જૈન ધર્મ એ નાસ્તિક ધર્મ છે,' ' જૈન ધર્મ અનીશ્વરવાદી છે,' ' इस्तિન તાક્યમાનોડપિ ન મએઝ્ઝૈનમંદિરં, સ્યાદ્વાદ એ ગુઢ શખ્દ તથા સંશયનાદ છે,' ' શંકરાચાર્યે સ્યાદ્વાદનું સારી પેઠે ખંડન કર્યું છે.' વિગેરે ઘણા લાંખા દાળથી રૂઢ થએલી અજ્ઞાનતા સ્વત: નાશ પામતી જશે, અને જૈન ધર્મ તથા તેના સ્યાદ્વાદ સિદ્ધાંતના અનેકશ: ઉપકાર માની તેને અધિક માનની દષ્ટિએ લોકો જરૂર જેવા લાગશે એમાં સંશય નથી.

છેવટે જણાવવાનું કે એબ, સ્યાદ્ધાદરૂપી દઢ મૂળ સ્તંભના આધારે જૈન દર્શનરૂપ મહેલ સણવામાં આવેલ છે. આ અનેકાંતવાદ સંપૂર્ણ રીતે સમજવા-માં તાે ઘણા ઘણા બુદ્ધિશાલી પુરૂષા પણ ગાથાં ખાય છે, તાે દરેક સાધારણને દેમ સમજવામાં આવી શકે ! પરન્તું પાતાને સુક્ત વૈક્રિકાલુયાથી તરીકે જણા-વનારા વિદ્વાના પણ જ્યારે આ પ્રમાણે સ્થાદાદની ઉપયોગિતા સુકત કઠે સ્વીકારે છે, ત્યારે એમાં કેટલું બધું અસામાન્ય મહત્વ સમાયેલું છે તે સહજ સમજી શક્ય તેમ છે. દુનિયાના સમસ્ત ખંડનવાદિઓના અભિમાનતે શાંત કરવાને, અભાતવાદ, વિવર્તાવાદ, દ્વિચાબિ, દ્વિચાબિવાદ, પરિણામવાદ, દ્વેતવાદ, અદ્વેત-

| પ્રકરણ ૩૬ સું | અનેકાંતવાદના સિદ્ધાંતજ | સિદ્ધ છે | 383 |
|---------------|------------------------|----------|-----|
|---------------|------------------------|----------|-----|

વાદ, આરંભવાદ, શન્યવાદ ઇત્યાર્કિ સમગ્રવાદોના સહેલાઇથી નિરાકરણ લાવાને અને વિશ્વસરના મલભેદાને પહોંચી વળવાને સ્યાદ્વાક અલિ જરૂરો હથી આર છે.

આ અનેકાંતવાદમાં સત્ય અને અહિંસા છે એ વાલ તે આપણામાંના ઘણા ખરાને માટે નવીન બાણવાની નથી. વિશ્વન થંધાર્થ રૂપે અવલેાકન કરવાને માટે અનેકાંતવાદ દિબ્યસક્ષુ છે એના અભાવેજ અનેક મલ મતાંતરાના ખંડન મંડનના ઝગડાઓ ઉદ્દભબ્યા છે. સત્યના શાશ્વત સનાતન માર્ગ વિધા સ્યાદ્વાદ સમર્થ છે. દેહ શુદ્ધિને માટે જેમ સ્નાનની જરૂર છે તેમ વિચાર શુદ્ધિને માટે અનેકાંતવાદ ( સ્વાદ્વાદ ) એટલાજ અત્યાવશ્યક છે. સર્વજ્ઞાકરૃષિન અને કાંતવાદના પ્રતાપ આપણાં અશુદ્ધિના, મતાબિમાનના અને કદાગ્રહના મળ ધાલાઇ બાય અને જૈનશાસન સ્યાદ્વાદ દર્શન વિશ્વમાં વિજયતંતું નીલંડે એવી અંતઃકરણ પૂર્વક અમે અધિષ્ઠાયક દેવ પ્રત્યે નિરંતર પ્રાથના કરવીએ છીએ, જ શાંતિઃ શાંતિઃ શાંતિઃ

ભુવા કે-વેદ, વેદાંતાદિક સર્વ વિદ્યામાં ગુહાનિપુષ્યુ, પ્રાંઢ કવિત્વની શક્તિવાળા, મહાવાદીતું વિકેદ ધારણ કરનાર, વાદમાં અનેક વાદીઓને પરાસ્ત કરી છેાડી દેનાર, એવા બ્રાહ્મણુ પંડીત, જૈનાચાર્ય શ્રી ઘુદ્ધવાદોનાં સાથે વાદમાં ઊતરતાં પાતાના એકાંતવાદથી નિરાસ થઇ જે નાના બનેકાંતવાદલું સ્વરૂપ સમજી જૈન દીક્ષા ગહણુ કર્યા બાદ વિક્રમાદિત્યથી દિવા કરનાયદથીયિભ્રુપિત-ધાદી હિદ્ધ સેન દિવાકર, જૈનોમાં સ્તુતિકારના નામથી પ્રસિદ્ધ, તીર્થ કરોની સ્તુતિ કરતાં લખે છે કે-

> नयास्तव स्पालपद लॉछिता इमे रसापविद्धा इव लोहचातव: मर्थ स्पऽभिषेतकला यत स्तती मचेत मार्थाः प्रणता हितेविद्य: गा १ ॥

ભાવાર્થ --- હે વીલરાગ દિ ભગવવ દૈ તમારી ખલાવેલી નયા જે સ્યાત્ પદથી લાંછિત-વિન્હિત કરવામાં આવે તે રસવેધક શુદ્ધી લોહાના રસમાં પડી જેમ સાતું બનાવે તેમ તે બધાએ નથે ઇછિત દ્વવાળી --- અર્થાત્ સત્ય સ્વરૂપ વાળી બની જાય. આ લમારા સત્ય સિદ્ધાંત નેઇનેજ અમા હિતની ઇછાવાળા આર્યજના તમાને નમસ્કાર કરી રહ્યા છે. બાકી અમાએ લમાસ ખોટા પક્ષને માન આપેલું નથી. હ 1

| 2000 is the structure of the structure o | ર્ડ્ડ્ડ | ્રા;લગમાπઝીમાંસા |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|------------------|--|
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|------------------|--|

વિશેષાથી-કે લગવત જે વિતસગ જ જે મતવાદોઓ – વસ્તુના એક એક અંગને ચક્રણ કંપી વસ્તુના સ્વરૂપને કથા કરનારા છે તે બધાએ નચવાદો છે જેમકે--- ૧ અદ્વૈતવાદ, ૨ અજાતવાદ, ૩ વિવર્ત્તવાદ, ૪ દૃષ્ટિ સૃષ્ટિવાદ, ૫ પરિષ્ઠામવાદ, ૬ આવંભવાદ, ૭ શન્યવાદ, અને ૮ ક્ષણિકવાદ, ઈત્યાદિક જેટલા દુનિયામાં વાદો છે તે બધાએ નચલાદો છે. તેની સાથે કથ ચિતના અર્થ-ના પ્રકાશક-સ્યાત સખ્દ બેકવામાં આવે તા કે જેમ લોહાના સ્સમાં રસવેધક શુદ્દીના સ્સ. મેળવતાં સુવર્જ બની ભાગ તેમ તે બધાએ એકાંતવાદા સત્યસ્વરૂપ ના પ્રકાશક-સ્યાત સખ્દ બેકવામાં આવે તા કે જેમ લોહાના સ્સમાં રસવેધક શુદ્દીના સ્સ. મેળવતાં સુવર્જ બની ભાગ તેમ તે બધાએ એકાંતવાદા સત્યસ્વરૂપ ના પની જાય છે આમાં વિશેષ એ છે. કે ન બધાએ એકાંતવાદા સત્યસ્વરૂપ ના પની જાય છે આમાં વિશેષ એ છે. કે બધાએ એકાંતવાદા શત્યસ્વરૂપ ના પાલ જોન સંગ્રાણને સ્થન કરવારા વાદ તે ૧ અદલવાદ, વસ્તુના એક નિલ્ય ત્યરૂપના ગ્રાણને સંખ્ય સંપતિ કથન કરવારા બાદ તે ૨ અજાતવાદા, વસ્તુના પરાવર્તન ૨૫ એક સ્લુને સંખય રાખીને કથન કરવારા બાદ તે ૨ અજાતવાદ , વસ્તુના પરાવર્તન ૨૫ એક સ્વુને સંખ્ય રાખીને કથન કરવારા બાદ તે ૨ અજાતવાદ તે સ્લુન્દ્ર ચિત્રા આવતી વ્રસ્તુના એક શુલ્લને સુખ્ય રાખીને કથન કરવારા વાદ તે ૩ વિવર્તવાદ દિટમાં આવતી વ્રસ્તુના એક શુલ્લને સુખ્ય રાખીને કથન કરવારા વાદ તે ૩ બાવર્તવાદ દિટમાં આવતી વ્રસ્તુના એક શુલ્લને સુખ્ય રાખીને કથન કરવારા વાદ તે ૩ સ્તારા વાદ તે ૪ દુર્દ્રાય સાધ્ય

વસ્તુને એકમાંથી બીજામાં પલટાતીના એક ગુણુને સુખ્ય રાખીને જે કથન કરનારાવાદ સે પ પરિણામવાદ, વસ્તુના આર્યલ રૂપના એક ગુણુને સુખ્ય રાખીને કથન કરનારા જેવાદ તે ૬ આરંબવાદ, વસ્તુને નખ્ટ થતી બેઇ તેના એક ગુણુને સુખ્ય રાખીને જે કથન કરનારા વાદ તે છ શન્યવાદ, વસ્તું ને ક્ષણ ક્ષણુમાં બદલાતી જોઇ તેના એક ગુણુના સ્વરૂપને સુખ્ય રાખીને કથન કરનારા જે વાદ તે ૮ સાંસિકવાદ, આવા આવા પ્રકારના દ્વીયામાં જેટલા મતવાદીઓ વસ્તુના એકએક ગુણુને સુખ્ય રાખીને ઝઘડા કરવાવાળા તે મધાએ નયવાદીઓ વસ્તુના સાથ સ્વરૂપને જાણુ શકતા નથી તેથી તેમના તે એકાંતવાદ મિથ્યા પ્રલાપ રુપના છે. પણ તે સત્ય સ્વરૂપના નથી તેથી તેમના તે એકાંતવાદ મિથ્યા પ્રલાપ રુપના છે. પણ તે સત્ય સ્વરૂપના માં સાથે છે તેના સ્વરૂપને જણાવવાવાળા ' સ્યાત્ '' શખ્દને બેડીને કથન કરવામાં સાથે તે છે તેના સ્વરૂપને જણાવવાવાળા રસની સાથે રસવેધક છુદીના સ્વરૂપાલવાથી તેમને બાહા બધાએ વાદા લેહાના રસની સાથે રસવેધક છુદીના સ્વરૂપાલવાથી તેમને બાહી લાગે વાદા લેહાના રસની સાથે સ્વવેધક છુદીના સ્વરૂપાલવાથી તેમને બાહી જાય વાદા લેહાના

िमिट्याबाई मूल मप्तुद्देन् स्तर्भगितरंगुः बार्यमीधिर्जुबन मखिरुदेव ? पर्यस्तमीति । सर्वमहाच सपवि बिबुधाम्रेहसैवा उच्छरेन

🚊 🧰 इंग्रातत्वनः सुषिर प्रमुता संप्रया इप्तुर्धति 🛙 १ ॥

છે દેવ ? હે વીતરાંચ ? તમારા સિદ્ધાંતફપ સ્લપ્તુક, એકાંત અદ્વૈતાદિ અનેકમિથ્યાવાદના મેલ ને પાતાના સપ્તલંગ રૂપ ન્દ્રાંચના લરંગાથી દૂર દેકતો

| પ્રકરણ ૩૬ મું અનેકાંતવાદના સિદ્ધાંતજ સિદ્ધ છે. ૩૫ |
|---------------------------------------------------|
|---------------------------------------------------|

સંપૂર્ણ લોકમાં વ્યાપીને રહેલા છે, તે તમારા સિદ્ધાંતરૂપ સમુદ્રતું વિબુધા દેવેહ ( પંડિતે !) ચિત્તરૂપના પર્વતથી મંથન કરીને અમૃત કાઢતા ( શુદ્ધ તત્ત્વને ગહે છુ કરતા ) તેના સેવનથી ઘણા કાલ સુધી તૃપ્તપણે રહે છે. ા ૧ ા

પુરાણે!માં એવી કલ્પના છે કે—સસુદ્રનું મંથન કરવા પ્રદ્યાદિ અધા દેવે લોગા થયા. વિષ્ણુ કાચબાના સ્વરૂપે સસુદ્રના હલીએ જઇને બેઠા. દેવલાએક ઊઠાવીને લાવેલા મેરૂ પર્વલને તેમની પીઠ ઊપર રાખ્યા. પછી શેષનાગનાં દારડાં બનાવી મેરૂને રચૈયાની પેઠે ફેરવી, સસુદ્રનું મંથન કરી, તેમાથી ૧૪ રત્ના કાઢયાં તેમાંનું જે અમૃત હતું તે દેવા લઇને તૃપ્ત થયા.

તે કલ્પના કવિએ મનમાં રાખી જૈનસિદ્ધાંત રુપ સમુદ્રની સાથે ઘટાવીને અવાવી છે.

સિદ્ધાંતરૂપ સમુદ્ર તેમાં રહેલો એકાંતવાદરૂપ મેલ.

જેમકે–જીવેાની શુદ્ધ સત્તાના એક અંશના ગુણને મુખ્ય રાખીને કથન કરનારા જે વાદ તે–૧લાે, અદ્વૈતવાદ. ૧,

વસ્તુના એક નિત્ય સ્વરૂપના ગુણને સુખ્ય રાખીને કથન કરનારા જે વાદ તે–ર જો, અબાતવાદ, ર,

વસ્તુના પરાવર્તાન રૂપ એક ગુણુને મુખ્ય રાખીને કથન કરનારા જે વાદ તે~૩ જો, વિવર્ત્તવાદ. ૩.

દષ્ટિમાં આવતી વસ્તુના એક ગુણુને સુખ્ય રાખીને કથન કરનારે⊧ જે વહ તે−૪ થેા, દષ્ટિ સુબ્ટિવાદ. ૪ હ

વસ્તુને એકમાંથી બીજામાં પલટાતી જોઇ તેના એક ગુણુને સુખ્ય રાખીને કથન કરનારા જે વાદ તે–૫ મા, પરિણામવાઢ ૫ા

વસ્તુના આરંબ થતા જોઇ તેના એક સુણ્યુને સુખ્ય રાખીને કથન કરનારા જે વાદ તે–૬ ઠાે આરંબવાદ. ૬ ા

વસ્તુને નષ્ટ થતી જોઇ તેના એક ગુણને સુખ્ય રાખીને કથન કર-નારા જે વાદ તે ૭ માે--ગ્રુપ્યવાદ. ૭ હ

વર**ુને ક્ષણ ક્ષણમાં બદલાતી** બેઇ તેના એક ગુણને સુખ્ય રાખીને જે કથન કરનારા વાદ તે ૮ મા-ક્ષણિકવાદ. ૮ ા

એવીજ રીતે–૯ મેા–કાલવાર્ક ૧૦ મા–નીચતિવાર. ૧૧ મા–સ્વભાવ-વાર. ૧૨ મા–કર્મવાદ ૧૩ મા–પુરૂષાર્થવાર. 44

| ૩૪૬ ત∗વત્રયી–મીમાંસા |  |
|----------------------|--|
|----------------------|--|

ઇત્યાદિક જેટલા દુનિયામાં મતવાદીઓની ખેંચાતાષ્ટ્રથી ચાલી રહેલા એકાંતવાદો છે.

તે બધાએ એકાંતરૂપ મિથ્યાવાદના મેલને હે વીતરાગ ? તમારા સિદ્ધાંત રૂપ સમુદ્ર—સપ્તભંગ રૂપ ન્યાયની તરંગાથી દ્વર કરતા, આખી દ્વનીયામાં વ્યાપીને રહેલાે છે. પંડીતાે તેનું મથન-ચિત્તરૂપ પર્વતથી કરતા હુવા શીધ્ર સત્ય વસ્તુરૂપ અમૃતને મેલવતાં તેના સેવનથો ઘણા કાલ સુધી તૃપ્ત રહે છે.

આમાં તા પર્ય એ છે કે દુનીયામાં અદ્વૈતાદિક જેટલા વાદો છે તે નયવાદો છે તે જુદા જુદા સ્વરૂપથી આગ્રહ પૂર્વંક કથન કરવામાં આવે તો તે બધાએ અસત્ય મિથ્યા સ્વરૂપના બને છે. અગર જે તે બધાએ એક એકની અપેક્ષા રાખીને કથન કરવામાં આવે તેા તે બધાએ નયવાદા સત્યસ્વરૂપના ગણાય છે. જ્યારે તે એકએકવાદા પાતાના દુરાગ્રહથી બીજાના લાદોને ફેંકી દઇપાતાના દુરાગ્રહને પાયણ કરવામાં મચ્યા રહે છે ત્યારે તે દુષ્ટવાદો થઇ પહે છે. એમ જૈન સિદ્ધાંતકારા કહે છે. આ સ્તુતિકારે બતાવેલું સપ્ત ભંગનું સ્વરૂપ પૂર્વેના લેખામાં જેનેતર પંડિતાએ બતાવેલું છે તે જીવા અને સત્યવ્સ્તુના સ્વરૂપને ઓલખા.

જૈનસિદ્ધાંતમાં બતાવેલી નયે৷ કેવા સ્વરૂપથી ગ્રહણ થએલી વસ્તુને સત્યરૂપે બતાવે છે અને કઇ વસ્તુને અસત્ય રૂપે ઠસવે છે તેના સંબંધે એક જૈન વિદ્વાને વીતરાગની સ્તુતિ કરતાં કહ્યું છે તે કાવ્યનું સ્વરૂપ આ જગાપર લખીને બનાવીએ છીએ.

ા રત્ન પ્રભાચાર્ય કૃત સ્તુતિક્રવાત્રિ શિકામાં નાે આ કાવ્ય વીતરાગની સ્તુતિ કરતાં કહે છે તે જુવા.

### अहे। चित्र चित्र तवचरित मेतन्मुनिपते ? स्वकीयाना मेषां विविध विषयव्याप्तिषशिनां ॥ विपक्षाऽपेक्षाणां कथयसि नयानां सुनयतां विपक्षेक्षृद्रणां पुनरिह विभेा ? दुष्टनयतां ॥ १ ॥

ભાવાથ°—હે મુનિઓના પતિ ૧ હે વીતરાગ ૧ તમાર ચરિત્ર એટલે તમારી રહેની, અને તમારી કહેની, બધી દુનીયાના ઇશ્વરાથી તદ્દન જીદા પ્રકારની આશ્વર્ય જતક છે. કારણ તમારી રહેની ઇંદ્ર નરેંદ્રાદિકની અપેક્ષાથી રહિત અબધૂતના સ્વરૂપની, તદ્દન વીતરાગી છે. અને તમારી કહેની વસ્તુના

| ષ્રરણ ૩૬ મું | અનેકાંતવાદનાસિદ્ધાંતજ સિદ્ધ છે. | - 389 |
|--------------|---------------------------------|-------|
|--------------|---------------------------------|-------|

સ્વરૂ**પને અર્થાત્ પદાર્થના સ્વરૂપને બતાવનારી નયો**ના સ્વરૂપવાળી તે પગ્ર આક્ર્યયને પેદા કરવા વાળી છે.

કારણ તમારી ખતાવેલી નયા છે તે-વસ્તુના એકએક ગ્રુણને મુખ્ય રાખી કથન કરનારા અદ્વૈતાદિક જેટલા દ્રનિયામાં વાદો છે તે ખધાએ વાદોને પાતાના પક્ષમાં રાખીને કથન કરનારી હાય તાજ તમાએ તે નયોને સત્ય સ્વરૂપવાળી કહીને ખતાવી છે. અને જ્યારે તે ખધા વિપક્ષાને પે તાના દુરાબ્રહથી તિરસ્કારને કરવાવાળી હાય ત્યારે તેણે તમાએ દુષ્ટ નયોના સ્વરૂપવાળી કહી ખતાવી છે. એ તમારી કહેની તે પહ્યુ અમાને ઘણું આશ્ચર્યજ ઉત્પન્ન કરવા વાળી છે. ા

આ ઉપરના કાવ્યમાં વીતરાગની સ્તુતિનેહ અર્થ સામાન્ય રૂપે કહીને અતાવ્યો. હ

હવે એ ત્રણે સ્તુતિકારાનું કહેવું શું છે તે અમા બતાવીએ છીએ---

પહેલા કાબ્યમાં અતાબ્યું હતુ કે-હે વીતરાગ ? તમારી ક્રિયન કરેલી નયા સ્યાત્પદથી ચિન્હિત કરવામાં આવે તેા તે-લોહાના રસમાં રસ વેધક બુટીના રસ મેળવતાં સુવર્ણ અને તેમ તે નયા શુદ્ધ સ્વરૂપની અને છે. બીજા કાબ્યમાં જણાબ્યું હતું કે-ત્રીતરાગ ? તમારા સિદ્ધાંત રૂપ સમુદ્ર તે પાતાના સપ્ત ભંગ રૂપ ન્યાયના તર ગાથી મિય્યાવાદના મેલને દ્વર કરતા સંપૂર્ણ લાકમાં બ્યાપીને રહેલા છે.

અદ્વૈવાદિક જેટલા દ્રનિયામાં ચાલતા એક એક પક્ષના નાદાે છે તે નય-વાદાે છે. તે નયવાદાને કથાંચિત્ અર્થના પ્રકાશક એવા સ્વાત્ પદથો ચિન્દ્ધિત કરતાં વસ્તુમાં જે જે બીજા ગુણાે છે તેણે તે ચાગ્ય સ્થાન આપે છે. પણ સર્વથા વિરસ્કાર કરી શકતા નથી અને સ્યાદસ્તિ, સ્યાન્નાસ્તિ આદિ સપ્ત ભંગના સ્વરૂપને જણાવી પાતાને ઇષ્ટ વિનાના બીજા પક્ષોને તે તે પક્ષમાં ખસેલી પાતાના પક્ષને ગ્રહ્ણ કરી લે છે. તેજ વસ્તુનું સત્ય સ્વરૂપ અમૃત છે તેણે પ્રકાશમાં મૂકે છે.

હવે આ ત્રિજા સ્તુતિકાર જણાવે છે કે હે ભગવન્ ? પાત પાતાના પક્ષમાં મગ્ન થએક્ષી નચેા વિપક્ષાને એટલે બીજા પરિણામાદિક એક એક પક્ષના વાદીઓની અપેક્ષા સખીને પાત પાતાના વિષયને કથત કરતી હોય તોજ તે શુદ્ધતાને ધારણ કરે છે અને જ્યારે તે નચેા પાતાના એક જ પક્ષને પાષણ કરવાની તત્પરતાં બતાવે છે ત્યારે તે દુષ્ટ સ્વરૂપની અને છે. પણ હે વીતરાગ ? તમારા સિદ્ધાંતમાં તેવા એક પક્ષ છે જ નથી તેજ અમાને આશ્ચર્ય લાગે છે. આશ્ચર્ય એટલા માટે કે-તમારા અનેકાંતવાકના સિદ્ધાંત બીજા બધાએ એકાંત નયવાદના પક્ષકારાના પક્ષને, તે તે અપેક્ષાના સ્વરૂપથી ગ્રહણ કરે છે, તેથી તે નયોને તમા શુદ્ધ સ્વરૂપવાલી બતાવા છેા. અને જ્યારે તે નયા પાતાના દુર્મંદથી કેવળ પાતાના જ પક્ષને પાષણ કરવા મંડી પડે છે ત્યારે તેણે તમા દુષ્ટ નયા કહા છા. આમાં આશ્ચર્ય એ છે કે-બીજા પક્ષાને ભેળવે તે શુદ્ધ, અને બીજા પક્ષકારાના તિરસ્કાર કરે તે અશુદ્ધ ,હે વીત-

હવે અમાે બે બાલ કહી આ વિષયનુ છેવટ લાવીએ છીએ—

રાગ ? આ તમારૂ કથન તે પણ કેટલું આશ્ચર્ય જનક છે.

હે વીતરાગ ? તમારૂ વર્તન, તે ઇંદ્રાદિકની પણ અપેક્ષથી રહિત તે પણ આશ્ચર્યજ પેદા કરે તેવું છે.

અને તે જ પ્રમાણે--અનેકાંતવાદના સ્વરૂપવાળું કથન તે પણ આશ્ચર્યને જ પેઠા કરે તેવું છે. કારણ દ્રનીયાના કાેઇ પણ દેવે નતા તમારા જેવું વર્લન કરીને બતાવ્યું છે, તેમજ નતા તત્ત્વાનું કથન કરીને બતાવ્યું છે. આ તમારા અનેકાં તવાદના કથનને શુદ્ધ વસ્તુના ગવેષક જૈનેતરના અનેક વિદ્વાનાએ માન્ય કરેલુ છે. જુવા આ ગ્રંથમાં જ તેમના લેખા, કેમકે એક જ પુરૂષમાં પિતા, પુત્ર, મામા, કાકાદિક અનેક ધર્મો શું સમાએલા નથી ક હેવું જ પડશે કે અનેક ધર્મો સમાએલા છે જ, એકજ હાથીના શુંડ આદિ અવયવામાં શું હાથીના ધર્મી સમાએલા નથી ? તેજ પ્રમાણે સાનાના સેંકડા દાગીનામાં શું સાનાના ગુણા સમાએલા નથી ? કહેવુંજ પડશે કે દુનીયાની એક એક વસ્તુમાં અનેકા અનેક ગુણા સમાએલાજ છે, છતાં તે વસ્તુના એક એક ગુણને ( ધર્મને ) પકડી તેમાં દ્રરાગ્રહ ને પાષવા તેમાં સત્ય કહ્યું છે ? માટે જ વીલરાગની સ્તુતિ કરતાં હેમચંદ્રાચાર્ય પણ કહી ગયા છે કે હું હેમચંદ્ર-બધાએ વાદીઓના સન્મુખ ઉભા રહીને કહું છું કે " વીતરાગના જેવાં દ્રનીયામાં બીજો કાઇ પશુ દેવ છેજ નહી. અને તેમના કહેલા અનેકાંતવાદ તેના જેવા બીજો વાદ પણ નથી. " એમ ચાપ્રખે ચાપ્રખું કહીને અતાવ્યું છે. જીવેા-જૈનેતર દેષ્ટિએ જૈન પૃ. ૧૨૭ માં. આથી વધારે શું લખું ? ||

न समुद्रोऽ समुद्रोवा समुद्रांशोयथोच्यते नाऽप्रमाणं प्रमाणंवा प्रमाणांश स्तथानयः ॥९॥

स्वार्थे सत्याः परै र्नूना, असत्या निखिला नयाः । विदुषांतत्र नैकांतः इति दुष्टंहि सम्मतो ॥१०॥ (मूले)

| সકરણ | 35 | મું. | <b>અને</b> કાંતવા <b>દને</b> ા | સિદ્ધાંતજ | સિદ્ધ છે. | 386 |
|------|----|------|--------------------------------|-----------|-----------|-----|
|------|----|------|--------------------------------|-----------|-----------|-----|

ભાવાર્થ—જેમ સમુદ્રના એક ભાગને⊸ નતાે કહી શકાય સમુદ્ર, તેમજ નતાે કહી શકાય અસમુદ્ર, માત્ર સમુદ્રનાે એક અંશજ કહીં શકાય, તે પ્રમાણે એક નયના વાકયને નતાે અપ્રમાણુ કહી શકાય; તેમજ નતાં પ્રમાણુ રૂપે કહીશકાય, પણુ પ્રમાણુના એક અંશ તરીકે કહેવામાં હરકત આવી શકે નહીંાા હ

જૈનામાં પદાર્થીનું સ્વરૂપ હાલમાં સાત નચાેથી વિચારી શકાય છે-પણુ તે સાતે નયાે કેવા સ્વરૂપની હાેય છે તે સાતે નયાે પાત પાતાના વિષયમાં તાે સત્ય સ્વરૂપનીજ છે પણુ જ્યારે તેમાં બીજી નયના પક્ષ વાળા આક્ષેપ કરે ત્યારે તે બધીએ નયાે અસત્ય સ્વરૂપની બની જાય છે. તેથી પંડિતાને તે નયામાં એકાંત આગ્રહ ન કરવાે એમ સમ્મતિ નામના ગ્રંથમાં શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકર મહારાજાએ કહ્યું છે.

ऊतिष्टंतु विकल्पवीचिनिचयाः पर्यायमर्थादयाः। द्रव्यार्था दितें( इव्यार्था धिगमे ) तु चेतसि चिरंशाम्यंतु तत्रैवते ॥ वस्तु प्रस्तुत मस्तु सागरसमं सर्वोपतिक्षमं । बाह्यं वा स्फुढ मांतरं समुचित स्याद्वाद मुद्रांकितं ॥ ६ ॥

સ્યાદ્વાદનું સ્વરૂપ જણાવતાં-નચાયદેશની ટીકા પત્ર ૨૭માં કહ્યું છે કે---

વિચારમાં સુકેલી વસ્તુ સસુદ્ર તુલ્ય હોય છે, તેમાં જેટલી તર્કો કરવી હોય તેટલી થઇ શકે છે, ચાહેતા તે- બાહય વસ્તુ દ્રશ્ય સ્વરૂપની હોય અથવા આંતર વસ્તુ--અદ્રશ્ય સ્વરૂપની ગમે તે હાેય પણ જે તે સ્યાદ્રાદની સુદ્રાર્થી અંકિત-ચિન્હિત કરવામાં આવે ત્યાર બાદ પર્યાયોની મર્યાદાથી વિકલ્પની તરંગોના સમુહ ગમે તેટલા ઉઠતા હાય તા પણ તે બધાએ દ્રવ્યાર્થજ ( અર્થાત દ્રવ્યના બાધ માટેજ ) ગણાય અને તે ઘણા કાલ સુધી ચિત્તને વિષે થાલાઇને દ્રવ્યમાંજ સમઈ જાય પણ બહાર જવા પાંચે નહી એ સ્યાદ્વાદના સિદ્ધાંતનીજ પૂળી સમજવી. ાથા

ईहाऽवाय परंपरा परिचयः सर्वोऽप्यऽयं युज्यते वस्त्वंशेऽप्युपयोगं माकलयता मंतर्मुद्वत्ते।ऽवधि ॥ ज्यग्येषां तु विकस्पशिल्पघटिती बोर्च स्ट्र-तीयक्षण-ध्वंसी ध्वस्तक्षमस्तद्देत्यऽमिलितः कस्मिन् विचारे क्षमः ॥ २ ॥

ભાવાર્થ — એક વસ્તુમાં - એક પદાર્થમાં અનંત અંશ અર્થાત અનંત ધર્મ હોય છે છતાં એક એક અંશને વલગીને વિચાર કરવામાં આવે તેા તે અંત મુંદ્ર્ત જ ટકી શકે છે કારણ તેમાં ઈંહા-તર્ક, અપાય દ્રષણ, આ બેની વ⊤વત્રયી–મીમાંસા ખંડ ૨

પરંપરા આવીને મલવાની અર્થાત તર્ક, ઉપર તર્ક, અને દ્રષણ ઉપર દ્રષણે નજરે, પડવાનાં, તેથી બીજા એકાંત મતવાકીઓના વિકલ્પ રૂપની કારીગરી થીઘડેલા બાધ છે તે ત્રિજાજ સણુમાં નારા વાળા થાય છે, કારણ વસ્તુના–સંપૂર્ણ પઠાર્થના વિચાર કરતાં નાશ પામ્યા છે જેના બધા હેતુ, અને સંપૂર્ણ વસ્તુની સાથે નહી મલેલા એવા એકાંત પક્ષના-એકાંત અંશના બાધ કયા વિચારમાં ટકી શકે ? અર્થાત્ નજ ટકી શકે. ારા

નય વાકય અને પ્રમાણુ વાકયના કિંચિત્ તહ્પર્ય.

બાદ્ધ વસ્તુ---દશ્ય પઠાર્થ, આંતર વસ્તુ-અદશ્ય પઠાર્થ, આ બન્ને પદાર્થી અનંત અનત પર્યાયોથી વ્યાપ્ત હોય છે. તેમાંની એક પર્યાયના- એક અ શના' વિચાર કરતાં સંપૂર્ણ પદાર્થના વિચાર કરી શકાયજ નહી, જેમ સમુદ્રના એક ભાગને નતા સમુદ્ર કહી શકાય, તેમજ નતા અસમુદ્ર કહી શકાય. માત્ર સમુદ્રના એક અંશજ કહી શકાય. તે પ્રમાણે વરતના એક અંશના વિચારને નય વાકયજ કહી શકાય પણ પ્રમાણ વાકય કહી શકાયજ નહી કારણ કે જે વસ્તુના એક અંશના વિચાર કરવા બેઠા છીએ તેની સુખ્યતા ગણવાની બાકીના બીજા રહેલા અંશોને ગૌણતામાં રાખવાજ પડે, તેથી સ્યાહાદ---અને-કાંતવાદના સ્વીકાર કર્યા વગર પદાર્થનું સ્વરૂપ યથાર્થ સત્ય સમજી શકાયજ નહી એ પ્રમાણે જૈન સિદ્ધાંત છે જો તે પદાર્થના એક અંશના વિચારને સંપૂર્ણતાના વિચારમાં લઇ જવામાં આવે તા, તેમાં અનેક તર્કો ઉપર તર્કી અને દુષણાના ઉપર દુષણા આવી પડવાનાં, તેથી વસ્તુનું સ્વરૂપ ચથાર્થ રૂપે સમજી શકાયજ નહી. જૈનાના જે રયાહાદ છે તે વસ્તુના સ્વરૂપને લાણવાને માટે પરમાપયાગી છે. અને તે વાલને આજ કાલના જૈનેલર અનેક વિચક્ષણ પડિતાએ સ્યાદાદના સિદ્ધાંતના સ્વીકારજ કરેલા છે. તેવા અનેક જનેતર પંડિતાના વિચારા અમાએ પૂર્વના લેખમાં ટાંકીને અતાવેલા છે, ત્યાંથી વિચાર કરીને જીવેા. જેવી રીતે પદાર્થીને ચથાર્થ જાણવાનું સાધન જેનામાં સ્યાદવાદનું છે તેવી રીતે અદ્વૈતાદિ એકાંત પક્ષના વાદેામાં છે ? અર્થાત્ નથી એમ વિચારી પુરૂષોએ કહેલું છે તે પ્રમાણે વિચારમાં ઉતરતા પુરૂષોને કહેલુંજ પડશે. ઇત્યલ વિસ્તારેશ. ા ઇતિ શ્રીમદિજ્યાનંદ સુરીશ્વર ( પ્રસિદ્ધ નામ શ્રી આત્મારામજી મહારાજ ) ના લઘુતમ શિષ્ય દક્ષિણવિદ્વારી મુનિશ્રી અમરવિજય વિશ્ચિત તત્વત્રથી મીમાંસા નામના ગ્રંથમાં **સ્યાદવાદના** સ્વરૂપતું ખંડ બીજે પ્રકરણ ૩૫ અને ૩૬ મું સંપૂર્ણ ા <u>,</u> .

340

પ્રકરણુ ૩૭ સું. જૈન તત્વાના વિકાર હિંદુ ધર્મ, સમજતા પંડિતા. ૩૫૧

## જૈનધર્મના સિદ્ધાન્ત.

(Dr, Helmuth Von Glasenapp.)

March. 1925.

(ડા. હેલ્મુત ફાન ગ્લાસન્આપ, બલિમિ)

હિંદુસ્તાને ત્રણ માટા ધમ આપ્યા છે. હિંદુ, બોદ અને જેન. પહેલા બે ધર્મીની તુલનામાં જનધમ વિષે આજ સુધી સુરોપને બહુ થાડીજ માહિતિ છે. અને છતાંચે એને વિષે માહિતિ મેળવવાની જરૂર છે કારણકે ઘણુ કરીને એ **સૌથી પ્રાચીન** આર્થ તાન્ત્વિક દર્શન છે. અને પાતાની જન્મભૂંમિ માં લગલગ ફેરકાર પામ્યા વિના આજ સુધી સચવાઇ રહ્યો છે. જૈન ધર્મના સ્થાયનાર પાર્શ્વનાથ ( તેમના શાસનની અપેક્ષાએ ) કાઇસ્ટ પૂર્વે (લગભગ) ૮૦૦ વર્ષ ઉપર થઇ ગયા હતા અને એને આજના સ્વરૂપમાં મુકનાર સુધારક મહાવીર તે છુદ્ધના સમયમાં એમનાથી જરાક આંગળ અને આપેલા ઇરવીસન ની પૂર્વે છઠ્ઠા સૈકામાં થઇ ગયા હતા. એમની જન્મભૂમિ હિંદુસ્થાનની ઇશાનમાં આવેલા બિહાર પ્રદેશમાં છે અને તે પ્રદેશમાંથી જૈનધર્મ સત્વર વિસ્તરીને આંખા ગંગા પ્રદેશમાં કરી વળ્યા. એના ખિલતા જુગમાં–આપણા આશરે પાંચમાથી ખારમા સૈકા સુધી પછિમ અને દક્ષિણ હિંદુસ્તાનનાં રાજ્યોના ઐે રાજધર્મ બની રહ્યો હતા. ખૌદ્ધ ધર્મના લાેપ પછી હિંદુ ધર્મે જે ઉછાળે માર્ચી તેણુ કરાને અને મુસલીન ધર્મને દબાણે કરીને જૈનધર્મને સખ્ત હાનિ થઇ. ઐના સમિની ખધી વિરદ્ધતાએા છતાં આજસુધી એણે પાતાની જીવનશકિત સાંબીત કરી ખતાવી છે. એક સમયના પ્રબળ બૌદ્ધ ધર્મના આજે હિંદુસ્તાનમાં**થી** લગભગ લેાપ થઇ ગયેા છે. ત્યારે જૈનધર્મના વાવટા નીચે હન્તુ યે બાર તેર લાખ અનુ-યાયીઓ છે અને તે મેહે ભાગે વેપારી વર્ગના છે.

જૈનધર્મમાં જે વિશેષતા છે તે માત્ર **ઐતિહાસિક નહિંુપણ દાર્શ-**નિક પણ છે. જૈન લોકોએ સર્વ વિષયા સંબન્ધ આધ્યાત્મિક દર્શન રચ્ચા છે<sup>~</sup> અને એ દર્શનતું વસ્તુ અને તેની પરિભાષા જેતાં આપણુને ખાત્રી થાય <sup>ક</sup> દાર્શનિક પ્રદેશમાં ઉભા રહી વિચાર કરનાર સંબદ્ધ ભારતીય આત્માની પ્રત સિદ્ધ અને વિશેષ પ્રકારની એ સૌ રચના છે.

જૈનધર્મના સિદ્ધાન્ત પ્રમાણે જગત્ શારવત અને નિત્ય છે. ( aર નિત્ય છે અને પર્યાયે અનિત્ય છે. ) હિંદુઓની પેઠે જેનો ગર્મ માનતા નથી કે

×

x

x

તત્ત્વત્રયા-મીમાંસા.

૨ ખંડ

જર્ગ દી જીગે જીગે સચ્ટિ અને . થાય છે. એ તો એમજ માને છે કે આ વિશાન પણ છતાંચે ના સીમાબહ વિશ્વ અચળ છે. વિવિધ નરકાવાળું અધા જગત, વિવિધ ખંડ અને સમુદ્રવાળું મધ્ય જગત અને વિવિધ સ્વર્ગા-વાળું તથા નિર્વાણ પામેલા આત્માએાના આવાસવાળું ઉધ્વ જગત-એ સૌના અસ્તિત-ત્વમાં અને વિસ્તારમાં કરા ફેરફાર થતા નથી. જ ખૂદ્ધીપના ભરતખંડમાં આપણે વસીએ છીએ એવા મધ્યજગતના વિવિધ ખંડામાં સામાન્ય સંબન્ધ અને નૈતિક સ્થિતિ વિષે કંઇ કંઇ ફેરફાર બેશક થાય છે પણ સમસ્તના વિચાર કરતાં વિશ્વના આ ખંડાની સીમાં અચળ છે. એ આમેય ખસતી નથી, તેમેય ખસતી નથી.

વિશ્વતું શાસન કરનાર કાેઇ સત્વ નથી. વિશ્વ ઉપર રાજ્ય ચલાવ-નાર કાેઇ દેવતું અસ્તિત્વ માનવાની જેનો સાક ના પાડે છે. જે દેવા સ્વર્ગમાં રહે છે. તેઓ તાે અશાશ્વત છે, એમની શકિત પરિમિત છે અને મનુષ્ય, તિર્થ વા નરકવાસીઓની પેઠે પાતાના પાછલા ભવમાં પાતે કરેલાં કમ'શી અધાએલા પ્રારબ્ધને આધીન છે; આજે પણ એ અલીકિક સુખ ભાગવે છે અને પાતાનાં સારા નરસાં કર્યો કર્મના કળ ભાગવવાને એમને ભવિષ્યમાં પાછું પુચ્વી ઉપર ઉતરવું પડશે. સર્વોત્કૃષ્ટ શાસ્વત વ્યકિતસ્વરૂપ દેવને જેમ એ ધર્મ માનતા નથી તેમ એ પણ માનતા નથી કે આ જગત માયામાંથી ઉત્પન્ન થયુ છે. ભારતનાં બીજા દર્શનાની વિરુદ્ધ એ તાે એમ માને છે કે જગત સત્ય છે અને તત્વાના મિશ્રણુથી એનું સ્વરૂપ બંધાયું છે અને એ રીતે સમસ્ત વિશ્વનું અસ્તિત્વ છે.

તત્વાના એ વિભાગ છે, એક છવ અને બીજે અજવ.

છવ તત્વા તે અનંત બુકાબુકા છવા છે, તે બેકે પરસ્પર સંબંધમાં છે, છતાંચે પાતાના વ્યકિતત્વમાં કેવળ સ્વલંત્ર છે અને દરેક અબત છે, અમર છે. દ્દેક જીવ સ્વભાવશીજ અનંત સુણુ ધરાવે છે; એ સર્વદ્રા છે. એ સર્વદાકિતમાન છે, એવા પવિત્ર છે કે માહ અને દુઃખથી એ પર છે. પણુ એ જ્યારે આત્મસ્વરૂપ થાય છે ત્યારેજ એના એ બધા ગુણા વિક્ષે છે.

**અછવ તત્વાના 'પાંચ પ્રકાર છે.** આકાશાસ્તિકાય, ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, ઠાળ અને પુદ્ગલાસ્તિકાય.

આકાશાસ્તિકાય તે અવકાશ છે કે જેમાં સર્વ વસ્તુઓ રહેલી છે.

**ધર્મારિતકાય અને અધર્મારિતકાય** એ બે તત્વોના સ્વીકાર જૈન-દર્શનમાં છે, **બીજા દર્શનામાં નધ્યા**. એ બે તત્વો તે આકાશમાં છે. તેમના પ્રકરણ ૩૭ મું. જૈન તત્વાના વિકાર હિંદૂ ધર્મ, સમજતા પંડિતા. ૩૫૩

પોતામાં કાેઇ ગતિ કે સ્થિતિ નથી, પણ સ્થિતિ ગતિને માટે એમની ખાસ જરૂર માનેલી છે: જેમકે માછલાને તરવાને માટે પાણી જોઇએ અને થાકયા પ્રવાસીને ઉભા રહ્યાને ઝાડની છાયા એઇએ. આ <mark>બે તત્વા મેાજવાની</mark> જરૂર જૈનધર્મને શાથી પડી એની હજ જાઇતી ચાખવટ થઇ નથી. પ્રેા. ચાકાેેેેે માને છે એમ ઘણું કરીને સ્થાન, ગતિ અને સ્થિતિ એ ત્રણ ગુણ જૈનોને એવા બુદા લાગ્યા હેાવા જોઇએ કે એ ત્રણેને માટે અવકાશ એકલુંજ તન્ત્વ પુરતું છે એમ એ માની શકયા નહિ હાેવા જોઇએ અને તેથી માન્ય હાેવું જોઇએ કે સ્થાન ગતિ અને સ્થિતિ એ દરેકને માટે પાતપાતાના જુદાજીદા આધાર હાવા જોઇએ.

ચાશું અજીવ તત્ત્વ તે કાળ છે. બીજાં તત્ત્વેામાં વિકાર રૂપાન્તર કરવાને માટે આ તત્ત્વની જરૂર છે. નવીનને એ પુરાતન કરે છે. અને પુરાતનને નવીન કરે છે.

પાંચમુ અને આપલે કહી શકીએ કે, અજીવ તત્ત્વમાંથી સૌથી વધારે મહત્વનું તત્વ તે **પુદ્ગલાસ્તિકાય છે.** અલેઘ, અછેઘ, સૂક્ષ્મ એવા અનંત અસંખ્ય પરમાહ્યનું આ તત્વ બનેલું છે. દરેક પરમાહ્ય છવારથા ને ઇંદ્રિય અઞાચર છે અને કેવલી ને ગાચર છે અને તેનાં રૂપ રસ ગંધ અને સ્પર્શ છે, અને અસુક નિયમાને અનુસરીને બીજા એક કે અનેક પરમાહ્યએા સાથે મળીને સમબ્દિ રૂપ ધારણ કરે છે. તથા એમ કરીને આ જગતમાં **વિવિધ સ્વરૂપેાથી** પ્રકટ કરે છે.

પુદ્ગલાસ્તિકાયમાં એવી એક ખાસ વિશેષતા છે કે જેલે કરીને એ જીવમાં જીવ પરિણમાવે ત્યારે પ્રવેશ કરી શકે છે અને એમાં બહુ સ્પષ્ટ વિકાર કરી શકે છે. જેમ ઔષધની ગાેળી માણુસના શરીરની અંદર જઇને મહત્વનું કામ કરે છે. તેમ પુદ્ગલાસ્તિકાય પણ જીવમાં પ્રકાશીને એના ઉપર અનેક પ્રકારની અસર કરે છે. જીવની સર્વજ્ઞતાને અને સર્વ શકિતમત્તા જે, આ પુદ્રગલાકિતકાય ઢાંકી દે છે. અને તેથી તેનામાં માત્ર પરિમિત જ્ઞાન અને પરિમિત શકિત રહે છે; એ એને દુઃખ આપે છે અને તેથી કરીને એના સ્વાસાવિક સ્વાસ્થ્યના નાશ ચાય છે. જીવના ઉપર એ અસ્થિર શરીરે વીંટાળે છે. અને જીવન અને મોહ આપે છે અને એવું પ્રારબ્ધ બંધાવે છે કે પછી અમુક સમય સુધી એ જીવે, માણુસ, તિર્ય ચૂ, સ્વર્ગવાસી કે નરકવાસી એ ચારમાંથી કેાઇ પણ ચાનિમાં અવતરવું પડે. પુદ્ગ્લાસ્તિકાય જીવમાં પ્રવેશીને ખધાં પ્રાણીનાં જન્મ અને અસ્તિત્ત્વ માટે ભારતના બધા તત્વ દર્શનાએ સ્વીકારેલું એવું એક ગુઢ તત્વ કર્મ તૈયાર કરે છે. . . .

45

તત્ત્વત્રચી-મીમાંસા

( એટલે છવ સાથે મિશ્રિત પુદ્ગલ તે કમ') ભારતના સવ' માન્ય સિદ્ધાંન્ત પ્રમાણે દરેક કાર્ય, દરેક શબ્દ, દરેક વિગ્રાર, દષ્ટ કે અદષ્ટ કગ આપે છે. અને તે એવું ઇનામ કે સજા છે. તે કળ છવને એનાએ ભીતિક ભવમાં મળે. પણ ઘણા ખરા પ્રસંગામાં તેા પછીના ભવમાંજ મળે છે. છવના કર્યા કમ'ના સરવાળા એના નવા ભવના કારણ ભૂત ખની રહે છે. મુખા પછી થવાના ભવનાં પરિમાણ અને પ્રકાર એ કમ'થી નક્કો થાય છે. એક ભાતિક ભવ સમાપ્ત થાય પછી એનાં આનિવાર્ય ફળ આત્માએ આગલા ભવમાં જે બીજ વાવ્યાં હાેચ તે લઘુવાને માટે બીજા ભવમાં જન્મ આપીને એને માકલે છે. ભારતના બીજાં બધાં દર્શનના એવા મત છે કે કમ'એ ગદપ્ટ શકિત છે કે જેને પરિણામે વ્યકિતની અને પ્રારબ્ધની વિવિધતા અસ્પષ્ટ પણ સ્વાભાવિક રીતે પ્રકટ થાય છે. અને એ રીતે એનું છવન નક્કો થાય છે. જેના કર્મ'ને જુદી રીતે સમજાવ છે. એતા એમ કહે છે કે જે પુદ્ગલા-સ્તિ કાય આત્મામાં પ્રવેશીને દ્રષ્ટ રીતે જે અતર કરે છે તેજ કર્મ છે.

છન અને કમર્ગના સંબન્ધ (સંતતિની અપેક્ષાએ) અનાદિ છે અને સ્વાભાવિક રીતે અનંત છે; જીવ કર્મ કરે છે ( અટલે પ્રથમ તાે જીવ કર્મ પુદ્ગલને ગ્રહણ કરે છે. ) કે તરતજ તેલ ચાળેલા શરીર ઉપર ધૂળના રજકણ ચાટી જાય છે એમ એ કર્મ એવા એના પ્રદેશની અંદર વળગી જાય છે. કે જેમ જમતી વખતે લીધેલા આહારના પદાર્થી, લાેહી, મજજ અને મેદ રૂપ બની જાય છે. અને શરીરના આધાર રૂપ થાય છે, તેમ આવાં કરેલાં કર્મ જીવમાં અમૂક પ્રકારના જૈનાએ નાનામાં નાના લેદ પાડયા છે. એવા લેદ એકંદરે ૧૪૮ છે. આમાંના કેટલાંક કર્મ એવાં છે કે જે છવની જુદા જુદા પ્રકારની સ્વાસા-વિક શકિતઓને સંકુચિત કરે છે. અને કેટલાંક એવાં છે કે જે વાસનાઓને જગાવે છે. કેટલાંક કર્મ જીવના ત્યાર પછીના ભવ, આચુ ગાત્ર વઞેરે નક્કી કરે છે, કેટલાંક એના વિચારા અને જીવનઘર્મ નક્કી કરે છે જીવમાં પ્રવેશ કરીને પુદ્ગલાસ્તિકાય જે અસર કરે છે તે અસરના-કાર્યના નૈતિક ગુણને આધારે કર્મના પ્રકાર, એને અવધી, અને એનું બળ નક્કી થાય છે. સારાં કાર્ય સારું અને નઠારાં કાર્ય નબળું કર્મ બંધાવે છે. આમ કાર્યના અને એની એથો થતી આસરના પણ જીદા જીદા પ્રકાર છે, અને એ સૌ જીદાં જીદાં કર્મને બંધાવે છે. જ્યાં સુધી જીવ ક્રિયા કરે છે ત્યાં સુધી તે કર્મ બંધનમાં આવ્યે જાય છે. જ્યાં સુધી એ કંઇક કરે છે ત્યાં સુધી એ ભાવિ ભવની સામગ્રો તયાર કરે છે. જીવના કર્મ સાથેના સંબન્ધ અનાદિ છે અને તેવીજ રીતે અનંત છે, ( સંતતિની અપેક્ષાએ ) કર્મતું કળ મળી રહે એનાે નાશ થાય છે. પશ

348

પ્રકરણ ૩૭ મું. જૈન તત્ત્વાના વિક્ષર હિંદુ ધર્મ, સમજતા પંડિતા. ૩૫૫

દરેક પણે નવાં કમેં અંધાયે જાય તેથી પુરાં થઇ રહેલાં કમેને સ્થાને નવાં કમેં દરેક પણે આવતાં જાય છે તેથો સવની અનાદિ અનંત સાંકળ ચાલ્યા જાય છે અને જીવનું એક બવથી બીજા બવમાં ભટકવું કદી પુરું થતું નથી ( અને કેટલા એકનું થાય છે.)

ભારતનાં બીર્જા બધાં આધ્યાત્મિક દશ નાની પેઠે જૈનદર્શનના પણ એજ ઉદેશ અને હેતુ છે કે જન્મમરણની ઘટમાળમાંથી જીવને સુડ્યા કરવા અને સંસારનાં દુઃખમાંથી એને છેાડવી નિર્વાણને માર્ગે લઇ જવા. આ સાધના ખધા જીવથી સાધી શકાલી નથી; અનેક જીવ સ્વભાવથીજ અભવ્ય છે; એ કદાપિ મુકત થવાના નથી. એમને હંમેશાં જન્મમરણની ઘટમાળમાં રખડવાતું છે, પણ જે જીવા વિશેષ સંજોગોને બળે મુકત થવા નિર્માયા છે તે અનન્ત લવને અન્તે આખરે નિર્વાણની શાન્તિ પામવાને શભ કર્મોને અળે પાતાના આત્માને પરિપૂર્ચ કરીને અન્તે ભ્રષ્ટ ઉપકરણાથી સુકત થઇ શકે છે. આ બે રીતે બની શકે છે. એણે (૧) નવા થતાં કર્માળ ધન અઢકાવવાં જેઇએ અને (૨) અને જે કર્મખંધન લાગુ પડેલાં છે એના સચ કરવા જોઇએ. કર્મથી રસણ પામવાને માટે, એના ક્ષય કરવાને માટે, પાંચ વત પાળવાનાં કહ્યાં છે. (1) પ્રાણાતિ-પાલવિરમણવત, એટલે કે જીવહિંસા ના કરવી. (૨) મૃષાવાદવિરમણ વત એટલે કે મિથ્યા વચન ના બાેલવું. (૩) અદત્તાદાન વિરમણ વર્ત એટલે કે ચારી ના કરવી. (૪) મૈશુન વિરમણ વત એટલે કે પ્રદ્રાચર્ય વત પાળવું અને (૫) પરિ-ચહ વિરંમણ વત એટલે કે કશું સંઘરવાની વૃત્તિ ના રાખવી પણ સૌથી અગત્ય નું તે! એ છે કે દુ:ખને ધીરજથી સહેવું, ઉપવાસ કરવા, હિંસા મા કરવી, અધ્યયન કરેલું તથા ધ્યાન ધરલું-દ્રકામાં બુદા બુદા પ્રકારની બાહ્ય તથા આન્તર તપસ્યાથી સ્વર્ગનાં દ્વાર ખુલે છે. જેમણે સંસારના ત્યાંગ કર્યો છે, જગતમાંથી પાતાનું ચિત્ત ખેંચી લીધું છે અને પરલાકમાં પરાવ્યું છે, એવા સાધુ કે સાધ્વીઓજ પરિપૂર્ણતાને માટે સાધુસંઘમાં પ્રવેશી શકે.

નિર્વાણ માટેના માર્ગ લાંબા અને કઠણ છે. જેનાએ ગુણુસ્થાનકનાં સાદ સાપાન બતાવ્યાં છે અને એ સાપાને ચઢતા ચઢતાં મુક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે. જેને સમ્વક વિચાર નથી અને અહંકાર છે તે સૌથી નીચેના મિથ્યાત્વ ગુણ સ્થાનક પર છે, બીજા સાસ્વાદન અને ત્રીજા મિશ્ર ગુણુસ્થાનક ઉપર આવતાં એને કંઇ શુભ વિચારા આવવા માંડે છે, ચાથા અવિરતિ સમ્યગ્દ્રબ્દિ ઉપર આવતાં એને જ્ઞાન થાય છે. અને કર્મબંધનમાંથી છુટવા માંડે છે. પાંચમા દેશ-વિરતિ સંયતા-સંયતથી એના અભિમાનના નાશ થવા માંડે છે તે તેરમા સંયાગી

Jain Education International

તત્ત્વત્રયા--મીમાંસા.

કેવલી ગુણુસ્થાનક પર આવતાં એને પરિપૂર્ણ જ્ઞાન થાય છે અને દશમા ગુણ-સ્થાનકને અન્તે ઉક્રયની અપેક્ષાએ બધા માહ છુટે છે. તથા ચોદમે ભૈતિક કમ'બંધનથી સુકત થાય છે. એ ચૌદ ગુણસ્થાનક ઉપર અનુક્રમે ચઢાય છે એમજ નથી, કારણકે ઘણી વાર જીવ પેલાની ભૂલાેથો અગ્યાર સધી ચઢેલાે પાછે! પડે છે પણ બધા અન્તરાય ટાળીને કેાઇ માણસ જો પાર ઉતરે તે! એ ચાર ઘાતી કર્મ સંકત કરે છે ત્યારે એ કેવળી સ્વરૂપે સંસારમાં ભ્રમલ તો કરે છે. એટલે તેના તેજ ભાવના આયુષ્વ પંધંત રહે છે પણ માહ અને લાભ ત્યછ દીધેલ છે અને અન્તે એનાં સૌ કર્મના ક્ષય ચાય છે; પછા એનેઃ આત્મા બધી જંજળમાંથી સુકુત થઇને વિશ્વને શિખરે ચઢે છે. જેમ x કાચણા બધા મળથી સુકત થતાં ડુબીને જમીન ઉપર જતા નથી, પણ પાણીની સપાટી ઉપર તરે છે તેમ વિશ્વના સૌથી ઉંચા શિખર ઉપર ઉઘાડેલી છત્રોના ઘાટતું इषतप्राग्मारा નામે પૃથ્વી છે ત્યાં મુકતાત્મા કાેઇ દરય સ્વરૂપ વિના, વિદેહે પણ આગળા ભવમાં જેટલા ભાગમાં રહેતા એનાથી રા૩ ભાગમાં રહે છે. ત્યાં એ અનંત નિત્ય સખ ભાગવે છે: એની સુલગ શાન્તિમાં કશાથી લન્ગ થતા નથી: મેહ અને દુ:ખથી પર થએલે! એ આત્મા સંસારની ઘટમાળમાં કરી પડતા નથી, એની શકિત એને જ્ઞાન છતાં સંસારમાંથા શુદ્ધ થએલાે એ આત્મા સંસારની વસ્તુઓને માટે શાેક કરતાે નથી અને કરી ભૌતિક સંબન્ધ બધાતાે નથી.

શાશ્વત નિર્વાણ નાટક ભજવાય છે જેમાં, એવું જે વિશ્વ તે જૈનમત પ્રમાણે વિશાળ છતાંયે સીમાવાળા પ્રદેશનું છે. અંગ વિસ્તારી ને સીધા ઉભેલા માણસના ઘાટનું એ છે, એના સૌથી નીચેના ભાગમાં નરક આવેલાં છે; એથી ઉપરના ભાગમાં માણસે તથા તિર્યં ચ વસેલું મધ્ય જગત આવેલું છે તથા છાતી, ગરકન અને માથાના ભાગમાં સ્વગ્ર આવેલાં છે. સ્વર્ગની ઉપર-વિશ્વ માનવના સુકુટની પેઠે-સુકતાત્સાઓનાં સ્થાનક આવેલાં છે અને મધ્ય અને ઉધ્વ ભાગના ઘાટ ઉપર નીચે બે પાકેલાં કોડીઆં જેવા એટલે સંપુટ જેવા છે અને અધાલાક, ઉધા કાડીઆના આકાર છે. અધાલાકની ચારે વ્યત્નુએ ત્રણ વલચાે આવી રહેલાં છે, તેમાંનું એક ઘનાકધિનું, એક ઘન વાયુનું અને એક તે ઉપરાંત નિગાક પણ છે, એમનાં શરીર એટલાં નાના છે કે તે આપણને અગાચર છે, એમના દેહ અગાચર છે, અમના દેહ હાલતા ચાલતા નથી અને તેથી એ વનસ્પતિ જેવાં છે. જંગમ પ્રાણી ત્રસ-નાડીમાં એટલે કે શિખરથો

For Personal & Private Use Only

× કાચબાના-ઠેકાણે તુબડું હેાલું જોઇએ.

ł,

ખંડ ૨

<del>ુ...</del> કપદ પ્રકરણ ટહ મું. જૈન તત્ત્વોંના વિકાર હિંદુ ધર્મ, સમજતા પંડિતા. ઢપહ

મુળ સુધી વિસ્તારેલા જગતના મધ્ય મદેશમાં રહે છે. આગળ જણાવ્યું તેમ વિશ્વ ત્રણ ભાગમાં વહેંચામેલું છે. મધ્ય જગત્ એટલે કે આપણી પૃથ્વી, એની નીચેનાં નરક અને ઉપરનાં સુકતાત્મામાને રહેવાન: સ્થાન સમેત ક્વર્મો.

પૃથ્વી નીચે ઉડે આવેલાં નરકા સાત છે અને દરકના અનેક માળ ( પાથડા ) છે અને તે બુદાં બુદાં નરક રૂપે છે. સૌથી ઉપરંત નરકમાં નીચની શ્રોણીના દેવ પણ વસે છે; નરકામાં જે જીવોએ પાછલા લવમાં પાપ કર્યો હાય તેની સબ્દ ભાગવવા તે જીવા ભયંકર સ્વરૂપે લાખા અને કરાડા વર્ષને હિસાબે ગણાતા અમુક કાળ સુધી પાર વગરનું દુઃખ ભાગવવા રહે છે.

પૃથ્વી ઉપર સ્વર્ગે અક ઉપર બીજા ગેઠવાએલાં છે. પૃથ્વી ઉપરતા સવમાં જે પુષ્ટય કર્યા હોય તેવા સુકળ રૂપે અમુક લાંબા વખત સુધી આનંદ લાેગવનાર જીવા દેવ સ્વરૂપે ત્યાં વસે છે. એ દેવાના અનેક વર્ષ છે અને તેમની શકિત તથા સુખમાં તકાવત હાેય છે સ્વર્ગ જેમ ઉંચુ, તેમ તેમાં વસનાર દેવનાં સુખ વધારે અને સુંદર હાેય છે એ સુખ એ લાેગવે છે ખરા, પણ અન્તે દુઃખ અને મૃત્યુથી સુકત થઇ શકતા નથી.

વિશ્વના મધ્ય ભાગમાં પૃથ્વીની ગોળ સપાટી ઉપર મધ્ય જગત આવેલું છે અને તેમાં તિય<sup>જ્</sup>ચા તથા મનુષ્યા છે. એને મધ્ય બિંદુએ મેરૂ પર્વત આવેલું છે અને તેમાં તિય<sup>જ્</sup>ચા તથા મનુષ્યા છે. એને મધ્ય બિંદુએ મેરૂ પર્વત આવેલું છે. આની ચારે બાજીએ ગેળ જ બૂદ્ધીપ પથરાએલા છે અને એમાં આ-પણે વસીએ છીએ. જ બૃદ્ધીપના ચારે બાજીએ વલયાકારે લવણ સસુદ્ર આવેલાે છે, એની ચારે બાજીએ વળી ધાતકીખંડ વીંટીને આકારે આવેલા છે. આવી રીતે એક પછી એક એમ અનેક દ્વીપા અને સસુદ્રા ગાળાકારે આવેલા છે. છેવટે સ્વયંભુરમણ સસુદ્ર આવેલા છે અને તે આખા મધ્ય જગશ્વને ઘેરી રહ્યા. છે.

જં અદ્રીપના પૂર્વ પશ્ચિમ આખા વિસ્તારમાં છ પર્વલ માળાઓ આડી પડેલી છે અને તેથા એ ખંડના સાત કટિઅંધ પઠેલા છે, તો એક બીજાથી બુકા કદના છે. આ કટિબ ધામાં આવેલા દેશાતું અને તેમાં વસતાં પ્રાથમિંગાતું ખુબ ઝીશું વર્ષ્ટુન બહુ કલ્પના પૂર્વક તેન શોગોલિકોએ કર્યું છે, હાલના તેનો માને છે કે હિદુરતાન અથવા સમસ્ત પૂછ્વી બારેલવર્ષ ન મના કટિબધમાં આવેલ છે.

સ્વર્ગમાં અને નરકમાં તેમલ મધ્ય જગતના અનેક ભાગામાં ધરેતુ-સ્થિતિ સ્વિર રહે છે, પણ ભારતથર્ષ વિગેરે કશ ક્ષેત્રોમાં ચઢતા ઉતરતા લ્યુગનું કાળચક નિરંતર કર્યા કરે છે અને તેને અનુકળ હવાપાણી, વનસ્પતિ, શરી-રનું પ્રમાણ, આયુના અવધિ અને ગુણ અવગુણ ચઢતે ઉતરતે ક્રમે કર્યાકરે છે.

|  | <u> ૩૫૮</u> | $-1^{*} = I_{i_{A} + i_{A}}$ | તત્ત્વત્રયી-મીમાંસા. |  | ્ર | ખ'ર. |
|--|-------------|------------------------------|----------------------|--|----|------|
|--|-------------|------------------------------|----------------------|--|----|------|

જેનો અનાદિશી અન્ત સુધી કાળના બે પ્રકારે ભાગ પાડે છે અને તે એક બીજાની પાછળ આવ્યેજ જાય છે; ઉત્સર્પિ છુી અવસ પિંછી ઉત્સ પિંછીની શરૂઆતમાં સામાન્ય સ્થિતિ બહુજ ખરાબ હાય છે, પણ તે ધીર ધીરે સુધરતી જાયછે અને છેવટે સારામાં સારી થાય છે. આ સ્થિતિ આવી ગઇ કે તુરતજ સમવસ પિંછીની શરૂઆત થાય છે અને સ્થિતિ બગડવા માંડે છે તે પછી ખરાબમાં ખરાબ થાય છે.

આ દેરેક બુગના પાછા છે છે આરા હાય છે અને એનું કાળપરિષામ ચાકકસ ઠરેલું છે. એમના નામ ઉપરથી તેમાં વર્તનારી વરતસ્થિતિ સમજાઈ જાય છે. સવેત્તિમ સ્થિતિના જે આરો તે સુષમસુષમા કહેવાય છે અને સર્વાધમ સ્થિતિના જે આરો તે દુઃષમ દુઃષમા કહેવાય. બાકીના જે ચાર રહ્યા તે આ છે નામાના સમાસથી આળખાય છે. આ રીતે અવસર્પિ શીમાં નીચેના છ મારા આવે છે.

- ૧, સુષમ સુષમા.
  - ર, સુષમા.
- ૩, સુષમ દુષમા.
  - ૪, દુઃષમ સુષમા.
- પ, દુઃષમા અને
- ૬, દુઃષમ દુઃષમા.

ત્યાર પછી પ્રવર્તતી ઉત્સપિષ્ણીમાં એજ આરા ઉલટા ક્રમે ચાલે છે; દુઃષમ દુઃષમાથી શરૂ થાય છે, સુષમ સુષમાથી અન્ત આવે છે.

કરીકરીને આવતા આ વિશિષ્ટ જીગોના વિગતવાર ને ચાઠકસ ઇતિહાસ જૈનોએ લખ્યા છે. જૈનોમાં આ જગતના ઇતિહાસમાં એક પ્રાપ્ત વિશેષતા એ છે કે ( દરેક ક્ષેત્રના ) દરેક જીગના અસુક ચાકકસ કાળમાં **૬૩ શલાકા પુરૂ**યાજ અવતર છે, અને તે માણસનું ભાવિ નકઠી કરી આપે છે. એ ૬૩ શલાકા પુરૂષા આ પ્રમાણે છે: **૨૪ તીર્થ કરેા**, તે માણસને સુક્તિના માર્ગ બતાવે છે; ૧૨ ચકવર્તીઓ, તે સમસ્ત ભારતવર્ષ ઉપર રાજ્ય કરે છે અને બાકીના તે ત્રણ્ ત્રણ વીરના ૯ ગણ, તેમાંના બખ્બે શુભ. દરેક ચક્રવણીં અને દરેક પ્રકારના વીરનું જીવનચરિત્ર દરેક જીગમાં લગભગ સરખું હોય છે; બધા શલાકા પુરૂષા અસુક ચાકકસ પ્રકારના હોય છે અને તેમનાં જીવન ચાકકસ રીતે ગાઠવાએલાં હોય છે. પ્રકરણ ૩૬ મું. જૈન તત્ત્વાના વિકાર હિંદું ધર્મ, સમજતા પંડિતા. ૩૫૯

આપણે અવસર્પિ ણીમાં છીએ અને તેથી જેનોએ સ્વાસાવિક રીતેજ એ જીગના વિગતવાર ઇતિહાસ લખેલાં છે. એને અનુસરીને ભારત વર્ષના ઇતિ-હાસના મુખ્ય મુખ્ય અનાવા ગાદ્ધી વર્ષવી જાઉ છું

આજને! ન્યુગ સુષમ સુષમાથી શરૂ થયે! છે અને અગણિત વર્ષોથી બેસી ચૂક્યો છે. તે વારે સવેત્ર સખ અને શાન્તિ હતી: માણસાે સંદર ઘાટના હતા, સ પે અને શાન્તિએ રહેતાં, ઉચુ નીચું કાેઇ ગણાતું નહિ, રાબા ન હોતાં, કાયદાે ન હાેતા, એમતું જીવન ખેલમાં અને ઉપભાગમાં વ્યવ્વીત ચતું; એમને કામ નહેાતું કરવું પડતું કારણકે ૧૦ કલ્પવૃક્ષા એમને જે જોયતું તે આપતાં. માણસનું આસુ પુષ્કળ લાંબુ હતું, ખાલકા એટલા જલ્દી માટા થતાં 🕏 🛱 ઘના જન્મ પછી સાતજ અઠવાડીઆમાં તે સ્નેહના ઉપલાગ કરવાને લાયક થતાં. તે વારે એક આળક અને એક બાલકી સાથેજ જન્મતાં અને એ જોડું આજીવન પલિપત્નિ રૂપે રહેતું. ચાર કાર્ટિકાર્ટિ સાગરાપમ ( પુષ્કળ લાંબા કાળતું માય ) વીત્યા પછી સુષમ સુષમા કેડે **સુષમાના** વખત આવ્યા, એ આરા પછ્ આગલા આરા જેવાજ લગલગ હતા, માત્ર માથુસાનાં સુખ અને આંયુ કંઇક કમ હતાં∋ સુષમા ૩ કેાટાકાેટી સાગરાેપમ ચાલ્યા પછી સુષમ દુઃષમા બેઠાે, એ આરામાં કલ્પવૃક્ષા ચીમળાવવા માંડયાં અને માણુસાના ગુજી નબળા પડવા માંડયા. વિચારના સામાન્ય દેખોને કારણે કાયદા ઘડવાની અને સજા કરવાની જરૂર પડી. ૭ કલકર એક પછી એક થયા એમણે કાયદા કર્યા, પણ છેવટે જનસમાજને ગજા અને ન્યાયાધિશની દેખરેખ નીચે સુકવાની જરૂર પડી. છેલ્લા ફુલકર નાસિના પુત્ર **ગઇપલા દેવ** થયા. સામાન્ય સંબંધતા દોષોને અનુસરતા સુધારા ઝાયલ દેવે કર્યા, એમણું માણુસાને કામ, ખેતી, વેપાર, રાંધવાની કળા, લેખન અને ગણિત શીખવ્યાં, હવે બાળક બાળકીનાં જોડાં જન્મતાં ન હતાં, તેથી લગ્નની પ્રણાલી એમણે સ્થાપી, તેમજ ઉંચા નીચા <mark>માણસોના ચાર</mark> કળ પાડયાં.

૬૩ લાખ પૂર્વ વર્ષી સુધી એમણે રાજ્ય કર્યું, ત્યાર પછી એમણે રાજ્ય છેાડીને સન્યસ્ત સ્વીકાર્યું અને હજાર વર્ષની તપસ્યા પછી એ સવર્ત્સ થયા. પહેલા તીર્થ કર રૂપે એમણે ૧૦૦૦૦૦ પૂર્વ વર્ષીમાં ૧૦૦૦ વર્ષ ન્યુન પૂર્વ વર્ષી સુધી જૈનધમ'ના ઉપદેશ કર્યો અને માણસને સમ્યગ્ વિચાર તરક વાળ્યા. અન્તે ૮૪૦૦૦૦૦ પૂર્વ વર્ષીને વયે એ નિર્વાણુ પામ્યા. એમના પછી એમના પુત્ર ભારત રાજા થયા. અને એ પહેલા ચક્રવતી થયો. એના નામ ઉપરથી આપણે જે ખંડમાં વસીએ છીએ તે ખંડતું નામ ભારતવર્ષ પડ્યું. ભરત પણ અન્તે સાધુ થયા ને નિર્વાણુ પામ્યા.

| N.A | <br>a start all all the start |   | "nu"a | - |
|-----|-------------------------------|---|-------|---|
| 330 | તત્ત્વવચી–મીમાંસા             | • | ખડ    | ~ |

ઝહેલમદેવ નિર્વાણ પામ્યા પછી ૩ વર્ષે ને ૮,૫ માસે સુષમ દુઃષમા આરાના અંત આવ્યા. એ બે ઠાટિકારિ સાગરાયમ ચાલ્યા. ત્યારપછી દુઃષમ સુષમ નામના આરા બેઠા આ અધાગતિના આરામાં બધી સ્થિતિ બગડવા માંડી, માણસોના દુઃખ અને રાગ વધવા લાગ્યાં અને આસુ પૂર્વે એક કરાડ પૂર્વ વધનાં હતાં તે પણ ઘટના લખ્યાં. આ આરામાં બાદીના બધા શલાકાપુરૂષા થયા. બાકીના ૨૩ તીર્થ કર થયા એમણે કાળે કાળે ભુલાતા ધર્મ ઉપદેશ્યા, બાકીના **૧૧ ચકવલીં થયા એમણે લ**રતખંડને એક રાજછત્ર નીચે આશ્**યે**! અને ૨૭ વીર થયા એમછે, પેલાનાં કાર્યોની ફીર્લિથી જગતને ભરી કાઢશું. આ શલાકા સરવાની કથાઓ આકર્ષક છે હારથકે આખા હિંદુસ્થાનમાં વિસ્તારેલી એવી એ જૈનરચના છે; ઉદાહરહ રૂપે સુમતિનાથ તીથ કરની કથા તે સોલાેમનની કથાને મળતી છે અને અનેક પ્રાદ્યક્ષ રચનામાં જાણીતી છે, સગર ચકવર્તાની જૈનકથા પ્રદાશ સગર કથાની રચનાને મળતી છે; રામ ( પદ્ય ) લક્ષ્મણ અને શવણ એ વીરાનાં ચરિત્ર તે રામાયણનાં એ મુખ્ય પાત્રાનાં ચરિત્રોને મળતાં છે. ઢાેકપ્રિય કથાભાગ સ્વીકારી લઇને જેનોએ પાતના ઉેશને અનુસરતા એના ઉપયોગ કર્યો છે એ વાલ સ્પષ્ટ છે. સમસ્ત ૬૩ શલાકા પુરૂષામાંથી ૨૩ મા તીર્થ કર પાર્શ્વ નાથ અને ૨૪ મા તીર્થ કર મહાવીરસ્વામી એ<sup>છ</sup>ેજ જથુ ઐતિહાસિક પુરૂષે થઈ મયા છે અને મેં શરૂઆતમાંજ જણાવ્યું છે તેમ એ બે અનુક્રમે કાઇસ્ટપૂર્વે આઠમાને છેઠ્ઠા સૈકામા થઈ ગયા છે.

મહાવીરસ્મમીના નિર્વાણ પામ્યા પછી ૩ વધે ને ૮,૫ માસે દુ:૫મ સુષમા આશનો અન્ત આવ્યા, એના અવધિ ૧ કાેટાકેટિ સાગરાપમમાં ૪૨૦૦૦ વર્ષ કમ જેટલા હતા. ત્યાર પછી દુ:૫મા આરે! બોઠા અને આજે આપને એ આસમાં છીએ. બધી રીતે એ આરામાં અધાગતિ થાય છે; માણસ બહુમાં બહુ તા ૧૦૦ (૧૩૦) વર્ષ જીવે છે. આચાર વિચાર ઉતરતા જાય છે અને ધર્મભાવના ઘટતી જાય છે. કાેઇ શલાકાપુરૂષ જન્મ પામતા નથી અને આ આરામાં નિર્વાણ પામલું હવે શકય નથી. સર્વજ્ઞાતા હવે રહીં નથી તેથી સત્યનું જ્ઞાન માત્ર ધર્મગ્રચાના અધ્યયનથીજ મળી શકે છે, અને એ ધર્મગ્રચા તે મહાવીર સ્વામીના સંપ્રાદાયના ગ્રન્થા એટલે કે અંગગ્રચા છે. જેન સંઘના આજે બે ભાગ પડી ગયા છે તેમાંના શ્વેતામ્બર સંપ્રદાયના મત છે કે આજે આંગગ્રચાના થાંડા ભાગ આપણી પાસે રહ્યો છે, પણ બીજા દિગમ્બર સંપ્રદાયના તો એવા મત છે કે કાર્યક્રમ એ બધા ગ્રંથોના થોય થઇ ગયા છે. આધ્યાત્મિક પ્રકરણ ૩૭ મું. જૈન તત્ત્વાના વિકાર દિંદુ ધર્મ, સમજતા પંડિતા. ૩૬૧

જીવનની જે સતત અધાગતિ આપણા આરામાં ચાલી રહી છે, એતું પરિણામ જૈનોને મતે એવું આવશે કે જૈન ધર્મના એકવાર લાેષ થઇ જશે. છેવટના એ શ્રાવક શ્રાવિકા અને બે સાધુ સાધ્વી મળી ચારના મરણું પછી પાંચમા આરાના અન્તે એમના ધર્મના લાેપ થઇ જશે.

જયારે દુઃષમા આસાનાં ૨૧૦૦૦ વર્ષ વીતશે, ત્યારે એનો અંત આવશે ને ત્યાર પછી એનાથીયે અધમ દુષમ દુઃખમા આરે બેશસે. આ આસમાં માણસ વીશજ વર્ષ જીવશે; જંતુએ એમને હેરાન કરશે અને સવારમાં સાંજે જ તેઓ બહાર નીકળી શકશે, કારણકે દિવસની ગરમીથી ને સતની ઢંઢીથી એમને શાન્તિ મળી શકશે નહિ, માછલાં અને કાચબા એમના આહાર થશે; અને તે આ બાદ જશે. કારણકે અગ્નિના ઉપયોગ એ ભુલી જશે. એ આસમાં અધી સામાજીક ઉન્નતિ ભુંસાઇ જશે. આ આસે પણ ૨૧૦૦૦ વર્ષ ચાલશે. જ્યારે એ પુરા થશે ત્યારે નવા ઉજાત જીગ બેસરો અને તેમાં બધી સ્થિતિ ધીરે ધીરે સુધરતી જશે. એ જીગના ગ્રીજા એટલે દુઃષમસુષમા આરામાં રક તીર્થ કર, ૧૧ ચક્રવર્તી અને ૨૭ વીર જન્મ પામશે અને ચેથામાં ૧ તીર્થ-કર અને ૧ ચક્રવર્તી થશે; એમનાં નામ અને ચરિત્ર જૈનો આજથી બાણે છે.

×

આગળ મેં જૈનદર્શન વર્ણુ વવાના સામાન્ય પ્રયત્ન કર્યો છે; એના ઉપર દ્રષ્ટિ કરીએ તો એની સર્વ સામાન્યતાથી અંપણને આશ્ચર્ય થાય. ખરી રીતે ભારતના દાર્શનિક, ધાર્મિક, વિચારાના સમસ્ત પ્રદેશ ઉપર એણે દ્રષ્ટિ નાખી છે, અને કાેઇપણ પ્રશ્નને ચર્ચ્યા વિના મુકયો નથી. એના અધા પ્રદેશામાં એ ધર્મ એવા ચાહ્કસ નિર્ણ્યા આપ્યા છે કે દરકે દરક વિષયને ઝીણામાં ઝીણી રીતે ચર્ચ્યો છે; વિશ્વના વિસ્તાર વિષે, તેમ જ કાળની: લંબાઇ વિષે, બુદા બુદા પ્રકારના દેવાનાં નામ વિષે, તેમ જ બુતકાળના તથા ભવિષ્ય કાળના મહાપુરૂષોના મત વિષે, પણ જૈનદર્શનને આજતું પરિપૂર્ણ અને ચાક્કસ સ્વરૂપ આપવાને માટે જમાનાના જમાના સુધી જૈનદર્શનકારોએ પ્રયત્ન કર્યા છે; અને છતાંયેઃ જૈનસાહિત્યના અતિહાસિક વિકાસ ઉપર આપણે દ્રષ્ટિ નાખીએ તો બાણીએ કે જીદા બુદા સૈકાના અસુક અસુક વિષયમાં જીદા પડે છે, પણ એક દરે પ્રાચીન મૂળમાં તેમજ અવીચીન બંધામાં કરોા ફેરફાર થયા નથી. સાચી વાત તો એ છે કે અત્યારનાં માજીદ ધર્મશાસો રચાર્યા ( ઇ. સ. ૧૦૦ પછી ) ત્યાર પછી એના મૂળતત્ત્વોમાં હજી કાશા ફેરફાર થયો નથી. હિંદુ, બોહ, બ્રિસ્તિ અને બધા ધર્મીથી એ જોદાજ રદ્યો છે; આ ળાળતમાં જૈનો

x

×

×

આજે પણુ પ્રમાણુ આપે છે કે અમારા ધર્મ સૌથી સારા છે. કારણુકે બીજા ધર્મીમાં ફેરફાર થયા છે. પણુ જમાનાએ! વીત્યા છતાં અમારા ધર્મમાં કરોા ફેર-કાર થઇ શક્રચા નથી અને અમને મળેલું ધન એવું પરિપૂર્ણું છે કે અમારા એ

વારસાે શુદ્ધ રીતે ને વગર દેરકારે સચવાઇ રહેલાે છે. આ કાહ્યડા છેાડવા આપણે માટે કઠણ છે. આપણે તો એટલંજ સ્વીકારી શકીએ કે એ ધર્મનું સ્વરૂષ અને વિકાસ ઉપર કાળના પડદા કરી વત્યો છે અને એ સ્વરૂપ તથા વિકાસ જાણવા માટે આપણી પાસે કરોા પુરાવે નથો. આપણી પાસે પ્રાચીનમાં પ્રાચીન જે ચન્થા છે અને પછી બધા કાળમાં અમુક વિષયોને વિકસાવવાના અને સમસ્ત દર્શનમાં મહત્વ વિનાના ફેરકાર કરવાનાજ પ્રયત્ના થયા છે. એ ધર્મના **વ્હેતામ્બર** અને દીગમ્બર એ બે સંપ્રકાયેા ધર્મના મહત્વના વિચારામાં એક બીજાને પુરેપુરા મળતા છે, તેથી ખરી વીતે એમજ માની શકાય કે ઇસ્વીસનની શરૂંઆતમાં એ બે સપ્રદાયો જાુદા પડયા તે પહેલેથીજ આજે છે તે પ્રમાણેનું ધર્મસ્વરૂપ બંધાઇ ગયું હતું. સંપ્રદાય જીદા પડતાં પહેલા મહાવીર સ્વામીના ધર્મ ઉપર કેવે৷ અને કેટલે৷ વિકાસ થયા હતા તે જાણી શકાતું નથી. એજ પ્રકારના કે એને મળતા પ્રકારના ધર્મના સુખ્ય વીચારાે મહાવીરસ્વામી પુર્વે પણ પ્રવર્તતા હતા <sup>એ</sup>મ માનવાને પેલુ કરોા ખાધ આવતા નથી; મૂળ ત-ત્વામાં કંઇ ૨૫૫૮ ફેરકાર થયે છે એમ માનવાને કશું કારણ નથો, અને તેથી, મહાવીરસ્વામી પહેલાં આપ્યું જૈનદર્શન હતું એવી જે જૈનોની માન્યતા તે સ્વીષારી શકાય. જે આ માન્યતા સ્વીકારીએ તેા એવું ઠરે કે મહાવીરસ્વામીએ જૈનધર્મ સ્થાપ્યા નથી. પણ એમની પૂર્વે ૨૫૦ વર્ષ પહેલાં થઇ ગએલા પાર્શ્વનાથના ધર્મને એમણે સ્વીકારી લીધા અને એને સમયાચિત સ્વરૂપ આપ્યું હાય; કઇ વસ્તુસ્થિતિને આધારે આ મત બંધાયા છે એમ માનવાને આપણી પાસે સ્પષ્ટ પુરાવા તા નથી, પછ્ એની વિરૂધ્ધ જાય એવો પણ કરીા પુરાવા નથી; જૈનધર્મનું સ્વરૂપજ આ વાતને ટેકા આપે છે, કારણકે પુદ્ગલના અણુઓ આત્મામાં કર્મની ઉત્પત્તિ કરે છે એ એના મુખ્ય સિદ્ધાન્તની પ્રાચીન વિશેષતાને કારણે એવા અસિપ્રાય બાંધી શકાય કે એનાં મૂળ ઇ. સ. પૂર્વે ૮-૯ સૈકામાં છે પણુ તેથીયે પાચીન ઠાળમાં અમારા ધર્મ પ્રકટયા હતા એમ જૈના જે માને છે એના તા આપણાથી સ્વીકાર ના થાય, કારણુટે એને માટે કાેઇ સંતાેષજનક પુરાવા નથી અને હિંદુઓના કર્શન-શાસના પ્રાચીન ઇતિહાસ જેવાં એવુ સ્વીકારતાં વાંધા આવે છે.

ત્યારે એટલું સ્વીકારી શકાય કે જેની રૂપરેખા આપવાના મેં પ્રયત્ન કર્યો છે એ આજના જૈન ધર્મના બીજ ઇ. સ. પૂર્વે ૮૦૦ વર્ષ ઉપર નંખાયાં હતાં,

३६२

પ્રકરણ ૩૭ મું. જૈન તત્ત્વાના વિકાર હિંદુ ધર્મ, સમજતા પંડિતા. ૩૬૩

ઇ. સ. ની શરૂઆતમાં એણે એકંદરે આજનું સ્વરૂપ ધારણ કર્યું હતું અને ત્યાર પછી વીતેલાં આ લગભગ છે હજાર વર્ષમાં અનેક વિષયેામાં–ખાસ કરીને વિશ્વ-વર્ણુન અને સંત ચરિત્રા જેવામાં વિકાસ કર્યો છે અને સ્પષ્ટ સ્વરૂપ આપ્યું છે, છતાં તેમાં મહત્વના ફેરકાર કર્યા નથી.

આ જે કહેવામાં આવ્યું છે તે સ્વાભાવિક રીતે માત્ર સામાન્ય દાર્શનિક ધર્મ સિદ્ધાન્તોનેજ લાશુ પડે છે, બાકી ધર્મકિયાઓના પરાક્ષ વિષયોમાં તો કાળક્રમે અનેક દેરકાર થયા છે જેમકે હસ્ભિદ્ર, હેમચંદ્ર આદએ વર્ણવેલા જૈનધર્મના થોગ સિદ્ધાન્લ ઉપસ્થી બેઇ શકાય છે કે તેના પર હિંદુ સિદ્ધાન્લની ગાઢી અસર થઇ છે, અને જૈન મંદિરામાં થતી ધર્મકિયાઓના હિંદુ આદર્શને આનુસરતા વિકાસ થયા છે. પણ ખાસ અસર તા જૈનધર્મની કથાઓ ઉપર હિંદુધર્મનો કથાઓની થએલી છે. પ્રાહ્યણધર્મના ઇતિહાસમાં આવતાં કૃષ્ણ વગેરે પુરૂષોનાં આખ્યાન જૈનધર્મમાં આવ્યા છે તે ઉપરથી જણાય છે કે સંત-ચસ્ત્રિાની ઇતર ધર્મની કથાઓમાંથી હાેકપ્રિય પુરૂષોનો આંગીકાર કરવાના પ્રયત્ન થયા છે. આજે ઘણા જૈના હિંદુ અનેકેશ્વરમાંના દેવાની અને સંતાની પૂજા કરે છે કે જેની પૂજા પ્રાચીન કાળે નહોતી. આત્યારે પ્રચાર પાંમેલી ગણેશ-ની પૂજા સંબંધે ઘણા શાસ્ત્રકારાએ કશા ઉલ્લેખ કર્યો નથી, તે ઉપરથી બેશક એમતા જણાયજ છે કે જીના વિચારના લોકોને ઇતર ધર્મના આ દેવાની પૂજા સામે નાંધા છે.

જૈનધર્મમાં હિંદુ આચાર વિચારના આવા સ્વીકારના ક્રમ છેવટના સૈકામાં સ્પષ્ટ રીતે વધતા સાલ્યા છે. કેટલા માટા પ્રમાણમાં જૈનધર્મ હિંદુ સ્વરૂપ આજે ધારણ કર્યું છે, તે જૈનધર્મનાં અનેક માસિક આને સપ્તાહિક પત્રા બેવાથી જણાશે. એ આવી સ્થિતિ સામે નિષ્ફળ વિરાધ કરી રહ્યાં છે. એમાં કંઇ આશ્ચર્ય નથી કે જે બ્રાહ્મણુ ધર્મમાંથી જૈનધમ ઉદ્દભવ્યા હતા. (?) તે બ્રાહ્મણુ ધર્મમાં પાછા એ ધીરે ધીરે લીન થતા જાયય છે. ચારે બાજીના હિંદુ આવરણમાં રહીને નાના વિસ્તારવાળા જૈનસંઘ બ્રાહ્મણુ આચાર વિચારની બળવાન અસરથી અલગ રહી શકે નહિ, પાતાના જીદો ધર્મ છે એવાતનુ એ સંઘ વાન ભુવતા જાય છે, ને હિંદુધર્મમાં ભળતા જાય છે. દિનપ્રતિદિન જૈનોની સંખ્યામાં ઘટાડા થતા જાય છે એ આ વાતના સબળ પુરાવા છે.

િંદુસ્વરૂપ પામવું એ જૈનધર્મને કંઇ કઠણ નથો, કારણકે એના અને વ્રાદ્મણુધર્મના સિદ્ધાંન્તા વચ્ચે બહુ ગાઢા જેગ છે. બેશક હિંદુ ધર્મના બધા સંપ્રદાયાના સિદ્ધાન્તાથી અમુક જૈન સિદ્ધાન્તા ખાસ જીઠા પડે છે, જૈન ધર્મ તત્ત્વત્રયી–મીમાંસા.

વેદનું પ્રમાણ સ્વીકારતા નથી, એક સર્વોપરિ ઇશ્વરના અસ્તિત્વને માનતા નથી, જાગે જગે થતાં સજન અને પ્રલયને પણ માનતા નથી, હાદ્દાણના ઉચ્ચ પદને સ્વીકારતા નથી; જૈનોને પાતાના જીદા કર્મના તેમજ જ્ઞાનના સિદ્ધાન્ત છે; પાતાના જાદા સંતા છે, પાતાનું જુદું વિશ્વસ્વરૂપ છે. પણ આ બધા ભેદાને ઢાંકી દે એવું સામ્ય પણ છે: જગતની શાશ્વતા, કર્મનું બળ, પુનર્જન્મ અને અલોકિક ફળ, જીવહિંસાના નિષેધ, ક્રિયાશહિ, માણસના વર્ણ વિભાગ તપન (?) અને એવી બીજી ઘણી બાબતાે જે અહીં વર્ણવાની જરૂર નથી, તેમાં જૈનોના મત સામાન્ય રીતે હિંદુઓના જેવાજ છે. જે જૈનધર્મના ઇતિહાસ ઉપર આપણે આધાર રાખીએ તાે એ ધર્મના પુનર્જન્મ ના થાય તેવે પ્રસંગે તાે આપણે ભય રહે છે કે બૌદ્ધધર્મની જે દશા થઇ હતી તેજ દશા જૈનધર્મની વ્યાવતા સેકા સારી થવાના સંભવ છે: ૨ હજાર વર્ષ પૂર્વે જે હિંદુ ધર્મમાંથો એ ઉત્પન્ન શંચા હતા ? તેજ હિંદ્રધર્મમાં પાછે લય પામી જશે. વળી ભૌહધર્મ તા ઘર ઓયાને ખદલે પૂર્વ દેશામાં વસીને વાળી લીધા, હિંદુઓના બાલિધર્મ મટીને જગત ધર્મ અન્ચા ; તેવું પણ જૈનધર્મના નસીબમાં નથી એમની કથાઓને માનીએ તેા, એમના ધર્મ ગ્રંથના આધારે મહાવીરસ્વમીના અભિપ્રાયને માનીએ તેા **એ જગત્ ધમ થવા જોઇએ, આયેાં, અને અનાયેાં** વિચાર-વત પશાઓ સુદ્ધાંત સૌએ એ ધર્મના સ્વીકાર કરવા નેઇએ, પણ તેવું કંઇ થઇ શક્યું નથી, છુટા છવાયા પ્રયત્ના થયા છતાં એનું ઘર છેાડીને એ પરઘેર જઇ શક્રચે નથી.

અનુવાદક---

આાંગુંદ. સં. ૧૯૯૧ અષાડ. વદી. પ. રવીવાર ં નરસિંહભાઈ ઈવારભાઈ પટેલ. × × × આ જર્મન પ્રોફેસરના જર્મન ભાષામાં લખાએલ લેખના શ. નરસિંહભાઇએ કરેલા અનુવાદ રા. કૈશવલાલ પ્રેમચંદ માદીએ આ પત્રમાં પ્રકટ કરવાની સૂચના અને ભલામણુ કરી પુરા પાડયા અને તેનાં 'પુક્' પણુ બેઇ આપ્યાં તે માટે તે મહાશવનું આ પત્ર ઉપકૃત છે. આ લેખથી એક પશ્ચિમના અભ્યાસક ડૉકટરના શું અભિપ્રાય વતે છે તે જણુશે. તેના નિર્ણુધા અને માનીનતાઓ અક્ષરસઃ અમાને કે કાઇને માન્ય છે એવું માની લેવાની ભૂલ તો કાઇ નદીજ કરે.—તંત્રી.

ર્ડા. હેલ્મુત સાહેબના લેખમાં સૂચના

પ્રાચીન કાળમાં યજ્ઞ ચાગાદિકના વિધાન વાળાે વૈદિક રૂપ ધર્મ પ્રસિદ્ધમાં હતાે તે ઈ. સ. પૂર્વે ૮૦૦ સાે ૯૦૦ ની લગભગના *જૈન* બૌદ્ધના સંસર્ગમાં

358

' પાટીદાર મંડળ ' માર્ગાદ સં૧૯૯૧ પ્રકરણ ૩७ મું જૈન તત્ત્વાના વિકાર હિંદુ ધર્મ, સમજતાપંડિતા. ૩૬૫

આબ્યા પછી તત્ત્વના વિષયમાં તેમજ ઇતિહાસના વિષયમાં નવીન સ્વરૂપના ધર્મ બંધાતાે તેના સંબંધે પંડિતાના થયેલા વિચારા નીચે પ્રમાણે–

(૧) ડાં મેકડાનલ સં. સા. પૃ. ૨૬૩ માં લેખે છે કે-" પ્રાદ્મણ ગ્રંથા" આસરે ઈ. સ. પૂર્વે ૮૦૦, ૫૦૦ થી પ્રવર્તેલા એમ જણાવી પૃ. ૨૭૯ માં જણાવ્યું છે કે-શતપથ બ્રાદ્મણના સંબંધે એટલું નાંધવા જેવું છે કે "અહેંત્" શ્રમણ અને પ્રતિબુદ્ધ એ શબ્દાે પહેલી વખત આ ગ્રંથમાં વારાયલા જોવામાં આવે છે.

(૨) પૃ. ૨૯૪ માં-ઉપનિષદ્દેામાંથો જે સૌથી વધારે પ્રાચીન છે તેને આસરે ઇ. સ. પૂર્વે ૬૦૦ કરતાં વધારે માેડું રચાયલું ભાગ્યેજ ગણી શકાશે.

(૩) પૃ. ૨૮૨ માં નીચે ઠીપમાં જણાવ્યું છે કે–અશાેક રાજાએ બૌદ્ધધર્મ ને આશ્રય આપ્યાે ત્યાર પછી પણુ ઉપનિષદાે રચાયાં હતાં અને ઉપનિષદાે પર સુહના નવા ધર્મની અસર થઇ હતી.

(૪) પુ. ૨૧૬માં 'સૂત્રગ્રંથેા' આશરે ઈ સ. પૂર્વે ૫૦૦–૨૦૦ એ ગ્રંથે માંના જે સૌથી વધારે પ્રાચીન *છે* તે છેક બૌદ્ધ ધર્મ અસ્તિત્વમાં આવ્યો તે અરસામાંજ રચાયા હાય એમ જણાય છે.

(૫) પૃ. ૩૫૪ માં-વીરચરિત કાવ્યાે આસરે ઈ. સ. પૂર્વ પ૦૦,૫૦ વેદોના સમમય છેાડીને સંસ્કૃત ગ્રંથાના સમય તરફ આપણે વળીએ છીએ તે વખતે વસ્તુ વિચાર અને સ્વરૂપમાં પ્રાચીન સાહિત્યના કરતાં તદ્દન જીદાજ પ્રકારના સાહિત્યના સૌથી પહેલાે પરિચય આપણને થાય છે......

હવેના સમયમાં જે ધર્મ પ્રવર્તે છે તેનું સ્વરૂપજ વેદના સમય કરતાં તદ્દન જીદાજ પ્રકારનું છે કારણું એ નવા સમયમાં પ્રદ્ધા વિષ્ણુ અને શિવ એ ત્રણુ માટા દેવતાઓની ખાસ પૂજા કરવામાં આવતી આપણું જોઇએ છીએ.......

ડા. મૅકડાનલ શાહેબની પાંચકલમના તાત્પર્ય-પ્રાદ્ધાણુત્રંથાથીજ જૈન અને બોહ મતના સંસર્ગ થતા ચાલ્યા. ઇ. સ. પૂર્વે ૬૦૦ ના સૈકામાંથી ઉપ નિષકા તેના ઉપર બોહ ધર્મની અસર થઇ તા પછી જૈનોની કેમ નહી? બોહ-ધર્મની અસ્તિત્વના પછી સૂત્ર ગ્રંથા સ્ચાયા તેમાં બોહના વિચારા ભ્રત્યા ત્યારે શું જૈનોના વિચારા નથી ભાડ્યા? ઈ. સ. પૂર્વે ૫૦૦ થી પછી રામાયણાદિક સંસ્કૃત સાહિત્ય મનાશું તેમાં વસ્તુ વિચાર અને સ્વરૂપમાં પ્રાચીન સાહિત્ય કરતાં તદ્દન જીઠા પ્રકારના સાહિત્યની સરૂઆત થઇ તે શા કારણથી થઇ ? વિચા-રવાની ભલામણ છે. વિચારવાનું કે અતિપ્રાચીન કાલના વાતા ઇશ્વરની પ્રેરણાવાળા

| 355 | તત્ત્વત્રયી <b>મીમાંસા</b> . | ખંડર |
|-----|------------------------------|------|
|     |                              |      |

પ્રાચીન ઝર્ષિએા ખતાવી ગયા નથી તે જ્ઞાનની વાતાે આ નવીન પંડિતાે કયા ઇશ્વરની પાસેથી લઇને ખતાવવા આગળ આવ્યા

હિંદુસ્થાનનાે શાળાેપયાેગી ઇતિહાસ. લેખક–કેશવલા હિમતરામ ઠામ-દાર એમ. એ. ઇતિહાસના પ્રાફેસર. ઠાલેજ વડાદરા. પ્રકાશક કરસથુદાસ નારાયથુદાસ. સુરત, નાનાવટ ૧૯૨૮ આવૃત્તિ ત્રિજી.

(૧) પૃ. ૧૪ "પુરાશેા-પ્રાદ્ધશેાએ ધર્મના રક્ષણ ને વ્યવહાર માટે વૈદિક સાહિત્ય ઉભું કર્યું. તેજ વખતે આયં પ્રજાના ઇતિહાસ પણ વધતા જતા હતા. તે ઇતિહાસની વાર્તા જાળવવા જે આર્યો બહાર પડયા તેને "સૂતા" કહેવામાં આવતા. તેઓએ પ્રજાના ઇતિહાસને "પૂરાશેા" માં ગૂથ્યા. પાછલથી આ પુરા-શેામાં ધર્મની બાબતા પણ મુકવામાં આવી. પુરાશેા અઢાર છે. તેમાં વાયુ, મત્સ્ય, પ્રદ્માંડ, અગ્નિ, ભવિષ્યત્, સ્કંદ ને માંક ડેય એરે મુખ્ય પુરાશેા કહી શકાય તેમાંનાં કેટલાંક ઘણાં જૂનાં છે ને કેટલાંએક ઠેઠ ઈ સ. ના નવમા સકામાં લખાયાં હતાં, પુરાશેાની બધી વાતાે કલ્પિત નથી તે ધ્યાનમાં રહેવું બેઇએ." આમાં વિચારવાનું કે-સર્વગ્નાથી પ્રગટ થતા શત્ત્વામાંથી અને તેમના ઇતિહાસ-માંથો લઇને જે ઉધું છતું કરવાવાળા તેમને સૂતા કહી, લાકોને ઉધાપાટા બંધાવવાના ઉદ્યમ કર્યો છે; જીવા અમારા સંપૂર્ણું પૂર્વેના લેખ.

(૨) પ્રકરશ્ય ૨જીં. પૃ. ૧૭ માં-"પ્રાચીન આંચે માંસાહારી હતા પણ્ 'ગાય' ને તેઓ પ**હેલેથી**જ પવિત્ર કે "અધ્ન્ય" માનતા. યજ્ઞમાં-બલદ, બકરા વગેરેનું બલિદાન અપાતું,એક ઠેકાણે માણસના બલિદાનના પણ ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યેા છે. વૈદિક આાર્ચી સામ સુરા પીતા ને સામ પીનારાઓમાં મંત્ર દ્રષ્ટા થવાની અજબ શક્તિ આવતી......વિચારવાનું કે નશાવાળા વિષયોને ચાહનારા હાય તેથી વેદ મંત્રો પણ તેવા સ્વરૂપના લખાયલા છે.

(૩) ''બ્રાહ્મણેોએ ઉભા કરેલા સાહિત્યના ને સૂતાએ ચાદ રાખેલી વંશા-વળીઓની પુરાશેુામાં થએલી ગુંથની."

(૪) પૃ. ૨૫ માં-"આ રામાયણુ પ્રથમ વાલ્મીકિ ઝલિએ રામચદ્રના વનવાસ પુરા થયેા ત્યાં સુધી તેમના જીવન કાલમાંજ રચેલું, પછી આખી રામ કથા પુરી કરવામાં આવી ને ઈ. સ. પૂર્વે એકાદ સૈકા ઉપર તે કથાને અત્યારના રૂપમાં લખવામાં આવી."

(૫) પૃ, ૩૦ માં-''મહાભારતને હિંદુ લાેકાે-''પાંચમાે વેઢ" ગણે છે.,' મુલકથા નાે વધારેને વધારે વિસ્તાર થતાે ગયાે એટલે તેને મહાભારત કહેવામાં આવી." વધારા કયા તાનીથી મેળવેલાે માનવાે ? પ્રકરણ ૩૬ મું. જૈન તત્વાના ાવકાર હિંદુ ધર્મ, સમજ પંડિત. ૩૬७

(૬) પૃ. ૩૧ માં-"જ્યારે તે અત્યારની સ્થિતિમાં લખવામાં આવી ત્યારે બોદ્ધ ને જૈન ધર્માના ઉપદેશા ને, પુરાણેના કેટલાએક ભાગા પછુ તેમાં જેડવામાં આવ્યા

(૭) પૃ. ૩૮ માં–ઈ. સ.પૂર્વે આઠમા સકાથી આખા માર્યાવર્તમાં ધર્મની માેટી ચર્ચા થતી હતી."

પૃ. ૫૮ માં--ઈ.સ. ના લગભગમાં શુંગ રાજાએાના વખતથી-જૈન-ઔદ્ધની પૂર્જ્ય જાગૃતિ પછી--બ્રાહ્મણેએ સ્મૃતિઓ, મહાભારત તથા રામાયણુને કેટલાંક પુરાણે જમાનાને અનુસરતાં તૈયાર કર્યા

વિષ્ણુ, મહેશ અને પ્રદ્માની પૂજા આ વખતથી સફ થઈ.

(૯) ઉપેાદ્ ઘાલના પૃ. ૧૯ માં જણાવ્યું છે કે-"આખા હિંદુસ્થાનને પ્રાચીન આયેાં ભરલખંડ કહેલા. દુષ્યંત રાજા અને શકુંલલાના પુત્ર ભરત રાજાના નામથી એ નામ આખા ખંડને આપવામાં આવ્યું એમ ઘણાએ લખી ગયા છે. સ્કંદ વગેરે પુરાણેામાં એમ પણ કહેવામાં આવ્યું છે કે ઇફ્લાકુ વંશના રાજા ઝાયલના પુત્ર ભરતના નામ ઉપરથી આખા ખંડનુ નામ ભરતખંડ કે ભરતવર્ષ પડશું. જૈન સાહિત્યમાં આ મતને પુષ્ટિ મળે છે. કારણ કે એજ ઝાયલ રાજા જોનાના પહેલા લીથ કર થાય."

કેશવલાલ હિમતરામે અતાવેલી નવ કલમાના કિચિત્ તાત્પર્ય-સામ પાનના અલથીજ ઘણા વેદના મંત્રા રચાયા ગણાય ખરા?

સાેમ પીનારાએામાં મંત્ર દ્રષ્ટા થવાની શકિત આવતી માનીએ ત્યારે તાે સુરા પીનારાઓ પાેતાનામાં આવેલી શકિત એાછો માનતા હાેય એમ કંઇ જણાતુ નથી.

પ્રાચીનમાં પ્રાચીન વેદકાલના ઝાષિઓ જે ઇતિહાસ અતાવીગયા નથો તે ઇતિહાસ પાછલથી થયેલા સૂતો બતાવવા આગળ કયાંથી પડયા તે ઇતિ-હાસ બીજામાંથી લીધેલા શું ન ગણાય છે સ. પૂર્વે ૮ માં સૈકાની લગભગ જૈનોના સર્વજ્ઞ અને તે અરસામાં બોદ્ધધર્મની જાગૃતી વધતાં જે ધર્મની માટી થર્ચાઓ થતી ગઇ તેમાંથી વૈદિકધર્મ વાળા પંડિતા તત્ત્વના વિષયાને અને ઇતિહાસના વિષયાને શહેણુ કરતા ગયા અને પાતાની અનુકુલતા પ્રમાણે ખાતાના ગ્રંથામાં ગ્રંથની કરતા ગયા તેથી નતા તત્વાના વિષયમાં એક વાક્યતા કરી શકયા છે, તેમજ નતા ઇતિહાસના વિષયમાં એક વાકયતા કરી શકયા છે. આપ્રત્યક્ષના ગ્રંથાના પ્રમાણથી બીજી કર્યુ નવું પ્રમાણ ખાેલી કાડવું?

| 376 | તત્ત્વત્રયીમીમાંસા. | ં ૨ ખંડ |
|-----|---------------------|---------|
|     |                     |         |

કેમકે આ કેશવલાલભાઇએ પાતાના લેખમાં ચાખે ચાપ્ડું લખી બતાવ્યું છે કે–અત્યારની સ્થિતિમાં જે "રામાયણુ" છે તે ઈ. સ. પૂર્વે એકાદ સાૈક ઉપર તે કથાને અત્યારના રૂપમાં લખવામા આવી.

મહાભારત કથા જ્યારે તે અત્યારની સ્થિતિમાં લખવામાં આવી ત્યારે ઔદ્ધ ને જૈન ધર્મના ઉપદેશોને ને પુરાણેાના કેટલાક ભાગેા પણ તેમાં એડવામાં આવ્યા. પુરાણેા ઘણાં પાછલથી લખાએલાં સિદ્ધ છે, ઉપર અતાવેલા પંડિતાના લેખાેથી એજ સિદ્ધ થાય છે કે-જનાના સર્વદ્વાથી પ્રવર્તેલા તત્ત્વના વિષયા અને ઇતિહાસના વિષયા તેમના સ્વતંત્રના જ છે અને તેમાંથી બીજાઓએ લીધા છે.

પાતાના જૈનસિદ્ધાંત નામના લેખમાં–ડાઁ. હેલ્મુતે મુકેલા વિચારા. તેની ટુંક નાેધ.

(૧) જૈનધર્મ એ સૌથી પ્રાચીન આર્ય તાન્તિક દર્શન છે અને પાતાની જન્મ ભૂમીમાં લગભગ ફેરફાર પામ્યા વિના આજ સુધી સચવાઇ રહ્યો છે.

(૨) જૈનધર્મમાં વિશેષિતા છે તે માત્ર ઐતિહાસિકની નહી પણ દાર્શ-નિક પણ છે. "

(૩) આપણી પાસે પ્રાચીનમાં પ્રાચીન જે ગ્રંથે৷ છે તેમાં એતું મહત્વતું સ્વરૂપ કુટી નીકલ્શું છે, અને પછી બધા કાળમાં અમુક અમુક વિષયેઃને વિકસા વવાના અને સમરત દર્શનમાં મહત્વ વિનાના ફેરફાર કરવાનાજ પ્રયત્ના થયા છે. "

(૪) " મહાવીર સ્વામી પહેલાં પણ આખું જૈનદર્શન હતું એવી જે જૈનોની માન્યતા છે તે સ્વીકારી શકાય. "

(૫) " કઇ વસ્તુ સ્થિતિના આધારે આ મત બંધાયેા છે એમ માનવાને આપણી પાસે સ્પસ્ટ પુરાવા તાે નથી પણ એની વિરુદ્ધ જાય એવા પણ કશા પુરાવા નથી જૈનધર્મનું સ્વરૂપ જ આ વાતને ટેકા આપે છે."

(૬) " એનાં મૂલ ઇ. સ. પૂર્વે ૮-૯ સીકામાં છે પણ તેથીએ પ્રાચીન કાળમાં અમારા ધર્મ પ્રગટયા હતા એમ જૈના જે માને છે એના તા આપણાથી સ્વીકાર ના થાય કારણ કે એના માટે કાઇ સંતાષ જનક પુરાવા નથી અને હિંદુઓના દર્શન શાસ્ત્રીના પ્રાચીન ઇતિહાસ જોતાં એવું સ્વીકારતાં વાધા આવે."

(૭) "આંજના જૈનધર્મનાં બીજ ઇ. સ. પૂર્વે ૮૦૦ વર્ષ ઉપર નંખાયાં હતાં, ઇ. સ. શરૂઆતમાં એણુ એક દરે આજનું સ્વરૂપ ધારણુ કર્યું હતું. " પ્રસ્થ ૩૭ મું જૈન તત્ત્વાના વિપ્રસાહ કુ, મર્ગ, સમજતા પંડિતા. **૩**૬૯

(c) " આ શલાકા પુરુષોની કથાઓ આક્રમ છે કારણ કે આપ્યા ફિંદ-સ્થાનમાં વિસ્તારેલી એવી એ જેન રચના છે ઉદ્યક્રે આ દેખેન્દ્રો મુનિવાય ડીર્થ કર ની કથા તે સાલામનની કથાને મળવી છે અને અનેક બાલાય તે સ્ટાનામાં આવીલી છે.

ુસગર ચક્રવર્તીની જૈન કથા બ્રાહ્યણ સમર કથાની રચનાને મળતી છે. રામ ( પદ્મ ) લક્ષ્મણ અને રાવણુ એ વીરાનાં ચરિત્ર તે સમાયણનાં એ સુખ્ય પાત્નેતાં ચરિત્રાને મળતાં છે.

લાક પ્રિય કથા લાગ સ્વીકારી લઇને જૈનાએ પોતાના ઉદ્દેશને ઝાનુસર-તો એના ઉપયોગ કર્યો છે. એ વાલ સ્પષ્ટ છે. સમસ્ત ૬૩ શલાકા પુરુષોમાંથી ૨૩ મા લીથ કર શ્રી પાર્શ્વનાથ અને ૨૪ મા લીસ કર મહાવીર સ્વામી એ એજ જશ બલિકાસિક પુરુષો થઇ ગયા છે અને મેં શરૂઆતમાંજ જણાવ્યું છે તેમ એ બે આનુકએ સ્તઇસ્ટ પૂર્વે આઠમા ને છઠ્ઠા સૈકામાં થઇ થયા છે. ?

(૯) " ખાસ અસરતા જૈનધર્મની કથાઓ ઉપરે હિંદુધર્યની કથાઓની ચએલી છે. પ્રાદ્દાણ ધર્મના ઇતિહાસમાં આવેલા કૃષ્ણ નગેર પુરુષેઓ આખ્યાન જૈનધર્મમાં આવ્યાં છે. તે ઉપરથી જણાય છે છે સંસ અસ્ત્રિંભી ક્લરે પશ્ની કથાએામાંથી લાક પ્રિય પુરુષેના અભાકાર કરવાના પ્રયત્ન થયા છે.

હેલ્મુત સાહેખના લખેલા જેનસિદ્ધાતના લેખ ઘણા બાહાસી ભરેલા છે એ વાત નિવિવાદ છે.

| - I. | · · ·            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | · ·    |
|------|------------------|---------------------------------------|--------|
| 300  | 11 12 17 17 X 18 | 'તત્ત્વેત્રચી-મીમાંસા.                | ં ખંડવ |
|      |                  |                                       |        |

ચલા વૈદિક ઝંધામાં આવ્યા કયાથી ! આ ડેફણુ એટલાજ વિચાર કરવાની ભલામણ કરૂં તો તે અયેણ્ય નહી ગણાય

વિશેષ એ છે કે—વૈદિક મતના ઘણા બ્રાહ્મણા અક્ષરાના પડિતા હોવાથી અવસરાચિત બ્રુતિઓ બનાવતા અને વેદામાં પણ દાખલ કરતા અને લોકોને કહેતા કે એ વાંત અમારા વેદામાં છે. એમ કહી આઝળ બીજામતના વિષયોને બહુલ કરી પાતાના માટા મોટા બાધા બનાવી ઉલટ પાલટ પણે એવું લખતા કે અજાણ વર્ગ પાતાના મતના અનુરાગથી કંઇ સમજી શકતાંજ નહી પરંતુ માટા પંડિતે પણ દિવ્યારના વગલમાં એલા તો મુલ્લતા કે તેમને પણ કેમ બતના રસ્તા પ્રહી શકતોજ નહી. ઉલહરણ તરીકે જીવો કે—

જૈનોના ૨૪ લીચ કરોના અનુકરણ રૂપે-વૈક્રિકોએ એક જ ત્રિષ્ણુના ૨૪ અવલાશે અને બીદ્ધોના ૧૦ બાધિ સ-ત્વના અનુકરણ રૂપે કરીથી મત્સ્ય, કુર્મ, વરાહાર્ક કશા અવલારા કલ્પીને બનાવ્યા. અને તે સ'પૂર્ણ વૈદિક ધર્મમાં લખાયલા આપણી નજરે પડે છે તે શાથી ?

બીજી વાલ એ છે કે જેનાના બીજા બધા લીચ કરાને છોડી દર્શને **સંક્રેબ્લાવ્રેવ કે જે જેનાના પ્રયમ લીચ** કર છે તેમને વિષ્ણુના આઢમા અવલાર રૂપે કલ્પીને બલાબ્ય, તેમનાજ પુત્ર **ભરત** ચક્રવર્તી થયા છે અને જેમના નામથી આ ભરતખંડ-ભારતવર્ષ પડશું છે. તેના બદલે દુબ્ય તના પુત્ર ભરત બતાવી તેમને પણ એક સામાન્ય રાજા તરીકે લખીને જડ ભરત અતાવ્યા છે. તેવીજ રીતે સગર ચક્રવર્તીને પણ રાજા તરીકે લખીને ખતાવ્યા છે.

અને જે **વાસુદેવાદિકનાં** નવ ત્રિક થયાં છે તેમાં કેટલા એકનાં નામ ઠામ ઉડાવી દઇને એકજ વિષ્ણુ ભાગવાન ના નામથી બહેર કર્યા છે. ઇત્યાદિક અનેક આંબતા બીજામાંથી ગઢછુ કરીને ઉધી છત્તી લખીને એવું તા કેકડું ગુગબ્યું છે કે તેના સાસ થવા છતાં પણ સે કેકડું આપણે ઉકેલી શકીએ નહી એવી તેમણે ચાલુરી સાયરેલી છે અને તે વર્સ ઘણા પાંડતોને ખુંચેલી કાવાથી અઠકલા અતાવતા ગયા છે અને અમાવ્યુ અમારા અભ્યાસ પ્રમાણે જે કંઇ સમજ્યા તે બિલાવતા ગયા છે અને અમાવ્યુ અમારા અભ્યાસ પ્રમાણે જે કંઇ સમજ્યા તે બિલાવતા ગયા છે અને અમાવ્યુ અમારા અભ્યાસ પ્રમાણે જે કંઇ સમજ્યા તે

જેન સાહિત્ય-( લેખા- મ્યંડિત અશ્વેષ્ઠચરેલુ. ) લખતાં લખે છે કે " હિંદુસ્તાનના ઝલકતા હીસ સમાન, તત્વજ્ઞાનની ખ્યાતિ રૂપ, ન્યાય નીતિના ઉપદેશક તુલ્ય અને પ્રજ્ઞાના મિત્ર તુલ્ય, જેન સાહિત્યથી કેઠલાક અંધુનિક યિદ્વદ્ વર્ષ પશુ એટલા બધા વંચિત અને ગજ્ઞાત છે કે જેના હીધ

## પ્રકરણ ૩૭ મું. જેન તત્ત્વાના વિદ્વાર કુંદુ ધર્મ, સમજતા પંડિતા. ૩૭૧

પોતાના સસ્તકામાં, જાતાતા લેગ્રેલમાં અને પાતાના નિયું ધારાં, જેતમમાં ઉપર અનેક અક્ષેપા સુકી તેને તુરકા શદ્ધી , હસી કાદલામાં આવે છે. પરન્તુ જેઓ સાંપ્રદાયિક કદાગ્રહના ત્યામ કરી મધ્યસ્થ અનિશે જઇન સાહિત્યનું અધ્યયત અને આન્દોલન કરે છે. તેઓ અત્યંત આનંદ સામરમાં મગ્ન થઇ જઇન સાહિત્યને અત્યુત્તમ ઉપયાગી અને નિર્દોષ સમજી સુકલ કંદે પ્રશંસા કર્યા વગર રહિ શકતા નથી. મી. બીન્ટર નીટજે પાતાના "

Jains in the history of Indian Literature" Hi Gwy 3 392

It would take a Fairely big Volume to give a history of fall that the Jains have contributed to the treasures of Indian Literature. Jains have contributed their full share tog the relegious ethical, postical and Scientific Literatures of Ancient India.

" હિન્દી સાહિત્યના ખાલનામાં જઇનાએ સઘળા હિસ્સા આપ્યા છે, તે બધાના ઇતિહાસ આપવા જતાં માટું પુસ્તક ભરાય, જેવાએ પ્રાચીન હીન્દી સાંહિત્યમાં ધાર્મિક, વૈતિક, કાંબ્ય સંખંધિ અને વજ્ઞાબિક સંદર અને સખૂર્ણ હિસ્સા આપ્યા છે. ડા. હરટલ પાતાના એક ઠેકાલેના લેખમાં લખે છે કે.

Now what would Sanskrit poetry be without this large Sanskrit Literature of the Jains? The more I Tearn to know it, the more my admiration rises." (Jain /Shashan. V&I.1., No.21)

" જે આ જઇનોના મહાન સંસ્કૃત સાહિત્યને બાઈ કરવામાં આવે તો સંસ્કૃત કવિતાની શી દેશા થાય ?ંજેમ જેમ ભાને છા જિવયમાં આવે તે જાણવાનું મળે છે તેમ તેમ મસ સાન દાશ્ચ્યથમાં વધારા થતો જાય છે."

ભાવનગર ( કાઠીઆવાર ) હાઇસ્કુલના અધ્યાપક તામ દાશ કર દામેદર શાસ્ત્રીએ બેમપુર સુકામે ભરાએલ જઇન સાહિત્ય કાર્યે મેંગ્રત- વેગ્રતે આપેલ ભાષણમાં જછાવ્યું છે કે '' વેદધર્મ'નું સાહિત્ય કાર્યે તેમ છે. એ વાત અને મારા ધર્મ'ને લઇને કઠાહતી, પરન્તુ બ્યારથી જઇન સાહિત્યનાં મહાસાગ્રશ્માં પ્રવેશ થવા માંડયા ત્યારથી પારા તે વિચારામાં ફેસ્ફાર થતો જતો હતા, તે ત્રજ્યાં પણ જન્મ વિદ્યાનોએ લાખેલી કેઇલાંક કાર્ગ્યાથ્યું તાલ-જન સ્યુન્ચા બહેન કુમાર સંભવ જાઇન્દારો માયથુ અને મહાસ કા માન્જન સ્યુન્ચા બહેત્ય ટું અનુકરણ બેઇ મને જઇન સાહિત્યની અપૂર્ણતા વિધે શંકા બ્રાજ્ઞેની દ્વારા પરન્તુ બલાય કેટલાએક જઇન સહાસ બેલા સાથા મોરો બેલામાં આવ્યા ત્યાર તે મારી થાયો છે છે. રંસર મુચ્ચા છે. અને સંસંવર્ત્સ **સામાર** છે છે. આ ગામ જ જેમાં રાજ્ય જેમ

<sup>ાર</sup> અર્જન ધર્મનું સ્વત ત્ર સાહિત્ય ઘણું છે. " એના અને પ્રતીતિ થઈ હતી. મારે લાર દઇને કહેલું જોઇએ કે ભારત વર્ષની વિદ્યાદ્રલાના મહાન વિકાર્શ જહન સાહિત્ય કરી શકે તેમ છે, સાહિત્યના ગ્રંથામાં મહાકાન્ય, ગય, તેથા પદ્ય કાવ્યના અંગા વિષે જે જે લક્ષણા બાંધેલાં છે. તે બધાં લક્ષણાથી પરિપૂર્ણ જઇને સાહિત્ય-અર્થાસંકાર, શબ્દાલંકાર, ધ્વનિ, વ્યાગ્ય વિગેરે કાવ્યના અંગાનું ભૌરવ જઇન સાહિત્યમાં પૂર્ણ રીતે દેખવામાં ભાવે છે. વેકધર્મના સાહિત્યને શીખરે પહેાચાડનારા ગદ્ય ભાને પદ્યના મહાન લેખાએ જે કીર્તિ મેળવી છે, તેવીજ જઇન ધમના લેખકોએ મેળવી છે. × ∗ ∗ મનુષ્યના કર્તાવ્યને માટે જૈન સાહિત્યે પાઢલું અજવાણું સર્વ સાદિત્યમાં પ્રશંસનીય થયા વિતા નહિ રહે એમ મારૂ માનવું છે. ઘણા બીજા લેખકેાએ કર્લાવ્યના બાધ ઉત્તમ પ્રકાર કર્યાઓ છે પર તુ તેમાં સ્વાર્થ ' અને સ્વપ્રસયથુના સાધવાના માર્ગ વિશેષ જોવામાં આવે છે કે જે માર્ગ કર્લવ્યના ઉચ્ચ હેલુને વ્યર્થ કરી નાખે છે. કારણ કે સ્વાર્થ સિદ્ધ શ્રેમ એતા કલવ્યનું કલ છે અને ફલ ઉપર દ્રષ્ટિ રાખીને કર્તવ્ય કરવું એ ઉત્તમ કર્તવ્ય ગણાત નથી, જઈન સાહિત્યમાં એવા કર્તવ્યના બાધ જેવામાં આવતા નથી પણ માનસિક અને આદિમક સમૃદ્ધિની પ્રાપ્તિ-માંજ તે હત્નતિ અને વૃદ્ધિ રહેલી છે એમ જૈન સાહિત્ય જણાવે છે. તેથી જેન સાહિત્યની/ઉત્તમતા સવ' પ્રકારે સિદ્ધ થાય છે.

"જેન્ન સાહિત્યની અંકર વ્યવહાર અને નીતિત્તા પણ ઉચ્ચ તત્વો પ્રવૃત્તેલા છે જે ઘણે પ્રસ'ગે વાંચવામાં આવેલા છે. જેન સાહિત્યના મહાન ઉદધિમાં તરુંથની જેમ ઉછળતા વ્યવહાર નોતિના પ્રસ'ગા લેણાજ આક્ષ્યક છે.

વ્યવકાર હારિતા તેન-તેને જેન લેખકોએ એવા પ્રતિપાદન કરેલાં છે કે જેને બાટે લાવ આર્થ વિક્રાનોએ અદ્દઅર મગફર થવાતું છે. બર્ઝના વસપાત અથવા દુસંગ્રહ ક્રર રાખીને અંગે તે ધર્મ કે પંચના વિદ્વાન એ એ તત્ત્વાતું ત્રીરીક્ષણ કરે તેા મને લાગે છે કે તેના હૃદયના ઉડા પ્રદેશમાં આનંદ ઉપજયા ત્રગર રહેર્શે નહિં અને તે વાલ તેને શીશ્ટ પ્રેમથી સ્વીધારવીજ વડશે."

ુજગતમાં એવા કાઇપણ પદાર્થ નથી, એલ તત્ત્વ જ્ઞાન નથી કે જે જૈનસાહિત્યરૂપી મહાસાગરમાં ઝળહેળ કરવું વિકાસપણાને ન પાસ્યું દ્વાય ?

આગમ ગામ, વિચિત્રાંશ, ફોલોસોપી, ભૂગેલ, ગણિત, જ્યોતિય, વૈદિક, વ્યાકરણ, કાવ્ય, કાેય, ન્યાય, અલંકાર, ઔપદેશિક, નૈતિક, કથાવિયમક, સુભા- પ્રકરણ ૩૭ મું જૈન તત્ત્વાના વિકાર હિંદુ ધર્મ, સમજતા પંડિતા. ૩૭૩

ષિત, સ્તનન સ્તુતિ, સ્તેલ, ઐતિહાસિક, પ્રભંધ, કુટકાવ્ય, સમસ્યા પૂર્તિ, ક્રયાશ્રયાદિ, અનેકાર્ય કાવ્ય, આવી સંસ્કૃત, પ્રાકૃત, ગુજરાતિ ભાષામાં લખા-એલા એ કંઇક વિષય ઉપર લખતાં માટા નિંબ ધા થાય તેમ હાવાથી લેખ માટા ચઇ જવાના સચથી તે સંબંધ વિશેષ ન લખતાં ખાસી પૂર્વ કે ભણાવવાનું કે વિશ્વ ભર સમસ્તના સાહિત્યા પૈકીનું કાઇ પણ એવું સાહિત્ય નથી કે જે જૈન સાહિત્યની હરીફાઇમાં ઉતરી શકે. જૈન સાહિત્યમાં તત્ત્વજ્ઞાન છે, આત્મ પ્રકાશનું સાધન છે અને રસની રેલમ છેલ છે. આધુનિક સામાન્ય विज्ञान शासना अक्यासहा पणु केन साडित्यनी मडता स्वीर्धार छे. इटालीआन વિદ્વાન ડા, L. P. ટેસીટારી પાતાના એક વખતના આખ્યાનમાં જણાવે છે 🕻 "જૈન દર્શન બહુતહી ઊચી પંતીકા હેય. ઇસકે મુખ્ય ત-ત્વ વિજ્ઞાન શાસ્ત્ર 🕯 આધારપર રચે હુએ હે એસા મેરા અનુંમાનહી નહી, પૂરણ અનુભવ હય. જ્યાં ज्यों पंहार्थ विज्ञान आगे अढता जता હय त्यां त्यां कैनधभ हे सिद्धांतहा સિદ્ધ કરતા હય." ઇ**જારની માન્યતા**, જવાત્માનું સ્વરૂપે, તેન*ે કેમ*ે એપ સાથે સંબંધ, અને સવાંતરમાં સબ્યોને કળ સાગવાની રાત, પાંચ સાનના વિષય, પલ્યોપમ સાગરાપમાદિક કાળની ગણત્રીઐોના કમ, માર્લનું સ્વરૂધ. વિગેરનું જૈન સાહિત્યમાં જેવી રીતે નીરૂપણ કરવામાં આવે છે તે પ્રમાણુ અન્ય કાઇ સાહિત્યમાં દ્રષ્ટિગાચર થતું નથી. નચાનાગહન, ભેદ, સપ્તલંગી અને સ્યાદાદ શૈલીથી રચાએલ હાવાને લીધે કેોઇથી કલ કિત થયા વગેર અદ્યાપિ પધ્ય ત અબાધિત રીતે વર્તે છે.

જ્યાં સુધી જૈન સાદ્ધિત્ય બેહાળા પ્રમાસુમાં બહાર તદાતું આવ્યું ત્યાં સુધી લોકોમાં જૈન ધર્મ માટે અજ્ઞાનતાજન્ય અનેક મનઃદલ્પિત વાતે માલતી પરંન્તુ જેમ જેમ સાહિત્ય પ્રખ્યાતિમાં આવતું જાય છે તેમ તેમ તેના અભ્યાસ કરી અનેક વિદ્વાના જૈન ધર્મના શુદ્ધ ત-ત્વાના એક્રી અવાજે વર્ષાણ કરવા લાગ્યા છે એવા અનેક વિદ્વાનાના લેખાના અત્યંત મહેનત સંગ્રહ કરી જૈનાચાર્ય શ્રીમદ્દિજયાનંદસૂરી (અપર નામ શ્રી આત્મારામજી) મહાસજના લઘુ શિષ્ય દક્ષિણ વિદ્વારી વિદ્વત્વર્ય સુનિશ્રી અમરવિજયજી મહારાજે છપાવી પ્રસિદ્ધ કરેલું "જૈનેતર દ્રષ્ટિએ જૈન" નામનું સું, સિનાર વાયા ગીયાગામ, ગુજરાત એ ઠેકાણેથી એક રૂપીઓ બે આનામાં મળતું દળદાર પુસ્તક વાંચવા સાહિત્યા-બિલાપી દરેક વાચક મહારાયોને આગ્રહ કરીએ છીએ.

યાશ્વાત્ય વિદ્વાનાએ જૈન સાહિત્ય સંખંધી અનેક સંદેશધન ભર્યા લેખા લખ્યા છે, સૂત્રોનાં પ્રકાશન કર્યા છે, અનેક ભાષામાં અનુમાર કર્યા છે અભ્યાસ

| <b>૩</b> ७૪ તત્ત્વત્રથી–મીમાંસા. |  | ખંડ | 2 |
|----------------------------------|--|-----|---|
|----------------------------------|--|-----|---|

દ્રષ્ટિએ, તુલના આગળ વધતુંજ જાય છે. આજે તે৷ ઇટલી, ઝેકાેસ્લાવીયા, જર-મની, અમેરીકાં, ઇન્ગલેન્ડ અને પ્રાન્સ, ચારે દિશામાં અને દેશાદેશમાં અનેક વિદ્વાન જેન સાહિત્યની શાધખાળ અને અભ્યાસ કરી રહ્યા છે. અનેક તુલનાત્મક નીબંધા લખે છે અને સંસ્કૃત, પ્રાકૃત, માગધી, હીંદી, ગૂજરાતિ ભાષાઓ શીખે છે.

તેમનું અનુકરણ કરતી હાલમાં કેટલાએક એતનદેશીય વિદ્વાનાનાં પણ ચિત્ત જૈન સાહિત્ય તરફ આકર્ષાયાં છે. માનની દ્રષ્ટિએ જૈન સાહિત્યના અભ્યાસ કરી રસ લેવા લાગ્યાં છે. એથી કાલાન્તરે એવા શુભ્ર દિવસ પણ આવવા આશા છે કે સાહિત્ય રસિક વિદ્વાનાના મગજમાં પ્રથમની માફક જન સાહિત્ય પુનઃ ઉચ્ચ સ્થાન પ્રાપ્ત કરશે.

છેવટે સાહિત્ય રશિક મહાશયાે પ્રતિ નમ્ર નિવેકન કરવાતું કે આવા પ્રકારની જૈન સાહિત્યની ઉત્તમતાને બબાબર દેખી તેના વિચાર કરી તેમાં રહેલા તન્તરત્નના ગવેષક અની વારંવાર જૈન સાહિત્યરૂપી સુધા રશતું પાન કરી તૃષ્તિ મેળવવા અને સ્વત. કલ્યાથુ કરવા ભાગ્યશાળી અના એજ સુદ્રેષુ કિં બહુના ? !!=

આ વિષયને વધારે ન લ'બાવતાં વિશેષ એજ જણાવું છું કે અમાએ " જૈનેતર દ્રષ્ટિએ જૈન " નામના પુસ્તકમાં છપાવેલા લેખા સિવાય બીજા પણ ઘણા મધ્યસ્થ વિદ્વાના તરફથી—" લેખા " બહાર પડેલા છે, પણ કેટલીક અનુકુળતાના અભાવે તે બધા સપૂર્ણ લેખા દાખલ ન કરતાં તે તર્ફ વાચકાેનું ધ્યાન ખેંચવા માટે તેમાંના કેટલાક દુ'કા દુ'કા ફકરા આ સ્થળે ટાંકી બતાવું છું. તે નીચે પ્રમાણે.

' સાધુ ' સરસ્વતી ભંડાર-તત્વદર્શી-માર્ત્ત ૬ડ-લક્ષ્મી-ભણ્ડાર-સંત-સંદેશ આદિ ઉદ્દ તથા નાગરી માસિક પત્રના સંપાદક, વિચાર કલ્પદ્રુમ, વિચેક કલ્પદ્રુમ, વેદાન્ત કલ્પદ્રુમ, કલ્યાણુ ધર્મ, કબીરજીકા બીજક આદિ ગ્રન્થરત્નાના રચયિતા. તથા વિષ્ણુ પુરાણાદિના અનુવાદક સુપ્રસિદ્ધ મહાતમા શ્રી સુવતભાજની વર્મન એમ એ પોતાના સંપાદિત ઉદ્દ માસિક પત્રના બાન્યુઆરી સ. ૧૯૧૧ ના અંકમાં પ્રકાશિત "महावीર स्वामीका पवित्र जोवन" નામના લેખમાં કેવળ મહાવીર સ્વામીના માટેજ નહિ કિન્તુ એવા સર્વ જૈનતીર્થ કરાના, જૈનમુનિઓના તથા જૈનમહાત્માઓના સંબન્ધમાં લખી ગયા છે કે-" ૧ ગયે દોનો जहान नजरહે શુંગર,

. ૨ સંસારવે−પીછેકો આર થલ દોને∟ કાલ હમારા ચલા ગયા પરન્તુ હે પ્રભેા ! તેરે જેસા પવિત્ર આજતાક હમકો કાઇ ન મીલા, પ્રકરણ ૩૭ મું જૈન તત્ત્વાના વિકાર હુંદુ ધર્મ, સમજતા પંડિતા. ૩૭૫

तेरे हूसनका कोंड वधर न मिला " લહ જૈનીચારે આચાર્ય ગુરૂ થે, પાકદિલ, પાકખ-યાલ, મુજરસમ પાકી લ પાકીજગી થે.

હેમ ઇનકે નામપર, ઇનકે કામપર, ઔર ઇનકી ૨ બે નજીર ૩ નક્સ-કુશી વ ૪ રિઆ જલકી પ મિસાલ પર ૬ જિસ કદર નાજ (અભિમાન) કરે બજા (યેાગ્ય) હૈ ા ૩ હિંદુઓ ? અપને ઇન બુજીગોંકી ઇજ્જલ કરના શીખા... તુમ ઇનકે ગુણેકો દેખા. ઉનકી પવિત્ર સરતોંકા દર્શન કરો, ઉનકે ભાવાં કા પ્યારકી નિગાહસે દેખા, ચહ ધર્મ કર્મકી ઝલકલી હુઇ, ચમકલી, દમકલી, ગ્રૂતે હૈ. ઇનકા દિલ વિશાલ થા, વહ એક વેપાયાકનાર છ સમંદર થા, જિસમ મનુષ્યપ્રેમકી લહેરે જેરશારસે ઉઠલી રહલી થી. ઔર સિર્ધ મનુષ્યહી કચાં ઉન્હોને સંસારકે પ્રાણીમાત્રકી ભલાઇ કે લિયે સબકા ત્યાગ કિયા. જાનદારાકા પ્રન બહાના રાકનેકે લિયે અપની જીંદગીકા પૂન કર દિયા. ચહ અહિંસાંકી પરમ જ્યાલિવાલી મૂર્લિયાં હૈં ા વેદાંકી શ્રુલિ " અહિંસા પરમા ધર્મ: " ઇન્દ્રી' પવિત્ર મહાન પુરૂષે કે જીવનમે ૧ અમલી સુરલ ઇખિત્સાર કસ્લી હુઇ નજર આલી હૈ.

યે દ્રનિયાંકે જબર દસ્ત ર રિફાર્મર, જબરદસ્ત ઉપદારી શ્રીર બહે ઉચે દજે કે ઉપદેશક આંર પ્રચારક ગુજરે હૈ ા યહ હમારી કોમી તવારિખ (ઇતિ-હાસ ) કે કીમતી (બહુ મૂલ્ય) રત્ન હૈ ા તુમ કહાં ઔર કિસમેં ધર્માત્મા પ્રાણીયોંકી ખાજ કરતે હોં ! ઇન્હી કેંા દેખા, ઇનસે બેહતર (ઉત્તમ) સાહેબ કમાલ તુમકા ઔર કહાં મિલેંગે ? ા ઇનમેં ત્યાંગ થા, ઇનમેં વૈરાગ્ય થા, ઇનમેં ધર્મકા કમાલ થા, થહ ઇન્સાની 3 કમજોરિયાં સે બહુતહી ઉચે ચે, ઇનકા ખિતાબ " જિન " હૈ. જિન્હોંને માહમાયાકા જીત લીયા થા, યહ તીથ કર હૈ. ઇનમેં બનાવટ નહીં થી. જો ખાતથી સાફ સાફથી યે વહ લાસાની ( અનીપમ ) શખસીયતે હા ગુજરી હૈ. જિનકા જિસમાની કમજોરિયાં વ એબોર્ક છિયાનેકે લિયે કિસી બહિરી પાશાકકી જરૂરત લાહક નહીં હુઇ, કચાંકિ ઉન્હોંને તપ કરકે, જપ કરકે, યોગકા સાધન કરકે અપને આપકા ૧ સુકામિલ ઔર પૂર્ણ બના લિયાથા " ઇત્યાદિ. ા

( ૨ ) વળી મિ. કેન્નુલાલ જોધપુરી માહ દિસંખર સન ૧૯૦૬ અને જાન્યુઆરી સન ૧૯૦૫ The Theosophist ( ધી થિઓસેફિસ્ટ ) પત્રના

૧ પાઉ સે લેકર મસ્તક તક પવિત્ર થે. ૨ અદિતીય ા ૩ મનકા કાછામે ૨ખતે-વાળે, ૪ ઐસે ભગવાનડી, ૫ ભક્તિપર ા ૬ જિતના અભિમાન કરે તિતનાહિ યેાગ્ય હૈ. ૭ યહ એક કિનારે વિનાક સમુદ્રયે. ા —————

|     |    |   |              |          | <br>÷. | • ·    | _ |
|-----|----|---|--------------|----------|--------|--------|---|
| 365 | j. | • | તત્ત્વત્રયી- | -મંમિસા. | <br>   | ેખું ડ | २ |

મ્મંકમાં લખે છે કે—" જૈન ધર્મ " એક અઇસાં પ્રાચીન ધર્મ હૈ કિ બિસકી ઉત્પત્તિ તથા ઇતિહાસકા પત્તા લગાના એક બહુત હી દુલંભ બાત હૈ ઇત્યાદિ

( રૂ. ) જમૈનીન ડૉ.જોહન્સ હર્ટલ તા. ૧૭-૬-૧૯૦૮ના પત્રમાં કહે છે કે--" મેં અપને દેશવાસિયાકા દિખાઉગા કિ કૈસે ઉત્તમ નિયમ, ઔર ઉચે વિચાર જેન ધર્મ ઔર જેન આચાર્યમેં હૈ. જેનકા સાહિત્ય બીહોસે બહુત અડ કર હૈ ઔર જ્યાં જ્યાં મેં જન ધર્મ ઔર ઉસકે સાહિત્યકા સમઝતા હું ત્યાં ત્યાં મેં ઉનકા અધિક પસંદ કરતા હું " ઇત્યાદિ.

( ૪ ) પેરિસ ( ત્રાંસની રાજધાની ) ના ડા. એ. ગિરનાટ પાતાના પત્ર તા. ૩-૧૨-૧૯૧૧માં લખે છે કે---મનુષ્યાદી તરકકીકે લિયે જેન અમેંકા ચાસ્ત્રિ બહુત લાભકારી હૈ, ચહ ધર્મ પ્રાદ્યાદ્યોંકે મતાંસે ભિન્ન હૈ. તથા ચહ બીદ્ધકે સમાન નાસ્તિક નહીં હૈ. " ઇત્યાદિ.

( ૫ ) શ્રીસુત વરદાકાંત મુખ્યાયાધ્યાય એમ. એ. બંગાલા શ્રીયુત નયુરામ પ્રેમીદ્રારા અનુવાદિત હિંદી લેખથી

" ૧ જૈનધર્મ હિંદુધર્મ સે સર્વધા સ્વતંત્ર હૈ. ઉસકો શાખા યા રૂપાન્તર નહીં હૈ.

૨ પાર્શ્વનાથજી જન ધર્મકે આદિ પ્રચાસ્ટ નહીં થા, પરન્તુ ઇસકા પ્રથમ પ્રચાર ઝષબદેવજીને કિયા થા ઇસકી પુષ્ટિકે પ્રમાણેકા અભાવ નહિ હૈ

૩ બૌદ્ધ**લે**ાગ મહાવીરજી કેર નિચંચિકા ( જૈનિયોકા ) નાયક માત્ર કહેતે હૈ સ્થાપક નહીં કહતે હ ઇત્યાદિ.

( ૬ ) શ્રીયુત તુકારામ કબ્ધુ શર્મા લડુ બી. એ. પી. એચ. ડી. એમ આર. એ. એસ. એન. એ. એસ. બી. એચ. છ. એા. એસ. પ્રોફેસર. સંસ્કૃત શિલાલેખાદિકના નિષયના અધ્યાપક ફિન્સ કાલેજ બનારસ કાશીના દશમ વાર્ષિ કાર્સન ઉપર આપેલા વ્યાખ્યાનમાથી-" સબસે પહેલે ઇસ ભારતવર્ષ મે નકપભાદેવ નામકે મહર્ષિ ઉત્પન્ન હુએ, વે દયાવાન, ભદ્રપરિણામી, પહિલે તીર્થ કર હુએ જિન્હોંને મિથ્યાલ્ય અવસ્થાકા દેખકર સમ્યગ્ દર્શન સમ્યગ્ જ્ઞાન ઔર સમ્યગ્ ચારિત્રફપી માક્ષશાસ્ત્રકા ઉપદેશ કિયા, બસ ચહહી જિનદર્શન

૪ બેસકા

<sup>્</sup>વહિં અપલ કરતેવાળા મૂર્લિયાં હા ર મહાપુરધો હ ૩ માહસ તરીકેકી કમજોવીયાંકો

પ્રક્રસ્યુ ૩૭ ઝું. જૈન તત્વાના વિકાર હિંદ ધર્મ, સમજતા પંડિતા. ૩૭૯

ઇસ કલ્પમેં હુઆ ઇસકે પશ્ચાત અજિતનાથસે ોા સ્વતંત્ર સ્થાન પ્રાપ્ત કરતે. કર અપને અપને સમયમેં અજ્ઞાનીજીવોકા માહ ર

( છ ) સાહિત્યરત્ન ડા. **રવીન્દ્રનાથ** ટાગેતે તેમના સિવાય પાશ્ચાત્ય ડીંડીમ નાકસે હિંદમેં એસા સંદેશા ફઇલાયા કિ ધમપોર્વાત્ય દેશાના ધર્માના નહીં હૈ, પરન્તુ વાસ્તવિક સત્ય હ, માક્ષ યહ બાહરી ૈકરી નાખે એવા રાસક મિલતા પરંતુ સત્યધર્મ ઔર મનુષ્યમેં ક્રોઇ સ્થ્રાઇલેદ ન

આશ્ચર્ય પેદા હોતા હૈ કિઇસ શિક્ષાને સમાજકે હૃદયમેં D. કા એક લેખ ભાવના રૂપી વિષ્નોંકેહ ત્વરાસે લેદ દિયે ઔર દેશકા વશીબૂલા અને વનસ્પતિ પશ્ચાત્ બહુત સમય તક ઇન ક્ષત્રિય ઉપદેશકાંકે પ્રભાવ ધક અંક ૪ મેં સત્તા અભિભૂત હેા ગઇથી " ઇત્યાદિ.

(૮) **નેપાલસાંદ્રરાય** અધિષ્ઠાતા પ્રદ્મચર્યાશ્રમ શાંતિો એવે ધર્મ પુરવાળા કહે છે કે—" મુઝકો જૈન તીર્થંકરોકી શિક્ષા પર અતિ સદા તેને **હૈ** " ઇત્યાદિ.

૯ મહમ્મદ હાફિજ શઇયદ બી. એ. એલ. ટી. થીએોા માટે હાઇસ્કુલ કાનપુરવાળા લખે છે કે—મેં જૈન સિદ્ધાંત કે સક્ષ્મ તત્ત્વાંસેરૂપમાં પ્રેમ કરતા હું ઇત્યાદિ.

(૧૦) **એમ ડી. પાંડે ચિયે**ાસાફિકલ સાસાયટી બનારસ લખે છે કે "મુઝે જૈનસિદ્ધાંતકા બહુત શાખ હૈ. કચેાંકિમ્ કર્મ સિદ્ધાંતકા ઇસમેં સૂક્ષ્મતાસે વર્ણન કિયા ગયા હૈ. "

(૧૧) શ્રી **સ્વામી વિરૂપાક્ષ વડિય**ર ધર્મભૂષણ, ' પંડિત, 'ગ્રેક્તીર્થ' ' વિદ્યાનિધિ ' એમ. એ. પ્રોફેસર સંસ્કૃત ઠૉલેજ ઇન્દોર સ્ટેટ, એમના '' જૈન-**ધર્મ મી**માંસા '' નામના લેખ ચિત્રમય જગતમાં છપાએલ છે તેમાં લખ્યું છે કે

૧ " ઇર્ષો દ્વેષકે કારણ ધર્મપ્રચારકા રાકનેવાળી વિપત્તિકે રહતે હુએ જૈનશાસન કભી પરાજિત ન હાકર સર્વત્ર વિજ્યી હી હોતા રહા હૈ. ઇસ પ્રકાર જિસકા વર્ણન હૈ વહ "અહૈન દેવ" સાક્ષાત પરમેશ્વર (વિષ્ણુ ત્વરૂપ) હૈ, ઇસકે પ્રમાણભી આર્યગ્રન્થોમે પાયે જાતે હૈ.

૨ ઉપરાકત અહેંત પરમેશ્વરકા વર્ણન વેદોંમેં ભી પાયા નાતાં હૈ.

૧ **અનિર્વચનીયા માયા કહ્ય**ં કરઢે**ના વેદાન્તિએા અનિર્ણાતપણે લિખતે રહે' વહી** પરિસ્કુટ સૂક્ષ્મવસ્તુરૂપ કર્મસિદ્ધાંત જૈનાને લાખે⊨ શ્લોકોસે લિખા ગયા હૈં હ સંગ્રાહક હ 48 માં કમાં લખે છે કે—" જૈન <sup>2</sup><sup>2</sup>રે " પ્રેક્ટીકલ પાથ " નામક ચન્ચ અનાવેલ ઉત્પત્તિ તથા ઇતિહાસકા પત્ત્<sup>3</sup> છે કે–" **ગડપસદેવકા** નાતી મરીચી પ્રકૃતિવાદી ાર હાને કે કારણ દી ઝગ્વેદ આદિ થન્થાકી ખ્યાતિ ( રૂ. ) જર્મનીન રફલતઃ **મરીચિ ગડપિકે** સ્તાત્ર, વેદ પુરાણ આદિ છે કે—" મેં અપને દેશ્ધાન પર જૈનતીર્થ કરોકા ઉલ્લેખ પાયા જાતા હૈ તાે ઉચે વિચાર જૈન ધર્મ તેદિકાલમેં જૈનધર્મકા અસ્તિત્વ ન માને.

અડ કર હૈ ઔર જે હિ કિ ઇન સબ પ્રમાણે સે જૈનધર્મકા ઉલ્લેખ હિંદુઓકે ત્યાં ત્યાં મેં ઉનકા તતા હૈ.

( ૪ ) પ્રેકાર વેદોમેં જૈનધર્મકા અસ્તિત્વ સિદ્ધ કરનેવાલે બહુતસે ઝાફ પાંહી, બેરીડા કાલજ કા ગ્રામ લેખ જૈનુધર્મદ્દ પતિ સહાનબતિ પ્રગૃ સાહિત્ય સંશાધક પૂના ભાગ ૧ અંક ૧ મેં છપા હૈ ઉસ મેં સે કુછ વાકય ઉદ્ધત !

(૧) પ્રાફેસર—બેબર, ણુલ્હર, જેકાેબી, હાૅરનલ, લાંડારકર, લ્યુચન રાઇસ ગૅરીનેાટ વગેરે વિદ્વાનાએ જૈન ધર્મના સંબંધમાં અંતઃકર**ણ પ્**ર્વંક અથાગ પરિશ્વમ લેઇ અનેક મહત્વની શાેધા પ્રગટ કરેલી છે !

પંકિત ૬ સે ૧૪ મેં લિખા હૈં કિ પૂજ્યાદ બાબૂ કૃષ્ણુનાથ વનરજી અપને "जिन जन्म" (જૈનિજમ) મેં લિખા હૈ કિ ભારતમેં પહિલે ૪૦૦૦૦૦૦૦ (ચાલીશ કરાડ) જૈન થે ઉસી મત સે નિકલ કર બહુત લાેગ દ્રસરે ધર્મમેં જાને સે ઇનકી સંખ્યા ઘટ ગઇ, યહ ધર્મ બહુત પ્રાચીન હૈ ઇસ મત સે દેશ કા ભારી લાભ પહુંચા હૈ!

(૧૩) શ્રીયુત્ સી. બી. રાજવાડે એમ, એ, બી, એસ, સી. પ્રોફેસર ઓફ પાલી, બરાડા કૉલેજ ઠા એક લેખ '' જૈન ધર્મનું અધ્યયન " '' જૈન સાહિત્ય સંશોધક પૂના ભાગ ૧ અંક ૧ મેં છપા હૈ ઉસ મેં સે કુછ વાકય ઉદ્ધત [

(૧) પ્રાફેસર—બેબર, છુલ્હર, જેકેાબી, હાૅરનલ, ભાંડારકર, લ્યુયન રાઇસ ગૅરીનેાટ વગેરે વિદ્વાનાએ જૈન ધર્મના સંબંધમાં અંતઃકર**ણ પ્**ર<sup>4</sup>ક અથાગ પરિશ્રમ **લેઇ અનેક મહત્વની શાેધા પ્રગટ કરેલી છે !**  પ્રકરણ ૩૬ મું. જૈન તત્વાના વિકાર હિંદુ ધર્મ, સમજતા પંડિતા. ૩૭૯

(૨) જૈન ધર્મ પૂર્વના ધર્મીમાં પાતાના સ્વતંત્ર સ્થાન પ્રાપ્ત કરતા જાય છે.

( ૩ ) જૈન ધર્મ તે માત્ર જૈનાને નહિ પરન્તુ તેમના સિવાય પાશ્ચાત્ય સંશ્વાેધનના પ્રત્યેક વિદ્યાર્થી અને ખાસકરીને જો પૌર્વાત્ય દેશાના ધર્માના તુલનાત્મક અભ્યાસમાં રસ લેતા દાય તેમને તલ્લીન કરી નાખે એવા રાસક વિષય છે.

( ૧૪ ) ડાકટર, T, CHO Sehrader, P. H. D. કા એક લેખ વ્યુદ્ધિષ્ટ રિવ્સુના પુસ્તક અંક ૧માં પ્રબટ થએલા અહિંસા અને વનસ્પતિ આહાર શીર્ષંક લેખકા ગુજરાતિ અનુંવાદ જૈન સાહિત્ય સંશાધક અંક ૪ મેં છપાહે ઉસમેંસે કુછ વાકચ ઉદ્ધત !

(૧) અતિયારે અસ્તિત્વ ધરાવતાં ધમો'માં જૈનધર્મ એક એવેા ધર્મ છે કે જેમાં અહિંસાના ક્રમ સંપૂર્ણુ છે અને બે શકય તેટલી દ્રઢતાથી સદા તેને વળગી રહેયા છે. !

(૨) પ્રાદ્મણ ધર્મમાં પણ લણા લાંબા સમય પછી સંન્યાસિએા માટે આ સૂક્ષ્મતર અહિંસા વિદિત થઇ અને આખરે વનસ્પતિ આહારના રૂપમાં પ્રાદ્મણુ જ્ઞાતિમાં પણ તે દાખીલ થઇ હતી કારણુ એ છે કે જૈનોના ધર્મ ત-ત્વા એ જે લાેકમત જીત્યા હતાે તેની અસર સજ્જડ રીતે વધતી જતી હતી.

(૧૫) શ્રીયુત **ળાણ અમ્પતરાય** જૈન બેસ્ટિર, એટ લા હર**દા**ઇ સભાપતિ, શ્રી. ભા દિ. જૈન--મહાસભા કા ૩૬ વાં અધિવેશન લખનો ને અપને વ્યાખ્યાનમેં જૈનધર્મકા બોદ્ધધર્મસે પ્રાચીન હોને કે પ્રમાણ દિયે હૈ ઉસસે ઉદ્ધત !

૧ ઇન્સાયકલાે પેડિયા મેં ચાેરૂપીયન વિદ્વાનોને દિખાયા હૈ કિ જૈનધમ ઔદ્ધધર્મસે પ્રાચીન હૈ ઔર બોહમત ને જૈનધર્મસે ઉનકી દા પરિભાષાએ આશ્રવ વ સંવર લેલી હૈ અન્તિમ નિર્ણય ઇન શબ્દોમેં દિયા હૈ કિ:---

જૈની લાેગ ઇન પરિભાષાઓકા ભાવ શખ્દાર્થ મેં સમઝતે હે ઔર માક્ષ-પ્રાપ્તિ કે માર્ગ કે સખંધ મેં વ્યવહૃત કરતે હૈં (આશ્રવાં કે સંવર ઔર નિજરાસે મુક્તિ પ્રાપ્ત હોતી હૈ ) અબ ચહ પરિભાષાએ ઉતની હી પ્રાચીન હૈ જિતના કી જૈનધર્મ હૈં ! કારણ કી બૌદ્ધોને ઇસ સે અતીવ સાર્થક શખ્દ આશ્રવ કે લે લિયા હૈ ા ઔર ધર્મ કે સમાન હી ઉસકા વ્યવહાર કિયા હૈ ા પરન્તુ શખ્દાર્થ મેં, નહીં કારણ કી બૌદ્ધ લાેગ કર્મ સફમ પુદ્દગલ નહીં માનતે હૈં ઔર આત્માકી સત્તાકા ભી નહીં માનતે હૈ ા જિસમે કમીંકા આશ્રુવ હા શકે ા સંવર કે રથાન તત્ત્વત્રથી–મીમાંસા.

પર વે આસાવાકન્યકા (?) વ્યવ હૃત કરતે હૈંા અખ યહ પ્રત્યક્ષ હૈ કિ ખૌદ ધર્મ મેં આશ્રવ કા શખ્દાર્થ નહિ રહા ા ઇસો કારણ યહ આવશ્યક હૈ કિ ચહ શખ્દ ભૌદોં મેં કિસી અન્ય ધર્મ સે જિસમેં યહ યથાર્થ ભાવ મેં વ્યવહૃત હા મ્પર્થાત જૈન ધર્મ સે લિયા ગયા હૈ ા ખૌદ સંવર કાભી વ્યવહાર કરતે હૈં અર્થાત શીલ સંવર ઔર કિયારૂપમેં સંવરકા ચહ શખ્દ ધ્રાહ્મણ આચાર્યો દારા. ઇસ ભાવ મેં વ્યવહૃત નહિ હુએ હૈંા અતઃ વિશેષતથા જૈન ધર્મ સે લિયે ગયે હૈંા જ્હાં થહ અપને શખ્દાર્થ રૂપ મેં અપને થથાર્થ ભાવ કા પ્રઝટ કરતે હૈંા ઇસ પ્રકાર એક હી વ્યાખ્યાં સે ચહ સિદ્ધ હા જાતા હૈ કિ જૈન ધર્મકા કાર્ય સિદ્ધાંત જૈન ધર્મ મેં પ્રારમ્ભિક ઔર અખંડિત રૂપ મેં પૂર્વ સે વ્યવહૃત હૈ ઔર ચહ ભા કિ જૈનધર્મ બૌદ્ધર્મ સે પ્રાચીન હૈા જૈન ભાસ્કરાદય સન ૧૯૦૪ ઇ. સે ઉદ્યુતા

(૧૬) સા ધર્મના સંબન્ધમાં વિદ્વાનાનું ધ્યાન ખેંચાશું છે થાડા વખત ઉપર હિન્દ્ર શુનચન કલ્ક તરફથી ઇન્દીરવાળા મિ. આપ્ટેએ આપેલા ભાષણની નોંધ લેવાએલી છે. હાલમાં ખંગાલી ભાષાનાં સુપ્રસિદ્ધ વિદ્વાન ભાઇ સરલાદેવી ગાપાલ બી. એ. ના તંત્રી પછા નીચે નિકલતા " ભારતી " નામના પાધ સરલાદેવી ગાપાલ બી. એ. ના તંત્રી પછા નીચે નિકલતા " ભારતી " નામના પાધ સરલાદેવી માસિકમાં જૈન ધર્મના વિષયમાં એક પ્રોફેસર જેઓ એમ. એ. પી. એચ, ડી ની માસિકમાં જૈન ધર્મના વિષયમાં એક પ્રોફેસર જેઓ એમ. એ. પી. એચ, ડી ની મારી પક્રવી ધરાવે છે તેમણે એક ઉત્તમ લેખ લખ્યો છે–આપણા ધર્મ પ્રાચીન છે અને તેમાં રહેલાં સિદ્ધાન્તા ઉત્તમ છે, આવી રીતે અન્ય માર્ગીઓ પોતાતું લક્ષ આપણા ધર્મ ઉપર દોડાવે છે. આપણા ધર્મનાં પુસ્તકાનાં ભાષાન્તરા અંગ્રેજી ભાષામાં થયા છે, જર્મન ભાષામાં થયા છે અને વળી હાલમાં ઇટાલીઅન ભાષામાં પછ્યુ ભાષાંતર છપાવા લાગ્યા છે. જૈન ભાસ્કરાદય ૧૯૦૧–૧૯૦૪ સે ઉદ્ધત ા

(૧૭) શ્વેતામ્બર જૈન સાહિત્ય પર ઇંગ્રેઝ લેખ લેખક શ્રીસુત જપ્ટન હટ'ન જર્મ'ની ઉસકી સમાલાચના જૈન મિત્ર અષાઢ વદ ૧૪ સંવત ૨૪૪૯ મેં નિકલી હૈં. ઉસમેં સે કુછ વાકય ઉદ્ધતા

૧ જૈનિયાં કે અહિંસા ત-ત્વ કી પ્રશંસા મે' આપને લિખા હૈ કિ ઇસ કા પ્રભાવ અજના પર પડા હૈ જૈનિયાં કે ઉદ્યાગ સે અહુત સી પશુ ખલી બંદ હુઇ હૈ।

ર ઉનકા સાહિત્ય તે બહુત હી ગંભીર ઔર દેખને યેાગ્ય હૈ ા

3 જૈન કવિયાંને હિન્દ્ર વ સુસલમાન રાજાઓ કે સાથ બહુત કામ કિયા હૈ।

360

ખંડ ૨

પ્રકરણ ૩૭ મું જૈન તત્ત્વેાનાે વિકાર હિંદુ ધર્મ, સમજતા પંડિતાે. ૩૮૧

૪ ખડે સાહિત્ય ભણ્ડાર કે સ્થાપિતા જૈન લાેક 🗟 🞼

પ ઉન્હોંને કથા ગ્રન્થ ભી બહુત અદિયા લિખે હૈંા

< ભારતીય સભ્યતાકા ઇતિહાસ લિખનેકે લિયે જેન કથાએ ખહુત હી અમુલ્ય કારણ હૈં।

૭ જૈન કથાઓ મેં નીતિ વ ધર્મ કા સ્પષ્ટ ઉપદેશ હૈ ા

૮ જૈન કથાએ લાેગાં કી પ્રાચીન દશા કાે બતાને કે લીધે બીદ્ધ કથાએ। કી અપેક્ષા બહુત અધિક વિશ્વાસ ચુક્ત ઉપાય હૈ ।

૬ જૈન કથા સાહિત્યકા પ્રકાશ બહુત આવશ્યક હૈ ા

(૧૮) **રાજા શિવપ્રસાદ** સતારે હિંદને અપને નિર્માણ કિયે હુયે " **ભૂગાેળ હસ્તામલક** '' મેં લિખા હૈ કિ દો ઢાઇ હજાર વર્ષ પહિલે દુનીયાં કા અધિક ભાગ જૈન ધર્મકા ઉપાસક થા ા મહાવીર શાસન સે ઉદ્ધત ।

(૧૯) પાશ્ચાત્ય વિદ્રાન **રેવરેન્ડ જે**૦ સ્ટીવેન્સન સાહળ લિખતે હૈ કિઃ-શાફ પ્રગટ જૈ કિ ભારતવર્ષ કા અધ:પતન જૈન ધર્મ કે અહિંગ્રા સિદ્ધાન્ત કે કારણુ નહીં હુઆ થા, બલ્કિ જબ તક ભારત વર્ષ મેં જૈન ધર્મકી પ્રધાનતા રહી થી, તબ તક ઉસકા ઇતિહાસ સ્વર્છ્યાક્ષરોં મેં લિખે જાને ચેગ્ય હૈ ા

ઔર ભારતવર્ષ કે દ્વાસ કા મુખ્ય કારણ આપસી પ્રતિસ્પર્ધામય અનેક્યતા હૈ ા જિસકી નીંવ શંકરાચાર્ય કે જમાને સે જમા દી ગઇ થી ા

જૈનસિત્ર વર્ષ ૨૪ અંક ૪૦ સે.

(૨૦) પાશ્ચાત્ય વિદ્રાન મિ. **' સર વિલિયમ ' ઔર હૈ** મિલ્ટન ને મધ્યસ્થ વિચારો કે વિશાલ મંદિર કા આધાર જેનો કે ઇસ અપેક્ષાવાદ કે **હી'** માના હૈ । જૈન મત મેં અપેક્ષાવાદ કા હી દ્વસરા નામ નયવાદ હૈ ।

(૨૧) વિદ્રાન પ્રેાક્ષેસર **મેકસસુલર સાહિળ** કા મત હૈ કિ' 'વિશેષતઃ પ્રાચીન ભારત મે કિસી ધર્માન્તર સે કુછ ગ્રહણ કરકે એક નૂતન ધર્મ પ્રચાર કરનેકી પ્રથા હી નહીં થી, જૈનધર્મ હિન્દ્રધર્મ સે સર્વથા સ્વતન્ત્ર હૈ ઉસકી શાખા યા રૂપાન્તર નહીં " ।

(૨૨) મિ. <mark>આર્થ સાહિબને " ભારતવર્ષ કે ધર્મ " ૧</mark>૪૮ વે કેાબ્ટક મેં સ્યાદ્રાદી જન હોતે હૈં ચહ સ્વીકાર કિયા હૈ ।

(૨૩) **ખાણ શિવગ્રસાદ** સતારે હિન્ક ને ગુજરાનવાલાકી જૈન સમા-જપર એક પત્ર લિખા થા ઉસકા અંશ **"સ્વામી દયાનન્દ ઔર જૈનધમ**"" નામકી પુસ્તક કે પૃષ્ટ ૧૬ પર છપા હૈ ઉસમેં સે કુછ વાકય ઉદ્ધત ા

| ३८२ | તત્ત્વત્રયી–મીમાંસા. | .ખંડ ૨ |
|-----|----------------------|--------|
|-----|----------------------|--------|

૧ જૈન ઔર ભૌહ એક નહીં હૈ સનાતન સે સિન્ન ભિન્ન ચલે આયે 'હૈ. જર્મન દેશ કે એક બડે વિદ્વાન ને ઇસકે પ્રમાણમેં એક ગ્રન્થ છાપા હૈં। ૨ ચાર્વાફ ઔર જૈન સે કુછ સબંધ નહીં હૈ જૈન કે ચાર્વાફ કહના ઐસા હૈ જૈસા સ્વામી દયાનન્દજી કા મુસલમાન કહના હૈ ા

(૨૪) સાહિત્ય રત્ન અનેક ધર્મીકે જ્ઞાતા શ્રી કન્નાેમલજી એમ. એ. રાશન જજ્જ ધોલપુર ને એક મહત્વપૂર્ણ લેખ લાલા લાજપતરાજી કા "ભારત વર્ષ કા ઇતિહાસ ઔર જેનધર્મ " શિર્જક લેખ લાલાજી કે જૈનધર્મ પર કિચે હુએ મિચ્યા આક્ષેપાં કેઇત્તર મેં લિખા હ ઔર વહ "જૈનપથ પ્રદર્શ્ક" કે તા. ૨૨ જીલાઇ સન ૧૯૨૩ કે અંક મેં છપા હૈા સ્થાના ભાવ સે ઉસે હમ સંપૂર્ણ યહાં ઉદ્ધત નહીં કરકે ઉસમેં કે કુછ અંશ કા હી ચહાં ઉદ્ધત કરકે સંતાષ લેતે હૈંા જિન્હેં સંપૂર્ણ પઠના હા વહ " પ્રદર્શક" કે ઇસ અંક કા આગરે સે મંગાકર પઢલે હમે ઇસ અપૂછતા કે લિચે ક્ષમા કરેંા

૧ સભી લાેગ જાનતે હૈ કિ જૈન ધર્મ કે આદિ **લાર્થ કર શ્રી વક્ષ**-**લાટેવ સ્વામી હૈ ા જિન** કા કાલ ઇલિહાસ પરિધીસે કહીં પરે હૈ ઇન કા વર્જુન સનાતન ધર્મી હિન્દુઓંકે શ્રીમદ્ભાગવત પુરાણુ મેં ભી હૈ ા ઇલિહાસક ગવેષણુ સે માલુંમ હુવા હૈ કિ જૈન ધર્મ કી ઉત્પત્તિકા કાેઇ કાલ નિશ્ચિત નહીં હૈ પ્રાચીન સે પ્રાચીન ગ્રન્થોં**મેં જૈન ધર્મ કા હવાલા મિલતા હૈ**ા.

ર **શ્રી પાર્શ્વ નાથજી** જૈનો કે તેવીસમેં તીથે કર હૈ ઇનકા સમય ઇસા, સે ૧૨૦૦ વર્ષ પૂર્વકા હૈ તાે પાઠક સ્વયં વિચાર કર સકતે હૈ કિ શ્રી ઝાયભદેવ-જીકા કિતના પ્રાચીન કાલ હાેગા, જૈનધર્મ સિદ્ધાંતોં કો અવછિન ધારા ઇન્હી મહાત્મા કે સમય સે વહતી રહી હૈ ! કાેઇ સમય ઐસા નહી હૈ જિસ મેં ઇસકા અસ્તિતત્ત્વ ન હાે શ્રી મહાવીર સ્વામી જૈન ધર્મ કે અન્તિમ તીર્થ કર ઔર પ્રચારક થે નકિ ઉસકે આદિ સંસ્થાપક ઔર પ્રવર્ત્ત ક.

3 શ્રી મહાવીર સ્વામી તેા ઉન્હીં પ્રાચીન જૈન સિદ્ધાંતાં કે પ્રચારક થે જે આદિ તીર્થ કર કે સમય સે ચલે આયે થે ા ઇસ મેં કાઇ સન્દેહ નહીં કિ આપ ઊન સિદ્ધાંતા કે એક અત્યન્ત ભબ્ય પ્રભાવશાળી ઔર અદ્ધિતીય ઉપદેશક પ્રચારક ઔર સંસ્થાપક થે ા આપને ઉન સિદ્ધાંતા કે ા બધી ખુબી સે સમઝાયા હૈ ા પર આપને ઐસી બાત કાેઈ નહીં કહીં હૈ જે ઉન સિદ્ધાંતા કે પ્રતિકુલ હે હ ા પર આપને ઐસી બાત કાેઈ નહીં કહીં હૈ જે ઉન સિદ્ધાંતા કે પ્રતિકુલ હે હ બાધાર પર સબ ધાર્મિક સિદ્ધાંતાં કી ભિત્તી રખતે હૈ ા જૈન ૨૪ તીર્થ કરો કાે માનતે હૈ પ્રકરણ ૩૭ મું જૈન તત્ત્વેાંના વિકાર હિંદુ ધર્મ, સમજતા પંડિતા. ૩૮૩

લેકિન બોહ અપને ધર્મ કા નિકાસ મહાત્મા ખુદ્ધ સે હી સમજતે હૈ જે મહા-વીર સ્વામીકે સમકાલીન થે। જૈનાં કી ફિલાસાફી ચાને ઉન કે કાર્શનિક સિદ્ધાંતા સે નહીં મિલતે.હૈ ા ઇન કે સાધુ ઔર શ્રાવકા કે ધર્મ કર્મ બોદ્ધ સાધુ ઔર ગહરથાંકે ધર્મ કર્મા સે સર્વથા ભિન્ન હૈ ા બીદ્ધ સાધુ માંસાહારી હૈ ઔર જૈનો મે કાઇ ઐસા નહીં જો માંસ ખાતા હા ા ઇનકે આચાર વિચાર શુદ્ધ હૈ અહિં-સા ધર્મ કે સચ્ચે અનુંચાયી ચહ હૈ બોદ્ધ નહીં

પે જન ધર્મ મેં ઇશ્વરકા અર્થ સબ્દિ કર્તા, શુભાશુભ કર્મી કા ફલદા-તા તથા અન્ય ઐસે હી કાર્ય કરનેવાલે કા નહીં હૈ. વે કહતે હૈ કિ ઇશ્વર વહ હૈ કિ જો સર્વજ્ઞ, સર્વશક્તિમાન ઔર સર્વબ્યાંપી હૈ જિસે સ'સારકી રચના સે કોઈ સંબંધ નહી જિસે કર્મા કે ફલ દેનેમેં કાઇ સરોકાર નહીં જિસે મતુબ્યાં કી મનાકામના પૂર્ણ કરને તથા ઉનકે દુબ્દ કર્મા કા ક્ષમાં કરને કી કાઇ ઝીંકર નહીં, જિન્હોને અપને સર્વ કર્મ બંધન તોહ ડાલે, જિન્હેં કેવળ જ્ઞાન હોગથા 1 જિનકી આત્મા સર્વથા મલિન રહીત (રાગ દેવ રહિત) હાકર અન્તિમ વિકાશાવરથા કા પ્રાપ્ત હાંગઇ હૈ 1 ચહ સબ બાતે જેની અપને સિહીમેં માનતે હૈં ઇસલીયે વહ ઇન્હેં હી ઇશ્વર કહતે હૈ 1 ચદિ ઈન્હે ઈશ્વર કહા જાય તા કાઇ બાત અનુચિત નહીં હૈ 1 જેનાં કે ઇસ અર્થ કા દેખતે હુએ હમ ચહ નહીં કહ સકતે કિ જન સ લ્પ્ટ રૂપસે ઈશ્વર કે અસ્તિત્વ સે ઈન્કાર કરતે હૈ 1

૬ ચહે કહેના કિ જેન ધર્મ કે સિદ્ધાંત પૌફપીય દાર્શનિક કમેટી કે મત સે મિલતે હૈ જૈન ધર્મ કે સાથ અન્યાય કરના હૈ । કમેટી દ્વાર નાસ્તિક હૈ વહે ન પરમેશ્વર કે માનતે હ ઔર ન આત્મા યા જીવ ટે ।

७ જૈન ધર્મ કા તાે મુખ્ય સિદ્ધાંત દયા પાલન **હૈ** યદિ કાેઇ જેન ઇસ સિદ્ધાંત કે અનુસાર નહિ ચલતા હૈ નિર્દયતા કા બર્ત્તાવ કરતા હૈ વહ જૈના કી દ્રષ્ટિ મેં ભી ઐસા હી પતિત શ્રીર ભ્રષ્ટ હૈ જૈસા કિ અન્ય ધર્માવલમ્બિયાં કી દ્રષ્ટિ મેં જૈન ધર્મ કલી ઉસે અચ્છા ન કહેગા ।

૮ હમતા જહાં તક જાનતે ૭ ઉન મેં કાેઇ એસી રીતી રિવાંજ હૈ હી નહી જિસસે નિર્દયતા પ્રગટ હાેતી હાે જિસ કાર્યમેં હિંસા ઔર નિર્દયતા હા વહ કાર્ય ઉનકે મત મેં સર્વથા ત્યાજ્ય હૈ । અન્ય ધર્માવલમ્બિયાેકે મુકાબલે મેં જૈન નિર્દય એર ફૂર કલી સાબિત નહી હાે સકતે ।

(૯) જૈન સાધુ ઉચ્ચ શ્રેણી કે હૈં વે અન્ય **ધર્માં કે સાધુઓ** સે બહુત : બહે ચઢે હૈં ઔર ઉનકી ઉત્કૃષ્ટતા સર્વ (સ્પદ્ધ હૈ. ૧૦. ઇતિહાસતા ઇસ ખાતકી ગવાહી કે રહા હૈ કિ નિદેશીય લાગા કે સુદ્ધ હિન્દુઓ કે સાથ હી હુએ ઔર ઉન્હોને ઉન પર હી વિજય પાકર ભારત પર અધિકાર જમા લિયા. બૌદ્ધ ધર્મ તા વિદેશિયાં કે આને સે પહેલે હી લારત સે બાહિર નિકાલ દિયા ગયા થા ઔર જૈન ધર્મ કા (ઉસ સમય) કે હિન્દુઓને કભી ફલને ફૂલને હી નહી દીયા જબ કભી ઈસકી વૃદ્ધિ હુઈ તા નિદ્દ રાજાઓને અપની સનાતની ધર્મ પ્રજા કે સહાયક સે ઈસકા વિરાધ કિયા આર ઉસે બઢને ન દિયા જિસ સમય હિન્દુસ્તાનમે સુસલમાન આએ ઉસ સમય નિદુધર્મ કા હી બોલ બાલાથા જેનાં કી અવરથા ગિરી હુઇ થી જબ તક કાઇ ઐતિહાસિક પ્રમાણ ન હો તઅ તક ચહ નહીં કહા જા સકતા કિ જૈન ભારત કે અધઃપાત કા એક કારણ હૈ.

(૨૫) બગ્બઈ ઠાકુરદ્વાર સે સમરાવ કૃષ્ણુ ઔર મણ્ડલીને એક આર્ય ધર્મ નામ કે માસિક પત્ર મેં વિદ્વાન સમ્પાદકા દ્વારા ને મરાઠી મેં પ્રગટ કિયા હૈ ઉસકા સાર " જૈન મિત્ર" અંક ભાદરવા સુદ. ૧૧. તા. ૨૧સિતગ્બર ૧૯૨૩ પૃ. ૬૩૩ પર પ્રગતિ જિન વિજય તારીખ ૨૭-૮-૨૩ સે ઉદ્દૃત હુઆ હૈ ઉસમેં સે કુછ વાકય થહાં દર્જ કરતે હૈં.

૧. જળ હિન્દ્ર લાેગાં ને દેખા કિ જૈનધર્માંકે ઉપદેશકા અસર જૈન મત કાે પ્રબલ કર રહા હે તબ સભ હિન્દુ લાેગાને વિચાર કરકે જસે જૈન લાેગા મેં ૨૪ તીર્થ કર માને ગયે હૈ વૈસે ઉન્હાેને ૨૪ અવતાર અપને ચહાં બનાએ.

ર. રાજા ભાેજ કે પીછે ૧૫૦ વર્ષ મેં વૈષ્ણુવ ધર્મ કા પ્રારંભ હુઆ, રામાતુજ ને ઇસકા બહુત પ્રચાર કિયા, તખ રાવેાને શિવ પુરાણુ, શાકતાં ને દેવી ભાગવતાદિ, વ વૈષ્ણુવેાંને વિષ્ણુ પુરાણુ અનાયા ઔર ઇન સખકા પુરાણુ સિદ્ધ કરને કેન રાયે વ્યાસ ધ્રૃત હૈ ઐસા સિદ્ધ કિયા, વાસ્તવ મેં પુરાણુ નયે ગ્રન્થ હૈં.

(૨૬) **આર્ય-માર્ત હેડ**-સાપ્તાહિક પત્ર અજમેર કે કાર્તી વદ પ. સંવત ૧૯૮૦ કે અંક મેં " સાહસ કી ખાેજ" નામ કુછ કે લેખ મેં છપે હુએ વાકરો મેં સે વાકચ ઉદ્ધત.

૧. જૈનિયોંકે તીર્થ કર **મહાવીરસ્વામી ઉન સાહસી આત્મઓ મે**ં સે એક હૈ કિ જિન્**હોંને અપને ધર્મ ઓર કર્ત**બ્ય કેા આગે રખ કર અસંભવ કેા સંભવ કર દિખાયા.

. . .

પ્રરરણ ૩૭ મું જૈન તત્ત્વાના વિકાર હિંદુ ધર્મ, સમજતા પંડિતા. ૩૮૫

ર. મહાવીર કી પવિત્ર આત્મા શાન્તિ ઔર પ્રેમકી મશાલ લેકર અન્ધ-કાર આચ્છાદિત દેશ કેા ઉભારતી હૈ ઓર સદૈવ કે લિયે "**અહિંસા પરમા-ધમ<sup>°</sup>" કા ઠપ્યા હિન્દ્ર દર્મ પર લગા દેતી હ**ા

3. જિસ પુરૂષને ભય પર ચહાં તક વિજય:પ્રાપ્ત કરલી, કિ શત્રુ ચમ-ચમાતી હુઇ ખડગ લિયે શામને શિર સે ધડ અલગ કરના ચાહતા હૈ પરન્તુ શાન્તિ સુદ્રા ધારણ કિયે હુએ, સ્વામી અપની આંખો કે કાેમલ પટલ ટમકારતે તક નહીં, જિસકે સામને સાક્ષાત ઇન્દ્ર નતશીર ઔર કરબદ્ધ હાેકર પ્રાર્થના કરતા હૈ કિ ભગવાન ચહ દાસ શ્રી ચરણાં કી;સેવા મે રહ કર આપંકી રક્ષા કા ભાર અપને ઉપર લેકર કૃત કૃત્ય હાેગા ા ઔર સદૈવ ઐસે વિષ્ન બાધાઓ સે રક્ષા કરેચા પરન્તુ ઉત્તર પાતા હૈ " સ્વવીયેળેવ મચ્છન્તિ जिनेंद्रा: પરમંપદ્ધ " અહેત અપને આત્મિક અલકેલરાસે હી પરમપદ કા પ્રાપ્ત કરતે હૈ છસ મહાવીર કે લિયે અપના સિક્ષા હિન્દિ જનતા પર ચિરકાળ કે લિયે જમાના કોન અચરજ કી બાત હૈ ા

(૨૭) ડાકટર ટામસ ને જે. એચ. નેલસન્સ " સાઇન્ટિફિક સ્ટડી ઑફ હિન્દ્ર લાં " નામક ગ્રન્ચ મેં લિખા હૈ ક ચહે કહેના કાપ્રી હાેગા કિ જળ કલી જૈન ધર્મ કા દત્તિહાસ અનકર તૈયાર હાેગા તા હિન્દ્ર કાનૂન કે વિદ્યાર્થી કે લિચે ઉસકી રચના ખડી મહત્ત્વ કી હાેગી કચાંકિ વહે નિ:સંશય ચહે સિદ્ધ કર દેગા કિ જૈની હિન્દ્ર નહીં હૈ ા

(૨૮) ડાકટર કુહરર ને એપીગ્રેફીકા ઇંડિકા બ્હાલ્યૂમ પૃષ્ઠ ૩૮૯ બ્હાલ્યૂમ ૨ પ્રૃષ્ઠ ૨૦૬, ૨૦૭ મેં લિખતે હૈં કિ જૈનિયાં કે બાઇસવેં તીર્થ કર નેનિનાથ ઐતિહાસિક પુરૂષ માને ગયે હૈં ભગવદ્ગીતા કે પરિશિષ્ટ મેં શ્રીસુત વરવે સ્વીકાર કરતે હૈં કિ નેમિનાથ શ્રો કૃષ્ણુ કે ભાઇ ( Cousin ) થે, જબકિ જૈનિચેાં કે બાઇસવેં તીર્થકર શ્રી કૃષ્ણુ કે સમકાલીન થે તેા રોષ ઇક્કીસ તીર્થ કર શ્રી કૃષ્ણુ સે કિતને વર્ષ પહિલે હોને ચાહિયે, ચહ પાઠક સ્વયં અનુમાન કર સકતે હૈ ા

ર૯ ઈમ્પીરિઅલ ગ્રેજીટિઅર ઍાફ ઈન્ડીયા બ્હાલ્યૂમ દ્રા પૃષ્ઠ મ૪ પર લિખા હૈ કિ કેાઇ ૨ ઇતિહાસકાર તેા યહ ભી માનતે હૈં કિ ગૌતમ બુદ્ધ કો મહાવીર સ્વામી સે હી જ્ઞાન પ્રાપ્ત હુઆ થા. જે કુછ ભી હા ચહ તો નિવિવાદ સ્વીકાર હી હૈં કિ ગૌતમ બુદ્ધ ને મહાવીર સ્વામી કે બાદ શરીર ત્યાગ કિયા, ચહ ભી નિવિવાદ સિદ્ધ હી હૈ કિ બૌદ્ધ ધર્મ કે સંસ્થાપક ગૌતમ બુદ્ધ કે પહિલે ઐનિચેાં કે તેઇસ તીર્થ'કર ઔર હાેચુકે થે હ

49

૩૦ મિસ્ટર ટી ડખ્લૂ રાઇસ ડેવિડ સાહિબ ને ઇસાઇ કલાેપીડિયા બ્રિટેનીકા બ્હા ૨૯ નામ કી પુસ્તકમેં લિખા હૈ, ચહ બાત અબ નિશ્ચિત હૈ કિ જૈન મત બોહ મત સે નિઃ સંદેહ બહુત પુરાના હૈ ઔર ખુદ્ર કે સમકાલીન મહાવીર દ્વારા પુનઃ સંજીવન હુઆ હૈ ઔર ચહ બાત બી બલે પ્રકાર નિશ્ચય હૈ કિ જૈનમત કે મંતબ્ય બહુત હી જરૂરી ઔર બોહ મત કે મંતબ્યા સે બિલ્કુલ વિરૂદ્ધ હૈ, ચહ દોનાં મત ન કેવલ પ્રથમ હી સે સ્ત્રાધીન હૈં બલ્કિ એક દ્વસર સે બિલ્કુલ નિરાલે હૈંા

સમ્મતિ નંબર સે નંબર તક હિન્દ્ર ઠેાડ ઔર જૈન ધર્મ શ્રી વર્ષમાન જ્ઞાન પ્રચારિણી સમિતિ ઇંદોર દ્વારા પ્રકાશિત દ્વેકટ નંબર ૨ મેં સે ઉદ્ધતા જૈનધર્મકા મંતબ્ય.

(૧) જૈનધર્મ આત્માકા નિજ સ્વભાવ હૈ ઓર એક માત્ર ઉસી કે દ્વારા સુખ સંપાદન કિયા જ સક્તા હૈ.

(ર) સુખ માેક્ષમેં હી હૈ જિસકા કિ પ્રાપ્ત કરકે ચહ અનાદિ કમ' મળ સે સંસાર (ચતુર્ગતિ) મેં પરિભ્રમણ કરને વાળા અશુદ્ધ ઔર દુઃખી આત્મા નિજ પરમાત્મ સ્વરૂપકા પ્રાપ્ત કર સદૈવ આનંદ્રમેં મગ્ન રહા કરતા હૈ.

(૩) સ્મરણ રખાે કે માક્ષ માર્ગને ઔર કિસી કે દેને સે નહીં મિલતી, ઉસકી પ્રાપ્તિ હમારી પૂર્ણુ વીતરાગતા આર પુરૂષાર્થસે કર્મમલ ઔર ઉનકે કારણ નષ્ટ કરને પરહી અવલંબિત હૈ. કમ મલ દૂર કરને મેં રત્નત્રયધર્મ ન અંહેતાદિ પંચ પરમેષ્ટિ કા આરાધન હી સાધન હૈ,

 (૪) સ્યાલાદ સત્યતાકા સ્વરૂપ હૈ ઔર વસ્તુ કે અનંત ધર્મીકા યથાર્થ કથન કર સક્તા હૈ.

(૫) જૈનધર્મ હી પરમાત્મા કા ઉપદેશહૈ કરોાં કિ વહી પૂર્વા પર વિરાધ ઔર પક્ષપાલ રહિલ હૈ ઔર ઉસીસે પરમાત્મા કી સિદ્ધિ ઔર છાપ ઈસ સંસાર મેં હૈ.

(૬) એક લાવ ' હી ' ઔર ' લી ' હી અન્ય ધર્મ ઔર જૈનધર્મ કા લેદ હૈ. ચદિ ઉન સબ કે લાવ ઔર ઉપદેશ કી ઇયત્તા ( સીમા ) " હી " " લી " સે બદલ દી જાયતાે ઉન્હી સબકા સમુદાય જૈનધર્મ હૈ.

(૭) મત સમજો કિ જૈનધર્મ કિસી સમુકાય વિશેષ કાહી ધર્મ હૈયા હા સકતા હૈ, મનુષ્યેાં કીતાે કહે કોન જીવમાત્ર ઇસકાે સ્વશકત્યડ નુ સાર ધારણ કર તદ્રરૂપ નિજ કલ્યાલ્યુ કર સકતા હૈ. પ્રકરણ ૩७ મું. જૈન તત્ત્વાના વિકાર હિંદુ ધર્મ, સમજતા પંડિતા. ૩૮૭

(૮) જૈન ધર્મ કે સમસ્ત તત્ત્વ ઔર ઉપદેશ વસ્તુ સ્વરૂપ, પ્રાકૃતિક નિયમ, ન્યાયશાસ, શકયાનુષ્ટાન ઔર વિજ્ઞાન સિદ્ધાંત કે અનુસાર હોને કે કારણ સત્ય હૈ.

(૯) સર્વત્રં વીતરાગ ઔર હિતાપદેશક દેવ, નિર્ગ થ ગુરૂ, ઔર અહિંસા પ્રરૂપક, શાસ હી જીવેલ્કા યથાર્થ ઉપદેશ દે શકતે હૈ, ઓર ઉન સબર્કે રખને કા સૌભાગ્ય એક માત્ર જૈનધર્મ કાે હી પ્રાપ્ત હૈ.

(૧૦) સમસ્ત દુઃખાંસે ઉદ્ધાર કરનેવાલી ઁ નેંદ્રી દીક્ષા હી હૈ. યદિ ઉસ્કી શકિત ન હોતે৷ ભી વૈસાલક્ષ્ય રખકર અન્યાય ઔર અભક્ષ્ય ઔર મિથ્યા ત-ત્વકા ત્યાગ કરકે ગૃહસ્થ માર્ગ દ્વારા ક્રમશાસ્વપર કલ્યાણુ કરતે રહના ચાહિયે.

" જૈનેતર દાષ્ટએ જૈન " નામના પુસ્તકમાં જનેતર વિદ્વાનાના માટા માટા લેખા જૈનધર્મના સંબધના છપાવ્યા છે. તેમાંની કિચિત્ સૂચના—

૧ "જૈનધર્મ વિષયે બે શખ્દા " નામના પોતાના પહેલા લેખમાં વાસુદેવ નરહર ઉપાધ્યે લેખે છે કે-આર્યક્ષોકાેના જીદા જુદા વંશામાં સ્તોત્રો ગવાતાં તે સ્તેત્રોને સંગ્રહ કરીને કર્મકાંડ યાજ્યું તે કર્મમાં વિધિઓ પ્રાર્થ-નાઓ નાંખવાથી કર્મકાંડ વધતું ગયું. મુખ્ય ચાર સંહિતાઓ થઇ તેનું સંમિશ્રણ કરવાથી અગ્નિષ્ટોમાદિયાગ તૈયાર થયા. તે એટલાં બધાં વધી ગયાં કે ખેતરમાં બીજ વાવવું હાય કે તેમાંથી ઘાસ કાઢવા હાય તા કરા યાગ. છેવટે કાઇ કાઇ યજ્ઞવિધિમાં તા કંપારી ઉઠે તેવાં દ્રષ્ટ કર્મ થયા. તેથી માંસના ઢગલે ઢગલા દેખાવવા લાગ્યા. આ હિંસા, પ્રધાન યાગાદિ કર્મકાંડ બિલ્કુલ નિસ્થંક છે. એમાં પુરૂષાર્થ બિલ્કુલ નથી એમ તે વખતના ઘણા વિદ્વાનાના સમજવામાં આવ્યું પણ સમાજમાં ઘણા દિવસથી ઘુસેલી દ્રષ્ટ બાબતો નાશ કરવાની ઇચ્છા ધરાવનારાઓમાં અલૌદિક ધેર્થ, જ્ઞાન, અને પોતાના સ્વાર્થના લાગ આપવાની જરૂર હાય છે.

ઇંદ્રિય દમન કરવું એજ પુરૂષાર્થ છે, એમ માનનરા પ્રથમ જે લોકો હતા તે જૈન હતા. હાલ આપણા આચારા વિચારા જોતાં તેમાં બૌદ્ધોએ અને જેનેએ અમારા ભારતીએ ઉપર ઘણી ક્રિયાએ કરીને બતાવી છે, એ નિવિંવાદ રીતે સિદ્ધ થાય છે. પ્રિસ્તી ધર્માપદેશકામાં જે વત દેખાય છે અને તત્પથિલાકા જેતું માદું માન ધરાવે છે, તે તમામ વતા ઘણા પ્રાચીન કાળમાં જૈનધમી આમાં હતા, એમ માનવાને અમાને ઘણું પ્રમાણે મળ્યાં છે. જૈનયતિઓ પાતાના ધર્મના પ્રચાર કરવામાં ઘણું ચાતુર્ય વાપરતા, જૈન ધર્મના ગ્રન્થાનું સૂક્ષ્માવલા -કન કરવા લાગીએ તા કાંઇ જીદીજ હકીકતા નજરે પડે છે. હાલના જનસમૂહમાં

#### તત્ત્વત્રયી--મીમાંસા

ખંડ ૨

બ્રિટેનીડને બીહ વિષે માટી ગેરસમજૂતીએ થએલી છે. હિંદુસ્થાનમાં લાખા કિ જે લાકા વૈદિક ધર્મ કરતાં એને ખિલકુલ જૂઢા માને છે. જેન ધર્મીઓના મહારાની ઠઠ્રા નિસત્સના કરે છે. ઘણા સ્મૃતિગ્રંથામાં, શાસ્ત્રગ્રંથામાં અને કિડાગ્રંથામાં વેદબાહય માને છે. જૈન ગ્રંથાતું સૂક્ષ્માવલાકન કરી જેતાં જૈન ધમ ર્મિ જીદેા નથી પણ ઉપનિષત્કાલીન અને જ્ઞાનકાંડકાલીન, મહાન મહાન ઝપિઓના જે ઉત્તમાત્તમ મતા હતા તેસવ' એકત્ર કરીને બનાવેલા ધમ હાય ઐમ દેખાઈ આવે છે. જૈન ધર્મનું પ્રથમનું સ્વરૂપ કહીએ તાે વિશુદ્ધ છે એટલે वैडिકधर्म तेज कैनधर्म છे. कैनडाव्यमां कैनपंडिताना वर्धुनामां तेआ ચાર વેદામાં નિપુણ હતા એવાં વર્ણના મળી આવે છે ,કુમારિલ્લ ભટ્ટ વિગેર માંટા માટા પુરૂષોએ, જનધર્મીઓનો નાશ કરી, વૈદિક ધર્મની પુનઃ સ્થાયના કરી. આ બાબતમાં સામાન્ય લાેકાના મતમાં અને અમારા મતમાં તકાવત છે તે કહીએ છીએ, કડકડિત તોવ વૈરાગ્યાદિના આચરણાથી સ્વાર્થ ત્યાગથી અને વ્યનેક સદ્ગુણેની ફેરફાર કરી લોકોને સન્માર્ગ તરફ ઝુકાવવા જે સાહિત્ય નિર્માણ કર્યું અને વૈદિક ધર્માનુયાયીમાં રહેલા પ્રાચીન ચિત્તશદ્ધિ. સદાચરણ, ચારિત્ર્ય વિષયેાના સંબંધમાં આપણા હુદયને હરી લેનારા અને તલ્લીન કરીનેજ છાંડી સુકનારા સાહિત્યથી, વિષયરસમાં તન્મય થઇ ગએસાઓને-માત્ર શ્રવણથી જ ઠેકાણે લાવનાર, જે વિચાર પ્રચલિત કરેલા, તેના નાશ કુમારિલ્લ લક વિગેર ના હાથથી બિલ્કુલ થએલાેજ નથી. ભારતીય લાેકાેના જે આચાર વિચાર અને ધર્મ સંસ્થાઓ છે. તેઓમાં જૈનધર્મ સંસ્થા અને વિચાર મળી ગએલા છે. શિવાય કુમારિલ ભટ્ટાદિકાએ જૈનેલી સાથે ઠેકઠેકાએ વાદવિવાદ કરી પરાભવ કર્યો, વિગેરે જે દંત કથાએ છે, તેનું તેટલું સ્વરૂપ નહિ હાઇને દયાનંદ સરસ્વતીના ખંડન પ્રમાણે તેમાં લટપટ અને ગ્રામ્યવ્યવહાર વિશેષ દેખાય છે. ભારતીય લોકોમાં ગેરસમજીતીઓ થવાને જુદાં જુદાં કારણા પણ થયાં હતાં, પરન્તુ જૈનધર્મનું અને બૌદ્ધધર્મનું આઘસ્વરૂપ તપાસી એઇશું તા વિશદ્ધ વૈદિક તેજ જૈન અને બૌદ્ધ ધર્મ છે એમ જણાશે. જૈન અને બૌદ્ધ એ વિષે જે અનેક કારહ્યાથી વિરૂદ્ધ સંબંન્ધ ઉત્પન્ન થયે! તે હવે ભૂલી જઇને જે ધર્મ હાલના હિંદુ ધર્મમાં વિલીન થઇ ગએલાે છે તે ધર્મના ગ્રંથા તરફ હાલના વિદ્વાના કદાચ અનક પાની સુદ્ધિથીજ જોશે તાે તેઓને અત્યંત આનંદ ઉત્પન્ન થશે, હાલના જગતમાંના પ્રચલિત ધર્મા તથા ભૌદ્ધ અને જૈનધર્મી એના જેવા જેવા સંબન્ધ તેઓની નજરમાં આવતા જશે તેમ તેમ આ નવીન મળેલી વિલક્ષણ રત્નાની અગાધ ખાણુ દેખીને તેઓનું મન: આનંદસાગરમાં તલ્લીન થઇ જશે એટલુંજ આ ઠેકાણે કહેવું ગસ છે.

ઇતિ વાસુદેવ ન૦ ઉપાધ્યેના પહેલા લેખના સાર ||

પ્રકરણ ૩૭ મું. જૈન તત્વાના બિકાર હિંદુ ધર્મ, સમજતા પંડિતા. ૩૮૯

ર ઉપ પ્યેજીના બીજા લેખના સાર નીચે મુજઅ—ઘણા પંડિતા સારાંક લેખેા લખતા રહેયા છે, એમ કરવાને બિલ્કુલ કારણ નથી. કારણ જૈનગ્રંથાની ચેગ્યતા જેતાં તેના ઉપર અણુવિશ્વાસ રાખવાને બિલ્કુલ કારણ જણાતું નથી. સાધારણપણે સંસ્કૃતભાષાના ગ્રન્થા પ્રાચીન હાય છે. જૈન-ધર્મના ગ્રંથા તેનાથી પણ પ્રાચીન છે. બૌદ્ધના ગ્રન્થા નિવિવાદપણે સાધન મનાય છે. ત્યારે ખૌદ્ધના ગ્રંથા કરતાં વિશેષ કરી ઉત્તરીય ખૌદ્ધ ગ્રન્થા કરતાં જૈનગ્રંથા તું ધારણ ઘણું જ બુદું ગણાય છે. જૈન ધર્મના ગ્રંથાની જે વાસ્તવિક ચાગ્યતા છે તેનું તેવા પ્રકારનું સ્વરૂપ લાકાના સમક્ષ મુકવું અખત્યનું છે. એ સંબન્ધી શાેધખાેળ કરતાં જૈનધર્મના સંરથાયક છેલ્લા તીર્થ કર " માહવીર " નામની ખરેખરી કેાઇ વ્યક્તિ નથી પણ જૈન ધર્મના અનુયાયીયામાંની આ એક વ્યકિત છે. તેનું નિરા કરણુ સગ્રુકિતક થઇ શકે તેવી માહીતી ઉપલબ્ધ થઇ છે. આ પ્રમાણે અનેક શુકિત પ્રચુકિત બતાવી જૈનધર્મના નાયક મહાવીરની અને ભૌદ્ધ ધર્મના નાયક ગૌતમની સર્વધા પ્રકારથી ભિન્નતા બતાવી અંતમાં લખ્યું છે. કે મહાવીરના ચરિત્રતું વિવેચન કરવાનું કારણુ એટલુંજ કે જૈનધર્મની ઉત્પત્તિ બુદ્ધ ધર્મમાંથી ન હાેઇને બિલ્કુલ સ્વતંત્ર છે. એનાે નીકાલ કરતી, વખતે ઉપ-ચેાગી થશે, ઇત્યાદિ કહીને-પ્રોફેસર બેબરના બૌદ્ધની શાખા તરીકેના મત્ અનેક પ્રમાણેાથી અયેાગ્ય થએલા જણાવ્યાે છે. પ્રો૦ લેસને પણ જૈના કરતાં ઔદ્ધને પ્રાચીન ઠરાવવા પ્રમાણે! આપ્યાં છે, તે ચેણ્ય થએલાં નથી. જેમ કે પ્રથમ તીર્થ કરાની પૂજાવિધિ, ભૌદ્ધપાસેથી જનેત્એ લીધી તે ચેત્ગ્ય નથી, પણુ તેવિધિ અન્નેની સ્વતંત્ર છે એમ માનવું ચુકિત ચુકત અતાવ્યું છે.

કાલની ગણુના વિષે જૈનાજ અધિક છે. બોદ્ધો કરતાં અને હાફાણું કરતાં એક નવીનજ ચાજના કાઢેલી છે. તે બોદ્ધોના ચાર માટા અને એ શી નાહના કલ્પામાંથી પણુ કાઢી શકાય તેમ નથી. તેમજ ય્રાદ્યછોુના કલ્પામાંથી અને સુગામાંથી પણુ કાઢી શકાય તેમ નથી. જેનાની ઉત્સર્પિણી અને અવ-સર્પિણી બ્રદ્મદેવની રાત્રિ દિવસથી નિકલી હાવી જોઇએ એમ અનુમાન કરીને બતાવ્યું છે.

આગળ જતાં જૈન અને બૌદ્ધ યતિઓના આચાર વિચાર ઉપર અનુમાન ચલાવતાં- જૈન અને બૌદ્ધ હ્યાદ્દાણુધર્મમાંથી નિકલ્યા હશે ? પણ જૈનધર્મ બૌદ્ધ-ધર્મમાંથી નિકલ્યા એમ કહેવાને બીલકુલ કારણુ મળતું નથી. જીઓ કે હિંદુતત્વજ્ઞાનમાં જ્ઞાનની સંપૂર્ણ અવરથા સુધીનાં જીદાં જીદાં પગથીઆં માનેલાં છે પણ એ વિષે જૈનાના મત સ્વતંત્ર છે, તેઓની પરિભાષા ધ્રાદ્ધણા કરતાં

| 360 |   | તત્ત્વત્રચી–મીમાંસા.     | ખર  | 2  |
|-----|---|--------------------------|-----|----|
| 060 | • | \( <b>(314)</b> —¶[¶ ₩ . | ~~~ | ς. |

અને બૌદ્ધોકરતાં બિલકુલ જીદીજ છે. જૈનાના મત પ્રમાણે ચથાર્થ જ્ઞાનના પાંચ પ્રકાર છે. તે આ પ્રકારે.

૧. મતિજ્ઞાન, ૨ શ્રુતજ્ઞાન, ૩ અવધિજ્ઞાન, ૪ મનઃપર્યવજ્ઞાન, અને પ કૈવલ્યજ્ઞાન એવા પ્રકારતું સામ્યદર્શાવનારૂં વર્ણુન બૌદ્ધોના અધ્યાત્મગ્રન્થામાં કંઇ પણ દેખાતું નથી. આગળ જતાં જૈન અને બૌદ્ધોના કેટલાક વિચારા પ્રાદ્યણેાની સાથે મળતા છે તે બતાવ્યા છે. જેમકે-પૂર્વજન્મ, પૂર્વજન્મનાં કરેલાં કર્મ ઈત્યાદિ, પુનઃ જૈનાના તીર્થં કરા ચાવીશ, તા બૌદ્ધોના પચીશ, આમાં પણ ચાવીશની કલ્પનાજ પ્રાચીન ઠરાવી જૈનોને પ્રાચીન ઠરાવ્યા છે.

આમ ઉપર જણાબ્યા પ્રમાણે કેટલીક વાતા જૈનધર્મવાળાની બોેડોથી અને પ્રાદ્યણાથી સરખી અને કેટલીક જૈનાની સ્વતંત્ર બતાવી છેવટમાં નિકાલ કરતાં જણાવવામાં આવ્યું છે કે જૈન ધર્મ એ બોેડ્ધર્મમાંથી નીકળેલા નથી. તેના ઉદ્દલવ સ્વતંત્ર હાવાથી બોડ્ધર્મમાંથી વિશેષ પણ લીધું નથી. બોડ અને જૈન એ બન્નેઓએ પણ પાતાના ધર્મ, નીતિ, શાસ્ત્ર, તત્વજ્ઞાન, અને સુબ્ટિની ઉત્પત્તિની કલ્પનાઓ વિગેરે બધા પ્રકાર પ્રાદ્યણા પાંસેથી વિશેષ કરી સંન્યા-સીઓ પાસેથી લીધેલા છે, અહીં સુધી જે વિવેચન કરવામાં આવ્યું હતું તે જૈન લાેકાના પવિત્ર ગ્રંથામાં લખેલી દત્ત કથાઓ, વિગેરને પ્રમાણ માનીને કર્યું હતું.

'આર્થ' સાહેબના મત એવા હતા કે-જનાના પન્થ કેટલાક સૈકા સુધી ક્ષુદ્ર અવસ્થામાં હાવાને લીધે, પાતાના ધર્મગ્રથા લખેલા નહિ હાવા જોઇએ વિગેરે દલીલા ચથાર્થ નથી, એટલુંજ ન હતું પણ જૈનલાકા પ્રાચીનકાળે પણ ક્ષુદ્ર ન હાઇને, પાતાના ધર્મમતાે વિષે કેવલ ઉપર ઉપરની કલ્પનાએા કરનારા કરતાં, વિશેષ હાંશીયારજ હતા, એ નિવિવાદ સિદ્ધ થાય છે.

જેનામાં જે અંગ ગ્રંથા છે તે પૂર્વના હતા, શ્વેતામ્બર અને દિગમ્બર એ બન્ને ગ્રન્થાને માટે કહે છે કે-પૂર્વના ગ્રન્થાનું જ્ઞાન જતાં જતાં બિલકુલ ચાલ્યું ગયું જે કે નવા મતા પ્રાચીન ગ્રંથા લુપ્ત થવાનું બહાનું ઘણું ઠેકાણું બતાવે છે. પરન્તુ જૈનગ્રંથા માટે એમ માનવાનું કારણ નથી. પૂર્વ એટલે પહેલાં ઉપલબ્ધ થએલા ગ્રંન્થા, એમ માનવું વિશેષ ચાગ્ય લાગે છે એકંદર રીતે જૈનધર્મના ઉદ્ભવ અને વિકાશ, બીજાથી ન થતાં સ્વાતંત્ર છે એમ સારી રીતે સિદ્ધ થાય છે." પ્રકરણ ૩૭ મું જૈન તત્ત્વાના વિકાર હિંદુ ધર્મ, સમજતા પાંડતા. ૩૯૧

ા ઇતિ ઉપાધ્યેજીના બીજા લેખના સાર સંપૂર્ણ ા

3 લેખ ત્રીએ પૃ. ૭૮ થો ચાંગજીવાનંદે પરમહંસે. જૈનાચાર્ય શ્રી આત્મારામજી મહારાબા ઉપર લખેલા પત્રના સાર----'' મહાત્મન્ ! વ્યાકરણાદિ નાના શાસ્ત્રો કે અધ્યયના ધ્યાપનદારા-વેદમત ગલેમેં બાંધ મેં અનેક રાજ-પ્રબા કે સભા વિજય કર દેખા, વ્યર્થ મગજ મારના હૈ. એક જનશિષ્ય કે હાથ દા પુસ્તક દેખા, વા લેખ ઇતના સત્ય વા નિ પક્ષપાતી, મુઝે દિખપડા કિ-માના એક જગત છાડકે દ્રસરે જગતમેં આનખડે હા ગયે. આબાલ્પકાળ ૭૦ વર્ષસેં એક જગત છાડકે દ્રસરે જગતમેં આનખડે હા ગયે. આબાલ્પકાળ ૭૦ વર્ષસેં એ કુછ અધ્યયન કરા, વા વૈદિકધર્મ બાંધે ફિરા સા વ્યર્થસા માલુમ હાને લગા. પ્રાચીન ધર્મ, પરમધર્મ, સત્ય ધર્મ, રહા હા તા જનધર્મ થા, જિસકી પ્રભા નાશ કરને કાે વૈદિકધર્મ, વા ષડશાસ્ત્ર વા ગ્રન્થકાર ખહે ભયે થે......વૈદિક બાતે કહી વા લીઇ ગઇ સા સબ જૈનશાસ્ત્રોસે નમૂના ઇક્ટ્રો કરી હે. ઇસમે! સંદેહ નહીં. " ॥

॥ ઇતિ ત્રીજા લેખને। ડુંક સાર ॥

૪ પૃ. ૮૨ થી રામમિશ્ર શાસ્ત્રીજીના વ્યા<mark>ખ્યાનને</mark>ા સાર—<sup>હ</sup> જૈનમત સૃષ્ટિકી આદિસે બરાબર અવિચ્છિન્ન ચલા આયા હૈ.

આજકાલ અનેક અલ્પત્તજન ઔદ્ધમત ઔર જૈનમતકા એક જાનતે હૈ યહ મહાલમ હૈ.

અડે અડે નામી આચાર્યોને અપને ચન્થામે જૈનમતકા ખંડન કિયા હૈ, વહ ઐસા કિયા હૈ કિ દેખકર હાંસી આતી હૈ.

એક દિન વહ થા કિ---જૈન સંપ્રદાયકે આચાર્ચો કે હ્રંકારસે દશાં દિશાએ ગુંજ ઉડતીથી.

ભરી મિજલસમેં –મુઝે યહ કહના સત્યકે કારણ અવશ્ય હુવા હૈ કિ જૈનેંકા ગ્રંથસમુદાય સારસ્વત મહાસાગર હૈ. ઉસ્કી ગ્રંથસંખ્યા ઇતની અધિક હૈ કિ ઉન ગ્રંથાકા સુચિપત્રભી એક મહાનિબંધ હા જાયગા. ઔર ઉસ પુસ્તક-સમુદાયકા-લેખ ઔર લેખ્ય, કૈસા ગંભીર, ચુક્તિપૂણ, ભાવપૂરિત, વિશક, ઔર અગાધ હ ઇસકે વિષયમેં ઇતનાહી કહના ઉચિત હૈ કિ જિનેાને સારસ્વત સમુદ્રમાં અપને મનિમંથાનકા ડાલ કર ચિરાન્દોલન કિયા હૈ વેહી જાનતે હૈ

| <b>૩૯૨ </b> તત્ત્વત્રયી⊸મીમાંસા. | ખંડ ર | २ |
|----------------------------------|-------|---|
|----------------------------------|-------|---|

જૈનદર્શન વેદાંતાદિદર્શનોંસે ભી પૂર્વંકા હૈ તબહીતા ભગવાન્ વેદવ્યાસ મહર્ષિ પ્રદ્વાસૂત્રમે કહતે હૈ. " નૈકસ્મિન્નડ સંભવાત "

વેકબ્યાસઠે સમય પર જૈનમત થા તબતાે ખંડનાર્થ ઉદ્યોગ કિયા ગયા. યદિ નહીં થા તાે ખંડન કૈસા ઔર કિસકા ?

વેદોમેં અનેકાંતવાદકા મૂલ મિલતા હૈ, વેદાંતાદિક દર્શનશાસ્ત્રોકા ઔર જૈનાદિ દર્શાનાંકા કોન મૂલ હૈ ચહ કહ કર સુનાતા હૂ-હચ્ચશ્રેણિકે ખુહિમાન લાગાકે માનસનિગૂઢ વિચાર હી દર્શન હૈ. જેસે અજાતવાદ, વિવર્ત્તવાદ, દબ્ટિ-સબ્ટિવાદ, પરિણામવાદ, આરંભવાદ, શન્યવાદ, આદિ દાર્શનિકા કે નિગૂઢ વિચાર હી દર્શન હૈ, તબ તા કહના હી હાગા કિ સષ્ટિકી આદિસે જૈનમત પ્રચતિત હૈ.

સજ્જના ? અનેકવાંદ તા એક ઐસી ચિજ હૈ ઉસે સખકા માનના હાગા ઔરલોકોને માનાલી હૈ. દેખિયે—" सदड सद्भ्याम निवचनीयं जगत्" કહનાહી હાગા કિસી પ્રકારશે સત્ હાકર ભી વહ કિસો પ્રકારશે અસત્ .હૈ તા અબ અનેકાન્ત માનના હી સિદ્ધ હા ગયા. નૈયાચિક–તમઃ કા તેજોડલાવ સ્વરૂપ કહતે હૈ. વેદાંતિક જાેર-સારસે ખંડન કરતે હૈ. જૈનસિદ્ધાંત–કિસી પ્રકારશે ભાવરૂપ કહતે હૈ, ઔર કિસીપ્રકારસે અભાવરૂપ લી કહતે હૈ તા અખ દોનોકી લડાઇમે જૈનસિદ્ધાંલ હી સિદ્ધ હા ગયા. કચાંકિ દોના સચ્ચ નહી, પરન્તુ જૈન-સિદ્ધાન્ત હી સચ્ચ હૈ.

ઇસી રીતિપર કેાઇ કેાઇ આત્માકાે જ્ઞાન સ્વરૂપ કહતે હ, ઔર કાઇ જ્ઞાનાધાર સ્વરૂપ બાલતે હૈ, તબ તાે કહના હી કયા જૈનાંકા અનેકાંતવાદ હી પાયા ગયા.

ઇસી રીતિપર કાેઇ જ્ઞાન કેા દ્રબ્યસ્વરૂપ માનતે હૈ તાે કાેઇ વાદી–ગુણ-સ્વરૂપ માનતે હૈ.

કેાઇ જગતકો ભાવસ્વરૂપ કહતે હૈ, તો કેાઇ શન્ય સ્વરૂપ અતલાતે હૈ, તખ તા અનેકાંતવાદ અનાયાસસે સિદ્ધ હાે ગયા.

ર્કાઇ કહેતે હૈ ઘટાદિ દ્રબ્ય હૈ. ઔર ઉનમે રૂપ, સ્પર્શાદિ ગુણુ હૈ ા દૂસરા વાદિ કહતા હૈ કિ. દ્રબ્ય કેાઇ ચીજ નહીં હૈ વહ તેા ગુણુ સમુદાય રૂપ હૈ.

કાઇ કહતા હૈ કિ આકાશ નામક શખ્દજનક એક નિરવયલ દ્રવ્ય હૈ, અન્યવાદી કહતા હૈ કિ વહ તાે શૂન્ય હૈ. કેાઇ વાદી કહતા હૈ કિ, ગુરૂત્ત્વ ગુણ પ્રકરણ ૩૭ મું. જૈન તત્ત્વાના વિકાર હિંદુ ધર્મ, સમજતા પંડિતા. ૩૯૩

હૈ, દ્રસરા કહતા હૈ કિ, ગુરૂત્વ કાેઇ ચીજ હી નહી હૈ, પૃથ્વી મેં જે આકર્ષણ શક્તિ હૈ ઉસે ગુરૂત્વનામક ગુણ માના હૈ.

મિત હિત વાકય પથ્ય હૈ. ઉસીસે ગ્રાન હાતા હૈ, વાગ્બાલકા કેમઇ પ્રયોજન નહીં 🐮 '' ઇત્યાદિ ။

પ મૃષ્ટ ૧૦૧ થી લાકમાન્ય તિલકના ઉદ્ગારા-" પૂર્વકાલમેં યસકે લિએ અસંખ્ય પશુહિંસા હાેતીથી ઇસમેં પ્રમાણુ મેઘદ્રતાદિક અનેક ગ્રન્થાસે મિલતે હૈં. રંતિદેવ નામક રાજાને યત્રમેં ઇતના પ્રચુર વધ કિયા થા કિ નદીકા જલ પ્રનસે રકતવર્ણું હાે ગયા, ઉન નદીકા નામ ચર્મવતી પ્રસિદ્ધ હૈ. બ્રાહ્મણુ ઔર હિંદુધર્મમેં માંસલક્ષણુ ઔર મદિરાપાન બંધ હાે ગયા યહ ભી જૈનધર્મ-કા પ્રતાપ હૈં. મહાવીર સ્વામીકા અહિંસા ધર્મહી બ્રાહ્મણુ ધર્મમેં માન્ય હાે ગયા. " ઇત્યાદિ ા

૬ પૂ. ૧૦૩ થી કાઠા કાલેલકરના લેખનાે સાર-વિદ્વાર ભૂમિના પ્રવાસના વખતે મહાવીર ભગવાનની કૈવલ્યભૂમિ નામના લેખમાં પાતે લખે છે કે " જૈનાની મુર્તિઓજ ધ્યાનને માટે હાવી જોઇએ, ચિતને એકાગ્ર કરવાની શકિત એ મૂર્તિઓમાં જરૂર છે, પાવાપુરીમાં મહાવીરતું નિર્વાણ-સ્મરણ કરાવે છે કે આ સંસારતું પરમ રહસ્ય, જીવનના સાર, માક્ષતું પાથેય, તેમના સુખાર-વિંદમાંથો જ્યારે જરતું હશે ત્યારે તે સાંભળવા કાણ કેાણ બેઠા હશે ? પાતાના દેહ હવે પડનાર છે એમ જાણી પ્રસન્ન, ગંભીર ઉપદેશ કરી બધી છેલ્લી ઘડીએ। કામમાં લઇ લેનાર તે પરમ તપસ્વીનું છેલ્લું દર્શન કેાએ કર્સું હશે ? તેમના ઉપદેશ-દ્રષ્ટિને પશુ અગાચર એવા સૂક્ષ્મ જ તુથી માંડીને અનંતકોટિ પ્રદ્યાંડ સુધી સર્વ વસ્તુ જાતનું કલ્યાણ ચાહનાર તે અહિંસામૃતિનું 'હાર્ક' કેાણે ગ્રહણ કર્યું હશે ! માણુસ અલ્પન્ન છે, તેની દ્રષ્ટિ એક દેશી સંકુચિત સંપૂર્ણ-જ્ઞાન વિનાની છે, માણસતું સત્ય એકાન્ગી છે, તેથો બીજાના જ્ઞાનને વખાેડવાના હક નથી, તેમ કરતાં અધર્મ થાય છે એમ કહી માનવ ણુદ્ધિને નગ્રતા શિષ્ય-વનાર તે પરમગુરૂને તે દિવસે કેાણે વંદન કર્યું હશે ?ા આ શિષ્યા પાતાના ઉપદેશ આખી દુનીયાને પહેાંચાડશે, અને તે માનવ જાતિને ખપમાં આવશે, એવેા ખ્યાલ તે પુષ્ય પુરૂષના મનમાં આવ્યા હશે ખરા ?

જૈનતત્વજ્ઞાનમાં સ્યાદ્વાદના શાે અર્થ છે-તે જાણવાને હું દાવાે કરી શકતાે નથી, પણ હું માતું છું કે-" સ્યાદ્વાદ " માનવ બુદ્ધિનું એકાન્ગીપણુંજ સૂચિત કરે છે. અમુક દ્રબ્ટિએ જેતાં બીજી રીતે દેખાય છે ા જન્માંધા જેમ 50 તત્ત્વત્રયી–મીમાંસા.

હાથીને તપાસે તેવી આપણી દુનીયાની સ્થિતિ છે. આ વર્ણન યથાર્થ નથી એમ કેાણ કહી શકે ! આપણી આવી સ્થિતિ છે, એટલું જેને ગળે ઉત્યું તેજ આ જગત્માં યથાર્થજ્ઞાની, માણુસનું જ્ઞાન એક પક્ષી છે એટલું જે સમજ્યા તેજ સર્વજ્ઞ. વાસ્તવિક સંપૂર્ણ સત્ય જે કેાઇ જાણુતાે હશે, તે પર માત્માને આપણું હજુ ઓળખી શકયા નથો. આ જ્ઞાનમાંથીજ અહિંસા ઉદ્દભવેલી છે. સર્વજ્ઞ વિના બીજા ઉપર અધિકાર ચલાવી ન શકાય. પોતાનું સત્ય પોતાના પુરતુંજ બીજાને તેના સાક્ષાત્કારન થાય ત્યાં સુધી ધીરજ રાખવી એવી વૃત્તિ તેજ અહિંસા-વૃત્તિ. આખી દુનીયા શાન્તિને ખાલે છે, ત્રસ્ત દુનીયા ત્રાહિ ત્રાહિ કરીને પાકારે છે, છતાં તેને શાન્તિના સરતા જડતા નથી. બિહારની આ પવિત્ર-ભૂમિમાં શાન્તિના માર્જ કયારના નકઠી થઇ સૂકયા છે પણ દુનીયાને તે સ્વીકારતાં હજા વાર છે. દુનીયા જ્યારે નિવિકાર થશે ત્યારેજ મહાવીરનું અવતાર કૃત્ય પૂર્ણતાને પામશે. " ઇત્યાદિ ။

૭ પુનઃ પૃ. ૧૧૨ થી જેમ આધુનિક તટસ્થ જૈન પંડિતાના જૈનધર્મના તત્ત્વા જેવાથી વેદવેદાંતદિક એકાન્ત પક્ષના વિચારા કરતા જાય છે તેમ પ્રાચીન કાળમાં પછુ ઘણુ પંડિતાના વિચારા કરેલા છે. તેનું કારણ જૈનાના પૂર્વાડપર વિરાધરહિત અગાધ તત્ત્વાનીજ ખુખી છે. જીવા કે-સિદ્ધસેનસૂરિ, ધનપાલ પંડિત, હરિભદ્રસૂરિ એ ત્રણે બ્રાહ્મણુ પંડિતાજ,હતા. જૈનધર્મના ત-ત્વાને સમજ્યા પછી જેવી રીતે આ આધુનિક પંડિતાએ પાતાના અભિપ્રાયા પ્રગટ કર્યા છે તેવી રીતે તે પંડિતા પણ એજ કહી ગયા છે કે-હે વીતરાગ ભગવાન ? જે જે ઉત્તમ ત-ત્વા બીજા મતવાલાઓમાં દેખાય છે, તે તે જૈનધર્મના ત-ત્વસમુદ્રમાં થી નિકલીને બહાર પડેલા બિંદુરૂપેજ દેખાય છે. એમ નિશ્ચયપૂર્વ ક સિદ્ધ છેા

૮ પૃ. ૧૨૨ થી---હેમચંદ્રસુરિજીના લેખના સાર-એમણે વીતરાગની સ્તુતિ કરતાં કહ્યું છે કે-હે ભગવન્ ! વેદ વેદાંતના મતવાલાનાં શાસ્ત્રો એકાન્ત-પક્ષવાળાં અને તમારાં શાસ્ત્રો-અનેકાંતપક્ષવાળાં, એટલું જ નહી પણ તેમનાં શાસ્ત્રો-હિંસાના ઉપદેશથી મિશ્રિત થએલાં અને તમારાં સર્વજીવાના હિતના ઉપદેશવાળાં, બીજા મતના આચાર્યોએ સરળ ભાવે કાંઈ અસુકતપણે કહેલું હરે, પદ્યુ તેમના શિખ્ય પરિવારે તા કાંઇનુ કાંઇ ઉલટું જ કરીને કહ્યું છે. પશ્ તમારા શાસનમાં એ બનાવ બનવા પામ્યો નથી. તેમાં તા એ તમારા શાસનના બંધારણનીજ ખૂબી છે. બીજાના મતામાં પૂર્વાડપર વિરાધ, અયથાર્થપછું અને દેવાનાં ચરિત્રા પણ નિંદ્યપણાથી શાસ્ત્રાનું બંધારણ થએલું છે. પણ હે ભગવન તમારા શાસાનમાં એમ બન્યું નથી. એજ તમારા શાસનની અલૈકિક ખૂબી છે પ્રકરણ ૩૭ મું જૈન તત્ત્વાંના વિકાર હિંદુ ધર્મ, સમજતા પંડિતા. ૩૯૫

હે લગવન ! તારી મૂર્તિ વીતરાગી છે, અને તેમના દેવાની મૂર્તિઓ પણ વિધ્-તિવાલીઓ છે. છતાં પણ તેઓ વિચાર નથી કરી શકતા. પણ અમા બધાએ મતવાદિઓના સન્મુખ પાકાર કરીને કહીએ છીએ કે-વીતરાગી ઝૂર્તિ જેવી આજા કાેઇ પણ દેવની મૂર્તિ ધ્યાન કરવાને ચાેગ્ય નથી. તેમજ સર્વ પદાર્થોના સ્વરૂપનું ચથાર્થજ્ઞાન મેલવવા માટે અનેકાંતના માર્ગ (સ્યાદ્વાદમાર્ગ) જેવા બીજો કાેઇ પણ ન્યાચમાર્ગ, દ્વનીયામાં છેજ નહી એમ જે અમા કહીએ છીએ તે બ્રહ્મ માત્રથી કહેતાં નથી, પણ પરીક્ષાપૂર્વક નિઃપક્ષપાતપણાથી કહીએ છીએ.

ત ઇતિ લેખસંગ્રહે પ્રથમ ભાગની પ્રસ્તાવના ત

અમેગએ બીજા ભાગમાં સુરાપીઅન લોકોના લેખા જે આપ્યા છે તેના દુંક વિચાર—

ડૉ. હમ'ન જેકેાબી--જૈનસૂત્રોની પ્રસ્તાવનાના પ્રથમ ભાગમાં લખે છે કે–અત્યાર સુધીની ચર્ચા, જેનાેની પરંપરાગત કથાએાની પ્રમાહ્યિકલા ઉપર જ ચાલેલી છે. તેથી વિદ્વાન મી. બાર્થના⊸અભિપ્રાય મુજબ, જૈનોની સાંપ્રદાયિક પર પરાએ৷ બોદ્ધોના અનુકરણરૂપે ઉપજાવી કાઢેલી છે. મી. આર્થની દલીલ એ છે કે-જૈન ઘણી સદ્દીઓ સુધી એક નાના સંપ્રદાય હતા. હું પુછું છું કે-થાડા અનુયાયીચા વડે, ગાતાના મૌલિક સિદ્ધાંતા અને પર પરાઓ સુરક્ષિત રાખી શકે છે કે જે ધર્મને એક માટા જનસમૂહની ધાર્મિક જરૂરીઆતા પુરી પાડવાની હાય તે ? જૈનોને પાતાનાં સિદ્ધાંતનું એટલું બધું સ્પષ્ટ જ્ઞાન હતું કે, ન જેવી આબતમાં મતલેદ ધરાવનારને પોતાના વિશાળ સમુદાયમાંથી જુદા કરી દીધા હતા આના પંમાણમાં-ડા. લ્યુમને પ્રકટ કરેલી સાત નિન્હવાની પરંપરા છે. આ સઘળી હકીકતાે ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે કે. જૈનાની સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ માન્યતા પશુ સુનિશ્ચિત સ્વરૂપવાળી હતી. જેવી રીતે જૈનાના ધાર્મિક સિદ્ધાન્તા સિદ્ધ શક છે. તેવીજ રીતે ઐતિહાસિક બાબતા પણ સિદ્ધ થઇ શકે તેવી છે. ને કે દરેક સંપ્રદાયને-પોલાના સંપ્રદાય, આપ પુરૂષથી ઉતરી આવેલાે છે. એમ બતાવવાને ગુરૂપર પરાનાં નામા ઉપજાવી કાઢવાની જરૂર પડે છે. પરન્તુ ક∉્ય-સત્રમાં સ્થવિરો ગણા, અને શાખાની નામાવળી છે, તે કલ્પી કાંઢવામાં જૈનોને કાઇપણ પ્રકારનું પ્રચાજન હાય તેમ હું માની શકતા નથી. આટલું સિદ્ધ કરી ખતાવવાથી એ સિદ્ધ થાય છે કે જૈના તેમના આગમાતું સ્વરૂપ નક્કી થયા પહેલાં પણુ પાતાના ધર્મ, સંપ્રદાય, તેમજ અન્યદર્શનીય સિદ્ધાંતાના સંમિશ્રણ ચાેગે ઉપ્તન્ન થતી ભ્રષ્ટતાથો, તેને બચાવી સુરક્ષિત રાખવા માટે, ચાેગ્ય ગુણ સંપન્ન હતા. જે જે, આખત કહી શકવાનું સામચ્ય હતું. તે સઘળું તેમણે સંપૂર્ણ

તત્ત્વત્રયી–મીમાંસા.

રીતે કર્યું હતું ! આ ચર્ચા ઉપરથી જૈનસાહિત્યના કાલની ચર્ચા ઉપર આવી જઇએ છે.

જૈન સિદ્ધાંત વીરનિર્વાણુ પછી ૯૮૦ ( અથવા ૯૯૩ ) માં દેવદ્રિંગણિના અધ્યક્ષપણા નીચે નિશ્ચિત કરવામાં આવ્યા હતા. તેની પહેલાં-તેઓ શિખવતી વખતે લિખિત ગ્રંથાના ઉપયોગ કરતા ન હાેતા. આ હકીકત તદ્દન સાચી છે. એ તાે ભાગ્યેજ માની શકાય કે-સર્વથા નજ લખતા હાેય. પ્રાદ્મણાની માફક જેનાનું એવું માનવું તાે હતુંજ નહી કે લિખિત પુસ્તકાે અવિશ્વસ્થ છે. જ્યાં સુધી જૈનયતિઓ બ્રમણુશીલ જીવન ગુજારતા ત્યાં સુધી તેમને લાગું પડે તેવું છે. ઇત્યાદિ. ા

હવે આપશે જૈનાના પવિત્ર આગમાની રચનાના સમય વિષયક વિચાર કરીએ, સંપૂર્ણ આગમ શાસ્ત્ર પ્રથમ તીર્થ કરતુંજ પ્રરૂપેલું છે. એ જાતના જૈનાના વિચારતું નિરાકરણ કરવા ખાતરજ હું અહિં સૂચન કરૂં છું કે-સિદ્ધાં-તના મુખ્ય ગ્રન્થોના સમય નકકી કરવા માટે આના કરતાં વધારે સારા પ્રમાણે: એકત્ર કરવાં જોઇએ. ગ્રીકતું જયાતિષશાસ્ત્ર ઇ. સ. ની ત્રીજી અગર ચાથી, શતા-છિદમાં હિંદુસ્તાનમાં દાખલ થયું હતું. તે સમય પહેલાં જૈનાનાં પવિત્ર આગમા રચાયાં હતાં. બીજા પ્રમાણ તેની ભાષાવિષયક છે. તેમાં અનેક તર્ક વિતર્કના અન્તે ઇ. સ. ની શરૂઆત પહેલાં રચાએલાં માનવાં જેઇએ, એમ કહી છેવટ ઇ, સ. પૂર્વે ત્રીજી શતાખ્દીના પ્રથમ ભાગમાં સ્થિર કરીએ તેા તે ખાટું નહિ ગણાય. તથાપિ એક બાબત અહિંધ્યાનમાં લેવા લાયક છે તે એ છે કે-શ્વેતા-મ્બરા અને દિગમ્બરા એ બન્નેનું કહેવું એ છે કે અંગા શિવાય પહેલાંના કાળમાં તેનાથી વધારે પ્રાચીન એવાં ચૌદ પૂર્વી હતાં, તે પૂર્વીનુ જ્ઞાન નષ્ટ થતું થતું સર્વથા નષ્ટ થઇ ગયૂં, આવા પ્રકારની પ્રાચીન પરંપરા માની લેવામાં ઘણી સાવચેતી રાખવાની જરૂર છે. પરન્તુપ્રસ્તુત આખતમાં (પ્રાચીન પરંપરાની સત્ય-તાના વિષયમાં ) શંકા કરવાને ઠાઇ કારણ જણાતું નથી. પૂર્વોનું જ્ઞાન વ્યુચ્છિન્ન થતું ચાલ્યું હતું, એવી જે હકીકત છે તે તદ્દન વાસ્તવિક છે, અમાએ એવે! ખુલાસાે કરેલાે છે કે પૂર્વે તે સૌથી પ્રાચીન ગ્રંથા હતા, તે પછી તેનું સ્થાન નવા સિદ્ધાંતે લીધું હતું, તે ચુક્તિસંગત છે.

આવી રીતે પ્રાચીન સિદ્ધાંતનાે ત્યાગ કરવામાં શું પ્રયાજન હેશે? અ વિષયમાં કલ્પના સિવાય અન્ય કાેઇ ગતિ નથી.

આ ઉપરાંત એ પણ એક વાત ધ્યાનમાં રાખવાની છે કે, મહાવીર કોઈ એક નવા ધર્મના સંસ્થાપક ન હતા, પરન્તુ જેમ મેં સિદ્ધ કરેલું છે કે, તેણા પ્રકરણ ૩૭મું. જૈન તત્ત્વાના વિકાર હિંદુ ધર્મ, સમજતા પંડિતા. ૩૯૭

એક પ્રાચીન ધર્મના સુધારક માત્રજ હતા. જૈનધર્મ એ સ્વર્તેત્ર રીતે ઉત્પન્ન ચએલેા છે. પરન્તુ કાેઇ અન્ચધર્મની અને ખાસ કરીને બીદ્ધધર્મની શાખારૂપે બિલકુલ પ્રવર્તલા નથી.

પૃ. ૩૦ થી- ડૉ. હર્મન જેકેાબોની જૈનસૂત્રો પરની પ્રસ્તાવનાના બીજા ભાગનાે સારઃ—

જૈન સૂત્રેાના મારા ભાષાંતરના પ્રથમભાગને પ્રકટ થએ દશ વર્ષ થયાં. તે દરમ્યાન- પ્રેા૦ લ્યુમન, પ્રેા૦ હાર્નલ, હાેક્રેટ છુલ્હર, ડૉ. કુહરર, એમ. એ. આર્થ, મિ. લેવીસ રાઇસ, આ યૂરોપીઅન અનેક વિદ્રાનોદ્વારા જૈનસૂત્રોનાં ભાષાન્તર શિલાલેખા વિગેરે બહાર પડવાથી. જૈનધર્મ અને તેના ઇતિહાસ વિષયઠ આપણા જ્ઞાનમાં ઘણા મહત્વના વધારા થયા છે. હવે માત્ર કલ્પનાને આ વિષયમાં થાડાજ અવકાશ રહેશે.

અહિં કેટલાક વિવાદગ્રસ્ત સુદ્દાઓનું સ્પષ્ટીકરણ કરવા ઇચ્છું છું.

જેઓ જૈન અથવા આર્હતના નામથા પ્રસિદ્ધ છે, તેઓ જ્યારે બૌદ્ધધર્મ સ્થપાઇ રહ્યો હતા, ત્યારે એક મહત્વશાલી સંપ્રકાય તરીકે કયારનાએ પ્રસિદ્ધ થઈ ચૂક્યા હતા. આ વિષયની સિદ્ધિમાં બૌદ્ધનાજ પ્રાચીનમાં પ્રાચીન ગણાતા. ર <mark>ચંगુત્તરનિક્ષાય, ર મદ્દાવગ્ગ, રે દીધનિક્ષાય, ક લુદ્ધદોાવની દીક્ષા</mark> આદિ અનેક પ્રંથાના ઉદાહરણે આપી, સર્વ પ્રકારથો સિદ્ધ કરીને અતાબ્યું છે. જેમકે બૌદ્ધ ગ્રંથામાં લખ્યું છે કે 'નાતપુત્ત સવજ્ઞાન અને સર્વદર્શન પ્રાપ્ત કરવાના દાવા કરે છે.' એ પ્રકારનુ જે કથન છે તેને પ્રમાણ આપવાની જરૂર નથી કારણ કે આ તા જૈનધર્મનું ખાસ એક મૌલિક મ'તબ્યજ છે.

પૃ. ૯૧ માં લખ્સું છે કે '' પાપ એ આચરનારના આશય ઉપર આધાર રાખે છે, બૌદ્ધના આ એક મહાન સિદ્ધાંતને, જેનેાએ મિથ્યાકલ્પિત અને મૂર્ખ-તાપૂર્ણ ઉદ્દાહરણ સાથે મેળવી ઉપહારય પાત્ર બનાવી દીધો છે. જૈન વિષયે બૌદ્ધ કરેલી ભૂલ પૃ. ૪૭ માં ''ચાતુયામ" પાશ્વનાથને લાગુ પડે છે, તેને મહાવીર ઉપર આરોપિત કરવામાં ભૂલ દ્વારા મહાવીરના સમયમાં પણ પાર્શ્વનાથના શિષ્યા વિદ્યમાન હતા.

પૃ. ૪૮ માં બીજી ભૂલ- નાતપુત્તને અગ્ગિવેસન કહે છે પણ મહાવીરના એક સુખ્ય શિષ્ય જે સુધર્મા હતાે તે અગ્નિ વેશ્યાયન હતાે તેથી શિષ્યતું ગાત્ર ગુફને લગાડી બેવડી ભુલ થવાથી મહાવીરના શિષ્ય સુધર્માની શાક્ષી આપે છે. પૃ. ૫૦ બૌદ્ધધર્મના પ્રાદુર્ભાવ થયે৷ ત્યારે નિગ્ર થામાં ( જૈનોના ) સંપ્રદાય એક માટા સંપ્રદાયરૂપે ગણાતા હોવા બેઇએ કેમકે બૌદ્ધપિટકામાં એ નિગ્ર થામાંના કેટલાકને વિરાધી અને કેટલા કાને અનુયાયી થએલા વર્ણવેલા છે પણ નિષ્ય થાના એક નવીન સંપ્રદાય છે સૂચન માત્ર પણ નથી. આ ઉપરથી અનુમાન કરી શકીએ છીએ કે- નિગ્ર થા બુદ્ધના જન્મ પહેલાં ઘણા લાંબા કાળથી અત્તિત્વ ધરાવતા હશે.

્યુ પ**૧ થી બી**જી એક બાબતદ્વારા પછુ જનાની પ્રાચીનતાને ટેકેા મળે છે.

ગેશાલે મનુષ્ય જાતિની છ વર્ગમાં વ્હેંચણી કરી હતી, તે વર્ગમાંના ત્રીજા વર્ગમાં નિર્જી ચોના સમાવેશ કર્યો હતા.

જો તેજ અરસામાં હયાતીમાં આવ્યા હાત, તા તેમની ગણના ખાસ તરીકે કઠાપિ કરવામાં આવી ન હાત.

પુનઃ પૃ. પર માં, મજિઝમનિકાયથી સચ્ચકનાે દાખલાે આપી જણાવ-વામાં આવ્યું છે કે–નિર્ગ્રં'થાનાે સંપ્રદાય ભુહના સમયમાં સ્થાપિત થયાે હાેય તેમ ભાગ્યેજ માની શકાય.

પૃ. પહ થી બુદ્ધ અને મહાવીરના સમયનાં પ્રચલિત એવા અન્ય તાત્ત્વિક વિચારાના વિષયમાં જૈન તથા બૌદ્ધ ગ્રન્થામાં મળી આવતી નાંધા ગમે તેટલી જીજ હાય તા પણ તે નામાંકિત કાલના ઇતિહાસકારને અતિ મહત્વની છે.

એક બાબ્તુએ આ બધા પાખડીમતાનાં મળી આવતી પરસ્પરની કેટલીક સામ્યતા અને બીજી બાબ્તુએ જૈન અને બૌદ્ધથી જણાતી વિશિષ્ટતા ઉપરથી અનુમાન કરી શકાય છે કે-કેટલાક વિચારા પાખડિઓમાંથી લીધા હતા, અને કેટલાક તેમની સાથેના વાદવિવાદની અસરથી ઉપજાવી કાઢયા હતા.

પૃ. ૬૨ થી અગ્નેયવાદની બુદ્ધના ઉપર ઠેટલી બધી અસર થઇ હતી તેતું સવિસ્તર વર્ણન કર્યું છે.

પૃ. ૭૨ થી જૈનધર્મ એ એક પ્રાચીન કાળથી આવેલાે ધર્મ હાેય, મહાવીર બુદ્ધ કરતાં વધારે જૂનાે છે. કેમકે–સઘળી વસ્તુ ચૈતન્યચુકત છે એમ બતાવતાે સચેતનબાદ છે.

પૃ. ૭૩ થી જૈનધર્મની પ્રાચીનતાનું બીજું ચિન્હ વેકાંત અને સાંખ્ય જેવા સૌથી પ્રાચીન પ્રાહ્યદર્શનાની સાથે રહેલી સિદ્ધાંત વિષયક સમાનતા છે. પ્રકરણ ૩૭ મું. જૈન તત્વાના વિકાર હિંદુ ધર્મ, સમજતા પંડિતા. ૩૯૯

વેશેષિક દર્શન સાથે જૈનાના વિચારા, કેટલાક મલતા અને કેટલાક જુદા હ્યાવાથી જૈનધર્મની ઉત્પત્તિ તેના પછી થઇ એવા જે મત ડૉ. ભાડાંરકરે ઉપસ્થિત કર્યો છે, તેની સાથે હું મલતા થઇ શકતા નથી. ઇત્યાદિ છેવટમાં કહ્યું છે કે-વૈશેનિક પાર્થિવાદિક ચાર પ્રકારનાં શરીરા માને છે. પણ જૈના પૃથ્વી આદિ ચાર કાય. તેના સક્ષ્મ વિભાગા, તેની સાથે એક એક વિશિષ્ટ આત્મા રહેલાે માને છે. આ જડ-ચૈતન્યવાદના સિદ્ધાંત ઉપર અસલ સચેતનવાદનું વિશેષ પરિણામ છે. વૈશેષિકેાએ–લેાકિક પુરાણા ઉપરથી ગાેઠવેલેા છે. આ બન્નેમાં જૈનમત વધારે પ્રાચીન છે. વૈશેષિકના મત શરીરવાળા કરતાં પણ તત્વજ્ઞાનના વધારે વિકાશક્રમના સમયના જૈન છે. વેદાંત અને સાંખ્યના મૂલ તત્ત્વભૂત વિચારા જૈન વિચારાથી તદ્દન વિરૂદ્ધ છે. તેથી ગૈના તેમના વિચારા સ્વીકારી શકે નહીં. ઇત્યાદિ કહી આગળ જતાં, જૈન આગમાના કેટલાક ઉઢાપાઢ કરીને કહે છે કે આ ગ્રંથના વાંચનાર, ભાષાંતર કારના અભિપ્રાય જાણવાની આશા રાખતા હાેલાથી હુ અત્યંત સંકાેચપૂર્વક, મારા મત બહેર કરૂં છું કે જૈન સિદ્ધાન્ત-ગ્ર-ચાના ઘણા ખરા લાગા, પ્રકંરણા તથા આલાપકા ખરેખર જૂના છે. અંગાતું આલેખન પ્રાચીન કાળમાં (પરંપરાતુસાર ભદ્રબાહુના સમયમાં) થયું હતું. ઇત્યાદિ વિવેચન કરીને ઉત્તરાધ્યયનાદિકની વિશેષ ઉહાપાહ કરીને આ બીજા ભાગની પ્રસ્તાવના પૂરી કરી છે.

રૂ. પૃ. ૯૦ થી ડૉ. એા. પરટેાલ્ડના વ્યાખ્યાનના સાર—ધર્મીની સરખા-મણીના વિજ્ઞાનમાં જૈન ધર્મવાળાને કર્યું સ્થાત આપી શકાય, અને તેના વિજ્ઞાન માં કેટલું મહત્વ છે એ બતાવવા મારાે પ્રયત્ન છે.

ધર્મીની સરખામણીનું વિજ્ઞાન, એ શાસ્ત્ર નવીનજ છે. પ્રથમ—-ઇ. સ. ૧૮ મા શકમાં અંગ્રેજી તત્વ વિવેચન પદ્ધતિમાં અને જર્મનીના ધામિક તત્વ-વિજ્ઞાનમાં બીજરૂપે જેવામાં આવે છે, પણુ પ્રાે. મેકસમ્યૂલ્લરે પદ્ધતિસર સ્વરૂપ આપેલું પછી ઘણુ વિદ્વાનોએ વૃદ્ધિંગત કરેલું પ્રાે. ટીલે આ સર્વ ધર્મવિજ્ઞાનની પુનર્ઘટના કરી ખરા પાયા નાખ્યા છે. ગ્રેટબ્રિટનમાં સ્વતંત્ર શાસ્ત્ર સમજવામાં આવતું ગયું. આ શાસ્ત્રની વૃદ્ધિ માટે, બે ગૃહસ્થાએ સ્થાપના કરી, આ શાસ્ત્રના ખરાધર્મ કર્યા, અને કેવળ નામના કર્યા અને ધર્મના વિકાશના કાલ કર્યા, એ ઠરાવવાના ઉદ્દેશ છે. એ કામ પ્રાેગ્ મૅટેટ વિદ્વાને સારી રીતે કરી મુકેલું છે. આ પંડિતના મતથી કનિષ્ટધર્મનું સ્વરૂપ આસ્ટેલીયામાં-ટેખુ અને માન, એ બેમાં દ્રષ્ટિગાચર થાય છે, હવે ધર્મના ઉચ્ચતમ સ્વરૂપ ઠરાવવાના બાકી રહે છે.

| 800 | તત્ત્વત્રયી–મીમાંસા. | ખંડ ૨ |
|-----|----------------------|-------|
|     |                      |       |

પાતાને અંત્યુચ્ચ સમજનારા અનેક ધર્મી વિદ્યમાન છે. કર્યા ધર્મ અત્યુ-ચ્ચ એ ઠરાવવાે અશકય નથી પણુ ઠઠીન છે. આ વિચાર કરવા સામાન્યથી ધર્મના ઇતિહાસ તરફ નજર નાખતાં જેમનું સ્વરૂપ વૃદ્ધિંગત થયું છે એવી નિઃસંશય બે બાતિઓ છે. 'સંમેટિક' અને 'આર્ય' એ બે છે. સંમેટિકમાં-ખ્રિસ્તી, યાહૂદીન, સુસલમીન, આરબ વિગેરે છે. આર્યપૂર્વ કાળના હિંદુસ્થાનમાં બે વિશિષ્ટ બતિ-ઓના ધર્મ હતા. આ બન્ને વર્ગ જીવદેવસ્વરૂપના હતા કે, એક વર્ગ જીવદેવ-સ્વરૂપના થઇને બીબે જડદેવસ્વરૂપના હતા કે, અક વર્ગ જીવદેવ-સ્વરૂપના થઇને બીબે જડદેવસ્વરૂપના હતા કે, ઉન્માદઅવસ્થામાં અથવા આનંદાતિરેકમાં મગ્ન થવાથી થયા.

જીવદેવ સ્વરૂપવાળાે જે બીજો વર્ગ હતાે, તેમાં વૈરાગ્ય, અને તપસ્વિ-વૃત્તિના સંબંધ હતાે. આ બે તત્વથી આર્યધર્મના જીદા જીદા ધર્મ ઉત્પન્ન થયા.

અત્યાર સુધીનું વિવેચન. ઉપેાદ્ધાલરૂપે થયું. હવે યૂરોપિઅન પહલિથી જૈનધર્મના વિચાર કરવાના છે. આ દેશમાં ધર્મ વિચારામાંથી જૈનધર્મ ઉત્યન્ન થયા એમ માનવાની સાધારણ પ્રવૃત્તિ છે. આ મલ સામન્યથી યૂરોપીઅન પંડિ-તેામાં પ્રચલિલ છે પણ એ મલ ભૂલ ભરેલા છે.

જૂની શાખના ચૂરા. વિદ્વાના એવું માતતા હતા કે મહાવીર ગૌતમણુ કરતાં જરા માટા સમકાલીન હતા. તેમેણું જ જૈનધર્મની સ્થાપના કરી, આ મત ભૂલ ભરેલા સિદ્ધ થએલા છે. હાલના ચૂરાપીઅન વિદ્વાનાના મત એવા છે કે જૈનધર્મના સંસ્થાપક પાર્શ્વનાથ હાઇને મહાવીર જાગૃતિકરનાર હતા. જૈનાની પર'પરા પ્રમાણે તો જૈન ધર્મ અનાદિના હાઇને અનેક વ્યકિતએા તરફથી જાગૃતિ મલી છે. તેજ ચાવીશ તીથ કરા અથવા જિના છે. આ મતને નિ:સસંશય અસલ ઇતિહાસના આધાર મલે છે કરો આથવા જિના છે. આ મતને નિ:સસંશય અસલ ઇતિહાસના આધાર મલે છે કરો આથવા જિને છે. આ મતને નિ:સસંશય અસલ ઇતિહાસના આધાર સહે છે કરો આથાર? એ કહેવું કઠીન છે. તા પણ નીતિ એ વિષય વપર હેસ્ટિગ્સ સાહેબના ગ્રંથમાં અને પ્રાંગ જેકોબીના નિઅધમાં "જનધર્મ પોતાના કેટલાક મતા પ્રાચીન છવદેવના ધર્મમાંથી લીધેલા હાવા જેઇએ" એવું કહેલું હાવથી પ્રત્યેક પ્રાણીતા શું પણ વનસ્પતિ અને ખનિજ પણ જીવ સ્વરૂપજ છે અવા જે તત્વ છે તે મહત્વના છે, આ કારણથી જૈનધર્મ એ અત્યંત પ્રાચીન છે. જૈનાના નિગ્રન્થોના ઉલ્લેખ વેદમાં પણ મલે છે તેથી આ મારા કથનની પ્રતીતિ થશે.

લાેકાેને જૈનધર્મના વિચાર મહાવીરના પછીથી કરવા પડે છે, અથવા શ્વેતાગ્બર અને દિગગ્બર ઉપરથી કરવા પડેછે. જૈનધર્મનું સ્વરૂપ અનાર્ય લાેકાની પ્રકરણ ૩૭ મું. જૈન તત્વાના વિકાર હિંદુ ધર્મ, સમજતા પંડિતા. ૪૦૧

પ્રવૃત્તિ થયા પછી ઝાંખુ દેખાઇ રહ્યું છે. પણુ તેજ સ્વરૂપ આર્યધર્મને ઉચામાં ઉચા આદર્શ છે. જૈનધર્મંતુ મૂળકામ, ધર્મના મૂલ ઉપર ફટકા મારનારા પ્રાદ્યણ્યોના જે નાસ્તિક વાદ અને મહાવીરની સુધારણા પહેલાં–પ્રાદ્યણધર્મના વિધિવિધાનમાં જે કેવળ અત્યાચાર થએલાે હતાે તેને પાછા હઠાગ્યાે તે હતાં.

જૈન ધર્મના ભૌદ્ધધર્મ જેટલે! જે કે વિસ્તાર થયે! નથી, પણ તેનું જ મહત્વ હિંદુસ્થાન વળાને વધારે છે.

કારણું જૈનધર્મવાળાની ક્રિયા શરૂ થવાથી, પાછળના વિચારોનો વધારા થવાથી બચાવ થતા ગયા.

જૈનધર્મનું ખરૂં મહત્વ ધર્મના અંગાેની યથા પ્રમાણ બ્હેંચણી થવાને લીધેજ છે તેના થાેડાઘણા ખુલાશા કરું છું.

પ્રત્યેકધર્મના - ૧ ભાવનાેદ્દીપક-કથા પુરાણેા, ૨ બુદ્ધિપૂર્વક તત્વજ્ઞાન અને ૩ આચારવર્દ્ધક કર્મકાંડ, એ ત્રણુ મુખ્ય અંગાે હાેય છે.

ઘણાખરા ધર્મીમાં વિધિવિધાન રૂપ જે કર્મકાંડ તેનાજ પ્રચાર થઇ, ઇતર બે અન્ગા ગૌહાપણે થઇને રહેલાં હાેય છે. અને ભાવનાેફીયક કથા પુરાણાેનું અંગ માત્ર લાકપ્રિય હાેય છે. બૌધિક એટલે તત્વજ્ઞાનની અભિવૃદ્ધિ, આર્ય-ધર્મતું મુખ્ય લક્ષણ હાેય છે. પણ એ ત્રણે અંગાની એકલા જૈનધર્મમાંજ સરખા પણાથી વ્હેંચણી કરેલી હાેવાથી, પ્રાચીન બ્રાહ્મણધર્મ અને બૌદ્ધધર્મ, એમાં બૌધિક અંગાનું વિના કારણુ માટાપણું બતાવેલું છે.

બીજા ધર્મના પ્રમાણમાં જનધર્મવાળાને કશું સ્થાન આપી સકાય? તેના નિશ્ચય કરવા, તેના અંતરગના થાેડા અધિક વિચાર કરીએ.

જૈનધર્મને અધા ધર્માથી વિશેષ મહત્વ કેમ પ્રાપ્ત થયું છે તેજ હું ખતાવું છું.

દેવ વિષયેાના સંબંધે, જૈનધર્મના પ્રમાણ તરીકે માનેલાે મત, એજ તેનામાં પહેલી માટી મહત્વની વાત છે. જૈનધર્મ મનુષ્યા ત્સારી (નરથી નારા-યથુ સુધી ચઢેલા) ધર્મ ઠરે છે. વૈદિકધર્મ, અને પ્રાદ્દાણધર્મ, એ પણ મનુષ્યા-ત્સારી છે ખરા, પણ તે કેવળ ઔપચારિક છે, કારણ દેવ એટલે કાેઇ મનુષ્યાતીત પ્રાણી છે, તેને મંત્રાથી વશ કરી, ઇષ્ટ પ્રાપ્તિ કરી લેવું માની લીધેલું છે. પણ ખરૂં મનુષ્યાત્સારી પણું જૈન અને ખીહમાંજ દેખાઇ આવે છે. બીહના ઇશ્વર-વિષયક મત ઘણાજ જીદો બની ગયા છે, મૂલમાંજ તે અનીશ્વરવાદી હતા કે કેમ્ એવા સંશય ઉત્પન્ન થઇ જાય છે.

જેનેાની દેવવિષયક કલ્પના, વિચારી પુરૂષોના મનમાં આવી શકે તેવી છે. દેવ એ પરમાત્મા છે, પણ જગતના સબ્ટા અને નિયંતા નથી, પૂર્ણાવસ્થાને પહાંચેલા જીવજ હાઇને, અપૂર્ણાવસ્થાવાળાની પેઠે, જગતમાં પાછા આવવાના અશકય હાવાને લીધે પૂજ્ય અને વંદનીય થયેા છે.

આજ બાબતમાં મને જૈનધર્મ'નેા ેઅત્યુદ્ધત સ્વરૂપ દેખાવા લાગ્યેા છે. બૌધિક વિષયાની ઉત્તમ પરિપુષ્ટિ કરવાને માટે તેટલાજ ઉચ્ચતમ ધ્યેયને ( દેવની મૂર્તિને ) જૈનધર્મ'વાળાએ હાથે ધર્યો છે.

આ બધાં કારણે!ને લીધે જૈનધર્મને ઝ્યાર્ચધર્મનીજ નડીં, પશુ એકંકર સર્વધર્મીનો પરમ મર્યાદા વાલાે સમજીએ તાે પશુ કાેઇ પ્રકારની હરકત આવે તેમ નથી.

આ પરમ સીમાવાળા જૈનધર્મને માેડું મહત્વ પ્રાપ્ત થએલું છે. ધર્મની સરખામણીના વિજ્ઞાનમાં જૈનધર્મવાળાને એટલુંજ એક મહત્વ નથી પરન્તુ જૈનાનું ૧ તત્વજ્ઞાન, ૨ નીતિજ્ઞાન, અને ૩ તર્કવિદ્યા, પણ તેટલાંજ મહત્વ-વળાં છે.

અહિં જૈનેાના નીતિશાસની બેજ વાતના ઉલ્લેખ કરૂં છું. તેમાં પહેલી એ છે કે-જગતમાંના સર્વ પ્રાણીઓને સુખ સમાધાનથી એકત્ર કેવી રીતે રહેતાં આવે ! આ પ્રક્ષના આગળ, અનેક નીતિ વેત્તાઓને હાથજ ટેકવા પડયા છે. આ વિષયના સંપૂર્ણ નિર્ણય આજ સુધી કાેઇ પચુ કરી શકેલા નથી. પચુ જૈન શાસ્ત્રમાં બહુજ સરલ રાતે કરીને મૂકેલા છે. બીજાઓને દુઃખ ન દેવું અગર અહિંસા આ વાતનાં કેવલ તાત્વિક વિધિથીજ નહીં, પચુ પ્રિસ્તી ધમમાંની તત્સદશ દશ આજ્ઞાએા કરતાં, અધિક નિશ્ચયથી અને કડકપચુાથી, તેના આચાર કહેલા છે, તેટલી સુલસતાથો તથા પૂર્ગુ તાથી, તેના ખુલાશા જૈનધર્મમાં કરેલા છે. બીજો પ્રક્ષ ઓપુરૂષાના પવિત્ર પચાનો છે. જૈનધર્મને સર્વધર્મની, વિશેષથી આર્યધર્મની પરમ હદવાળા માનવા જોઇએ. બોધિક વિષયોને પગ્ર બાજી ઉપર ન મુક્તાં જૈનધર્મના ઘણી મજબૂત રચાએલી છે પ્રિસ્તી ધમમાં બીધિક પ્રક્ષોના વિશેષ ઉહાપાહ કે વિવેચન થએલું નથી.

ડુંકમાં સાશંશ એ છે કે-ઉચ્ચ ધર્મ તત્વા અને જ્ઞાનની પહલિ એ બન્ને ની દ્રચ્ટિએ જેતાં. જૈનધર્મ ધર્મની સરખામણીવાળા શાસ્ત્રોમાં ઘણેજ આગળ પહેાંચેલા છે, એમ તાે માનવુંજ પડે છે. અને દ્રવ્યાનુ જ્ઞાન કરી લેવાને માટે, તેમાં જોડી દીધેલા સ્યાદ્વાદનું જ એક સ્વરૂપ જીવાે એટલે બસ છે. ધર્મના વિચારામાં જૈનધર્મ એ એક નિઃસંશયપણે પરમ હઢવાળા છે, અને તે કેવળ સ્યાદ્વાદની દ્રષ્ટથી સર્વ ધર્મીનું એકીકરણ કરવાને માટેજ નહીં, પણ વિશેષ પણાથી, ધર્મીના લક્ષણ સમજવાને માટે અને તેના અનુસારથી સામાન્યપણે ધર્મની ઉત્પત્તિ સંગત કરી લેવાને માટે તેના કાળ જીપૂર્વક અભ્યાસ કરવાની જરૂર છે.

૮ પૃ. ૧૦૮ માં ડા. એલ. પી. ટેસીટેારો અને ડા. હર્ટલ એ બન્ને વિદ્રા-નાના લેખામાંના માત્ર બેજ ફકરાથી જૈનધર્મના તત્વાની દિશા કેટલી બ<mark>ધી</mark> ઉંચી છે એટલુંજ જણાવવામાં આવ્યું છે.

૭ પૃ. ૧૦૯ માં ' જૈન દર્શન અને જૈન ધર્મ ' મૂલ લેખક મિ. હર્ખ-ર્ટર વારન સાહેબ છે. તેમાં જૈનાના મુખ્ય ગુખ્ય તત્વાની ડુંક નોંધ કરી બતા-વેલી છે.॥ ઇતિ ચૂરાપિઅન લેખકાના લેખાના સંગ્રહરૂપ દ્વિતીય ભાગ સંપૂર્ણા ॥

વીરશાસન. શુક્રવાર. તા. ૨૭ મી ઓગષ્ટ સને. ૧૯૨૬ પૃ ૭૬૮. ( લેખાંક પહેલેા ) " જૈન ઔર જગત્ " ( લે. લક્ષ્મણ રઘુનાથ ભિડે કરજગી ધારવાડ )

એક જૈનેતર ગુજરાતી જૈન સાપ્તાહિકમેં આતોંપર હિંદીમે લિખના બડા ધાર્બ્ટથ હૈ ા મરાઠી ભાષામેં એક કહાવત હૈ કિ સંત ( સાધુ ) હોકર દી સાધુ કે પાસ પુંહચના ચાહીએ ા લેકીન મેં તાે અભી જૈન હુઆ નહીં **દ્રં ગોર** જિનશાસન કા મેરા અભ્યાસ ભી દા તીન વર્ષોસે જયાદહ નહીં હૈ ા યહ અભ્યા-સભી કિસી ગુરૂ કે પાસ નહીં. બલ્કે મનકે માફિક કિતાબાં પઢકર મોર રાષ્ટ્રીય કાર્ય કરતે કરતે હી કિયા ગયા હૈ ા એસી હાલત મેં જૈની વિષયપર ઔર હિન્દી ભાષામેં ગુજરાતી વાચકા કે સામને વિચાર રખનેકી કાશીશ કરના આશ્ચર્ય નહીં તાે કયા ? લેકીન યહ આશ્ચર્ય જૈન્શાસન ઔર ગુજરાતી સમાજ કે પ્રેમ કે કારણ હી મેરેસે હાે રહા હૈ ા શીઘ હી મેં ગુજરાતી મેં છી લિખને કી મેં કાશીશ કર્;ગા ા તબતક મં આશા રખતા હું મેરે ગુજરાતી વાચક મુંગે ક્ષમા કરે ઔર હિન્દી વાચક ભી મેરી ગુટિયાં માક કરે ા

જૈનોકા જગતસે કયા સંબંધ હૈ ઔર જૈનોપર કૌનસી જિમ્મેદાવી હ ઇસી બાતકા ઇસ લેખ માલામે વિચાર કરનેકા હૈા કિસી વ્યક્તિકા સમાજસે જે સંબંધ આતા હૈ યહ તીન દ્રપ્ટિસે આતા હૈા શારીરિક, માનસિક ઔર ગૌદ્ધિક ઇસી. ઘકાર કિસી સમાજકા જગતસે તીન દ્રષ્ટિસે સંબન્ધ આતા હૈ. કલા, નીતિ ઔર તત્ત્વજ્ઞાના કલા સમાજકે શરીર સે સંબંધ રખતી હ, નીતિ

ખંડ ર

#### ત-ત્વત્રયી--મીમાંસા

મન સે ઔર તત્વજ્ઞાન છુદ્ધિ સે ા જિસ તરહ તન મન તથા છુદ્ધિ ઇન તીન આતાંકા વિચાર કરનેસે કિસી વ્યકિત કે બારે મેં પૂર્ણ વિચાર હા સકતા હૈ હસી તરહ કલા, નીતિ, તથા તત્વજ્ઞાન ઇન તીન ખાતાંકા વિચાર કરનેસે હી કિસી સમષ્ઠિ (સમાજ) કા વિચાર પૂર્ણતથા હા સકતા હૈ ા જિસ તરહ કેવળ ખુદ્ધિબળ યા મનાબળ તથા દેહબલસે મનુષ્ય સબ પ્રકારસે કાર્ય કુશલ નહી બન સકતા, ઉસો પ્રકાર સિર્ફ કલા, નીતિ યા તત્વજ્ઞાનસે કાઇ લી સમાજ પૂર્ણ રૂપ સે કાર્યક્ષમ નહીં બન શકતા, ઉસમેં ઝુટિ અવશ્ય મેવ રહ જાતિ હૈ ા મનુષ્ય કે બારેમેં ઉપર કે તીન બલામેં સે કિસી કી ઝુટિ હેા તાે કૈશી શાચનીય હાલત ઉસ વ્યકિત કી હા જાતી હૈ યહ બાત સબસે પરિચિત હ ા અબ હમ તીન સમાજોકા દાખલા લેકર હમારા કહના સ્પષ્ટ કરે છે. ા

ઇતિહાસ જ્ઞાં કે। ચહ ખાત માલુમ હૈ કિ ગ્રીસ દેશમેં કલા ખહુત હી ઉજિંત દશાકેા પહુંચીથા ા કલાકી દ્રષ્ટિસે ગ્રીક સમાજ ઉન્નત થા ા લેકિન ચહ બાત ભી પ્રસિદ્ધ હૈ કિ ગ્રીક સમાજમેં નીતિકા નામ તક નહીં પાયા જાતા થા ા તત્વજ્ઞાન ભી ઉસકા પત્પ્રેરીત હી થા ઇસમે ઝુટિયાં કે કારણ હી ગ્રીક સમાજ નષ્ટ હા ગયા ા એક કલાથી લેકિન નીતિ ઔર ત-ત્વજ્ઞાન નહીં થા ા

અભ ઇરાણુ દેશકા ઉદાહરણુ લેંગે ા ઇરાણુ સંસ્કૃતિમેં નીતિકાે બહુત ઉંચા સ્થાન થા ા અબ ભી પારસી સમાજમેં ઇસ બાતકા અવશેષ પાયા જાતા હૈં ા પારસી ધર્મમેં સદિચાર, સદાચાર ઔર સદુચ્ચાર કાે બહુત્વ હી મહત્વ દિયા ગયા હૈ ા બલ્કિ વત્ત્રજ્ઞાન ઔર કલાકી દ્રષ્ટિસે ઇરાણુ સંસ્કૃતિ બહુત હી નીચે દરજ્જે કી હૈ ા તત્વજ્ઞાન તાે ભારતીય હી હૈ ા ઔર કલાકા નામ તક ભી નહીં ા ઇસી કારણુસે ઇરાણી સંસ્કૃતિ નષ્ટ હેા ગઇ. નીતિથો બલ્કિ કલા ઔર તત્વજ્ઞાન નહીં થા. ા

અબ બોહ સંસ્કૃતિકા દાખલા લેંગે-બોહ સમાજ કા તત્વજ્ઞાન અપૂર્ણ હૈ । ઉસમેં કઇ દર્જે મેં નીતિ ઔર કલા હૈ ા લેકિન તત્વજ્ઞાન નહીં હૈ । બોહ તત્વજ્ઞાન દર્શન કહલાયા ગયા હૈ ા લેકિન મેરે હાથમેં તા ઉસમેં બુદ્ધિ ગમ્ય બાત *એક લી નહીં હૈ : ઇસી કારણસે બોહ કેવલ* નામ માત્ર રહ ગયે હૈં ા ઉસમેં કલા ઔર નીતિ કુછ પ્રમાણમેં થો લેકિન તત્વજ્ઞાન નહીં થા ા

અર્થાત સમાજ કે ધારહ્યા કે લિયે–કલા નીતિ ઔર તત્વજ્ઞાન તીનાંકી જરૂરત હૈા જિસ પ્રકાર દેહકી દ્રષ્ટિસે મનુષ્ય કેા ખલ, આરાગ્ય, આયુ ઔર સૌંદર્ય કી જરૂરત હોતી હૈ ઉસી પ્રકાર સમાજકો ભી કલાકી દ્રષ્ટિસે સંપન્નતા,

४०४

પ્રકરણ ૩૭ મું. ખરેાવિકાર સમજનાર લક્ષ્મણ રઘુનાથ ભિડે. ૪૦૫

સરલતા, શાશ્વતતા, ઔર રસિકતા ઇન ખાતા કી અવશ્યતા હાતી હૈ । મન કે દ્રષ્ટિ સે જિસ તરહ મનુષ્ય કે સુજનતા ઔર નિમ'લતા કી જરૂરત હાતી હ લસ તરહ સમાજકા નાગરિકતા ઔર વિશ્વ બંધુતાકી અવશ્યકતા રહતી હૈ । અંતમેં ખુદ્ધિ કી દ્રષ્ટિસે જિસ તરહ મનુષ્ય કી પ્રજ્ઞતા કી જરૂરત હાતી હ જ્સી તરહ સમાજકા શાશ્વત અર્થાત એકમેવ તત્વજ્ઞાન કી જરૂરત હાતી હૈ ! અબ ક્રમેથુ ઇન બાતાકા હમ વિચાર કરેંગે મેરે હાથ મેં જૈન સંસ્કૃતિ હી તે હૈ ! અબ ક્રમેથુ ઇન બાતાકા હમ વિચાર કરેંગે મેરે હાથ મેં જૈન સંસ્કૃતિ હી સભી દ્રષ્ટિસે પૂર્ણ હૈ ઔર ઇસી વજ્હ સે અત્યંત પુરાતન કાલસે અબ તક વહ છતો હૈ ! કાઇભી સંપ્રદાય ઔર જાતિ હાં-અંત મેં ઉસકા જૈન સિદ્ધાંતકે આકર પદ્ધાના પડતા હૈ ઔર પડેગા ઐસી મારી ધારથા હૈ. ! આજ સંસારમેં જૈન શાસન કે વિરાધી દેખનેમેં આતે હૈ ઔર પહિલેભી થે ! બલ્કિ પ્રાચીન કાલકે વિરાધિયાં કા જૈન સિદ્ધાંત કા હી સ્વીકાર કરના પડા થા ઔર આજકાલ કે લોગોં કા ભી ચહી કરના પડેગા ! આજ કી હાલત ( ) સંક્રમણાવસ્થા હૈ ! આંતમે જિનશાસન કે હી માનના પડેગા !

ેવીરશાસન. તા. ૨૪ મી. સપ્ટેમ્બર સને ૧૯૨૬. પૂ. ૮૨૦

( લેખાંક ફ્રસરા )

" જૈન ઔર જગત "

(લે. લક્ષ્મણુ રઘુનાથ ભિંડે કરજગી-ધારવાડ)

દ્રસરે લેખમેં કલાકી દ્રષ્ટિસે જૈન ઔર જગતકા વિચાર કરે ગે.

ઇસ લેખમેં કલાકે દ્રષ્ટિસે હમ વિચાર કરેગે ા જિસ તરહ દેહકેા ખલ, આરાગ્ય ઔર આચુ તથા સૌદર્યંકી જરૂરત હૈ ઉસી તરહ સમાજકા સંપન્નતા, સરળતા, શાશ્વતતા ઔર રસિકતા કી અવશકયતા હૈા પહેલે હમ સંપન્નતા કા વિચાર કરેગે ા

સંપન્નતા માચને સમૃદ્ધિ ઔર આખાદિ જિસમાજમેં ધન ધાન્ય બહુત હા ઔર જન સંખ્યા ભી કમી ન હાે ઉસકા સંપન્ન કહતે હૈંા ઇસાઇ સમાજ સંપન્ન હૈા મહમ્મદી સમાજભી કુછ અંશમેં સંપન્ન હૈા વૈદિક સમાજ (દ્વિંદુ) જૈનીએાંસે જયાદહ પ્રમાણુ મેં સંપન્ન હૈા

જૈન સમાજભી ધયધાન્ય કી દ્રષ્ટિસે સંપન્ન કહા જા સકતા હૈ। કર્યો કિ ભારત કા કું દા ત્રિતીયાંશ વ્યાપાર જૈનાં કે હાથમેં હૈ। જન સંખ્યાકી દ્રષ્ટિસે

| ત <del>ત્ત્વ</del> ત્રયી–મીમાંસા.                             | ંખ ડ   | ૨ |
|---------------------------------------------------------------|--------|---|
| \ <b>I</b> ₹ <sup>-</sup> I • <b>3</b> • <b>1 1 1 1 1 1 1</b> | <br>22 | 1 |

. .

તે! જૈન સમાજકે માફિક અન્ય કિસી સમાજકી બરી હાલત નહીં હૈ ! જૈન સમાજકી જન સંખ્યા બહુતી હી કમ હૈ ! ઔર ઉસમેં ભી જ્ઞાતિભેદ ઔર પ્રાંતભેદેાં કે! કનેરિ ઐકય નહીં હૈ ! કયા ચહ બાત ફિક કરનેકી નહીં હૈ ! પ્રાચીન કાલમેં જૈન સમાજ સચમુચ? સંપન્તે થા ! જૈનિયેાંકા રાજ્ય થા ! ઉનકા •યાપાર ઉત્યાદક થા !

( ભારત મત દપંધુ નામકી પુસ્તક-રાજે દ્રનાથ પંડિત-ઉર્ફે રાયપ્રપન્ના-ચાર્ય ને સમાજી પ્રેસ બડાદા મેં છપાકર પ્રકાશિત કી હૈા "ઉસકે પૃ. ૧૦ કી પંકિત ૬ સે ૧૪ મેં લિખા હૈ કિ પૂજ્ય પાદ બાબૂ કૃષ્ણુનાથ બનરજી અપને "જિન જન્મ" (જૈનિજમ) મેં લિખા હૈ કિ-ભારતમેં પહિલે-૪૦૦૦૦૦૦,૦૦ જૈન થે ઉસી મત સે નીકલકર બહુત લેાગ દ્વસરે ધર્મમેં જાનેસે ઇનકી સંખ્યા ઘટ ગઇ ા ચહ ધર્મ બહુત પ્રાચીન હૈ ઇસ મત કે નિયમ બહુત ઉત્તમ હૈા ઇસ મતસે દેશકા ભારી લાભ પહું થા હૈ)

આજકલકી તરહ સિર્ફ દલાલી કા નહીં થા<sup>9</sup> ઉનકી જન સંખ્યા <del>લી</del> બહુતથી **જૈન ધર્મ કી** દીક્ષા લાયક અદમિયોકો દેકર જન સંખ્યા બઢાઐા

શુદ્ધિ કી પ્રથા જૈનિયાંકા હી આચાર રખનેવાલા કા ઔર ન શુદ્ધ કરકે ભતિમેં મિલા લેના ચાહિયે ા જૈની વિચાર રખને વાલાં કા દીજ્ઞા દેકર જૈન મનાના ચાહિયે ા આપ ચાહેતા ઉનકા સમાજમેં મિલાલા યા મત લા ા અબ જૈન તા અવશ્ય બના લા ા મેં આશા રખતા હૂં કિ જૈન નેતા ઈસ બાત પર વિચાર કરે ગા અબ તક સંપન્નતા કી બાત હુઇ ા

અબ સરળતા કા વિચાર કરે ગે ! સમાજ સબ વ્યવહાર યદિ સુવિદ્યાસે ચલતે હોતો ઉસ અવસ્થા કા સરલતા કહતે હૈં ! સમાજકા પ્રત્યેક ઘટક યાદ અપના કાર્ય અપની જિમ્મેદારી સમજકર કરેગા તા સમાજમેં સરલતા ઉત્પન્ન હોતી હૈ ! વૈદિક (.હિંદુ ) સમાજકી તરહ બ્રાદ્મણ ક્ષત્રિય, સ્પૃશ્ય, અસ્પૃશ્ય, બ્રાદ્મણ- અબ્રાદ્મણ એસે ઝગડે જૈનનિયામેં નહીં હુએ ઔર નહીં હોતે ! ઇસઠા કારણ જૈન સમાજકી સરલતા હી હૈં ! લેકીન પ્રાંતલેદ તથા જ્ઞાતીલેદકે કારણ જેનિયોને ' રાટી બેટી વ્યવહાર સુવિદ્યાસે નહીં હેલા હૈ ! સમાજ કે સરલતા મેં યહ એક બડી ત્રુટિ હૈ ! જૈની નાપિત ( વાલંદ ) જેની ચમાર, જૈનીયેલી આદિ મેં ને કહાલી નહીં દેખે ! પહિલે જમાને મેં સબ પેશેવાળે જૈની થે ! ઔર બે નહીં થે ઉનકી અવશકયતા જૈની સમાજ કી નહીં થી ! ઇસ લિયે સખ પેશે કે લેાગ સમાજમેં હોને ચાહિએ તળી જૈન સમાજ એક પ્રભાવશાળી સમાજ

YOE.

દોગા । ઈસ લિયે જૈન શુદ્ધિ પ્રથાકી અવશકયતા હૈ । સરળતાકે વાસ્તે સમાજકે ઘટકોને ચહલી ચાદ રખના ચાહિયે કિ સબ તરહ લાેગોંકી સમાજકે અવશ-કવતા હૈ । ઔર ઐસે ભિન્ન ભિન્ન પ્રકૃતિકે લાેગામે જૈન મેલ રહેબા તબી વદ સમુદાય સવાજ કહલાવેગા ।

યદિ સંપન્નતા ઔર સરળતા હેર તેર શાશ્વતતા આપહી આ બાતિ હૈ ર સુરાપીય સમાજો કી તરહ શ્રમજીવી આંર મુડી વાળે સત્તાધારી ઔર રૈયત્ ધર્મસત્તધારી ઔર શ્રાવક ઈનમેં થદી જગડા ન હેરગા તેર સમાજ અવશ્યમેલ સ્થિર રહેગા :

અબ રહી રસિક્તા કી બાત જૈન સમાજ પ્રાચીન કાલમેં બહુત હો રસિક થા ભિન્ન ભિન્ન ભાષાઓમેં જૈન પંડિતાકા જિતના કાવ્ય હૈ ઉતના ઔર કિસી અન્ય પંડિતાકા નહીં હૈા જૈન પંડિતાને સભો શાસ્ત્રોપર એર કલાઓપર અનેક ભાષાઓમેં ગ્રંથ લિખે હૈા ચિત્ર કલા તા જૈનિયાંકી ખાસ વિશેષતા હૈા મંદિર, ઉપાશ્રય, આદિ સ્થાન બનવાને કી પ્રથા જૈનિયાંને શરૂ કી ા જૈનિયાંકા પ્રાચીન કળા કૌશલ્ય અબ ભી હમકા આશ્ચર્યંસે મૂઠ બના દેતા હૈા જૈન કલા સિર્ફ નિસર્ગકા અપ્રતિબંધ નહિ હૈ સાથ સાથ વહ મનાેભાવ ભાવનાઓંકા ભી પ્રતિબિંબ હૈા યઘપિ યહ પુરાના વૈભવ આજ કે જૈનાંમે નહીં દેખનેમેં આતા હૈ તા ભી અન્ય કિસી જ્ઞાતિ સે બઢ કર જની કલા અધિક હૈ યહ બાત દેખને મેં આતી હૈા

ઐતાવતઃ કલાકે દ્રષ્ટિસે જૈનિયામેં જે અછા ખુરા હૈ ઉસકા વિચાર સંક્ષેપતઃ કિયા ગયા. અબ નીતિ કે દ્રષ્ટિસે જન સમાજકા વિચાર તીસરે લેખમેં કિયા જાયબા કલાકા અર્થ ઇસ લેખમેં સમાજ ધારણાકી કુશલતા યા વિદ્યા કિયા ગયા હૈ યહ ખાત ધ્યાનમાં રખને ચાહિએ ||

''વીરશાસન. શુક્રવાર. તા. ૧ લી અકટેાબર. સને. ૧૯૨૬ પૃ. ૧૪ ( લેખાંક તીસરા )

ા જૈન ઔર જગત ા

(લે. લક્ષ્મણુ રઘુનાથ ભિડે. કરજગી ધારવાડ)

[ એક જૈનેતર જનધર્માબ્યાસી વિદ્વાનના જૈનધર્મ વિષયક વિચારા હિન્દી વાચકાેના કર કલમમાં સાદર કરીએ છીએ. માત્ર અમ્હે હિન્દી જાણુના-રાએાતું નહિ પરન્તુ ગુજરાતી વાચકાેનું પણુ આ તરફ ધ્યાન ખેંચીએ છીએ जैन भोर जगत् શીર્ષક લેખનાે આ ત્રીને મણુકાે છે અને પ્રાયઃ કરીને હવેથી

| 806 | · . | ત⊤્વત્રયી⊸મીમાંસા. | ખંડ ૨ |
|-----|-----|--------------------|-------|
|     |     |                    |       |

કેટલાક અંકમાં એ વિષય ચાલુ રહેશે-અમારા આમંત્રણને માન આપીને આ તકલીફ ઉઠાવી આ લેખ માળા માકલી આપી છે તે માટે આભાર માનવાની તક લેવા સાથે વાંચકાે તરકથી ચાગ્ય કદરની આશા રાખીએ છીએ. ]

તંત્રી, શ્રી. વીરશાસન.

ઇસ લેખમેં હમ જૈન સમાજકા નીતિ કે દ્રષ્ટિસે વિચાર કરેંગે જિસ તરહ મનુષ્યકા નીતિ દ્રષ્ટિસે વિચાર કરતે સમય વ્યક્તિક ઔર સાર્વજનિક (Public) ઈન દેા દ્રષ્ટિસે કરતે હૈ ઉસી પ્રકાર એક એક સમાજકા નીતિ કે દ્રષ્ટિસે વિચાર ભી નાગરિકતા (Citizen ship). ઔર વિશ્વ ખંધુતા (Worldfriendship) ઈન:દેા દ્રષ્ટિસે કરના પડેગા.

કાઇ સમાજ તભી નીતિમાન ગિના જાયગા જય કિ ઉસકા વ્યાપાર ન તાે ઉસકા હાનિ પ્રદ હાતા હૈ ઔર ન દ્રસરાં કાં. નાગરિકતા ઓર વિશ્વયધુતા ચે દાે તરહકી સમાજકી નીતિ હાતી હૈ. અબ ઇન દાે પ્રકારકા નીતિઓમે દેખેંગે કિ જૈન સમાજકી કયા હાલત હૈ.

પહિલે નાગરીકતાકા વિચાર કરે ગે જિસકેા સંસ્કૃતિ કહતે હ ઉસી કેા હમ નીતિ કહ સકતે હૈં. માતા, પિતા, ગુરૂ ઔર અન્ય જ્ઞાતિ ભાઇઓં એ જે અછા વ્યવહાર કિયા જાતા હૈ ઉસકા નાગરિકતા હમ કહે ગે. સભ્ય સમાજકા યહ પ્રથમ લક્ષણ હૈ. જિસ સમાજમે માતા, પિતા, ગુરૂ ઔર અન્ય જ્ઞાતિ ભાઇઓ કે સાથ વ્યવહાર કરનેમે કુછભી મર્યાદા નહીં હૈ ઉસકા સભ્ય નહીં કહા જા સક્તા ઇસ દ્રષ્ટિસે યદિ દેખા જાય તા સુરાપીય સમાજ સભ્યતાસે કાસાં દુર હૈ. ઉસ સમાજકી સભ્યતા, રેલગાડી, ડાકખાના, હવાઇ જહાજ આદીમે હી હૈ. જૈનિયાંકી બાત ઇસસે બિલ્કુલ અલગ હૈ. માતપિતા ઔર ગુરૂજનાં કે વાસ્તે હમ જો સ્વાર્થકા ત્યાગ કરતા હૈ યહી હમારે સભ્યકા લક્ષણ હૈ. ઇસ દ્રષ્ટિસે જૈની આચાર વિચાર અત્યંત પ્રેષ્ટ દર્જે કે હૈ. જૈની આચાર અનુપમેય હ. ચહી સચ્ચી નગરિકતા હૈ. વનવાસ યા નગરવાસસે નાગરિતાકા કુછભી સંબંધ નહીં હૈ. નાગરિતાકા માયને સમાજકે પૂજ્ય વ્યક્તિઓકે સાથ નિ: સ્વાર્થ ઔર વિનયકાવર્તાવ હૈ. શુદ્ધ સ્વદેશાભિમાન, ગુરૂક્તિ, બન્ધુવાત્સલ્ય ઔર માતાપિતાકી સેવા ઇસ નાગરિકતા મે આ સક્તી હૈ.

અખ વિશ્વઅંધુતાકા વિચાર કરેંગે. અહિંસા તત્વકાે ચરમ સીમાતક મનાનેવાલે જતાંકી વિશ્વબંધુતા બહુત હી વ્યાપક હ યહ મતુષ્ય માત્રસે ખતમ નહી હાેલી. ઇસ બંધુતામેં હલકેમે હલકે જંતુકાભી સમાવેશ હાેતા હૈ. " मिचिमे सब्वभूपसु " પ્રકરણ ૩૭ સું. ખરાવિકાર સમજનાર લક્ષ્મણ રધુનાય ભિંડે. ૪૦૯

યહ જૈનકા મૂલ મંત્ર હૈ.

યહ વિશ્વ ખંધુતા બોહોકી તરહ સિર્ક દયાભાવ પર સ્થિત નહીં હૈ.

અદ્ધૈતવાદિયાંકી તરહ વહ તારતમ્યસે હીન ભી નહીં હૈ. અસ તરહા વર્તાવ તુમ દુસરાસે ચાહતે હેા વહી વર્તાવ ઔરાં કે સાથ કરા ઇસ ઇસાઇ નીતિ કે જસી હી જેની વિશ્વ બંધુતા નહીં હૈ. વહ આત્માન્નતિ કે વિચાર પર સ્થિત હૈ. હિંસા કરને સે હિંસિત જીવકે પ્રગતિમેં બાધા પહુચતા હૈ. ઔર હિંસા કરનેવાળે જીવકી ભી અધ્યાત્મિક હાનિ હાતી હૈ. હિંસાસે ધર્મ, દેશ, જ્ઞાતિ, સમાજ ઔર વ્યક્તિ કિસીકા ભી હિત નહિ હોતા.

ઇસ તરહ કે વિચાર જૈની રખતે હુએ ભી જૈન શાસમેં દુષ્ટ દંડન વિહિત માના ગયા હૈ, લેકીન વૈદિકાંકી તરહ જૈન સર્પ, વ્યાઘ્ર, સિંહ આદિ પ્રાણિયાંકા દુષ્ટ નહીં માનતે, અજ્ઞ ઔર નિરપરાધિ પ્રાણીયાંકી હિંસા કિસી વજહસે નહીં કરની ચાહિએ ઇસ પ્રકારકી જૈન નીતિ હૈ.

શઠ પ્રતિ સત્યમેવ યહી નીતિ જૈનશાસકી હૈ–ખલ્દિ શઠ'⊴પ્રતિ શાઠથ કી નીતિભી કુછ અવસરપર કહી ગયી હૈ.

ઇસનીતિકા હેતુ બી વિશ્વબંધુતા હી હૈ, સમાજકે ધારણાંકે વાસ્તે દુર્દાંકા નિર્દલશ્રું હોનાં હીચાહીએ ' શઠ પ્રતિ શાઠય ' કી ઇજાજતાં દીનાંકા અલય દેનેકે વાસ્તે હી દી ગઇ હૈ. ઇસ પ્રકાર દુર્જનાઠા કહે દેને કા અપવાદ રખતે હુએ સર્વ પ્રાણી માત્રોસે બંધુભાવ રખનેકી નીતિ જેનિયાંકી હૈ,સ્વાર્થ કે વાસ્તે છેવાંકી એર મતુષ્યાં કી હત્યા કરના જેનોંકા સર્વથા અસંભવ હે. પૂર્ણ દ્વા અાર સાગંકી શિક્ષા જેનોંસે હી સંસારકા મિલી હૈ. એ દાનો ભાવનાએ મનુષ્ય માત્રમેં સ્વાભા-વિક હૈ લેકિન એ ભાવનાઓ જેનોંમેં જિતની ચરમ સીમાં તક પહુંચી હૈ

ઇસ ભાવનાકે બારમે' ધર્મ ઔર બ્યવહાર, દેશ તથા વિદેશ. આદિ ભેદુલી જૈનશાસ નહીં માનતા, ઇન ભાવનાઓકી ઔરે સે ઇચ્છા ન રખના ભી સ્વય ઇન ભાવનાઓકો રખના યહી સચ્ચી ભાવના કહી જા સકતી હૈ. ઇસમેં ભી યદિ દુકાન દારી હા' તા' પવિત્રતા કહાંસે આવેગી ? શર્ડ પ્રતિ સંત્યમેવ યહ તત્વ ઇસી લક્ષ્યમે' કહા ગયા હૈ કિ ઉસકા પાલન વ્યકિતને કરના ચાહિએ, દુસરી વ્યક્તિ ચાહે કરે યા ન કરે. ઇસ પ્રકાર એક વ્યકિતકે હૈ સિયતસે ઔર સાંતિ, સમાજ, દેશ તથા વિશ્વકો દ્રષ્ટિસે જૈનિયાંકી નીતિ બહુતહી ગ્રેષ્ટ હૈ. એક મેવ સંદાચા-રકા જૈન શાસ બતલાતા હૈ. ઉસમેં અપવાદ નહીં હૈ ન પરિસ્થિતિકા યા 52 બ્યક્તિકા ઐસો પરિસ્થિતિમેં હિંસા ભી અહિંસા હાતી હૈ ઓર કર્તવ્ય હૈ ઐસા કભી ભી જૈન શાસ્ત્રમેં નહીં હૈ અતએવ જૈન નીતિ સબી દ્રષ્ટિસે શુદ્ધ હૈ

ઇસ લેખમેં વ્યકિંગત, સમાજકા ઔર રાજનૈતિક નીતિકા વિચાર કિયા મયા. અમ ચાથે લેખમેં તત્વજ્ઞાનકા વિવેચન કરેન્ગે

" વીર શાસન તો. ૮ મી કટેાબર. પૃ. ૨૯.

( લેખાંક ચાયા )

जैन और जगत्

(લે. લક્ષ્મણ રઘુનાય નિંડે કરજગી ધારવાડ. )

ઇસ લેખમેં હમ જેની તત્વજ્ઞાનકા વિચાર કરેન્ગે. જિસ પ્રકાર મતુમ્ય સિક ખુદ્ધિમાન હાનેસે નહીં ચલેગા બલ્કિ ઉસકી ખુદ્ધિ સ્થિર ભી હાની ચાહિએ. ઉસી તરહ સમાજકા સિર્ફ ધર્મ યા તત્વજ્ઞાનસે નહીં ચલેગા, વહ એકમેવ દાના ચાહિએ. ઇસ દ્રપ્ટિસે યદિ દેખા બાયતા-જૈની તત્વજ્ઞાન હી એકમેવ કહા જા સકતા હૈ. કચેાં કિ વહ પુરાતન હૈ ઔર એકહી રૂપમેં અગતક ચાલતા આયા હૈ, વહ જેની તત્વજ્ઞાન એકાંગીમી નહીં હૈ. ઇસી લિયે ઉસકા અને કાંતવાકભી કહેતે હૈ. બીહ, ઇસાઇ ઔર મહમ્મદી તત્વજ્ઞાન-આજ કલકા & ઔર સંકુચિત હે. વૈદિક તત્વજ્ઞાન યદ્યપિ પુરાતન હૈ તથાપિ સદાકે લિયે બકલાતા 🕏 ગયા 🗟 ઔર અસી તક ઉસને સ્થીરતા નહીં પાયી હૈ. જીનશાસન હી એક **ગ્ર**ા હૈ કિ જે શાશ્વત હૈ ઔર એકરપ હૈ. વહ પ્રાચીન સે પ્રાચીન કાલમેં છા. જ ના યા વૈસાહી આજ હૈ ઔર આગે લી વીર વાણી કે ઇલ એક રૂપતામે કુછ ભી આશ્ચર્ય નહીં હૈ. કર્યોકિ ધર્મ તત્વ શાશ્વત ઔર નિશ્ચલ હો હોતા હૈ, ચર્કિ અહેં વશાસન એક રૂપન હાતા તા જરૂર આશ્ચર્ય હાતા, સત્ય તીન શલમેં એક હી રહતા હૈ ઔર સત્ય હી ધર્મ હૈ, તત્વજ્ઞાન હૈ. જેનેાંકા પહિલા સિદ્ધાંત યહુ છે કિ સબ્ટિ અનાઘનંત છે. પ્રદ્ધાને સબ્ટિ કી અથવા ઇશ્વરને છે દિનમે પેદાં કીયે, સભી બાતે બુદ્ધિગમ્ય નહીઃ હૈ અતએવ અભેદા હૈ. સુબ્દિ પહિલે થી અખ હે, અર્થાત આગે ભી રહેગી. ઇસ લિયે અનાઘન ત હે. ઇસકા કર્તા કાઇ બી નહી. કેસી અટલ નિયમસે વહ સ્વસાવસે હી ચલતી આયી હૈ ઔર ચલતી રહેગી. ઇસકે કમમેં પરિવર્તન કરનેકી સત્તાં કિસી કા ભી નહીં હૈ. જૈનોંકા દ્રસરા સિદ્ધાંત યહ હૈ કિ જડ ઔર ચેતન દોનોં ભિન્ન દ્વે, ઔર કભી એક નહીં દા સકતે. ઇસી ભાવના પર જો ધર્મ ચલા હે ઔર જીવાંકા માક્ષકી

### પ્રકરણ ૩૭ મું ખરા વિકાર સમજનાર લક્ષ્મણ રઘુનાથ સિ. ૪૧૧

આશા રખતેલ સાથા મિલા હૈ. યદિ અદ્વેત મત કે અનુસાર સંબ કુછ એક હોગા તા અનાચાર હી સદાચાર હાેગા. જેસા ડિ 'સદં ब्रह्માં સ્પિ' એરિ' सर्व खलु इद आहा ' કા મંત્ર રટનેવાલેમે' આજ હા રહા હૈ. ચેતન જડ સે પ્રબલ હૈ ઔર ઉસોસે સબ કુછ હા રહા હૈ. ઇસ ચેતનસે કમેં કે પુદ્ગલ પરમાણુકા સંબંધ આતા હ ઔર ઇસો લિયે ઔર ચેતન એકત્ર માલુમ હાતા હૈ, માલ છે અન સ્થામે ચેતન જીવ ( આત્મા ) જડસે બિલ્કુલ અલગ રહતા હૈ. જીવ ચેતન સ્વરૂપ સ્વદેહ પરિમિત કર્મોકા કર્તા તથા ભાકતા, ઉર્ધ્વગતિ, સંસારી બન્કિં માલ પાને કે લિયે સમર્થ હૈ.

જૈનેાંકા તીસરા સિદ્ધાંત માેક્ષ સાધનકા હૈં ઇસકા રાનવર્યી કહતે હૈ સમ્યક્ષ્ણાન, સમ્યક્ દર્શન ઔર સમ્યક્ ચારિત્ર ઇન તીને કે પ્રાપ્તિસેકો માેક્ષ્ પ્રાપ્તિ હા સકતી હૈ. અન્યથા નહીં ઇસી લિયે વૈદિક (હિંદુ) ધર્મિયે કી તરહ જૈનામેં-સાનમાગી, કર્મમાગી ઔર બ્રક્તિમાગી આદિ પંચ નહી હુએ હૈ. જૈનધર્મ અકાન્ગી નહીં હૈ, હ ધર્મ સર્વો ગિક હૈ.

ઇશ્વરકે બાર મેં જે વિચાર જૈનો રખતે હૈ વૈસા ઉન્નત વિચાર ઔર કાઇલી ઇશ્વર વાડી નહીં રખતે છે. એક બાદશાહ કી તરહ સખ મબ્ટિકા ચલાને-વાલા હી નહીં, બલ્કિ ઉસકાે ઉત્પન્ન કરને વળા ઔર ઉસકા નાશ કરનેવાળા ઇશ્વર હૈ ઔર ઉસકી કપાસે હમ સખી હાે સકતે ઐસી તત્વહીન કલ્પના ઇસાઇ, મહત્રદી ઔર કછ વૈદિદાં કી છે. અદ્વેતવાદી કહતે છે કિ હમ ઇશ્વર બન સકતે છે. લેકિન ઉસકા ઇશ્વર એક બાદશાહ હો હૈ. ઔર કાઇ વેદાનયાથી અનેક ઇશ્વર માનતે હૈ. લેકિન ઇલને ઇશ્વર ભીલિકે કારણ હી ઉત્પન્ન કિચે ગયે હૈં જિસકી ઇચ્છા હુઇ ઉસકાેહી ઇશ્વરબના દિવા, ઔર બસ કરને લગે ઉસકી સેવા, ઔર માંગને લગે ઉસકે પાસ ધન ઔ દીલત. જૈની ઇશ્વર એસા નહીં હૈ, વહ ધ્યેય રૂપ હૈ, વહુ કુછમી દે નહીં સકતા, લેકિન ઉસકા ધ્યેય સામને રખનેસે હમકા માસ લક્ષ્મી મિલ શકતી હૈ. વહુ સ્વયંબુ, અકલંક, નિરૂપાધિક, ચૈતન્યમય ઔર વીતરાગી હૈ. માક્ષકા પ્રાપ્ત કરનેવાલે જીવ સર્વ સત્તાવાળે ઇશ્વર હોતે હૈ. ઐસે ઇશ્વર એક નહી, દશ નહી, ચાવીશ નહી, તેત્રીસ કરાડ નહીં, બલ્કિ અનંત હુએ હૈ ઔર આગે હોંગે. ઇસ પ્રકાર જૈનોકા ઇશ્વર કેલ્ઇ બાદશહા નહો હૈ કિ ઉસકે કૃપાસે કુછ ભી હાય, વહ એક મેહ્લાફઢ પવિત્ર આત્મા હૈ ઔર એસે આતમા અસંખ્ય હુઆ કરતે છે.

અસ્તુ, સ્યાદ્વાદ પદ્ધતિ તા જૈની તત્વજ્ઞાનકા સાર સર્વસ્વ હુ. ઇસકા અનેકાન્તવાદ કહેતે હૈ, કચેાંકી ઇસમે એક એક પક્ષકી સિદ્ધિ નહીં હોતી, સબ

| 812 |  | તત્ત્વત્રયી–મીમાંસા. |  | WS 2 |
|-----|--|----------------------|--|------|
|     |  |                      |  | ,    |

દ્રષ્ટિસે ઇસ પદ્ધતિમેં વિચાર હોતા હૈં-ઇસમેં દ્વેત, અદ્વેત, સગ્રુણે!પાસના, તિગુ\*ણે! પાસના, સુચ્ટિકી ક્ષગ્રુભંગુરતા ઐર ઉસકી સાશ્વતા આદિ કે બારેમેં જેનેતરાંમેં સદા કે લિચે ઝઘડે હોતે રહતે હૈ.

મહેમ્મદી ધર્મ-નિગુ'ૈણેપાસના કા એકાન્તવાદ પકડકર જગલકો ત્રાહિ વ્રાહિ કરકે છેાડતા હૈ, તાે સૃષ્ટિ ક્ષણુર્મગ્રુર હૈ એસા કહ કે બીધ તથા શાંકરમતાનુયાયી ઉત્પાત મચાતે હ. ઇસકા કારણુ ઉનકા એકાન્ત વાદમેં સત્ય કમી નહીં હા શકતા. અનેકાંતવાદ હો સત્યસે ભરા હુઆ હૈ.

ઇસ પ્રકાર સ્પિટકા અનાહન તલ્વ, ઇશ્વરકી ઉચ્ચ કલ્પના, ઔર અને-ફાન્તવાદ, યે લીન બાલે જૈની લત્વજ્ઞાનમેં વિશેષ મહત્વ કો હૈ. યહી ઉસકી જગત કા બોટ હૈ. ઐસા ઉચ્ચ વિચાર અન્ય કિસી લલ્વજ્ઞાનમેં નહીં પાયા ભાવા. વૈષ્ટિક મલકે ષડદર્શન ગૃદ વિચારમેં પ્રસિદ્ધ હૈ લેકીન ઉનમેં લર્ક અયવા સુદ્ધિગગ્યલા નહીં હૈ, ઇસો કારણુ વે ષડ્દર્શન ક્લિષ્ઠ અન બેઠે હૈ, બલ્કિ જ્ઞાન તૃષ્ણુાકા શમન નહીં કર શક્તે અસ્તુ.

અબુતક થાર લેખોંમે' જૈનાંકા ઔર જગતકા કયા સખન્ધ હૈ ઔર જૈનેાંક્રી વિશેષતા કિન કિન બાતાં મેં કિસી પ્રકાર હૈ ચહ બાત સંક્ષેપ રૂપમેં બુતાયી ગયી. અબ જૈન ધર્મકા ઐતિ હાસિક દ્રષ્ટિ સે પર્યાલોચન કરકે જૈનાંસે જગતકા કથા શપ્પના હૈ, ઔર આજકાલ જનાંકાે. કથા કરના ચાહિએ ઇસ બાતકા વિચાર કરેન્ગે.

'' વીર શાસન. " તા. ૧૫ મી. અકટેામ્બર સને ૧૯૨૬ પૃ.૪૫.

कैन और कगत

( લેખાંક પાંચમા )

( લે. લક્ષ્મણ રઘુનાથ ભિઉ કરજગી ધારવાડ )

પારસી ધર્મકી માન્યતા હૈ કિ—સત્ ઔર અસત્ ( Good spirit a evil spirit ) એ દોના શાશ્વત હૈ । સ્વહુર મજદ તથા અહિરમન દોના અનાલનંત હૈ । ઇસાઇ ધર્મ કહતા હૈ કિ પવિત્રાત્મા ઔર દ્રરાત્મા ( Holy short and evil short ) દોના પુરાતન હૈ । વૈદિક વાડમય મેં ભી દેવ તથા અસરોં કા રુઝગડા પુરાના હી હૈ । ઇસસે ચહી બાત રપષ્ટ હોતી હૈ કિ અછા તથા ખુરા દોનોંકા અસ્તિત્વ પહિલેસે હૈ ઔર આગે ભી રહેગા ! યુરાપ્રીય ઇતિહાસકાર લિખતે હૈ કિ દિન પ્રતિદિન સુધારણા હી રહી હૈ

## પ્રકરણ ૩૭મું. ખરાવિકાર સમજનાર, 'લક્ષ્મણ રધુનાય ભિંદે. ૪૧૩

ગોર પહિલે જમાનેમેં માનવજાતિ ગિલકુલ જંગેલી તૈયાં એસવ્યુંથી, અપના આજકલકા શ્રેપ્ટલ સિદ્ધ કરનેકે લિયે યહ બાત સાહોય્યપ્રદ દાંતી દાગી ! લેકિન યહ કહના બિલ્કુલ ઝુઠ હ, લાગાં કે રહન, સહન, મેં સુધારા યા પરિવર્તન હું આ હૈ યહ કહના બિલ્કુલ ઝુઠ હ, લાગાં કે રહન, સહન, મેં સુધારા યા પરિવર્તન હું આ હૈ યહ કહના બિલ્કુલ ઝુઠ હ, લાગાં કે રહન, સહન, મેં સુધારા યા પરિવર્તન હું આ હૈ યહ કહના ઠીક હાગા, લેકિન યહ કહના કિ પહિલે જમાને કે લોગ અસંબ્ય થ ખોર આજકલ કે સબ્ય હ, એકદમ ઝુઠ હૈ ! ઇતિહાસ મેં ઉત્કાંતિવાદ સબ જંગેહ એકસા નહીં હા સકતા ! કિસી એક અવસ્થા કી ઉતકાંતિ હોતી હોગી ! લેકિન કર્યા શાશ્વત સિદ્ધાંતામે બી સબી ઉત્કાંતિ હા સકતી હૈ ! શાસ્વત સિદ્ધાંત સબી કલમેં સમાન હી હોતે હૈ, ચંદિ ઇતિહાસ કારો કા ચહ બાબત માન્ય ન દ્વાંગી તો વહ ઉનકા અજ્ઞાન હૈ !

ઇતિહાસકાર લિખતે હૈ કિ વેદકાળમે' ધર્મ કે મૂલતત્વાંકો કલ્પના આને લગીથી ! ઊસકાલ કે પૂર્વ તમામ અજ્ઞાન થા, ઔર આજકલ ધાર્મિક સિંહાતા કે આરમે' પ્રગતિ હા રહી હૈ ! યહ ખાત સર્વથા ઝુઠ હૈ ! ધાર્મિક સિંહાત સંપૂર્ણ ઔર શાશ્વત હૈ ! હમારી બુદ્ધિ હી સંક્રચિત તથા અપૂર્ણ હોતી હૈ !

વદેકાલ ધર્મ સિદ્ધાંતેલા ઑર લકાલ નહી હૈ, ખલકે પતિતાવસ્થા હુા ઉચ કાલમેં ભી ધર્મ સિદ્ધાંતેલા પાલન પૂર્ચ રૂપસે કરને વાળે સિદ્ધ થે, અરિ ઉસરે પૂર્વકાલમેં ભોચ ા ઘર્મ, નીતિ, અનાદિ કાલ સે ચલી આચી હૈ । ઉસમેં ઉત્દ:તિવાદ નહીં હા સકતા ।

જખતક ઇતિહાસ માલૂમ હૈં ચહળાત સિંહ હોતી હૈ કિ-આદિનાથ ભગવાનકે કાલમેં ધર્મ'કી કલ્વના પૂર્ણરૂપમેં થી ઔર સમાજકે બહુ સખ્યાંક લાેગ ઉસકા પાલન ભી કરતે થે । તબસે હિંદુસ્તાનમેં મનુખ્યજાતિકા નિવાસ હૈ । આદિનાથ ભગવાન કે પુત્ર ભરત થકવતી કે નાંમ પરસે હી હિંદુસ્તાનકા સારત-વર્ષકે નામસે પુકારતે હૈ ા કહતે હૈ કિ ભરત ચક્રવર્તી કે કાલસે હી માનવ ભતિ સમાજ કરકે રહને લગી ા સમાજ ખનતે હી સમાજ ખંધન શરૂ, હુએ ા ભરત ચક્રવર્તી કા કાયદા કેવલ નીતિ સે હી ભરા હુઆ થા ા ઉસ વખત સ્વાભા-વિક રીતો સે સમાજ ધર્મ માર્ગ પર ચલ રહા થા ા ઓદિનોથ-ઝંધભદેવ કે અસંખ્યાત કાલ લાટને પર અજિતનાથજી હુએ ા ઉનકે બાદ બહુત સમય લાદને પર સંભવનાથજી હુએ ા ઉનકે બાદ બહુત સમય લાટને પર અભિન નજી ઔર ઉનકે બાદ સુપાર્શ્વ નાથજી હુએ ા ઉનકે ખાદ બહુતકાલ લોટને પર પદ્ય પ્રજીજી ઔર ઉનકે બાદ સુપાર્શ્વનાથજી હુએ ા ઉનકે અદ બહુતકાલ લોટને પર પદ્ય પ્રજીજી ઔર ઉનકે બાદ સુપાર્શ્વનાથજી હુએ ા ઇસ કાલ પર્યત્ત સમાજ વ્યવસ્થામે બહુત ઉત્રકાંતિ હુઇ થી ા અબ્ટપુત્રી, શતપુત્રી, હોને મેં ધર્મમાના ગયા । ઔર પંચ માહાભૂતોઠા સંતુબ્ટ કરનેકી ઇચ્છા સે યજ્ઞ કરકે પશુ હત્યા કરનેકી પ્રથા શુરૂં હુઇ, ઇસ હ્રોમ હવન કે લીચે મંત્ર બનાયે ગયે, ઔર ઇન્હી ઠા વેઠ ગ્રંથ કહતે હૈ ા ઇસ પ્રકાર અવનતિ હોને લગી ાતા ભી સ્વાભાવિક પવિત્રતા કે ઉપાસક તભી થે, અભો હૈ, કહનેકા મતલબ ઇતના હિ હૈ કિ એસે પતિત લાગોંકા ઉલ્લેખ ધર્મી નામસે હોને લગા, ઔર ઉતકે ગ્રંથ ધર્મ ગ્રંથ આજ ભી માને જાતે હૈ ા

ઇસપ્રકાર નવવે તીર્થ કરકે શાસન કે લુપ્ત કાલમે વેદોકી રચના કુઇ ! કાઇ કહેતે હૈ કિ ભારતીય સમાજમેં યહ જો પરિવર્તન હુઆ ઉસકા કારણ આર્ય નામ કે એક જાતિકા હિંદુસ્તાનમેં અનાહી હૈ ! યહાં સ્વસાવસે પવિત્ર લાગોમેં જબ ઉત્તર ઘુર સે વલ્કકવાસી ઔર રજોગુણ પ્રધાન લાગ, આકર ઘુસે તબસે યહાં આર્યો કે પ્રણાસીકે! અ કર્શ માના ગયા ! પશુ હત્યા હોને લગી, વલ્કલ પહનને લગે ! પર્ણ કુટિયાં બનાચી ગઇ ! કર્મ પીશી શુરૂ હુઈ, ઔર શ્રમવિભાગ કે તત્વપર સમાજકી રચના ભો હુઈ ! કુછ ભી હા આર્યો કે આગમન કે પૂવે ઔર આદલી, ચંહાં સ્વભાવસે હી પવિત્ર માનવ જાતિ શ્રી ! ઉનકા ધર્મ ત્યાગમય, ઔર આચરણ સ્વાભાવિક શા ! જિસ પ્રકાર સ્વભાવ સે પવિત્ર લાગ શ્રે, ઉસી પ્રકાર અપવિત્ર ભી શે ! ઉન્હી કે! આચ ં ગ્રંથોમેં અનાર્ય, દસ્યુ, કહાગયા, ઔર ઉનકા સમાવેશ શદ્ર જાત્તમે કિયા ગયા ! ઇસ ભારતીય પ્રાચીન પવિત્ર રાજ્ય કા પ્રભાવ અર્યોપર ભી હુઆ ! અસ્તુ નવવે તીર્થ કર કે બાદ કા ઇતિહાસ છઠવે લેખમે લિખે ગે !

# " વીવરશાસન " તા ૨૯ મી. અકટેાંબ સને ૧૯૨૬ પૃ. ૭૮ જૈન ઔર જગત્

📨 🔄 ( લેખાંક છકા )

···· 2

🥂 ( લે. લક્ષ્મણ રઘુનાથ ભિંડે, કરજગી ધારવાડ. )

આય લાક પ્રકૃતિ પૂજા સે સંતુષ્ટ ન હુએ, ઉન્હાને સંશાધન કિયા કિ પંચ મહાભૂતા કા ભી ચલાનેવાળા ઔર હી કાઇ હે. ઇતના બડા કાર્ય એક સે નહીં અનેગા. કચે કિ સૃષ્ટિમેં ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ, લય, એક હી કાલમેં સદા કે લીયે ચલતા હી આયા છે. ઇસ તરહ પ્રદ્યા, વિષ્ણુ, મહેશ કી કલ્પના કી ગયી. ઉત્પત્નવાળેને તાે ઉત્પત્ન કર દિયાહી હૈ, યદિ મારનેવાળા મહેશ ન મારેગા તા રક્ષણ કરને વાળા વિષ્ણુકા હમારા રક્ષણ કરના અવશ્ય હી છે. ઔસા વિચાર કરકે રૂદ્રકી પૂજા અર્થાત્ લિંગ પૂજા મરીચિઝાષીને શુરૂ કી. પ્રકરણ ૩૭ મું. ખરાવિકાર સમજનાર લક્ષ્મણ રધુનાથ ભિંડે 👘 ૪૧૫

આર્થીને પત્થર તથા લાહે કે શસ્ત્ર લી બનાંચે, ખેતી કી પ્રથા શરૂ કી. સમાજ કી રક્ષા કે વાસ્તે સલ્ત બનાયા ગયા. ઇસ પ્રકાર ગાય સંસ્કૃતિ બહતી ચલી જાતી રહી.

સુવિધિનાથ કે બદ શીતલતાથઝ, શ્રેયાંસનાથઝ, વાસુપૂજ્યછ, વિમલનાથઝ, અનંતનાથઝ' ધર્મનાથઝ, શાંતિનાથઝ, કુંચુનાથઝ, અરના થઝ, મલ્લીનાથઝ, એક કે બાદ એક અસંખ્યાત કાલ વ્યતીત હાેને કે બાદ હા સુકે, ઔર ઉન્હાેને આર્ય સંસ્કૃતિ કે મિથ્યાત્વસે ભારતીય સંસ્કૃતિકા રક્ષથુ કિયા.

રામાયણુ કાલમે' તા આર્ય સંસ્કૃતિકા વિજય હુઆ થા--રાવણુ જેસે જૈન રાજાઓકા યદ્દાં કી હિંસા અછી નહી માલુમ પડતી થી. વસિષ્ડ ઝાપિ યદ્યપિ આર્ય સભ્યતા કે પક્ષપાતી થે તા ભી ઉનપર સ્વાસાવિક પવિત્રતા કા પ્રભાવ બહુ જમ રહા થા. ચાંગ વસિષ્ટમેં રામચંદ્રજીકાે નિર્ગ્રે'થ સુનિઓ કે પ્રમાણુ દેકે હી વસિષ્ટજીને યહ સ્વાસાવિક પવિત્રાતા કા પાઠ સમઝાયા હ. ઇસ કાલમે ફેઇસ ભારતીય સભ્યત કી રક્ષા સુનિસુત્રત છે ઔર નમિનાથ જીને કી. ભારત કાલમે નો નેમનાથજી ચહા કરતે થે.

ઇસો સમય પાર્શ્વનાથ સ્વામી હુએ, ઔર ફિર ઇસ ભારતીય સ્વાભાવિક પાવિત્ર્ય કા પ્રસાર સર્વંત્ર હુઆ, આર્ય સભ્યતા કે અનુયાયિયાં મેં કૃત્રિમ લેદ ભાવનાઓ કે કારણ બહુત હલચલ મચ રહી થી.<sup>9</sup>ઔર બુહ દેવને બહી ધામ-ધૂમ મચા કર ઉસ વૈદિક પરંપરા કેા ગાડ દીયા.

ઉસી સમય ભગવાન મહાવીર ભારતીય સ્વભાવિક પાવિત્યકા ઝંડા હિલા રહે થે. ઇસ પ્રકાર ઇસ સ્વાભાવિક પાવિત્યકા જય પહિલે જમાનેસેકી વ્ઞાયા હૈ ઇસી ઠેા આજકલ જૈન ધર્મ કે નામસે પુકારા જાતા હૈ.

રામ કૃષ્ણુકે બાદ વિષ્ણુપૂજા ભી શુરૂ હુઇ ઇસ પ્રકાર લિંગપૂજા ઔર વિષ્ણુપૂજા પહિલે સે હી હૈ. સૂર્ય ઔર અગ્નિ કે ભી મંદિર બનવાયે જાતે થે. ઇસકે વિરાધમેં બીઢો કે મંદીર હુએ, ઔર મૂતિપૂજા ઝઢને લગી.ા ઇસ પ્રકાર દિન વીતતે રહે, જન સંખ્યા બહુત બઢ ગયી થી. અંધ શ્રધા ભી બઢી થી. ઇસ અંધશ્રહા કે પુરસ્કાર સે રાજાઓને બહુત ઉત્પાત મચાયે.

ઐસી હાલતમે' શંકરાચાર્ય પેઠા હુએ ઉન્હોંને આય સભ્તાકી રક્ષા કે વાસ્તે જૈનેાંકો નિંદા કી, ખોર બોહો કે બહુત સતાયા. કુછ સમય વીતને કે ત-ત્વત્રયી--મીમાંસા

બાદ મહુમ્મદીઓને ભારત વર્ષમેં પ્રવેશ કિયા, એકકેશ્વરીવાદ કી કલ્પના બહુત રેલ ગયી પક્ષો વિષ્ણુ; પ્રक:શિવ: કે વૈષ્ણવશેવપેદાહુઓ, શાકત, ગાણપત્ય, આદિ અનેક પંચ પેદા દ્રએ ઓર મિચ્ચાત્વ બઢતા હી ગયા. રામાનુજાચાર્યને ભેદ ભાવનાકા ખંડન કિયા. શ્રીમદ વસવેશ્વરને મરીચિ ઝથી કે લિન્ગ ધારછ્યા કી પ્રથા કે પુરસ્કાર કિયા. માધ્વાચાર્યને ઐદ્ધતકા ખંડન કરકે કૃષ્ણભક્તિકા બઢાયા, ઓર વલ્લભાચાર્યને ભી ચહી કિયા,

ઇસ પ્રકાર મિથ્યાત્વ હી નહિ બલિક અનાચારલી ફેલને લગા, પાશ્ચિમા-ત્ય ઇસાઇ આપે અનાચાર એાર લો બઢા. મૃતિ'પૂજા કા ખંડનહુઆ. કયાન દ સરસ્વતીને વેદાંકા પુનરજજીવન કરકે સ્મૃતિ પુરાણોકા દબાડાળા.

અબ ફિર વખ્ત આયા હૈ કિ ભારતીય સ્વાભાવિક પાવિગ્યકા પ્રસાર હૈા મિશ્ચાત્વ સે હિંદુ લાેગ ઉબ ગયે હૈ.

જૈનાં ભાગા. સમ્યક્લકા પ્રસાર કરનેકા કાર્ય તુમારા હૈ, અપને પુરાતન પર પરાકા પહિચાના, હિંદુઓં કે સંબંધસે જે કત્રિમ મિથ્યાલ તુમારે મે ઘુસ ગયા હૈ ઉસકા છાડ દો. જૈન ધર્મ નતા બુદ્ધ ધર્મકી શાખા હૈ ઔર ન હિંદુ ધર્મ કે ખિલાફ પેઠા હુઆ હૈ, વહ તા પુરાતન ઔર સનાતન હૈ. વહ બાહારસે નહી આયા હૈ, વહ કત્રિમ યાને કિસીસે બનાયા હુઆ નહી હૈ, વહ સ્વભાવિક હૈ પુરાતન હૈ. વહ ભારતીય હે. જૈનિયાં કે ઉદાસીન તાકે કારણ ઉનમે હિંદુઓંકી કિયા (કિઆએ') ઘુસ બેઠી હૈ, ઓર વે આપને સ્વાભાવિક પુરાતન પર પરાસે વંચિત હા બેઠે હૈ. જોા આર બોલા. વર્ધતાં જીનશાસનન્ ા અબ સાતવે લેખમેં જૈનાંસે દુનીયા કા કયા કયા શિખનેકા હૈ વહ બાલ બતાવેગે.

> " વીરશાસન " તા. ૫ મી. નવેમ્બર સને. ૧૯૨૬ પૃ. ૯૩. જૈન ઔર જગત

> > ( લેખાંક સાતવા )

( લે. લક્ષ્મણ રઘુનાથ ભિંડ કરજંબી ધારવાડ )

જિનસિંહાંત કે ઊપદેશકી સકા લિયે જરૂરત હૈા પહિલે જમાને મેં વહ થીા આગે દાંગી ા લેકિન મિચ્યાત્વસે ડુખી હુઇ દુનીયા આજ વીરવાણી કી જિતના પ્યાસી હૈં, ઉતની આજતક કભી નહીં થી, ઔર આગે ન હાંગી ા કચેાંકિ જિનશાસન કે પ્રચાર કે અભાવસે દુનીયા બહુતહી પીડિત હુઇ હૈં, સંસૂર કે આજફાલ પીઢાકો વીરવાણી હી દ્વા હૈા પહિલે દુનીયાકે ભપની ઇશ્વરૂકી હુટ્ટી કલ્પના છેાડ દેની આહિએ ા ધ્યાનમે રખના ચાહિએ કિ કમ્પર

### પ્રકરણ ૩૭ મું. ખરાવિકાર સમજનાર લક્ષ્મણ રધુનાથ ભિંડે. ૪૧૭

કુછ નહિ દે સકતા ા સભ કુછ હમારે કમેડિા પ્રભાવ હૈ ઔર કર્મ કરનેકે લિયે હમ સ્વતંત્ર હૈ ા ઇશ્વર કાેઇ બાદશાહ નહીં હૈ ા ઉશ્વર વેહી હ જો માક્ષપદકા પહુંચે હૈ અસે ઇશ્વરકાે સબ્ટિ ક્રમસે કુછ ભી સંબધ નહીં હૈ ા ઉન પર ભી સબ્ટિકા ( જડ પુદગલ ) કુછ ભો પ્રભાવ નહીં હૈ ા

> सर्वक्रो जितरागादि−दोष स्त्रैलोफ्य पूजितः यथास्थित मर्थवादीच. देवोऽईन् परमे श्वरः॥

સર્વજ્ઞ, વીતરાગી, ત્રૈલાેક્યપુન્નિત, યથાસ્થિતાર્થવાદી, ઔર સમર્થ હી પરમેશ્વર હૈા વહુ સુષ્ટિકા ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ લય નહી કરતા ઔર ન મનું ધોંઠા કર્મ કરનેકી બુદ્ધિ દેતા હૈ । ઔર ઉનકે કર્માંકા ફલ દેતે બેઠતા હૈ. સારાંશ હમ કર્મ કરનેકે લિયે સ્વતંત્ર હૈ ઔર હમારે કર્માકા કળ જો સ્વભાવસે મિલેગા ભેાગના હી પડેગા ા ઇસમે કિસી કે સખા કા બાત નહીં હૈ ા ઇશ્વર વહિ હૈ કિ ેને વીતરાંગ ઔર નિરૂપાધિક હૈ ા આજકલકા સંસાર હિંસાસે રંજિત હુઆ હૈ ા અહિંસા હો મતુષ્ય જાતિકા સ્વભાવ હે ઔર વહિ સુખકા માર્ગ હે. દુનીયા કે कैन धर्भसे शीणना पडेशा डि " सब्वाओ पाणाइवाओ विरमणं " सम प्रधारहे. છવહિંસાસે દ્રર રહના । સંસારકાે ચહુ પાઠ શીખના પડેગા કિ. " धन्ना ते नमणिज्जा, जेहिं मणवयणकाय सुद्धीए । सब्बजियाणं हिंसा, चत्ता एवं वि चिंतिज्जा "तन भन वयनसे જીન્હોને જીવાકી હિંસા છેાડ દી હે, વે મનુષ્ય હી ધન્ય હ યહીં સદાતન કરના ચાહીએ. લાેગાંઠા કસાનેમેં, ડુબાનેમેં હી, આજકલ ધર્મ એાર વ્યવહાર ચાતરી સમઝી જાતી હૈ. કરાન તથા મહાભારત રામાયશાકિ ગ્રંથાસે ઝુઠ કા ભી આધાર લે લિયા બતા હૈ ા લેકિન દ્રનીયાકા જૈન ધર્મ સે યહ भात शीभनी पडेगी डें '' योवंपि अलीय वयणं, जे न ह मासति जीवियंते थि । सचे चेव रयाणं, तेसिं नमो सञ्वसाइणं ॥ "

પ્રાથુ બચાને કે વાસ્તેલી બે તીનકમાત્રભી ઝુઠ વ્યવહાર નહીં કરતે, ઉન સર્વ સાધુઓં કેા વંદન હાે ા પગ પગ પર ઝુઠ બાલનેમેં ચાતુરી સમઝને વાળે લાેગાંકા ચહુ પાઠ પઢના હાેગા ઔર તભી ઉનકાે સુખ પ્રાપ્તિ હાેગી.

પરદ્રવ્યાપદ્ધારિસે તેા જનતા બહુત હો પીડી ગયી હૈા ઇસ યાંત્રિક યુગમેં તાે પરદ્રવ્યાપદ્ધારિકાે બહુત હી સુવિદ્યાએ પ્રાપ્ત હુઈ હૈા યહ અપહ હિી સર્વ અસ્વસ્થતા કા જડ હૈા દુનીયા કા નિગ્ર થિ સુનિઓંસે સોખના હૈ કિ 'ज पद्दममत्ति जं पद, तं तं जीवस्स बाहिरा पाणा। तिण मित्त वि अदिन्नं, दया-लुवो तो न गिण्हेद्द" સિરસે પાંવ તક પસીના બહાકર બે કુછ કસાયા બતા હૈ વહ કમાનેવાલે કે ધન બાહિર પ્રાણ હાતે હૈા ઇસ લિયે પર દ્રવ્યાપદ્ધારિ કરના એક બડી હિંસા હી હૈ ઔર દયાળુ મહાશય અદત્ત વસ્તુ કબી નહીં લેતે હૈા? 53 તત્ત્વત્રયી-મીમાંસા.

....

ખડ

હિંસા, અસત્ય ભાષણ, ચૌર્ય આદિ પાપકર્મ કર્યા કિયે બતે હૈ ? લાેભ કે કરીને, ઉસી લિયે જૈનાગમમેં કહા ગયા હૈ કિ "जह जह अण्यो लोमो, जह जह अण्यो परिग्गहारंमो। तह तह सुहं पब्हुड, घम्मस्स य होर संसिदि॥" જહાં લાેભ નહીં હૈ વહાં પરિગ્રહ નહીં હાેતા હૈ । ઔર જહાં પરિગ્રહ નહીં હૈ વહાં સખ તથા ધર્મ લાભ હાેતા હૈ ।"

ઈસ પ્રકાર જિન જિન કારણેંસે દુનિયા આજ પીડિત હુઇ હૈ, ઉન ઉન કારણે પર હી જૈન ધર્મંકી સિદ્ધાંતા કી દવા હૈ. ા યહ દવા રાગિયાં કા માલમ નહીં હૈ ા ચહ દવા વૈદ્યોકા હી માલૂમ હા સકતી હૈ ા ચક્ર વૈદ્ય જિનશાસનમેં નિષ્ણાત હાનેવાળા હી હા સકતા હૈ ા

ઇશ્વર કે કૃપા પર અવલ બન, ઉચ્ચ વર્ણકા મિચ્યાલિમાન, હિંસા, લાેલ, ધાકેબાજી, વિષયસુખકી ઉચ્છા આદિ વ્યાધિએાંસે દુનિયા વ્યથિત હુઇ હૈા ઉન પર પંચ મહાવત ઔર વીતરાગી લગવાન કી હી માત્રા દા જા સકલી હૈા દેનેવાળા વૈદ્ય નિર્જ્રથિ સુનિ માત્ર હા સકલા હૈા ઔરાંસે ચહ કામ નહિ બનેગા. હ

જૈન ભાઇએા જિન શાસનકી દવાઇ અપકે પાસ હૈા અખિલ હનીયા મિશ્યાત્વ કે વ્યાધિસે પીડિત હૈા કયા આપ સિર્ફ દવા દેનેકી દયા નહીં ટેખાએ ગે ? દવા દેનેકી યાગ્યતા તબ આવેગી જબ આપ જિન શાસનમે નિપુછ્ હાંગા ા ઇસ લિયે સ્વયં જિનશાસનમેં નિષ્ણાત બન કર ઉસકા પ્રચાર કરાે. દ્વીયા ઉસકી પ્યાસી હૈ.

જૈન પત્ર. લાવનગર. તા. ૧૩. મી. મે. સને. ૧૯૨૮ પુસ્તક. ૨૬. સું. સંવત, ૧૯૮૪. વૈશાખ, વદ ૮ અંક ૧૯ માં પૂ ૩૪૯

(લેખ આઠમા)

ઘરુ અને સંસ્કૃતિ. લે. લક્ષ્મણ રઘુનાથ ભિંડે પુના.

" મનુષ્ય ગતિના જીવેા સ્વભાવિક ગુણેાથી બંધાએલ હેાવા છતાં દેશ, કાલ અને પરિસ્થિતિને અનુસરીને તેમાં થણેા તફાવત થાય છે અને તેથી બીજા દેશા ના અને કાલના તથા પરિસ્થિતિમાંના લાેકાેના વર્તાવર્મા થણી ભિન્નતા જેવામાં આવે છે. વેઢ પૂર્વ કાળના કે વૈઠિક કાળના ભારતીઓમાં અને પછીના પીરાશિક, બુહાકાલીન કે સુસલમાની અમલમાંના ભારતીયાેમાં ઘણેા તફાવત પ્રકરણ ૩૭મું. ખરાવિકાર સમજનાર, લક્ષ્મણ રધુનાથ ભિંડે. ૪૧૯

હોવાજ જોઇએ જાપાન, ચીન, રશીયા, મધ્ય એશીયા અને ય્રાપ, અમેરિકા, આક્રિકા વગેરે દેશાના લોકોમાં પણ દેશ, કાલ પરિસ્થિતિને અનુસરી તકાવત થાય એ પણ સ્વભાવિક છે, એટલે દેશ, કાળ અને પરિસ્થિતિને લીધે મનુષ્યાના સ્વભાવિક ગુહ્યામાં જે તફાવત જેવામાં આવે છે તે શાશ્વત હોતા નથી. કેમકે તે સ્વભાવિક નથી. મનુષ્યાદિ જીવામાં જે આત્મા છે તેના ગુણા માત્ર શાસ્વત છે. આ આત્મિક ગુણ્યાના વિકાશ માટે એકજ નિયમ હાય એ સ્પષ્ટ છે. પછી તે જીવા કાઇપણ દેશના, કાલના કે પરિસ્થિતિમાંના હાય.

દેશ, કાલ અને પરિસ્થિતિથી બદલાતા નિયમા અને આ આત્મોત્કર્ષકારી કપારે પણ નહિ બદલાતા નિયમા એ બેન લેળા કરીને લાેકાએ ઘણેા ઘાટાળા પેદા કરેલાે છે. આ બે ભિન્ન ભિન્ન નિયમાને ધર્મ અને સંસ્કૃતિ આ બે જુદા જીદા નામાથી અંકિત કરી શકાય.

હાલમાં, પાશ્ચમાત્ય, આદ્રિકન, રશિઅન, મહમ્મદી, ભારતીય અને બીઢ એવી છ સંસ્કૃતિએા દુર્નીયામાંને પશ્ચમાત્ય કહેવામાં આવે છે. આદ્રિકન સંસ્કૃતિને જંગલી કે બારિજનલ ગણવામાં આવે છે. ા તુર્કસ્થાન, ઇરાન, અફગાનીસ્તાન અને મધ્ય એશીયાની સંસ્કૃતિને મહંમદી કહો શકાય. અને ચીન, જાપાનની સંસ્કૃતિને બીહ તથા ભારતીય સંસ્કૃતિને–આર્ય કે હિંદુ સંસ્કૃતિ કહી શકાય. 1 જંગલી, કિશ્ચિયન, મુસલમાન, હિંદુ અને બીહ આ સંસ્કૃતિએા ધર્મને નામે પણુ ઓળખાય છે અને તેથી શબ્દને કલંકિત કરવામાં આવે છે.

વસ્તુતઃ દેશ, કાળ અને પરિસ્થિતિ મુજબ ધર્મ કાંઇ જુદાે જુદાે થતા નથી. સત્ય, અહિંસાદિવતાે બધા દેશાના, કાલના કે પરિસ્થિતિમાંના જીવાના ઉત્કર્ષને માટે એક સરીખાજ મહત્વના છે. પશુ બીજી બીજી સસ્કુતિવાળા લાેકા એમ માનતા નથી.

જંગલી લાેકા ભૌતિક સુખમાંજ મગ્ત હેાય છે, મહંમદી સંસ્કૃતિના લાેકા જંગલી લાેકા કરતાં થાેડા સુધરેલા છે, પણ તેઓ જંગલી જેવાજ હાેય છે. ક્રિશ્ચિયન સંસ્કૃતિવાળા-ચંત્રાની સાહાય્યાને લીધે સુધરેલા જંગલી છે એમ કહી શકાય. પણ ખોદ્ધ અને હિંદુ સંસ્કૃતિના લાેકા, સુદ્ધિ પ્રધાન કે લાગણીવાળા હાેવાને લીધે ઉચ્ચ સંસ્કૃતિના છે એમ કહેવામાં આવે છે

એવી રીતે-પાશ્ચિમાત્ય કે ક્રીશ્ચિયન સંસ્કૃતિ, આસ્કિન સંસ્કૃતિ, મહમંદી સંસ્કૃતિ, બૌદ્ધ કે હિંદુ સંસ્કૃતિ, આ બધા શબ્દો આ ક્રેશના લેટિાના વ્યવહારિક સ્વભાવ દર્શાવવા માટેજ નિયાજિત કરેલા હાય છે. પણ ક્રિશ્ચિયન, મહ'મદી, બીદ વિગેરે શબ્દા ધામિંક મત કે પંચ દર્શાવવા માટે પણ નિયાજિત કરવામાં આવે છે. હિંદુ શબ્દ બે કે તેવી રીતે ઉપયાગવામાં આવતા નથી. તાપણ વૈદિક, વૈષ્ણુવ, શૈવ, જૈન, આદિ શબ્દાથી ધામિંક મત કે પંચના લાવ લાવી શકાય. છતાં આ ધાર્મિક ધર્મ નહી કહી શકાય. 1 ધર્મ, સંસ્કૃતિ, અને પંચ, આ ત્રણે માટે એકજ શબ્દ વાપરવાથી ઘણી ભાંજગડ ઉપસ્થિત થાય છે.

જૈનો હિંદુ છે કે નથી ? શ્વેતામ્બરા જૈન છે કે નથી ? એવા એવા પ્રલાપા જે સાંભળવામાં આવે છે તેનું કારણ આ ત્રણે વિષયોના ઘાટાળાજ છે.

ધર્મ'નું સ્વરૂપ સનાતન હાેય છે. તેમાં અહિંસાદિ વ્રતાનું અતિચાર રહિત પાલન કરવાનું કહેલું હાેય છે. જીવા જીવાદિ તત્વાનું સત્ય ને અના-દાનંત સ્વરૂપ તેમાં વર્ણવેલું હાેય છે. જૈન ધર્મમાં એવી જાતનું વર્ણન છે. અને તે અનાઠિકાળથી એક પ્રકારનું જ હાેવાથી સત્ય છે. એટલે જૈન શાસ્ત્રને ધમ કહી શકાય. વૈદિક, બૌદ્ધ, કીશ્ચિયન અને મહંમદી, મતાને ધર્મ કહી શકાય નહિ. કેમકે વેદ રચનાર ઝાયિએા, બુદ્ધ, ખ્રિસ્તી અને મહંમદ, સર્વજ્ઞ ન હાેતા તેઓના ગ્રંથામાં પરિપૂર્ણ વર્ણન નથી. ા વળી હિંસા, અસત્ય, પરિગ્રદ્ધ, સ્તેય આદિને પણ આ ગ્રન્થામાં આત્માના ધર્મ તરીકે વર્ણવેલા છે. જે વાત અનુલ-વથી તદ્દન વિરૂદ્ધ છે.

વૈદિકા, બૌહ, ખ્રિસ્તીઓ અને મુસલમાના કહે છે કે અમારાજ ધર્મ સર્વ બ્રાહય છે. કેમકે તે સૌથી પાળી શકાય એવા છે. અમારા ધર્મ માત્ર સત્ય છે અને બાકી બધુ અસત્ય છે. પણુ એ વચનમાં મિથ્યાત્વ અને કઠા બ્રહ સિવાય બીજાું કાંઇ નથી.

બધા બહિરાતમાંઆથી પણ પાળી શકાય એવા આચાર એટલે ધર્મ, એમ કહેવું એ તાે ધતિંગ છે. અને વેદ, કુરાન કે બાયબલમાં કહેલા માર્ગ માત્ર ધર્મ છે, એમ કહેવું કદાગ્રહ છે. એટલે ઉપરના પંચાને ધર્મ કહેવા એ અશકય છે.

અધા જીવેાથી પાળી શકાય એવાં માર્ગ-ધર્મ થતાે નથી, પગુ અધા જીવા માટે જેમાં માર્ગો પ્રરૂપેલા હાેય તેજ ધર્મ હાેઇ શકે છે. એ કસાેટીને લગાડી જેતાં કિશ્વિયન ને મહંમદી મત એકાન્તિક નિવડે છે, બોહમત અપૂર્ણ જણાય છે અને વૈદિક મત ભ્રમ પમાડનારા ઠરે છે. કિશ્વિયન ને મહમદી પંથાના નિર્ગુંણાેપસ્થિતાના આગ્રહ સાંખી શકાય પણ હિંસાને ધર્મ ઠરાવનાર વૈદિકમત ને ધર્મમત કહેવા એ વ્યર્થ છે.

820

. ખંડ ૨

પ્રકરણ ૩૭ મું. ખરાવિકાર સમજનાર લક્ષ્મણ રઘુનાથ ભિંડે. ૪૨૧

દુનીયામાંના કાઇપછુ દેશના કે પંચના જીવને મુક્તિ પમાડનાર ધર્મ એકજ હોય છે, અને તે જૈન સિદ્ધાંતમાં જેટલા સ્પષ્ટ અને શુદ્ધ સ્વરૂપમાં છે તેટલા અન્ય કાઇ પછુ સિદ્ધાંતમાં નથી. દુનીચાના જે જીવા માક્ષ પામ્યા તે આ ધર્મના પાલનથીજ પામ્યા છે. પછી તે યૂરાપના હાય કે આદિકાના, ક્રિસિ-યન સંસ્કૃતિના હાય કે હિંદુ સનાતન ધર્મ એકજ છે, જુદા જુદા પંચામાં એકેક માર્ગ માત્ર પ્રરૂપેલા હાય છે. સંપૂર્ણ ધર્મ હાતા નથી. સંસ્કૃતિમાં ધર્મજ હાય એમ કાંઇ નથી. હિંસાને અહિંસા કહેનાર, અસત્યને સત્ય સમજનાર અને પરિગ્રહને અપરિગ્રહને નામે ઓળખનાર વૈદિક સંસ્કૃતિને ધર્મ કેવી રીતે કહી શકાય ? કદાગ્રહથી જુદામતવાળાને મારવામાં કર્તવ્ય માનનાર, મહમંદિ સંસ્કૃ તિને ધર્મ કેવી રીતે કહી શકાય ? યંત્ર બળથી આખી દુનીયાને ત્રાહિ ત્રાદિ કરનાર ક્રિસિયન સંસ્કૃતિ પણ ધર્મ નહિ કહી શકાય. તેમજ વૈદિક, મહંમદી, ક્રિસિયન આદિ પંચાને સાર્વધર્મ નહિ કહી શકાય. અનેકાન્તવાદી અને શુદ્ધ એવા જૈન સિદ્ધાંતને માત્ર ધર્મ કહો શકાય. માક્ષ પમાડનાર માત્ર એક જૈન ધર્મજ છે. આ ધર્મની પ્રભાવના થાય એમ ઇવ્છાં છું. "

> ા જૈનપત્ર તા. ૧૩ મી. ડીસેમ્બર સને ૧૯૨૫. ( લેખ નવમા )

ા જૈન ધર્મ એ વિશ્વવ્યાપી ધર્મ છે. ા ( એક બ્રાહ્મણુ વિદ્વાનના જૈન ધર્મ સંબંધે મનનીય વિચારા ) ( લે. ભ્રાગીલાલ જૈની પુના )

ઉત્કાંતિના આ આધુનિક ચુગમાં એક પ્રાદ્યણ વિદ્વાનાની દ્રષ્ટિ વિશ્વના દરેક ધર્મ, તત્વજ્ઞાન, ઇતિહાસ, સાહિત્ય અને લલિતવા કમયના જિજ્ઞા-સાથી અને મર્મથી અભ્યાસ કરવા દારવાય એ સ્વાભાવિક છે. આજ દ્રષ્ટિએ અનેક જર્મન અને ઈતર યૂરાપના વિદ્વાનોએ જૈન ધર્મના મર્મ સહિત સૂક્ષ્મ અભ્યાસ કર્યો છે. પરધર્મ સંળન્ધે ઉદારતા, સહિષ્ણુતા અને સમાનતા દર્શાવવી એ આંત્યંત આવશ્યક છે, પરન્તુ આ અનુકરણીય સૂત્ર કેટલાક ધર્માંધ અને અનુદાર લાકાના દ્રષ્ટિબિન્દુ આગળ ન રહેવાથી પ્રાચીન સમયથો જૈન ધર્મ ઉપર પરચક્રો આવતાજ રહ્યા છે.

શંકરાચાર્ય અને કુમારિલ ભદુથી લઇને આજસુધી અનેક જૈનેતર વિદ્વાનોએ જૈન ધર્મ નષ્ટ કરવાના બનતા પ્રયત્ના કર્યા છે. પણ જ્યાં સુધી જૈન ધર્મ નગ્ન સત્યના અમર સિદ્ધાંતાે દુનીયા આગળ મૂકાશે ત્યાં સુધી જૈન ધર્મના વિનાશ નથા એ પણ નગ્ન સત્ય છે.

| ૪૨૨  | - | ત-ત્વત્રયી—મીમાંસા | ્ખું કર |
|------|---|--------------------|---------|
| 0.11 |   |                    | ্পাও শ  |

આ પ્રમાણે જૈનધર્મના વિનાશ ઇચ્છતા જનેતર વિદ્વાનોમાંથી કેટલાય પાછળથી જૈનધર્મના સમર્થ ઉપાસકા થયત્ના અને પાતાની વિદ્વતાથી જૈનધર્મને અસર કર્યાના ઠાખલાઓ ઇતિહાસના પૃષ્ટાે ઉપર વિદ્યમાન છે.

આ પ્રમાણેજ વર્ષમાન સમયમાં શ્રીયુત લક્ષ્મણ રઘુનાથ ભિઉ નામના એક સમર્થ વિદ્વાને જૈન સિદ્ધાંત, તત્વજ્ઞાન, ઇતિહાસ અને સાહિત્ય સંબંધે ઘણાજ સુંદર, આકર્ષક અને મનનીય વિચારા મરાઠી ભાષાના અહાળા પ્રચાર પામેલા એક ઉત્કુષ્ટ માસિકમાં હાલમાંજ પ્રસિદ્ધ કર્યા છે. આ ભાઇએ જૈન ધર્મ સંબન્ધે ખૂબ અધ્યયન, ચિંતવન, અને મનન કર્યું છે. એમ નીચેના લખાણ ઉપરથી સ્પૃષ્ટ તરી આવે છે.

" અન્ય ધર્માવલ બીચાના દુરાગ્રહ અને અજ્ઞાનજન્ય ટીકાથી હિંદુ-સમાજમાં જૈનધર્મ વિષયક અજ્ઞાનતા પ્રસરી રહી છે. અવ્યવહાર્ય સિદ્ધાંતાથી ભરેલા અને નાસ્તિક, એવા વેકબાદ્ય જૈનનધર્મ છે. એવી સર્વ સાધારણુ લાેક વાયકા છે. વસ્તુતઃ જૈનધર્મ પૂર્ણ વ્યવહારૂ, આસ્તિક અને સ્વતંત્ર ધર્મ છે.

જૈનધર્મ એ વિકૃત હિંદુધર્મ છે એમ કહેવામાં આવે છે, પરન્તુ વસ્તુત: સનાતન અને પુરાતન એવા જૈનધર્મનું વિકૃત સ્વરૂપ-એ હિંદુધર્મ છે, આ વાત જૈન ધર્મનું સંપૂર્ણ જ્ઞાન થએલાઓને સ્વીકારવી પડશે. × × × અહિંસા તત્વ અને નિરીશ્વરવાદ આ બે તત્વના સામ્ય ઉપરથી-બૌદ્ધ અને જૈનધર્મ એ એકજ ધર્મ છે, એવી આજસુધી યૂરોપીય વિદ્વાનાની કલ્પના હતી. પરંતુ આ એકજ ધર્મ છે, એવી આજસુધી યૂરોપીય વિદ્વાનાની કલ્પના હતી. પરંતુ આ એકજ ધર્મ છે, એવી આજસુધી યૂરોપીય વિદ્વાનાની કલ્પના હતી. પરંતુ આ એક પર્મમાં જમીન આસ્માન જેટલા અંતર છે. બૌદ્ધ મન્તું અહિંસાતત્વ કેવળ દયાલાવ ઉપર અધિબ્દિત છે, પણ જૈન ધર્મની અહિંસા આત્મતત્વના ગંભીર ગૂઢ અને દુર્ગમતત્વ ઉપર અધિબ્દિત થઇ છે. બુદ્ધે સૃષ્ટિ કર્તવ્ય વિષે મૌનવૃત સ્વીકાર્યું છે, ત્યારે જૈન ધર્મ સ્કથંભૂ, નિષ્કલંક, વીતરાગ, નિરૂપાધિક અને ચૈતન્યરૂપ છે, અમ ઇશ્વરની બ્યાખ્યા કરી ' ઉશ્વર એ સૃષ્ટિ કર્તા છે ' એનું સમર્પક રીતે ખંડન કર્શું છે. × × × પૂર્વકાલના જૈનધર્મની અસર ખુદ્ધમાં ઉપર થઇ હાય તા તે સ્વભાવિક છે. જૈન ધર્મના સિદ્ધાંતા બીજા ધર્મ કરતાં અત્યંત ભિન્ન છે અને તે સ્વતંત્ર છે. × × ×

જનાના ચાેવીશમા તીર્થ કર ભગવાન મહાવીર દેવ, જે વખતે અહેત શાસનના પ્રચાર દુનિયામાં કરતા હતા ત્યારે ભગવાનના તે શુદ્ધ ઉપદેશ અને દેવી આચરથુ જોઇ છુદ્ધ લગવાને પાતે મહાવીર દેવ માટે ધન્યાદ્ગાર કાઢયા છે. × × × જૈન તીર્થ કરાં માટે આદરયુકત ઉદ્દગારા ક્ષતિ, સ્મૃતિ અને પ્રકરણ ૩૭ મું. ખરાે વિકાર સમજનાર લક્ષ્મણ રધુનાથ ભિડે. ૪૨૩

પુરાણે!માં દરેક સ્થળે જેવામાં આવે છે. જે વખતે નવમા તીર્થ કર ભગવાન સુવિધિનાથ જિનશાસનનું વર્ષત કરતા હતા. તે વખતે-હિંસાત્મક વેઠ, શાંડીલ્ય ઝાષે, યાજ્ઞવલ્કય અને પીપ્પલાદિ ઝાષે સુતિએાએ રચ્યા. તત્પૂર્વે જેન ધર્મના આગમા વિદ્યમાન હતાં, એ ઉપરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે વેઠ અપીરૂષેય નથી, માટે જેના નાસ્તિક નથી. × × × જેન લેાક મહા વિદ્વાન, પરાક્રમી અને તપસ્વી હતા. આજે તેમની લાક સંખ્યા બહુ આછી છે પરન્તુ આજે દુનિયા ભરમાં તેમના અહિંસા ધર્મ વિજયી અને અમર થયા છે. માટે દરેક વિદ્વાને જેન ધર્મના સૂક્ષ્મ અખ્યાસ કરવા જરૂરી છે. × × ×

આત્મ તત્વ ઉપર પરમ આર્હત જૈને જેટલી-એક નિષ્ટા, તત્વજ્ઞાન અને બ્યવહારમાં બીજા ધર્મ પ્રવર્તકોએ-કોઇકજ વખત અતાવી હશે. આવી સ્થીતિમાં જૈનેાને નિરીશ્વરવાદી અને નાસ્તિક કહેવા, એના જેવી સત્યવંચના અને અજ્ઞાન બીજી નહિ હાય. જેના આધિભીતિક અને પશુબળ ઉપર વિશ્વાસ છે, તેજ ખરેખરા નાસ્તિક અને નિરીશ્વરવાદી છે.

આત્માનું અસ્તિત્વ જેએા માને છે, અને ભૌતિક વિષયથી પર એક અધ્યાત્મ વિષયને જેઓ મહત્વપૂર્ણ સમજે છે, તેજ ખરા આસ્તિક છે.

વેદેાનું અપૌરૂષેયત્વ, ઇશ્વરનું સૃષ્ટિ કર્વાત્વ, જીવત્માએાનું ઇશ્વિરાધીનત્વ, સામાન્ય નીતિ વિરૂદ્ધ ક્રિયા કરી, જેઓ આત્મવિકાશ થશે એમ માને છે, આં બધી ભ્રમિક કલ્પનાઓ હુદયમાં ધારણ કરવી, એ મિચ્યાત્વનાં લક્ષણા છે. મિથ્યાત્વ નિરસન અને સમ્યકત્વ ગ્રહણ એ જૈનધર્મની વિશિષ્ટતા છે. તમામ દ્વરાગ્રહ છેાડીને સત્યના સ્વીકાર કરવા, એવા જેવા બીજો ગુણુ દુનીયામાં કધા છે? આ ગુણુના અભાવેજ અશાન્તિ અને કલહ ફેલાયો છે. જૈન ધર્મ એ વિશ્વધર્મ થવાને લાયક છે × × × જૈન તત્વજ્ઞાન જે પ્રમાણે શુદ્ધ અને નિબ્કલંક છે. તેમ જૈનાના આચાર ધર્મ પણ શહ છે. જૈનધર્મમાં લત્વનાન નથી એમ માનનાર અજ્ઞાની છે, જૈનધર્મના જે ડંકા આ હનીયા ભરમાં ગાજી રહ્યો છે તેનું કારણ જૈનાના દંભરહિત આચાર ધમ`નેજ આભારી છે, જૈની આચારધર્મ સ્વેચ્છાનુકુળ નથી એજ તેની વિશિષ્ટતા છે. સમાજને ચિરકાલ ટકાવી રાખવા માટે હિંસાને અહિંસા અને અસત્યને સત્ય કહેવા જૈનધર્મ કાેઇ કાળે તૈયાર નથી. પણ જેઓ તેમ કરે છે તેઓ મિચ્યાત્વી છે. આ મિચ્યાત્વથીજ પાખંડ વધી પડયું છે, આ મિચ્યા-ત્વના નાશ કરવા એ જૈનધર્મનું શિક્ષણ છે, કરેક આત્માને શુદ્ધ બનાવવા માટે-જૈન ધર્મ આદેશ આપે અને સ્પષ્ટ માર્ગ બતાવે, પછી ભલે અતુયાયી ઓછા રહેવા પામે પરન્તુ બૂલથી પણ તેઓ આત્મબળની વૃદ્ધિ માટે પશુબળની આવશકયતા નડિ બતાવે.

તત્ત્વત્રયી–મીમાંસા.

અહેમઅળની અને પાશવી અળની એકલા નજ થઇ શકે, ઠારણ ઇશ્વર અને ચેલનના માર્ગ જીદા છે.

જૈનાચાર્ચીએ સ્વેચ્છાનુકૂળ ધર્મ ન ખતાવતાં-સમ્યકત્વ ધર્મ દુનીયાને મતાવ્યા, એ જૈનોની સત્યનિષ્ટા અપૂર્વ છે. આદ્ય તિથ કરાએ જે શાશ્વત ધર્મ પ્રતિપાદન કર્ચા હતા, તેજ ધર્મ દરેક તીર્થ કર, સિદ્ધ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને મુનિગણ આજે પણ ઉપદેશી રહ્યા છે."

શ્રીયુત ભીંડે મહાશયના મહત્તાપૂર્ણ લેખના તા મેં માત્ર સારાંશજ અત્રે રહ્યુ કર્યો છે. છતાં વાચકાે જોઇ શકશે કે તેમની અભ્યાસ દ્રબ્ટિ અતિ નિર્મળ, નિષ્પક્ષપાત, અને કાેઇપણ પ્રકારના વ્હેમ વિનાની છે, જે જૈનધર્મનું અનુપમ રહસ્ય તેના અનુયાયીઓ પણ બહુ ઓછા પ્રમાણમાં સમજતા હશે, તે રહસ્યની તેઓ ઝાંખી કરી સકયા છે. ખરેખર જૈનધર્મ એ વિશ્વધર્મ થવાને સંપૂર્ણ યાગ્ય છે, માત્ર તેના અનુયાયીઓમાં, પ્રચારકામાં, તેટલુંજ બળ સામર્થ્ય અને શ્રહાં દાવી જોઇએ. જૈનસિહાતા પણ અજર અમર રહેવાનેજ સર્જાયાં છે. માત્ર તેનું સંશોધન કરનાર, રહસ્યપ્રબાધનાર, પુરૂષાનીજ આજે ખાટ પડી છે. પરમાત્મા શ્રી મહાવીર, જૈનધર્મને વિશ્વધર્મ રૂપે વિશ્વમાં પ્રકાશમાન કરે એજ એક માત્ર પ્રાર્થના છે.

> ॥ જૈનયુગ પુસ્તક ૨ અંક ૭, ૮ કાગણુ ચૈત્ર. ૧૯૮૩ શ્રી મહાવીર જન્માત્સવ ખાસ અંક પૃ. ૩૮૩ થી.

> > ( लेभ हशमे। )

ુવર્ધમાન સ્વામીની વ્યવહાર્યલા. (લેખક લક્ષ્મણ રઘુનાથ ભિઉ ૨૯૭ શનીવાર પુના )

सिद्ध संपूर्ण भव्यार्थसिद्धेः कारणमुत्तमं। प्रशस्त दर्शन हान चारित्र प्रतिपादनं॥ सुरेन्द्र मुकुटाश्ठिष्ठ पाद् पद्म सुकेसरं। प्रणमामि महावीरं लोक त्रितय मंगलं॥

જિન શાસનની શુદ્ધતા આજે હરકેાઇ સ્વીકારે છે, પણ આ શાસન વ્ય-વહારમાં આગરી શકાય એવું નથી, એમ એક બીજાજ પ્રકારના આક્ષેપ કેટલાક યુદ્ધિનાદીઓ હવે આગળ ભૂકવા લાગ્યા છે. અરૂં જેતાં જિનશાસન અબાધ્ય

४२४

પ્રકરણ ૩૭ મું. ખરા વિકાર સમજનાર લક્ષ્મણ રધુનાથ ભિંડે. ૪૨૫

છે એજ આક્ષેપમાં પણ સિદ્ધ થાય છે, કેમકે આક્ષેપજ એવા છે કે જે બીજા તાવના આક્ષેપા ન હોય ત્યારે સૂકાય છે. જો જિનશાસનની પ્રેષ્ટતા સ્વીકારીએ છીએ તેા તે અબ્યવહાર્ચ છે એમ કહેવું આ એક જાતની આક્ષેપકની પાતાની નબળાઇ છે, ન કે સાસનની ઠાંઇક ગુડી. શાસનને અગ્યવહાર્ચ વિશેષણ લગાડી ચાણાક્ષ બ્યવહાસે કે પ્રપંચી લોકો-પાતાની નબળાઇ હાંકવા માગે તા તેઓ તેમ ભલે કરે, પણ તેનાથી શાસન કાંઇ દ્વિત થતું નથી. વળી અગ્યવહાર્ચ પણ શા માટે કહેવું ? શું આ શાસન અસ્વાભાવિક છે કે, આચરહ્યુમાં ન લાવી શાકાય એમ છે ! જિનશાસન તો તેવું નથી, કેમકે અનંતાનંત લીચેં કરે! સિદ્ધોએ, આસાર્ચીઓ, ઉપાધ્યાઓએ, કે નિશ્વ સ સાધુઓએ, આ શાસનની અસા મુજબ આગ્યર પાલી બતાબ્યા છે, જ્યાં સુધી એક પણ બ્યક્તિ જે કામ કરી બતાવી શકે છે, ત્યાં સુધી તે કામને અગ્યવયહાર્ય ન કહી શકાય, જન સામાન્યને જે બ્યવહાર છે તેનાથી બીજોજ માર્ગ જિન શાસન ઉપદેશે છે, તેથી ભલે તે કઠણ હોય, કે લાક રૂચિને વિરૃદ્ધ હોય, પણ અબ્યવહાર્ય તે કદી પણ ન કહી શકાય.

કઠણ કામને અબ્યવહાર્થ કહેવું એ એક બાતનું દીર્ગલ્ય છે. પણ બ્યવહારી લોકોએ એવા પ્રપંચ રચ્યા છે કે, તેમાં એ દીર્બલ્યના દુર્શુણને સદ્દગુણનું રૂપ આપ્યું છે, જ્યારે વ્યવહારી લાકા કેાઇ કામને અવ્યવહાર્ય કહે છે ત્યારે તેઓ પાતે સુત્સદ્ધી કહેવડાવવા માગે છે અને આ કામને હલકું લેખવા માગે છે.

મહાવીર પ્રશુ, કે ગૌતમ બુદ્ધથી, નેપોલી અન, રસ્કિન, ટાલસ્ટાય અને મહાત્મા માંધી જેવા પુરૂષાર્થના હિમાયલી આજસુધી જેવા થયા છે. તેઓના વિષયમાં પ્રપંચી લેોકોએ અવ્યવહાર્યલાનું ભાળ રચી, પાલાની નબળાઇને સારૂં રૂપ આપવાની કાેશીસ કરી છે. તેવાએાના એવા પ્રપંચથી અલ્પન્ન લાકો ઠગાઇ જાય છે, અને પુરૂષાર્થ બલાવવું છેાડી દે છે. પાલાને માટે સાધ્ય હાય એવી વાલ પણુ અસાધ્ય સમજે તેથી તેઓ પ્રયત્નજ કરતા નથી, અને આત્મનાશ જ્હારી લે છે.

વીર શાસનના વિષયમાં પણ એવેજ બનાવ બન્યો છે. ગૌતમ છુદ્ધ પોતાના મધ્યમ માર્ગ લાકોને ઉપદેશી નિગ્મંથ નાતપુત્તના માર્ગ અસામાન્ય છે એમ કહ્યું, તાે વૈઠિકાેએ લાકાભિરૂચીને અનુકુળ એવા માર્ગ બતાવી, નિગ્મંથ સિદ્ધોના માર્ગ અબ્યવહાર્ય છે એમ કહી દીધું. પણ અમે તાં જાણીએ છીએ કે નાતપુત્તના માર્ગ પણુ ઘણુાએ આચરી બતાબ્યાે છે, અને આ માર્ગતું અનુસ-54

| 825 | $\gamma_{ij}$ | તત્ત્વત્રયી–મીમાંસા. | · | .ખંડ | ર |
|-----|---------------|----------------------|---|------|---|
|     |               |                      |   | -    | - |

રણ કર્યા વગર માેક્ષેચ્છુ લાેકાને છુટકાજ નથી. વીરશાસન આત્મસિદ્ધિના સીધા માર્ગ બતાવે છે, પુદ્ગલ પરમાછુઓના સંબંધથી–બંધ પામેલાઓને આ બંધ વધે એવા માર્ગ બતાવ્યાથી કાેઇતું ન વળે, આ બંધની નિર્જરા કરવાનાજ માર્ગ બતાવવાના રહેયા, અને એવા એના હેતુજ હાેઇ શકે એમ છે. જડ ચેતન બન્ને સ્વભાવથી ભિન્ન હાેવાથી તેમના માર્ગો પણુ ભિન્ન છે. આ બેમાં કદી પછુ તડતાેડ થઇ શકે એમ નથી.

વર્ષમાન સ્વામીએ જિનશાસન પોતે આચરી, તે વ્યવહાર્ય છે, એમ મતાવી આપ્યું છે. પ્રભુ ખાલપણાથીજ ત્રિજ્ઞાનધારી હતા. પણ પૂર્વભાવામાં તેઓશ્રોએ તે માટે પ્રયત્ન પણ ઘણા કરેલા હતા. સાપ કરડે, વ્યંતર દેવતાઓ ભાખા કરે. તેા પણ પ્રભુ સમસાવ રાખતા હતા, એવા પુરૂષાર્થ અનંતવીર્યના સિવાય થઇ શકે એમ નથી. મહાવીર પ્રભુ જ્યારે એ વર્ષના ચુવક હતા ત્યારે ગીતમ ખુદ્ધ તપશ્ચર્યા છેાડી મધ્યમ માર્ગના ઉપદેશ આપતા કરતા હતા અને તેમણે ઘણા લાકોને ભિક્ષુની દીક્ષા આપી. પણ મહાવીર પ્રભુ પાતાનું શ્રાવક વત છેાડી બુહની પાછળ નથી દાંડયા, તેએાશ્રી ભાવના પ્રધાન ન હતા. સારાસાર વિવેકી ને વ્યવહાર હતા. જ્યારે ચાતરફ ખળભળાટ દ્વાય ત્યારે પછુ પાતાના મત ઉપર અડગ રહેલું એ એક સુવકને માટે કેટલ બધું કઠણ છે તે સૌ લાક જાણે છે. મહાવીર પ્રભુએ તાે છ વરસની ઉમર સુધી ઘેર રહી માતપિતા કે અન્ધ જેવા વડીલાેની સેવા કરતા કરતા ધર્માચરણ કરેલું અને યાગ્ય લાગતાં દીક્ષા લીધેલી, તેએ શ્રી પરિસ્થતિના દાસ ન હતા, પણ અકાળની પરિસ્થિતને પ્રભુએ દાસ બનાવી હતી એમ નહાત તા બીજાની જેમ પ્રભુ પણ લિક્ષ બનત. બીજા સુવકાેની માકક તેેેગાશ્રી પણ શિકાર રમત, કે વિષયાયભાગમાં લીન થાત, પણ અનંતવીય શાળી પ્રભુના આગળ એક વિશેષ કાર્ય (Mission) હતું અને તેની સિદ્ધિને માટેજ તેઓશ્રી કોશિશ કરતા હતા, દીક્ષા લીધા પછી ખારહ વર્ષ સુધી પ્રભુએ એવી ઘનઘાર તપશ્ચર્યા આચરી કે તેના પ્રભાવથી પ્રભુને કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું. મંહમદ પેંગળર, ઇશ ખ્રિસ્ત, કૃષ્ણ હતા તેમાં કાઇ પણ ધર્મ સંસ્થાપક જેટલું કઠણ તપ આસરેલ ન હત અને જે તપ ગૌતમ બુદ્ધ પણ અડધું છેાડી દીધું હતું, તેટલું સામાન્ય તપ મહાવીર પ્રલુએ આચરેલું હતું, એટલુંજ નહિ પણ કેાઇ પણ બીજા તીર્થ કરે શ્રી વીર નિગ્ગન્થ તપસ્વીના જેટલું કઠણ તપ આચરેલુ ન હતુ.

કેવળગ્રાન પ્રાપ્ત થયા પછી પણ-સુનિવત આચરતાં આચરતાં પ્રશુ વિદ્યાર કરતા હતાં, અને લગ્ય છવાને દેશના આપતા હતા, આ દેસના એવી પ્રકરણ ૩૭ મું. ખરેા વિકાર સમજનાર લક્ષ્મણ રઘુનાથ ભિંડે. ૪૨૭

ભાષામાં પ્રસુ આપતા કે જે ક્રોઇ પણુ ગતિના છવ સપ્તછ શકે. આ બાષા આત્માની સાથા હતા, ન કેંઇ પર્યાયતા કે પ્રદેશની, એવી આ બાષા તિવેં ચ પણુ સમજી શકતા હતા, પ્રપંચી લાક આ વાતને લલે ન સમજી શકે પણુ તે તદ્દન માત્ર અશકય નથી. મહાવીર સ્તામી નિર્વેર હતા એટલે તેઓ છીની પાસે જવગણુ નૈસર્ગિંક નૈર પણુ સૂલી જતા હતા. પ્રેમબળથી એમ થતું હતું. સર-કસ વિગેરમાં લચથી જે બને છે તે પ્રેમથી શા માટે ન બને ! એમાં અશકય જેવું કાંઇ પણ લાગતું નથી.

એવી રીત્તે મહાવીર પ્રભુ પાતે ખાહેશ વિવેકીને બ્યવહારી હોવાને લીધે તેઓશ્રીના ઉપદેશ પણ શુદ્ધ વ્યવહાર્થ રહેતા હતા. જે ધર્માચરણ કરશે તેમને ઇશ્વર સારૂં ફળ આપશે ને જે છુરાઇથી વર્તશે તેમના ઉપર ઇશ્વર નારાજ થશે, એવા ભાવનાપૂર્ણ પણ વિવેકહીન વચના, પ્રભુએ કઠી પણ કશાં નથી. તમે ધર્માચરણ કરશા તા ખહુ સારૂં દળ મળશેજ. ઇશ્વરની કૃપા અવકૃપાના કશાં પણ સંબંધ તેથી રહેતા નથી. ભાલા રાજી થવું કે નારાજ થવું વીતરાગ ઇશ્વરને કેમ સંબંધ તેથી રહેતા નથી. ભાલા રાજી થવું કે નારાજ થવું વીતરાગ ઇશ્વરને કેમ સંબંધ તેથી વેવેક પૂર્ણવૃત્તિ મહાવીર પ્રભુની છે.

એકાંતમત અવ્યવહાર્ય હોય છે. પ્રભુએ અપેક્ષાચુક્ત અનેકાંતમત ઉપદેરચું છે. કાંઇ પણ વિધાન કાઇ એક અપેક્ષાથીજ સત્ય હોય છે. નહિં કે સદાય સત્ય રહે છે. બીજા મતાપદેશકાની ગ્યા ભુલ પ્રભુના શાસનમાં નથી એટલે સ્યાદવાદ વિવેક પૂર્ણુવીતે વ્યવહાર્ય છે.

હિંસાદિ પાપ કર્મા પણ પુષ્ય કર્માપાર્જન કરે છે. એમ વિવેક હી હું અબ્યવહાર્ય વચન કેટલાક મતાપદેશકાતું છે. વીર પ્રભુત્રે સમ્યક્ષ્ થર્મ ઉપટે-રચા છે જેમાં જ્રા પણ કિલ્મીય નથી.

મારી પૂજા કરા કે મારા સરણ આવેા, એટલે તમારૂ કલ્યાલ લશે. હું દેવપુત્ર છું, દેવદ્વત છું; એવાં અવિવેક વચના પ્રભુએ કહ્યાં નથી. સમ્યક ધર્મ તું આચરણ કરા તમારા આત્મા ઉન્નત થશે. એમ ન કરા તા ભવમાંજ ડુબતા રહેશા. તમારી સુકિત બીજા ઉપર અવલ બિત નથી. તમાર સારૂં અને નઠાર તમારા હાથમાંજ છે, એવું સત્યવચન મહાવીર પ્રભુએ કહ્યું છે. પ્રભુએ પ્રયંચ કર્યો નથી કે ઢાંઇપણ બાલી લોકોને ઉરકેર્યા નથી, જે ઠાંઇ સર્વ બાભ્યથી સત્ય અને નિરાબાધ્ય હતું તે તેઓશ્રીએ ઉપરેશ્વું. એવે આત્મમાર્ગ ઉપદેશથી ધ્યાનમાં ન આવે એવા દાવાથો પાતે આચરી ખરેખર વ્યવહાય, છે એમ બતાવ્યા. એનાથી વ્યવહારી બીજા કાણ છે ? ને વીરશાસનથી પણ વિવેકપૂર્ણ શાસન બીજી કશું છે ? એવા શાસનને અબ્યવહાર્ય કહેવું, પાતાની મુઢ્તા અને નબળાઇ બતાવવા જેવું છે. સામાન્ય લાેકા પુદ્દયલાનંદમાંજ મબ્ન હાેય અને તેમને આત્માનંદની વાત ન રૂચે તેથી આત્માનંદ જેવી ઠાઇ સ્થિતિ

નથીજ એમ ન કહી શકાય.

પ્રયત્નથી આ સ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય એમ છે. પ્રયત્ન કરવાવાળા આછા દ્વાય છે, તેથી આ શાસન અબ્યવહાર્ય નથી થતું.

વીરશાસન સંપૂર્ણ રીતે વ્યવહાર્ય છે, નિષ્કલંક, નિરાબાધ્ય છે, સર્વને માટે સુસાધ્ય છે. ઐવા શાસનના જય થાએા. " वर्धतां जिनशासनं "

ા ઝગ્વેદ મંડલ ૧ લા ના ત્રિવિક્રમ વિષ્ણુા

હિંદુ. દેવા. પૃ. ૧૪૩ થી. કમલાશંકરભાઇએ-ઝડપ્ર મં, ૧ લાની અને છ માની મળીને ત્રિલિક્રમ વિષ્ણુની ઝાચા ૮ ના સાયણુ ભાષ્યથી કરી બતાવેલા અર્થ.

કે નરે! ! વિષ્ણુનાં બ્યાપનશીલ દેવનાં હું વીર કર્મો ઘણા જલદી કહું છું જે વિષ્ણુએ પૃથ્વી સંબંધી રંજનાત્મક, ક્ષિતિ આદિ ત્રણુ લોકના અભિમાની અનિ, વાસુ ને આદિત્ય ફ્રપ રજનું વિશેષ નિર્માણ કશું. વળી જે વિષ્ણુએ ઉપર રહેલા અતિવિસ્તીર્ણ સાથે રહેલા ત્રણુ લેકના આશ્રયભૂત-અંતરિક્ષને આધાર તરીકે નિમ્યું, એટલે અંતરિક્ષમાં રહેલા ત્રણુ લોકને પણ સજ્યીં અથવા જે વિષ્ણુએ પૃથ્વી સંબંધી રજસ લોકો (રજસ શબ્દ લોકનાચી છે એમ યાસ્ક કહે છે.) એટલે પૃથ્વીની નીચેના સાત લોકા સજ્યાં. અને ઉપર રહેલા પુરુયવાનના સહનિવાસને યોગ્ય, ભૂરાદિ સાત લોક સજ્યાં. શું કરતાં ! ત્રણ પ્રકારે પોતે સર્જલા લોકોપર વિવિધ રીતે પગ મુકતાં, તે કારણુથીજ માટા-ઓથી જેની કીતિ' ગવાતી હતી એવા, અથવા અત્યંત જેની કીતિ' ગવાતી હતી એવા વિષ્ણુએ સર્જ્યાં. (૧)

તે વિષ્ણુનું વીર્ય વડે સર્વથી સ્તવન કરાય છે, જેમ ભયંકર, કુત્સિત હિંસા વિગેરે કરનાર, પર્વતાદિકમાં રહેનાર, સિંહનાં સર્વ વખાણ કરે છે. વિષ્ણુ પણ મૂગ-શત્રુઓનો શાધનાર, ભીમ ભયંકર, કુચર સર્વ ભૂમિમાં, ત્રણ લાેકમાં રચનાર અને ગિરિની પેઠે ઉંચા લાેકમાં રહેનાર, કે મંત્રાદિ વાણીને વિષે હમેશ રહેનાર, એવા વિષ્ણુ પાતાના માહમાથી વખાણાય છે. જે વિષ્ણુનાં ત્રણ વિસ્તીર્ણ પગલામાં સર્વ ભુવના વસે છે. (૨)

અમારાં કૃત્ય આદિયો ઉત્પન્ન થયલું માેડું બલવાન સ્તાેત્ર અથવા અમાર અનનીય બળ વિષ્ણુ પાસે જાએા. કેવાની પાસે કે વાણીને વિષે કે ઉન્નત પ્રદેશમાં પ્રકરણ ૩૭ મું. ત્રણ પગલાં બૂકતાં ત્રણ લાેક રચનાર વિષ્ણુ. ૪૨૯

રહેનાર, બહુથી જેની સ્તુતિ કરાય છે, કામોના જે વર્ષનાર–પૂરનાર છે તેની પાસે, વળી જે વિષ્ણુએ આ પ્રસિદ્ધ દશ્યમાન દીર્થ–અતિ વિસ્તૃત, નિયમ સાથે રહેનાર ત્રણુ લાેકને એકલાેજ અદ્વિતીય હાેઇ, ત્રણુ, પગલાં વડે વિશેષ માપ્યા. (૩)

જે વિષ્ણુના મધુર, દિવ્ય અમૃત વડે પૂર્ણુ, ત્રણુ પગલાં અક્ષય થતા અત્નવડે તેને આશ્રયે રહેલા પુરૂષોને તૃપ્ત કરે છે. જેણેજ, પૃથ્વી, અંતરિક્ષ, અને સર્વભૂતજાત ચોક લેાક–અથવા તાે પૃથ્વી એટલે તેની નીચેના અતલ, વિતલ આદિ સાત ભુવન, ઘુ એટલે તેની અંદરના, ભુવન વગેરે સાત ભુવન, વેમ ચોદ લાેકને, વિશ્વ ભુવન એટલે તેમાં રહેનાર સર્વ લાેકને, ત્રણુ ધાતુના સમાહાર તે ત્રિધાતુ, પૃથ્વી, જળ, ને તેજરૂપ ત્રણુ ધાતુથી વિશિષ્ટ થાય તે પ્રમાણુ ધારણુ કર્યા, અથવા ત્રિધાતુ એટલે ત્રણુ કાળ કે ત્રણુ ગુજી સાથે. (૪)

એ વિષ્ણુનું પ્રિયભૂત તે-સર્વથી સેવાય છે, માટે પ્રસિદ્ધ અંતરિક્ષ (પાથ અંતરિક્ષનું નામ છે) એટલે અધિનશ્વર ઘ્રદ્મલોક હું વ્યાપું કે જેરથાનમાં દેવને દ્યોતમાન વિષ્ણુને યજ્ઞાદિથો પાતાના ઇચ્છતા નરા તૃપ્તિ અનુભવે છે. અત્યધિક સર્વ જગતને વ્યાપ્ત કરનાર વિષ્ણુના ઉત્કૃષ્ટ-નિરતિશય કેવલ સુખાત્મક સ્થાનને વિષે મધુના નિષ્પંદ પ્રવાહ ચાક્ષે છે. આ પ્રમાણે ખરેખર તે સર્વના બંધુ છે. (હિંદુ. દેવે. પૃ. ૧૪૩-મં૦ ૧ અ૦ ૨૧ સૂ૦ ૧૫૪ સાય. ભાષ્ય ના આધારે રાવ૦ કમળાશંકર પ્રાણુશંકરે કરેલું ભાષાંતર જીવે.)

ત્રિવિક્રમવિષ્ણુની પાંચે ઝચાએાના ડુકમાં અર્થ

૧ વિષ્ણુએ-ત્રણ લાેકના અભિમાની અગ્નિ, વાયુ ને આદિત્યનું વિશેષ નિર્માણ કર્યું. જેને ત્રણ લાેકના આશ્રયભુત અંતરિક્ષને આધાર તરીકે નિમ્યું, એટલે તેમાં રહેલા ત્રણુ લાેકને સર્જ્યા. અથવા પૃથ્વી નીચેના સાત લાેક સર્જ્યા. અને ઉપર પુષ્યવાન યાગ્ય સાત લાેક સર્જ્યા. શું કરતાં તે સર્જેલા? લાેકાેપર પગ સુક્તાં સર્જ્યા. ૧

ર તે વિષ્ણુનું સ્તવન કરાય છે. જેમ ભયંકર, હિંસક સિંહનાં સર્વ વખાણુ કરે છે, તેમ વિષ્ણુ પણ મૃત્ર શત્રુઓને શેહ્ધનાર, ત્રણુ લાેકના રચનાર, ઉગ્ચા લાેકમાં કે વાણીવિષે રહેનાર વખાણાય છે. ૨

૩ અમારા કૃત્યથી ઉત્પન્ન સ્તાેત્ર વિષ્ણુ પ સે જા એહ તે કેવાકે વાણીવિષે કે ઉચ્ચા પ્રદેશમાં રહેવાર, કામાના પૂરવાર તેવીપાસે જે એકલા વિષ્ણુએ ત્રચ્ લાકને ત્રણુ પગવડે મા∿યા. ૩

|        |           | and a Destau         | · · · · · · · |
|--------|-----------|----------------------|---------------|
| 830    |           | તત્ત્વત્રયી-મીમાંસા. | ખંડ ૨         |
| 1. 1 I | · · · · · |                      | + · · ·       |

૪ વિષ્ણુનાં ત્રણુ પગલાં અન્ન વડે પુરૂષોને તૃપ્ત કરે છે. પૃથ્વીની નીચેના સાત લાેક, દુાની અંદરના સાત ભુવન, એમ ૧૪ લાેક, તેમાં રહેનારા સર્વલાેકને અને પૃથ્વી જળ, ને તેજ રૂપ ત્રણુ ધારણુ કર્યાં. ૪

૫ એ વિષ્ણુનું પ્રદાક્ષેક હું વ્યાપું ? જે સ્થાનમાં યજ્ઞાદિથી નરા તૃપ્તિ અનુભવે છે. વિષ્ણુના સુખાત્મક સ્થાનમાં મધુનાં પ્રવાહ ચાલે છે. તે સર્વના બધુ છે. પ

પુન: હિંદુ, દેવા. પૃ. ૧૪૪ની ટીપમાં મં૦ ૭ અ૦ ૬ સૂ૦ ૯૯ થી. સાય. ભાષ્ય. એજ ભાષાંતરકાર લખે છે કેઃ---

" માત્રા એટલે માપથી પર એવા શરીર વડે વર્ષમાન હે વિષ્ણે ? તારા મહિમાને તેઓ વ્યાપતા નથો, ત્રૈવિક્રમ સમયે જે તારૂં મહાત્મ્ય તે કોઈ જાણવા સમર્થ નથી. પૃથ્વીથી આરંભીને તારા-બંને લાેક-પૃથ્વી ને અંતરિક્ષ અમે જાણીએ છીએ, ચક્ષુથી જોઇએ છીએ, ખીજીં જોઇ શક્તા નથી. તૂં એ પરમ લાેકને જાણે છે, તેથી તારા મહિમાં કાેઇથી વ્યાપી શકાતા નથી. (૧)

હે વિષ્ણા કે જન્મતા પુરૂષ તારા મહિમાની દ્વર સીમાને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. તેમજ જન્મેલા પુરૂષ પછુ પ્રાપ્ત કરતા નથી. શા તે મહિમા છે તે કહે છે. દર્શનીય માટા હુ લાકને તે ઉચા ટેકવ્યા છે તે નીચે ન પડે તેમ ટેકવ્યા છે. તેમજ પૃથ્વીની પૂર્વ દિશાને ધારણ કરી.છે. એ ઉપલક્ષણ છે વિશેષ અર્થ સુચવનાર છે. અર્થાત્ સર્વ પ્રાણીને ને ભુવનાને ધારણ કર્યા છે. (૨) સાયવ ભાષ્ય. ભાષાવ કર્તા.

હે દ્યાવા પૃથિબ્યો? પૃથ્વી ને અંતરિક્ષ? સ્તવન કરનાર મનુષ્યને આપવાની ઇચ્છાથી ચુક્ત એવા તમે, અન્નવાળાં, અને સુંદર ચવસ–ઘાસવાળાં થયાં છે. એ પ્રસિદ્ધ છે. વિષ્ણુએ પગ મુકયા છે એટલે હે પૃથ્વી ને અંતરિક્ષ ? તમેજ પહેલાં થયાં છે. હે વિષ્ણું! ? એ બન્નેને બરાબર ધારણ કરા, પૃથ્વીને ઊર્લ્ મુખે ને આકાશને અધામુખે. વળી પૃથ્વીને સર્વત્ર રહેલા પર્વતાથી તમે ધારણ કરી છે, જેમ ચાલે નહી તેમ દઢ રાખી છે. પર્વતા એ વિષ્ણુના આત્મ સ્વરૂપ છે, વિષ્ણુ પર્વતાના અધિપતિ છે. એવી શ્રુતિ છે. સાય૦ ભાષ્ય, ભાષા૦ કર્તા.

પ્રથમ ઝગવેદના પહેલા મંડલના ત્રિવિક્રમ વિષ્ણુ, સાયણુ ભાષ્યના અર્થ અને તેના સાર બતાવ્યા.

હવે-ઝગ્વેદ સાતમા મંડલના વિષ્ણુના સાર જીવાઃ--

૧ હે વિષ્ણે ? ત્રૈવિક્રમ સમયતું તારૂં મહાત્મ્ય જાણવાને કાેઇ સમર્થ નથી. પ્રકરણ ૩૭ મું, ત્રણ પગલાં મૂકતાં ત્રણ લાક રચનાર વિષ્ણુ, ૪૩૧

તારા બન્ને લેાક પૃથ્વીને અંતરિક્ષ એ જાણીએ છીએ, ચક્ષુથી જેઇએ છીએ. બીજુ કાંઇ જોઈ શક્તા નથી.

તેથી તપરા મહિમા કેઇથી વ્યાપી શકાતા નથી. ૧

૨ હે વિષ્ણો ? જન્મતાે કે જન્મેલા પુરૂષ તારી મહિમાને પ્રાપ્ત કરી શક્તા નથી. તે મહિમા કહે છે.

ઘું લાેકને ઉંચા, નીચે ન પડે તેમ ટેકવ્યાે છે. તેમજ પૃથ્વીની પૂર્વ દિશાને ધારણ કરી છે. અર્થાત્ સર્વ પ્રાણીને ને ભુવનાને ધારણ કર્યાં છે. ૨

૩ હે પૃથ્વિનિ આંતરિક્ષ કે મનુષ્યને આપવાની ઇચ્છાથી તમેં અન્નવાળાં અને ઘાસવાળાં થયાં છેા. વિષ્ણુએ પગ મુકયાે એટલે તમેજ પહેલાં થયાં છેા. હે વિષ્ણુા કે પૃથ્વીને ઊર્ધ્વ મુખે અને આકાશને અધાસુખે બરાબર ધારણુ કરાે. વમે પૃથ્વીને પર્વતાથીં દઢ રાખી છે. પર્વતા વિષ્ણુના આત્મ સ્વરૂપ છે. વિષ્ણુ તેમના અધિપતિ છે. એવો શ્રતિ છે. ર

તૈનોના ૨૨ માં લીર્થ કરના પછી ૨૩ માં ઘણા લાંબાસમચે થયા. તે સર્વજ્ઞોના ત ત્વાની પ્રભા તાજી પ્રકાશમાં આવતાં અજ્ઞાન પ્રજાને-પોતાના વશમાં રાખવા, વૈદિકાના હજારા પંડિતા સર્વજ્ઞાના સત્યમાર્ગને ન શાધતાં, કેવળ પાતાના સ્વાર્થના માર્ગમાંજ લુખ્ધ થયા. તે એવી રીતે કે-વેદોના અર્થ બીજા જાણી સકે નહી તેવા હેતુથી પ્રથમ શ્રુતિઓના સ્વરાની જેમ કે-ઉદાત્ત, અતુદાત્ત અને સ્વરિત સંજ્ઞાઓ યોજવાની ખટપટમાં સેંકડા પંડિતા જોડાઇ ગયા હાય, કેટલાક યજ્ઞ યાગાદિકની સિધ્ધિ અતાવવા પ્રાદ્મણ પ્રંથોની યોજના કરવા મંડી પડયા હાય. પણ તે થાડાજ વખતમાં નહી જેવા થઇ પડવાથી કેટલાક ચાલાક પંડિતા સર્વજ્ઞેના, વચનામાંથી ભાંગ્યું ગ્રુટયું ગ્રહણ કરી જ્ઞાનકાંડના નામથી ઉપનિષદા લખવા મંડી પડયા હાય, તેથી તે સમયમાં વૈદિકામાં ભારી ગડમથલ થઇ રહેલી. તેથી તે પડિતા-સત્યતાપર કે પરસ્પર ના વિરાધ ઉપર થોડા પણ ખ્યાલ રાખી શકયા નથી. તે વાતા આજ કાલના આહાેશ પડિતા સહજથો સમજી શકયા છે. તે તેમના લેખોથી આપણે પણ થાડુ ઘણું જરૂર સમજી શકયા છીએ.

પ્રથમ અમેા " ત-ત્વત્રચી મીમાંસા " ના ખંડ પહેલામાં જૈન-વૈદિકની તુલના રૂપે-પ્રદ્ભાના અને વિષ્ણુના કાંઇક વિચાર વિસ્તારથી કરીને આવ્યા છીએ. અહીતા પ્રાયે ઝગ્વેદનાજ પ્રદ્ધા-વિષ્ણુના થાડા ઘણે વિચાર કરીને બતાવું તા અયાગ્ય કે પુનરૂક્તિના દાષ નહી ગણાય ?

| ४३२ |   | - | તત્ત્વત્રયીમીમાંસા. | ખંડ ર |
|-----|---|---|---------------------|-------|
|     | - |   |                     |       |

ઝ્રગ્વેદ મંડલ ૧ લાની ઝચા પ, અને ૭ માની ૩ ત્રિવિક્રમ વિષ્ણુના સંબંધની. અને ઝ્રગ્વેદના દશામા મંડલના જગત્ સબ્દા પ્રદ્વાની અનેક ઝ્રુતિ-ઐાના મેળથો કાંઇક ટુંકમાં વિચાર કરીને ખતાવું છું.

૧ પ્રલયાવસ્થાનું. મં. ૧૦ મું. સૂં ૧૨૯ મું. મંત્ર ૭ તું.

૨ હિરષ્ટયગર્ભ પ્રભાયતિનું. ઝગ્ર. મં. ૧૦ા સૂ ૧૨૧મું. મંત્ર ૧૦ નું.

૩ વિરાટ પુરૂષનું. ઝ. ૧૦−૯૦ મ ત્ર ૧૬ નું. આ ત્રણે માેટાં સૂકતો-ઝગ્ના ૧૦ માજ મંડલમાં સ્રષ્ટા તરીકે મનાયલા પ્રજાપતિનાજ નામનાં છે.

પ્રથમ પ્રજાપતિના કાંઇક વિચાર કરીને ખતાવું છું — સબ્ટિની આદિમાં પ્રજાપતિની પ્રેરણાયી ચાર ઝાયિઓને ચારા વેદાની પ્રાપ્તિ, તેમાં બધાએ પ્રકારતું સાન ભર્યું છે. તે બાજી ફેરવીને મંડુ કેાપનિષદ્ પ્રથમખંડના ચાયા મંત્રમાં કહ્યું છે કે–" બ્રદ્ધવિત પુરૂષા કહે છે કે વિદ્યા બે પ્રકારની છે. બ્રદ્ધા સંબંધી વિદ્યા 'પરા ' શ્રેષ્ટ ગણાય છે. તથા વેદવિષે દર્શાવેલ વિદ્યા ' અપરા ' ઉતરતી ગણાય છે. ( જીવા–એકા દર્શાપનિષદ્ધ છેાટાલાલ ભાષાંતરના પૃ. ૨૭ ની ટીપમાં) ' ઝાગના ૧૦ મા–મંડલમાં-પ્રજાપતિનાં ત્રણુ માટાં સૂકતાના સાયછ્ય ભાષ્યથી અર્થો જોતાં, પ્રલય થયા પછી આ અધી સખ્ટિના ઉત્પાદકજ આ પ્રજાપતિ છે.

વિશટ સૂકતમાં તેા તે પ્રજાપતિને બધા ગ્રદ્ધાંડથી વીંટલાઈ દશાંગુલ વધીનેજ રહેલા બતાવ્યા છે.

આધુનિક શ'કર સ્વામીએ અદ્વેત મતનું સ્થાપન કરતાં તે પ્રજાપતિ-પ્રક્ષાને પ્રદ્વાલોકમાંથી તગેડી મૂઝીને-જડ અને ચેતન રૂપથી આ દુનીયામાં બ્યાપી રહેલા બતાવીને અનાચારની સીમાજ લંઘાવી દીધી છે. એટલુંજ નહી પછુ છવાના સ્વરૂપને ધારણ કરવાવાળા તે વ્રદ્ધાને ચારાશી લાખ છવાની યોનિયેમાં વારંવાર ગાથાં ખાતાજ કરી દીધા છે. સ્વામી દયાનંદ છએતા-વેદાના સર્વ ટીકાકારોને, પ્રાદ્ધાણુ ગંથાને અને ઉપનિષદાદિક બધાએ ગંયકારોને બાજીપર ખસેડીને વેદાના નવીન અર્થો કરતાં યજીવેંદગત વિરાદ્ધ સૂકત કે જે પ્રજાપતિના નામનું છે તેના અર્થ કરતાં કહ્યું છે કે-આ પ્રજાપતિ વિરાટનું રૂપ ધરીને બધા લાકને વીંટલાઇને, દશાંગુલ વધીને અને બધા લાકોના ઉપર સાત સાત આવરણે રૂપે થઇને રહેલા બતાવ્યા છે, સ્વામીજીએ આ નવીન પ્રકારનું સાન જેન ગ્રંથામાંથો લઈ, તેમાં ઉધી છત્તી કલ્પના કરી પાતાની સાહુકારી બતાવેલી છે.

| પ્રકરણ ૩૭ મું. | ત્રણ પગલાં સુકતાં ત્રણ લાેક રચનાર વિષ્ણુ | 833 |
|----------------|------------------------------------------|-----|
|----------------|------------------------------------------|-----|

આતેા આપણે ઝાગના ૧૦ મા મ ડલના પ્રજાપતિનાં ત્રણુ માટાં સૂકતોને ટુકમાં વિચાર કરીને જેચેા.

હવે ઝગ્ના પહેલા અને સાતમા મંડલની મળીને ૮ ઝચાના ત્રૈવિક્રમ વિષ્ણુને તપાસી બેોઇએ---

આ ત્રૈવિક્રમ વિષ્ણુનો ૮ ઋચાએા ઉદાત્તાદિક સ્વરાથી શ્રૃંગાવેલી આડંબરવાલી છે. પણ તે આ અવતારા ધારણ કરવાવાલા વિષ્ણુથી જુદી છે.

જૈન ક'તિહાસમાં આ વૈવિક્રમવિષ્ણુના ઇતિહાસ નીચે પ્રમાણે છે-જૈનાના ૨૦ મા તીર્થ કરના સમયે, ૯ મા મહાપદ્મ ચકલતી હતા, તેમની પાસે રહેલા નસુચિ બ્રાદ્મણ કે જેનું બીજી નામ બલ હતું તે ચકલતી થી વર મેળવીને છએ અંડના રાજ્યના માલક બન્યા હતા. કાઇક સમયે જૈનાચાર્થથી પરાજિત થએલા આ અધિકાર મેળવીને જૈન સાધુઓના ઘાત વિચારેલા. પણ ચકલર્તીના માટાભાઇ દીઝિત વિષ્ણુ કુમાર રાજર્ષ અનેક લખ્ધિ સંપન્ન હતા. તેમણે કોઇ દૂર પ્રદેશમાંથી આવીને કહ્યું કે સાધુઓના સાથે વૈર રાખવું યાગ્ય નથી, એમ ઘણા સમજ્યવ્યે પણ એકના બે ના થયા છેવટે એટલું કહ્યું કે જા તું માન્ય છે તેથી સાડા બધુ પગલાં જમીન તને આપું છું, પણ બીજાઓને રહેવા નહી દઉ. રાજર્ષિ સમજ્યા કે આતા સાધુઓના ધાતજ વાંછે છે, આ વિષ્ણુકુમાર રાજર્ષિ સમજ્યા કે આતા સાધુઓના ધાતજ વાંછે છે, આ વિષ્ણુકુમાર રાજર્ષિ સમજ્યા કે આતા સાધુઓના ધાતજ વાંછે છે, આ વિષ્ણુકુમાર રાજર્ષિ સમજ્યા કે આતા સાધુઓના ધાતજ વાંછે છે, આ વિષ્ણુકુમાર રાજર્ષિ સમજ્યા કે આતા સાધુઓના ધાતજ વાંછે છે, આ વિષ્ણુકુમાર રાજર્ષિ સમજ્યા કે આતા સાધુઓના ધાતજ વાંછે છે, આ વાર્ણાક્ષ બનાવી ત્રણ પગલાંથી છએ ખંડ માપીને અડધું પગલું તેના માથા ઉપર મુકીને રસાતલમાં ખાસી ઘાલ્યા આ કથા ત-ત્વત્રથી. ખંડ પહેલાના પૃ. ૨૫૬ થી જીવેા. આ વર્તા કંગના પહેલા અને ૭ મા મંડલમાં તેની ઝચાઓ કથા કાળમાં ઘુસી અને કેવી રીતે ઘુસી તેના વિચારતા ઇતિહાસદ્યાઓ કરવાના છે.

કારણુ કે અવતારા ધારણુ કરનાર વિષ્ણુના સંબંધે, પ્રથમના ખંડમાં જૈન-વૈદિકની તુલના રૂપના ઘણા લેખાે લખીને બતાબ્યા છે. તેમજ પુત્રીના--પતિ-પ્રજાપતિ બ્રહ્મા તરીકે બધા વૈદિકના ગ્રંથામાં ઘુસાડી દીધેલા છે, તેના પણુ વિચાર તાે કરીનેજ આવેલા છીએ. ઝાગ્ના ૧૦ મા મંડલમાં-યજ્ઞ પુરૂષના નામથી, તેમજ પ્રજાપતિના નામથી, નવીન રૂપથી ઘુસેલા તાે-મણિલાલ નભુભાઈ દ્વિવેદીઆદિ પંડિતાને પણુ જણાઈજ આવેલા છે.

પુરાણેામાં લખાયલા અનેક જગતના કર્તાઓને અનાદર તે. સાધારણ લાેકાેએ પણ કરેલાે છે. માત્ર વેદાેમાં પણ અનેક જગત કર્ગ લખાવા છે એવી લાેકાેને માહીતી નહી હાેવાથો કાંઈ બાલ્યા નથી. 55

| ४३४ | ત-ત્વત્રયી∽મીમાંસા | ખંડ | Ş |
|-----|--------------------|-----|---|
|     |                    |     |   |

હવે હું ઝગના પહેલા અને સાતમા મંડલના ત્રૈવિક્રમ વિષ્ણુના અર્થના વિચાર કરીને બતાલું છું—

જૈનોના ૨૦ મા તીર્થ કરના સમયમાં-ચકવર્તા ના છ બે ખંડના માગક અનેલા-નમુચિ પ્રાક્ષણુે જૈન સાધુઓનો ઘાત વિચારેલા તે સાધુઓને બચાવવા સમર્થ એવા વિષ્ણુકુમાર રાજર્ષિએ મેરૂ પર્વત જેટલું શરીર ધારણુ કરી આ ભરત ક્ષેત્રનાજ છએ ખંડને માપી લીધેલા છે. તે વાત ઝાગ્માં કેવા સ્વરૂપની ગેઠવાઈ છે તે જીવા—

આ ત્રિવિક્રમ વિષ્ણુએ–" ત્રણુલાેકના અભિમાની⊸અગ્તિ, વાયુ અને આદિત્યનું વિશેષ નિર્માણ કર્યું. " વિચારવાનું કે–અગ્તિ આદિ ત્રણું દેવાનાજ સુખ્ય ઉદેશથી ત્રણુ વેદાની ઉત્પત્તિ થએલો મનાયી છે. ત્યારે આ ત્રણું દેવાનું અભિમાન ઉતારવાને આ વિષ્ણુ કયા ઠાલમાં અને કયાંથી આવેલા ?

બીજી વાત એ છે કે-ત્રણુ લાેકના આશ્રયભૂત એવા અંતરિક્ષનું નિર્માણ કરી તેમાં રહેલા ત્રણુ લાેકને સજ્યાં, અથવા પૃથ્વી નીચેતા સાત લાેકને અને ઉપરના સાત લાેકને પગ સુકવાને સર્જ્યાં. ત્યારે પૂર્વ કાલના વેદાના સમયમાં તે ૧૪ લાેકની સ્થિતિ હતી કે નહી ? એ વિચારવાનું ખરૂં કે નહી ? એટલુંજ નહી પણ તે ચઉદ લાેકમાં રહેલી વસ્તુોને અને પૃથ્વી આદિ ત્રણ વસ્તુઓને પશુ ધારણ કરી વિચારવાનું કે ત્રૈવિક્રમ વિષ્ણુના પહેલાં આ બધી વસ્તુઓની દશા કેવા પ્રકારની થઇ રહેલી હતી ? શું તે બધી વસ્તુઓ પાતાલમાં ગરકવા લાગી હતી ? કે જેથી ત્રૈવિક્રમના રૂપધારી વિષ્ણુને ધારણ કરવી પડી ? આ સ્તુતિકારે તે વિષ્ણુના બ્રદ્ધલાકમાં વ્યાપીને રહેવાની માગણી કરી

છે. એટલે શું તે ૧૪ લાકમાં ભટકવાતું માગી લીધેલું માનતું ? આતા ઝરગ્ના પહેલાં મંડલના વિચાર કર્યા. હવે ઝરગના સાતમા મં-ડલના વિચાર તપાસીને જોઇએ—આ સ્તુતિકાર કાેઇ બીજોજ ઝાવે હાય એમ સમજાય છે. તેણુ તા એવું સમજાવ્યું છે કે " હે વિષ્ણા ?

- (૧) તાહરૂં મહાત્મ્ય કાેઇ જાણી શકતા નથી. માત્ર પૃથ્વી અને અંતરિક્ષ આ બે વસ્તુઓજ ચક્ષુથી જોઇ શકીએ છીએ.
- (૨) વળી કહ્યું છે કે---હે વિલ્ણા ? જન્મતાે કે જન્મેલા પુંરૂષ તારી મહિમા પ્રાપ્ત કરી શકતાે નથી. તે મહિમા એ છે કે---
- (3) ઘૂલાકને નીચે ન પડે તેમ તે ઉંચા ટેકબ્યાે છે.
- (૪) પૃથ્વી પૂર્વ દિશાને ધારણ કરીને રહી છે.

| પ્રકરણ ૩૭મું. | ત્રણ | પગલાં | મૂકતાં | পথ | લાક | રચનાર   | વિષ્ણ | ૪૩૫ |
|---------------|------|-------|--------|----|-----|---------|-------|-----|
|               |      |       | No.11  |    |     | 1 4.411 | •••   |     |

- (પ) હે પૃથ્વી ને આંતરિક્ષ કે સ્તવન કરનાર મનુષ્યને આપવાની ઇચ્છાથી તમે અન્નવાળાં અને ઘાસવાળાં થયાં છે.
- (૬) વિષ્ણુએ પગ મૂક્યે એટલેજ તમે પહેલાં થયાં છે.

(૭) હે વિષ્ણા ? પૃથ્વી ઉર્ધ્વ સુખે, આકાશને અધા સુખે, તમેં બરાબર ધારણ કરા. તમેં પૃથ્વીને પર્વતાથી ધારણ કરી છે. દઢ રાખી છે. પર્વતા વિષ્ણુના આત્મ સ્વરૂપ છે. તમે તેમના અધિપતિ છેા. એવી બ્રુતિ છે. "

આ ઝાગના હમા મંડલના વિષ્ણુનેા અર્થ સાયણુ ભાષ્યથી ભાષાંતરકારે લખ્યેા છે. તેનેાજ ડુંકમાં સાર લખીને અતાવ્યા છે. હવે હું સર્વજ્ઞાના ત-ત્વની ≰ષ્ટિ ધ્યાનમાં રાખી કાઇક વિચાર કરીને અતાવું છું---

સર્વદ્વાએ આ સૃષ્ટિને પ્રવાહથી ચાલતી આવેલી અનાદિના કાલની ખતાવેળી છે. અને તે વિચારી પુરૂષો અનુભવથો જાણી પણ શર્ક તેમ છે. છતાં આ અત્યંત પરાક્ષના વિષયમાં સર્વદ્વાનાં વિરૂદ્ધમાં આવીને સ્વાર્થી લોકોએ દુનિયાને ઉધા પાટા ગંધાવવાને માટે, આ સૃષ્ટિની રચના કરનાર અનેક દેવેા પુરાણ કારાએ કલ્પીને બતાવ્યા. એટલુંજ નહિ પણ તે દેવેાને વેદમૂલક ઠરાવવા કેટલાક વેદેામાં પણ દાખલ કરીને બતાવ્યા. તેમાં ઝાગના પહેલા અને ૭ મા મંડલમાં વિષ્ણુને પણ ત્રણ જગતના સ્રષ્ટા વરીકે દાખલ કરી દીધા. ન જાણે આ વિષ્ણુ કથા કાલમાં ત્રણ જગતના સ્રષ્ટા થવા દાખલ થયા, તે તેા ઇતિહાસના વેત્તાઓજ વિચાર કરીને બતાવે.

ત્રગુના ૧૦ મા મંડલમાં તાે પુત્રીના પતિ-પ્રજાપતિ-બ્રમ્સા રૂપે થઇ અનેક સુકતાથી અને અનેક સ્વરૂપથી આ બધી સૃષ્ટિના માલીક થઇ પડેલા છે. આ પ્રજાપતિ બ્રમ્હાને માટે મણિલાલ નભુસાઇએ તાે સ્પષ્ટ રૂપેજ લખીને બતાબ્યું છે, કે 'આ કલ્પના તાે નવીન રૂપનીજ થએલી છે'.

લક્ષ્મણ રઘુનાથ ભિંડે તેા સાક સાકજ લખીને ળતાવ્યું છે કે 'જૈન ધર્મ'ના વિકારજ આ બધા હિંદુ ધર્મ છે.'

બીજા પણ અનેક દેશી પરદેશી પડિતાેએ જૈન ધર્મની સત્યતા ઉપર પાત પાતાના અભ્યાસ પ્રમાણે નિષ્પક્ષપાતપણાથી સત્યતા જાહેર કરેલી છે. તે સિવાય કેટલાક નિ:સ્વાર્થી સત્ય પ્રિય સજ્જના સર્વદ્વાના તત્ત્વાની બ્રેષ્ટતા મનમાં સમજી ને પણ બેઠાજ હશે ?

હવે હું–ઝાગના પહેલા અને સાતમા મંડલમાં લખાયલા વિષ્**દ્ધ** ત્રણ જગતના સાધા તરીકે કેટલા સત્ય સ્વરૂપના છે તે વિચારીને અતાલું છુ તે જુવે અને તેના વિચાર કરા---- દે વિષ્ણા ? તારૂં મહાત્મ્ય કાેઇ જાણી શકતા નથી. માત્ર પૃથ્વીને અંતરિક્ષ આ બેજ ચક્ષુથી જોઇ શકાય છે. આ લખવુંજ ચાેગ્ય નથી. કેટલાક અધ્યાત્મિક વિચારા જેમકે-સુક્ષ્મ જીવાના, તેમના પુણ્ય પાપના સંચે ગથી ૮૪ લાખ જીવાની ચાેનિમાં ભટકવાના, તેમજ ૮૪ લાખ જીવાની ચાેનિયાના વિચારા સર્વદ્વા વિના બોજા કાેણ બતાવી શકે તેવા છે. વૈદિકામાં સર્વદ્વાનો સુલથીજ ઈન્કાર કરવામાં આવેલા છે, તેથીજ આ સ્તુતિકાર લખી બતાવ્યું છે કે-જન્મતા કે જન્મેલા પુરૂષ તારી મહિમા જાણી શકતા નથી. પરંતુ જન્મેલા પુરૂષ સર્વદ્વ થઇ બતાવે તાેજ તે વસ્તુઓ સત્ય સ્વરૂ પની હાેઇ શકે છે, પણ બીજાઓની લખેલી સત્ય સ્વરૂપની હાેઇ શકતાજ નથી.

વળી લખ્યું છે કે—ન્યૂ લાેક નીચે ન પડે તેમ તે ટેકવ્યાે છે. આ અના-દિના 'ઘૂ' લાેકને ટેકવવાને વિચ્છું કયા કાળમાં આવેલા ? દશમા મંડલમાં તાે બધા લાેકને વીંટલાઇને રહેલા પ્રજાપતિ–છાદ્યા ખતાવ્યા છે. આ બેમાંની કચી વાત સાચી ?

પૂર્વદિશા શેમાં ગરકલી પૃથ્ાીએ ધારહ્યુ કરી ? આ લેખકાે કેટલા બધા જ્ઞાનીઓ હશે ?

વળી–પૃથ્વી–અંતરિક્ષને કહ્યું છે કે–સ્તવન કરનારને આપવાનીં ઇચ્છ.થો તમે અન્ન-ઘાસવાળાં થયાં છેા. આ બન્ને જડે પદાર્થની પાસે આવા પ્રકારની પ્રાથના કરનાર કેવા પ્રકારના જ્ઞાનવાળાે હશે ?

વળા સ્તુતિકારે કહ્યું છે કે–વિષ્ણુએ પગ મૂકયેા એટલેજ તમે પહેલાં થયાં છે.

વિષ્ણુએ કયા કાળમાં અને કયાંથી આવીને પગ મુકયે৷ કે જેથી પૃથ્વીને આકાશજ પહેલાં થઈ પડ્યાં ?

વળી સ્તુતિકાર કહે છેકે-પૃથ્વી-આકાશને બરાબર ધારણ કરા વળી કહે છે કે-પૃથ્વીને તાે તમેં પર્વતાથી ધારણ કરી છે, પર્વતાે તમારા આત્મભૂત છે. તમેં તેમના અધિપતિ છેા.

વિચાર કરી જેતાં-કાેઇ નીશાના ચક્રમાં-પૃથ્વીને નીચે જતી, અને આકાશને પાતાના પર પડતાંની, ભ્રાંતિથી બાલતાં પાછેા વળકાે વાલ્યાે હાેય કે પૃથ્વીને તાે તમેં પર્વતાથી ધારણ કરી છે, પર્વતાે તમારા આત્મભૂત છે એમ સમાધાન કરી લીધું હાેય ી

1972 - 1974 - 1974 - 1974 - 1974 - 1974 - 1974 - 1974 - 1974 - 1974 - 1974 - 1974 - 1974 - 1974 - 1974 - 1974 -

પ્રકરણ ૩७ મું. ત્રણ પગલાં મૂક્તાં ત્રણેતાક રચનાર વિષ્ણુ. ૪૩७

આ આપણા ભરતખંડનાે થાેડાજ સમય માલક બની સાધુઓનાે ઘાત વાંછનાર એવા નસુચિ ખ્રાહ્મણુનાે ગર્વ દૂર કરનાર વિષ્ણું કુમાર રાજપિ (આ-ચાલતા વિષ્ણુથી જુદા) ૨૦ મા તીર્થ કરના સમયમાં થયા છે.

તે વાત કત્રિંમ અવતાર ધારણ કરનાર વિષ્ણુની સાથે બેડાઇ, તે વિષ્ણુ ગીતામાં યુગચુગમાં અવતાર ધારણુ કરતા લખાયા, પુરાણેમાં ૨૪ અને ૧૦ અવતાર ધારણુ કરતા લખાયા તેા ખરા પણુ દૈત્ય–દાનવાનો વારવાર માર ખઇને નાશ ભાગ કરતા પણુ લખાયા છે.

તે વિષ્ણુ ઋગ્વેદના ૧ લા, અને ૭ મા મંડલમાં ત્રણે લાકને ઉત્પન્ન કરી, તેમાં કુદકા અને ભુસકા મારવાવાળા ન જાણે કયા અંધકારમાં લખાયા <sup>૧</sup> વિચારવાની ભલામણ કરૂં છું. પણું સાથમાં એટલું તેા કહું છું કે-વૈદિકના પંડિતાએ સર્વજ્ઞાના તત્ત્વોને અને સર્વજ્ઞાના ઇતિહાસને લઈ તેમાં ઉધી છત્તી કલ્પનાઓ કરી. કાેઇમાં અધિક લખ્યું, તાે કાેઇમાં ન્યૂનતા કરી મરજીમાં આવે તેમ ચિત્રી પાતાના વૈદિકધર્મ કલ્પિત ઉભાે કરેલા છે. પણુ તેમાં કાેઇ સર્વજ્ઞ તા થએલાેજ નથી માત્ર અક્ષરાના પંડિતાએ કાળા અક્ષરાને કુટી મારેલા છે.

આ વૈદિકાેનું અનુકરણ કરનારા બીજા ગધાએ મતવાળાએ એ પાત પાતા ઇશ્વરાેને જગતના ઉત્પન્ન કરવાવાળા કલ્પી લીધેલા માલમ પડે છે. વૈદિકના પંડિતાેથી દુનીયાંના કાેઇ માેટા સુધારા થયેા હાેય એમ કાંઇ જણાતુ નથી પણ કાંઇક બિગાડાેજ થએલાે માલમ પડશે. આ વાત સત્ય હુદ્દયના સંજજનાે ને વિચારવાની ભલામણ કરૂં છું, અને આ મારા ગ્રંથની પણુસમાપ્તિજ કરૂં છું.

ા ઇતિ શ્રી વિજયાનંદસૂરીશ્વર (પ્રસિદ્ધનામ આત્મારામજી) મહારાજના લઘુ શિષ્ય⊸દક્ષિણુ વિહારી \_ મુનિ અમરવિજય વિરચિત ''તત્ત્વત્રથી મીમાંસા<sup>-</sup>'' -ખંડ બીજે પ્રકરણુ ૩૭ માની સાથે આ ગ્રંથ સંપૂર્ણ ા

" वर्धतां जिनगासनम "



# આ અપૂર્વ ગ્રાયમાં પ્રથમજ રૂપૈયા આપી અપૂર્વ લાભ મેળવનારા ભાગ્યશાલી શ્રાવકે નાં નામ

|             |      | <b>.</b>                                                 |
|-------------|------|----------------------------------------------------------|
| ₹.          | २०५  | શા. માેતીચંદ ધર્મચંદ. ,, હાલ નાવરાગામ.                   |
| ₹.          | રળ્ય | ્શા. હિમતલાલજી માસ્તર. મૂલ સીને ર. હાલ મુંબાઇ.           |
| <b>ą.</b>   | ૧૦૧  | શા. નરાેત્તમભાઇ શંકર. 🥠 હાલ અશાગામ.                      |
| ş.          | ٩૦૧  | શા. નાથાભાઇ શંકર. ,, ,, ,,                               |
| <b>₹.</b>   | ૧૦૧  | શા. કસ્તુરચંદ બેચર. આંતરાેલી, હાલ નડા.                   |
| ₹.          | 64   | શા. નાથાલાઇ ગરબડ. મુલ સીનાર, હાલ વાગાડી ૫.               |
| ₹.          | હ૧   | શા. છગનલાલ માેલીચંદ. ,, હાલ વ્યારા ગામ.                  |
| <b>ą.</b>   | પ૧   | શા, ચંપકલ લ છગનલાલ. 🥠 હાલ સુરાસામર.                      |
| ₹.          | પ૧   | શા. નારાયણુસાઇ માણેકચંદ. ગામ દીવેલવાળા.                  |
| <b>ર</b> .  | ષ૧   | શા. નાનચંદ ચુનીલાલ. ગામ દીવેલવાળા.                       |
| ₹.          | ૫૦   | શા. મેરતીચંદ વજેચંદ. સીનાર.                              |
| <b>ર</b> .  | ૫૦   | શા. છગનલાલ શંકરભાઇ. ,, હાલ અશાગામ.                       |
| ₹.          | પુરુ | શા. છગનલાલ લલ્લુભાઇ. આમાદવાળા. હસ્તે ત્રિભાેવન હરગાેવિંદ |
| રૂ.         | ૫૦   | શા. છેાટાલાલ હરગાવિંદ. શિનાર [લીલેાડના.                  |
| <b>ą.</b> : | ય૦   | શા. હરિલાલ નેમચંદ. સીનાર, હાલ ઉમરવા.                     |
| <b>3</b> .  | ૫૦   | શા. નાયાભાઇ નંદલાલ. ,,                                   |
| <b>ą</b> .  | 40   | આઇ પાવૈતી શા. ધર્મચંદ નરસીની વીધવા. સીનેાર, હાલ ઉમરવા.   |
| ₹.          | ૫૦   | શા. ખૂશાલ પ્રેમચંદ શેઠ. ડેલાઇ, હાલ આમરાેલી.              |
| <b>ą.</b>   | ४१   | શા. નંદલાલ માહાલાલ. સીનાર, હાલ નવાપુરા                   |
| ₹.          | 80   | શા. છેાટાલાલ વીરચંદ્ર કાપડીયા. ડેસાઇ.                    |
| <b>₹</b> .  | ૩૫   | શા. નાનચંદ હરગાવિંદ. સીનાર.                              |
| <b>ą.</b>   | ૩૫   | શા. લલ્લુભાઇ મગનલાલ. ડેભાઇવાળા, હાલ તરવા ગામ.            |
| <b>ą.</b>   | ૩૧   | શા. વીરચંદ લલ્લુભાઇ શેઠ. સીનેાર.                         |
| <b></b> .   | રપ   | શા. માહનલાલ ભગવાન. ,, સુરાસામર.                          |
| <b>₹</b> .  | રપ   | શા. ત્રિભાેવનદાસ પીતાંબર કાપડીયા. સીનાેર.                |
| <u></u> з.  | રપ   | શા. મગનલાલ લલ્લુભાઇ. સીનાર.                              |
| ¥.          | રપ   | શા. ત્રિભાેવનદાસ કાળીદાસ. ,, હાલ માડુધર.                 |
| -           |      |                                                          |

| ş.         | રપ  | શા. મક્તલાલ કચરાભાઇ. 🦙 કાઠીયાવાડના. હાલ માલસર    |
|------------|-----|--------------------------------------------------|
| 3          | २५  |                                                  |
| <b>з</b> . | સ્પ | ખાઇ જડાવ ગરખડ જગજીવનની દીકરી 🦏                   |
| ३.         | રપ  | ખાઇ ચાેક્કસ નરાેત્તમ દ્રીરાચંકની દ્રીકરી 🛛 ,,    |
| <b>ą.</b>  | રપ  | શા. નાથાભાઇ લલ્લુ નરાત્તમદાશના હસ્તે ખાઇ માકાર.  |
| <b>ર</b> . | ૨૧  | શા. કુલચંદ જગજીવનદાશ સીનાર.                      |
| રૂ.        | ર૧  | શા. ગરબડભાઇ નાથાભાઈ ,, પાનેથાવાળા.               |
| ₹ <b>.</b> | २०  | શઃ. ચુનીલાલ નરાેત્તમકાસ, બ્યારાવાળા.             |
| ₹.         | २०  | શા. ચુનીલાલ વર્જેચંદ સીનાેર હાલ માેટા ફેાક્લીયા. |
| ર.         | २०  | શા. કુલચંદ શિવલાલ 🦙 હાલ માલપાર.                  |
| ર.         | २०  | શા. મગનલાલ લાલચ દ 🦙 હાલ કન્યાલી.                 |
| ₹ <b>.</b> | २०  | શા. ઇશ્વર લાલચંદ ,, હાલ નવાપુરા,                 |
| રૂ.        | २०  | શા. ધારસી કચરા માલસર, મુલ કાઠીયાવાડ.             |
| ३.         | २०  | શા. નાનચંદ વલ્લભદાસ ગામ સામરાના.                 |
| રૂ.        | 20  | શા. ગુલાબચંદ શિવલાલ સીનેષ્ર.                     |
| ş.         | ૧૧  | શા. મગનલાલ લાલચંદ ના મારકતે મુંખાઇવાળા           |
|            |     | શા. નાગરદાસ છગનલાલ સીહારવાળા                     |
| રૂ.        | î٥  | શા. શંકર પીતાંબર શિનાર હાલ પ્રતાપનગર.            |

· .

. •

. ·

ę

.

## આ ગ્રંથમાં આધાર રૂપે લીધેલાં પુસ્તકાેનાં નામ

| ٩          | આવશ્યકસૂત્ર                            | ૩૩ ગીતા રહસ્ય                           |
|------------|----------------------------------------|-----------------------------------------|
| <b>ə</b> , | ત્રિશષ્ટિશલાકા પુરૂષ સરિત્ર.           | ૩૪ ગીતાજી                               |
| З          | <b>લે</b> ાકતત્ત્વનિર્ણુધ              | ૩૫ ગીતગેાવિંદ                           |
| ¥          | ક્ષેત્ર સમાસ                           | ૩૬ સંસ્કૃત સાહિત્યના ઇતિહાસ             |
| પ          | વિચાર સાર પ્રકરણ                       | ૩૭ આર્યોના તહેવારાના ઇતિહાસ             |
| ŧ          | ઋગ્વેદ                                 | ૩૮ પૂર્વરંગ (કાકા ઠાલેલકર)              |
|            | યબ્યુવેંદ 🖉                            | ૩૯ જૈન ધર્મ ( ડા હેલ્મુત. )             |
| ٢          | ઝગવેદાલેાચન (હિંદી)                    | ૪૦ શંકર દિગ્ વિજય                       |
| Ģ          | સાયનભાષ્ય                              | ૪૧ સ્વધર્મ નિષ્ટ દૈવી જીવન              |
| ٩٥         | ગાપથ પ્રાદ્ય છુ                        | ૪૨ અલેજી સાહિત્ય અને પુરા <b>ચુ</b> કથા |
| 97         | શતપથ પ્રાહ્મણ                          | ૪૩ વેદાંતમનનાવલી                        |
| ૧૨         | તૈત્તરીય સંહિતા                        | ૪૪ કાળાકુષ્ણની ધાળી બાજી                |
| ૧૩         | એકાદશાયનિષદ્                           | ૪૫ ધર્મ વર્ણન ( આ. આ. ઘુવ)              |
| ૧૪         | મનુસ્મૃત્તિ                            | ૪૬ હિંદુસ્તાનના મુખ્ય ધર્મો             |
|            | મહાલારત                                | ૪૭ શંકા કેાય                            |
| ૧૬         | દૈવીભાગવલ                              | ૪૮ હિંદુરતાનના દેવેા                    |
|            | <b>કે</b> મ <sup>દ</sup> પુરા <b>ણ</b> | ૪૯ મતમીમાંસા (શ્રી વિજયકમળ સૂરિ)        |
| १८         | પ્રદ્વાવેવર્ત પુરાશ્                   | ૫૦ એકાદરીી મહાત્મ્ય                     |
| ૧૯         | શિવપુરાશ                               | પ૧ દુર્ગા પાઠ                           |
| २०         | ભાગવતપુરાણ                             | પર હિન્દુ સંસ્કૃતિ                      |
| ર૧         | નગરપુરાણ                               | પ૩ કૃષ્ણુ ચરિત્ર ( બાબુ બકિમચંદ્ર )     |
| રર         | રક <b>ધ</b> પુરા <b>ણ</b>              | ૫૪ છુદ્ધલીલા સારસંગ્રહ                  |
| ર૩         | વાયુપુરાણુ                             | ષપ બુદ્ધ ચરિત્ર                         |
|            | મત્સ્યપુરાશુ                           | પદ્દ આઇળલ                               |
|            | વિષ્ણુપુરાશ્                           | ૫૭ પંડિત ગુરૂદત્ત વિદ્યાર્થીના લેખા     |
|            | વરાહપુરાણુ                             | પટ ગુજરાતી ( સાપ્તાહિક ) ને અંક         |
| ર૭         | માર્ક ડેયપુરાથુ                        | પલ વીરશાસન ( ,, ) ,,                    |
| ૨૮         | પદ્મપુરાશુ                             | ૬૦ વસંત (માસિક) "                       |
| રલ્        | લિંગપુરાણ                              | <b>૬૧ અુ</b> દ્ધિ પ્રકાશ ( માસિક ) ,,   |
| 30         | ભવિષ્યાત્તરપુરાશ                       | કર જૈનયુગ ( ,, ) ,,                     |
| કર         | રામાયણુ ( તુલસીદાસ કૃત )               | ૬૩ સાંજ વર્તામાન ( દૈનિક ) ,,           |
| ૩૨         | ,, (ાલસીક્રીય)                         | ૬૪ મું બઇ સમાચાર (દીવાલીનાે અંક)        |

નિરૂકત ( યાસ્ક ) ગાેમિલગૃહ્યસૂત્ર. અચર્વ વેદ. નિરૂક્તાલેાચન. તત્ત્વસ ગઢ. ખંડખાદા–( યશાેવિ. ) મહાભારતમીમાંસા ( હીં'દી. ) પ્રાદ્ધાણસર્વાસ્વ. પ્રદ્વસૂત્ર. સાંખ્યતત્ત્વકીસદી. મીમાંસા<sup>શ્</sup>લાેકવાર્તિક. શાસ્ત્રદીપિકા. પારિબાતસારભ( ભાષ્ય. ) પ્રદામીમાંસા. પ ચદશી તત્ત્વાર્થ પ્રદીપ. શ'કરદિગવિજ્ય. દર્શન અને અનેકાંતવાદ. અધ્યાત્મસાર ( યશાેવિ. ) પ્રમાણમીમાંસા (હેમચંદ્રાચાર્ય) પ્રમેયરત્નકાેષ.ં રત્નાકરાવતારિકા. ^લેાકવાર્તિક. ન્યાયાવતાર.

સ્તુતિદ્વાત્રિ શિકા. જૈન ગ્ર'થાવલી. જૈન સાહિત્ય સંશાધક. સ્યાદ્વાદમ જરી. તત્ત્વાર્થાધિગમ સત્ર. યાજ્ઞ ૧૯કય સ્મૃતિ. કાત્યાયન સ્મૃતિ. અત્રિસ્મૃતિ. વશિષ્ટ સ્મૃતિ. અથર્વ સંહિતા. રહારકત ''આર્શિનલ" દારખાનું. હિ દુસ્તાનના શાલા પયાગી ઇતિહાસ. યજ્ઞરહસ્ય. હિંદુઓનાં પુરાણ ( ડા. વિલ્કિન્સ. ) મૂળ સ'સ્કૃત ગ્રાંથનાં વચન (ડા. મૂર.) હિંદુ સર્વદેવ. 22 હિંદુલાકના ડુંકા ઇતિહાસ. હિન્દ તત્ત્વ જ્ઞાનનાે ઇતિહાસ. પ્રવચન સારોહાર. વિવિધજ્ઞાનમાળા. ( મણુકાે ૩૩ મે. ) સિદ્ધાંતસાર ( મણિલાલ નભુભાઇ. ) ५०७ यल्वेंध तैत्तरीय आह्य. અષ્ટસહસ્તી. શાસવાર્તા સમુચ્ચય.

# જૈન મન્ત્રશાસ્ત્રના મહાન ગ્રન્થ ! તૈયાર થાય છે ! . . ? . . . તૈયાર થાય છે !

# શ્રી ભેરવ-પદ્માવતી કલ્પ

શ્રો મલ્લિયેણુવિરેચિત બિન્દુ વેશ્યુની 'સિકચિંકત શ્રી સેરવ-પદ્માવતી કલ્પ કે જેની હસ્તલિખિત પ્રત પશ્ચ જવલ્લેજ અને મહાસુરીબિત મળે છે તે અમારા તરફથી પાટશુ, વડાદરા, લીંબહી, અમદાવાદ, સુરત વિગેરે સ્થળામાં આવેલા બંડારાની પ્રતા મેળવી તે છપાવવા શરૂ કરી છે. આ ગ્રંથમાં દસ અધ્યાય છે અને તેમાં મંત્ર સાધનાને લગતાં દરેક અંગાનું સ્પષ્ટિકરણુ છે. વધુમાં વશીકરણ, આદર્ષણ, મારશુ, માહન વિગેરે બાર ચંત્રાના બ્લાેક બનાવી આર્ટપેપર ઉપર છાપીને મૂકવાના છે. પરિશિષ્ટમાં છ અધ્યાયની બ્યાખ્યાવાળા બીએ શ્રી પદ્માવતી કલ્પ, આપવાના છે. પરિશિષ્ટમાં છ અધ્યાયની બ્યાખ્યાવાળા મંત્રો, તેની વિધિ, તેનું ફળ, તેના લગલગ ત્રીસેક ચંત્રો, તેની સાધનાની સમજ તથા જવાલામાહિની સાધના વિગેરે બાથવા માટે મંત્રસાહિત્યમાં આ ઉત્તમાત્તમ બંધ છે. બ્લોકા અને સાધન મેળવવા પાછળ બહાળા ખર્ચ થાય છે, છતાં મંત્રના જિલ્લાસુએ્યા લાલ લઈ શકે તે માટે—

### અગાઉથી ગ્રાહક થનાર માટે કિંમત શા ૧૦-૦-૦

'પાછળથી કિંમત રાખેલ છે. માત્ર ત્રણસોજ નકઢા છપાશે અને પછી મ્હાેટી કિંમતે પથુ કદાચ નહિ મળે, માટે આજેજ અડધી કિંમત મનીઐાર્ડરથી વાકલાવી થાહેક બધા !

લખોઃ-નવાબ ધ્વધર્સ, કે. ડાેસીવાડાની પાળના નાક : અમદાવાદ

#### ગ્મથવા

નવામ સારાભાઇ મધુરિલાલ, કે. નાગજીહધરની માળ-અમદાવાદ

સૂર્ય પ્રકાશ પ્રિન્ડોંગ પ્રેસ.-- આ અદાવાદ.

050

બહાર પડી ચૂકયો છે !.....કાર્તિક જાણિ માથ્ય !

પ્રાચીન સ્તોત્ર-સંગ્રહ.

: : સંથાહક અને સંપાદક : : પૂ. દક્ષિણવિહારી શ્રી અમરવિજયજી મહારાજના વિદ્વાન્ શિબ્યરત્ન સુનિરાજ શ્રી અતુરવિજયજી. લગભગ હ૦૦ પાનાં : બૉર્ડ પટ્ટેસ બાઈન્ડોંગ : ઉપર કહ્ન દેસાઈટ્રાં

ભગભાગ ૭૦૦ પાના : બાડ પદ્વ તે બાદન્ડાળ ઃ હપર કહ્ય કલાકદ્વ દારહું સરસ્વતીનું રમણીય રેખાચિત્ર ભાને બનાહુર બેરગી છાપેલું રેપર હતાં—મૂલ્ય ઃ પાંચ રૂપીઆ.

૪૨ આચાર્યોનાં અપ્રસિદ્ધ અને ભાવમય સ્તોત્રોના આ પ્રાંથમાં સંગઠ કરવામાં <sup>-</sup> આવ્યા છે. તથા તેઓનાં ઐતિહાસિક જીવન, તેઓની કૃતિયાનું દિગ્દર્શન, તેમતા જીવન-કાલ વિગેરે આધારા સાથે જહ્યુાવેલ છે. આ ઉપરાન્ત બીજા પછુ ભાગાયોના ઇતિહાસ વિગેરે છે. જૈન સાહિત્ય પ્રકાશનમાં આ પ્રાંથ નયીજ ભાત પાંડે છે અને જૈન ઇતિહાસ ઉપર નવીન પ્રકાશ કે કે છે! સંપાદક સંસ્કૃતમાં લખેક્ષી વિસ્તૃત પ્રસ્તાવના વિદ્વાનાનાં પછુ મસ્તકા ડાલાવે તેમ છે. વધારામાં—પોફેસર અભ્યંકર સાહેબે Forward પછ્ લખી છે! ત્રિરંગી અને એક સંગી કે કારાઓ

ચ્યા ગ્રાથમાં શ્રી વજરવામીના ગૌતમરતુતિ શ્તાત્ર સાથેજ એ ઉપરથી નવીન તૈયાર કરેલા ગૌતમરવામિજીના ત્રિરંગી ફોટા સ્યાપવામાં આવ્યા છે તેમજ શ્રી પદ્માવતી દેવીની પ્રાચીન સૂર્તિના ફોટા પણ આપવામાં આવ્યા છે.

— દુર્લભ યંત્રે। અને વિધાના —ં

શ્રી ભદ્રભાહુ સ્વામિ વિરચિત જીવસગ્યહર સ્તાત્ર, એની લઘુવૃત્તિ, તેમજ એની આરાધનાનાં વિધાના તથા યન્ત્રાના ફાટાએા આપવામાં આવ્યા છે. તથા શ્રી પદ્માવતી દેવીતું સ્તાત્ર,વૃત્તિ તથા દેવીના આરાધનની વિધિ સાથે આપવામાં ભાવ્યું છે. આ ઉપરાન્ત શ્રી કબ્રિકુંડ પાર્શ્વનાથતું સ્તાત્ર ખાસ ખર્ચ કરીને તયાર કરાવેલા યંત્ર સાથે આપ્યું છે.

આ સંચદ તે અપૂર્વ છે અને એ મંત્રતંત્રના રાખ્યતને પણ એટલાજ ઉપયોગી છે!

#### --: ગ્રાહક થવા માટે :---

તમારા પુરતા સરનામા સાથે આજેજ રૂા. 'સાડા પાંચતા મનીઆર્ડર પ્રક્રાશકને સરનામે બેરકલી આપે ! એટલે તમને ધેર બેઠાં પુસ્તક મળા જાય.

### પુસ્તક મળવાનાં ઠેકાણાં:—

(૧) સાેસાયટી કાર્યાલય.

પાંજરાપાળ.

- (ર) નાગૂરદાસ પાગજીલાંધુ મહેતા, ઢાસીનાઠાની પાળ, વિદ્યાશાળા સાધે.
- (3) ગુજર ચન્યરત્ન કાર્યાલય, રીચીરાઢ, ક્વારા સાથે.
- (૪) એસ, જે. શાહ, મારલપુર.
- (પ) જર્ચાતિ કાર્યાક્ષમં, રાયપુર હવેલીની પાળ,

: પ્રકાશક :

જૈન પ્રાચીન સાહિત્યાદાર મન્યાવલિ. સં. : સારાભાઇ મ. નવાખ,

## નાગજ બહાની વાળ, અમકાવાદ