

अनुवादक प्.पं.श्री. भद्रंकरविजयजी भीवर

શ્રી વિજય ભુવનતિલકસુરી ધર જૈન મ્રંથમાલા/રક આત્મ–કમલ–લિબ્ધ–ભુવનતિલકસુરિ–ગુરૂહ્યા નમઃ પૂજ્યપાદ આચાર્ય દેવશ્રી મદ્દવિજયલબ્ધિસૂરી ધરેજ મહારાજ વિરચિત

# તત્ત્વન્યાયવિભાકર

卐

–: ગુજરાતી અનુવાદક :-પૂo પાo કવિકુલકાેડીર આચાર્ય દેવ વિજય ભુવનતિલક– સૂરીશ્વરજી મહારાજના પરમવિનેય પૂo પ'ન્યાસજી મહારાજ શ્રી ભદ્ર'કરવિજયજીગણિવર



- સહાયક :-

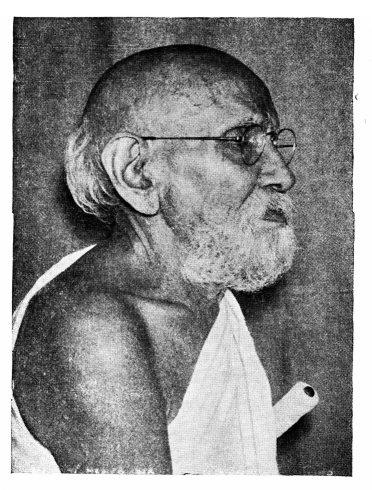
- (૧) શ્રા જૈન શ્વેતામ્બર મૂર્તિપૂજક સંઘ, સાલાપૂર
- (ર) શ્રા જૈન શ્રાવીકા સ'ઘ, સાલાપૂર તરકથી લેઠ

-: પ્રકાશક :-શ્રી લબ્ધિ ભુવન જૈન સાહિત્ય સદન C/o નટવરલાલ ચુનીલાલ શાહ છાણી (ગુજરાત) જિં વડાદરા

પચાશ નયા પૈસાના સ્ટાંપ બીડનારને પ્રકાશક સ્થળેથી પુસ્તક લેટ મળી શકશે.

वी० सं० र४६५ ] अकि सं० ७ [ वि० सं० २०२५

∹ મુદ્રકઃ− , બહાદુરસિંહજ પ્રિન્ટીંગ પ્રેસ પ્રાેંગ અમરચંદ બેચરદાસ મહેતા 'પા**લીતાણા** (સોરાષ્ટ્ર)



જૈનરત્ન વ્યા. વા. કવિકુલકિરીટ પુજ્યપાદ આચાય<sup>•</sup>દેવ શ્રીમદ્ વિજયલબ્ધિસ્ર્રીશ્વરજી મહારાજ

#### પ્રકાશકીય

વિષય કષાયાથી ખદખદતા સંસારમાં પ્રાણીને શાંતિનું અમૃત પાનાર કાઇ હોય તા શ્રી જિનેશ્વર કથિત સમ્યગ્જ્ઞાન છે. કારણ કે તે જ્ઞાન જીવને આપત્તિમાં કે સંપત્તિમાં, સુખની વેળાયે કે દુ:ખની વેળાયે બે બાકળા ન બનાવતાં સમ્યક્ પ્રકારે સહન કરવામાં દીવાદાંડીની ગરજ સારે છે.

આવા સમ્યગ્ જ્ઞાનના અપૃર્વ ખજાના સમાન પૃજ્યપાદ આચાર્ય ભગવંત શ્રીમદ્વિજય લિખ્ધિસરી શ્રેરે અહારાજા વિરચિત તત્ત્વત્યાય વિભાકર ગ્રંથના પહેલા ભાગ આપની સમક્ષ મુકતાં ઘણા આનંદ થાય છે.

સંસ્થાને ઘણા વર્ષોથી પરમ ગુરુવર્યની ભક્તિ નિમિત્તે પરમ ગુરુવર્યની રચિત કૃતિ અહાર પાડવાની પરમ કામના હતી. જે અંશે આજે કૃલિત થાય છે એ અમારે મન ઘણા હર્યની વાત છે.

તત્ત્વન્યાય વિભાકર શ્રંથના ગુજરાતી મૂલ અનુવાદ પુન્યપાદ આચાર્યદેવશ્રી વિજય ભુવનતિલકસૂરીશ્વરજી મહારાજના પરમવિનેય પુન્યપાદ પન્યાસજી મહારાજ શ્રી ભદ્રં કરિવજયજી ગણિવર શ્રીએ અતિ શ્રમ લઇને કરી આપ્યા છે. તેમાંના સમ્યગ્ શ્રહા નિરુપણમ નામના પહેલા ભાગ પ્રગટ થઈ રહ્યો છે. ન્યારે બીજા ભાગમાં સમ્યક્સ વિદ્ અને સમ્યગ્ ચારિત્ર વિષયના સંપૂર્ણ શ્રથ થાડા જ સમયમાં પ્રગટ કરવામાં આવશે.

તેમજ અમારી વિનંતિને માન આપી પૂજ્યપાદ પ્રવચન-પડુ આચાર્યદેવ વિજય વિક્રમસૂરી શ્વરજ મહારાજ શ્રીએ પાતાની આગવી શૈલીએ આ ગ્રંથનું આમુખ લખી માકલીને ગ્રંથ ગૌરવમાં વધારા કર્યો છે એ ખદલ પૂ. આચાર્ય મહા-રાજશ્રીના અમા અત્યંત ઋણી છીએ.

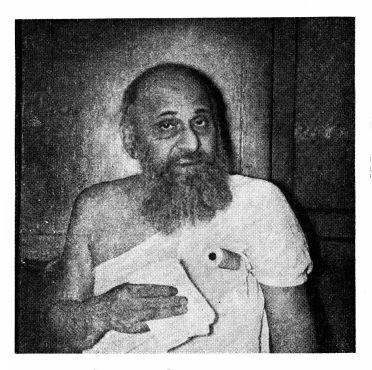
આ ગ્રંથનું પુક્ સંશાધનાદિ કાર્ય પૃ. પં. મહારાજ શ્રીએ તથા મુનિરાજ પુષ્ટ્યવિજય છએ કરી આપ્યું છે. અને પ્રેસ કાપી મુનિરાજ શ્રી વીરસેનવિજય છએ કરી આપી હતી. જેથી આ સમયે અમા તેઓ શ્રીના અત્યંત આભારી છીએ.

શ્ર'થ પ્રકાશનમાં જે જે ભાવુકાએ તથા સંઘાએ આર્થિક સહાય કરી છે તેઓના આ તકે આભાર માની સમ્યગ્ જ્ઞાનના કાર્યમાં સદૈવ સ્વાપાર્જિત લક્ષ્મીના સદ્વય કરતા રહે એવી શુભાશા સેવી વીરસું છું.

: પ્રકાશક :



#### પૂર્વ ધર્મ દિવાકર જૈન શાસનપ્રભાવક પરમપૂજ્ય આચાર્ય દેવ



श्रीमद्रिजय खुवनतिबङसूरीश्वरण मढाराज

## આમુખ

## ગ્રંથ પરિચય

અનંત ઉપકારી જિનેશ્વર ભગવંતા "તીર્થ"ની સ્થાપના કરતાં ગણુધર પદ પ્રદાન કરે છે અને તે જ સમયે "દ્રાદ- શાંગી"ની રચના પણ થઈ જાય છે. અર્થાત્ શાસનના પ્રવ- તંન સમયથી વ્યવસ્થિત શાસ્ત્રો રચાયેલા જ હાય છે. પાત્રની યાગ્યાયાગ્યતા ઉપસ્થિત માનવગણની રૂચિ અને શાહ્યશક્તિને સામે રાખીને મહાન્ પૂર્વાચાર્યા તેઓને અનુરૂપ નવ્યશાસનું આગમાધારિત નિર્માણ કર્યું". "તત્ત્વાર્થ સૂત્ર" આવા જ પ્રયત્નાનું એક સુંદર તેમ જ સમતાલ મહાન્ શાસ્ત્ર છે. આ શાસ્ત્ર જ્યારથી રચાયું ત્યારથી આજ સુધી અનેકા માટે નવ-પ્રેરણાના સ્રાત બનતું આવ્યું છે તેમ જ કેટલાય કાળ સુધી નવ પ્રયત્નાને જાગૃત કરવાની અસીમ શક્તિ તેમાં નિહિત છે.

પ્રસ્તુત સૂત્રના અધ્યયનના સંસ્કારથી સ્વબ્ધૂ. ગુરુવર્યએ પણ જરા વિસ્તારરુચિ જવોને ઉપલક્ષીને "તત્ત્વ ન્યાય વિભાકર" નામના ગ્રંથ નિર્માણ કર્યો છે.

ગ્રંથનું નામ જ વિષયના સારા રફાટ કરી આપે તેમ છે. આ ગ્રંથમાં 'તત્ત્વ' અને 'ન્યાય' આ બે વિષયા પર પ્રકાશ ફેલાવવામાં આવ્યા છે, જેથી ગ્રંથને "વિલાકર" સૂર્યની ઉપમા અપાયેલ છે. જો કે 'ન્યાય' એ જ્ઞાનનું નિરુપણ છે અને જ્ઞાન નિરુપણ જીવ તત્ત્વાંતગૃત છે. માટે तत्त्रथी ते लिल्ल छे. तेम अंथना नामने। ध्वनि प्रगटित थते।
नथी पण् नव तत्त्वे।मां प्रधानतत्त्व छव छे. छवनुं प्रधान
क्षक्षण् ज्ञान छे अने ज्ञान स्वरूप न्याय ज्ञानने। ओड महत्त्वने।
विलाग छे तेम सूचन डरवामां आव्युं छे. माटे क अंथनुं
नाम 'तत्त्व न्याय विलाडर' है।वा छता तत्त्व अने न्याय
ओवा छे विलाग न डरतां अंथडारे ज्ञान, दश्न अने चारित्र
आम त्रष्णु विलाग डयां छे. तेमां प्रथम छे विलागे। १०१०
डिरणुमां विलाकन डरवामां आव्या छे. क्यारे णाडीने। त्रीको
विलाग त्रष्णु विलागमां विलाकित छे.

પ્રથમ વિભાગમાં સૂત્રા. દ્વિતીય વિભાગમાં સૂત્રા. તૃતીય વિભાગમાં સૂત્રા.

પ્રથમનાં દર્શન વિભાગમાં નવ તત્ત્વાની ચર્ચા છે. અને પ્રસંગને અનુરૂપ જૈન દર્શનની અભ્યમાલ ભેટરૂપ કર્મતત્ત્વનું વિશદ વર્ણન છે.

પ્રત્યેક લેંદ પ્રલેદના લક્ષણા ખૂબ અદ્દસુત રીતે અનાવ્યા છે. કર્મ ચર્ચા વિષયક તેટલા નાના વિષય પણ પૃથક શ્રંથ અનવાની સંપૂર્ણ યાગ્યતા ધરાવે છે.

તેવી જ રીતે જ્ઞાનવિભાગમાં ચાર પ્રમાણની વિસ્તૃત ચર્ચા પણ ગ્રંથનું અનેરું આકર્ષણ છે. સૂત્રોમાં વપરાયેલી ભાષા અત્યંત સરળ છે. પ્રયાગા પણ અત્યંત આકર્ષક છે. છતાં પણ જરૂરિયાતથી વધુ શબ્દા વાપર્યા વગર ગ્રંથની મર્યાદા જાળવી રાખવામાં આવી છે.

સારા ય જૈન દર્શ'નનું અલ્ય'તર અને ખાદ્ય બ'ને પ્રકા-રતું એક સમતોલ વિવરણ આ ગ્રંથમાં પ્રાપ્ત થાય છે.

મૂલસૂત્રા પર રચવામાં આવેલી 'ન્યાય પ્રકાશ' નામની સ્વાપજ્ઞ ટીકા પણ વિદ્વાન્જનાને આશ્ચર્ય મુગ્ધ કરે તેવી છે. તેતું કદ પણ ડીક ડીક પ્રમાણમાં વિશાળ છે.

#### " રચના "

આ બ્રંથની રચના અંગે પણ એક નાના ઇતિહાસ છે. પૂ. મુનિ શ્રી પ્રભાવવિજય મહારાજે એક દિવસ સ્વ. પૂ. ગુરુ-દેવને વિન'તિ કરી કે આપશ્રી કાઇ મારા જેવા અલ્પમતિ જીવાને બાધ થાય તે માટે કાઇક સુંદર ગ્રંથ બનાવી આપ-વાની કૃપા કરા.

સરળહુદયી સ્વ. પ્. ગુરુદેવે શિષ્યની તે વિનંતિ માન્ય રાખી. સ્વપર દર્શનનાં ગંભીર ઉંડાથુ સુધી પહેાંચી ગયેલ પૂ. ગુરુદેવ, એ એક અપતીમ સ્મૃતિ શક્તિના ખજાના હતા. પ્રથનું નિર્માણ એક અસાધારથુ વાત છે. એક સામાન્ય લેખક પણ સંખ્યાખંધ પુસ્તકા ઉથલાવતા હાય છે જ્યારે પૂ. ગુરુદેવ આ ગ્રંથ નિર્માણ કરતા હતા ત્યારે કાઇ ગ્રંથ તેમને જોવા માંગ્યા હાય તેવું મને યાદ નથી. માટા ભાગના સૂત્રા તેઓ રાતના જ ખનાવતા અને દિવસનાં કાઇની પાસે લખાવી દેતા ગ્રંથકર્તા આચાર્યબ્રીની આ એક અંજેડ સફળતા છે અને

## ત્રાંથ નિર્માણના પ્રારંભ થયા અને પૂર્ણાંહૂતિ

વર્ષ ભાદ થવા પામી ત્યાર ભાદ વિદ્વાનાને સંતાષવા ' ન્યાય પ્રકાશ ' નામની ટીકા રચવામાં આવી.

જ્યારે કાઇ પણ પુસ્તકાની મદદ વિના રાત્રે ગ્રંથ નિર્માણ કરવામાં આવ્યા ત્યારે થાડાક આકસ્મિક શખ્દ સામ્યથી કાઇનું અનુકરણ કર્યું છે, તેમાંથી બનાવ્યું છે આવી અસ'બદ્ધ વાતા સત્યથી વેગળી બની જાય છે.

દર્શ નશાસના પ્રામાણિક વિદ્રાન્ તેના પૂર્વાચાર્યોના શ્રંથથી પરિચિત ન હોાય, સંસ્કારિત ન હોાય કે પ્રભાવિત ન હોાય તે કહી ય ખનવા યાેગ્ય નથી. પ્રામાણિક કાેઈ પણ આચાર્ય કાેઇ પણ નવા તત્ત્વની અન્વેષણાના દાવા જૈન શાસનમાં તાે ન જ કરી શકે.

જે કાેઇ વિશિષ્ટતા હાેય તે સંકલન રજીઆત અને વિવરણમાં જ હાેય છે.

હેમચંદ્રાચાર્ય મહારાજાએ ઉમાસ્વાતિ મહારાજને 'ઉપો-માસ્વાતિ સંગૃહીતાર: 'કહ્યા છે. તેના કાઇ એવા અર્થ કરે કે ઉમાસ્વાતિ મહારાજની કાઇ વિશિષ્ટતા નથી કારણ કે તેઓએ તા માત્ર આગમના અર્થની જ સંકલના કરી છે. તા આવી વાત કરનારની મૂર્ખતા એક નાનું બાળક પણ સરળતાથી સમજ શકે તેમ છે. અહીં કહેવાના આશય એટલા જ છે કે ગ્રંથકારે પ્રામાણિક આગ્નાયને છાડ્યા વગર જ એક વિશિષ્ટ શૈલીથી પદાર્થોનું સંકલન કર્યું છે તે જ દ્રષ્ટવ્ય છે.

કાઈ પણ શાસ્ત્રીય બાબતમાં નવું તત્ત્વ શાધવાના દાવે

કરવા તે તેઓ શ્રીની કલ્પનામાં પણ કઠી પ્રવેશ પામ્યું ન હતું, માટે ચંથકારના સાહિત્યનું મૂલ્યાંકન કરનારે માત્ર સંકલના, રચના, રજીઆત પર ધ્યાન રાખવાનું રહે છે. કાઇ એક વ્યક્તિનું સંકલન આવું છે માટે બીજાએ તેથી પણ આવું સંકલન કરવું જોઇએ તે એક નિર્યાક પ્રલાપ છે. માત્ર શાસનના તત્ત્વા યથાયાેગ્ય રીતે પ્રદર્શિત થવા જોઇએ તેવા જ આગ્રહ યાેગ્ય છે.

#### **ય્ર**થકાર

યુંથના માર્મિક પાઠકા અને તટસ્થ ચિંતકાને યુંથકાર માટે કેવું બહુમાન પેઠા થયેલ છે તે તા આપણે આગળ જોઇશું. તે પહેલાં યુંથકારનું અનેકવિધ વ્યક્તિત્વ પણ દેષ્ટિ• ગાંચર કરવા જેવું છે.

તેઓ શ્રીના જીવનની કેટલીક વિશિષ્ટતાએ તેમના સાહિત્ય સર્જનમાં પણ ઉતર્યા વગર રહે નહિંમાટે પણ તે વ્યક્તિ-ત્વની સ્પષ્ટતા કરવી યાગ્ય છે.

૧ સૌ પ્રથમ તેઓ શ્રીને પૂ. કમલસૂરી ધરજ મ. તેમ જ પૂ. આત્મારામજી મ. જેવા ગુરુ અને પ્રગુરુ પ્રાપ્ત થયા હતા. જેઓમાં રહેલ શાસનપ્રેમ અને સત્ય ગવેષણ તેમનામાં સહજ રીતે સંકાંત થયા હતા.

ર વ્યાખ્યાનની અજોડ શક્તિએ વાદવિવાદનાં અનેકાનેક પ્રસંગા પ્રાપ્ત કરાવ્યા હતા જેથી દાર્શનેક જ્ઞાન અત્યંત પુષ્ટ બને તેમાં કાઇ આશ્ચર્ય ન ગણાય. 3 રમૃતિ અને સ્વાધ્યાય મમતા વડે જીવતા આગમની ગરજ સારવા તેઓ શક્તિમાન હતા.

૪ સ્વભાવગત સરળતા પ્રત્યેક ક્ષેત્રમાં વિસ્તાર પામી હતી જેના દર્શન ગ્રંથ રચનામાં પણ થાય છે.

પ સહજ કાવ્યશક્તિ પણ તેઓના ગ્ર'થમાં દેખાયા વિના ન રહી શકે.

આટલા વ્યક્તિત્વના ખ્યાલ કરીને તેમનાં ગ્ર'થાનું અવ-લાકન કરનાર ચાક્કસ કાેઇ નવીન ચીજ પ્રાપ્ત કરશે.

#### વાંચન મનન અને ચિંતન

" તત્ત્વ ન્યાય વિભાકર" માત્ર મૂલ વિ. સં. ૧૯૯૫માં પ્રકાશિત કરવામાં આવ્યો હતા અને સટીક ગ્રંથ વિ. સં. ૧૯૯૯ માં પ્રકાશિત થયા હતા.

મૂલ અને સટીક શ્ર'થ પ્રકાશિત થતાં જૈન જૈનેતર સમાજ તરફથી પણ કૈટલાક વિચાર પ્રવાહા પ્રગટિત થયા. જે પ્રસ્તુતઃ શ્રંથની મહત્તાના જ સંસૂચક બન્યા છે.

ગ્રંથના પ્રથમ સૂત્રએ જ કેટલાકને વિહ્વળ ખનાવી નાંખ્યા હતા. તેમાં એક જૈનેતર વિદ્વાન્ આચાર્ય દર્શનસૂરિ મહારાજ તેમ જ કહેવાતા ઐતિહાસિક વિદ્વાન્ પં. કલ્યાણ વિજયજીના સમાવેશ થાય છે.

જૈનેતર વિદ્વાન્ અને પં. કલ્યાણવિજયજીએ પ્રથમ સૂત્રના પ્રત્યેક શબ્દ માટે વિરાધ કર્યો છે, જે બંનેના શિષ્ટા-ચિત જવાબ કલ્યાણ માસિકમાં પ્રગટ થયેલ છે. પ્રથમ જૈનેતર વિદ્વાનના જવાબ જાણીતા લેખક તેમ જ વિદ્વાન્ પંત્યાસ કનકવિજયજી ગણિવરે આપ્યા છે. જે પૂ. ગુરુદેવ પ્રત્યેના પક્ષપાત નહીં પણ હુદયની લક્તિનું પણ સૂચન કરી જાય છે.

પં. કલ્યાણવિજયના જવાબ સાધુ જીવનની રાશવાવસ્થામાં રહેલા વિદ્વાન્ મુનિ રાજયશવિજયજીએ આપેલ છે. જે જે શબ્દો માટે પંન્યાસ કલ્યાણવિજયજીએ વિરાધ કરેલ છે તે પ્રત્યેક શબ્દો આગમમાં કયાં કયાં અને કેવી કેવી રીતે વપરાયા છે તેની ખૂબ સ્પષ્ટતા કરી છે.

ઉપરાક્ત બંને આક્ષેપકા**રા**એ મૂલકારના હાર્દને પ્રકાશ કરતી ટીકા તરફ જોયું હાેય તેમ લાગતું નથી.

આચાર્ય દર્શનસૂરીજી ન્યાય પહિતિથી પરિચિત હોવાના કારણે બીજી ચર્ચામાં ન પડતા 'માર્ય' શબ્દના એકવચન અને ઉપાય શબ્દના ખહુવચનની જ ચર્ચામાં પડયા છે અને ઉપસંહારમાં એકાદ બે પરુષ વચના વાપરી સંતાષ પામેલ છે. આ સારીએ ચર્ચાના ઉલ્લેખ કરવાનું આ સ્થાન નથી છતાં તત્ત્વાર્થના પ્રથમ સૂત્રની સાથે સરખાવીને જ આના પ્રથમ સૂત્ર પર આક્ષેપ કરવામાં આવ્યા છે તેથી આક્ષેપાની ભૂમિકા જ અયાગ્ય છે; અર્થાત્ તત્ત્વાર્થકારનું પ્રથમ સૂત્ર માક્ષમાર્ગનું વિધાન ભિન્ન અપેક્ષાથી કરે છે. જ્યારે પૂ. ગુરુદેવનું પ્રથમ સૂત્ર ભિન્ન અપેક્ષાથી પ્રવૃત્ત છે. અડીં આટલી જ નોંધ કરવી પર્યાપ્ત માનીએ છીએ. અન્યત્ર સંસ્કૃતમાં જવાબ આપવામાં આવશે.

જૈન સાધુઓને જૈનેતર વિક્વાના તા ઠીક પણ જૈનેતર વિદ્વાના એ. એસ. ગાપાણી પણ જણાવે છે કે " આચાર' શ્રી શાબ્દિક ડાળ વિના તેમ જ શબ્દની કરકસરથી (પ્રસ્તુત પ્રથમાં) સત્યને રજી કરે છે." અને પ્રથની ઉપયાગિતાને જોતા તો એ તેને પ્રથની ઉપયોગિતાને સર્વજ્ઞાનસંગ્રહ તરી કે બીરદાવે છે. ઘણા વિદ્વાના હજી પણ તેવાં વર્ષુન કરતાં તૃપ્ત થતા નથી.

તત્ત્વાર્થ તું અધ્યયન કરાવતાં આ ગ્રંથને પરિશિષ્ટ તરીકે આયાજિત કરી અભ્યાસક્રમમાં પણ નિયુક્ત કરવા જેવા છે.

## પ્રસ્તુત ભાષાંતર અને ભાષાંતરકાર

આ મૂળ ગ્રંથની પ્રસ્તાવના નથી તેથી ગ્રંથ વિષે વધુ વિસ્તારથી વર્ષુ ન કરેલ નથી. પણ કેટલીક આવશ્યક દિશા-સૂચન જ કરવામાં આવ્યું છે.

હપરાક્ત તત્ત્વ ન્યાય વિભાકર ગ્રંથનું ભાષાંતર આ ગ્રંથમાં કરવામાં આવેલ છે. ભાષાંતરકર્તાએ લલિતર્વિસ્તરા જેવા ગ્રંથનું ભાષાંતર કરીને વિદ્વાન્ જગત્ને પાતાની વિદ્વત્તાના પરિચય સારી રીતે કરાવેલા જ છે. તેથી તે બાબતમાં વધુ કશું કહે- વાની જરૂર રહેતી નથી.

પ્રસ્તુત મૂળ ગ્રંથની સાથે તેમના બીજા કાઈ પણ કરતાં નિકટતમ સંબંધ છે.

મૂળ ગ્રંથના અંતે તેમને સંસ્કૃતમાં પદ્ય પ્રમા**ણ ખ**ના-વેલી પ્રશસ્તિ ઘણું સન્માન પામેલ છે. તેમજ ગ્રંથરૂપ પ્રાસાદ હપર શિખર સમી શાેેે રહેલી છે. તદુપરાંત સારાય ગ્રંથ તેમને કંઠસ્થ કર્યો છે. એટલું જ નહિ પણ પૂ. ગુરુદેવે જ સારાય ગ્રંથ તેમને ભણાવ્યા છે. આથી તેઓ ગ્રંથકર્તાના તાે અત્યંત ઋણી હતા જ પણ સાથે સાથે ગ્રંથના પણ સ્વતંત્ર રીતે ઋણી અની ચૂકયા છે.

પ્રસ્તુત ભાષાંતર દ્વારા તેઓ ગ્રંથની મહત્તા અને ગ્રંથકારના અદ્ભુત જ્ઞાન વિકાસના ગુજરાતી જનતાને સુંદર પરિચય આપી શકશે.

આ ગ્રંથની યાગ્યતા જોઇને '' પૂર્ ગુરુદેવની વિદ્યમાન અવસ્થામાં અનુભવી વિદ્યાન્ હીરાલાલ રસિકલાલ ક.પડીયાએ આ ગ્રંથનું ભાષાંતર કરવાના મનારથ સેગ્યા હતા. તે માટે થાડાક પ્રયત્ન પણ તેમને કર્યા હતા. પણ કાળબળે તે કાર્ય આજ સુધી પત્યું નહિ. ત્યારે તેઓએ પૂર્ ગુરુદેવના શિષ્ય- મંડલ પાસેથી પણ સટીક તત્ત્વન્યાય વિભાકરના ભાષાંતરની આશા સેવી હતી.

આજે તેમાંથી થાડું પણ કાર્ય પંગ લદ્ર કરવિજય ગણિ વર કરી રહ્યા છે. તેથી મને અત્યંત આનંદ થયા છે. સાથે સાથે કેટલાય સંસ્કૃત અનભિજ્ઞવર્ગ પણ અનુપમ આનંદ અનુભવશે તે નિર્વિવાદ સત્ય છે.

પં૦ ભદ્રં કરવિજયજી સંસ્કૃતના પ્રાંજલકવિ અને લેખક છે. સાથે સાથે ભાષાંતર કરવાની દિશામાં પણ તેમણે લક્ષ્ય રાખ્યું છે તે ગુજરાતી પ્રજા માટે અત્યંત સદ્ભાગ્યની વાત છે.

ખીજા વિભાગનું ભાષાંતર તેઓ શીઘતાથી પરિપૂર્ણ કરે

તેવી શુભાભિલાષા સાથે સાથે તેઓ આ ગ્રંથ ઉપર સ્વતંત્ર રીતે પણ ગુજરાતીમાં લખે તે ઘણું જ ઉપયોગી છે.

કારણ કે તેઓ આ ગ્રાંથના હાર્દને ઉપર જણાવ્યા મુજબ સારી રીતે પામેલ છે. વળી ભાષાંતરિત ગ્રાંથામાં કેટલાક પરિશિષ્ટો ઉમેર કે જેથી અભ્યાસીઓની કેટલીક કઠીનતા દૂર થઈ જાય તે પણ ઈચ્છવા યાગ્ય છે.

ભાષાંતરિત ગ્રંથની શરૂઆતમાં પ્રસ્તુત ગ્રંથના અભ્યાસ-દ્વારા તેમના મગજમાં કેવી છાપ ઉપસ્થિત થઇ છે તે પશ્ચ ગુજરાતી ભાષામાં આલેખન કરશે તેા ભાષાંતરિત ગ્રંથ તેમજ મૂળગ્રંથનું ગૌરવ વધુ પ્રચાર પામશે.

અ'તમાં તેમની શ્રુતોપાસના ગુરુભક્તિ અને શાસનસેવાની ધગશ નિર'તર વધતી રહે તેવીજ શાસન દેગેને અભ્યર્થના કરૂં છું. શાસનસેવાનું અળ તેમને પ્રાપ્ત થાય તેવી અંતરની આશિષ વરસાવી અહીં જ વિરમું છું.

> લી ૦ આચાર્ય વિક્રમસૂરિ

વિં સંં ૨૦૨૪ આં સું ૧૩ ચંદ્રપ્રેલુ નયામંદિર ૪૦૯ / મીન્ટસ્ટ્રીટ **મદ્રાસ–૧** 



પૃંગ્ કવિકુલકાેટીર આચાર્ય ભગવંત વિજય ભુવનતિલક સૂરીશ્વરજી મહારાજ કૃત અંતરિક્ષતીર્થ માહાત્મ્ય ને પ્રાપ્ત થયેલ કેટલાક

## શુભાભિપ્રાયા

શ્રી અન્તરિક્ષતીર્થ માહાત્મ્યની ત્રણ પુસ્તિકા સાથ જોગ મલી. ચાર કાંડનાં સમસ્ત શ્લેષકની રવના અવસરાચિત ચિરંજીવી થાય તેવી છે. તમારી પ્રતિભાની સાક્ષી છે. આ ગ રામસૂરિજી, ધર્મધુર ધરસૂરિજીને આપેલ છે. સર્વને ગમી છે. દાલતનગર (મુંબઇ) વિજય અમૃતસૂરિ

( ५० स्था० विकथनेभीसूरीश्वरक्ष भ० पट्टधर )

અંતરિક્ષ પાર્શ્વનાથની ચાપડી નંગ. ર મલી છે. એક નીચે જ્ઞાન ભંડારમાં આપી છે. ખહુ આનંદ થયા. જે કાળમાં સંસ્કૃત દેવ ભાષામાં સાહિત્ય રચનાઓ વિરલ થઇ ગઇ છે તે જમાનામાં તમાએ શ્રી અંતરિક્ષ પાર્શ્વનાથ પ્રભુના મહિમા દેવ ભાષામાં ગાયા છે તે બેશક પ્રશસ્ય છે.

अभदावाद विજयक' भूस्रि

સુષ્રાવક સુમતિલાલ મારકૃતે અ તરિક્ષ માહાત્મ્યની પુસ્તિકા મલી છે. જેથી ઘણા આભાર. સેવકની અભિપ્રાયની જરૂરી નથી. આપશ્રી ઘણા વિદ્વાન અને લેખક છેા. ત્રિલાચનને પુસ્તિકા વાંચવા જણાવ્યું છે. પણ હજી ટાઇમ મલ્યા નથી. નાશીક-મહાવીર સાસાયટી વજયયશાદેવસૂરિ

અંતરિક્ષ પાર્ધ નાથની પુસ્તિકા મલી. સાભાર સ્વીકારેલ છે. આચાર્ય દેવશ્રીએ અંતરિક્ષજીનું સંસ્કૃત ઐતિહાસિક લેખન કરી તીર્થ અંગે કાયમી પ્રમાણિક સારી સારી સામગ્રી સંઘને જાણવા મૂકી છે. પ્રયત્ન પ્રશંસનીય છે. લીંબડી (સૌરાષ્ટ્ર) વિજયઅમૃતસૂરિ. દ.પ'. જિને-દ્રવિ.

અંતરિક્ષ પાર્શ્વનાથ પુસ્તક મલ્યો. પુસ્તક વાંચી તેમાં અંતરિક્ષ પાર્શ્વનાથના મહિમાના વર્ણન બહુ સુંદર છે. લાકાને આલ્હાદ પહેાંચાઉ તેવા છે. આપની શક્તિની શી વાત કરવી.

સુંબઇ

**વિજયભુવનસ્**રિ

આજે શ્રી અંતરિક્ષ તીર્થ માહાત્મ્યનું પુસ્તક મલ્યું છે. સંસ્કૃતમાં લેખન કરીને પ્રાચીન પરંપરા જાળવી રાખી છે તે આનંદની વાત છે.

માંડવી (કચ્છ)

સુનિ જંખૂ વિ૦

' શ્રી અંતરિક્ષ તીર્થ માહાત્મ્ય ' પુસ્તક આજે મૃદ્યું. ઘણાજ આનંદ થયા. પુસ્તક સુંદર તૈયાર થયું છે. પૃૃ આચાર્ય દેવે સરળ–સુબાધ અને રસપૂર્ણ સંસ્કૃત પદ્યશ્રંથનું નિર્માણ કરી ખાલ જીવે!પર મહાન ઉપકાર કર્યો છે. ફ્રેલાદી (રાજસ્થાન) સુનિ ભદ્રગુપ્ત વિદ

भवतां श्लोकपटुताम् दर्शयत् पूज्याऽशोकिवजयेन प्रेषितं श्लोक बद्धं कल्किलकरूपगृक्षमिव अन्तरिक्षपार्श्वनाथतीर्थवर्णनात्मकं पुस्तकं श्वः लब्धम् । पिठत्वाऽवण्यीनन्द्रोऽ भवत् । भवताम् । श्लोक रचनाशक्ति ज्ञात्वा मम मस्तकं सहजभावेन भवच्चरणारविन्दे लग्नम् । कि मयूरवाहिनी प्रत्यक्षाऽस्ति १ वा मयूरवाहिन्याऽयं प्रथः लिखितः १ सुमधुरसुशोभनसुवर्णनविस्तृतोऽयं ग्रंथोऽस्ति । कपडवंज मुनि अशोकसागर

(मुनिवर्य अभयसागरजी-गणिवर-शिष्यरत्न)



પૂજ્ય પંન્યાસજ મ૦ શ્રી લદ્રંકરવિજયજ ગણિવર

## ह्रो श्री जगवल्लभपार्श्वनाथाय नमः आत्म – कमल्ल – स्रव्या – भुवनतिलकस्रुरिगुरुभ्यो नमः

પૂજ્યપાદ આચાર્ય ભગવ'ત શ્રીમદ્રિજયલબ્ધિ<mark>સ્</mark>રીશ્વરજી મહારાજ વિરચિત

## તત્ત્વ-ન્યાય-વિભાકર

શ્રી સમ્યક્શ્રદ્ધા નામનાે પહેલાે ભાગ

[ ગૂજ<sup>૧</sup>રભાષાનુવાદયુક્ત ]

प्रथम किरण ः तत्त्वोद्देशाख्यः

भक्त्युद्रेकनमत्सुराधिपशिरःकोटीररत्नप्रभान द्योतिस्मेरपदाम्बुजं निरुपमज्ञानप्रभाभासुरम् । रागद्वेषतृणाक्तिपावकनिभं वाणीसुधाम्भोनिधिम् , श्रीमद्वोरजिनेश्वरं प्रतिदिनं वन्दे जगद्वस्त्रभम् ॥१॥

અથ<sup>ર</sup>:—અત્યંત ભક્તિથી નમતા ઈન્દ્રોના મસ્તકાના મુકુટાના રત્નાની પ્રભાથી ભાસ્વર-વિકસિત ચરણકમલવાળા, ( આ પદથી પ્રભુના પૂજાતિશય પ્રકાશિત કરેલ છે ) અનન્ત-ગ્રાનરૂપી પ્રભાથી જાજવલ્યમાન, (આ પદથી ગ્રાનાતિશય દર્શાવ્યા છે) રાગ-દ્રેષરૂપી ઘાસની ગ'જીને માટે અગ્નિસમાન (આ પદથી અપાયાપગમ અતિશય જાણાવ્યા છે) વાણીરૂપી અમૃતના સાગર (આ પદથી વચનાતિશય અતાવ્યા છે) ત્રિભુવનના પતિ કે પ્રિય એવા ભાવલક્ષ્મીપતિ વીર જિનેશ્વરને હું હંમેશાં વન્દના કરૂં હુ. ॥ ૧॥

प्रज्ञावैभवसंमदिष्णुकथकप्रौढोक्तिविद्रावण— परुयं जीवगणोपजीवकदयादृष्टिपकर्षोज्जवस्म् । नत्वा श्रोकमस्राख्यस्रसिमस्रुद्ध्यात्वा च जैनागमं, तत्त्वन्यायविभाकरं सुलस्तितं ग्रन्थं प्रकुर्वे सुद्दा ॥२॥

અર્થ:—પ્રતિભાના વૈભવથી મદિષ્ઠવાદીઓની પ્રૌઢ ઉક્તિ-ઓના ખંડનમાં પ્રસિદ્ધ (આ પદથી ગુરુના પ્રતિભાતિશય અને સ્વસિદ્ધાન્તસ્થાપનનું સામધ્ય દર્શાવ્યું છે.) જીવગણને જીવાડનારી દયામાં ઉત્કૃષ્ટ જાગૃતિના કારણે અત્યંત નિર્મલ (આ વાકયથી ગુરુની અનેક નૃપતિઓને અહિંસાધર્મના ઉપદેશદ્ધારા દયાધર્મમાં સ્થાપવાની કુશલતા દર્શાવી છે.) લક્ષ્મીનું સ્થાન જેમ કમલ છે તેમ આચાર વિગેરે આઠ પ્રકારની સંપદાના ઘર એવા સાર્થક નામવાળા શ્રી કમલસૂરિજી ગુરુદેવને વારંવાર નમન કરી અને ભક્તિશ્રદ્ધાપૂર્વક મના-મંદિરમાં સ્થાપીને અને જિનપ્રણીત પ્રવચનને નમન કરી તેનું ધ્યાન કરી, જીવાદિ તત્ત્વા અને તેના સાધક પ્રમાણનય-રૂપ ન્યાયાની વિશિષ્ટ સ્વરૂપ-પ્રકાર-પ્રમાણરૂપીભાને કરનાર હોઈ સાથ કનામવાળા, સુલલિત, તત્ત્વન્યાય-વિભાકર નામક શ્રંથને હું આનંદપૂર્વ કર્યું છું. (૨)

#### सम्यक्श्रद्धासंविश्वरणानि मुक्त्युपायाः ॥१॥

અર્થ:—સમ્યક્શ્રહા, સમ્યક્સંવિત, (જ્ઞાન) અને સમ્યક્ ચારિત્ર જ મુક્તિના ઉપાયા (સાધના) છે. અર્થાત્ આ સમુદિત સમ્યક્રત્નત્રયી જ મુક્તિના સાધનરૂપ છે. બીજા મુક્તિના સાધના નથી. (૧)

ઉદ્દેશ પ્રમાણે સમ્યક્ શ્રદ્ધાનું લક્ષણ.

#### तत्त्वेष्त्रास्था सम्यक्श्रद्धा ॥२॥

અર્થ:—જિનપ્રણીત-જવાદિ તત્ત્વોના ઉપર આસ્થા (અભિરૂચિ) તેનું નામ સમ્યક્ષ્રદ્ધા. (૨) તત્ત્વોના નામ-સંખ્યા-નિકૃત્શ.

## तत्र तन्त्रानि जीवाजीवपुण्यपापाश्रवसंवरनिर्जराबन्धमोक्षा नव ॥३॥

અર્થ:—ત્યાં—'તત્ત્વેષ્વાસ્થા' એ વાકયમાં કહેલા તત્ત્વેા– જીવ, અજીવ, પુષ્ય, પાપ, આશ્રવ, સ'વર, નિજ'રા, બ'ધ, માેક્ષ એ નામવાળા, નવ (૯) તત્ત્વેા છે. (૩)

જીવાદિ તત્ત્વેાનું નિરૂપણ,

जीवा अनन्ताः ॥४॥

અર્થ:-- જો કે જીવાના લક્ષણ-પ્રકાર-લેદા આગળ કહેવાશે

તા પણ તે જીવાની સંખ્યાની મર્યાદા નથી તેમજ તેઓ અસંખ્યાત પણ નથી એવા અભિપ્રાયથી કહે છે કે ' જીવા અન'તા છે.' (૪)

અજવાના વિભાગ—

## धर्माधर्माकाशकालपुद्गलाः पञ्जाजीवाः ॥५॥

**અશ<sup>ર</sup>:—ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય,** કાલ, પુદ્દગલાસ્તિકાય, એમ આ પાંચ 'અજીવ' કહેવાય છે. પ ક્રવ્યત્વ સાધસ્યે'નું નિરૂપણ—

## जीवेन सहैत एव षड् द्रव्याणि ॥६॥

અર્થ:—જીવાસ્તિકાયની સાથે આ પાંચ અજીવાે 'દ્રવ્ય' કહેવાય છે, અર્થાત્ ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, કાલ, પુદ્દગલ દ્રવ્યત્વધર્મ અને જીવ આ છ પદાર્થાે 'દ્રવ્ય' કહેવાય છે. આ બધામાં એક સરખાે છે. (૬)

કરા નાન્તરીઓએ માનેલ પકાર્થા કે ૬૦યાના પૂર્વોક્ત છ ૬૦યામાં સમાવેશ:—

## दर्शनान्तराभिमतपदार्थानामत्रैवाडन्तर्भावः ॥७॥

અર્થ:—દર્શનાન્તરીય નૈયાયિક આદિએ માનેલ પૃથિલી આદિ પદાર્થીના આ જવાદિ દ્રવ્યામાં સમાવેશ થાય છે. (૭)

गुणपर्यायसामान्यविशेषादयः षट्स्वेव सङ्गच्छन्ते ॥८॥ अथः--परालिभत शुध्कार्भसामान्यविशेष विशेर पहार्था આ છ દ્રવ્યોમાં જ સંગત થાય છે. અર્થાત્ છ જ દ્રવ્યો છે. અધિક નહીં કે ન્યૂન પણ નહીં. (૮)

પુષ્યાદિ તત્ત્વાના પણ છ ક્રવ્યામાં સમાવેશ—

पुण्यादितस्वानामप्ययमेव न्यायः ॥९॥

અથ':—પૂર્વોક્તિદિશાદ્વારા છ દ્રવ્યામાં જ પુષ્યાદિ તત્ત્વાના સમાવેશ થાય છે. (૯)

તે આ પ્રમાણે—

तत्र पुण्यपापाश्रवबन्धानां पुद्गळपरिणामत्वात् पुद्गलेषु, संवरनिजरामोक्षाणां जीवपरिणामत्वाज्जीवेष्वन्तर्भावः ॥१०॥

અર્થ:—પુષ્ય, પાપ, આશ્રવ, બન્ધના પુદ્દગલપરિણામરૂપ હાેઈ પુદ્દગલામાં અને સંવર, નિજેશ, માેક્ષના જીવપરિણામરૂપ હાેઇ જીવામાં સમાવેશ થાય છે. (૧૦)

કાલ સિવાય પાંચ ૬૦્યાનું સાધમ્ય<sup>ર</sup>:—

कालं विहाय पश्चास्तिकाया भवन्ति ॥११॥

અર્થ:—કાલને છાડી, ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, પુદ્દગલ અને જીવ એમ પાંચ દ્રવ્યા 'અસ્તિકાય' (પ્રદેશાના સમુદાયવાળા) કહેવાય છે. (૧૧)

યુષ્યતત્ત્વના પ્રભેદા:—

पुण्यस्य तु सातोचैगीत्रसुस्मनुष्यद्विकपश्चेन्द्रियज्ञाति पश्चदेहादिमत्रितनूपाङ्गादिमसंहननसंस्थानप्रशस्तवर्णचतुष्कागुरु- ळधुपराघातोच्छ्वासातपोद्योतशुभखगितनिर्माणत्रसदशकसुरन-रतिर्यगायुस्तीर्थकरनामकर्मरूपेण द्विचत्वारिश्वद्भेदा: ॥१२॥

અર્થ:—૧ સાતાવેદનીય, ૨ ઉચ્ચગાત, ૩ મનુષ્યગતિ, ૪ મનુષ્યાનુપૂર્વી, ૫ સુરગતિ, ૬ સુરાનુપૂર્વી, ૭ પંચેન્દ્રિય- જાતિ. પાંચ શરીરા—૮ ઐદારિક, ૯ વૈક્રિય, ૧૦ આહારક, ૧૧ તૈજસ, ૧૨ કાર્મણ અને તે ત્રણ શરીરના ૧૩–૧૪–૧૫ અંગાપાંગા, ૧૬ વજૠષભનારાચ નામનું પહેલું સંઘયણ, ૧૭ સમચતુરસ નામનું પહેલું સંસ્થાન, ૧૮ શુભવર્ણ, ૧૯ શુભગંધ, ૨૦ શુભરસ, ૨૧ શુભસ્પર્શ, ૨૨ અગુરુલઘ, ૨૩ પરાઘાત, ૨૪ ઉચ્છવાસ, ૨૫ આતપ, ૨૬ ઉઘોત, ૨૭ શુભખગતિ, ૨૮ નિર્માણ, ૨૯ ત્રસ, ૩૦ બાદર, ૩૧ પર્યાપ્ત, ૩૨ પ્રત્યેક, ૩૩ સ્થિર. ૩૪ શુભ, ૩૫ સૌભાગ્ય, ૩૬ સુસ્વર, ૩૭ આદેય, ૩૮ યશઃ કીતિ રૂપ ત્રસદશક, ૩૯ સુરાયુ, ૪૦ નરાયુ, ૪૧ તિર્યગાયુ, ૪૨ તીર્થ કરનામકર્મ. આ પ્રમાણે પુષ્યતત્ત્વના ૪૨ લેદો છે. (૧૨)

પાપતત્ત્વના પ્રભેદા-

श्वानान्तरायदश्वकदर्शनावरणीयनवकनी चैगीत्रासातिमध्या-त्वस्थावरदशकनिरयत्रिककषायपश्चविंशतितियंग्द्विकेकद्वित्रचतु-र्जातिकुखगन्युपघातापशस्तवर्णचतुष्काप्रथमसंहननसंस्थानभेदात् द्वचशीतिविधं पापम् ॥१३॥

અથ<sup>°</sup>:—૧ મતિજ્ઞાનાવરણીય, ૨ શ્રુતજ્ઞાનાવરણીય, ૩ અવધિજ્ઞાનાવરણીય, ૪ મનઃપય વજ્ઞાનાવરણીય, ૫ કેવળજ્ઞાના-

વરણીય, ६ દાનાંતરાય, ૭ લાભાંતરાય, ૮ ભાેગાંતરાય, ૯ ઉપલાગાંતરાય, ૧૦ વીર્યા તરાયરૂપ જ્ઞાનાંતરાયદશક, ૧૧ ચક્રુ-દર્શનાવરણીય, ૧૨ અચક્ષુદર્શનાવરણીય, ૧૩ અવધિદર્શના-વરણીય, ૧૪ કેવળદરા નાવરણીય, ૧૫ નિદ્રા, ૧૬ નિદ્રાનિદ્રા, ૧૭ પ્રચલા, ૧૮ પ્રચલા-પ્રચલા, ૧૯ થીણુદ્ધિ રૂપદર્શનાવર-ણીયનવક, ૨૦ નીચ ગાેત્ર, ૨૧ અસાતાવેદનીય, ૨૨ મિથ્યા-ત્વ માહનીય, ૨૩ સ્થાવર, ૨૪ સૂક્ષ્મ, ૨૫ અપર્યાપ્ત, ૨૬ સાધારણ, ૨૭ અસ્થિર, ૨૮ અશુભ, ૨૯ દૌર્ભાગ્ય, ૩૦ દુઃસ્વર, ૩૧ અનાદેય, ૩૨ અયશ રૂપ સ્થાવર દશક, ૩૩ નરકગતિ, ૩૪ નરકાનુપૂર્વી, ૩૫ નરકાચુરૂપ નિરયત્રિક અનંતાનુઅ'ધી– ૩૬ ક્રાેધ, ૩૭ માન, ૩૮ માયા, ૩૯ લાેભ, અપ્ર<sub>ત્</sub>યાખ્યાનીય-૪૦ કાેધ, ૪૧ માન, ૪૨ માયા, ૪૩ લાેભ; પ્રત્યાખ્યાનીય-૪૪ કાેધ, ૪૫ માન, ૪૬ માયા, ૪૭ લાેભ, સંજ્વલન– ૪૮ ક્રાેધ, ૪૯ માન, ૫૦ માયા, ૫૧ લાેલ, ૫૨ હાસ્ય, ૫૩ રતિ, ૫૪ અરતિ, ૫૫ શાેક, ૫૬ ભય, ૫૭ દુગ છા, ૫૮ યુરૂષવેદ, ૫૯ સ્ત્રીવેદ, ૬૦ નપુંસુકવેદ રૂપ (૨૫) કષાય, ૬૧ તિય ચગતિ, દર તિય ચાનુપૂર્વી, દર એકેન્દ્રિય, દર્જ એ-ઇન્દ્રિય, ૬૫ તેઇન્દ્રિય, ૬૬ ચઉરિન્દ્રિય જાતિ, ૬૭ અશુભ વિહાયાેગતિ, ૬૮ ઉપઘાત, ૬૯ અપ્રશસ્તવર્ણ, ૭૦ અશુભ ગંધ, ૭૧ અશુભ રસ, ૭૨ અશુભ સ્પર્શ, ૭૩ ૠષભનારાચ-સંધયણ, ૭૪ નારાચસંઘયણ, ૭૫ અર્ધનારાચસંઘયણ, ૭૬ કીલિકાસ ઘયણ, ૭૭ છેવટ્ડુસ ઘયણ, ૭૮ ન્યગ્રાઘપરિમ ડલ સંસ્થાન, ૭૯ સાદિ સંસ્થાન, ૮૦ વામન સંસ્થાન, ૮૧ કુ<sub>છજ</sub> સંસ્થાન, ૮૨ હુંડક સંસ્થાન. એ પ્રમાણે પાપતત્ત્વના (૮૨) ભે**દે**ા છે. (૧૩)

#### આશ્રવ તત્ત્વના પ્રભેદા-

## आश्रवस्तु इन्द्रियपञ्चककपायचतुष्काव्रतपञ्चकयोगित्रक क्रियापञ्चविक्षतिभेदात् द्वाचत्वारिकद्वित्र: ॥१४॥

અર્થ:—૧ સ્પર્શેન્દ્રિય, ર રસેન્દ્રિય, ૩ ઘાણેન્દ્રિય, ૪ નેત્રેન્દ્રિય, ૫ શ્રોત્રેન્દ્રિય, ૬ ક્રોધ, ૭ માન, ૮ માયા, ૯ લેાલ, ૧૦ પ્રાણાતિપાત, ૧૧ મૃષાવાદ, ૧૨ અદત્તાદાન, ૧૩ મૈયુન, ૧૪ પરિગ્રહ, ૧૫ મનાયોગ, ૧૬ વચનયાગ, ૧૭ કાયયાગ, ૧૮ કાયકી, ૧૯ અધિકરિલ્યુકી, ૨૦ પ્રાદ્વેષિકી, ૨૧ પરિતાપનિકી, ૨૨ પ્રાણાતિપાતિકી, ૨૩ આરંભિકી, ૨૪ પરિગ્રહીકી, ૨૫ માયાપ્રત્યયિકી; ૨૬ મિચ્ચાદર્શનપ્રત્યયિકી, ૨૭ અપ્રત્યાખ્યાનિકી, ૨૮ દિષ્ટકી, ૨૯ સ્પૃષ્ટિકી, ૩૦ પ્રાતિત્યકી, ૩૧ સામંતાપનિપાતિકી, ૩૨ નૈશસ્ત્રિકી, ૩૩ સ્વાહસ્તિકી, ૩૪ આજ્ઞાપનિકી, ૩૫ વિદારિલ્યુકી, ૩૬ અનાભાગિકી. ૩૭ અનવકાંક્ષાપ્રત્યયિકી, ૩૮ બીજી પ્રાયોગિકી, ૩૯ સમુદાનિકી, ૪૦ પ્રેમિકી, ૪૧ દ્વેષકી, ૪૨ ઇયાપથિકીરૂપ ૨૫ ક્રિયા. આ પ્રમાણે આશ્રવતત્ત્વના (૪૨) લેદા છે. (૧૪)

#### સ'વરતત્ત્વના પ્રભેદા–

## पश्चसमितित्रिगुपिद्वाविश्वतिपरीषद्वदश्चयति धर्मद्वादश्चमावना पश्चचारित्रभेदात्संवरस्सप्तश्चाश्चद्विधः ॥१५॥

અથ<sup>°</sup>:—૧ ઇર્યાસમિતિ, ૨ ભાષાસમિતિ, ૩ એષણા-સમિતિ, ૪ આદાનભ ડેમત્તનિકૃખેવણાસમિતિ, ૫ પારિષ્ઠા-પનિકાસમિતિ, ૬ મનગુપ્તિ, ૭ વચનગુપ્તિ, ૮ કાયગુપ્તિ, ૯ ક્ષુધા, ૧૦ પિપાસા, ૧૧ શીત, ૧૨ ઉષ્ણ, ૧૩ દંશ, ૧૪ અચેલક, ૧૫ અરતિ, ૧૬ સ્ત્રી, ૧૭ ચર્યા, ૧૮ નૈષેધિકી, ૧૯ શચ્યા, ૨૦ આક્રોશ, ૨૧ વધ, ૨૨ યાચના, ૨૩ અલાભ, ૨૪ રેાગ, ૨૫ તૃષ્યુસ્પર્શ, ૨૬ મલ, ૨૭ સત્કાર, ૨૮ પ્રજ્ઞા, ૨૯ અજ્ઞાન, ૩૦ સમ્યક્ત્વરૂપ આવીશ પરીષદ્ધ, ૩૧ ક્ષમા, ૩૨ માદ લ, ૩૩ આજેલ, ૩૪ નિલેલિતા, ૩૫ તપ, ૩૬ સંચમ, ૩૭ સત્ય, ૩૮ શૌચ, ૩૯ અર્કિચનત્વ. ૪૦ પ્રદ્રાચર્ધ સ્પમ, ૩૭ સત્ય, ૩૮ શૌચ, ૩૯ અર્કિચનત્વ. ૪૦ પ્રદ્રાચર્ધ સ્પમ, ૩૭ સત્ય, ૪૧ અનિત્ય, ૪૨ અશર્ણ, ૪૩ સંસાર, ૪૪ એકત્વ, ૪૫ અન્યત્વ, ૪૬ અશુચિત્વ, ૪૭ આશ્રવ, ૪૮ સંવર, ૪૯ નિજેરા, ૫૦ લેદિસ્વભાવ, ૫૧ બેલિલ્લેલ, ૫૨ ધર્મ રૂપ બાર લાવના, ૫૩ સામાચિક, ૫૪ છેદિપસ્થાપનીય ૫૫ પરિહારવિશુદ્ધિ, ૫૬ સ્પૂક્ષ્મસંપરાય, ૫૭ યથાખ્યાતરૂપ ૫ંચ ચારિત્ર, એ પ્રમાણે સ્રાંવરતત્ત્વના ૫૭ ભેદો છે. (૧૫)

નિજ<sup>્</sup>રાતત્ત્વના પ્રભેદાે—

## बाह्याभ्यन्तरषट्करूपतयोभेदैन द्वादशप्रकारा निर्जरा ॥१६॥

અર્થ:—૧ અનશનતપ, ર ઉનાદરીકા, ૩ વૃત્તિસંક્ષેપ, ૪ રસત્યાગ, પ કાયકલેશ, ૬ સંલીનતા એ રૂપ બાહ્યતપ, ૭ પ્રાયશ્ચિત, ૮ વિનય, ૯ વૈયાવૃત્ય, ૧૦ સ્વાધ્યાય, ૧૧ ધ્યાન, ૧૨ કાયાત્સર્ગર્થ અલ્યંતર તપ. આ પ્રમાણે નિજરાતત્ત્વના ૧૨ લેદ છે. (૧૬)

**અ'ધતત્ત્વના પ્રભેદા**—

प्रकृतिस्थितिरसपदेशभेदाचतुर्विधो बन्ध: ॥१७॥

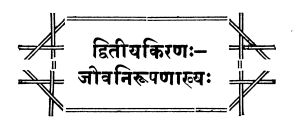
અર્થ:---૧ પ્રકૃતિઅંધ, ૨ સ્થિતિઅંધ, ૩ અનુભાગઅંધ, ૪ પ્રદેશઅંધ. આ પ્રમાણે અંધતત્ત્વના (૪) ભેદ છે. (૧૭) માક્ષતત્ત્વના પ્રભેદા—

मोक्षस्तु सत्पद्वस्र्वणाद्रव्यप्रमाणक्षेत्रस्पर्शनाकालान्तरं-भागभावाल्पबहुत्वैनवविधः ॥१८॥

અર્થ:—૧ સત્પદમરૂપણાદાર, ૨ દ્રવ્યમમાણદાર, ૩ ક્ષેત્ર દ્રાર, ૪ સ્પર્શનાદાર, ૫ કાલદાર, ६ અંતરદાર, ૭ ભાગદાર, ૮ ભાવદાર, ૯ અલ્પમહુત્વદાર. આ પ્રમાણે માક્ષતત્ત્વના ૯ લેદ છે. (૧૮)



#### श्री सकलमन्त्राधिराज श्रो सिद्धचकाय नमः



#### तत्र चेतनास्वक्षणो जीव: ॥१॥

અથ:—ચેતનારૂપી લક્ષણ (અસાધારણ ધર્મસ્વરૂપ)વાળા જીવ છે. (૧+૧૯)

स द्विविधः ॥२॥

અર્થ:-તે જીવ બે પ્રકારના છે. (૨+૨૦)

#### संसार्यसंसारिभेदात् ॥३॥

અર્થ:—(૧) સંસારી (૨) અસંસારી (સિદ્ધ) લેંદથી તે જીવ 'બે પ્રકારના છે. (૩+૨૧)

## अत्र चेतनत्वेन जीव एकविध: ॥४॥

અથ<sup>6</sup>—સંસારી જીવના નિરૂપણ પ્રસંગમાં સંસારી જીવ, ચૈતનત્વધમ'ની અપેક્ષાએ એક પ્રકારના છે. (૪+૨૨)

#### त्रसस्थावरभेदेन द्विविधः ॥५॥

અથ<sup>ર</sup>:—સંસારાપાધિવિશિષ્ટચેતનત્વથી એક પ્રકારના હાેવા છતાંય ત્રસ અને સ્થાવર ભેદની અપેક્ષાએ સંસારી જીવ બે પ્રકારના છે. (પ+૨૩)

( અહીં ત્રસ નામકર્મના ઉદયવાળા બેઇન્દ્રિયથી માંડી પંચેન્દ્રિય સુધીના જવા, ત્રસ તથા સ્થાવર નામકર્મના ઉદય-વાળા એકેન્દ્રિય જવા–પૃથ્વી, જલ, તેજ, વાયુ, વનસ્પતિકાય જવા સ્થાવર સમજવા.)

## पुंस्तीनपुंसकभेदेन त्रिविघः ॥६॥

અર્થ:—સંસારી જીવ, પુરૂષવેદ, સ્ત્રીવેદ, નપુંસકવેદની અપેક્ષાએ પુરૂષ-સ્ત્રી-નપુંસક ભેદવાળા હાઇ ત્રણ પ્રકારના છે. (૧+૨૪)

## नारकतिर्यङ्गमनुष्यदेवभेदेन चतुर्विध: । ७॥

અર્થ:—ગતિની અપેક્ષાએ (૧) નરકગતિના ઉદયવાળા નારક, (૨) તિય' ચગતિના ઉદયવાળા તિય' ચ, (૩) મનુષ્ય-ગતિના ઉદયવાળા મનુષ્ય, (૪) દેવગતિના ઉદયવાળા દેવ એમ નારક તિય' ચ મનુષ્ય દેવરૂપે ચાર પ્રકારના જીવ છે. (૭+૨૫)

#### इन्द्रियभेदेन पश्चविधः ॥८॥

અર્થ:—જાતિનામકર્મના ઉદ્દયથી પ્રાપ્ત થયેલ એકેન્દ્રિય વિગેરે જાતિપરિણામને ભજનારા હોઇ જીવાના પાંચ લેદો છે. (૧) એકેન્દ્રિય, (૨) બેઇન્દ્રિય, (૩) તેઇન્દ્રિય, (૪) ચઉ-રેન્દ્રિય, (૫) પંચેન્દ્રિય. એમ ઇન્દ્રિયલેદથી જીવ પાંચ પ્રકારના છે. (૮+૨૬)

## पृथिन्यप्तेजोवायुवनस्पतित्रसभेदेन पङ्विध इत्येवं विस्त-रतस्त्रिषष्ट्यधिकपश्चक्षतविधोऽपि अवतीति विज्ञेयः ॥९॥

અર્થ:—પૃથિવીકાય, અપ્કાય, વાયુકાય, તેજસ્કાય, વનસ્પતિકાય, ત્રસકાય. આ પ્રમાણે કાયલે દથી છ પ્રકારના જવ સમજવા. વિસ્તારથી (૭) નારકી, (૨૪) તિર્ધ ચા, (૧૦૧) ગલે જ મનુષ્યા, (૯૯) દેવા તેમના પર્યાપ્ત અને અપર્યાપ્ત- લેદથી અને (૧૦૧) સંમૂચ્છિમ મનુષ્યા ઉમેરવાથી 'પદ્દ ૩' લેદવાળા જવા આગમથી જાણવા. (૯+૨૭)

સ'સારી જીવનું લક્ષણ—

#### सकर्मा संसारी ॥१०॥

**અર્થ**:—કર્મની સાથે વિશિષ્ટ સંખંધવાળા જીવ 'સંસારી' કહેવાય છે. (૧૦+૨૮)

#### देहमात्रपरिमाणः ॥११॥

અર્થ:—સંસારી જીવ, દેહ પ્રમાણે પરિમાણવાળા છે. જીવનું શરીર જેટલા પરિમાણવાળું છે. જીવનું પણ તેટલું જ પરિમાણ જાણવું. (૧૧+૨૯)

स च सक्ष्मेतरैकेन्द्रियद्वित्रचतुरिन्द्रियासंज्ञिसंज्ञिपञ्चेन्द्रिय-भेदेन सप्तविधोऽपि पत्येकं पर्याप्तापर्याप्तभेदतश्चतुर्दश्चविधः १२

અથ:—તે જીવ, સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય, બાદર એકેન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચઉરિન્દ્રિય, અસંગ્નિ પ'ચેન્દ્રિય, સંગ્નિ પંચેન્દ્રિય, લેદથી સાત પ્રકારના હાવા છતાં પર્ચાપ્ત અને અપર્ચાપ્ત લેદથી ચૌદ પ્રકારના છે. (૧૨+૩૦)

પર્યાપ્ત શબ્દની પ્રવૃત્તિમાં નિમિત્ત પર્યાપ્તિનું વર્ષુ ન—

आत्मनः पौद्गळिकक्रियाविशेषपरिसमाप्तिः पर्याप्तः १३

અર્થ:—પૌદ્દગલિક વિશિષ્ટ ક્રિયાની સમાપ્તિ, જે શક્તિ વડે થાય છે, તે આત્મામાં રહેલી વિશિષ્ટ શક્તિને 'પર્યાપ્તિ' કહે છે. અર્થાત્ પુદ્દગલના ઉપચયથી જન્ય વિશિષ્ટ ક્રિયાની પૂર્ણતા કરનારી આત્માની વિશિષ્ટ શક્તિ એટલે 'પર્યાપ્તિ' અથવા તેવી શક્તિમાં નિમિત્ત પુદ્દગલના ઉપચય એટલે 'પર્યાપ્તિ'. (૧૩+૩૧)

પર્યાપ્તિવિભાગ—

# आहारशरीरेन्द्रियोङ्वासभाषामनोरूपविषयभेदात् पर्याप्तिष्षोढा ॥१४॥

અર્થ:—આહાર, શરીર, ઇન્દ્રિય, ઉચ્છવાસ, ભાષા, મનરૂપ વિષયભેદથી પર્ચાપ્તિના છ પ્રકારા છે—

(૧) આહારપર્યાપ્તિ, (૨) શરીરપર્યાપ્તિ, (૩) ઇન્દ્રિય-પર્યાપ્તિ, (૪) શ્વાસાશ્વાસપર્યાપ્તિ, (૫) ભાષાપર્યાપ્તિ. (६) મન-પર્યાપ્તિ. એમ છ લેદા પર્યાપ્તિના સમજવા. (૧૪+૩૨)

આહારપર્યાપ્તિનુ વર્ણન--

् श्रारीरादिपश्चयोग्यदिककद्रव्यादानिक्रियापरिसमाप्तिराहार-पर्याप्तिः॥१५॥ અર્થ:—ઔદારિક, વૈક્રિય, આહારક, તૈજસ, ભાષા, પ્રાણા-પાન, મન, કમે રૂપ આઠ પ્રકારના પુદ્દગલાે પૈકી શરીર, ઇન્દ્રિય, ઉચ્છવાસ, ભાષા, મન એ પાંચને ચાગ્ય જે દલિક દ્રવ્યાે છે તેઓની બહણરૂપ કિયાની સમાપ્તિ, જે આત્મશક્તિ વડે થાય છે તે શક્તિનું નામ ' આહારપર્યાપ્તિ'. (૧૫+૩૩)

શરીરપર્યાપ્તિનુ વર્ણન—

गृहीतशरीरवर्गणायोग्यपुद्गळानां श्ररीराङ्गोपाङ्गतया रचनक्रियासमासिक्शरीरपर्यासः ॥१६॥

અથ<sup>°</sup>:—સામાન્યથી ગ્રહણુ કરેલ શરીર વર્ગ ણાગત ચાેગ્ય પુદ્દગલાની શરીરના અંગાપાંગરૂપે રચનાત્મક ક્રિયા જે શક્તિ વડે થાય છે તે આત્મનિષ્ઠશક્તિ 'શરીરપર્યાપ્તિ' કહેવાય છે. (૧૬+૩૪)

ઇન્દ્રિયપર્યાપ્તિનુ વર્ણન—

त्वगादीन्द्रियनिर्वर्त्तनिकयापरिसमासिरिन्द्रियपर्याप्तः १७

અર્થ:—ત્વગ્ ઇન્દ્રિય (સ્પશેલ્દ્રિય) વિગેરે ઇન્દ્રિયોને ઇન્દ્રિયરૂપે અનાવવાની ક્રિયા, જે આત્મીય શક્તિવિશેષથી કે પુદ્દગલવિશેષથી પૂર્ણ કરાય છે તે સર્વજારીરેન્દ્રિયબ્યાપક 'ઇન્દ્રિયપર્યાપિ' કહેવાય છે. (૧૭+૩૫)

ધાસાેધાસ પર્યાપ્તિનુ' વર્ણ્યન**⊸** 

श्वामोच्छ्वासयोग्यद्रव्यादानोत्सर्गशक्तिविर चनक्रिया-समाप्तिः श्वासोच्छ्वासपर्याप्तः ॥१८॥ અર્થ:—શ્વાસોશ્વાસ યેાગ્ય દ્રવ્યાની લેવા–મૂકવાની શક્તિ અનાવવાની ક્રિયા, જે આત્મીયશક્તિવિશેષથી કે પુદ્દગલના ઉપ-ચયથી પૂર્ણ થાય છે તે 'શ્વાસોશ્વાસપર્યાપ્તિ'. (૧૮+૩૬)

ભાષાપર્યાપ્તિનુ વર્ણન—

भाषायोग्यद्रव्यवित्रग्रहितसर्जनशक्तिनर्माणिक्रियापरिसमा-त्रिर्भाषापर्याप्ति: ॥१९॥

અર્થ:—ભાષા યાગ્ય દ્રવ્યાની અવલંખન અને પછી વિસર્જન વિષયની શક્તિના નિર્માણની ક્રિયા, જે આત્મ-શક્તિથી કે પુદ્દગલ ઉપચયથી પૂર્ણ થાય છે તે 'ભાષાપર્યાપ્તિ' કહેવાય છે. (૧૯+૩૭)

મન:પર્યાપ્તિનું વર્ણ<sup>ા</sup>ન—

मनस्त्वयोग्यद्रव्याहरणविसर्जनशक्तिजननक्रियापरिसमा-प्तिमनःपर्याप्ति. ॥२०॥

અર્થ:—મનપણાને યેાગ્ય દ્રવ્યાને લેઈ મૂકવાના વિષયની શક્તિ પેદા કરનારી અનુકૂલ ક્રિયા, જે આત્મીયશક્તિવિશેષથી કે પુદ્દગલઉપચયથી પૂર્ણ થાય છે તે 'મનઃપર્યાપ્તિ' સમજવી. (૨૧+૩૮)

પર્યાપ્તિના પ્રભેદનું જ્ઞાન કરાવ્યા પછી-પર્યાપ્ત-અપર્યાપ્તનું સ્વરૂપ—

स्वस्वयोग्यपर्याप्तिपूर्णत्वभाजः पर्याप्ताः । स्वस्वपर्याप्ति-पूर्णताविकळा अपर्याप्ताः ॥२१॥ અર્થ:—જે જે જીવની જેટલી પર્યાપ્તિ અભિમત છે તેટલી પર્યાપ્તિકાર્યની પૂર્ણતાવાળા જીવા 'પર્યાપ્ત' અને સ્વસ્વ-પર્યાપ્તિની પૂર્ણતા વગરના જીવા 'અપર્યાપ્ત' છે. (૩૯+૨૧)

तत्रैकेन्द्रियस्याद्याश्चतस्रः । द्वित्रिचतुरिन्द्रियासंज्ञिपश्चे-न्द्रियाणां पश्च । संज्ञिपश्चेन्द्रियाणां षट् पर्याप्तयः ॥२२॥

- અર્થ:—(अ) ત્યાં—છ પર્યાપ્તિએામાંથી પહેલી ચાર (આહાર-શરીર-ઇન્દ્રિય-શાસાશ્વાસરૂપ ચાર) પર્યાપ્તિએા, એકેન્દ્રિય જીવને હોય છે. કેમકે, ભાષા અને મન તેને હોતા નથી.
  - (ब) બેઇન્દ્રિય,–તેઇન્દ્રિય–ચઉરિન્દ્રિય અસંગ્રિપ'ચે ન્દ્રિયાને, ભાષા ઉમેરતાં પાંચપર્યાપ્તિઓ હાય છે. કેમકે તેઓને મનના અભાવ છે.
  - (क) સંજ્ઞિપ'ચેન્દ્રિય જીવાને પૂર્વની પાંચમાં મન ઉમેરતા છ પર્યાપ્તિઓ હાય છે, કેમકે આ જીવામાં મન છે. (૨૨+૪૦)

પર્યાપ્ત અપર્યાપ્ત સૂક્ષ્મ આદિ સાત પ્રકારના છુવાનું સંક્ષિપ્ત વર્ષ્યન—

सक्ष्माश्च निगोदादिवर्तिनः । बाद्राः स्थूलपृथिवी-कायिकादयः । द्वीन्द्रियाः क्रम्यादयः । त्रीन्द्रिया विपीछि-कादयः । चतुरिन्द्रिया भ्रामरादयः ॥२३॥

असंज्ञिपञ्चेन्द्रिया मनोहीना अगर्भेजा मोनाद्यः ॥२४॥ संज्ञिपञ्चेन्द्रिया देवमनुजादयः ॥२५॥

- ે અર્થ —(૧) સૂક્ષ્મનામ કમેના ઉદયવાળા, નિગાદ વિ.– સ્થાનવર્તી પાંચ પૃથ્વીકાય વિ. એકેન્દ્રિય જીવા 'સૂક્ષ્મ' છે.
- (૨) આદરનામકર્મના ઉદયવાળા, સ્થ્લ (આદર) પૃથ્વીકાર્ય વિ. પાંચ એકેન્દ્રિય જીવા 'આદર' છે.
- (3) સ્પર્શન અને રસન એમ બે ઇન્દ્રિયવાળા જવા, 'દ્વીઇન્દ્રિય' કહેવાય છે. દા. ત. કરમીયા, લાકડાના કીડા, અલસીઆ, જમીનના કીડા, ગંડાલા, જળા, માતીની છીપ, શંખા, કાડી વિ. સમજવા.
- (૪) સ્પર્શન-સ્સન-ઘાષ્યુ એમ ત્રલ્યુ ઇન્દ્રિયવાળા જીવા 'ત્રીન્દ્રિય' કહેવાય છે. દા. ત. મ'કાેડા, કીડી, ઘીમેલ, ઉધેઈ, લીખ, ગીંગાડી, છાલ્યુના કીડા, માંકડ, ગાેકળગાય, કાનખજૂરા, વિ. સમજવા.
- (૫) સ્પર્શન-રસન-ઘ્રાથ્-ચક્ષુ એમ ચાર ઇન્દ્રિયવાળા જેવા, ચતુરિન્દ્રિય કહેવાય છે. દા. ત. કરાળીઓ, વીંછી, ભમરા, આગીઓ, પત'ગીયું, તીડ, મધમાખી, ડાંસ, તમરૂં વિ. સમજવા.
- (६) મન વગરના અને જે ગર્ભજ નથી તે મત્સ્ય વિ. આદિ પદથી સંમૂર્ચ્છિમ મનુષ્ય પશુ વિ. પંચેન્દ્રિય જીવા, 'અસંસિપ'ચેન્દ્રિય' જાણવા.
- (૭) મનવાળા પંચેન્દ્રિય જીવા 'સંજ્ઞિપ'ચેન્દ્રિય' જાણવા. દા. ત. સવ'દેવ-નારકી–ગર્ભજ મનુષ્યા તિય'ચા–આદિ. (૨૩ થી ૨૫ ૪૧ થી ૪૩)

## एत एवं प्राणिनः ॥२६॥

અર્થ—આ ચૌદ પ્રકારના જીવા પ્રાણવ'તા છે એથી જ આ જીવાનું જીવત્વ છે. (૨૬+૪૪)

પ્રાણાનું વિવેચન—

तत्र पाणा द्रव्यभावभेदेन द्विविधाः । द्रव्यपाणाः पञ्चेन्द्रियमनोवाकायबळोच्छ्वासायंषि दश्च । अनन्तज्ञान दर्शनचारित्रवीयरिमकाश्वत्वारो भावप्राणाः ॥२७॥

અશ<sup>6</sup>—ત્યાં પૂર્વેક્તિ પ્રાણિ શબ્દમાં રહેલ પ્રાણે, દ્રવ્ય અને ભાવ એમ બે પ્રકારે પ્રાણે છે.

- (૧) પાંચઇન્દ્રિયા, મનાેબલ-વચનબલ કાય<mark>બલ એમ ત્રણ</mark> બલાે, શાસાશાસ અને આયુષ્ય એમ દશ પ્રાણે 'દ્રવ્યપ્રાણે ' કહેવાય છે. (૨૭+૪૫)
- (ર) અનન્તજ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર-વીર્યંરૂપ ચાર પ્રાણે 'ભાવ-પ્રાણ' કહેવાય છે.

स्वर्शनकायोच्छवासायृष्येकेन्द्रियाणाम्, रसनवाग्भ्यां सह युर्वीक्ता द्वोन्द्रियाणाम्, घाणेन सहैते त्रीन्द्रियाणाम्, चक्षुषा सहैत एव चतुरिन्द्रियाणाम्, श्रोत्रेण सहामी असंज्ञिनाम्, पनसा सहैते संज्ञिपश्चेन्द्रियाणाम्, अनन्तज्ञानदर्शनचारित्र-वीर्याण चत्वारि सिद्धानां भावपाणाः ॥ २८॥

અર્થ:— 'એકેન્દ્રિય' જીવાને સ્પરો નિદ્રય-કાયબલ-શ્વામાશ્વાસ આયુષ્ય એમ ચાર પ્રાણા હાય છે.

' બેઇન્દ્રિય ' જીવાને પૂર્વોક્ત ચાર પ્રાણામાં રસનેન્દ્રિય ખને વચનખલ ઉમેરતા છ પ્રાણા હાય છે.

- 'તેઇન્દ્રિય' જીવાને પૂર્વોક્ત છ પ્રાણામાં ઘાણેન્દ્રિય ઉમેરતા ૭ પ્રાણા હાય છે.
- 'ચઉરિન્દ્રિય ' જીવાને પૂર્વોક્ત સાત પ્રાણામાં ચક્ષુરિન્દ્રિય ઉમેરતા આઠ પ્રાણા હોય છે.
- ' અસંગ્નિ પંચેન્દ્રિય ' જીવાને પૂર્વાક્ત આઠ પ્રાણામાં શ્રોત્રેન્દ્રિય ઉમેરતાં નવ પ્રાણા હાય છે.
- 'સ'જ્ઞિપ'ચેન્દ્રિય ' જીવાને પૂર્વોક્ત નવ પ્રાણામાં મનખલ ઉમેરતા દશ પ્રાણા હાય છે.
- 'સિહ્નજીવા'ને અન'તજ્ઞાન–અનંતદર્શ'ન-અનંતચારિત્ર અનંતવીર્થ એમ ચાર ભાવપ્રાણા હાય છે. (૨૮+૪૬)

અસ'સારી જીવનું લક્ષણ—

निध्रताशेषकर्मा असंसारी स एव सिद्धो जिनाजिन-तीर्थादिभेदभिनश्वरमञ्जरीरत्रिभागोनाकाशपदेशावगाही च ॥ २९॥

અર્થ:—જે જીવે સકલ આઠ પ્રકારના જ્ઞાનાવરણીય વિ. કમોના ક્ષય કર્યો છે તે આત્મા 'અસંસારી' [સિદ્ધ] કહેવાય છે.

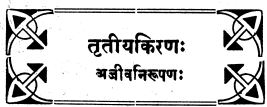
તે અસંસારી જ, જિન, અજિન તીર્થ વિ. ભેદયુક્ત [સિહોના પંદર ભેદનું વર્ણન આગળ કરાશે ] અને અન્તિમ શરીરના ત્રીજ ભાગથી ન્યૂન આકાશપ્રદેશની અવગાહનાસ પન્ન 'સિહ' કહેવાય છે. (૨૯+૪૭)

#### : 21 :

[જેમ પ્રદીપ તેજના અવયવા, શાહી જગ્યામાં સંકાચ અને માટી જગ્યામાં વિકાસને પામે છે તેમજ અસંખ્ય પ્રદેશી આત્માની પણ ઉત્કૃષ્ટ સંકાચપ્રાપ્તિ દશામાં લાકના એક અસંખ્યાતમા ભાગમાં સ્થિતિ, ઉત્કૃષ્ટ વિકાસવાળી દશામાં અર્થાત્ કેવલીના કેવલી સમુદ્દદ્યાત દશામાં સર્વ લાકમાં અવગાહનાની વ્યાપકતા છે એ શિવાય બીજે સ્થાને અનેકવિધ મધ્યમ અવસ્થા હાય છે આમ વસ્તુસ્થિતિ છે. પરંતુ સર્વ-સંસારી જીવની અસંખ્યેયપ્રદેશાવગાહિતા જ છે. સિદ્ધોની યાગનિરાધકાલમાં શરીરના છિદ્રો પૂરાતા હાવાથી ચરમશરીરના ત્રીજ ભાગે હીન અવગાહના છે. આનાથી વધારે અનાવરણ વીય વાળા ભગવંતને પણ સંકાચ નથી, સિદ્ધોની આટલી જ અવગાહનામાં સ્વભાવ જ કારણ છે. સ્વભાવમાં પ્રદ્રા વ્યાજબી નથી.]



## श्री समस्तविष्ननिवारकशंखेश्वरपार्श्वनाथाय नमः



અજવદ્વનું લક્ષણ:-

चेतनाश्चन्यं द्रव्यमजीवः ॥१॥

**અથ**:—ચેતના વગરનું દ્રત્ય 'અજીવ' કહેવાય છે. (૧+૪૮)

અજીવના પાંચ ભેદાના ક્રમસર વિભાગ:— गत्यसाधारणहेतुर्द्रव्यं धर्मः ॥२॥

અર્થ:—ગમન કરનાર જીવ અને પુક્રગલાેની દેશાંતર– પ્રાપ્તિરૂપ ગતિના પ્રત્યે અસાધારણ કારણુરૂપ દ્રવ્ય તે 'ધર્મા-સ્તિકાય' દ્રવ્ય. (૨+૪૯)

ધર્માસ્તિકાય **૬૦યની સિક્રિમાં અનુમાન પ્રમા**ણની રજીઆત:—

तत्र प्रमाणं जीवपुद्गलानां गतिबद्धिनिमित्तापेक्षा, गतित्व।ज्जलस्थमत्स्यादिगतिवदित्यनुमानम् ॥ १॥

અથ<sup>ર</sup>:—( બલાત્કારથી ધર્મ દ્રવ્ય, ગતિમાં કારણ નથી માટે ) ગતિપરિણત એવા જીવ અને પુદ્દગલાની ગતિ, ( આંતર નિમિત્ત જીવાદિ-શક્તિને સ્વીકારી સિદ્ધસાધનદોષને વારવા માટે કહે છે કે) આદ્યા નિમિત્ત કારણની અપેક્ષાવાળી છે, કારણ કે; ગતિ છે. જે જે ગતિ છે તે તે આદ્યા નિમિત્તની અપેક્ષા રાખે છે. દા. ત.-સ્વયમેવ જવાની ઇચ્છાવાળુ માછલું ગતિમાં અનુપઘાતક ઉપકારક નિમિત્તરૂપે જલની અપેક્ષા રાખે છે, તેવી રીતે સ્વભાવથી ગતિપરિણત જીવ અને પુદ્દગલાની ગતિ પણ નિમિત્ત રૂપે ઉપકારક કોઇ દ્રવ્યની અપેક્ષા રાખે જ. કારણ કે ગતિપણું અન્ને ઠેકાણું સરખું જ છે. એક માત્ર ધર્માસ્તિકાય દ્રવ્ય જ ગતિપરિણત જીવપુદ્દગલની ગતિમાં આદ્યનિમત્ત ઉપકારક રૂપે અની શકે છે, એ શિવાય બીજાદ્રવ્યો એમાં નિમિત્ત નથી અની શકતા. કેમકે સહુ સહુના ગુણા—ઉપકારો-સ્વભાવો જીદા જીદા છે. (3+પ૦)

ધર્માસ્તિકાય ૬૦૫ની પ્રદેશાની ઇયત્તા.—

असंख्येयपदेशात्मको लोकाकाश्चरापी च ॥४॥

અથ<sup>°</sup>:—અસંખ્યાત પ્રદેશવાળું અને લાેકાકાશમાં વ્યાપક આ 'ધર્માસ્તિકાય' દ્રવ્ય છે. (૪+૫૧)

અધર્માસ્તિકાય ૬૦યનું નિરૂપણ:—

स्थित्यसाधारणहेतुर्द्रव्यमधर्मः । प्रमाणं चात्र जीबपुद्ग-ळानां स्थितिविद्यनिमित्तापेक्षा स्थितित्वात्तरुच्छायास्थपान्य-वदित्यनुमानम् । असंख्येयपदेशात्मको छोकाकाशव्यापी च ॥५॥

અથ':—સ્થિતિપરિશ્વ જવ અને પુદ્દગલાની સ્થિતિમાં અસાધારણ કારણરૂપ દ્રવ્ય તે 'અધર્માસ્તિકાય' છે.

## : 38 :

## અધર્માસ્તિકાય લગ્યની સિદ્ધિમાં અનુમાન પ્રમાણ-

સ્થિતિપશ્ચિત જીવપુદ્દગલાની સ્થિતિ, ખાદ્ય નિમિત્તની અપેક્ષાયાળી છે, કેમકે; સ્થિતિ છે. જે જે સ્થિતિ છે તે તે આદ્યનિમિત્તની અપેક્ષાવાળી છે. દા. ત. વૃક્ષની છાયામાં મુસાક્સ્મી સ્થિતિ.

આ અધર્માસ્તિકાય દ્રવ્ય, અસંખ્યાતપ્રદેશવાળું છે અને લાકાકાશમાં વ્યાપક છે. (પ+પર)

માકાશ**દ્ર**બ્યતું **લક્ષ**ણ—

## ः अवगाहनागुणमाकाञ्चम् ॥६॥

**અર્થ**ે—( અવગાહન ) અવકાશ આપવાના ગુણવાળું 'આકાશ' દ્રવ્ય છે. (६+૫૩)

આકાશ **દ્રવ્યની સિદ્ધિમાં અનુમાન પ્રમા**ણ—

मानन्तु द्रव्याणां युगपदवगाहोऽसाधारण-बाह्यनिमित्ता-पेसी युगपदवगाहत्वादेकसरोवर्तिमत्स्यादीनामवगाहवदित्यनु-मानम् । छोकाछोकभेदेन तद्द्विविधम् ॥७॥

અર્થ:—અનેક દ્રવ્યાના એકી સાથે અવગાહ, અસાધા-રહ્યુ ખાદ્યાનિમિત્તની અપેક્ષાવાળા છે કારહ્યુ કે, એકી સાથે અવગાહ છે. દા. ત. એક સરાવરમાં રહેનાર મૃત્સ્ય વિ. ના અવશાહ.

મા માકાશ દ્રવ્યના લાકાકાશ મને અલાકાકાશ એમ બે લેક છે. (૭+૫૪) चतुर्दशरष्णुपमाणः पश्चास्तिकायात्मको क्रोकस्तद्व्या-प्यसंख्येयप्रदेशात्मको लोकाकाशः । तद्भिन्नोऽकोकाकाशोः ऽनन्तप्रदेशात्मकः। धर्माद्यस्त्रयोऽपि स्कन्धदेशप्रदेशभेदेन त्रिविधाः। पूर्ण द्रव्यं स्कन्धः। माध्यमिकौपाधिकभागा देशाः। केवळपञ्चापरिकल्पितसुक्ष्मतमो भागः प्रदेशः॥८॥

અર્થ — ચૌદ રજ્જુ પ્રમાણ-પંચઅસ્તિકાય આત્મક લાેક કહેવાય છે. તે લાેકમાં વ્યાપક અસંખ્યાતપ્રદેશ-આત્મક 'લાેકાકાશ' કહેવાય છે.

તેનાથી ભિન્ન 'અલાેકાકાશ' અનન્ત પ્રદેશાત્મક છે.

ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય અને અપિ શબ્દથી જીવાસ્તિકાયના સ્ક'ધ–દેશ–પ્રદેશના લેદથી ત્રણ પ્રકારા છે.

સમસ્ત પાતપાતાના પ્રદેશાથી પરિપૂર્ણ, અસંખ્યાત પ્રદેશાત્મક અર્થાત્ પૂર્ણ દ્રવ્ય 'સ્કંધ ' તરીકે કહેવાય છે.

પૂર્ણ સમુદાયમાંથી એક વિ. પ્રદેશહીન એ વિ. પ્રદેશ સુધીના બુદ્ધિ દ્વારા કલ્પિત વિભાગા અર્થાત્ માધ્યમિક ઔષાધિક ભાગા 'દેશ' તરીકે કહેવાય છે.

કેવલજ્ઞાનદ્વારા પરિકલ્પિત સૂક્ષ્મતમ નિર્વિભાગ ભાગ કેવલપ્રજ્ઞાથી પણ દુર્ભે ઘ ભાગ 'પ્રદેશ 'તરી કે સમજાવાય છે. (૮+૫૫)

वर्तनाकक्षणः काळः ॥९॥

અ**થ**:—વર્તાનારૂપી સ્વરૂપવાળું દ્રવ્ય 'કાલ ' દ્રવ્ય છે. (૯+૫૬)

स च वत्तमानस्वरूप एक एव। सोऽपि निश्चयव्य-वहाराभ्यां द्विविधः ॥ १०॥

અર્થ:— જે કે વર્ત નાસ્વરૂપાત્મક કાલ, જીવાજવાત્મક છે પરંતુ અહીં વર્ત નાથી લક્ષિત થનાર 'અહાકાલ' લેવાના છે. તે અહાકાલ, વર્તમાન એકસમયાત્મક હાઇ એકજ છે. અર્થાત્ કાલનું અસ્તિકાયપણું નહીં હાવાથી સ્કંધ-દેશ-પ્રદેશ-રૂપ લેદા કાલના નથી પરંતુ વર્તમાન એકસમયરૂપ હાઇ કાલ, એક પ્રકારના છે.

તે કાલ પણ–વર્તમાન એકસમયરૂપ પ્રમાણ કાલ પણ નિશ્ચય અને વ્યવહારની અપેક્ષાએ બે પ્રકારના છે.

ત્યાં વિદ્યમાન એકસમયાત્મક વર્તમાન 'નૈશ્વિયક' કહેવાય છે. આની મર્યાદા કરીને ગયેલ સમયરાશા 'અતીત' કહેવાય છે. વર્તમાનસમયની અવધિ કરી થનાર સમયરાશી 'અનાગત' કાલ કહેવાય છે અર્થાત્ વર્તમાન સમયથી જોદો સઘળો ય કાલ 'વ્યાવહારિક' કાલ કહેવાય છે એમ સમજતું. (૧૦+૫૭)

નૈશ્વવિક આદિ કાલના વિભાગ—

वर्त्तनादिपर्यायस्वरूपो नैश्वयिकः। ज्योतिश्वक्रश्रमण-जन्यस्समयाविककादिलक्षणः काको व्यावहारिकः ॥११॥

અર્થ:--વર્તાના વિ. પર્યાયસ્વરૂપવાળા કાલ' નૈશ્વયિક'

### : રહે :

છે. સૂર્ય-ચંદ્ર વિ. ની ગતિથી ગમ્ય, સમય-આવલિકા-મુહૂતે-દિવસ વિ. સ્વરૂપવાળા કાલ વ્યાવહારિક છે. (૧૧+૫૮)

वस्तुतस्तु काळोऽयं न द्रव्यात्मकः । किन्तु सर्वद्रव्येषु वर्तनादिपर्यायाणां सर्वदा सद्भावादुपचारेण काळो द्रव्यत्वेनोच्यते । वर्तनादिपर्यायाश्च वर्तनाक्रियापरिणामपरस्नापर—
त्वरूपेण चतुर्विश्वाः तत्र सादिसान्तसाद्यनन्तानादिसान्ता—
नाद्यनन्तभेदभिन्नेषु चतुःप्रकारेष्वेकेनापि केनचित्प्रकारेण
द्रव्याणां वर्त्तनं वर्त्तनेत्युच्यते । इयं वर्तना मतिसमयं परिवर्त्तनात्मिका, नातो विविक्षितैकवर्तना द्विसमयं यावदपि स्थितिं
कुरुते । अतो या वर्त्तनायाः पराष्ट्रत्तिस्सा पर्यायत्वेनामिषीयते ।
भूतकाले भूता भविष्यति भविष्यन्त्यो वर्त्तमानकाले च
भवन्त्यो या द्रव्याणां चेष्टास्स कियापर्यायः । प्रयोगविस्नसापरिणामाभ्यां जायमाना नवीनत्वप्राचीनत्वलक्षणा या
परिणतिस्स परिणामः ॥१२॥

यदाश्रयतो द्रव्येषु पूर्वापरभावित्वव्यवदेशस्स पर-त्वापरत्वपर्यायः ॥१३॥

અર્થ:—વસ્તુતઃ આ કાલ, દ્રવ્યરૂપ નથી, પરંતુ પર્યાય-રૂપ છે. તો કાલદ્રવ્ય તરીકે કેમ કહેવાય છે ? તેના જવાબમાં સર્વદ્રવ્યામાં વર્તાના વિ. પર્યાયાના સર્વદા સદ્ભાવ હાવાથી પર્યાય અને પર્યાયીના અલેદ ઉપચારની અપેક્ષાએ 'કાલ' દ્રવ્ય તરીકે કહેવાય છે.

વળી વર્તાના વિ. પર્યાર્થા, વર્તાના-ક્રિયા-પરિણામ-પરત્વા-

પરત્વ રૂપથી ચાર પ્રકારના છે. ત્યાં ચાર પ્રકારના પર્યાયા પૈકી વર્તાના=સાદિ સાન્ત, સાદિ અનંત, અનાદિસાંત, અનાદિ અનંત, એમ ચાર પ્રકારની સ્થિતિઓમાંથી કાઈ એક સ્થિતિના પ્રકારથી દ્રવ્યાનું વર્તાવું (રહેવું) એનું નામ 'વર્તાના ' છે.

આ સમયા શ્રિત વર્તના દરેક સમયે પરિવર્તનશીલ છે, માટે જ આ વિવિક્ષિત એક વર્તના બે સમય સુધી પણ સ્થિતિ કરતી નથી. તેથી જે વર્તનાનું પરિવર્તન તે પર્યાયરૂપે કહેવાય છે. ચેષ્ટા=સમયલે દથી ભૂતસમય રાશિની અપેક્ષાએ થયેલી ક્રિયાઓ, વર્તમાન સમયની અપેક્ષાએ થતી ક્રિયાઓ, અનાગત સમયની રાશિની અપેક્ષાએ થનારી દ્રવ્યોની ક્રિયાઓ ' ચેષ્ટા' પર્યાયરૂપે કહેવાય છે.

પરિણામ-પ્રયાેગથી અને સ્વભાવરૂપ પરિણામથી થતી દ્રવ્યાની નવીનપણારૂપ વિ. રૂપ પરિણતિ 'પરિણામ' પર્યાય રૂપે કહેવાય છે.

પરત્વાપરત્વ–જેના આશ્રયથી દ્રવ્યામાં 'આ ' પૂર્વ'કાલનું છે. 'આ' પછીના કાલનું છે. 'આવા વ્યવહાર થાય છે. તે 'પરત્વાપરત્વ પર્યાય' કહેવાય છે. (≒ર+૧૩–૫૯+૬૦)

પુદ્દગલ ૬૦યનું નિરૂપણ—

रूपवन्तः पुद्गकाः ॥१४॥

पते रसगन्धस्पर्शवन्तोऽपि । स्नोकाकाश्चव्यापिनः । ते च स्कन्धदेशपरमाणुभेदेन चतुर्विधाः ॥१५॥ अथ-३पवाणा 'पुइगक्षा' ४६वाय छे.

#### : %:

જેમ રૂપ, પુદ્દગલનું લક્ષણ છે, તેમ રસ-ગન્ધ-રમર્શ પણ પુદ્દગલનું લક્ષણ છે. અર્થાત્ રૂપવાળા, રસવાળા ગંધવાળા, સ્પર્શવાળા 'પુદ્દગલા' કહેવાય છે.

આ પુદ્દગલાે લાેકાકાશમાં વ્યાપક છે અને સ્કન્ધ, દેશ, પ્રદેશ, પરમાણના ભેદથી ચાર પ્રકારના છે. (૧૫+૬૧)

कुत्स्नतया परिकल्पितपरमाणुसमूदः स्कन्धः ॥१६॥ प्रदेशादर्वाचीनस्कन्धभागा देशाः ॥१७॥

केवळप्रज्ञागम्यस्कन्धानुवर्तिस्रक्ष्मतमो भागः प्रदेशः ॥१८॥

- स एव पृथग्भृतश्चेत्परमाणुरिति व्यवहियते । अयं परमाणुस्सर्वोन्तिमकारणम् द्रव्यानारभ्यः कार्यछिङ्गकश्च॥१९॥
- અર્થ સ્કન્ધ-વિશિષ્ટ રચનાવાળા, પૂર્ણ, પરમાણુઓના સમુદાય ''સ્કન્ધ" ક્રહેવાય છે જેમકે, ઘટ વિ.
- દેશ—પાતપાતાના સ્કંધામાં પ્રદેશાત્મક એક પરમાણુને અને પૂર્ણસ્કંધને છાેડી તે સ્કંધાથી છટા નહિ થયેલા બે ત્રણ વિ. પરમાણુઓના સ્કંધ ભાગા 'દેશ' કહેવાય છે. જેમકે ઘટના કાંઠા વિ. વિભાગા–દેશા.
- પ્રદેશ—સ્ક'ધથી છુટેા નહી થયેલેા અત્યંત સૃક્ષ્મ કેવલજ્ઞાનથી ગમ્ય ભાગ 'પ્રદેશ ' કહેવાય છે.

જેમકે ઘટના નહીં છુટા થયેલા સૂક્ષ્મ એક પરમાણ ભાગ.

પરમાણુ-તે પ્રદેશ જ સ્કંધથી છુટા થયેલા હાય તા જ 'પરમાણુ' તરીકે કહેવાય છે. આ પરમાણુ, સઘળા દ્રયાણુક વિ. દ્રવ્યોનું અંતિમ કારણ છે. દ્રવ્યથી અજન્ય છે અર્થાત્ કાર્યંરૂપ નથી અને પરમાણુઓનું અસ્તિત્વ, શરીરાદિકાર્યંરૂપ હેતુ-કારણથી અનુમેય છે. (૧૬ થી ૧૯–૬૨ થી ૬૪)

શબ્દ વિ. પણ પુદ્દગલાના પર્યાયા છે—

श्चन्यकारोद्योतमभाच्छायाऽऽतपादिपरिणामवान् ॥२०॥

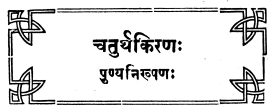
અર્થ':—શષ્દ્ર, અધકાર, ઉદ્યોત, પ્રભા, છાયા, આતપ વિ. પરિણામ–પર્યાયવાળા 'પુદ્દગલાે' કહેવાય છે. (ર૦+૬૫)

परमाणूनां परिणामविशेषा एव पृथिवीजळतेजीवायवः ॥ २१॥

અર્થ:—અંધ પરિણામને પામેલા સ્કંધરૂપ પરમાણુઓજ પૃથિવી, જલ, તેજ, વાયુ છે અર્થાત્ પૃથિવી, જલ, તેજ, વાયુ પરમાણુ પરિણામ વિશેષરૂપ જ છે કેમકે સ્પર્શાદિવાળા છે. જે સ્પર્શાદિવાળા ન હોય તે પુદ્દગલ પર્યાયા ન કહેવાય, જેમકે આકાશ વિ. વળી પૃથિવી વિ., સ્પર્શાદિવાળા છે. માટે પરમાણુપર્યાયરૂપ જ છે એમ સમજવું. (૨૧–૬૬)



## श्री अनन्तचमत्कारनिधि अन्तरिक्षपार्श्वनाथाय नम:



पौद्गलिकसुखोत्पत्तिजनकं कर्म पुण्यम । पौद्गलि-कमेतत् ॥१॥

**અર્થ**:—પૌદ્દગલિક સુખની ઉત્પત્તિનું કારણ જે કર્મ તે 'પુષ્**ય' કહેવાય છે. આ કર્મ'** 'પૌદ્દગલિક 'સમજવું. (૧+૬૭)

इदमेव द्रव्यपुण्यमुच्यते । द्रव्यपुण्यनामकर्मीत्पत्तिहेतु-रात्मनज्ञुशुभाध्यवसायो भावपुण्यम् ॥२॥

અર્થ:—આ પૌદ્દગલિક પુષ્ય 'દ્રવ્યપુષ્ય' કહેવાય છે. દ્રવ્યપુષ્ય નામના કર્મની ઉત્પત્તિમાં હેતુભૂત, આત્માના શુભ અધ્યવસાય 'ભાવપુષ્ય' કહેવાય છે. (૨+૬૮)

પૂર્વ કથિત એ તાલીશ પ્રત્યેક પુષ્ય પ્રકૃતિઓનુ સ્વરૂપ-વર્ષ્ણન:—

अायुनीमगोत्रकमिम्नमनुक् छवेदनीयं कर्म सातम् । वेदनीयायुनीमकमिमिन्नं गौरवजनकं कर्म उच्चैगीत्रम् । मानुषत्वपर्यायपरिणतिषयोजकं कर्म मनुजगतिः ॥ ॥

અર્થ —(૧) સાતવેદનીય=આયુષ્ય, નામ, ગાત્રથી સિન્ન

હાેયે છતે અનુક્લ વેદનીય કર્મ, તે 'સાત વેદનીય (સાતા-વેદનીય)' કહેવાય છે.

- (૨) ઉચ્ચૈગોત=વેદનીય, આયુષ્ય, નામકમ'થી ભિન્ન હાેયે છતે ગૌરવજનક કમ' તે, 'ઉચ્ચૈગોત્ર' કહેવાય છે.
- (૩) મનુષ્યપણાના પર્યાયની પરિણતિ (પરિણામ) નું કારણ કર્મ 'મનુષ્યગતિ' કહેવાય છે. (૩+૬૯)

वक्रगत्या स्वस्वोत्पत्तिस्थानं गच्छतो जीवस्यानुश्रेणि गतिनियामकं कर्म आनुपूर्वी ॥४॥

વક્રગતિથી પાતપાતાના ઉત્પત્તિસ્થાનમાં જતા જીવને શ્રેણિના અનુસારે ગતિમાં નિયામક કર્મ 'આનુપૂર્વી' કહેવાય છે. (૪+૭૦)

मनुष्यत्वोपळक्षिताऽऽनुपूर्वी मनुष्यानुपूर्वी । इमे मनु-ष्यद्विकशब्दवाच्ये । देवत्वपर्यायपरिणतिपयोजकं कर्म सुरगतिः ॥५॥

देवत्वोपकक्षिताऽऽनुपूर्वी सुरानुपूर्वी। इमे सुरद्विके ।

पश्चेन्द्रियश्चद्मवृत्तिनिमित्तभूतसदृशपरिणत्यात्मकजाति-विपाकोद्यवेद्यं कर्म पश्चेन्द्रियजातिः ॥ ६ ॥

અર્થ —(૪) મનુષ્યાપપાત-ક્ષેત્રમાં જતા જીવને શ્રેણીના અનુસારે ગતિમાં નિયામક કર્મ 'મનુષ્યાનુપૂર્વી' વળી અહીં મનુષ્યગતિ અને મનુષ્યાનુપૂર્વી આ બે 'મનુષ્યદ્ધિક' શષ્દ્રથી વાચ્ય થાય છે એમ સમજલું.

#### : 33 :

- (પ) દેવત્વપર્યાયની પરિષ્ણતિમાં કારણભૂત કર્મ 'સુરગતિ' કહેવાય છે.
- (ફ) દેવાપપાત ક્ષેત્રમાં જતા જીવને શ્રેણી અનુસારે ગતિમાં નિયામક કર્મ 'સુરાનુપૂર્વી 'કહેવાય છે. આ બે 'સુરદ્ધિક' શબ્દથી વાચ્ય શ્રાય છે.
- (૭) પંચેન્દ્રિય શબ્દની પ્રવૃત્તિમાં નિમિત્તભૂત, જે સરખી પરિણતિરૂપ જાતિના વિપાકાદયથી જાણી શકાતું કર્મ 'પંચેન્દ્રિય' જાતિ કહેવાય છે. (૫+૬–૭૦+૭૧)

अौदारिक शरीरयोग्यगृहीत पुद्गळानां शरीरतया परि-णमन पयोजकं कमौदारिक शरीरम् । वैक्रियपुद्गलानां शरीरत्वेन परिणमनहेतुः कमें वैक्रियशरीरम् । आहारक-पुद्गळानां देहतया परिवर्तनसमर्थे कमीऽऽहारक शरीरम् ॥७॥

- (૮) અર્થ ઔદારિક શરીર ચાેગ્ય ગ્રહેણ કરેલા પુદ્દગલાને શરીરપણાએ પરિણુમાવવામાં કારણભૂત કર્મ " ઔદારિક શરીર."
- ( ૯ ) વૈક્રિયપુદ્દગલાને શરીરપણાએ પરિશુમાવવામાં કારણુભૂત કમ " વૈક્રિયશરીર 'કમ.
- (૧૦) આહારક પુદ્દગલાને દેહપણાએ પરિણુમાવવામાં સમથ કર્મ તે 'આહારક શરીર' (૭ + ૭૨ )

तैजसवर्गणागतपुद्गळानां श्ररीरतया परिवर्त्तकं कर्म तैजसशरीरम् । कार्मणवर्गणागतपुद्गळानां शरीरत्वेन परि-वर्तेनहेतुः कर्म कार्मणशरीरम् , इमानि पश्च देहानि ॥ ८॥

#### : 3% :

- (૧૧) અથ<sup>6</sup>—તૈજસવર્ગ થાગત પુદ્ગલાને શરીરપણાએ પરિ-શ્વમાવવામાં સમર્થ તે 'તૈજસશરીરકર્મ'.'
- (૧૨) કાર્મ હ્યુવર્ગ હ્યાગત પુદ્દગલાને શરીરપણાએ પરિઘુમા-વવામાં હેતુભૂતકર્મ તે 'કાર્મ ઘુશરીર' કર્મ. આ પ્રમાણે પાંચ શરીરા સમજવાં. (૮ + ૭૩)

तत्राद्यं श्ररीरं तिर्यक्रमनुष्याणाम् । द्वितीयं देवनार-किणाम् । तृतीयं चतुर्देशपूर्वधरस्येव । तुर्यपश्चमे संसारिणां सर्वेषाम्, कार्मणं विष्ठायान्यान्युपभोगबन्ति ॥ ९ ॥

અર્થ:—ત્યાં પાંચ શરીરા પૈકી પહેલા 'ઔદારિક શરીર 'ના સ્વામીઓ તિયે'ચ અને મનુષ્યા છે.

્ર બીજા 'વૈક્રિયશરીર'ના સ્વામીએા દેવ અને નારકીએ છે.

ત્રીજા 'આહારક શરીર'ના સ્વામી ચૌદ પૂર્વધારીજ છે.

ચાથા અને પાંચમા શરીરના સ્વામીએા સર્વ સંસારી છે. ાર્મણ શરીર શિવાયના સર્વ શરીરા ઉપલાગવાળા છે.

અર્થાત્ કાર્મણિલન્ન ચાર શરીરાવડે, જીવ, સુખદુ:ખના ઉપલાગ, કર્મખ'ધન, કર્મવેદન, કર્મનિજ'રા કરે છે. (૯+૭૪)

अङ्गानि शिरः प्रभृतीन्यष्टी उपाङ्गानि तद्वयवाङ्-गुरुयादीनि, एतन्निमित्तमौदारिकशरीरसम्बन्धिकमौँदारि-काङ्गोपाङ्गनाम ॥ १०॥ અર્થ:—શિરવિ. આઠ અંગા અને તેના અવયવભૂત અંગુલી વિ. ઉપાંગા કહેવાય છે, ઔદારિક શરીર સંબંધ અંગાપાંગની ઉત્તપત્તિમાં નિમિત્તભૂતકમે 'ઔદારિક અંગાપાંગ નામકર્મ' કહેવાય છે. (૧૦ + ૭૫)

तादशं वैकियग्ररीरसम्बन्धि कमें वैकियाङ्गोपाङ्गनाम । तादशमेवाऽऽहारकशरीरसम्बन्धि कर्माऽऽहारकाङ्गोपाङ्गनाम । इमान्यादिमित्रतन्त्रपाङ्गानि । तेजसकामेणयोस्त्वातमदेशतुल्यसंस्थानत्वाक भवन्त्यङ्गोपाङ्गानि । एवमेकेन्द्रियशरीराणामप्यङ्गोपाङ्गानि न भवन्ति वनस्पत्यादिषु शास्त्रादीनामङ्गत्वादिन्यवहारो न वास्तिवकः, किन्तु भिन्नजीवस्य
शरीराण्येव ते ॥ ११ ॥

- (૧૪) અર્થ:—વૈક્રિયશરીરસંખ'ધી અ'ગાપાંગની ઉત્પત્તિમાં નિમિત્તભૂતકર્મ 'વૈક્રિય અ'ગાપાંગ નામકર્મ' બાયુલું.
- (૧૫) આહારક શરીર સંખધી અંગાપાંગની નિષ્પત્તિમાં કારણભૂતકમે 'આહારક અંગાપાંગનામકમે 'કહેવાય છે.

આ પહેલાના ત્રજ્ઞ શરીરાના અંગાયાંગા સમજવાં. આત્મપ્રદેશ સરખા સંસ્થાનવાળા હાવાથી તજસ અને કાર્મ જી શરીરના અંગાયાંગા નથી. આ પ્રમાણે એકેન્દ્રિય જીવાના શરીરને અંગાયાંગા હાતા નથી તથા વનસ્પતિ વિ. ના શાખા વિ. માં અંગાયાંગપણાના વ્યવહાર વાસ્તવિક નથી કેમકે તે શાખા વિ. પ્રત્યેક નામકર્મના પ્રભાવથી ભિન્ન ભિન્ન જવ શરીરરૂપ છે. (૧૧ + ૭૬)

अस्थिरचनाविशेषः संहननम् । उभयतो मर्केटवन्धबद्ध-योरस्थनोः पट्टाकृतिनाऽपराऽस्थना परिवेष्टितयोरुपरि तद-स्थित्रयभेदिकी किकात्मकान्यास्थिविशिष्टत्वपयोजकं कर्म वज्जर्षभनाराचम्, इदमादिमसंहननम् ॥ १२॥

અર્થ:—(૧૬) હાડકાઓના વિશિષ્ટ ખાંધા તે 'સંઘયષ્યું' કહેવાય છે. પાટા [ઋષભ] ની આકૃતિવાળા બીજા હાડકાથી વીંટાયેલ બન્ને બાજીથી મર્કંટ [વાંદરીના બચ્ચાની માફક] બંધની જેમ બંધાયેલ બંને હાડકાના ઉપર તે ત્રથ હાડકાને લેદનાર ખીલી [વજ] રૂપ વિશિષ્ટ હાડકાના કારણભૂત કર્મ 'વજૠષભનારાચસંહનન કર્મ' કહેવાય છે. (૧૨ + ૭૭).

आकारिवशेषस्संस्थानम् । साम्रुद्रिकछक्षणळक्षितचतु-रिग्मागोपळक्षितशरीरावयवपरिमाणसाद्द्रयपयोजकं कर्म समचतुरस्रसंस्थानम् । इदमादिमसंस्थानम् । तीर्थकरास्सर्वे-सुराश्चेतत्संस्थानमाजः ॥ १३ ॥

અર્થ:—(૧૭) અવયવ રચનારૂપ શરીર-આકાર 'સંસ્થાન' કહેવાય છે, સામુદ્રિક શાસ્ત્રમાં કહેલ પ્રમાણલક્ષણથી યુક્ત [સમ] ચાર દિશાના ભાગથી ઉપલક્ષિત શરીરના અવયવાના પરિણામની સમાનતાના કારણભૂત કમેં 'સમચતુરસ સંસ્થાન' કહેવાય છે. આ પ્રથમ સંસ્થાન છે, સર્વ'તીથે 'કરા અને દેવા આ સંસ્થાનવાળા જ છે. ચ શબ્દથી ગણધર વિ. પણ આ સંસ્થાનવાળાઓ છે. (૧૩ + ૭૮)

## : 39 :

शरीरवृत्याह्यदजनकवर्णीत्पत्तिहेतुभूतं कर्म प्रश्चस्तवर्ण-नाम । शरीरव्रन्याद् लाद जनकगन्धोत्पत्तिनिदानं कर्म पशस्त-गन्धनाम । शरीरेष्वाद् छादजनकरसोत्पत्तिकारणं पश्चस्तरसनाम । शरीरष्ट्रचाइ्छाद्जनकस्पशेत्पिद्विदानं कर्म प्रशस्तस्पर्शनाम । इपानि प्रशस्तवर्णे चतुः इश्वन्दवाच्यानि । तत्र शुक्ररक्तपीतनोछकुष्णाः पश्च बर्णाः । प्रशस्ताः । अन्त्यौ द्वावप्रशस्तौ । सुरभ्यसुरभिभेदेन गन्धो द्विविधः, आद्यक्त्वस्तः अन्त्योऽज्ञस्तः । रसः कषायाम्ळ-मधुरतिकतकदुरूपेण पञ्चविधः । आद्यास्त्रयदशुभाः अन्त्या-वश्वभौ । स्पर्शेडिपि मृदुक्च हिनग्धो ज्यक्त विनगुरु इक्ष स्रीत-भेदादष्ट्विषः । आद्याश्चत्वारः प्रशस्ताः अन्त्यास्त्वपशस्ताः । शरीरस्यागुरुलघुपरिणामप्रयोजकं कर्म अगुरुळघुनाम । प्तर्वेषां जीवानामेतत् । परत्रासपज्ञाप्रहननादिपयोजकं कर्ष पराघातनाम । उच्छवासनिःश्वासपाप्तिपयोजकं उच्छ्वासनाम ॥ १४ ॥

- (૧૮) અર્થ°—જેના ઉદયથી ઔદારિક વિ. શરીરામાં નેત્રને આહ્લાદજનક [આનંદકરનાર] વર્ષ્યુંની ઉત્તપતિ થાય છે. તે 'પ્રશસ્તવર્ષ્યુંનામકર્મ' કહેવાય છે.
- (૧૯) ઔદારિક વિ.–શરીરામાં આહ્લાદજનક ગ'ધની ઉત્તપતિના કારણભૂત કર્મ 'પ્રશસ્તગ'ધનામ ' કહેવાય છે.
- (૨૦) પૂર્વેક્ત શરીરામાં આહ્લાદજનક રસની ઉત્તપત્તિના કારણભૂત કમે 'પ્રશસ્તરસનામ '.

- (२१) પૂર્વાકતા શરીરામાં આહ્લાદજનક સ્પર્શની ઉત્તપતિના કારણભૂત કમેં તે 'પ્રશસ્તસ્પર્શનામ '. આ પ્રશસ્તવણું ચતુષ્કરાષ્દ્રથી વાચ્ય અને છે. તેમાં શકલ, લાલ, પીળા, નીલ, કૃષ્ણુ પાંચવણું છે. પહેલાના ત્રણુ પ્રશસ્ત છે. છેલ્લા બે અપ્રશસ્ત છે. તથા સુરભિ-અસુરભિ લેદથી ગ'ધ બે પ્રકારે છે. પહેલી સુગ'ધ પ્રશસ્ત છે. બીજી દુર્ગ'ધ અપ્રશસ્ત છે, તથા કષાય, ખાટા, મીઠા, તીખા, કડવા રૂપે પાંચ પ્રકારના રસ છે. તેમાં પહેલાના ત્રણ રસા શુભ છે, છેલ્લા બે અશુભ છે. તથા કામલ, લઘ, સ્નિગ્ધ, ઉષ્ણુ, કઠિન, ગુરૂ, રૂક્ષ શીતલલેદથી સ્પર્શ આઠ પ્રકારના છે. પહેલાના ચાર શુભ છે, છેલ્લા ચાર ચશુભ છે.
- (૨૨) શરીરના અગુરૂલઘુ પરિષ્ણામનું કારભ્રુભૂતકર્મ 'અગુર્-લઘુનામ ' કહેવાય છે. આ કર્મ સર્વ જવાને દ્વાય છે.
- (૨૩) જેના ઉદયથી તેજસ્વી અનેલા દર્શનમાત્રથી કે વચન છટાથી રાજસભામાં જતા વેંત જ સભાસદામાં ક્ષાેભ પેદા થાય છે અને પ્રતિપક્ષનું ખંડન પાતે કરે છે તે કર્મ 'પરાઘાતનામ' કહેવાય છે.
- (૨૪) ઉચ્છવાસ-નિઃશ્વાસની લિખ્ધમાં કારશ્ર્ભૂત કર્મ ' ઉચ્છ્-વાસનામકર્મ' કહેવાય છે. (૧૪+૭૯)

स्वरूपतोऽनुष्णानां शरीराणामुष्णत्ववयोजकं कर्माऽऽत-पनाम । तच भानुनण्डलगतभूकायिकानाम । गात्राणाम-नुष्णप्रकासप्रयोजकं कर्नोद्योतनाम । तच वितिवेतोत्तरवैक्रिय-

### : 36:

# चन्द्रप्रहतारारत्नादीनाम् । प्रश्नस्तगमनहेतुः कर्मे श्रुभख-गतिनाम ॥१५ ॥

- (૨૫) અથ°—જે કમેના ઉદયથી પ્રાણીઓના શરીરા, સ્વભાવથી ઉખ્યુનહીં હોવા છતાં ઉખ્યુપકાશરૂપ ઉખ્યુતાને પામે છે. તે કમે 'આતપનામ કહેવાય છે. જેમકે સૂર્યમ હતા પૃથ્વીકાય જીવાને આતપનામ કમેના ઉદય હોય છે.
- (૨૬) જીવાના શરીરામાં અનુષ્ણપકાશના કારણભૂતકર્મ તે ' ઉદ્યોતનામકર્માં' જેમ કે ઉત્તરવૈક્રિયશરીરવાળા મુનિઓ અને દેવાને તથા ચંદ્ર, ગ્રહ, તારા, રત્ન વિ.ને ઉદ્યોત-નામકર્મના વિપાકાદય છે.
- (૨૭) પ્રશસ્તગમનમાં કારહ્યુભૂત કમ<sup>દ</sup> તે 'શુભખગતિનામ ' કહેવાય છે. (૧૫ + ૮૦)

जाति छिङ्गाङ्गपत्यङ्गानां मितिनियतस्थानसंस्थापनाप्रयो-जकं कर्म निर्माणनाम ॥ १६॥

(૨૮) અર્થ —સ્વસ્વજાતિના અનુસારે, સ્ત્રી વિ. ના અસાધારણ ચિદ્ધ, તેના અંગા અને પ્રત્યંગાની નિયતસ્થાનામાં જે વ્યવસ્થા તેમાં કારણભૂત કર્મ 'નિર્માણનામ' કર્મ કહેવાય છે. (૧૬ + ૮૧)

उष्णाद्यभितप्तानां स्थानान्तरगमनहेतुभृतं कमे त्रसनाम ॥ १७॥

(ર૯) અથ — ઉષ્ણ વિ. થી અભિતપ્ત છવાને અર્થાત્ કારણ

િઉપસ્થિત થયે છત્તે બીજા સ્થાનામાં ગમનના નિમિત્તભૂત કર્મ 'ત્રસનામ ' (૧૭ + ૮૨) चक्कर्विद्यशरीरप्रापकं कर्म बादरनाम ॥ १८॥

- (30) अधि—आंभधी हेभी शक्षय क्षेवा स्थ्स शरीरनी प्राप्तिमां कारखुभूत कमें 'आहरनाम'. (१८ + ८३) स्वयोग्यपर्याप्तिनिवैत्तेनम्नित्तसम्पादकं कमें पर्याप्तनाम ॥ १९॥
- (૩૧) અરથ°—સ્વસ્વ યાગ્ય પર્યાપ્તિ કરવાની શક્તિ આપનાર કમ° 'પર્યાપ્તનામ '. (૧૮ + ૮૪)

प्रतिजीवं प्रतिश्वरीरजनकं कर्म प्रत्येकनाम ॥२०॥

(૩૨) **અર્થ**—હરેક જીવને ભિન્ન ભિન્ન શરીરજનક કર્મ 'પ્રત્યેકનામ'. (૧૯ + ૮૫)

श्वरीरावयवादीनां स्थिरत्वपयोजकं कर्म स्थिरनाम ॥२१॥

(૩૩) **અર્થા** — જેના ઉદયથી શિર, હાડકાં, દાંત વિ. શરીરના અવયવાની સ્થિરતા થાય છે તે 'સ્થિરનામ કર્મ' કહેવાય છે. (૨૧ + ૮૬)

उत्तरकायनिष्ठश्रमत्वपयोजकं कम श्रुभनाम ॥ २२ ॥

(૩૪) અર્થ —નાભિના ઉપરના અવયવ સમુદાયરૂપ ઉત્તરકાયમાં શુભપણાના કારણભૂત કર્મ 'શુભનામ' કહેવાય છે. (૨૧ + ૮૭)

अनुपकारिण्यपि लोकप्रियतापादकं कर्म सौभाग्यनाम ॥२३॥

#### : 89 :

(૩૫) અરથા – ઉપકાર નહીં કરનાર હોવા છતાં જે કર્મના ઉદયથી લાેકાેને પ્રિય થાય છે તે 'સૌભાગ્યનામ કર્મ'. (૨૩ + ૮૯)

कर्णिप्रियस्वरवस्त्रप्रयोजकं कर्म सुस्वरनाम । वचनपामा-ण्याभ्युत्थानादिप्रापकं कर्माऽऽदेयनोम ॥ २४॥

- (૩૬) અરથ —જેના ઉદયથી બાેલાયેલા શખ્દ, મીઠા, ગ'ભીર, ઉદાર, ક્રીથી બાેલે તાેપણ પ્રીતિકર લાગે છે. તે 'સુસ્વરનામ કર્મ' કહેવાય છે.
- (૩૭) જેના ઉદયથી જેનું વચન યુક્તિ વગરનું હોવા છતાં પ્રમાણભૂત થાય છે અને જે જીવના દર્શન માત્રથી સ્વાગત સત્કાર લેાક કરે છે તે 'આદેયનામકર્મ' કહેવાય છે. (૨૪+૯૦)

यशःकी त्र्युंदयपयोजकं कर्म यशःकी तिंनाम । एकदि-ग्गमनात्मिका की तिः । सर्वदिग्गमनात्मकं यशः । दानपुण्य-जन्या की तिः । शौर्यजन्यं यश इति वा । इमानि त्रस दशकानि ॥२५॥

(૩૮) અર્થા – જેના ઉદયથી યશ અને કીર્તિ થાય છે તે 'યશઃ કીર્તિનામ કર્મ' કહેવાય છે. એક દિશામાં વ્યાપક ખ્યાતિ તે 'કીર્તિ' અને સર્વ દિશાઓમાં વ્યાપક ખ્યાતિ તે 'શરિં' અથવા દાનપુષ્યથી પેદા થાય તે કીર્તિ અને શૌર્યાથી પેદા થનાર ખ્યાતિ તે 'યશઃ' કહેવાય છે. આ ત્રસનામ કર્મથી યશઃ કીર્તિનામ કર્મ

### **.** ४२ :

સુધી જે પુષ્યના પ્રલેદા તે 'ત્રસદશક' કહેવાય છે. (૨૫ + ૯૧)

देवभवनिवासकारणायुःपापकं कर्म देवायुः ॥ २६ ॥

(૩**૯) અથ** — દેવલવના નિવાસમાં કારણભૂત આયુષ્યની પ્રાપ્તિમાં કારણરૂપ કર્મ 'દેવાયુઃ '. (૨૬ + ૯૨)

मनुजभवनिवासनिदानायुः पापकं कर्म मनुजायुः । तिर्यग्भवनिवासहेत्वायुः प्राप्तिजनकं कर्मे तिर्यगायुः ॥ २७॥

- (૪૦) **અર્થ**—મતુષ્યભવના નિવાસમાં નિદાન આયુષ્યની પ્રાપ્તિમાં કારણુરૂપ કર્મ 'મતુષ્યાયુઃ'
- (૪૧) તિય' ચલવના નિવાસ હેતુ આયુષ્યની પ્રાપ્તિમાં જનકરૂપ કમ' 'તિય' ગ્રુઆયુઃ' (૨૭ + ૯૩ )

अष्टमहात्रातिहार्योद्यतिशयपादुर्भवननिमित्तं कर्म तीर्थकरनाम ॥ २८ ॥

(૪૨) અથ<sup>6</sup>—આઠ મહાપ્રાતિહાય વિ. અતિશયાને પ્રગટ કરવામાં નિમિત્તભૂત કર્મ 'તીથ' કરનામ '. (૨૮+૯૪)

पुण्यमिदं कार्यकारणभेदेन द्विविधम् । एतानि कर्माणि कार्यक्रपाणि जीवानुभवप्रकाराणि । एतेषां हेतवस्तु सुपात्रेभ्यो निरवद्यास्रवसितवासोजकसंस्तारकादीनां प्रदानं मनसञ्धभ-संकर्यः बाकाययोदशुभव्यापारः जिनेश्वरप्रभृतीनां नमनादय इति दिक् ॥ २९ ॥

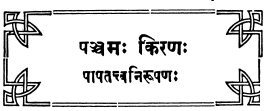
## : 83 :

અર્થ:—આ પુષ્ય, કાર્યકારણ લેદથી બે પ્રકારનું છે, આ પૂર્વેક્ત કર્મા કાર્યરૂપ છે કેમકે જીવા વહે સુખાદિરૂપે અનુભવ ચાગ્ય છે આ બે'તાલીશ પુષ્યકર્મોના હેતુઓ—

સુપાત્રને નિર્દોષ આહાર, સ્થાન, વસ્ત્ર, જલ, સંચારા વિ. વસ્તુએાનું દાન, મનના શુભ સંકલ્પ, વચન અને કાયાના શુભ વ્યાપાર, જિનેશ્વર વિ. પરમેષ્ઠીઓને નમસ્કાર, વંદન, પૂજન, સત્કાર વિ. કરવાં ઇત્યાદિ કારણા સમજવા. (૨૯+૯૫)



# श्री प्रगटप्रभावी शान्तिनाथ जिनेन्द्राय नमः



# दुःखोत्पत्तिप्रयोजकं कर्म पापम् ॥ १ ॥

અર્થ:—દુ:ખની ઉત્પત્તિમાં કારણભૂત કર્મ 'પાય કર્મ' કહેવાય છે. (૧ + ૯ ૬)

पौद्गिकिकमेतत् । इदमेव द्रव्यपापमुच्यते । द्रव्यपाप-नामकमीत्विकारणात्माशुमाध्यवसायो भावपापम् ॥ २ ॥

અર્થ:—આ કર્મ પૌક્રગલિક છે અને તેજ 'દ્રવ્યપાપ' કહેવાય છે. દ્રવ્યપાપનામના કર્મની ઉત્તપત્તિના કારણરૂપ અશુભ અધ્યવસાય 'ભાવપાપ' કહેવાય છે. (૨ + ૯૭)

इन्द्रियानिन्द्रियजन्याभिकापनिरपेक्षनोधाऽऽवरणकारणं कर्म मतिज्ञानावरणम् ॥ ३ ॥

અર્થ:—(૧) ઇન્દ્રિઓ અને મનથીજન્ય, અભિલાપ-નિરપેક્ષ, વિશેષ વિષયક બાેધને આચ્છાદન કરનારું કમેં 'મતિજ્ઞાનાવરણ કમેં.' (૩+૯૮)

मतिज्ञानसापेक्षश्चब्दसंस्पृष्टार्थग्रहणावरणकारणं कर्म श्रुत-

અથ<sup>°</sup>:—( ર ) મતિજ્ઞાનની અપેક્ષાવાળું, શબ્દની સાથે વાચ્યવાચક ભાવથી સંખંધી અર્થંવિષયક ગ્રહેણુ અર્થાત્ શ્રુતા-નુસારિ સાભિલાપ જ્ઞાનને આવૃત કરનારૂં કર્મ 'શ્રુતજ્ઞાનાવરણુ' ( ૪ + ૯૯ )

इन्द्रियानिन्द्रियनिरपेक्षमूर्तद्रव्यविषयप्रत्यक्षज्ञानावरण-निदानं कर्माविज्ञानावरणम् ॥ ५ ॥

અર્થ:—(૩) ઇન્દ્રિય અને મનની અપેક્ષા વગરનું રૂપીદ્રવ્યને વિષય કરનાર પ્રત્યક્ષજ્ઞાનને આવૃત કરનારું કર્મ 'અવધિ જ્ઞાનાવરાયું'. (૫ + ૧૦૦)

इन्द्रियानिन्द्रियनिरपेक्षसंज्ञिपश्चेन्द्रियमनोगतभावज्ञापकप्र-त्यक्षज्ञानावरणसाधनं कर्म मनःपर्यवावरणम् ॥ ६ ॥

અથ<sup>ર</sup>:—(૪) ઇન્દ્રિય અને મનની અપેક્ષા વગરતું, સંજ્ઞિ પ'ચેન્દ્રિય મનાગતભાવને જાણનાર પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનને આવરનારૂં કર્મ 'મનઃપર્યવાવરણ કર્મ' ( ૬ + ૧૦૧ )

मनइन्द्रियनिरपेक्षलोकाळोकवर्तिसक्छद्रव्यपर्यायमद-र्शकपरयक्षज्ञानावरणसाधनं कमं केवळज्ञानावरणम् । इति ज्ञानावरणीयपञ्चकम् ॥ ७ ॥

અર્થ:—(૫) મન અને ઇન્દ્રિયની અપેક્ષા વગરનું, લાેક અને અલાેકમાં રહેનાર સમસ્ત દ્રવ્ય અને પર્યાંય વિષયક પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનને આવરનાર કર્મ 'કેવલજ્ઞાનાવરહ્યુ'. આ પ્રમાણે જ્ઞાનાવરહ્યીયપંચક સમજવું. (૭ + ૧૦૨) सामग्रीसमवधानासमवधानयोस्सतोदिनसामध्यीमावप्रयो-जकं कर्मदानान्तरायः ॥ ८॥

અર્થ:—( ६ ) આપવાની વસ્તુ, લેનાર પાત્ર, દાનક્લનું જ્ઞાન વિ. સામગ્રી હાેય કે ન હાેય તાે પણ દાનના સામથ્ય ના અભાવના કારણભૂત કર્મ 'દાનાન્તરાય કર્મ' કહેવાય છે. (૮ + ૧૦૩)

सम्यग्याचितेऽपि दातृसकाशादकाभप्रयोजकं कर्म लाभा-नतरायः । अनुपहताङ्गस्यापि ससामग्रीकस्यापि भोगासाम-ध्यैहेतुः कर्म मोगान्तरायः । एकशो भोग्यं भोगो यथा कुसुमादयः । अनुपहताङ्गस्यापि ससामग्रीकस्याप्युपमोगा-सामध्येहेतुः कर्मीपभोगान्तरायः । अनेकशो भोग्यमुपभोगो यथा वनितादयः । पीनाङ्गस्यापि कार्यकास्रे सामध्येविरह-प्रयोजकं कर्म वीर्यान्तरायः, इत्यन्तरायपञ्चकम् ॥ ९ ॥

અર્થ:—(૭) જે કર્મના ઉદયના પ્રભાવે યાચકે સવિનય યાચના (માગણી) કરી હોવા છતાં દાતાની પાસેથી અલ્પ પણ મેળવી ન શકાય તે 'લાભાન્તરાય' કર્મ.

- (૮) સંપૂર્ણ અંગ હોવા છતાંય લાગસામથી પૂરેપૂરી હાવા છતાં જે કર્મના ઉદયથી લાગયાગ્ય પુષ્પમાલા વિ. ને ન લાગવી શકે તે કર્મ 'લાગાન્તરાય' કહેવાય છે. એકવાર જે લાગવાય તે લાગ કહેવાય છે. જેમકે કુલ વિ.
  - ( ૯ ) સંપૂર્ણ અંગ હાેવા છતાંય, ઉપસાગસામગ્રી

પૂરેપૂરી હોવા છતાં જે કમેના ઉદયથી ઉપલોગ યાગ્ય સ્ત્રી વિ. ને ન લાગવી શકે તે 'ઉપલાગાન્તરાય કમે'.

વારંવાર ભાેગવાય તે ઉપલાેગ કહેવાય જેમકે સ્ત્રી, વસ્ત્ર વિ.

(૧૦) હૃષ્ટપુષ્ટ, નીરાેગ શરીરવાળા હાેવા છતાં જુવાની હાેવા છતાં કાર્યકાલમાં જે કર્મના ઉદયથી શક્તિના અભાવ કરનારું 'વીર્યાન્તરાય' કર્મ કહેવાય છે.

આ પ્રમાણે અન્તરાયપંચક સમજવું. ( ૯ + ૧૦૪)

चक्षुषा सामान्यावगाहिबोधमितरोधकं कमे चक्कुदैर्जना-वरणम् । तद्भिकेन्द्रियेण मनसा च सामान्यावगाहिबोध-मितरोधकं कर्माचक्षुदेशेनावरणम् ॥ १०॥

અ**થ**ઃ—(૧૪) આંખથી થનાર સામાન્યમાત્રને વિષય કરનાર બાેધને રાેકનારૂં 'ચક્ષુદું'શ'નાવરણ કર્મ ' કહેવાય છે.

(૧૨) ચક્ષુ સિવાયની ચાર ઇન્દ્રિએ અને મનથી થનાર સામાન્યમાત્રને વિષય કરનાર બાધને રાેકનાર કર્મ 'અચક્ષુદ શ'નાવરણ કર્મ' કહેવાય છે. (૧૦ + ૧૦૫)

# मृतंद्रव्यविषयक्तपत्यक्षरूपसामान्यार्थग्रहणावरणहेतुः कर्माविषद्रश्चनावरणम् ॥ ११॥

અર્થ:—(૧૩) રૂપી દ્રવ્યમાત્રને વિષય કરનાર પ્રત્યક્ષરૂપ સામાન્ય અર્થના બાધને આવરનાર કર્મ 'અવધિદર્શ'નાવરણ કર્મ 'કહેવાય છે. (૧૧ + ૧૦૬) समस्तक्कोकाळोकवर्त्तिमूर्त्तामृतिद्रव्यविषयकगुणभृतिवशेष-कसामान्यरूपप्रत्यक्षमितरोधकं कमं केवळदर्शनावरणम् । इति दर्शनावरणचतुष्कम् , दर्शनळिध्यमितवन्धकम् ॥ १२॥

અર્થ:—(૧૧) જે સકલ લાેકાલાેકવર્તી રૂપી-અરૂપી દ્રવ્યા છે. તેને વિષય કરનાર, જે વિશેષાને ગાલ કરનાર છે તેવું જે સામાન્ય વિષયક પ્રત્યક્ષ છે તેના ઉપર આવરણ કરનારું કર્મ 'કેવલદર્શનાવરણ કર્મ' છે.

આ 'દર્શનાવરણ ચતુષ્ક' કહેવાય છે આ ચાર દર્શના-વરણા, દર્શનના ઉદ્દગમને જ રાકનારા હાઈ 'દર્શનલિબ્ધ-પ્રતિખધક' છે અર્થાત્ જ્યારે દર્શનલિબ્ધ જ રાકાઇ તા તેના ઉપયાગ ક્યાંથી સંભવે ? ન સંભવી શકે એમ સમજવું.

( 92 + 900 )

चैतन्याविस्पष्टतापादकं सुखपबोधयोग्यावस्थाजनकं कमें निद्रा । चैतन्यस्याविस्पष्टतापादकं दुःखप्रबोध्यावस्थाः हेतुः कमें निद्रानिद्रा ॥ १३ ॥

અથ':—(૧૫) ચૈતન્યની જે અવિસ્પષ્ટતા (છવ, નિદ્રાના ઉદયથી અંધકારવાળી અવસ્થાવાળા થાય છે.) તેને કરનાર, સુખે જગાડી શકાય એવી અવસ્થાજનક કર્મ 'નિદ્રા'

(૧૬) ચૈતન્યની અવિસ્પષ્ટતા કરનાર, દુઃખે જગાડી શકાય એવી અવસ્થાનું કારણ 'નિદ્રા નિદ્રા કર્મ' (૧૩+૧૦૮)

जपविष्टस्योत्थितस्य वा चैतन्याविस्पष्टतापादकं कर्म भचका ॥ १४॥ અથ':—( ૧૭ ) ઉભા રહેલાને કે બેડેલાને, ચૈતન્યની અવિસ્પષ્ટતા કરનારૂં કમ' 'પ્રચલા ' કહેવાય છે. (૧૪+૧૦૮)

चङ्क्रममाणस्य चैतन्याविस्पष्टतापादकं कर्म प्रचळापचला

અથ<sup>°</sup>:—(૧૮) ચાલતા જીવને નિક્રાપ્રયુક્ત ચૈતન્યની અવિસ્પષ્ટતાનું કારણુભૂત 'પ્રચલા પ્રચલા કમ<sup>°</sup>' ક**હેવાય છે.** (૧૫ + ૧૦૯)

जाग्रद्वस्थाऽध्यवसितार्थसाधनविषयस्वापावस्थापयोजकं कर्म स्त्यानद्धिः, इति दर्शनळब्ध्यावारकं निद्रापश्चकप् ॥१६॥

અથ<sup>°</sup>:—(૧૯) જાગ્રત અવસ્થામાં નિશ્ચિત અથ<sup>°</sup>ને સાધનાર-નિદ્રા-અવસ્થાનું કારણભૂત કમ<sup>°</sup> 'સ્ત્યાન**િં** ' કહેવાય છે.

આ નિદ્રાપંચક, દરા નલિષ્ધિઆવારક છે. અથોત્ આ નિદ્રાપંચક, પ્રાપ્ત દર્શન ઉપલબ્ધિના ઉપલાત કરે છે. પરંતુ દર્શનાવરણ ચતુષ્કની માક્ક મૂલથી જ દરા નલિષ્ધિના ઉપલાત કરનાર નથી. (૧૬ + ૧૧૦)

# नीचकुळजम्मनिदानं तिरस्कारोत्पादकं कर्म नीचैगौनम्

અર્થ:—( २०) હીનજાતિ વિ. રૂપ નીચકુલમાં જન્મના કારહ્યુભૂત, અતઐવ નિંદા વિ. તિરસ્કારનું ઉત્પાદક કમેં 'નીચ્ચૈગોત્ર' કહેવાય છે. (૧૭ 🕂 ૧૧૧)

## ं दुःखिवशेषोपक्षव्यिकारणं कर्मासातवेदनीयम् ॥१८॥

અથ:—(૨૧) વિશિષ્ટ દુઃખની ઉત્પત્તિનું કારણભૂત કર્મ 'અસાતવેદનીય' કહેવાય છે. (૧૮ + ૧૧૨)

तस्त्रार्थेश्रद्धाप्रतिबन्धकं कमें मिध्यात्वमोहनीयम् ॥१९॥
अथः—(२२) यथार्थः वस्तुतत्त्वविषयः श्रद्धाप्रतिअधः
कभः 'भिथ्यात्व भाद्धनीय' क्रद्धेवाय छे. (१८ + १९३)

प्रातिक्र्ल्येऽपि स्थानान्तरगमनाभावप्रयोजकं कर्म स्थावरनाम ॥ २०॥

અથ<sup>\*</sup>:—(૨૩) પ્રતિકૃલતા હોવા છતાં ખીજા સ્થાનમાં ગમનના અભાવમાં કારણભૂત કમ<sup>\*</sup> 'સ્થાવરનામ કમ<sup>\*</sup> '.

( २० + ११४ )

सुश्मपृथिच्यादिकायेषुत्पत्तिनिदानं कर्म सुश्मनाम । यथा सर्वकोकवर्त्तिनां निगोदादीनाम् ॥ २१ ॥

અથ<sup>c</sup>:—(૨૪) સૂક્ષ્મપૃથ્વી વિ. કાયામાં ઉત્પત્તિના કારણભૂત કમ<sup>c</sup> 'સૂક્ષ્મનામ ' કહેવાય છે. જેમકે સવેલાક વ્યાપક સૂક્ષ્મનિગાદ વિ. જીવાને આ કમેના ઉદય હાય છે, આ કમેના ઉદયથી નિયત અદેશ્ય શરીરની પ્રાપ્તિ થાય છે.

(२१ + ११५)

एकेन्द्रियादीनां यथास्वं श्वासोच्छ्वासादिपर्याप्त्यपरि-पूर्णतामयोजकं कम अपर्याप्तनाम । यथा छब्ध्यपर्याप्तानाम् ॥ २२॥ અથ:—(૨૫) જેના ઉદયથી સ્વયાગ્યપયાર્તિઓ પ્યું કુષ્ય તાને પામતી નથી અર્થાત્ અપયાં મજ જીવ મરે છે તે 'અપયાં મનામ કર્મ' કહેવાય છે જેમકે; લખ્ધિઅપર્યાપ્ત જીવા. (૨૨ + ૧૧૬)

अनन्तजीवानामेकशरीरवस्त्रनिदानं कर्म साधारणनाम । यथा कन्दादी । ॥ २३ ॥

અર્થ:—( २६ ) જે કર્મના ઉદયથી અનંત જીવાનું એક શરીર થાય છે તે 'સાધારણનામ કર્મ' જેમકૈ; કન્દ વિ. માં આ કર્મના ઉદય છે. ( ૨૩ + ૧૧૭)

प्रयोगग्रन्यकाले भूजिह्वादीनां कम्पनदेतुः कर्म अस्थिरनाम ॥ २४ ॥

અર્થ:—( ૨૭ ) પ્રયાગ વગરના કાલમાં ભવાં, જીભ વિ. શરીરઅવયવાના ક'પનમાં કારણભૂત કમે 'અસ્થિરનામ કમે.' ( ૨૪ + ૧૧૮ )

नाभ्यधोऽवयवाशुमत्वप्रयोजकं कर्म अशुमनाम । ॥२५॥

અર્થ:—(૨૮) નાલિના નીચે રહેલ અવયવગત અશુલ-પણાનું કારણભૂત કર્મ 'અશુલનામ કર્મ' (૨૫ + ૧૧૯)

स्वस्य दृष्टमात्रेण परेषामुद्देगजनकं कर्म दुर्भगनाम ॥ २६॥

અથ<sup>ર</sup>:—( ૨૯ ) જે કમંના પ્રભાવથી જે પ્રાણી નેવા માત્રથી ઉપકારકારી હોવા છતાં, રૂપ વિ. ગુણવ'ત હોવા છતાં બીજાઓને ઉદ્વેગ કરનારા અર્થાત્ મનને અપ્રિય થાય છે તે 'દુલ ગનામ કમ'. ' ( २६ + ૧૨૦ )

अमनोहरस्वरवन्त्रप्रयोजकं कर्म दुस्स्वरनाम। यथा खरोष्ट्रादीनाम्॥२७॥

અર્થ:—( ૩૦) જેના ઉદયથી અમનાહરસ્વરવાળા થાય છે તે કર્મ 'દુઃસ્વરનામ કર્મ' જેમકે, ગધેડા, જાટ વિ. ને આ કર્મના ઉદય છે. (૨૭-૧૨૧)

उचितवक्तृत्वेऽप्यग्राह्यतादिमयोजकं कर्म भनादेयनाम ।।। १८॥

અર્થ:—(૩૧) જેના પ્રભાવથી ઉચિત કે યુક્ત બાલવા છતાંય જેના વચન વિ. ને લાેકા ગ્રાહ્ય કરતા નથી તે 'અનાદેયનામ કર્મ.'(૨૮–૧૨૨)

ज्ञानविज्ञानादियुतत्वेऽपि यशःकीत्यंभावपयोजकं कर्म अयशःकीर्तिनाम । इति स्थावरदशकम् ॥ २९ ॥

અર્થ:—(૩૨) જ્ઞાનવિજ્ઞાન વિ. ગુણાથી સુક્ત હોવા છતાં જેના ઉદયથી યશઃકીર્તિવાળા થતા નથી એટલું જ નહીં પરંતુ અશ્લાધ્ય ખને છે તે કર્મ 'અયશઃ કીર્તિનામ.' આ પ્રમાણે સ્થાવરદશક સમજવું. (૨૯–૧૨૩)

नारकत्वपर्यायपरिणतिमयोजकं कर्म नरकगतिः ॥३०॥

અથ:—(૩૩) નારકપણાના પર્યાયની પરિણતિમાં કારણ-ભૂત કર્મ 'નરકગતિ' કહેવાય છે. (૩૦-૧૨૪)

### : 43:

आयुःपूर्णतां यावन्नरकस्थितिहेतुः कर्म नरकायुः ॥३१॥ અथ°:—(३४) आयुष्यनी पूर्श्वतापय"त नरक्षनी स्थितिभां डेतुलूत कर्म 'नरकायुः' (३९–१२૫)

बळात्ररकनयनानुगुणं कर्म नरकानुपूर्वी । इति निरय-त्रिकम् ॥ ३२ ॥

(૩૫) જેનાથી નરકગતિમાં જતા જીવની દિસમયાદિ વિગ્રહથી શ્રેણીના અનુસારે નિયત ગમનપરિણતિ થાય છે તે કર્મ 'નરકાનુપૂર્વી.'

આ પ્રમાણે ' નિરયત્રિક ' [નરકત્રિક] સમજલું. (૩૨–૧૨૬)

अनन्तानुबन्धिनश्चानन्तसंसारमूलनिदानमिध्यात्वहेतुका अनन्तभवानुबन्धस्यभावा आजन्मभाविनो नरकगतिप्रदायिनः सम्यवत्वघातिनः ॥३१॥

અર્થ:—અનન્તસ્વરૂપી સંસારના મૂલકારણભૂત મિશ્યાત્વના દેતુવાળા અનન્તલવના અનુખંધના સ્વલાવવાળા, જન્મપર્યં ત રહેનારા, નરકગતિને આપનારા, સમ્યકત્વઘાતક, 'અનંતાનુ-ખંધી ' ક્રોધાદિકષાયા કહેવાય છે. ( 33–૧૨૭ )

एवम्भूतं पीत्यभावीत्पादकं कर्म अनन्तानुबन्धिकोभः ॥३४॥

અર્થ:—(૩૧) અનન્તાનુષ્યન્ધિ હોયે છતે પ્રીતિના અભાવને પેદા કરનારૂં કર્મ 'અનન્તાનુષ્યંધી કાેધ:' (૩૪– ૧૨૮)

### . 48 :

तादशं नम्रताविरहपयोजकं कर्मभनन्तानुबन्धि मानः

**અથ<sup>ર</sup>:—(૩૭)** અનન્તાનુષન્ધિ, નમ્રતાના અભાવને કરનારૂં કર્મ ' અનંતાનુષાંધિમાન .' (૩૫–૧૨**૯**)

ईटक् सरलताभावपयोजकं कर्म अनन्तानुबन्धिमाया ॥३६॥

**અથ<sup>ર</sup>:—**(૩૮) અનંતાનુખંધી, સરલતાના અભાવનું કારણુકમ<sup>દ</sup> ' અનંતાનુખંધિમાયા .' (૩૬–૧૩૦)

ईदृशं द्रव्यादिमूच्छिहितु: कर्मानन्तानुबन्धिकोभः ॥३७॥ अथि:—( ३६ ) अनन्तानुअ'धि, द्रव्य वि. मां भूव्छीना देतुभूत ४भी 'अनन्तानुअ'धिक्षेास. ' ( ३७–१३१ )

प्रत्याख्यानावरणभूता वर्षाविधभाविनस्तिर्यग्गतिदायिन-स्तर्वेदेशविरतिघातिनश्चाप्रत्याख्यानाः ॥३८॥

અથ<sup>°</sup>:—દેશથી પણ પ્રત્યાખ્યાન (વિરતિ) માં આવરલુ-ભૂત, એક વર્ષ સુધી રહેનારા, તિય ચગતિ આપનારા, સવ<sup>°</sup> અને દેશવિરતિ ઘાતિ 'અપ્રત્યાખ્યાન ' ક્ષાયા કહેવાય છે. ( ૩૮–૧૩૨ )

एतद्विशिष्टाः पूर्वोक्तस्वरूपाः क्रोभादयोऽप्रत्याख्यानको-भादयः ॥१९॥

અર્થ:—( ૪૦) અપ્રત્યાખ્યાન સહિત, પ્રીતિના અભાવના કારણબૂત કર્મ ' અપ્રત્યાખ્યાનકાય. '

- ( ૪૧ ) અપ્રત્યાખ્યાન સહિત, નમ્રતાના અસાવના કારણું ભૂત કર્મ ' અપ્રત્યાખ્યાનમાન. '
- ( ૪૨ ) અપ્રત્યાખ્યાન સહિત, સરલતાના અભાવના કારણ રૂપ કર્મ ' અપ્રત્યાખ્યાનમાયા. '
- ( ૪૩ ) અપ્રત્યાખ્યાન સહિત, દ્રવ્યાદિ મૂચ્છાંહેતુ કર્મ ' અપ્રત્યાખ્યાનલાેલ. ' (૩૯–૧૩૩)

# सर्वेविरत्यावरणकारिणो मासचतुष्ट्यभाविनो मनुजगति-पदायिनस्साधुधर्मघातिनः प्रत्याख्यानाः ॥४०॥

સર્વ વિરતિરૂપ પ્રત્યાખ્યાનને આવરનારા, ચાર માસ સુધી રહેનારા, મનુષ્યગતિઆપનારા, સાધુધમ ઘાતિ તે 'પ્રત્યાખ્યાન ' કેલ વિ. કષાયા કહેવાય છે. (૪૦-૧૩૪)

# ईहशाः क्रोधादय एव पत्याख्यानक्रोधादयः ॥४१॥

(૪૪) સર્વ વિરતિ પ્રત્યાખ્યાનાવરણભૂત ક્રોધ (૪૫) – માન (૪૬) – માયા (૪૫) – લાભ આ 'પ્રત્યાખ્યાનીય ' ક્રોધાદિ કષાયા કહેવાય છે. (૪૧–૧૩૫)

ईषत्संज्वळनकारिणः पक्षावधयो देवगतिषदाधिनो यथाख्यातचारित्रघातिनस्संज्वळनाः । ईदृशाश्च क्रोधादय एव संज्वळनक्रोधादयः । ॥ ४२ ॥

પરીષહે ઉપસર્ગ વિ. ના પ્રસંગમાં ચારિત્રીને પથ જરા જ્વલિત કરનારા અર્થાત્ આ કષાયાના ઉદયમાં યથાખ્યાત-ચારિત્રના લાભ થતા નથી. પખવાડીઆ સુધી રહેનારા,

### : us :

દેવગતિ આપનારા, યથાખ્યાત ચારિત્રનાે ઘાત કરનારા 'સંજ્વલન' કષાયાે હાેય છે.

આવા સંજવલનાત્મક (૪૮)-કાેધ (૪૯)-માન (૫૦)-માયા (૫૧)-લાેલ 'સંજવલનકાેધાદિ ' કહેવાય છે. (૪૨–૧૩૬)

# हास्योत्पादकं कर्म हास्यमोहनीयम् ॥ ४३ ॥

અર્થ:—(પર) જેના ઉદયથી નિમિત્ત હોય કે ન હોય તા પણ જીવ, રંગમંચ પર ઉતરેલ નટની માક્ક હસે છે તે કર્મ 'હાસ્યમાહનીય કર્મ.' (૪૩–૧૩૭)

पदार्थविषयकमीत्यसाधारणकारणं कर्म रतिमोहनीयम्।
॥ ४४ ॥

અર્થ:—(૫૩) પદાર્થોના પ્રતિ પ્રીતિના અસાધારણ કારણકર્મ 'રતિમાહનીય કર્મ.'(૪૪-૧૩૮)

पदार्थविषयकोद्देगकारणं कर्म अरितमोहनीयम् ॥४५॥ અथ:—(૫૪) પદાર્થોના પ્રતિ ઉદ્દેગના કારશુબૂત કમ' અરિતિમાહનીય '. (૪૫-૧૩૯)

अभीष्टवियोगादिदुःखहेतुः कर्म शोकमोहनीयम्। ॥ ४६॥

અર્થ:—અલીષ્ટના વિચાગાદિથી થનાર દુઃખહેતુ કમ° ' શાકમાહનીય '. ( ૪૬–૧૪૦ )

भयोत्पादासाधारणं कारणं कर्म भयमोहनीयम् ॥४७॥ अथः—( ५६ ) केना बहुयथी निभित्त भणे हे न भणे

## : **'uo** :

તા પણ ભયની ઉત્પત્તિમાં કારણબૂત કમેં 'ભયમાહનીય કમેં' (૪૭-૧૪૧)

बोभत्सपदार्थावळोकनजातव्यक्कीकप्रयोजकं कर्म जुगु-प्सामोहनीयम् ॥ ४८॥

અથ<sup>5</sup>:—( ૫૭ ) બીલત્સ પદાર્થ જેવાથી થતી ઘૃષ્ણાનું કારણભૂત કર્મ ' જાગુપ્સામાહનીય કર્મ'. (૪૮-૧૪૨ )

स्त्रीमात्रसंभोगविषयकाभिकाषोत्पादकं कर्म पुरुषवेद:

અર્થ:—(૫૮) જેના ઉદયથી પુરૂષને કેવલ સ્ત્રીના સંભાગની અભિલાષા થાય છે તે અભિલાષનું ઉત્પાદક કર્મ 'પુરુષવેદ' કહેવાય છે. (૪૯–૧૪૩)

पुरुषमात्रसंभोगविषयकाभिकाषोत्पादकं कर्म स्त्रीवेदः॥ ५०॥

(૫૯) જેના ઉદયથી ઓને કેવલપુરૂષના સંભાગની મિલિલાષા થાય છે તે અભિલાષાનું ઉત્પાદક કર્મ ' અ વેદ. ' (૫૦–૧૪૪)

पुंस्तीसंभोगविषयकाभिकाषोत्पादकं कर्म नपुंसकवेदः। इति कषायपश्चविंशतिः ॥५१॥

અર્થ:—( ६૦) જેના ઉદયથી નપુંસકને સ્ત્રી અને પુરુષના સંભાગની અભિલાષાનું ઉત્પાદકકમે 'નપુંસકવેદ' કહેવાય છે. આ પ્રમાણે પચ્ચીશ કષાયા સમજવા. (૫૧–૧૪૫) तिर्येक्त्वपर्यांवपरिणतिप्रयोजकं कमें तिर्यग्गति: ॥५२॥ અ**શ**:—( १૧ ) તિર્થ'ચપણાના પર્યાયની પરિણતિમાં કાર**ણ**બૂત કર્મ ' તિર્ય'ચગતિ. ' (પર–૧૪૬)

तिर्यग्गतौ बळात्रयनहेतुकं कर्म तिर्यगानुपूर्वी । इति तिर्यग्दिकम् ॥५३॥

અર્થ:—(६૨) ખલજબરીથી તિય'ચગતિમાં લઇ જનારૂં કર્મ ' તિય'ચાનુપૂર્વી ' આ પ્રમાણે તિય'ચિક્રિક સમજનું. (૫૩-૧૪૭)

एकेन्द्रियव्यवहारहेतुः कर्म एकेन्द्रियजातिः। अस्याः स्पर्भेनेन्द्रियमेव ॥५४॥

અથ':—( ६૩) જેના ઉદયથી આ પૃથ્વીકાય વિ. એકે-ન્દ્રિયતરીકે સંજ્ઞાને પામે છે અને એકેન્દ્રિય તરીકે વ્યવહાર પામે છે તે વ્યવહારનું કારણભૂત કર્મ 'એકેન્દ્રિય જ સમજવી. અર્થાત્ કેવલસ્પરો'ન્દ્રિયની અપેક્ષાથી જે આ એકેન્દ્રિય વ્યવહાર હે. એકેન્દ્રિયની અપેક્ષાથી જે આ એકેન્દ્રિય વ્યવહાર છે તેમાં કારણભૂત આ કર્મ છે. (૫૪–૧૪૮)

द्वीन्द्रियव्यवद्दारकारणं कर्मे द्वीन्द्रियजातिः । स्वर्शनरसने । त्रीन्द्रियव्यवद्दारसाधनं कर्मे त्रीन्द्रियजातिः । स्वर्शनरस-नघाणानि । चतुरिन्द्रियव्यवद्दारनिदानं कर्मे चतुरिन्द्रिय-जातिः । स्वर्शनरसन्द्राणचक्ष्यं वि ॥५५॥

અર્થ:-- દ્રીન્દ્રિયના વ્યવહારમાં કારણભૂત કર્મ 'દ્રીન્દ્રિય ન્નતિ ' અહીં બે ઇન્દ્રિયા ૧૫શ' અને ૧૨ના એમ સમજવી.

### : પંદ :

- ( ૬૫ ) ત્રીન્દ્રિયના વ્યવહારમાં કારણભૂત કર્મ ' ત્રીન્દ્રિ-યજાતિ ' અહીં સ્પર્શન રસના ઘાણુ એમ ત્રણુ ઇન્દ્રિયા જાણવી.
- ( ६६ ) ચતુરિન્દ્રિયના વ્યવહારમાં સાધનભૂત કર્મ ' ચતુ-રિન્દ્રિયજાતિ ' અહીં સ્પર્શન, રસન, ઘાશુ, ચક્ષુ. ' એમ ચાર ઇન્દ્રિયા જાણુવી. (૫૫–૧૪૯)

अप्रशस्तगननामयोजकं कमं कुखगितः। यथा खरोष्ट्रा-दीनाम । स्वावयवैरेव स्वपीदाजननिदानं कमं उपघातनाम । श्ररीरिनष्ठाप्रशस्तवणप्रयोजकं कमं अपशस्तवणनाम । यथा काकादीनाम् । शरीरिनष्ठाप्रशस्तगन्धप्रयोजकं कमं अप्रशस्त-गन्धनाम । यथा लशुनादीनाम् । शरीरहृत्यपशस्तरसप्रयोजकं कमं अप्रशस्तरसनाम यथा निम्बादीनाम् । शरीरहृत्यपश-स्तस्पर्शप्रयोजकं कमं अपशस्तस्पर्शनाम । यथा बब्बुलादीनाम् । इत्यपशस्तवणचतुष्कम् ॥ ५६ ॥

- અથ<sup>°</sup>:—( ૬૭ ) અપ્રશસ્ત ગમનમાં કાર**ણન્**ત કમ<sup>°</sup> 'કુખગતિ ' જેમકે ગધેડા, ઊટ વિ. ની ગતિ સમજવી.
- ( ६८ ) પાતાના અવયવાથી જ પાતાને પીડા થવામાં નિમિત્તભૂત કર્મ ' ઉપઘાતનામ કર્મ'.
- ( ६૯ ) શરીરના અપ્રશસ્તવર્ષ્યું કારણભૂત કર્મ 'અપ્ર-શસ્તવર્ષ્યુંનામ' જેમકે કાગડા વિ. શરીરમાં રહેલ વર્ષ્યું.
- (૭૦) શરીરસ્થ અપ્રશસ્તગન્ધનું કારણભૂત કર્મ 'અપ્ર-શસ્ત ગ'ધનામ ' જેમકે લગ્નણ વિ. માં રહેલ ગ'ધ.

## : 40 :

- (૭૧) શરીરસ્થ અપ્રશસ્તરસનું કારણુભૂત કમે 'અપ્રશ-સ્તરસનામ ' જેમકે, લીંખડા વિ. માં રહેલ રસ.
- (૭૨) શરીરસ્થ અપ્રશસ્ત સ્પર્શનું કારણભૂત કર્મ 'અપ્રશસ્ત સ્પર્શનામ' જેમકે, બાવળના કાંટાએામાં રહેલ સ્પર્શ.

આ પ્રમાણે અપ્રશસ્તવણ ચતુષ્ક સમજ તું. (૫૬-૧૫૦)

उभयतो मर्कटबन्धाकिकतास्थिसंचयहित्तपृह्वन्धसह्या-स्थिपयोजकं कमें ऋषभनाराचम्। उभयतो मकटबन्धमात्र-संबिद्धतास्थिसन्धिनिदानं कमें नाराचम्। एकतो मर्कटबन्ध-विश्विष्टास्थिसन्धिनिदानं कर्षाधेनाराचम्। केन ककी छिका-सह्यास्थिबद्धास्थिनिचयप्रयोजकं कमें की छिका। परस्पर-पृथक्स्थितिकानामस्थनां शिथिकसंश्लेषनिदानं कमें सेवार्तम्। इति संहननपश्चकम् ॥ ५७॥

- અર્થ:—(૭૩) બંને બાજુએથી મક ટબંધથી યુક્ત અસ્થિસમુદાયમાં રહેનાર ઉપર પાટાના બંધ સરખા અસ્થિ-એાનું કારણભૂત કમે 'ઋષભનારાચ'.
- (૭૪) બન્ને બાજુએથી મક<sup>ર</sup>ેટબંધમાત્રથી સંબધ્ધ અસ્થિસંધાનનું કારણબૂત કમ<sup>જ</sup> 'નારાચ '.
- (૭૫) એકબાજુથી મક ટબંધથી યુક્ત અસ્થિસ ધાનનું કારણભૂત કર્મ 'અર્ધ'નારાચ ' અર્થાત્ એક બાજુ મક ટેબ ધ અને બીજી બાજુ કૈવળ ખીલી હોય છે.

#### : \$2:

- ( ૭૬ ) કેવલકીલિકા સરખા હાડકાએાથી અંધાયેલ અસ્થિ સમુદાયનું કારણુભૂત કર્મ 'કીલિકા ' અર્થાત્ અહીં હાડકાના સાંધા કુકત ખીલીથીજ મજબૂત રહેલા હોય છે.
- ( ૭૭ ) પરસ્પર જુદી સ્થિતિવાળા હાડકાએોના ઢીલા સંબ'ધનું કારણભૂત કર્મ' 'સેવાત્ત'' અહીં હાડકાનાં બે છેડાએા એકબીજાને સ્પર્શીને રહેલા છે. ( ૫૭–૧૫૧ ).

नाभेरूध्वे विस्तृतिबाहुस्यसस्ळक्षणिनदानं कर्म न्यग्रोध-परिमण्डळम् । नाभ्यधोभागमात्रस्य प्रमाणलक्षणवस्वपयोजकं कर्म सादिः । सस्क्षणपाण्यादिमस्त्रे सति निर्लक्षणवक्षः प्रभृतिमस्वपयोजकं कर्म कुन्जं ॥ ५८ ॥

- અથ<sup>°</sup>:—(૭૮) જેમ વડનું ઝાડ, ઉપરના ભાગમાં સંપૂષ્ધું અવયવવાળા અને નીચે હીન હાય છે તેમ નાભિના ઉપરના ભાગમાં વિસ્તાર-બહુલતા અને સારા લક્ષણાનું કારણભૂત કમ<sup>°</sup> 'ન્યગ્રેધપરિમંડલ' કહેવાય છે.
- ( ૭૯ ) નાલિથી નીચલા લાગમાત્રને પ્રમાણ અને લક્ષણવંતુ અનાવનારૂં કર્મ 'સાદિ ' કહેવાય છે.
- (૮૦) ડાેકના ઉપરના અવયવા અને હાથપગ, **લક્ષણ**-વંતા અને છાતી વિ. ને લક્ષણ વગરના અનાવનાર્કકમે 'કુષ્જ' કહેવાય છે. (૫૮–૧૫૨)

एतद्वेपरीत्यहेतुः कर्मे वामनम् । सर्वावयवाशुभत्वनिदानं कर्मे हुण्डम् इति पश्च संस्थानानि, एते पापानुभवप्रकाराः

11 49 11

અથ:—(૮૧) હાથપગ વિ. ને લક્ષણ વગરના અને છાતી વિ. ને લક્ષણવંતા અનાવનારૂં કર્મ 'વામન' કહેવાય છે.

( ૮૨ ) સઘળા અવયવાને અશુભ ખનાવનારૂં કર્મ ' હુંડ' કહેવાય છે. ( ૫૯–૧૫૩ )

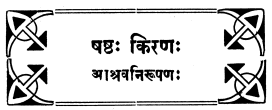
આ પ્રમાણે પાંચ સ'સ્થાના સમજવા. આ ળ્યાશી લેદા, પાપના અનુભવના પ્રકારા છે.

પાપના હેતુઓનું દર્શન—

पापबन्धहेतवस्तु प्राणातिपातमृषावादादत्तादानमैथुनपरिग्रहामशस्तकोषमानमायाकोभरागद्वेषषकब्रहाभ्याख्यानिषश्वनताऽरतिरतिपरपरिवादमायामृषावादिमध्यात्वशस्यानि ।
इति पापतन्त्रम् ॥ ६० ॥

અર્થ:—-(૧) જીવિહિસા (૨) અસત્ય ભાષણ (૩) ચારી (૪) મૈશુન (૫) પરિગ્રહ (૬) અપ્રશસ્તકોધ (૭) અશુલ માન (૮) અશુલ માયા (૯) અશુલ લાભ (૧૦) અપ્રશસ્ત રાગ (૧૧) અપ્રશસ્ત દ્વેષ (૧૨) કલહ (૧૩) અલ્યાપ્યાન [કાઇના ઉપર ખાટા આરાપ મુકવા] (૧૪) પશુન્ય [ ચાડી ખાવી ] (૧૫) રિત અને અરિત (૧૬) પરનિંદા (૧૭) માયાપૂર્વંક મૃષાવાદ (૧૮) મિથ્યાત્વરૂપી શલ્ય. આ અઢાર પાપના હેતુઓ છે. આ પ્રમાણે પાપતત્ત્વની સમાસિ. (૬૦–૧૫૪)

## श्री कलिकालकल्पतरु चिंतामणि पार्श्वनाथाय नमः



# शुभाशुभकमेग्रहणहेतुराश्रवः ॥१॥

**અર્થ**ઃ—શુભ કે અશુભ કર્મના ગ્રહ્યુનું કારથુ 'આશ્ર**વ**' કહેવાય છે. (૧+૧૫૫)

पौद्गलिकोऽयम् । आत्मप्रदेशेषु कर्मप्रापिका क्रिया द्रव्याश्रवः, कर्मीपार्जननिदानाध्यवसायो भावाश्रवः ॥२॥

અર્થ':—આ આશ્રવ, પૌક્રગલિક છે. આત્માના પ્રદેશામાં કર્મ પ્રાપ્તિમાં કારણભૂત ક્રિયા ' દ્રવ્યાશ્રવ ' કહેવાય છે. કર્મના ઉપાજેનના કારણભૂત અધ્યવસાય 'ભાવાશ્રવ ' કહેવાય છે. (૨+૧૫૬)

स्पर्शविषयकरागद्वषजन्याश्रवः स्पर्शनेन्द्रियाश्रवः ॥ ।।।
अधः—स्पर्शविषयक राग अने द्वेषथी पेदा थनार ते
'स्परीरिद्रयाश्रव ' क्षेवाय छे. (३+१५७)

रसविषयकरागद्वेषजन्याश्रवः रसनेन्द्रियाश्रवः ॥४॥ અ**થ<sup>ર</sup>ઃ—**(२) રસવિષયને અપેક્ષી રાગ અને દ્વેષથી થનાર આશ્રવ 'રસનેન્દ્રિયાશ્રવ' કહેવાય છે. (४+૧૫૮)

### : 48 :

गन्धविषयकरागद्वेषजन्याश्रवः द्याणेन्द्रियाश्रवः ॥५॥

અર્થ:---(૩) ગંધવિષયના નિમિત્તે રાગ અને દ્વેષથી થનાર આશ્રવ ' ઘ્રાણેન્દ્રિયાશ્રવ ' કહેવાય છે. (૫+૧૫૯)

रूपविषयकरागद्वेषजन्याश्रवश्रक्षुरिन्द्रियाश्रवः । शब्द-विषयकरागद्वेषजन्याश्रवः श्रोत्रेन्द्रियाश्रवः । इति इन्द्रिय-पञ्चकाश्रवः ॥ ६ ॥

અથ<sup>°</sup>:—(૪) રૂપનામના વિષયને આશ્રી રાગ અને દ્વેષથી પેદા થનાર આશ્રવ 'ચક્ષુરિન્દ્રિયાશ્રવ ' કહેવાય છે.

(૫) શબ્દ વિષયના આધારે રાગ અને ક્રેષથી પૈદા શ્વનાર આશ્રવ 'શ્રોત્રેન્દ્રિયાશ્રવ 'કહેવાય છે.

આ પ્રમાણે ઇન્દ્રિયપંચક આશ્રવ જાણવા. (૧+૧૬૦)

प्रीत्यभावभयुक्ताश्रवः क्रोधाश्रवः । भनम्रताजन्याश्रवो मानाश्रवः । कापट्यप्रयुक्ताश्रवो मायाश्रवः । सन्तोषश्चन्यतामयुक्ताश्रवो स्रोमाश्रवः । इति कषायचत्रष्काश्रवः ॥ ७ ॥

અર્થ:—( ६ ) ફૂરતાના પરિણામથી પેદા થનાર આશ્રવ 'કાેધાશ્રવ'.

- ( ૭ ) નમ્રતાના અલાવથી પેદા થનાર આશ્રવ 'માનાશ્રવ'.
- ં (૮) કપટ પ્રયાગથી પેદા થનાર આશ્રવ 'માયાશ્રવ'
  - ( ૯ ) સંતાષના અભાવથી પેદા થનાર આશ્રવ 'લાભાશ્રવ'.

### : ६५ :

આ પ્રમાણે કષાયચતુષ્ક આશ્રવ જાણુવા. (૭+૧૬૧)

प्रमादिकर्तृकप्राणवियोगजन्याश्रवो हिंसाश्रवः ॥८॥

અર્થ'ઃ—( ૧૦ ) પ્રમાદી પુરૂષે કરેલ પ્રા**થુવિયાેગથી પેદા** થનાર આશ્રવ 'હિંસાશ્રવ.' **(**૮+૧૬૨)

भयथावद्वस्तुप्रवृत्तिजन्याश्रवोऽसत्याश्रव: ॥९॥

**અર્થ**:—( ૧૧ ) અયથાર્થ વસ્તુપ્રવૃત્તિથી પેદા **થનાર** આશ્રવ ' અસત્યાશ્રવ. ' (૯+૧૬૩)

स्वाम्यवितीर्णपदार्थस्वायत्तीकरणजन्याभवः स्तेषाभवः ॥१०॥

અર્થ:—(૧૨) માલીકે નહીં આપેલ પદાર્થોને પાતાને આધીન કરવાદારા પેદા થનાર આશ્રવ 'સ્તેયાશ્રવ.' (૧૦+૧૬૪)

सति वेदोद्ये औदारिकवैकियग्ररोरसंयोगादिजन्या-श्रवोऽब्रह्माश्रवः ॥११॥

અર્થ:—(૧૩) વેદના ઉદયકાલમાં ઔદારિક કે વૈક્રિય શરીરના સંમાગ વિ. થી પેદા થનાર આશ્રવ 'અપ્રદ્યાશ્રવ.' (૧૧+૧૬૫)

द्रव्यादिविषयाभिकाङ्क्षाजन्याश्रवः परिग्रहाश्रवः । इत्य-व्रतपञ्चकाश्रवः ॥१२॥

અર્થ:—(૧૪) દ્રવ્ય વિ. વિષયની ઇચ્છાથી પેદા થનાર આશ્રવ 'પરિગ્રહાશ્રવ '.

#### . . 44 .

े आ प्रमाधे अवतप'चक्ष्याश्रव लाखेवा. (१२ + १६६) श्वरीरचेष्टाजन्याश्रवः कायाश्रवः ॥ १३ ॥

અ**થ**:—(૧૫) શરીરની ચેષ્ટાથી પેઢા થનાર આશ્રવ 'કાયાશ્રવ'. (૧૩ + ૧૬૭)

वाक्कियाजनिताश्रवो वागाश्रवः ॥ १४॥

અર્થ':—(૧૬) વચનની ક્રિયાથી પેદા થયેલ આશ્રવ 'વાગાશ્રવ '. (૧૪ + ૧૬૮ )

मनश्रेष्टाजन्याश्रवो मनअ।श्रवः। इति योगत्रिकाश्रवः।। १५॥

**અથ<sup>ર</sup>:—**(૧૭) મનની ચેષ્ટાથી પેદા થયેલ આશ્રવ 'મનઆશ્રવ '.

આ પ્રમાણે ચાેગત્રિકઆશ્રવ જાણવાે. (૧૫ + ૧૬૯)

ं अनुपरतानुपयुक्तभेदभिन्ना कायजन्यचेष्टा कायिकी ॥ १६॥

અથ<sup>c</sup>:—(૧૮) અનુપરત અને અનુપયુક્ત લેદવાળી કાયથી પેદાયનારી ચેષ્ટા 'કાયિકી'. (૧૬ + ૧૭૦)

संयोजननिर्वर्त्तनभेदभिन्ना नरकादिशाप्तिहेतुर्विषशस्त्रादि-द्रव्यजनिता चेष्टा आधिकरणिकी ॥१७॥

અર્થ:—(૧૯) સંચાજન અને નિર્વર્તન ભેદવાળી, નરક વિ. ની પ્રાપ્તિમાં હેતુલૂત વિષ-શસ્ત્ર વિ. દ્રગ્યાેથી પેદા થયેલ ક્રિયા 'આધિકરિણ્કી'. (૧૭ + ૧૭૧)

## . ફેં૭

जीवाजीवविषयकद्वेषजनकिया प्रादोषिकी ॥ १८ ॥ अथ:—(२०) छव अने अछवविषयक द्वेषने पेदा करनारी क्रिया 'प्रादेशिषठी'. (१८ + १७२)

स्त्रपरसन्तापहेतुः क्रिया पारितापनिकी ॥ १९ ॥

**અથ**:—(૨૧) સ્વ અને પરને સંતાપ કરનારી ક્રિયા 'પારિતાપનિકી'. (૧૯ + ૧૭૩)

स्वपरप्राणवियोगपयोजिका क्रिया प्राणातिपातिकी ॥२०॥

**અથ<sup>ર</sup>:**—(૨૨) સ્વપરના પ્રાણવિચાેગ કરનારી ક્રિયા 'પ્રાણાતિપાતિકી '. (૨૦ + ૧૭૪)

जीवाजीवभेदभिन्ना जीवाजीवधातात्मिका चेष्टाऽऽर्ग्भिकी

અર્થ:—(૨૩) જીવ અને અજીવના લેકવાળી, જીવ-અજીવઘાતાત્મક ચેષ્ટા 'આર'ભિકી'. (૨૧ + ૧૭૫)

जीवाजीवविषयिणी मुच्छीनिर्देता क्रिया पारिष्रहिकी।। २२॥

અથ<sup>\*</sup>:—(૨૪) જીવ અને અજીવ વિષયક મૂચ્છોથી ખનેલી ક્રિયા 'પારિગ્રહિકી'. (૨૨ + ૧૭૬)

मोक्षसाधनेषु मायापधाना प्रवृत्तिर्मायाप्रत्ययिकी ॥२३॥

અર્થ:—(૨૫) માક્ષના સાધનામાં માયાપ્રધાન પ્રવૃત્તિ 'માયાપ્રત્યયકી '. (૨૩ + ૧૭૭)

अभिगृहीतानभिगृहीतभैदभिन्ना अयथार्थवस्तुश्रद्धान-हेतुकव्यापारवती क्रिया मिध्यादर्शनपत्यिकी ॥ २४॥

અર્થ:—(૨૬) અભિગૃહીત અને અનભિગૃહીતભેદવાળી, અયથાર્થવસ્તુશ્રદ્ધાથી થનાર વ્યાપારવાળી ક્રિયા 'મિશ્યાદર્શન-પ્રત્યયિકી.' (૨૪ + ૧૭૮)

## जीवाजीवविषयिणी विरत्यभावानुकूळा

क्रियाऽप्रत्याख्यानिकी ॥ २५ ॥

**અર્થ**:—( ૨૭ ) જીવ અને અજીવ વિષયવાળી વિરતિના અભાવને અનુકૂલ ક્રિયા 'અપ્રત્યાખ્યાનિકી'. ( ૨૫ + ૧૭૯ )

प्रमादिनो जीवाजीवविषयदशंनादशत्मिका क्रिया दृष्टिकी। ॥ २६॥

અથ':—( ૨૮ ) પ્રમાદીજવની, જવ અને અજવને જોવામાં આદરવાળી ક્રિયા 'દર્ષિકી'. ( ૨૬ + ૧૮૦ )

सदोषस्य जीवाजीवविषयकं स्पर्शनं स्पृष्टिकी ॥२७॥
२०४:—(२६) रागाहिद्देष्ट्रष्ट थित्तवाणा-प्रभादी
छवनी छव अने अछवने अऽध्वानी क्विया '२५ थिडी'.
(२७ + १८९)

( 40 + (61)

प्रमादात् पाक्स्वीकृतपापोपादानकारणजन्यक्रिया प्रातीत्यिकी ॥ २८॥

અર્થ:—(૩૦) પ્રમાદપૂર્વક, પહેલા સ્વીકારેલ પાપના ઉપાદાન કારાષ્ટ્રથી થયેલી ક્રિયા 'પ્રાતીત્યિકી.' (૨૮+૧૮૨)

## : \$6:

कारुण्यवीरबीभत्सादिरसप्रयोक्तृणां प्रेक्षकाणां च सानु-रागिणां नाट्यादिजन्या क्रिया सामन्तोपनिपातिकी ॥२९॥

અર્થ:—( ૩૧ ) દયા-વીર-ખીલત્સ વિ. રસલરપૂર નાટ્ય સર્જંક અને અનુરાગપૂર્વંક જેનારાઓને નાટ્ય વિ. થી પેદા થનારી ક્રિયા 'સામન્તાપનિપાતિકી' ( ૨૯ + ૧૮૩ )

यन्त्रादिकरणकजळनिस्सारणधनुरादिकरणकश्वरादिमोच-नान्यतररूपा क्रिया नैःशस्त्रिको ॥३०॥

અર્થ:—( ૩૨ ) રાજા વિ. ની અનુજ્ઞાથી યંત્ર વિ. દ્વારા કૂપ વિ. થી પાણી વિ. કાઢવારૂપ અથવા ધનુષ્ય વિ. દ્વારા બાણુ વિ. મુકવારૂપ ક્રિયા 'નૈઃશસ્ત્રિકી.' ( ૩૦ + ૧૮૪ )

सेवकयोग्यकर्मणां क्रोघादिना स्वेनैव करणं स्वाहस्तिकी।। ३१॥

અર્થ:—(૩૩) સેવકયાગ્ય ક્રિયાઓને કાે**ધ વિ. શી** પાતાના હાથે કરવારૂપ ક્રિયા 'સ્વાહસ્તિકી.' (૩૧+૧૮૫)

अईदाज्ञोल्लङ्घनेन जीवादिपदार्थनिरूपणजीवाजीवान्य-तरिवषयकसावद्याज्ञापयोजकिक्रयान्यतररूपाऽऽज्ञापनिकी

11 99 11

અથ<sup>ર</sup>:—( ૩૪) અરિહંત ભગવાનની આજ્ઞાનું ઉદ્ઘંઘન કરી પાતાની બુદ્ધિથી જીવાદિપદાર્થોનું નિરૂપણ ક્રિયા અથવા જીવાજીવ વિષયક સાવદ્ય આજ્ઞા કરવાની ક્રિયારૂપ ક્રિયા 'આજ્ઞાપનિકી.' ( ૩૨ + ૧૮૬ )

## ्षराऽऽचरिताप्रकाशनीयसावद्यपकाशकरणं विदारणिकी ।। ३३ ॥

**અથ<sup>ર</sup>:—( ૩૫ ) અપ્રકાશનીય, બીજાઓએ આચરેલ** સાવઘના પ્રકાશ કરવારૂપ ક્રિયા 'વિદારણિકી.' (૩૩+૧૮૭)

अनवेक्षितासंगार्जितप्रदेशे शरीरोपकरण्विक्षेपोऽनाभोग-प्रत्ययिकी ॥ ३४ ॥

અર્થ:—(૩૬) ખરાખર દેષ્ટિથી નહીં જેયેલ તથા રજેહરણુથી નહીં પ્રમાજેલ જગ્યામાં શરીર, ઉપકરણુના મુકવારૂપ ક્રિયા 'અનાભાગપ્રત્યયિકી.'(૩૪ + ૧૮૮)

जिनोदितकर्तव्यविधिषु प्रमादादनादरकरणमनवकाङ्क्षं-प्रत्यिकी ॥ ३५ ॥

અર્થ:—(૩૭) જિનેશ્વરદેવે કહેલ કર્તાવ્યામાં-વિધિ એામાં, પ્રમાદથી અનાદર કરવારૂપ ક્રિયા 'અનવકાંક્ષપ્રત્યયિકી.' (૩૫ + ૧૮૯)

आर्तरौद्रध्यानानुकूछा तीर्थकृद्विगर्हितभाषणात्मिका प्रमादगमनात्मिका च क्रिया प्रायोगिकी ॥ ३६ ॥

અર્થ:—(૩૮) આત્ત ધ્યાન રૌદ્રધ્યાનપૂર્વંક તીર્થંકર ભગવાનથી નિષિદ્ધ વસ્તુના ભાષણુરૂપ પ્રમાદમાં જવા રૂપ ક્રિયા 'પ્રાયાગિકી.' (૩૬ + ૧૯૦)

इन्द्रियस्य देशोपघातकारिसर्वीपद्यातकार्यन्यतररूपा क्रिया साम्रदायिकी ॥ ३७॥

### : 69 :

અર્થ:—(૩૯) ઇન્દ્રિયના અમુક ભાગ કે સર્વ'ની ઘાત-કારી ક્રિયા 'સામુદાયિકી'. (૩૭ + ૧૯૧)

पररागोदयहेतुः क्रिया प्रेमप्रत्ययिकी ॥ ३८॥ अर्थः—(४०) परना राजना ઉદયમાં કારણભૂત ક्રિયા अथवा प्रेमनी ઉત્પાદક વાણીની ક્રિયા 'પ્રેમપ્રત્યથિકી '.
(३८ + १६२)

क्रोधमानोदयहेतुः क्रिया द्वेषपत्ययिकी ॥ ३९ ॥ અथः—( ४९ ) પાતાને કે પરને ક્રોધ, માનને પેદા કરનારી ક્રિયા 'દ્રેષપ્રત્યયિકી'. ( ૩૯ + ૧૯૩ )

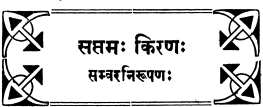
अप्रमत्तसंयतस्य वीतरागच्छद्मस्थस्य वा सोपयोगं गमनादिकं कुर्वतो या सुक्ष्मिकया सेर्यापिशकी। इति क्रियापश्चिविंशतिः॥ ४०॥

અથ<sup>6</sup>:—( ૪૨ ) અપ્રમત્તસાધુની કે વીતરાગછલસ્થની ઉપયોગપૂર્વ'ક ગમન વિ. કરવા છતાં જે સૂક્ષ્મક્રિયા તે 'ઇયોપથિકી'.

એ પ્રમાણે પચ્ચીશ ક્રિયાએ જાણવી. (૪૦ + ૧૯૪)



## श्री भवोद्धितारक श्री सिद्धगिरिवराय नम:



समित्यादिभिः कर्मनिरोधः संवरः ॥ १ ॥ सभिति वि. थी कर्मने। निरोध ते 'संवर' क्षेत्रिय छे. (१ + १५५)

## सोऽयमात्मपरिणामो निवृत्तिरूपः ॥ २ ॥

અર્થ:—તે સમિતિ વિ. થી પેદા થનાર સંવર, કર્મ-થ્રહ્રણના હેતુભૂત પરિણામના અભાવરૂપ હેાઇ નિવૃત્તિરૂપ જીવના સંવરરૂપ વિશિષ્ટ પરિણામ છે. (૨ + ૧૯૬)

સંવરના દ્રવ્યભાવરૂપે બે લેદા.

कर्मपुद्गळादानविच्छेदो द्रव्यसंवरः ॥ 🖣 ॥

અથ:—કર્મર્ય પુક્રગલના ગ્રહેણના અભાવરૂપ, અર્થાત્ દ્રત્યરૂપ કર્મપુક્રગલાનું સંવરણ હોવાથી તે 'દ્રવ્યસંવર' કહેવાય છે. ( ૩ + ૧૯૭ )

भवहेतुक्रियात्यागस्तिन्तरोधे विशुद्धाध्यवसायो वा भाव-संवरः। स पुनर्द्धिविधो देशसर्वभेदात्॥ ४॥

અર્થ:—ભવહેતુભૂત ક્રિયાના ત્યાગ અથવા તેના નિરા-ધમાં જીવના વિશુદ્ધ અધ્યવસાય તે 'ભાવસંવર' કહેવાય છે.

### : Éà :

તે ભાવસાંવર પણ દેશસાંવર, સર્વ સંવર ભેદથી એ પ્રકારના છે. (૪ + ૧૯૮)

देशसंवरस्त्रयोदश्यगणस्थानं यावद्भवति । सर्वसंवरस्त्व-न्तिमगुणस्थान एव निख्ळाश्रवाणां निरुद्धत्वात् । इतरत्र तु न तथा ॥ ५ ॥

અથ<sup>°</sup>:—દેશસ વર, તેરમા ગુણસ્થાનક સુધી હોય છે. સર્વ સંવર તો ચૌદમા ગુણસ્થાનકમાં જ હોય છે. કેમકે, અહીં સમસ્ત આશ્રવાના નિરાધ છે. ખાકીના તેર ગુણસ્થાનામાં સમસ્ત આશ્રવાના નિરાધ નથી. (૫ + ૧૯૯)

## ગુણસ્થાનાનું સ્વરૂપ.

तत्र मिथ्यात्वसास्वादनमिश्राविरतपमत्ताप्रमत्तापूर्वेकरणा-निष्टत्तिकरणसूक्ष्मसम्परायोपज्ञान्तमोइक्षीणमोइसयोग्ययोगिभे-दाचतुर्देशविधानि गुणस्थानानि ॥ ६ ॥

અર્થ:—ત્યાં; (૧) મિથ્યાત્વ (૨) સાસ્વાદન (૩) મિશ્ર (૪) અવિરત (૫) દેશવિરત (૬) પ્રમત્ત (૭) અપ્રમત્ત (૮) અપૂર્વ કરણુ (૯) અનિવૃત્તિકરણુ (૧૦) સૂક્ષ્મ- સંપરાય (૧૧) ઉપશાંતમાહ (૧૨) ક્ષીલુમાહ (૧૩) સચાગી (૧૪) અચાગીના લેદથી ચૌદ પ્રકારના ગુલુસ્થાના છે.

ज्ञानादर्शनचारित्रात्मकानां जीवगुणानां यथायोगं शुध्ध्यशुद्धिनकर्षापक्षकृतास्स्वरूपमेदा गुणस्थानानि ॥ ७॥

#### : Yè

અર્થ:—જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રરૂપ જીવગુણોના, ચાેગ પ્રમાણે શુદ્ધિ-અશુદ્ધિના પ્રકર્ષ-અપકર્ષ દ્વારા કરાયેલા સ્વરૂપ લેદા 'ગુણસ્થાનકા ' કહેવાય છે. (૭ + ૨૦૧)

मिध्यात्वगुणस्थानश्च व्यक्ताव्यक्तभेदेन द्विविधम् । बुदेवबुगुरुबुधर्यान्यतमस्यिन् देवगुरुधर्मबुद्धिवर्धक्तमिध्यात्वम् । इदश्च संज्ञिपश्चेन्द्रियाणामेव ॥ ८॥

અર્થ:—મિશ્યાત્વગુણસ્થાનક, વ્યક્ત અને અવ્યક્ત લેકથી એ પ્રકારનું છે. કુદેવ, કુગુરૂ, કુધમ માં સુદેવ, સુગુરૂ, સુધમ ની ખુદ્ધિ તે 'વ્યક્તમિશ્યાત્વ' કહેવાય છે. આ સંગ્નિપ ચેન્દ્રિય જીવાને જ સમજવું. (૮ + ૨૦૨)

अन्यक्तो मोहोऽन्यक्तमिथ्यात्वम् । इदमनादि । न्यक्त-मिथ्यात्वप्राप्तुरेव मिथ्यात्वग्रुणस्थाने भवेदिति केचित् । अस्य स्थितिभेन्यजीवमाश्रित्यानादिसान्ता । सादिसान्ता च पतितभन्यस्य । अभन्यमाश्रित्यानाद्यनन्ता ॥९॥

અર્થ:—વિપર્ય સ્ત- ખુ હિરૂપ વ્યક્તિ મિશ્યાત્વના અભાવ હાઇ, પરંતુ દરાન પ્રતિઅંધક માહનીયપ્રકૃતિરૂપ મિશ્યાત્વ હાઇ કહેવાય છે કે અવ્યક્તમાહ તે "અવ્યક્તિ મિશ્યાત્વ."

આ મિશ્ચાત્વ, જીવની સાથે અનાદિકાલીન હાેઇ અનાદિ કહેવાય છે. અવ્યવહારરાશિસ્થજીવામાં આ મિશ્યાત્વ હાેય છે.

પ્રથમ મિથ્યાત્વગુણસ્થાનક, વ્યક્તમિથ્યાત્વપ્રાપ્ત કરનાર જીવને જ હોય છે એમ કેટલાક આચાર્યોના અભિપ્રાય છે.

## . હ્યાં

આ મિથ્યાત્વની સ્થિતિ, જાતિલગ્યલિલ લગ્યજીવની અપેક્ષાએ અનાદિસાન્ત છે કેમ કે; અનાદિ મિથ્યાદેષ્ટિ લગ્ય-જીવને સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ થવાથી મિથ્યાત્વના અંત થાય છે.

પતિતભવ્યની અપેક્ષાએ સાદિસાન્ત છે કૈમ કૈ; સમકીતથી પહેલાને મિથ્યાત્વની આદિ છે જઘન્યથી અન્તર્મું હૂર્ત અને અરિહે'ત વિ. ની પ્રચુરઆશાતનાથી પાપની ખહુલતાના કારણે ઉત્કર્ષથી અપાર્ધ પુદ્દગલપરાવર્ત સુધી મિથ્યાત્વમાં રહીને ક્રીથી સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિમાં મિથ્યાત્વના અંત થાય છે.

અભવ્યજીવની અપેક્ષાએ મિથ્યાત્વની અનાદિઅનંત સ્થિતિ છે. કેમકે; અનાદિકાલથી તે અભવ્યમાં મિથ્યાત્વ છે. અને ભવિષ્યકાલમાં પણ તેના અભાવના અસંભવ છે. ( ૯+૨૦૩ )

जपश्चमसम्यक्तवपतितस्यानवाष्तिमिथ्यात्वस्य सर्वथा यद-परित्यक्तसम्यक्तवतयाऽवस्थानं तत्सास्वादनगुणस्थानम् । सम-यादिषदाविककाकाकपर्यन्तिमिदम् ॥१०॥

અર્થ:—ઉપશમસમકીતથી પડેલા જીવની, હજુ સુધી મિથ્યાત્વ પામ્યાે નથી અને સર્વથા સમકીતને છાડ્યું નથી એવી અવસ્થા 'સાસ્વાદનગુણુસ્થાનક' આની સ્થિતિ જઘન્યથી એક સમયની અને ઉત્કર્ષથી છ આવલિકા પર્યન્તની છે. (૧૦+૨૦૪)

अनादिकाळानुहत्तमिथ्यात्वप्रथमकषायचतुष्कोपशमनजन्यं सम्यक्त्वमुपशमसम्यक्त्वम् । तद् द्विविधमन्तरकरणजन्यं स्व-श्रेणिजन्यश्चेति । उपश्रमसम्यक्त्वं करणत्रयापेक्षम् ॥ ११ ॥

## : od:

અથ':—અનાદિકાલથી સાથે આવેલ મિથ્યાત્વ અને અન'તાનુખ'ધી કાેધ, માન, માયા, લાેલના ઉપશમથી પેદા થનારૂ' સમ્યકત્વ ' ઉપશમસમ્યકત્વ ' કહેવાય છે.

તે ઉપશમસમકીત; (૧) અંતરકરણજન્ય (૨) ઉપશમ શ્રેણીજન્ય એમ બે પ્રકારનું છે. ઉપશમસમકીત ત્રણ કરણે!ની અપેક્ષાવાળું છે. (૧૧ + ૨૦૫)

करणत्रयन्तु यथापद्यस्यपूर्विनद्यत्तिकरणरूपम् । आयुर्व-जैसप्तकर्मणस्स्थिति पर्योपमासंख्येयभागहीनैककोटीकोटी-परिमाणां विधायाभिन्नपूर्वघनीभूतदागद्वेषात्मकप्रन्थिसमीप-गमनानुक् छाध्यवसायो यथापद्यत्तिकरणम् । घनीभूतरागद्वेष-प्रन्थिभेदनपयोजकापूर्वाध्यवसायोऽपूर्वकरणम् । मिध्यात्व स्थितेरन्तर्भुहूर्तमुद्यक्षणादुपर्यतिक्रम्योपरितनीं विष्कम्भयित्वा-न्तर्भुहूर्तपरिमाणं तत्पदेशवेद्यद्विकाभावपयोजकाध्यवसायोऽ-निद्यत्तिकरणम् । तादशतत्प्रदेशवेद्यद्विकाभावोऽन्तरकरणम्

અર્થ:--યથાપ્રવૃતિકરણ, અપૂર્વંકરણ, અનિવૃત્તિકરણ આ પ્રમાણે ત્રણ કરણા છે.

(૧) આયુષ્યકમે સિવાય, સાતેય કર્મોની સ્થિતિને, પલ્યાપમના અસંખ્યાતમાભાગે હીન એક કાેટાકાેટી પરિમાણ, અનાવી પૂર્વે નહીં લેદાયેલ, ઘનરાગદ્વેષરૂપી ગ્રંથિ સમીપ જવાને અનુકૂલ અધ્યવસાય તે 'યથાપ્રવૃત્તિકરણ,' કહેવાય છે.

- (૨) અત્યંત કઠિન રાગદ્વેષરૂપી ગ્રંથિને લેદવામાં કારલુ-ભૂત અપૂર્વ અધ્યવસાય તે 'અપૂર્વ કરશુ ' કહેવાય છે.
- (3) અન્તમું હૂત પ્રમાણની સ્થિતિવાળા અનિવૃત્તિકરણના સંખ્યાતભાગામાંથી ઘણાખરા વ્યતીત થયા ખાદ એક સંખ્યાતમાં ભાગ ખાકી રહે ત્યારે સીધી [રેખા] રૂપ મિથ્યાત્વની સ્થિતિ સંખંધી નીચેના અંતમું હૂત પ્રમાણવાળા ઉદયાવલીકાના ભાગ છેાડી દઇને ખાકીના ભાગમાં અંતરકરણ કરતું. કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે, અન્તમું હૂત કાળ સુધીમાં ભાગવવા યાગ્ય એવા મધ્યભાગમાં રહેલા દલિકાને પ્રથમ સ્થિતિ અને દિતીય સ્થિતિમાં પ્રવેશ કરાવવામાં કારણભૂત અધ્યવસાય તે 'અંતરકરણ 'છે. આ અંતરકરણની નીચેની સ્થિતિનું નામ પ્રથમ સ્થિતિ છે. જ્યારે તેની ઉપરની સ્થિતિનું નામ દિતીય સ્થિતિ છે.

જ્યારે જીવ પ્રથમ સ્થિતિના દલિકાને સંપૂર્ણ અનુભવી રહે છે અને સાથે સાથે દ્વિતીય સ્થિતિના દલિકાને જેમ રાખ અગ્નિને ઢાંકી રાખે તેમ એટલે કે ભારેલા અગ્નિની જેમ ઉદયમાં ન જ આવે-અન્તર્મું હૂર્ત સુધી તેા ભાગવવા ન જ પડે એવી રીતે દખાવી રાખે છે ત્યારે અ'તરકરણના પ્રથમ સમયે ઉપશમસમકીત પ્રાપ્ત થાય છે. (૧૨ + ૨૦૬)

श्रेणितो मिथ्यात्वमोहनीयानन्तानुबन्धिचतुष्कषाया-द्युपश्चमनतः श्रेणिजन्योपश्चमसम्यक्त्वं भवति ॥ १३ ॥

**અથ**:-- ઉપરામ શ્રેણી દ્વારા મિથ્યાત્વ અને અન તા-

તુખ'ધી ચાર કષાયાેના ઉપશમથી થતું સમકીત ' શ્રેણીજન્યાેન્ પશમસમ્યકત્વ ' કહેવાય છે. ( ૧૩ + ૨૦૭ )

उभयविधसम्यक्त्वात्पततः सास्वादनगुणस्थानं भवति ॥१४॥

અર્થ:—અ'ને પ્રકારના ઉપશમસમકીતથી પડતા જીવને જ 'સાસ્વાદનગુષ્ટ્રસ્થાનક' હાેય છે, બીજાને નહીં એમ સમજતું. (૧૪ + ૨૦૮)

मिश्रमोहनीयकर्भोदयादन्तर्भुहूर्तेस्थितिकोऽईदुदितत्वेषु द्वेषाभावो मिश्रगुणस्थानं । यथात्रापरिचितनारिकेळद्वीपनिवा-सिमनुजस्यान्ने । अत्र जीवो नायुर्बघ्नाति नवा म्नियते । अपि तु सम्यक्त्वं मिथ्यात्वं वाऽवदयं याति ॥१५॥

અર્થ:—(૩) મિશ્રમાહનીય કર્મના ઉદયથી અન્ત-મું હૂર્તાની સ્થિતિવાળું અરિહંત ભગવાને કહેલા તત્ત્વા ઉપર દ્વેષના અભાવ 'મિશ્રગુણસ્થાનક' કહેવાય છે.

જેમકે, અન્નથી અપરિચિત નારીએલ દ્વીપ નિવાસી મનુષ્યને અન્નમાં દ્વેષ નથી તેમ અહીં સમજવું. અહીં રહેલા જીવ, આયુષ્ય બાંધતા નથી અને મરતા નથી. પરંતુ સમ્ય-કત્વમાં જાય કે મિથ્યાત્વમાં અવશ્ય જાય છે. (૧૫ + ૨૦૯)

सम्यक्त्वे सत्यपत्याख्यानावरणकषायोदयेन स वद्य-योगात्सर्वथाऽविरमणमविरतसम्यग्दृष्टिगुणस्थानम् । उत्कृष्टतो मनुजभवाधिकषट्षष्टिसागरोपमस्थितिकमिदम् । सम्यक्त्वश्च भव्यसंज्ञिपश्चेन्द्रियाणां निसर्गादुषदेशाद्वा भवति । उत्कृष्टोऽ-

#### <u>چي</u>

पार्धपुद्गस्यपरावतिविशिष्टसंसाराणामेतद्भवेत् । जघन्यतस्तद्-भवस्रक्तिगामिनोऽपि ॥ १६ ॥

અર્થ:—(૪) સમ્યકત્વની વિદ્યમાનતા છતાં અપ્રત્યાખ્યાનરૂપ આવરણરૂપ કષાયાના ઉદયથી સાવદાયાગથી સર્વધા વિરતિના અભાવરૂપ 'અવિરતસમ્યગ્દેષ્ટિગુણસ્થાન' કહેવાય છે.

ક્ષાચાપશમિક સમ્યકત્વની અપેક્ષાએ ઉત્કૃષ્ટ, મનુષ્યભવાધિક (६६) છાસઠ સાગરાંપમની સ્થિતિવાળું, આ ગુણસ્થાનક છે. વળી આ સમ્યકત્વ, ભવ્યસંગ્નિપંચેદ્રિઓને નિસર્ગથી અથવા ઊપદેશથી થાય છે. ઉત્કર્ષથી અપાધંપુક્રગલપરાવર્તરૂપ અવ-શિષ્ટસંસારવાળા જીવાને આ થાય છે. જઘન્યથી તક્લવ-મુક્તિગામિજીવને પણ થાય છે. (૧૬+૨૧૦)

प्रत्याख्यानकषायोदयात्मवैसावद्यस्यैकदेशाद्विस्तस्य जघ-न्यमध्यमोत्कृष्टान्यतमवद्विस्तिधर्मावाप्तिर्देशविस्तग्रुणस्थानम् ॥१७॥

અર્થ:—(૫) પ્રત્યાખ્યાન કષાયના ઉદયથી સર્વ સાવઘના એકદેશથી વિરતિવાળાને જઘન્ય-મધ્યમ-ઉત્કૃષ્ટમાંથી કાઇ એક વિરતિધમ'ની પ્રાપ્તિરૂપ 'દેશવિરતગુષ્યુસ્થાનક' કહેવાય છે. (૧૭+૨૧૧)

उत्कर्षतो देशोनपूर्वकोटि यावित्स्थितिकमिदम् ॥ १८॥ અર્થ:—ઉત્કર્ષથી દેશાનપૂર્વકાેટી સુધીની સ્થિતિવાળું આ ગુણુસ્થાનક છે. (૧૮ + ૨૧૨) संज्वलनकषायमात्रोदयमयुक्तप्रमादसेवनं प्रमत्तसंयतगुण-स्थानम् । प्रमादाश्च मदिशाकषायविषयनिद्राविकथानामानः पश्च । देशविरत्यपेक्षयाऽत्र गुणानां विशुद्धिप्रकर्षोऽविशुद्धचप-कर्षश्च, अपमत्तसंयतापेक्षया तु विशुध्ध्यपकर्षोऽविशुद्धिपकर्षश्च । एतदन्तर्भुहूर्तमानमिति केचित् । पूर्वकोटिं यावदित्यन्ये

11 28 11

અથ<sup>ર</sup>:—( ६ ) સંજવલન કષાયમાત્રના ઉદયથી પૈદાથનાર પ્રમાદના સેવનરૂપ 'પ્રમત્તસંયતગુણસ્થાનક ' કહેવાય છે.

વળી પ્રમાદા; મિદરા-કષાય-વિષય-નિદ્રા-વિક્રથા નામવાળા પાંચ છે. દેશવિરતિની અપેક્ષાએ અહીં ગુણાની શુદ્ધિના પ્રકર્ષ અને અશુદ્ધિના અપકર્ષ છે. અપ્રમત્તસ યતની અપેક્ષાએ વિશુદ્ધિના અપકર્ષ [હાનિ] અને અવિશુદ્ધિના પ્રકર્ષ છે. કૈટલાક આ ગુણસ્થાનને, અન્તર્મ હૂર્ત પ્રમાણવાળું કહે છે, અને બીજાઓ, દેશાનપૂર્વ કાંડવર્ષ પર્યન્ત આ ગુણસ્થાનક રહે છે એમ માને છે. (૧૯ + ૨૧૩)

संज्वस्नकषायनोकषायाणां मन्द्रोदयतः प्रमादाभाषोऽ-प्रमत्तसंयतगुणस्थानम् । नोकषाया द्वास्यादयष्षड् वेदत्रयश्च । अन्तर्भुहूर्तस्थितिकमिदम् ॥ २०॥

અર્થ:—(૭) સંજવલનકાય વિ. ચારના અને નવ પ્રકારના નાેકષાયાના મંદ [અતીવ્ર] ઉદય હાેવાથી પ્રમાદના અભાવરૂપ 'અપ્રમત્તસંયત ગુણુસ્થાન' કહેવાય છે.

#### : 41:

હાસ્ય વિ. છ અને ત્રણવેદ 'નાેકષાય ' તરીકે ઓળખાય છે. આ ગુણસ્થાનક અન્તમું હૂત સ્થિતિવાળું છે. (૨૦+૨૧૪)

स्थितिघातरसघातगुणश्रेणिगुणसंक्रमापूर्वस्थितिबन्धात्म-कानामर्थानां विशुद्धिमकर्पादपूर्वतया निर्वर्त्तनमपूर्वकरणगुण-स्थानम् ॥ २१ ॥

અર્થ:—સ્થિતિના ઘાત, [કરખુ વિશેષથી અલ્પ કરવી] આ પ્રમાણે રસના ઘાત, ગુણાની શ્રેણી [અનંતવૃદ્ધિ કરવારૂપ] ગુખુથી સંક્રમ [લઇ જવારૂપ] અપૂર્વ સ્થિતિના લઘુપણાએ અંધ, અર્થાત્ વિશુદ્ધિવિશેષથી આ પાંચ અર્થોના અપૂર્વ પણાએ કરવારૂપ તે 'અપૂર્વ કરખુ ગુખુસ્થાનક' (૨૧ + ૨૧૫)

प्रचुरमानाया ज्ञानावरणीयादिकमेस्थितेरववर्तनाभिषकरणेन तनुकरणं स्थितिघातः, प्रचुररसस्य तेनेव करणेन तनुकरणं रसघातः, तेनेव करणेनावतारितस्य दलिकस्य प्रतिक्षणमसंख्ये-यगुणहृध्ध्या विरचनं गुणश्रेणिः ॥ २२ ॥

અથ<sup>ર</sup>:—સ્થિતિઘાત = જ્ઞાનાવરહ્યુ વિ. કમોની માટી સ્થિતિને, અપવર્તાના નામના કરણથી ડુંકી કરવી તે 'સ્થિતિ-ઘાત ' કહેવાય છે.

રસઘાત=પ્રચુરરસને પણ અપવર્તાનાકરણદ્વારા અલ્પ કરવા તે 'રસઘાત'.

ગુષ્ધુશ્રેણી=અપવત\*નાકરથુથી અવતારેલ (કમ\*) દલિકની ક્ષણે ક્ષણે અસ'ખ્યાતગુણી વૃદ્ધિથી રચના ક્રરવી તે 'ગુષ્ધુશ્રેણી'. (૨૨ + ૨૧૬) बध्यमानशुभप्रकृतिष्वबध्यमानाशुभप्रकृतिद्किकस्य विशु-द्वितो नयनं गुणसंक्रमः, विशुद्धिपकर्षेण गुर्व्याः कमैस्बते-रुषुतया बन्धनमपूर्वस्थितिबन्धः । अन्तर्ग्रहूर्तेकारूमैतत् । अत्रस्थो जीवःक्षपक उपग्रमकश्चेति द्विविधः ॥ २३ + २४ ॥

અર્થ:—ગુણસંક્રમ=અંધાતી શુલપ્રકૃતિઓમાં નહીં અંધાતી અશુલપ્રકૃતિના દલીયાને વિશુદ્ધિથી લઇ જવારૂપ 'ગુણ સંક્રમ '.

અપૂર'સ્થિતિઅ'ધ=વિશુદ્ધિના પ્રકલ'થી માટી કમ'ની સ્થિતિને લઘુપણાએ આંધવારૂપ 'અપૂર'સ્થિતિઅંધ '.

**આ** ગુજુસ્થાન, અન્તમું હૂર્તા કાલના માનવાળું છે.

અહીં રહેલા જીવ, ક્ષપક અને ઉપશંમક એમ વે પ્રકારના છે. (૨૩ + ૨૪ + ૨૧૭ + ૨૧૮)

अन्योऽन्याध्यवसायस्थानच्यादृत्यभावविशिष्टस्थमसम्परा-यापेक्षस्थूळकषायोदयवत्स्थानमनिद्यत्तिकरणगुणस्थानम् अन्त-ग्रुंहूर्तकाळमेतत्, अत्रस्थोऽपि द्विविधः क्षपक उपशमकश्चेति क्षपकश्चेणिस्थः क्षपकः, अयं दर्शनावरणीयमकृतित्रिकं नाम-प्रकृतित्रयोदशकं मोहनीयमकृतिविंशतिश्चात्र क्षपयति उपशम-श्चेणस्थ उपशमकः मोहनीयमकृतिविंशतिमेवोपशमयत्ययम्

અશ<sup>6</sup>:—પરસ્પર અધ્યવસાયસ્થાનાની નિવૃત્તિના અલા-વશ્રી વિશિષ્ટ, સૂક્ષ્મસંપરાયની અપેક્ષાએ સ્થ્લક્ષાયના ઉદ્દય- વાળું સ્થાન 'અનિવૃત્તિકરાયુગુાયુસ્થાનક ' આ અન્તર્મું હૂર્ત'-કાલવાળું છે.

અહીં રહેલા પણ જીવ, ક્ષપક અને ઉપશમક એમ બે પ્રકારના છે.

ક્ષપકશ્રેણિમાં રહેલાે જવ, ક્ષપક કહેવાય છે. આ જવ, દર્શનાવરણીયની ત્રણ પ્રકૃતિઓને, નામકર્મની તેર પ્રકૃતિઓને અને માહનીયની વીશ પ્રકૃતિઓને આ ગુણસ્થાનકમાં ખપાવે છે.

ઉપશમશ્રેણીમાં રહેલાે પથ્ય જીવ ' ઉપશમક' કહેવાય છે આ જીવ, અહીં માહનીયની વીશ પ્રકૃતિએાને ઉપશમાવે છે. ( ૨૫ + ૨૧૯ )

मोहनीयविंशतिपकृतीनां श्रमनात् क्षयाद्वा सुक्ष्मत्या कोभमात्रावस्थानस्थानं स्रक्ष्मसंपरायगुणस्थानम् । अन्तर्भुहूर्त्त-मानमेतत् ॥ २६ ॥

અર્થ:—માહનીયની વીશ પ્રકૃતિઓના ઉપશમ થવાથી કે ક્ષય થવાથી સૂક્ષ્મરૂપે લાેભમાત્રના રહેવારૂપ સ્થાન 'સૂક્ષ્મ-સંપરાયગુષ્ક્રસ્થાનક ' કહેવાય છે.

આ ગુણુસ્થાનક, અન્તર્મુ હૂર્તાના માનવાળું છે. (૨૬+૨૧૦)

उपश्रमश्रेण्या सर्वेकषायाणाग्रुद्यायोग्यतया व्यवस्थापन-स्थानग्रुपशान्तमोहगुणस्थानम् । अत्राष्टाविंशतिमोहनीयमकु-तीनाग्रुपश्रमो भवति, उपशान्तमोहस्तृत्कर्षेणाऽन्तर्ग्रुहूर्तकाळ-मत्र तिष्ठति तत ऊर्ध्वं नियमादसौ प्रतिपत्तति । चतुर्वीरं भवत्यासंसारमेषा श्रेणिः ॥ २७ ॥ અથ:— ઉપશમગ્રેણીદ્વારા સર્વ કષાયાને ઉદયના અયાગ્ય-રૂપે સ્થાપવારૂપ સ્થાન ' ઉપશાંતમાહગુણસ્થાનક ' કહેવાય છે. અહીં અફાવીશ માહનીયપ્રકૃતિઓના ઉપશમ થાય છે.

ઉપશાંતમાહ આત્મા, ઉત્કર્ષથી અહીં અન્તર્મુહૂર્તકાલ સુધી રહે છે ત્યારબાદ નિયમથી આ આત્મા, પડે છે.

એક જીવને, સંસાર દરમ્યાન ચાર વાર આ શ્રેણી પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. (૨૭ + ૨૨૧)

क्षपकश्रेण्या कषायनिस्सत्तापादकं स्थानं श्लीणमोहगुण-स्थानम् । श्लपकश्रेणिश्चाभवमेकवारमेव भवति । एतदनन्तर-मेव सक्छत्रकािककवस्तुस्वभावभासककेवळज्ञानावाप्तिः । आन्तमेहितिकमिदम् ॥ २८॥

અથ:—ક્ષપકશ્રેણીદ્વારા સવે કષાયાને સત્તારહિત કરનાર સ્થાન ' ક્ષીણુમાહગુણસ્થાનક '.

ક્ષપકશ્રેણી, એક જીવને આખા સ'સારમાં એક વાર જ પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારપછી તરત જ સકલ, ત્રૈકાલિક વસ્તુ સ્વભાવ પ્રકાશક કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય છે, આ ગુણસ્થાનક, અન્ત-મું હૂર્ત કાલ-માનવાળું છે. (૨૮ + ૨૨૨)

योगत्रयवतः केवळज्ञानोत्पादकं स्थानं सयोगिगुणस्था-नम् । इदश्चोत्कृष्टतो देशोनपूर्वकोटिप्रमाणम् । जघन्यतोऽन्त-र्ग्युहुर्तम् ॥ २९ ॥

**અથ**:—મન, વચન, કાયારૂપ ત્રણ યાગવાળાને કેવલ-

જ્ઞાનજનક સ્થાન તે 'સચાૈગિગુજ્ઞસ્થાનક ' કહેવાય છે. આ ગુજ્ઞસ્થાનક, ઉત્કર્ષથી દેશાનપૂર્વ કાેેેડીવર્ષવાળું અને જઘન્યથી અન્તર્સુ હૂર્ત કાલ માનવાળું છે. ( ૨૯ + ૨૨૩ )

योगप्रतिरोधिशैलेशीकरणप्रयोजकं स्थानमयोगिगुणस्था-नम् । आदिमहस्वपश्चस्वरोचारणाधिकरणकाळमात्रमानमेतत् । इति चतुर्दश गुणस्थानानि ॥ ३०॥

**અથ<sup>ર</sup>:—**યાેગનિરાધ અવસ્થારૂપ શૈલેશીકરણ કરવામાં કારણરૂપ સ્થાન ' અયેાગિગુણસ્થાનક ' કહેવાય **છે**.

अ इ उ ऋ છૃ એ રૂપ પ્રથમ હ્રેસ્વરૂપ પાંચ સ્વરાનું ઉચ્ચારહ્યુ, જેટલા સમયમાં થાય તેટલા સમયના માનવાળું આ 'ગુહ્યુસ્થાનક' છે.

આ પ્રમાણે ચૌદ ગુણસ્થાનકા સમજવા. (૩૦ + ૨૨૪)

उपयोगपूर्विका प्रवृत्तिस्समितिः । सेर्यामाषेषणाऽऽदान-निक्षेपोत्सर्गमेदेन पश्चधा । स्वपरबाधापिरहाराय युगमात्र-निरीक्षणपूर्वकं रत्नत्रयफलकं गमनमीर्या । कर्कशादिदोष-रहितहितमितानवद्यासन्दिग्धाभिद्रोहश्चन्यभाषणं भाषा । सूत्रा-नुसारेणात्रादिपदार्थान्वेषणमेषणा । उपधिपभृतीनां निरीक्ष-णप्रमार्जनपूर्वकग्रहणस्थापनात्मकक्रियाऽऽदाननिक्षेपणा । जन्तु-श्चन्यपरिशोधितभूमौ विधिना मृत्रपुरीषादिपरित्यजनम्रत्सर्गः ॥ ११॥

અર્થ:- ઉપયોગપૂર્વંકની પ્રવૃત્તિ 'સમિતિ' કહેવાય છે.

### : ८६ :

તે ઈયોસમિતિ, ભાષાસમિતિ, એષણાસમિતિ, આદાનનિક્ષેપ-સમિતિ, ઉત્સર્ગ સમિતિના ભેદથી પાંચ પ્રકારની છે.

ઇયાંસમિતિ=પાતાને કે પરને આધા ન થાય તેવી રીતે ધ્રંસરી પ્રમાણ ભૂમિને (અઢી હાથની જગ્યા ) આગળ જોઇ, બીજ, લીલાતરી વિગેરેવાળી ભૂમિના પરિહારપૂર્વંક જે ગમન, જેનાથી રત્નત્રયીનું સુરક્ષણ થાય છે. તે 'ઇયાંસમિતિ ' કહેવાય છે.

ભાષાસમિતિ=કક શ વિગેરે દેાષ વગરનું, સ્વ-પરહિતકારી, મિતાક્ષરવાળું, અથવા સ્પષ્ટ અર્થ અને અક્ષર-વાળું, નિદોષ, નિશ્ચિત, કાેધ-લાેભ-માયા-માન વગરનું બાેલવું તે 'ભાષાસમિતિ'.

એષણાસમિતિ=જિનાગમના અનુસારે અન્ન વિગેરે પદાર્થીનું અન્વેષણુ–ગવેષણા તે 'એષણાસમિતિ '.

આદાનનિક્ષેપણાસમિતિ=ઉપધિ વિગેરેને જોવા, પ્રમાજ વાપૂર્વ ક લેવા–મુકવારૂપ ક્રિયા તે 'આદાનનિક્ષેપણાસમિતિ'.

હિત્સર્ગ'સમિતિ=જીવજ'તુરહિત પરશાેધિત ભૂમિ ઉપર વિધિ પ્રમાણે મૂત્ર, પુરીષના ત્યાગ તે 'ઉત્સર્ગ'સમિતિ'. ( ૩૧ + ૨૨૫ ).

योगस्य सन्मार्गगमनीन्मार्गगमनिनारणाभ्यामात्मसंर-क्षणं गुप्तिः । सा च कायवाङ्गनोरूपेण त्रिधा । श्रयना-सनिक्षेपादानचंक्रमणेषु चेष्टानियमः कायगुप्तिः । उप-सर्गपरीषद्दभावाभावेऽपि शरीरे नैरपेक्ष्यं, योगनिरोध्धुस्सर्वथा चेष्टापरिहारोऽपि कायग्रितः । अर्थवद्भूविकारादिसंकेत-हुंकारादिपद्यत्तिरहितं शास्त्रविरुद्धभाषणग्रन्यं वचोनियमनं वाग्गुप्तिः । अनेन सर्वथा वाङ्निरोधस्सम्यग्भाषणश्च सभ्यते । भाषासमितौ सम्यग्भाषणमेव । सावद्यसंकल्पनिरोधो मनो-ग्रुप्तिः ॥ ३२ ॥

અર્થ:—મન, વચન, કાયારૂપ ચાગના સન્માર્ગમાં ગમન અને ઉન્માર્ગથી નિવારભુપૂર્વ'ક આત્માના રક્ષભુને 'ગુપ્તિ' કહે છે. તે મન, વચન, કાયારૂપથી ત્રભુ પ્રકારની છે.

કાયગુપ્તિ=સ્વા, બેસવા, લેવા, સુકવા, ચાલવામાં ક્રિયાના નિયમ. અર્થાત્ ઉપસર્ગ, પરીષઢ હાય કે ન હાય તા પણ શરીરના વિષયમાં અપેક્ષાના અભાવ, યાગનિરાધકના સર્વથા ચેષ્ટાના પરિઢાર પણ 'કાયગુપ્તિ 'કહેવાય છે.

વચનગુમિ=સાર્થક ભ્રૂ વિકાર વિગેરે સંકેત તથા હુંકાર વિગેરે પ્રવૃત્તિથી રહિત, શાસ્ત્રવિરાધિભાષણશુન્ય, વચનના નિયમ. આ કથનથી સર્વથા વાણીના નિરાધને અને સમ્યગ્ ભાષણને 'વચનગુમિ' કહે છે. ભાષાસમિતિમાં માત્ર સમ્યગ્ ભાષણને ભાષાન્સમિતિ કહે છે.

મનાેગુપ્તિ=સપાપ સ'કલ્પનાે નિયમ તે 'મનાેગુપ્તિ' કહેવાય છે. ( ૩૨ + ૨૨૬ ) प्रतिबन्धकसमनधाने सत्यपि समभानादिवचळनं परी-षदः ॥ ३३ ॥

स च श्वित्पपासाञ्चीतोष्णदंशावस्त्रारितविनताचयनिषेधिकी-(निषद्या श्विष्याश्वित्रभावष्याचनाऽळाभरोगतृणस्पर्शमळसत्कार-प्रज्ञाऽज्ञानसम्यक्त्वरूपेण द्वाविंशतिविधः । सत्यामप्यतिशयित-श्वद्वेदनायां सविधि भक्ताद्यळाभेऽपि श्वुधोपसद्दनं श्वत्परीषदः । सत्यां पिपासायामदुष्टजळाद्यभावेऽपि तृद्परिषद्दणं पिपासा-परीषदः । प्रज्ञरशोतवाधायामप्यत्यस्परेव वस्त्रादिभिश्शोतो-पसद्दनं शीतपरीषदः । प्रभृतोष्णसन्तप्तोऽपि जळावगाद्दनाद्य-नासेवनमुष्णपरीषदः ॥ ३४॥

અર્થ:—અવરાધક ( પ્રતિફૂલ ) વસ્તુ હેાવા છતાં પણ સમભાવથી ચલિત નહિં થવું તે 'પરીષહ' કહેવાય છે. ાા ૩૩ાા

તે પરીષહો (૧) ક્ષુધા, (૨) પિપાસા, (૩) શીત, (૪) ઉષ્ણુ, (૫) દ'શ, (૬) અવસ્ત્ર, (૭) અરતિ, (૮) વનિતા, (૯) ચર્ચા, (૧૦) નૈષેધિકી, (૧૧) શચ્યા, (૧૨) આક્રેશ, (૧૩) વધ, (૧૪) યાચના, (૧૫) અલાલ, (૧૬) રાગ, (૧૭) તૃષ્ણુસ્પર્શ, (૧૮) મલ, (૧૯) સત્કાર, (૨૦) પ્રજ્ઞા, (૨૧) અજ્ઞાન, (૨૨) સમ્યક્ત્વરૂપે. આવીશ પ્રકારવાળા છે.

ક્ષુધાપરીષહ=અત્યંત ક્ષુધાની વેદના થવા છતાં વિધિપૂર્વંક આહારાદિના લાભ નહીં થવા છતાં પણ ક્ષુધા સહવી તે.

## : (6:

પિપાસાપરીષઢ=અત્યન્ત તરસ લાગવા છતાં નિદેશ જલાદિની પ્રાપ્તિ નહીં થતાં તૃષાનું સહન કરવું તે.

શીતપરીષહે=અત્યન્ત ઠંડીની આધા થતાં થાેડા વસ્રાદિ હાેવા છતાં શીતનું સહન કરવું તે.

ઉષ્ણુપરીષહે=અત્યન્ત ગરમી લાગવા છતાં પણ જલસ્નાનાદિ નહીં કરવું તે. ( ૩૩ + ૩૪ + ૨૨૬ + **૨**૨૮ )

समभावतो दंशमशकाद्यपद्रवसहनं दंशपरीषहः । एते वेदनीयक्षयोपशमजन्याः सदोषत्रह्यादिपरिहारेणाल्पमृल्या-ल्पवह्यादिभिर्वतेनमवह्यपरीषहः । अमीतिमयोजकसंयोगसम-वधाने सत्यपि समतावळम्बनमरितपरीषहः । कामबुध्ध्या स्त्र्याद्यङ्गादिजन्यचेष्टानामवळोकनचिन्तनाभ्यां विरमणं स्त्री-परीषहः । एते च चारित्रमोहनीयक्षयोपशमजन्याः ॥ ३५॥ स्व सक्ष्म अर्थे। ते.

> આ પાંચ પરીષહાે વેદનીયના ઉદયથી આવે છે અને તેઓના જય, ચારિત્રમાહનીયના ક્ષયાે-પશમથી થાય છે કારણુ કે, સહન ચારિત્રરૂપ છે.

અવસ્ત્રપરીષહ = સદેષ વસ્ત્ર વિગેરેના ત્યાગપૂર્વ'ક અલ્પ મૂલ્ય-વાળા અલ્પ વસ્ત્રથી વર્તા લું તે.

અરતિપરીષઢ=અપ્રીતિપ્રયાજક સંયાગ હાવા છતાં પણ સમતાનું અવલ બન કરનું તે. એપિરીષહ=કામણહિથી સીઓના અંગ, પ્રત્યંગ, આકાર, હસવું, લલિત, વિભ્રમ વિગેરે ચેષ્ટાઓને જે જેવી, વિચારવી, તેનાથી અટકવું તે.

> આ ત્રણ પરીષદ્ધા ચારિત્રમાહનીયના ઉદયથી આવે છે અને તેઓના જય, ચારિત્રમાહનીયના ક્ષયાપશમથી થાય છે. (૩૫ + ૨૨૯)

एकत्र निवासममत्वपरिहारेण सनियमं प्रामादिश्चमणजन्यक्छेशादिसहनं चर्यापरीषहः । वेदनीयक्षयोपशमजन्योऽयम् । स्त्रीपश्चपण्डकवर्जिते स्थाने निवासादनुक् छप्रतिक् छोपसर्गसम्भवेऽप्यविचि छितमनस्कत्वं निषद्यापरीषहः । चारित्रमोहनायक्षयोपशमजन्योऽयम् । प्रतिक् छसंस्तारकवसतिसेवनेऽनुद्विग्नमनस्कत्वं शय्यापरीषहः । अयश्च वेदनीयक्षयोपश्चमजन्यः । निर्मृ छं समू छं वा स्वस्मिन् (समे) कुष्यत्सु जनेश्च
समताव छम्बनमाक्रोशपरीपहः । चारित्रमोहनीयक्षयोपशमजन्योऽयम् । परमयुक्तता दनतर्जनादीनां कायविनश्वरत्विनभावनया सहनं वधपरीषहः । वेदनीयक्षयोपशमजन्योऽवम् ॥ ३६॥

અર્થ:—ચર્યાપરીષહ=એક સ્થાનમાં નિવાસની મમતાના પરિ-હારપૂર્વ'ક નિયમ સહિત ગ્રામાદિના વિહારજન્ય કૃલેશ વિગેરેનું સહન કરવું તે.

આ પરીષઢ, વેદનીયથી ઉદયમાં આવે છે

## : હો :

અને તેના જય, ચારિત્રમાહનીયના ક્ષયાપશમથી થાય છે.

નિષદાપરીષહે=સ્ત્રી, પશુ, નપુંસક વગરના સ્થાનમાં નિવાસથી અનુકૂલ, પ્રતિકૂલ ઉપસર્ગ ના સંભવ થતાં મનની નિશ્ચલ અવસ્થા તે. આ, ચારિત્રમાહનીયથી ઉદયમાં આવે છે. તેના જય, ચારિત્રમાહનીયના ક્ષરોાપશમથી થાય છે.

શય્યાપરીષઢ=પ્રતિકૃલ સંથારા-વસતિનું સેવન થતાં મનના ઉદ્વેગના અભાવ તે.

> આ, પરીષહ, વેદનીયના ઉદયથી આવે છે તેના જય, ચારિત્રમાહનીયના ક્ષયાપશમથી થાય છે.

ઓકાેેશપરીષઢ−સકારણ કે નિષ્કારણ પાતાના ઉપર કાેેપાય-માન જન હાેેેચે છતે સમતા ધારણ કરવી તે.

> આ પરીષહ, ચારિત્રમાહનીયના ઉદયથી આવે છે અને તેના વિજય, ચારિત્રમાહના ક્ષયાપશમથી થાય છે.

વધપરીષહ=બીજાએાએ કરેલ તાડન, તર્જના વિગેરેનું કાયાની વિનશ્વરતાની ભાવનાથી સહન કરલું.

> આ પરીષઢ, વેદનીયના ઉદયથી આવે છે અને તેના વિજય, ચારિત્રમાહનીયના ક્ષયાપશમથી થાય છે. (૩૬ + ૨૩૦)

स्वधमेदेरपाळनार्थं चक्रवर्तिनोऽपि साधोर्याचनाळजा-

### : હેરે :

परिहारो याचनापरीषहः । चारित्रमोहनीयक्षयोपशणजन्यो-ऽयम् । याचितेऽपि वस्तुन्यमाप्ते विषादानवळम्बनमळाम-परीषहः । लाभान्तरायक्षयोपशमजन्योऽयम् । रोगोद्भवे सत्यपि सम्यवसहनं रोगपरीषहः ॥ ३७॥

અથ<sup>ર</sup>:—યાચનાપરીષહ=સ્વધર્માથે દેહના પાલન માટે ચક્રવર્તી એવા સાધુએ પણ યાચનાની લજ્જાના પરિહાર કરવા તે.

> આ, પરીષઢ, ચારિત્રમાહનીયના ઉદયથી આવે છે અને તેના જય, ચારિત્રમાહનીયના ક્ષયાપ-શમથી થાય છે.

અલાભપરીષહ=યાચના કરવા છતાં વસ્તુની અપ્રાપ્તિ થતાં ખેદ ધારણ નહીં કરવાે તે.

> આ પરીષઢ, લાભાન્તરાયના ઉદયથી આવે છે. અને તેના જય, ચારિત્રમાહનીયના ક્ષયાપશમથી થાય છે.

રાેગપરીષહ=રાેગની ઉત્પત્તિ થવા છતાં સારી રીતે સહન કરલું તે. ( ૩૭ + ૨૩૧ )

जीर्णशीर्णसंस्तारकाधस्तनतीक्ष्णतृणानां कठोरस्पर्शजन्य-क्लेशसहनं तृणस्पर्शपरीषहः । शरीरनिष्ठमळाप तयनानिभळाषो मळपरीषहः । वेदनीयक्षयोपशमजन्या एते । भक्तजनानुष्ठिता-तिसत्कारेऽपि गर्वपराङ्ग्रमुखत्वं सत्कारपरीषहः । अयश्च चारित्र-

#### : 63

मोहनीयक्षयोपश्चमजन्यः । बुद्धिकुश्चलत्वेऽपि मानापरिग्रहः प्रज्ञापरीषहः । ज्ञानावरणक्षयोपश्चमजन्यः । बुद्धिश्चन्यत्वेऽप्य-खिन्नसम्ज्ञानपरीषहः । ज्ञानावरणक्षयोपश्चमजन्यः । इतर-दर्शनचमत्कारदर्शनेऽपि स्वदेवतासान्निध्याभावेऽपि जैनधर्म-श्रद्धातोऽविचलनं सम्यक्त्वपरीषहः । दर्शनमोहनीयक्षयोपश्चम-जन्योऽयम् ॥ ३८॥

અર્થ':—તૃષ્યુસ્પરાપરીષહે=જીર્ઘું, શીર્ધું સંથારાના નીચે રહેલ તીક્ષ્યુ તૃષ્ણાના કઠિન સ્પરાપ્યી થનાર ફ્લેશનું સહન કરવું તે.

મલપરીષ&=શરીરમાં રહેલ મેલને દૂર કરવાની ઇચ્છાના અભાવ તે.

> આ ઉપરાક્ત ત્રણ પરીષહાે, વેદનીયના ઉદ-યથી આવે છે અને તેઓના જય, ચારિત્રમાહ-નીયના ક્ષયાપશમથી થાય છે.

સત્કારપરીષઢ=ભક્તજનાએ કરેલ અત્યંત સત્કાર હોવા છતાં પછ્ય ગવંથી રહિત બનવું તે.

> આ પરીષઢ ચારિત્રમાહનીયના ઉદયથી આવે છે તેના જય, ચારિત્રમાહનીયના ક્ષયાપશમથી થાય છે.

પ્રજ્ઞાપરીષહે=ઝુહિકૌશલ્ય હેાવા છતાં પણ ગવધ્રહિત બનવું તે. આ પરીષહે, જ્ઞાનાવરણીય ક્ષયાપશમથી આવે

#### : 68 :

છે અને તેના જય, ચારિત્ર માહનીયના ક્ષયાપ શમથી થાય છે.

અજ્ઞાનપરીષહ= ખુદ્ધિના અભાવ હાવા છતાંય ખેદરહિત થવું તે.

આ પરીષઢ, જ્ઞાનાવરહ્યુના ઉદય**થી આવે** છે. તેના વિજય, ચારિત્રમાહના ક્ષયાપશમથી થાય છે.

સમ્યક્ત્વપરીષહ=જૈનેતરદર્શનના ચમત્કાર જેવા છતાંય અથવા પાતાના દેવ વિગેરેનું સામીપ્ય નહીં હોવા છતાં જૈનધર્મવિષયક શ્રહાથી સર્વધા ચલિત ન થતું તે.

> આ પરીષહે, દર્શનમાહનીયના ઉદયથી આવે છે. અને તેના વિજય, દર્શનમાહનીયના ક્ષયાપ શમથી થાય છે. ( ૩૮ + ૨૩૨ )

मोक्षमार्गानुक् लयतित्रयत्नो यतिधर्मः । स च क्षान्तिमा-दैवाजैवनिल्डों मतातपस्तैयमसत्यशीचा किश्चन्यब्रह्मचर्यभेदा इश-विषः । एतल्लक्षणान्यग्रे वक्ष्यन्ते ॥ ३९॥

અર્થ:—માક્ષમાર્ગને અનુકૂલ સાધુના પ્રયત્ન 'યતિષમ' કહેવાય છે. તે યતિષમ', ક્ષમા, માદેવ, આજેવ, નિલોંલતા, તપ, સંયમ, સત્ય, શૌચ, અકિંચનતા, પ્રદ્રાચય લેદથી દશ પ્રકારના છે.

આતા લક્ષણે આગળ પર કહેવાશે. (૩૯ ય ૨૩૩)

मक्षिपष्टत्युत्तंत्रकः विन्तनं भावना । आनित्याश्वरणसंसा-रैकत्वान्यत्वाशुचित्वाऽऽश्रवसंवरनिर्जराळोकस्वभावबोधिदुर्रुम्- धर्मस्वाख्यातभेदाद् द्वादश्या सा । एतल्ळक्षणान्यप्यप्रे वक्ष्यन्ते ॥ ४० ॥

અથ<sup>°</sup>:—માેક્ષને અનુકૂલ પ્રવૃત્તિમાં ઉત્તેજકચિંતન 'ભાવના' કહેવાય છે તે ભાવના, (૧) અનિત્ય, (૨) અશર્ષ્યુ, (૩) સંસાર, (૪) એકત્વ, (૫) અન્યત્વ, (૧) અશુચિત્વ, (૭) આશ્રવ, (૮) સંવર, (૯) નિજેશ, (૧૦) લેાકસ્વભાવ, (૧૧) બાધિ-દુલ ભ, (૧૨) ધમ સ્વાખ્યાત લેદથી ખાર પ્રકારની છે.

આના લક્ષણા પણ આગળ કહેવારો. (૪૦ + ૨૩૪)

कर्माष्टकञ्चन्यताप्रयोजकमनुष्ठानं चारित्रम् । तच सामा-यिकच्छेदोपस्थापनपरिहारविशुद्धिस्वक्ष्मसंपराययथारूयातभेदेन-पश्चविषम् ॥ ४१ ॥

અશ<sup>ર</sup>:—આઠ કર્મોના અભાવમાં કારણભૂત અનુષ્ઠાન 'ચારિત્ર' કહેવાય છે. તે ચારિત્ર, સામાયિક-છેદાપસ્થાપન, પરિહારવિશુદ્ધિ-સૂક્ષ્મસંપરાય-યથાખ્યાત ભેદથી પાંચ પ્રકારનું છે. (૪૧ + ૨૩૫)

छेरोपस्थापनादि चतुष्ट्रयभिना सर्वसावद्ययोगविरतिः सामायिकम् । तद्द्विविधम् । इत्तरकालं यावज्जीवकालञ्चेति । माविव्यप्रदेशयोग्यं स्वल्पकालचारित्रमित्तरकालम् । प्रथमान्ति-मतीर्थकरतीर्थयोरेवैतत् । भाविव्यपदेशाभाषेन यावज्जीवं संयमो यावज्जीवकालम् । इदश्च मध्यमद्वाविंशतितीर्थकर-तीर्थान्तर्गतसाधुनां विदेहक्षेत्रवर्तिनाश्च ॥ ४२ ॥

### : 64 :

- અર્થ:—સામાયિક=છેદાપસ્થાપન વિગેરે ચારથી ભિન્ન, સર્વ-સાવદ્ય યાગની વિરતિ 'સામાયિક' કહેવાય છે. તે સામાયિક, બે પ્રકારનું છે. અલ્પકાલ સુધીનું એક અને બીજું યાવજજીવકાલ સુધીનું.
- (૧) ઇત્વરકાલિક=ભવિષ્યમાં બીજા વ્યવહાર-શબ્દપ્રયાેગને યાગ્ય હાેઇ સ્વલ્પકાલનું સામાયિક 'ઇત્વરકાલિક' કહેવાય છે. પહેલા અને છેલ્લા તીર્થ'કરના તીર્થમાં આ સામાયિક સાધુને હાેય છે.
- (ર) યાવજજીવકાલિક=લવિષ્યમાં બીજા વ્યવહારના અભાવ હાઇ યાવજજીવ સુધીનું સામાયિક-'સંયમ'-યાવ-જજીવકાલિક' કહેવાય છે. આ સામાયિક-સંયમ, મધ્યમ ખાવીશ તીર્થ' કરાના તીર્થસ્થ સાધુઓને અને મહાવિદેહક્ષેત્રસ્થ સાધુઓને હાય છે. ( ૪૨ + ૨૩૬)

पूर्वपर्यायोच्छेदे सत्युत्तरपर्यायारोपणयोग्यं चारित्रं छेदोपस्थापनम् । तच निरतिचारसातिचारमेदेन द्विविधम् । शैक्षकादेरधीतिविशिष्टाध्ययनिवदो यदारोप्यते तिन्नरितचारम् । खण्डितमूळगुणस्य पुनर्वतारोपणं सातिचारम् । उभयमपि प्रथमान्तिमतीर्थंकरतीर्थंकाळ एव ॥ ४३ ॥

અર્થ:—પૂર્વ પર્યાયના ઉચ્છેદપૂર્વ ક ઉત્તરપર્યાયના આ રા-પશુની ચાગ્યતા વિશિષ્ટ ચારિત્ર 'છેદાપસ્થાપન' કહેવાય છે. આ ચારિત્ર, નિરતિચાર–સાતિચારભેદથી એ પ્રકારનું છે.

#### : 69 :

નિરતિચારછેદેાપસ્થાપન=વિશિષ્ટ અધ્યયનના અલ્યાસી નવદીક્ષિત સાધુ વિગેરેને વિશુદ્ધતરમહાવતનું જે આરાપણ કરાય તે.

સાતિચારછેદેાપસ્થાપન=મૂલગુણની ખંડના કરનારને ક્રીથી જે મહાવતનું આરાપણ કરાય તે.

> આ ખન્ને પ્રકારનું ચારિત્ર, પહેલા અને **છેક્ષા** તીર્થ કરના તીર્થ કાલમાં હોય છે. ( ૪૩ + ૨૩૭ )

तपीविशेषविशिष्टं परिशुद्धिमद्यारित्रं परिहारविशुद्धिकम् । तदिपि निर्विशमानकं निर्विष्ठकायिकश्चेति द्विविधम् । निर्विश-मानकाः प्रकान्तचारित्रोपभोक्तारः, निर्विष्ठकायिकाश्च समुप-मुक्तप्रकान्तचारित्रकायिकाः । एते चाऽऽद्यान्तिमतीर्थकर-तीर्थकाळ एव ॥ ४४॥

અર્થ:—પરિહારવિશુદ્ધિક=વિશિષ્ટ તપવાળું, પરશુદ્ધિવાળું ચારિત્ર 'પરિહારવિશુદ્ધિક ' કહેવાય છે. આ ચારિત્ર પણ નિર્વિશમાનક અને નિર્વિષ્ટકાયિકના લેદથી બે પ્રકારનું છે.

નિર્વિશમાનક=પ્રારબ્ધ ચારિત્રનાે ઉપલાેગ કરનારાએ અર્થાત તપાેવિશેષના ઉપલાેગકાલીન ચારિત્રવાળાએા.

નિર્વિષ્ટકાચિક=સમુપભુક્ત પ્રારબ્ધ ચારિત્રકાચિક અર્થાત્ ઉપ-ભુક્ત તપા વિશેષ કાલીન ચારિત્રવાળાએા.

#### : 66:

આ ચારિત્રવાળાએા, પહેલા અને છેલ્લા તીર્થ'-કરના તીર્થ'કાલમાં જ સમજવા. (૪૪ + ૨૩૮)

अत्यन्तकृशकषायवचारित्रं स्रक्ष्मसंपरायम् । इदं संविछ-इयमानकं विशुध्ध्यमानकं चेति द्विपकारम् । उपशमश्रेणीतः प्रपततः प्रथमम् , द्वितीयं तु श्रेणिमारोहतः ॥ ४५ ॥ अथि:—स्रूक्ष्मसंपराय=अत्यंत स्रूक्ष्म द्वाल नामना क्षायना

અથ<sup>ર</sup>:—સૂક્ષ્મસંપરાય=અત્યંત સૂક્ષ્મ લાભ નામના કષાયના સમાનકાલમાં થતું ચારિત્ર 'સૂક્ષ્મસંપરાય' કહે વાય છે.

> આ ચારિત્ર, સંફિલશ્યમાનક અને વિશુદ્ધચ-માનક એમ બે પ્રકારનું છે.

સંફિલશ્યમાનકચારિત્ર=ઉપશમશ્રેણીથી પડતા જીવને હોય છે. વિશુદ્ધચમાનકચારિત્ર=પ્રતિક્ષણ વિશુદ્ધ અધ્યવસાયવાળાને અર્થાત્ ઉપશમશ્રેણીમાં ચઢતા જીવને હોય છે. (૪૫ + ૨૩૯)

निष्कषायं चारित्रं यथाख्यातम् । इदश्चो पश्चमश्रेणिमुपयातस्य कषायाणामुपश्चमादनुद्याचाऽन्तमुहूर्तस्थितिकम् ।
क्षपकश्रेणिमधिगतस्य तु कषायाणां सर्वथा क्षयाज्ञघन्य
तोऽन्तमुहूर्त्तस्थितिकाळीनमुत्कृष्टतश्च देश्वोनपूर्वकोटिप्रमाणं
बोध्यम् । आद्यं प्रतिपाति, द्वितीयमप्रतिपाति ॥ ४६ ॥
अश्वर:—यथाण्यात=४षाय वगरनुं यारित्र 'यथाण्यातयारित्र'
४६वाय छे.

#### : 66 :

આ ચારિત્ર, પ્રતિપાતી અને અપ્રતિપાતી એમ બે પ્રકારનું છે.

પ્રતિપાતી=ઉપશમશ્રેણી પામેલા અગ્યારમા ગુણસ્થાનકવર્તી અત્માને સર્વ'થા કષાયાના ઉપશમથી, ઉદયના અભાવની અપેક્ષાએ, આ પહેલું યથાખ્યાતચારિત્ર કૃક્ત ઉત્કૃષ્ટથી અન્તમું હૂત્ત કાલ સુધી રહેનારું છે. કેમકે ત્યારબાદ નિયમથી પડે છે. માટે પહેલું પ્રતિપાતી છે.

અપ્રતિપાતી=ક્ષપકશ્રેણીને પામેલા ખારમા વિગેરે ગુણસ્થાનવર્તી આત્માને સર્વથા કષાચોના ક્ષય હોવાથી જલન્યથી અન્તર્મું હૂર્ત્ત સ્થિતિકાલવાળું અને ઉત્કૃષ્ટથી દેશાને પૂર્વ કાંડી પ્રમાણવાળું છે. ક્ષપકશ્રેણીથી કષાચોના સર્વથા ક્ષય હોવાથી પ્રતિપાતના અલાવ છે માટે ખીજી યથાખ્યાતચારિત્ર 'અપ્રતિપાતિ' કહેવાય છે. ( ૪૬ + ૨૪૦ )

तत्र द्वाराणि मज्ञापनावेदरागकस्पचारित्रमितसेवनाज्ञानतीर्थछिक्नभरीरक्षेत्रकाळगितसंयमसिक्नफ्षेयोगोपयोगक्रपायलेव्यापरिणामबन्धवेदनोदीरणोपसम्पद्धानसंज्ञाऽऽहारभवाकषेकाळमानान्तरसमुद्धातक्षेत्रस्पर्भनाभावपरिणामास्पबहुत्वेभ्यः षद्तिम्नद्धिमानि ॥ ४७ ॥

—સામાયિક આદિ સંયમીએાની અપેક્ષા રાખી છત્રીશ પ્રકારે દ્વારાનું વિવેચન—

#### : 100 :

# — છત્રીશ દ્વારાના નામા —

અર્થ:—(૧) પ્રજ્ઞાપના, (૨) વેદ, (૩) રાગ, (૪) કદ્દપ, (૫) ચારિત્ર, (દ) પ્રતિસેવના, (૭) જ્ઞાન, (૮) તીર્થ, (૯) લિંગ, (૧૦) શરીર, (૧૧) ક્ષેત્ર, (૧૨) કાલ, (૧૩) ગતિ, (૧૪) સંયમ, (૧૫) સંનિકર્ષ, (૧૬) ચેાગ, (૧૭) ઉપયાગ, (૧૮) કષાય, (૧૯) હેરયા, (૨૦) પરિષ્ણામ, (૨૧) ભંધ, (૨૨) વેદના, (૨૩) ઉદીરષ્ણા, (૨૪) ઉપસંપદ્દહાન, (૨૫) સંજ્ઞા, (૨૬) આહાર, (૨૭) ભવ, (૨૮) આકર્ષ, (૨૯) કાલમાન, (૩૦) અંતર, (૩૧) સમુદ્દઘાત, (૩૨) ક્ષેત્ર, (૩૩) સ્પર્શના, (૩૪) ભાવ, (૩૫) પરિષ્ણામ, (૩૬) અલ્પખહુત્વ- રૂપદ્દારા છત્રીશ પ્રકારના છે. (૪૭ + ૨૪૧)

तत्र पद्मापनाद्वारे सामायिकसंयत इत्वरिको यावत्कथिकश्चेति द्विविधः । छेदोपस्थापनीयस्सातिचारी निरतिचारी चेति द्विविधः । परिहारविशुद्धिको निर्विश्वमानो
निर्विष्ठकायिकश्चेति द्विविधः । स्वक्ष्मसंपरायसंयत उपश्चमश्रेणीतः प्रच्यवमानः उपश्चमक्षपकश्रेण्यन्यत्रारूढश्चेतिः
द्विविधः एश्रारुशातोऽपि छन्नन्थः क्रेत्रळी चेति द्विविध इति
क्रोध्यम् ॥ ४८॥

અશ<sup>ર</sup>:—પ્રજ્ઞાપનાદ્વાર=સામાયિક સંયમી, ઇત્વરિક [ ભાવિવ્ય પદેશાંતર યાગ્ય અલ્પકાલિક સંયમવાળા ] પ્રથમ અતિમતીશ<sup>ર</sup>સ્થ, સાધુ યાવત્કથિક-વ્યપદેશાંતર અયોગ્ય યાવજ્જીવ સંયમધારી મધ્ય તીશ<sup>ર</sup>ંકર

### : 101:

અને મહાવિદેહક્ષેત્રસ્થતીથ વર્તી સાધુ એમ બે પ્રકારે છે.

છેદાપસ્થાપનીય=અતિચારવાળા અને અતિચાર વગરના એમ બે પ્રકારે છે.

પરિહારવિશુહિક=નિર્વિશમાનક [પ્રક્રાંતચારિત્રભાક્તા] અને નિર્વિષ્ટકાયિક ઉપભુક્તપ્રક્રાંતચારિત્ર એમ બે પ્રકારે છે.

સૂક્ષ્મસંપરાયસંયમી=ઉપશમશ્રેણીથી પડતાે અને ઉપશમ કે ક્ષપકશ્રેણીમાં ચડેલાે એમ બે પ્રકારે છે.

યથાખ્યાતસ'યમી=અગ્યારમા ગુણુસ્થાનવર્તી છદ્મસ્થ અને <mark>ખારમા</mark> ગુણુસ્થાનવર્તી કેવલી એમ બે પ્રકા**રે છે. (**૪૮ + ૨૪૨)

वेदद्वारे—सामायिको नवमगुणस्थापनाविष वेदको वेदत्रयवांश्व । नवमान्ते तूपश्चमात्क्षयाद्वा वेदानामवेदकोऽपि
भवेत् । एवं छेदोपस्थापनीयोऽपि । पारिहारिकः पुरुषवेदो
वा पुंनपुंसकवेदो वा स्यात् सक्ष्मसंपरायो यथाख्यातश्चावेदक प्वेति ॥ ४९ ॥

## -: वेद्वार :--

અર્થ:—સામાયિકસ'યમી=નવમા ગુલ્રસ્થાન સુધી વેદવાળા, ત્રલ્ વેદવાળા પહ્યુ હોય છે. નવમાના અ'તે

## ! 104:

વેદાના ક્ષય કે ઉપશમ થવાથી અવેદી પણ થાય આ પ્રમાણે છેદાપસ્થાપનવાળા સમજવા.

પરિહારવિશુદ્ધિક=પુરૂષવેદવાળા કે પુરૂષ, કૃત્રિમ નપુસક વેદ-વાળા હાય!

> સૂક્ષ્મસ'પરાયવાળા કે યથાખ્યાતચારિત્રવાળા અવેદી જ હાય છે. ( ૪૯ + ૨૪૩ )

र।गद्वारे—सामायिकादिचत्वारसंयतास्तरागा एव । यथाच्यातसंयतस्त्वराग एवेति ॥ ५०॥

## -: રાગદ્વાર :--

અથ<sup>ર</sup>:—સામાચિક વિગેરે ચાર સંયમીઓ રાગવાળા જ છે. યથાખ્યાત સંયમી તેા રાગ વગરનાે–વીતરાગ જ છે. (૫૦ + ૨૪૪)

कल्पद्वारे सामायिक स्मासम्पराययथा ख्याताः स्थित-कल्पे ऽस्थितकल्पे च, छेदोपस्थापनीय स्थितकल्प एव भवेत्। परिहारविशुद्धिको ऽपीद्दश एव । अस्थितकल्पो मध्यम-तीर्थकरतीर्थेषु विदेहे चेति । अथवा सामायिको जिनकल्प-स्थिविरकल्पकल्पातीतेषु भवेत् छेदोपस्थापनीयपरिहारविशु-द्धिकौ न कल्पातीते । स्मासंपराययथा ख्यातौ तु कल्पा-तीत एव स्थाताम् ॥ ५१ ॥

### : 103:

## —: કલ્પદ્વાર :—

અથ<sup>ર</sup>:—સામાયિક, સૂક્ષ્મસંપરાય, યથાખાત, એમ ત્રણ સંયમા સ્થિત [નિયત] કલ્પમાં [દશવિધસાધુસમાચારીમાં] અને અસ્થિત [અનિયત] કલ્પમાં હોય છે.

પહેલા અને છેદ્વા તીર્થ કરના સાધુઓ નિયતકલ્પવાળા છે અને મધ્યમજિન સાધુઓને ચાર કલ્પા નિયત છે અને બીજા અનિયત છે. એટલે તેઓ અનિયત કલ્પવાળા કહેવાય છે.

સામાયિક તા સ્થિત અને અસ્થિત કલ્પમાં હાય છે.

છેદાેપસ્થાપનીય સ્થિતકલ્પમાં જ હાેય છે.

પરિહારવિશુદ્ધિક સ્થિતકલ્પમાં જ હોય છે. અસ્થિતકલ્પ, મધ્યમ તીથ કરાના તીથામાં અને મહાવિદેહક્ષેત્રામાં હાય છે. અથવા સામાયિક, જિનકલ્પ-સ્થિવરકલ્પ-કલ્પાતીતામાં હાય છે. છે દાપસ્થાપનીય અને પરિહારવિશુદ્ધિક આ છે ચારિત્રા, કલ્પાતીતમાં હાતાં નથી. સૂક્ષ્મસંપરાય અને યથાખ્યાત છે ચારિત્રા કલ્પાતીતમાં જ હાય છે. જિનકલ્પ કે સ્થવિરકલ્પમાં હાતા નથી. (૫૧ + ૨૪૫)

चारित्रद्वारे—सामायिकः पुळाको बकुशः कषायकुशीको वा स्यात् । एवं छेदोपस्थापनीयोऽपि । परिहारविशुद्धिक स्थमसम्परायौ कषायकुश्चीकावेत । यथाख्यातस्तु निर्प्रन्थः स्नातको वेति ॥ ५२ ॥

## : 808 :

# —ઃ ચારિત્રદ્વાર :—

અર્થ:—પુલાક, અકુશ, કુશીલ, નિગ્ર'ંથ, સ્નાતકરૂપે પાંચ નિગ્ર'ંથના લેદાે આગળ કહેવારો તેની અપેક્ષાએ આ વિચારણા જાણવી.

સામાયિક ચારિત્રવાળા, પુલાક,–અકુશ કે કષાયકુશીલ નિર્બ્રેંથ જા**લુ**વા.

આ પ્રમાણે છેદાપસ્થાપનીયમાં પણ સમજવું. પરિ-હારવિશુદ્ધિક, સૂક્ષ્મસંપરાય નામક ચારિત્રવાળા કષાયકુશીલ જ સમજવા.

યથાખ્યાત ચારિત્રવાળા, નિર્ધ થ કે સ્નાતક સાધુ **જાણવા.** ( પર + ૨૪૬ )

प्रतिसेवनाद्वारे—सामायिकच्छेदोपस्थापनीयौ मूळोत्तर-गुणप्रतिसेवकावप्रतिसेवकौ च भवतः । परिद्वारविशुद्धि-कोऽप्रतिसेवकः । एवं सुक्ष्मसंपराययथाख्यातावि विज्ञेया-विति ॥ ५३ ॥

# —ઃ પ્રતિસેવનાદ્વાર :—

અથ<sup>ર</sup>:—સામાયિક, છેદાપસ્થાપનીય સંયમવાળાઓ, મૂલાત્તર ગુણના પ્રતિસેવક અને અપ્રતિસેવક હાય છે.

પરિહારવિશુદ્ધિક સંયમવાળા તા અપ્રતિસેવક જાણુવા. આ પ્રમાણે સૂક્ષ્મસંપરાય અને યથાખ્યાત ચારિત્રવાળાએા, અપ્રતિસેવક જ છે એમ સમજવું. ( પર્ર + ૨૪૭ )

### : 104 :

क्वानद्वारे—सामायिकादिचतुण्णी दे वा त्रीणि वा चलारि वा क्वानानि भवन्ति । यथाख्यातस्यैकादशद्वादश-गुणस्थानयोश्रलारि क्वानानि ऊर्ध्वगुणस्थानयोः केवस्कानं भवतीति ॥ ५४ ॥

## --: ગ્રાનદાર :--

અર્થ:—સામાયિક વિગેરે ચાર ચારિત્રવાળાએા, બે અથવા ત્રણ કે ચાર જ્ઞાનવાળા હોય છે. છદ્મસ્થવીતરાગ યથાખ્યાત ચારિત્રવાળાને બે અથવા ત્રણ કે ચાર જ્ઞાના હોય છે. અર્થાત્ અગ્યારમા કે બારમા ગુણસ્થાનવર્તી યથાખ્યાત ચારિત્રવાળાને બે અથવા ત્રણ કે ચાર જ્ઞાના હોય છે.

સચાગા અને અયાગા ગુણસ્થાનમાં યથાખ્યાતચારિત્ર-વાળાને કેવલજ્ઞાન હાય છે. ( ૫૪ + ૨૪૮ )

श्रुतद्वारे—सामायिकच्छेदोपस्थापनीययोर्जघन्यतोऽष्टौ प्रव-चनमातर उत्कर्षतस्तु यावचतुर्दशपूर्व श्रुतम् । परिद्वारिवशु-द्धस्य जघन्यतो द्भवमपूर्वस्याच (रवस्तु । उत्कृष्टतस्त्वपूर्णदश-पूर्व यावत् । सक्ष्मसंपरायिकस्य तु सामायिकस्येव । यथाख्यातस्य निग्रंथस्य सामायिकस्येव । स्नातकस्य श्रुतं नास्तीति ॥ ५५ ॥

## —ઃ શ્રુતદ્વાર :—

અર્થ:—પ્રસંગોપાત્ત-સામાયિક અને છેદાપસ્થાપનીયમાં જઘન્યથી આઠપ્રવચનમાતાનું શ્રુતજ્ઞાન અને ઉત્કૃષ્ટથી ચૌદ પૂર્વ

### : 105 :

સુધીનું શ્રુતજ્ઞાન. પરિહારવિશુહિને જઘન્યથી નવમા પૂર્વના– આચાર વસ્તુનું શ્રુતજ્ઞાન, અને ઉત્કૃષ્ટથી દેશાન દશપૂર્વ સુધી શ્રુતજ્ઞાન છે. સૂક્ષ્મસંપરાયિકનું સામાયિકની માક્ષ્ક શ્રુતજ્ઞાન છે. નિર્થાયથાખ્યાતચારિત્રનું શ્રુતજ્ઞાન, સામાયિકની માક્ષ્ક જાણવું. સ્નાતકને શ્રુતજ્ઞાન નથી કેમકે તે કૈવલજ્ઞાની છે. ( ૫૫ + ૨૪૯ )

तीर्थद्वारे—तीर्थेऽप्यतीर्थेऽपि सामायिको भवेत् । अ-तीर्थे तु तीर्थकरः प्रत्येकबुद्धश्च स्याताम् । छेदोपस्थापनीयपरि-हारविशुद्धिकौ तीर्थे एव । सुक्ष्मसंपराययथारूपातौ सामा-यिक इषेति ॥ ५६ ॥

# —ઃ તીથ<sup>6</sup>કાર :—

અર્થ:—તીર્થમાં અને અતીર્થમાં પણ સામાયિક હાય. અતીર્થમાં તા તીર્થ કર અને પ્રત્યેકબુદ્ધ હાય છેદેાપસ્થા-પનીય અને પરિહારવિશુદ્ધિક એ બે ચારિત્રા, તીર્થમાં જ હાય છે.

સૂક્ષ્મસંપરાય અને યથાખ્યાત ચારિત્રા, સામાયિકની માક્ક જાણુવું. (૫૬ + ૨૫૦)

किङ्गद्वारे—सामायिकच्छेदोपस्थापनीयस्क्ष्मसंपराययथा-रूपाता द्रव्यतस्त्वलिङ्गेऽन्यकिङ्गे गृहिकिङ्गेऽपि । भावतस्तु स्वकिङ्ग एव भवेयु: । परिद्वारिवशुद्धिकस्तु द्रव्यतो भावतश्च स्वकिङ्ग एवेति ॥ ५७॥

## ! **2**69 !

# —: લિંગદ્વાર :—

અર્થ:—સામાયિક, છેદાપસ્થાપનીય, સૂક્ષ્મસંપરાય, યથાખ્યાત, દ્રવ્યની અપેક્ષાએ સ્વલિંગમાં, અન્યલિંગમાં અને ગૃહીલિંગમાં પણ સંભવે છે. ભાવની અપક્ષાએ સ્વલિંગમાં જ હાય પરિહારવિશુહિક તાે દ્રવ્યથી અને ભાવથી સ્વલિંગમાં જ હાય છે. (પહ + ૨૫૧)

श्ररीरद्वारे—सामायिकच्छेदोपस्थापनीययोरीदारिक तैज-सकामेणानि, औदारिकतैजसकामेणवैकियाणि, औदारिक वैकियाऽऽहारकतैजसकाभेणानि वा श्ररीराणि भवन्ति। शेषाणान्त्वौदारिकतैजसकाभेणानीति॥ ५८॥

# —ઃ શરીરદ્વાર :—

અર્થ:—સામાયિક, છેદાપસ્થાપનીયમાં ઔદારિક તૈજસ કામ'ઘુ, ઔદારિક તૈજસકામ'ઘુ વૈક્રિય, અથવા ઔદારિક, વૈક્રિય, આહારક, તૈજસ કામ'ઘુ, શરીરા હાય છે. બાકીના ત્રઘુમાં ઔદારિક, તૈજસ, કામ'ઘુશરીરા હાય છે. (૫૮+૨૫૨)

क्षेत्रद्वारे—जन्मसद्भावावाश्चित्य सामायिकच्छेदोपस्थाप-स्थापनीयस्भमसंपराययथाख्याताः कर्मभूम्यां संहरणापेक्षया त्वकमंभूमो मवेयुः । परिहारविशुद्धिकस्तु कर्मभूमावेव भवेत् । नास्य संहरणं भवेदिति ॥ ५९ ॥

—ઃ ક્ષેત્રદ્વાર :—

અર્થ:-જન્મ અને સદ્ભાવની અપેક્ષાએ સામાયિક,

છેદાેપસ્થાપનીય, સૂક્ષ્મસંપરાય, યથાખ્યાત ચારિત્રા, કર્મભૂમિમાં સંહરાથુની અપેક્ષાએ તાે અકર્મભૂમિમાં સંભવે છે.

કેમકે ત્યાં જન્મેલાઓને ચારિત્રના અસંભવ છે, અર્થાત્ એક ક્ષેત્રમાંથી બીજા ક્ષેત્રમાં દેવ વિગેરેથી લઈ જવારૂપ સંહરણની અપેક્ષાએ અકર્મભૂમિમાં પૂર્વોક્ત ચાર ચારિત્ર વાળાઓના સંભવ છે. કર્મભૂમિમાં પણ સમજવું.

પરિહારવિશુ હિક ચારિત્ર તો કર્મ ભૂમિમાં જ હોય છે અને આ ચારિત્રવાળાનું સંહરણ સંભવતું નથી અર્થાત્ કર્મ ભૂમિમાં જન્મેલા જ આ ચારિત્ર લઈ કર્મ ભૂમિમાં જ વિચરે છે પરિહાર વિશુ હિક લિ હ્યાળાઓને દેવા દિક, સંહરી શકતા નથી. (પલ + ૨૫૩)

काळद्वारे—सामायिक उत्सर्विण्यामवसर्विण्यां नोउत्सर्विण्यामपि काले स्यात् । तत्र यद्युत्सर्विण्यां स्यात्तदा जन्मतो दुष्पमादुष्पमसुषमासुषमदुष्पमारूपे भरकत्रये, सद्भाव-तस्तृतीयतुर्ययो: संहरणतो यत्र क्वापि स्यात् । यद्यवसर्विण्यां तदा जन्मसद्भवाभ्यां तृतीयचतुर्थपश्चमेषु पूर्वक्रमविपरीतेष्वर-केषु, संहरणतस्तर्वेषु स्यात् । यदि नोउत्पसर्विण्यवसर्विण्यां तदा महाविदेहे दुष्पमसुषमासद्दशास्के स्यात् । एवं छेदोप-स्थापनीयोऽपि परन्तु जन्मसद्भावापेक्षया नोउत्सर्विण्यवसर्विण्यां न स्यात् ॥ ६० ॥

परिदारविशुद्धिसंयत जन्मिर्पिण्यवसर्पिण्योः काले स्यान

## : 206 :

तु नोज्रत्सर्विण्यवसर्विणीकास्रे । ज्रत्सर्विण्यवसर्विण्योर्घयायोगं द्वितीयतृतीयचतुर्थपश्चमारकेषु ॥ ६१ ॥

स्रहमसम्परायो जन्मसद्भावाभ्यां काळत्रये, अरकाना-श्रित्य तु यथायोगं सामायिकवत्स्यात् । यथाख्यातोऽप्येवम्, संहरणतस्तु सर्वेष्वरकेषु ॥ ६२ ॥

रूपरसाद्युत्कर्षप्रयोजकः काल उत्सर्पिणी । रूपरसादि-हानिषयोजकः कालोऽवसर्पिणी । तत्रावसर्पिण्यां सुषमसुषमा-सुषमासुषमदुष्पमादुष्पमादुष्षमारूपाष्पडरका भवन्ति । उत्स-पिण्यां च्युत्क्रमतष्पडरकास्त एव ॥ ६३ ॥

## —: કાલદ્વાર :—

અર્થ:—સામાયિક=ઉત્સર્પિણી, અવસર્પિણી, નેાઉત્સર્પિણી અવસર્પિણીરૂપ ત્રણ કાલમાં હોય. ત્યાં જે ઉત્સર્પિણીમાં હોય ત્યારે જન્મની અપેક્ષાએ દુઃષમા, દુઃષમસુષમા, સુષમદુઃષમા બીજા, ત્રીજા, ચાથારૂપ ત્રણ આરાઓમાં અર્થાત્ બીજા આરાના અંતે જન્મેલા ત્રીજા આરામાં ચારિત્રધારી બને છે. સદ્ભાવ [સત્તા]ની અપેક્ષાએ ત્રીજા–ચાથા આરામાં ચારિત્રના સ્વીકાર સંભવે છે. સંહરણની અપેક્ષાએ ગમે તે આરામાં સંભવી શકે છે. અર્થાત્ સ્વસમાનકાલ જ્યાં હાય તે ક્ષેત્રકાલમાં એમ સમજનું.

જે અવસર્પિણીમાં હાય ત્યારે જન્મ અને સદ્ભાવની અપેક્ષાએ ત્રીજા–ચાથા–પાંચમામાં પૂર્વ ક્રમથી વિપરીત આરા-

#### : 110:

એ માં હાય છે સંહરભુની અપેક્ષાએ સ્વસમાનકાલ જે ક્ષેત્રાં-તરમાં હાય ત્યાં ક્ષેત્રાંતરમાં સંભવે છે.

જો નાે ઉત્સર્પિણી અવસર્પિણી હોય ત્યારે મહાવિદેહક્ષેત્રમાં દુઃષમસુષમા [ચાથા] સરખા આરામાં સંભવે છે.

આ પ્રમાણે છેદેાપસ્થાપનીય પણ સમજવું પરંતુ જન્મ– સક્લાવની અપેક્ષાએ નાેલત્સર્પિણી અવસર્પિણીઓામાં છેદેાપ સ્થાપનીય નથી. ાા ૬૦ ાા

પરિદ્વારવિશુદ્ધિસંયમી=ઉત્સર્પિણી, અવસર્પિણીના કાલમાં હાય પરંતુ નાઉત્સર્પિણી અવસર્પિણીકાલમાં હાતા નથી.

ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણીકાલમાં યાગ પ્રમાણે બીજા, ત્રીજા, ચાથા, પાંચમા આરામાં હાય છે. ાા ૬૧ ા

સૂક્ષ્મસંપરાય, જન્મસફ્રભાવની અપેક્ષાએ ત્રણ કાલમાં આરાની અપેક્ષાએ ચાગ પ્રમાણે સામાયિકની માક્ષક સમજનું. યથાખ્યાત ચારિત્ર પણ આ પ્રમાણે સમજનું. ભૂતકાલીન સંહરણની અપેક્ષાએ તા સર્વ આરાઓમાં સત્તા સમજવી. 11 કરા

રૂપરસાદિ-જીવગત અનુભવ-આયુ:પ્રમાણ શરીરાદિ ભાવાના ઉત્કર્ષમાં કારણભૂત કાલ 'ઉત્સર્પિણી' કહેવાય છે.

રૂપરસાદિ લાવાની હાનિમાં કારણબુત કાલ 'અવસર્પિણી' કહેવાય છે.

ત્યાં અવસર્પિણીમાં (૧) સુષમસુષમા, (૨) સુષમા, (૩)

#### : 111:

સુષમદ્વઃષમા, (૪) દુઃષમસુષમા, (૫) દુઃષમા, (६) દુઃષમ-દુઃષમારૂપ છ આરાએા હાય છે ઉત્સર્પિણીમાં, પશ્ચાનુપૂર્વીથી-ઉલ્ટા ક્રમથી તેજ છ આરાએા હાય છે. ( ૬૦ થી ૬૩ + ૨૫૪ થી ૨૫૭)

गतिद्वारे—सामायिकछेदोपस्थापनीयौ मृत्वा देवगतिं यायाताम् । तत्रापि वैमानिक एव । तत्रापि जघन्यतः प्रथमदेवछोकमुत्कृष्टतस्त्वनुत्तरविमानं यावत् । विराधकश्रेद्यः कोऽपि भवनपतिः स्यात् । परिद्वारिवशुद्धिको वैमानिक एव स्यात् । तत्रापि जघन्यतस्तौधर्मकल्प उत्कृष्टतस्सद्द्वाः रकल्पे स्यात् । सक्ष्मसंपरायोऽनुत्तरविमाने स्यात् । यथा-ख्यातसंयतो देवगतौ स्याचेत्तदाऽनुत्तरविमान एव स्याद्यवा सिद्धिगतिं यायादिति ॥ ६४ ॥

तत्र सौधर्मैशानसनत्कुमारमाहेन्द्रब्रह्मळान्तकमहाशुक्रसहस्नाराऽऽनतमाणताऽऽरणाऽच्युतमेदेन द्वादशविधा देवळोका
करुपोपपन्नदेवानाम् । तदुपरि सुदर्शनसुप्रतिबद्धमनोरमसर्वभद्रविश्वाळसुमनससीमनसमीतिकरादित्यमेदेन नव ग्रैवेयकाः ।
तदुपरि विजयवैजयन्तजयन्तापराजितसर्वार्थसिद्धमेदेन पश्चानुत्तराः । उभये करुपातीतानाम् ॥ ६५ ॥

चन्द्रसूर्यप्रहनक्षत्रतारकाः पश्च ज्योतिष्काः । विज्ञाच-भूतयक्षराक्षसिकत्रशक्षमपुरुवमहोरगगन्धर्वा अष्टविधा व्यन्तराः।

#### : 117:

असुरनागसुपर्णविद्युदग्निद्वीपोदिधिदिक्पवनस्तनितक्कमारभेदेन द-श्रविधा भवनपतयः ॥ ६६ ॥

## —: ગતિદ્વાર :-

અર્થ:—સામાયિક, છેદાપસ્થાપનીયવાળા, અંને મરીને દેવગતિમાં જય. ત્યાં દેવગતિમાં પણ વૈમાનિક જ દેવ અને, ત્યાં પણ જઘન્યથી પ્રથમ દેવલાક સુધી અને ઉત્કૃષ્ટથી અનુ-ત્તરવિમાન સુધી, જો કાઇ પણ વિરાધક અને તા લવન-પતિ અને.

પરિહારવિશુહિક, વૈમાનિક જ અને. ત્યાં પ**ણ જયન્યથી** સૌધર્મ કલ્પમાં અને ઉત્કૃષ્ટથી સહસારકલ્પમાં વૈમાનિક અને.

સૂક્ષ્મસંપરાયવાળા, અનુત્તરવિમાનમાં જાય છે. યથાખ્યાત સંયમી, દેવગતિમાં જાય તાે અનુત્તર વિમાનમાં જ જાય અથવા સિદ્ધિગતિમાં જાય ાા ૬૪ ાા

સૌધર્મ, ઐશાન, સનત્કુમાર, માહેન્દ્ર, પ્રદ્યા, લાન્તક, મહાશુક્ર, સહસાર, આનત, પ્રાણ્ત, આરણ, અચ્યુતભેદથી ખાર પ્રકારના કલ્પાપપન્નવિમાનવાસી દેવાના, દેવલાકા કહેવાય છે.

તેના ઉપર, સુદર્શન, સુપ્રતિઅદ્ધ, મનારમ, સર્વભદ્ર, વિશાલ, સુમનસ, સૌમનસ, પ્રીતિકર, આદિત્યલેદથી નવ 'ગ્રેવેયકા' કહેવાય છે.

## : 113 :

તેના ઉપર વિજય, વૈજયન્ત, જયન્ત, અપરાજિત, સવાંધ-સિદ્ધભેદથી પાંચ અનુત્તરા કહેવાય છે. નવગ્રવેયક, પાંચ અનુત્તરા, કલ્પાતીત વિમાનવાસી દેવાના દેવલાકા કહેવાય છે. ॥ ६૫॥

ચંદ્ર, સૂર્ય, શહ, નક્ષત્ર, તારાએ પાંચ જયાતિથી દેવા કહેવાય છે.

પિશાચ, ભૂત, યક્ષ, રાક્ષસ, કિનર, કિંપુરૂષ, મહારગ, ગંધર્વ એમ આઠ પ્રકારના વ્ય'તરદેવા કહેવાય છે.

અસુરકુમાર, નાગકુમાર, સુપર્ણકુમાર, વિદ્યુત્કુમાર, અગ્નિ-કુમાર, દ્રીપકુમાર, ઉદધિકુમાર, દિફકુમાર, પવનકુમાર, સ્તનિત-(મેઘ)કુમાર લેદથી દશ પ્રકારના ભવનપતિ દેવા કહેવાય છે. ( ૧૪ થી ૧૧ + ૨૫૮ થી ૨૧૦ )

संयमद्वारे — सामायिकछेदोपस्थापनीयपरिद्वारविशुद्धिक-स्रक्ष्मसंपरायाणां प्रत्येकं संयमस्थानान्यसंख्यातानि । यथा-ख्यातस्य त्वेकमेव संयमस्थानमिति ॥ ६७॥

## —: સંયમદ્વાર :—

અથ':—સામાયિક, છેદાપસ્થાપનીય, પરિહારવિશુદ્ધિક, સૂક્ષ્સંપરાય ચારિત્રવાળાના દરેકના સંયમના સ્થાના અસં-ખ્યાતા છે. યથાખ્યાત ચારિત્રવાળાનું ચારિત્રનું એક જ સંયમ-સ્થાન છે. ( ૬૭ + ૨૬૧ )

#### : 118:

सिकक्षंद्वारे — सामायिकसंयतस्य चारित्रपर्याया अननताः । एवं यथाख्यातपर्यन्तानां सर्वेषां बोध्याः ।
सामायिकस्सामायिकान्तराखीनस्समानोऽधिकोऽपि स्यात् ।
हीनाधिकत्वे च षट्स्थानपतितत्वं स्यात् । एवं छेदोपस्थापनीयपरिहारिवशुद्धिकापेक्षयापीत्थमेव भाव्यम् । स्रक्षमसम्परायिकयथाख्यातापेक्षया त्वनन्तगुणहीनचारित्रपर्यायवान्
स्यात् ॥ ६८ ॥

# 🦠 🥌 સંનિકષદ્વાર :—

ુ, **અર્થ:**—સામાચિકસંચમીના ચારિત્રના પર્યાયા [લેદાે] અન'તા છે. આ પ્રમાણે યથાખ્યાતપર્ય'ન્ત સર્વ' ચારિત્રવાળાએાના ચારિત્રપર્યાયા અનંતા છે.

સામાયિક-સ્વજાતીય સામાયિકાંતરથી હીન, સમાન, અધિક પણ હોય. હીન-અધિકતામાં ષ્ટ્રશ્યાનપતિતપણું હોય. [અનંતભાગવૃદ્ધિ, અંસં ખ્યાતભાગવૃદ્ધિ, સંખ્યાતભાગવૃદ્ધિ, સંખ્યાત-ગુણવૃદ્ધિ, અસંખ્યાતગુણવૃદ્ધિ, અનંતગુણવૃદ્ધિ આ પ્રમાણે હાનિમાં-વૃદ્ધિમાં છ સ્થાન વિચારવાં. આવી રીતે સર્વવસ્તિ-વિશુદ્ધિ સ્થાનાદિ વસ્તુઓની હાનિ-વૃદ્ધિ વિચારાય છે.]

આ પ્રમાણે છેદાપસ્થાપનીય, પરિહારવિશુહિક અપેક્ષાએ પણ અર્થાત્ સ્વવિજાતીય સંયતની અપેક્ષાથી પણ હીન, સમાન, અધિક પણ હાય અર્થાત્ હીન અધિકતામાં ષડ્સ્થાન– પતિતત્વ વિચારનું.

સૂક્ષ્મસ'પરાય અને યથાખ્યાતચારિત્રવાળા—વિજાતીય

### : 114 :

સંયતની અપેક્ષાથી તો સામાયિક ચારિત્રવાળા, અન'તગુણહીન ચારિત્રપર્યાયવાળા હોય છે. ( ૬૮ + ૨૬૨ )

छेदोपस्थापनीय आद्यत्रयचारित्रयपेक्षया सामायिकव-त्स्यात् । अन्त्यद्वयापेक्षयाऽपि तथैव । एवमेव परिहार-विश्वद्धिकोऽपि । स्रक्ष्मसम्पराय आद्यत्रयापेक्षयानन्तगुणाधिक एव, स्रक्ष्मसंपरायान्तरापेक्षया तुल्योऽनन्तगुणेन हीनोऽधि-कोऽपि स्यात्, यथारूयातापेक्षयाऽनन्तगुणहीन: । यथा-ख्यातस्तु विज्ञातीयसंक्तापेक्षयाऽनन्तगुणेनाधिक एव, सज्जा-तीयापेक्षया तु तुल्य प्वेति ॥ ६९ ॥

અર્થ:—છેદાપસ્થાપનીય=પ્રથમના ત્રણ ચારિત્રવાળાની અપે-ક્ષાએ સામાયિકની માક્ક સમજવું, છેદ્ધા બે ચારિત્રવાળાની અપેક્ષાએ પણ તેમજ સમજવું. આ પ્રમાણે પરિદ્ધારવિશુદ્ધિક ચારિત્ર પણ સમજવું. સ્ક્ષ્મસંપરાયચારિત્ર, પહેલા ત્રણની અપેક્ષાએ અનંતગુણુ અધિક જ છે, સૃક્ષ્મસંપરાયાંતરની અપે-ક્ષાએ તુલ્ય, અનંતગુણથી હીન, અધિક પણ હૈાય, યથાખ્યાતની અપેક્ષાએ અનંતગુણ હીન છે.

> યથાખ્યાતચારિત્ર તેા વિજાતીય સંચતની અપૈ-ક્ષાએ અન તગુણથી અધિક જ, સજાતીય અપેક્ષાથી તેા તુલ્ય જ છે એમ સમજવું. ( ૬૯ + ૨૬૩ )

योगद्वारे-आद्याश्वलारसंयता योगत्रयवन्तः । यथा-ख्यातस्तु सयोगी अयोगी चेति ॥ ७० ॥

## : 114 :

# —ઃ ચાેગદ્વાર ઃ—

અર્થ:—પ્રથમના ચાર સંયમીએા, મનવચનકાયરૂપ ત્રણ ચાગવાળા હાય છે, યથાખ્યાતચારિત્રી તાે સચાગી અને અયાગી હાય છે. (૭૦ + ૨૬૪)

उपयोगद्वारे--आद्यास्त्रयो यथाख्याताश्च साकारिनरा-कारोपयोगवन्तः स्युः सुक्ष्मसम्परायस्तु साकारोपयोग्येवेति ॥ ७१ ॥

# —ઃ ઉપયાગદ્વાર ઃ—

અશ<sup>2</sup>:—પહેલાના ત્રશ્રુ સંયમીઓ અને યથાખ્યાતચારિ-ત્રીઓ સાકાર(જ્ઞાન) નિરાકાર(દર્શન)રૂપ ઉપયોગવાળા હાય છે અને સૂક્ષ્મસંપરાયવાળા તા સાકાર[જ્ઞાન]રૂપ ઉપયોગવાળા જ્ હાય છે. ( ૭૧ + ૨૬૫ )

कवायद्वारे—सामायिकस्सकवाय एव । छेदोपस्थापनी-योप्येवम, परन्तु श्रेणिगतयोस्तु प्रथमं चलारः कवायाः, ततः क्रोधादिषु क्रमेण प्रथमादोन् विहाय त्रयो द्वावेको वा स्यात् । परिहारविश्वद्धिकस्तु सकवाय एव श्रेणिप्राप्त्य माबात् । सक्ष्मसम्परायस्संज्वल्लनलोभकवायवान् यथाल्या-तस्त्वकवायीति ॥ ७२ ॥

### --: કેષાયદ્વાર :--

**અશ<sup>ર</sup>:—સામાયિકસંયમી, કષાયવાળા જ હાય છે છેદાપસ્થાપનીયસંયમી પ**ણ એ પ્રમાણે સમજવા. પરંતુ

### : 116:

શ્રેણીગત સામાયિક, છેદાપસ્થાપનીયવાળાઓમાં શ્રેણીના સ્વી-કારના પહેલાં સંજવલન ક્રાેધ-માન-માયા, લાેભ એમ ચાર કષાયા તેઓમાં હાય છે. ત્યારખાદ શ્રેણીદ્વારા સંજવલન ક્રાેધા-દિક ક્ષીણ કે ઉપશાંત થયે છતે ક્રમથી ક્રાેધને છાેડી ત્રણ, ક્રાેધ, માનને છાેડી બે, અથવા ક્રાેધ, માન, માયાને છાેડી એક કષાય હાેય.

પરિહારવિશુદ્ધિક ચારિત્રવાળા, ક્ષાયવાળા જ છે કેમકે, શ્રેણીની પ્રાપ્તિના અભાવ છે.

સૂક્ષ્મસંપરાયવાળા, સંજવલનલાેભકષાયવાળા હાેય છે. યથાખ્યાતચારિત્રવાળા તાે કષાય વગરના છે એમ સમજવું. ( ૭૨ + ૨૬૬ )

लेक्याद्वारे—सामायिकछेदोपस्थापनीयौ षड्विधलेक्या-वन्तौ । परिद्वारविशुद्धिकः शुभलेक्यात्रयवान् । सुक्ष्मसम्पराय-क्शुक्कमात्रलेक्यावान् । यथाख्यातस्तु परमशुक्कलेक्यावान् , चतुर्दशागुणस्थाने तु लेक्यारहित इति ॥ ७३ ॥

# —ઃ લેશ્યાદ્વાર ઃ—

અથ<sup>ર</sup>:—સામાચિક, છેદ્રાપસ્થાપનીયવાળાએા, છ પ્રકારની લેશ્યાવાળાએા હાય છે.

પરિહારવિશુહિક ચારિત્રવાળા, ત્રણ શુભ **હે**શ્યાવાળા હાય છે.

સૂક્ષ્મસંપરાય ચારિત્રવાળા, માત્ર શુક્લ લેશ્યાવાળા જ

## : 112

હોય છે. યથાખ્યાત ચારિત્રવાળા, અતિ વિશુદ્ધ પરિણામવાળા હોઇ શુક્લધ્યાનના ત્રીજા ભેદમાં ઉપયાગી લેશ્યા હોઇ પરમ શુક્લલેશ્યાવાળા કહેવાય છે. ચૌદમા ગુણસ્થાનકવર્તી તા લેશ્યા વગરના જ છે. ( ૭૩ + ૨૬૭ )

परिणामद्वारे— सामायिकच्छेदोपस्थापनीयपरिद्वारिवशु-द्धिका वर्द्धमानद्वीयमानस्थिरपरिणामवन्तः । स्रक्ष्मसम्परायः श्रेण्यां वर्धमानो द्वीयमानश्च स्यान्न स्थिरपरिणामवान् । तत्काळस्तु जघन्यतस्समय एक उत्कृष्टतोऽन्तर्भुदू त्तेपरिमाणः । एवमाद्यानां काळो होयः, यथाख्यातस्तु न द्वीयमानपरिणामवान् । वर्धमानपरिणामकालस्तु जघन्यत उत्कृष्टतश्चान्तर्भुदू-त्तमान इति । स्थितिस्तु जघन्येनेकस्समयः । उत्कृष्टत-स्रयोदशगुणस्थानस्थस्य किश्चिद् नप्वेकोटीपर्यन्ता बोध्येति ॥ ७४ ॥

# —: પરિણામદ્વાર :—

અર્થ:—સામાયિક, છેદાપસ્થાપનીય અને પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્રવાળાઓ, વર્ધમાન, હીયમાન, કે સ્થિરપરિષ્ણામવાળાઓ હાય છે. સૂક્ષ્મસંપરાયવાળા, શ્રેણીમાં વર્ધમાન અને હીયમાન પરિષ્ણામવાળા હાય છે. સ્થિરપરિષ્ણામવાળા હાતો નથી. તેના કાલ જઘન્યથી એક સમય, ઉત્કૃષ્ટથી અન્તર્સુ હૂત્તે પરિષ્ણામવાળા છે. એ પ્રમાણે પહેલાના ત્રણ ચારિત્રવાળાઓના પરિષ્ણામના કાલ સમજવા.

યથાખ્યાતચારિત્રવાળાને હીયમાન પરિણામ હાેતા નથી.

### : 116:

વર્ષ માન પરિણામના કાલ, જઘન્યથી અને ઉત્કૃષ્ટથી અન્ત-મું હૂત્તે પ્રમાણવાળા સમજવા, જે કેવલ જ્ઞાનને ઉત્પન્ન કરનાર છે અને શૈલેશીને પામેલા છે, તેના આ પ્રમાણેના કાલ સમ-જવા. સ્થિતિ તા જઘન્યથી એક સમય (ઉપશમ અહાના પ્રથમ સમય પછી તુર્ત જ મરણ હાવાથી) ઉત્કૃષ્ટથી તેરમા ગુણસ્થાનવર્તીને દેશાનપૂર્વ કાંડીપર્ય તની સમજવી કેમકે પૂર્વ-કાંડવર્ષના આયુષ્યવાળાને જઘન્યથી નવ વર્ષો ગયા પછી કેવલ-જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે. તેથી દેશાનપૂર્વ કાંડી પર્ય ત અવસ્થિત (સ્થિર) પરિણામવાળા, શૈલેશી પર્ય ત વિચરે છે. અને શૈલે-શીમાં વર્ષમાનપરિણામવાળા હાય છે. (૭૪ + ૨૬૮)

बन्धद्वारे—सामायिकादयस्त्रयोऽष्टो कर्मप्रकृतीरायुर्वर्जसप्त-कर्मप्रकृतीर्वा बध्नाति । स्रक्ष्मसम्परायो मोहनीयायुर्वर्जषट्-कर्मप्रकृतीर्वध्नाति । यथाख्यातस्तु एकादशद्वादश्रत्रयोदश-गुणस्थानेषु वेदनीयमेव बध्नाति । चतुर्दशे तु बन्धरहित एवेति ॥ ७५ ॥

## —: બંધદ્વાર :—

અર્થ:—સામાયિક વિ. પહેલાના ત્રણ ચારિત્રવાળાએા, આઠ પ્રકૃતીઓને અથવા આયુષ્ય સિવાય સાત કમેં પ્રકૃતીઓને ખાંધે છે. સૂક્ષ્મસં પરાયવાળા, માહનીય અને આયુષ્ય સિવાય છ કમેં પ્રકૃતિઓને ખાંધે છે. યથાખ્યાત ચારિત્રવાળાઓ—અગ્યારમા, ખારમા અને તેરમા ગુણસ્થાનામાં માત્ર વેદનીયકમેં ને જ ખાંધે છે. ચૌદમા ગુણસ્થાનમાં કમેંના ખંધ નથી જ એટલે ચૌદમા ગુણસ્થાનવર્તી, ખંધ વગરના હોય છે. (૭૫ + ૨૬૯)

# ` : **१**२० :

वेदनाद्वारे—सामायिकाद्याश्रवारोऽष्टौ कमैपकृतीरनुभव-नित । यथारुयातस्तु निर्श्रन्थावस्थायां सोहवर्जसप्तकसैपकृ-तीनां वेदको मोहनीयस्योपशान्तत्वात्क्षीणत्वाद्वा । स्नात-कावस्थायां घातिकमैपकृतिक्षयाचतस्रणां वेदक इति ॥७६॥

# —ઃ વેદનાદ્વાર :—

અર્થ:—પહેલાના સામાયિક વિ. ચાર ચારિત્રવાળાઓ, આઠ કર્મ પ્રકૃતિઓને અનુભવે છે. યથાખ્યાત ચારિત્રવાળા તો નિર્ધ થ અવસ્થામાં માહનીયકર્મને છાડી સાત કર્મ પ્રકૃતિઓનો અનુભવવાળા હાય છે. કેમકે; માહનીયકર્મ, ઉપશાંત કે ક્ષીણ હાય છે. સ્નાતક અવસ્થામાં ઘાતિકર્મ પ્રકૃતિઓના ક્ષય હાવાથી ચાર અઘાતિકર્મ પ્રકૃતિઓના વેઠક હાય છે. ( ૭૬ + ૨૭૦ )

उदीरणाद्वारे— सामायिकछेदोपस्थापनीयपरिद्वारिवशु-द्धिका अष्टी सप्त षड्वा कर्ममकृतीरुदीरयन्ति । सुक्ष्मसम्प-राय आयुर्वेदनीयवर्जेषट्कर्मभकृतीरायुर्वेदनीयमोद्दवर्जेपश्चकर्म-मकृतीर्वेदिरयित ! यथाख्यातस्तु द्वे वा पश्च वा कर्ममकृती-रुदीरयित चतुर्दशरुणस्थाने लनुदोरक इति ॥ ७७ ॥

# —: ઉદીરણાદ્વાર :—

અથ<sup>ર</sup>:—સામાયિક, છેદાેપસ્થાપનીય અને પરિહારવિશુદ્ધક, ચારિત્રવાળાએાને, આઠ, સાત, કે છ કર્મ પ્રકૃતિએાની ઉદીરણા હાય છે.

સૂક્ષ્મસંપરાય ચારિત્રવાળાને આયુષ્ય અને વેદનીયને છાેડી

### : 141 :

છ કર્મ પ્રકૃતિઓની ઉદ્ઘીરણા હોય અથવા આયુષ્ય, વેદનીય અને માહનીય એમ ત્રણને છાેડી પાંચ કર્મ પ્રકૃતિઓની ઉદ્ઘી-રણા હાેય છે.

યથાખ્યાતચારિત્રવાળાને એ અથવા પાંચ કર્મપ્રકૃતિઓની ઉદ્દીરણા હાેય છે; ચૌદમા ગુણુસ્થાનવર્તીને ઉદ્દીરણા હાેતી નથી. ચૌદમા ગુણુસ્થાનવર્તી તાે અનુદીરક કહેવાય છે. ( ૭૭ + ૨૭૧ )

उपसम्पद्धानद्वारे—सामायिकस्सामायिकलं त्यजन् छेदो-पस्थापनीयलं सक्ष्मसम्परायलसंयतलं वा प्राप्नुयात् । छेदो-पस्थापनीयलं त्यजन् सामायिकलं परिहारिवशुद्धिकलं सक्ष्म-संपराय त्वमसंयतलं वा प्राप्नुयात् । परिहारिवशुद्धिकः परिहारिवशुद्धिकत्वं त्यजन् पुनर्गच्छाद्याश्रयणाच्छेदोपस्थानी-त्वं देवत्वोत्पत्तावसंयतत्वं वा मजेत् । सक्ष्मसम्परायस्तन्वं श्रेणिप्रतिपातेन त्यजन् पूर्वं सामायिकश्चेत्तन्वं छेदोपस्थाप-नायश्चेत्तन्वं श्रेणिसमारोहणतो यथाख्यातत्वं वा यायात् । यथाख्यातसंयतस्तु तन्वं त्यजन् श्रेणिमतिपाततो सक्ष्मसंपराय-त्वं असंयमं वा मतिपद्यते, उपशांतमोहत्वे मरणाद्देवोत्पत्ति स्नातकत्वे तु सिद्धिगतिं मतिपद्यत इति ॥ ७८ ॥

# —ઃ ઉપસંપદ્દહાનદ્વાર ઃ—

અર્થ:—સામાયિકચારિત્રી, સામાયિકપણાના ત્યાગ કરતા, છેદાપસ્થાપનીયપણાને, સૂક્ષ્મસંપરાયપણાને અથવા અસંયત-પણાને પામે.

#### : १२२ :

છેદાેપસ્થાપનીયચારિત્રી, છેદાેપસ્થાપનીયપણાને છાેડતાે સામાયિકપણાને, પરિહારવિશુદ્ધિકપણાને, સૂક્ષ્મસ'પરાયપણાને કે અસંયતપણાને પામે.

યરિહારવિશુહિકચારિત્રી, પરિહારવિશુહિકપણાને છેાડતા, ક્રીથી ગચ્છ વિ. નાે આશ્રય કરવાદ્વારા છેદાપસ્થાપનીયપણાને, દેવત્વની ઉત્પત્તિમાં અસંયતપણાને મેળવે.

સૂક્ષ્મસંપરાયચારિત્રી, શ્રેણીથી પડતા સૂક્ષ્મસંપરાયપણાને છાડતા, પહેલાં સામાયિકચારિત્રી હાય તા સામાયિકપણાને, છેદાપસ્થાપનીયચારિત્રી હાય તા છેદાપસ્થાપનીયપણાને, અથવા શ્રેણિમાં ચડતા યથાખ્યાતપણાને પામે.

યથાખ્યાતચારિત્રી, બ્રેલ્યુથી પડતેંા યથાખ્યાતપહ્યાને છેાડતા સૂક્ષ્મસંપરાયપહ્યાને કે અસંયમને પામે છે.

ઉપશાંતમાે હુપણામાં મરણથી દેવપણાની ઉત્પત્તિને અથવા સ્નાતક અવસ્થામાં તાે સિહિગતિને પામે છે. (૭૮ + ૨૭૨)

संज्ञाद्वारे— सामायिकछेदोपस्थापनीयपरिहारविश्वद्धिका-स्संज्ञोपयुक्ता नोसंज्ञोपयुक्ता भवन्ति, संज्ञोपयुक्ता-आहारादिः ष्वासक्ताः, नोसंज्ञोपयुक्ता-आहारादिष्वासक्तिरहिताः । स्रक्ष्म-संपराययथाख्यातौ तु आहारादिकर्तृत्वेऽपि नोसंज्ञोपयुक्तौ स्यातामिति ॥ ७९ ॥

## —: સંજ્ઞાદ્વાર :—

અ**થ**:—સામાયિક, છેદાપસ્થાપનીય, પરિહારવિશુદ્ધિક

### : 123:

ચારિત્રવાળાએા, સંજ્ઞાઉપયુક્ત, નાેસંજ્ઞાઉપયુક્ત હાેય છે. સંજ્ઞાઉપયુક્ત એટલે આહાર વિ. દરાવિધ સંજ્ઞાએામાં આસક્ત, નાેસંજ્ઞાઉપયુક્ત એટલે આહાર વિ. દરાવિધ સંજ્ઞાએામાં આસક્તિ વગરના.

સૂક્ષ્મસંપરાય અને યથાખ્યાતચારિત્રવાળાએા આહાર વિ. કરનારા હેાવા છતાંય નાેસંજ્ઞાઉપયુક્ત હેાય છે. ( ૭૯ + ૨૭૩ )

आहारकद्वारे—सामायिकाश्चत्वार आहारका एव, यथा-रूयातस्त्रयोदश्चगुणस्थानं यावदाहारकश्चतुर्दशगुणस्थाने केविल-समुद्घाततृतीयचतुर्थपश्चमसमयेष्वनाहरक इति ॥ ८०॥

## —: આહારકદ્વાર :—

અર્થ:—સામાયિક વિ. ચાર ચારિત્રવાળાએા, આહારક [ આહાર કરનારાએા ] છે, તેરમા ગુણુસ્થાનક સુધી યથાખ્યાત ચારિત્રવાળા આહારક છે, ચૌદમા ગુણુસ્થાનમાં કૈવલીસમુદ્દ- ઘાતના ત્રીજા, ચાથા, પાંચમા સમયામાં અનાહારક છે. (૮૦ + ૨૭૪)

भवद्वारे—सामायिको जघन्यतः एकं भवमुत्कृष्टतोऽष्टौ भवान् गृह्णीयात् । एवं छेदोपस्थापनीयोऽपि । परिहार-विश्विद्धको जघन्यत एकमुत्कृष्टतस्त्रीन् । एवं यथाख्यातं यावदिति ॥ ८१ ॥

### ં —: ભવદ્વાર :—

અર્થ:—સામાયિક ચારિત્રવાળા, ઉત્કૂષ્ટ પરિણામથી ને

#### : ૧૨૪ :

ક્ષપકશ્રેણિમાં આરાહણ કરે તાે તે જ ભવમાં માફ્ષે જાય છે. એ અપેક્ષાએ જઘન્યથી એકલવ, અને જો શ્રેણિ ન માંડે તાે 'સામાચિકચારિત્રનાે સ્પર્શ' કરનારાે આઠ ભવાનું ગ્રહણ કરે ' એ અપેક્ષાએ ઉત્કૃષ્ટથી આઠ ભવાે ગ્રહણ કરેલ છે.

એ પ્રમાણે છેદાપસ્થાપનીય ચારિત્રવાળા જાલુવા. પરિહાર-વિશુદ્ધિક ચારિત્રવાળા પરિહારવિશુદ્ધિકપણાને છાડી છેદાપસ્થા-પનીયપણાને પામી વિશુદ્ધિવિશેષથી ક્ષપકશ્રેણિ જો માંડે તા તે જ ભવે માેક્ષે જાય એ અપેક્ષાએ જઘન્યથી એક ભવ કરે, ઉત્કૃષ્ટથી તાે, જો દેવગમન થાય ત્યારે મતુષ્ય થઈ તે જ ભવમાં માેક્ષે જાય તે અપેક્ષા એ ત્રણ ભવા કરે.

એ પ્રમાણે યથાખ્યાતચારિત્રી, તે જ ભવમાં મરીને અનુ ત્તરદેવપણું મેળવી ક્રીથી મનુષ્ય થઇ સિહિગતિએ જાય તેથી ત્રણ ભવા સમજવા. (૮૧ + ૨૭૫)

आकर्षद्वारे—सामायिक एकभनमाश्रित्य जघन्यत एकवारं, उत्कृष्टतक्षततपृथक्तवनारं सामायिकसंयत्तवं नामोति ।
छेदोपस्थापनीयो जघन्यत एकनारमुत्कृष्टतो विंशतिपृथक्तवनारं
छेदोपस्थापनीयत्वं माप्नुयात् । परिहारिवशुद्धिको जघन्यत
एकवारमुत्कृष्टतिस्त्रवारं प्राप्नुयात् । सक्ष्मसम्परायो जघन्यत
एकवारमुत्कृष्टतश्चतुरो वारान् प्रतिपद्यते, यथाख्यातस्तु जघन्यत एकवारमुत्कृष्टतश्चतुरो द्विवारं यथाख्यातत्वं प्राप्नुयादिति ।। ८२ ।। अनेकभवाश्रयेण सामायिकस्य जघन्यतो द्विवारं उत्कृष्टतस्सद्दस्रपृथक्तवमाकर्षा भवन्ति । छेदोपस्थापनीयस्य

## : १२५ :

जयन्यतो दिवारमुत्कृष्टतो नवज्ञताद्ध्वे सहस्रावध्याकर्षा भवन्ति । परिहारविशुद्धिकस्य जयन्यतो दिवारमुत्कृष्टतस्मप्ता-कर्षाः, स्वक्ष्मसम्परायस्य जयन्यतो दिवारमुत्कृष्टतो नवाकर्षाः यथाख्यातस्य जयन्यतो दिवारमुत्कृष्टतः पश्चाकर्षा भवन्तीति ॥ ८३ ॥

## —ઃ આક્ષ<sup>ર</sup>દ્વાર ઃ—

**અર્થ**:—આકર્ષ એટલે પહેલાં થહેજી કર્યા બાદ મૂકેલ સામાયિકત્વ આદિનું થહેજી.

એક ભવની અપેક્ષાએ=સામાયિકચારિત્રી, જઘન્યથી સામા-યિકપણાને એક વાર, ઉત્કૃષ્ટથી શતપૃથક્ત્વ વાર [ ૨૦૦ થી ૯૦૦ વાર ] પામે છે.

છેદાપસ્થાપનીયચારિત્રી, છેદાપસ્થાપનીયપણાને જઘન્યથી એકવાર, ઉત્કૃષ્ટથી વિંશતિપૃથક્ત્વ વાર બેવીશી [ ૪૦ થી ૧૮૦–નવવીશી વાર ] પામે. [ અથવા ૧૨૦ આકર્ષો થાય છે. ]

પરિહારવિશુદ્ધિકચારિત્રી, પરિહારવિશુદ્ધિપણાને જઘન્યથી એક વાર અને ઉત્કૃષ્ટથી ત્રણ વાર પામે છે.

સૂક્ષ્મસં પરાયચારિત્રી, સૂક્ષ્મસં પરાયપણાને જઘન્યથી એક વાર, અને ઉત્કૃષ્ટથી ઉપશમશ્રેષ્ઠ્રિદ્ધગત–સંફિલશ્યમાન વિશુધ્ધ માનરૂપ સૂક્ષ્મસં પરાયદ્ધયની અપેક્ષાએ ચાર વાર પામે છે.

યથાખ્યાતચારિત્રી, યથાખ્યાતપણાને જઘન્યથી એક વાર અને ઉત્કૃષ્ટથી ઉપશમશ્રેણિદ્રયની અપેક્ષાએ બે વાર પામે.

### : ११६ :

## નાના ભવની અપેક્ષાએ—

સામાયિકચારિત્રી, સામાયિકપણાને જઘન્યથી બે વાર, અને ઉત્કૃષ્ટથી બે હજારથી નવ હજાર વાર પામે છે.

છેદાપસ્થાપનીયચારિત્રી, છેદાપસ્થાપનીયપણાને જઘન્યથી બે વાર અને ઉત્કૃષ્ટથી નવસાથી હજાર વાર પામે.

પરિહારવિશુહિકચારિત્રી, પરિહારવિશુહિપણાને જઘન્યથી બે વાર અને ઉત્કૃષ્ટથી ૭ વાર પામે છે.

સૂક્ષ્મસંપરાયચારિત્રી, સૂક્ષ્મસંપરાયપણાને જઘન્યથી છે. વાર અને ઉત્કૃષ્ટથી નવ આકર્ષી (વાર) પામે છે.

યથાખ્યાતચારિત્રી, યથાખ્યાતપણાને જઘન્યથી એ વાર, ઉત્કૃષ્ટથી પાંચ વાર પામે છે. (૮૨ + ૮૩ – ૨૭૬ + ૨૭૭ )

काळमानद्वारे—सामायिकस्य संयमकाळमानं जघन्ये-नैकस्समयः, उत्कृष्टतो देशोन-नववर्षन्युनपूर्वकोटिं यावत् । एवमेव छेदोपस्थापनीयस्य । परिद्वारिवशुद्धिकस्य जघन्ये-नैकस्समयः उत्कृष्टत एकोनित्रंशदूर्षन्युनकोटिं यावत् । स्रक्ष्मः सम्परायस्य जघन्येनैकस्समयः । उत्कृष्टतोऽन्तर्भुदूर्तम् । यथाः ख्यातस्य तु सामायिकस्येव स्यादिति ॥ ८४ ॥

अनेकजीवापेक्षया तु सामायिकास्सर्वदा मवेयुः । छेदो-पस्यापनीया जघन्यतस्सार्धद्विञ्जतवर्षपर्यन्तग्रुत्कृष्टतः पश्चाश्रष्ठक्ष-कोटिसागरोपमं यावत्स्युः । परिहारविशुद्धिका जघन्येन

#### : 129:

किञ्चिद्नदिशतवर्षकालग्रुत्कृष्टतः किञ्चिद्नद्विकोटिकाल-पर्यन्तं स्युः ॥ ८५ ॥

## —: કાલમાનદ્વાર :—

અર્થ:—એક જીવની અપેક્ષાએ સામા સંયમ કચારિત્રીનુંચિ કાલમાન, જઘન્યથી એક સમય, ઉત્કૃષ્ટથી દેશાનપૂર્વ કાંડ સુધીનું માન જાણવું.

એ પ્રમાણે છેદાપસ્થાપનીયનું કાલમાન સમજવું. પરિદ્વાર-વિશુદ્ધિકચારિત્રીનું સ'યમકાલમાન, જઘન્યથી એક સમય, ઉત્દુઃ ષ્ટથી ૨૯ વર્ષ ન્યૂન(પૂર્વ)કાેડ વર્ષ સુધીનું કાલમાન જાણવું.

સૂક્ષ્મસ'પરાયચારિત્રીનું સંયમકાલમાન, જઘન્યથી એક સમય, ઉત્કૃષ્ટથી અન્તમુહુર્ત્તાનું માન જાણવું.

યથાખ્યાતચારિત્રીનું સંયમકાલમાન, સામાયિકની માક્ક જાણુનું અહીં ક્ષીણમાહની અપેક્ષાએ, ઉત્કૃષ્ટથી દેશાનપૂર્વ કાંટી પ્રમાણ જાણુનું.

## નાના જીવની અપેક્ષાએ—

સામાયિકચારિત્રીઓ સર્વદા હોય છે. છેદાપસ્થાપનીય-ચારિત્રીઓનું જઘન્યથી અહીસા (૨૫૦) વર્ષનું સંયમકાલમાન જાણુનું, કેમકે ઉત્સર્પિણીમાં પ્રથમ તીથે કરના શાસનનું માન તેટલું જ છે ઉત્કૃષ્ટથી અવસર્પિણીમાં પ્રથમ તીથે કરના શાસનનું માન પચ્ચાસલાખકાડ સાગરાપમ સુધીનું હાઈ સંયમકાલમાન પચ્ચાસલાખકાડ સાગરાપમ સુધીનું જાણુનું.

#### : 124:

પરિહારવિશુદ્ધિકચારિત્રીઓનું સંયમકાલમાન, જઘન્યથી દેશાન ખસા (૨૦૦) વર્ષનું કાલમાન જાણવું. ઉત્કૃષ્ટથી દેશાન ખેપૂર્વ કાહકાલ સુધીનું જાણવું. (૮૪ + ૮૫ – ૨૭૮ + ૨૭૯ )

अन्तरद्वारे — एकस्य संयमग्रहणानन्तरमन्यस्य संयमग्रहणे जघन्यत एकस्समय उत्कृष्टतस्संख्यातवर्षाण्यन्तरकाळ । एवं यथाख्यातपर्यन्तं बोध्यः ॥ ८६ ॥

सामायिकैद्रशून्यः कालो नास्त्येव । छेदोपस्थापनीयै-द्रशून्यः कालो जघन्येन त्रिप ष्टमहस्त्रवर्षाण्युत्कृष्टतोऽष्टाद्रश-कोटाकोटिसागरोपमः । परिहारिवशुद्धिरहितः कालो जघ-न्येन चतुरशीतिसहस्त्रवर्षाण्युत्कृष्टतोऽष्टादशकोटाकोटिसागरो-पमः । सङ्गसम्परायरहितः कालो जघन्येनैकस्समयः, उत्कृष्टतष्वण्मासाः । यथाख्यातरहितः कालो नास्त्येवेति ॥८०॥

### —ઃ અન્તરદ્વાર ઃ—

અર્થ:—એકના સંયમના ગ્રહેલું ખાદ બીજાને સંયમ-ગ્રહેલુમાં જઘન્યથી એક સમયના અને ઉત્કૃષ્ટથી સંખ્યાતા વર્ષોના અંતરકાલ જાણવા. આ પ્રમાણે યથાખ્યાત પર્યં ત સમજતું.

એક જીવની અપેક્ષાએ તો એ વિશેષ છે કે; સામાયિક ચારિત્રી, સામાયિકપહ્યું છેાડી કરીથી ગ્રહણ કરવામાં જઘન્યથી અંતર, અન્તમું હૂત્ત નું છે. અને ઉત્કૃષ્ટથી અન તકાલ સુધીનું અંતર સમજનું.

#### : 176 :

આ પ્રમાણે સર્વ ચારિત્રાનું સમજવું. કેમકે; આ ઉત્કૃષ્ટ અંતર, તીર્થ કર ગણધર આદિ મહાપુરુષાની ઘાર આશાતના-દ્રારા જૈનશાસનની અવહેલના, ઉડ્ડાહ કરનારાઓની અપેક્ષાએ સમજવાનું છે.

સામાયિકથી શૂન્યકાલ નથી જ, છેદ્રાપસ્થાપનીયથી શૂન્ય-કાલ, જલન્યથી ત્રેસઠ (૬૩) હજાર વર્ષ સુધીના અને ઉત્કૃષ્ટથી અઢાર (૧૮) દાેટાદાેટી સાગરાપમપ્રમાણના છે.

્ પરિહારવિશુદ્ધિથી રહિત કાલ, જલન્યથી ચારાશી (૮૪) હંજાર વર્ષ પર્ય'તના અને ઉત્કૃષ્ટથી અઢાર (૧૮) કાેટાકાેટિ સાગરાપમ પ્રમાણના છે.

સૂધમસંપરાયથી રહિત કાલ, જઘન્યથી એક સમયના અને ઉત્કૃષ્ટથી છ (६) માસ સુધીના છે.

યથાખ્યાત વગરના કાલ નથી જ. (૮૬+૮૭-૨૮૦+૨૮૧)

समुद्धानद्वारे—साम।यिकच्छेदोपस्थापनीययोर्वेदनाकषा-यमरणवैक्रियतेजसाऽऽहारकाष्वद् समुद्धाता भवन्ति । परिहार विशुद्धिकस्य वेदनाकषायमरणात्मकास्त्रयः । सुक्ष्मसम्परायस्य न कोऽपि । यथाख्यातस्य केविष्ठसमुद्धात एव भवेदिति ॥ ८८ ॥

## —ः सभुद्धातद्वारः :---

**અથ<sup>ર</sup>:**—સામાયિક, છેદાેપસ્થાપનીયચારિત્રીએાને વેદના,

#### : 130:

કષાય, મરહ્યુ, વૈક્રિય, તજસ, આહારક ઐમ છ સમુદ્રઘાતા હોય છે.

પરિહારવિશુદ્ધિકચારિત્રીને વેદના, કષાય, મરણુ એમ ત્રણુ સમુદ્દઘાતા હોય છે.

સૂક્ષ્મસ પરાયવાળાને કાઈ પણ સમુદ્ધાત જ નથી.

યથાખ્યાતચારિત્રીને ક્ક્ત કેવલી સમુદ્દઘાત જ **હે**ાય. (૮૮ + ૨૮૨ )

क्षेत्रद्वारे —सामायिकच्छेदोपस्थापनीयपरिद्वारविशुद्धिक-स्रक्ष्मसम्पराया लोकस्याऽसंख्यातभागे स्युः। यथारूयातस्त्व-संख्यातभागे, असंख्यातभागेषु केत्रक्षिसमुद्वातापेक्षया सर्वलोकच्याप्तश्च स्यादिति ॥ ८९ ॥

## —ઃ ક્ષેત્રદ્વાર :—

અર્થ:—સામાયિક, છેદાપસ્થાપનીય, પરિહારવિશુદ્ધિક, સૂક્ષ્મસંપરાયચારિત્રીઓ, લાેકના અસંખ્યાતમા ભાગમાં હાેય યથાખ્યાતચારિત્રી તાે અસંખ્યાતમા ભાગે હાેય છે. અને કેવલી સમુદ્દઘાતની અપેક્ષાએ અસંખ્યાત ભાગામાં અને સર્વલાેક-વ્યાપી થાય. (૮૯ + ૨૮૩)

स्पर्शनाद्वारे—मामायिकादयो यात्रत्सु भागेषु ळोकस्य स्युस्ते तात्रनो भागान् स्युत्रेयुः । समीपतस्वर्त्तिगाश्चमागस्य-र्शनेन च किश्चिद्दिकानपीति ॥ ९० ॥

#### : 131 :

## —ઃ સ્પર્શાનાદ્વાર :—

અર્થ:—સામાચિક વિગેરે ચારિત્રીઓ, લાેકના જેટલા ભાગામાં હાેય તેઓ તેટલા ભાગાને સ્પર્શ કરે છે. વળી અવગાઢક્ષેત્રની અત્યંત સમીપવર્તી પાર્શ્વભાગ [બાજીના ભાગ]ને સ્પર્શ છે. અવગાહનાના વિષય ક્ષેત્ર છે જ્યારે સ્પ શાંનાના વિષયઅવગાઢક્ષેત્રના પાર્શ્વના ભાગ છે એટલી વિશેષતા સમજવી. ( ૯૦ + ૨૮૪)

भावद्वारे—सामायिकाद्याश्रद्धारः क्षायोपश्रमिकभावे स्युः। यथारूयातस्त्वौपश्रमिके क्षायिके च स्यादिति ॥ ९१ ॥

## --: ભાવદ્વાર :--

અર્થ:—સામાયિક વિગેરે ચાર ચારિત્રીએા, ક્ષાયાપશિમક ભાવમાં હાય છે. યથાખ્યાતચારિત્રી તેા ઔપશિમિક અને ક્ષાયિકભાવમાં હાય છે. ( ૯૧ + ૨૮૫ )

परिमाणद्वारे—सामायिकाः प्रतिषद्यमानापेक्षयैकस्मिन्
काले कदाचिद्धवेयुः कदाचिच्च न । यदा भवेयुस्तदा जघन्येनैको द्वी त्रयो वा, उत्कृष्टतो द्विसहस्राद्यावन्यवसहस्रम् ।
पूर्वपतिपन्नापेक्षया जघन्यत उत्कृष्टतश्च द्विसहस्रकोटीतो यावन्यवसहस्रकोटि भवेयुः । छेदोपस्थापनीयास्तु प्रतिपद्यमानापेक्षया कदापि स्युः कदापि न । यदा स्युस्तदा जघन्येनैको
द्वी त्रयो वोत्कृष्टतो द्विशताद्यावन्यश्चरत् । प्रतिपन्नापेक्षया
तु कविवद्ग स्युः कविच्च जघन्येनोत्कृष्टतश्च द्विशताद्यावन्यनः
भावकोटि स्युः ॥ ९२ ॥

#### : 132 :

परिहारिवशुद्धिका अप्येवमेव, किन्तु प्रतिपक्षापेक्षया जवन्येनेको द्वी त्रयः, उत्कर्षण च द्विसहस्राद्यावश्रवसहस्रम् । स्वक्ष्यसंपरायाश्र क्वचित्र स्युः क्वचिच्च ज्ञचन्यनेको द्वी त्रयः, उत्कृष्ट्वतः क्षपकश्रेण्यामष्ट्रोत्तरश्वतम्रश्रण्यां चतुःपश्चाशन्तस्युः । प्रतिपन्नापेक्षया क्वचिन्न स्युः, क्वचिज्जघन्येनेको द्वी त्रयः, उत्कृष्ट्वतो द्विश्वताक्षवश्चतं यावत्स्युः यथाख्यातस्तु स्वक्ष्म-संपरायवत् । प्रतिपन्नापेक्षया तु जघन्येनोत्कृष्ट्वतश्च द्विकोटीतो यावक्षवकोटि भवेधुरिति ॥ ९३ ॥

## —ઃ પરિમાણદ્વાર :—

અથ<sup>િ</sup>:—સામાયિકચારિત્રીએા, પ્રતિપદ્યમાનની અપેક્ષાએ એક કાલમાં કદાચ હૈાય ખરા અને ન પણ હૈાય, જ્યારે હૈાય ત્યારે જલન્યથી એક, બે અથવા ત્રણ, ઉત્કૃષ્ટથી બે– હજરથી નવહજાર.

પૂર્વ પ્રતિપન્ન અપેક્ષાએ≕જઘન્યથી અને ઉત્કૃષ્ટથી બે હજાર કાેડથી નવ હજાર કાેડ હાેય છે.

છેદાપસ્થાપનીયચારિત્રીઓ=પ્રતિપદ્યમાનની અપેક્ષાએ કદાચ હાય ખરા, કદાચ ન પણ હાય. જ્યારે હાય ત્યારે જઘન્યથી એક, બે, ત્રણ, ઉત્કૃષ્ટથી ખસાથી નવસા હાય છે.

પ્રતિપન્ન અપેક્ષાએ=કદાચિત્ ન હોય અને ક્વચિત્ જઘન્યથી અને ઉત્કૃષ્ટથી બસા થી નવસા [ ૨૦૦ થી ૯૦૦ ] કાેડ હાેય છે.

#### : 133:

પરિદ્વાદવિશુદ્ધિકચારિત્રીએા=પ્રતિપદ્યમાનની અપેક્ષાએ છેદેાપ-કથાપનીયચારિત્રીની માક્ક સમજવું. પરંતુ પ્રતિ-પન્નની અપેક્ષાએ જઘન્યની એક, બે, ત્રશ્રુ હેાય છે. ઉત્કૃષ્ટથી બે હજારથી નવ હજાર.

સૂક્ષ્મસંપરાયચારિત્રીએ := કવચિત્ ન હોય અને કવચિત્ જઘ-ન્યથી એક, બે, ત્રણ અને ઉત્કૃષ્ટથી ક્ષપકશ્રેણિમાં ૧૦૮ [એક્સા-આઠ] અને ઉપશમશ્રેણિમાં ચાપન [પ૪] હોય છે. પ્રતિપન્ન અપેક્ષાએ કવચિત્ ન હોય અને કવચિત્ જઘન્યથી એક, બે, ત્રણ અને ઉત્કૃષ્ટથી બસા થી નવસા [૨૦૦ થી ૯૦૦] હોય છે.

> યથાખ્યાતચારિત્રી, સૂક્ષ્મસંપરાયચારિત્રીની માક્ક સમજવા. પરંતુ પ્રતિપન્ન અપેક્ષાએ—જઘન્યથી અને ઉત્કૂષ્ટ**લી બે** ક્રોડથી નવ ક્રોડ હોય છે.

> > ( 62 + 63 - 268 + 260 )

अल्पबहुत्त्रद्वारे—पश्चसु संयतेषु सर्वेभ्योऽल्पास्युक्ष्मसम्प-रायाः, तेभ्यो परिविशुद्धिकाः संख्यातगुणास्तेभ्यो यथा-ख्यातास्संख्यातगुणाः, तेभ्योऽपि छेदोपस्थापनीयास्संख्यात-गुणाः तेभ्योऽपि च सामायिकास्संख्यातगुणा बोध्या इति । इति षट्त्रिंश्चद् द्वाराणि । इति संवरतत्त्वम् ॥ ९४॥

—: અલ્પબહુત્વદ્વાર :— અથ<sup>ર</sup>:—પાંચેય સંયમીઓમાં તમામથી શાહા સૂક્ષ્મસંપ-

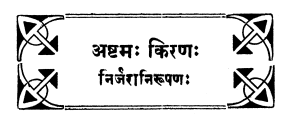
#### : 138 :

રાયચારિત્રીઓ છે. તેઓના કરતા પરિદ્વારવિશુદ્ધિકચારિત્રીએ સંખ્યાતગુલા છે, તેઓના કરતા યથાખ્યાતચારિત્રીઓ સંખ્યાત-ગુલા છે, તેઓ કરતા પછુ છેદાપસ્થાપનીયચારિત્રીઓ સંખ્યાત-ગુલા છે. તેઓ કરતા પણુ સામાયિકચારિત્રીએ સંખ્યાતગુલા છે. એમ સમજલું

આ પ્રમાણે છત્રીશ દ્વારા પૂર્ણ થતાની સાથે સંવરતત્ત્વ સમાપ્ત થાય છે. (૯૪ + ૨૮૮)



## श्री अनन्तलिधनिधानाय गौतमगणधराय नम:



क्रमेण बद्धकर्मपुद्गळानां तपोविपाकान्यतरेण विध्वंती निर्जरा ॥ १ ॥

અર્થ:—જીવે બાંધેલા કર્મ પુદ્દગલાના, તપદ્રારા, વિપાક [અનુભવ]દ્રારા અથવા કાઈ એક તપ કે વિપાકથી 'વિધ્વંસ' નિર્જરા કહેવાય છે. (૧ + ૨૮૯)

विध्वंसोऽयं विपाकोदयेन मदेशोदयेन च द्विधा भवति । विपाकोदयश्च मिथ्यालादिहेतुककमंपुद्गळानां जघन्योत्कृष्ट्-स्थितितीव्रमन्दानुभावानां स्वभावेन करणविशेषेण वोदया-विककाप्रविष्टानां स्सोदयपूर्वकानुभवनम् । अनुदयमाप्तकमे-प्रकृतिद्विकपुद्यप्राप्तसमानकाळीनसजातीयमकृतौ संक्रमय्या-नुभवनं प्रदेशानुभव: ॥ २ ॥

सेयं सकामाकामभेदाभ्यां द्विधा । सम्यग्दृष्टिदेशविस्त-

सर्विवरतानां साभिलाषं कर्मेक्षयाय कृतपयत्नानां यः कर्मणां विध्वंसः सा सकामा । मिथ्यादृष्टीनामैहिकसुखाय कृत-वयत्नानां तपस्यादिना कर्मणां विध्वंसोऽकामा ॥ ३ ॥

**અથ<sup>ર</sup>:—આ 'વિધ્વ**ંસ' વિપાક [રસ]ના ઉદ્ગયથી અને પ્રદેશાદય**થી એ**મ બે પ્રકારે થાય છે.

' વિપાકાદય ' મિથ્યાત્વ વિગેરે હેતુ એ શ્રી ખાંધેલા, જઘન્ય કે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિવાળા-તીવ કે મંદરસવાળા અબાધાકાલના ક્ષયરૂપ સ્વભાવથી અથવા ઉદીરસાકરણથી ઉદયાવલિકામાં દાખલ થયેલા, જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મપુરગલોના રસના ઉદયપૂર્વક અનુભવ તે ' વિપાકાદય ' કહેવાય છે.

પ્રદેશાનુભવ=ઉદયને નહીં પામેલી કમ'પ્રકૃતિના દલિકના, ઉદય પામેલી સમાનકાલીન, સજાતીય પ્રકૃતિમાં સંક્રમાવીને અનુભવ કરવાે તે 'પ્રદેશાનુભવ' કહેવાય છે. તે આ નિજ'રા, સકામ–અકામભેદથી બે પ્રકારે છે.

સકામા=ઇચ્છાપૂર્વંક કર્મક્ષયાર્થે પ્રયત્નશીલ, સમ્યગ્દેષ્ટિ, દેશ-સર્વાવરતાના જે કર્મોના વિશ્વંસ તે 'સકામનિજ'રાં'.

અકામા=ઐહિક [ દુન્યવી ] સુખાર્થે પ્રયત્નશીલ, મિચ્યાદેષ્ટિ-ઓના તપશ્ચર્યા વિગેરથી કમોના વિશ્વંસ 'અકામ-નિજૈરા' કહેવાય છે. (૨ + ૩ – ૨૯૦ + ૨૯૧)

आत्नप्रदेशेभ्यः कर्मणां निर्जरणं द्रव्यनिर्जरा, निर्जेश-निनित्रभूमाध्यवसायो भावनिर्जरा ॥ ४ ॥

#### : 139 :

અર્થ:—દ્રવ્યનિજ રા=આત્મપ્રદેશમાંથી કર્મ પુકગલાનું પૃથક્ કરલું-છુદું પાડલું તે 'દ્રવ્યનિજ'રા '.

ભાવનિજ\*રા≕નિજ\*રાના નિમિત્તભૂત [ શુભ ] શુદ્ધ અધ્યવસાય 'ભાવનિજ\*રા ' કહેવાય છે. ( ૪ + ૨૯૨ )

श्वरीरवृत्तिरसादिशातुकर्मान्यतरसन्तपनं तपः ॥ ५ ॥

અર્થ:—તપ=શરીરસ્થ રસાદિ ધાતુના અને આત્મસ્થ કર્મીના નીરસીકરણમાં કારણભૂત પ્રવૃત્તિ 'તપ' કહેવાય છે. (પ + ૨૯૩)

तत्र बाह्यतपासि अनशनोदरिकाद्वत्तिसंक्षेपरसत्यागकाय-क्लेश्वसंजीनतारूपेण षड्विधानि ॥ ६ ॥

અર્થ:—અહ્યતપ=ત્યાં-તપના પ્રકરણમાં અનશન, ઉનાેદરિકા, વૃત્તિસંક્ષેપ, રસત્યાગ, કાયક્લેશ, સંલીનતારૂપે બાદ્યતપ, છ [ ર ] પ્રકારનાે છે. ( ર + ૨૯૪ )

इत्त्ररं यावज्जीवं वाऽऽहारपरित्यामोऽन्यानम् ॥ ७॥ स्वाहारपरिमाणादल्पाहारपरिग्रहणमूनोदरिका ॥ ८॥

नानाविधामिग्रह्धारणेन मिक्षावृत्तेः प्रतिरोधनं वृत्ति-संक्षेपः ॥ ९ ॥

रसवत्पदार्थेषु द्वित्रादीनां त्यागपुरस्भरं विरसहक्षाद्याद्दार-ग्रहणं रसत्यागः ॥१०॥

केशोरलुअवादिक्लेशसहनं कायक्लेशः ॥ ११ ॥

#### : 134 :

# इन्द्रिययोगकषायादीक्रियम्य विविक्तस्थानासेवनं संसी-नता, सा चतुर्विधा इन्द्रियकषाययोगविविक्तचर्याभेदात् ॥१२॥

- **અર્થ**:—(૧) અનશન≐પરિમિતકાલ સુધી કે યાવજ્જવ સુધી આહારના ત્યાગ 'અનશન ' કહેવાય છે.
  - (ર) ઉનાે કરિતા=જે પુરુષનું જેટલું આહારનું પરિમાણ છે તેના કરતાં શાહા આહાર લેવા તે 'ઉનાે કરિતા'.
  - (3) વૃત્તિસંક્ષેપ=આગમવિહિત નાનાવિધ નિયમાના ધારવાપૂર્વંક ભિક્ષાવૃત્તિમાં પ્રતિરાધ કરવા 'વૃત્તિ-સંક્ષેપ'.
  - (૪) રસત્યાગ=રસવાળા પદાર્થોમાંથી એ, ત્રણ વિગેરે પદાર્થોના ત્યાગપૂર્વંક નીરસ-રૂક્ષ વિગેરે આહારનું ગ્રહણ તે 'રસત્યાગ'.
  - (પ) કાયફલેશ=આગમઅનુસારી કેશના લાચ, કાયાત્સર્ગ, આતાપના વિગેરેથી થનારા ફ્લેશનું સહન કરનું 'કાયફલેશ' કહેવાય છે.
  - (६) સંલીનતા≕ઇન્દ્રિય, કષાય, ચાેગના નિયમનપૂર્વંક નિજેન, બાધારહિત સ્થાનનું સેવન કરલું 'સંલીનતા ' કહેવાય છે. તે સંલીનતા=ઇન્દ્રિય, કષાય, ચાેગ, વિવિક્ત ચર્યા [સ્થાન]ના ભેદથી ચાર પ્રકારની જાહ્યુવી. (૭ થી ૧૨ – ૨૯૫ થી ૩૦૦)

#### : 936 :

प्राप्तेन्द्रियविषयेष्वरक्तद्विष्टताभावः इन्द्रियसंकीनता । अनुदितकोधस्योदयनिरोधः प्राप्तोदयस्य नैष्फल्यकरणं कषाय-संकीनता । कुशकाकुशक्रयोगानां प्रवृत्तिनिवृत्ती योगसंकी-नता । श्रुन्यागारादौ निर्वाधे ख्यादिवर्जिते स्थाने स्थिति-विविक्तचर्यासंकीनताः ॥ १३ ॥

અર્થ:—ઇન્દ્રિયસ'લીનતા=પ્રાપ્ત થયેલ ઇન્દ્રિયોના ઇષ્ટાનિષ્ટ વિષયામાં રાગ અને દ્વેષના અભાવ.

કંષાયસ લીનતા=ઉદયમાં નહીં આવેલા ક્રાેધના ઉદયના નિરાધ કરવા ઉદયમાં આવેલા કેાેધને નિષ્ફલ કરવેા. 'કષાયસ લીનતા'.

યાેગસંલીનતા≕શુભ યાેગમાં પ્રવૃત્તિ, અશુભ યાેગથી નિવૃત્તિ 'યાેગસંલીનતા ' કહેવાય છે.

વિવિક્તચર્યાસ લીનતા=શ્-ય આગાર વિગેરેમાં આધારહિત, સ્ત્રી આદિ વર્જિત સ્થાનમાં રહેવું. તે 'વિવિક્તચર્યા સંલીનતા' કહેવાય છે. (૧૩ + ૩૦૧)

प्रायश्चित्तविनयवैयात्त्रस्यस्याध्यायध्यानोत्सर्गाध्यदाभ्यन्तर्-तपांसि ॥ १४ ॥

અર્થ':--અલ્યંતરતપ=પ્રાયશ્ચિત, વિનય, વૈયાવૃત્ત્ય, સ્વાધ્યાય, ધ્યાન, ઉત્સર્ગ એમ છ પ્રકારના 'અલ્યંતરતપ ' કહે-વાય છે. (૧૪ + ૩૦૨)

अतिचारविशुद्धिजनकानुष्ठानं शायश्चित्तम् । तचाऽऽक्रोचन-

# प्रतिक्रमणनिश्रविवेषाच्युत्सर्गतपश्छेरमुळानवस्याय्यपार!श्चितमे— दाइकविषम् ॥ १५ ॥

અર્થ:—(૧) પ્રાયશ્ચિત્ત=અતિચારાની વિશુદ્ધિ કરનારૂં અનુષ્ઠાન 'પ્રાયશ્ચિત્ત' કહેવાય છે. તે પ્રાયશ્ચિત્ત આલાેચન, પ્રતિક્રમણ, મિશ્ર, વિવેક, વ્યુત્સર્ગ, તપ, છેદ, મૂલ, અનવસ્થાપ્ય, પારાંચિત ભેદથી દશ પ્રકારનું છે. (૧૫ + ૩૦૩)

# गुर्वेभिमुखं समयदिं स्वापराधमकटनमाळोचनम् ॥१६॥

અર્થ:—(૧) આલાેચન=મયાંદાપૂર્વં ક ગુરુની સંમુખ પાતાના અપરાધા પ્રગટ કરવા તે 'આલાેચન ' કહેવાય છે. (૧૬ + ૩૦૪)

# अतिचारात्प्रतिनिवर्त्तेनं प्रतिक्रमणम् ॥ १७॥

અર્થ:—(ર) પ્રતિક્રમણ=મિમ્છામિ દુક્કડં દેવા માત્રથી શુદ્ધિ કરનારૂં અર્થોત્ અતિચારથી પાછા હઠવારૂપ ' હવેથી હું અતિચારને નહિ સેવું' એવી પ્રતિજ્ઞાપૂર્વં ક અતિ-ચારની શુદ્ધિ 'પ્રતિક્રમણુ' પ્રાયશ્ચિત્ત કહેવાય છે. (૧૭ + ૩૦૫)

## उभयात्मकं मिश्रम् ॥ १८ ॥

**અથ**°:—(૩) મિશ્ર=આહેાચનવિશિષ્ટ પ્રતિક્રમણ 'મિશ્ર' કહેવાય છે. (૧૮ + ૩૦૬)

गृहीतत्रस्तुनोऽवगतदोषत्वे परित्यजनं विवेकः ॥ १९ ॥

#### : 181 :

અથ<sup>°</sup>:—(૪) વિવેક=શ્રહણ કરેલી વસ્તુના **દાષ ના**ષ્યા ખાદ ત્યાગ 'વિવેક' કહેવાય છે. (૧૯ + ૩૦૭)

गननागमनादिषु विश्विष्ठिचित्तैकाग्र्यपूर्वकं योगव्यापार-परित्यागो व्युत्सर्गः ॥ २०॥

અર્થ:—(૫) વ્યુત્સર્ગ=ગમનાગમન, દુઃસ્વપ્ન વિગેરે વિષય ઉપસ્થિત થતાં વિશિષ્ટ ચિતનની એકાગ્રતાપૂર્વક યાગવ્યાપાર-નિરાધ અર્થાત્ કાયાત્સર્ગ કરવા તે 'વ્યુત્સર્ગ' કહેવાય છે. (૨૦ + ૩૦૮)

छेदग्रन्यजीतकस्पान्यतरानुसारेण गुर्वनुश्विष्ठानुष्ठानविशेष-स्तपः ॥ २१ ॥

અથ':—(६) તપ=છેદ્રગ્રંથ, જીતકલ્પના અનુસારે ગુરુએ આપેલ છ મહીના સુધીના નીવી વિગેરે જે તપ તે 'તપ' પ્રાથિત કહેવાય છે. (૨૧ + ૩૦૯)

तपसा दुर्भेद्यस्य दिवसमासादिक्रमेण भगणपर्याप-नयनं छेदः ॥ २२ ॥

અર્થ':—(૭) છેદ=જે તપથી વિશુદ્ધિ અશક્ય થતાં દિવસ માસ વિ. ના ક્રમથી શ્રમણપર્યાય કાપવા તે 'છેદ' પ્રાયશ્ચિત્ત. (૨૨ + ૩૧૦)

पारम्भतः पुनर्भहात्रतारोपणं मृळप्ं॥ २३॥

અર્થ:—(૮) મૂલ=ક્રીથી, શરૂઆતથી, મહાવતાનું આરાપણ કરવું તે 'મૂલ ' કહેવાય છે. (૨૩ + ૩૧૧)

#### : 182:

अकृततपोविशेषस्य दुष्टतरस्य किवत्काळं व्रतानारोपण-मनवस्थाप्यम् ॥ २४ ॥

અર્થ:—(૯) 'અનવસ્થાપ્ય'=તપવિશેષને નહિ કરનાર અત્યંત દુષ્ટમાં કેટલાક કાલ સુધી વતાનું આરાપણ નહીં કરતું તે 'અનવસ્થાપ્ય' [ ઉપસ્થાપના ] પ્રાયશ્ચિત્ત કહેવાય છે. (૨૪ + ૩૧૨)

राजवधादितीर्थकराद्याशातनाकरणेन यावद् द्वादश-वर्षमितिचारपारगमनतो राजप्रतिबोधादिप्रवचनमभावनया पुनः मन्नाजनं पाराश्चितम् ॥ २५ ॥

અર્થ:—(૧૦) પારાંચિત=રાજાના વધ, સ્વસાધુના ઘાત તીર્થ કર વિ.ની આશાતના કરનારને ઉત્કૃષ્ટ ખાર વર્ષ પર્ય ત, અતિચારના પાર પામવાથી રાજાના પ્રતિબાધ વિ. પ્રવચન પ્રભાવનાદ્વારા ક્ર્રીથી દીક્ષા આપવી તે 'પારાંચિત' પ્રાયશ્ચિત્ત કહેવાય છે. (૨૫ + ૩૧૩)

ज्ञानदर्शनचारित्रोपचारान्यतमो विनय: तत्र नम्नता-पूर्वकं ज्ञानाभ्यासो ज्ञानविनयः । जिनेन्द्रोक्तपदार्थेषु निद्ध-क्कितत्वं दर्शनविनयः । श्रद्धयाऽनुष्ठानेन च चारित्रपरूपणं चारित्रविनयः, गुणाधिकेष्वभ्युत्थानाद्यनुष्ठानमुपचारविनयः ॥ २६ ॥

**અર્થ**:—(૨) વિનય=જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, ઉપચારમાંથી કાઇ એક 'વિનય' કહેવાય છે.

#### : १४३ :

ज्ञानिवनय=नभ्रतापूर्वं ज्ञानने। अख्यास 'ज्ञानिवनय'.

દર્શનવિનય=જિનેન્દ્ર ભગવંતે કહેલા પદાર્થોમાં શંકાના અભાવ.

ચારિત્રવિનય=શ્રદ્ધાપૂર્વંક ચારિત્રનું અનુષ્ઠાન તથા યથાર્થં ચારિત્રનું પ્રરૂપણુ 'ચારિત્રવિનય' છે.

ઉપચારવિનય=અધિક ગુણવંતા તરક્–રત્નાધિકા તરક્ **ઉભા** થલું, સામા જલું, હાથ જેડવા, વંદન, પાછળ ચા**લ્**લું વિ. અનુષ્ઠાન 'ઉપચારવિનય'. (૨૬ + ૩૧૪)

प्रश्वसिद्धान्तो दितसेवाद्यनुष्ठानपट्टिमम्बं वैयाद्ययम् । तश्चा-चार्योपाध्यायतपस्विशैक्षकग्ळानकुळगणसंघसाधुसमनोक्समेदाद्य-चविषम् । एतछक्षणान्यग्रे वक्ष्यन्ते ॥ २७॥

અથ<sup>ર</sup>:—(૩) વૈયાવૃત્ત્ય=પ્રહ્યુના સિદ્ધાંતમાં કહેલ સેવાદિરૂપ અનુષ્ઠાનામાં પ્રવૃત્તિ કે તથાવિધ પરિણામ 'વૈયા-વૃત્ત્ય' કહેવાય.

> તે વૈયાવૃત્ત્ય, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, તપસ્વિ, શૈક્ષક, ગ્લાન, કુલ, ગણ, સંઘ, સાધુ, સમનાજ્ઞ-લેદથી દશ પ્રકારનું છે. આના લક્ષણા આગળ કહેવાશે (૨૭ + ૩૧૫)

काळादिमयदियाऽध्ययनं स्वाध्यायः ॥ २८ ॥

અર્થ:—(૪) સ્વાધ્યાય=શાસ્ત્રવિહિત કાલ વિ. મર્યાંડાપૂર્વં ક અધ્યયન 'સ્વાધ્યાય' કહેવાય છે. (૨૮ + ૩૧૬)

#### : 888 :

# चेतमो योगनिरोधपूर्वकैकविषयस्थिरतापादनं ध्यानं, योगनिरोधः केविक्ठनां ध्यानम् ॥ २९ ॥

અથ<sup>ડ</sup>:—(૫) ધ્યાન=મન વચન કાર્યાના વ્યાપારરૂપ ત્રણ યાેગના નિરાધપૂર્વ ક જ્ઞાન [ચિતાત્મકજ્ઞાન]ની એક વિષયમાં સ્થિરતા કરવી તે 'ધ્યાન ' કહેવાય છે. કેવલીઓને યાેગનિરાધરૂપી ધ્યાન હાય છે. (૨૯ + ૩૧૭)

# तदार्त्तरोद्रधर्मश्रुवस्त्रमेदेन चतुर्विधम् ॥ ३० ॥

**અર્થ**:—તેષ્યાન, આર્ત્તા, રીદ્ર, ધર્મા, શુક્લભેદ્રથી ચાર પ્રકારનું છે. ( ૩૦ + ૩૧૮ )

# इष्टानिष्टवियोगसंयोगरोगनिदानान्यतमविषयकं सद्वेग-चिन्तनमार्त्तम् । षष्टगुणस्थानं यावदिदं भवति ॥ ३१ ॥

અથ<sup>°</sup>:—આત્ત<sup>\*</sup>ધ્યાન≕ઇષ્ટવિષય વિચાેગવિષયક, અનિષ્ટવિષય સંચાેબવિષયક, રાેગવિષયક કે નિદાનવિષયક [સાંસા-રિકસુખ કારણ] ઉદ્વેગપૂર્વંક ચિતન 'આત્તં ધ્યાન' કહેવાય છે. આ ધ્યાન છઠ્ઠા ગુણસ્થાનક સુધી હાેય છે. (૩૧ + ૩૧૯)

हिंसाऽसत्यस्तेयसंरक्षणान्यतमानुबन्धिचिन्तनं गौद्रम् । भापश्चममेतत् ॥ ३२ ॥

અર્થ:--રૌદ્રધ્યાન=હિંસાનુખ'ધી, [નિમિત્ત ] અસત્યાનુખ ધી, કે સંરક્ષણાનુખ'ધી ચિંતન 'રૌદ્રધ્યાન' કહેવાય છે ( ૩૨ + ૩૨૦ )

#### : 184:

આ, પાંચમા દેશવિરત ગુણસ્થાનક સુધી **હે**ાય છે. ( ૩૨ + ૩૨૦ )

आज्ञापायविपाकसंस्थानान्यतमविषयकं पर्यालोचनं धर्म-ध्यानम् । अपमत्ततः श्लीणमोहं यावत् ॥ ३३॥

અર્થ:—ધર્મધ્યાન=આજ્ઞા [જૈનશાસન] વિષયપર્યાલાેચન, અપાય [ કષ્ટ ] વિષયક પર્યાલાેચન, વિપાક [ કર્મફલાનુ- લવ ] વિષયક પર્યાલાેચન, કે લાેકદ્રવ્યસંસ્થાનસ્વ- લાવાવધાનરૂપ સંસ્થાનવિષયક પર્યાલાેચન [ચિતન] 'ધર્મધ્યાન' કહેવાય છે.

આ ધ્યાન, અપ્રમત્ત ગુણસ્થાનકથી માંડી ખારમા ક્ષીણમાહ નામક ગુણસ્થાન સુધી હોય છે.

(33 + 329)

आज्ञाद्यविषयकं निर्मेलं प्रणिधानं शुक्छम् । तच्च पृथक्त्ववितर्केकत्ववितर्केसुक्ष्मक्रियच्युपरतिक्रयभेदेन चतुर्विधम् ॥ ३४॥

અર્થ:—શુક્લધ્યાન=આજ્ઞા વિ. ના વિષય વગરનું, નિમ<sup>ર</sup>લ પ્રશ્ચિધાન [ચિતન] 'શુક્**લધ્યાન' કહેવાય** છે.

> તે શુક્લધ્યાન, પૃથક્ત્વવિતર્ક, એક્ત્વવિતર્ક, સૂક્ષ્મક્રિય, વ્યુપરતક્રિયના લેદથી ચાર પ્રકારનું છે. ( ૩૪ + ૩૨૨ )

पूर्वविदां पूर्वश्रुतानुसारतोऽन्येषां तमन्तरेणार्थव्यञ्जनयोगा-

#### : 1885 :

न्तरसंक्रान्तिसहितमेकद्रव्यं उत्पादादिपर्यायाणामनेकनयैग्नु-चिन्तनं पृथक्त्ववितर्कम् । इदं सविचारम् ॥ ३५ ॥

અથ :— પૃથક્ત્વિત ક'= પૃવ' ધરાને પૂર્વના શ્રુતના અનુસારે, પૂર્વ ધર સિવાયના આત્માઓને પૂર્વ શ્રુત સિવાય [અન્ય શ્રુતના આધારે] અર્થ, [ દ્રવ્ય કે પર્યોય] શ્રી અર્થા તરસં કાંતિ, વ્યંજન [ દ્રવ્ય કે પર્યોયવાચક શખ્દ] શ્રી વ્યંજનાંતર સંકાંતિ, યાગ [ મન વચન કાયાના વ્યાપાર] શ્રી યાગાંતર સંકાંતિ [પરિવર્તન] સહિત, એક દ્રવ્યમાં [ આત્મા કે પુદ્દગલ વિ. દ્રવ્યમાં ] ઉત્પાદ, વ્યય, ધ્રીવ્ય વિ. અનેક યશાયોગ્ય પર્યાયોનું દ્રવ્યાસ્તિક વિ. અનેક નયાથી અનુ-ચિતન [ સ્મરણ ] ' પૃથક્ત્વિતિ'ક ' શુકલધ્યાન કહેન્વાય છે.

આ ધ્યાન 'સવિચાર' કહેવાય છે.

(34 + 323)

पूर्वविदां पूर्वश्रुतानुसारेणाऽन्येषां तद्भिश्रुतानुसारेणाऽर्थ-व्यक्षनयोगान्तरसङ्क्रान्तिरहितमेकद्भव्ये एकपर्यायविषयानु-चिन्तनमेकत्ववितर्कम् । इदन्त्वविचारम् ॥ ३६ ॥

અર્થ:—એકત્વિવિતર્ક = પૂર્વ ધરાને પૂર્વ શ્રુતના અનુસારે, પૂર્વ ધર શિવાયના આત્માએ ને પૂર્વ શ્રુતિભનન શ્રુતના અનુસારે અર્થા તરસ કાંતિ, વ્યાં જનાંતરસ કાંતિ, વેગાંતરસ કાંતિથી રહિત, અલેકથી એક દ્રવ્યમાં, દ્રવ્યાભિન્ન પર્યાયવિષયક કે પર્યાયાભિન્ન દ્રવ્ય

#### : 189:

વિષયક અનુચિતન [ સ્મરણ ] 'એકત્વવિતકે' શુક્લધ્યાન કહેવાય છે.

ુ આ ધ્યાન 'અવિચાર' કહેવાય છે.

(38 + 328)

स्क्ष्मकायिकयाप्रतिरुद्धस्मवाङ्मनःक्रियस्य सक्ष्मपरि-स्पन्दात्मकक्रियावद्ध्यानं सक्ष्मिक्रयम् । इदममितिपाति, प्रतिपाताभावात् ॥ ३७ ॥

અર્થ: સ્ફમકિય=માક્ષગમનના નજીકસમયમાં કેવલીના મન અને વચનરૂપી એ યાગના નિરાધ થયે છતે અર્ધ નિરુદ્ધકાયયાગવાળા કેવલીની માત્ર ધાસાધાસ-રૂપી સૂક્ષ્મક્રિયાવાળુ ધ્યાન ' સૂક્ષ્મક્રિય ' કહેવાય છે. આ ધ્યાતાની પરિણામવિશેષની પ્રવર્ધમાનતા હોઇ આ ધ્યાન અપ્રતિપાતી કહેવાય છે. કેમકે પ્રતિપાતના અભાવ છે. (30 + 32પ)

निरुद्धस्भकायपरिस्पन्दात्मकक्रियस्य ध्यानं व्युपरत-क्रियम इदमप्यप्रतिपाति । आद्ये द्वे एकादशद्वादशगुणस्थान-योरन्त्ये द्वे केविक्कन एव त्रयोदशचतुर्दशगुणस्थानक्रमेण ॥३८॥ अथः—०थुपरतिक्वय=शैक्षेशी अवस्थामां, मन वयन क्षय-ये।गइप त्रख् ये।ग रिक्षतीनं के ध्यान ते '०थुपर-क्विय' क्षद्वेवाय छे.

> આ પણ ધ્યાન અપ્રતિપાતિ કહેવાય છે. પૃથકત્વવિતક, અગ્યારમા ગુણસ્થાનમાં, એકત્વવિતક,

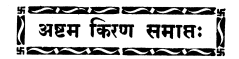
#### : 186:

ં ભારમા ગુ<mark>ણસ્થાનમાં એમ બે પ**હેલાના** શુકલધ્યાન</mark> હોય છે. એમ સમજ**ાં**.

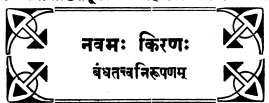
સચાગિ કેવલીને 'સ્ફ્રમક્રિય'અને અચાગિ કેવલી ને વ્યુપરતક્રિય એમ અ'તિમ શુક્લધ્યાનના બે લેદા છે. (૩૮ + ૩૨૬)

अनेषणीयस्य संसक्तस्य वाड्यादेः कायकषायाणाश्च परित्यजनग्रुत्सर्गः ॥ ३९॥

અર્થ:—(६) વ્યુત્સર્ગ=અનેષણીય [ સદ્દેષ ] અથવા સંસક્ત અન્ન વિ. બાહ્યદ્રવ્યના શાસકથિત વિધિ-દ્વારા ત્યાગ કરવા તે ' બાહ્ય વ્યુત્સર્ગ' કહેવાય છે. અંતકાલે કાયાના અને સંસારભ્રામક કષા-યાના મન વચન કાયાથી કરવા કરાવવા અનુમાદ વારૂપે નવ કાંટીથી ત્યાગ કરવા તે 'અભ્ય'તર વ્યુત્સર્ગ' કહેવાય છે. ( ૩૯ + ૩૨૭ )



## भी मनोवांछितपूरक अजाहरापार्श्वनाथाय नम:



## आत्मपदेश्वेदशुभाशुभकर्मसम्बन्धो बन्धः ॥ १ ॥

અર્થ:—આત્માના પ્રદેશાની સાથે ક્ષીરનીરવત્ પુદ્દગલવિશેષ રૂપ શુભાશુભ કર્મોના પરસ્પર સંબંધ ' બંધ ' કહે-વાય છે. (૧ + ૩૨૮ )

स च मिथ्यात्वाविरतिकषार्येर्यथायोगं समुत्पत्रते ॥२॥ अथः—ते अध, ये।गप्रभाषे भिथ्यात्व, अविरति, ४षाय अने ये।ग३्थ हेतुक्याथी ६८५न्न थाय छे. (२+३२८)

तत्रायथार्थश्रद्धानं मिथ्यात्वम् । तच्चाऽऽभि-प्रहिका-नाभिगहिकाऽऽभिनिवेश्विकसांश्वयिकानाभोगिकभेदेन पश्चविधम्

**અથ**:—મિથ્યાત્વ=ત્યાં ખંધપ્રકરણમધ્યે અયથાર્થ શ્રદ્ધા 'મિથ્યાત્વ' કહેવાય છે.

> તે મિથ્યાત્વ, આભિગ્રહિક (૨) અનાભિગ્રહિક (૩) આભિનિવેશિક (૪) સાંશયિક (૫) અનાભાગિકભેદથી પાંચપ્રકારનું છે. (૩ + ૩૩૦)

#### : 140:

સદ્દર્શ'નની ખુદ્ધિ-માન્યતા ' આભિષ્રદ્ધિક મિથ્યાત્વ ' કહેવાય છે. (૪ + ૩૩૧)

सर्वदर्शनविशेष्यकसमत्वप्रकारकप्रतिपत्तिप्रयोजकं श्रद्धान-मनाभिग्रहिकम् ॥ ५ ॥

અર્થ:—' અનાભિગ્રહિક મિથ્યાત્વ '=સઘળાં દરાંના સાચા જ છે. આવી માન્યતાવાળાની સઘળે સમાન ખુદ્ધિના કારણભૂત શ્રદ્ધા. (૫+ ૩૩૨)

तन्त्रवेत्तृत्वेऽप्यतदर्थेषु तद्थेताऽभिग्रह आभिनिवेशिकप्।। ६॥

અર્થ — ' આ બિનિવેશિક મિશ્યાત્વ '=તત્ત્વ જાણવા છતાંપણ અયથાર્થોમાં યથાર્થ તાના આગ્રહ. ( ર + 333 )

अर्हत्तत्त्वधर्मिकसत्यत्वसंश्चयजनकं मिथ्यात्वं सांश्चिष्ठम

અર્થ:—' સાંશયિક મિથ્યાત્વ '=અહેં તભગવંતે કહેલા છવા-દિતત્ત્વા સાચાં છે કે નહીં આવા પ્રકારના સંશ-યના જનક કે સંશયથી જન્ય ' સાંશયિક મિથ્યા-ત્વ ' કહેવાય છે. (૭ + ૩૩૪)

# दार्शनिकोपयोगश्चन्यजीवानां मिथ्यात्वमनामोगिकम्

11 & 11

અર્થ°:—' અનાભાગિક મિથ્યાત્વ '≔દાર્શ'નિક ઉપયાેગ [ વિશે-ષત્તાન ] શૂન્યજીવાનું ' અનાભાગિક મિથ્યાત્વ કહે-વાય છે. ( ૮ + ૩૩૫ )

#### : 242 :

हिंसाद्यव्रतेभ्वः करणैयोंगैश्वाऽविरमणमविरतिः । तस्याश्च मनः पश्चेन्द्रियाणां स्वस्वविषयेभ्यः पृथिव्यप्तेजोवायुवनस्पति-त्रसरूपषड्विषजीव-हिंसातश्चाप्रतिनिवर्त्तनरूपत्वाद्द्वादश्चविषत्वम् ॥ ९ ॥

અથ<sup>ર</sup>:—અવિરતિ=હિંસા વગેરે રૂપ અવતાથી, ઇન્દ્રિયાથી, મન-વચન કાયારૂપી યાગાથી નહિં અટકલું તે, અવિ-રતિ ' કહેવાય છે.

તે અવિરતિ, મને અને પાંચ ઇન્દ્રિયાનું પાત-પાતાના વિષયાથી, અને પૃથિવીકાય, અપ્કાય, તેજઃ કાય, વાચુકાય, વનસ્પતિકાય, ત્રસકાયરૂપ છ પ્રકા-રના જીવાની હિંસાથી નહિ અટકવા રૂપે બાર પ્રકારની છે. ( ૯ + ૩૩૬ )

कपायः पूर्वेदितपश्चविश्वतिविधः। वेदत्रयहास्यपट्-कात्मकनोकपायः कपायसहगामित्वात्कपायपदवाच्यः ॥१०॥

અર્થ:—કષાય=પાપનિરૂપણ પ્રકરણમાં કહેલ પચ્ચીશ પ્રકા રના 'કષાયા ' જાણવા, તદન્તર્ગત ત્રણ વેદાે અને હાસ્યષ્ટ્રકરૂપ (૯) 'નાકષાય ' કષાયની સાથે જ વર્તનાર [સહચારી] હાઇ કષાયપદથી વાચ્ય અનેલ છે. (૧૦ + ૩૩૭)

योगो मनोवाक्कायव्यापारः । तत्र सत्यासत्यिभव्य-बहारविषयकमनोवाग्व्यापारा अष्टी, तथीदारिकौदारि-

#### : १५२ :

किमिश्रवैक्रियवैक्रियमिश्राऽऽहारकाऽऽहारकिश्रकार्भणकारीरज-न्यव्यापारास्मप्तेति पश्चदश्च योगाः ॥ ११॥

અથ: — યાગ=મન, વચન, કાયાના વ્યાપાર 'યાગ' કહેવાય છે.

ત્યાં યાગપ્રકરણમાં સત્યમન, અસત્યમન, મિશ્ર-મન. વ્યવહારમન, આ પ્રમાણે મનના ચાર વ્યાપાર, સત્યવચન, અસત્યવચન, મિશ્રવચન, વ્યવહારવચન, આ પ્રમાણે વચનના ચાર વ્યાપાર, ઔદારિક, ઔદા-રિકમિશ્ર, વૈક્રિય, વૈક્રિયમિશ્ર, આહારક, આહારક-મિશ્ર. કામ'ણ આ પ્રમાણે કાયાજન્ય સાત વ્યાપારા એમ મળી પ'દર [૧૫] યાગા કહેવાય છે.

(99 + 332)

रक्तद्विष्ठात्मसम्बद्धानां कार्मणस्कन्धानां परिणामाविशेषेण स्वस्वयोग्यकार्यव्यवस्थापनं प्रकृतिबन्धः ॥ १२ ॥

> અર્થાત્ કેટલાક પુદ્દગલાને જ્ઞાનાવરણ સમર્થતા-રૂપે કેટલાક પુદ્દગલાને દર્શનાવરણસમર્થતારૂપે, કેટ-લાકને સુખદુ:ખાનુભવ સમર્થતારૂપે, કેટલાકને દર્શનચારિત્ર માહકતારૂપે, કેટલાકને આયુષ્યપણારૂપે, કેટલાકને ગતિ શરીર વિ. આકારરૂપે, કેટલાકને ગાત્રપણારૂપે, કેટલાકને અન્તરાયપણારૂપે, આવા

આઠ વિભાગમાં સ્વભાવવિષયક વ્યવસ્થા કરનાર પ્રકૃતિખ'ધ છે. (૧૨ + ૩૩૯)

पविभक्तानां वर्मस्कन्धानां विशिष्टमर्यादया स्थितिका-छनियमनं स्थितिबन्धः ॥ १३ ॥

અર્થ:—સ્થિતિઅંધ=જ્ઞાનવરણીયત્વ વિ. રૂપે વ્યવસ્થિત થયેલ જ્ઞાનાવરણ આદિ આઠ કર્માસ્ક્રન્ધાની વિશિ-ષ્ટમર્યાદાપૂર્વ'ક સ્થિતિકાલના નિયમ આંધનાર 'સ્થિતિ-અંધ' કહેવાય છે. (૧૩ + ૩૪૦)

परिपाकमुपयातानां विशिष्टकमेस्कन्धानां शुभाशुभविपा-कानुभवनयोग्यावस्था रसवन्धः ॥ १४ ॥

અર્થ:--- રસઅંધ=ક્લ આપવામાં સંમુખ થયેલ, જ્ઞાનાવરણીયત્વ આદિરૂપે વ્યવસ્થિત કમેલ્ક ધાની શુલ-અશુલ વિપાકના અનુલવયાગ્ય અવસ્થા ' રસઅ'ધ ' કહે વાય છે.

> અર્થાત્ બહસ્થિતિવાળા, સ્વકાળમાં પરિપાકને પામેલ કમ'ની જે શુલ-અશુલરૂપે અનુલવાતી અવસ્થા તે 'રસબ'ધ' છે. (૧૪ + ૩૪૧)

प्रकृत्यादित्रयनिरपेक्षं दिक्तकसंख्याप्राधान्येन कर्मपुद्ग-कानां प्रदणं पदेशवन्धः ॥ १५ ॥

અર્થ:—પ્રદેશઅંધ=પ્રકૃતિ વગેરે ત્રહ્યુની અપેક્ષાવગર, દલિક-સંખ્યાની પ્રધાનતાથી કર્મપુદ્દગલાનું ગ્રહ્યું તે 'પ્રદેશઅંધ' કહેવાય છે. (૧૫ + ૩૪૨)

#### : 148 :

् बन्धार्श्वेते चत्वार एकविधाध्यवसायविशेषेण जायन्ते सङ्क्रमोद्वर्त्तनादिकरणविशेषाश्च ॥ १६॥

અર્થ:—આ ચારે બંધા, વિચિત્ર એક અધ્યવસાયરૂપ એક-વિધ અધ્યવસાયવિશેષથી એકીસાથે થાય છે. એટલું નહીં પરંતુ એકવિધ અધ્યવસાયવિશેષથી સંક્રમ, ઉદ્દવર્તાનાદિકરણવિશેષા પણ થાય છે. (૧૬ + ૩૪૩)

करणिवशेषाश्र बन्धनसङ्कमोद्वर्तनापवर्तनोदीरणोपश्चम-नानिधत्तिनिकाचनामेदादष्टविधाः ॥ १७॥

અથ: — વળી કરણવિશેષા, અંધન, સંકર્મણ, ઉદ્દવતેના, અર્પ-વર્તના, ઉદ્દીરણા, ઉપશંમના, નિધત્તિ, નિકાચના: લેદથી આઠ પ્રકારના છે. (૧૭ + ૩૪૪)

तत्र बद्धात्मनो वीर्यपरिणामविशेष: करणप्। बीर्यश्चात्र योगकषायरूपं विवक्षितम् ॥ १८॥

અથ<sup>ર</sup>:—કરલુ=ત્યાં કરલુપ્રકરલમાં, અહ [ લેશ્યાવાળા ] આત્માના [ ક્ષાયિક ક્ષાયાપશમિકરૂપ વીય'લિખ્ધ-જન્ય ] વીય'પરિજ્ઞામવિશેષ' 'કરણ' કહેવાય છે.

વળી અહીં–અંધાદિપ્રકરણાં ચાેગ પિકૃતિ પ્રદેશ-બંધના નિમિત્તરૂપ ] અને કષાય [સ્થિતિ અને રસ્ના બંધના નિમિત્તરૂપ] રૂપ વીર્ય, વિવક્ષિત [અધિકૃત ] કરેલ છે. (૧૮ + ૩૪૫)

#### : १44 :

कर्मणामात्मप्रदेशस्सहान्योऽन्यानुगमनप्रयोजकवीर्यपरि-णामो बन्धनकरणम् । अत्र योगात्मकवीर्येण प्रकृतिप्रदेशयोः कषायैश्र स्थित्यनुभागयोर्बन्धो जायते ॥ १९॥

અર્થ:— બંધનકરણ = આત્મપ્રદેશાની સાથે કર્મોને પરશ્પર ક્ષીરની શ્વત પ્રદેશ – અનુગમ [ તાદાત્મ્યસં બધ એક-તાની વ્યાપ્તિ]માં કારણભૂત વીર્ધ પરિણામ ' બંધન-કરણ ' કહેવાય છે. અહીં ચાગરૂપી વીર્ધ થી પ્રકૃતિ અને પ્રદેશના બંધ અને ક્ષાયરૂપી વીર્ધ થી સ્થિતિ અને રસના બંધ થાય છે, એમ સમજ હું. (૧૯-૧૩૪૬)

अन्यक्रमेरूपतया व्यवस्थितानां प्रकृतिस्थित्यनुभागप्रदेशाः नामन्यक्रमेरूपतया व्यवस्थापनदेतुर्वीर्यविश्वेषस्तंक्रमणम् ॥२०॥

અર્થ:—સંક્રમણકરણુ=જે વીર્યાવશેષ, અન્યકર્મારૂપપણાએ વ્યવસ્થિત, વિવિક્ષત અંધાતી પ્રકૃતિ આદિથી લિન્નપણાએ રહેલ પ્રકૃતિ આદિની, અન્યકર્મારૂપ-પણાએ અંધાતી પ્રકૃતિ આદિમાં નહીં અંધાતી પ્રકૃતિ આદિમાં નહીં અંધાતી પ્રકૃતિ આદિમાં નહીં અંધાતી પ્રકૃતિ આદિના દલિકને નાંખી અધ્યમાન પ્રકૃતિરૂપ-પણાએ વ્યવસ્થા-રચનામાં હેતુ થાય તે વીર્યાવશેષ 'સંક્રમણકરણ 'કહેવાય છે.

દા. ત. જેમકે, બધ્યમાન [ અ'ધાતી ] સાતા વેદનીયમાં અબધ્યમાન અસાતાવેદનીયનું સંક્રમણ, [ અહીં સજાતિય વિરાધી ઉત્તરપ્રકૃતિ વિ.નું સંક્રમણ સમજનું] ( ૨૦ + ૩૪૭ )

#### : १५६ :

कमिस्थित्यनुभागयो: प्रभूतीकरणपयोजकवीर्यपरिणतिकः द्वर्तना ॥ २१ ॥

અર્થ:—ઉદ્વર્તાના=ઉદયાવિલકાથી અહાર રહેલ, કમેની સ્થિતિ અને રસમાં વૃદ્ધિ કરવામાં પ્રયાજક વીર્ય પરિશ્રુતિ ' ઉદ્વર્તાનાકરણ ' કહેવાય છે. (૨૧+૩૪૮)

कर्मस्थित्यनुभागयोर्ह्रस्वीकरणप्रयोजकवीर्यविशेषोऽपव-र्त्तना ॥ २२ ॥

અર્થ:—'અપવત્ત'નાકરહ્યું '=લાંબીસ્થિતિ, તીવરસવાળા કર્મ-પરમાણુઓની દીધ સ્થિતિ કે તીવરસનું અપહરદ્યુ કરી હસ્વ [અલ્પ] સ્થિતિ અને મ'દરસવાળા રૂપે વ્યવસ્થા કરવામાં કારહ્યુભૂત વીય વિશેષ 'અપવત્ત'ના' કરણ કહેવાય છે. (૨૨ + ૩૪૯)

अनुदितकमेदिछिकस्योदयाविष्ठकाप्रवेशनिदानमात्मवीर्य-सुदीरणा ॥ २३ ॥

અર્થ:—' ઉદીરહ્યુાકરણ '=નહી ઉદયમાં આવેલ કમ'દલિકના ઉદયાયવલિકામાં પ્રવેશનું કારણું, આત્મવીય', ' ઉદી રહ્યુાકરહ્યું ' કહેવાય છે. (૨૩ + ૩૫૦)

कर्मणाद्वदयोदीरणानिधत्तिनिकाचनाकरणायोग्यत्वेन व्यवस्थापनाहेतुर्वीर्यपरिणतिरूपश्चमना । उदयश्च यथास्थितिब-द्धानां कर्मपुद्गळानामबाधाकाळक्षयात्संक्रमापवर्त्तनादिकरणवि-शेषाद्वोदयसमयपाप्तानामनुभवनम् ॥ २४ ॥

### : १५७ :

- અર્થ:—' ઉપશમનાકરણ ' કર્મોની, ઉદય-ઉદીરણા, નિધત્તિ નિકાચનારૂપકરણની અચેાગ્યપણાએ વ્યવસ્થા રચના કરવામાં હેતુભૂત વીર્ય પરિણતિ 'ઉપશમનાકરણ ' કહેવાય છે.
  - ઉદય=સ્થિતિ પ્રમાણે બંધાયેલા, અબાધાકાલના ક્ષયથી સ્વ ભાવથી અથવા ઉદીરણા, સંક્રમણ, અપવર્તાનાદિ કરણવિશેષથી ∫પ્રયાગથી ∫ ઉદયકાલને પામેલા કર્મપુદ્દગલાના અનુભવ ' ઉદય ' કહેવાય છે.

( 28 + 349 )

कर्मणाग्रुद्वर्त्तंनापवर्त्तनान्यकरणायोग्यत्वेन व्यवस्थापनानु-कूळवीर्यविशेषो निधत्तिः ॥ २५ ॥

**અર્થ**:—' નિધત્તિકરણ ' કર્મોની ઉદ્વત્ત ના અને અપવર્ત્ત ના સિવાય યીજાકરણે!ના અયે!ગ્યપણાએ વ્યવસ્થા રચના માં અનુકૂળ વીર્ય વિશેષ 'નિધત્તિ કહેવાય છે.

( 24 + 342 )

करणसामान्यायोग्यत्वेनावश्यवेद्यतया व्यवस्थापनाप्रयोज-कवीर्यविशेषो निकाचना ॥ २६ ॥

અર્થ:—' નિકાચનાકરણ '=જે વીર્યવિશેષ, કર્મોને સકલકર-ણને અયાગ્ય બનાવી, અવશ્ય વેદ્યપણાએ વ્યવસ્થિત કરનાર છે તે વીર્યવિશેષ ' નિકાચના ' કહેવાય છે. (૨૬ + ૩૫૩)

तत्र मुळप्रकृतिबन्धश्च ज्ञानदर्शनावरणवेदनीयमोहनीयायुनिषगोत्रान्तरायभेदेनाष्ट्रविधः ॥ २७ ॥

#### : 144:

**અર્થ**ઃ—ત્યાં=અંધપ્રકરણમાં મૂલપ્રકૃતિઅ**ંધ=**જ્ઞાનાવરણ, દર્શ-નાવરણ, વેદનીય, માહનીય, આયુષ્ય, નામ ગાત્ર, અન્તરાય**લે**દથી આઠ પ્રકારના છે. (૨૭ + ૩૫૪)

प्षामवान्तरभेदा विंशत्युत्तरश्चतात्मका वेष्ट्याः । विवृता-श्चेते पुण्यपापतत्त्वयोः । उदये च सम्यक्त्वमोइनीयमिश्रमोइनी-यसहिता द्वाविंशत्युत्तरशतभेदा भवन्ति । सत्तायान्त्वष्टपश्चाशदु-त्तरशतभेदाः स्युः । विवृताश्चेते सर्वे कर्मग्रन्थे ॥ २८ ॥

અર્થ:—આ આઠ પ્રકારના અધમાં મૂલપ્રકૃતિરૂપ મૂલભેદાનાં ઉત્તરભેદા એકસાવીસ [૧૨૦] જાણવા આ ઉત્તર-ભેદાનું વિવરણ, પુષ્ય અને પાપતત્ત્વના નિરૂપણ પ્રકરણમાં કરેલ છે. અને ઉદયમાં સમ્યક્ત માહ-નીય સહિત એકસા બાવીશ [૧૨૨ | ઉત્તર ભેદા થાય છે.

> સત્તામાં એકસા અઠ્ઠાવન [૧૫૮] ઉત્તરભેદાે થાય છે. અ સર્વાનું વિવરણ કર્માં ગ્રાંથમાં કરેલ છે.

> > (२८ + ३५५)

## आत्मानो विशेषवीभावरणकारणं कर्म ज्ञानावरणम्

11 39 11

અર્થ:— જ્ઞાનાવરથુ=સામાન્યવિશેષાત્મક વસ્તુમાં વિશેષગ્રહણ-રૂપ જે બાધ તે જ્ઞાન કહેવાય છે, તેના આવરથુમાં કારથુભૂત કર્મ 'જ્ઞાનાવરથુ ' કહેવાય છે. (૨૯+૩૫૬)

### : 146 :

# आत्मनस्सामान्यबोधावरणसाधनं कर्म दर्शनावरणम्

અર્થ:—દર્શનાવરઘુ=સામાન્યવિશેષાત્મક વસ્તુમાં સામાન્ય-બહાથુરૂપે જે બાધ [ઉપયાગ] તે 'દર્શન 'કહે-વાય છે.

> તેના આવરાષુમાં કારા**ણન્ત કર્મ ' દરા'નાવરાષુ '** કહેવાય છે. (૩૦ + ૩૪૭)

सुखदुःखानुभवप्रयोजकं कर्म वेदनीयम् ॥ ३१ ॥ અर्थः—वेदनीय=सुभ अने इःभना अनुभवभां कारखुभूत कर्भ 'वेदनीय 'क्ष्डेवाय छे. (३१ + ३४८)

रागद्वेषादिजनकं कर्म मोइनीयम् ॥ ३२ ॥ अथः—भे।&नीय=राग, द्वेष, भिथ्यात्व, के।धादिक्षाय, काम-गुणु आदिमां कारखुभूतकमः भे।&नीय रहेवाय छे. (३२ + ३४८)

गतिचतुष्ट्यस्थितिप्रयोजकं कमें आयु: ॥ ३३ ॥ અथः—आयुः=चारगतिचे।मां स्थितिनुं कारखुभूत कमें 'आयुष्य' क्रिबेवाय छे. ( ३३ + ३५० )

नरकगत्यादिनानापर्यायपयोजकं कर्म नामकर्म ॥३४॥
२०१४:—नाभक्षभं=नरुकाति आहिइप नानापर्यायनुं कारधुभूत
कर्भ 'नाभक्षभं 'क्षेत्रेवाय छे. (३४ + ३५९)
उच्चनीचजातिच्यवहारहेतुः कर्म गोत्रम् ॥३५॥

અર્થ:—ગાત્ર=ઉચ્ચ, નીચ જાતિ [કુલ ]ના વ્યવહારમાં હેતુ ભૂત કર્મ 'ગાત્ર' કહેવાય છે. (૩૫ +૩૫૨)

आत्मनो नीर्यादिप्रतिबन्धकं कर्मान्तरायकर्म ॥ १६ ॥ अथः—अन्तराय=आत्माना वीर्यं, लेगि, ७५थेगि, हान, बाक्समां प्रतिण'धंक विद्नकरनाई क्रमें 'अंतरायकर्म' क्रेडियाय छे. (३६ + ३५३)

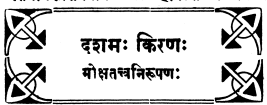
ज्ञानदर्शनावरणवेदनीयान्तरायाणां त्रिंशत् सागरोपमकोटीकोटिकालं यावत् मोहनीयस्य सप्तितसागरोपमकोटीकोटिकालं यावत् , विंशतिसागरोपमकोटीकाटिकालं यावन्नामगोत्रयोः. आयुषश्र त्रयिह्मंत्रस्मागरोपमकालं यावत्परास्थितिर्वीष्ट्या । एवमेव वेदनीयस्य द्वादश्रम्हूर्त्ताः नामगोत्रयोरष्ट्रमुहूर्ता, श्रेषाणाश्चान्तम्रुहूर्त्तमपरा स्थितिरिति ॥ ३७॥
अथः—ज्ञानावरुष्, दर्शनावरुष्, वेदनीय, अत्तरायक्रीनी
त्रीश [३०] हे।ऽ।हे।ऽी सागरापमनी, मे।ऽनीयनी
सीत्तर [७०] हे।ऽ।हे।ऽी सागरापमनी, नामकभः
अने गे।त्रक्षभंनी वीश [२०] हे।ऽ।हे।ऽी सागरापमनी, अने आयुष्य क्षभी [३३] तेत्रीश साग

એ પ્રમાણે જ વેદનીયની બાર [૧૨] મુહૂર્તો ની નામ અને ગાત્રની આઠ [૮] મુહૂર્તોની. બાકીના પાંચ કર્મોની અન્તર્મુહૂર્ત્તાની જઘન્યસ્થિતિ [કાલ-માન] જાણવી. (૩૭ + ૩૫૪)

રાપમની ઉત્કષ્ટ સ્થિતિ [કાલમાન ] જાણવી.

नवम किरण समाप्त

## श्री वर्तमानशासननायक श्री महावीरजिनेन्द्राय नमः



क्रत्स्नकर्मविद्युक्त्याऽऽत्मनः स्वात्मन्यवस्थानं मोक्षः ॥१॥ અथ<sup>९</sup>:—માક્ષ=સકલકર્મની આત્માના પ્રદેશામાંથી અત્યંત ક્ષયરૂપ વિસુક્તિ દ્વારા આત્માનું કેવલજ્ઞાનાદિરૂપ સ્વસ્વરૂપમાં શાત્ધત રહેવું તે 'માક્ષ 'કહેવાય છે. (૧+૩૫૫)

तद्वान् मुक्तः ॥ २ ॥

અર્થ<sup>ુ</sup>ઃ—મુક્ત≔સકલ કમ<sup>દ</sup>ક્ષય સાધ્ય સ્વસ્વરૂપમાં અવસ્થાનરૂપ પર્યાયવાળા ' મુક્ત ' ક**હેવાય છે**. (૨+૩૫૬)

सोऽनुयोगद्वारैस्सिद्धान्तप्रसिद्धैस्सत्पद्वश्रूषणादिभिनेविभ-निरुपणादुपचारेण नवविधः ॥ ३ ॥

અર્થ:—તે મુક્ત કે માક્ષ, સિદ્ધાંતપ્રસિદ્ધ, વ્યાખ્યાપ્રકારરૂપ અત્યદ્મરૂપણ વિ. નવ લેદાથી નિર્ પણદ્ધારા વિચારાતા હાઇ ઉપચાર [ વ્યવહાર ]થી નવપ્રકારના કહેવાય છે. (3+340)

गत्यादिमार्गणाद्वारेषु सिद्धसत्ताया अनुमानेनागमेन वा निरूपणं सत्पद्वरूपणा ॥ ४॥

#### : 157 :

અથ<sup>ર</sup>:—સત્પદપર્પણાદ્વાર=ગતિ વિ. માર્ગ શાદારામાં સિદ્ધ-સત્તાનું અનુમાનથી કે આગમથી જે નિરૂપણ તે 'સત્પદપર્પણા' કહેવાય છે. (૪+૩૫૮)

तत्र गतीन्द्रियकाययोगवेदकवायज्ञानसंयमदर्भनलेक्या-भन्यसम्यक्त्वसंद्रपाहारकरूपाश्चतुर्देश मूळभूता मार्गणाः ॥५॥ २०१६:—त्यां भार्गणाद्वार प्रकरिष्ठमां, (१) शति (२) धन्द्रिय (३) काय (४) थे।श (४) वेह (६) क्षाय (७) ज्ञान (८) संयम (६) दश्चन (१०) द्वेश्या (११) भाष्य (१२) सम्यक्षत्व (१३) संज्ञी (१४) आक्षारक्षद्रपे थीहमार्गणाञ्चा को. (५+३५६)

नरकतिर्यङ् मनुष्यदेवमेदेन चतस्रो गतिमागैणाः ॥६॥ स्थः—गतिभागंषु।=नरुकाति, तिथं यगति, भनुष्यगति, हेर्दे देवगति सेद्धी यार [४] गतिभागंषु।से। हेर्दे वाय छे. (१+३६०)

एकद्वित्रिचतुःपश्चेन्द्रियमेदेन पश्चेन्द्रियमार्गणाः ॥ ७ ॥ અथ<sup>९</sup>:—ઇન્દ્રિયમાર્ગ'ছા=એકેન્દ્રિય, દ્રીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, સતુ-રિન્દ્રિય, પંચેન્દ્રિયભેદથી પાંચ [૫] 'ઇન્દ્રિયમાર્ગ'-દ્યાએા' કહેવાય છે. (७+૩૬૧)

पृथिव्यप्तेजीवायुवनस्पतित्रसभेदेन षट् कायमार्गणाः ॥८॥ व्यथः— कायमार्गः छा= पृथिवीकाय, अष्काय, तेकःकाय, वायुक्तिय, वनस्पतिकाय, त्रसकाय वेदशी छ [६] 'कायमार्गः छा। ' छे. (८+३६२)

#### : 143:

## मनीवाक्कायास्तिस्रो योगमार्गेणाः ॥ ९॥

અર્થ':—યાગમાગ'લા=મનાયાગ, વાગ્યાગ, કાયયાગના લેદથી ત્રલુ [3] યાગમાગ'લાઓ છે. (૯+૩૬૩)

पुंस्रीनपुंसकभेदेन तिस्रो वेदमार्गणाः ॥ १०॥

અથ<sup>°</sup>:—વેદમાર્ગણા=પુંવેદ, સ્રીવેદ, નપુંસકવેદના **લેદથી** ત્રણ [3] વેદમાર્ગણાએ છે. (૧૦+૩૬૪)

क्रोधमानमायाक्कोभरूपाश्चतस्तः कषायमार्गणाः ॥ ११ ॥ २०४८ः— ५ थायभार्भाष्याः = क्रेष्ठिः भान, भाया, क्षेष्ठः ३५ सार [४] ५ थायभार्भाष्ट्राक्षेत्रः छे. (११+३६५)

मतिश्रुताविषयनः पर्यवकेत्रस्वमत्यक्षानश्रुताक्षानिवभक्गः कानमेदाव्य्टी क्षानमार्गणाः । मिध्यादृष्टीनां मतिश्रुतावधयः क्रमेण मत्यक्षानश्रुताक्षानिवभक्गक्षानान्युच्यन्ते । अत्र पश्च-विधत्वेऽपि क्षानानामन्वेषणापस्तावे आद्यत्रयविपरीतानामपि मत्यक्षानादीनां क्षानत्वेन ग्रहणादृष्ट्विधत्वं क्षानमार्गणाया वोध्यम् । मनः पर्यवकेत्वस्रयोस्तु वैपरीत्याभाव एव । अग्रे संयमादिष्वय्येवमेव वेपरीत्येन मार्गणा विक्षेयाः ॥ १२ ॥ अथः—ज्ञानभागं ख्रा=भतिज्ञान, श्रुतज्ञान, अविध्यान, भनः पर्यवज्ञान, हेवस्त्रान, श्रुतज्ञान, श्रुतज्ञान, श्रुतज्ञान, श्रुतज्ञान, श्रुतज्ञान, विभंगज्ञानना केद्यी आठ [८] 'ज्ञानभागं ख्राच्याः छे. भिष्यादेष्टिक्याना भतिज्ञान, श्रुतज्ञान, क्ष्यिक्षान, भिष्यात्वना हार्थे ] भतिक्षज्ञान, श्रुतक्षान, श्रुतक्ष्यान, श्रुतक्षान, श्रुतक्ष्यान, श

#### : 988 :

સાનાનું પંચવિધપશું હોવા છતાં માર્ગા ણામકરણમાં પ્રથમના ત્રણસાનાથી વિપરીત પણ મતિ અજ્ઞાન વિ.નું સાનપણાએ બ્રહેણ હોવાથી ' જ્ઞાનમાર્ગણા ' આઠ છે એમ જાણવું. મનઃપર્યંવ અને કૈવલસાનામાં વિપરીતતાના અસંભવ જ છે. આગળ પર પણ સંયમ વિ.માં પણ આ પ્રમાણે વીપરીતપણાથી માર્ગાણાઓ જાણવી. (૧૨+૩૬૬)

सामायिकछेदोपस्यापनपरिद्वारिवशुद्धिस्वस्मसम्यराणयथा-ख्यातदेकविरत्यविरतिरूपास्त्रपत चारित्रमार्गणाः ॥१३॥ अथः—चारित्रमार्गणाः=सामायिङ, छेद्देापस्थापन, परिद्धार-विशुद्धि, सूक्ष्मसंपराय, यथाण्यात, देशविरति, अविरतिरूपे सात [७] चारित्रमार्गणां छे.

(93+359)

चक्षुरचक्षुरविधकेवलभेदेन चतस्रो दर्शनकार्गणाः ॥१४॥
अथः—हशःनभागः खा=यक्षुदर्शन, अयक्षुदर्शन, अविधहर्शन
केवल्रदर्शनना लेहथी यार [४] दर्शनभागं खाओ छे.
(१४+३६८)

कृष्णनीलकाषोततेजः पद्मशुक्लभेदेन षड् लेक्यामार्गणाः ॥ १५॥

અર્થ:—લેશ્યામાગ જાા=કૃષ્ણલેશ્યા, નીલલેશ્યા, કાપેાતલેશ્યા, તેજોલેશ્યા, પદ્મલેશ્યા, શુકલલેશ્યાના ભેદથી છ લેશ્યા-માર્ગ હ્યાએ છે. (૧૫+૩૬૯)

#### : 1 **5**4 : .

अस्पफलाय फलिन आमूलं विनाजकरणाध्यवसायः कृष्णलेक्या । यथा फलग्रहणार्थं वृक्षच्छेदाध्यवसायः ॥ १६ ॥ अथि:—कृष्णुदेश्या=अस्पक्षने आतर, कृष्णुदेश्या अस्थिवसाय ' कृष्णुदेश्या ' कहे-वाय छे.

દા. ત. જેમકે, ક્લના ગ્રહણાર્થે વૃક્ષછેદના અધ્ય-વસાય. (૧૬+૩૭૦)

अन्पपयोजनाय तदंशच्छेदनाध्यवसायो नीळलेक्या। यथा फळाय शालाच्छेदाध्यवसायः ॥ १७ ॥

અથ<sup>ર</sup>:—નીલલેશ્યા=અલ્પપ્રયાજન માટે ફલવાળાના અંશના છેદ કરવાના અધ્યવસાય 'નીલલેશ્યા ' કહેવાય છે. જેમકે–ફલમાટે વૃક્ષની શાખાના છેદ્રના ઇરાદા. (૧૭+૩૭૧)

अरुपफळार्थे तदंशांशच्छेदनाध्यवसायः कापोत्तस्रेश्या । यथा तदर्थे प्रतिशाखाच्छेशध्यवसायः ॥ १८॥

અર્થ:—કાપાતલેશ્યા=અલ્પક્લ માટે, ક્લવાળાના અંશના અંશના છેદ કરવાના અધ્યવસાય 'કાપાતલેશ્યા' કહેવાય છે.

> જેમકે, ફલ માટે શાખાની શાખારૂપ-પ્રતિશા-ખાના નાશના સંકલ્પ. (૧૮+૩૭૨)

अस्वफळाथैमंशांशायेक्षया न्यूनांशच्छेदनाध्यवसाय: तेजो-सेश्या। यथा फळग्रहणाय स्तबकच्छेदनाध्यवसाय: ॥ १९॥ અર્થ:—તે જોલેશ્યા=અલ્પક્લ માટે, ક્લવાળાના અંશનાઅંશની અપેક્ષાએ ન્યૂનઅંશના છેઠ કરવાના અધ્યવસાય ' તે જોલેશ્યા' કહેવાય છે.

જેમકે, ક્લના ગ્રહણાથે ગુચ્છાના નાશના વિચાર. (૧૯+૭૭૩)

ईषत्क्रुस्रेशप्रदानेन फळप्रहणाध्यवसायः पद्मस्रेश्या । यथा दक्षात्फळमात्रवियोजनाध्यवसायः ॥ २०॥

અ**થ**ે.—પદ્મલેશ્યા=થાડા ક્લેશ આપી ક્લના ગ્રહણના અધ્ય વસાય 'પદ્મલેશ્યા' કહેવાય છે.

> જેમકે, વૃક્ષ ઉપરથી માત્ર ફલ પાડવાનાે વિક∈પ. (ર∘+૩૭૪)

इतम्बर्धेश्वाकरणतः फळग्रहणाध्यवसायदशुक्छलेदया । यथा भृपतितफळग्रहणाध्यवसायः ॥ २१ ॥

અર્થ:—શુકલલેશ્યા=બીજાને જરાપણ ઇજા ન થાય તેવી રીતે ક્લ લેવાના અધ્યવસાય 'શુક્લલેશ્યા ' કહેવાય છે. જેમકે, જમીન ઉપર પડેલ ક્લ લેવાના અધ્ય-વસાય. (૨૧+૩૭૫)

भव्याभव्यभेदेन द्विविधा भव्यमार्गणाः, तत्र भव्यस्ति-द्विगमनयोग्यस्तद्विपरीतोऽभव्यः ॥ २२ ॥

અર્થ:—લબ્યમાર્ગ ધા=લવ્ય અને અલબ્યના સેઠશી છે પ્રકા-રની 'લબ્યમાર્ગ ધા' જાલુવી ત્યાં લવ્યમાર્ગ ઘા પ્રક રઘુમાં સિદ્ધિગમનની ચાગ્યતાવાળા લબ્ય કહેવાય

#### : 159:

છે. અને સિદ્ધગમનની અયાગ્યતાવાળા 'અલાવ્ય' છે. (૨૨+૩૭૬)

अौपशमिकक्षायोपशमिकक्षायिकसास्वादनवेदकमिथ्या-त्वरूपेण षट् सम्यव्त्वमार्गणाः ॥ २३ ॥

**અર્થ**:—સમ્યકત્વમાગ'ણા=ઔપશમિક, ક્ષાચાેપશમિક, ક્ષાચિક, સાસ્વાદન, વેદક, મિશ્યાત્વનારૂપે છ ∫૬] 'સમ્યક્-ત્વમાગ'ણાઓ છે. (૨૩+૩૭૭)

संदयसंक्षिभेदेन द्विधा संक्षिमार्गणा। समनस्कास्संक्षिनो मनोहीना असंक्षिनः॥२४॥

અર્થ:— સંજ્ઞિમાગ શા=સંજ્ઞી અને અસંજ્ઞીના લેકથી છે પ્રકારની ' સંજ્ઞિમાગ શા' છે. મનવાળાઓ 'સંજ્ઞીઓ કહેવાય છે. અને મન વગરના અસંજ્ઞીઓ ' કહે-વાય છે. (૨૪+૩૭૮)

आहारकानाहारकमेदेन द्विविधाऽऽहारकमार्गणा । आहा-रकरणत्रीळा आहारकास्त्रद्भिना अनाहारका: ॥ २५ ॥

અર્થ:—આહારકમાર્ગણા=આહારક અને અનાહારક ભેદથી એ પ્રકારની 'આહારકમાર્ગણા' કહેવાય છે. આહાર કરવાના સ્વભાવવાળાએા 'આહારકા 'તે સિવાયના 'અનાહારકા ' કહેવાય છે. (૨૫+૩૭૯)

तत्र नरगतिपञ्चेन्द्रियजातित्रसकायभव्यसंक्रियथारूयात-भायिकानाहारककेवलकानकेवलदर्शनेषु मोक्षो न शेषेषु અર્થ:—ત્યાં = ચૌદમાર્ગ છાના ઉત્તરભેદાની અપેક્ષાએ નરગતિ પંચેન્દ્રિયજાતિ, ત્રસકાય, ભવ્ય, સંજ્ઞિ, યથાખ્યાત, ક્ષાયિક, અનાહારક, કેવલજ્ઞાન, કેવલદ શંનામાં માક્ષ [સિહત્વની સત્તા] છે.

> ખાકીની ચાેગ, વેઠ, કષાય, લેશ્યા આદિમાં માેક્ષ નથી. અર્થાત્ સંભવ પ્રમાણે એકાંતરપશ્ચાત્ કૃત અનંતર-પશ્ચાત્કૃતનયની અપેક્ષાએ જ મુક્તિ સમ જવી. પ્રત્યુત્પન્નભાવની અપેક્ષાએ સિદ્ધ, સિદ્ધિએ જાય છે. (૨૬+૩૮૦)

सिद्धजीवसंख्यानिरूपणं द्रव्यप्रमाणम् ॥ तच्च सिद्ध-जीवानामनन्तत्वं बोध्यम् ॥ २७ ॥

અથ<sup>6</sup>:—દ્રવ્યપ્રમા**ણ**=સિદ્ધજીવદ્રવ્યાની પરિગણનારૂપ સંખ્યાનું નિરૂપણ 'દ્રવ્યપ્રમાણ ' કહેવાય છે તે દ્રવ્ય પ્રમાણ સિદ્ધજીવાનું આગમપ્રસિદ્ધ અનંતસંખ્યામિતત્વરૂપ અનંતપણ બાણવું. (૨૭+૩૮૧)

चतुर्देशरज्जुप्रियतस्य छोकस्य कियद्भागे सिद्धस्थान-मिति विचारः क्षेत्रद्वारम् । छोकस्यासंख्येयमागे सिद्धिश-छोध्वे सिद्धस्थानं, असंख्येयाकाशप्रदेशप्रमाणं सिद्धानां क्षेत्रावगाहो होयः ॥ २८ ॥

**અર્થ**:—ક્ષેત્રદાર=ચૌદ રજ્જુપમાણ્લૂત લાેકના કેટલા લાગે સિહસ્થાન છે. આવાે વિચાર 'ક્ષેત્રદાર' કહે-વાય છે.

#### : 146:

લાકના અસંખ્યાતમાલાગમાં સિદ્ધશિલા ઉપર સિદ્ધસ્થાન છે. અસંભાત આકાશપ્રદેશ પ્રમાણ્રુપ, સિદ્ધોના ક્ષેત્રના અવગાહ સમજવા. (૨૮+૩૮૨)

सिद्धात्मनोऽवगाइनाकाशपरिमाणतस्स्पर्शना कियतीति विचारस्स्पर्शनाप्ररूपणा । अवगाइनातस्तेषामधिका स्पर्शन। भवति ॥ २९ ॥

અર્થ:—સ્પર્શનાદ્વાર=સિદ્ધઆત્માની અવગાહનાના આકાશના પરિમાણથી સ્પર્શના કેટલી ? અર્થાત્ સિદ્ધની સ્વા-વગાઢ આકાશપ્રદેશાથી સ્પર્શના શું ન્યૂન છે ? અધિક છે કે તુલ્ય છે ? આવી વિચારણા 'સ્પર્શ-નાપ્રરૂપણા' કહેવાય છે.

> અભિવ્યાપ્તિરૂપ અવગાહના અને સ્પર્શના તો સંબંધમાત્રરૂપ કહેવાય છે. એ અહીં વિશેષ સમ-જવા. અવગાહના કરતાં તે સિદ્ધોની 'સ્પર્શના' અધિક દાય છે (૨૯+૩૮૩)

सिद्धावस्थानं कियत्कालमिति विचारः कालद्वारम्। व्यक्त्यपेक्षया साद्यनन्तो जातिमाश्रित्यानाद्यनन्तः स्यात्।।। ३०॥

અર્થ:-કાલ હાર=સિ હોનું અવસ્થાન કેટલા કાલ સુધી હાય છે? અર્થાત્ સ્થિતિવાળાની અવધિના જ્ઞાન માટે જીવા, સિ હપણાને કેટલા કાલ સુધી ધારણ કરે ? આવા પ્રશ્ન થતાં જે વિચાર તે 'કાલ હાર 'કહેવાય છે. વ્યક્તિની અપેક્ષાએ [એક જીવની અપેક્ષાએ] જયારે તે સિદ્ધપણું પામ્યા ત્યારે તેનું સિદ્ધપણું. થયું એ અપેક્ષાએ સાહિત્વ, ત્યાર ખાદ તેના વિના-શના અભાવ હાવાથી અનંતપણુ છે અર્થાત્ સાહિ-અનંત સ્થિતિવાળા સિદ્ધ છે એમ કહેવાય છે. જાતિની અણેક્ષાએ [સવ'સિદ્ધોની અપેક્ષાએ] અનાદિ અનંત છે એમ કહેવાય છે. કેમકે; સિદ્ધ-શ્ન્યકાલના અભાવ છે. (30+368)

परित्यक्तस्य पुनः परिग्रहणावान्तरकाळविचारोऽन्तरप्रह्मपणा। सिद्धानां प्रतिपाताभावादन्तरं नास्तीति ध्येयम् ॥ ३१॥

## -: અન્તર દ્વાર :--

અર્થ:— કાઇપણ પર્યાયના ત્યાગ કર્યા બાદ કરીથી તેની પ્રાપ્તિ કેટલા કાલ પછી થાય છે ? આવા પ્રશ્ન થતાં જે વિચાર તે ' અંતરપ્રરૂપણા ' કહેવાય છે. એવી રીતે અહિં સિદ્ધત્વ પર્યાયના ત્યાગ બાદ કરીથી કયારે તેની પ્રાપ્તિ થાય છે ? આવા પ્રશ્નના જવાબ છે કે; સિદ્ધોના સિદ્ધત્વ પર્યાયના પ્રતિપાત નહીં હાવાથી અંતર નથી. સિદ્ધત્વના અપતનમાં આવરણ–કારણાના સવંથા અભાવ છે એ કારણ સમજત્તું. (34+3૮૫)

संसायितमसंख्यापेक्षया कियद्भागे सिद्धा इति विचारो भागद्वारम् , अनन्तानन्तसंसारिजीवापेक्षा अनन्ता अपि सिद्धास्तद्नन्तभागे भवन्ति ॥ ३२ ॥

#### : 101:

## -: ભાગદ્વાર :-

અર્થ:—સંસારિજીવરાશિની અપેક્ષાએ સિહો, કેટલામ બાગે વતે છે? આવાે વિચાર ' ભાગદાર ' કહેવાય છે. મધ્યમ અનંતાનન્તનામક અષ્ટમઅનંત પ્રમાણ જીવ સંખ્યા છે. તેની અપેક્ષાએ, સિહો અનંત હોવા છતાંય અનંતમા ભાગે વતે છે કેમકે સિહ્જવાની સંખ્યા, પંચમઅનંત સંખ્યા પ્રમાણ છે.

(32+325)

औपश्वमिकसायिकसायोपश्चिकतैद्यिकपारिणामिकमैदेन पश्च भावाः । कर्मणामुपश्चमेनौपश्चमिकः, स्रयेण सायिकः, सयोपश्चमाभ्यां सायोपश्चमिकः, उदयेनौद्यिकः, स्वभावाव-स्वानेन च पारिणामिको होयः । एषु सिद्धाः कतमस्मिन् भावे वर्त्तन्त इति विचारो भावद्वारम् । तेषां झानदर्शने सायिके जीवत्वश्च पारिणामिकमिति भावद्वयं स्यात् ॥ ११ ॥

### -: ભાવદ્વાર :-

અર્થ:—ઔપશમિક, ક્ષાયિક, ક્ષાયાપશમિક, ઔદયિક, પારિ-શ્રામિક લેદથી 'ભાવા ' પાંચ છે.

> કર્મોના ઉપશમથી થયેલા ભાવ ' ઔપશમિક ' કર્મોના અત્યંત ક્ષયથી ભાવ 'ક્ષાયિક' કર્મોના ક્ષયાપશ-મથી થયેલા ભાવ ' ક્ષાયાપશમિક ' કર્મોના હ્રદ-યથી થયેલા ભાવ '' ઔદિયક" સ્વભાવાવસ્થાન રૂપ પરિદ્યામ કે પરિદ્યામથી થયેલા ભાવ 'પારિ-

#### : 192 :

ણામિક' જાણવા. આ ભાવા પૈકી સિદ્ધો કયા ભાવમાં વર્તે છે એવા વિચાર 'ભાવદ્વાર ' કહે-વાય છે.

તે સિદ્ધોના જ્ઞાન અને દર્શન, ક્ષાયિક છે. અને જીવત્વ પારિણામિક છે. એમ બે ભાવા સિહોને હોય છે. (33+3૮૭)

कतमस्मिन् वेदे सिद्धा अस्पा: कतमस्मिश्र बहव इति विचारोऽस्पबहुत्बद्वारम्। नपुंसके स्तोकाः स्त्रोपुरुषयोः क्रमतः संस्थेयगुणा विज्ञेया: ॥ ३४॥

## –: અલ્પ બહુત્વદ્વાર :–

માશ: -- અવ્યવહિત પૂર્વ પર્યાયનયની અપેક્ષાએ પું વેદ, અવિદ, નપું સકવેદ, એ ત્રણ વેદા પૈકી કયા વેદમાં સિદ્ધો અલ્પ અને કયા વેદમાં વધારે ? આવા જે વિચાર તે 'અલ્પ બહુત્વદ્વાર ' કહેવાય છે.

ઉત્તર=અવ્યવહિત પૂર્વપર્યાયનયની અપેક્ષાએ નપુંસકમાં સર્વસ્તોક [થાડા] તેના કરતાં સ્ત્રી વેદમાં સંખ્યાત્વાણા, અને સ્ત્રી વેદ કરતાં પુરુષવેદમાં સંખ્યાત્વાણા, અર્થાત્ નપુંસકસિધ્ધા સર્વથી અલ્પ છે એના કરતાં સ્ત્રી સિધ્ધા, સંખ્યાત્વાણા છે. અને સ્ત્રી સિધ્ધા કરતાં પુરુષ સિધ્ધા સંખ્યાત્વાણા છે એમ સમજવું. (૩૪+૩૮૮)

सिद्धा अपि जिनाजिनतीर्थातीर्थगृहिकिङ्गान्यिङ्गा-

स्विक्गिस्री विक्गपुरुषिक्शनपुंसकिक्गप्रन्ये कबुद्धस्वय-म्बुद्धबुद्धवोिषतिकानेकसिद्धभेदेन पश्चदशिषधाः ॥ २५॥

અર્થ:—સિધ્ધત્વપ્રાપ્તિ પૂર્વ કાલીન ભવની અવસ્થાની અપૈ-ક્ષાએ સિધ્ધા પણ (૧) જિનસિધ્ધ (૨) અજિન-સિધ્ધ (૩) તીર્થ સિધ્ધ (૪) અતીર્થ સિધ્ધ (૫) ગૃહિ-લિંગસિધ્ધ (६) અન્યલિંગસિધ્ધ (૭) સ્વલિંગસિધ્ધ (૮) સ્ત્રી લિંગસિધ્ધ (૯) પુરુષલિંગસિધ્ધ (૧૦) નપું-સકસિધ્ધ (૧૧) પ્રત્યેકબુધ્ધસિધ્ધ (૧૨) સ્વયં બુધ્ધ-સિધ્ધ (૧૩) બુધ્ધબાધિતસિધ્ધ (૧૪) એક સિધ્ધ (૧૫) અનેકસિધ્ધના ભેદથી પંદર [૧૫] પ્રકારના છે (૩૫+૩૮૯)

अनुभूततीर्थकरनामनिपाकोदयजन्यसमृद्धयो मुक्ता जिन-सिद्धाः । यथा ऋषभादयः, अननुभूततीर्थकरनामनिपाको-दयजन्यसमृद्धयो मुक्ता अजिनसिद्धाः । थथा पुण्डरीकगण-घरादयः ॥ ३६ ॥

અર્થ:—જિનસિધ્ધ=તીર્થ કર નામના વિપાકરૂપ ઉદયજન્ય સમૃધ્ધિના અનુભવ કરનારા અની મુક્ત થયેલા જિનસિધ્ધા ' કહેવાય છે. જેમકે, ઋષભપ્રભુ વિ.

અજિનસિધ્ધ=તીર્થ કર નામના વિપાકરૂપ ઉદયજન્ય સમૃ-ધ્ધિના અનુભવ કર્યા સિવાય મુક્તિએ ગયેલા ' અજિનસિધ્ધા ' કહેવાય છે. જેમકે, પુંડરીકગણ-ધર વિ. (૩૬+૩૯૦) प्रवित्ति तीर्थे मुक्तास्तीर्थेसिद्धाः। यथा गणधारिणः। अर्वोक् तीर्थस्थापनाया एव मुक्ता अतीर्थेसिद्धाः। यथा महदेवा । ॥ ३७ ॥

અપથ :—તીથ સિધ્ધ=તીથ ના પ્રવર્ત્તન ખાદ મુક્તિએ ગયેલા ' તીથ સિધ્ધા ' કહેવાય છે. જેમકે, ગણધર વિ.

અતીર્થ સિધ્ધ '=તીર્થ ની સ્થાપનાના પહેલાંજ મુક્તિમાં ગયેલા ' અતીર્થ સિધ્ધ ' કહેવાય છે. જેમકે, મરુદ્દેવા માતા. (૩૭+૩૯૧)

पूर्वभवाऽऽसेवितसर्वविगितसामध्यं जन्यकेवळ ज्ञाना ज्ञान प्राप्त्यूष्ट्वे बहुळायुषोऽभावाद्गृहस्थावस्थायामेवान्तमुंहूर्त्ताभ्यन्तरे मुक्ता गृहिळिङ्गिसिष्धाः । यथा भगतचक्रीत्युष्टयते ॥ ३८॥ अथिः—गृद्धिलिंगसिष्धः=पूर्वे अवभां आराधेस सर्वं विगितना साभध्यं जन्य हेवसज्ञानवाणा, ज्ञानप्राप्ति आह ध्रष्ठा आयुष्यना अभाव द्वार्ध गृद्धस्थ अव-स्थाभां ज अन्तर्भुद्धतं नी अद्धर सुद्धितमां गरेसा 'गृद्धिलिंगसिष्ध' इद्धेवाय छे.

> દા. ત. ભરતચક્રવર્તી, કેવલજ્ઞાનની ઉત્પત્તિની અપેક્ષાએ આ દર્શાંત છે કેમકે, કેવલીઓના અવશ્ય માક્ષના નિયમ છે.

નિર્પચરિત દર્શાંત, મરુદ્દેવા. વિ. (૩૮+૨૯૨)

भवान्तराऽऽसेवितसर्वेविरतिजन्यकेवळज्ञाना अस्पायुष्का-

#### : १७५:

स्सन्तस्तापस।दिलिङ्गेनान्तर्ग्रहूत्तन्तिरं ग्रुक्ता अन्यलिङ्गसिद्धाः।
यथा वरकळचीरी ॥ ३९॥

## –ઃ અન્યલિ'ગસિદ્ધઃ–

અર્થ:—અન્યભવમાં આરાધેલ સર્વ વિરતિ જન્ય **કેવલ-**ગ્રાનવાળા, અલ્પાયુષવાળા, તાપસ વિ.ના **લિંગથી** અન્તમુહૂર્ત ની અંદરમુકત બનેલા 'અન્ય**લિંગસિધ્ધ'** કહેવાય છે. જેમકે, વલ્કલચીરી વિ. (૩૯+૩૯૩)

रन्नत्रयवन्तो रजोहरणादिळिङ्गेन युक्ता मुक्तास्स्बिक-ङ्गसिध्धाः । यथा साधवः ॥ ४०॥

અર્થ:—સ્વલિંગસિધ્ધ=રત્નત્રથીવાળાએા, રજોહરણ **વિ.** લિંગથી યુક્ત. મુક્તિએ ગયેલા 'સ્વલિંગસિ**ષ્ધ**' કહેવાય છે. જેમકે; સાધુએા (૪૦+૩૯૪)

सम्यग्दर्शनादिमहिम्ना स्त्रीशरीराम्युक्तास्स्रीलिस्ग-सिध्धाः यथा चन्दनाप्रभृतयः । रत्नत्रयेण पुरुषश्वरीराम्युक्ताः पुरुषिकस्गिसिध्धाः यथा गौतमगणवरादयः । कृत्सनकमिक्ष-यान्नपुंसकशरीरान्युक्ता नपुंसकिळिङ्गसिद्धाः । यथा गास्-गेयः ॥ ४१॥

અર્થ:—સ્રીલિ'ગસિધ્ધ=સમ્યગ્દરા'ન વિ.ના મહિમાથી સ્રી શરીરથી સુકિતએ ગયેલા 'સ્રીલિ'ગસિધ્ધ કહે-

#### : 108:

વાય છે. જેમકે, ચંદના વિ.

પુરૂષિલ 'ગસિધ્ધ=રત્નત્રયદ્વારા પુરૂષશરીરથી મુક્ત બનેલા, પુર્-ષિલ 'ગસિધ્ધ ' કહેવાય છે. જેમકે ગૌતમગણધર વિ.

નપુસકલિ'ગસિધ્ધ=સકલકર્મ'ના ક્ષયથી [કૃત્રિમ] નપુંસકશરી રથી મુકત અનેલા 'નપુંસકલિ'ગસિધ્ધ' કહેવાય છે. જેમકે; ગાંગેય. (૪૧+૩૯૫)

एकनिमित्तमात्रदर्शनजन्यवैराग्यास्तत्काळसम्प्राप्तरत्नत्रया मुक्ताः प्रत्येकबुद्धसिद्धाः। यथा करकण्डद्विमुखनिकराजिष्यम्-तयः ॥ ४२ ॥

**અથ**°:—પ્રત્યેકળુધ્ધસિધ્ધ≔ફક્ત એક નિમિત્તના દર્શનથી થનાર–વૈરાગ્યવાળાએા, તત્કાલ રત્નત્રય પામેલા. મુક્તિએ ગયેલા 'પ્રત્યેકળુદ્ધસિધ્ધ 'કહેવાય છે. જેમકે; કરકંડુ, દ્વિમુખ, નમિરાજર્ષિ વિ.

**(४२+3€**₹)

निमित्तदर्शनमन्तरा बोधपाप्तिपूर्वकं केवलिनो मुक्तास्स्व-यम्बुद्धसिद्धाः । यथा कविछादयः ॥ ४३ ॥

અર્થ: -- સ્વયં ખુદધસિધ્ધ= બાહ્યનિમિત્ત સિવાય સ્વયમેવ પાતાના જાતિસ્મરણ વિ.થી બાધની પ્રાપ્તિપૂર્વ કે કેવલી બની મુક્તિએ ગયેલા 'સ્વય' ખુધ્ધસિધ્ધ ' કહેવાય છે જેમકે, કપિલ વિ. (૪૩+૩૯૭)

#### : 199:

उपदेशजन्यप्रतिबोधा अवाप्तरत्नत्रया ग्रुका बुद्धवोषि-तसिद्धाः । यथा जम्बूस्वामित्रभृतयः ॥ ४४ ॥

અથ<sup>°</sup>:— ખુધ્ધબાધિતસિધ્ધ=આચાર્ય વિ. ખુદ્ધોના ઉપદેશથી જન્ય પ્રતિબાધવાળા, રત્નત્રયીને પામેલા, મુક્તિએ ગએલા, ' ખુધ્ધબાધિતસિધ્ધ ' કહેવાય **છે. જેમકૈ** જ'ખૂસ્વામી વિ. (૪૪+૩૯૮)

इतरानवाष्तम्रक्तिकैकसमयावाष्तम्रक्तिका एकसिद्धाः।
यथा श्रीमहावीरस्वामिनः। एकस्मिन् समयेऽनेकैस्सह मुक्ताः
अनेकसिद्धाः। यथा ऋष्यदेवाद्याः ॥ इति मोक्षतश्वनिरूपणम् ॥ ४५॥

અર્થ:--એકસિધ્ધ=એક સમયમાં એકલાજ મુક્તિએ ગયેલા 'એકસિધ્ધ' કહેવાય છે. જેમકે, પ્રભુશ્રી મહાવીર.

અનેકસિધ્ધ=એક સમયમાં અનેકાેની સાથે મુક્તિએ ગયેલા 'અનેકસિધ્ધ' કહેવાય છે. જેમકે, **શ્રી** ૠષ્ધન દેવ વિ.

> આ પ્રમાણે માેક્ષતત્વિનિરૂપણની સમાપ્તિ જાણવી. (૪૫+૩૯**૯**)

सम्बक्ष्रद्वा यथाशास्त्रं सविभागा सळक्षणा । संक्षेपेण समाख्याता स्यान्मोदाय विपश्चिताम् ॥ ४६ ॥

#### : 154:

અથ':— શાસ્ત્રપ્રમાણે, વિભાગપૂર્વ'ક, લક્ષણપૂર્વ'ક, સંક્ષેપમાં નિરૂપણ કરાયેલી સગ્યગ્ શ્રધ્ધા, મનની મલિનતા વગરના વિવેચનાચતુર પંડિતાના આન'દને માટે થાએ!!

> આ પ્રમાણે શુલેચ્છા દર્શાવી સમ્યગ્ શ્રધ્ધાનામક પ્રથમ ભાગ પૂર્ણ કરેલ છે. (૪૬+૪૦૦)



卐 ત્રી तत्त्रन्यायविक्षां ३२ ભા૦ ૧લા સમાપ્त ५

#### : 196:

| र्षष्ठ- | -सूत्रोनो अकारादिक्रभ      |
|---------|----------------------------|
| १४२     | अकृततपोविशेषस्य            |
| 18      | अङ्गानिं शिरः प्रभृती      |
| ११      | अत्र चेतनत्वेन             |
| 90      | अत्यन्तकृशकषायवच.          |
| १३९     | अतिचारविशुद्धि             |
| १४०     | अतिचारात्                  |
| ५१      | अनन्तजोवानामेक             |
| ५३      | अनन्तानुबंधि               |
| 90      | अनवेक्षितासंमार्जितप्रदेशे |
| 44      | अनादिकालानुवृत्त           |
| 80      | अनुपकारिण्यपि              |
| ६६      | अनुपरतानुपयुक्त            |
| १५६     | <b>अ</b> नुदितकर्मदेखिक    |
| १७६     | अनुभूततीर्थकरनाम           |
| १२४     | अनेकभवाश्रयेण              |
| १२६     | अनेकजीवापेक्षया            |
| १४८     | अनेषणीयस्य                 |
| ८२      | अन्ये।ऽन्याध्यवसाय         |
| १२८     | अन्तरद्वारे                |
| १.५५    | अन्यकर्मरूपतया             |
| 49      | अप्रशस्तगमनाप्रयोजक        |
| ७१      | अप्रमत्तसंयतस्य            |

## पृष्ठ-सूत्रोनो अकारादिक्रम ५६ अभोष्टवियोगा ५२ अमनोहरस्बर अयथावद्वस्त ६९ अईदाज्ञोलक्कनेन १३३ अल्पबहुत्बद्वारे अल्पफलाय अल्पप्रयोजनाय अल्पफळाथै १६५ अल्पफलार्थमं अवगाहनागुण ७४ अन्यक्तो १७ असंज्ञिपक्रेन्द्रिया २३ असंख्येयप्रदेशा ३६ अस्थिरचना ४२ अष्टमहाप्रातिहायी १२४ आकर्षद्वारे आकारविशेष आज्ञापायविपाक आज्ञाद्यविषयकं आत्मनः पौद्रगिकक आत्मप्रदेशेभ्यः आत्मप्रदेशैः

६८ अभिगृहीतानभिगृहीत

#### : 100 :

## पृष्ठ-सत्रोनो अकारादिकम

१५८ आत्मना विशेष

१५९ आत्मनस्सामान्य

१६० आत्मनो बोर्याद

३१ आयुर्नामगोत्र

५**३ आयुः पूर्णतां** 

७० आर्त्तरौद्रध्यानानुकूछा

८ आश्रवस्त

१४ जाहारसरीर

१२३ आहारकद्वारे

१६७ आहारकानाहारक

१६६ इतरक्लेशाकरणतः

१७७ इतरानवाप्तमुक्ति

१३७ इत्वरं यावक्जीवं

३१ इद्मेवद्रुडयपुण्य

१२ इन्द्रियभेद्रेन

४४ इन्द्रियानिन्द्रिय

४५ इन्द्रियानिन्द्रिय

४५ इन्द्रियानिन्द्रिय

७० इन्द्रियस्य देशोपचात

१३८ इन्द्रिययोगसपाय

१४४ इच्छानिष्टवियोग

५४ ईहक्सरखता

५४ ईहशंद्रव्याद्

## पृष्ठ-सूत्रोनो अकारादिकम

५५ इ**द्धाः क्रोधाद्**यः

५५ ईषःसंज्वळनकारिणः

१६६ ईषःकछेशप्रवानेन

१५९ उच्चनीचजाति

५२ उचितवक्तृत्वे

४० उत्तरकायनिष्ठ

७९ उत्कर्वतो देशोन

१२० व्हीरणाद्वारे

४८ उपविष्टस्योत्थितस्य

७५ उपशमसम्यक्तं

८३ उपशमभेण्या

८५ उपयोगपूर्विका

११६ उपयोगद्वारे

१२१ उपसम्पद्धानद्वारे

१७७ उपदेशजन्यप्रतिबोधा

६० उभयतो मर्कटबन्धा

७८ उभयविधसम्यक्तवात

१४० उभयात्मकं

३९ उष्णाद्यभितप्तानां

९० एकन्न निबाससम्यक्त

६२ एकद्वित्रिकचतुः

१७६ एकनिमित्तमात्र

५० एकेन्द्रियादीनां

#### : 141 :

## पृष्ठ-सूत्रोनो अकारादिक्रम

- ५८ एकेन्द्रियव्यवहारद्वेतुः
- १८ एत एव
- ५४ एतद्विशिष्टाः
- ६१ एतद्वैपरीत्यहेतुः
- २८ एते रसगंध
- ५३ एवम्भूतं प्रीत्यभावोत्पादकं
- १५८ एषामबान्तरभेद्रेन
- ३३ औदारिकशरीर
- १६७ औपशमिकक्षायोपशमिक
- १७१ ओपरामिकक्षायिक
- १७२ कतमस्मन बेदे सिद्धा
- १५७ करणसामान्य
- १५४ करणविशेषाश्च
  - ७६ करणत्रयन्तु
  - ४१ कर्णे प्रियस्बर
  - ७२ कर्मपुद्गलादान
  - ९५ कर्माष्ट्रकशून्यता
- १५५ कर्मणामात्म
- १५६ कर्मस्थित्यतुभागग्रो :
- १५६ कर्मस्थित्यतुभागयो :
- १५६ कर्मणामुद्यो
- १५७ कर्मणासुद्धतंना
- १०२ कल्पद्वारे

## पृष्ठ-सूत्रोनो अकारादिक्रम

- ११६ कषायद्वारे
- १५१ कषायपूर्वे दित
  - ६९ कारण्यवीरवीभत्स
    - ५ काळंबिहाय
- १०८ कालद्वारे
- १२६ कालमानद्वारे
- १४३ कालादिमर्याद्या
- १४९ कुदर्शने सद्दर्शन
  - २९ कुत्स्नत्वया
- १६१ कुत्स्नकर्मबमुक्त्या
- १६४ कृष्णनीलकापोत
  - २९ केवलप्रज्ञागम्य
- १३७ केशोल्लुख्रनादि
- १३५ क्रमेण बद्धकर्म
  - ७१ क्रोधमानोद्यहेतुः
- १६२ क्रोममानमाया
  - ८४ क्षपक्रभेण्या
- १०७ क्षेत्रहारे
- १३० क्षेत्रद्वारे
  - २२ गत्यसाधारण
- १६१ गत्य।दिमार्गणा
- १११ गतिहारे
- १५९ गतिचतुष्ट्रय

#### : 122:

## पृष्ठ-सत्रोनो अकारादिकम

६४ गन्धविषयकराग

१४१ गमनागमनादिपु

४ गुणपर्यायसामान्य

१४० गुर्वभिमुखं समर्यादं

१५ गृहीतशरीरवर्गणा

१४० गृहीतवस्तुनो

४० चक्षुर्वेद्यशरीरपापकं

४७ चक्षुना सामान्या

१६४ चक्षुरचक्षुर३धि

४९ चङ्कममाणस्य

२५ चतुर्दशरबजुप्रमाणः

१६८ चतुर्दशरज्जुप्रमितस्य

१११ चन्द्रसूर्यप्रहनक्षत्र

१०३ चारित्रद्वारे

२२ चेतनाशून्यं

१४४ चेतसोयोगनिरोध

४८ चैतन्याविस्पष्टता

१४१ छेदमन्थजीतकल्प

९५ छेदोपस्थापनादि

११५ छेदोपस्थापनीय

४९ जाप्रद्वस्था

३९ जातिलिङ्गाङ्गप्रत्यङ्गानां

७० जिनोदितंकर्त्तंव्यविधिषु

## पृष्ठ-सूत्रोनो अकारादिक्रम

३ जीवा अनन्ताः

६७ जीवाजीविषयक

६७ जीवाजीवभेदभिन्ना

६७ जीवाजीवविषयिणी

६८ जीवाजीविषयिणी विरत्य

४ जीवेन सहैतान्येव

९२ जीर्णशीर्णसंस्तारकाद्य

५२ ज्ञानविज्ञानादि

७३ झानदर्शनचारित्रात्म

१०५ ज्ञानद्वारे

१४२ ज्ञानदर्शनचारित्रोपचारा

१६० ज्ञानदर्शनाावरण

६ ज्ञानान्तरायदशक

३ तत्त्वेष्वास्था

३ तत्र तत्त्वानि

५ तत्र पुण्यपापश्रव

११ तत्र चेतनालक्षणो

१७ तत्रैकेन्द्रियस्या

१९ तत्र प्राणा द्रव्यभाव

२२ तत्र प्रप्राणं

३४ तत्राचं शरीरं

५० तत्त्वार्थश्रद्धाप्रतिबन्धकं

७क तत्र मिथ्यात्व

#### : 123:

## पृष्ठ-सूत्रोनो अकारादिक्रम

९९ तत्र द्वाराणि १०० तत्र प्रज्ञापनाद्वारे १११ तत्र सौधर्मेशान १३७ तत्र बाह्यतपांसि १४९ तत्रायथार्थ श्रद्धानं १५० तत्त्ववेत्त्तवे १५४ तत्र बद्धात्मनो १५७ तत्र मूलप्रकृतिवंन्धश्च १६२ तत्र मतीन्द्रियकाय १६७ तत्र नरकगतिपञ्चेन्द्रिय १६१ तद्वान् मुक्तः १४४ तदार्तरौद्रधर्मशुक्ल १४१ तपसा दुर्मेद्यस्य ९७ तपोविशेषविशिष्टं १५ त्वगादीन्द्रिय ३५ ताहशं वैक्रियशरीर ५८ तिर्यक्तवपर्याय ५८ तिर्यगातौ बळान्नयन १०६ तीर्थद्वारे ३३ तैजसवर्गणागत त्रसंस्थावर

## पृष्ठ-सूत्रोनो अकागदिकम

५८ द्वोन्द्रियञ्यवहारकारणं

५० दुःखिवशेषोपल्रव्यिकारणं

४४ दुःखोत्पत्तिप्रयोजकं

३२ देवत्वोपलक्षिताऽऽनुपूर्वी

४२ देवभवनिवासकारणायुः

७३ देशसंवरस्त्रयोदश

१३ देहमात्रपरिमाणः

६५ द्रव्यादिविषयाभिकाङ्क्षा

४ धर्माधर्माकाशकाल

१५५ नरकगत्यादिनाना

१६२ नरकतिर्यङ्मनुष्य

१३७ नानाविधाभिप्रह

५१ नाभ्यघोऽबयवा

६१ नाभेरूर्ध्वविस्तृति

१२ नारकतिर्यङ्मनुप्य

५२ नारकःवपर्याय

१७६ निमित्तदर्शनमन्तरा

२० निर्धूताशेषकर्भी

१४७ निरुद्धसूक्ष्मकाय

९८ निष्कषायं चारित्रं

४९ मीचकुछजन्मनिदाम

३२ पद्धेन्द्रिय

८ पक्रसमितित्रगुप्ति

४ दर्शनान्तराभिमत

१५० दार्शनिकोपयोगशून्य

### : १८४ :

| पृष्ठ-सूत्रोनो | अकारादिक्रम |
|----------------|-------------|
|----------------|-------------|

५६ पदार्थविषयकोद्वेग

५६ पदार्थविषयकप्रोत्य

५६ परमाणूनां

७१ पररागोदयहेतुः

७० पराऽऽचरिताप्रकाशनीय

१०८ परिहारविशुद्धिसंयत

११८ परिणामद्वारे

१३१ परिमाणद्वारे

१३२ परिहारविशुद्धिका

१५३ परिपाकमुपयातानां

१७० परित्यक्तस्य पुनः

६२ पापबन्धहेतुबस्तु

५ पुण्यादितत्त्वानाम्

५ पुण्यस्य तु

४२ पुण्यमिदं कार्यकारणभेदेन

१६३ पुंखोनपुंसकभेदेन

५७ पुंस्त्रीसंभोगविषयका

५७ पुरुषमात्रसंभोगविषयक

९६ पूर्वपर्यायो<del></del>च्छेदे

१४५ पूर्वविदां पूर्वश्रुतानुसारतो

१४६ पूर्वविदां पूर्वश्रुतानुसारेण

१७४ पूर्वभवाभवाऽऽसेवित

१३ पृथिव्यप्तेजोबायु

## पृष्ठ-सूत्रोनो अकागदिक्रग

१६२ पृथिव्यप्तेजोबायु

३१ पौद्रलिकसुखोत्पत्तिजनकं

४४ पौद्रलिकमेतत्

६३ पौद्रस्किकोऽयम्

९ प्रकृतिस्थितिरसप्रदेश

१५३ प्रकृत्यादित्रयनिरपेक्षं

८१ प्रचुरमानाया

२ प्रहावैभवसंमद्दिष्णु

५४ प्रत्याख्यानावरणभूता

७९ प्रत्याख्यानकषायोद्या

४० प्रतिजीवं प्रतिशरीरजनक

८८ प्रतिबन्धकसमब्धाने

१०४ प्रतिसेवनाद्वारे

२९ प्रदेशाद्वीचीन

१४३ प्रभुसिद्धान्तोदित

६८ प्रमादिनो जीवाजीवविषय

६५ प्रमादिकर्तकप्राणवियोग

६८ प्रमादात्प्राक्स्वोकृत

५१ प्रयोगशुन्यकास्ट

१७४ प्रवर्त्तिते तीर्थे

१५३ प्रविभक्तानां

५० प्रातिकूल्येऽपि

१३९ प्राप्तेन्द्रियविषये

#### : १८५ :

## पृष्ठ-सूत्रोनो अकारादिक्रभ १३५ प्रायश्चित्तविनय

(२) श्रायात्र्यत्तावनय

१४१ प्रारम्भतः पुनर्महात्रत

६४ प्रीत्यभावप्रयुक्ता

८२ बध्यमानशुभत्रकृति ।

११९ बन्धद्वारे

१५४ बन्धाश्चेते चत्वार

५३ बलान्नरकनयनानुगुणं

९ बाह्याम्यन्तरषट्करूप

५७ बीमत्सपदार्थावलोकन

१ भक्त्युद्रेकनमत्सुराधिप

५६ भयोत्पादासाधारण

७२ भवहेतुकियात्याग

१२३ भवद्वारे

१७४ भवान्तराऽऽसेवित

१६६ मन्यामन्यभेदेन

१३१ भावद्वारे सामायिकाद्या

१६ भाषायोग्यद्रध्यपरिप्रह

४४ मतिज्ञानसापेक्ष

१६३ मतिश्रुतावधिमनःपर्यव

१६ मनस्त्वयाग्यद्रव्याहरण

४९ मनइन्द्रियनिरपेक्ष

६६ मनश्रेष्टाजनयात्रवो

३२ मनुष्यत्वोपळक्षिता

## पृष्ठ-सूत्रोनो अकारादिक्रम

४२ मनुजभवनिवासनिदानायुः

१६३ मनोवाक्कायास्तिस्रो

२४ मानम्तु द्रव्याणां

७४ मिध्यात्वगुणस्थानञ्च

७८ मिश्रमोहनीयकर्मोदया

४७ मूर्त्तंद्रव्यविषयकप्रत्यक्ष

१० मोक्षस्तु सत्पदप्ररूपणा

६७ मोक्षसाधनेषु

९४ मोक्षमार्गानुकूल

९४ मोक्षप्रवृत्त्युत्तेजकं

८३ मोहनीयविंशतिप्रकृतीनां

२७ यदाश्रयतो द्रव्येषु

६९ यन्त्रादिकरणकजल

४१ यशःकीर्त्युदयप्रयोजकं

८४ योगत्रयवतः

८५ योगप्रतिरोधिशैछेशोकरण

८६ योगस्य सन्मार्गगमनोन्मार्ग

११५ योगद्वारे

१५१ योगो मनोबाककायव्यापारः

१५२ रक्तद्विष्टात्मसम्बद्धानां

१७५ रत्नत्रयबन्तो

६३ रसविषयकरागद्वेष

१३७ रसवत्पदार्थेषु

#### : 144 :

## पृष्ठ-सत्रौनो अकारादिकम

- १०२ रागद्वारे
- १५९ रागद्वेषादिजनकं
- १४२ राजवधादितीर्थकरा
  - २८ रूपवन्तः पुद्रलाः
  - ६४ रूपविषयकरागद्वेष
- १०९ रूपरसाद्युत्कर्षप्रयोजक
- १०६ लिंगद्वारे
- ११७ लेक्याद्वारे
  - ३२ वक्रगत्या स्वस्वोत्पत्ति
  - २५ वर्तनाळक्षणः
  - २६ वर्तनादिपर्यायस्वरूपो
  - २७ वस्तुतस्तु कालोऽयं
  - ६६ बाक्कियाजनिताश्रवो
- १३५ विध्वंसोऽयं विपाको
  - ८२ विशुद्धिप्रकषेण गुरुयीः
- १०१ वेदद्वारे
- १२० वेदनाद्वारे
  - ३० शब्दान्धकारोद्योत
  - १४ शरीरादिपञ्चयोग्य
  - ३७ शरीरवृत्त्याह्ळादजनक
  - ४० शरीर।वयवादीनां
  - ६६ शरीरचेष्टाजन्याश्रवः
- १०७ शरीरद्वारे

## पृष्ठ-सूत्रोनो अकारादिक्रम

- १३७ शरीरवृत्तिरसादि
  - ६३ शुभाशुभकमेत्रहण
  - १५ श्वासोच्छवासयोग्य
- १०५ श्रुतद्वारे
  - ७७ श्रेणितो मिश्यात्वमोहनीया
  - २९ स एवपृथग्भूत
  - १३ सकर्मी संसारी
  - १३ स च सूक्ष्मेतरै
  - २६ स च वर्त्तमानस्वरूप
  - ८८ स च क्षुत्पिपासा
- १४९ स च मिथ्यात्वाविरति
  - ६५ सति वेदोदये
  - ६८ सदोषस्य
  - ११ स द्विविधः
- ११४ सन्निकर्षद्वारे
  - ४८ समस्तलोकालोक
  - ८९ समभावतो दंशमशका
  - ७२ समित्यादिमिः
- १२९ समुद्धातद्वारे
  - ३ सम्यक्ष्रद्वासंविश्वरणानि
  - ४६ सम्यग्याचितेऽपि
  - ६८ सम्यक्ते
- १७५ सम्यग्दर्शनादिमहिम्ना

#### : 169:

## पृष्ठ-सूत्रनो अकारादिक्रम

- १७७ सम्कश्रद्धा यथाशात्त्रं
  - ११ संसार्यसंसारि
  - १७ संज्ञिपद्वेतिद्रया
  - ६६ संयोजननिवर्त्तन
  - ८० संज्वलनकषायमात्रो
  - ८० संज्वलनकषायनोक्षाय
- ११३ संयमदारे
- १२२ संज्ञाद्वारे
- १६७ संज्यसंज्ञिभेदेन
- १७० संसायांत्मसंख्या
- ५५ सर्वविरत्यावरण
- १५० सर्वदर्शनिवशेष्यक
- ४६ सामग्रीसमबधाना
- १२८ सामायिकैदशून्यः
- १६४ सामायिकछेदोपस्थापन
- १६८ सिद्धजीवसंख्यानिरूपणं
- १६९ सिद्धात्मनोऽनगाहना
- १६९ सिद्धावस्थानं
- १६२ सिद्धा अपि जिनाजिन
- १५९ सुखदुःखानुभवप्रयोजकं
  - १७ सूक्ष्माश्च निगोदादि
  - ५० सुक्ष्मपृथिव्यादि
- १०९ सृक्ष्मसम्परायो

## पृष्ठ-सूत्रनो अकारादिकम

- १४७ सुस्मकायिकया
  - ६९ सेवकयोग्यकर्मणां
- १३५ सेयं सकामाकामभेदाभ्यां
  - ७२ साऽयमात्मवरिणामो
- १६१ सोऽनुयोगद्वारे
  - ६३ स्पर्शविषयकराग
- १३० स्पर्शनाद्वारे
  - १९ स्पर्शकायोच्छवास।
  - १६ स्वस्वयोग्यपर्याप्ति
  - ३९ स्वरूपतोऽनुष्णानां
  - ४० स्वयोग्यपर्याप्त
  - ५१ स्वस्य दृष्टमात्रेण
  - ६७ खपरसन्तापहेतुः
  - ६७ स्वपरप्राणवियोग
  - ९१ स्वधर्मदेहपालनार्थ
- ६५ स्वाम्यवितीर्णपदार्थ
- १३७ खाहारपरिमाणा
  - २३ स्थित्यसाधारण
  - ८१ स्थितिघात
  - ५७ स्त्रीमात्रसंभोग
  - ५६ हास्योत्पादक कर्म
- १४४ हिंसाऽसत्यस्तेयसंरक्षण
- १५१ हिंसाचत्रक्रेयः

હું ક સમયમાં બહાર પડશ. તત્વજ્ઞાનના અપૂર્વ ખજાના

એટલે

## તત્વન્યાયવિભાકર

ભા૦ ર જે [સંપૂર્ણ]

—ઃ સ્થયિતા ઃ—

પૂજ્યપાદ ગુણરત્નમહેાદધિ આચાય<sup>ે</sup> ભગવ'ત વિજયલબ્ધિસ્**રીધર**જ મહારાજ

:૦: અનુવાદક :૦:

પૂજ્યપાદ આચાર્ય દેવ વિજય ભુવનતિલકસૂરીશ્વરજી મહારાજના શિષ્યરત્ન પ'ન્યાસજી મહારાજ શ્રીમદ્દ ભદ્ર'કરવિજયજી ગણિવર

## ડુંક સમયમાં ખહાર પડશે

પૂર્વ પરમસુગૃહીતનામધેય ગણધરભગવાન ગુમ્ફિત—

## શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર ભાગ ર

(૧૯ અધ્યયનથી ૩૬ અધ્યયન સ'પૂર્ણ)



: युकराती अनुवाहक : પૂજ્ય શાસનપ્રભાવક આચાર્ય દેવ विषयभ्रवनित्ति इस्रीश्वर् મહારાજના અં વાસી Serving JinShasan (A) SIRIN



gyanmandir@kobatirth.org