

HE



.

#### PRATISTHA MAHOTSAVA

Vir Samvat 2514, Asad Sud 6th, 20th July 1988

Executive Editor: Dr. Natubhai Shah Section Editors: English - Dr. Paul Marett Gujarati - Vinod Kapasi Hindi - Chief H. Bhandari

Publicity & Administration Bipinbhai Mehta, Pankaj Vora, Dr Skekhar Chandra Jain, Manubhai Sheth

Advisor: Prof. Ramanial C Shah, Dr. Kumarpal Desai

Publishers: JAIN SAMAJ EUROPE 69 Rowley Fields Avenue Leicester LE3 2ES (UK)

Printed by: AARTUS LITHO LTD I North Street Wigston Leicester LEI 8PS

Photography by: Central Studio 208 Clarendon Park Road Leicester LE2 3AG

Cover photo: Pillars at the Jain Centre, Leicester, Back cover: Part of side elevation of Garbhagriha, Jain Centre, Leicester,



The Jain Centre was a Dream. A dream centre for promoting non-violence and The Jain way of life. Pratistha is the fulfilment of this dream. This has been made possible by dedicated workers and generous donations of Jains and friends throughout the world. The completion of the building is the first step towards our goal. It will be the activities associated with this building that will be the real achievement.

### Forward

| Forward                                                   | i            |
|-----------------------------------------------------------|--------------|
| Index<br>Advertiser's Index                               | ii           |
| Advertiser's Index<br>Editorial                           | iti<br>iv    |
| Messages                                                  | viii         |
| Donors                                                    |              |
| Swamivatsaly & Navkarsi                                   | xxi          |
| Pratistha Mahotsava Programme<br>World Jain Congress      | xxii<br>xxiv |
| Jain Samaj Europe                                         |              |
| Patrons & Donors                                          | xxix         |
| Contents                                                  |              |
| / Bhagwan Shree Shantinathji                              | 1            |
| Namo Ari Han Ta Nam                                       | 2<br>3       |
| Jain Centre                                               | 12           |
| The Jain<br>Chaturvidh Sangh                              | 15           |
| Shrimad Rajchandra                                        | 24           |
| Temples of India                                          | 26           |
| / Jain Literature<br>/ Now-Way-Goal                       | 36<br>45     |
| Jainism and the Western World                             | 47           |
| Jain Culture                                              | 51           |
| Questions & Answers on Jainism                            | 53           |
| Jain Cosmography<br>Karma                                 | 54<br>56     |
| Concept of God and the                                    | 50           |
| Destiny of Soul in Jainism                                | 59           |
| A Scientific Analysis of Evil                             | 61           |
| Jainism In Western Garb<br>The Value of a Vegetarian Diet | 62<br>65     |
| -                                                         |              |
| મહાવીર                                                    | ೨೦           |
| જૈન સમાજ યુરોય                                            | 99 ·         |
| જૈન સેન્ટરમાં પ્રસ્થાપિત પ્રતિમાઓ                         | 9            |
| ચતુર્વિધ સંઘ: વર્તમાનયુગ અને આપણી દૃષ્ટિ                  | 6.6          |
| સંઘ-ગરછ: વિવિધતામાં એકતા                                  | 29           |
| હેમચંદ્રાચાર્ય અને તેમની રચનાઓ                            | 66           |
| પરદેશમાં જૈન ધર્મની પ્રભાવના                              | 68           |
| જૈનધર્મની સર્વવ્યાપકતા                                    | 46           |
| જૈન ધર્મ: તેની ફિલસ્ફી                                    | CC           |
| જૈન શાસ્ત્ર ભંડારો                                        | ૧૧૬          |
| જૈન સામયિકો (પત્ર-પત્રિકાઓ)                               | ૧૧૭          |
| જૈન પ્રતિક                                                | <b>१४०</b>   |
| अभिनंदन गीत                                               | १४४          |
| प्रतिष्ठा का महत्व                                        | १४५          |
| हक की रोटी                                                | <i>१४</i> ७  |
| द्र्शन पूजन                                               | १४८          |
| जैन प्रतीक                                                | १५२          |
| सच्चा सुख                                                 | १५३          |
| पर्युषण : आत्म-शुध्दि का पर्व                             | 844          |

### Advertisers Index

| Air India                                                     |
|---------------------------------------------------------------|
| Adyatamgatha                                                  |
| Diamond Traders                                               |
|                                                               |
| Paras Gerns                                                   |
| Shamapana                                                     |
| Rosemira                                                      |
| Diminco                                                       |
| Apurvaavsar                                                   |
| Aloly International                                           |
| Alok International                                            |
| Newtext Garments                                              |
| Riddi Siddi                                                   |
| Skyways                                                       |
| Jai Electricals                                               |
| Venisons                                                      |
| Citybond Travel                                               |
| Citybond Travel<br>Sodhi & Co                                 |
| Soan & Co                                                     |
| Mehta Brothers                                                |
| Shreyas                                                       |
| B Jain Car Hire                                               |
| Sona Rupa                                                     |
| Sherwood Agencies Ltd                                         |
| Sherwood Agencies Lid                                         |
| M J Fashion Ltd<br>K C Jain                                   |
| K C Jain                                                      |
| Nalin Shah                                                    |
| Taraben & Bhogilal Mehta                                      |
| Croydon Motor Spares                                          |
| Achiev Emposition                                             |
| Ashby Emporium                                                |
| Park View Chemist                                             |
| Virani Finance Ltd                                            |
| Kamani Family                                                 |
| Raj Stores                                                    |
| Kipfold Ltd                                                   |
| PHS                                                           |
|                                                               |
| Mahavir Sweetmart                                             |
| Nisha Diamond                                                 |
| Indo African Exports                                          |
| Gandhi Travel Service                                         |
| Gemelite Limited                                              |
| Tyerest Ltd                                                   |
|                                                               |
| Kubach & Sambrook Ltd                                         |
| Papa Leisurewear<br>Tejpal V Rayani & Family                  |
| Tejpal V Rayani & Family                                      |
| Alami Import & Export Ltd<br>Multi Printer                    |
| Multi Printer                                                 |
| Shashi Sohelia                                                |
|                                                               |
| Milan<br>Natarian Flagmanian                                  |
| Neasden Electronics                                           |
| Virsons Ltd<br>Abbey Park Stores                              |
| Abbey Park Stores                                             |
| Bees Health Ford<br>Cobra Auto Services                       |
| Cobra Auto Services                                           |
| State Bank of India                                           |
| Daluastan Laminatas                                           |
| Polyester Laminates<br>Parkem Chemists Ltd                    |
| Parkem Chemists Ltd                                           |
| Jayant & Rama Doshi                                           |
| Jayant & Rama Doshi<br>Auger Investments PLC<br>Stackfine Ltd |
| Stackfine Ltd                                                 |
|                                                               |

•

| Α   | Mrs Parvati Manilal Shah                                 | A  | 32             |
|-----|----------------------------------------------------------|----|----------------|
|     |                                                          |    |                |
| Al  | Manaklal N Thanawala                                     |    | 32             |
| A2  | Lalchand Vithalji Mehta                                  | A  | 32             |
| A2  | Equatorial Bank PLC                                      |    | 33             |
|     |                                                          |    |                |
| A3  | Mangalbhai Jhavari                                       |    | 34             |
| A4  | Navnat Vanik Association                                 | A  | 34             |
| A4  | Rimatex Limited                                          |    | 34             |
|     |                                                          |    |                |
| A5  | Jainex International Ltd                                 |    | 35             |
| A6  | City Garments Ltd                                        | A  | 36             |
| A6  | Gemdiam                                                  |    | 36             |
|     |                                                          |    |                |
| A7  | House of Golechha                                        |    | 37             |
| A8  | Arjav Diamonds                                           | A  | 38             |
| A8  | Nipur                                                    | A  | 39             |
|     |                                                          |    |                |
| A9  | A & R Enterprises Ltd                                    |    | ŧ0             |
| A10 | Tilda Rice                                               | A4 | <b>{</b> ]     |
| A10 | CHS                                                      | A4 | ŧ2             |
|     |                                                          |    |                |
| A10 | Cash & Carry                                             |    | <del>1</del> 3 |
| All | Diastar                                                  | A- | <del>1</del> 4 |
| A12 | Gembel                                                   | A4 | ŧ5             |
| A12 |                                                          |    |                |
|     | Exim                                                     | -  | 16             |
| A13 | Rosy blue                                                | A4 | 17             |
| A14 | Vijaydimon                                               | A4 | <del>1</del> 8 |
| A14 |                                                          |    | 19             |
|     | Supergems                                                |    |                |
| A14 | Diamond Cutters Antwerp                                  | AS | 50             |
| A15 | Gemco                                                    | A  | 51             |
| A16 | Starlite Diamonds                                        | A  |                |
|     |                                                          |    |                |
| A16 | Diarough                                                 | As | >3             |
| A16 | Jayam                                                    | AS | 54             |
| A17 | Finlays Newsagent                                        | AS |                |
|     |                                                          |    |                |
| A18 | Mr Chhabildas V Patel                                    | As |                |
| A18 | M Jain & Co                                              | AS | 56             |
| A19 | ABC Travel & Tours                                       | AS | 56             |
|     | Ormal Empirical                                          |    |                |
| A20 | Oswal Furnishing                                         | AS |                |
| A20 | Babulal Ratanshi Mehta                                   | AS | 58             |
| A20 | Jai Electronics                                          | AS | 58             |
| A21 | Double P. Printing Services 1td                          |    |                |
|     | Double R Printing Services Ltd<br>Shailini & Pankaj Shah | AS |                |
| A22 | Shailini & Pankaj Shah                                   | AS | 59             |
| A22 | Anant & Jyotsna Mehta                                    | A  |                |
| A22 | Mehta Printer                                            | Ae |                |
|     |                                                          |    |                |
| A23 | Brian Hillman Trivedi & Co                               | Ae | )i             |
| Λ24 | M K Shah Pharmaceuticals                                 | Ae | 51             |
| A24 | P S J Alexander & Co                                     | Að |                |
|     | March March March and Charles                            |    |                |
| A25 | Mr & Mrs Himatlal Virchand Sheth                         | Ađ |                |
| A26 | Bhakimandal                                              | A6 | 52             |
| A26 | City Travel Services                                     | A6 | 5              |
|     |                                                          |    |                |
| A26 | Rati Shah: Shah & Burke Solicitors                       | A6 |                |
| A27 | Unique                                                   | Að | -4             |
| A28 | Shandil Commodities Ltd                                  | Ađ | 54             |
| A28 | Metco Distributors                                       | A6 |                |
|     |                                                          |    |                |
| A28 | Dr Manmohan Shah                                         | A6 |                |
| A28 | Highway Textiles Ltd                                     | A6 | 5              |
| A29 | International Traders                                    | A6 | _              |
|     |                                                          |    |                |
| A30 | Anant Mehta                                              | A6 |                |
| A30 | Lt. Jadavji Hemraj Mehta                                 | A6 | 6              |
| A31 | Aartus Litho                                             | A6 |                |
|     |                                                          |    |                |
| A32 | Information Unlimited                                    | A6 | -              |
| A32 | Complete Financial Services                              | A6 | 8              |
|     |                                                          |    |                |

# સંપાદકીય

# **EDITORIAL**

## JAINISM

## AND WORLD PROBLEMS

We decided a few days ago that the Gujarati and English Editorials to this souvenir issue of THE JAIN should look (quite independently) at the subject of Jainism and the problems of the modern world. Quite by chance, the very next day I was looking at the books on Jainism in one of the very few libraries in the country which have more વીર સંવત ૨૫૧૪, અષાઢ સુદ ૫, બુધવાર તા. ૨૦ મી જુલ્ઇ ૧૯૮૮ નો દિવસ જૈન ઇતિહાસમાં સુવર્ણ અક્ષરે લખાશે. આ શભ દિને દનિયાભરના જુદા જુદા ફિરકાઓના આગેવાન જૈન ભાઇ બહેનોની હાજરીમા જૈન એકતાના પ્રતીક રૂપે થઇ રહેલ યરોપના પ્રથમ જૈન સેન્ટરમાં એકજ દિવસે અને એકજ સમયે શ્વેતાંબર અને દિગમ્બર જિનબિંબો, અધિષ્ઠાયક દેવ-દેવીઓ, બાહુબલીજી તથા ગુરૂ ગૌતમની પ્રતિષ્ઠા, સ્થાનકવાસી ઉપશ્રિયમાં પાટ આરોપણ વિધિ, શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર જ્ઞાનમંદિરમાં શ્રીમદનાં ચિત્રપટો તથા મુર્તિ સ્થાપના થઇ રહી છે. દરેક જૈન પોતાની માન્યતા પ્રમાણે ભક્તિ અને ક્રિયાઓ કરી શકે તેની જોગવાઇ છે. આ અનેકાંતવાદની ભાવના છે. પરિણામે, માની ન શકાય તેવી એકતા-સ્થાનકવાસી-દેરાવાસી, શ્વેતાંબર-દિગંબર ભાઇઓમાં સર્જાઇ છે. આશા રાખીએ છીએ આ એકતાનો દાખલો વિશ્વભરમાં નવકાર મંત્રના આરાધકો લેશે, અને મહાવીર પ્રભુની વાણીને જગતમા પ્રસરાવવા માટે અને પોતાના જીવનમાં ઉતારવાનો પ્રયાસ કરશે.

આજે વિશ્વની ૩ અબજની વસ્તીમાં જૈનોની સંખ્યા લગભગ ૮૦ લાખથી એક કરોડની વચ્ચેજ હશે. જેનો એંસી ટકા ભાગ ભારતમાં છે જે શ્રમણ સંસ્કૃતિ ( જૈનધર્મ-સંસ્કૃતિ) ની જન્મભમિ છે. જેઓ પંચમહાવ્રત અને સંયમના પંથના પથિક છે એવા જૈનો આચરણ, વ્યવહાર બુલ્દિશાળી અને પૈસાદાર હોવા છતાં તેમનું અસ્તિત્ત્વ નગણ્ય બનનું જાય છે. પ્રાચીન કાળમાં વિશ્વને દોરવણી આપનાર જૈનોની આ સ્થિતીના કારણોના મૂળમાં તેમના સામ્પ્રદાયિક મતભેદો છે. સમ્પ્રદાયોમાં છિન્ન-ભિન્ન થયા હોવાથી દિવસે-દિવસે તેમની શકિતનો હાસ થતો જાય છે. આજે જરૂર છે સહુને એક છત્ર નીચે ભેગા થઇ ભગવાન મહાવીરની વાણીનો ઉદ્ધોષ કરવાનો. આપણામાં ક્રિયાઓને લીધે મતભેદ હોઇ શકે . પરંતુ, મંગલમય નમસ્કાર મંત્ર, વાણીમાં સ્યાદ્રાદ, માન્યતામાં અનેકાંત, આચરણમાં સત્ય અહિંસા, જીવદયા અને પરોપકારનાં ભાવો આપણને એકનાના સૂત્રમાં બાંધવાના મુખ્ય ઉપાયો અને સાધનો છે. ભગવાન મહાવીરની કરાણા, દયા ક્ષમાના આરાધકો શું આવા મતભેદો મિટાવી ના શકે? તીર્થકરના પ્રતીક સાધુ ભગવંતો આપણને એક થવા માટે પ્રેરણાજ નહીં, પરંતુ આદેશ આપે અને સમયબદ્ધ કાર્યક્રમ આપી સહને એક મહાવીરના સંતાન તરીકે સંગઠિત કરે તો આપણે મહાવીરની વાણીના શંખનાદથી વિશ્વને ગુંજાવી શકીએ છીએ. જો નમસ્કાર મંત્રને સમજીને જીવનમાં ઉતારીએ તો બધાજ પ્રશ્નોનો હલ થઇ શકે તેમ છે.

આપણા મતભેદો નજીવી ક્રિયાઓ અથવા માન્યતાને લગતા છે. વ્યવહારૂ દૃષ્ટિએ કે આત્મકલ્યાણ માટે તેની કોઇ કીંમત નથી.આજે જરૂર છે એવા આચાર્ય કે શ્રાવકની કે જે અહમ્

than a handful of books on the subject. (In a big central reference library, or a university library, you usually expect to find half a dozen books on Jainism, perhaps a dozen is you are lucky.) I pulled out one book which had no title on the spine to see what it was about. A faded grey cover had been bound in to serve as the title page: the title was Jainism and World Problems, by C.R.Jain, published in India in 1934. The name of the author is well-known. Champat Ray Jain was a barrister by profession. During the 1920s and '30s he published a number of books and he was also noted as a lecturer. He sought to explain religion in twentieth century terms, using the concepts of modern science and psychology. He was convinced that the message of different religions was essentially the same as that of Jainism. Probably his best-known work is the compendious volume, the Key to **Knowledge**, regarding which the publishers claimed that 'Nothing quite like it has ever been written before'. The work is a wideranging study of many religions and mysteries.

Jainism and World Problems is a different sort of work. It is a collection of essays and addresses, some of which had been compiled some years before, but which seemed relevant to the author in 1934. Can they have relevance today, 54 years later? In 1934 Stalin was ruling Russia. Hitler had come to power the previous year in Germay. The Communists in China began the Long March which was the first stage in the struggle which was to bring them to power 15 years later. The Japanese had already taken control of Manchuria but their invasion of China proper was still three years off, In India the British Raj seemed still firmly in the ascendancy: the British Empire, on which 'the sun never sets' was at the height of its glory. Countless widows and orphans still remembered the terrible four years of the Great War which had ended 16 years before. The Great Crash of 1929 had been followed by the Great Depression and people in Europe and those countries which depended on the production of raw

અને પૂર્વાગ્રહને ત્યજીને સર્વે જૈનોને એકતા માટે પ્રેરણા આપે અને પોતે આ ઉત્તમ સંગઠનને જીવનનું મુખ્ય લક્ષ બનાવે.

કેટલીક વખતે કથનમાં આવું કહેવું અને લખવું સહેલું અને રૂપાળું લાગે. પણ, આચરણમાં કરી બતાવવું અઘરૂં હોય છે. હું તો માનુ છું કે બધા સમ્પ્રદાયોનું એક વિશાળ ચતુર્વિધસંઘ– સમ્મેલન યોજવામા આવે અને નક્કી કરવામાં આવે કે જયાં સુધી એકતાની ભાવના પરિપૂર્ણ ના થાય ત્યાં સુધી દર વર્ષે વાસફરતી જુદા-જુદા સમ્પ્રદાયોમાંથી એક આચાર્ય અને એક શ્રાવકને સમસ્ત જૈન સમાજના આચાર્ય અને નેતા નીમવામાં આવે જે જૈનોનાં પ્રશ્નોને સરકારી અને સામાજીક સ્તરે રજુ કરે અને જૈન ધર્મના પ્રચાર માટે યોગ્ય પગલાં લ્યે. જો સાચી ભાવનાથી આ પ્રયત્ન કરવામાં આવે તો અશકય નથી

આપણં સૌભાગ્ય છે કે આપણે ભગવાન મહાવીરની વિચાર સરણીના વારસદાર છીએ. જૈનફિલસૂફી જગતના બધા જીવોનું કલ્યાણ ઇચ્છે છે. તે વ્યક્તિસ્વાતંત્ર્ય, સમાજવાદ, સમાનતા, અનેકાંતવાદ, સ્યાદ્વાદમાં માને છે. વિશ્વમૈત્રી સ્થાપી ભાઇચારો વધારવાની સીખ આપે છે. આ ઉત્તમ સિદ્ધાંતો માટે અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, બ્રહ્મચર્ય અને અપરિગ્રહવાદને જીવનમાં ઉતારીને અમલ કરવાનું સૂચવે છે. આપણે સંયમથી જીવન જીવવાનું શીખીએ તો બીજાને ઉદાહરણરૂપ બની શકીએ છીએ. ભોજનની શહ્દતા સ્વીકારી શાકાહારનો પ્રચાર આપણી જવાબદારી બને છે. અપરિગ્રહવાદ, સંગ્રહખોરીથી બચાવે છે અને બ્રહ્મચર્ય ચરિત્રમાં દૃઢતા લાવે છે. આ ઉત્તમ ચરિત્ર-પાલનથીજ આપણે જૈન કહેવડાવવાના અધિકારી બનીએ છીએ. માત્ર જન્મે જૈન હોવાથી જૈન થઇ થવાતું નથી. ઉત્તમ સંયમના ધારક અનેક જૈનેતરો સાચા અર્થમાં જૈન છે. આપણી જવાબદારી છે કે પોતે સંયમી બનીએ અને વિશ્વના જૈનેતરોને મહાવીરની વાણી શીખવીએ. પ્રાચીનકાળમાં ભારતથી બહાર વિશ્વના અનેક દેશોમાં જૈનધર્મના અસંખ્ય અનુયાયીઓ હોવાના પુરાવા મળે છે. જે સુચવે છે કે આ જૈન સંસ્કૃતિ કેટલા વિશાળ ભૂભાગ પર ફેલાયેલી હતી. ઉજવળ ભૂતકાળને ચરિત્ર–પાલન કરીનેજ ફરીથી ફેલાવી શકાશે.

આપણે જીવનમાં ખૂબ ધન કમાઇએ છીએ અને સંતાનોને વારસારૂપ આપવાની ઇચ્છા ધરાવતા હોઇએ છીએ. આપણી ભાવના તો એજ હોય છે કે આપણાં સંતાનો આર્થિકરીતે સુખી થાય અને જૈન આચાર-વિચાર ધરાવે. આપણો સાચો વારસો તે આપણી જૈન સંસ્કૃતિ છે. જો આ વારસો આપવા અને તેનો ફેલાવો કરવા પ્રયત્ન નહી કરીએ તો આધુનિક યુગમાં આપણાં સંતાનો પર જૈનેતર સંસ્કૃતિની અસર થશે. તો તેનો દોષ અને જવાબદારી આપણીજ હશે. સાંસ્કૃતિક વારસાની જાળવણી અને વિકાસ માટે આર્થિક સહાય અને સમય આપીને એવી વ્યવસ્થા ઉભી કરવી પડશે કે જે આપણાં સંતાનોને તેમનીજ ભાષામાં materials were suffering alike. Nobody, however, could foresee the cataclysm of the Second World War, only five years off, or the complete upheaval in society which was to follow.

'It is fairly evident to all thoughtful minds that the world of today is all topsy-turvy in almost all essential respects.' That is what C. R. Jain wrote in his book published in 1934: could we say that today? 'There is starvation in the midst of plenty... There is the eternal rush for armaments, and political power, the greed for gold and the grabbing of territory...' What is the cause of this? "The main cause of all this variety of troubles and undesirable conditions is one and only one our ill-conceived ideals.' The author goes on to explain: it is materialism the conflict of science and religion which creates the problems. But religion is the highest of the sciences. Jainism (and other religion) teaches that man is not only a body, he also has a soul. The soul is indestructible. The effect of the Jain doctrine is to fill the mind with a glad certainty abou the future.

Jainism puts the greatest emphasis on ahimsa, usually translated as 'non-violence'. But this is an imperfect translation. Himsa means 'harm', the prefix 'a-' is a negative. So ahimsa is the very negation of harm, it precludes violence in thought and intention as well as in actual fact. It is applicable to nations as well as to individuals. It is the greatest law: ahimsa paramo dharma. Let us return to the words of C. R. Jain: 'the effect of the adoption of the vow of **ahimsa** by the world will be the end of unholy rivalries, of the grabbing of other peoples' lands, of unrighteous wars, of mammon worship which is itself the parent of a thousand ills, and of all forms of racial and religious prejudice.' Is the author being too optimistic when he says 'The Jaina culture changes the hearts of men: and it does so on a rational basis, so that the individual himself becomes enthusiastic in being peaceful and good.'?

So, Jainism gives hope, it teaches the negation of harm. It teaches nonacquisitiveness too. The fifth of the five great vows of the Jains is to avoid perpetual સમજાવે અને મહાવીરની વાણીને જીવનમાં ઉતારવાની પ્રેરણા આપે.

ખ્રીસ્તી પાદરીઓની માફક વ્યક્તિગત સમ્પર્ક સાધીને જૈન સંસ્કૃતિનું મૂલ્ય સમજાવે. આપણાં જિનાલયો અને ઉપાશ્રયોમાં ધન વાપરવું જરૂરી છે એની અનુમોદના કરૂં છું. પરંતુ જો આપણે જૈન સંસ્કૃતિની જાળવણી કરવી હશે તો એવી વ્યવસ્થા કરવી પડશે કે જેથી ચરિત્ર-વિકાસ માટે સંસ્થાઓ સ્થાપિત થાય અથવા જે સંસ્થાઓ કાર્ય કરી રહી છે તેને આર્થિક મદદ કરવી પડશે. પૂજય આચાર્ય ભગવંતો, સાધુ-સાધ્વીજીઓ- શ્રાવક વર્ગને ઉપદેશ અને આદેશ આપે કે જેથી આ સંસ્થાઓ પગભર બની રહે. મારૂં નમ્ર સૂચન છે કે આપણે સહુ નક્કી કરીએ કે આપણી આવકના અમુક ટકા દર વર્ષે આવી ચરિત્ર નિર્માણ કરતી સંસ્થાઓને જરૂર આપીએ, અને સાચા અર્થમાં આજ આપણી પ્રભાવના અને વારસો છે.

વિદેશમાં વસતા અમો જૈન ભાઇ–બહેનોની એકજ વેદના છે કે પંચમહાવ્રતધારી સાધુ–સાધ્વીઓનાં સાક્ષાત દર્શન અને ઉપદેશનો લાભ મળતો નથી. અમારી ભાવના છે કે આચારાંગના નિયમોનું સંપૂર્ણ પાલન કરીને પૂજય સાધુ–ભગવંતો વિહાર કરીને આ ભૂમિને પવિત્ર બનાવે. તેના માટે ચતુર્વિધ સંઘ યોગ્ય કરે. જો આ સંભવ બને તો આધુનિક વૈજ્ઞાનિક યુગમાં જૈનધર્મના સિલ્દ્રાંતોનો પ્રચાર જે ઝડપથી થશે તે કલ્પી પણ ના શકાય. સાધુભગવંતોના પંચમહાવ્રના આચાર જૈનેતરોને પણ જૈનધર્મના સિલ્દ્રાંત પાળવા પ્રેરશે.

છેલા ત્રણ વર્ષથી વિશ્વ અને ભારતના કેટલાક પ્રદેશોમાં દુષ્કાળની ભયંકર પરિસ્થિતિ છે. જેની અસર લાખો માનવી અને પશુઓ પર થઇ છે. મહાજને આ કપરા સમયમાં સ્વેચ્છાએ આગળ આવીને લાખો ઢોરોને બચાવ્યા છે અને અનેક માનવો પ્રત્યે અનુકંપા દર્શાવી છે. આ કાર્યને વ્યવસ્થિત રીતે આગળ ધપાવવું જોઇએ અને બધા જૈન ભાઇઓએ શક્તિ મુજબ દાન આપવું જોઇએ.

પરદેશની ધરતી પર છેલા છ વર્ષથી 'ધી જૈન'નો ત્રણ ભાષામાં ત્રિમાસિક છાપીને પ્રકાશિત કરીએ છીએ. જૈન ધર્મ દર્શન, સંસ્કૃતિ, કળા, સ્થાપત્ય, અને સામાજીક તથા સાંસ્કૃતિક લેખોની રજુઆતને વિશ્વના અનેક જૈન-જૈનેતર ભાઇઓ બહેનો વાંચે છે. આ અંક બ્રિટનની બધી યુનિવર્સિટીમાં મોકલવામાં આવે છે. જૈન સમાજ યૂરોપનાં દરેક સભ્યને તે મોકલવામાં આવે છે. જૈન સમાજ યૂરોપનાં દરેક સભ્યને તે બીજા દેશોમાં પણ મોકલવામાં આવે છે. 'ધી જૈન' ની ઉત્તરોત્તર પ્રગતિ માટે હું સ્વૈચ્છિક સેવા આપનાર મારા સહયોગી પ્રો. મારડિયા, મનસુખભાઇ શાહ, ડૉ. મેરેટ, વિનોદ કપાસી, ચીફ એચ. ભંડારી, સ્તીશ શાહ, ડૉ. હિમાંશૂ ઘડિયાળી, શ્રી. બિપીન striving after material possessions beyond a reasonable sufficiency, We live in an acquisitive society: we are urged to buy, buy, buy. We measure success in possessions, the Jains are by no means exempt from this. We are not going to change society overnight: the modern world economy depends on selling. But the quest for possessions must not be carried on to the extent of depriving other of their necessities. Perhaps nonacquisitiveness is linked with generosity, and charity is another virtue in the eyes of Jains.

What else can Jainism teach this troubled world? One principle of Jain philosophy could perhaps do more to help in the solution of world problems than any other. A fundamental principle is anekantavada which translates neatly as 'nononesidedness', a rather awkward word, but expressive. The greatest evil in the human heart is intolerance. Jain scholars taught that there are different ways of looking at the same matter so that truth is not to be sought by looking as one side of a question only. This was developed as a philosophical, or logical, tool, but it is applicable to social relations. If individuals, or nations, made the effort to see things from all sides, from the point of view of others as well as their own, many of the evils which stem from intolerance would disappear.

It would be foolish to suggest that Jains, and Jains only, are perfect, Violence, intolerance, acquisitiveness are found amongst Jains as well as other people. There are many who are not Jains who live lives which are based (though they do not know it) on Jain principles. Jainism has been with us for thousands of years and the world is no better (and probably, for all the complaints of those who see it as steeped in violence and corruption, no worse) than it has ever been. Jainism has something to offer in the light of world problems. The Pratistha, and the World Jain Congress, which we are celebrating now should give an opportunity for Jains to re-think their contribution to solving the problems of the world.

> Paul Marett Editor, English Section

મહેતા, ડૉ. રજનીભાઇ ડૉ. શેખરચંદ્ર જૈન, શ્રી. મનુભાઇ શેઠ, પ્રો. રમણભાઇ શાહ, ડૉ. કુમારપાલ દેસાઇનો અને જૈન સમાજ યૂરોપની કાર્યવાહી સમિતિના સભ્યોનો ૠણી છું. લેખક મિત્રો, જાહેરાત આપનાર સહાયકો, અને દાન આપનાર દાનવીરોનો આભારી છું. સૌથી વધુ આભારી તો આપ વાચકોનો છું જેઓ મને સતત પ્રરેણા આપતા રહયા છે. સુંદર અને સમયસર કામ કરવા માટે તથા આયોજન માટે પ્રિન્ટિંત્ર પ્રેસોનો અને આ પ્રતિષ્ઠા મહોત્સવ અંક પ્રકાશિત કરવા માટે આર્ટસ લાયથોનાં મેનેજીંત્ર ડીરેક્ટર શ્રી. રાજુભાઇ ચૌહાણનો ખાસ આભારી છું.

ભવ્ય જિનાલયના સર્જનમાં ભારતમાં રચાયેલ ઓવરસીઝ જિનાલયના ટ્રસ્ટીઓ, જૈન સેન્ટર ટ્રસ્ટના ટ્રસ્ટીઓ અને તેમાં સવિશેષ શ્રી. શ્રેણિકભાઇ શેઠ, શ્રી. દીપચંદભાઇ ગાર્ડી, શ્રી. કાંતિભાઇ શેઠ, શ્રી. સ્નેહકાંત શ્રોફ અને શ્રી.માણેકલાલ સવાણીનો આભારી છું. શ્રી. સોમપુરા, શ્રી.ચંદુભાઇ ત્રિવેદીનો આભારી છું કે જેઓએ જૈન શાસ્ત્રોક્ત સ્થાપત્યના નિયમો મુજબ સુંદર કોતરણીવાળુ મંદિર નિર્માણ કર્યું છે. શ્રી. રિચર્ડ ગેલીની કપરા સંજોગોમાં મુશ્કેલ કાર્ય હોવાં છતાં પણ મળેલી સેવાઓ બદલ તેમનો પણ આભારીછું. આ ઉપરાંત જે નામી અને અનામી વ્યક્તિઓએ જૈન સેન્ટરનાં કાર્યમાં મને સહાય કરી છે તે સર્વેનો ખેરેખર હૃદયપૂર્વક આભાર માનું છું.

પ્રતિષ્ઠા પછી આ જૈન સેન્ટરનો સતત વિકાસ થાય અને તે જૈન સંસ્કૃતિના વિકાસ માટે સતત કાર્યશીલ રહે તે માટે દેરાસર ઉપરાંત ઉત્તમ જૈન પુસ્તકાલય–વાંચનાલય, પાઠશાળા અને પ્રકાશન વગેરેની વ્યવસ્થા કરવી પડશે. આવા કાર્યો માટે એક ડાયરેક્ટર અને સ્ટાફની જરૂર રહેશે. ડાયરેક્ટર આ સેન્ટરની વ્યવસ્થા ઉપરાંત 'ધી જૈન' નું કાર્ય કરે અને જૈન ધર્મનો પ્રચાર કરે. વખતો વખત જૈન વિદ્વાન વક્તાઓ-પ્રચારકોને બોલાવી અને વિવિધ આયોજનો કરી પરદેશોમાં પ્રચાર કાર્ય હાથ ધરવું પડશે. આ સેન્ટર જૈન એક્તા અને વિશ્વમાં જૈન વિચારધારાના પ્રસાર–કેન્દ્ર તરીકે વિકસિત થાય તેવી મારી ભાવના છે.

જૈન સમાજનાં સભ્યો આકર્ષાઇને મોટી સંખ્યામાં આ સેન્ટરમાં આવે અને તેનો ઉપયોગ કરે તે માટે વ્યવસ્થા કરવી પડશે. યૂરોપ અને વિશ્વનાં દેશોમાંથી આવતા યાત્રિકો માટે સુવિધાઓ કરવી પડશે. કોઇ પણ સંસ્થા માટે મકાન પ્રથમ પગથિયું હોઇ શકે પરંતુ, વિવિધ ઉત્તમ પ્રવૃત્તિજ તેને ઉન્નતિનાં શિખરે લઇ જઇ શકે છે

આ પ્રતિષ્ઠા મહોત્સવમાં વિશ્વભરમાંથી આવતા જૈન ભાઇ બહેનોને આવકારું છું અને તઓ અમારા આનંદ અને ધર્મપ્રવૃત્તિમાં સહભાગી બની અમોને માર્ગદર્શન આપે.

જય જીનેન્દ્ર. ડૉ. નટુભાઇ શાહ સંપાદક.

Langilaire - 21 (42612). Acharya Padmasagarsuri Equalq. (Wig) x-x-'cc परमपुज्य १०८ आचार्थ विद्यासागरजी महाराज का 11 3 4 6 18 1 1 1 1 1 मंगल आशीर्वीद आ खुरोप जीन समाज - लीस्टर ( अ. के) योग्य हार्स लाम। " Do not speak, also do not sleep. sura reive did nor firer tille any vines salar. But do thy duty with honesty " महोत्साम के खिम जिलसार पर मेरी हार्रिक खिमे-खाके HILL (HIRI) WE & 1 जिल साराज देव भी सुपाले अतिष्ठा का कार्थ खंहरत्व " यही प्रार्थना वीर से, अन्तम् से करकोर A 211HAT YZIAMIZO AND 40 MIHATI ACCI & ) डरी भरी दिरवती रहे, धरती चारों और "" ख्याभ जीन समाज के माध्यम से प्रमातमा महानी र का संदेश " (HICHI- GruRAUC- Handwid" 41 Art & CREANAN-१९ व्यक्तितक पुरंचे मही मेरी भावना है। अतिका मे-मंगल भार्थ भी वाहिक अनुमोद्गा के साथमें-- आनार्थ विधासगर, ast = Ego:-31 ani Pri वयन्दु वीलगानाः - समुहसर्दरभो तम : ॥ श्री सिद्धि सूरी धरजी गुरूभ्यो नमः॥ ९१-६-८८ विजय इन्द्रदिन स्रि श्री केंत्र सेंटर, लेस्टर, लंडन Date 30-6-88 जैन समाज भूरोग ਜ਼ੇਣ ਟ ਟ ધમાનાભ તમારે ત્યો જિત્વયતિમાજીની પ્રતિધા થઈ રહ્ય છે તે જાણી ઘણો અનાર્જો, हैं। न्यू भाई शाह, भोठर यहीकाभ રદ્દા છે તે જ્યાપી દાશો અનેજા. જિનેશ્વરની પ્રતિમા અન્સ જિનેશ્વરની લાણી અ**દાવે** મેં આ વિશ્વમાં બુલોએ આત્મઉદ્યાણા સાટે ગોરામાં ગોર્ટ સ્નાલંદલ છે. આ આલંદન લઈને સી આત્મઉદ્યાણ મહેતો મે જ ગુરૂષ્ટછા: - માદેસાના મહાન પ્રચાર પ્રાર્ટ પરદેશમાં એનદંધતા પ્રચાર માટે તેમ જ જેનોને સ્વધામાં વિશ્વ કરવા માટે અને પ્રાણ તે હતાં અનેત્રિત ધ્યેમાં અને બિધ પ્રવૃત્તિઓ ચાલમાં છાય હતાં અનેત્રિત ધ્યેમાં આતંદવિત क्तरहर संस्कृति अगोर्थक समृद्धि के शिलर पर है , किन्तु अध्यत्तकः सम्रहि का अभाव था । परम सीभावा है कि उथ्सारय संकृति को साण्यात्मित्र, सेमक अराम जरने का लाखोजन जिला जा रहा है। इस अत्रीर का कि के जिल के जिल के जिल्हा के कि के कि के कि के कि के कि के कि अञ्चलन सराबीर ने समझ मामन को अस्टिंग सत्य अस्तेन. अस्त्रेल्य भीए असरिवर का स्वरेश दिव्हा । वर्समाम से भजवास જના સાધા/ મોડું મામન આવા ब्लन મથાન કાર/નું લાજ લરું ૨ નેમા લાખા જોયો વ્યુક્ત વિમાળિ થાય સૌથી પ્રભુન પ્રાથમા मराबीर के 'कहिरस, 'अगरिशर, 'मेरे' अलेकान्त के शिहारते पर तलकर ही 'म्पनल श्रान्ति का अन्तुभत कर सफला है ! 825 पूर' लिश्ले लेका, अन्त्राण्टन क्लीर 'अस्मान्नकिर' दिवार जे अश्वस्तर हो रहा है। जिलाज भी प्रजाति जिलाश को आगंजित कर रही हैं। तन्य सम्मूब सिरह को महालान भरालीर के मध्येरते पर સદ્યુ રહે નુભાજ્ય एति रुपिर से लित्तार कामा होना । दीन रार्म के बार रकारत की - เกิดอาโอิสามาสินเมา 4 - สารเรศานเกา - นี่นางกา कोर से जाने का अयोकात्मक जारतिम है। <sup>-</sup>વેનાઝમ*મં<i>દિર*્પાસે<sub>ટ</sub> · ---millianen (202) अने रक्षमत के कुछानी (जेस्टर) (उंब्हेक्ड) में भाकलाल मरुलीर के पावल सब्देशों को 'परिषामी देशों कर पट्टाअनेकअक्टूबा आर कर रहे हैं । इसके 'पूरवामी क्षरिणाम होंडे । अत्वेत्वाली अल्पेरी इसके लामगाविवल होडी । אה אנת מאווח Ret 318230 10757 ईड्र दिन्त स्ट्रीई का धर्म लाभ vifi 

प्रभग्न संस्कृति जरह आहर प्राप्त जन्मववा <u>प्रयत्न वही डस्री तो</u> - -\_ભાવિ\_ઇતિહાસ\_આજના શ્વમણ પ્રધાન શ્રી સંઘ<u>ને દોષિત ગણાશે.</u> આવા અભારા ભારતના બાતાવરણમાં તમો એક શ્રાવક -સૌદો જે કોઇ ગાભૂતપૂર્વ પ્રવૃતિ હરી બ્રગણ ગરહતિ તું ગૌરવ नधारवानः पवित्र डार्थ उरवा साथे श्री संधनी संभाधि अने શાંતિનું કાર્ય કરી છે. તે દૂર દૂર બેઠાં સાંભળી ગ્રદ્ગદિત બનું છું. देगरान हैन\_तमारा ...आ... भावन डार्थनी- युष्ट्राहूतिमां -\_ श्वनैत ङ्राम वरसावे जीन्ड आन्द्रमा प्रसंगन) शुल डामना -

**ા**થી કાશે.

મુ પાલીતાણાથી લી. ચંદ્રોદય સૂવિ વિ. અશેક ચંદ્ર સૂવિ વિ.

\_ જ્યુધોપાજના આવે. નમી ચહેલા તમો ચારે ફીચ્કાના જીગણ સંસ્કૃતિના.-\_ .ઉપાસકો બદાયુલા તે ક્ષેત્રણ સંસ્કૃતિને સર્વ ઉપાસકોજીની જીવનસાં.. ह्यलंडली सामवा 🕉 अपुनि 🛲 डरी रख्यां छे. ते त्यारतमां असतां . ્યારે ફી<u>નકાના ઉપાયત્રો ભારે એક પડકાર સ્નરથો જાણ</u> છું.\_\_\_\_ राजी लायतमां यारे हीरधानां अने तेमां यहा लिला-ि सिरार हारा ग्लीना भरिएामे और और कानी नहेंसी श्रुभए। संस्कृतिनो 💷

ુખ્યાલ કરી<u>શે હ્યું તે ત્યારે અંસ્કલ નૈદના ધાય છે.</u> તેનું ૬૩૯૯–

<u>તેવા વાતાવરણ નથ્યી તથી બધા સ્વચારાથી દૂર નસેલા ત્યા</u>

<u> २हेलां लाग- जोनो जाणडोनां न्युवनमां क्षमण संस्कृतिनी अतिषठा -...</u> 

દર્શન બની અહિખ્ય ભાગે અંગહ અનિ કેળવી શ્રી જિન માર્ગની આશ-દાના કરી રન - પર હલ્યાણ આધવાની મદામુલી તક તમોને મળે છે तेनी अगमी अनुमोहना हरीकी होन्में अने तेन रमयोकन अरनाय -

ની અનેકાંત અલિને ધન્યુલાદ આપીએ છીએ. કિન્તુ આ સ્તેકજ\_\_\_\_

\_ रहवे तमारो आर्ग व्यु मावयेती राजवा कवी जने छे. ते ध्यावमां अभवुं . हाल तो तभी अग्रशीओं आ इच्टिने प्राधान्य आभी .

. અર्च सुरोप वासी, तमाभ श्री संघना, चल्यी आर्ट, भागेहर्श ह अली -

ंख्यां की, पण, तमी, तेवा और समूहने नमारी की ઉधर मन्नोयृत्ति.

્યાળા હાનાવવા, પરસ્પરના વિદ્યિભાગની કચાંચ પણ દીકા દીખ્રશાન

न हरी निर्देश अने निफालस लावना आथे परस्परना विधि-<u>આર્ડને દેસ પ</u>હોચાડ્યાં લિતા તે રીતે ઝામણ સંસ્કૃતિની મહાવતા-

ने नास्तविडताने श्री संघना सर्व अल्भोनी की अभग्र युरोपभो.

<u> જી આતી રહેલ. પરસ્પર અ</u> સબ્બિયુતાના પ<u>્રિણાઝી ચારે થ ફીરઘ -</u>

स्त्रीत) आंतर नृति <u>आशे सर्वेने</u> भारा असिप्त राजवा के प्रथास-

<u>. 5२01 (3मीन्टित अनी जे आजे 8) संघर्ण अर्शाति</u> - असमाधि वर्ते ही हो क किंग परिशामें यारे हीरपाओं पासे संस्टार, संपति.

અને સમર્પ<u>ા ની અજબ ગજબની શકિત હોવા</u> છતાં કોઈ પટા -

संस्कृति जी ख़ुरक्षा है संबर्धन आई आशा स्पष्ट हो. ते हूर यती.....

अय ही आने के हुए पहा याते. हीरडानां आग्रहगिओ तीनी प्रीधी-- સ્ર્ધત કાદર કેળલા વિસુખ બની રહેલી આયશા સૂવાયેરીને

અને તૈયા ચારે હીરકાન<u>ી સુવા પેઢી ન્</u>દેભાલ માટે <u>શ્રમણ -</u>\_\_\_\_

2151821-22) 11 - En Caret.

क्षेत्रमां कौमीकोतुं डोर्ड अस्तित्य नक्टे हैमात्नथी...

त्रभारी ते भवृत्ति अभो त्यास्तवासी खो कांक्षणीने स्वर्क्ष .....

.તે કોતે પ્રસરાવને - ફૈલાવને કે જિન શાસનન ઘરે ઘરે પરીયતું

જિન અંદિરાઈ દિનું પ્રતિસ્ઠા કાર્ય કરનાથી તેનો સંતોય ન માનતો.

@1 नकर समहा माने ही माने सीसा अडाई जय हो.

विशेष ज्लानवानुं ने आरतने छोडी आंज्य प्रदेशनी घरतीये -



ગુરૂદેવથી ગુણભદ્રવિજય સ્મારક ટ્રસ્ટ સંચાલિત

સ્વાધ્યાય મંદિર અને સાઘના હેન્દ

સાર્પિનિક્તિજન સુઃ નીશભ ન જીલ્લાં વલસાક ન ગુજરાત ૩૯૧૦૦૧

41. 10/8/1666

બંધ વિપ્રાટી મુન્લિરો તરકથી.

<sup>1</sup>જેનસરાજ' લેસ્ટર (સુ.કે.) ના કાર્ચક્રતાંધો તથા સંઘના સભ્યો જોગ. ધ્લ્લા ભ.

भि. भाषना भौतिङ बाताबरस बच्चे विदेशनी घटती तथड तो ले માધ્યા ત્મિક કેન્દ્ર તરીકે જેન સેન્ટર ધ્વારા દહેરા સરનું નિયણ કરી લગવાનની પ્રતિષ્ઠાનો મબ્ય પ્ર‡ગ ઉજવી રહ્યાં છો તે જાણીને મમોને ચતિ માનદ થયો.

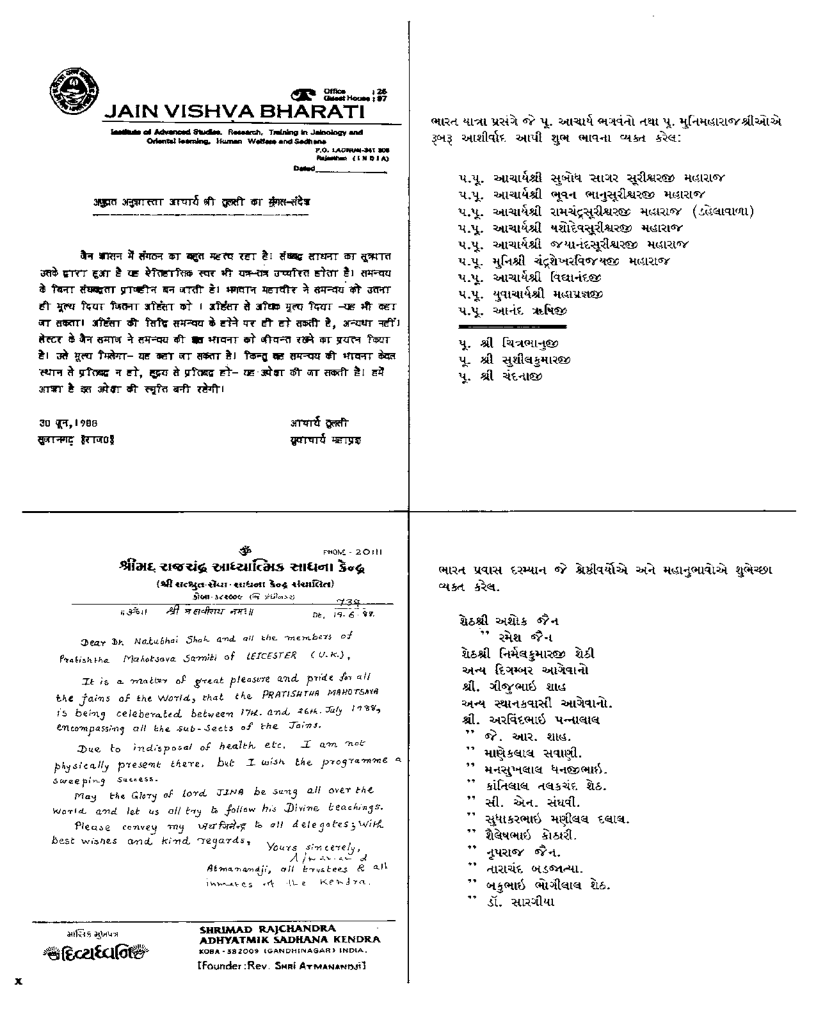
મા રાગમાં જેન ધર્મના વિશ્વ કલ્યાણકાર સિધ્ધાતોને તથા તેના મોલિક વારસીને સરક્ષિત રાખવા. મથવા તેને સંવર્ધિત કરવા માટે ઘઇ કરવાન છે પક્ષ મેમ માયણે સહેજ મોડા પડ્યા છી મેતે સંજોગોમાં પણ તમે જે કરી રહ્યા છો ચે મેક મહત્વપૂર્ણવાત છે. મેવું મમને નિઃશંક હાત્રે છે.

વિદેશની ઘરતી ઉપર જેવોની સંખ્યા કાઇ નાની સતી નથી. ગે સૌના હિત–કલ્યાણ, માટે મને ખાસ કરીને ચાપણી નવી પૈઢી માટે,≇ાપ્ટા ચિક બેદભાવ રાખ્યા વિના, ગ્રંથ મને શાસનના ક્રિત્તે જ લક્ષ્યમાં લઇને, વ્યક્તિગત મહમ્તને એક

બાજુ મૂકીને, જેનઘર્ષના વિશ્વયુષનો પરિચય સહને માધીને તમે બધા મા જેન સેન્ટરના માખ્યમ ધ્વારા જેનધર્મની પ્રભાવનાના સુંદર કાર્યો કરતા રહો તો મેક બહાજ મોદ કાર્ય સિધ્ધ થય ગલાશે.

માં દિશામાં તમે જે પ્રટમ્તાર્થમાદ ચોં છે તેને મેક સેવાનો ચત્ર સવળી નિરંતર ચાલ રામજો. માં કાર્ય પ્રતિદિન - નિરંતર માત્રળ વધત રહે મને તેમાં વધને વધુ સફળતા સાપડે મેવી શાસનદેવને પ્રાથમાં કરીમે છીમે.

GA. Graduge land (vigitigat). Graduge land (vigitigat).





#### 10 DOWNING STREET LONDON SWIA 2AA

From the Private Secretary

13 June 1988

Sear Dr. Shah,

The Prime Minister has asked me to thank you for your letter of 8 June and for your kind invitation to her to attend the Pratistha Ceremony in July. I am afraid that I must bring you what I know will be a disappointing reply. The Prime Minister's engagements for the coming month are already very numerous and it is just not possible for her to take on any more, so I must send a reluctant refusal on her behalf.

The Prime Minister has asked me to send you her very best wishes for this special occasion.

ans Snicercly Tester Garstman

Mrs. Tessa Gaisman



Via High Commission of India, London PRIME MINISTER'S OFFICE NEW DELHI

With reference to your invitation, The Prime Minister of India RAJIV GANDHI wishes to convey his best wishes for the success of the World Jain Congress and the Pratistha Mahotsava. Let the message of Peace and Harmony emanate from the congress

> J. N. CHOTE Director of Prime Minister's Office New Delhi

Lambeth Palace London SEI7JU



LORD MAYOR'S PARLOUR - TOWN HALL - LEICESTER - LEI 98G

TELEDIONE SAME (Councillor Guy Collis) LORD NAYOR

#### MESSAGE FROM

#### TRE RIGHT WORSHIPFUL THE LORD MAYOR OF LEICESTER (Councillor Guy Collis)

It gives me very great pleasure to velcome to the City of beicester people from all sects of Jainism who have travelled to Leicester for the First World Jain Congress not only from India but from other parts of Asia. Europe, the Americas, Africa and the Far East.

I am sure that all who attend the Congress and therefore visit the Leicester Jain Centre will be impressed with the architecture which is distinctly Indian with stone and marble carvings from Rajasthan and Gujarat. The Centre also contains all the facilities necessary for Worship and Study and will provide information of Jainism, not only for Jains, but also for people of other religions.

I am sure that the Leicester Jain Centre will provide another Centre of interest for people who visit Leicester from other parts of the United Kingdom and the World and will progressively serve as one of Leicester's main tourist attractions.

I am sware that many prominent Jains and other important personalities are visiting Leicester for the First World Jain Congress and to all of them I extend a very varm velcome to this ancient City of Leicester.

LORD MAYOR

All the Past High Commissioners of India to Great Britain have visited The Jain Centre and praised the creation and its activities.



Indian Ambassador to Belgium & E.E.C Dr N P Jain has congratulated Jain Samaj Europe for the excellent work to promote Jainism and Indian Culture.

Message from the Archbishop of Canterbury

I am pleased to be given this opportunity of sending warm brotherly greetings and congratulations to the members of Jain Samaj Europe on the opening of the Jain Centre in Laicester. This occasion is a landmark in the history of the Jain community in Western Europe and a tribute to the perseverance and skill of all responsible for the Centre's creation.

There is much that we share and much that we are learning to value in each other's spiritual traditions. Through its teaching and example your Centre will stand as a sign of the spiritual dimension of daily living, focusing on peace, compassion and brotherhood throughout our communities.

I pray that you will be blessed in your work and pilgrimage.

BISHOP'S LODGE, 10 SPRINGFIELD ROAD, LEICESTER, LE2 3BD LEICESTER (0533) 708985 from the Rishop of Leicester

27 June 1988

Message from the Bishop of Leicester

It is a particular pleasure to me to know that the Jain Centre is being opened in our city.

The Jain faith has many elements which are particularly congenial to Christianity and we have a deep respect for the Jain attitude to faith and to life.

I am therefore doubly sorry that I am unable to be present on this occasion. Blease accept my felicitations.

EICESTER RICHARD

To the members of Jain Samaj Europe

શાહીબાગ shriyans erasad અમદાવાદ તા. ૨૭ ૬ ૮૮.

પ્રમુખ શ્રી તથા પદાધિકારીઓ જૈન સમાજ યુરોપ લેસ્ટર

જય જીનેન્દ્ર

પરદેશની ધરતીપર સર્વ પ્રથમ ચારે સંપ્રદાયોને પ્રેરણા મળે એવું એકતાનું પ્રતીક જૈન તીર્થસ્થાન બનાવવાનો યશ જૈન સમાજ યુરોપને ફાળે જાય છે. ભારત વાસિઓ તરીકે આપ સૌએ સમુહમાં ખભે ખભો મિલાવી જૈનધર્મના સંસ્કારોનું સિંચન કરી ભાવિ પેઢીમાં પણ ધર્મના સંસ્કારો સચવાઇ રહે તેવી ઉમદા ભાવનાથી જૈન સેન્ટરની સ્થાપના કરી તે અભિનંદનીય છે. પરદેશમાં જૈનધર્મની પ્રભાવનામાં વૃદ્ધિ થતી જાય તેવી પ્રવૃત્તિ કરતા રહો તેવી શુભકામના.

ં સરબ ભાષામાં 'ધી જૈન' ત્રિમાસિકનું પ્રકાશન જૈન સમાજને તથા યુવા વર્ઝને પ્રેરણાદાયી બન્યું છે. હું પણ તેનો પ્રશંસક છું.

ં ભવ્ય પ્રતિષ્ઠા મહોત્સવની ઉજવણી સંફળતા પૂર્વક પાર પાંડો, ને જૈન શાસનનો વિજયધ્વજ ફરકનો રાખો તેવી શુભ ભાવના.

જૈન સમાજ યૂરોપની બધીજ પ્રવૃત્તિઓમાં ડૉ. નટુભાઇ શાહનો અમૂલ્ય ફાળો અગ્રસ્થાને તથા પ્રેરણાદાયી છે જેની નોંધ લીધા સિવાય સંદેશો અધુરો ગણાય.

શ્રેણિક કસ્તુરભાઇ લાલભાઇ

અંજન સાથે પ્રતિષ્ઠિત ભવ્ય પ્રતિમાજીઓનું પ્રથમ નૂતન જીનાલય લેસ્ટર (યુ. કે.) માં પશ્ચિમની ભૂમિ ઉપર સાકાર થયું; એથી મારા જેવા અનેકોને પશ્ચિમના દેશોમાં–અને આંતરરાષ્ટ્રીય જગતમાં ' અહિંસા પરમો ધર્મ ' ના સિદ્ધાંત–જૈનધર્મ અને સિદ્ધાંતોનું પ્રચાર પ્રસારનું સ્વપ્ન સાકાર થયાનો ઉલ્લાસ શબ્દોમાં ન વર્ણવી શકાય તેવો આનંદ થયો છે.

જૈનોના ચારે ફીરકોઓને એકી સાથે વણી લેવાનો પણ સ્તુત્ય અને અનુકરણીય પ્રથમ દાખલો ( જે આજના સમયની માંગ છે ) તે પણ અહીં જૈન જગતને જોવા મળશે.

સાથે સાથે જૈન સમાજ ( યુરોષ )અને ફેડરેશન ઓફ જૈન સોશીયલ ગ્રુપ મળીને સારા જૈન જગતના જૈનોનું અધિવેશન ( કોન્ફરન્સ ) પણ ભરી રહયું છે એ પણ જૈન સમાજની એકતા અને જૈન સિલ્દ્રાંનો ( અહિંસા–અપરિગ્રહ અને અનેકાંતવાદ ) ના પ્રચાર અને પ્રસાર માટેનું એક સ્તુત્ય પગલું છે. એની ઉપયોગિતા લાંબા ગાળે અને લાંબી દ્ષષ્ટીએ વિચારનાં મહત્વપૂર્ણ છે.

ડૉ. નટુભાઇ શાહ- તેમના સાથીઓની લાંબી તપશ્ચર્યા અને જહેમત દાદ માગે છે. મારા તેઓ બધાને અંતરના અભિનંદન છે.

> લી. દીપચંદ એસ. ગારડી પ્રમુખ:- ઓલ ઇન્ડિયા જૈન શ્વેતાંબર કોન્ફરન્સ કાર્યાધ્યક્ષ:- ભારત જૈન મહામંડળ.

"NIRMAL" 3rd Floor, Nariman Point, BOMBAY-400 021.

दिनाव 26 जून 1988

प्रिय डा**० नद्भाई शाह**,

आपका दिनाक 18 जून का पत्र मुझे आज हो प्राप्त हआ ।

मुझे यह जानकर अत्यन्त प्रसन्तता हुई कि लिस्टर हुइगलैठह में हिरास्ट्रव्हध विकारल भव्य जैन मंदिर का निर्माण जैन समाज दारा किया गया है, जिसमें वारों समुदायों के मन्दिर व स्थानक है 1 इस उपलक्ष्य में प्रतिष्ठा महोत्सव एव जैन विक्व सम्मेलन का भी आयोजन किया गया है, अपको यह योजना प्रहासनोय है (क्पया मेरा बधाई स्वोकार करें 1

जैन लमाज यूरोप अमण। संस्वति का जो व्यापक प्रवार-प्रसार कोर्य कर रहा है, वह हर दब्टि से स्तुझ्य है। मैं आपके सद्ययालों को प्रशासा करता हूँ। जैन समाज में एक्ता, सौहार्द और प्रेम की जय-जयकार करते हुए आप लगी वहा रहते हुए नये-नये आयाम स्थापित कर रहे हैं, यह हम देशावासियों के लिए गौरव का विष्य है। यह "परस्परोप्राही जोवानाय" का प्रतीक ही कहा जायेगा ।

जैन धर्म अहिंसा पर आधारित है,इसलिए हम कहते है- आहंका परमो धर्म: । समधन एक खजेय शालिस है । यदि हमें अपना अस्तित्व बनाये रख्ता है,तो एकता की निताम्त आवश्यता है । इसी के आध्यार पर भारत में हो नहों बल्डि जिल्व में जैन धर्म की पहचान बना सकेंगे । हमारा स्वर एक हो होना याहिये, वाहे हम जिसी भो जगह रहे ।

मुझे बाहान है, जैन जिस्त सम्मेलन से जैन समाज में एक नयो जाग्रति आयेगी और हम सब भिल-जुलकर अमण्ड-संस्कृति को अक्षण्ण बनाये रख सकेंगे । मेरी हिर्निदंक इच्छा थ्यो कि इस अक्षर पर उपस्थित रहू,परन्तु स्वास्थ्य को देख्यी हुए इस पावन अक्षर पर सम्मिलित होने के लिए अपनी असम्धीया व्यक्त कहता हूँ।

प्रतिष्ठत महोत्सव और जैन जिब्ब सम्मेलन की पूर्णा सफलता के लिए में अपनी ओर से तथा सम्पूर्णा दिगम्बर जैन समाज को ओर से अनेकानेक शुभ्कामनाए भेग्रता हूँ।

जापका,

भू*ना भूग* वेयासप्रसाद जैन

डाॅं० नदूभाई शाह, जैन समाज **ख्रो**प लिस्टर∦इगलैड∦

xiii

| જૈન સંઘ, મોમ્બાસા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| લેસ્ટર મુકામે ભવ્ય તીર્થધામ આકાર લઇ રહયું છે તે બદલ અત્યંત<br>હર્ષની લાગણી વ્યક્ત કરે છે. વધુ ખુશી એ છે કે આ જીનતીર્થ ધામમાં<br>જૈનોના જુદા-જુદા ફિરકાઓનો-દેહરાવાસી, સ્થાનકવાસી, શ્વેતાંબર,<br>દિત્રમ્બર વગેરેનો સમન્વય કરવામાં આવ્યો છે. સંભવ છે કે આ પ્રકારનો<br>તીર્થધામ આ યહેલુંજ હશે. આજે જયારે સમ્પ્રદાયો અને ફાંટાઓ વધવામાં<br>ત્યારે આ પ્રકારનું તીર્થધામ ખૂબજ આવકાર પાત્ર છે. એટલુંજ નહિં<br>પરદેશખાતે આ તીર્થધામ જૈનધર્મની યશગાથા બની રહેશે.<br>પ્રતિષ્ઠા મહોત્સવ પ્રસંગે વર્લ્ડ જૈન કોંગ્રેસનું અધિવેશન યોજવામાં<br>આવ્યું છે જે ખૂબજ પ્રશંસનીય છે. પ્રતિષ્ઠા મહોત્સવની કાર્યવાહીને સંપૂર્ણ<br>સફળતા ઇચ્છું છું<br>રમણિકલાલ રાજપાલ શાહ. | Good wishes from<br>Harshadrai Manilal Parekh<br>President<br>&<br>Rameshchandra R Dadia<br>Secretary<br>SHREE STHANAKVASI JAIN MANDAL<br>NAIROBI                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| મહાવીર ફાઉન્ડેશન, લંડન.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| લેસ્ટર સ્થિત જૈન સેન્ટરમાં પ્રતિષ્ઠા મહોત્સવ ઉજવાઇ રહયો છે તે માત્ર<br>યુ.કે. નાં જ નહી પણ સમગ્ર જૈનો માટે ગૌરવવંતો પ્રસંગ છે.<br>ભારત બહાર પરદેશમાં જૈન-ધર્મના પ્રચાર-પ્રસારમાં જૈન સમાજ<br>યુરોપે ઐતિહાસિક ફાળો આપ્યો છે. આવા સુંદર મહોત્સવોથી જૈનધર્મની<br>પ્રભાવનામા વૃદ્ધિ થશે અને આપણી ભાવિ પેઢીને ધર્મના સંસ્કારોનું સિંચન<br>થશે                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | જગતના સર્વે જીવોની કરૂણા જેમના હૈયામાં છલોછલ ભરી છે. જેઓ<br>સર્વનું કલ્યાણ કરનારા છે એવા જિનેશ્વર દેવનું મંદિર અને ગ્રથાલય આપ<br>બનાવી રહયા છો. તેથી અવશ્ય અહિંસા અને દશ ધર્મનો પ્રચાર થશે. પરસ્પર<br>પ્રેમ અને એકતાની અમે પારાવાર અનુમોદના કરીએ છીએ.આ પ્રસંગે એવી<br>જાગૃતિ લાવીએ કે ભારતમાં અન્નના અભાવે માનવી કે ઢોરને મરવું ન પડે.<br>આ શુભ પ્રસંગે મારી શુભેચ્છા અને જય જિનેન્દ્ર.                                                        |
| હસમુખ દીપચંદ ગાર્ડી<br>ટ્રસ્ટી મંડળ વની                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | મફતલાલ મહેતા<br>પારસ ડાયમંડ કોર્પોરેશન. ન્યૂયોર્ક (અમેરિકા)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| જૈન ઇતિહાસની વિરલ ઘટના આંગ્લ ભૂમિપર સર્જાઇ રહી છે. જૈન<br>સેન્ટર પર પ્રતિષ્ઠા સમયે ફરકાવવામાં આવનાર જૈનધ્વજ જગતભરમાં<br>ફરકશે. મંદિરના સુવર્ણકલશનો પ્રકાશ ચારે દિશાએ પથરાશે. જૈનધર્મ–એક-<br>તા અને સંસ્કારનો આ ઉત્સવ આગામી પેઢીઓને પણ ગૌરવની અનુભૂતિ<br>કરાવશે. જૈનત્વના સમન્વય અને એકત્વની ભાવનાને પ્રેમપૂર્વક આચરણમાં<br>મૂકી શકે તેવી વ્યવસ્થા અને સંયોજન કરવા બદલ જૈન સેન્ટરના પ્રમુખ<br>અને સર્વ કાર્યકર્તાઓ અભિનંદનના અધિકારી છે. આ પ્રસંગે મારી શુભેચ્છા<br>પાઠવી આપના કાર્યમા ઉત્તરોત્તર સફળતા વાંચ્છું છું.<br>ગણપતલાલ ઝવેરી–મુંબઇ                                                                                                        | Hereining (mining Lier Jeins (mining his<br>Elifericianing (mining) Lier Herzel,<br>Si. mz cult zudig Lula (tales Rinto<br>eriz Jely 133 millioni zig var 127 dili<br>Long Eriz M Lyb Leen dili ch Jil vir you &<br>Citzeri, Sin Eulan Zanderoraien<br>Ein fesich S. mz michan Zanderoraien<br>Ein fesich S. mz michan Lag (21,2 siz Jy's<br>Herzel werzich Lybur begig<br>Marsenen 2 give<br>Of zyon - Adjan hogy big<br>Hym No Lingue Jy yad |

T

đv

### શ્રી વીસા ઐાશવાળ જ્ઞાતિ નાઇરેાબો.

પશ્ચિમના જાતમાં દરેક જૈન વિસ્તર-ગરડીને સાંકળી લઈ જૈન ચેકતાં ચંગે સાથે જે રહ્ય કાર્ચ કરવાનો પ્રચાસ કર્યો છે.તે બદલ ગા કાર્યના દરેક નિમર્તતને ઘન્યવાદ પાઠવીને છીને ગતે. किनसायननो प्रभाव धमेश प्रवतनो २७ तेवी शावना नावीथे झीथे FEDERATION OF માં ભગીરથ કાર્ય સંપૂર્ણ કરવા બદલ સંચોજકોને સહિતદન નાઠવીલે JAIN ASSOCIATIONS IN NORTH AMERICA છી 🕌 A Non-Profit Tax Exempt Religious Organization, IRS Code Section 501(c) (3) El #54-1280028 રાયતના પ્રવાવથી જૈન સમાજની દરેક પ્રકારે ઉન્નતિ ઘરે 11520 Triple Grown Power, Reaton, VA 22091, Tel. (703) 6: 3-98-97 Registered Office: 5540 Woodhury Hills Drive, Cleveland, Ohio 44134-6164 Tel. (218) 884-8939 Malling Address: બે એક નિવિધાદ હક્રિક્ત છે, ના દિવ્ય પ્રલાવ દવારા બાવિ નેઢીમાં પણ ધર્મના ઉચ્ચ સેસ્કારોની વૃષ્ટિધ યાલ તે દરેક જૈનનો મુદ્ધ અને પ્રાણપ્રશ્ન બનશે તો જ બા**હ્**ય પ્રલોગનો સમ્મે ભાવી પેઠી ૮ પ્રેને રકરે અને શાસના પ્રભાવમાં વૃષ્ટિધ થશે. June 8, 1988 માપના ભાગ્ય પ્રમંગ દરેક રીતે સફળતાપૂર્વક પાર પડે તેવી On behalf of the JAINA Board of Directors and the entire Jain Community of North America, please accept our sincere good wishes for a great success on this auspicious occasion. We pray Lord Arihantas will shower his blessing onto you and your committee members for your tireless work for the benefit of the peace-loving people of the world. વૈતરના ઉડાણેથી પ્રાર્થના કરીવે છીવે. नाइरोणी सगाज बनी भगारी संस्थाना भानट द्रस्टी મહાયચ ત્રી ખીમજ) વજા શાહ તથા કાર્યવાહી સમિતિના સભ્ય: મને દહેરાસર સમિતિના માનદ મંદ્રી પ્રી કપુરચંદ ડી શાહ મા શુભ પ્રસંગે ઉપસ્થિત હે. ચેરમેન માનદ મંત્રી Jai Jinendra. Equie sitere ette Sincerely. 284 MARS 232 1655 73-132 શ્રી વીસા મોશવાળ તાલિ શ્રી વીસા મોશવાળ ત્રાતિ નાયોન્સેબી MIGRIM T. J. Salgia President ካJS:lim + LIVE & LET LIVE + NON-VIOLENCE IS THE HIGHEST RELIGION +

> Digamber Jain Visa Mewada Overseas Association U.K.

> > Congratulation for the Pratistha Mahotsava and sterling work for Jain Unity

> > > Anil Shah President

### SHREE JAIN SANGH

P.O. Box 1788 DAR ES SALAAM Lel. 21644

20th June, 1988



On behalf of entire membership of our Sangh and on my own bchaif, I would like to convey our Greetings to you and your entire Samaj members and would also like to congratulate you for undertaking such a mammoth job of crecting swetamber and Digamber Temples, Guru Thanak, Upashraya, Shrimad Raj Chandra Gyan Mandeer, Library, Auditorium, Conference room, offices, dining hall, kitchen, guest house and many other facilities all under one roof known as Jain centre. No doubt ocean of ink will flow in praise of such a marvellous feat!

Looking forward to meet you and entire members of your Samaj.

i remain,

Yours sincerely, SHREE JAIN SANGH

SP31al GULAB P. SHAH

CHAIRMAN

(EST ABLISHED IN 1934) Shree Visa Oshwal Community P. O. Box 157, THIKA CHAIRMAN - MOILANLAE D. SHAH Secretary - Me Gieu e J. Shah 

The President 5ain Samaj Europe, 69, Rowley Fields Avenue,. Leigester 1.F3 21.5. с. к.

Dear Follow Brother,

On behalf of myself and all members of the Jan Community, Thika, I estend heartiest congratulations and good scales to the entropy Jain Samaj Europy on the occasion of the opening communy of the Jain Centre, a magnificient achievement.

Jainism is so perfect, so sejentific and so philosopical that the more you know it, the more you will love it and the more deeply you will value it.

WE pray to Lord Mahavir for smooth and successful Pratistha Mahatsava Celebration and sincerely thank you for your kind invitation to atcend the Pratistha Plantsava.

SHREE VISA OSHWAL CONTINUTY, THIXA Å MUHANLAL D. SHAH CHAIRPAN

# Jain Social Group, London

On behalf of my members and myself. I would like to convey my sincere congradulations to Jain Samraj Europe on the occasion of the fulfilment of a dream to have a unique Jain Contro with a Sikharbandhi Derasar at Leicester.

As Jains, we are all proved of your achievement and I am sure this will help to surend and understand Jainism h. Its true sense in this part of the world. Jai Jinerdra

Aju. J. Chaly MAJNI J. SHAH PRESIDENT - Jam Social Wing, London.

dated 3rd July 1988

### NAVNAT VANIK ASSOCIATION OF THE UNITED KINGDOM

(Registered Charity No. 288167)

MESSAGE ROM: VINCORAL P DOAND

President VINOD P. UDANI, 19 Hedge Lane London N13 5SJ Telephone 01 882 3143 શ્રી

All correspondence to the Secretary BHUPENDRA J. SHAH 43 Burgess Avenue Landon NW9 8TX Telephone: 01 - 205 0856 --- --

Ð VICE PRESIDENT SUBHASH K. BAKHAI

JOINT SECRETARY RASIK C, KAPACEE

MEMBERSHIP SECRETARY

RAMESHBHAL J. SHAH TREASURER.

DHIRAJLAL U. LAVINGIA

ASSISTANT TREASURER: RASHMI J. SHETH

HALL SECRETARY. HAHA V. THANKAR

EDITOR NAVNAT-DARPAN JAYANT U. DOSHI

COMMITTEE MEMBERS EUMANT JEE MEMBERS BHAVESH SUTARIA JAGDISH N. SANGHANI LALCHAND V. MEHTA NAMUBKAI L. MEHTA RAMNIKLAL R. MEHTA SHANTILAL D. KOTHARJ ZAVERCHAND BHAI M. MEHTA

TRUSTEES ARUNKANT M. DOSHI JAYANT U. DOSHI JAYANTILAL V. DOSHI MANSUKHLAL J. SHAH RAJNICHANDRA J. SHAH

HONORARY AUDITORS: P.S.J. ALEXANDER & CO

Or behalf of Raynal Vanik Association of the Bnibod Kingdor shows copresentation worw machine i make, t extend or very bear wishes, measurer; proclings and adartation to all tristoes, all workers, leaders and members of Jun Samag Funge, who dedicated their souls and nearts is achieving its objective, starting free scratter is machieving pletion of the Jam Temple at Jun Centre, terrester a Place of Filgrwage for the entire Jun Consolty living for add marks offer their Prayme Consolty living for add marks offer their Prayme to tring head build to all working and living creatures of earth.

TRESIDENT: RAVNAT VANIK ASSOCIATION OF THE UNITED KINGDOM

After eight years of strenows effect, with its gelder chapter, history can been made and the drive fulfilled, in producing a regulaters piece of architecture. The Cain Terple, previding the needs of all denominations of chinam. It is a gride and become in treating in britten a religible and elitical another of the denomination place will inspire there investing to different parts of the country to indulgs into religibles a first rea-

Wirk is worship. Suppres even goes it throw who dant and act. This is fact, applies in the case of our devolverwine and doners with their greenees financial is proof in Statiag this religious stains - as is implifing grandes. Interviewed af its glamour and leaving. In fina shared gla s, the system of our culture and hereings and the our religions attuited to floarish. With all due respect, as all the set while reduce the unstring efforts and the system of reference of its the unstring efforts ind the system of reference hits to entite here index ind the system of the system hits to entite here index index and the system.

It should be an Autopoint a and nightind or again to rule-brate PRATISHINA ADDINAVA and added pleasure to next spiritual leaders and digartaries from Triba and represen-and as unspir errainen to attemp MUSE CALL COMMERCE be held during tease festivities at Cain Centre, Errerton

bud is start, dim to stor out 1 BOW THEF OR ALL OF MY FAILE ALL DOLLES

Nº1.-C. <u>~~-</u> <u>VI</u>QUERAT EL CRAME

1

### SHREE NAVYUG JAIN PRAGATI MANDAL

49 Highfield Avenue, London, N.W.11.

23rd June, 1988.

| PRESIDEN T | : | Dr. | J. S | IAH   |
|------------|---|-----|------|-------|
| SEC RETARY | : | Dr. | G.F. | Sheth |

TREASURER : Dr. D.K. Sheh

Tot

Fracidant Jain Samaj Europe Leicester.

On the most suspicious occasion of the Protistha Mahatseva, I on behalf of Shree Navyung Jain Pragati Mandal London, ! take the opportunity to congratulate Jein Samaj Europe and Mahatsuva Consistee. It gives we a feeling of sheer joy and delight, that for the first time in history of Jain religion no are successful in croating a beautiful monument of Jein religion, embadied with Jein architectural est and culture.

For times to come the Jain contro will be seen by future generation with great admiration and will be a source of inspiration.

I can't help mysuif but to admire Dr. Natubhai's zerl and relentless efforts to present invaluable contre for Jain community.

Yours sincerely, Ahel Jayant Stab Shree Navyur Fragati Mandal London.

### LIVE AND HELP TO LIVE

### The National Council of Vanik Associations (UK)

Chairman, Mr. Babubhai H. Kapadia, 4 The Spinney, Cheadle, Cheshire SKR 11A, Tel. 061-428 7349 to: Dr. N.K. Shah 59 Rowley Fielda Avenue Leicester LE3 2ES 24th June 1988

Dear Natubhai,

On beha)f of the National Council of Vapik Associations and Jain Samay Mancheater, it gives me great pleasure to congratulate Jain Samay Mancheater, it gives me great pleasure to congratulate Jain Samay Europe on the occasion of Pratistha Mahotsava at your Oxford Street Jain religious premises. It certainly is an unique occasion in Europe in the long history of the Jain Heligion.

It is also an occasion of great elation as all the different denominations of Jainism are represented in this unprecedented celebration. I am sure it will be the desire and hope of every Jain air over the world that this occasion will packwe the way to the unity and cordial relations of all the denominations of Jainism.

Wishing y ou and your Committee great success.

Youn's sincerely, Kin -afreció

8. H. Kapadia Chairman - National Council of Vanik Appociations. President - Jain Samaj Manchester.

#### LIVE AND LET LIVE

### JAIN ASSOCIATION OF UNITED KINGDOM

Beneral Sacratary -D+ P.K. Jain Martin Internet (Conserver) M.Sc., Ph.D., C. Eng. 5: Upper Sendon Rotel Sendon Hend Sourcey. CR: 80-1 Tef., 01 - 557 - 2159

#### CONGRATULATIONS

The Jain Association of the W.K. offers heartiest felicitations to all believers in the Jain principles on the auspicious occasion of PRATISTRA MAHOTSAYA and the DWAR UDGHATAN of the Jain Centre in Leicester.

The opening of the Jain Centre for Europe is a historic event in that it would provide much needed inspiration to the coming generations and spread the Jain principles of AHINSA and mutual understanding. The Jain Association of the U.K. congratulates Jain Samaj Furope and Pratistha Mabotsava Samiti and all others who worked hard to establish the Jain Centre.

Jai Jinendra

P.R. Jain President Dr. R.K. Jain General Secretary



REGISTERED CHARLEY NO. 273285

LIVE AND HELP TO LIVE

### Vanik Samaj of The United Kingdom

CHARITY REGISTERED NO. 295079

President: Mr. J. J. Mehta, 92 Osborne Road, Brighton, Sussex BN1 6LU

| Your Ref.         | All Correspondence to the Secretary:<br>Mr. 8. C. Mehta, |
|-------------------|----------------------------------------------------------|
| Oar Ref           | 350 Carden Avenue,<br>Brighton, East Sussex,             |
| Date 28 June ,988 | BN1 BLJ<br>Tc1 (0273) 555053                             |

Dr.N.K.Shah, President, Jain Samaj Europe, 69 Rowley Fields Avenue, <u>LEICESTER</u> LE3 2E5

Dear Dr. Shah,

On behalt of members of Vanik Samaj of the U.K., I convey my warmest felicitations on the historic occasion of the insuguration of Pratishtha Mahotsava.

We hope that this will be the forerunner of many ventures simed at the cultural and religious welfare, economic and educational prosperity and growth of real unity of Jain Community, in Europe, To this end, we sincerely offer our services and co-operation.

May this occasion serve as an inspiration to establish similar centres in Europe for the benefit of our community in particular and mankind in general.

Yours sincerely,

Ametha

J.J.MEHTA President. Vanik Samaj of the U.K.

JAIR SANGE - BIRMINCHAM

#### A MESSAGE FROM JAIN SANCH - BIRNINGHAM

We would like to congratulate the staff of THE JAIN for publishing the Souvemir Issue of the Jain Pratisths Mahotsava.

On behalf of Jein Samph - Birmingham We congratulate Jain Samaj Burope (formarly Jain Samaj Leicestar) in all its efforts over the last faw years in developing the Jain Centre in Leicester and culminating in the cocasion of Pratistha Mahotsava. We wish you all a glorious Fratistha Mahotsava and prosperous future for the Jain Centre.



28 SILKFIELD ROAD - LONDON NW9 6QU - TELEPHONE 01-209 5761

On behalf of our Mandal, we sincerely extend our heartiest congratulations to Jain Samaj Europe Trustees, President and Committee Members who have built this magnificent Jain Centre with "Sikharbandhi Derasar" in Leicester.

We have no doubt this centre will be a place of pilgrimage for all Jains of Europe and followers of Jainism in this part of the world.

Jai Jinendra

Jayubhai M Shah Ramanbhai C Shah

### VANIK ASSOCIATION U.K.

CHIMANLAL A. SHAH 75 PRETORIA BOAD LONDON SW18 SRL. TEL: 05 677 0774

CHANDRAKANT A. SHAH LONDON 8W72 8HN. TEL: 01 - 707 3834 20 June 1988.

All correspondence to the Secretary:

Dr. N.K. Shah 69 Rowley Fields Avenue LEICESTER LE3 2ES.

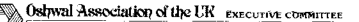
"THE PRATISTHA MAHOTHAVA CEREMONY IN JULY 1988 IS AN AMBITIOUS INITIATIVE TO ADVANCE JAIN RELIGION WITH A PLACE OF WORSHIP.

THIS CEREMONY - PARTICULARLY IN THE WESTERN WORLD - WILL ESTABLISH A JAIN TEMPLE AS A UNIQUE MONUMENT WHICH WILL REINFORCE THE DEPTH AND STRENGTH OF 'JAINISM' AMONGST ALL PROPLE IRRESPECTIVE OF THEIH CREED AND MAKE LEICESTER A PLACE OF FILCRIMAGE FOR PEOPLE ALL OVER THE WORLD.

WE CONCRATULATE DR. N.K. SHAR FOR HIS STRENUOUS EFFORTS AND THE EXECUTIVE COMMITTEE OF JAIN SAMAJ EUROPE FOR ACHIEVING - CONSIDENED BY MANY - AN IMPOSSIBLE TASK AND WISH YOU EVERY SUCCESS.

> PRESIDENT (UNIMANUAL SHAH) AND EXECUTIVE COMMITTEE VANIE ASSOCIATION U.K."

> > Jai Jinendra. Yours Sincerely, Charlembart Shak, CHANERAKANT A. SHAH SECRETARY VARIK ASSOCIATION U.K.



President: RATI D. SHAH

Please reply to: 7 THE AVENUE WEMBLEY MIDDLESEX HA9 9QH

Secretary: VENICHAND R. HARANIA

30th June 1988

Dr. Natubhai K. Shab, 69 Rowley Fields Avenue, LEICESTER, LEB 2ES.

Dear Natubhai.

On bohalf of the Members of my Executive Committee, Board of Trustees and all the Members of the Oshwal Association of the United Kingdom, I take this opportunity of congratulating the Organising Committee of Jaca Sanaj Europe for having organised such Auspicious Occasion in order to deterrate for 16 days from 8th July to 23rd July 1988, for the Installation Germony for the Images and the opening of Various parts of the Jain Centre.

I am sure that all the Jain followers will take the benufit of such an Auspicious Occasion of "Pratistha Mahotsava" and will certainly enjoy the Programme arranged by Jain Samaj Europe.

We wish Jain Semaj Europe to progress from strength to strength in order to promote Jain Religion and the followers to make the best use of Juin Centre.

With kind regards. Yours sincerely.

Rati Shah - President

Registered Office: Oshwal Centre, Coopers Lane Road, Northaw, Herts (Phone 0707 43838) Registered in accordance with the Charities Act, 1960 Charity Reg. No. 267037

| Our | sincere | thanks    | to   | the  | followi | ing  | fam  | ilies | for  | their     | generosity | towards |
|-----|---------|-----------|------|------|---------|------|------|-------|------|-----------|------------|---------|
|     | Swar    | nivatsaly | a an | d Na | ivkarsi | dinr | iers | durii | ng l | Pratistha | Mahotsava  |         |

| Date                        | SWAMIVATSALYA                             | NAVKARSI                                                              |
|-----------------------------|-------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| Thursday<br>14th July 1988  | Sumanbhai M Shah & Family<br>London       | Virchand Hakemchand Mehta<br>Ravji Amulakh Patel<br>Manchester        |
| Friday                      | Rajnibhai Jechand Shah & Family           | Naginbhai Virani & Family                                             |
| 15th July 1988              | London                                    | Manchester                                                            |
| Saturday                    | Babulal Chunilal Vora & Family            | Virchand Mithalal Mehta & Fan                                         |
| 16th July 1988              | Nottingham                                | Manchester                                                            |
| Sunday                      | Juthalal Premchand Chandaria              | Venisons & Family                                                     |
| 17th July 1988              | Leicester                                 | London                                                                |
| Monday                      | Lalji Kasalchand Mehta                    | Virsons Ltd Atulbhai Virani &                                         |
| 18th July 1988              | Leicester                                 | Jayantilal Virani & Family Lond                                       |
| Tuesday                     | Kantilal Vallabhdas Shah & Family         | C. M Shah & Family                                                    |
| 19th July 1988              | Leicester                                 | London                                                                |
| Wednesday                   | Dr Natubhai Keshavlal Shah & Family       | Maniben M P Shah & Family                                             |
| 20th July 1988              | Leicester                                 | London                                                                |
| Thursday<br>21st July 1988  | Keshavlal Vrajpal Shah & Family<br>London | Indiraben & Narendra B Shah<br>Sudhaben & Anilbhai Shah<br>Manchester |
| Sunday                      |                                           |                                                                       |
| 17th July 1988<br>Wednesday | Mithalal Kalidas Mehta & Family<br>London |                                                                       |
| 20th July 1988              | for Mid-day Swamivatsalya                 |                                                                       |

### Priviledged People who bidded for the Important occasions

| PRAVESH INTO JAIN CENTRE          |         | Vimlaben Rajnichandra Shah<br>Oswal Association UK | £5,500<br>£500  |
|-----------------------------------|---------|----------------------------------------------------|-----------------|
| Juthalal Premchand Chandaria      | £17,001 |                                                    |                 |
| Prabhashanker Keshavlal Shah      | £10,001 | Donors of naming different Building ar             | eas at the Jain |
| Amritlal P Bhalsani               | £11,111 | Centre                                             |                 |
| Name On Bethak of the Images      |         | Maniben Meghji Pethraj Shah                        | £50,000         |
| Juthalal Premchand Chandaria      | £2,501  | Jayantilal M Vora                                  | £20,000         |
| Anonymous Donor                   | £7,501  | Maneklal V Savani                                  | £17,000         |
| Sonali & Binoy Gardi              | £7,501  | Shantilal Popatlal Mehta                           | £15,000         |
| Shilanyas                         |         | Shantilal Lallubhar Shah                           | £10,000         |
| Vijaybhai Shantilal Shah          | £25,000 | Rajnichandra Jeychand Shah                         | £7,500          |
| Chimanlal Jaychand Shah           | £2,000  | Kamlaben Chhaganlal Shah                           |                 |
| Hasmukh Gardi                     | £1,501  | Navinchandra C Shah                                | Rs25,001        |
| Late Amratlal Purshottam Bhalsani | £2,001  | Mahavir Jain Vidalaya                              | Rs251,000       |
| Late Hemkumar Amratlal Bhalsani   | £1,501  | Srimad Rajchandra devotees                         | Rs525,000       |
| Babulal Chunilal Vora             | £2,001  | Pramod Punatar                                     | Rs125,000       |
| Panachand Hemraj Zakharia         | £2,001  | D N Shah &r Co                                     | £5,000          |

.

# 圻 પ્રતિષ્ઠા મહોત્સવનો ૧૬ દિવસનો મંગળ કાર્યક્રમ 圻

જૈન સેન્ટર અને ગ્રેનબી હોલ્સ

ઉદેકવણીઓ:- પ્રવેશની તથા અન્ય જરૂરી, રવિવાર તા. ૩.૭.૮૮; પ્રતિષ્ઠાની રવિવાર તા. ૧૭.૭.૮૮; બીજી કાર્યક્રમના આગલા દિવસે.

કરરોજ સવારે જિનાલયમાં સ્નાત્ર પૂજા, નવસ્મરણ, <mark>નિત્ય નિયમ પૂजન</mark> સ્થાનકવાસી ઉપાશ્ચયમાં સામાયિક રાત્રે ભાવના અને ઉછવણીઓ

શ્રીમદ રાજચન્દ્ર જ્ઞાન મંદિરમાં સવારે ૧૧.૧૫ થી ૧૨.૧૫, બપોરે ૩.૦૦ થી ૪.૦૦, સાંજે ૭.૦૦ થી ૮.૧૫ (તા. ૧૬.૭.૮૮ થી ૨૦.૭.૮૮) ભકિત વાંચન સંક્ષિપ્ત.

| તારીખ                                   | સ્થળ                        | સમય                                               | કાર્યક્રમ                                                                                                                        | ·                                                                         |
|-----------------------------------------|-----------------------------|---------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| જયેષ્ટ વદ ૧૦<br>શુક્રવાર<br>8.7.88 ૮૮   | જૈન સેન્ટર                  | સવારે<br>૪ક. ૨૬મિ. ૨૪સે.<br>બપોરે ૨.૦૦            | <mark>પ્રવેશ</mark> (બધીજ પ્રતિમાજીઓ, પાટ અને ચિત્રપટોનો)<br>પંચ કલ્યાણક પૂજા.                                                   | Pravesh<br>Pancha Kacyancak Puja                                          |
| જયેષ્ટ વદ ૧૧<br>શનિવાર<br>9.7.88 :૮     | कैन सेन्टर                  | અપોરે ૨.૦૦                                        | પીસ્તાળીસ આગમની પૂજા.                                                                                                            | Forty five Agam's Puja                                                    |
| જયેષ્ટ વદ ૧૨<br>રવિવાર<br>10.7.88.૮૮    | <b>कैन से</b> न्टर          | બધોરે ૨.૦૦                                        | વીસ સ્થાનકની પૂજા.                                                                                                               | Twenty Sthanak's Puja                                                     |
| જયેષ્ટ વદ ૧૩<br>સોમવાર<br>11.7.88.૮૮    | <b>श्रैन सेन्टर</b>         | સવારે યોગ્ય સમયે<br>૭ક. ૨૩મિ. ૧૮સે.<br>બપોરે ૨.૦૦ | જળ યાત્રા વરઘોડો.<br>કુંભ સ્થાપના, અખંડ દીપક સ્થાપના, જવારા રોપણ.<br>બાર વ્રતની પૂજા.                                            | Procession for fetching water<br>Kumbha Sthankana<br>Akhand Dipak Sthapan |
| જ યેબ્ટ વદ ૧૩<br>મંગળવાર<br>12.7.88 .૮૮ | જૈન સેન્ટર                  | બપોરે ૨.૦૦                                        | નવાણુ પ્રકારની પૂજા.                                                                                                             | Tweleve vows Puja<br>Ninty Types Puja                                     |
| જયેષ્ટ વદ ૧૪<br>બુધવાર<br>13.7.88 ૮૮    | જૈન સેન્ટર                  | બપોરે ૨.૦૦                                        | અષ્ટાપદ તીર્થની પૂજા.                                                                                                            | Astapad Tirth Puja                                                        |
| જયેબ્ટ વદ ૧૫<br>ગુરૂવાર<br>14.7.88 -૮૮  | જૈન સેન્ટર                  | સવારે ૧૦.૦૦<br>યોગ્ય સમયે<br>બપોરે ૧૨.૦૦          | વ્યાખ્યાન.<br>દેવી પૂજન.<br>સિદ્ધ્યક પૂજન.                                                                                       | Lecture<br>Devi Pujan<br>Siddhachkra Pujan                                |
| અષાઢ સુદ ૧<br>શુક્રવાર<br>15.7.88 .૮૮   | જૈન સેન્ટર                  | સવારે ૧૦,૦૦<br>યોગ્ય સમયે                         | વ્યાખ્યાન.<br>વીર ઘટાકર્ણનો હવન તથા પૂજન. વીર મણિભદ્રની સ્થાપના.<br>ચિંતામણી પાશ્વેનાથ પૂજન.<br>જ્ઞાંતિનાથ एवं पार्श्वन्धथ पूजन, | Lecture<br>Vir Gantakarna Havan<br>Chintamani Parshwanath Pujan           |
| અષાડ સુદ ર<br>શનિવાર<br>16.7.88 ૮૮      | જૈન સેન્ટર<br>ગ્રેનબી હોલ્સ | યોગ્ય સમયે<br>સવારે ૧૦.૦૦<br>સવારે ૧૧.૩૦          | ગુરૂ પૂજન, વેદી પૂજન.<br>વ્યાખ્યાન.<br>૧૦૮ અર્હદ અભિષેક પૂજન.<br>૧૦૮ कलशों से अभिषेक एवं शांतिधारा                               | Sthapana<br>Guru Pujan, Vedi Pujan<br>108 Arhat Abhishek Pujan            |

પ્રતિષ્ઠા મહોત્સવ દરમિયાન સ્વામીવાત્સલ્ય અને નવકારસી નોંધાવીને લાભ લેનાર પુણ્યશાળી કુટુંબીઓની ધર્મભાવનાની જૈન સમાજ યુરોપ અનુમોદના કરે છે. ભવ્ય પ્રતિષ્ઠા મહોત્સવ દરમિયાન તા. ૧૪-૭-૮૮ થી તા. ૨૦-૭-૮૮ સુધી દરરોજ રાત્રે ભાવનામાં તથા ૧૭ ૭-૮૮ ના રોજ બપોરે જૈન સેન્ટર તથા ગ્રેનબી હોલ્સમાં ઇન્દુબેન ધાનકના સ્તવનો તથા સાંસ્કૃતિક કાર્યક્રમોમાં લેસ્ટર લંડન માન્ચેસ્ટર-બર્મીગહામની બહેનો અને લેસ્ટર જૈન શાળાના બાળકોનો ખાસ કાર્યક્રમ યોજેલ છે.

### PRATISTHA MAHOTSAVA PROGRAMME JAIN CENTRE & GRANBY HALL

### UCCHAVANIS

Pravesh and other necessary pujans on Sunday 3rd July 1988.

Pratistha on Sunday 17th July 1988, others on previous day of the respective programme,

Daily

Snatra Puja in the Temple; Nav Smaran; Nitya Niyam Pujan; Samayik in Sthanakwasi Upashraya;

Evenings Bhavna and Uchhavanis

### In Shrimad Rajchandra Jnan Mandeer

11.15am to 12.15pm 3.00 to 4.00pm and 7.00 to 8.00pm Bhakti Vanchan

| તારીખ                                    | સ્થળ                                                                | સમય                                                                           | કાર્યક્રમ                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                    |
|------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| અષાડ સુદ ૩<br>રવિવાર<br>17.7.88 ૮૮       | વીકટોરીઆ<br>પાર્કથી<br>ગ્રેનબી હોલ્સ<br>ગ્રેનબી હોલ્સ<br>જૈન સેન્ટર | સવારે ૮.૩૦થી<br>૧૦.૩૦<br>૧૧.૪૫ થી<br>બપોરે ૧.૧૫<br>બપોરે ૧.૩૦થી<br>યોગ્ય સમયે | रथयात्रा वरधोडो.<br>अवन इत्याण्ड ઉत्सव -<br>स्वप्न दर्शन, स्वप्नइण डथन<br>प्रतिष्ठानी ઉछवलीओ.<br>पद्धावनी पूळन,<br>प्रासाद अलिषेड पूळन.<br>याग मंडल विधान, पंच परमेष्टि,नव देवता,चोवीस तीर्थंकर<br>पूजन, १६ स्वप्न दर्शन, १६ कुमारी की सेवा, स्वप्न फल कथन. | Procession<br>Chyavan Kalyanak Celebration<br>Uchhavanis for Pratistha<br>Padmarati Pujan<br>Prasad Abhishek Pujan |
| અષાડ સુદ ૪<br>સોમવાર<br>18.7.88 ૮૮       | ગ્રેનબી હોલ્સ<br>ગ્રેનબી હોલ્સ<br>જૈન સેન્ટર                        | સવારે ૧૦.૦૦<br>સવારે ૧૧.૩૦<br>યોગ્ય સમયે                                      | વ્યાધ્યાન.<br>જન્મ કલ્યાણક મહોત્સવઃ- મેરૂ પર્વત ઉપર ભગવાનના અભિષેક.<br>જન્મ વધાઇ, નામકરણ વિધિ. શાળાગમન.<br>દશ દિગપાળ, નવગ્રહ, અષ્ટમંગળ, નંદાવર્ત પૂજન.<br>याग मंडल, नवग्रह, दश दिग्पाल विधान,<br>जन्म कल्याणकका दूश्य                                       | Lecture<br>Janma Kalyanaka<br>Ten Digpal<br>Nine Graha<br>Eight Mangals,<br>and Nandavrat Pujan                    |
| <b>અષા</b> ડ સુદ ૫<br>મંગળવાર<br>19.7.88 | ગ્રેનબી હોલ્સ<br>ગ્રેનબી હોલ્સ<br>જૈન સેન્ટર                        | સવારે ૧૦.૦૦<br>સવારે ૧૧.૪૫<br>યોગ્ય સમયે                                      | આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર પૂજન,<br>લગ્ન મહોત્સવ, રાજયાભિષેક, નવલોકાન્નિક<br>દેવોની વિનંતિ, દિક્ષા કલ્યાણક દર્શન.<br>અઢાર અભિષેક, ધ્વજાદંડ, કળશ, દેવદેવીઓના અભિષેક.<br>ધ્વज कलरा एवं प्रतिष्ठा,<br>दिक्षा कल्याणकका ट्रुश्य.                                        | Atma Siddhi Shastra Pujan<br>Dixa Kalyanak<br>Eighteen Abhishek<br>Dhwaja Dand<br>Kalash, Dev and Devi's Abhishek  |
| અષાડ સુદ દ<br>બુધવાર<br>20.7.88 :૮       | જૈન સેન્ટર<br>જૈન સેન્ટર<br>ગ્રેનબી હોલ્સ                           | સવારે<br>૮ક. ૪૮મિ.                                                            | પ્રતિષ્ઠા.<br>प्रतिष्ठा, જ્ઞાંતિ महायज्ञ<br>અષ્ટોનરી સ્તાત્ર પૂજા.<br>THANKS GIVING. બહુમાન, बहुमान,                                                                                                                                                        | Pratistha                                                                                                          |
| અષાડ સુદ ૭<br>ગુરૂવાર<br>21.7.88 -૮૮     | જૈન સેન્ટર<br>ગ્રેનબી હોલ્સ                                         | સવારે<br>૪ક. ૧૭મિ. ૨૭સે.<br>બપોરે ૨.૦૦<br>સાંજે ૭.૦૦                          | દ્રાર ઉદ્ધાટન, સત્તર ભેદી પૂજા.<br>WORLDJAINCONGRESSOPENSESSION<br>Registration of Delegates and Fringe Meeting.                                                                                                                                            | Dwar Udgatan<br>Sattar Bhedi Puja                                                                                  |
| શુક્રવાર, શનિવાર<br>તા, ૨૨, ૨૩.૭.        |                                                                     | સવારે ૧૦.૦૦<br>થી ૫.૩૦<br>                                                    | WORLD JAIN CONGRESS                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                    |

During the Pratistha Ceremony from 16-7-88 to 20-7-88 at night in Bhavna and in the afternoon of 17-7-88, there will be a culture programme from Induben Dhanak and Leicester, London, Manchester, and Birmingham Jain organisations and Jain School Children.



# WORLD JAIN CONGRESS



### 21st, 22nd and 23rd July 1988

Jain Centre, 32 Oxford Street, Leicester LE1 5XU

(Jointly organised by Jain Samaj Europe & Jain Social Groups Federation) At Granby Halls, Leicester (U.K.) during Jain Centre Pratistha Mahotsava Ceremony

#### Objectives

- 1. To establish a permanent body to represent the cultural, social and political interests of Jains throughout the world to various Governments and organisations.
- 2. To act as Co-ordinating body for Jain Institutions and groups,
- 3. To provide information of Jainism

### PROGRAMME

Thursday 21st July 1988 2.00 p.m. to 4.30 p.m. Inaguaration and open session. 7.00 p.m. Registration of delegates and Fringe Meeting. Chairman - Shri Pratap Bhogilal Shah Friday 22nd July 1988 First Session - Chaired by President of the Congress - Shri Shrenik bhai Sheth 9.30 a.m. Welcome by Dr. Natubhai Shah - President Jain Samaj Europe and by Mr. Harsukhbhai Tamboli - President J.S.G. Federation. Lord Mayor of Leicester welcomes delegates on behalf of City of Leicester. Opening remarks by Conference President Keynote address - Dr. L.M. Singhavi 11.30 a.m. Coffee Second Session Chairman - H.H. Bhattarak Charukirti i) Jainism and its philosophy - Prof. Gombridge 12.00 noon ii) Jain principles and its relevance to the modern world Madame Caillat Chairman's concluding remarks. Lunch - by courtesy of Lord Mayor of Leicester Third Session Chairman - C. N. Sanghavi 1,00 p.m. 2,15 p.m. i) Jain Institutions - Dr. Kumarpal Desai ii) Chaturvidh Sangh: Monks and Nuns; Shravak & Shravika - Shri Chitrabhanu
 iii) Young Jains - Mr. Atul Shah Chairman's concluding remarks 4.00 p.m. Tea Fourth Session Chairman - Shri Prataphhai Gandhi 4.30 p.m. Jain Art, Culture & Literature - Slide Presentation Dr. Sarayu Doshi Chairman's concluding remarks Dinner Bhavna (Devotional Music Programme) 8.00 p.m. Second Day Saturday 23rd July 1988 Fifth Session Chairman - Shri Asbok Jain i) Contribution of Jains in Business, Industries and Professions - Shri Pratap Bhogilal Shah 10.00 a.m ii) Contribution of Jains in Social and Political Life - Virendra Heggade Chairmans concluding remarks 11.15 a.m. Coffee Sixth Session Chairman - Shri Dipchandbhai Gardi 11.45 a.m. i) Jain Community in India - Dr. Ramanbhai Shah
 ii) Jain Community outside India and their needs - H. H. Pujya Shri Sushil Kumarji Chairman's concluding remarks i.00 p.m. Lunch Seventh Session Chairman - Shri Shashikant Mehta 2.15 p.m. b) Promotion of Jainism (Religion, Philosophy and Literature) - Dr. Soncji
 ii) Jain Unity and Prosperity (Social and Economic aspects) - Shri Rajkumar Jam
 iii) World Jain Congress - Shri C. N. Sanghavi, and others
 Establishment of permanent Institution, prospects and future action Chairman's concluding remarks 3.45 р.т. Теа Eighth Session Chairman - President of the Congress Shri Shrenikbhai Sheth 4.15 p.m. Suggestions and Resolutions i٦ ii) Next Congress, place, year and President iii) Concluding remarks by the President of the Congress 5.30 p.m.

INFORMATION

\* Keynote address 45 minutes \* Other speakers 20-25 minutes

International Committee Suggestion

12 from India, 3 from East Africa, 3 from U.K., 3 from U.S.A., 1 from Japan, 5 from other countries. Secretariat with professional staff of at least 3 or more

### JAIN SAMAJ EUROPE

### EXECUTIVE COMMITTEE MEMBERS AND TRUSTEES.

PRESIDENT Dr Natubhai K Shah Dr Ramesh I. Mehta VICE PRESIDENT SECRETARY. Mr Ramesh S Mehta DEPUTY SECRETARY Mr Vijay H Shah TREASURER Mr Harakhchandbhai Chandaria ASSIST TREASURER Mr Satish N Shah AREA CHAIRPERSONS Mr Ramanbhai C Shah London Leicester Mr Vasantbhai D Shah

### COMMITTEE MEMBERS

Laxmikantbhai T Mehta - Rasiklal V Mehta Haresh R Shah - Rajni G Mehta Mansukhlal Z Shah - Babubhai C - Vora Vipin B Vora - Subhash Sanghavi Ritesh Shah - Dr Nareshbhai Shah Sumanbhai Shah - Jayu Visaria Dinesh I Mehta - Mrs Lilavantiben Doshi Mrs Hansaben Gandhi

### BHAGINI KENDRA

Mrs Dayaben Mehta

#### TRUSTEES

Dr Natubhai K Shah - Babubhai C Vora Manharlal I. Mehta - Manharlal P Shah

### AUDITORS

Kantibhai H Shah

Fellows Vijay Shantilal Shah Hasmukh Dipchand Gardi Anantbhai Meghraj Shah Navin Chhaganlal Shah Vinodray P Udani Bipin B Mehta

### Hon Fellows

Shrenikbhai Kasturbhai Sheth Shriyansprasad Jain Dipchand Savraj Gardi Jayantibhai R Shah Sudhakarbhai Manilal Dalal Mansukhbhai Dhanjee Vora Jayantilal Mavji Shah Dhirajlal Mohanlal Shah Muktilal Virwadia Kirtikumar Chimanlal Mehta Snehkant Shroff Babubhai Kadiwala Maneklal Sayani

# JAIN SAMAJ EUROPE



EXECUTIVE COMMITTEE MEMBERS AND TRUSTEES.



### PRATISTHA MAHOTSAVA COMMITTEE

# JAIN SAMAJ EUROPE PRATISTHA MAHOTSAVA COMMITTEE

### PRESIDENT SECRETARIAT

Dr Natubhai K Shah (Leicester) Dr Ramesh L Mehta (Leicester) Ramesh S Mehta (Leicester) Leena Shah (Leicester) Harakhehand Chandaria (Leicester)

#### COMMITTEE MEMBERS

Vijay H Sheth (Leicester) Satish N Shah (Leicester) Vasanthhai D Shah (Leicester) Ramanbhai C Shah (Leicester) Babubhai C Vora (Nottingham) Manharbhai P Shah (Birmingham) Manharlal L Mehta (Stevenage) Anantbhai M P Shah (London) Hasmukbhai Gardi (London) Navinbhai Shah (London) Bipin Mehta (London) Vijay S Shah (Antwerp) Babubhai Kapadia (Manchester) Dr Nareshbhai Shah (Manchester) Rati Shah (London) Rajnichandra J Shah (London) Paul Marett (Leicester) Dr Jayant Shah (London) Pradyothai Kothari (Antwerp) Prof Kanti Maradia (Leeds) Pramodbhai P Punater (London) Yogesh B Metha (London) Jayu Visaria (London) Keshavlal R Shah (London) Pankaj Vora (London) Mrs Lilavantiben Doshi (Leicester) Mrs Hansaben Gandhi (Leicester) Anantbhai Matalia (Coventry) Vipin Vora (Nottingham) Dr Ashok B Vora (Birminghm)

Chimanbhai Shah (London) Shantibhai D Kothari (London) Ramnikbhai, R. Mehta. (London) Chandrakant Shah (London) Subhash K Bakhai (London) Surendra Jain (London) G D Jain (London) Sumanbhai Shah (London) Vinodbhai Kapashi (London) Dinesh Mehta (Leicester) Rasiklal V Mehta (Leicester) Subhash Sanghavi (Leicester) Haresh Shah (Leicester) Mansukhlal Z Shah (Leicester) Ritesh Shah (Leicester) Baburai T Shah (London) Rajni G Mehta (Leicester) Kantibhai H Shah (Leicester) Gazendrabhai Chhartisha (Leicester) Dr. Shashiben Mehta (Leicester) Laxmikantbhai Mehta (Leicester) Pranlal V Parekh (London) Ramesh Shah (London) Dhirajlal Maniar (London) Chief Harakhchand Bhandari (London) Dr. Gyander Sheth (London) Himasubhai Ghadiali (Derby) Lalchand V Mehta (London) Mrs Pushpa Jain (London) Mrs Dayaben Mehta (Leicester)

| ACCOMODATION COMMIT<br>Vasantrai Devehand Shah     | TEE<br>Chairman | FUND RAISING SUB COMMITT<br>Hasmukhbhai D Gardi | `EE<br>Chairman |
|----------------------------------------------------|-----------------|-------------------------------------------------|-----------------|
|                                                    | Channan         |                                                 | o. Chairman     |
| Sampatlal Hiralal Mehta                            |                 | Bipin B Mehta                                   | 0. Chairman     |
| Harish Jasvit Patel                                |                 | Ramanbhai Shah                                  |                 |
| Jayant Babulal Mehta                               |                 | Vinodbhai P Udani                               |                 |
| Subash Fulchand Sanghav                            | 1               | Pramod P Punater                                |                 |
| Sudhir Jamnadas Mehta<br>Daini Curdhadal Mahta     |                 | Keshavjibhai R Shah                             |                 |
| Rajni Girdharlal Mehta<br>Vazbii Domii Shab        |                 | Pranlalbhai V Parekh                            |                 |
| Vaghji Ramji Shah                                  |                 | Bhupendra J Shah                                |                 |
| RECEPTION COMMITTEE - LE                           | WERED           | Shantibhai D Kothari                            |                 |
|                                                    |                 | Subhash Bakhai                                  |                 |
| Laljibhai Kashalchand Meh                          |                 | Dr Jayant C Shah                                |                 |
| Zaverchandbhai Chhatrish<br>Ratilal Motilal Shab   | id .            | Lalchandbhai V Mehta                            |                 |
| Hiralal Khushalchand Meh                           | **              | Jayubhai Visaria                                |                 |
|                                                    |                 | Chimanlal A Shah                                |                 |
| Mrs Bhanuben Natubhai Sh                           | 1211            | Viryash M Shah                                  |                 |
| Mrs Sagunaben H Vora                               | - <b>L</b>      | Tarchand M Vora                                 |                 |
| Laxmichand Nanchand Sha<br>Vimlaben Vasantrai Shah |                 | Kantibhai Mehta                                 |                 |
| vimiaben vasantrai Shan                            |                 | Narottambhai Shah                               |                 |
| DELICIOUS COMMITTE                                 | U               | Cheif Harakhchand Bhandari                      |                 |
| RELIGIOUS COMMITTE                                 | r.<br>Chairman  | Dilip G Mehta                                   |                 |
| M Z Shah<br>Shashikant P Mehta                     | Chan man        | •                                               |                 |
|                                                    |                 | VOLUNTEERS COMMITTEE                            |                 |
| Dayaben I. Mehta                                   |                 | Baburai T Shah                                  | Chariman        |
| Laljibhai K Mehta                                  |                 | Vijay H Sheth                                   | Chairman        |
| Liladhar D Mehta<br>Duismailhan U Churdania        |                 | Dinesh 1 Mehta                                  |                 |
| Rajematiben H Chandaria                            | 1               | Bharat S Mehta                                  |                 |
| Manglaben I. Mehta<br>Malukchand Nathalal Shet     | Ъ.              | Kiran V Shah                                    |                 |
|                                                    |                 | Nilesh 5 Mehta                                  |                 |
| Pranlal Jhaverchand Dosh                           | 1               | Jitu B Mehta                                    |                 |
| DIGAMBER COMMITTE                                  | r.              | Amar Gadhia                                     |                 |
| Kantilal H Shah                                    |                 | Mrs Hansaben Gandhi                             |                 |
| Navinbhai Shah                                     |                 | CATERING COMMITTEE                              |                 |
| INAVITIDITAL SHALL                                 |                 | Laxinikantbhai T. Mehta                         | Chairman        |
| ····· ·                                            |                 | Rasiklal V Mehta                                | Co-Chairman     |
| STHANAKWASI JAIN '                                 | VIDHI           | Zaverchandbhai Shah                             |                 |
| Babulal Ratanshi Mehta                             | Joint Chairman  | Babubhar Shah                                   |                 |
| Vasantrai Devchand Shah                            | Joint Chairman  | Shashikantbhai Mehta                            |                 |
| SUB-COMMITTEE MEMBI                                | -               | Laljibhai Mehta                                 |                 |
| Vinodbhai Udani                                    |                 | Mrs Sagunaben Vora                              |                 |
| Maganlal Rupshi                                    |                 | Pranlal Parekh                                  |                 |
| Dahyalal Khimchand Meł                             | nta             | PROCESSION COMMITTEE                            |                 |
| Mrs Champaben Maganial M                           |                 | Babubhai C Vora                                 | Chairman        |
| Jayantilal Hathisang Pate                          |                 | Vijay H Sheth                                   | <u></u>         |
| Ramniklal Jechand Pate                             |                 | Ashwin I Mehta                                  |                 |
| Girdharlal Jethalal Meht                           |                 | Mayur P Doshi                                   |                 |
| Babulal Ramji Mehta                                |                 | Vinodbhai V Mehta                               |                 |
| Mrs Pran Kunverben Dos                             | shi             | Dr. Shashiben Mehta                             |                 |
| wits than Runverben Do.                            | 5111            | Mrs Hansaben Gandhi                             |                 |
| UCCHAVANI SAMITI                                   |                 | Mrs Lilavantiben Doshi                          |                 |
| Vasantrai Devchand Shal                            | h               | Mrs Dayaben Mehta                               |                 |
| Ramanbhai Shah                                     |                 |                                                 |                 |
| [ U Visaria                                        |                 | ACCOUNTING COMMITTEE                            |                 |
|                                                    |                 | Harakhchand Chandaria                           | Chairman        |
| MEMBERS OF BHAKTI MA                               | NDAL            | Satish Shah                                     |                 |
| Dalichand Amulakh Dosl                             |                 | Bipin Mehta                                     |                 |
| Shantibhai Kothari                                 |                 | Subhash Bakhai                                  |                 |
| Dr Nareshbhai Shah                                 |                 | Kantibhai H Shah                                | (Auditors)      |
|                                                    |                 |                                                 | ,               |
|                                                    |                 |                                                 |                 |
|                                                    |                 |                                                 |                 |
|                                                    |                 |                                                 |                 |

.

www.jainelibrary.org

.

### LOCAL PROGRAMME COMMITTEE

Dr Shashiben Mehta Lilavantiben Doshi Chairman Co Chairman

PUBLICITY & PUBLICATION SUB-COMMITTEE Bipin B Mehta Chairman Pankaj Vora Co-Chairman Vinod Kapashi Co-Chairman Baburai T Shah K C Jain Sumanbhai Shah Anart K Mehta

Anant K Mehta Bhupendra J Shah Vinodbhai P Udani Rajnibhai J Shah Paul Marett

### JAIN SAMAJ EUROPE

### Patrons

Shri Rajeshbhai V Mehta

### INDIA

| Shri Pratap Bhogilal Shah          |
|------------------------------------|
| Shri Ashok Kumar Jain              |
| Shri Navinchandra Dalpatbhai Mehta |
| Shri Bakhtawarmal B Siroya         |
| Shri Gangji P Shethia              |
| Shri Kantilal K Sheth              |
| Shri Dineshbhai Mehta              |
| Shri Kimilal M Mehta               |
| Shri Rajkumar K Jain               |
| Shri Chhotala Nemchand Sanghavi    |
| Smt. Kesarben Chandrakant Shroff   |
| Shri Mansukhlal Dhanji Vora        |
| Shri Damji Lalji Shah              |
| Shri Rohit Vinayak Shah            |
| Shri Sanat M Shah                  |
|                                    |

### EAST AFRICA

Shri Dilipkumar Premchand Govindji Shah Shri Bhupendra Premchand Govindji Shah Shri Navinchandra K Shah Shri Harilal Panachand Mehta Shri Khetshi Hansraj Chandaria Shri Shantilal Mohanlal Shah Shri Keshavlal Fulchand Shah Shri Mansuklal Gulabchand Doshi Shri Rameshchandra Amritlal Shah Shri Draramshi Bharmal Shah

### BELGIUM

Shri Kirtilal M Mehta Shri Mafatlal Mehta Shri Lalbhai Javeri Shri Pradyotbhai Kothari Shri Pundarlıkbhai Javeri Shri Mahendrabhai Parekh Shri Dilip Mehta Shri Nemchandbhai Jhaveri Shri Tarachand Daulatchand Shah Shri Vijaybhai K Mehta Shri Prabodhbhai K Mehta Shri Navin C Mehta Smt. Hansaben N Mehta Shri Suresh Mehta Shri Prasant J Kothari Shri Shishir Mehta Shri Pradip B Sanghvi Shri Samveg N Shah Shri Shailesh Javeri Shri Master Siddharth Shri Mahendra M Mehta Shri Umesh Kothari Shri Shrenik Bhansali Shri Shreyance Bahubhai Shah Shri Dipendu Bapalal Shah Shri Jayesh Navinchandra Shah Shri Ashit V Mehta Smt. Meeta A Mehta Shri Deepak Keshavlal Jogani Shri Manoj R Mehta Shri Subodh Tarachand Shah Shri Dipakbhai Modi Shri Sajjan Bhansali Shri Pankajbhai N Kothori Shri Samir Jayantilal Bhansali Shri Shailesh B Shah Shri Suresh J Javeri Shri Chetan Choksi Smt. Smita Choksi Shri Vinodbhai Shri Ashokbhai Parekh Shri Rupesh K Shah

### UΚ

Smt. Shantaben Popatlal Shah

Shri Mukesh Premchand Govindji Shah Shri Babubhai Chhaganlal Shroff Shri Rajnichandra Jaychand Shah Shri Vimlaben Rajnichandra Shah Shri Navnitray Kalidas Sheth Shri Nemu Chandaria Shri Jayantilal Vithalji Doshi Shri Virendar Kumar Jain Shri Rohit Mistry Shri Liladharbhai L Mehta Shri Bhoghilal C Mehta Smt. Taraben Bhoghilal Mehta Shri Jayantilal Virani Shri Atul Virani Shri Rajnikant Hansrajbhai Mehta UK Shri K C Jain Shri Kundunmal Chimanlal Jain Shri Babulal Chunilal Vora Smt. Icchaben Babulal Vora Dr. Natwarlal Keshavlal Shah Shri Uttamchand Jagjivan Doshi Shri Jayantilal Mohanlal Vora Shri Manharlal Panachand Shah Shri Hasmukh Dipchand Gardi Smt. Surekha Hasmukh Gardi Chief Harakhchand Bhandari Shri Dhirubhai N Shah Shri Dayalal Trikamjee Tolia Shri Prataprai Girdharlal Mehta Shri Chunilal Parmanand Dadia Shri Magan Hari Shri Dalsukh Amratlal Shah Shri Harish Amratlal Shah Shri Navinchandra Chhaganlal Shah Shri Shirish Chhaganlal Shah Shri Kantilal Damodar Shah Smt. Maniben M P Shah

| Donors for Pillars at the Jain Temple                   |        | Donors for Photographs                                          |             |  |  |
|---------------------------------------------------------|--------|-----------------------------------------------------------------|-------------|--|--|
|                                                         | -      | Manekchand Pragji Patel                                         | £2,500      |  |  |
| Chunilal Parmanand Dadia<br>Lilavantiben Chunilal Dadia |        | Jeychan Tarachand Shah                                          | £2,500      |  |  |
| Late Panachand Sunderji &                               |        | Donors for Stained glass windows                                |             |  |  |
| Revakunver Panachand Parekh                             |        | Chandenben Babulal Shah                                         | £2,000      |  |  |
| Keshavlal Jogani                                        |        | BUILDING AREAS                                                  |             |  |  |
| Kantibhai Damodar Shah                                  |        | Exhibition Hall                                                 |             |  |  |
| Nanalal Karsanji Patwa                                  |        | Smt Maniben M P Shah                                            | £50,000     |  |  |
| Navnitbhai Kalidas Sheth                                |        | Sthanakvasi Upashraya                                           |             |  |  |
| Chandrekant Premchand Kachara Shah                      |        | Jayantilal Mohanlal Vora                                        | £20,000     |  |  |
| Virchandbhai H Mehta                                    |        | Gound Floor Foyer                                               |             |  |  |
| Amritlal Somchand Shah                                  |        | Maneklal V Savani                                               | £17,000     |  |  |
| Late Popatlał Trikamji Poonater                         |        | Upper Floor Foyer                                               |             |  |  |
| Late Hiruben Juthalal Chandaria                         |        | Shantilal Popatlal Mehta                                        | £15,000     |  |  |
| Dr Amichand Shah                                        |        | Library                                                         |             |  |  |
| Late Somchand Jadavji Shah                              |        | Shantilal Lallubhai Shah                                        | £10,000     |  |  |
| Mr Laljibhai Kasalchand Mehta                           |        | Stage                                                           |             |  |  |
| & Manglaben Laljibhai Mehta                             |        | D N & Shaw & Company                                            | £5,000      |  |  |
| Late Manilal Ramji Shah                                 |        | For Bhoganalay by Shri Rajni J Shah & Famil                     | v in loving |  |  |
| Late Keshavlal P Shah                                   |        | memory of Nandhuben Jeychand Tarachand Shah, Kutchh             |             |  |  |
| Late Ratilal Dhanji Vora                                |        | Mandvi/London                                                   | £7,500      |  |  |
| Late Mithalal Kalidas Mehta                             |        |                                                                 | 21,000      |  |  |
| Dr Natwarlal K Shah                                     |        | Yatralu Bhojanalaya Donations                                   |             |  |  |
| Babulal Chunilal Vora                                   |        | (£751 per day)                                                  |             |  |  |
| Bhakti Mandal                                           |        | Shri Shreyance Babulal Shah<br>Shri Bapalal Laherchand Shah     |             |  |  |
| Chanchalben Shantilal Mehta                             |        | Shri Pradyot Kothari                                            |             |  |  |
| Hemandra Sheth                                          |        | Shri Ashit V Mehta & Smt Meeta A Mehta<br>Shri Kesharlal Jugani |             |  |  |
| Chimanlal Jeychand Shah                                 |        | Shri Kesharlal Jugani                                           |             |  |  |
| Rashik Himatlal<br>& Dr Himatlal J Mehta                |        | Shri Jagdish Bapalal Shah                                       |             |  |  |
| Dr Mansukhlal T Shah                                    |        | Our aim is to serve Yatralu every Sun                           | day         |  |  |
| Smt Prabhavati & Dr Mukund K Parikh                     |        | more donors are required AYAMBIL TITHI                          |             |  |  |
| Shit Frabilavatt & Di Mukund K Fartki                   |        | (£251 per Tithi)                                                |             |  |  |
| Donors for Plaques                                      |        | Shri Pradyot Kothari<br>Shri Keshavlal Jogani                   |             |  |  |
| Popatlal Kapurchand Doshi                               | £2,500 | Shri Keshavlal Jogani                                           |             |  |  |
| Lilavanti Popotlal Doshi                                | £2,500 | Smt Lilaben Bapalal Shah<br>Smt Lilaben Hiralal Mehta           |             |  |  |
| Chamanlal Vrajlal Kamani &                              |        | Shri Sodhan Javan                                               |             |  |  |
| Priyamvada Chamanlal Kamani (Nairobi)                   | £7.500 | our aim is to provide facilites for Ayambil in th               | e month of  |  |  |
| In Memory of                                            |        | Chaitra and Aso                                                 | <u>,</u>    |  |  |
| Ravjibhai Amulkh Patel                                  | £5,00  | (more donors are required)                                      |             |  |  |
|                                                         |        |                                                                 |             |  |  |

.

# Jain Samaj Leicester

List of Initial donors to the Building Fund

|      |                                                      |                        |            | _                                              |                        |          |
|------|------------------------------------------------------|------------------------|------------|------------------------------------------------|------------------------|----------|
|      |                                                      | Ĺ                      |            |                                                |                        |          |
|      | r N K Shah                                           | Leicester              | 1001       | Shri Kishorbhai A Shah                         | Coventry               | 151      |
| D    | r J U Shah                                           | Coventry               | 251        | Shri Dalichand Amulakh Doshi                   | Leicester              | 125      |
|      | i Manharlal I. Mehra                                 | Leicester              | 151        | Shri S P Jain                                  | Leicester              | 101      |
|      | i Laljibhai K Mehia                                  | Leicester              | 401        | Shri Balwantri Keshavlal Gandhi                | Leicester              | 105      |
|      | i Babulal C Vora                                     | Nottinghain            | 500        | Shri Dharamdas V Shah                          | Leicester              | 61       |
|      | i Laxmikant T Mehta                                  | Leicester              | 150        | Shri Chhotalal N Vora                          | Leicester              | 61       |
|      | i Vasantrai D. Shah                                  | Leicester              | 360        | Shui Vaghjibhar Ramji Shah                     | Leicester              | 151      |
|      | imati Sagunaben H Vora                               | Leicester              | 300        | Shri Manekchand Nagpur Shah                    | Leicester              | 60       |
|      | i Shantilal P Mehta                                  | Leicester              | 250        | Shri Indulal K Punatar                         | Leicester              | 120      |
|      | i Popatlal R Doshi                                   | Leicester              | 350        | Shri Khetshi Kachra Shah                       | Leicester              | 60       |
|      | i Kantilal H Shah                                    | Leicester              | 251        | Shri Laxmichand Amichand Shah                  | Leicester              | 101      |
|      | i Hiralal K. Mehta                                   | Leicester              | 180        | Shri Manharlal Shantilal Shah                  | Birmingham             | 75       |
|      | i Popatlal R Doshi                                   | Lekester               | 350        | Shri Kumundas Damodar Parekh                   | Leicester              | 75       |
|      | i Kantilal H Shah                                    | Leicester              | 251        | Shri Jivraj Makanji Shah                       | Leicester              | 60       |
|      | i Hiralal K Mehta                                    | Leicester              | 180        | Shri Motichand Raishi Shah                     | Leicester              | 120      |
|      | i Liladhar D'Mehta                                   | Leicester              | 151        | Shri Shantilal Padamshi Kothari                | Leicester              | 150      |
|      | i Chandulal Lalji Mehta                              | Leicester              | 231        | Shri Subhash Fulchand Sanghavi                 | Leicester              | 121      |
|      | i Chimanlal Harakehand Shah                          | Leicester              | 301        | Shri Chhotalal Shatilal Kothari                | Leicester              | 60       |
|      | i Harkishandas G Shah                                | Leicester              | 120        | Shri Ramesh Keshavlal Gandh                    | Leicester              | 75       |
|      | i Chimanlal A Mithani<br>i Narandas V Parekh         | Leicester              | 121        | Shri Pravinbhai K Mehta                        | Leicester              | 61       |
|      |                                                      | Leicester              | 101        | Shri Devraj Pethraj Shah                       | Coventry               | 25       |
|      | i Girdharlal J Mehta<br>i Achusin Maganlal Shah      | Leicester              | 151        | Shri Vipin Narshi Shah                         | Leicester              | 75       |
|      | i Ashwin Maganlal Shah<br>i Dilip Zaverchand Doshi   | Leicester              | 60<br>150  | Shri Zaverchand Khimji Shah                    | leicester              | 60       |
|      | i Vasanji Devkaran Mehta                             | Leicester<br>Leicester | 646        | Shri Vadilal M Shah                            | Leicester              | 101      |
|      | Rajnikant K Shah                                     | Leicester              | 120        | Shri Bhikubhai Raichand Shah                   | Loughborough           | 75       |
|      | i Jampadas Ramji Mehta                               | Leicester              | 151        | Shri Amrit Ramji Gadia<br>Shri Ramesh K Shah   | Leicester              | 60       |
|      | i Babulal Ramji Mehta                                | Leicester              | 60         |                                                | Leicester              | 60<br>60 |
|      | Annonymous                                           | Leicester              | 25         | Shri Praful J Shah<br>Shri Pradip P Mehta      | Leicester              | 60<br>75 |
| Shri | Kakubhai P Modi                                      | Leicester              | 60         | Miss Indira Parekh                             | Leicester<br>Leicester | 75<br>50 |
|      | Laxmichand Nanchand Shah                             | Leicester              | 101        | Dr Paul Marett                                 | Leicester              | 100      |
| Shri | Ratilal M Shah                                       | Leicester              | 201        | Shri Pranlal Z Doshi                           | Leicester              | 25       |
| Shri | Chandulal B Damanı                                   | Leicester              | 120        | Shri Harilal T Doshi                           | Leicester              | 25       |
| Shri | Babulal M Shah                                       | Leicester              | 154        | Shri Dinish T Shah                             | Birmingham             | 151      |
| Shri | Malukchand N Sheth                                   | Leicester              | 120        | Shri Bhulabhai Patel                           | Loughborough           | 51       |
|      | Gajendra Z Chhatrisha                                | Leicester              | 251        | Shri Narendra Mehta                            | Leicester              | 60       |
| Shri | Rameshbhai K Shah                                    | Loughborough           | 251        | Dr B R Khara                                   | Bradford               | 151      |
|      | Mansukhlal Z Shah                                    | Loughborough           | 151        | Shri A V Shah                                  | Bradford               | 60       |
|      | Kantilal Premchand Shah                              | Loughborough           | 101        | Shri Pranjivan P Kothari                       | Leicester              | 101      |
|      | Bhikubhai Chunilal Shah                              | Loughborough           | 101        | Late Mrs Jaykunverben P Mody                   | Leicester              | 5        |
|      | Ratilal Riachand Shah                                | Loughborough           | 62         | Shri Kirtilal M Mehta                          | Antwerp-Belguim        | 1000     |
|      | Husmukhlal Chhaganlal Shah                           | Loughborough           | 62         | Shri Mafatlal Mehta                            | Antwerp-Belguim        | 1000     |
|      | Vinubhai K Galiyara                                  | Loughborough           | 51         | Shri Lalbhai Javeri                            | Antwerp-Belguim        | 1000     |
|      | Shashikant P V Mehta                                 | Leicester              | 120        | Shri Pradyotbhai                               | Antwerp-Belguim        | 1000     |
|      | Narbheram Hanaraj Sheth                              | Leicester              | 60         | Shri Bharatbhai Shah                           | Antwerp-Belguim        | 1000     |
|      | Navinchandra Narbheram Sheth                         | Leicester              | . 151      | Shri Pundalikbhai Javeri                       | Antwerp-Belguim        | 1000     |
|      | Chandulal M Shah (Anil C Shah)                       | Leicester              | 120        | Shri Mahendra Parikh                           | Antwerp-Belguim        | 1000     |
|      | Harish Jashvir Patel                                 | Leicester              | 120        | Shri Ashok Parikh                              | Antwerp-Belguim        | 1000     |
|      | Vasantlal Liladhar Parekh                            | Leicester              | 60         | Shri Deepak Modi                               | Antwerp-Belguim        | 1000     |
|      | Navinchandra N Shah                                  | Leicester              | 60         | Shri Rosy Blue(D.Mehta & K Bhansali)           | Antwerp-Belguim        | 1200     |
|      | Navinchandra Ravji Shah<br>Tarun Zauarahand Dashi    | Leicester              | 101        | Shri Nemchandbhai Jhaveri                      | Antwerp-Belguim        | 1000     |
|      | Tarun Zaverchand Doshi<br>Abhechand Padamshi Kothari | Leicester              | 60         | Shri Rajeshbhai Mehta                          | Antwerp-Belguim        | 1000     |
|      | Pravinbhai T Seth                                    | Leicester<br>Coventry  | 180<br>101 | Shri Sunilbhai Choksi                          | Antwerp-Belguim        | 500      |
|      | Anantbhai Matalia                                    | Coventry               | 151        | Shri Dalpatbhia Jhaveri<br>Shri Dankoi Ihavari | Antwerp-Belguim        | 500      |
| 21   |                                                      | (Arranty               | . /1       | Shri Pankaj Jhaveri                            | Antwerp-Belguim        | 500      |
|      |                                                      |                        |            |                                                |                        |          |

.

| Shr     | Ramesh Jhaveri                 | Antwerp-Belguim | 500  | Shri | Navnithhai Seth Lawnford Itd    | London     | 1001 |
|---------|--------------------------------|-----------------|------|------|---------------------------------|------------|------|
| Shr     | i Suresh Mehta                 | Antwerp-Belguim | 1000 | Shri | Manharlal Bhaichand Gathani     | Malaysia   | 251  |
| Shr     | Mangalbhai Javeri              | London          | 751  | Shri | C M Doshi Int Charitable Trust  | London     | 1501 |
| Shr     | Rajnibhai Méhta                | London          | 500  | Shri | Pramodbhai B.Shah               | London     | 101  |
| Shr     | M P Shah Trust                 | London          | 500  | Shri | Mansukh B Shah                  | London     | 101  |
| Shr     | i Keshavlal J Shah             | London          | 25   | Shri | Shirish Malde                   | London     | 51   |
| Shri    | Rohit B Shah                   | London          | 5    | Shri | Vasantlal G [haveri             | Bombay     | 25   |
| Shri    | : Amrit P Shah                 | London          | 101  | Shri | Vallabhdas K Vasa               | London     | 101  |
| Shri    | Jayantibhai C Virani           | London          | 500  | Shri | Kantilal B Javen                | London     | 251  |
| Shri    | Uttamchand J Doshi             | London          | 1000 | Shri | Virubhai Shah                   | London     | 200  |
| Shrimat | i Kesharben Panalal Kothari    | London          | 500  | Shri | Nagindas K Sheth                | Bombay     | 100  |
| Shrimat | i Puspavti, Babulal Javeri     | London          | 500  |      | Anonymous                       | Letcester  | 51   |
| Shri    | Ramniklal K Shah (Folford Ltd) | London          | 251  |      | Members of the SANGH            |            |      |
| Shri    | Sojpar Nathoo Family           | London          | 101  |      | Brought by Ramanbhai Shah       | London     | 151  |
| Shri    | Jayantibhai J. Mehta           | Brighton        | 101  | Shri | Dalpat Jiwabhai Makim           | Manchester | 101  |
| Prof    | K V Maradia                    | Brighton        | 101  | Shri | Sakarlaf Liladhar Mehta         | Manchester | 11   |
| Shri    | Manharlal Panachand Shah       | Tamworth        | 1001 | Shri | Himatlal Dahyabhai Mehta        | Manchester | 11   |
| Shrimat | i Parvatiben M. Shah           | London          | 51   | Shri | Kishorbhai I. Mehta             | Manchester | 25   |
| Shri    | Ratibhai Desai                 | London          | 251  | Shri | Nandlal Amarshi Mehta           | Manchester | õ    |
| Shri    | Mansukh Shah (Vijay Travel)    | Leicester       | 101  | Shri | R K Shah                        | Bolton     | 14   |
|         | Chandaria Foundation           | London          | 2500 | Shri | K C Jain                        | London     | 101  |
| Shri    | Jyantibhai M Vora              | London          | 1001 | Shri | S L Baid                        | London     | 250  |
| Shri    | Narendra K Mehta               | Leicester       | 5    | Shri | Roopal Sarce Stores             | Leicester  | 25   |
| Shri    | Zaverchand Madhavji Mehta      | London          | 5    |      | Anonymous                       | Leicester  | 126  |
| Shri    | A K & J A Mehta                | London          | 11   |      | Anonymous                       | Leicester  | 100  |
| Shri    | Rajnibhai Parekh               | London          | 10   | Shri | Jayantilal R Mehta              | Manchester | 11   |
| Shri    | Liladhar D-Mehta               | London          | 11   | Shri | Popatlal Kapoor Chand Doshi     | Mombasa    | 2500 |
| Shri    | Narbheram A Bilakhia           | London          | 11   | Shri | Chandrakumar Babubhai Zariwalla | Bombay     | 3100 |
|         | Neasdon Electronics            | London          | 101  | Shri | Kishorbhai Venilal Zariwall     | Bombay     | 3100 |
| Shri    | C S Jain                       | Bombay          | 30   | Shri | Dineshbhai Mehta                | Bombay     | 1000 |
|         |                                | -               |      | Shri | S B Khandelwal (Saree Mandir)   | Leicester  | 501  |
|         |                                |                 |      |      |                                 |            |      |

We have tried to be accurate as possible for the above list of donors, whom we sincerely thank. We apologise for any omissions or mistakes, and ask donors to write to us for corrections.

### THANKS

We appreciate and thank all the bidders for the Uchhavanis and devotees who have generously donated in the Bhandars. We also thank fellow Jains and other persons for donations and Annas for Pratistha Mahotsava expenses.



WE WOULD LIKE TO THANK ALL THE DONORS AND THE ADVERTISERS FOR THEIR GENEROSITY AND SUPPORT

BHAGWAN SHREE SHANTINATHJI

"NAMO ARI HAN TA NAM" HOMAGE TO THE "ARIHANT"

THE OMNICIENT SOUL WHO HAVE CONQUERED THEIR FOES

"NAMO SIDDHA NAM" HOMAGE TO THE "SIDHHA" THE PERFECT LIBERATORS WHO ARE FREE FROM ALL BONDAGES

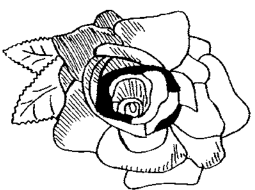
'NAMO AVARI XA NAM' HOMAGE TO THE 'ACHARYAS' THE SPIRITUAL EXPONENTS WHO ARE OFFERING ETERNAL KNOWLEDGE

NAMO UVAJJHA VA NAM' HOMAGE TO THE 'UFADHVAVA' THE INSPIRING MASTERS WHO LEAD FROM DARKNESS TO LIGHT

"NAMO LOVE SAVVA SAHH NAM" HOMAGE TO THE SADHUS THE DEDICATED SAINTS WHO LIVE IN SELFLESS SERVICE

"ESO PANEH NAMOKKARO SAWA PAVAPPANASANO MANGALANANCHA SAVVESIM PADHAMAM HAVAI MANGALAM"

HOMADE TO ALL THESE FIVE WHO HAVE UPHELD ETERNAL VALUES REVERENCE FOR LIFE APPRECIATION FOR ALL SOULS -

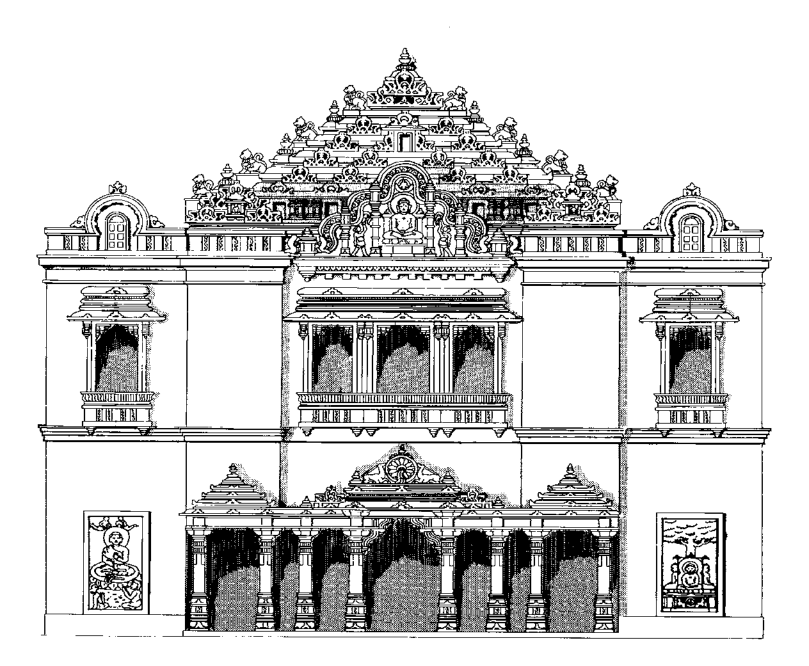


Jain Education International 2010\_03

2

FHALL PARKAS

For Private & Personal Use Only



# Jain Centre

-J<u>äin</u>

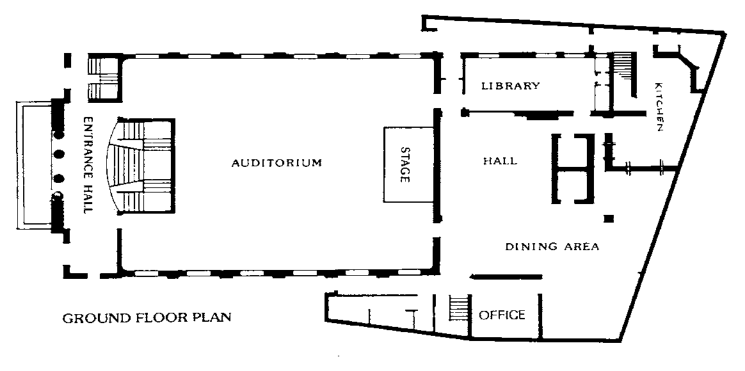
# Jain Centre

An exciting new development has taken place in city centre of Leicester, where the first Jain Centre in Europe is nearing completion. Jain Samaj Europe has purchased a spacious building which has been converted into a modern Jain Centre where all sects of Jainism (Swetamber, Digamber, Sthanakwasi, Derawasi) will work hand in hand to promote and practise the Jain Doctrine. The Jain Centre will have magnificent Swetamber and Digamber temples, showing Jain architecture covered in marble and stone, Sthanakwasi Upashraya (meditation Hall), a Guru Thanak (place dedicated to the spiritual leader, Shrimad Rajchandra Jnan Mandeer, a Library, an Auditorium, a Conference room, Office, Dining Hall, Kitchen and other facilities in addition to a permanent Exhibition Hall where ten specially made 9ft x 5ft Stained Glass Windows showing the incidents from the life of Mahavira, will be fitted.

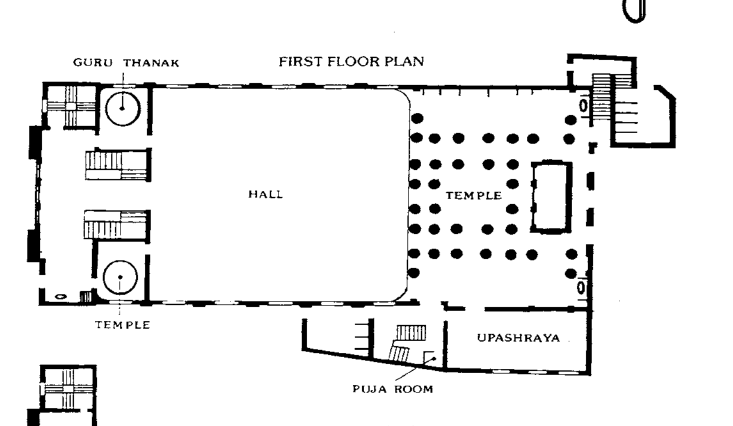
It will be used for religious activities, as service to humanity and for occasional social activites.

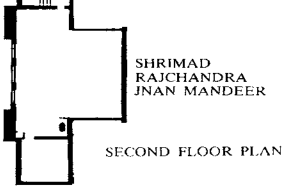
The building will be a valuable Community Centre in this busy part of central Leicester. It will draw people in through such activities as a Lunch Club, Artistic and cultural presentations and educational meetings in the widest sense. Individuals and groups from all communities will be welcome to use the facilities of the Jain Centre. It will also be one of the finest examples in the western world of architecture in the Indian tradition, a fitting Centre in which to show Indian arts and culture, a worthy improvement to the environment in which it stands.

Jainism, the faith of some five million or more people today, was already ancient when Mahavira, the twenty fourth Tirthankara or Prophet, preached its fundamental principles of Ahimsa (non-violence) in India 2,500 years ago. 'He showed the path of permanent happiness which can be achieved by all individuals without external help by purifying their own souls and following the right way of life. This way



# PLANS OF THE JAIN CENTRE





can be followed by any person, regardless of creed, class or colour.

The Jain Centre is both a centre for Jains in Europe and a place to serve the people of Leicester. It aims for the advancement of the Jain religion and the principles of Jainism by providing a place for worship and study. The Centre seeks to promote the non-violent way of life. It aims to spread knowledge and sympathetic understanding of Jainism through publications for scholars and the general public, through research, by training teachers, coordination amongst Jain institutions and other organisations. It will also be a centre for service to the Community at large. Already the media and the citizens of Leicester have shown considerable interest in the Project.

In the best tradition of Jainism the Centre will be open to all.

It all began humbly with a few devotees who met to celebrate Paryushana in a small house in 1969, and then establishment of an organisation - Jain Samaj Leicester - in 1973. With the increase in the total population of the Jains, the activities grew, and indeed, the interest of the people.

Inevitably, the next stage was to own a building, a place for worship and study, where any Jain can pray according to one's customs, but promoting Jainism in a unified manner. A building in Oxford Street was bought in 1979 and named the Jain Centre. In 1980 the Jain Samaj was expanded as a European body, so that any Jain living in Europe could become a member and participate in its activities. Membership of the Jain Samaj is open to any person (born Jain, beliver in Jainism or a person wishing to take part in the activities of the Jain Samaj).

The Jain Samaj had much support from the







Queen Trisala witnesses fourteen great dreams signifying the advent of an omniscient saviour.
 Janmakalyanaka: Birth celebration of Indra carrying Bhagawan to Mount Meru.

4) Request to Nandivardhana to grant him permission for initiation and Nandivardhan's sorrow.

3) Vardhamana's bravery is tested again. The demon is vanquished and the title of Mahavira the Great Hero is bestowed.

- 5) Plucking off the hair with his own hands and accepting the vow of renunciation.
- 6) Gift of the half of the Devadusya (divine cloth given by Indra) to a poor Brahmin.
- 7) Love always wins anger and hatred; Bhagavan Mahavira enlightens a deadly poisonous cobra Candkausika.
- 8) Accepting alms from Chandanbala for breaking fasts of five months and twentyfive days with specific vows
- 9) Bhagavan Mahavira attains omniscience (Kevala-Jnana) while absorbed in the highest type of meditation.
- 10) Bhagavan Mahavir's last sermon at Pavapuri lasting for fortyeight hours for universal welfare.

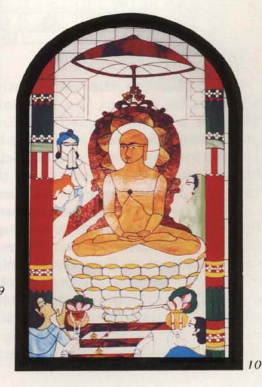












Stained Glass Windows at the Jain Centre narrating the story of Mahavir's Life Reproduced by Sudha Shah, Bombay.

Based on the original pictures from 'Tirthankar Bhagawan Mahavir', Artist Gokuldas Kapadia, Inspired by Acharya Yashovijayji

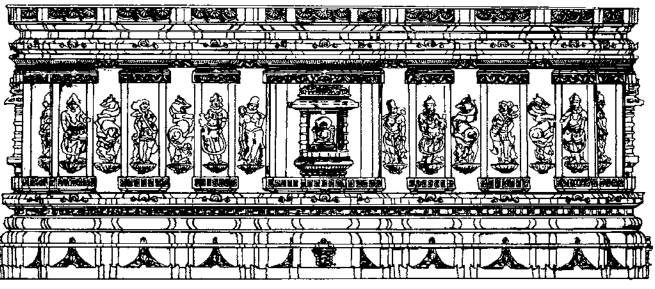


host community, other Indian Communities, the Leicester City Council and the local media.

The people involved in this unique project are from all walks of life and are dedicated to promoting the principles of Jainism. It must be emphasised that the supporters of this cause are from all over the world and include leading Jain scholars, philanthropists, monks, nuns and, of course we, the ordinary Jains.

The Jain Samaj has also an office in London, which started in 1982, to cope with the growing interest in membership in London. architects from Leicester. Bombay and Ahmedabad.

On 10th November 1983 Shilanyas ceremony, the laying of the foundation stones for the first fully consecrated Jain Temple in the Western World, was performed. The images of **Shree Shantinath** (79cm). **Shree Mahavirswami**(64cm) and **Shree Parswanath** (64cm) had the Anjanshalaka ceremony at Pali (Rajasthan) on 14th December 1984, Late Acharya Shree Kailas Sagarji and Acharya Shree Padmasagar Surishwarji performed this ceremony of



**BACK OF THE GARBHAGRIHA** 

In addition to the organisation of various activities for Jainism, the Jain Samaj publishes **The Jain**, a trilingual quarterly (English, Gujarati and Hindi), which has a readership of hundreds of persons thoughout the World and which is being recieved by most of the University Libraries in the United Kingdom.

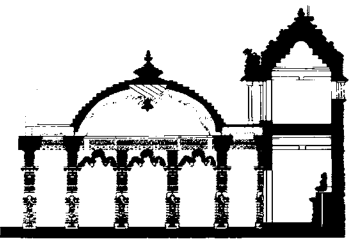
Jain Samaj Europe is fortunate to have international interest and support for its activities. The Jains in India have taken the Jain Centre project to their hearts and have sent a magnificent temple depicting Jain architecture as a gift. The All India (Overseas) Jinalaya Samiti, which has been created specifically for this purpose has worked hard to complete the temple according to the plans drawn by the consecration and blessed these images.

Since the day of the Anjanshalaka ceremony, the images were worshipped every day and thousands of devotees have had darshan at Mehsana (Gujarat) and Goregam (Bombay) where these idols were kept.

The auspicious time for the arrival of these images was on Sunday 25th August 1985 in the presence of thousands of Jains and many local dignitaries, M.P.'s and Indian High Commissioner's representatives the images entered the Jain Centre, where they are worshipped regularly by the devotees.

On 8th of July the images will enter Garbagriha (permanent place of abode) and on 20th July they will have Pratistha (installation



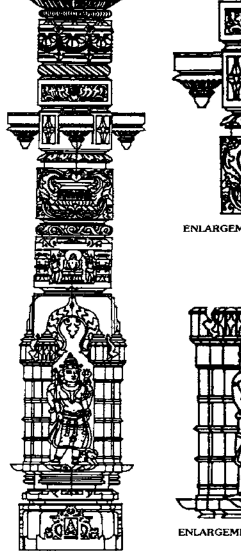


Sectional drawing of Temple in Jain Centre

ceremony) in the presence of thousands of Jains from Europe as well as oversea. Jain Samaj is celebrating this occasion as Pratistha Mahotsava for 16 days from 8th July to 23rd July and will discuss various aspects of Jainism and Jain persons in a World Jain Congress. This Pratistha Ceremony is an unique historical occasion, as perhaps for the first time in the history, different sects of Jainism will have Pratistha at the same time on the same day and same place. The Jain Centre is a symbol of Jain unity. To mark this occasion. Jain Samaj Europe is publishing a Special Commemcrative issue of **THE JAIN**. It has already published books on **Jainism Explained** and **Jainism for Young Persons**.

The auspicious time for the arrival of these images in Britain was on the 18th August 1985 and for the entrance in the Jain Centre was on the 25th August 1985. About 300-400 persons received the images at Heathrow Airport and overnight the images were worshipped in London.

These were the historic days for the Jains in Europe, as for the first time they had the opportunity of worshipping consecrated images in the Western World. To celebrate this occasion Jain Samaj Europe had Arihant Pujan. Eighteen Abhisheka Snatra Pujan and Siddha Chakra Pujan over a period of eight days. These special rituals, held perhaps once in a lifetime of most of the Jains, brought thousands of Jains to



ENLARGEMENT OF PART OF PILLAR



ENLARGEMENT OF PART OF PILLAR

Leicester.

To mark this occasion, Jain Samaj Europe is published a special commemerative issue of **THE JAIN** and a book **Jainism Explained**. which contains the chapters on Mahavira's teachings. Jain history, Jain Doctrines, the Jain way of life, Daily practices and recitations. Rituals and festivals, Pilgrimages and sacred places, Jainism and other religions, On being a Jain in modern society, as well as notes on Sacred literature, the Jain calendar, a Bibliography and Glossary. Jain Samaj Europe also published a booklet **Jainism for Young Persons.** 

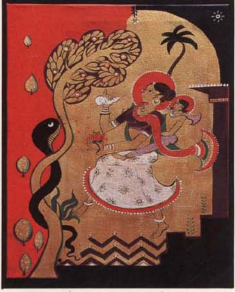
When the temple is completed in 1988 it will

# MURALS

for Central Stairs Wall at Jain Centre Created and donated by Ela Shah (U.S.A.)



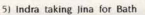
1) Past Rediscovered

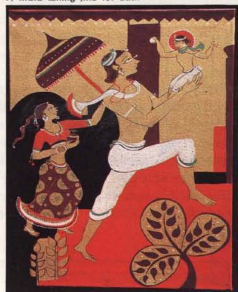


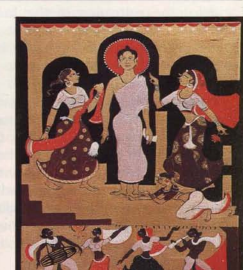
2) Child Play of Mahavir & Sangamakas



3) Preaching





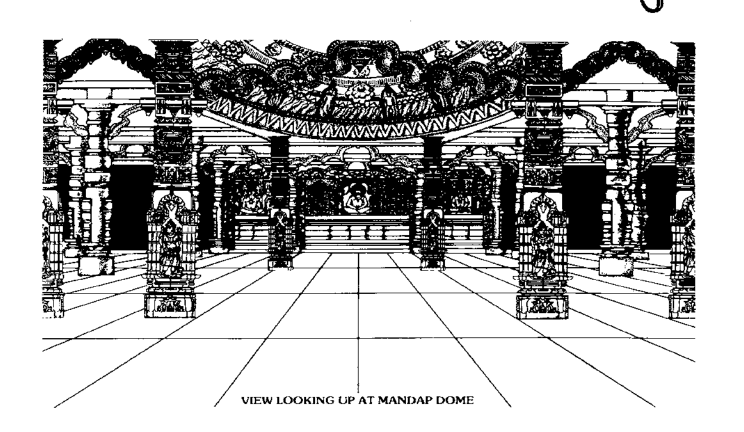


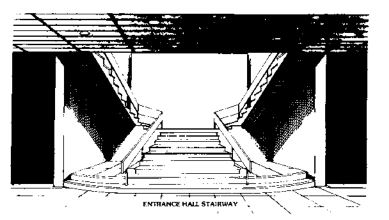


www.jainelibrary.org



4) Four Fold Jain Samgha





be a place for Jains from all over Europe, indeed a Centre which, will draw visitors, Jains and non-Jains from the whole world. It will be a living and a a beautiful testimony to the principles of Jainism and dedication of Jains everywhere.

The temple presents a magnificent piece of Jain architecture, made from Jaselmere yellow stone. It will have forty-four carved pillars, in addition to the eight in the front elevation, a beautiful temple dome, ceiling with traditional Jain carvings, white marble floor, mirror finished walls, concealed lighting and the traditional doors at the Garbhagriha (shrine). The Garbhagriha will be made from white marble and will house the three images. In the corner of the rear wall statues of divinities who worship the Jina, Padmavati Mata and Ghantakarna Mahavir will be installed.

The Digamber temple will have three images - images of Rishabhdev, Nemnath and Parswanath, in addition to Chakreshwari Mata and Ambikadevi. Guru Thanak will have images of Archarya Vijay Vallabh Surishwarji. The Upashraya will have Paat and Shrimad Rajchandra Jaan Mandeer will have image and picture of Shrimad.

It is an institution in making and requires your support for its proper function.

Jai Jinendra Dr. Natubhai Shah





The first issue of THE JAIN was dated June 1982. That is not very long ago, but in fact the new journal was the old *Jain News* reborn. *Jain News* had run as a cyclostyled news sheet for several years before that. At a meeting of interested people some time early in 1982 the project for a new quarterly magazine was discussed and the plans were finalised. What would it be called? Several proposals were made. Then somebody suggested THE JAIN. 'I like that' said somebody else, and the short simple title was adopted. From the start the new journal was bilingual. On the front page two editorials, one in Gujarati and one in English, set the trend. Inside the earlier pages were in English and the Gujarati section followed. From the start THE JAIN was intended to have a wider circulation than the local Jain community. The English editorial expressed it like this:

We the Jains of Leicester are looking outward, to Jains in other parts of England, to Jains in Europe, and to those people in Leicester and in the rest of England who are not Jains. To them Jainism is something unknown. a name or not even that. Do you think that Jain ideas and principles have something to offer to them? That, in any case, they should know a little about Jainism, who the Jains are? It is in the belief that Jainism, a religion particularly suited to the modern scientific world, should look outward as well as inward that JAIN NEWS has been re-born as the THE JAIN

This is a change of name but it is more than that. As you can see, THE JAIN has a new format. The change to this new style, to good printing, is thanks to the generosity of the advertisers and others. In this newlook journal the content also is new. One new feature is the large section in English. This symbolises the outward-looking policy of THE JAIN. We want people, Jains and non-Jains, who can read English, but not an Indian language, to be able to read the new JAIN. In it they will find news and information on Jainism, on Jain personalities and events, on what it means to be a Jain in this moderrn Western world. But, and this is very important, THE JAIN will never forget that it is the journal of Jain Samaj (Europe), Leicester the majority of whose founder members are more at home in Gujarati than in English. So the articles, news, events in Gujarati are, as you can see, a prominent feature of THE JAIN. Moreover, as a symbol of the wider audience of the new JAIN, articles will also be published in Hindi.

Here it is then: THE JAIN. We hope you like it. THE JAIN is for Jains, both young and old. It is for non-Jains as well. It has one fundamental principle or belief, that is the belief that the Jain religion, perhaps the oldest religion in the world, has something to offer to the modern scientific Western world.



The promise of articles in Hindi as well as the two main languages of the journal was borne out in the first issue with a page and a half near the end, reproduced from a neatly handwritten original, for Hindi typesetting presented a problem at that time. Most of the English section of this first issue was taken up by a group of short summaries of aspects of Jainism which had been prepared for the Leicester Inter-Faith Festival and which fulfilled the intention of presenting Jainism to the wider world.

The second issue appeared on time in September. (Regrettably it has not always been possible to keep to the quarterly schedule of publication: the work is entirely voluntary and carried out by very busy people). Certain features were to run for several issues. 'Jains as People', a series of potted biographies, started of with an account of Acharya Labdisurishwarji. In the next issue the subject was a layman, Seth Mansukhbhai Bhagubhai of Ahmedabad, a prominent businessman who died in 1913. 'Jainism through the Alphabet' started off in this issue: it was to continue with dictionary definitions of commonly-used terms until it reached the end of the alphabet with YAPANIYA and YATRA in January 1986. Here is a sample from the May 1985 issue:

### **JAINISM THROUGH THE ALPHABET 8**

Here are some more explanations of the words which can puzzle people reading about Jainism.

Namaskara Mantra: the most widely-used Jain prayer, also known as the Panca Namaskara. Beginning 'Namo arihantanam ...', it is a formula of praise to the enlightened souls, liberated souls, religious leaders, religious teachers and to all mendicants.

**Nirgrantha:** name used for the Jains at the time of Mahavira and in the early centuries afterwards, unattached, without possessions.

**Nigoda:** a very tiny living being, the lowest form of life.

Nirjara: the shedding off of accumulated karma

particles from the soul, which is a necessary stage towards final liberation.

**Nirvana:** another word for **Moksa** (**Moksha**), final and complete liberation of the soul.

**Om:** an untranslatable syllable frequently used at the beginning of Jain (and other Indian) prayers. The deep reverberating sound has a spiritual significance rather like the 'amen' at the end of Christian prayers.

**Panca Kalyana:** the five ('panca' or 'panch') auspicious events in Mahavira's life, conception, birth, renunciation, omniscience, final liberation. The events are frequently presented in dramatic form in Jain ceremonies.

Panca Namaskara: see Namaskara Mantra above.

**Papa:** demerit, unfavourable karma, opposed to **Punya**.

**Paramanu:** the smallest particle of matter, atom.

**Parsva:** the twenty-third Tirthankara, who lived 250 years before Mahavira. His emblem is a snake and he is depicted with a canopy of snakes behind his head.

Parvan: holy day or festival.

**Paryusana (or Paryushan):** the eight-day period of fasting and other religious exercises, the most important Jain festival, falling in August or September of the western calendar.

**Pratikramana:** formal confession of the things one has done wrong, often in the presence of a monk.

**Pratima:** the eleven stages by which a lay person gradually gives up worldly things.

**Pudgala:** matter, the material non-living constituents of the universe.

**Puja:** worship or prayer. For a Jain this means reverence and praise of the holy beings, not asking favours of them.

Punya: merit, favourable karma, see Papa above.



Purana: certain sacred scriptures.

**Purva:** certain other sacred scriptures which were lost many centuries ago.

Another series which ran for a number of issues was 'The Shah Family'. Intended to be fairly lighthearted, it depicted a fairly ordinary family doing fairly ordinary things. The family were certainly not perfect as this extract shows. It appeared in July 1983. The imagination of the author was sorely taxed to produce new situations and the Shah family eventually disappeared from the pages of THE JAIN

# THE SHAH FAMILY AT WAR

There's a state of conflict in the Shah household! Padma has the offer of a nice job but it's on the other side of the city. She wants to look for another house half-way between her job and that of her husband, Gautam. The children have gone to bed and the argument has been resumed.

Gautam: Just when we are getting the house nice you want to get up and move across the town. And our friends are all near.

**Padma:** But it is a very good job and 1 might not get such a good chance again. And with the extra money we could easily afford the move.

**Gautam:** We don't really need the extra money. My pay is enough to keep us both. And I don't think married women should work. Who's going to look after the house?

**Padma (angrily):** Why shouldn't I get out and have a bit of independence. The children are old enough to give a hand with the housework and if you did a few things instead of sitting there reading the paper as soon as you get back from work we should manage very well.

**Gautam:** Well, I'm tired when I come home. My job keeps me pretty busy. It's your job to look after the house and mine to go out and work. That's the way my mother and father did it, and their mothers and fathers before them.

**Padma**: That's just not true. You know very well your mother practically ran the shop when your father was out doing deliveries and orders and so on.

Just at this point the doorbell rings.

Gautam: See who that is.

Padma: See for yourself.

Gautam gets up unwillingly and goes to the door. It is their neighbour Gerald.

**Gerald:** Hello, I just popped in to see you. Hope I'm not disturbing you.

**Gautam:** No. Glad to see you. You can make her see some sense perhaps. Padma wants to take a job and move from here.

Gerald: Oh no, we don't want you to move.

Gautam: See. He doesn't think you should take the job.

Gerald: But what's the trouble?

Padma explains the situation and asks him. What do you think we should do?

**Gerald**: Well, that book on Jainism you lent me said something about anek ..., what's it called? Looking at a question from two sides. I thought that was the way you Jains looked at things. But you're both looking at the question one-sidedly. Padma wants the job. Gautam doesn't want to move. I don't want you to move but I can see that it would do Padma good to take this job.

**Gautam:** Well, I suppose if you look at it like that there are two sides but I don't see what we can do about it.

**Padma:** Yes, it would be a pity to move, but there's no bus to the place where the job is.

Gautam is struggling a bit. Then he says:

Well, I suppose there are advantages to Padma's having a job and it's really a very good chance. Look, I don't really need the car to get to work. What if you took the car in the mornings: you could get there easily then.

**Padma:** And then we could stay here in this house, couldn't we? That would be wonderful.

Gerald has taken the book on Jainism off the shelf.

**Geraid:** Ah, here it is, **anekantavada**. It means not looking at a thing from one angle only. It's really an idea the philosphers thought out to get at the truth of things. But you know, I think they really had something important there which can be applied in everyday life as well.

For the past six years THE JAIN has chronicled the life of Jain Samaj Europe. It has published serious articles and lighter ones. The Editors have struggled with the difficulties of getting material from other writers but have often been rewarded by extremely worthwhile contributions. THE JAIN records a piece of social history. Long may it flourish!



# <u>Chaturvidh Sangha</u> Monks and Nuns in Jainism

The monastic order plays a very important part in Jainism. Whilst society is divided into four groups, forming the Chaturvidh Sangha, laymen, lay women, monks and nuns, the lay life is seen as a lower stage, in a way preparatory for the monastic life. Whilst the laity have religious duties enjoined upon them, and the pious layman or woman will, at best, lead a life of devotion and religious observance, it is only when the interests and distractions of the world are set aside that the individual can pursue his or her spiritual development to the fullest extent. The monastic life is hard, demanding the utmost dedication from those who follow it. Whilst, indeed, the ideal of monastic renunciation is found in many religions, most notably in Christianity and in Buddhism, there is probably no harder religious discipline than that of the Jain monk or nun. Hence monks and nuns are accorded a very high degree of respect by the Jain laity. A layman or woman will greet members of the religious order with the very greatest deference, and ministering to their needs is regarded as highly meritorious. The Five Greatly respected Beings, Panch Paramesthin, saluted in the most widely-used religious invocation, the Namaskara Mantra, include, after the enlightened and the liberated souls (arihant and siddha), the monastic leaders (acharya), the monastic teachers (upadhyaya), and fifthly all monks of the world.

Throughout the centuries monks have been the scholars and teachers of the Jain faith. Nuns have been much less involved in scholarship but have also taken a prominent part in expounding the faith to the laity. Not only work of a religious nature but also scholarship of great importance in science, medicine, mathematics, logic, language and other fields was, and is, produced by the monks. The tradition continues today, certainly in the area of religious writing, though lay scholarship in Jain religion has developed considerably in recent times.

In Buddhist countries the orange-robed monk is a familiar sight. Jain monachism differs from Buddhist in many aspects. Whilst a Buddhist will often enter the order for a short period, even as a sort of religious finishing school, the career of a Jain monk or nun begins with the ceremony of renunciation and the acceptance of the obligations of the five great vows, and continues unbroken to the end of life. The monastic state is a permanent commitment and those who leave are few. The discipline of the



Jain monastic life is in most ways harder and stricter than that of the Buddhist. Frequent fasting is enjoined, as well as other mortifications involving indifference to all bodily pains and discomfort. The practice of ahimsa, non-violence or harmlessness, is governed for the Jain monk or nun by meticulous regulations to reduce to the minimum the possibility of harm to the least of living creatures. The monk or nun must be ever vigilant in walking, sitting, and indeed in every movement or action, to see that no minute creature will suffer. Whilst non-possession is a normal rule of monasticism in all religions, the monks of the Digambara sect of Jainism practise this to the extreme, renouncing even the use of clothing (whence the word 'Digambara', meaning 'clothed in the sky'). A Svetambara ('white-clothed') monk will dress in three pieces of white cloth and will have the minimum of changes of clothing. In addition he will possess a couple of pots for food and other uses, a walking staff and a soft brush (more like a small mop) to dislodge insects gently from his path. He may have a few other necessities, books, writing materials, spectacles and the like. One other difference from the Buddhist monastic order is the far greater proportion and



importance of Jain nuns. Although the writings on the discipline of the mendicants tend to be very largely male-oriented, nuns have always made up a high proportion of the mendicant order and take an active part in the religious instruction of the laity. In this, indeed, they may be compared with Christian nuns.

Although the mendicant order is seen as unitary, it has for very many centuries been divided into many stems or groups (gaccha, gana), traditionally 84 in number. These may take their names from original geographical location, from association with a particular caste, from their founders or from particular points of doctrine or ritual. The gaccha may be subdivided in different ways, most commonly into groups studying under particular teachers. References to these divisions of the mendicant order are found around the eighth and ninth centuries AD and some of those existing today are undoubtedly very ancient. For example the Kharatara Gaccha, widespread in Gujarat and Rajasthan, is mentioned in an inscription of the late eleventh century AD. Some gaccha can trace the line of succession of their leaders back through quite a long history. The practice of solitary religious retreat is known in Jainism but the Jain monk (or nun) is to be seen as a member of a group, attached to his (or her) spiritual director or guru. Although study, scholarship and preaching are important activities in the mendicant order, the primary aim of the monk or nun is the purification of his or her own soul. To this end all the austerities and monastic discipline are directed. In this the lain monastic life is closer to that of the great Christian contemplative orders like the Carthusian monks or the Carmelite nuns rather than to that of the active Christian orders the members of which devote their lives to running schools or hospitals or to social work for the needy and distressed. Charitable service to humanity is a virtue and duty of the Jain laity, but the mendicant is seen as a highly deserving object of charity, not as the author of charity himself.

The daily routine of the monks and nuns is meticulously regulated. The first daily duty of the mendicant around sunrise is to examine his clothing and necessaries carefully to make sure that no small living beings are trapped or harmed. Afterwards he (or she) will go to the temple and, bowing before the holy images, perform an act of mental worship. (The elaborate rituals of bathing the images and making offerings to them are performed by the laity but not by monks or nuns). Frequently this will be followed by a lecture to the laity, for monks and nuns are the instructors and teachers in matters of religious doctrine. The word 'mendicant' means one who begs, and there are detailed rules regarding the daily tour to beg food. The Svetambara mendicant accepts food in a bowl, brings it back to the monastic hall (upasraya) or monastery, and eats after a ritual act of confession to his or her senior. A Digambara monk takes food in his hand and eats it on the spot, standing. It is, of course, regarded as a meritorious act for a householder to provide food for the mendicants.

The afternoon will be filled with a rest, a further examination of clothing and necessaries a period of study, or perhaps lecturing to the laity. (There is no equivalent in Jain monasticism to those Christian orders of monks who support themselves by manual labour, indeed it very difficult to make comparisons between Jain and Christian monasticism Jain monks partake of some of the characteristics of those learned orders like the Dominicans, whilst resembling in other ways the hermit orders such as the Carthusians whose life is devoted to prayer and meditation. In their emphasis on the strictest poverty, and in their lack of permanent settlement in a fixed monastery they resemble, perhaps, the Franciscans.)

In a country like India, where insect life proliferates lights can be a danger to small living beings: for the avoidance of **ahimsa**  (harm) monks and nuns use no lights, so they will retire to sleep early, taking care first to examine the resting place for any tiny creature which may suffer harm. These meticulous rules emphasise the fact that, whilst a certain amount of ahimsa is unavoidable for the lay person in ordinary daily life (though it will be avoided as far as possible), the monk or nun should take precautions far beyond those possible to the laity. This constant watchfulness does not only result in the protection of life but also has its effects in the spiritual developement of the individual mendicant. During the rainy season (chaturmas) the mendicant will stay in one place so that the harm to the burgeoning life of this time, which might be occasioned by the monk or nun travelling around, is minimised. Towns and villages seek mendicants who are particularly respected for their piety and teaching to stay with them during chaturmas and give religious instruction. At other times of the year the monks and nuns travel in groups from one place to another (so that they do not get attached to a particular location) always on foot, for the use of any form of transport is forbidden. (For this reason Jain monks, unlike the Buddhists have not been able to spread their faith oversea). The greater danger of harm to small creatures resulting from the use of wheeled vehicles is the main reason for this prohibition.

The rigours of the mendicant life means that relatively few people enter it. This is particularly true of the Digambaras: the total number of Digambara monks had fallen a few years ago to around 150. Hence some of the religious functions which in the Svetambara sect are carried out by monks, are undertaken among the Digambaras by religious 'ministers' (the word 'priests' would not be accurate) called **bhattarakas**. Nowadays, of course, with much greater opportunities for education for the laity, there are many distinguished lay scholars of Jain religion and practices, but the tradition of monastic scho-

larship is still strong.

The ceremony of **diksa** or initiation as a monk or nun is a great step in the life of a religious Jain. The rituals are carried out with the greatest solemnity and frequently with much ceremony. The aspirant solemnly takes the five great vows of Non-violence, Truthfulness. Not taking that which is not given, Celibacy and Renunciation of possessions. The hair of the head is plucked out (as it is recorded was done by Mahavira). It is a lifetime commitment to a life which needs the greatest determination and strength of will but brings, it is certain, great rewards.

### Two Great Acharyas

- 1, Hemacandra Acharya
- 2, Vijay Vallabh Surishwarji

# HEMACANDRA ACHARYA

Among the great scholars of medieval lainism the name of Hemacandra stands out. It is recorded that he was born on the full moon night of the month of Kartika in the year Vikram Samvat 1145, that is 1089 AD. (The Vikram era, commencing 57 years before the Christian era is the commonest Indian reckoning of dates: the beginning of the year is not the same as the Western New Year so the Christian date is not always exactly 57 years before the V.S. one). His father was a well-to-do businessman of Dhandhuka. a small town near Ahmedabad in Guiarat, of the Srimodh caste. (Of course a monk abandons these family labels when he enters the Order but Hemacandra's background is of historical interest). There are various stories about his entering the monastic life,

which occurred when he was a small child, perhaps no more than four years old, though more probably when he was a few years older. As so often happens with the famous, the details of their earlier life before fame reached them can be rather shadowy and often pious biographers can add imaginary accounts, often forecasting future distinction for a child who would have been far too young to show signs of it. Although regarded unfavourably nowadays, initiation in childhood into the monastic order was commonly practised then, and indeed up to recent times. Strictly speaking, no child is permitted to join the Order until the age of eight: the date 1098 for the young boy Cangadeva's (his original name) initiation, given in one of the (rather scanty) sources for his early life. seems probable. Cangadeva's mother was a Jain though his father probably was not: at any rate, it is recorded that his father was very hesitant about giving permission for his son to become a monk.

The monk's guru was called Devacandra, of the Purnatalla Gaccha. Hemacandra's original monastic name was Somacandra but it was the custom for a monk to be given a new name on achieving the monastic status of **Suri**, a monastic leader, This happened when Hemacandra was 21. We have very little futher information about his early years, though he seems to have spent much of his time at Cambay and after his early years in the Order he did not travel outside Gujarat.



At some stage, probably when he was still in his twenties, Hemacandra went to the capital of Gujarat, Anahillapura. Gujarat at that time was an important kingdom, and the king, Jayasimha Siddharaja, of the Caulukya dynasty, was an energetic and successful ruler. He was not a Jain, but a worshipper of Siva, however he made his court a centre for teachers of various sects. The sources are not agreed on the occasion for the first meeting between Hemacandra and Jayasimha, but the monk soon acquired a position of influence with the king.

King Jayasimha died in 1143 AD after a very long reign. He was succeeded by his great-nephew, Kumarapala, after a lot of political in-fighting, for Jayasimha was childless. There are stories that when Kumarapala had to flee from persecution during his predecessor's reign, he was helped by Hemacandra, who foretold Kumarapala's future greatness. Whatever the truth of these accounts, Hemacandra acquired considerable influence over the new king, so considerable, indeed that Jayasimha was 'converted' to the Jain religion. There are various accounts in the sources of the king's conversion, none of them wholly convincing. It seems possible that the year VS 1216 (1159 AD) was the year when Kumarapala embraced lainism, and with Hemecandra as his mentor he tried to rule his kingdom in accord with the principles of Jainism. However he did not totally abandon the religion of Siva in which he had been brought up, but the accounts agree that he did forbid drinking, gambling and the slaughter of animals, though how effectively is open to question. He also built numerous Jain temples, though none can be indentified today. Kumarapala died very soon after Hemacandra and royal favour for the Jains declined thereafter. Hemacandra lived to the age of 84, dying in 1173 AD.

Hemacandra's scholarship was formidable and wide-ranging encompassing grammer, lexicography, philosophy and history. Many of his students achieved distinction in their own right. Many Indian scholars distinguished themselves in the study of Sanskrit grammer, certainly the most famous, and one of the earliest being Panini. Soon after his first association with King Jayasimha, and at the king's request, Hemacandra wrote the Siddha-Hema-Sabdanusasana, not by any means an original work but in its clarity and arrangement well-deserving its reputation as probably the best grammer written in the medieval period. The eighth chapter deals with Prakrit and Apabhramsa, the rest is concerned with Sanskrit. Hemecandra himself wrote both in Sanskrit and Prakrit. as well as Apabhramsa. (The article on Jain Literature in this issue of THE JAIN gives some details of these languages.) Curiously enough, although the eighth chapter of Hemacandra's grammer deals with five Prakrit languages, there is only a brief reference to Ardhamagadhi, the language of the Svetambara canonical works. Hemacandra also wrote a commentary on his grammatical work. two versions of which are known today.

Hemacandra's interest in linguistic matters is futher demonstrated by his lexicographical works, a dictionary of nouns, a botanical dictionary, a dictionary of Prakrit or provincial words and a collection of words having more than one meaning. His work on Sanskrit poetics is also important, though in this, as indeed is true of most scholars, he can be seen as standing on the shoulders of his predecessors. Of more purely Jain interest, is his very lengthy work giving the legendary biographies of the 63 great figures who are traditionally seen as being the leaders of the current cycle of world history, commencing with the 24 Tirthankara, and the 12 world monarchs. They are a favourite theme of Jain writers. He wrote hymns in praise of Mahavira, a valuable work of logic (only part of which survives), and many other writings. Moral precepts appear in Hemacandra's Yogasastra.

This short article does not attempt to cover the whole range of Hemacandra's works, nor his influence on later scholarship. The name given to him, **Kali kala sarvajna**, means the Omniscient of the Kali Age (the present era). It indicates the esteem in which he was, and is, held, not only in Jain circles but by Indian scholars in general. Next year, 1989, sees the nine hundredth anniversary of his birth and this will be widely celebrated. Already Jain Samaj Europe is planning appropriate commemoration of this very great man.

# VIJAY VALLABH SURISHWARJI

Monks (and nuns) play an important role in Jainism. Whilst a man will usually become a sadhu or muni (the commonly used words for a monk) out of a yearning for his own spritiual progress, seeking the teaching and help of an admired guru (teacher or master), this will often not preclude an active life of teaching, writing and preaching for the benefit of the whole Jain community (samgha). This is an account of the life and work of a leading monk, or Acharya. and a tribute to him by one who benefitted from one of the institutions which he wes instrumental in establishing.)

Among the great Jaina Acharyas of this century, the late Vijay Vallabh Surishwarji enjoys a very prominent and popular place. He was a favourite with both the old and new generations of the Jain laity. The key to his popularity lay in his earnest desire to see that the laity was helped spiritually and otherwise. He led the austere life of a lain sadhu (monk) carrying out all the injunctions prescribed by the scriptures. Thus the orthodox mind saw nothing in him that would discredit him but at the same time, he talked and preached in support of various welfare activities for the betterment of the Jain sampha. For more than half a century, he carried on a crusade in his inimitable way for the uplift of his followers.

The flare for activities outside the

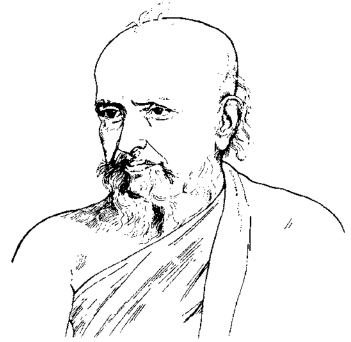


ritualistic life of a Jain **sadhu** he inherited from his great Guru Atmaramji. Both seemed to believe that it was no use merely preaching religion to a **samgha** that was socially and psychologically not prepared to receive it. In practical economic terms, it meant first bread and butter, the wherewithal to get the same, and then religion. An understanding and a happy mind can alone absorb and live up to the tenets of Jaina philosophy and to create such a mind was the life-time work of this great Acharya.

He was born in 1870 in a religiousminded Jain family at Baroda and was known as Chhagan. At the tender age of ten, he lost his parents. This shock changed his life and he passed most of the time in meditation and study of the scriptures. He was in quest of a true guru who could help in attaining perfect spiritual bliss and self-realisation.

To his luck, he once heard a spritual discourse of Shri Atmaramji Maharaj (Vijayanand Suri). He was impressed by his knowledge, personality and speech. He became the disciple of Shri Atmaramji Maharaj and became a Jain **sadhu** at the age of 17.

Within the first few years of his life as a monk he mastered the scriptures; got control over his mind through meditation and emerged as a scholar, a great saint and a social reformer, He got to grips with the situation and life of India at that time. It was the time of British RAJ, when values of Indian life - ethical, spritual and cultural-were downgraded and importance was being given to physical possessions and so called luxurious ways of life. People were unhappy because of the lack of proper understanding and education. In his



JAIN ACHARYA SHREE VIJAY VALLABRI SURISHWAR JI MAHARAJ

last message his guru Shri Atmaramji Maharaj told him "Vallabh, I have been instrumental in establishing Jain temples, now you help in creating educational institutions". He dedicated his life to fulfill this message of his guru and tried to see that no Jain remains uneducated or hungry, and he established schools, colleges, vidhyalays and gurukuls (hostels).

In the true tradition of a Jain **sadhu**, he moved on foot from place to place -Punjab, Rajasthan, Gujarat, Maharastra and various other places. Mahavir Jain Vidhyalaya (with 7 branches at the moment) and Atmanand Jain College and High School at Ambala (Punjab) are a few of the more important institutions which he was instrumental in establishing. These institutions have produced thousands of graduates, many of whom have reached high postions in various spheres. It may be worth mentioning that the founder president of Jain Samaj Europe and the General Secretary are both the products of Mahavir Jain Vidhyalaya, so is also the editor of the Gujarati Section of **THE JAIN**.

He preached Maharvira's teachings in simple and effective language and told the masses that to achieve true happiness and peace, one should have amity. equanimity, integrity, honesty, goodness and tolerance towards all living beings.

He believed that without changing the basic principles of Jainism, activities should be appropriate to the time and conditions for the welfare of the **samaj**. He believed in universal brotherhood, unity of all the Jains and preached that all the Jains should unite under the banner of Mahavira and try to promote the message of non-violence and truth. He helped the welfare activities of mankind irrespective of caste and creed and his sermons were attended by Hindus, Muslims, Sikhs, Jains and Christians.

He had tremendous love for India and was a true patriot. He wore **khadi** throughout his life and believed that religion, the samaj or the country cannot progress without independence. He was well respected by the Indian leaders and they used to come to him for blessings. He was the friend of the poor and downtrodden.

Though he was an **Acharya** of Jains, he loved all human beings and at one big meeting in Bombay he said 'Neither I am a Jain or Sikh, nor Muslim or Hindu or Buddha; I am a human being devoted to follow the path of nonviolence and truth as shown by Bhagwan Mahavira'.

At the age of 84 his soul left his human body and the Jains lost a great Acharya and the country a great social reformer. By Dr. Natubhai Shah

## JAIN LAYMAN AND LAYWOMAN

Many ancient Jain writings go into great detail as to the preferred pattern of daily life for the layman or woman. Written usually by monks in a more leisurely age, the daily routine they depict is often highly idealised and not easy to follow in actual practice. In modern days the speed and stress of daily life have made the ideal layman's daily routine still more difficult to achieve. In Europe and other places remote from India the problems are compoundes by isolation, often, from supportive Jain society, by distance from temples and other places of worship, by the absence of medicant teachers, and by many other factors. However, many do try to follow, as far as possible, the precepts of the old writings. For the pious Jain there is a guide to daily practice and, even if difficult in some circumstances, it is by no means impossible to follow, even in twentieth century Britain. Here is a summary outlining a typical day as envisaged by the serious practising Jain.

The **shravak** or **shravika**, layman or lay woman, should get up well before sunrise. The day

22



begins with the Panch Namaskara, the universal prayer of the Jains, a salutation to the enlightened souls (arihants), the liberated souls (siddhas), religious leaders (acharyas), religious teachers (updhyayas), ,and all the monks of the world. This, the Jain prayer par excellence, should be repeated seven times. A period of quiet recollection, samavika, follows if possible, contemplation of one's nature, one's place in the universe, perhaps of the holy places of Jainism, of the virtues of compassion, of non-violence, and like topics. Reflection on one's own shortcomings is enjoined. During this time, and for 48 minutes after sunrise, no food or drink is taken. (Forty-eight minutes, onethirtieth of a day, is a standard division of time.)

The temple is the focal point of Jain daily life and any community of Jains in India will have its local temple. Oversea it is likely to be less convenient, though many families have a small shrine in the home. A morning visit to the temple is a part of daily life. The image is saluted and worshipped with incense and lights and other offerings. The visit to the temple may involve ceremoniously bathing the holy image. Rendering service to the mendicants is a meritorious act: after worship the Jain lay person will go to the monastic hall (upasraya), reverently greet the mendicants, receive their blessing and make provision for their needs. This may involve asking whether they need such things as food and water, clothes or permitted necessaries, medicines, books, writing materials and so on.

The pious Jain returns home and now takes breakfast. Jain food is of course strictly vegetarian, and indeed long tradition excludes from the Jain diet certain foodstuffs believed to contain life to a particular degree, root vegetables, certain kinds of fruit and other things. The Jain may limit his or her intake of food, as a measure of austerity and self-control, or avoid the more tasty foods. On certain days in the month, and on certain annual dates, fasting is enjoined, either total or partial. The daily work of the individual's vocation should be commenced with a spiritual invocation such as the **Panch Namaskara**. Needless to say, the Jain should avoid earning money by any improper means, cheating or lying or taking advantage of another's weakness. Certain vocations which are held to involve the danger of harm, **ahimsa**, to living beings were traditionally forbidden to Jains. It is recommended that half one's income should be used for living expenses, a quarter should be saved for old age, sickness and other misfortunes, and the remaining quarter should be expended on charitable objects.

The evening meal is taken before sunset so that there is no danger of tiny insects or other living beings sustaining harm in the cooking operations or the eating of food in the dark. The recommended time is 48 minutes before sunset at least. Afterwards there will be another visit to the temple for further worship. The moving ceremonies of arti and mangal deva, involving the waving of lights before the holy image, bring the day's worship to a close. Once again the devotee will examine his or her conscience. reflecting on any shortcomings, perhaps in the ritual of pratikramana, the solemn penitential ritual. Back at home again, the rest of the evening may pass in spiritual study or reading or listening to accounts of the great saints of the Jain faith. If one should wake during the night, the recitation of the Namaskar Mantra. the Panch Namaskara, will calm the mind and the opportunity may be taken for contemplation of holy subjects.

Needless to say, this is an ideal picture. It takes no account of televison and the many other distractions of life today. It leaves very little time for social life or the many household duties or hobbies which everybody will expect to undertake. But as a guide to the devoted life it has some validity even in the modern world and does provide a routine which offers an escape from the cares of the world to something higher and calmer and better.

23

# SHRIMAD <u>RAJCHANDRA</u>

Shrimad Rajchandra had a short life, yet in that brief space of less than 34 years (1867-1901) he achieved much and left behind him the memory of a very great soul and an example which has inspired many to follow him.

He was born in early November 1867 in a small seaport town or village called Vavania, lying on the northern coast of Kathiawar, or Saurashtra, now the western part of the state of Gujarat. In those days there were very many small princely states in Kathiawar, and Vavania was in the state of Morvi : the state capital, the town of Morvi, lay about 20 miles inland. Nowadays the sea has receded and Vavania has decayed, but in those days it was a prosperous enough place with a large Vanik, or trading, community. His parents, Rajivbhai and Devbai, were comfortably off, if not wealthy. Rajivbhai followed in the footsteps of his own father as a moneylender, and by hard work and shrewd business acumen he did well. The family belonged to the Dasa Srimali caste and whilst Rajivbhai adhered to the worship of Krishna, his wife was a Jain. Religious boundaries were not regarded as barriers to marriage and intermarriage between Hindus and Jains was by no means uncommon. Raichand, or Rajchandra, was the second child and elder son.

Various stories are told about Raichand's future destiny having been foretold to his mother, indeed miraculous events are attached to other phases of his life. He was a remarkably intelligent child, blessed with a prodigious memory : it is said that he covered the sevenyear school curriculum in two years. His formal education ended when he was eleven years old but he continued the study of Hindi, Sanskrit and Ardha-Magadhi (the language of the oldest Jain scriptures). His native language, of course, was Gujarati, and it was in that language that he wrote the letters and other writings which contained his teachings. He did also start to study English but does not seem to have progressed very far with it. During his late teens Shrimad gave evidence of his remarkable intellectual powers in contests or exhibitions in which he would carry on a considerable number of intellectual activities simultaneously, a game of chess, a game of cards, counting beads, counting strokes of a bell, and so on, to the number of even a hundred separate simultaneous feats of memory. (It is perhaps not quite correct to use the appellation 'Shrimad' for the youthful Raichand, but his followers were to call him thus in future and it is convenient to use it here).

Whilst still in his teens Shrimad was writing regularly on religion and other topics. The age of twenty seems to have marked a watershed, for over the next few years he became convinced that he had a special calling to a spiritual life and he began to attract around himself a band of disciples. In parallel with his developing spiritual life, however, went the normal stages of the secular life. When he was 21 he married a wife, Zabak, and the first of his four children was born a year or so later. He left Kathiawar about this time for Bombay where he entered the jewellery business. He acquired considerable expertise in this field, and the business in which he was a partner operated on a large scale, with oversea connections with the Middle East and Britain.

It is well-known that Shrimad Rajchandra had a considerable influence on Mahatma Gandhi. They first met soon after Gandhiji's return to India in 1891 after studying law in England. The younger lawyer was deeply impressed by Shrimad, who was only slightly older than him, and Mahatma Gandhi was later to record his impressions of Shrimad in his Autobiography. He noted Shrimad's wide knowledge of the sacred writings and his religious zeal, as well as his simple habits and carelessness about clothes. He remembered that Shrimad would always have some religious books on his desk to which he would turn in the intervals of business. After the initial contact they met only rarely, for Gandhiji left India shortly afterwards for South Africa, but they corresponded over the years and some letters survive. Perhaps the greatest result of the contact between Shrimad and Gandhiji was that at a period when Gandhi was uncertain of the direction of his faith (he was, perhaps, near conversion to Christianity) Shrimad gave him an anchor and a confirmation of the value of the Indian religious tradition.



Although actively and successfully engaged in business, Shrimad was increasingly being turned to by people seeking spiritual guidance and his many letters (some 800 are known) bear witness to his insight. But his letters show that he too was subject to doubt and uncertainty, and it was not until he reached his mid-twenties that his letters reveal a more settled mind. In his later years he would spend much of his time away from the stresses of the great city of Bombay, staying in various places in Gujarat, and, as well as his own closer associates or disciples, numbers of people would seek him out to hear him speak on spiritual matters. Inevitably, as a layman, he aroused some opposition among a section of the more orthodox Jains who were accustomed to the doctrinal leadership of the monks and tended to view with hesitation or suspicion a layman who assumed (however modestly) a position of spiritual leadership. This did become rather serious when a small group of half a dozen monks from the Sthanakvasi (nonimage worshipping) sect became followers of Shrimad and a good deal of tension arose between them and other members of their sect.

There is no doubt that the life of a monk had attractions for Shrimad but he remained a layman to the end of his life. In his last two or three years he reduced his business commitments, giving more time to religion, practising meditation, fasting and austerities, and becoming a celibate (though within the married state, his wife was to survive him by twelve years : Mahatma Gandhi was to follow the same course). The austerities took their toll on his body. Although he was fit when a young man, he became thin to the point of emaciation : a well-known photograph of Shrimad, taken at this time, shows him sitting in a posture of meditation, his body reduced to a waif-like thinness, but his gaze keen yet placid. His health was failing and in spite of medical attention it became apparent that his life was nearing its end. He died at Rajkot on 9 April 1901 in his thirty-fourth year.

Shrimad Rajchandra's memory and teachings are honoured today, not only by those who feel a special devotion to him and consider themselves to be in a particular way his followers, but also by many others. He does not fit easily into any category. Brought up in a home where Jainism and Vaishnavism were both practised, he turned to the Jain way of life. Yet he was frequently critical of the ritualism and fomalism which he saw as a departure from the message of Mahavira, as also of the sectarian divisions which had emerged over the centuries. Yet he was tolerant as well : in one letter he advised that any person who devoted his time to the orthodox rituals should not be encouraged to abandon them, but rather to devote an equal space of time to reading, meditation and hearing sermons. Once one of his desciples enquired of him how they should answer if asked what was their gaccha (sect or division) and what form of the ritual of penitence they followed. Shrimad replied 'We are Jains of the eternal sect and our only pratikramana (penitence) lies in retracing our steps from the path of sin...'

Shrimad left many writings in Gujarati, most of which were not published until after his death. The large collection of his letters has been published in book form : more than half of these were to three particularly close companions. The letters cover a side range of spiritual and ethical topics, giving guidance and help to his correspondents. Before he was 17 he had written a simple guide to the main principles of the Jain faith, aimed particularly at the young. Perhaps the best-known of his works is Atma-Siddhi, a fairly short poetical work, written in Gujarati in 1895. It was published after his death and has been translated into many languages. It centres on and expounds what may be seen as the fundamentals of Jain faith, (1) the soul exists, (2) it is eternal, (3) it is the doer of its own actions, (4) it enjoys the fruits of these actions, (5) there is Liberation, and (6) there is a means to achieving Liberation. The work is straightforward, easily understood, avoiding theological subtleties : it can be seen as a practical guide for the ordinary person. Shrimad Rajchandra wrote in the language of his home country, not in Sanskrit which was still the language of learned religious discourse. He expressed the truths which arose from his own spiritual life, and those who were close to him knew that they were in the presence of a great soul. Today, nearly a century after his death, the light of this great soul still burns bright.

The information for this article has been taken from: Saryu R. Mehta and Bhogilal G. Sheth. Shrimad Rajchandra : a great seer. Agas, 1971.

Digish Mchta. Shrimad Rajchandra : a life. Ahmedabad, 1978.

J. L. Jaini The Self-Realisation, being the translation of Atma-Siddhi. 5th ed. Ahmedabad, 1978.



# THE TEMPLES OF INDIA

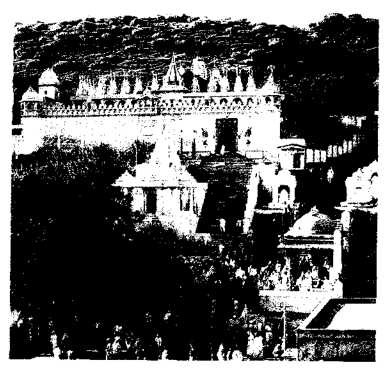
Although Indian civilisation is very ancient its early history is still obscure. We know that four thousand years ago and more an advanced culture was present in the north, in the valley of the Indus. Excavations of two cities, Mohenjodaro and Harappa, have revealed to us some details, tantalisingly incomplete, of the material remains of the Indus valley civilisation. The lower walls of brick-built dwellings and some larger buildings have been uncovered by the archaeologists. Perhaps some were for religious use but we cannot yet be certain. The architecture, so far as the surviving remains can show, was functional and plain. If decorated at all, the decoration, perhaps of carved wood, has long since perished. We cannot look for the origins of Indian temple architecture in the utilitarian buildings of Mohenjodaro.

The Indus valley civilisation came to an end early in the second millennium BC as the nomadic Aryan tribes moved in from what is now Afghanistan and Baluchistan. Historical research is only very slowly uncovering the early story of India and our knowledge of the long ages before the seventh century BC is very patchy. If there were temples in this period they have long since vanished : made of wood or mud-brick they would not have survived the revages of time. Probably there were no temples : the daily rituals would be performed in a little sanctified place in the home. Communal or public sacrifices would take place in a sacred enclosure out of doors where the altar was set up according to the prescriptions in the sacred texts, and a temporary shelter for the participants erected. This was the period of the Vedas, the primary texts of Hinduism, which give details of the religious ceremonies but do not refer to temples.

Indian religious architecture, if such we can call it at this stage, comes into focus around 250 BC with the emperor Asoka who made Buddhism the state religion all over his wide dominions, which took in most of the sub-continent except the extreme south. Asoka caused to be erected in various places tall stone pillars, sometimes fifty feet high, crowned by a Buddhist symbol : the triple lions and wheel of the law on the pillar at Sarnath have been taken as the state emblems of modern India. At about the same time the stupa, a hemispherical mound over a grave or over sacred relics came to be faced in stone and became, in various forms, a characteristic Buddhist monument wherever Buddhism spread. In India the stupa stood on a round or square base, it was faced with worked stone on a foundation of stone rubble. A mast at the top bore an umbrella-shaped finial. A stone railing with one or more entrance gates formed an enclosure around the stupa and steps led up to a circumambulatory processional path at a higher level. Some stupas were of great size, others were sufficiently small to be enclosed within a building or chaitya hall. The word 'chaitya' was occasionally used to designate

a stupa but more generally can refer to a shrine or temple or any sacred place. Here we have something which can be looked upon recognisably as a temple.

From around 200 BC temples cut into rock faces appear in various parts of India. The chaitya hall at Bhaja near Bombay dates from the first century BC : it is high-arched and is cut deep into the rock with a stupa carved from solid stone at the inner end. A still grander example is at Karli, also near Bombay. Constructed some two hundred years later, like the earlier one it has a line of columns on each side of the main hall separating it from side aisles : the columns are beautifully carved.



### JAY TALETI

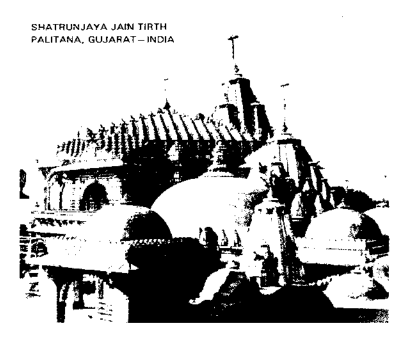
Cave temples continued to be constructed for over a thousand years. Perhaps the most famous of all are at Elura in Hyderabad. Here there are no fewer than thirty-four temples, chaitya halls and monastic quarters cut into the rock. The earliest are Buddhist but from the early sixth century AD some seventeen Hindu temples were constructed. Perhaps the most astonishing is the Kailasa temple which is carved from a solid mass of rock 276 feet long and a hundred feet high left standing after the hillside had been trenched on three sides around this rock mass. This incredible structure took a hundred years to complete. This is a unique example, the remaining temples, including five Jain ones, are true cave temples, cut into the rock of the hillside. The cave temples vary considerably in plan but basically consist of a large hall with a small shrine at the end

# THE TEMPLES OF INDIA

Satrunjay, the most holy place of pilgrimage for Jains, having more than 550 temples and shrines. On Satrunjay Hill, Gujarat.



for the sacred image of the particular cult. Other smaller rooms may open off, or sometimes two wings give a cruciform plan. The five Jain temples are among the latest and probably were begun early in the ninth century AD, though the images could have been completed later. Each of the Jain temples has the basic plan of a main hall and shrine, with a few exceptions. Most notable amongst the exceptions is a temple in the *caumukha* tradition with four seated images in a central position facing the four directions.



The earliest Hindu temples which survive today do not date any earlier than 400 AD. Indian temples, both Hindu and Jain, are usually classified on the basis of their architectural style into two main groups. In the south the so-called 'Dravidian' style developed on different lines from the 'nagara' or 'Indo-Aryan' style of the north. A third style is also identified, described as the 'intermediate' style, or (from the ruling dynasty) the 'Chalukya' style, which flourished in the Deccan from the eleventh century AD. The term 'intermediate' is not completely satisfactory for the basic characteristics of this style were nearer to those of the southern temples than the northern, though with certain characteristics of plan and decoration which distinguish it. In particular the rich ornamentation of this style suggests the dominance of the sculptor rather than the architect. It is not possible to draw a firm line across the map between the different styles : although the Dravidian style is mainly confined to the southernmost fifth of the sub-continent there are some examples much farther north, whilst examples of the northern style may be seen in the south.

In the broader architectural features there is no major difference between the temples of the main branches of Hinduism, nor between those of the Hindus and the Jains. The distinctions become apparent only on examination of the images and other sculpture. In its fully developed form the temple is entered through a porch which leads into the main hall, the mukhashala or mandapa, a more or less spacious pillared area where the faithful can assemble for worship. Sometimes there may be side wings giving a cruciform plan. A vestibule, antarala, will connect the hall with the vimana, the sanctuary area within which is the garbha griha, the shrine containing the holy image. The vimana is usually continued upwards as a pyramidal or spire-shaped sikhara which may be of considerable height and which is often the dominant feature from the exterior view. Often an ambulatory way allows the worshipper to pass around the garbha griha and the image within. The Indian temple is essentially the house of God : the image in the garbha griha (which is frequently a small dark cell) is the focal point, the raison d'etre for the temple, its location clearly marked from outside by the high-rising sikhara tower. Whilst the architecture of the temple developed over the centuries, it developed within the broad framework of the rules of architecture laid down in the ancient traditional Vastusastra which formed the basic textbook for the architect and builder. The techniques of the Indian temple builder were simple. Arches and domes were constructed from horizontal overlapping slabs of stone kept in place by the weight of those above. Thus the Indian temple is weighty, resting solidly on the ground, not free and loose like the later Gothic cathedral in the West with precisely calculated stresses in its keystone arches and minimal columns and buttresses. The solidity of the Indian temple is concealed by its decorative treatment with its walls and columns, outside and in, often richly carved into a breathtaking splendor.

The most noticeable difference between the northern and southern styles of temple-architecture lies in the treatment of the sikhara tower. The northern temple commonly has the sugar-loaf shaped tower, tapering with gentle convex vertical curves to a rounded finial or cap stone at the top. Basically square in plan, such a tower can have smaller shorter versions of the same shape protruding from the sides, giving a star-shaped plan and, where there are several levels of these smaller elements, producing an elegant curved cone with vertical emphasis which leads the eye upwards. It has been suggested that the shape of this tower developed from an early shelter for an image the framework of which was made by setting four bamboo rods. vertically in the ground and then bending and tying them together at the top. This derivation sounds fanciful but certainly the resultant form is very pleasing to the eye.

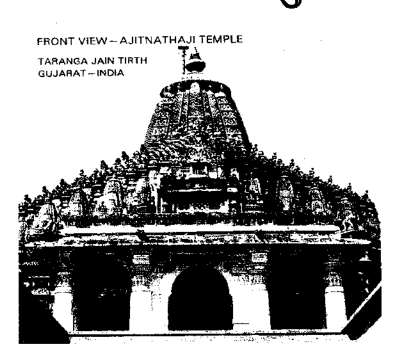
Over the main hall, the mukhashala, of the northern temple the roof may be flattened or pyramidal, or may perhaps have a low dome. In some examples two or three pyramidal roofs rise from the porch to the main hall and lead the eye up to the overtowering sikhara tower.

In the Dravidian style the tower rests on a square base and is pyramidal in form, commonly with two sides steeper than the others so that the top of the pyramid is a ridge, not a point. Marked horizontal emphasis is given by lines of ornament and figures repeated around the sides of the tower so that it seems to rise in a series of horizontal bands. The straight lines (although broken by ornament) of these towers are not so pleasing to the eye as the magnificently proportioned convex-sided towers of the northern style. It is probably safe to say that the finest gems of Indian temple architecture, whether Hindu or Jain, are in the northern style. Another characteristic of the southern temples is the development after around 1000 AD of magnificent gate towers to the temple enclosure, sometimes exceeding in size the sikhra itself.

Temple building continues in India today. Families of hereditary temple architects still design temples on traditional lines. Indeed construction and endowment of temples has always been seen as a pious religious work : many of the finest examples, both Hindu and Jain, were built in relatively recent times. The Indian temple may be a tiny building or a vast edifice of cathedral-like proportions. It is highly stylised, traditional and conventional, but nonetheless usually beautiful. What does seem to be lacking is any really innovative modern style comparable with that of some of the more successful modern churches in the West. One thing we must not forget. The temple is not constructed as a museum piece, as a work of art pure and simple. It is the locus of the god whose image is found within the inner shrine. It is a religious building and its artistic qualities are there at the service of, and subsidiary to, its spiritual functions.

# THE JAIN TEMPLE

In the middle world of Jain cosmography is the continent of Nandisvaradvipa, the island of the gods. Here, according to Jain tradition, are situated the fifty-two eternal temples which figure frequently in Jain art as stylised buildings on a plaque or conventionally represented by fifty-two Jina images around a stone or metal pyramid. The temple is central to Jainsim and these representations indicate its importance as the building which houses the image of the Jina. Meditation on the Jina and reverence to the Jina image is a fundamental part of the religious life of the Jain : this may be before a small shrine in the home, or it may be



in the temple. The building of temples is a highly meritorious act. In past times rulers, and more recently wealthy merchants and businessmen, have caused to be built the Jain temples which are an important feature of Indian religious architecture. In this they follow the example of Bharata, son of the first Tirthankara, Rsabha, who is traditionally said to have erected the first temple, dedicated to his father. Not only individuals but also a whole community may take the initiative in the construction of a temple.

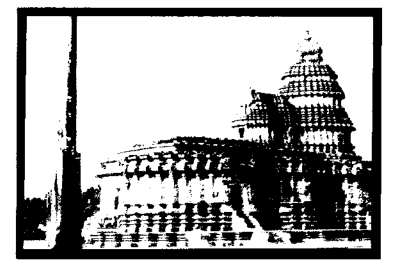
Jain temples come within the wider tradition of Indian temple building and their architecture follows the style of the region and era in which they are built. The finest temples are found in those areas where the nagara or northern style of temple architecture was dominant. The Jain temples of the areas of the Dravidian style in the south are generally less splendid and simpler in concept than the most magnificent examples of more northern parts. The focus of the temple is the shrine or garbha griha in which the Jina image is placed. There will normally be space around the garbha griha for the circumambulation of the image in the rituals of worship. Above this the dome or spire (sikhara) will rise. Before the shrine there may be a vestibule and then the main hall. The exact layout may vary but basically the temple needs a hall where the worshippers may assemble and the shrine at one end. One variant found in some Jain temples is the caumukha or caturmukha layout. An especially splendid example is the temple at Ranakpur dating from the fifteenth century AD. The shrine holds a grouping of four images (at Ranakpur they are of Rsabha, the first Tirthankara) facing the four directions. In the *caumukha* temple the group of images



will be centrally situated facing towards four entrances to the temple. Sometimes, as at Ranakpur, the images are of the same Tirthankara, sometimes of different ones.

Whilst Jain temples are often situated in towns and villages where they serve as places of worship for the local Jain community, many others are located at places associated with events in the lives of the twenty-four Tirthankara, or having other sacred associations. Often the sacred location, or tirtha, is on the top of a mountain or hill, frequently in a location of wild and secluded natural beauty. From the medieval period at least pilgrimage to these places has been an important feature of Jain piety. On some of these holy hills veritable temple cities have been crected containing hundreds of temples and smaller shrines, not laid out on any ordered plan but constructed wherever a level or potentially level space presents itself. With few exceptions the temples as they stand today date from the fifteenth century AD or later and most of the earlier ones have been reconstructed. Strong walls surround these aggregations of temples, and also the inner tuk or courts within which groups of shrines stand, a precaution against vandalism and destruction, perhaps, in earlier troubled times.

One of the most famous temple cities is Satrunjaya, south of Palitana in Kathiawar, Gujarat, the place where the first Tirthankara achieved nirvana. The ridges of the two hills, two thousand feet above sea level, are crowded with an incredible collection of temples and shrines of very varied description and size. The holiest part of the mountain tops is occupied by the Sri Adisvara temple, a particularly ornate building dating from 1530 AD but situated on the site of a very much earlier temple dating from the tenth century and perhaps before. There is a fine caumukha temple dedicated to Rsabha, built in 1618, also on the site of an earlier one. The eastern entrance to the *vimana*,



sanctuary, leads from the main hall, whilst the other three open through elegant two-storied porches into the courtyard. About a hundred miles away to the west, near the town of Junagadh, stands the notable collection of temples at Girnar. They are not so numerous as those at Satrunjaya but at least one, dedicated to Neminatha, the twenty-second Tirthankara, dates back before the thirteenth century. Very interesting and unusual is the Vastupala temple. An inscription claims that the wealthy ministers Vastupala and his brother Tejpala had erected a crore of temples in various places. Allowing for considerable exaggeration, the brothers were certainly very generous patrons of temple building and restoration in the thirteenth century. The Vastupala temple is unusual in having a central shrine leading from the east side of the main hall, dedicated to Mallinatha, whilst two further shrines on the north and the south sides of the hall contain massive representations of the sacred mountains Sumeru and Sametsikhara.

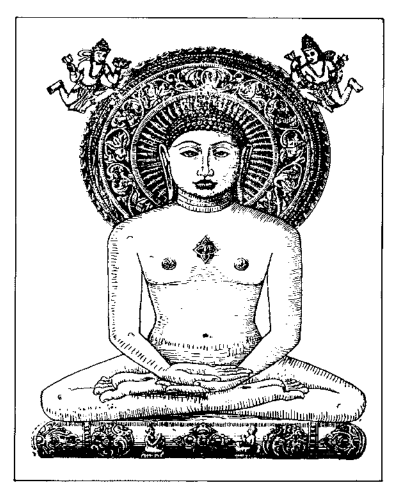
Although the temples of Girnar, Satrunjaya and Mount Abu follow the style of the northern or nagara temples of the Hindus, they are built of marble which the wealthy Jain businessmen who founded many of them were able to afford. Moreover it was usual to establish a committee to see to the upkeep of the Jain temples so they are often kept in particularly good repair. Mount Abu, just on the Rajasthan side of the boundary with Gujarat, rather more than fifty miles west of Udaipur, is noted for the famous Delwara temples. One of the large temples there was founded by the brothers Vestupala and Tejpala mentioned above. The temple has a large outer hall or rangamandapa. To keep a wide space clear of pillars the low dome has pushed to the extreme the technique of constructing such a dome with overlapping stone slabs and the technique of support which has allowed the structure to stand for many centuries is something of a puzzle to modern architects. Mount Abu was already the site of a temple erected two hundred years earlier by Vimala Shah, a minister of the king of Gujarat. It is said that he built it as a penance for the blood shed when he was sent as a military commander to quell a rebellion. The outstanding feature of the Mount Abu temples is the extraordinary intricacy of the marble carving. Practically every surface and every structural detail is covered with figures and delicate tracery.

Jainsim has made a considerable contribution to the architectural heritage of India, not only in the splendours of the great temple cities but also in countless other edifices, great and small throughout the length and breadth of the sub-continent. New temples, some of them very splendid, keeping to the traditional forms, are still being erected. Unhappily there are old temples in areas where the Jain population has declined which have fallen into decay. In a way, though, this shows that the Jain temple is a vital living institution, not simply an artistic museum piece. The temples of the great pilgrimage centres attract throngs of the devotees. But the smaller less well-known temples as well are centres for active religious life, it is right to beautify the edifice which houses the Jina image, as a sign of pious devotion and because the beauty of the surroundings can lead people to a spirit of religious worship. Some, it is true, prefer to worship in plain surroundings : they are, or should be, respected by those who prefer more elaborate outward forms. The object of Jain worship is not really confined within walls, but the temple, hallowed by the presence of the Jina image and by the prayers of devotees is a most important institution of the living faith of the Jains.

# THE IMAGES OF THE TEMPLE

The Jain temple is sanctified by the presence of the Jina image. The image of the Tirthankara is the focus of worship by the faithful, approached with reverence, treated almost (but not quite) as a living god. An image which has undergone the ritual consecration is highly venerated and must receive daily worship and care. Such an image is a great responsibility for the guardians of the temple : if the services of a permanent *pujari*, a temple custodian, are not available the community must make arangements for the daily attention to the image, the ritual bathing, offerings and worship, and the *arati* ceremony of waving lights before it.

The Jina image is most commonly depicted in a seated position. Usually the 'full lotus' (padmasana) posture is shown, the right foot on the left knee and the left foot on the right knee, the hands laid in the lap, right over left. The 'half-lotus' posture with the right foot under, not over, the left knee is sometimes seen, more often with images from south India. Although, according to Jain tradition, twentyachieved of the twenty-four Tirthankara one enlightenment in the standing posture of meditation (kayotsarga), this is not so frequently depicted in Jain iconography. Standing figures are, however, by no means rare : when shown standing the Jina figure is in a natural. rather relaxed, position, indicative of meditative detachment, with the feet slightly apart and the arms hanging by the sides. The sculptural convention makes the arms rather long and the shoulders (as with the seated figure) broad. The Digambara image is completely naked (in the tradition of Digambara monks) : the Svetambara often show the Jina clothed in a simple garment and the image may be adorned with a crown and jewels. Usually, but not always, there is a diamond-shaped, four-petalled srivatsa symbol on the chest of the Jina image, this symbol



and the absence of a dot on the forehead, as well as the total nudity of many Jain images, distinguish these from the Buddha images with which they can sometimes be confused. Conventionally the ear-lobes are enlongated, the hair of the head is carved in close stylised curls. Only Rsabha, the first Tirthankara, is shown with pendent locks of hair : in an account of his renunciation he is said to have desisted from pulling out the last locks of hair on the intervention of a follower.

The nineteenth Tirthankara, Mallinatha, is believed (though not by the Digambara) to have been a woman but this is rarely indicated in sculpture. Indeed the conventional representations of the twenty-four Tirthankara may usually only be distinguished by the accessory emblems and figures. Parsva, the twenty-third Tirthankara, has a canopy of seven hooded snakes, an allusion to the account of his having saved a snake from fire. As the immediate predecessor of Mahavira, though some two and a half centuries earlier, Parsva is one of the most commonly represented Tithankara in Jain

# -Jain

iconography. However, images of the seventh Tirthankara, Suparsva, also show a canopy of snakes (leading sometimes to wrong identification of ancient images). Suparsva's canopy has, however, one, five or nine snakes, not the seven which is the (almost) invariable number shading the head of Parsva.

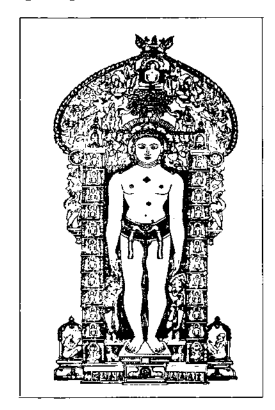
Clear identification of each several Tirthankara is provided by the distinctive emblem on the pedestal. There are a few variants in these : in one or two cases the Svetambara and Digambara traditions differ. The bull of Rsabha, the deer of Shantinath, Parsva's snake (appropriately) and Mahavira's lion, to give a few examples only, are accepted in both traditions. (The full list is conveniently available in Marett, Jainism Explained, page 84).

The Jina image will probably be placed in a more or less elaborate setting or shrine. It may be seated on a stylised lotus, supported by lions, escorted by elephants, protected by a carved triple umbrella. The *dharmacakra*, wheel of the law, flanked by two bulls or two deer, is often shown. Worshippers, musicians and attendants, depicted smaller than the main image, throng around. Each Jina may have his attendant Yaksa and Yaksini, male and female demigods, on either side, appointed by Indra, god of the heavens, to serve the Jina : they are sometimes explained as originating from the principal male and female disciples of the Tirthankara. Each Yaksa and Yaksini has his or her distinctive characteristics and emblems held in two or more hands.

Many other divine beings are depicted in the Jain temple but they are, of course, regarded as subsidiary to the Tirthankara. The outer wall of a temple may be adorned with the figures of the Dikpala, lords of the directions, east, south-east, south and so on, the last two governing the upper and lower regions respectively. The nine planets are given iconographic form and are usually depicted as a group, often over the entrance door of a Jain temple. They receive respect in certain Jain rituals. Particular regard is paid by the Jains to two Indian goddesses, Sarasvati, or Sruta-devi, the goddess of learning, and Laksmi, or Sri, the goddess of wealth. Jains have always placed emphasis on learning and Sarasvati is honoured on certain days with special devotions and fasting. She is depicted by the Svetambara riding on a swan, the Digambara show a peacock. It may seem at first a little incongruous that a religion of austerity should honour the Indian goddess of wealth. As a largely mercantile community the Jain laity have seen nothing improper in riches if properly applied and honestly acquired. Indeed the Jain temples and charitable foundations show the proper application of wealth. Laksmi is especially revered at Divali, the festival of Mahavira's nirvana. She appears as the fourth of the

fourteen dreams of Mahavira's mother. The Kalpa Sutra has a beautiful description of her as she appeared in the dream, seated on a lotus. The lotus is a particular emblem of Laksmi.

Often depicted in Jain art and sculpture are the Panca Paramesthin, the five specially revered beings, the liberated soul, the enlightened soul, the religious teacher, the religious leader and the monk. They are commonly depicted as five seated figures in a group, as on the siddhacakra, a lotus-shaped disc or other representation which is venerated in Jain rituals. The Siddha, the liberated soul, has form but no material substance and is depicted as a blank outline or sometimes as an empty cut-out shape in a metal sheet. The Digambara especially, but also the Svetambara, pay great honour to Bahubali, the son of Rsabha who was the first Tirthankara. It is believed that Bahubali was the first individual to achieve total liberation in the present cycle of time. Although this is not universally accepted, his noble sancity ensures the respect of all Jains. He is shown, most notably in the great monolithic statue at Sravana Belgola, as standing in such deep meditation that plants are growing over his limbs unheeded.



The images of a Jain temple are rich, varied and beautiful. However the simple figure of the Tirthankara is the prime focus of Jain worship. In spite of the austere simplicity of basic Jainism the worshipper's respect can wander



nevertheless freely across the regions of the gods. But central to the worshipper's faith is faith in the Jina, as an example to be followed, not as a donor of gifts or a judge of merit and demerit, still less as the awesome bearer of divine retribution. In the final resort the individual has no external gods to grant him or her salvation but must strive onward by individual effort and self-cultivation.

# SRAVANA BELGOLA AND ITS TEMPLES

Probably the most famous Jain religious centre in the southern part of India is Sravana Belgola. Situated some sixty miles from Mysore in Karnataka, it is known for the great monolithic statue of Bahubali or Gommatesvara. Nearly fifty-seven feet high, this is the largest free-standing monolithic statue in the world and outstrips by fifteen feet another similar gigantic statue of Bahubali at Karkala. There is a third statue, thirty-five feet high, at Venur, also in Karnataka. The Sravana Belgola statue is by far the oldest having been consecrated in 981 AD, about four hundred and fifty years before the Karkala statue. The one at Venur dates from 1604 AD. Although both are fine examples of sculpture in the Jain iconographic tradition the two later images have never become so well-known as the oldest and largest of the three. All three represent their sainted subject standing in the kayotsarga posture of meditation with those slight distortions of the figure which are a familiar convention in Jain images, the elongated arms hanging loosely by the sides, the exaggerated breadth of the shoulders and the long pendent ear-lobes. The creepers which grew unheeded over the deeply meditating saint are represented as curling tendrils over his limbs, a slight rendering of the thicket of vegetation in which, according to one version of the story, he was almost completely hidden.

Sravana Belgola owes its present fame and its importance as a pilgrimage centre to this great statue but the religious significance of the site is far older than that. Traditionally Sravana Belgola was the place where Bhadrabahu, the last *srutakevalin*, one who knew all the fourteen *purva* of the Jain scriptures by heart, settled some 2300 years ago in company with his disciple the great emperor Candragupta Maurya, and where both the emperor, according to the tradition, and his spiritual master ended their lives by *vallekhana*, the voluntary ritual death by refusal of food.

CertainlySravana Belgola was very early one of the major centres of south Indian Janism. The great acharya Kundakunda, details of whose life, and indeed his dates (perhaps second, third or fourth century AD), are obscure, is associated with this place. It does appear that Jain ascetics found the tranquil atmosphere conducive to meditation and came to Sravana Belgola from very early times. It is said that one of the many temples originated as early as the third century BC.

As they stand today the temples are of much later date. There are about thirty in all in the vicinity. The oldest is the Chamundaraya Basti named after the general who commissioned the carving of the great statue. There are inscriptions stating that he built the temple. It is a building of austere beauty, rectangular in plan. A porch leads into a pillared hall. Beyond that a vestibule contains figures of the Yaksa and Yaksini attendants of Neminatha, the twentysecond Tirthankara, and the statue of Neminatha is in the inner shrine. The three statues are in a later style and must have been placed in the temple at a later date. The Neminatha image has a solid and abiding air. There is a second-storey shrine with an image of Parsva. Externally





the plain lower walls with rectilinear emphasis contrast with a richly ornamented roofline and two-level rectangular tower.

The Parsvanatha Basti dates from the twelfth century AD. Its rectangular lines, the walls broken by ornamented niches, with the roofline decorated but level, give it an austere grandeur. The standing image of the Tirthankara, with his sevenfold canopy of snakes, is fifteen feet tall. Outside is a tall *manasthamba*, a 'pillar of glory', of graceful proportions, a round column surmounted by a square platform with four niches holding images. This dates from the late seventcenth century AD.

Whilst most temples house the image of one, or perhaps two or three, Tirthankara, the 'Chauvisa Tirthankara' images of all twenty-four form a feature of some. In the Bhandari Basti built by the king's treasurer in the midtwelfth century the *garbha griha* or shrine is long enough to house the twenty-four images in a single long line.

The Sravana Belgola temples are on the whole simple in style and ornamention : only one or two have the lavish decoration which we see in the splendid Jain temples of the more northern parts of India. Perhaps the simplest of all the shrines is the small natural cave in which Bhadrabahu is said to have died : two carved footprints are traditionally believed to be those of Bhadrabahu.

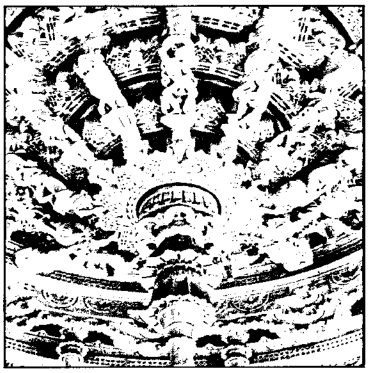
A cluster of temples of varying size, splendour and date is very charactertistic of Jain holy places. Although it is the colossal statue of Bahubali which attracts most attention at Sravana Belgola, enough has been said to indicate that the temples of this ancient holy site testify to the appeal of Sravana Belgola and to the faith of those who built them.

# **TEMPLE WORSHIP**

Worship is of two kinds. It can be worship in the presence of an image or alternatively worship of the God without any image. The latter is regarded as a higher form of worship but for most pwople it is valuable to have a physical representation of the God before their eyes. It focuses attention and the mind and spirit are immediately directed to the object of worship instead of wandering loosely around failing to centre in on the object and act of worship. Some deride this as mere idolatry but that is to mistake the whole nature of worship of a holy image. The lump of stone is not itself God but is a sacred symbol of the God. The Tirthankara or siddha is far beyond our reach, but, in a way difficult to explain in words, the Tirthankara is present in the holy image for the worship of the faithful. The focal point of the temple is the holy image of God and the temple is a place for the worship of the God.

Many ancient writings, and modern ones too, describe the rituals of worship. The rituals put order and structure into worship, again focusing the devotions of the faithful. The beauty of the words and music, with the beauty of the image and its setting, inspitre in the devotee the beauty of religious faith and worship. hence worship should be performed with due and proper ceremony, with proper preparation and with full understanding.

The first requirement for the devotions in the temple is purity. This is a rather vague word. What it means here is first of all actual physical cleanliness of the body and



RANKAPUR JAIN TEMPLE (INDIA)

clothes. One should bathe before worship and it is right to keep special clothes, simple and clean : a dhoti and scarf are ideal for a man, simple clothing for a woman. This is the exterior aspect of inner purity : bad, coarse, irrelevant thoughts should be kept away. The surroundings of the image should be kept clean and swept. The objects used in worship and offered before the God should be pure and fresh and good, purchased with money honestly earned. Lastly, the ceremonies of worship should not be interrupted or distracted by worldly affairs or cares.

The process of formal worship may be summed up in ten groups of triple actions or considerations. First there is the triple utterance of the word 'nisihi'. It symbolises the putting aside of former activities. On entering the temple one leaves outside activities behind, on approaching the inner shrine even the activities concerned with the outer temple are set aside. Thirdly, the word marks the completion of the physical acts of worship before the abstract worship or chaitya vandan begins.

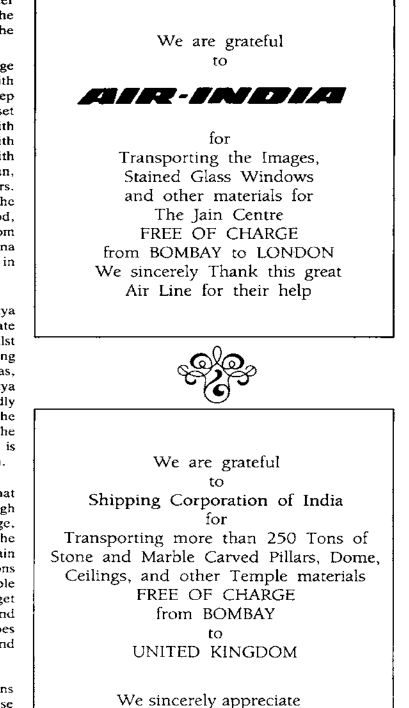
Second comes the triple circumambulation of the image from right to left. Third is the reverence to the image with folded hands and the words 'Namo Jinanam', with a deep bow and with complete obeisance. Then, as the fourth set of actions, come the three kinds of puja, anga puja with water, sandalwood paste and flowers, agra puja with incense, lights, the swastika symbol in rice grains, with sweets and with fruit, and bhava puja or chaitya vandan, worship with songs and prayers which follows the others. Then the fifth trio consests of contemplation during the puja on three stages of the Tirthankara's life, childhood, kingship and the ascetic life. Restraining the gaze from wandering in any of three directions away from the Jina image, and gently brushing tiny creatures to safety in threefold action, constitute the sixth and seventh.

Eighthly, during the prayers and hymns of the chaitya vandan three things should be borne in mind, to enunciate them clearly rather than rushing over them, whilst following the meaning with understanding, and keeping gaze and contemplation on the image. Three mudras, positions of the hands, are appropriate during the chaitya vandan, firstly the ten fingers folded in lotus form, secondly the hands hanging loosely whilst standing, and then the hands brought together, hollow, against the forehead. The tenth point for attention is that the chaitya vandan is followed with triple concentration of mind, voice, action.

If the previous paragraphs are re-read it will be seen that the ordered tenfold sequence leads the worshipper through from entrance into the temple to reverence of the image, then into the ritual acts and offerings, and lastly into the prayers and hymns and to the conclusion of worship. Jain rituals can be very beautiful and very moving. The actions and words become familiar to the devotee so that the whole flows graciously from one stage to the next. Ritual can get mechanical, however, and it is necessary to keep the mind fixed on the object and purpose so that the familiar does not degenerate into the mindless repetition of sterile and token obeisance.

The rituals, the ceremonies, the formal prayers and hymns lead the faithful onwardsin spiritual development. These are not the final stages of the spititual training. Beyond a certain stage the Jain will find that he or she has less and less need for external aids to devotion and worship will reach that higher level when the God is present in abstraction, not in physical image. This stage is not, yet, for everyone and the temple and its worship are there to help the aspirant onwards on the path.





We sincerely appreciate the generosity of this Famous Shipping Corporation to promote Indian Culture

# JAIN LITERATURE

From very early times right up to the present century the scholarly language of India has been Sanskrit. As the language of serious communication it has long occupied a position similar to that of Latin in Western Europe, indeed there was a serious proposal that Sanskrit should become the official language of the Republic of India, updated, doubtless, with modern technical and other vocabulary. Closely related to Sanskrit were the ancient languages spoken by the general populace of northern India: these are known as Prakrit languages. The early Buddist writings are in one such Prakrit, called Pali. The early Jain scriptures are in the Prakrit which Mahavira is presumed to have spoken, Ardhamagadhi. In pious Jain belief Ardhamagadhi was the original language from which all others descended, and was understood by all the creatures to whom Mahavira preached.

The earliest religious texts of Jainism, those which make up the accepted canon of the Svetambaras, were originally transmitted orally and were not written down until many centuries after their compilation. The Svetambara tradition is that the canonical works were preserved in the memory of the monks for many generations, being handed on by word of mouth in the Jain community. There came a time when there was danger that the holy scriptures would be forgotten. Accordingly a large council of monks was held at Pataliputra (Modern Patna, in Bihar) to collect all the scriptures and preserve the authentic text. The date of the council at Pateliputra cannot be determined with historical accuracy: if it was indeed, as tradition holds, some 160 years after Mahavira's nirvana, that would place it in the early fourth century BC. Modern critics, however, are fairly confident that at least parts of the ancient texts are of later date. At any rate, tradition holds that the 12 texts known as the Anga texts were set in order at this council.

The Digambaras do not accept this tradition: they believe that the original 12 Anga texts have long been lost and they revere a different collection of sacred scriptures. Leaving these problems aside, there is no doubt that the texts as they exist today are of very ancient origin. Although oral transmission long remained the norm, it is probable that some texts at least were written down by the first century AD. Setting in order, and preserving the canon was not by any means a short simple process: two more

councils were held, at Mathura and at Valabhi (in modern Saurashtra), before the final council, also at Valabhi, took on the task of producing a definitive written collection of the old texts, and it is believed that this collection was the same as the Svetambara canon as it exists today.

The recension of the canon in the fifth century AD marked the end of the use of Ardhamagadhi as a language of literary composition and Jain writers thereafter turned to writing in Sanskrit or in the languages which were current by then. Much of the earlier noncanonical literature of the Jains is in the regional Prakrits: the relationship of these to Ardhamagadhi and to the later languages is too complicated for consideration here. Suffice it to mention Maharastri, a western form of Prakrit, which is used widely by the Svetambara writers in the version known by scholars as lain Maharastri, and Jain Sauraseni, a dialect from the central regions, used by Digambara writers.

From around the seventh centure AD a literary form of Prakrit developed, Apabhramsa, and Jain writers wrote extensively in this language. Apabhramsa came to connote the literary form of the speech of the provincial cultured classes.

36



By the twelfth century AD it had become crystallised as a classical literary language rather than a spoken varnacular as the various modern northern Indian languages, Hindi, Gujarati and others, developed out of Apabhramsa and began gradually to assume their modern forms. Once again, Jain writers are found writing in these languages, and, of course, the output of Jain writings in Hindi, Gujarati and other modern Indian languages is considerable at the present day. However, we must not get the impression that Jain literature was composed solely in the less learned Prakrits and vernacular tongues. The literary language, the language of scholarship par excellence in India, was Sanskrit, and Jain scholars wrote extensively in this language. Sanskrit writings by Jain authors are of great importance and by the eighth century AD Jain Sanskrit works were being written in both the north and south of India.

Collectively the canonical works recognised as such by the Svetambaras are known as Agama. The number of these texts is not quite fixed but is taken by most as 45 (though the Sthanakvasi, the non-image worshipping sect, recognises only 32). The oldest texts are the Angas, believed to have been originally 12, but only 11 survive. The word **anga** means a limb, that is a part of the canon. The remaining 34 texts are called Angbahya, they are regarded as subsidiary to the Anga collection. There are 12 Upanga texts which parallel the 12 Angas. Then there are 10 Prakirnas, six Chedasutras four Mulasutras, and two Chulikasutras.

Let us now look at the

contents of the Angas. Needless to say, this is only a very sketchy summary, Extensive commentaries have been written by later writers on these texts, described as curni, nijjutti, bhasa, as well as various other explanatory writings. One difficulty is that the names of these scriptures take various different forms, as the title may be given in Sanskrit or Prakrit. Problems of Romanisation of Indian languages add to the complications. Modern critical scholarship, Jain and non-Jain (including the work of European scholars), has done much to elucidate the process of compilation of these texts, without detracting from their religious importance, and has shown that they are generally made up of various sections brought into order and put together in many cases a considerable time after they were originally produced. Here, then, are the eleven surviving angas. They are, of course, in the Ardhamagadhi Prakrit, and they were transmitted for many centuries in manuscripts written on palm leaf strips often held together by cords. When paper came into use the same oblong shape was retained, and this, indeed, continued in modern printed editions. Many of these have been translated into European languages, especially German and English, though the translated versions are not always easy to come by.

I. ACARANGA This is certainly one of the oldest texts, though it was not all composed at the same time. The contents are varied, dealing with, amongst other matters, **ahimsa**, the life of Mahavira, and rules for the conduct of monks. Much incidental detail of life in early India may be found in the text.

- 2. SUTRAKRTANGA This anga contains much detail on non-Jain philosophical systems. Like other texts it contains a variety of material: the different forms of life are described in one section, the hells and their tortures in another.
- 3. **STHANANGA** is concerned not with the teachings of Mahavira but with a miscellaneous collection of matters arranged in categories.
- 4. **SAMAVAYANGA**(probably one of the latest) is similar.
- 5. VYAKHYAPRAJNAPTI The most important anga, this gives a wide-ranging survey of the teachings of Mahavira, largely in the form of answers to questions given by Mahavira to his close disciple Gautama Indrabhuti. There is a great deal of incidental information on society and political history near the time of Mahavira. The life of Gosala, leader of the Ajivikas, is given. (The Ajivikas were a rival religious group arising around the time of Mahavira and the Buddha, and surviving at least to the twelfth century AD.)
- 6. NAYADHAMMAKAHAO is more readable than many Jain scriptures as it contains a lot of improving stories. For example, Mahavira expounds the virtue of patience by telling how, as an elephant in a previous incarnation, he patiently protected a hare beneath his uplifted foot.
- 7. UPASAKADASA Ten (dasa) accounts of pious layman in Mahavira's time.



- 8. ANTAKRDDASA Various narratives, grouped partly in tens, and referring in many cases to the time of the twenty-second Tirthankara, Aristanemi, said to have been the contemporary of Krsna.
- 9. **ANUTTAROPAPATIKADASA** Also in ten parts: two only are of real interest and originality, these concern persons reborn in the highest heavens.
- 10. PRASNAVYAKARANA The titles of the two parts of this work are Asvara (inflow of karma) and Samvara (cessation of inflow). The five great sins and the five great renunciations appear, together with much information on social life of ancient times, crime and punishment and other topics.
- 11. VIPAKASRUTA Two groups of ten quite readable stories illustrating the consequences of karma, respectively evil and good. (12 the twelfth anga has been lost.)

The next section of the Svetambara canon comprises the texts know as **Upangas**. Although these, like the **Angas** are 12 in number, there is no correspondence between the two sets of texts. As with the **Angas**, numerous commentaries on the **Upangas** have been written by Jain scholars through the centuries.

I. AUPAPATIKA This is probably the most important work in this group. There is a description of the visit of Mahavira to the vicinity of the town of Campa where he delivered a sermon before the king Kunika Ajatasatru, ruler of Anga-Magadha. Various other topics are dealt with in the second part of the text, mainly in the form of replies by Mahavira to questions by his disciple Gautama on subjects such as reincarnation and **Moksha**.

- 2. **RAJAPRASNIYA** Much of this work consists of a dialogue between a monk, Kesi, who is a follower of the twentythird Tirthankara, Parsva, and a king, Paesi by name, and it includes a discussion on the nature of the soul.
- 3. **JIVAJIVABHIGAMA** gives a detailed classification, in the manner beloved of Jain scholars, of the different categories of animate beings, that is beings having a soul, **jiva**.
- 4. **PRAJNAPANA** The longest of the **upangas**, written by, or at least based on the work of, one Arya Syama. It is a methodical collection, in question and answer form, of definitions or categories relating to a wide variety of subjects, eg. living and nonliving things, speech, passions, **karma**, and many others.
- 5. **SURYAPRAJNAPTI** starts in questions and answer form (but does not continue in this style). Once again, Gautama and Mahavira are the speakers. It is a treatise on astronomy, dealing with the sun, moon, and stars.
- 6. **JAMBUDVIPAPRAJNAPTI** A description of the geography of Jambudvipa, the inhabited central part of the universe.
- 7. CANDRAPRAJNAPTI This Upanga repeats (with minor variants) the latter part of the Suryaprajnapti (above), dealing with the moon and stars.

- 8. NIRAYAVALIKA forms, with the four following Upangas, a single work in five parts. These contain various accounts, sometimes repetitive, of the lives and reincarnations of various people. The heils and heavens of Jain belief are mentioned, and there are references to historical events. The four remaining parts of this composite work, the last four Upangas, are as follows:
- 9. KALPAVATAMSIKA
- 10. PUSPIKA
- 11. PUSPACULIKA
- 12. VRSNIDASA

The number of the, predominantly metrical, compositions comprising the **Prakirnas** is not exactly settled, but is generally taken as ten. The name signifies 'scattered pieces' or 'miscellaneous' and these works give the impression of hasty compilation. The subject matter is very varied. Apart from ritual hymns, much of this collection is devoted to the preparation for holy death and to various aspects of monastic life and discipline.

- I. CATUHSARANA is concerned with seeking protection with the enlightened ones, the liberated souls, the mendicants, and the religious doctrine (dharma), four refuges in all.
- 2. ATURAPRATYAKHYANA Renunciation of evil by the sick in preparation of death.
- 3. BHAKTAPARIJNA Ritual on giving up food.
- 4. **SAMSTARA** Regarding the rituals and preparation for the death bed.
- 5. TANDULAVAITALIKA A collection of varied material in prose and metre concerning, for example, the



duration of life, a discussion on physiology between Mahavira and Gautama, measures of capacity and time.

- 6. **CANDRAVEDHYAKA** Various questions relating to monastic discipline and education, and to dying.
- 7. **DEVENDRASTAVA** concerns heavenly kings and praise of Mahavira.
- 8. GANITAVIDYA Propitious dates and omens for monastic life.
- 9. MAHAPRATYAKHYANA The great renunciation at the time of death.
- VIRASATVA Praise of Mahavira

The six surviving Chedasutras (one other has been lost) are concerned with monastic life and rules. The Buddhists have a rather similar collection dealing, like the Jain collection, with the minutiae of the life of a monk. and making, it must be admitted, rather difficult reading. However, included in one of the Chedasutras are the rules for a monk's conduct in the rainy season. This section has been combined with a set of biographies of the Tirthankaras, and lists of religious leaders, to form a separate work, probably the best-known and loved religious text of the Svetambara Jains, the Kalpa Sutra. A separate article later in this issue deals with this text in more detail.

- 1. NISITHA Deals with monastic transgressions and punishments. Contains much incidental information on the social and cultural life of early India. The longest of the **Chedasutras**.
- 2. MAHANISITHA Related to the Nisitha: this text contains some interesting

stories, making it more readable.

- 3. **VYAVAHARA** This also contains rules for monks and nuns and it is similar to the Brihatkalpa (below). It is ascribed to Badrabahu.
- 4. DASASRUTASKANDHA (or ACARADASAH) contains lists of monastic transgressions as well as the required qualities of a monastic leader and other matters of monastic life. The Kalpa Sutra forms part of this Chedasutra.

**BRIHATKALPA** Another work detailing rules for monks and nuns. One interesting point is that the geographical limits beyond which monks should not travel are mentioned: these exclude the further western and southern parts of India, suggesting that the work was composed at a time before Jainism had spread that far beyond its original homelands.

(PANCAKALPA This work does not survive in its original form and the present text under this name is apparently a much younger work. Details of the original Pancakalpa may be deduced from references in other works.)

6. JITAKALPASUTRA This text, compiled by Jinabhadra, is often regarded as a Chedasutra, making the number up to six (if the missing Pancakalpa is excluded). It deals with ten kinds of punishment.

The Angabahya texts (those outside the Angas) are frequently arranged according to the decreasing number of texts in the various groups (though this order is not inflexible). Hence, after six Chedasutras we pass on to four Mulasutras. Actually only three survive today though sometimes another text is brought in to make up the number to four.

- 1. UTTARADHYANA This is traditionally described as the last sermon of Mahavira before he achieved moksa. However in its present form modern scholars believe it to be a composite work containing subject matter of various dates. Nevertheless it is a very important and well-known text. The contents are concerned with various topics. Matters discussed include temptations, chastity, daily duties, austerities, and nature of karma, and other subjects.
- 2. DASAVAIKALIKA The meaning of the title is 'Ten (lectures going) beyond (prescribed study hours)'. The chapters deal alternately with monastic life in detail, and monastic life in general, the former being the odd-numbered lectures, and the latter the even-numbered.
- 3 **AVASYAKA** Another very important work, loosely constructed around the six essential daily formulae of recitation, with a lengthy introduction which appears to have been intended to introduce a longer work of which the present text is the earlier part.

(The fourth Mulasutra has been lost.)

There are two other texts, not always regarded as canonical. These are sometimes called the **Chulikasutra** (meaning 'Appendix'), but commonly they are listed separately without any collective title.

- I. NANDISUTRA in this text there is a study of cognition and a survey of the other texts of the Svetambara canon, together with other miscellaneous material.
- 2. A N U Y O G A D V A R A ('Investigations'). Like the Nandisutra this work contains summaries of the other canonical works and other matters of Jain belief.

Finally, before leaving the Svetambara canonical works, mention may be made of the 14 **Purvas.** These are now lost, though references in other works give us an idea of the contents which included much early jain belief on the nature of the universe and of the soul. They are believed to have formed the twelfth **Anga** (now lost).

### THE SAMAYASARA OF KUNDA-KUNDA

The author of the SAMAYASARA. attributed to one Kunda-kunda, is an obscure figure. This work is one of a number of texts written in a Prakrit language known as lain Sauraseni and said to be written by the same author. (The Prakrits were based on the popular speech of their time are contrased with the more formal Sanskrit.) However it is nowadays accepted that they cannot all be by the same writer. Even the date of Kundakunda is a matter for dispute by scholars: there are some biographical details available but they are so late as to be unreliable. Probably he lived and wrote in south India around the first century BC or the first century AD. His works, and perhaps particularly the Samayasara, have been widely read and studied. They have been

translated into several Indian languages, and some of them (including the Samayasara) into English. They have attracted many traditional commentators of whom one very important was Amrtacandra around 1000 AD, who wrote in Sanskrit. A commentary in Kannada (a major south Indian language) was written by Balacandra about the thirteenth century AD.

An edition of the Samayasara with English translation and with an English commentary (largely based on Amrtacandra) and introduction by the late Professor A. Chakravarti, of Madras, was published by Bharatiya Jnanapith, Delhi (second edition 1971).

Samaya means "self" and is used in the same sense as "atman" in Hindu philosophy. It can be very loosely rendered "soul". Professor Chakravarty in his lengthy introduction deals with the concept of the Self in many Western and Indian schools of thought.

After a sentence of homage to the Siddhas, the liberated souls, the Samayasara commences by pointing the difference between that jiva (or individual soul) which rests on the "three jewels" of Right Conduct, Faith and Knowledge, which pure soul is the real Self, in contrast to that which is contaminated by the material of karma. (Jains see karma as a sort of cloud of dust which clouds over the blissful all-knowing qualities of the pure soul). This is the basic message of the Samayasara and in the subsequent chapters it is fully developed. The true Self is pure. However emotional states such as attachment to things, lead to the bondage of karma, The realisation of one's true nature leads to repentance and renunciation and eventually to

liberation and moksa.

The Samayasara is easy to read, at least in the English translation, and the reasons for its success are clear. It describes simply and basically the processes by which we are bound by the effects of our actions and attitudes, and the path of understanding and selfcontrol which can lead us to our full potentiality, unfettered by the things of the world.

(Reprinted from The Jain, July 1983)

#### THE LOST PURVA TEXTS

The sacred scriptures of the Jains are of great antiquity. Inevitably, with writings of great age there is a lot of dispute amongst scholars about their age, their authorship and of course their authenticity. With books which may have been originally compiled over two thousand years ago it can be very difficult to know whether the text which we have today is a faithful copy of the ancient version. Even if we have a very early manuscript, say a thousand years old, that is still many centuries after the compilation of the original work. In that time all sorts of changes could have been made, pieces added or taken out, mistakes made in copying and so on. Indeed these difficulties have led some Jain scholars to be very cautious about the authenticity of writings which are accepted by others: by and large the Digambara are not happy about the scriptures of the Svetambara as they exist today.

Some people are afraid to apply scholarly research and criticism to their sacred writings: it is quite natural to be upset at the possibility that scholars will

\_Jain\_

come to conclusions which are different from the traditional views. This is true of other religions as well as Jainism. When scholarly research began to be applied to the Christian Bible large numbers of more conservative Christians were upset by the results. But in fact. now that the fuss has died down and the conclusions of the experts have been shown to be generally right the fact that Christians know the way in which their sacred writings were compiled, which parts were added later, which are interdependent on each other or come from a common source, which can be regarded as genuine history and which are only edifying stories (but not necessarily less valuable for that), after this the value of the Bible has been strengthened not weakened. We must believe that there is no conflict between modern scientific research methods and true religion. This is a fact which should be particularly evident to Jains, whose religion is particularly well able to fit in with modern scientific world.

One of the fascinating problems of Jain writing relates to the collection known as the PURVAS (also spelled PUVVAS). These were fourteen works which were believed to go back to the time of Parsva 250 years before Mahavira. They were passed down by word of mouth (none of the Jain 'writings' was actually written down until very many centuries later) until the middle of the fourth century BC. It is generally agreed by ancient writers that the great Jain leader Bhadrabahu was the last man to know all fourteen of the Purvas. After his time there were some people who knew parts of them

but they too died without passing on the texts to their successors. A few parts only seems to have been preserved in the memory of some monks and were passed on in the Digambara tradition until they were finally put in the written form around 200 AD. Of course quite a lot of material in the Purvas has probably been incoporated in other writings. The twelfth work in the group or Jain writings known as the ANGAS is believed to have included much of the Purvas, but unfortunately the twelfth Anga have been largely lost (though the other eleven have survived), the matter is quite complicated and doubtless scholars of the future will have a difficult but fascinating job unravelling it. From other references, however, it is possible to get some idea of what the Purvas contained. There seems to have been some material about the nature of the universe as understood by jain thinkers in antiquity and with this, of course, asrtronomy (and its sister science-less acceptable nowadaysastrology). The nature of karma seems to have been discussed as well as the practice of yoga. Indeed it seems possible that the Purvas were related to the wider body of very early Indian religious literature. It has been argued that the Purvas preserved an important body of ancient ascetic literature which is referred to in many other Indian writings.

One day perhaps researchers will have managed to reconstruct the probable text of the Purvas. Perhaps in the great Jain libraries of India there are manuscripts which have not yet been fully studied but which will help in this world. The scientific study of the ancient Jain literature is a very valuable work, difficult it is true, but ultimately very rewarding.

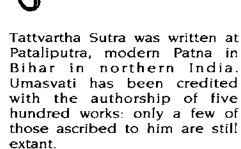
Reprinted from THE JAIN, December 1982.)

#### THE TATTVARTHA SUTRA

### DATE, AUTHORSHIP AND IMPORTANCE

Like so many early Jain tests, the Tattvartha Sutra is difficult to date, The author, Umasvati, or Umasvami, is a shadowy figure and scholars have suggested various dates for his life, Some Jain sources place him as early as the first century of the Vikrama Samvat\* (in European terms around the beginning of the Christian era): Guerinot (1926, p61) suggests 44-85 AD. P.S. Jaini (1979, p81) dates him without comment to the second century AD in agreement with many Digambara sources, On the other hand, the fourth or fifth century AD is accepted as probable by von Glasenapp(1925, p106).

Not only his date but other information about Umasvati's life is uncertain. Digambara tradition would put him as a student, or at least in the line of succession of, the famous south Indian scholar Kundakunda (whose dates and life are equally uncertain) whilst Svetambara and the Digambara claim Umasvati, or Umasvami, as their own: there are naturally some differences between the Svetambara and Digambara versions of the Tattvartha Sutra. Modern scholars have been unable to resolve this question: it may well be, as suggested by von Glasenapp (1925, p. 106), that the division between the two sects had not yet hardened by Umasvati's time. According to early commentators the



Despite the uncertainty about its origin one thing is certain, the Tattvartha Sutra is one of the most important religious texts of the Jains, respected and widely read by Svetambara and Digambara alike. Indeed it has (with some exaggeration) been compared with the Qur'an of the Muslims or the Christian Bible. It is read and studied both privately and in temple worship: among the Digambara it occupies the same central place in the religious observances during Paryushan that the Kalpa Sutra does for the Svetembara. It is probably the most important work which is accepted by both major branches of Jainism. Although it falls outside the collection of most ancient texts accepted as the sacred canon by the Svetambara, yet it is regarded by them as a most authoritative exposition of Jain belief. As a short terse text it has needed further explanation and has been supplemented by a very large number of commentaries, the oldest of which has been ascribed in Svetambara circles (though improbably) to the author of the main text himself.

The Tattvartha Sutra is also known as the Tattvarthadhigama Sutra (though it has been argued (see Zydenbos 1983, p 11) that this name referred originally to the oldest commentary on the Sutra). A **sutra** is a religious text, generally a manual of short a phorisms. The title 'Tattvarthadhigama' is made up of three Sanskrit words **tattva**, true nature, **artha**, thing, and **adhigama**, knowledge. It may then be translated 'a manual for the knowledge of the true nature of things'.

The most ancient sacred books of the Jains, those which are recognised as the canon, at least by the Svetambara, were compiled in Ardha-Magadhi, a Prakrit or popular spoken language as distinct from the Sanskrit of the scholarly stream among Jain thinkers (Succeeding centuries were to see, of course, a vast output of Jain literature in Sanskrit.)The Tattvartha Sutra is short: it consists of 357 terse aphorisms of a few words each, the whole divided into ten chapters of uneven lengh, Taken together these chapters present an epitome of Jainism. The ideas are not new, they are to be found in the Agama canonical texts in scattered form, but here they brought together for the first time in a structured system. So short and pithy is the text in some places that it has more the characteristics of an aidememoire easily committed to memory than a full and detailed manual, to be filled out by the commentators whether in writing or orally.

#### FUNDAMENTALS OF JAINISM AND THE NATURE OF COGNITION

The first verse of the first chapter expresses the three jewels', ratna traya, of lainism:

samyag darsana jnana charitrani moksa margah(1.1)' 'right faith, knowledge and conduct are the means to moksa'. 'Right faith' is a rather simplistic translation of samyag darsana, though it is commonly encountered. Right faith, in this context, means rather 'the inclination towards validly

determining the nature of things' as Pandit Sukhlalji puts it (1974, p5), or 'the holding of the truth as true' (das Fur-wahrhalten der Wahrheiten) in Jacobi's words(1906, p292) (1.2). This right faith originates either spontaneously by nature or through instruction (1.3). The seven fundamental truths are listed in verse 4: *iiva*, soul, and ajiva, non-soul, asvara, inflow of karma to the soul bandha, binding to the soul. samvara. cessation of inflow, nirjara, shedding of accumulated karma, and the goal of the preceding four, moksa or final liberation. This list of seven tattva omits two which are added in many other texts, punya and papa, merit and demerit or good and bad results in karma: these may be regarded as subsumed in asrava and bandha.

These first four verses, then, sum up the basic fundamentals of Jainism. The remaining thirtyone verses of Chapter I discuss the process of cognition, the different types of knowledge and their acquisition being analysed and classified in some detail. In other words, the mechanism of right faith and knowledge is discussed (right conduct being deferred to Chapters VII and IX). After this the subsequent chapters take up the seven fundamental truths in order: these are in effect the objects of right faith and knowledge.

### SOUL, NON-SOUL AND THE NATURE OF THE UNIVERSE

Three chapters, II to IV, are concerned with the soul, *jiva*, in all its manifestations. The main characteristic which defines a soul is *upayoga* (11.8). Jain thinkers refer to three qualities of the soul, consciousness, bliss and energy. Umasvati here takes



the application o f consciousness, that is cognition, upayoga, as the defining characteristic. Souls fall into two major categories, those which are still subject to the cycle of birth and death (samsara) and those which have achieved final liberation (moksa) (11.10). Chapter II then continues in detail with an analysis of the different kinds of soul in samsara, in other words of living beings, their senses and types of body, transmigration and birth and so on.

Chapter III is a short chapter of eighteen verses, describing very tersely the lower and middle portions of the loka, or inhabited universe, and their inhabitants, according to Jain tradition. In the lower portion are the seven hells and the beings suffering there. The middle portion is the abode of humans and animals and consists of a series of concentric continents and oceans. Like Chapter III, Chapter IV is rather cryptic without the aid of a commentary: it lists the four species of gods or heavenly beings who reside in the upper regions of the inhabited universe.

From a consideration of *jiva* or soul, the Tattvartha Sutra moves on in Chapter V to discuss ajiva or non-soul. The categories of non-soul, according to the Jains, are matter (pudgala), space (akasa), time (kala), and the principles of motion and rest (dharma and adharma). The last two are concepts apparently unique to Jain philosophy. There is some dispute as to whether time is to included in the 'substances' described as non-soul: the Tattvartha Sutra is ambivalent on this point. In verse | kala is omitted from the list of ajiva substances but its

results are mentioned in verse 22, whilst verse 38 states that certain authorities regard it as a 'substance'.

#### THE KARMIC PROCESS

It will be seen that the first five chapters of the Tattvartha Sutra outline the nature of cognition and the Jain view of the universe. The remaining five chapters explain the karmic process, wrong and right behaviour in their relation to this process, and hence the path to final liberation. In Chapters VI and VIII the inflow and binding of karma to the soul are discussed, Chapter IX takes up the reverse process, the stoppage of inflow and the shedding of karma. Chapter VII interposes a consideration of ethical behaviour, and the other facet of the disciplined Jain life, austerity, links naturally with the subject matter in Chapter IX.

Inflow of karma to the soul is called asrava. It is the activity or vibration of body, speech and senses which brings about this inflow. This activity or vibration, as it affects the soul is called voga (here given a specialised meaning). Chapter VI analyses the various types of karma and the several actions and emotions which cause their inflow into the soul. The analysis is interesting for it brings an explanation of the complicated effects which previous actions have in the life of the individual. This discussion continues in Chapter VII where the causes of bandha, binding of karma to the soul are given. They are the absence of right faith, the failure to abstain from vicious acts, carelessness as to right and wrong behaviour, passion, and activity. This leads on to complicated listing of the subtypes of karma.

#### RELIGIOUS DECIPLINE IN THE TATTVARTHA SUTRA

While Chapters VI and VIII deal with the negative side of the karmic processes, giving detailed analysis at a fairly abstract level, Chapter VII and IX are largely concerned with the moral and disciplinary life of the individual which can lead to the halting and reversal of the karmic inflow. There are five vrata, translated 'vows' or 'restraints': when kept partially (by the lay person) they are known as anuvrata, or when they involve total renunciation they are mahavrata. These are the five main ethical principles of Jainism. They are listed in the first verse of Chapter VII, nonviolence, truthfulnes, nonstealing, chastity and nonacquisitiveness. They are briefly defined in subsequent verses and elaborated in verses 19 to 32. Verses 4 to 7 are a guide to mental attitudes: one should regard violence, stealing and so on as detestable and nothing but misery,. One should cultivate friendship to all beings, pleasure for those whose merits are superior to one's own, compassion for those who are suffering and neutral feeling towards the dull and unteachable. One should reflect on the nature of the world and the body and view them with detachment. The householder, like the homeless monk, may observe the five restraints, albeit in a reduced fashion. Certain supplementary restraints for a fixed time, fasting on certain days, foregoing bodily adornment or sleep, restraint on use of food, drink and other articles of daily use, and donation of food and the like to worthy recipients. Lastly there is sallekhana or the fast to death.

The cessation of the inflow of karma is called *samvara*: it is achieved through seven forms of religious discipline detailed in Chapter 1X, restraint, watchfulness, rules of righteousness, deep reflection, endurance of afflictions, right conduct, and austerities. The process of shedding the accumulated karma is *nirjara*: austerities are also the means to *nirjara*. Each of these disciplines is defined and subdivided.

Restraint (gupti) means restricting the activities (yoga) of body, speech and senses, avoiding what is not necessary. Watchfulness (samiti) is its complement, involving positive caution in movement, speech, procurement of necessaries, handling and disposing of things,to avoid harm.

The rules (dharma) of righteousness are ten in number: they involve the qualities of forbearance, humility, sincerity, absence of greed, truthfulnes, self-restraint, austerity, renunciation, absence of feelings of ownership.

Deep reflection (anupreksa) on the true nature of things as a means of stopping the karmic inflow involves reflection on the transient nature of life, the solitariness of the individual in the cycle of birth and death, the nature of karmic inflow and cessation...Caritra. translated as right conduct, in this context describes the endeavour to remain steady in a state of spiritual purity. Its main characteristic is samayika or equanimity, a term often used for a period of quiet reflection for the cultivation of equanimity practised daily by the pious Jain. A monk's initiation, with the promise of continued spiritual purity, is a form of *caritra* as here defined.

Parisaha, discomforts to be overcome, tapa, penances deliberately undertaken, are both instrumental in teaching restraint of the passions. Twenty-two afflictions are listed which the monk has to learn to endure, these are less applicable to the lay person. However the twelve penances or austerities, six external or bodily and six internal or mental, apply both to the monk or nun and to the lay man or woman. It is made clear (IX.3) that austerities not only halt the further inflow of karma to the soul but also are instrumental in the actual shedding of alreadyaccumulated karma.

The Sanskrit word *dhyana* is usually translated 'meditataion': 'mental concentration' is another possible translation. Meditation is discussed and analysed in veses 27 to 46 of Chapter IX. It involves fixing the mind on one subject of thought for a space of time up to one *muhurta* (one thirtieth of a day, forty-eight minutes). It is possible only for someone with the right bodily power. Meditation can take various forms, some of which are beneficial and lead to moksa whilst others are harmful. Thus, concentration on acquisition of an agreeable thing or getting rid of something unpleasant is harmful, so is constant reflection on violence, untruthfulness, theft, protection of possessions. Persons in the lower stages of spiritual life are susceptible to these. In the higher gunasthana. stages of spiritual development, the valuable forms of meditation are possible.Dharma-dhyana concentration on the sacred teachings, the elimination of defilements, the consequences of karma and the nature of the

universe. Sukla-dhyana is possible only for a person highly spiritually advanced and versed in the sacred texts, indeed the highest levels of sukla-dhyana can be approached only by a *kevalin*, a person who has achieved omniscience.

Ten stages of the process of *nirjara*, shedding of karma, are listed in verse 47, from the finding of right faith to complete enlightenment, whilst another listing on different principles of five stages of spiritual progress is found in the next two verses.

#### THE FINAL GOAL

All this leads up to the final goal of the spiritual path. moksa or complete liberation of the soul. This is the subject matter of the tenth and final chapter of the Tattvartha Sutra. It is very short chapter, just seven verses, but it marks the culmination of the work. Indeed the Tattvartha Sutra, is sometimes called the Moksasastra, the Moksa scripture. The true nature of the soul includes, it must be remembered, total knowledge but until the final elimination of all karma this total knowledge is obscured and dimmed. The last and most powerful forms of karma ultimately succumb to nirjara, shedding off, and kevala. omniscience, appears. The complete destruction of all karma is called moksa: the liberated soul by its natural unhindered motion, now rises upwards to the uppermost part of the universe. With verse 6 the Tattvartha Sutra reaches its culminating point. However the author cannot resist adding a further note (verse 7) listing twelve ways in which the souls achieving liberation may be classified.

Paul Marett

### NOW - WAY - GOAL: EXTERIOR, INTERIOR, TRANSCENDENTAL



There are three words: NOW - WAY - GOAL. NOW means what is the conditon of our soul right now? WAY means on what road or in what process do we find ourselves? GOAL means the ultimate resting place, a state of peace in which one feels completion, perfection and fulfillment. In this state there is no fight, no movement, no journey, no desire to go anywhere because one has reached the ultimate fulfillment.

In the words of Bhagwan Mahavira, NOW - WAY -GOAL are expressed as BAHIRATMAN -ANTARATMAN - PARAMATMAN. ATMAN means SOUL. The three adjectives used to describe soul are:

#### BHAIR, EXTERIOR; ANTAR, INTERIOR; PARAM, TRANSCENDENTAL.

BHARIRATMAN describes our condition now. We are exterior souls. We are using our energy to get joy from the outside world through the senses. This we have to recognize. There is no need to pretend and say, "I am spiritual. I don't look for pleasures which come from sense objects". We may call ourselves spiritual, but still we are using energy on what to see, hear, speak, smell, eat and touch, and on how much to see, hear, speak, smell, eat and touch. This engages our brain which is connected with the senses. With the help of these senses, we are running the show of our day. The whole day we see how much we get from the world. That is our game. If you have satiated your senses, that day you are happy. If you don't get enough from the senses, that day you feel a vacuum, a kind of sadness.

That is the condition of our soul; we are out. We are in BAHIRATMAN condition.

There are two religious approaches to stop the processes of turning outward, to curb or reduce the desires, and to turn the soul inward. One comes from the West; another from the East, in particular from Bhagwan Mahavira. Both agree that in order to evolve, sense desires must be reduced and soul must become ANTARATMAN. The EASTERN APPROACH is to watch and meditate, see and understand. It is to see that the senses are not to be blamed. They are neutral.

When you understand these two approaches, you will see how, through them, different feelings and attitudes towards the philosophy of soul are built in our life. Our five senses are nothing but doors. They let the outer world in and the inner world out. Through them, we see, hear, create and function.

So, one approach is to blame the sense object in order to create disgust toward it. You use the eyes to see beauty, but you go on making it ugly with your blaming. Woman is a state in which some beauty is revealed but in order to bring yourself back from sense desire, you start blaming woman as the cause of temptation. Eve was made the cause for Adam's fall. Birth is considered evil because it is born from desire, and desire is not good. So, all of us are born from mistakes. As a result of this approach, you criticize everything; we let the inner world out. Life comes from inside feelings, from unity, but in this negative approach, there is no unity.

### NON-VIOLENCE IN ACTION

RELATIVITY IN THINKING

Anything you do with two ends pulling you in opposite directions may give you temporary pleasure, but it does not give you life. You will see the day you are unhappy, you may eat good food, but it will not turn into health. You have burned it up in the oil of worry. The whole process is caught up in fight. A person who is fighting is not free. Always his hands are caught up. Whom are you fighting? Your left hand wants to win over your right hand. You become exhausted.

On the other approach, you do not fight, you don't make an effort to give up. You choose something better. You transcend. When you go up a staircase and are about to take the sixth step, you don't kick back at the fifth step and say, "Oh, I am leaving the fifth step behind. I am going on to the sixth." When you go onto the sixth step, the fifth naturally goes. You do not fight it; you choose something better.

ANTARATMAN means to find something better. When you find better, good is left behind. When you go to the best better is left. What is the process of turning inward? To see that the same doors which take you out have the power to bring you in. You have not to make two doors: one to go out and another to come in. It is a matter of changing your direction: facing this direction instead of that; turning inside instead of out.

BHAGWAN MAHAVIRA says, "Have SAMYAK DARSHAN! Watch! Don't fight!" Watch the

nature of these senses. When you turn inside, you start using your senses to see your inside world. As you see beauty in the sky, you see radiance in meditation. As you hear music outside, so you hear the soundless sound and the inner music within. Your whole approach changes because you are not fighting. You are not impatient either. You know, "It cannot be done overnight. Only I have to grow in my understanding". As you grow in your understanding, your outward approach becomes inward.

PARAMATMAN is the GOAL. It is transcending both sides. There is no outside, no inside. It is "I am in myself. I am in my own light of awareness". The highest soul has reached its own state of peace. There is nothing to get, to win, or to achieve. If we keep our eyes on PARAMATMAN, our attachments, expectations and demands gradually fade away and we will feel that we are there without any fight or flight to experience the state of being which is LIGHT, LOVE AND PEACE. Otherwise, life will be competitive and a constant fight in which we live in turmoil and frustration.

When we change and turn the senses inside, we go from BAHIRATMAN to ANTARATMAN. Eventually all duality ceases. What is felt is inside unity, fulfillment: the transcendent state of PARAMATMAN.

by PUJYA SHREE CHITRABHANUJI

May the sacred stream of amity flow forever in my heartmay the Universe prosper, such is my cherished desire.

May may heart sing with ecstasy at the sight of the virtuous And may my life be an offering at their feet.

May my heart bleed at the sight of the wrethed, the cruel and irreligious And may tears of compassion flow from my eyes.

May I always be there to show the path to the pathless wonderers of life. Yet if they should not hearken to me, may I bide in patience

May the spirit of goodwill enter all our hearts May we all sing the chorus, the immortal song of human concord.



## JAINISM AND THE WESTERN WORLD

A Greek writer, Hesycnios, of the fifth century A.D. explains the Greek word **gennoi** as 'naked philolsophers'. This may be the earliest surviving written reference in the West to the Jains. However this indentification of **gennoi** with Jains is problematic and we should be wise not to take it as definite or even probable.

The story of the contacts between Jainism and the Western world has still to be written and in this slight paper I do not propose to attempt the task. All I intend to do is say a little about Western knowledge of Jainism in the past and discuss briefly the growth of Western scholarship on Jainism as well as efforts by Jain scholars to make knowledge of their faith available to the West. I want briefly to relate Jainism to the Western religious tradition. Finally I shall say something about Jainism and the Western world in modern times, now that communities of emigrant Jains are established in Europe and America.

There is a Jain tradition that Jain monks travelled as far West as modern Austria and there is nothing inherently improbable about this. Of course, the rule that Jain monks may travel only on foot meant that the extensive missionary work of Buddhist monks in other lands had no counterpart in Jainism which has remained until recently almost entirely confined to the Indian sub-continent.

In medieval Europe religious toleration was unknown. It was believed that the one holy Catholic Church guarded the only route to salvation. Any person who challenged the beliefs of the Church not only put his own soul's future at risk but was also a source of infection, a cancer within the body of the Church which must be cured, or, as a last resort, cut out to prevent its spread. Nevertheless heretics did arise, and in some cases heretical movements

attracted large numbers of followers and survived for relatively long periods before the forces of orthodoxy regained control. One such movement was the Cathar heresy which emerged in the twelfth contury, became powerful in the thirteenth and all but disappeared in the fourteenth. The religion of the Cathars derived from various sources : some of its most fundamental beliefs may be traceable back to Zoroastrianism, the religion of ancient Iran (represented now by the Parsis of India). However certain beliefs and practices of the Cathars show interesting parallels with Jain beliefs and practices. Firstly, the Cathar community was composed of a class of lay believers and a class of men and women known as the Perfect. To join the ranks of the Perfect a rigorous period of probation was necessary. Fasting and austerities were frequent and severe, diet was almost strictly vegetarian, avoiding not only meat and eggs but also dairy products (though not fish), complete celibacy was required. Can we not see parallels here with the Jain sadhu? The Perfect were held in great respect by the laity who bowed down three times on greeting them. Secondly, there was a belief, held by some (but not all) Cathars in the transmigration of the soul from one body to another, higher or lower according to one's merits, until rebirth in a body which became a Perfect could lead to release from the cycle of birth and death and the attainment of heaven. This is completely different from the Christian view of the soul's destiny but will be familiar to Jains. The most interesting parallel, however, is that between the Cathar practice of endura and Jain sallekhana. Like the Jain, the Cathar Perfect (or perhaps a lay person who had just undergone an initiation ritual), when old and infirm, would sometimes refuse food and drink and quietly compose himself or herself to religious thoughts until death supervened. Any connection between Catharism and Jainism must be speculative, in any case the differences are greater than the similarities. But it is strange to find what is, in effect, the rite of sallekhana transposed to Western Europe. The roots of Catharism have been traced to the Balkans and it is not totally fanciful to suggest that travellers, perhaps even Jain monks, provided a link which brought some Jain beliefs from India to Europe.

Let us now move on many centuries. It appears that little or nothing was known in Europe about

the Jains until the late eighteenth century, although obviously Europeans in india must have come into contact with individual members of the Jain community. At the end of the eighteenth century a new spirit of inquiry into Asian civilisations in general is manifest in Europe, and perhaps particularly in England. The formation of the Asiatic Society of Bengal, precursor of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland, exemplifies this, and it is in the journal of the Society, Asiatick Researches, in 1807, that we find the earliest substantial particulars in English of the Jains. These include three articles by Major Colin Mackenzie totalling twenty-six pages : (1) 'Account of the Jains, collected from a priest of this sect; at Mudgeri : translated by Cavelly Boria, Brahmen'; (2) 'Notices of the Jains, received from Charukirti Acharya, their chief pontiff at Belligola in Mysore'; and (3) 'Historical and legendary account of Belligola, communicated by the high priest at that station'. Belligola is obviously Sravana Belgola : Mudgeri (Mudigere) is also in Mysore state. Mackenzie had obtained his information at first hand. So also did Doctor F. Buchanan, whose journal during travels in the same place, of the Jains given to him by Pandita Acharya Swami, 'The Guru of the Jains'. H.T. Colebrooke, who also contributed an article, obtained his information from conversations with Jain priests as well as from books (some of which came from a prominent Jain who had lately converted to the worship of Vishnu and was discarding his Jain books).

With the publication of these papers, Western study of Jainism got off to a good start. It was appreciated that Jainism was not just a Hindu sect, though it took longer to dispel the belief that it was a sect of Buddhism. In part this arose from a fallacious identification of Indrabhuti Gautama, Mahavir's ganadhara, with Gautama the Buddha, but of course there are sufficient similarities (in spite of fundamental differences) to mislead the casual observer. The fallacy of the common origin of Jainism and Buddhism was finally laid to rest by Hermann Jacobi, a great German scholar, in his introduction to his English translation of Jain sutras, published in the Sacred Books of the East series in 1884 (with a second volume in 1895). Although not the first published translations of Jain sacred books, Jacobi's work is a landmark in Jain studies on account of its scholarly standard and its

publication in a widely accessible series.

Most of the interest in Jainism in the nineteenth and early twentieth cetnuries stemmed from detached and serious scholarship, with German, and later in addition Italian, Indologists taking the lead. However this was also the era of most vigorous Christian missionary effort, and the study of Asian religions in general was often motivated by the desire to refute the beliefs of prospective converts. This does not mean that the missionaries were always unsympathetic. Mrs Sinclair Stevenson, whose book The Heart of Jainism, published in 1915, is still widely read, was clear that Jain beliefs were misguided, but she compares the teachings of Mahavira and Jesus who each proclaimed 'the beauty of poverty of spirit, of meekness, of righteousness, of mercy, of purity, of peace, and of patient suffering' (p. 292).

This book, the result of close observation, sympathetic inquiry and serious research, is another landmark for it made available at last a readable comprehensive general account of Jainism, even though it was soon superseded, for those who can read German, by H. Von Glasenapp's **Der Jainismus** (1925). Jainism remains still very largely an academic study as far as Europeans and Americans are concerned. Outside a small group of Indologists, students of religion and social anthropologists, Jainism is very little known in the Western World. Let us now turn from the Western world's view of the Jains to the Jains in the Western World.

Although Jain monks were reluctant, until relatively recently, to open their great libraries to outside scholars, Jains have generally shown willingness, often eagerness, to explain their religion to outsiders. This is not from a desire to proselytise, but for the sake of mutual understanding and to encourage adherence to those principles of Jainism which are of universal validity. As we have seen above, the informants of the writers in **Asiatick Researches** included at least two acharyas.

In 1893 an international congress of religions was held in Chicago. The organisers sought the participation of a great Jain scholar, Pujya Acharya Shri Vijayanandsuri Maharaj, known as Atmaramji. As a monk the Archarya was unable to go but he realised the importance of the occasion and deputed a layman, Shri Virchand Gandhi, in his place. Virchand Gandhi gave



what was probably the first systematic public exposition of the Jain religion in the Western world at the congress in Chicago. He later visited England where he gave a series of talks on Jainism at the invitation of Herbert Warren, Secretary of the Jain Literature Society in London. Herbert Warren published a book in 1912 largely based on Virchand Gandhi's lectures under the title Jainism in Western Garb, as a Solution to Life's Great Problems. It has passed through many editions and its value as a summary of Jain philosophy and ethics is a tribute both to Herbert Warren and his teacher. Virchand Gandhi died shortly before his thirtyseventh birthday in 1901. Champat Ray Jain, a barrister like Virchand Gandhi, studied Western religion, both Christianity and Islam, and saw their essential message as the same as that of Jainism. In The Practical Path (1916) (later re-issued as Fundamentals of Jainism) he presents a practical scientific method of selfrealisation and this modern scientific approach is seen in his many books in English.

The twentieth century has seen a considerable number of publications in India, both at the academic level and of more popular works, on Jainism in the English language. Jain scholars, and some non-Jain Indian scholars, have made available translations of Jain scriptures as well as works on philosphy, ethics and doctrine. On the whole, though, these have not been widely disseminated in Europe or America and the Western student who is ignorant of Indian languages will find it a difficult task to build up a reasonable collection of books. He will, however, be able to obtain one extremely useful up-to-date general survey of Jainism, a work of synthesis and scholarship by a distinguished professor of the University of California, a Jain living and working in the West, P.S. Jaini's The Jaina Path of Purification (1979). Even in most academic libraries in Britain the Jain section will comprise a dozen or so books only, if that many. Writings by Jains in European languages other than English are virtually, if not totally nonexistent.

Let us turn now from the more scholarly aspects of Jainism and the Western World. Since the Second World War, with emigration from India, particularly from the Bombay region and Gujarat, considerable Jain communities have grown up in the West. There are over twenty thousand Jains in the United Kingdom and substantial numbers of the European continent, particularly in Belgium. In the United States there are Jain communities in many cities. There are over one thousand families in New York. Canada also has some Jains. Jains have been settled in East Africa for several decades : the political situation and other considerations have led to numbers of them moving to Europe and North America since the 1960's.

The first priority for Jains settled in the Western world has been to build up new communities to preserve and reinforce the sense of Jain identity. Jains have, it seems, a genius for organisation, and furthermore they produce people prepared to lead and organise the many Jain institutions which emerge. There are over twenty Jain centres and societies in North America. In New York a modest beginning was made in 1965 when the Jain Centre of New York was established. Members were few at first but the work of the pioneers led to the Centre's development, particularly as more Jain families moved into the area. From the start it had twofold objectives, to provide a social and religious forum for local Jains and to disseminate the philosophy and teachings of Jainism to the people of the United States. The first objective in the Constitution of the Jain Centre of North America (as it was later re-named, in view of its wider scope) is 'to promote ideals and teachings of Jainism'. The Centre was able to obtain suitable premises and the first Jain temple in the United States was established as a place of worship for all Jains. Contacts were made with Jains in other towns. Boston, Cleveland, Pittsburgh, may be mentioned among the large cities where Jain centres have come into being. A united organisation has been formed for Jain societies, the Federation of Jain Associations in North America (a title which gives the happy acronym J.A.I.N.A.).

In the United Kingdom the principal Jain communities are to be found in London, where the large majority live, and Leicester, though there are smaller groups in Manchester, Birmingham and elsewhere. A number of Jain organisations have been established in recent years to bring together Jains in different areas. Most ambitious, perhaps, is the Jain Centre in Leicester. Jain Samaj in Leicester, in spite of early vicissitudes, acted as a focus for a large

part of the Leicester Jain community. Religious and social functions were organised and a cyclostyled periodical, Jain News, was published. In 1979 the opportunity came to purchase permanent premises. The building, a disused chapel, was in poor condition and would need considerable funds to convert it. But it was in a central location and the farsighted decision was taken to purchase it. Immediately the Jain Centre gave a place of their own to the Leicester Jains and indeed Jains of all Europe. No longer were functions held in hired halls in different parts of the city. In nine years it has been transformed. The ambitious plan to create a Jain Centre for Europe attracted generous donations. On 25th August 1985 three images of Tirthankaras, Shantinatha, Parsva and Mahavira were be installed in the Centre, having previously been consecrated in rituals in India, to make this the first Jain temple with fullyconsecrated images in the Western world. The consecration was carried out by Acharya Shri Padmasagar Suri Maharajji to whom Jains in Europe are greatly indebted.

Not only Jains will admire the Jain Centre when it is completed. The white marble frontage on Oxford Street will be visible to the constant stream of motorists and people who pass by. This Centre will be open to everybody, Jain and non-Jain, and the auditorium, dining room and other facilities will be available for functions.

The library is planned to attract scholars from all over Europe and it is hoped a fine collection of books on Jainism will be built over the years. For the pious pilgrim, visiting Leicester for religious purposes, the central temple will be the main attraction. Here in a shrine or Garbhagriha of carved stone and marble exhibiting the finest work of Indian stone carvers, the three central images of Shantinath, Parswanath and Mahavir are being installed in their permanent position during the Pratistha Ceremonies in July 1988, in the presence of many thousands of people from Britain and abroad. But there is also Digamber temple housing images of Rishabhdev, Neminath and Parswanath as well as a 2 metre high statue of **Bahubali**. For Sthanakwasi there is an Uparhraya. In addition there is a Gurusthanak, and those who admire the life and teachings of Shrimad Rajchandra can pause in the Shrimad Rajchandra Jain Mandir.

Jainism in the Western World is rather new. Yet

Jainism is not an exclusive faith restricted to a relatively small population in India. Jainism offers something to the whole world, in the West as well as East, a message of peace and hope.

The generosity of donors in India has provided a pillared temple of carved stone to house the images on the upper floor of the Centre and it is expected that this temple will become a destination for pilgrims from all over Europe, and indeed beyond. In recognition of its expanded role Jain Samaj Leicester became Jain Samaj Europe. The Jain is the quarterly trilingual publication of Jain Samaj Europe. The Centre will have a strong concern for the propagation of the principles of ahimsa and other Jain tenets, as well as for providing information on Jainism to inquirers. This all sounds easy on paper but it has meant hard and unremitting work over many years for the members of the Jain community and their Executive Committee under the presidency of Dr. Natubhai Shah.

The Jain communities in the Western world maintain contacts with India. They do, of course, lack the guidance of Jain monks and nuns which can be taken for granted in India, though a few people with previous experience of the mendicant order have been prepared to travel to the Western world. But the Jain communities of Europe and North America have had very largely to rely on their own resources in the religious, as in the community, field. One feature of Jainsim in the Western world is that sectarian differences are often forgotten in the new organisations as Jains of all persuasions work together as followers of Mahavira.

What of the future? Jainism in the Western world is at a crucial stage. Much depends on making sure that the coming generation will be able to accept the modern Western world without losing their Jain faith. Jainism is, perhaps of all religious traditions, best adapted to fit in with this modern scientific age. One can see a bright future, with Jainism looking outwards, not introverted, well-established in the Western world and contributing the age-old, but up-to-date, principles of Jain philosophy, ethics and science to the modern Western world. - Paul Marett

<sup>(</sup>Dr. Paul Marett lectures on intellectual property law in Loughborough University, U.K. He is an Honorary Life Member of Jain Samaj Europe).



# JAIN CULTURE

#### **1. INTRODUCTION**

Culture is the sum total of man's learned behaviour in a society. How a Jain behaves in a radically different society such as in European society can bring out his individual makeup more clearly. How does he react to affluence and permissive elements? How does he react to ever increasing modern developments? How does he combat racial prejudices? How does he give his children a Jain culture especially where there are very few Jains or their preachers? How does he convince others of 'Iainness' when he himself, at the most, has been trained through rituals only? We briefly answer these questions after introducing the foundation of Jainism in the modern context.

### 2. SCIENCE AND THE FOUNDATION OF JAINISM

To call Jainism simply a religion is a misrepresentation since it tries to give a unified scientific basis for the whole cosmos including 'living and non-living' entities. Thus it is a holistic science which encompassess everything. In Jains scriptures it has been emphasized that

'knowledge comes first and then compassion' (Desá-vaikālika-sutra, verse 10, Ch. 4)

This is consistent with one of the greatest scientists of this century, Albert Einstein, who maintained

'Religion without science is blind, Science without religion is lame'. The main contributions of science in this era and their parallels to Jainism are as follows:

1) Particle Physics and Quantam Physics. It is only in this century that technology has advanced to the point where atomic processes and elementary particles may be studied and understood in detail. However, it is interesting to note that Jains had formulated their ideas presumably one step further by evolving the concept of karmic particles (Karmons). Whether such particles exist or not may be debatable but it is interesting that they fit in well with a self-regulatory universe and the life in it.

Quantum physics is very much probabilistic. In some cases it is very near the probabilistic Jaina principle of **Syadvad**. The principle is partly a probabilistic principle connected with the reductionistic principle of science. Jain would complement this principle with the holistic principle **Anekantvad**. At present, science is moving within these two principles.

- 2) Evolution. One of the greatest achievements of the biological science of the last century has been the evolution theory of Darwin. It is interesting to note that through the density of karmic matter in living species, one goes beyond evolution of any theory of Darwin, and tries to encompass the whole of creation. It tries to answer the fundamental question of evolution of life as an individual mechanism.
- 3) Exchangeability of Matter and Energy. One of the most revolutionary ideas of Albert Einstein was the claim that matter can be converted into energy and vice versa, i.e. matter and energy are exchangeable. This concept has been with Jains for centuries. The word that is used is **Pudgala** to describe the matter. Explicit in this word is that matter and energy are the



two sides of the same coin. As we know there is no terminology to describe this phenomenon in the Greek language and therefore no such scientific expression. The best one can do is write mass-energy for this profound concept.

4) Fundamental Forces. Science recognizes at present four fundamental forces:

gravitational, electro-magnetic, weak nuclear, and strong nuclear.

Investigations are in progress to reduce the number of these forces to 'superforce'. Importantly, Jain's concept of karmic force/animation force, must be an additional force which requires further studies but might explain various nonphysical phenomenon such as mind over matter. If such forces do exist, the underlying particles behind this force are Karmons which have subtle properties because of their absorption into anything living. Thus it will make their tracking down much more difficult.

#### 3. JAINISM IN PRACTICE

The contamination of the soul by karmic matter keeps the soul at an inefficient state. The density of karmic matter attached to a soul is also a determining factor for different types of life as well as the cycles of birth and death. Complete removal of this matter will bring the soul with its perfect qualities including absolute knowledge, bliss and energy. The process also eliminates the cycle of birth and death. For Jains, the fundamental importance in practice is to Ahimsa which can be translated as 'harmlessness' to all living creatures. In general, the effective use of Ahimsa not only reduces existing karmic matter but also restrains the inflow of new Karmons. Its implementation requires full alertness in any action physical, mental or through speech. (Mahavira prefixed various statements to Gautoma in Uttradhyana Sutra Ch. 10 by

'Never to be careless even for a moment').

It has four practical components: Amity, Compassion, Appreciation and Equanimity as described in the following quotation:

"To develop a feeling of friendliness in relation to beings in general, a feeling of gladness in relation to those superior to oneself in merits, a feeling of compassion for those in misery, a feeling of neutrality in relation to those in an idiot-like fashion who are unworthy of instructions".

(Tattvartha Sutra, Verse 5, Ch. 7)

The effective use of these four fundamental components of Ahimsa with complete alertness can virtually answer all the questions raised in S1. As an analogy, it is like driving a car (a vehicle with tremendous power) towards one's destination. It is not only how you drive and what route you take, but carefulness plays a role each second. In principle. Right conduct which reduces the karmic matter is also non-acquisitiveness (Aprigraha), which is antagonistic to materialistic values, e.g. love of money for its own sake. It has been suggested that beyond ones own needs a small percentage of one's income should go to worthy causes for a true lain. Elimination of karmic matter is also through meditation etc.

It is mentioned, anyone who makes selfconquest would be regarded as a Jain. He starts from the Right Knowledge and then balances it with Right Conduct, coming through the Right Conviction grown out of the Right Knowledge. It is a pity that most of the main recitations summarizing Jain principles, are still in Arda-Magadhi. This is not in the spirit of Mahavira who preached in the common language of that time.

It very much requires Jains to come forward to try to re-interpret various concepts in terms of modern science as objectively as possible. One of the major difficulties in reinterpretation is that Jain terms are based on Prakrit/Sanskrit languages whereas modern



science takes its roots in the terminology from the Greeks. To specialize in a small area of science, one works towards research degrees after many years of labour but it is amazing that one expects to understand the technical basis of Jainism at a stroke. Jains should come

### Questions & Answers on Jainism by Paul Marett

Although jainism is an ancient and respected religion, it is little known in Europe. Here are answers to some questions which may be asked by the westerner on first coming into contact with the Jains.

#### 1. Who was the founder of Jainism?

Jains believe that their religion is extremely ancient. The Lord Mahavira, who died in 527 BC, was the last of a long series of prophets (tirthankara). He followed an existing religion, which Jains believe was established by Rishabhdev, who lived countless centuries before.

### 2. Is there any one principle above all which characterises Jainism?

Yes. The fundamental principle of Jainism is **Ahimsa** or non-violence towards all living things however insignificant to our eyes. To a true Jain, violence in thought and speech is as bad as physical violence.

3. Surely this (ahimsa) is impossible to achieve? That is not true. Jains recognise that in everyday life for the ordinary person it is almost impossible to avoid all harm to other beings. But every attempt is made to avoid harm and this is obligatory (even at the cost of their own life) on monks and nuns who are not caught up in the business of ordinary life.

### 4. Does that mean that a Jain will defend himself from violent attack?

If unavoidable a layman (shravaka) may. Violence is bad because of its effect on the victim, but particularly bad for the passions it creates in the perpetrator. But as far as monks and nuns are concerned even self-defence is totally forbidden. forward with a gradual scheme of learning through a Centre such as the one in Leicester.

by Professor K.V. Mardia Head, Department of Statistics University of Leeds

#### 5. Do Jains believe in God?

Not is the sense of a creator or judge or controller of universe. The universe is always - existing, controlled by its own laws. Every individual soul is potentially god and this is the state of the Soul, which has reached **moksha** or liberation. (Incidentally Jains do believe that there are heavens beyond this world inhabited by celestial being, who are however not eternal but may be reborn as humans or other creatures in due course.)

#### 6. So Jains believe in reincarnation?

Most definitely. Every soul passes through countless lives carrying with it the accumulated effects ('Karma') of its deeds and passions, good and bad.

### 7. But the soul, you say, can become godlike in time?

A soul, born into human life, may become aware of the true aim of existence and may, by meditation and austerity, conquer the passions, purge itself of the accumulated karma, and achieve a total knowledge of the whole nature of the universe and eventually may attain moksha (or nirvana).

#### 8. What is karma?

All phenomena are said to be linked together in a universal chain of cause and effect. Every event has a definite cause behind it. By nature each soul is pure, possessing infinite knowledge, bliss and power. But these faculties are restricted from time immemorial by foreign matter coming in contact with the soul. This foreign matter is karma. The effects of both good and bad deeds are attached to the soul and are caused forward through subsequent rebirths. When the soul frees itself from all karma, good and bad, it reaches moksha.

#### 9. Can you describe moksha?

Not really, for it is absolutely beyond all human sense experience, a condition of infinite bliss and complete knowledge. The liberated souls live in a timeless totality, yet retaining their individuality in a state which human comprehension cannot



reach. These souls are free from the cycle of death and rebirth.

#### 10. Am I, then, right in gathering that the keys to Jain life are faith and knowledge, coupled with ethical conduct arising from these?

That is exactly right. Jains speak of the 'three Jewels' of right faith, right knowledge and right

**conduct.** Right conduct for the lay person means above all non-violence but also truthfullness, restraint of sexual passion within proper limits, the avoidance of stealing in any form, and the reduction of attachment to material possessions. For monks and nuns the rules are stricter. Jains believe that this conduct will spring from faith in the teachings of the tirthankara and knowledge of the true ends of existence.

### *ii.* Doesn't that sound like a recipe for sainthood?

Perhaps. Let us be honest: not all Jains live up to all the precepts. However Jains do have a reputation for truthfulness and honesty in business dealings, delinquency seems to be rare among Jain youth, care for animals is a main object of Jain charity and strict vegetarianism is almost universal.

12. Can you say a word or two about Jain monks? When a Jain lay person reaches a particular stage of spiritual development, he or she decides to leave worldly affairs and follow the stricter rules for monkhood; total non-violence, complete truthfulness and control over sexual desire, absolute honesty and renunciation of possessions.

#### 13. Do the Jains have sacred literature?

Yes. We cannot go into the details in this short artical, but it comprises all that goes to make a well developed and comprehensive philosophical and religions system, in accordance with logic and science.

### 14. In conclusion, how does Jainism fit into the modern world?

Very well. We have not touched on Jain philosophy, but to many thinkers Jainism stands up better than many religions to the discoveries of modern science. Jainism Jays stress on the individual: there is no 'pope' or central authority just as there is no controlling god. The individual is master of his or her soul. The attitude of Jainism to women is enlightened. Jains are tolerant towards other religions. The man or woman who lives a life according to Jain principles lives a life of rationality, humanity and care, and a life of spiritual striving and achievement.

# Jain Cosmography

Jain scholars produced, and developed over many centuries, a detailed description of the form of the universe, the idea of the universe as so described is generally regarded as a basic part of [ain belief, though many will feel that a belief in Jain cosmography is separated from, and unnecessary to, belief in the philosophical and religious fundamentals of the Jain faith. Whilst the whole package, cosmography and philosophy, is seen by many as a coherent whole, certainly a great many Jains today are not prepared to take traditional cosmography literally, and will accept the modern scientifically deduced structure of the universe, whilst accepting, as the same time, the essentials of the Jain religion. However the traditional Jain cosmography locates in space the stages of existence and the different forms of animate life and inanimate matter: for those who cannot take it literally it still does provide a useful framework on which to set in order the complicated doctrines.

The inhabited universe is seen as finite, though vast, it is **loka**, translatable very loosely as 'the world', or perhaps better as 'the worlds'. Outside this is **aloka**: the prefix 'a-' is a negative: 'non-world' empty space. We cannot reach the non-world, for there the principle of motion is absent. (Jain philosophy posits two principles of motion and rest, **dharma** and **adharma**.) In empty space there is no possibility of motion, only eternal changelessness.

The inhabited worlds comprise three parts, an upperworld, a middle world and a lower world. The shape of these is variously described in the ancient Jain texts, and in more recent centuries various diagrammatic representations have been made. Commonly the lower world is seen as a pyramid or cone, narrowing to the top, and often shown with stepped sides. Above it is the middle world, the base of which is a flat circular disc, frequently shown in plan view whilst the upper and lower worlds are in elevation. At the top, the upper worlds is shown in the shape of an Indian drum, tapering a little to the top and bottom ends. Frequently the diagram is shown in anthropomorphic form, the head of a human figure forming the upper world, the thorax and waist the middle world, and the lower world shown as the lower limbs astride, Illustrations of the inhabited universe in this human form are very common: they are often painted in colours to separate out the various elements, and annotated with the names of



the various parts and sometimes with the dimensions. Dimensions have been calculated, sometimes apparently to be taken literally, the unit of measurement being the yojana, being the distance which a celestial being can fly in six months in a straight line at a speed expressed in certain (apparently) immeasureable units. Sometimes dimensions are given as proportions, a certain number of rajju or ropes, not originally to be taken as absolute measurements. The impression conveyed, however the highly speculative units of measurement are taken, is one of vast extent.

In the simplest terms, the lower world holds the hells, the middle world is the world of animals and humans, which we know, and the upper world is the seat of celestial beings.

The lower world consists of seven regions in the form of layers one above another, separated by considerable distances. The several regions are named in some texts and their dimensions given. They decrease in lateral extent from the lowest region upwards, hence giving a pyramidal form to the lower world as a whole. Some texts go into great detail as to the structure of the lower world. Graphic descriptions are given in different texts as to the nature of the hells, which are as unpleasant as human descriptiveness can depict them, dark, noisome, malodorous, extremely hot or extremely cold. The occupants are valously described as human beings tortured by sadistic keepers, or beings of non-human form, repulsive in appearance, cvil-smelling, undergoing torments of hunger, thirst, heat and cold, suffering pain when merely touched, terrible in attackting each other. As the seven hellish regions are graded, from the uppermost to the lowest, so are the torments of their inhabitants greater. Strangely, however, the uppermost hell has other inhabitants, the gods of the lower world and other divinities. They occupy a pleasant, bright and well-provided section of the top hellish region.

The middle world, as mentioned above, is commonly depicted in plan, being shown usually as a circular disc. The representation is a highly imaginative map of the world as it was believed in ancient times to be. The whole picture was given regular form, and dimensions were provided. The centre of the world is occupied by a circular continent, Jambudvipa, divided into a number of parts. Bharat (India) lies on the southern side. Around the central continent is an ocean, and, moving outwards, other continents and oceans in concentric rings. (It is not improbable that the idea derives from imperfect knowledge of the real world: from the eastern side of India, Indo-China, Thailand and the Malay peninsula might seem like another continent encircling that of which India is the southernmost part.)

The centrel continent of Jambudvipa is divided laterally by six ranges of mountains, creating thus seven zones: the southernmost of these is Bharaha or Bharat. In the centre of each mountain range is a lake from which the great rivers flow: three Ganga flows eastward through Bharat, and the Sindhu westward. The whole schema is symmetrical, so that each zone has its mountains on its boundaries and rivers flowing through. Detailed dimensions may be found in the old texts.

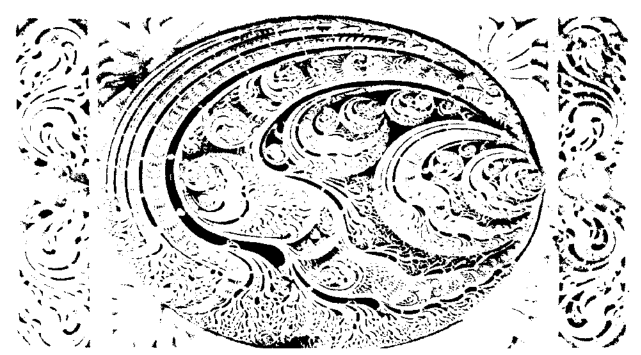
The central part of Jambudvipa is known as Mahavideha, and in the middle of this land is Mount Meru. Representions of this holy mountain are common: it may be found in sculptures in stone as well as depicted in drawings. It is of great height, described as one lakh of **yojanas**. Mount Meru (another name is Mandara) is terraced and faid out with parks and pleasant places, palaces and sanctuaries for the Jinas.

The upper world begins high above the stars. Like the lower world, the upper world is arranged in layers. Here are the abodes of the heavenly beings. devas, we can call them gods if we are clear that they are not the same as the eternal omnipotent god of other religions. For the gods are subject, like every living being, to the cycle of death and rebirth, and eventually they too pass on to another form of life, just as they have been reborn after a previous incarnation as a human or other living being. Here in the heavenly realms are kings (Indras) and kingdoms, and in the different heavens the gods and goddesses pass their time in luxury and pleasure. As the several heavens are graded upwards, the pleasures become more rarefied as desires become less burdensome. In Jain paintings the heavens are depicted in delightful form, with trees and flowers.

At the very top of the universe is the abode of the **siddhas** or liberated souls. Its shape is like that of an inverted umbrella, so when depicted in side elevation, as it usually is, it appears as a crescent with the open or concave edge upwards. Here the liberated souls abide in permanent and tranquil bliss.

This concludes a brief description of the universe as conceived in traditional Jain thought. To some today it is very real and complete. To others, of course, it is to be taken metaphorically, not literally. Modern science shows us a different universe. However, an understanding of the Jain universe helps, even today, in understanding the way in which Jain philosophers have explained the fundamentals of Jainism. As a framework on which to place the concepts of **karma** and rebirth, the nature of the soul and of space and time, of motion and of rest, it has value even for the most modern and scientific thinker today.





**KARMA** 'The doctrine of karman is the central dogma of the Indian religions'. These are the opening words of the Preface to Helmuth von Glasenapp's book (and doctoral thesis) The doctrine of karman in Jain philosophy (Leipsig 1915; English translation, Bombay (942). The idea that every action of ours involves a reaction, an effect which has to be worked out in this life or a subsequent life, is axiomatic in the thought of practically every Indian religious school. Different schools of thought have analysed the question of karma in different ways and have produced different explanations of its nature and operation. Probably no Indian thinkers have written in greater detail on this subject than the Jain scholars. Jain scholars have always had a genius for meticulous (the uncharitable might say at times pernickety) classification of every possible religious and philosophical phenomenon. Anyone who reads Jain texts will be struck by the multitudinous divisions into ten categories of this, fifteen categories of that and so on. (Undoubtly this practice has mnemonic purpose : the feats of memory required when written material is scarce or non-existent are made easier when there is a framework of numbered categories on which to hang the detail). Thus Jain scholars over very many centuries have investigated the nature and operation of karma through a process of dissection of every aspect into smaller and smaller modules.

The doctrine of karma will usually presuppose a universe which is not controlled nor created by an omnipotent deity. It provides an explanation of the motive force which powers the changes and fortunes of life, not only of human life but also the life of the heavenly beings or of the minutest living creatures. In Western thought life (and the whole order of the universe) depends on God, understood (most commonly in a more or less anthropomorphic form) as a being having intelligence, controlling power and choice. Choice is an important characteristic of the Christian God, the ability to choose between different lines of action. Sometimes choice an be seen as arbitrary, even whimsical : men and women are led to wonder if they are simply the playthings of the Almighty. To the Jain there is no controlling deity, choice lies with the individual. The individual's actions 'generate' his or her karma. The individual is in one sense in control, in another sense he is not. He can control his actions and thoughts and thus the nature of his karma : in this sense he has control. But karma acquired in the past must either work itself out or be annihilated. Every creature, every living being, brings to its new life the accumulated karma of the past : in this sense he has no control. Thus the doctrine of karma can lead at the one extreme to fatalism, to the attitude 'It's my karma : there's nothing I can do about it'. At the other end of the scale, however, the individual will realise that his actions alone can control his destiny,



that he, or she, has control of the influx of **karma** and that there are ways in which the elimination of past **karma** may be hastened.

A few lines earlier it was said that the individual 'generates' his own karma. The inverted commas were used because this is a very loose way of describing the way in which karma becomes associated with the individual soul. Jain scholars have, over many centuries, rationalised and explained the process by which this association takes place. To simplify to the extreme, certain particles are caused to flow to the individual soul (jiva) by 'vibrations' in the soul set up by activity, whether of body, speech or mind. This inflow is called asrava. If in fact activity is linked with passion (kasaya) then the soul is receptive to the particles and they become associated with the soul as karma, a process known as 'binding' (bandha). Perhaps 'passion' is not the best translation of kasaya, for the English word connotes generally feelings of great strength. It is better to define kasaya as 'violating the limits of equanimity' : it may be violent, or only moderate.

At this point a word needs to be said regarding the Jain view of the nature of karma. All things in the universe are either jiva (souls) or ajiva (non-soul). A major category of ajiva is matter, pudgala. One kind of matter is in the form of particles so fine that they cannot be perceived by the senses. These particles are capable of becoming karmic matter on association with the soul. Whilst many schools have described it as a kind of matter. It would not be correct to think of 'matter' in quite the same sense as the English word would convey : the word pudgala refers not only to gross matter proper, but also to such things as shade, sunshine, scent, sound, sweetness. The karmic particles are finer, less gross, even than these.

The effects produced by **karma** cannot be numbered. If every action causes a karmic reaction, there are probably as many different ways in which the reaction may work out as there are possible actions producing it. However broad systems of classification have been established, though different writers differ quite markedly on the details.

First of all there is a division into two categories depending on whether the vibratory activity of the soul is, or is not, accompanied by passion. If not (possible only for a soul in the higher stages of spiritual accompishment), then the inflow of (karmic) particles is only fleeting and transient. Otherwise, when passion (as defined above) is present, the inflow to the soul results in the binding of karmic particles to it, with the effects described below.

The causes of inflow have been analysed : 39 kinds of cause are given in a typical classification. Five result from the activities of the five senses, four from the four passions, five from the five major sins, and 25 from a miscellaneous collection of actions such as deliberately misinterpreting scriptural injunctions, inventing new sensory pleasures, or carelessness in various ways of the possibility of harm to living beings. These, again, may be subdivided according to the intensity of the activity, its intentional or unintentional nature, and in other ways. The different kinds of causes of karmic inflow result in the production of the different types of karma.

The different types of **karma** are basically eight (though these are in their turn subdivided into, typically, 158 sub-categories). These indicate the sort of effects which the particular type will produce when associated with the soul, and are as follows:

- 1 **Karmas** which obscure in various ways the soul's faculty of knowledge;
- 2 Which obscure the faculty of **darsana** (indetermine apprehending);
- 3 which produce feelings;
- 4 which cause delusion as to right belief and right conduct;
- 5 which determine the duration of life in any of the four fields or rebirth, celestial, human, sub-human, hellish;



- 6 which determine the individual characteristics of body and disposition;
- 7 which determine the individual's social position or standing in life;
- 8 which obstruct the faculties of charity, gainful activities, enjoyment and will-power.

If the list above is examined it will be seen to give an explanation which can cover possible permutations of physical and psychological characteristics, and the general nature of life in this or the next rebirth. Thus the individual's life is predetermined within broad limits. To that extent, the doctrine of **karma** is fatalistic. However, this is true only to a certain extent : the individual is still left with a good deal of freedom of action, both to improve (or otherwise) his or her lot in this lifetime and, particularly, to influence the circumstances of the next rebirth.

So far this account of **karma** has dealt with what may be described as the negative aspects, the nature and cause of karmic bondage. The positive aspect may now be dealt with. There are two aspects to this, firstly, stopping the inflow of further karmic particles (**samvara**) and, secondly, ridding the soul of the **karma** which is already bound to it. Here we are in the field of ethical and spiritual training.

The inflow may be reduced (or even halted) by following certain practices and restraints. These, again, are organised by Jain scholars into numerous sub-categories, but essentially they fall into six groups:

- 1 proper control of mind, speech and body;
- 2 care in all actions to avoid harm to living beings;
- 3 observance of ten virtues, including forgiveness, humility, austerities, truth, chastity;
- 4 meditation on the nature of the universe, the soul. **karma**, and the path to liberation;
- 5 calm acceptance of hardship and suffering;
- 6 right conduct, in the form of equanimity, freedom from passion, total non-violence.

It is axiomatic that a particular 'unit' of **karma**, once attached to the soul, will in the normal course of events produce its appropriate effect and thus work itself out, leaving the soul free of it. This is a slow process : a given unit of **karma** may reach fruition and complete its effect in the current lifetime or it may carry over into future lives. However, the process may be hastened. By the observance of the practices and restraints enumerated in the preceding paragraph a reaction is set up which neutralises the contrary **karmas** before their full effect is worked out. This is one way of hastening the 'shedding' (**nirjara**) of **karma** from the soul.

There is another way, the deliberate practice of tapa, usually (though not entirely satisfactorily) translated as 'austerities'. Jainism is often described as an ascetic religion, and this is in a large measure true. Austerities involve lifting the mind above the demands and impulses of the body, deliberately assuming restrictions on the more pleasant things of life and rising above the desire for them. Whilst various forms of mortification of the body may be engaged in, the commonest is fasting, ranging from total abstinence from all intake of food and drink for a given period, through reduction in quantity, to avoidance of the tastier items. In addition to these 'external' austerities, certain 'internal' austerities are recognised, including service to monks, study, meditation.

The doctrine of **karma** can be looked at as involving both a short-term and a long term perspective. In the short term the perspective is limited to a more favourable reincarnation the next time around. But the ultimate aim is the total liberation of the soul from the cyle of worldly existence. The soul which ascends the spiritual ladder ulimately becomes free from all **karma** and achieves that permanent state of total knowledge and total bliss which is called **nirvana** or **moksha**.





## THE CONCEPT OF GOD AND THE DESTINY OF THE SOUL IN JAINISM

Jainism is perhaps the oldest religion that developed in Indian Subcontinent. It is believed that its culture, which professes the tenets of non-violence and truth, refraining from theft, good conduct and restraint on accumulation of possessions, existed in India before the advent of Aryans, who believed in the Vedic religion. Jain culture was known as ascetic Shraman tradition, while Vedic religion as Brahmanic tradition (modern Hinduism). It is believed that in every half-cycle of time in the Universe, twenty-four Tirthankars or Prophets (also known as Jinas) revive the philosophy and show the path for permanent happiness and bliss in language which living beings can understand. The first, Rsabhnath, lived thousands of centuries back and the last, Mahavira, who was thirty years older than Buddha (founder of Buddhism) preached his teachings, more than 2,500 years ago.

Mahavira showed a path to liberation of the soul from the cycle of reincarnation, of birth and death, through spiritual training, austerity, the control of passions and a noble ethical code centring on Ahimsa (total harmlessness to every living being). The aim of Jain way of life is to purify soul from its attachment to the Karmas and achieve Moksa, a state of permanent happiness, bliss and self realisation. It is the state from which the soul, which has removed the bondage of its deeds, does not have to go through the cycles of birth and death. The teachings of Jainism lead us to happiness which is permanent, self-generated which comes from within, not dependent upon external materials and which produces peace and tranquillity of mind, as opposed to sensual pleasures which are temporary, dependant upon external things and which produce wavering and unsatisfied mind.

The focal point of a Jain Temple is an image or images of one or more of the twenty-four Tirthankars. The image is conventionally represented seated or standing, calm and detached, worshipped as God. God, according to Jain belief, is perfectly happy soul with infinite capacities for activities, a pure and perfect soul without any material body, a being that cannot perish or become degenerate. Jains do not believe in God as creator and ruler, but believe that every soul has existed from eternity and from eternity souls have ever been emerging from the ordinary embodied worldly condition in the pure liberated condition, and will continue to do so for ever, but they will never come down from this condition of Godhood to the condition of souls in the ordinary embodied states.

From all eternity, the ordinary soul has been indulging in the false attachment and aversion to other things, ignorant of its nature, and by reason of this indulgence it is never at ease. Upon the abandonment of this attachment and aversion the soul becomes calm and tranquil and when completely free from the influence of these unnatural activities, the soul lives its natural life and becomes all-knowing, permanently happy and immortal. In short it becomes God.

Jains worship images in the Temple or meditate on them, not for asking any wordly favours, but to follow their examples so that one day their own souls become liberated and purified, achieve Moksa the state of permanent happiness and bliss. The Tirthankar is not a creator or the ruler. Neither does the Tirthankar answer requests or control the affairs of the world. The prayers and meditation of the devotee are directed to admiration and praise of the object of his or her devotions, and to the noble aim of emulating the Tirthankar's virtues and spiritual life. In short Jain's concept of God is that of purified, omniscient, happy, blissful, all-powerful and eternal perfect being, who neither creates other things or beings, nor rewards, nor punishes.

To explain what happens to us when we die, one has to understand some aspects of Jain philosophy.

Everything in the Universe is either living or non-living (**jiva** or **ajiva**). Jiva or souls could be either liberated or embodied. Ajiva or non-living things could either be **rupi** (with form) or **arupi** (formless). Non living things with form are called -J<u>ain</u>

**Pudgala** or matter. It has primary characterisitics of touch, taste, smell and colour and can be divided into a number of subtle sub-divisions, smallest being **paramanu** (sub atom) formless non living beings like **Dharma** (motion), **Adharma** (Rest), **Akasa** (Space) and **Kala** (time) which cannot be experienced by sense organs, while **Pudgala** can be experienced.

The Universe consists of matter and spirit (soul) and though they are found in combination to a large extent, they are distinct. Conciousness is the attribute of the soul, while the function of matter is to provide a body for the soul to inhabit, to form the organs of speech, mind and respiration and to contribute pleasure, suffering, life and death of living beings. The Dharma (medium of motion) assists the motion of souls. Adharma (medium of rest) assist rest of matter. Akasa (space) provides accommodation. Kala (time) assists substances in their continuity of being (through gradual changes) in their modifications, in their movements and their priority or non-priority in time.

The destiny of the soul is decided by the fine subatomic particles attracted to the soul by its action or deeds (Karma). Whatever we do, whatever we speak, whatever we think and whichever manner these activities are done, attract different Karmic particles in intensity, quality and quantity. If these Karmic particles are mild in character, they are dissociated from the soul by feeling sorry or asking for forgiveness. If they are strong in intensity and character, they remain attached to the soul, till they get ripened, which may happen in short time or after thousand of years. High intensity Karmic particles are removed by experiencing their effects, but low intensity ones can be removed by austerity and living a noble life. Karmas are like bank balance. If they are good (merit), one enjoys their fruition till they are exhausted. If they are bad (demerit), one suffers from misery.

Jain scripture have described different kind of **Karmas** in detail and have explained the causes of happiness, misery and apparent inequality of this world. If some person is doing bad deeds, still enjoying a good life (of material wealth), it is due to fruition of good **Karmas** in past lives, but his soul is collecting demerit because of bad deeds and he will have to suffer its effect in future. When all the Karmas are shedd, the soul is purified and remains in its natural blissful state.

Until liberated, the destiny of living beings is constant transition from one physical body to another, a recurring cycle of birth and death and rebirth. We have all of us passed through countless lives in the past, and we face countless more lives in the future.

The Soul (jiva) is the one unchanging element of a living being. It may be embodied in any of four broad categories of existence, as heavenly being, human, in animal or plant form, or as a denizen of the hells. The type of being in which the soul is reborn, the shape, form, colour longevity etc., of the body it occupies depends upon its Karma.

When we die the soul rises and occupies a body which is formed by fusion of **Pudgala** or matter particles and which grows with the help of the soul, while the corpse which is made of matter gradually disintegrates in **Pudgala**. These **Pudgala** may form the body of other soul.

In conclusion when one dies, depending upon its **Karma** the **jiva** (soul) takes birth in the uterus, it may be umbilical (with a sac covering), incubatory (from an egg) or umbilical without sac covering, or it takes birth of celestial or hellish beings in special beds.

The body is formed from Pudgala (matter) and the longevity, the happiness or misery are experienced according to the attachment of Karma. It may be liberated and can attain perfection and permanent happiness and bliss by annulling the previous **Karma** by calm and patient endurance of their effects and simultaneously warding off fresh Karma by the attitude of dispassion and the contemplation of their true nature. When the soul eliminates all the Karmas, it achieves its final pure state, Moksha or Nirvana, the state of Siddha. The Siddha is completely detached from the affairs of the universe, abiding in a state of eternal calm, bliss and total knowledge. Numbered among the Siddha are the Tirthankars (whom Jains worship as Gods), who in their last worldly lives attained omniscience, taught the people the path of liberation, and finally passed to the bliss of Moksa.

Dr. Natubhai Shah, President, Jain Samaj Europe.



### A SCIENTIFIC ANALYSIS OF EVIL

This is not, you may say, a very promising title for an article in THE JAIN. Some, indeed quite a lot, of ancient Jain religious texts are pretty obscure and very heavy reading even in modern translation. The reader needs badly the help of the many modern commentators who have edited such texts and added voluminous commentaries, often many times the length of the original. Gommatsara Karma-Kanda is just such a text. An edition of this work, with translation into English and a very full commentary and explanation of the difficult text was published in 1927 in Lucknow as Volumes 6 and 10 of the series Sacred Books of the Jains. This modern version is by Jagmandar Lal Jaini who performed a noble task in making at least moderately understandable a text which is characterised by A.K. Chatterjee in his Comprehensive History of Jainism as 'frankly unreadable'! The work had already been translated into Hindi in the eighteenth century AD. The author of the Karma-Kanda was Nemichandra (one of several Jain authors of this name) and he lived at the latter part of the tenth century AD. He is said to have been a friend of the minister and general Camundaraya who had the colossal statue of Bahubali or Gommata carved at Sravana Belgola. Nemichandra belonged to the Digambar sect.

The Karma-Kanda is really the second part of a larger book. The Jiva-Kanda, the first part, is a treatise on the soul or jiva. The Karma-Kanda deals, as its title suggests, with the nature of karma and its effects on the soul. The pure soul is immaterial, it has no material substance. By contrast, karma is seen by the Jains as having material qualities. It is a particularly fine kind of material particle, incapable of being perceived by the senses, which has the capacity to become attached to the soul. The pure soul thus is fettered or tied to worldly existence. Evil is material, in the sense that evil occasions the binding of (certain kinds of) karma to the soul. Thus an analysis of karma can be seen in one sense as an analysis of evil. Hence J.L. Jaini describes this book as 'a scientific analysis of evil'.

It is not intended here to give an account of the doctrine expounded in this frankly unreadable text but to point out some of the difficulties which are put in the way of the scholar who seeks to work on the old Jain writers. Happily not all are so difficult as this one. Jain writers had what may seem to some as a mania for classification. Every conceivable thing is analysed and sub-analysed into numbered categories. Basically, this book tells us (but not very clearly unless we have the help of the commentary) that there are eight kinds of karma, classified according to their effect on the soul. Four are destructive, four are nondestructive. Thus one variety of karma, when it is attached to the soul, has the effect of obscuring the soul's faculty of knowledge. A second obscures perception, a third leads to delusion (wrong belief or conduct), a fourth is obstructive in that it obstructs the normal operation of the living being. Those are the four destructive kinds. The others are the ones which determine the soul's destiny in the next life, whether as a denizen of the hells, as an animal, a human or a celestial being; the kind of body entered by the soul; the type of family; and the feelings undergone. If this sounds complicated, it is! But this is only the start. Each of the eight categories of karma is further analysed. Whilst there are only two kinds of feeling karma, those producing pleasure and those producing pain, there are no fewer than twenty-eight deluding ones and ninety-three body-making. Indeed it is said that even these may be subdivided further into innumberable categories.



The reader can reasonably become exasperated by all this hair-splitting. It is by no means unique to Jainism but has been the method of seeking or explaining knowledge by theologians of all religious colours. Whether it is true or not that medieval Christian thinkers debated solemnly how many angels could sit on the head of a pin, this type of thinking was certainly commonly found among the great theologians of the Middle Ages. Often, of course, the numbered categories have a mnemonic purpose : the student can remember ten types of this, twelve of that (just as many of us do today when faced with rote learning). Does this work, and others like it, have any value for us today? Yes and no. No to the extent that we try to read it as sacred literature, having some sort of holy character in itself. Yes in that it does show a subtle mind wrestling with problems which are very difficult to elucidate. Perhaps in the twentieth century we should prefer to use the categories of modern science as a more acceptable framework in an attempt to understand the fundamentals of Jain philiosophy' but the work of these early writers is the ladder on which we stand in trying to grasp the truth which is always just out of reach.

## JAINISM IN WESTERN GARB

Jainism has attracted the attention of relatively few Europeans. Unlike Buddhism which has made a tremendous appeal to large numbers of Westerners, as reflected in shelves of books on the subject. Western interest in Jainism has very largely been confined to a few learned scholars. From massive and scholarly editions of the Pali literature of Theravada Buddhism, translations of the sutras and other Japanese and Chinese works of the Mahayana schools, down to popular paperbacks, pamphlets and books meant for a wide audience, Buddhism has been served by countless writers in every language of Europe. Jainism on the other hand has been largely the preserve of specialist Indologists who have given us useful translations of many of the more important Jain texts. Apart from these, there is a considerable corpus of writing in English by Indian Jains, work of very varied quality. Much of it is valuable and scholarly. Much of it is intended for the average reader, not the scholar, and thus serves to put Jainism in its rightful place in the religious tradition and the current religious practice of India. There is a large devotional literature, hagiography and collections of improving stories, by Indian Jain

writers, some of it very good and helpful, some of it, we must admit, of dubious quality.

What is curiously lacking, however, is any considerable body of what may be described as the middle-range material by Western writers, books, that is, and indeed articles, which explain Jainism for the average intelligent reader. There is no equivalent, for example, of that excellent guide to Buddhism by a wellknown English Buddhist, Christmas Humphreys, which has retained a place in the list of Penguin Books for several decades, and which must have been the introduction to Indian religion for very many people. Perhaps the nearest is the book by Mrs Sinclair Stevenson, The Heart of Jainism, published as long ago as 1915, and for all its sympathetic stance, written from an avowedly Christian missionary point of view. The modern general reader will go to the valuable book The laina Path of Purification. if he or she wants to see Jainism up-to-date. This work was published in the United States and is the work of a distinguised scholar of Indian religion P. S. Jaini. But, although his English is faultless and the learned author is fully assimilated in Western



culture, he is of course an Indian Jain by birth and upbringing.

It is difficult to understand the lack of appeal which lainism has had for the Westerner, even in recent years when the study of Indian religion at the popular level has advanced greatly in Europe. Jains and their faith are very little known in Britain. For those who do take more than a transient interest, Jainism appears at first as difficult and rather esoteric. The Jains are not inclined, on the whole, to believe that other people want to know about their religion. Those who do get into the subject find that Jainism is indeed fascinating as a study detached from commitment, but more than that, of a value at least equal to that of any other Easterrn religion as a guide to conduct and an explanation of life and the universe.

One who did take a deeper than average interest in Jainism was Herbert Warren, who was Honorary Secretary, and it seems the leading member, of the Jaina Literature Society of London which existed in the earlier years of this century. His mentor was Virchand Raghavji Gandhi, an Indian lawyer who represented the Jain faith at the Congress of World Religions held in Chicago in 1893, and who subsequently gave a series of talks in London arranged by Mr Warren. Shri Gandhi died at an early age in 1901 but his lectures formed the basis of Herbert Warren's book Jainism in Western Garb, as a Solution to Life's Great Problems, published in 1912.

We cannot say, unfortunately, that this small book burst like a blinding light on the society of its day. It has gone through a number of editions, in Britain and India, but has had modest sales and gathers dust among the handful of books on Jainism which is all the average fairly large library can muster. The Jaina Literature Society seems to have disappeared without trace (while by contrast the Buddhist Society of London, founded by Christmas Humphreys, continues to flourish).

Jainism in Western Garb deserves to be better known. Herbert Warren's portrait in the Indian edition of 1983, a slightly blurred reproduction of an old studio photograph, shows a serious bespectacled man with the heavy moustache and high stiff collar of his day. His book, however, has not dated. He is cautious in asserting facts which will be challenged if presented dogmatically in a small book intended for the general reader. 'It is claimed' he says 'of the Jain spiritual leaders that they were omniscient ... The Jain scriptures are claimed to be the historical records of the lives and teachings of these omniscient spiritual leaders; and it is from these scriptures that the Jain doctrines are taken'.

With this caution, 'it is claimed' out of the way, Herbert Warren can continue to describe the religion he so obviously admires and loves.

Apart from any question as to whence the doctrines have come, however, they stand on their own merits and are in themselves comforting and satisfactory. They protect the soul from evil, they fulfil the requirements of the heart, will bear the severest scrutiny of the intellect, and they give freedom to the individual - there are no commands to obey. Religion is the act of bringing one's own life up to an accepted standard of excellence morally and spiritually, and these doctrines offer such a standard; they are a serious concern for man in his relations with his fellow human beings, and in relation to his own future state of life in eternity; and they show him how to relieve others and himself of misery, and how to increase happiness in himself and in others.

I would not be easy to epitomise Jainism more completely and more succinctly.



The treatment in the book is simple and logical. The nature of the universe, according to the Jains is first described. Man as he actually is forms the next section: it is rather technical, but clear, it is largely taken up with an exposition of the traditional 158 kinds of **karma** (which he calls 'energies'). Man as he actually is gives way to Man as he may become, a single page on the **siddha** and **moksa**. Then the longest section is entitled 'Means to the End' and deals with the stages of spiritual development and the rules of conduct, bringing the subject away from theory to practice.

Here is the summing up.

We live socially in a real and, in a sense, everlasting universe of sentient, conscious beings (iiva), and of inanimate, insentient, unconscious things (aliva). We attract (asrava) subtle forms of matter to ourselves, and we assimilate it (bandha); the natural qualities of the soul are thus more or less obscured, and consequent various conditions of weal (punya) and woe (papa) are experienced. We have been doing this, and suffering the consequences, for ever in the past, before birth and since, perpetuating our bodily existence through deaths and rebirths continually. This continual attraction and assimilation of matter generates in us energies which are not essential factors of the soul's existence, but which hinder the soul's natural activities. These unnatural energies may be stopped and

destroyed by stopping the influx (samvara) and by ridding the soul of matter (nirjara) ... In this process of stopping the inflow and of ridding the soul of matter, the individual develops gradually through fourteen stages, in which there appears, more and more, unimpeded activity of the immortal self, in the form of right knowledge, wisdom, love, strength, blissfulness, etc., until, at the finish, every atom of physical matter in combination with the soul and the consequent ignorance, foolishness, cruelty, weakness, pain, misery, etc., are removed from us for ever (moksa).

The nine fundamentals of Jain thought (tattvas, jiva, asrave, bandha, punya, papa, samvara, nirjara and moksa, could hardly be more clearly expressed.

The last words in the book are these:

The above statements are put forward as being literally true; they are not figurative or mystical; they are about concrete realities, are not abstractions, and are of universal application to living beings.

Herbert Warren was in his time almost unique. Even today, three-quarters of a century after the appearance of **Jainism in Western Garb**, very little has been written by Western writers on Jainism compared with the vast outpouring on other forms of Indian religion. It is still difficult to produce a short reading list of readable and available books. It is a puzzle why this is so.

"Belief in the self and other reals is Right faith their compreshension is Right knowledge, non violence, self control and austirity is Right conduct. These together constitute the way to freedom."



Lord Mahavira

# THE VALUE OF A VEGETARIAN DIET

Most of the Gujarati residents in Europe have remained vegetarians, inspite of the influence of non vegetarian persons on them. All the eastern religions put emphasis on vegetarian diet and the non vegetarian food is prohibited in temples, gurudwaras and other religious places. The Jains are usually vegetarians and are also expected not to eat root foods like potatoes, carrots etc. in their diet. One may be a proud (fanatic!) Hindu, Sikh, Buddhist or Jain, but when the question of observing the fundamental principles of their faith comes, lot remains to be desired. The mere fact of being born in Hindu, Sikh, Buddhist or Jain family, does not make one a Hindu, Sikh, Buddhist or Jain. It is the observance of fundamental principles makes them Hindus, Sikhs, Buddhists or Jains. What we observe and expect to observe in religious places, we should observe in the outside world, if we wish to be proud about our faith. One should eat what one is supposed to as laid down in one's faith.

It is a misnomer that non vegetarian food is essential to remain healthy in the Western world. On the contrary persons taking carefully selected vegetarian diet are healthier than their non vegetarian friends. Following quotations show that one can live a healthy life on a vegetarian diet.

Flesh foods are not the best nourishment for human beings and were not the food of our primitive ancestors. There is nothing necessary or desirable for human nutrition to be found in meats or flesh which is not found in, and derived from vegetable products.

Dr. J. H. Kellogg

It must be honestly admitted that, weight for weight, vegetable substances, when they are carefully selected possess the most striking advantages over animal food in nutritive value.

Sir Benjamin W. Richardson, M.D., F.R.S.There are many alternative sources of first class protein and the meatless diet can be as good as any other.

Dr. Charles Hill

We have given the following charts which I am sure would be quite useful to the readers of The Jain and vegetarians in general. Whilst planning a diet one should remember that a well balanced diet is essential in supplying all the body needs to keep it fit and healthy, and must contain all the following:---



Proteins, Carbohydrates, Fats, Mineral Salts and Vitamins 1 gram of Fat produces 9 calories, while 1 gram of Carbohydrate produces approximately 4 calories.

Dietary requirements depend upon age, sex, height, weight and activity (metobolic and physical). The objective of a proper diet is to achieve and maintain the desirable composition. Diets require modification if you are suffering from a disease. For diets in different illnesses please consult your doctor. The Calorie Reckoner will help you to plan the diet.

| Proteins:      | Proteins are needed every day to provide<br>for the growth and repair of tissues.<br>Proteins can be used for energy too, but<br>surplus proteins are stored as fat. The<br>main sources of protein are dairy<br>products, nuts, pulses, especially<br>Soyabeans.                                              |
|----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Fats:          | Fats provide heat and energy and surplus<br>is, of course, stored as fat. The main<br>sources are known to everybody.                                                                                                                                                                                          |
| Carbohydrates: | Carbohydrates provide one of the<br>cheapest source of energy for the body,<br>but surplus is quickly turned into<br>you've guessed it — more fat to go into<br>your waistline. Most of our food contains<br>Carbohydrates.                                                                                    |
| Minerals:      | (Including calcium, phosphorus, iron,<br>sodium, potassium and colbolt). Present<br>in varying quantities in many foods and<br>essential for the regulation of certain<br>body processes and growth. Fruits,<br>Vegetables, Milk and Cheese give us<br>necessary minerals.                                     |
| Vitamins:      | Necessary to maintain health and to<br>protect against specific dietary disorders<br>The main sources are carrots, green<br>vegetables, cheese, butter (Vit. A),<br>margarine, green peas, oatmeal,<br>marmite and cabbage, sprouts, cauli-<br>flower, watercress, lemons, oranges,<br>blackcurrants (Vit. C). |

### **CALORIE RECKONER**

CALORIES RELATE TO 100 GRAMS WHERE QUANTITY NOT SPECIFIED.

| CEREALS AND CEREAL FOOD                                      | Calories |
|--------------------------------------------------------------|----------|
| Bajra                                                        | 361      |
| Barley                                                       | 336      |
| Wheat                                                        | 346      |
| Millets                                                      | 334      |
| Maize Flour                                                  | 355      |
| Maize Tender                                                 | 125      |
| Weetabix, Shredded Wheat                                     | 125      |
|                                                              | 104      |
| Corn Flakes, Rice Crispies 1 oz                              | 104      |
| Popcorn 50gms                                                |          |
| Ragi                                                         | 328      |
| Rice, Raw Milled                                             | 345      |
| Rice, Puffed                                                 | 325      |
| Rice, Cooked 3 Table Spoons (60g)                            | 70       |
| Rice-Khichri 1 Vati (210g)                                   | 250      |
| Sago                                                         | 351      |
| Suji                                                         | 348      |
| Wheat Flour                                                  | 341      |
| Biscuits I small 16gms                                       | 129      |
| Chapati (Thin) 16gms                                         | 40       |
| Chapati (Small) 24gms                                        | 80       |
| Chapati (Medium) 35gms                                       | 119      |
| Bread, White 1 slice $(3\frac{1}{2}" \times 4" \times 0.4")$ | 60       |
| Bread, White 100gms                                          | 245      |
| Bread, Brown 100gms                                          | 244      |
| Bun 100gms                                                   | 280      |
| Oat Meat <sup>1</sup> / <sub>3</sub> cup 27gms               | 110      |

#### Table 1. DESIRABLE WEIGHTS FOR MEN AND WOMEN (According to height and frame, age 25 and over)

| Height                                                                                                                                                      | Weight (Ib) in Indoor Clothing |              |             |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|--------------|-------------|--|
| Ft. In.                                                                                                                                                     | Small Frame                    | Medium Frame | Large Frame |  |
| (in shoes, 1-in. heels)                                                                                                                                     |                                | Men          |             |  |
| 5 2                                                                                                                                                         | 112-120                        | 118-129      | 126-141     |  |
| 5 3                                                                                                                                                         | 115123                         | 121-133      | 129-144     |  |
|                                                                                                                                                             | 118-126                        | 124-136      | 132-148     |  |
| 5 5                                                                                                                                                         | 121-129                        | 127          | 135-152     |  |
| 5       4         5       5         5       6         5       7         5       8         5       9         5       10         5       11         6       0 | 124-133                        | 130-143      | 138—156     |  |
| 5 7.,                                                                                                                                                       | 128-137                        | 134-147      | 142161      |  |
| 5 8                                                                                                                                                         | 132-141                        | 138-152      | 147—166     |  |
| 5 9                                                                                                                                                         | 136-145                        | 142-156      | 151170      |  |
| 5 10                                                                                                                                                        | 140-150                        | 146-160      | 155-174     |  |
| 5 11                                                                                                                                                        | 144—154                        | 150165       | 159-179     |  |
|                                                                                                                                                             | 148158                         | 154—170      | 164184      |  |
| 6 1                                                                                                                                                         | 152—162                        | 158-175      | 168—189     |  |
| 6 2                                                                                                                                                         | 156—167                        | 162-180      | 173—194     |  |
| 6 3                                                                                                                                                         | 160-171                        | 167—185      | 178—199     |  |
| 6 4                                                                                                                                                         | 164—175                        | 172—190      | 182-204     |  |
| (in shoes, 2-in. heels)                                                                                                                                     |                                | Women        |             |  |
| 4 10                                                                                                                                                        | 92                             | 96-107       | 104-119     |  |
| 4 11                                                                                                                                                        | 94-101                         | 98-110       | 106-122     |  |
| 5 0                                                                                                                                                         | 96-104                         | 101-113      | 109-125     |  |
| 5 1                                                                                                                                                         | 99—107                         | 104-116      | 112-128     |  |
| 5 2                                                                                                                                                         | 102-110                        | 107-119      | 115-131     |  |
| 5 3                                                                                                                                                         | 105-113                        | 110122       | 118-134     |  |
| 5 4                                                                                                                                                         | 108-116                        | 113-126      | 121-138     |  |
| 5 5                                                                                                                                                         | 111-119                        | 116-130      | 125142      |  |
| 5 6                                                                                                                                                         | 114-123                        | 120-135      | 129—146     |  |
| 5 7                                                                                                                                                         | 118-127                        | 124139       | 133150      |  |
| 5 8                                                                                                                                                         | 122-131                        | 128—143      | 137—154     |  |
| 5 9                                                                                                                                                         | 126-135                        | 132-147      | 141-158     |  |
| 5 10                                                                                                                                                        | 130-140                        | 136-151      | 145-163     |  |
| 5 11                                                                                                                                                        | 134-144                        | 140-155      | 149-168     |  |
| 6 0                                                                                                                                                         | 138—148                        | 144—159      | 153—173     |  |

For nude weight, deduct 5 to 7 lb (male) or 2 to 4 lb (female).

RECOMMENDED DAILY DIETARY ALLOWANCES

|          |                                                                       |                                                                                            |                                                                                              |                                                                                          |                                                                      | FAT                                                                                    | SOLUB                                  | LE                           |
|----------|-----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|------------------------------|
|          | AGE<br>(yr)                                                           | WEIGHT<br>(kg (b)                                                                          | HEIGHT<br>cm (in.)                                                                           | CALORIES                                                                                 | PROTEIN<br>(Gm)                                                      | VITAKIN A<br>ACTIVITY (I.U.)                                                           | VITAMIN D (LU.)                        | VITAMIN E<br>ACTIVITY (I.U.) |
| infants  | 0-1/6<br>1/6                                                          | 4 (9)<br>7 (15)<br>9 (20)                                                                  | 55 (22)<br>63 (25)<br>72 (28)                                                                | kg × 120-<br>kg × 110-<br>kg × 100-                                                      | kg × 2.2<br>kg × 2.0<br>kg × 1.8                                     | 1,500<br>1,500<br>1,500                                                                | 400<br>400<br>400                      | 550                          |
| Children | 1 2<br>2 3<br>3 4 6<br>6 6<br>8 - 10                                  | 12 (26)<br>14 (31)<br>16 (35)<br>19 (42)<br>23 (51)<br>26 (62)                             | 81 (32)<br>91 (36)<br>100 (39)<br>110 (43)<br>121 (48)<br>131 (52)                           | 1,100<br>1,250<br>1,400<br>1,600<br>2,000<br>2,200                                       | 25<br>25<br>30<br>30<br>35<br>40                                     | 2,000<br>2,000<br>2,500<br>2,500<br>3,500<br>3,500                                     | 400<br>400<br>400<br>400<br>400<br>400 | 10<br>10<br>10<br>15<br>15   |
| Males    | 10-12<br>12-14<br>14-18<br>18-22<br>22-35<br>35-55<br>55-75+          | 35 (77)<br>43 (95)<br>59 (130)<br>67 (147)<br>70 (154)<br>70 (154)<br>70 (154)             | 140 (55)<br>151 (59)<br>170 (67)<br>175 (69)<br>175 (69)<br>173 (68)<br>171 (67)             | 2,500<br>2,700<br>3,000<br>2,800<br>2,800<br>2,800<br>2,600<br>2,400                     | 45<br>50<br>80<br>50<br>65<br>65<br>65                               | 4,500<br>5,000<br>5,000<br>5,000<br>5,000<br>5,000<br>5,000                            | 400<br>400<br>400<br>400<br>           | ****                         |
| Females  | 10-12<br>12-14<br>:4-16<br>18-18<br>18-22<br>22-35<br>35-55<br>55-75+ | 35 (77)<br>35 (97)<br>52 (114)<br>54 (119)<br>58 (128)<br>58 (128)<br>58 (128)<br>58 (128) | 142 (56)<br>154 (61)<br>157 (62)<br>160 (63)<br>163 (64)<br>163 (64)<br>160 (63)<br>157 (62) | 2,250<br>2,300<br>2,400<br>2,300<br>2,000<br>2,000<br>1,850<br>1,700<br>+ 200<br>+ 1,000 | 50<br>55<br>55<br>55<br>55<br>55<br>55<br>55<br>55<br>55<br>55<br>75 | 4,500<br>5,000<br>5,000<br>5,000<br>5,000<br>5,000<br>5,000<br>5,000<br>6,000<br>8,000 | 400<br>400<br>400<br>400<br>           | ****                         |

|                                                          | WATER-SOLUBLE VITAMINS MINERALS                      |                                        |                                                      |                                               |                                                      | RALS                                      |                                                             |                                                             |                                                    |                                                                |                                                      |
|----------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|----------------------------------------|------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|------------------------------------------------------|-------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| ASCORBIC<br>ACID (mg)                                    | FOLACIN<br>(mg)                                      | NIACIN<br>(mg equiv)                   | RIBOFLAVIN<br>(mg)                                   | THIAMINĘ<br>(mg)                              | VITAMIN B<br>(mg)                                    | VITAMIN B12<br>(mg)                       | CALCIUM<br>(Gm)                                             | PHOSPHORUS<br>(Gm)                                          | iODINE<br>(mg)                                     | NORI<br>(6m)                                                   | MAGNESIUM<br>(mg)                                    |
| 35<br>35<br>35                                           | 0.05<br>0.05<br>0.1                                  | 5<br>7<br>8                            | 0.4<br>0.5<br>0.6                                    | 0.2<br>0.4<br>0.5                             | 0.2<br>0.3<br>9.4                                    | 1.0<br>1.5<br>2.0                         | 0.4<br>0.5<br>0.6                                           | 02<br>0.4<br>0.5                                            | 25<br>40<br>45                                     | 6<br>10<br>15                                                  | 40<br>60<br>70                                       |
| 40<br>40<br>40<br>40<br>40<br>40                         | 0.1<br>0.2<br>0.2<br>0.2<br>0.2<br>0.2<br>0.3        | 8<br>9<br>11<br>13<br>15               | 0.6<br>0.7<br>0.8<br>0.9<br>1.1<br>1.2               | 0.8<br>0.6<br>0.7<br>0.8<br>1 0<br>1.1        | 0.5<br>0.6<br>0.7<br>0.9<br>1.0<br>1.2               | 2.0<br>2.5<br>3<br>4<br>5                 | 0.7<br>0.8<br>0.8<br>0.8<br>0.9<br>1.0                      | 0.7<br>0.8<br>0.8<br>0.8<br>0.9<br>1.0                      | 55<br>60<br>70<br>80<br>100<br>110                 | 15<br>15<br>10<br>10<br>10                                     | 100<br>150<br>200<br>200<br>250<br>250               |
| 40<br>45<br>55<br>60<br>60<br>60<br>60<br>60             | 0,4<br>0,4<br>0,4<br>0,4<br>0,4<br>0,4               | 17<br>18<br>20<br>18<br>18<br>17<br>14 | 1.3<br>1,4<br>1.5<br>1.6<br>1.7<br>1.7<br>1.7        | 1.3<br>1.4<br>1.5<br>1.4<br>1.4<br>1.3<br>1.2 | 1.4<br>1.6<br>1.8<br>2.0<br>2.0<br>2.0<br>2.0        | 515556                                    | 1 2<br>1.4<br>1.4<br>0.8<br>0.8<br>0.8<br>0.8               | 1.2<br>1.4<br>0.6<br>0.8<br>0.8<br>0.6<br>0.6               | 125<br>135<br>150<br>140<br>140<br>125<br>110      | 10<br>18<br>10<br>10<br>10<br>10                               | 300<br>350<br>400<br>350<br>350<br>350<br>350        |
| 40<br>45<br>50<br>55<br>55<br>55<br>55<br>55<br>60<br>60 | 0.4<br>0.4<br>0.4<br>0.4<br>0.4<br>0.4<br>0.4<br>0.4 | 15<br>16<br>15<br>13<br>13<br>13<br>13 | 1.3<br>1.4<br>1.4<br>1.5<br>1.5<br>1.5<br>1.5<br>1.5 | 1.1<br>1.2<br>1.2<br>1.0<br>1.0<br>1.0<br>1.0 | 1.4<br>1.6<br>1.8<br>2.0<br>2.0<br>2.0<br>2.0<br>2.0 | 5<br>5<br>5<br>5<br>5<br>5<br>5<br>5<br>6 | 1.2<br>1.3<br>1.3<br>1.3<br>0.8<br>0.8<br>0.8<br>0.8<br>0.8 | 1.2<br>1.3<br>1.3<br>1.3<br>0.8<br>0.8<br>0.8<br>0.8<br>0.8 | 110<br>115<br>120<br>115<br>100<br>100<br>90<br>80 | 18<br>18<br>18<br>18<br>18<br>18<br>18<br>18<br>18<br>18<br>10 | 300<br>350<br>350<br>350<br>350<br>300<br>300<br>300 |
| 60<br>60                                                 | 0.8<br>0.5                                           | 15<br>20                               | 1.8<br>2.0                                           | +0.1<br>+0.5                                  | 2.5<br>2.5                                           | 8<br>5                                    | +0.4<br>+0.5                                                | +0.4<br>+0.5                                                | 125<br>150                                         | 18<br>18                                                       | 450<br>450                                           |

Table 2

| Dosa, Plain 1 Medium (9'                       | 'Diameter) | 130 |
|------------------------------------------------|------------|-----|
|                                                | )gms       | 210 |
|                                                | ieter)     | 100 |
| Macroni <sup>2</sup> / <sub>3</sub> cup cooked | 30gms      | 115 |
| Puri 1                                         | 16gms      | 70  |
| Parotha 1                                      | 70gms      | 250 |
| Chakali (Wheat Flour)                          | 100gms     | 550 |
| Chat                                           | 100gms     | 474 |
| Chevra (Fried)                                 | 100gms     | 420 |
| Dal Vada 1                                     | 30gms      | 200 |
| Dhokla                                         | 100gms     | 122 |
| Gharvada                                       | 100gms     | 364 |
| Pakora                                         | 100gms     | 200 |
| Samosa                                         | 100gms     | 256 |
| Potato Kachori                                 | 100gms     | 166 |
| Potato Chips 10 pieces                         | 20gms      | 110 |
| Upama                                          | 100gms     | 230 |

66

15 45

56

49

34 28

25

12

48

| PULSES                                                                 | Calories |
|------------------------------------------------------------------------|----------|
| Bengal-Gram (Roasted, dehusked)                                        | 369      |
| Bengal-Gram, Chana Dal                                                 |          |
| Black-Gram, Urad Dal                                                   | 347      |
| Green-Gram, Whole (Moong or Mug)                                       | 334      |
| Red-Gram, Tuver                                                        | 335      |
| Lentil (Masur)                                                         | 343      |
| Soya Bean                                                              | 432      |
| Dal (Cooked, Thick-Consistency <sup>1</sup> / <sub>3</sub> cup 113gms) | 145      |
| Dal (Cooked, Medium-consistency <sup>1</sup> / <sub>3</sub> cup 92gms) | 92       |
| Rasam 1 Cup                                                            | 12       |
| Sambar <sup>1</sup> / <sub>2</sub> Cup                                 | 105      |

#### Calories **VEGETABLES, LEAFY VEGETABLES** Bengal Gram, Green (Channa) ..... Brussels Sprouts Cabbage ..... Colocasia Leaves (Arbi-ka-Patta) ..... Fenugreek Leaves (Maithi) ..... Mustard Leaves (Sarson) Redish Leaves (Moli-ka-Patta) .....

| Sarli Sag     | 86       |
|---------------|----------|
| Spinach-Palak | 26       |
| ROOTS         | Calories |
| Carrot-Gajar  | 48       |

| Carrot-Galar               |    |
|----------------------------|----|
| Colocasia-Arvi             | 97 |
| Lotus Root-Kamal-ki-Jarh   | 53 |
| Onion                      | 50 |
| Potato                     | 07 |
| Sweet Potato (Shakarkand)  |    |
| Tapioca-Mara Valli Cassava |    |
| Turnip - Shalgam           |    |
| Yam-Kand                   |    |
| 1 and Tkanka               |    |

#### Calories **OTHER VEGETABLES** 10 Ash Gourd-Dudhi Bitter Gourd - Karela Bottle Gourd - Toriya ..... 24 Brinjal - Baingan Broad Beans - Phansi 30 Cauliflower 229 Cardamom ..... Chillies - Green ..... 29 246 Chillies - Dry ..... 285Cloves - Dry 288 Corriander

| Garlic - Dry145Ginger - Fresh67Ladies Finger - Bhindi65Mushrooms42Mogra25Papaya - Green27Parval18Peas - Matar93Pepper - Dry304Pepper - Green98Plantain, Green-Kela64Pumpkin - Kaddu25Tindora21Turmeric349Vegetable Marrow - Ghei25Water Chestnut, Fresh Singhada115Choli26Guvar16Green Mangoes93Papdi44Cucumber13Tomatoes23Kothmir44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | French Beans - Phali           | 26  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|-----|
| Ginger - Fresh67Ladies Finger - Bhindi65Mushrooms42Mogra25Papaya - Green27Parval18Peas - Matar93Pepper - Dry304Pepper - Green98Plantain, Green-Kela64Pumpkin - Kaddu25Tindora21Turmeric349Vegetable Marrow - Ghei25Water Chestnut, Fresh Singhada115Choli26Guvar16Green Mangoes93Papdi44Cucumber13Tomatoes23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Garlic - Dry                   | 145 |
| Ladies Finger - Bhindi65Mushrooms42Mogra25Papaya - Green27Parval18Peas - Matar93Pepper - Dry304Pepper - Green98Plantain, Green-Kela64Pumpkin - Kaddu25Tindora21Turmeric349Vegetable Marrow - Ghei25Water Chestnut, Fresh Singhada115Choli26Guvar16Green Mangoes93Papdi44Cucumber13Tomatoes23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Ginger - Fresh                 | 67  |
| Mushrooms42Mogra25Papaya - Green27Parval18Peas - Matar93Pepper - Dry304Pepper - Green98Plantain, Green-Kela64Pumpkin - Kaddu25Tindora21Turmeric349Vegetable Marrow - Ghei25Water Chestnut, Fresh Singhada115Choli26Guvar16Green Mangoes93Papdi44Cucumber13Tomatoes23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Ladies Finger - Bhindi         | 65  |
| Mogra25Papaya - Green27Parval18Peas - Matar93Pepper - Dry304Pepper - Green98Plantain, Green-Kela64Pumpkin - Kaddu25Tindora21Turmeric349Vegetable Marrow - Ghei25Water Chestnut, Fresh Singhada115Choli26Guvar16Green Mangoes93Papdi44Cucumber13Tomatoes23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                | 42  |
| Papaya - Green27Parval18Peas - Matar93Pepper - Dry304Pepper - Green98Plantain, Green-Kela64Pumpkin - Kaddu25Tindora21Turmeric349Vegetable Marrow - Ghei25Water Chestnut, Fresh Singhada115Choli26Guvar16Green Mangoes93Papdi44Cucumber13Tomatoes23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                | 25  |
| Parval18Peas - Matar93Pepper - Dry304Pepper - Green98Plantain, Green-Kela64Pumpkin - Kaddu25Tindora21Turmeric349Vegetable Marrow - Ghei25Water Chestnut, Fresh Singhada115Choli26Guvar16Green Mangoes93Papdi44Cucumber13Tomatoes23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                | 27  |
| Peas - Matar93Pepper - Dry304Pepper - Green98Plantain, Green-Kela64Pumpkin - Kaddu25Tindora21Turmeric349Vegetable Marrow - Ghei25Water Chestnut, Fresh Singhada115Choli26Guvar16Green Mangoes93Papdi44Cucumber13Tomatoes23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                | 18  |
| Pepper - Dry304Pepper - Green98Plantain, Green-Kela64Pumpkin - Kaddu25Tindora21Turmeric349Vegetable Marrow - Ghei25Water Chestnut, Fresh Singhada115Choli26Guvar16Green Mangoes93Papdi44Cucumber13Tomatoes23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                | 93  |
| Pepper - Green98Plantain, Green-Kela64Pumpkin - Kaddu25Tindora21Turmeric349Vegetable Marrow - Ghei25Water Chestnut, Fresh Singhada115Choli26Guvar16Green Mangoes93Papdi44Cucumber13Tomatoes23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                | 304 |
| Plantain, Green-Kela64Pumpkin - Kaddu25Tindora21Turmeric349Vegetable Marrow - Ghei25Water Chestnut, Fresh Singhada115Choli26Guvar16Green Mangoes93Papdi44Cucumber13Tomatoes23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Popper - Dry                   | 98  |
| Pumpkin - Kaddu25Pindora21Turmeric349Vegetable Marrow - Ghei25Water Chestnut, Fresh Singhada115Choli26Guvar16Green Mangoes93Papdi44Cucumber13Tomatoes23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Plantain Green Kela            | 64  |
| Timpkin's Raduu21Tindora349Vegetable Marrow - Ghei25Water Chestnut, Fresh Singhada115Choli26Guvar16Green Mangoes93Papdi44Cucumber13Tomatoes23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                |     |
| Turmeric349Vegetable Marrow - Ghei25Water Chestnut, Fresh Singhada115Choli26Guvar16Green Mangoes93Papdi44Cucumber13Tomatoes23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                |     |
| Vegetable Marrow - Ghei25Water Chestnut, Fresh Singhada115Choli26Guvar16Green Mangoes93Papdi44Cucumber13Tomatoes23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                |     |
| Vegetable Marrow Gharrow Gharr | Turmeric                       |     |
| Choli26Guvar16Green Mangoes93Papdi44Cucumber13Tomatoes23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Vegetable Marrow - Ghei        |     |
| Choli26Guvar16Green Mangoes93Papdi44Cucumber13Tomatoes23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Water Chestnut, Fresh Singhada |     |
| Green Mangoes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                | 26  |
| Green Mangoes93Papdi44Cucumber13Tomatoes23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Guvar                          | 16  |
| Papdi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                | 93  |
| Cucumber       13         Tomatoes       23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Pandi                          | 44  |
| Tomatoes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                | 13  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                | 22  |
| Kothmir                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Kothmir                        | 44  |

| SWEETS & SUGARS  |       | Calories |
|------------------|-------|----------|
| Badam Halva      |       | 570      |
| Balushahi        |       | 469      |
| Burfi 1 Piece    | 25    |          |
| Fruit Jelly      |       | 75       |
|                  | 25gms | 100      |
|                  |       |          |
|                  |       |          |
|                  |       | 584      |
| Penda 1 Piece    | 50gms | 83       |
| Ras Gulla        | 30gms |          |
| Shakarpara       |       | 570      |
|                  |       |          |
| Suji Halva       |       | 136      |
| Gur (Jaggery)    |       | 57       |
|                  |       |          |
|                  | 5gms  | 20       |
| Sugar 1 Teaspoon | 8     |          |
| Sugar 1 Cube     |       | 12       |

### BISCUIT AND CAKES

| BISCUIT AND CAKES        |        | Calories |
|--------------------------|--------|----------|
| Biscuits - Salted 1      | 3gms   | 15       |
| Biscuit - Sweet 1        | 4gms   | 24       |
| Cheese - Tit Bits 10     | 3.5gms | 20       |
| Coconut - Macroon 1      | 13gms  |          |
| Cake - Chocolate 1 slice | 45gms  |          |
| Cake - Fruit 1 slice     | 30gms  |          |
| Cake - Plain 1 slice     | 40gms  | 146      |

| MILK & MILK PRODUCTS             | Calories |
|----------------------------------|----------|
| Milk 1 Cup 100gms                | 100      |
| Milk Skimmed 1 Cup               | 45       |
| Milk Condensed 1 Cup (Sweetened) |          |
| Milk Powder                      |          |
| Butter Milk Skimmed 1 Glass      | 25       |
| Cheese                           | 348      |
| Curds (Yoghurt) Low Fat          |          |
| Ice Cream                        |          |
| Kheer                            | 178      |
| Milk Cake                        |          |

| Ghee               |        |
|--------------------|--------|
| Cream 1 Tablespoon |        |
| Butter             |        |
| Margarine          | •••••  |
| Peanut Butter      | •••••• |

#### NUTS

| NUTS                  |        | Calories |
|-----------------------|--------|----------|
| Almond (10-12)        | 10gms  | 65       |
| Cashew Nuts (8-10)    | 10gms  | 66       |
| Coconut (Dry)         | -      | 662      |
|                       |        |          |
| Chestnuts, Fresh      |        | 150      |
| Ground Nuts           |        | 560      |
| Walnuts (8-10 Halves) | 15gms  | 102      |
| Pista                 | ······ | 626      |
|                       |        |          |
| Berries (Bor) - Dry   |        | 64       |

#### FRUITS

| FRUIIS                       | CHIOTICS |
|------------------------------|----------|
| Apples                       | 56       |
| Apricot                      | 53       |
| Вапапа                       | 153      |
| Cape-Goose-Berry (Raspberry) | 53       |
| Cherries                     | 70       |
| Dates (Fresh)                | 283      |
| Dates (Dried)                | 317      |
| Figs (Tender=Fresh)          | 75       |
| Figs (Dried)                 | 320      |
| Guavas (Peru=Jamfal)         | 51       |
| Grapes (Blue)                | 45       |
| Grapes (Dried)               | 290      |
| Jackfruits (Ripe)            | 88       |
| Jambu                        | 47       |
| Lichis                       | 61       |
| Lime                         | 59       |
| Loguat                       | 43       |
| Malta                        | 36       |
| Mandarine                    | 44       |
| Mangoes (Green)              | 39       |
| Mangoes (Ripe)               |          |
| Mangoes (Ripe)               | 21       |
| Melon (Water Melon)          | 16       |
|                              | 53       |
| Mulberry                     | 53       |
| Orange                       | 32       |
| Papaya                       |          |
| Peaches                      |          |
| Pear                         | 51       |
| Pineapple                    | 46       |
| Plums                        | 56       |
| Prune                        | 75       |
| Pomme Granate (Red)          | 77       |
| Sapota (Cheeku)              | 94       |
| Tomatoes (Ripe)              | 112      |
| Strawberry                   | 44       |
| Sitafal                      | 104      |
|                              |          |

#### **SOUPS & BEVERAGES**

| Clear Vegetable Soup         | 150mI             |
|------------------------------|-------------------|
| Tomato Cream Soup            | 150mi             |
| Vegetable Soup               | 150mi             |
| Tea, Lemon no sugar - 1 cup  |                   |
| Tea, milk no sugar - 1 cup   |                   |
| Tea, milk and sugar - 1 cup. |                   |
| Cocoa, 1/2 milk with sugar - | l cu <del>p</del> |

| 900  | Coffee - black with mil | k - 1 cup                                 | 25  |
|------|-------------------------|-------------------------------------------|-----|
| 900  |                         | •                                         | 5   |
| 50   |                         | r - 1 cup                                 | 75  |
| 755  | <b></b>                 | •                                         | 104 |
| 755  | Fruit Juice (Unsweete   | ned) 3 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> fl. oz | 75  |
| 620  |                         |                                           | 110 |
|      |                         | Squashes 3½ fl. oz                        | 110 |
| ries |                         | milk 5 oz                                 | 115 |
| 65   | Horlicks Powder         | 15gms                                     | 56  |
| 66   | Lucozade                | 6 oz                                      | 114 |
| 662  | Ovaltine Powder         | 1/2 07                                    | 54  |
| 41   |                         |                                           |     |
| 150  |                         | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~   |     |

It is impossible to include all the food substances available and details of different diet plans in this article. The calorie reckoner will be useful as a rough guide, in calculating the value of different diets, whether it may be overweight, underweight, high cholesterol in blood or different diseases, but whatever plan you make yourself, make it sure that you have well balanced diet with sufficient amount of proteins, vitamins and minerals.

We have given two most common diet plans, which may be useful to our readers.

#### Table 4 - Diet plan for reducing weight

To reduce weight it is essential to take well balanced diet with sufficient proteins, minerals & vitamins. One must take sufficient milk, yoghurt (curds), cheese, vegetables, fresh fruits. Avoid sugar, sweets, chocolates, jam, honey, biscuits, cakes, sweet pickles, potatoes, nuts etc.

Suggested daily intake

755 755 620

17 65

65

1

145

Calories

Calories

| ougested days have |                  |
|--------------------|------------------|
| Milk               | 600g             |
| Rice & Wheat Flour | 100g             |
| Pulses             | 50g              |
| Yoghurt-low fat    | 250g             |
| Fruits             | 2 pieces         |
| Leafy vegetables   | unlimited amount |
| Spices             | unlimited amount |
| Butter, Ghee       | 15g              |
|                    |                  |

#### Table 5 - Cholesterol - lowering food plans

Many people have too much cholesterol in their blood. A large amount of cholestrol in blood indicates a greater than average risk of suffering from heart disease. The following food plan is designed to reduce blood cholesterol.

If you are overweight, reduce your weight Eat lots of vegetables

Substitute poly unsaturated margarine for butter and other margarines. Do this for both cooking and spreading.

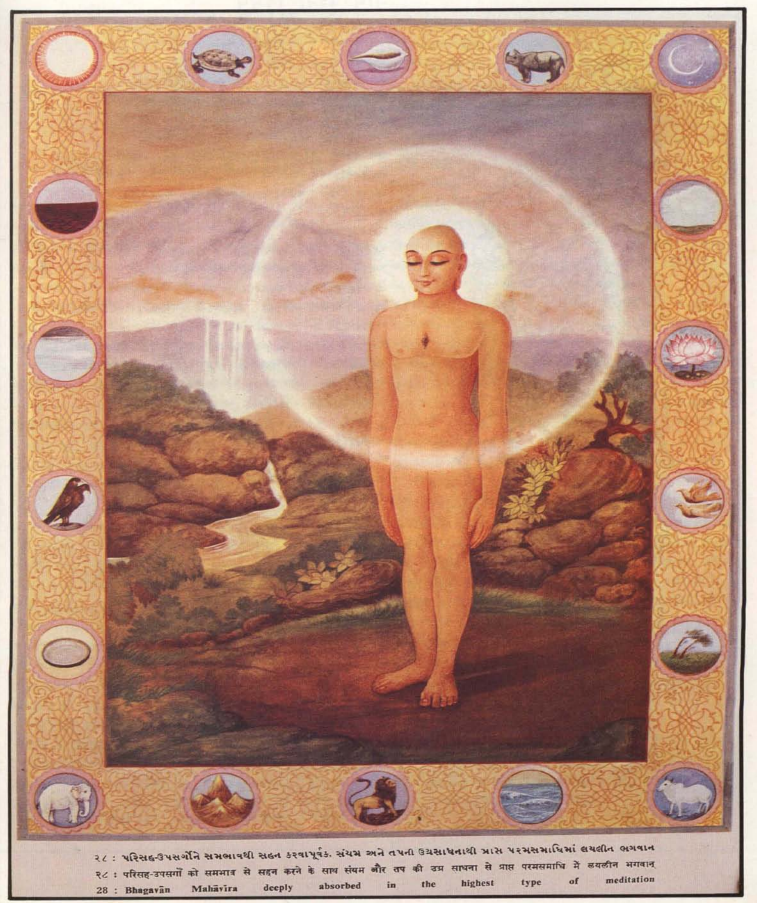
Eat Cottage cheese instead of hard and cream cheeses.

Use skimmed milk instead of whole milk in drinks, on cereals and in cooking. Skimmed milk may be bought in both liquid and dried forms.

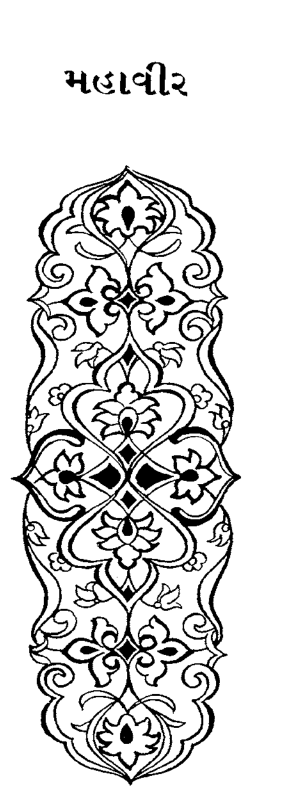
- Eat low fat yoghurt instead of cream.
- 20Cut down on fried foods. 75

#### Dr. Natubhai Shah

પૂ. આ. શ્રી યશોદેવસૂરીશ્વરજી મહારાજના માર્ગદર્શન નીચે કલાકાર શ્રી ગોકુળભાઇ કાપડિયાએ તૈયાર કેરલ કલાત્મક ચિત્રસંપુટ 'તીર્થંકર ભગવાત મહાવીર' માં થી તેઓશ્રીના સાૈજન્ય થી



www.jainelibrary.org



નામ કરતાં વિશેષ સ્વયં એક યુગ છે. સ્વયં એક દર્શન છે. સ્વયં એક ક્રાંતિ છે. મહાવીર! જેઓએ હિંસાના તાંડવવચ્ચે અહિંસા ની જગાવી આલ્હેક. અબોલ પશુઓના હિંસાના સ્થાને, આત્માની સાથે ચોંટેલા પાપ કર્મોને, આહુતિ આપવાનો મંત્ર આપ્યો. મહાવીર! જઓએ પતિત, કચરાયેલા, તિરસ્કૃત, લોકોને પ્યારનુ અમૃતપાન કરાવ્યું. તેઓના તે આધાર બની ગયા ને પંચ પરમેષ્ઠીના શરણનો માર્ગ ચીંધ્યો. મહાવીર! જે લોકો સાથે લોકોની વાણીમાં વાત કરતા. જેઓઓ પોતાની કરૂણાની ગંગામાં, પતિતોને પાવન બનાવ્યા. ડંશ દેનાર સર્પને પણ દુગ્ધનું પાન કરાવ્યું. મહાવીર! જે નારી ઉત્થાન માટે સતત પ્રયત્નશીલ રહ્યા. જેઓએ સમતાવાદ નો સંદેશો આપીને લોહીયાળ ક્રાંતિથી દેશને બચાવ્યો. જે સમતાનું બીજ વિનોબા ના સર્વોદયમાં અંકુરિત થયું. મહાવીર જે વિવિધ વૈચારિક દ્રષ્ટિનાં સમર્થક હતા. क्रेओको સ્યાદવાદના મંત્રથી. વિશ્વની સંઘર્ષ રક્ષા કરી. મહાવીર! શસ્ત્રની સંહારક ભૂમિ પર વિહરતા, અવિશ્વાસ અને ત્રાસના વમળમાં ફસાયેલા, યધ્ધની અગ્નિમાં સપડાયેલા. વિશ્વને કાલ કરતા આપની વધુ જરૂર છે આજ.. મૂળ: ડૉ. શેખરજૈન, ભાવનગર અનુવાદક: મનુભાઇ શેઠ, ભાવનગર



સમાજ લેસ્ટરના વિશાળ દ્રષ્ટિકોણનું સૂચક છે. ૧૯૭૮ માં ''જૈન સમાજ યૂરોપ''ને ચેરીટેબલ ટ્રસ્ટ તરીકે યુનાઇટેડ કિંગ્ડમના ચેરીટી કમિશ્નરે માન્યતા આપી.

'જૈન સમાજ યૂરોપે' જો કે તેની રચના પહેલાં ૧૯૭૮ માંજ મકાન લેવાનું નક્કી કર્યું હતું અને તે માટે લેસ્ટરમાં વસતા દરેકે-દરેક કામ કરતા ભાઇઓએ ઓછામાં ઓછા ૬૦ પાઉન્ડનો તેજ વર્ષે સમાજના મકાન ફંડમાં ફાળો આપવાની ઉદારતા બતાવીને મકાન લેવાના કાર્યમાં ઝડપી સહયોગ આપ્યો. નાની-મોટી રકમ નોંધાવીને લેસ્ટરમાંથી લગભગ બાર હજાર પાઉન્ડ ભેગા કર્યાં. તેજ સમયે એન્ટવર્પ યાત્રા દરમ્યાન ત્યાનાં ભાઇઓએ થોડા કલાકોમાં પંદર હજાર પાઉન્ડનો ઉદાર ફાળો આપીને અમારી પ્રવૃત્તિઓને વિકસાવવા પ્રેરણા આપી. લંડન તથા અન્ય સ્થળોમાંથી નોંધપાત્ર ફાળો મળ્યો. પરિણામે ૧૯૭૯ ના સપ્ટેંબર માસમાં લેસ્ટર શહેરના હુદયસમભાગ સીટી સેન્ટરમાં એક વિશાળ જુનું ચર્ચ ખરીદીને કબ્જો મેળવ્યો, જેનું આધુનિક 'જૈન સેન્ટર' માં પરિવર્તન કરવામાં આવ્યું છે. આ સેન્ટરમાં દહેરાસર, ઉપાશ્રય, ગુરૂ થાનક,લાયબ્રેરી, ઓડીટોરિયમ, ભોજ-નશાળા, ઓફીસ, કોન્ફરન્સ હૉલ તથા બીજી સગવડો રહેશે.

જૈન સેન્ટરના વિકાસ માટે ૧૯૮૦ માં ડૉ. નટુભાઇ શાહ મુંબઇ, અમદાવાદ, દિલ્હી, બેંગલોર જઇ અનેક જૈન અગ્રગણ્ય મહાનુભાવોને મળ્યા અને જૈન સેન્ટરની યોજના પ્રસ્તુત કરી. સેન્ટરની યોજના સહુને પસંદ પડી અને તે માટે આર્થિક તથા અન્ય મદદ કરવા માટે શેઠશ્રી શ્રેણિકભાઇના પ્રમુખપદે ' ઓવરસીજ જિનાલય ટ્રસ્ટ' ની રચના કરવામાં આવી.

જૈન સમાજ યૂરોપે પોતાનાં ઉદ્દેશો વિશાળ દૃષ્ટિકોણ રાખીને નિશ્ચિત કર્યા છે જેમાં-જૈનધર્મ અને સિવ્દ્રાંતોનો વહોળો પ્રચાર પશ્ચિમી જગતમાં પ્રકાશનો, સભાઓ, શિક્ષણ અને ગ્રંથાલયો સ્થાપીને કરવા. જૈન, યૂરોપિયન જૈનેતર, વિદ્રાનો, અને સામાન્ય રીતે જૈનધર્મ પ્રત્યે જિજ્ઞાસુને માટે સરળ ભાષામાં પ્રચલિત શબ્દાવલીમાં પ્રકાશનો ઉપલબ્ધ કરાવવા. જૈનધર્મ માટે શિક્ષણની વ્યવસ્થા કરવી. જૈનસંસ્થાઓ, જૈનધર્માનુયાયીઓ અને શોધકાર્ય કરતા જૈન વિદ્રાનોનો સમન્વય કરવો. અહિંસાનો સિલ્દ્રાંત અને શાકાહારનો પ્રચાર કરી પ્રોન્સાહિત કરવા. ભારતનાં તીર્થસ્થળોનો નકશો પ્રકાશિત કરી પ્રમુખ જૈન સંસ્થાઓ વગેરેનો પરિચય ઉપલબ્ધ કરાવવો. ભારતનાં તીર્થદર્શન માટે યાત્રા સંઘની ગેઠવણ કરવી. અન્ય ધર્મોની સાથે સમજ કેળવવી અને સમાન વિચાર ધારાની સંસ્થાઓ સાથે સહયોગ કરવો.

આ એકમમાં સર્વે સમ્પ્રદાયોમાં એકતા સ્થાપી પોત-પોતાની માન્યતા મુજબ આરાધના કરવાની સગવડ આપવી તે છે. પર્યુષણ પર્વ, મહાવીર જયંતિ અને અન્ય ધાર્મિક-સામાજીક પ્રસંગો ઉજવીને જૈન ધર્મનો પ્રચાર કરવાનો છે.

જૈન સમાજ યુરોપ



Jain Samaj Europe

પરમ કૃપાળુ શાસન દેવની અસીમ કૃપા છે કે દોઢ દાયકા પહેલા નાના બીજમાંથી પાંગરીને આ સંસ્થા વિશ્વભરમાં જાણીતી થઇ છે. વિશ્વના જૈન અને જૈનેતર ભાઇ–બહેનોએ પોતાનો ફાળો આપીને વિકસિત કરી છે. નજીવા મતભેદોને ભૂલીને જૈન એકતાનો સંદેશ ફેલાવવા, મહાવીરની વાણીના મર્મને સમજાવવા, તેમણે આપેલા સંદેશને જીવનમાં ઉતારવા, તેની પ્રભાવના કરવા અને આપણા બાળકોને આપણી જૈન સંસ્કૃતિનો સાચો વારસો આપવા જૈન સેન્ટરની સ્થાપના કરવામાં આવી.

લેસ્ટરમાં ભારત અને સવિશેષ પૂર્વ આફ્રિકાથી જૈન બંધુઓ અહીં આવીને વસ્યા. ૧૯૬૫ થી ૧૯૬૯ સમય દરમ્યાન જૈનોનું સંખ્યાબળ વધતા સર્વની ધર્મભાવના પ્રબળ બની અને ૧૯૬૯ માં એક ભાઇને ત્યાં થોડા ભાઇ–બહેનોએ પર્યૂષણ દરમ્યાન પ્રતિક્રમણ કરવાનું શરૂ કર્યું. જૈનધર્મની પ્રગતિનાં શ્રીગણેશ ત્યારથીજ લેસ્ટરમાં મંડાયા તેમ કહી શકાય. પૂર્વ આફ્રિકા અને ભારતથી શરૂઆનથી આવીને સ્થાયી થયેલ જૈન બંધુઓની ઉપલબ્ધ માહિતી પરિશિષ્ટ (એપેન્ડીક્ષ) માં છે.

૧૯૭૨ માં સનાંતન મંદિરમાં પર્યુષણ પર્વની ઉજવણી શરૂ થઇ. ૧૯૭૩ માં પર્યુષણ પર્વ દરમ્યાન જૈનોના એક સંગઠનની આવશ્યકતા જણાઇ અને ચર્ચા વિચારણા કરતા નક્કી કરવામાં આવ્યું કે કોઇ પણ જૈન નાત જાત કે સમ્પ્રદાયના ભેદભાવ વગર તેનો સભ્ય બની શકે છે. પરિણામે શ્વેતાંબર, દિગંબર, સ્થાનકવાસી, દેરાવાસી, નવનાતી, ઓસવાળ બધા જૈનોએ ભેગા મળી 'જૈન સમાજ લેસ્ટર' ની સ્થાપના કરી, અને સુકાન શ્રી.મનહરલાલ લક્ષ્મીચંદ મહેતાના હાથમાં સુપ્રત કર્યું.

૧૯૭૩ થી ૧૯૭૭ સુધી શ્રી. મહેતાની સેવા પ્રાપ્ય બની. ૧૯૭૭ થી ડૉ. નટુભાઇ શાહ પોતાની સેવા જૈન સમાજને આપી રહયા છે. ૧૯૮૦ માં લેસ્ટર શહેરની સીમામાંથી બહાર નીકળી સંપૂર્ણ યૂરોપમાં જૈનધર્મ અને સંસ્કૃતિનો ફેલાવો કરવાના ઉદૃેશથી ''જૈન સમાજ યૂરોપ'' ના નામથી સંસ્થાનું પુનર્ગઠન કરવામાં આવ્યું. જેનું સુકાન ડૉ. નટુભાઇએ કુશળતાથી સંભાળ્યું. ''જૈન સમાજ યૂરોપ'' ની સ્થાપનાનો નિર્ણય જૈન



જૈન સેન્ટર અને તેની પ્રગતિ:-જૈન સમાજ યૂરોપે જૈન ભાઇઓને ધાર્મિક દર્શન-પૂજન વિધિ-વિધાન કરવાની સગવડ મળે અને ભાવિ પેઢીને ધર્મના સંસ્કારો મળે તે હેતુથી ''જૈન સેન્ટર'' સ્થાપવાની કાર્યવાહી હાથ ધરી છે. બધા સમ્પ્રદાયોનાં સમન્વયની વિશાળ ભાવનાથી આ સ્થળનું નામ કોઇ જૈન મંદિર નહિં રાખના-'' જૈન સેન્ટર'' રાખ્યું છે.

આર્થિક મદદ:- પ્રારંભમાં લેસ્ટરનાં ભાઇઓએ અને એન્ટવર્ષમાંથી મળેલ મદદ કે જેનો પ્રારંભમાં ઉક્ષેખ કર્યો છે તે અમારા પાયાના કાર્યને પ્રોત્સાહિત કરવાના મૂળમાં છે. ત્યાર બાદ લેસ્ટર સીટી કાઉન્સિલ ૩૦,૫૦૦ પાઉન્ડની સમારકામ માટે ગ્રાન્ટ આપી. પરદેશમાં ભારતીય સંસ્થાઓમાં આટલી મોટી ગ્રાન્ટ આપી. પરદેશમાં ભારતીય સંસ્થાઓમાં આટલી મોટી ગ્રાન્ટ મેળવનાર જૈન સમાજ પહેલીજ સંસ્થા હતી. ૧૯૮૩ માં મેનપાવર સર્વિસ ક્રમિશને ૮૨,૫૦૦ પાઉન્ડની લેબરગ્રાંટ આ જૈન સેન્ટરને આપી. આવી સુંદર ગ્રાન્ટ મળતા જૈન સેન્ટરના પ્લાનમાં ફેરફાર કરી સ્થાપત્ય અને કળાની દૃષ્ટિએ ઉત્તમ તીર્થધામ બને તે હેતુથી જૈન જગતના પ્રસિદ્ધ સ્થાપત્ય શિલ્ધી શ્રી.ચંદુભાઇ ત્રિવેદી (સોમપુરા), મુંબઇના સ્થપતિ શ્રી. સ્નેહકાંતભાઇ શ્રોફ અને લોકલ આર્કીટેક્ટ સ્ટીવન જયોર્જ અને પાર્ટનર્સ ત્યા મેથ્યુ એસોસીએટસ સાથે પ્લાન નક્કી કર્યા. આ ઉપરાંત લેસ્ટરશાયર કાઉન્ટી કાઉન્સિલે ૬૩૦૦ પાઉન્ડની ગ્રાન્ટ કાર્પેટ લેવા માટે આપી.

સમાજના પ્રમુખ ડૉ. નટુભાઇ શાહ અને કમિટી સભ્ય શ્રી. રજનીભાઇ શાહે ૧૯૮૫ માં કેન્યાની મુલાકાત લીધી.ખજાનચી શ્રી, હરચંદભાઇ ચંદેરિયા તે સમયે ત્યાંજ હોવાથી સાથે જોડાયા અને ત્યાં સારી સફળતા મળી. નેરોબીમાં શ્રી. ચીમનભાઇ કામાણી, મોહનભાઇ કરાણીઆ, કેશુભાઇ શાહ, પાનાચંદ દેડીઆ, કુંદનભાઇ દોશી, બટેવીઆ વઞેરે અગ્રગણ્ય જૈન ભાઇઓએ મદદ કરી. બે દિવસના પ્રવાસમાંજ ત્યાંના વીસા ઓસવાળ કોમ્યનિટીના ભાઇઓ જૈન સેન્ટરનાં ધ્યેય સમજી અને જરૂરીયાત જાણીને મદદ કરી. મોમ્બાસામાં જૈન સંઘ સ્થાનકવાસી સંધે મીટીંગ કરી મદદ કરી. ત્યાથી ડૉ. શાહ ભારત અને શ્રીરજનીભાઇ ટાન્ઝાનીયા ગયા. ઈસ્ટ આફ્રિકાથી લગભગ ૫૦ હજાર પાઉન્ડની મદદ મેળવી આવકાર દાયક સહયોગ પ્રાપ્ત કર્યો. ભારતમાં ડૉ. શાહ જૈન સેન્ટર ટ્રસ્ટ તથા જીનાલય ટ્રસ્ટના મહાનુભાવોને મળ્યા. ભારતના જિનાલય ટ્રસ્ટની આર્થિક મદદથી અમદાવાદમાં શેઠ શ્રી. શ્રેણિકભાઇના સહયોગ અને શ્રી. ચંદુભાઇ ત્રિવેદીની દેખરેખમાં ઉત્તમ કલાત્મક મંદિરનું ઘડતર કરવામાં આવ્યું.

શ્રીવિજયભાઇ શાહના આમંત્રણથી પ્રમુખશ્રી,ખજાનચી, ડૉ. નરેશ શાહ અને ભારતથી ધર્મભાવનાથી પધારેલ શ્રીમાણેકલાલ સવાણી જૈન સેન્ટરના મહાજન તરીકે એન્ટવર્ષ ગયા સાથે દીપચંદભાઇ ગાર્ડી તથા શ્રીહસમુખભાઇ ગાર્ડી પણ હતા. એન્ટવર્ષમાં થી નેવુ હજાર પાઉન્ડની ઉદાર સહાય મળી તે માટે એન્ટવર્ષ જૈન બંધુઓ અને માણેકલાલ સવાણીનો ખાસ આભાર માનીએ છીએ.

શીપીંગ કોર્પોરેશન ઓફ ઇન્ડિયાએ કન્ટેનર ફ્રી મોકલાવી-ને,એર ઇન્ડિીયાએ બે હજાર કીલો વજન ફ્રી લાવીને અને એક્સાઇઝ વિભાગે વી. એ. ટી.ની માફી આપીને મદદ કરી છે.

આ ઉપરાંત યૂરોપ, પૂર્વ આફ્રીકા, અમેરિકા અને ભારતમાંથી આ સેન્ટરના નિર્માણ અને વિકાસ માટે સતત આર્થિક મદદ મળતી રહી છે.

જૈન સેન્ટરની વિશાળ દૃષ્ટિ:- જૈન સેન્ટરનો મૂળ ઉદ્દેશ જૈન સંસ્કૃતિનો વિકાસ અને પ્રસાર છે. ભાવિ પેઢીને જૈન સંસ્કારો મળે તે હેતુથી શ્વેતાંબર, દિગંબર જૈન મંદિર,સ્થાનકવાસી ગુરૂ થાનક, શ્રીમદ રાજચંદ્ર-જ્ઞાનભંડારની રચના કરવામાં આવી છે. વિશ્વમાં પ્રથમ પ્રસંગ હશે જયાં એકજ સ્થળે એકજ સમયે બધાની પ્રતિષ્ઠાનું કાર્ય યોજી શકાયું હોય! ૪૪ સ્તંભો પર જેસલ્મેર અને આબુ શૈલીની કોતરણીવાળા ભવ્ય મંદિર અને વિશાળ રંગમંડપ સહુમાં ભક્તિ-ભાવ તો ભરેલ છે, પણ અનેરૂ આકર્ષણ જન્માવે છે.

વિવિધ આયોજન:- ૧૯૭૩ ની ૧૦ મી નવેમ્બરે દેરાસરનો શિલાન્યાસ વિધિ થયો. ૧૯૮૪ ની ૧૪ મી ડીસેમ્બરે પાલી ( રાજસ્થાન ) માં પ્રતિમાજીની અંજનશલાકા વિધિ સ્વ. પૂજય આચાર્ય ભગવંત કૈલાસસૂરીજી અને પૂ.આ. ભગવંત પદ્મસાગર-જીના વરદ હસ્તે થઇ. ઇંગ્લેંડની ધરતી પર લાવવાનું શુભ મુહુર્ત ૧૮ મી ઑગસ્ટ ૧૯૮૫ અને જૈન સેન્ટરમાં પ્રવેશનું મુહુર્ત ૨૫ મી ઑગસ્ટ ૧૯૮૫ ના રોજ આવ્યુ. પ્રતિષ્ઠાનું મુહુર્ત કઢાવવા ત્યા અન્ય કાર્યોનું નિરીક્ષણ અને વ્યવસ્થા જોવા ડૉ. નટુભાઇ શાહ પુન: ભારત ગયા. તે સમયે પૂ.આ.ભગવંત અશોકચંદ્રસૂરીશ્વરજી-એ ૨૦ જુલાઇ ૧૯૮૮ નો મંગળમય દિવસ મુહુર્ત માટે કાઢી આપેલ.

૧૯૮૦ માં સેન્ટરના મકાનમાં સૌ પ્રથમ નવકાર મંત્ર તથા લોગસ્સનું ઉચ્ચારણ પૂ.શ્રીસુશીલકુમારજીએ કરાવ્યું હતું. તેજ વર્ષે પૂ.શ્રીચિત્રભાનુજીએ પર્યુષણ કરાવતા ઉત્સાહ અને ધર્મભાવના વધી અને રોહિત મહેતાના દસ દિવસ માટે વ્યાખ્યાન ગોઠવાયા.

આ ઉપરાંત આ સેન્ટરમાં ડૉ.સોનેજી, પં. હુકુમચંદ ભારિલ, પ્રો. પદ્મનાથ જૈની, કું. ઇન્દુબેન ધાનક, પ્રો. રમણભાઇ શાહ, પ્રો. તારાબેન શાહ, ડૉ. કુમારપાળ દેસાઇ, શ્રી. શશિકાંત મહેતા જેવા વિદ્વાનોના પ્રવચનોનો લાભ મળ્યો. ઉપરાંત ધર્મપ્રેમી શેઠશ્રી શ્રેણિકભાઇ, દીપચંદ ગાર્ડી, સી. એન. સંઘવી, કાંતિભાઇ શેઠ,જેઠાભાઇ ઝવેરી, સમણી બહેનશ્રી સ્મિતપ્રજ્ઞાશ્રી ઉપરાંત ભારત, અમેરિકા, પૂર્વ આફ્રિકા, કેનેડાથી સંખ્યાબંધ જૈન



ભાઇઓ સેન્ટરની મુલાકાતે આવી ગયા છે. અન્ય વિભૂતિઓમાં પ્રમુખસ્વામી કે જેઓએ આરતી અને મંગળદીવાનો લાભ લીધો. પૂ. સંત મોરારી બાપુ જેવા સંતો પધારીને આનંદ વ્યક્ત કરી ગયા. લેસ્ટરમાં જુલાઇ ૧૯૮૭ માં લેસ્ટરશાયર મ્યુઝિયમ અને

આર્ટ ગેલેરીમાં. '' જૈન આર્ટ એન્ડ કલ્ચર: ૨૫૦૦ વર્ષ પ્રાચીન ભારતીય ધર્મ '' પ્રદર્શનનું ભવ્ય આયોજન કરવામાં આવ્યું હતું જેમાં પ્રાચીન જૈન મૂર્તિ, શિલ્પ વગેરેની ગોઠવણ વિકટોરિઆ અને આલ્બર્ટ મ્યુઝિયમનો સહકાર મળ્યો હતો. જેનું ઉદ્ધાટન

ભારતીય રાજદૂત શ્રી. પી. સી. એલેકઝાંડરે કર્યું હતું. પ્રકાશન અને શિક્ષણ:- 'જૈન સમાજે સંસ્કૃતિ અને ક્રિયાવિધિ વગેરેનો ફેલાવો કરવા અને જૈનધર્મનું જ્ઞાન આપવા ત્રિમાસિક 'ધી જૈન ' અંગ્રેજી, ગુજરાતી અને હિંદીમાં પ્રારંભ કરેલ છે. હસ્તલિખિત થી પ્રારંભ થયેલ આ ત્રૈમાસિક આજે વિશ્વના ઉત્તમ જૈન સામાયિકોમાં થી એક ગણાય છે. જેના માટે સંપાદક શ્રી. નટુભાઇ અને વિભાગીય સંપાદકો યશના ભાગીદાર છે. મંદિર પ્રવેશ સમયે અને હવે પ્રતિષ્ઠા પ્રસંગે વિશેષાંક પ્રકાશિત કર્યા છે.

જૈન ધર્મની સમજ આપવા અંગ્રેજીમાં Jainism Explained અને Jainism for Young Personપુસનકો પ્રકાશિત કર્યા છે. અને પ્રકાશનો કરવાની યોજના છે. 'સમાજ' દ્વારા લેસ્ટરમાં બાળકો માટે જૈન પાઠશાળા ચાલે છે જેનાં વર્ગો રવિવારે લેવાય છે જેમા લગભગ ૪૦ વિદ્યાર્થિઓ અધ્યયન કરે છે. ઉપરાંત લંડનમાં જૈન ગુજરાતી શાળાનું પણ સંચાલન કરવામાં આવે છે.

ભવિષ્યમાં સેન્ટરની પ્રવૃત્તિઓ વિકસિત થઇ વ્યવસ્થિત રીતે ચાલે તે માટે એક પૂર્ણકાલીન વિદ્વાનની ડાયરેક્ટર તરીકેની, અને અન્ય સ્ટાફની નિમણંક જરૂરી છે.

જૈન સમાજ યૂરોપ્ટ્રે જૈનધર્મના ઉત્કર્ષ માટેના તેમના કાર્યનો પરિચય કરાવ્યો છે. આ ઉમદા કાર્યમાં અમને આપનો સહકાર, શક્તિ અને સેવાની જરૂર છે. હજુ તો કાર્યની શરૂવાત છે પણ અમને વિશ્વાસ છે કે આપના સહયોગ થી આ નાનું પાંગરેલું છોડ વટવૃક્ષ બને અને આ સેન્ટર યૂરોપની ધરતીપર એક તીર્થ બની સમન્વયનો ધ્વનિ વિશ્વમાં ગુંજાવશે.

'જૈન સમાજ લેસ્ટર' થી આજ સુધીની આ વિકાસ યાત્રામાં જેઓએ તન–મન–ધનથી ફાળો આપ્યો છે તેઓની વિગતવાર નામાવલી પરિશિષ્ટમાં આપી છે.

આ માહિતી ડૉ. નટુભાઇ શાહ શ્રી.વસંતરાય ડી. શાહ, શ્રી. ડૉ. રમેશભાઇ મહેતા, તથા શ્રી. રમેશભાઇ મહેતાએ આપેલ માહિતીને આધારે ટુંકાવીને તૈયાર કરેલ છે.

<u> પરિશિષ્ટ</u> (<u>એપેન્ડીક્ષ</u>)

Before the establisment of Jain Samaj Leicester, Jain rituals were started by these members and their families.

Shri Dalichand Amulakh Doshi Lt. Shri Popatlal Doshi Shri Harish Patel Shri Babulal Vora Shri Ramesh S Mehta Shri Chhotalal Kothari Shri Leeladhar Mehta Shri Shashikant Mehta Shri Laljibhai Mehta Shri Jhaverechandbhai Shah Shri Manharlal L Mehta Shri Dr Natubhai Shah Shri Ratilal Shah

| Executive (      | Committees Members      |
|------------------|-------------------------|
| of Jain          | Samaj Leicester         |
|                  | 1973 - 1989             |
| Chairman         | Mr Manharlal L. Mehta   |
| Vice Chairman    | Mr Jivraj M. Shah       |
| Secretary        | Mr Vasantrai D. Shah    |
| Dept Secretary   | Mr Vaghajibhai R. Shah  |
| Treasurer        | Mr B P Shah (Keshubhai) |
| Committee Member | 5                       |
| Dr N K Shah      |                         |
| Mr K H Shah      |                         |
| Dr S M Shah      |                         |
| Mr P R Doshi     |                         |

Mr R F Gudka

Mr H J Chandaria

| -(                                      |                    |                                            | · · · ·         |
|-----------------------------------------|--------------------|--------------------------------------------|-----------------|
| 1975 -                                  | 1077               | NA - NY NY NA 1.                           |                 |
| Chairman                                | Mr M L Mehta       | Mr V V Mehta<br>Dr R K Shah                |                 |
| Vice Chairman                           | Mr V R Shah        | Mr P P Mehta                               |                 |
| Secretary                               | Mr C M Vora        | Mr V B Vora<br>Mr P K Mehta                |                 |
| Dept. Secretary                         | Mr N V Shah        | Miss P C Vora                              |                 |
|                                         | Mr V M Shah        | Mr A Matalia                               |                 |
| Treasurer                               | Mi v M Shan        |                                            |                 |
| Committee Members                       |                    | Co-opted Members<br>Miss Indira Parekh     |                 |
| Mr P R Doshi<br>Mr B P Shah (Keshubhai) |                    | Mr M Z Shah                                |                 |
| Mr S P Mehta                            |                    |                                            |                 |
| Mr P K Mehta<br>Mrs S H Shah            |                    | Bhagini Kendra Rep.<br>Mrs Dayaben L Mehta |                 |
| Mr R K Shah                             |                    |                                            |                 |
| 1977 -                                  | 1979               | Auditors (Hon)                             | M/s Shah & Mo   |
| Chairman                                | Dr N K Shah        | Additions (Trong                           | wis shall & wis |
| Vice Chairman                           | Dr J U Shah        | Trustees                                   |                 |
| Secretary                               | Mr C M Vora        | Dr N K Shah<br>Mr B C Vora                 |                 |
| Dept Secretary                          | Mr M Z Shah        | Mr M L Mehta                               |                 |
| Treasurer                               | Dr. G Z Chhatrisha | Mr M P Shah                                |                 |
| Committee                               | Mambara            |                                            |                 |
| Mr M L Mehta                            | Members            | 1981 - 1983                                |                 |
| Mrs Suryaben H Shah                     |                    |                                            |                 |
| Dr R L Mehta<br>Mr Navin V Shah         |                    | President                                  | Dr N K Sh       |
| Mr Pravin K Mehta                       |                    | Vice President                             | Mr H Gar        |
| Mr V R Shah<br>Mr Nalin V Shah          |                    | General Secretary                          | Dr R L Meh      |
| Mrs S R Mehta                           |                    | Dept Secretary                             | Mr R S Meh      |
| V B Vora<br>Mr R S Mehta                |                    | Treasurer                                  | Dr G Z Chhatris |
|                                         |                    |                                            |                 |
| Co-opted N<br>Mr K A Shah - Coventry    | Aembers            | Asst. Treasurer                            | R J Meh         |
| Mr Ramesh K Shah - Loug                 | hborough           |                                            |                 |
| -                                       | -                  | Mr Arun Doshi<br>Mr Navnitbhai Sheth       |                 |
| JAIN SAMAJ                              | EUROPE             | Mr Mansukhbhai Shah                        |                 |
| Newly elected as from 5/8/79            | - 1981             | Mr Subhash Sanghavi<br>Mr Vijay H Sheth    |                 |
| President                               | Dr N K Shah        | Mr L N Shah                                |                 |
| Vice President                          | Mr B C Vora        |                                            |                 |
| General Secretary                       | Dr R L Mehta       | Co-opted Members<br>Mr M Z Shah            |                 |
| Dept Secretary                          | Mr R S Mehta       | Mr M Z Shan<br>Mr Z J Chhatirsha           |                 |
| Treasurer                               | Dr G Z Chhatrisha  | Bhagini Kendra Rep.                        |                 |
| Asst. Treasurer                         | Mr R J Mehta       | Mrs Dayaben L Mehta                        |                 |

1983 - 1985 Co-opted Members Mr V Kapashi President Dr N K Shah Dr H Ghadiali Vice President Mr H Gardi Mr S M Shah Dr Nareshbhai Shah Dr R L Mehta General Secretary Bhagini Kendra Rep. Mr Vijay H Sheth Dept Secretary Mrs Dayaben L Mehta Treasurer Dr G Z Chhatrisha 1987 - 1989 Asst. Treasurer Mr L N Shah President Dr N K Shah Mr Pravin Shah Vice President Dr R L Mehta Mr H Chandaria Mr Vinod Kapashi Mr Ramesh S Mehta General Secretary Mr S Sanghavi Dept Secretary Mr Vijay H Sheth Chief H Bhandari Mr L T Mehta Treasurer Mr H Chandaria Mr R J Shah Mr S N Shah Asst Treasurer Mr R V Mehta Mr M B Shah Area Chair Person London Mr Ramanbhai C Shah Mr S P Mehta Area Chair Person Leicester Mr V D Shah Mr Z J Chhartrisha Mr L T Mehta Co-opted Members Mr R G Mehta Mr Satish N Shah Mr R V Mehta Bhagini Kendra Rep. Mr S F Sanghavi Mrs Dayaben I. Mehta Mr H R Shah Mr M Z Shah Dr N R Shah Mr R I Shah 1985 - 1987 Mr B C Vora Dr N K Shah Mr V B Vora President Vice President Dr R L Mehta **Co-opted Members** Mr Dinesh I Mehta Mr Ramesh S Mehta General Secretary Mr Ritesh Shah General Secretary Mr Haresh R Shah Mrs Lilavantiben A Doshi Mrs Hansaben Gandhi Mr Vijay H Sheth Dept Secretary Mr Suman Shah Mr H Chandaria Treasurer Mr Jayu Visaria Mr Satish N Shah Asst Treasurer Bhagini Kendra Rep. Mrs Dayaben L Mehta Mr R C Shah Area Chair Person London Area Chair Person Leicester

Mr G Z Chhartrisha Mr Bharat S Mehta Mr L T Mehta Mr R V Mehta Mr S F Sanghavi Mr M Z Shah Mr R J Shah Mr J Visaria Mr R R Shah

"Non-violence and kindness to living beings is kindness to oneself. For thereby one's own self is saved from various kinds of sins and resultant sufferings and is able to secure his own welfare."

Lord Mahavira

### જૈન સેન્ટરમાં પ્રસ્થાપિત પ્રતિમાઓ

(સંકલન ધી જૈન 'ના અંકોના આધારે.) યૂરોપની ધરતીપર જૈનજગતની એકતાના પ્રતીકરૂપે લેસ્ટર (ઇંગ્લાંડ) માં નવનિર્મિત આ મંદિર વિશ્વના જૈનોને એક ધ્વજ નીચે સંગઠિત બનવાની પ્રેરણા આપશે. આ દેરાસરમાં શ્વેતાંબર, દિગંબર મંદિર, સ્થાનકવાસી ઉપાશ્રય ત્યા શ્રીમદરાજચંદ્રનું ગુરૂથાનક મુખ્ય છે. આ મંદિરમાં ભ. શાંતિનાથ, પાર્શ્વનાથ ,મહાવીરસ્વામી, ૠષભદેવ નેમિનાથ તીર્થકર ભગવાનની પ્રતિમાઓ પધરાવવામાં આવી છે. ઉપરાંત ભ. બાહુબલી અને ગૌતમસ્વામીની પ્રતિમાઓ સ્થાપિત થઇ છે. શાસન દેવના રક્ષક યક્ષ-યક્ષિણીમાં મુખ્યત્વે- ઘંટાકર્ણ મહાવીર, પદ્માવતી, ચંક્રશ્વરી, અંબિકા, લક્ષ્મી અને સરસ્વતી દેવીની મૂર્તિઓ સ્થાપિત થઇ છે. આલેખમાં સ્યાવિત મુાર્તિઓ અંક્ષાખ પરિચય પલ્નુત છે મળનાયક ભ. શાંતિનાથ:

ભ.શાંતિનાથ આ દેરાસરના મુળનાયક છે. જૈન સમાજ યુરોપ અને લેસ્ટરની રાશિ વગેરે જયોતિષને આધારે શાંતિનાથ ભગવાનને મુળનાયક તરીકે સ્થાપિત કરવામાં આવ્યા છે. મળનાયકની પ્રતિમા વેદીની ત્રણ પ્રતિમાઓમાં વચ્ચે હોય છે. ભ.શાંતિનાથ ૨૪ તીર્થંકરોમાં ૧૬ મા તીર્થંકર છે. તેમનો જન્મ હસ્તિનાપરનાં ધર્મપ્રિય વીર રાજા વિશ્વસેન અને ધર્મપરાયણા માતા મહારાણી અચિરાદેવીની કૃક્ષિએ થયો હતો. બાળક શાંતિનાથ ગર્ભમાં આવતાજ પ્રદેશની સુખ-શાંતિ-સમૃદ્ધિ અને ધર્માચરણ વધવા લાગ્યા. દેવ-દેવીઓએ તેમના ચ્યવન (ગર્ભ) કલ્યાણકની ઉજવણી કરી. કિશોરવયમાં જ તેઓએ શસ્ત્ર-શાસ્ત્રનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું અને યુવાવસ્થામાં રાજ્ત અને ચક્રવર્તી બન્યા (૨૪ નીર્થકરોમાં ત્રણ શ્રી શાંતિનાથ, કુંથુનાથ અને અરનાથ ચક્રવર્તી હતા) ચક્રવર્તી રાજા શાંતિનાથને દર્પણના પ્રતિબિંબમાં ક્ષણિક પરિવર્તન જોતાંજ જાતિસ્મરણ થાય છે - જ્ઞાન ઉદભવે છે. ભૌતિક સર્વ સુખનો સ્વામી, મોક્ષસુખની કામના અને ભાવનાથી પ્રેરિત બની વૈશાખ સુદ ૧૪નાં રોજ દીક્ષા ગ્રહણ કરી તપસ્યાલીન બને છે. પોષ સુદ ૧૧ના રોજ કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે છે, અને વિવિધ સ્થળે વિહાર કરીને ધર્મોપદેશ દ્વારા પ્રાણિઓને સત માર્ગ -દર્શન કરાવે છે. તેઓ વૈશાખ વદ ૧૪નાં રોજ મોક્ષ લક્ષ્મીને વર્યા. શાસપ્રમાણે તેમની ઉંચાઇ ૪૦ધનુષ. રંગ સોનેરી અને ઉમર એક

લાખ વર્ષ ની હતી. નિર્વાણભુમિ સમ્મેદશિખર હતી. તેમનું લાંછન હરણ છે. ભ. શાંતિનાથ અશાંતિથી મુક્તિ અપાવનાર, સમ્યકત્વ અને શાંતિના દાતા છે. વ્યકિત, સમાજ અને વિશની શાંતિ માટે તેમની આરાધના કરવામાં આવે છે.

#### Images in the Jain Centre

The Jain Centre is a symbol of Jain unity. There are **Svetambar** and **Digambar** temples, a **guru sthanak**,a room devoted to Srimad Rajchandra, and a Sthanakvasi **upasraya**.There will also be images of Guru Gautam and Acharya Vijay Vallabh Suri. The divine guardians of the Tirthankaras, Chakreshwari, Ambika, Padmavati, Ghantakarna, will be represented as well as the goddesses Laksmi and Sarasvati. There is also a fine image of Bahubali

### ભા. પાર્શ્વનાથ :

ભ. શાંતિનાથની જમણી બાજુ બિરાજેલ ભ. પાર્શ્વનાથ ૨૩ માં તીર્થંકર હતા. ભ. મહાવીર પૂર્વે ૨૫૦ વર્ષ પહેલા આ ભુમિપર વિચરતા હતા. કાશી (વાસાગસી) ના પ્રતાપી રાજા અશ્વસેન અને પટરાણી વામા દેવી તેમના પિતા-માતા હતા. પિતા શુરવીર-ધર્મપરાયણ હતા તો માતા ૩૫-ગુણ-૫વિત્રાના સાક્ષાત અવતાર હતા. ગર્ભમાં આવતાંજ માતા અને કુટુંબીજનો સહુ હર્ષ અનુભવે છે. અને દેવીઓ માતાની સેવા કરવા સ્વર્ગથી આવે છે. કિવર્દની છે કે જયારે પાર્શ્વનાથ ગર્ભમાં હતા ત્યારે અંધારી રાતે વામાદેવીએ એક કાળસર્પને પાર્શ્વ પાસેથી પસાર થતો જોયો એટલે બાળકનું નામ પાર્શ્વનાથ પાડયું. તેઓ નીલમ દેહધારી અત્યંત તેજસ્વી આળક હતા. મહારાજ પ્રસેનજીતની પુત્રી પ્રભાવતી સાથે તેઓનું પાણિગ્રહણ થયેલ. વીરયોધ્ધા પાર્શ્વકૃમારનાં બળ અને પ્રતિભા જોઇને યુદ્ધ માટે આવેલ યવનરાજામાં ચમન્કારિક પરિવર્તન થાય છે. અને શરણે આવે છે. કોમળહદયના પાર્શ્વનાથ તેને ક્ષમાં આપી પ્રેમ અને અહિંસાની સીખ આપે છે.



પૂ. ૭૨૦ શ્રાવણ સુદ ૮ નાં દિવસે વિશાખા નક્ષત્રમાં ૨૩ મુનિઓ સાથે સમેતશિખરઉપર મોક્ષ પામ્યા. ભારતમાં સૌથી વધુ પ્રતિમાઓ પાર્શ્વનાથની મળે છે. તેઓ અનેક ચમત્કારિક નામોથી દિગંબર શ્વેતાંબર સમ્પ્રદાયોમાં પૂજ્ય છે. તેમને સદ્ય: સુખદાતા માનવામાં આવે છે તેમનું લાંછન સર્પ છે. તેમની ઉંચાઇ ૯ હાત અને ઉમર ૧૦૦ વર્ષની માનવામાં આવે છે.

### ભ. મહાવીર સ્વામી:

મૂળનાયકની ડાબી બાજુ પ્રસ્થાપિત પ્રતિમાજી વિશ્વવંઘ અંતિમ તીર્થંકર ભ. મહાવીરની છે. ભ. મહાવીર અને ભ. બુદ્ધ સમકાલીન હતા. ભ. મહાવીર ભ. બુદ્ધ કરતા ૩૦ વર્ષ મોટા હતા એવા ઉદ્ધેખ છે. ભ. મહાવીરનાં નામે આજે જૈનશાસન ચાલે છેભપાર્શ્વનાથ પછી ૨૫૦ વર્ષ પછી ચૈત્ર સુદ ૧૩ નાં રોજ ૨૫૮૪ વર્ષ પહેલા બિહાર પ્રાંતના ક્ષત્રિયકુંડ ગ્રામમાં મહારાજ સિદ્ધાર્થ અને મહારાણી ત્રિશલાની કુક્ષિએ તેઓ જન્મ્યા હતા.

નાનપણથીજ તેઓ નિડર અને વૈરાગ્યભાવથી પ્રેરિત હતા. આલ્યાવસ્થાના સર્પપ્રસંગ અને અન્ય પ્રસંગો તેમની નિડરના સાબિત કરે છે. તેમનાં ગુણોને લીધે વર્ધમાન, સન્મતિ, વીર, અતિવીર અને મહાવીર પાંચ નામોનો ઉદ્વેખ મળે છે. ભર યુવાનીમાં દીક્ષા લઇ ૧૨ ૧/૨ વર્ષ સુધી કઠિન તપ આદર્યું. તપસ્યાકાળમાં અનેક ઉપસર્ગો સહન કર્યાં. ચંડકોશિયા નાગ હોય કે ગોવાળ દ્વારા કાનમાં ખીલા ઠાકી દેવાનો પ્રસંગ હોય કે જંગલી પશુઓનો ત્રાસ હોય સર્વે તેમની તપસ્યા સામે પરાસ્ત થયા. કેવળ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી તેઓએ ચતુર્વિધ સંઘની સ્થાપના કરી. હિંસાત્મક ક્રિયાકાંડોથી ત્રસ્ત લોકોને અહિંસા સત્યનોમાર્ગ ચીંધ્યા. તે યુગના મહાન ક્રાંતિકારી આ યુગ-પુરુષે હિંસાત્મક યજ્ઞનો વિરોધ કર્યો, અપરિગ્રહવાદનો પ્રચાર કરી સમતાની દેશના આપી. સ્યાદવાદનો ઉદ્ધોષ અને અનેકાંતવાદ દ્વારા સમન્વયવાદી દુષ્ટિ અપનાવી. નારી ઉદ્ધોષ અને અનેકાંતવાદ દ્વારા સમન્વયવાદી

કહેવાય છે કે માત્ર પિતા-માતાની આજ્ઞા-પાલન માટેજ તેઓએ લગ્ન કર્યું હતું-અન્યથા નાનપણથીજ તેઓનું મન વૈરાગ્ય તરફ વળ્યાં હતા. એક વખત જયારે પંચાગ્નિતપ અને અન્ય બાહ્ય ચમત્કારિક ક્રિયાઓથી કમઠનામનો સાધુ લોકોને ભ્રમિત કરે રહ્યો હતો ત્યારે પાર્શ્વનાથે પોતાના જ્ઞાનથી જાણીને કમઠને કહ્યું કે તે જે પંચાગ્નિ માટે લાકડા બાળે છે તેમાંના અમુક લાકડામાં જીવતા સાપ યુગલ છે. અને તે હિંસા કરી રહયો છે. સત્યની સાબિતી માટે જયારે અડધા બળેલા લાકડાને બહાર કાઢી, ફાડીને જોવામાં આવે છે તો ખૂબજ દાઝી ગયેલા નાગ-નાગિની બહાર નીકળે છે. તે સાપ યુગલને અંતિમ સમયે નમસ્કાર મન્ત્ર સંભળાવવામાં આવે છે, જેથી મરણ પામી તેઓ ધરણેન્દ્ર અને પદ્માવતી નામે દેવ દેવી બને છે. કમઠની પોલ ખુલી જતા લોકોને આવી અંધશ્રધ્ધા પરથી વિશ્વાસ ઉઠી જાય છે. ગુસ્સે થઇ

દીક્ષા લીધા પછી જયારે પાર્શ્વનાથ જંગલમાં અડગ ઘોર તપસ્યા કરી રહ્યા હતા ત્યારે આ પૂર્વભવના દુશ્મન કમઠે બદલો લેવાનાં ભાવથી ઘોર ઉપસર્ગ કર્યા. ધૂળવૃષ્ટિ, જલવૃષ્ટિ, હિંસક પશુઓ દ્વારા આઘાત કરાવ્યા.પાણીમાં ડુબાડી દેવાની યુક્તિ કરી. પરંતુ પૂર્વ ભવનાં નાગ નાગિનએ ( ધરણેન્દ્ર પદ્માવતી ) પોતાનાં ફણનું છત્ર બનાવી અને કમળની રચના કરી આ ઉપસર્ગમાં તેમની તપસ્યામાં ખલેલ ના પડવા દીધું. ભ.પાર્શ્વનાથનાં મસ્તકે જે ફણા છે તે ઉપસર્ગકાલની યાદ આપે છે અને પ્રેરિત કરે છે કે ભયંકર કષ્ટમાં પણ જે અડગ છે તેજ પાર્શ્વનાથ બની શકે છે. તેઓનો દીક્ષા કાળ વિ. સં. પૂર્વે ૭૯૦ પોષ વદ ૧૧ માનવામાં આવે છે. દીક્ષાનાં ૮૪ મા દિવસે વારાણસી પાછા ફરી ધ્યાનસ્થ બને છે. અને કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે છે. તેમના માતા-પિતાજ તેમની યાસે દીક્ષા ગ્રહાય કરી શિષ્યત્વ ગ્રહાય કરે છે. તેઓની શાસનદેવી પદ્માવતી હતા જે આજે પણ ખૂબ પૂજ્ય અને આરાધ્ય છે. ઇ.

77



કર્યું અને જનભાષામાં પ્રચાર કરી વિશ્વને નવું દર્શન આપ્યું. બ્રમ્હચર્યવ્રતને અલગ સ્થાપી ભ.પાર્શ્વનાથના ચતુર્યામધર્મને પંચમહાવ્રતવાળો બનાવ્યો.ધર્મના નામે ચાલતા પાખંડ, તંત્ર મંત્રના નામે ઉત્પન્ન ભય અને બ્રામ્હણવાદને લીધે થતાં અન્યાય સામે શંખનાદ કર્યો. ૩૦ વર્ષ સુધી જ્ઞાનપ્રકાશનાર વિભૂતિ આસો વદ અમાસનાં રોજ ૭૨ વર્ષની આયુમાં પાવાપુરીમાં મોક્ષગામી બન્યા. તેમનું લાંછન સિંહ છે. તેમની ઉંચાઇ ૭ હાથ અને રંગ સોનેરી પીત માનવામાં આવે છે.



#### 2

### ભ. આદિનાથ (ૠષભદેવ)સ્વામી:

દિગંબર મંદિરમાં સ્થાપિત થનાર ત્રણ પ્રતિમાજીમાં ભ. ૠષભદેવ. નેમિનાથ અને પાર્શ્વનાથની છે. ભ. આદિનાથ આ અવસર્પિણી (પતનકાળ)ના ધર્મપ્રવર્તક પ્રથમ તીર્થકર હતા. હજારો લાખો વર્ધ પર્વે અયોધ્યાના મહારાજ નાભિરાય કે જેઓને ફલકર અને વેદોમાં મનું માનવામાં આવ્યા છે તેમની મહારાણી મરુદેવીની કૃક્ષિએ જમ્યા હતા. ઈક્વાકુવંશીય કાશ્યપગોત્રીય ૠષભ ભગવાને બે પત્ની સુમંગલા અને સુનંદા હતા. સુમંગલાની કુખે ચક્રવતી ભરત અને બ્રામ્હી, ત્યા સુનંદાની કુખે મહાન તપરવી બાહુબલી અને સુંદરીનો જ ન્મ થયો હતો. સુમંગલાની કૂખે અન્ય ૪૯ યુગલ પુત્રો જ ન્ય્યા હતા અને આરીતે ત્રહ્યભદેવને ૧૦૦ પુત્રો અને બે પુત્રિઓ હતી. ૠષભદેવે તે કાળે નષ્ટ થયેલ અને વિસ્મૃત સંસ્કૃતિનો પુનરુદ્ધાર કરી જીવન યાપન માટે ખેતી, વિદ્યા, કારીગરી અને વિવિધ કળા સીખવી. તેઓએપુરુષોને ૭૨ કલાઓ, બ્રામ્ડીને ૧૮ લિપી, સુંદરીને ગણિતનું જ્ઞાન આપ્યું અને સ્તિયોઓ માટે ૬૪ કળાઓ સર્છ. સંસારને જીવવાની કળા સીખવી. પત્રોને રાજ્ય સોંપી ચૈત્ર વદ ૮ ના રાજ સ્વયં દીક્ષા લઇ કેશલોચન કરી દીક્ષિત બન્યા. કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યા પછી જ્યારે ગોચરી માટે વિહાર કર્યો ત્યારે લોકો ગોચરીની વિધિથી અજાબ હોવાથી તેઓને લાંબા સમય સુધી નિરાહાર રહેવું ૫ડયું હતું.

સંઘરથ સાધુઓ આ ભૂખ સહન નહિ થવાથી ગૃહસ્થ બની ગયા કે જ ટાધારી તાપસ બની ગયા. જ્યારે મહારાજ શ્રેયાંસને જાતિરમરણ(self knowledge) થયું ત્યારે શેરડીનો રસ વહાેરાવીને આહાર કરાવેલ. આમ પ્રભુએ ૧૩ માસ પછી વર્ષીતપનું પારણું કર્યું. જો કે આ વિલંબમાં તેમનો અંતરાયકર્મજ કારણભૂત હતો. ભ. ૠષભ પ્રથમરાજા, માનવ સંસ્કૃતિના પ્રણેતા અને પ્રથમ જીન હતા. તેમની ઉચાઇ ૫૦૦ ધનુષ, રંગ સોનેરી અને ઉમર ૮૪ લાખ વર્ષ પૂર્વની માનવામાં આવી છે. કૈલાશ પર્વતથી મુક્તિ પ્રાપ્ત કરી તેઓ મોક્ષગામી બન્યા. તેમનું લાંછન વૃષભ છે.



### ભ. નેમિનાથ:

૨૪ તીર્થંકરોમાં ભગવાન નેમિનાથ ૨૨ માં તીર્થંકર હતા. તેઓ પૌરાણિક પુરુષ હતા. ભ.શ્રીકૃષ્ણના પિતરાઇ હોવાનો અનેક ઉદ્વેખ વેદ, ઉપનિષદ, ભાગવત અને ગીતામાં ઉપલબ્ધ છે. તેમનો જન્મ શૌર્યપુર (વર્તમાન શૌરીપુર) માં થયો હતો. તેમના પિતા મહારાજ સમુદ્રવિજય અનેમાતા શિવાદેવી હતા. તેમનું એક નામ અરિષ્ટનેમિ પણ મળે છે. શ્રીકૃષ્ણની આયુધશાળામાં સુદર્શનચઢ કુંભારના ચકરડાની જેમ ફેરવતા અને પાંચજન્ય શંખ ફંકતા શ્રીકૃષ્ણ તેમની શક્તિથી અંજાયા અને શંકિત પણ બન્યા કે કદાગ નેમિનાથ તેમનું રાજ્ય લઇ લેશે. પણ આકાશવાણીથી જાણ્યું કે નેમિનાથ યુવાવસ્થામાંજ દીક્ષા લઇ લેશે. શ્રીકૃષ્ણે તેમનું જોર ઘટાડવા પોતાની પટરાણીઓ દ્વારા લગ્ન કરવા પ્રેરિત કર્યા. નેમિકુમારના મૌનને સ્વીકૃતિ ગણી જૂનાગઢ નાંમહાસજા ઉગ્રસેનની પુત્રી રાજીમતી સાથે લગ્ન નક્કી કર્યા. નેમિકુમારની જાન જયારે જુનાગઢનાં પાદરે પહોંચી ત્યારે તેઓનાં કાનમાં આર્તનાદ કરતા પશુઓનો કરુણપુકાર સંભળાઇ. અને જ્યારે પુછતા ખબર પડી કે આ પશુઓનેક વધ જ∩નૈયા મહેમાનોને જમાણવા માટે કરવામાં આવનાર છે ત્યારે નેમિકુમારનાં મનમાં અનુકંષા અને કરુણાનો જન્મ થયો. આત્મા દ્વી ઉઠયો અને

Jain Education International 2010\_03



છેલે જયારે મલયુદ્ધમાં ભરતને ઉંચકીને પધાડવા જતા હતા ત્યારેજ એકાએક ભાવના જાગૃત થઇ કે⊹અરે! એક રાજ્યને માટે ભાઇનો વધ! આ જ્ઞાન થતાંજ તેોએ ભરતને અને આ લોભયુક્ત સંસારને છોડવાનું નક્કી કર્યું. દીક્ષા ગ્રહણ કરી તપસ્યામાં લીન બન્યા. વર્ષો સુધી ઘોર તપસ્યા કરી. શરીરે લતાઓ વીંટાઇ., પક્ષીઓએ માળા બાંધ્યા, પણ, કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થતી ન હતી. તેઓના મનમાં એક અહમુ ભાવ હતો કે મારા જેવો કોઇ તપસ્વી નથી. એક વખત તેમનાં ગુહસ્ય જીવનનાં બહેનો અને વર્તમાન જીવનનાં સાધ્વી બહેનોએ જ્યારે આ જાણ્યું ત્યારે તેઓએ બાહુબલીને સંબોધન કરીને કહ્યું કે '' વીરા ગજ ઉપરથી નીચે ઉતરો'' ત્યારે બાહુબલીને થયું કે ગજ કયાં છે? અને તુરતજ સમજાયું કે તેમનો અહંભાવ તેજ ગજ છે. આ ભાન થતાંજ તેમના અભિમાન ઓગળી ગયું અને કેવળ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું. દિગંબર પરંપસમાં બાહુબલીને ભરતની ભુમિપર તપસ્યા કરવાનો ક્લેશ હતો જે ભરતનાં સનબોધન થી દૂર થયા પછી કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્તિનો ઉદ્વેખ છે. દક્ષિણમાં બાહુબલીની ખૂબજ માન્યતા છે. શ્રવણવેલગોળમાં ભવ્ય પ્રતિમા વિશ્વ પ્રસિન્દ્ર છે.



### ગુરુ ગૌતમ સ્વામી:

તેઓ ભ. મહાવીરસ્વામીના ૧૧ ગણધરોમાં પ્રમુખ ગણધર હતા. બ્રાહ્મણ કુળમાં જન્મેલા, વેદો શાસ્ત્રોનાં જ્ઞાતા, વૈદિક જ્ઞાનનાં પ્રખર વિદ્વાન હતા. કહેવાય છે કે જયારે ભ. મહાવીર રાજગૃહીમાં સમવશરણમાં વિરાજમાન હતા ત્યારે ઇન્દ્રભૂતિ પોતાના શિષ્યો અને ભક્તો સાથે જઇ રહ્યો હતો. તે સમયે હજારો લોકો મહાવીરનાં સમોવસરણમાં જઇ રહ્યા હતા આ વાત તેને રૂચિ નહિ. અને પોતાના કરતા કોણ વિદ્વાન છે તે જાણવા તે પણ સમોવસરણ તરફ વળ્યો ઉચ્ચાસને ભવ્ય સૌમ્ય મુદ્રામાં વિરાજેલ ભ. મહાવીરને જોતાંજ તેનાં ભાવોમાં પરિવર્તન થાય છે, અભિમાન ઓળગવા લાગે છે. ભ. મહાવીર તેને તેનાં નામથી

અશ્રુપ્રવાહથી અંતરની વેદના પ્રગટી. લગ્નમંડમાં જતા પગ ગિરનાર તરફ આત્મકલ્યાણાર્થે વળ્યા. પશુઓને મુક્તિ અપાવનાર આત્માની મુક્તિ માટે દીક્ષિત બન્યા. માતા પિતા કુટુંબીજન કે રાજુલનો સ્તેહ તેમને રોકી ન શક્યો. મનથી જેમનું વરણ કરી ચૂક્યા છે એવા રાજ કુમારી રાજુલે તેમના પંથનો અનુશરણ કરી તપસ્યાર્થે ગિરનાર તરફ પ્રયાણ કર્યું. નેમિનાથને પંજ દિવસની છબ્રાવસ્થા (સાધુ અવસ્થા) ની સાધના પછી આસો વદ અમાસને દિવસે સહસ્રવનમાં કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઇ. ૭૦૦ વર્ષ સુધી કેવલી પર્યાયમાં રહ્યા. હજાર વર્ષનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી અષાઢ સુદ ૮ ના રોજ ગિરનાર પરથી નિર્વાણ પ્રાપ્ત કર્યું. તેમની ઉચાઇ ૧૦ હાથ (૧૫ ફટ) રંગ નીલક્રમલ અને લાંછન શંખ છે.

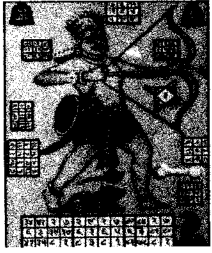


### ભ. બાહુબલી:

ભગવાન ૠષભનાં બે પુત્રો પૈકી બાહુબલી નાના પુત્ર હતા. ભ. ઋષભદેવે બાહુબલીને પોદનપુરનું રાજ્ય આપ્યું હતું. મોટાભાઇ ચક્રવર્તી ભરત વિશ્વવિજયી બન્યા હતા પણ બાહુબલીનાં રાજ્ય પર વિજય મેળવી શક્યા ન હતા. લોકોની ઉશ્કોગીથી મહારાજ ભરતે પોદનપુર પર આક્રમણ કર્યું. તે સમયે બન્ને પક્ષનાં મંત્રીઓએ વિચાર્યું કે હજારોની સંખ્યામાં સૈનિકો મૃત્યુ પામે એવા યુદ્ધ કરતા બન્ને ભાઇઓજ યુદ્ધ કરે અને વિજય પરાજય નક્કી કરે. બન્ને ભાઇઓએ આ વાત સ્વીકારી અને પછી દૃષ્ટિયુવ્દુ, જલયુવ્દુ અને મહ્યયુવ્દુનું નક્કી કર્યું. બાહુબલી ઉમરમાં નાના હતા પણ શરીરની ઉચાઇ ને શક્તિમાં ભરત કરતા વધુ ઉચા અને શકિતશાળી હતા. આને કારણે તેઓ ત્રણેય યુદ્ધોમાં જીત્યા.છેલે જ્યારે મલયુલ્ડમાં ભરતને ઉંચકીને પછાડવા જતા હતા ત્યારેજ એકાએક ભાવના જાગૃત થઈ કે - એરે! એક રાજય માટે ભાઇનો વધ! આ જ્ઞાન થનાંજ તેઓએ ભરતને અને આ દ્રેષયુક્ત સંસારને છોડવાનું નક્કી કર્યું. દીક્ષા ગ્રહ્મગ કરી તપસ્યામાં લીન બન્યા. વર્ષો સ્પી ધોર તપરયા કરી. શરીરે



સંબોધન કરે છે. અને તેનાં મનની શંકાઓ જાણી તેમનું નિરાકરણ કરે છે. આ ચમત્કાર સર્જાતા તે ગર્વમુક્ત બનીને ભ. મહાવીરનું શિષ્યત્વ સ્વીકારે છે અને ગૌતમ સ્વામીના નામે પ્રસિદ્ધિ પામે છે. તેઓ એટલા તો પ્રખર જ્ઞાની હતા કે જેને ઉપદેશ આપતા તેની મુક્તિ થઇ જતી પણ ભ. મહાવીર પ્રત્યેના સગભાવને કારણે તેમની મુક્તિ થતી ન હતી. આ કારણેજ ભ. મહાવીરે પોતાના નિર્વાણકાળની અવધિ જાાણીને તે સમયે ગૌતમને અન્ય ગામે પ્રતિબોધ કરવા મોકલ્યા. અને નિર્વાણ પામ્યા. આ સમાચાર જયારે ગૌતમે જાણ્યા ત્યારે વિહવળ બનીને રાગને કારણે મહાવીર, વીર, વી…. શબ્દોનું સ્ટાય અને વિલાય કરવા લાગ્યા.થોડા સમય પછી તેમને જ્ઞાન થયું કે અરે! હું વીતરાગની કેવા રાગભાવથી ઉપાસના કરુ છું! આ જ્ઞાન થતાંજ વીતરાગભાવ ધારણ કરી આસો વદ અમાસની પાછલની રાત્રે કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્ત કરે છે. બાર વર્ષ સુધી વિચરણ કરી ભ.મહાવીરની વાણીને જન-જન સુધી પહોંચાડે છે. ૯૨ વર્ષની ઉમરે દ્વાદશાંગવાણીના જ્ઞાતા તપસ્વી અને કેવળજ્ઞાની સંઘની જવાબદારી સુધર્માસ્વામીને સોંપી મુક્તિપંથના પથે પ્રયાણ કરે છે.



### ઘંટાકર્ણ:

ઘંટાકર્ણ મહાવીર બાવન વીરોમાં ત્રીશમા છે.તેઓ ચોથાગુણસ્થાન-વાળા દેવ મનાય છે. તેઓ પ્રત્યક્ષ અને ચમત્કારિક મનાય છે. રિહ્દ્રિ સિહ્દ્રિ આપનારા, કષ્ટનિવારક દેવ માનવામાં આવ્યા છે. મહુડીમાં અતિ ચમત્કારિક ઘંટાકર્ણ મહાવીરના મંદિરની પ્રતિષ્ઠા વિ. સં. ૧૯૮૦ માં આ શ્રી બુદિધસાગરસૂરીશ્વરજી એ કરાવેલ હતી. જયાં હજારો જૈન જૈનેતર ભાવિકો મનોકામના પૂર્તિ માટે આવે છે. દર વર્ષે આ. શુ. ૧૪ ના દિવસે ધામધૂમથી હવન થાય છે. શ્વેતાંબર સમુદાયમાં તેની વિશેષ માન્યતા છે.

### શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર:

વર્તમાન યુગના યુગપુરુષ, આત્મજ્ઞાની, શુબ્દ શીલવંત, આત્મચિ

તક, મહાપુરુષ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રનો જન્મ સૌરાષ્ટ્રમાં વવાણીયા ગામે સંવતે ૧૯૨૪ માં થયો હતો. બુધ્દ્રિવિચક્ષણતાને કારણે ચાર વર્ષમાં ગુજરાતી શાળાનો અભ્યાસ પૂર્ણ કરી ૧૩ મા વર્ષે પિતાની સાથે દુકાને બેસવુ શરૂ કર્યુ પિતા વૈષ્ણવધર્માવલંબી અને માતા સ્થાનકવાસી હતા. કિશોરવયમાં રાજચંદ્રના હાથમાં જયારે પ્રતિક્રમણનું પુસ્તક આવ્યું અને પ્રાણીમાત્ર પ્રત્યે મૈત્રીનું પ્રતિપાદન જોયું તો તેઓને રૂચી ગયેલ.

દિવસે દિવસે તેમની વૈરાગ્ય ભાવના સમૃઘ્દ્ર બની અને તેઓ ત્યાગમય જૈનધર્મ તરફ આકર્ષાયા. ૧૬ મા વર્ષે તેઓએ ''મોક્ષમાલા'' લખી જેમા જૈનદર્શનનું નિરૂષણ કર્યું જે ખૂબ સરળ ભાષામાં છે.

નાનપણની એક વ્યક્તિને સાપ કરડવાથી થયેલ અકાળ મૃત્યુ અને તેનો અગ્નિદાહ જોઇને તેઓને વેદના થઇ અને તે સમયે તેને તેમના ૭૦૦ ભવ\_જૂના ભાવોનું જાતિસ્મરણ થયું. ત્યાર બાદ તેઓએ બુદ્ધિની વિલક્ષણતાને કારણે અવધાનના પ્રયોગો કર્યા. તેઓ જયોતિષના પ્રકાંડ જ્ઞાતા હતા \_ પણ ૨૦ વર્ષની ઉમરમાં તેઓને જ્ઞાન થયું કે આ બધા પ્રયોગો મુક્તિ અપાવી ના શકે. પરિણામે તે બધાનો ત્યાગ કર્યો. ૧૯ વર્ષની ઉમરે લગ્ન કરી મુંબઇમાં ઝવેરાતના ધંધામાં જોડાયા. ૧૦ વર્ષ સુધી પ્રમાણિકપણે ધંધો કર્યો પણ ચિત્તમાં વૈરાગ્ય જ વધતા તે પ્રત્યે ઉદાસીન રહ્યા. આ વ્યાપારકાળમાં પણ મુમુક્ષો સાથે સતત સંપર્કમાં રહેતા અને કેટલીક વખતે એકાંત સાધના માટે ઈડરના પહાડોમાં જંગલમાં ચાલ્યા જતા. ૨૮ થી ૩૩ વર્ષના ગાળામાં વેપાર તજી તપરયા આદરી અને પછી જૈન દર્શનના માધ્યમથી મુમુક્ષુઓ સાધુઓને માર્ગદર્શન આપતા રહ્યા. સૌભાગ્યચંદ ભાઇની પ્રેરણા અને માંગણીથી પ્રસિદ્ધ ' આત્મસિદ્ધિ' ગ્રંથની રચના કરી જે જૈન દર્શનનો અદ્ભુત ગ્રંથ છે. – દોહરા છંદમાં ગહન તત્વજ્ઞાનને ૧૪૨ શ્લોકમાં સમજાવી દીધો નેઓ શરીરની ચિંતા કર્યા વગર જ્ઞાન તપસ્યાને મહત્ત્વ આપતા. અપૂર્વ જ્ઞાન હોવા છતા ઉપદેશ ન આપવો એવો નિર્ણય તેઓએ કરેલ. માત્ર ૩૩ વર્ષની વયે સં. ૧૯૫૭ માં ચૈત્ર વદી ૫ ને મંગળવારે રાજ કોટમાં દેહત્યાગ કર્યો.

તેઓનું લખાણ અંતસ્ફુરણાનુ પરિપાક છે. તેના સાહિત્યમાં મોક્ષમાળા-ભાવના બોધ આત્મસિહ્દિ શાસ્ત્ર મુની સમાગમ પ્ર-તિમા સિહ્દિ-સીનીતિ બોધ પુષ્પમાળા બોધવચન વચનામૃત ઉ-પદેશ નોંધ ઉપદેશછાયા પંચાસ્તિકાય દ્રવ્યસંગ્રહ દશવૈશાલિક-સૂત્રનું ગુજરાતી ભાષાંતર છે.

તેઓ સાધુ ન હતા પણ ચારિત્રમાં કોઇ સાધુ કરતા ઓછા ન હતા. જૈન દર્શનને પચાવીને જીવન જીવતા તેઓને આવડયું હતું. ગાંધીજીએ તેઓને અહિંસા વગેરે ગુણોને કારણેજ પોતાના આધ્યાત્મિક ગુરૂ માન્યા હતા અને જેનો એકરાર ગાંધીજીએ ૧૯૨૧ માં અમદાવાદમાં જાહેર સભામાં કર્યો હતો.



#### Description of pictures in the articles

1 Shantinath, the sixteenth Tirthankara, is the main image in the Jain Centre. The reason for the presence of this image in the main position was determined by the astrogical concordance of Leicester and Jain Samaj Europe with this Tirthankara. He became Chakravati, emperor. as well as Tirthankara.

Parsvnath, the twenty third Tirthankar was the beloved son of King Aswsen, and Queen Vamadevi. Once he saved the life of a snake couple. (who were named Padmavati and Dharnendra in the next life). In return they protected him when he was meditating from evil powers causing rainstorms on him.

In earlier issues of The Jain we introduced the three images of Shantinath, Parshvanath and Mahavir which are now present in the temple in the Jain Centre. The following articles describe the images which are to be established in the Digambara temple in the Jain Centre.

We have described the life of Bahubali in this, and earlier issues: his image will be in a prominent position.

2 Rsabhdev, or Adinatha, the first Tirthankara, will be the central image in the Digambara temple. Jain tradition holds that from his teachings all civilisation developed and there are many temples in India dedicated to him, including the main temple at Satrunjay.

the twenty-second Tirthankara, 3 Neminatha, will occupy the right-hand position in the traditionally 11 Laksmi, He is temple. Digambara believed to have been a cousin of the Lord Krasna. The well known story tells how he was shocked by the cries of the animals ready to be slaughtered for those non-Jains present wedding feast. He there upon at his renounced the intended marriage and a year later he became a monk. Shortly afterwards he achieved omniscience, kevala jnana. His intended bride followed his example and became a nun.

- 6 Ghantakarna Mahavira, is the thirteeth of the fifty-two vir, (heros). He is celestial being and protects the faithful Jains. His image will also be installed in the Jain Centre.
- 7 Padmavati is the yaksini, divine guardian associated with Parsvanath. She protects his worshippers and all faithful Jains. Her image will be installed in the Jain Centre.
- 8 Ambika Devi, is the yakshini or female divine guardian associated with Neminatha. Driven out by her family when she gave alms to a Jain monk, she wandered in the forest with children, meditating constantly her on Neminatha. When her husband came to call her back, the family having repented of their harshness, she feared that he was coming to kill her and so that he would not suffer the sin of killing, she ended her own life by throwing herself into a nearby well. Her thoughts were still on Neminatha and she became his divine attendant.
- 9 Sarasvati

is the goddess of learning. She is shown riding on a swan. She has four hands, in the left she holds a lotus and a vina (a stringed instrument) and in the right hand is a book and a rosary. She is worshipped on the day of Shruta Panchami She is considered the goddess of knowledge and a symbol of the Agamas.

10 Chakreshwari is the female divine guardian of Rshabdev, the first Tirthankara. She is also known as Shasan Devi and is highly respected by the Jain community as she gives spiritual help to Jain devotees.

also known as Padma, Rama, Shri, Kamla and Indira, is the goddess of wealth. In the Kalpa Sutra there is a description of her as the subject of the fourth dream of Mahavira's mother. Lakshmi is depicted with four hands, holding in the upper two lotus flowers, one lower hand holds a jar (kalash) and the other is raised in blessing. She is worshipped particularly at the festival of Diwali. She is depicted in beautiful form arrayed in rich iewels.

પદ્માવતી માતાજી:-

શાસનદેવ દેવીઓ જે તે તીર્થકર ભગવંતોના સમયમાં તેમની તપસ્યા વગેરે કાર્યોમાં ઉપસર્ક ના થાય તેનું ધ્યાન રાખનાર હોય છે.

પદ્માવતી માતા પાર્શ્વનાથના શાસન દેવી હતા. આજે સર્વ યક્ષિણી કે દેવીઓમાં તેઓની સૌ થી વધુ માન્યતા પૂજા થાય છે.

તપ કરનાર પાર્શ્વનાથ ના સમયમાં તેઓના જ્ઞાનથી કમઠના પંચાગ્નિ તપમાં નાંખેલ લાકડાં માંથી નાગ નાંગિણીનું જોડું બચી જાય છે પણ આખા શરીરે દાઝી ગયેલ હોય છે. પાર્શ્વનાથ દ્વારા સંભળાવવામાં આવેલ નમસ્કાર મંત્રથી તેઓ મરણ પામી નાગનિકાય દેવોમાં ધર્ણેન્દ્ર અને પદ્માવતી દેવ દેવી બને છે. જયારે તપસ્યામાં લીન પાર્શ્વ પ્રભુ પર કમઠ ઉપસર્ગ કરી વિવિધ ઉપદુવ કરે છે ત્યારે આંધી તુફાન અતિવૃષ્ટિ નાં ઉપસર્ગ કાળે દેવી પદ્માવતી અને ઇંદ્રાણીઓ સાથે આવી એક કમળની રચના કરે છે અને જેમ જેમ પાણી વધે તેમ તેમ કમળને ઉચાં કરતા જાય જેથી પાર્શ્વપ્રભૂની સાધનામાં કોઇ વિક્ષોપ ન પડયો. ઉપસર્ગનું નિવારણ થયું. આ કારણે પદ્માવતી શાસન દેવી તરીકે સ્થપાયા. તેઓને સધ્ય: (તુરતજ) ફળ આપનાર દેવી માનવામાં આવ્યાં. અને અનન્ય ભક્તિથી સ્તોત્ર શ્લોકો ભજનો લખાયા. મનદિરો-માં મૂર્તિ સ્વરૂપે સ્થપાયા તેઓ ઇચ્છિત ફળ આપનાર હોવાથી 'કામદા' અને ઐશ્વર્યશાળી હોવાથી 'ભગવતી' અને દુષ્ટોનો નાશ કરનાર હોવાથી `કાલી' તરીકે પ્રસિદ્ધિ પામ્યા. તેઓનું રૂપલાવણ્ય અદભુત પવિત્ર છે. આંખોમાં વાત્સલ્યનાં અમી ઝરે છે. તેઓ અનિષ્ટથી શાસનની રક્ષા કરે છે તેઓની સિહ્દિ પ્રાપ્ત કરવા પુજન સ્તોત્ર પઠણ મંત્ર જાય અને ધ્યાન કરવામાં આવે છે.



અંબિકા માતા:

અંબિકા માતા ૨૨ માં તીર્થંકર નેમિનાથ ભગવાનના શાસન દેવી છે. ઓદાવી અંબા, અંબિકા, અંબિગી, કુસુમાંડી, અને કોઇડી પાંચનામે ઓળખાય છે. તેમની આરાધનાથી મનોરથ પૂર્ણ થાય છે અને વિઘ્ન દૂર થઇ સિદ્દિ સિદ્દિ મળે છે. તેમની કાયા તપેલા સુવર્ણ જેવી સિંહ પર આરૂઢ ચાર હાય વાળી માનવામાં આવી છે. જમણા બન્ને હાથોમાં બીજોરા અને પાશ, ડાબા હાથોમાં અંકુશ અને પુત્રને બતાવ્યા છે. મુકુટ, મોતીનો હાર, કંકણ, નૂપુર વગેરે અલંકારોથી સજજ હોય છે. તેમના વિષે કથા છે કે બ્રાહ્મણના ઘરમાં રહીને પણ એક વખત માસખમાગની તપશ્ચર્યા કરીને ગોચરી માટે આવેલ જૈન સાધને આહાર પાણી આપવાથી તેઓના સાસ્ ગુસ્સે થયા અને સાસુ તથા પતિએ તેમને બન્ને પુત્રો સાથે ઘરમાંથી કાઢી મૂક્યા. તરસથી વ્યાકળ અંબિણી એક સૂકા તળાબની પાસે પહોંચે છે ત્યારે તળાબમાં પાણી ભરાઇ જાય છે. આજુ બાજુ લીલોતરી અને વૃક્ષો ફલ ફળથી યુક્ત બને છે. ઘરનાં તે વાસણો જેનાંથી સાધુ મહારાજેને ગોચરી આપી હતી તે સોનાનાં થઇ જાય છે. આ બધા ચમત્કાર અંબિણી ના ચારિત્ર અને ધર્મભાવનાની પ્રભાવનાનાં ફળરૂપેજ હતા. સાસુ આ વધુ જાણીને પોતાની ભૂલ સુધારવા અંબિણીને પાછી તેડવા મોકલે છે. અંબિણી પતિને આવતો જુવે છે અને કદાચ મારવા આવ્યો છે એમ વિચારી ભયથી બન્ને બાળકો સહિત નેમિપ્રભૂનું ધ્યાન કરી કુવામાં પડી મરણ પામે છે. ભ. નેમિનાથના ધ્યાનનાં શુભ પરિણામને લીધે સૌધર્મ લોકમાં કોદંડ પ્રદેશમાંઅંબિકા નામની રિહ્દિ સિહ્દિ ધારી દેવી ૩૫ જન્મી. ભ.નેમિનાથ પ્રત્યે તેની શ્રહ્દા ભક્તિને લીધે ઇન્દ્રે તેમને ભાનેમિનાથનાં શાસન દેવી તરીકે સ્થાપ્યા.





#### 9 📕 સરસ્વતી દેવી

સરસ્વતીને વિદ્યાની દેવી માનવામાં આવે છે. તેમનું વાહન હંસ. અને મુખાકૃતિ લાવાગ્યમથી અને કરૂણા વાત્સલ્ય થી ભરેલી, સફેદ વસ્ત્ર ધારિણી હોય છે. તેમનાં ચાર હાથ હોય છે. ડાબી બાજુના હાથોમાં કમળ અને વીણા છે. જમણા હાથોમાં પુસ્તક અને માળા છે. આ દેવી સરસ્વતી, શ્રુતદેવી, શારદા અને વાગીશ્વરી નામે ઓળખાય છે. ઉત્તમ વિદ્યા, બુલ્દ્રિ, સદાચાર અને સુવિચાર જન્મે તે માટે તેમની આરાધના કરવામાં આવે છે. સવિશેષ કારતક સુદ પશ્રુતપંચમી કે જ્ઞાનપંચમીનાં રોજ તેઓની પૂજા થાય છે જે શાસ્ત્રપૂજા જ છે. તેઓ સકળ શાસ્ત્રનાં જ્ઞાતા હોય છે. જૈન દર્શન પ્રમાણે સરસ્વતી એટલે આગમ વાણીનાં સાક્ષાત પ્રતીક છે. સકળ જ્ઞાનની દેવી છે. તેમની ભક્તિ ગીત સંગીત થી કરવામાં આવે છે.



<mark>ચક્રેશ્વરી માતા</mark> પ્રથમ તીર્થકર ભ. ૠક્ષભદેવનાં શાસન દેવી ચક્રેશ્વરી માતા છે.

તેમનં વાહન ગરૂડ અને હાથમાં ચક્ર ધારણ કરેલ છે. તેમની મૂતિઓ ચાર આઠ બાર અથવા સોળ હાથવાળી જોવા મળી છે. હાથમાં ચક્ર માળા વજ તલવાર ધનુષ્ય સાથે વરદ મુદ્રા પણછે જે અભયતાનું સુચક છે. તેમની મૂર્તિ ભ.ત્રષ્યભદેવની પ્રતિમાના પરિકરમાં હોય છે જુના ખોદકામમાં મળેલી ભગવાન ૠપભદેવની મુર્તિની બાજુમાં ચક્રેશ્વરી માતાની મૂર્તિ સાથે મળી છે. ચક્રેશ્વરી માતાની મૂર્તિ હિંદુ માન્યતા મુજબ વિષ્ણુ પત્નિ લથમી પણ માનવામાં આવે છે.



### લક્ષ્મી દેવી

દેવી લક્ષ્મી પદ્મા, રમા, શ્રી, કમલા અને ઇંદિરા વગેરે નામોથી પણ ઓળખાય છે. આચાર્ય નેમિચંદ્રજીએ આ નામોનો ઉદ્ધેખ કર્યો છે. જૈન સાહિત્યમાં સૌંદર્ય, શક્તિ અને સમૃબ્દ્રિનાં દેવી તરીકે તેમનો ઉદ્ધેખ છે. કલ્પસૂત્રમાં તીર્થકરની માતાનાં પવિત્ર સ્થાનોમાં લક્ષ્મીનું ચોથું સ્થાન છે જેમાં તેમના ઉપર હાથી દ્વારા કળશથી અભિષેક કરતાં બતાવવામાં આવે છે. લક્ષ્મીના ચાર હાથ દર્શાવવામાં આવે છે જેમાં ઉપરના બે હાથમાં કમળ અને નીચેનાં બે હાથમાં કળશ અને વરદ મુદ્રા છે જે આશીર્વાદ અને અભયતાનું સુચક છે. તેમનું આસન કમળ છે. કેટલી જગ્યાએ હાથી દ્વારા કળશાભિષેક દર્શાવાયું નથી. વિવિધ સ્થળોએ તેમની વિવિધ કલાત્મક બેઠેલી મૂર્તિઓ જોવા મળે છે-તેઓને ધન સંપત્તિની દેવી માનવામાં આવે છે. સુખ-સમૃબ્દિ, ભૌતિક સુખ માટે તેમની આરાધના થાય છે. દિવાળીના સમયે તેમનું પૂજન કરવામાં આવે છે.



10

ચતુર્વિધ સંઘ: વર્તમાનયુગ અને આપણી દૃષ્ટિ

અનંત ઉપકારી પરમકૃષાળુ મહાવીર ભગવાને ૨૫૪૧ વર્ષ પૂર્વ તીર્થની સ્થાપના કરીને જૈન શાસનના ઉત્કર્ષની જવાબદારી ચતુર્વિધ સંધને સોંપી. જૈન ધર્મનો ઉદ્દેશ આત્માને કર્મરૂપી મેલથી નિર્મળ બનાવીને મોક્ષ પ્રાપ્ત કરવાનો છે. આ માટે પ્રભુએ તેમણે બતાવેલ માર્ગનું બરોબર પાલન કરી શકે તેવા પુણ્યશાળી માનવો માટે સાધુ અને સાધ્વી અને યથાશક્તિ જીવનમાં ઉતારી શકે તેવી વ્યક્તિઓ માટે શ્રાવક અને શ્રાવિકાનો વર્ગ સ્થાપ્યો.

સાધુ, સાધ્વી પંચ મહાવ્રત પાળીને અહિંસા, સંયમ અને તપની આરાધના કરે છે અને મહાવીર માર્ગે આત્માને મોક્ષ તરફ આગળ વધારે છે. આત્મ સાધના કરતાં કરતાં બીજા જીવોનાં કલ્યાણ અર્થે ભગવાનના ઉપદેશનો અર્થ અને તેને જીવનમાં આચરણ માટેની રીત અને રસ્તો પણ તેઓ બતાવે છે. શ્રાવક શાવિકાઓ સાધુ ભગવંતોની જીવન જરૂરિયાતો પુરી પાંડે છે. શાસનને જીવંત રાખવા માટે ભૌતિક સાધનો ઉભા કરે છે અને મહાવીર ભગવાને બતાવેલ માર્ગે સાધુ, સાધ્વીઓ આત્મસાધના કરે અને મહાવ્રતોનું પાલન કરે તે માટેનુ વાતાવરણ ઉભું કરે છે અને તે માટેની કાળજી રાખે છે. સાધુ ભગવંતોએ બધુંજ છોડેલું હોય છે. તેમણે અપરિગ્રહ મહાવ્રત લીધેલું હોય છે અને તેથી ધર્મપ્રભાવના માટે વ્યાખ્યાનો સિવાય બીજી સગવડો તેઓ કરી શકે નહિ અને તેથીજ તેઓ જીનમંદિર, ઉપાશ્રય, પુસ્તકાલયો, સંધર્મીને સહાય, પ્રાણીમાત્રને મદદ કરવાની પ્રેરણા શ્રાવકોને આપે છે. તેમને કોઇજ જાતનો રાગ ે તેમની પ્રેરણાથી ઉભા થયેલા આવા સ્થનો માટે હોય નહિ.

શ્રાવકોનું કામ જૈનશાસનને જીવંત રાખવાનું અને તેની વહેવારૂ રીતે- દેશકાલ પ્રમાણે – મુખ્ય સિદ્ધાંતોનું ભંગ ન થાય તે રીતે પ્રભાવના કરવાનો છે.આ માટે જિનમંદિરો, ઉપાશ્રયો, પાઠશાળાઓ અને બીજી શૈક્ષણિક સંસ્થાઓ, પુસ્તકાલયો, વ્યાખ્યાનમાળાઓ, આયંબિલ શાળાઓ, પ્રાણીમાત્રને સહાય કરવાની સંસ્થાઓ અને મહાવીર ભગવાને સૂચવેલ અહિંસાના સંદેશને 'જીઓ અને જીવાડો' ને સાચા અર્થમાં પાળવાનું અને ફેલાવવાનું છે. શાસન માટે સેવા કરવાની અને બલિદાન આપવાની તેમની ફરજ છે. જે કામ સાધુ ભગવંતો ન કરી શકે તે અણુવ્રતધારી શ્રાવકો કરી શકે.

મહાવીર પ્રભુએ સ્થાપેલ ચતુર્વિધ સંઘ એક તીર્થસ્વરૂપ છે.સંઘનો નિર્ણય સાધુ અથવા શ્રાવક ઉથાપે નહિ. સાધુ ભગવંતો શ્રાવકોનાં આચાર માટે ઉપદેશ આપે અને દેખરેખ રાખે અને શ્રાવકોનો સંઘ સાધુઓ તેમના આચારથી ચલિત થતા હોય તો તેમનું ધ્યાન દોરે. શાસનના મહત્વના નિર્ણયોમાં સંઘની સંમતિ જરૂરી હોય છે.

આપણે જાણીએ છીએકે જૈન ધર્મ વિશ્વનો એક પ્રાચીનતમ ધર્મ છે. તેની વિચારસરણી દરેકે દરેક યુગને અનુરૂપ છે. આધુનિક યુગમાં કોઈપણ વિચારસરણી આત્મા અને માનવજીવન વિષે સંપૂર્ણ સમજ આપતી હોય, જ્ઞાતિય, વર્ણીય અને જાતીય ભેદને ન માનતી હોય અને જગતમાં વસતા બધાજ જીવોનું કલ્યાણ ઇચ્છતી હોય તો તે ફિલસુફી ભગવાન મહાવીરે આપેલ ઉપદેશની અને સિલ્દ્રાંતોની છે.

ભણતરમાં, બુધ્દ્રિમાં, વેપારમાં, સાહસિકતામાં, જુદા જુદા ધંધાઓમાં, દાનમાં અને પ્રામાણિકતામાં જૈનો ઘણાજ આગળ પડતા છે. ભારતમાં વસ્તીના પ્રમાણમાં દેશના નાણાતંત્રમાં તેમનો સહયોગ ઘણોજ વધારે છે. દાન અને ભક્તિ તેમની ફરજ છે. સાધુ જીવનનો ત્યાગ અજોડ છે. જૈનોનું સ્થાપત્ય અજોડ છે. સાધિત્ય અઢળક છે. કલા અને સંસ્કૃતિમાં તેમનો ભારતીય જીવનમાં ઘણોજ સુંદર ફાળો છે.મહાવીર ભગવાને આપેલ સંદેશ મુજબની અહિંસાની દુનિયાને આજે પુષ્કળ જરૂર છે. આપણાં સાધુ ભગવંતો માનવ અને પ્રાણીમાત્રનાં મિત્રો છે. કોઇપણ સ્વાર્થવિના તેઓ કલ્યાણનો સાચો માર્ગ દર્શાવે છે. પચીસસો વર્ષ પૂર્વે સ્થપાયેલી ચતુર્વિધ સંઘની સંસ્થા અન્યારે પણ સક્રિય છે.

આ બધું હોવા છતાંય, શા માટે જૈનકુળમાં જન્મેલ કેટલીક વ્યક્તિઓ મહાવીર પ્રભુનો સંદેશ સમજવામાં, જીવનમાં ઉતારવામાં અને તેની પ્રભાવના કરવામાં મુશ્કેલી અનુભવે છે ?શા માટે કેટલાક જૈન શાસનથી વેગળા જઈ રહ્યા છે? દુનિયામાં અત્યારે જ્યાં જુઓ ત્યાં હિંસાના સમાચારો સંભળાય છે. દરેકે દરેક સરકાર, સંસ્થાઓ અને ધાર્મિક સ્થળો અહિંસા (non violence) ની વાતો કરે છે. અહિંસા નો સંદેશ પહોંચાડવાની, મહાવીર ભગવાનની વિચારસરણી ફેલાવવાની અને દુનિયાને કલ્યાણમાર્ગે લઇ જવાને આપણને અજોડ તક છે.આ તકનો લાભ લેવા માટે આપણે શું કરવું જોઇએ? કઈ રીતે જૈનકુળમાં જન્મેલ માનવોને જૈન વિચારસરણીનું સાચું જ્ઞાન થાય અને તે જીવનમાં ઉતારે? કઈ રીતે તેની પ્રભાવના કરે? અને કઇ રીતે મહાવીર પ્રભુનો ધર્મ વિશ્વધર્મ બની રહે? તે માટે વિચાર, આચરણ અને આત્મખોજ કરવાની જરૂર છે.

**સાધુ જીવનની ઉણપતા :** જ્યારે કોઇ દીક્ષા લે છે ત્યારે

84



નિયમો હોય છે.તેમને તે પ્રમાણે વર્તવાનું હોય છે. કોઇ વખત ન પાળી શકે તો ગુરૂની ક્ષમા માગીને તેઓ પ્રાયશ્વિત્ત કરે છે. પરંતુ જેઓએ કાયમ માટે ન પાળવા હોય અને શાસન જેમના વડે બદનામ થતું હોય તેવા સાધુઓને મારી વિનંતિ છે કે સાધુજીવનમાંથી નીકળી શ્રાવક થવું અને ફરીથી જયારે આ નિયમો પાળવાની શકિત આવે ત્યારે ફરીથી દિક્ષા લેવી. સંઘનું કામ પણ એ જોવાનુ છે કે કયાંક સાધુજીવનમાં શિથિલતા દેખાય, ત્યાં તેમનું ધ્યાન દોરવું જોઇએ કે મહારાજ સાહેબ, આ આપના આચારને યોગ્ય નથી. સમજુ સાધુ સંઘનો ઉપકાર માનશે. હરગીજ કોઇપણ સાધુની શિથિલતાનો ખ્યાલ આવ્યા પછી સંઘે તે ચલાવી ન લેવી જોઇએ. આ માટે સંઘ પ્રભાવશાળી હોવા જોઇએ અને તેની વ્યવસ્થા પણ સુંદર રીતે થાય તેની પણ વિચારણા માગી લે છે.

સાધું ભગવંતો કે જેમણે સંસારની માયા છોડેલી છે તેમને સંસારિક વાતો કહીને, ઔપચારિક રીતે દરેકના સમાચાર આપીને આપણે એમનો ઘણોજ સમય બગાડીએ છીએ. રાજકીય બાબતોમાં તેમનો ઉપયોગ કરવા માંગીએ છીએ. આપણે કરવાની વ્યવસ્થામાં- દાખલા તરીકે દેરાસરની વ્યવસ્થામાં, દેરાસર અને જૈન સંસ્થાઓમાં કામ કરતા ભાઇઓ અને બહેનોનો પગાર અને બીજા પ્રશ્નો સંબધી તેમની સલાહ માંગીને તેમનો સમય બગાડીએ છીએ. એક પ્રકારનો રાગ ઉત્પન્ન કરાવીએ છીએ. એટલે જે કામ આપણે કરવાના હોય છે તેમાં સાધુભગવંતોની પેરણ જરૂરી ઇચ્છીએ અને તેઓ તે સંબંધી યોગ્ય કરશેજ, પરંતુ તેમનો ખોટી રીતે સમય ન બગાડીએ. તેમને ફરીથી મોહરાજાના સામ્રાજયમાં ન લઇ જઇએ અને તેમનામાં અહમ્ ન ઉત્પન્ન કરાવીએ. ગમે તેટલા મહાન સાધુ હોય તો પણ અહમ્ અને થોડીક પણ આત્મશ્લાધા તેમને રાગદશા તરફ લઇ જાય છે. આ માટે આપણે શ્રાવકોએ ખાસ તકેદારી રાખવાની જરૂર છે.

અજઆપણે અત્યારે જોઇ રહ્યા છીએ કે સાધુભગવંતોમાં કેટલાય ગચ્છ છે. ગચ્છ શા માટે પડયા તેના વિશ્લેષણમાં હું જવા માંગતો નથી. બધાજ મહાવીર પ્રભુએ આપેલ ઉપદેશમા માને છે. પરંતુ એક યા બીજા કારણે સાથે મળીને સંઘ અને શાસનના ઉન્કર્ષનું કામ કરતા નથી. એકયતા ન હોવાના કારણે જૈન શાસન માટે એક ઓથોરીટી કોઇ પણ વ્યકિત નથી. આ યુગમાં જયાં જયાં એક ઓથોરીટી હોય છે તેવા સમાજમાં વ્યવસ્થા સારી હોય છે અને તે સમાજમાનો ઉન્કર્ષ પણ થઇ રહ્યો છે, જેવાકે સ્વામીનારાયણ પંથ, ઇસ્માઇલી પંથ, કેથોલિક પંથ. આપણી પાસે આ બધાં કરતાંય ઉચ્ચ અને સંપૂર્ણ વિચારસરણી છે. સુંદર સંઘ વ્યવસ્થા પ્રભુએ અર્પેલ છે. પરંતુ આ એક ઓથોરીટીના અભાવને લઇને કેટલાય નજીવા પ્રશ્નોનું આપણે નિકારણ નથી કરી શકતા અને પરિણામે તે માટે, તેની

દીક્ષાર્થી વ્યક્તિઓનો એકજ ઉદેશ હોય છે અને તે એ છે કે મહાવીર પ્રભુના માર્ગે ચાલીને આત્મસાધના કરવી અને મોક્ષમાર્ગે આગળ વધવું. હકીકતમાં કેટલીક જગ્યાએ આપણે જોઇએ છે કે આ હેતુમાં સાધુજીવનની કઠણ પરિચર્યા પાળવા છતાંય ઉણપ રહી જાય છે. આ માટે આપણે શું કરવું જોઇએ? શા માટે આ ધ્યેય સરતો નથી? શા માટે કેટલાક સાધુઓમાં પંચમહાવ્રતનું સંપૂર્ણ પાલન કરવામાં શિથિલતા આવે છે?

કેટલીક દીક્ષાર્થી વ્યક્તિઓમાં વહેવારિક ભણતર, શાસ્ત્રીય જ્ઞાન અને તે સ્વયં ઉપાર્જન કરવાની બુહિદ્ર અને આવડત હોય છે. કેટલામાં આ નથી હોતું સાધુ થયા પછી ઉપાધ્યાય મહારાજ અથવા આચાર્ય ભગવંત સાધુઓનાં શિક્ષણની વ્યવસ્થા કરે છે, બને તેટલો સમય આપે છે, પરંતુ સમયના અભાવને લઇને અને વ્યવસ્થા પૂર્વકની આધુનિક શિક્ષણ પહુતિના અભાવને લઇને આમાં ઘણીજ ઉણપો રહી જાય છે. આ માટે શ્રાવકોએ, સંઘે શું કરવું જોઇએ? સંઘે આચાર્ય ભગવંતોની સંમતિ સાથે બધાજ સાધઓ અને સાધ્વીજીઓ માટે એક શિક્ષણ પહ્દતિ ઘડી કાઢવી જોઇએ કે જેથી દરેકે દરેકને શાસ્ત્રીય અને વહેવારિક જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય. આ માટે નાણાંકિય અને બીજી સગવડોની વ્યવસ્થા કરવાની રહેશે. પંડિતોની પણ જરૂર પડશે. પરંતુ જૈન સંઘ ધારે તો આ કામ અઘર નથી. બરોબર બધાજ પ્રયત્ન કરે તો દશ વર્ષમાં આ માટેની એક સંદર વ્યવસ્થા આપણે સ્થાપી શકીએ. આનાથી બે લાભ થશે 🛛 એક તો સાધુ ભગવંતો જ્ઞાની બનશે અને આપણને આ જ્ઞાનનો લાભ આપણં જીવન સુધારવા માટે આપશે, બીજું જ્ઞાન હોવાના કારણે અને સંઘની કાયમી વ્યવસ્થાને લઇને લોકલાજથી પણ કદકચ સાધુજીવનમાં આવતી શિથિલતા અટકશે તો તેમાં શાસનનું ગૌરવ વધશે. નિર્મળ ચારિવ્યના અને જ્ઞાની સાધ ભગવંતો હશે તો શાસનનો જયજયકાર થશે અને મહાવીર પ્રભુનો અહિંસાનો સંદેશ આપણે ઠેર ઠેર ફેલાવી શકીશું. અત્યારે આપણામાનાં ઘણાય સાધુ ભગવંતોને આપણી ફટપટ્ટીથી માપીએ છીએ,આપણા જેવા બનાવવા માંગીએ છીંએ.

જ્યારે હું કાઇ કાઇક શ્રાવકનાં મોં એ સાંભળું છું કે સાધુઓએ માનવ સેવા, અત્યારની સમાજ સેવાનાં કાર્યમાં લાગી જવું જોઇએ, આધુનિક સાધનોનો ઉપયોગ કરવો જોઇએ કે જેથી તેઓ ઝડપથી બધેજ મુસાફરી કરી શકે અને કોઇને બોજા રૂપ ન થઇ પડે; ત્યારે મને ઘણુંજ દુ:ખ થાય છે. ભલા, સાધુઓએ તો સર્વસ્વનો ત્યાગ કરીને આત્મસાધના માટે મહાવીર પ્રભુએ સુચવેલ માર્ગ અપનાવ્યો છે. તેઓએ પંચ મહાવત પાળવાની જીવન પર્યતની પ્રતિજ્ઞા લીધી છે. તેમની પ્રતિજ્ઞા ભંગ કરાવવાનો આપણને શું અધિકાર છે? આપણે લાયન્સ અથવા રોટરી ક્લબમાં હોઇએ ત્યારે ત્યાંના નિયમો સ્વીકારીએ છીએ કે નહિ? ન સ્વીકારીએ તો શું થાય? એજ પ્રમાણે સાધુજીવનના



વિચારણામાં ઘણોજ સમય ગુમાવીએ છીએ. અજૈનોને એક સંદેશ આપી શકતા નથી. તિથીઓ માટે, આપણા પર્વો માટે એક દિવસ નક્કી કરી શકતા નથી. પરિણામે આપણા શિક્ષિત વર્ગની અને બાળકોની સંઘ અન ધર્મ પ્રત્યેની શ્રલ્દા ઓછી થતી જાય છે. આ માટે દરેક ગચ્છાધિપતિઓ અને આચાર્ય ભગવંતોને મારી પ્રર્થના છે આ બાબતમાં કંઇક વિચારી અને નિરાકારણ લાવીને ઐકય સાધવા જરૂરી પગલાં શાસનના હિત ખાતર લે. કદાચ એવું પણ કામચલાઉ નિરાકારણ થઇ શકે કે દરેકે દરેક ગરછાધિપતિ એક અથવા બે વર્ષ માટે આ સર્વોચ્ચા પદ સ્વાકારી અને શાસનની સેવા કરે. તિથિ માટે પણ જૈન ધર્મનો અનેકાંતવાદના સિલ્દ્રાંતનો ઉપયોગ કરીને એક દિવસ નક્કી કરી શકાય. વહેવારની દ્રષ્ટિએ પણ એક દિવસ હોવો બહુજ જરૂરી છે અને થોડીક પળો આગળ પાછળ હોય તો પણ ભાવપૂર્વક સાધના બધા એકજ દિવસે કરે તો જરૂર પુણ્ય ઉપાર્જન થાય તે વાત બધાને સમજાવી શકાય તેવી છે.

સંઘનું કાર્ય જિનાલયો બંધાવવાનું પુનરોવ્દાર કરવાનું અને તેમાં થતી ક્રિયાઓ જ્ઞાન સહિત પહ્દતિસર થતી રહે તે જોવાનું છે. આપણે દેરાસર બંધાવવા પાછળ, તેના સ્થાપત્ય માટે પુષ્કળ ખર્ચો કરીએ છીએ અને તે અનુમોદનીય છે, પરંતુ આ સુંદર જિનાલયો શ્રાવકોની ધાર્મિક ક્રિયાઓ માટે ભાવ ઉપજાવવા અને ભકિત કરવા માટે છે. અનુભવે આપણે જોઇ શકીએ કે મોટા ભાગના ભાવિકો આ ક્રિયાઓ જ્ઞાનસહિત પહ્દતિસર કરતા નથી અને તેથીજ દરરોજ દેરાસરે જવા છતાંય, ચૈન્યવંદન અને પૂજા કરવા છતાંય, સામાયિક અને પ્રતિક્રમણ કરવા છતાંય જોઇએ તેટલો લાભ અને જીવનની આત્મસાધના માટેની પ્રગતિ થઇ શકતી નથી. આ માટે જિનાલયમાં ખર્ચીએ છીએ તેના અમુક ટકા (૨૫%) રકમ આ ક્રિયાઓ કરનારના સાચા શિજ્ઞણ અને ધાર્મિક સગવડ પાછળ ખર્ચીએ તો જૈન શાસનની ઘણીજ ઉન્નતિ થશે. ધર્મ અને શાસન જૈનો માટે અને તેમના ઉત્કર્ષ માટે છે. વહેવારૂ રીતે પણ કોઇક વખત કામ કરવું પડે છે, કારણકે જયાં વહેવાર નથી ત્યાં ધર્મ નથી. ધર્મ ખાલી દેરાસર અને ઉપાશ્રયમાં પાળવા માટનો નથી, પરંતુ આપણા જીવનમાં ઉતારવા માટેનો છે. પુસ્તકાલયો અને જ્ઞાન પાછળ પણ સારો એવો ભોગ આપવો જોઇએ. આપણે આપણા બાળકોને સુદર ધાર્મિક શિક્ષણ આપવું છે, પરંતુ ધાર્મિક શિક્ષકોના વેતન બહુજ ઓછા રાખવા છે. તેઓ સંસારી છે. તેમને પણ ઘરની, બાળ બચ્ચચાંઓની વ્યવસ્થા કરવાની હોય છે. તેમની પાસે સેવાની અપેક્ષા રાખએ છીએ. તે માટે જો સારા શિક્ષકો જોઇતા હોય તો તેમને યોગ્ય વેતન સંઘે આપવું જોઇએ. શિક્ષકો માટે પણ આધુનિક સાધનોનો ઉપયોગ કરીને આપણને શિક્ષણ આપે ને માટે તાલીમ માટેની સંસ્થાની પણ વ્યવસ્થા કરવી જોઇએ. સારા, ભણેલા અને સંસ્કારી શિક્ષકો

વિના આપણે શાસનની પ્રભાવના ન કરી શકીએ.

આજે પચાસ હજારથી પણ વધુ જૈન કુળમાં જન્મેલ ભાઇબહેનો પરદેશમાં વસે છે. દરેકે દરેકના દિલમાં ધર્મ પ્રત્યે લાગાગી અને ભાવ છે. પાશ્ચાંત્ય દુનિયામાં અહિંસાની અને આપણી સંસ્કૃતિની બહુજ ભૂખ છે. આ માટે યોગ્ય સેવાભાવી પ્રચારકો અને સેવકો મોકલવાની અને તેમને તાલીમ આપવાની પણ વ્યવસ્થા કરવી જોઇએ. આપણે ખ્રિસ્તી પાદરીઓનો દાખલો લઇએ તેઓ કેવા જંગલોમાં પણ જઇને લોકોને તેમના ધર્મ વિષે સમજાવે છે. આપણે પણ આ કાર્ય માટે એક વ્યવસ્થા અથવા સંસ્થા ઊભી કરવાની જરૂર છે કે જેથી જૈનો અજૈનો ન બને અને બીજાઓને તેઓ આપણી સંસ્કૃતિ અને ધર્મ વિષે સમજાવી શકે. આ બરોબર અને વ્યવસ્થા પૂર્વક કરવામાં આવે તો પશ્વિમની દુનિયામાં જૈન ધર્મનો પ્રચાર આપણી કલ્પનામાં પણ ન આવી શકે તે ઝડપે થશે. આપણા સાધુ ભગવંતો એ પંચ મહાવ્રત લીધેલા છે તેથી તેઓ વિહાર કરીને જ શકય હોય તો પરદેશમાં જઇ શકે. તેઓએ બીજા કોઇ સાધનનો ઉપયોગ કરીને આ પ્રવાસ કરવો ન જોઇએ. દિક્ષાર્થી ભાઇબહેન અથવા ઉચ્ચકોટિનાા પંડિતો શાસનને અનુરૂપ વેશ ધરાવીને આ પ્રવાસ કરી શકે.

મહાન પરોપકારી પૂજય આચાર્ય ભગવંતો પંચ મહાવ્રતોનો ભંગ કર્યા વિના જિન શાસનની પ્રભાવના માટે સંઘોની સમંતિથીઆ ધરતીપર પધારે તો તેનો લાભ જૈન-જૈનેતર ને અ સુલભ બને અને ભ. મદાવીરનો અહિંસાનો સંદેશ સત્ર ફેલાય. અને જૈન ધર્મ વિશ્વધર્મ બની શકે.

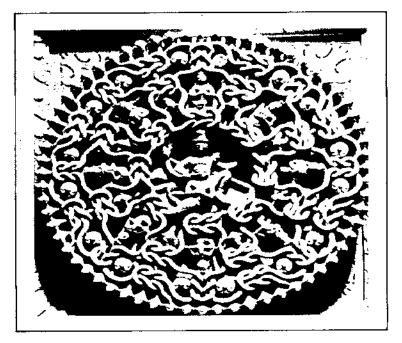
ડૉ. નટુભાઈશાદ લેસ્ટર (ઇગલૈડ)





સાેબત તેવી અસર... જ્ઞાન અદિ ગુણવાનકી સંગત બઢે તપસી સંગકીને ध्यान બઢે પરિવારકી માહ સંગત લાેલ ખહૈ ધનમેં ચિત્તદ્વીને કે ધ બહૈ નર મૂઢકી સ'ગવ કામ બહે તિયકે સંગ કીને બંદે विवेक અહિં વિચાર કવિદીન સુસજ્જન સંગ કીને

Jain Education International 2010\_03



સંઘ-ગરછ: વિવિધતામાં એકતા

પ્રભુ મહાવીરના ધ્વજ નીચે એક બનીએ. ભલે તમારી ક્રિયામાં ફેર હોય ભલે તમે જાદૃા જાદૃા પ્રદેશનાહો ભલે તમારા આચાર્ચ જાદૃા જાદૃા હોય ભલે તમારામાં થોડા વિચાર ભેદ હોય - પરંતુ તમારામાં એક વસ્તુ સામાન્ય છે કે:-તમો સૌ પ્રભુ મહાવીરને તમારા પ્રભુ માનતાહો - તો પ્રભુ મહાવીરના ધ્વજ (ઝંડા) નીચે સૌ એક થઇ જૈન સમાજનુ કલ્યાણ થાય તથા પ્રભુના સિંધ્ધાતોનો પ્રચાર થાય - જૈન સમાજની એકતા થાય -તે માટે સૌ એકત્રીત થઇ સંગઠ્ઠીત બની પ્રચાર કાર્ય શરૂ કરો. સંગઠઠનથી ચમત્કારિક લાભ થશે.

વિશ્વને અહિંસાનો સંદેશો આપનાર જૈન ધર્મનો વિજયધ્વજ

મહાવીર સ્વામીના શાસનથી લહેરાતો આવ્યો છે. મહાવીરના સંતાનો - મહાવીરના અનુયાયીઓ - એકજ નેજા નીચે જૈન ધર્મનુ પાલન કરતા હતા - કરી રહયા છે.

આત્માને મોક્ષ સુખ આપવા માટે પ્રભુએ તેમણે બતાવેલ માર્ઝનું બરોબર પાલન કરી શકે તેવા પૂણ્યશાળી જીવો માટે સાધુ અને સાધ્વી - અને યથાશકિત પોતાના જીવનમાં ઉતારી શકે તેવી વ્યકિતઓ માટે શ્રાવક અને શ્રાવિકાનો વર્ઝ સ્થાપયો, તેને ચતુર્વિધ સંધ કહેવાયો - ચતુર્વિધસંઘનુ અત્યંત મહત્વ છે. - સંઘની જવાબદારી જૈન શાસનની રક્ષા કરવાની ખૂબ મોટી છે.

શ્રી મહાવીરસ્વામી ૧૪૦૦૦ સાધુઓ - ૩૬૦૦૦ સાધ્વીજીઓ ૧૫૯૫૦૦૦ શ્રાવકો અને ૩૧૮૦૦ શ્રાવિકાના બનેલા શ્રેષ્ટ સંઘના પ્રણેતા હતા.

ગુરૂના નિર્વાણ પછી બાર વર્ષે ઇન્દ્રભૂતિ (ગૌતમ) ને મુકિતમળી -તેમના પછી આઠ વર્ષે સુધર્માસ્વામીને મળી - જંબુસ્વામી સુધર્માસ્વામીના શિષ્ય હતા. મહાવીરના નિર્વાણ પછી ચોસઠ વર્ષે તેમણે નિર્વાણ પ્રાપ્ત થયું. સુધર્માની મોક્ષ પ્રાપ્તિ પછી છઠ્ઠી પેઢીએ ભદ્રબાહુ અને સ્થૂલિભદ્ર બે સમકાલીન આચાર્યો થઇ ગયા. તીર્થંકરે ઉપદેશેલા સિધ્ધાંતો અંગે તેમના અનુગામી વર્ગમાં મતભેદ થયો.

મહાવીરના જીવનકાળ દરમિયાન જ મકખલિ ગોશાલ અને જમાલિને મહાવીર સાથે મતભેદ થયો હતો અને તેમનાથી છૂટા પડયા હતા - ગોશાલકે આજીવહ સંપ્રદાય શરૂ કર્યો અને જમાલીએ બહુરત નામનો નવો પંથ સ્થાપન કર્યો.

ઇ.પૂ. ૨૯૮માં ૧૨૦૦૦ સાધુઓ સાથે ભદ્રબાહુ દક્ષિણમાં સ્થળાંતર કરી ગયા તે જૈન ધર્મના ઇતિહાસમાં સીમા ચિન્હ છે. કર્ણાટકના શ્રવણ બેળગોલાનો ઇ.સ. ૬૦૦ નો પ્રથમ આલેખ આ બનાવનો ઉલ્લેખ કરે છે. દક્ષિણમાં થયેલુ સ્થળાંતર દિગંમબર પંથનો પ્રારંભ છે તેમ વિજ્ઞાનો જણાવે છે.

ભદ્રબાહુ પહેલા જૈન સમાજ અવિભકત હતો તેમના સમયથી શ્વેનાંમ્બરથી દિગંમબરો જાદા પડયા. પંડિત બેચરદાસનો અભિપ્રાય છે કે - જંબુસ્વામીના નિર્વાણ પછી જ આચારમાં શિથિલના આવી હશે. મહાવીરે ઘડેલ નિયમોથી છુટા પડવાની વૃત્તિ આવી હશે અને ભાગલાનુ વિષવૃક્ષ વધવા માંડયુ હશે - અને બે સંપ્રદાયોનો ઉદ્દભવ થયો હશે.

### The essential unity of all Jain sects (Sangha Gaccha)

Since the time of Mahavira's **nirvana** Jainism has given rise to many schools or sects. The main sects are the Svetambar and Digambar, Sthanakvasi and Terapanthi. These sects are also divided into very many divisions (gaccha). The existence of these sects and divisions weakens the Jain community. It is essential to be united for the sake of the social development of Jainism and the propagation of the principles of non-violence. This Jain Centre for Europe (in Leicester) is a symbol of unity.

શ્વેતવસ્ત્ર ધારણ કરનાર શ્વેતાંમ્બર કહેવાયા. અને દિશારૂપ વસ્ત્ર ધારણ કરનાર દિગંમબર કહેવાયા એવા બે સંપ્રદાયોમાં જૈન ધર્મનુ વિભાજન થયું. સ્થાળાંતરને પરિણામે સાધુઓના આચાર અંગે જૈન ધર્મમાં બે વિભાગ પડી ગયા -

દક્ષિણમાં ભદ્રબાહુ એ દિગંમબર રહેવાનું ચાલુ રાખવા અનુરોધ કર્યો અને ઉત્તરમાં રહેલા સાધુઓના અગ્રગણી સ્થુલભદ્રે દુષકાળની મૂશ્કેલીના કારણે પોતાના અનુયાયીઓને શ્વેતવસ્ત્ર પહેરવાની છૂટ આપી આને કારણે જૈનોમાં શ્વેતાંમ્બર અને દિગંમબર એવા બે વિભાગ કાયમી બન્યા.

મૂળભેદ વિશેષ ન હોવા છતાં આજ સુધી આ વિભાગો ગૌણભેદો

સાથે ચાલુ છે. -

શ્વેતામ્બંરો શ્વેત વસ્ત્ર પહેરે છે. જીન પ્રતિમાને સુવર્ણહીરા ના અલંકારોથી અલંકૃત કરે છે - કારણ આવા મહાન પૂરૂષો રાજય અને વૈભવ છોડી ત્યાગના પંથે ગયા તેનુ પ્રતિબિંબ બતાવે છે.

આદર્શ દિગંમબર સાધુઓ અને તેમની પ્રતિમા નિ:વસ્ત્ર હોય. શ્વેતામ્બંરો ધ્વાદશાંગ અને બીજા ધર્મ ગ્રથોના પ્રામાણ્ય અને પવિત્રતાને સ્વીકારે છે.

દિગંમબરો મૂળ અને આગમ ગ્રથોને લુપ્ત થઇ ગયા માને છે.

શ્વેનાંમ્બરમાં ત્રણ પેટા સંધો - ગચ્છો - છે. - મૂર્તિપૂજક -સ્થાનકવાસી - અને તેરા પંથ. ચૈત્યવાસી એટલે દહેરાસરમાં રહેનારા - પોતાને યતિ ગેારજી કે શ્રી પૂજય કહેવડાવતા હતા. સ્થાનકવાસી: ઇ.સ. ૧૪૧૫માં લોંકાશાહે આ સંધ સ્થાપ્યો હતો. તેને લાગ્યું કે મૂર્તિપૂજા કરવાની રીત પ્રચલીત હતી તે ધર્મ ગ્રથોને અનુસરની ન હતી તેથી તેમાં સુધારો કર્યો પોતાની ક્રિયા ''સ્થાનક'' જે પ્રાર્થના ખંડ છે - ઉપાશ્રય છે તેમાં કરે છે. તેથી તેઓ સ્થાનકવાસી કહેવાયા. તેઓ મંદિર બાંધતા નથી મૂર્તિપૂજામાં માનતા નથી. યાત્રા ધામોમાં પણ માનતા નથી -મુખઉપર મુહપત્તિ (વાયૂકાયના જીવો બચાવવા) બાંધે છે - તેઓ ૩૨ આગમોની માન્યતા ધરાવે છે. - શ્વેનાંમ્બરો ૪૫ આગમોમાં માને છે. તેઓ મહાવીરની વાણીને મહત્વ આપે છે. મૂર્તિને નહીં. સ્થાનવાસી પંથમાથી તેરાપંથ વગેરે પંથોનો જન્મ થયો. તેરાપંથી દિગંબર જૈનો માને છે કે - તિર્થકરો સિધ્ધત્વ પ્રાપ્ત કરી ચુકયા છે - કેસર - પૂષ્ય રાગના પ્રતિકરૂપે હોઇ તેનો નિષેધ કરે છે.

તેરાપંથી: ધર્મનુ મૂળ અહિંસા હોવા છંતા આપણે આપણા દૈનિક જીવનમાં હિંસા આચરીને ધર્મની વીરાધના કરીએ છીએ - એવી દલીલને આધારે તેમણે આ પંથ સ્થાપ્યો. મૂળ સ્થાનકવાસી પંથમાંથી આચાર્ય ભિક્ષુ તથા તેમનાં બાર અનુયાયીઓ એટલે કુલ તેર સાધુઓ જાદૃા પડયા તેથી તે તેરાપંથ કહેવાયો. આ પંયે જૈન ધર્મને લગતુ વિપુલ સાહિત્ય લખ્યું છે. મર્યાદા મહોત્સવ તેની વિશિષ્ઠતા છે.

પંથોની સંખ્યા ગમે તેટલી હોય પણ તિર્થકરો અને તેમણે ઉપદેશેલા સિધ્ધાંતોને બધાજ પંથો માન્ય રાખે છ. મતભેદો માત્ર ઉપર ઉપરનાજ ક્રિયાને લગતા સ્ધ્ધાતં અંગે કોઇને મતભેદ નથી. - એકતા -

વિશ્વધર્મ તરીકે જગતના જીવમાત્રનું ભલું ઇચ્છનાર વિશ્વ શાંતિમાં અહિંસાનો સંદેશો આપી અગત્યનો ભાગ ભજવનાર જૈન ધર્મના અનુયાયીએ એકજ મહાવીરના સંતાનો હોવા છંતા ભિન્ન ભિન્ન સંપ્રદાયો ધ્વાસ છિન્નભિન્ન થાય તે પહેલા એકતા નો આલ્હેક બુલંદનાદ - જગાવી જગતને હાકલ કરવી જોઇએ વિશ્વધર્મ -જૈનધર્મ અત્2 અને શાંતિ તથા જનકલ્યાણનો દિવ્ય સંદેશ છે. આટલી આટલી ભિન્નતા વચ્ચે આશાનુ કિરણ નમસ્કાર મહામંત્ર સૌને માન્ય મહામંત્ર છે. ૨૪ તિર્થકરો સહુને પૂજનિય છે.

પંચકલ્યાણક પંચમહાવ્રત ચારશિક્ષાવ્રત્ત ત્રણ ગુણવ્રત ચાર પ્રકારના શાસ્ત્રો - ચારયોગ, તત્વાર્થસુત્ર - ભકતામર સ્તોત્ર વગેરે સૌને મન એકેજ સૂત્રે બંધાયેલ કંઠી સમાન છે.

સ્યાદવાદ - અનેકાન્તવાદ - સમતવાદ વગેરે સિધ્ધાંતોમાં કોઇ ભેદ નથી - ક્રિયામાં ભેદ છે પણ ક્રિયા તે ધર્મ નથી - ક્રિયામાંથી ભ્રાંતિપ્રગટે તે તોડે છે પણ ક્રાંતિ પ્રગટ થાય તે તો જોડે છે, ધર્મ મનુષ્યને જોડે છે સંપ્રદાયો તોડે છે.

સંપ્રદાય તોડી ધર્મ જે બધાને જોડે છે તેમાં એકતા ધ્વારા પ્રવેશ કરી જૈન ધર્મનો - જૈન શાસનનો વિજય ડંકો વગાડવો જોઇશે. રાજનીતિ ક્ષેત્રે છિન્ન ભિન્ન થતા જઇએ છીએ આપણો અવાજ સંભળાતો નથી. - સામાજીક ક્ષેત્રે એકતા હશે તો એક બીજાને એક સમાજ તરીકે ઉભા રહેવાશે - અહિંસાનો - જીવમાત્રનું રક્ષણ કરવાનો સંદેશાનો વિશેષ ફેલાવો કરાવી શકશે.

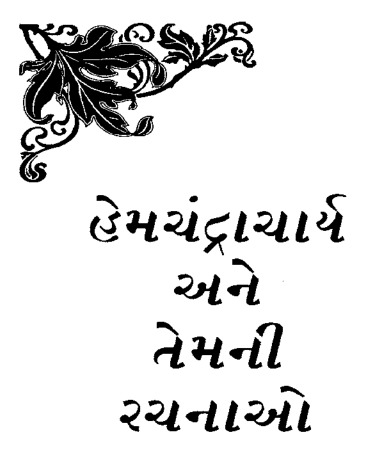
ચાર જાદૃા જાદૃા વિભાગ પડે તો શકિતનું વિભાજન થઇ જાય. અને વિભાગ નિર્બળ થતો જાય ચારનો સંપુટ સાથમાં હોય તો અખૂટ બળ મળે અને સિધ્ધિ મળે.

ભારતમાં હવે એકતાનો ફેલાવો મહાવીર જયંતિ ઉજવણીથી શરૂ થયો છે - મોટા શહેરોમાં જાદુી જાદુી ઉજવણી અને જાદુા જાદુા વરઘોડા (શોભાયાત્રા) ને બદલે એકજ નેજા નીચે ભવ્ય શોભાયાત્રાના આયોજન થાય છે. - ભારત જૈન મહામંડળની સ્થાપના થઇ તેનો મુખ્ય ઉદેશ્ય ચારે સંપ્રદાયોની એકતા છે. જૈન સોશ્યલ ગ્રુપ્સ ફેડરેશને તેના મુખ્ય ઉદ્દશમાં ચારે સંપ્રદાયોને સરખુજ મહત્વ આપી એકતાના માર્ગમાં સરળતાના બીજ વાવ્યા છે.

સૌ પ્રથમવાર: વિશ્વમાં અજોડ એવુ સુદંર ઉદાહરણ એકતાનું જૈન સમાજ યુરોપે પુરૂ પાડયું છે. શ્વેતાંમ્બર - દિગંમબર -સ્થાનકવાસી આધ્યાત્મિક સૂત્રોનો સમન્વય સાધવા પૂ. રાજચંદ્રજી નો ભકિત માર્ગ આરાધના સુવિધા એકજ સ્થળે -એકજ સમયે સ્થાપના - પ્રતિષ્ઠા કરી - વિશ્વને એકતાનો અણમોલ સંદેશો પાઠવ્યો છે. જે જૈન ધર્મના ઇતિહાસમાં સુવર્ણ અક્ષરોએ લખાશે અને ભાવી પેઢીને સરળ માર્ગદર્શન ધ્વારા 'એકતા' નું પાલન કરાવશે.

ચાલો આપણે સહુ ભિન્નતાની દીવાલો તોડી 'એકતાના' વિશાળ પટાંગણમાં ધર્મની આરાધના કરવા કટિબધ્ધ બની ભાવિ પેઢીને માર્ગદર્શન રૂપ બનીએ.

મનુભાઇશેઠ ભાવનગર 🏹



ધ્યસુગીન ઇતિહાસમાં સાેલ'કી-કાલ ગુજરાતના સુવર્ણું યુગ મનાચાે છે. સાલ'કી – કાલના બે શ્રેષ્ઠ રાજવીઓ-એ સિંહરાજ જયસિંહ (ઈ.સ. ૧૦૯૪-૧૧૪૩) અને કુમારપાલ (ઈ.સ. ૧૧૪૩-૧૧૭૩). આ બે મહાન રાજવી-એાના રાજ્યઅમલ દરમિયાન ગુજરાતની અસ્મિતા સર્જાઈ. એમનેા શાસનકાલ ગુજરાતના ગૌરવનેા મધ્યાહન હતા. અણ્હીલપુર પાટણ ગુજરાતની અસ્મિતાનું આધારબિંદુ અને રાજનીતિ, ધર્મ તેમ જ વિદ્યોપાસનાનું મુખ્ય કેન્દ્ર બની રહેલું; પરંતુ ગુજરાતના એ ગૌરવયુગનાં આંદેાલને। ઝીલીને ગુજરાતની અસ્મિતાના પાયે৷ નાખવામાં સૌથી વધારે વ્યક્તિગત કાળા જે કાઈએ આપ્યા હાય તા તે હતા કલિકાલ સર્વત્ર હેમચંદ્રાચાર્ય. આ મહાન વિભૂતિએ ધર્મ, રાજનીતિ અને જ્ઞાનના સુમેળ સાધીને ગુજરાતી જનતાના સ'સ્કારનિર્માણમાં અમૂલ્ય ફાળા આપ્યા છે. આચાર્ય હેમ-ચંદ્રનું સ્મરણ એ એક રીતે તે। દેવી સરસ્વલીનું મંગલ સ્મરણ ગણી શકાય. આઠ સૈકાએા પહેલાં પ્રબલપ્રતાપી ગુર્જ રેશ્વરાનાં ઉત્નત મસ્તકા જેમને સપ્તિથી નમ્યાં, જે સૂરિયરનાં ચરણકપ્રલાને ગુજરસ્ધરાએ સુવર્ણ-કપલાથી પૂજ્યાં એ મહાન સાધુ, સંસ્કારપ્રેમી આત્માને સમગ્ર ગુજરાત આજે



પણુ ભક્તિથી નમે છે. સિદ્ધરાજ જયસિંહની પરાક્રમશીલતા અને કુમારપાલના પુરુષાર્થની સાથે આચાર્ય હેમચંદ્રની પવિત્રતા ભળી; પરિણામે ગુજરાતને વિજય ને સિદ્ધિ બંને વર્યા. સાલ'કીઓના ઇતિહાસ આચાર્ય હેમચંદ્ર વિના તા માત્ર લડાઈઓના ઇતિહાસ બની જાત, ગુજરાતી ભાષાના ઇતિહાસ અપૂર્ણ અને અકિંચન .લાગત. આચાર્ય વિના ગુજરાત પાસે દુનિયાના સાહિત્ય-ઇતિહાસમાં મૂકવા ચાગ્ય વ્યક્તિઓ બહુ ઓછી છે. આચાર્ય સાધુતાને લેશમાત્ર છેાડચા વગર જ જ્ઞાનાપાસના કરી વ્યવહારદક્ષતા આચરી બતાવી, રાજનીતિનિપુણુતા દાખવી અને સમગ્ર છવનકાળ દરમિયાન ગુજરાતની સંસ્કારિતાને પ્રાણુવાન કરી. આવા મહાન મનીષીતું નામસ્મરણુ પણુ પુણ્ય આપનારું છે. તેમને સામાન્ય અલ્પન્ન મનુષ્ય તા શું અર્ધ્ય ધરી શકે ?

આચાર્ય હેમચંદ્રના જીવનકાલ સાલ કીયુગના બે મહાન રાજવીઓના શાસનકાલને આવરી લે છે. તેમણે પાટણમાં આવીને સતત સાઠ વર્ષ સુધી સરસ્વતીની ઉપાસના કરીને ગુજરાતને સાહિત્યના ક્ષેત્રે આગવું સ્થાન અપાવ્યું. ગુજરપૂમિને વિદ્યાવિભૂષિત કરી. ગુજરાતમાં તે સમયે જે કાંઈ અસ્તિત્વમાં હતું તેની ઉપર પાતાની ન ભૂંસી શકાય એવી છાપ પાડી. એ પછી રાજસત્તા હાેય કે લાકવ્યવહાર, વિદ્યાધામા હાેય કે નાટચગૃહા હાેય એ અધું આચાર્યના વ્યક્તિત્વથી છવાઈ ગયું.

છવન અને કાર્ય:

આચાર્ય હેમચંદ્રાચાર્યના જન્મ ધંધુકા ગામમાં માેઢ વર્ષ્ટ્રિક શેઠ ચાચ (ચાચિંગ)ને ત્યાં વિ.સ. ૧૧૪૫ (ઇ.સ. ૧૦૮૯) કાર્તિક શુદ્દી પૂર્ણિમાએ થયેલા. તેમનાં માતા પાહિણી શ્રદ્ધા અને પ્રેમની મૂર્તિસમાં હતાં. સામાન્ય સંચ્ચિમાં ન જોવા મળતા આ છે ગુણેકના માતા પાહિણી-દેવીમાં વિકાસ થયેલા. આચાર્ય હેમચંદ્રે પાતાના જીવન **દરમિયાન** 'સ્યા**ફવાદ 'ને સાધી બ**તાવ્યાે તેમાં તેમનાં માતાએ આપેલા આનુવ'શિક ગુણાનું પ્રમાણ એાછું નહીં હાેય! આચાર્યનું જન્મનામ ચંગદેવ હતું. બાલ્યાવસ્થાથી જ તેએા જિતેન્દ્રિય, સંયમી અને સ્થિરચિત્ત હતા. ચંગદેવના દીક્ષા સમારાહ નાની ઉંમરમાં જ વિ.સ. ૧વપ૪માં ખંભાતમાં થયેલા. 'કુમારપાલપ્રતિયોઘ 'માં જણાવ્યા પ્રમાણે ચંગદેવનાે દીક્ષાસમારાહ નાગારમાં થયેલાે અને તેનું ખર્ચ કરનાર ધનદ શ્રેષ્ઠિ હતા. પરંતુ 'પ્રસાવકચરિત્ર ' પ્રમાણે તે ખંભાતમાં થયેલા અને મહાત્સવ ઉદયનમંત્રીએ કરાવેલા. તેમના દીક્ષાગુરુ દેવચંદ્રસૂરિ ચંદ્રગચ્છમુક્ટમણિ અને પૂર્ણતલગચ્છના પ્રાણુસમા હતા. વિદ્યા, વિરાગ અને વીતરાગના તેએા ઉપાસક હતા. દીક્ષાગ્રહણુ પછી ચંગદેવ સાેમસુહ – સોેમ્યસુખ∽સાેમચ'દ્ર કહેવાયા.

કીક્ષાગ્રહણુથી માંડીને સૂરિપ્રદ્રપ્રાપ્તિ સુધીના સમયના આચાર્યના જીવનની વિશ્વસનીય વિગતો મળતી નથી. સામચંદ્રને વિ. સં. ૧૧૬૬ (ઈ સ. ૧૧૧૦) વૈશાખ સુદિ ત્રીજના દિવસે નાગપુરમાં એકવીસ વર્ષની યુવાન વયે આચાર્યપદ – સૂરિપદ પ્રાપ્ત થયું ને તેઓ હેમચંદ્રાગ્રાર્ય બન્યા. એક અન્ય મત પ્રમાણે તેમને સૂરિપદ વિ. સં. ૧૧૬૨ માં સત્તર વર્ષની વયે પ્રાપ્ત થયેલું. સૂરિપદની પ્રાપ્તિના ધન્ય સમયે હેમચંદ્રે ત્યાં ઉપસ્થિત રહેલાં તેમનાં માતા પાહિનીને પણ સાધ્વીવર્ગમાં પ્રવર્તિનીપદે સ્થાપ્યાં. પ્રવર્તિની-પદ અપાવ્યું અને પુત્રક્ષણ અદા કર્યું. સૂરિપદની પ્રાપ્તિ પછી આચાર્ય હેમચંદ્રની ઇચ્છા તો ભારતમાં અન્ય સ્થળાએ વિહાર કરવાની ઇચ્છા હતી તે સમયે કાશ્મિર વ્યાકરણના અભ્યાસનું પ્રસિદ્ધ કેન્દ્ર હતું; પરંતુ ગુરુ દેવસૂરિની સલાહથી ગુજરાતને જ તેમણે વિહારભૂમિ બનાવી. શારદાને શાધવા કરતાં શારદાને અહીં જન્માવા એવી સલાહ મળી તેથી ગુજરાતમાં જ રહ્યા.

પાટણમાં આગમન :

અણહિલપુર પાટણુમાં આચાર્ય કચારે પદ્યાર્થા તેને। નિશ્ચિત સમય બાણવાનું કાેઈ સાધન નથી. તે કાળે પાટલ સરસ્વતીનું કેન્દ્ર હતું. પાટણુમાં આચાર્યના આગમનનીં સાથે ત્યાં માળવાની રાજલક્ષ્મી સાથે સરસ્વતી પણ આવી. પાટણુ તાે મહાલયા, મહામ'દિરા, મહાપુરુષા, મહાજના અને મહાપાઠશાલાએાનું નગર હતું. હેમચંદ્રાચાર્ય પાટણુથી અને પાટણુ હેમચ દ્રાચાર્યથી મહાન દેખાવા લાગ્યાં. આચાર્ય પોતે જ તેમના 'દ્રયાશ્રય' કાવ્યમાં પાટણની ચશસ્વિતા ટાંકી છે તે પ્રમાણે, '' અત્રે સ્મૃતિ, શ્રુતિશાસ, વ્યાકરણ, જ્યાંતિષ, ષાડ્ગુણ એ સવે ને ક'ઠે જાણનારા તેમ જ ષડ્શાસ્ત્રના તર્કને જાણુનારા એવે સુંદર વાણીવાળા કાણ નથી ? " (૧–૬૫) વળી પાટણના મંત્રીઓ મહા-વિચક્ષણ અને રાજનીતિ કુશળ ગણાતા અને તેમની ધાર્મિક સમત્વય સ્થાપવાની નીતિરીતિએ સૌને છક્ક કર્યો હતા. ત્યારે પાટણની ગાદીએ સાલ'કી કુલશ્રેષ્ઠ રાજવી સિદ્ધરાજ જ્યસિંહનું શાસન હતું. સિદ્ધરાજ વિદ્યાપ્રેમી અને વિદ્રાન હતાે. તેને માલવનરેશ વિક્રમ જેવાે યશ પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છા હતી. ગુજરાતના સુભટા, સૈનિકા, સાધુઓ, સરસ્વતી પુત્રા, સુંદરીએા, સમાજનેતાએા એ બધાંને મહાન ખેવાની ઇચ્છા હતી.

આચાર્ય પાટણ પધાર્યા તે પૂર્વે જ સિહરાજ જયસિંહને તેમના પરિચય થયેલા જ હતા. સિહરાજની રાજસભા શાસ્ત્ર-ચર્ચા અને વિદ્વાનાને સન્માનવાનું સ્થળ હતું. પાટણમાં થયેલા કુમુદચંદ્ર અને દેવસૂરિના શાસ્ત્રાર્થ પ્રસંગે આચાર્ય હેમચંદ્ર હાજર હતા. આ પ્રસંગ પછા હેમચંદ્રાચાર્યનું સ્થાન વધારે પ્રતિષ્ઠાભર્યું થતું ગયું. 'પ્રભાવકચરિત્ર' અને 'કુમાર-પાલપ્રબંધ'માં આચાર્યના સિહરાજ જયસિંહ સાથેના પ્રથમ મિલનના પ્રસંગ આવ્યા છે તે પ્રમાણે: '' એક દિવસ સિહરાજ હસ્તિ ઉપન સવાર થઈને પાટણની બજારમાંથી

90



છે. ઉપરાંત અનિષ્ટકારક સાત વ્યસના તેણુ દ્વર કર્યાનું જૈન પરંપરામાં નેંધાયું છે. કુમારપાલના અનુગામી અજયપાલ (ઈ.સ. ૧૧૭૩–૭૬)ના મંત્રી યશ:પાલે 'માહરાજપરાજય ' નામે નાટક લખેલું તેમાં જણાવ્યા પ્રમાણુ, ''ધર્મ અને વિરતિની પુત્રી સાથે કુમારપાલના વિવાહ સ'. ૧૨૧૬ (ઈ.સ. ૧૧૬૦) માર્ગશીર્ષ શુકલ દિલીયાને દિને હેમચરંદ્રે કરાવ્યા." આ ઉડ્તિના અર્થ કેટલાક વિદ્રાના કુમારપાલે જૈનધર્મ સ્વીકાર્યો એવા કરે છે. કુમારપાલની વિન તીથી જ આચાર્યે યાગશાસ, વીતરાગસ્તાત્ર, ત્રિષષ્ઠિશલાકાપુરુષ-ચરિત્ર વગેરે કૃતિઓ રચેલી અને સ'ભળાવેલી. ગુજરભૂમિના આ શ્રેષ્ઠ રાજવીએ આચાર્યની સાથે શેત્રુંજ્ય તીર્યની યાત્રા કરેલી.

વિ સ'. ૧૨૨૯ (ઈ.સ. ૧૧૭૩)માં ચાયાંસી વર્ષનું દીર્ઘ જીવન જીવી આચાર્ય હેમચંદ્ર દેવલાક પામ્યા. વીસ વર્ષની ચુવાન વયથી સતત ચાસઠ વર્ષ સુધી તેમણે સરસ્વતી ઉપાસના કરી. જો કે એ વયેાવૃદ્ધ અવસ્થાએ પહ્યુ તેમની ઉદ્યોગશીલતા ચુવાન જેવી જ રહેલી. પરંતુ '' હવે શરીરને વળગી રહેવું એ વૃત્તિ માહ છે અને આત્મવિસર્જન એ ધર્મ છે" એમ જણાતાં પાતાના મૃત્યુના સમય જણાવી, કાલનિર્માછુ નજીક આવતાં સંઘને, શિષ્યાને, રાજવીને પાસે બાલાવી બધાની છેલ્લી વિદાય લીધી અને અનશન વત ધારણ કરી દેહ પાડી નાખ્યા. તેમનું અંતિમ રટણુ હતું...

### '' ક્ષમયામિ સર્વાન્ સત્ત્વાન્ સવે<sup>૬</sup> ક્ષા<mark>મ્યન્તુ તે મયિ ।</mark> મૈત્ર્યસ્તુ તેષુ સવે<sup>૬</sup>ષુ ત્વ**દ્વકશર**બુસ્ય મેં ॥

### સાહિત્યાેપાસના **ઃ**

ગુર્જર દેશની અસ્મિતાના પાયા ન'ખાયા સાલ'કીકુલન શ્રેષ્ઠ એવા છે રાજવીએા – સિદ્ધરાજ જયસિંહ અને કુમાર-પાલ⊸ના સમયમાં. આ અસ્મિતાને આચાર્ય હેમચંદ્રે પાતાની કૃતિઓમાં વહાવી. અને એ રીતે આચાર્ય ગુર્જર અસ્મિતાના પ્રથમ ઉદ્દગાતા બન્યા. સતત સાઠ વર્ષ સુધી તેમણે કરેલી સરસ્વતીની ઉપાસનાએ બ્ગુજરાતને ચશસ્વી સ્થાન અપાવ્યું. ન માત્ર ભારતભરમાં પરંતુ વિશ્વમાં પહુ આચાર્યની સાહિત્ય સેવાએાથી ગુજરાત ઉન્નત મસ્તકે ઊભુ રહી શકે તેમ છે. સાહિત્યનાે એક પણ વિષય એમણે છેાડચો નહોતા, એવા એક પશુ વિષય નહેાતા જેમાં આચાર્ય ખેડાણુ કર્યું ન હેાય, યા પારંગતપછ્ ન મેળવ્યું હાેય. હેમચંદ્રાચાર્ય એટલે સવ<sup>્</sup>તાેમુખી પરિજીત પ્રજ્ઞા, સાંગાપાંગ સંપૂર્ણ અભ્યાસ, રસભરી સર્વોત્કષ્ટ સર્જકતા, વિદ્યાના મહાસાગર, જીવંત જ્ઞાનકાેશ, કલિકાલસર્વજ્ઞ. વિદ્વાનાએ તેમને ગુજરાતના પાર્શ્વિનિ, અમરસિંહ, પતંજલિ, મમ્મટ અને પિંગલ કહ્યા છે. તેમના શિષ્ય રામચંદ્રે તેમને ' વિદ્યાંભાેનિધિમંથમંદરગિરિ ' કલ્પ્યા છે તે તેમની કલમે સાહિત્યની અનેક શાખાએામાં કરેલાં વિહાર જેતાં યથાર્થ

પસાર થતા હતા ત્યારે માનવબીડમાં આશાર્ય સામા મળ્યા. રાજવીની વિન તીથી તેમણે એક શ્લાક કહ્યો કે; 'હે રાજન ાંસહરાજ! તાના હાથીને તા નિરંકુશ આગળ વધવા દે; દિગ્ગ પૂજે તા ભલે દૂજતા, એ ચિંતા કરવાની તારે ન હોય; કારણ કે, તું પૃથ્વીના ભાર ધારણ કરે છે'." આ પ્રસંગ પછી (સહરાજ આશાર્યને નિમંત્રણ આપ્યું. આમ સમરાવેજથી રાજવીનું મારવિજથી આશાર્ય સાથે મિલન થયું. પ્રસિદ્ધ ગુજરાતી સાહત્યના લેખક સ્વ. ધૂમ-કેતુએ આ મિલનનું મૂલ્ય આકતાં લખ્યું છે કે, ''એક યુગનિર્માતા અને બીજો સંરકારાનમાર્તા, એક સરસ્વતીયેમ અને બીજો સરસ્વતી ધર્માં; એક નહાવભવશાળી અને બીજો મહાવિરક્ત; એક મહત્ત્વાકાંક્ષી ને બીજો લાકસ\*ગ્રહી એક ઉગ્રને કાંઈ વ્યગ્રજ્યારે બીજો જિતેન્દ્રિય ને શાંત; એવા એ યુગના બે મહાપુરુષે મળ્યા." આશાર્ય પાટણુને કર્મભૂમિ બનાવી.

હેમચ દ્રાચાર્યને મન ગુજરદેશ અને ગુજર રાજવીનું ગોરવ વિશેષ હતું; સાથે સાથે ધર્મ અને વિદ્યા પણ એમને મન એટલાં જ મહાન હતાં. પાટણને તેમણે ગુજરાતના આતમા કરીને સ્થાપ્યું. એમણે વિદ્વાનાને જત્યા, અર્થાત જ્ઞાન વલેાવી કૃતિએા રચી અને ગુજરાતીઓને સંસ્કૃત સાહિત્યમાં સ્થાન અપાવ્યું. ગુજરાતમાં સાચા અર્થમાં સાહિત્ય-સુગ સર્જનાર આ વિદ્યાનિધિએ તે કાળનાં આંદોલના ઝિલ્<mark>યાં</mark> અને કૃતિએામાં વહાવ્યાં. માલવ વિજયથી સિદ્ધરાજ જયસિંહ નાં રાજલક્ષ્મી વૃદ્ધિ પામેલી; પરંતુ એ વિદ્યાપ્રેમી રાજવીને પાટણમાં માળવામાં થયેલા જ્ઞાનવૃદ્ધિના અભાવ સાલતા હતા એ ખાટ હેમચંદ્રાચાર્ય પૂરી કરી. આચાર્ય સિહ-રાજને મન સાલતી એ ખાટ પૂરવા સ્વ. ધૂમકેતુ લખે તે પ્રમાણે, "વ્યાકરણુ, કાેશ, તત્ત્વજ્ઞાન, ન્યાય, ચાેગ, રસ, અલંકાર, ઇતિહાસ, પુરાણ, ધાર્મિક વ્યાખ્યાના અને અનેક કૃતિઓથી માતા ગુજરીને જે પ્રમાણે કાેઈ મહાન પ્રાસાદિક શિલ્પી શણુગારે તેમ આભરણુભરિત કરી દીધી." પરિણામે પાટણમાં જે રાજલક્ષ્મી, સરસ્વતી અને ધર્મના ત્રિવેણી સંગમ થયા, તેના જીવંત ગંભીર પ્રવાહ જનહુદય સુધી આચાયે<sup>૯</sup> પહેાંચાડચો.

હેમચંદ્રાચાર્યના જીવનના ઉત્તરકાલ મહારાજા કુમાર-પાલના સમયમાં વીત્યા. કુમારપાલના તા આચાર્ય, ગુરુ અને માર્ગદર્શક બની રહ્યા. કુમારપાલ ગાઢીએ આવ્યા ત્યારે આચાર્યનું વય પચાસ વર્ષ વટાવી ચૂક્યું હતું. ત્યાર પછીનું આચાર્યનું સાહિત્ય માટે ભાગે ધાાર્મક છે. આચાર્યના ઉપદેશની કુમારપાલ ઉપર પ્રગાઢ અસર થયેલી. રાજપિ કુમારપાલ અને ગુરુ હેમચંદ્રાચાર્યના સાત્ત્વિક સંબંધ ગુજરાતને વિવેકી જીવન શીખવાડ્યું અને તેની ચિરસ્યાયી અસર ગુજરાતના જીવન ઉપર થઈ. જૈન ધર્મના ઘણુ ધાર્મિક સિદ્ધાંતાને રાજનીતિમાં વણી લઈ ને કુમારપાલે તેને શળ્દમાં જ નહીં પણુ કાર્યમાં પણુ આણ્યા. તેણે કરેલી અમારિયાષણા, અપુત્રિકાધનત્યાં એનાં શ્રેષ્ઠ ઉદાહરણરૂપ



જ છે. આચાર્યની વિદ્યોપાસના, તેમનું મહાન તપસ્વીપશું, સાહિત્યસર્જંક તરીકેની તેમની પ્રતિલા, તેમનું સુત્સદ્દીપશું, તેમની વ્યવહારનિપુશુતા, તેમની સાધુતા એ બધું એમની અનેક કૃતિઓમાં પ્રગટ થશું છે.

હેમચંદ્રાચાર્યની કૃતિઓને બે વિભાગમાં વહેંચી શકાય. (૧) વ્યાકરહ્યુ–વિભાગ. આ વિભાગમાં કાેષ, અલંકાર, છંદ, લિંગ વગેરેની ચર્ચા આવે છે. (૨) કાવ્ય અને ઉપદેશ વિભાગ.

### સિદ્ધહેમશખ્દાનુશાસન :

આચાર્ય આ વ્યાકરણ સિદ્ધરાજ જયસિંહ માટે – તેની વિન'તીથી રચ્યુ' તેથી 'સિદ્ધ' અને હેમચાંદ્રનું હેાવાથી ' હૈમ.' પર પરા કથા પ્રમાણે સિહરાજના સુખમાંથી અવ'તીના ભાેજ – વ્યાકરણને એઈને 'વિદ્રાન કાેડપિ કથ' નારિત દેશે વિશ્વેષિ ગુજ<sup>5</sup>રે ા એ ઉક્તિ સરી પડી ત્યારે, 'સર્વે સંભૂવ વિદ્વાંસાે હેમચન્દ્ર' વ્યલાેક્યન 'ા અને આચાર્ય` વ્યા-કરણુની રચના કરી. એક કથા પ્રમાણે તેા કાશ્મિરના પ્રવર-પુરમાં ભારતીકેાશમાં રહેલા પુરાતન આઠ વ્યાકરણાની પ્રતા મંગાવાઈ, અન્ય દેશામાંથી પણુ વ્યાકરણેા મંગાવાયાં અને આચાર્યો એક વર્ષમાં નવું વ્યાકરણ રચ્યું. અને રાજસભામાં સિદ્ધરાજને સંભળાવ્યું. સિદ્ધરાજે આ પ્રસંગતું બહુમાન કર્યું અને વ્યાકરણ – પ્રતને પટ્રહસ્તિ ઉપર સ્થાપીને પાટણમાં ફેરવ્યું. આ અષ્ટાધ્યાયી વ્યાકરણ સંસ્કૃત અને પ્રાકૃતાદિ ષડુભાષાનું વ્યાકરણુ છે. તેને આઠમા અધ્યાય પાકૃત-વ્યાકરણુના છે. તેના આઠ અધ્યાયાનાં લગભગ ૪૫૦૦ જેટલાં સૂત્રા છે. જેમાં લિંગાનુશાસન, ધાતપારાયણ, ઉદ્યાદિ ગચુપાઠ વગેરે અ'ગાેનાે સમાવેશ થાય છે. સાથે સાથે આચાર્ય જ લઘુવૃત્તિ, બૃહદ્દવૃત્તિ અને બૃહન્યાસની પણ રચના કરી. તેના બધા મળીને ૧૨૨૭૩૪ શ્લાેકા છે. ત્રણ્વેના લહિયાઓએ સતત ત્રણ વર્ષ વ્યાકરણની પ્રતા તૈયાર કરીને તેને અઢાર દેશામાં પઠનપાઠનાર્થે માકલાયાની પહ પરંપરા કથા છે. જિનમંડનગર્ણિવિરચિત કુમારપાલ પ્રબંધમાં જહ્યુાવ્યા પ્રમાહે આ વ્યાકરહાની પ્રતાે કર્નાટ, ગુર્જર, લાટ, સુરાષ્ટ્ર, કચ્છ, સિંધુ, ઉચ્ચ, ભંભેરી, મરૂ, માલવ, કેાંકણુ, રાષ્ટ્ર, કીર, બલાધર, સપાદલક્ષ, મેવાટ, દીવ, આભીર, કાશ્મીર વગેરે દેશામાં માકલાઈ હતી. તે સમયના પ્રસિદ્ધ વૈયાકરણી કાકલને પાઠશાળામાં અધ્યાપક નીમીને તેનું પઠન-પાઠન શરૂ કરાવ્યું.

આ વ્યાકરણુની રચના પછી આચાર્ય હેમચંદ્રનું સ્થાન સિદ્ધરાજની વિદ્રદ્દસમામાં અદ્વિતીય બન્યું. આચાર્યના ઉદ્દેશ સરલ રીતિથી પાતાના સંપ્રદાય, રાજન તથા પાતાના ગોરવને માટે એવું વ્યાકરણુ બનાવવાના હતા કે જેમાં કાંઈ વાત રહી ન બાય. પ્રસિદ્ધ વિદ્રાન શ્રી ભાગીલાલ સાંડેસરાએ આચાર્યની આ વ્યાકરણુ રચનાને અંજલિ આપતાં લખ્યું છે, ''માળવા અને ગુજરાતની રાજકીય સ્પર્ધામાંથી જે સાંસ્કારિક સ્પર્ધા જન્મી અને એ સ્પર્ધાનું જે પરિણામ આવ્યું તે સિદ્ધરાજની વિનંતીયી હેમચર્દ્ધ રચેલું 'સિદ્ધહૈમ-વ્યાકરણુ' સ્વ. સુનશીએ પણ લખ્યું, 'સિદ્ધરાજ અને હેમચંદ્રને એક કરતું 'ાસદ્ધહૈમ' એ માત્ર વ્યાકરણુ નથી, ગુજરાતનું જીવન ઝરણું નિઃસારતી કૃપાથ્રયા ગંગાત્રી છે."

દેશીનામમાલા : અભિધાન ચિંતામણુિ વગેરે કેાશા :

આ ' દરચશબ્દ સંગ્રહ ' એ વ્યાકરણના નિયમાથી સિંહ ન થતા અને ભાષામાં વપરાતા લાકવ્યવહારના શખ્દાેમાં સંગ્રહ છે. આ કાશની રચના આચાર્ચે વર્તમાન પહતિ પ્રમાણે અકાશદિ ક્રમે કરેલી છે. તેમાં ૩૫૦૦ શ્લાકા છે. 'અભિધાન ચિંતામણિ ' એક અર્થવાચી શખ્દાના સંગ્રહ છે. એટલે તેમાં એક જ અર્થવાળા અનેક શખ્દા આપ્યા છે. તેમાં ૧૦,૦૦૦ શ્લાકા છે. તેની સાથે ૨૦૪ શ્લાક-પ્રમાણનું પરિશિષ્ટ આપ્યું છે. જ્યારે તેમણે રચેલા 'અનેકાર્થસંગ્રહ ' માં એક શખ્દના અનેક અર્થ આપ્યા છે. તેના ૧૮૨૮ શ્લાક છે. જ્યારે આચાર્ય રચેલા 'નિઘ'ટુકાશ ' વૈદકીય શખ્દા – વનસ્પતિનાં નામાના સંગ્રહ છે. આ કાશ અન્યની સરખામણીમાં નાના છે. તેમાં ૩૯૬ શ્લાક છે.

### કાવ્યાનુશાસન, છંદાનુશાસન :

' કાવ્યાનુશાસન ' એ અષ્ટાધ્યાયી, અલંકારચૂડામણિ નામે વિવરણ સાથે લખાયેલાે અલંકાર ગ્રંથ છે. ૬૮૦૦ શ્લાકમાં લખાયેલા આ અલંકારશાસ્ત્રના ગ્રંથમાં આચાર્ય અલંકાર, રસ, ભાવ, રસાભાવ, ભાવાભાવ વગેરેનુ' વિવરણ કર્યું છે. જ્યારે ' છંદાનુશાસન એ સંસ્કૃત–પ્રાકૃતના પિંગલગ્રંથ છે. ૩૦૦૦ શ્લાકમાં લખાયેલા આ છંદશાસ્ત્રમાં અક્ષરમેળ – માત્રામેળ છંદાની વિગતે ચર્ચા કરી છે.

### હ્રયાશ્રય (સંસ્કૃત) :

ર૮૨૮ શ્લેાકમાં અને ૨૦ સર્ગમાં લખાયેલા આ મહાકાવ્યમાં આચાર્ય સાલંકી કુલની કીર્તિગાથા ગાઈ છે. મહારાજા મૂલરાજદેવના સમયથી માંડીને કુમારપાલના સમય સુધીના ઇતિહાસ તેમાં નિરૂપાયા છે. જેવી રીતે કાલિદાસે 'રઘુવ'શ' રચીને રઘુકુલની કીર્તિગાથા ગાઈ તેમ આ આચાર્ય આ કાવ્ય રચ્યું છે. ગુજરાતમાં પાટણુના રાજવીઓ આસપાસ જે સ્થાનીક સામુદાયિક અસ્મિતા જન્મી તેનું પ્રથમ ગાન દ્રયાશ્રયમાં રજૂ થયું છે. સ્વ. ક. મા. મુનશીઓ આચાર્યના આ કાર્યન અંજાલે અર્પતાં લખ્યું છે, ''સિહરાજે સરજેલાં શક્તિ અને સામથ્ય'માંથી જન્મેલી પ્રાદ્યાશક અસ્મિતા જે પ્રજાના અંતરમા ઊભરાઈ રહી હતી તેની વીરત્વભરી વિજયગાથા આ મહાકાવ્યમાં ગ્રથિત થવા પામી છે.'' તે કાળના ગુજરાતમાં જે કંઈ હતું તે આચાર્ય આ કાવ્યમાં રજૂ કર્યું છે. તેમાં ધાર્મિક સહિષ્ણુતા છે,

Jain Education International 2010\_03



નીતિ અને શૌર્યના પ્રસ ગા છે પ્રજાના ઉત્સવા ને આન'દા છે. યાહાઓ, નાગરીકા, રમણીઓ, ગાપવધૂઓ, અીએાના મધુર સવાદા, ાવલાસવૃત્તિઆ વગેરે અધું જ છે. આ પ્ર'થની એક નાંધપાત્ર બાબત એ છે કે તેમાં આચાર્ય શખ્દાનુશાસનને અદભુત રીતે ક્રમશ રીતે ઐતિહાસિક કાવ્યમાં ઉતાર્યું છે. એક વિદ્વાન ચાગ્ય જ કહ્યું છે કે, ''દ્રયાશ્રય તમ ગમે યાંથી ઉઘાડા તેમાં તમને મહાન આચાર્યની મૂર્તિ દખાશે."

### દ્રયાશ્રય ( પ્રાકૃતિ ) :

આઠ સર્ગના મહાકાવ્યમાં આચાર્યે કુમારપાલના નિત્ય-જીવનના પરિચય આપ્યા છે, આથી તેને 'કુમારપાલ ચરિત ' પણ કહે છે. તેમાં પ્રાકૃત વ્યાકરણનાં ઉદાહરણા આપ્યાં છે.

### અન્ય સાહિત્ય :

ઉપર્યુક્ત અને અન્ય ગ્રંથેાની રચના દ્વારા આચાર્ય હેમચંદ્રે ગુજરાતી ભાષાને, ગુજરાતી સંસ્કારોને, ગુજરાતી પ્રજાને પાતાપણું રહે એવી અલેહ સાંકળ ગ્રંથી આપી છે. તેથી ગુજરાત સમૃદ્ધ બન્યું છે અને પાતાની જાત જાળવી શક્યું છે. સંસારના સાક્ષરસમાજ તેમના રચેલા ગ્રંથવૈભવ માટે સદા ઝાણા છે.

'ત્રિષષ્ટિશલાકાપુરુષચરિત્ર ' એ ૧૦ પર્વનું ૩૨૦૦૦ શ્લાકામાં લખાચેલું મહાકાવ્ય છે. આ કાવ્યમાં ત્રેસક મહાપુરુષા – ૨૪ તીર્થ કરા, ૧૨ ચક્રવતી ઓ, ૯ વાસુદેવા, ૯ પ્રતિવાસુદેવા, ૯ ખલદેવા – ના જીવનચરિત્રાનું તેમાં નિરૂપથુ છે. તે અનેક આખ્યાનાનો મહાસાગર છે. આચાર્યનું કવિત્વ અને કલ્પના બંને તેમાં ખીલ્યાં છે. 'પરિશિષ્ટપર્વ 'માં મહાવીર પ્રભુ પછીના ૧૩ આચાર્યોના ચરિત્રાને નિરૂપતા પુરાજુ થ છે. 'અન્યયોગવ્યવચ્છેદ દ્વાત્રિ શિકા ' અને ' અયોગ વ્યવચ્છેદ દ્વાત્રિ શિકા ' એ ૩૨ – ૩૨ શ્લાકની વીરસ્તુતિઓ છે. ' પ્રમાજી મીમાંસા ' એ ૨૫૦૦ શ્લાકામાં લખાયેલા ન્યાય-પરામર્શના દર્શન ચ છે. ' વેદાકુશ ' પછ્યુ દર્શન ગ્ર થ છે.

' ચાેગશાસ' આચાર્યે કુમારપાલ મહારાજ માટે રચેલા યાેગના વ્યવહારુ સિદ્ધાંતા નિરૂપતા સ્વાપત્ર ટીકા સહિતના મંચ છે. સામાન્ય વ્યવહારુ જનને નિત્યજીવનમાં ઉપયાેગી થઈ શકે એ રીતે તેમાં યાેગના સિદ્ધાંતાનું નિરૂપણ કરાશું છે. યાેગના વિવિધ પગથિયાં–યમ, નિયમ, આસન, પ્રાણાયામ, પ્રત્યાહાર, ધારણા, ધ્યાન, સમાધિનું તેમાં વિવરણ છે. ઉપરાંત આચાર્યે વીતરાગસ્તાત્ર, અહેન્નીતિ, મહાદેવસ્તાત્રની પણ રચના કરેલી.

આચાર્ય હેમચંદ્રે જીવનના પળેપળનાે ઉપયાેગ કરીને વિપુલ સાહિત્ય ગ્રંથા રચીને ગુજરાતને ઉન્નત સ્થાન અપાવ્યું છે. ન માત્ર ભારતમાં પરંતુ વિશ્વમાં પણ આચાર્યની સેવા-એાથી ગુજરાત ઉન્નત મસ્તકે ઊભું રહી શકે તેમ છે. મુનશીએ ચાેગ્ય જ કહ્યું છે કે, "ગુજરાત પાસે એવા વિદ્વાના બહુ થાેડા છે કે જેમનું વિશ્વસાહિત્યમાં સ્થાન હાેય. હેમચંદ્રા-ચાર્ય એવા વિદ્વાનામાંના એક છે. અને તેમના વ્યક્તિત્વ વડે ગુજરાત વિશ્વવ્યાપક બની રહેલ છે." અથાક પ્રયત્નાથી આચાર્ય કાશ્મીરવાસિની દેવી સરસ્વતીને જેમણે ગુજરાત-વાસિની કર્યાં. ગુજરાતમાં જ્ઞાનગંગા વહેવડાવી, ગુજરાતને સુસ સ્કારા શીખવીને આચાર્ય તરીકેની પાતાની ગંભીર જવાબદારીવાળી ઉત્તમ ક્રજ બજાવી તથા વિદ્વત્તા સાથે સાધુતાની ઊંચી કિંમત આંકી બતાવી.

આચાર્યે તેમના જીવનકાલમાં વિશાળ શિષ્યસમુદાય ઊભેા કરવા પ્રયત્ના કરેલા નહીં. તેમ છતાં તેમની જ્ઞાન-પ્રતિભાથી આકર્ષાઈ ને અનેક જ્ઞાનપિપાસુએા તેમની પાસે એકત્રિત થયેલા. સંસ્કારનિર્માણની પ્રવૃત્તિ તેમની હયાતીમાં અને કાલધર્મ કરી ગયા પછી પણુ ચાલુ જ રહેલી. શ્રી ભાગીલાલ સાંડેસરા તેમની અને તેમના શિષ્યસમુદાયની પ્રવૃત્તિને બિરદાવતાં લખે છે, '' હેમચ'દ્રાચાર્ય અને તેમનું શિષ્યમંડળ ગ્રહમંડળ સાથેના સૂર્યની પેઠે ગુજરાતના સાહિત્યાકાશમાં પ્રકાશ છે." તેમના પ્રસિદ્ધ શિષ્યોમાં રામચ'દ્ર, ગુણુચ'દ્ર, મહેન્દ્રસૂરિ, વર્ધમાનગણિ, ઉદયચ'દ્ર, યશઃચ'દ્ર, બાલચ'દ્ર વગેરેને ગણાવી શકાય.

આચાર્યની અનેકવિધ ક્ષેત્રામાં ખીલેલી પ્રતિભાને ગુજરાતના વિદ્રાનવગે' અનેક ઉપનામા આપીને બિરદાવી છે. મુનિ શ્રી પુષ્યવિજયજીએ તેમને 'સ્યાદ્વાદવિજ્ઞાનમૂર્તિ' કહ્યા છે. પિટર્સ ને તેમને 'ગ્રાનમહાેદધિ ' કહ્યા. તાે કેટલાકે તેમને સંસ્કારનેતા, સાહિત્યયુગસર્જક, મહાન તપરવી, મહાન સાધુ, સમર્થ વિભૂતિ, સંયમી સાધુ, 'વિદ્યાંભાેનિધિમંથ-મંદરગિરિ', 'કલિકાલ સર્વજ્ઞ' કહ્યા છે. સ્વ. ક. મા. મુનશીએ આચાર્યને અંજલિ અર્પતાં લખ્યું છે, ''એ <u>સુત્સ</u>દીએામાં ઘૂમ્યા, અને રાજ્યાધિકાર પર નૈતિક સત્તા બેસાડી. મહત્ત્વાકાંક્ષાથી ઊછળતા ગુજરાતની મહત્તાને શબ્દદેહ આપ્યા. જ્યારે એ સદ્દગત થયા ત્યારે ચૌલુકચોની જાગીર અલાેપ થઈ, વિજયી સેનાઓનું વિશ્રામસ્થાન અદશ્ય થયું; વીરતા, સંસ્કાર ને સામર્થ્યથી શાસતી લેહકસમૂહની કલ્પનામાંથી એક અને અવિભાજ્ય ગુજરાત બહાર પડ્યું."

માનવઇતિહાસમાં આવી વિભૃતિઓ ભાગ્યે જ આવે છે અને આવે છે ત્યારે સમયને ફેરવી નાખે છે ને નવાં મૂલ્યા સ્થાપે છે. નવું જીવન રચે છે, નવી શક્તિ જન્માવે છે. સ્વ. ધૂમકેતુએ આચાર્ય ને શ્રદ્ધાંજલિ આપતાં લખ્યું છે–– '' સૂર્યોદય સમયે સરસ્વતી નદીકિનારે ઊલેલી એક મહાન શક્તિ, પાતાના પ્રકાશથી – તેજથી આખા ગુજરાતને છાઈ દેવી કલ્પા, અને તમને હેમચંદ્રાચાર્ય દેખાશે. "

– શ્રી માહનભાઈ વી. મેથાણી





### પરદેશમાં જૈન ધર્મની પ્રભાવના.



જૈન ધર્મ મુખ્યત્વે તો આચાર પ્રધાન ધર્મ છે, પ્રચાર પ્રધાન ધર્મ નથી તેમ કહેવાય છે. બૌઘ્દ્ર ધર્મનાઅનુયાયિઓ પરદેશમાં ધર્મ-પ્રચારાર્થે ગયા હતા. જૈન ધર્મના સાધુઓ દરીઓ ઓળંગી દેશાવર જતા નથી તેથી જૈન સાધુઓ જૈન ધર્મના પ્રસારાર્થે દૂર દૂરના દેશોમાં ગયા હોય તેવું ભૂત કાળમાં નહીવતજ બન્યું છે.

સમ્રાટ સિકંદરે ભારત પર ચઢાઇ કરી અને ભારતમાં જય-પરાજય બન્નેનાં ફળો ચાખીને તે પોતાના દેશ યુનાનમાં પાછો ગયો ત્યારે તક્ષશિલાના એક જૈન મુનિ જેમનું નામ કલ્યાણ મુનિ હતું તે તેમની સાથે ગયા હતા. આ કલ્યાણ મુનિ રોલીનાસ મુનિને નામે ઓળખાયા હતા. તેઓ ઘણાં વર્ષો એથેન્સમાં રહેલા અને એથેન્સમાં તેઓએ સક્ષેખના લીધી હતી. કહેવાય છે કે તેમનું સમાધિસ્થાન એથેન્સમાં છે.

બેબિલોનથી એક રાજકુમાર ભારત આવ્યો હતો અને તે જૈન ધર્મ પાળતો હતો. એ રાજકુમાર તે આર્દ્રકકુમાર, કે જેણે અભયકુમારની પ્રેરણાથી દીક્ષા લીધી હતી. આવા થોડાક સમાચારો સિવાય જૈન ધર્મનું વિદેશગમન કે વિદેશીઓનું જૈન ધર્મ કાજે ભારતમાં આગમન ખાસ બન્યું નથી.

જૈન ધર્મના ચતુર્વિધ સંઘના અત્યારના સ્વરૂપ પહેલા અથવા તો ભગવાન મહાવીર સ્વામીના સમય પૂર્વે ભારતમાં સ્પષ્ટ રૂપે બે ભિન્ન-ભિન્ન પ્રકારની સંસ્કૃતિઓનું અસ્તિત્વ હતું. આ બે સંસ્કૃતિ યા તો બે વિચાર ધારાઓ વૈદિક સંસ્કૃતિ અને શ્રમણ સંસ્કૃતિના નામથી જાણીતી છે. શ્રમણ સંસ્કૃતિ અહિંસાના પાયાપર રચાયેલી હતી અને ત્યાગ માર્ગ તેનો મૂળ માર્ગ હતો. સર્વ પ્રકારે અપરિગ્રહનો ઉપદેશ આ સંસ્કૃતિ સાથે વણાયેલો હતો. અહિંસા મૂલક સમાજ -વ્યવસ્થાના નિયમોમા માનતી અને આ ધર્મને આચરણમા મુકતી વિવિધ પ્રજાઓ હતી. આમા પણિ નામની જાતિ વેપારીઓની હતી. તેઓ પણિકાના નામથી પણ ઓળખાતા હતા. બીજી એક જાતિ પ્રાત્ય નામની હતી. વ્રત



આ જાતીઓનો ઉદ્લેખ છે. ત્રીજું નામ છે સાધ્ય જાતિઓનું. વેદોમાં તેમને વેદ–વિરોધિઓ તરીકે ઓળખાયા છે. જૈન ધર્મના હાલના સ્વરૂપમાં તો નહી પરંતુ કોઇને કોઇ રીતે તુર્કસ્તાન, મંગોલીયા અને ચીન પહોંચ્યો હતો તેવી માન્યતા અને પુરાવાઓ છે. મંગોલિયામાંથી જૈન મંદિરનાં અવશેષો મળી આવ્યા તેનું મુંબઇ સમાચાર તા. ૪-૮-૧૯૩૪ ના અંકમાં ઉદ્ધેખ હતો કે પેકગિંમાં તુનાવારે જાતિના જૈન મંદિરો હતા.

આમ છતાંએ બૌદ્ધ ધર્મની જેમ જૈન ધર્મનો પરદેશમાં પ્રચાર થયો નથી. અત્યારે જૈન ધર્મના પાળનારા ભાવિકો વિશ્વના અનેક દેશોમાં અને નગરોમાં છે પરંતુ તેઓ ભારતથી ગયેલ મૂળ ભારતવાસીઓ છે. પરદેશી પ્રજાએ હજુ જૈન ધર્મ અપનાવ્યો નથી. બહુ ઓછા અંગ્રેજો અને અમેરીકનો જૈન ધર્મ પાળે છે. જો કે જૈન ધર્મ પ્રત્યે વધુ ને વધુ રસ જાગૃત થતો જાય છે. જૈન ધર્મનો શાકાહારીપણાનો આદર્શ વ્યાપક થતો જાય છે. ધર્મના સિદ્ધાંતો સમજવાની ઇચ્છા વધતી જાય છે. જ્ઞાન જિજ્ઞાસા જાગૃત થઇ છે.

બ્રિટનમાં અને ખાસ કરીને ઇન્ગલેન્ડમાં ૨૫ થી ૩૦ હજાર જૈનો વસે છે. ભારત બહાર સહુથી વધારે જૈનો અમેરિકામાં છે. ત્યાં ૩૦ થી ૩૪ હજાર જૈન રહેતા હશે તેવો અંદાજ છે. બીજે નંબર ઇન્ગલેન્ડ આવે. અમેરિકા વિશાળ દેશ છે તેથી ત્યાંના જૈનો છુટા છવાયાં વસે છે. ન્યુયોર્ક, ન્યુજર્સી, લોસ એન્જેલેસ, શિકાગો ને બાદ કરતાં જૈનોનું પ્રમાણ અમેરિકાના બીજા વિસ્તારોમાં ઓછું છે. ઇન્ગલેન્ડમાં જે ૨૫ થી ૩૦ હજાર જૈનો વસે છે તેમાંથી પંદર હજાર ઉપર જૈનો બૃહદ લંડનમાં વસે છે. બૃહદ લંડનના ઉત્તર-પશ્ચિમ વિસ્તારોમાં વળી જૈનોનુ પ્રમાણ બીજા વિસ્તારો કરતાં વધારે છે.

ઇન્ગલેન્ડમાં જે જૈનો વસે છે તેની એક વિશેષ બાબત એ છે કે આમાનાં મોટા ભાગનાં હાલારી વીસા ઓશવાળ છે. આમ મૂર્તિપૂજક જૈનો, સ્થાનકવાસી, દીગંબર એ બધાંયે કરતાં ઓશવાળોની સંખ્યા સવિશેષ છે. આ ઓશવાળો મૂળ ભારતથી પૂર્વ આફ્રિકાના દેશોમાં ગયેલાં અને પૂર્વ આફ્રિકાના દેશોની પરિસ્થિતિ પ્રતિકૂળ બનતાં જ ઘણા એશિયનોએ પૂર્વ આફ્રિકા છોડયું, ઓશવાળોમાંથી અર્ધા તે બ્રિટનમાં આવીને વસ્યાં. બ્રિટનમાં ઓશવાળોની સંસ્થા જૈનોમાં સૌથી મોટી છે એ પછી નવનાત વર્ણિક એસોશિએશન આવે. નવનાત વર્ણિક એસોશિએશન ઓસવાળ સિવાયના જૈનો તથા અન્ય વર્ણિકોની સંસ્થા છે. જો કે નવનાન વર્ણિક એસોશિએશન ઓશવાળોને પણ આજીવન સભ્યો તરીકે સ્વીકારે છે. ઓશવાળોની સંસ્થા ઓશવાળ સિવાયના જૈનોને આજીવન સભ્ય તરીકે નથી સ્વીકારતી તે દુ:ખદ છે. અમેરિકાનાં જૈનોનો દાખલો સહુએ લેવો જોઇએં અમેરિકાના જૈનો પોતાને મહાવીરના સંતાનો માને છે અને જ્ઞાતિ પ્રથા વગરની જૈનોની સંસ્થામાં મુખત્વે માને છે. બ્રિટન જૈન સમાજ યુરોપથી સહુ જૈનોની પ્રતિનિધિ-રૂપ સંસ્થા છે. લેસ્ટરનુ જૈન સેન્ટર આનું જવલંત ઉદાહરણ છે (આ અંકમાંજ જૈન સમાજ યુરોપ તથા જૈન-સેન્ટરની વિસાળ માહિતી હોવાથી અત્રે પુનરાવર્તન કરવાનું આવશ્યક નથી) લેસ્ટરની સિધ્ધિમાં માત્ર લેસ્ટરનાંજ જૈનો નહીં પંરતુ લેસ્ટર બહારનાં જૈનોનો પણ અધ્દિતીય ફાળો છે. પશ્ચિમની દુનિયાનું સહુથી પ્રથમ ભારતીય સંસ્કૃતિને અનુરૂપ, કલાકારીગરીથી યુક્ત જૈન-સેન્ટર સહુને ગૌરવ લેવા જેવું છે. જૈન એકતા અને જૈન

બ્રિટનમાં સ્થાયી થયેલાં પંદર હજારથી વધુ ઓશવાળ જૈનો તેમની વ્યવસ્થા શક્તિ માટે જાણીતાં છે. ધીરી પણ ચોક્કસ ગતિથી તેઓ પ્રગતિ કરી રહ્યા છે. લંડનની ઉત્તરે પોટર્સ બાર ગામ પાસે આ સંસ્થાએ ૧૮૪૦ માં બંધાયેલું વીલા-સ્ટાઇલનુ મકાન તથા ૮૪ એકર જમીન સંપાદિત કરેલ છે. એપ્રીલ ૧૯૮૦ માં ૪,૬૪,૦૦૦ પાઉન્ડના ખર્ચે ખરીદવામાં આવેલ આ પ્રોપર્ટીમાં મહાજનવાડી તથા દેરાસર માટેની પ્લીંગિ પરમીશન મળલી છે. હવે મૂળ ભૂત બાંધકામના ત્વરિત નિણધિો લઇને કામ હાથ ધરાશે તેવી ધારણા છે. સહુ પ્રથમ તેઓ મહાજનવાડી તૈયાર કરવાની ભાવના ધરાવે છે ત્યારે પછી થનારી શિખર બંધી દેરાસરમાં ૧૫ લાખ પાઉન્ડ કે તેથી વધારે ખર્ચાશે તેવી માન્યતા છે. ઓશવાળ એસોશિએશન દ્વારા દક્ષિણ લંડનમાં મહાજન વાડી ખરીદવામાં આવેલ છે ત્યાં પણ સાંસ્કૃતિક-ધાર્મિક પ્રવૃત્તિઓ થાય છે.

નવનાત વણિક એસોસિએશનમા વણિક જ્ઞાતિના જૈનો તથા અજૈનો સહુનો સમાવેશ થાય છે. આ સંસ્થામાં આશરે ૯૫% જૈન સભ્યો છે. સંસ્થાનું પોતાનું મથક હેરોમાં છે તેનો કબ્જો ૩૦ જાન્યુઆરી ૧૯૮૪ના રોજ મળ્યો હતો. ''નવનાત ભવનના'' નામથી ઓળખાતાં આ મકાનમાં હોલ તથા હિંદુ-જૈન મંદિર છે. બ્રિટનમાં આ સિવાય નવયુગ પ્રગતિ મંડળ, મહાવીર ફાઉન્ડેશન, ભકિત મંડળ, જૈન એસોશિએશન, વણિક સમાજ, જૈન-સમાજ માંચેસ્ટર વગેરે સંસ્થાઓ છે. જૈન ધર્મના ઉચ્ચ પ્રચારમાં આ સંસ્થાઓનો ફાળો નાનો સૂનો નથી. લંડન અને બહારનાં વિસ્તારોમાં નાના-નાના સાપ્તાહિક સ્વાધ્યાય - સત્સંગ ગ્રુપ પણ છે.

### શ્રી જાપાન જૈન સંઘ:

જાપાનના કોબે શહેરમાં માત્ર ૨૮ કુટુંબોએ પોતાના તન-મન-ધનથી એક અનુપમ અને ભવ્ય જૈન દેરાસર બંધાવેલ છે. કીટાન-ચો વિસ્તારમાં ઘણા ધર્મોના કેન્દ્રો અને મંદિરો છે. આરસપહાણના ધુમ્મટ વાળું અને સુંદર સ્થંભો તથા શિખરો મંડિત કેસલુચં કરતી દીક્ષા કલ્યાણકની પ્રતિમાઓ પણ છે. આગમગ્રંથો ચીનીભાષામાં છે. તાતારદેશમાં મનોજ્ઞ ઉપદેશ આપતી મુદ્રામાં તીર્થકર પ્રતિમા વિષે નોંધ છે. મુંગારદેશમાં ૮૦૦૦ જૈનોના ધર હોવાના, ૨૦૦૦ જિનમંદિરોનો ઉલ્લેખ કરી ગર્ભકલ્યાણના ચિત્રો હોવાનો ઉલ્લેખ કરે છે. તિબેટમાં રાજા જૈની હોવાની તે વાત લખે છે. તેની નોંધ પ્રમાણે એક નદીકિનારે બીસહજાર મંદિરો છે જે યાત્રાસ્થળ હોવાથી ખૂબજ યાત્રીઓ આવે છે. આરસપર સોનેરી કામમાં મેરૂપર્વત ચિત્રિત છે. જેનાપર જન્મકલ્યાણકના અભિષેકનું ચિત્ર છે. તે ઉપરાંત તિબેટના દક્ષિણમાં ખિલવનનગર, ચીનસીમાપર હનુવરનગરમાં અનેક જૈનમંદિરો હોવાનું જણાવે છે.

ઇતિહાસ લેખક જી. સી. મુરેના મન પ્રમાણે ઇસાના જન્મ પૂર્વ ૮૦૦ વર્ષ પહેલા ઇરાક, સિયામ, ફીલીસ્તીનમાં મોટી સંખ્યામાં જૈનમુનિ જૈનધર્મનો પ્રચાર કરતા હતા.

વર્તમાન ચોવીસ તીર્થકારોમાં થી ૠષભદેવ, અસ્પિટનેમિ, પાર્શ્વનાથ અને મહાવીરે અનાર્યદેશોમાં જૈનધર્મનો પ્રચાર કરેલ તેની પુષ્ટિ પુરાણો અને ઇતિહાસમાં મળે છે.

અરબદેશ, ઇરાન, શકસ્થાન જેવા દેશોમાં ચંદ્રગુપ્તમૌર્યના પ્રપ્રાત્ર સમ્રાટ સમ્પ્રતિએ જૈનધર્મના શ્રમણ અને પ્રચારકો મોકલાવ્યા હતાં.

૭માં સૈકામાં ચીની યાત્રી હુઅનસાંગે અફઘાનિસ્તાનમાં જૈનમંદિર, જૈનમુનિ અને જૈન પરિવાર હોવાના ઉલ્લેખ કર્યા; છે.

સિયાદતનામનો વિધ્વાન લખે છે કે ઇસ્લામધર્મનાં કલંદરી સમ્પ્રદાય પર જૈનધર્મનો વધુ પ્રભાવ હતો. ફકીરી (સાધુતા), પવિત્રતા, અપરિગ્રહવાદ અને અહિંસા પર તેઓ ખુબ વિશ્વાસ કરતા હતા.

નેપાલમાં જૈનધર્મ: આ દેશમાં જૈનધર્મનો પ્રચાર અને મહિમાનો ઉલ્લેખ મળે છે. શ્રુતકેવલી ભદ્રબાહુ, સ્થૂલિભદ્ર જેવા આચાર્યો અને સેના, વેના, રેના સાધ્વીઓના વિહારનો ઉલ્લેખ છે. જૈનાગમોમાં ભદ્રબાહુની મહાપ્રાણાયામ ની સાધના અને સ્થૂલિદ્રના દબ્ટિવાદના અભ્યાસનાં ુવર્ણન છે.

બ્રહ્મદેશ (બરમા) માં જૈનધર્મ: ઇસાની એકશતાબ્દી પૂર્વ જૈનાચાર્ય કાલિક ત્યા તેમના શિષ્યાએ બ્રહ્મદેશમાં વિહાર કરી ધર્મપ્રભાવના ફેલાવવાના ઉલ્લેખ જૈન સાહિત્યમાં મળે છે.

ઓસ્ટ્રીઆના બુડાપેસ્ટના એક ગામમાં ખેતરમાં એક ભ. મહાવીરની મૂર્તિ મળી છે જે ત્યાંના મ્યુઝિયમમાં છે. તેવીજ રીતે રૂસના મંગોલિયા પ્રદેશમાંથી અનેક જૈનસ્મારકો પ્રાપ્ત થયા છે. અમેરિકાના ભૂ-ભાગમાંથી તાંબાનો મોટો સિધ્ધચક્રનો ગટ્ટો મળ્યા છે. એવા ઐતિહાસિક પ્રમાણો ઉપલબ્ધ છે કે ભ. ૠષભની પૂજા મધ્યએશિયા મિરત્ર, યુનાનમાં થતી હતી. તેઓ નગ્નયોગી સ્વરૂપે બળદ ભગવાન (ૠષભ) નામે પૂજાતા હતા. મિરિત્રઓનાં પૂર્વજો ભારતીય હતા. મેડીટરેનિયનો ભગવાન ૠષભને રેક્ષેભ, અપોલો, ટેશબ, બલી જેવા નામથી પૂજતા હતા. સીરિયા ના એક નગરનું નામ 'રાષાફા' છે અને જૈન અવશેષોને આધારે કહી શકાયકે તે 'ૠષભ' ના નામનું અપભ્રંશજ હોય. એકેડિયા, સુમેરિઆ, મેસોપોટેમિયાનો સિન્ધુનદીના ધાટી-પ્રદેશ સાથે સાંસ્કૃતિક સંબધો હતા અને અહીંના પ્રવાસી વ્યાપારીઓ ભગવાન ૠષભનો ધર્મ ત્યાં લઇ ગયા હશે. એવા ઉલ્લેખ છે કે જયારે સિકંદરભારતથી યૂનાન પાછો ફર્યો ત્યારે તક્ષશિલાના મુનિ કોલીનાસ કે કલ્યાણમુનિ તે સાથે જઇ એથેન્સનગરમાં રહી જૈનધર્મનો પ્રચાર કર્યો અને છેલ્લે સંલ્લેખના ધારણ કરી મૃત્યુને વર્યા. યુનાની તત્ત્વચિંતક પીરોએ જૈન શ્રમણો પાસે જૈનધર્મનો અભ્યાસ કરી યૂનાનમાં તેનો પ્રચાર કર્યો હતો.

#### The breadth of Jain religion

The Jain religion originated in India but it spread to many other countries, Turkey, Afghanistan, Egypt, Persia, Sri Lanka, Nepal, Bhutan, Tibet, China, Burma, Japan, Babylon etc. as is evidence by ancient sculpture revealed by archeological excavations and also by the writings of ancient pilgrims such as Megesthnise, Huen Sang and others . The scholar Nemicandra Acharya in the Uttaradhyana Sutra and Rajprasaniya Sutra mentions Jainism in Cambodia and Afghanistan. Modern scholar Prof. Cakravarty, Jacobi, and other Indian scholars have mentioned this spread of Jainism. Images of Bahubali and Rsabhdev have been found in China. In the Tartar region, it is said that there were 8000 Jains and 2000 Jain Temples, as described by Mr Lamchidas Golalare in 1863, in his account of his travels. Mr G. C. Mure says that in 800 BC there were Jains temples and monks in Iraq, Siam and Palestine. A Muslim scholar writes about the impact of Jainism in the Kalandri Muslims. There is a record that Nebuchadnezzar, king of Babylon visited Mount Girnar and gave a donation for the renovation of the temples. From ancient times the Jain principle of nonviolence has been widespread.

ટોકિયો યુનિવસિટીિના પ્રોફેસર નાકામૂરાને ચીનીભાષામાં લખાયેલ જૈનસૂત્રોનું પુસ્તક પ્રાપ્ત થયું હતું જેથી સિધ્ધ થાય છે કે તે પ્રદેશોમાં જૈનધર્મ પ્રચલિત ધર્મ હતો. પ્રચીનકાલમાં ભારતનો

96



જૈન દેરાસર એપ્રીલ ૧૯૮૫માં ખુલ્લું મૂકવામાં આવ્યું છે. બે માળના ફેરો-કોંક્રીટ મકાનમાં દેરાસર, એસેમ્બલી હોલ, શાવર રૂમ ઇત્યાદિ સગવડનાઓ છે. કોબેનું આ દેરાસર હવે ત્યાંનું ટુરીસ્ટ એટ્રેકશન સમાન બની ગયું છે.

### અમેરિકા અને કેનેડામાં જૈન ધર્મ:

અમેરિકામાં ૨૫ થી ૩૦ હજાર જૈનો છે. અમેરીકા જેવા મોટા દેશમાં જૈનો જુદી જુદી સંખ્યામાં વસેલાં છે. ન્યુયોર્ક, લોસ એન્જેલસ, શિકાગોમાં જૈનોનું પ્રમાણ વિશેષ છે. અમેરિકામાં અત્યારે ફેડરેશન ઓફ જૈન એસો-ઇન નોર્થ અમેારિકા નામની માતબર સંસ્થા છે. આ ફેડરેશનમાં વીસેક જેટલાં શહેરોની જૈન-સંસ્થાઓ એક છત્ર નીચે આવી જાય છે. ન્યુયોર્ક, ન્યુ જર્સી, બોસ્ટન, ટોરોન્ટો (કેનેડા), લોસ એન્જેલસ વગેરે જગ્યાએ જૈનોનાં પોતાનાં મકાન કે મંદિર છે. લોસ એન્જલસમાં તો આ વર્ષે જ અનિ સુંદર એવુ જૈન-ભવન તૈયાર કરવામાં આવ્યુ છે. બુએના-પાર્ક નામની જગ્યાએ આ જૈન-ભવન નવુંજ બાંધવામાં આવ્યું છે. તેમાં દેરાસર તથા હોલ ઇન્યાદિ સગવડતાઓ છે. શિકાગોમાં પણ સુંદર અને ભવ્ય દેરાસર નિર્માણ કરવાનાં ચક્રો ગતિમાન થયા છે.

### આફિકાના દેશોમાં જૈન ધર્મ:

પ્રથમ સુદાન, જીબુટી, ઝાંઝીબારમાં જૈનોની નાની-મોટી પ્રવત્તિઓ થતી હતી પરંતુ હવે ફરી પાછી જૈનોની વસ્તી ધટી છે તેથી પ્રવૃતિઓ મંદ થઇ છે યા તો બંધ પડી છે. દારેસલામ, યુગાન્ડામાં પણ પ્રવૃત્તિની મંદતા છે. કેન્યામાં જૈનોની વસ્તી ઓછી થઇ હોવા છતાંયે હજીયે મોમ્બાસા અને નાઇરોબીમાં વસ્તી ઘણી છે ત્યાં પણ ઓશવાળો વિશેષ પ્રમાણમાં છે. મોમ્બાસામાં ર૬ મી જૂલાઇ ૧૯૬૩ શુભ દિને પાર્શ્વ વલ્લભ પ્રાસાદની પ્રતિષ્ઠા થઇ હતી. નૈરોબીમાં અગિયારમી ફેબ્રુવારી ૧૯૮૪ના મંગળ મુહુર્તે દેરાસરની પ્રષ્ઠિા થઇ હતી. આ બંને દેરાસરો અનુપમ તથા ભવ્ય છે. ભારત બહાર, પાયામાંથી ચણેલ શિખર બંધ આ દેરાસરો છે. બાંધણી પણ ખૂબજ સરસ છે.

ભારત બહાર જૈન ધર્મની પ્રવૃતિમાં સાહિત્ય પ્રવૃતિ પણ ચાલે છે પરતું તે નજીવી જ છે. સંસ્થાઓના પોત-પોતાના સમાયિકો બહાર પડે છે. લેસ્ટરથી જૈન સમાજ યુરોપનું 'ધી જૈન', લંડનથી ઓશવાળ એસોશિએશનનું ઓશવાળ ન્યુજ અગ્રેસ્થાને છે. અમેરિકાનું જૈન ડાયજેસ્ટ માહિતીથી ભરપૂર હોય છે. અને ત્યાંના ફેડરેશનની પ્રવૃતિઓનો સુંદર ખ્યાલ આપે છે. જૈન સમાજ યુરોપે 'Jainism Explained' and 'Jainism for Young Persons' એમ બે પુસ્તકો પ્રસિધ્ધ કર્યા છે, છતાંય પુસ્તકોનાં પ્રકાશનમાં જોઇએ તેટલું કાર્ય હજી થયું નથી. પરદેશના જૈન યુવાનોમાં જૈન ધર્મના અંગ્રેજ પુસ્તકોની માંગ સવિશેષ છે. આ જ્ઞાન-પિયાસા તૃપ્ત કરવા માટે વધુને વધુ પુસ્તકો બહાર પડે તે ઇચ્છનીય છે.

બ્રિટનની મોટાભાગની શાળાઓએ તેના ધાર્મિક શિક્ષણના અભ્યાસક્રમમાં હવે ધીરે ધીરે જૈન-ધર્મનો પણ સમાવેશ કરતી જાય છે પરંતુ આ દિશામાં વધુ પ્રયત્નો થાય તે આવકાર્ય છે.

### ભાવિ પેઢી અને જૈન-ધર્મની આવશ્યકતા:

જૈન ધર્મ વિશ્વને અહિંસાનો મહામંત્ર આપ્યો છે. અહિંસાનું મહત્વ ગઇકાલે હતું તેનાં કરતાંયે આજે અને આવતી કાલે વિશેષ છે. આપણી ભાવિ પેઢીના શ્રેય ખાતર અહિંસાના સિધ્ધાંતનો પ્રચાર થવો જોઇએ. આપણી ઉચ્ચ પ્રણાલિકા અને મૂલ્યોની જાળવણી થવી જોઇએ. આના માટે વ્યવસ્થિત અને સતત પ્રયત્નો કરવા પડશે. જમાનાને ઓળખીને તથા વિશ્વની ભૌતિક પ્રગતિને જાણી-પીછાણીને આ પ્રયત્નો કરવાનાં રહેશે.

પ્રથમ તો સાંપ્રદાયિક-ભેદ, ગચ્છ-ભેદ, ધોળ-ભેદ મીટાવવાં જ પડશે. જૈનો એકજ છે. ભગવાન મહાવીરનાં સંતાનો છે. પરદેશમાં હજારો માઇલ દુર રહીને આ ભેદભાવ ભર્યા અહંને આપણે કયાં સુધી પંપાળ્યા કરીશુ? શ્વેતાંબર-દીગંબર ઓશવાળ નવનાત ના ભેદો આપણે કેટલી પેઢી સુધી સાચવી રાખીશું? અમેરિકાના જૈનોને ખરેખર ધન્યવાદ ઘટે છે. તેઓ જૈન સોસાયટીઓ જ સ્થાયે છે તેમાં કોઇ નામ હોનાં નથી. જૈન પુજાના ઉપયોગ માટે ના કેન્દ્રમાં પણ વિભાગ નથી કરવામાં આવતાં. બ્રિટનના જૈનોએ આ દિશામાં ઘણુ કરવાનું બાકી છે. દરેક સંસ્થાઓ ઉચ્ચ આદર્શો ધરાવે છે તેની ના નહીં પરંતુ ઘણા કારણોસર આ ઉચ્ચ આદર્શો અને ધ્યેયો પાર પડતાં નથી. આપણે જૈન-ધર્મને પરદેશમાં ઉચ્ચ સ્થાન પ્રદાન કરાવવું હોય તો ઘણો મોટો ભોગ આપવો જોઇશે. મંદિરો-દેરાસરના બાંધકામ જેટલું જ જ્ઞાન-પ્રચારનું કામ પણ અગત્યનું છે. વધુને વધુ પ્રમાણમાં મોડર્ન ટેકનોલોજીનો ઉપયોગ કરીને જૈન ધર્મનો પ્રચાર થવો જોઇએ. જૈન કલા અને સ્થાપત્યને પણ અગ્ર સ્થાન આપી શકાય. શાકાહારી પણાના પ્રચાર માટે વ્યવસ્થિન રીતે પુસ્તકો, ફીલ્મો, સેમીનાર, મેળાનુ આયોજન થવું ઘટે. શાળા-કોલેજોમાં ભવિષ્યમાં જૈન ધર્મના વિષય સાથે G.C.S.E. કે ડીગ્રી મળે તેવી વ્યવસ્થા થાય તો કેવું સાર' ગુજરાતી તથા અન્ય ભાષાઓનું શિષણ આ માટે મહત્વનું છે.

આપણી ઉજવળ આવતીકાલ માટે આજનો પુરાષાર્થ પાયાનું કામ કરી શકે. આપણી ઉન્નત-ગૌરવવંની સંસ્કૃતિને આપણા આજના આયોજન રૂપ - શ્રમરૂપ જળ-સિંચનની આવશ્યકતા છે. આ જળસિંચઅથી જ સંસ્કૃતિનો વટ-વૃક્ષ વિસ્તરશે.

& CANCER CANCER

# -Jäin

### જૈનધર્મની સર્વવ્યાપકતા

જૈનધર્મનો પ્રચાર માત્ર ભારતવર્ષમાંજ ન હતો પણ તેનો ફેલાવો ટર્કી, નેપાલ, ભુતાન, બર્મા, અફઘાનિસ્તાન, ચીન, ઇરાન, ઇરાક, પર્શિઆ, તિબેટ, અરબસ્તાન, લંકા, ઓસ્ટ્રેલિયા, કાબુલ, કમ્બોડિયા, વગેરે દેશોમાં પણ હતો. જેની સાબીતી રૂપે અનેક ઉલ્લેખ અને સ્મારકો મળે છે.

**ટર્કીમાં જૈનધર્મ:** ટર્કી ખોદકામમાં પ્રચીનતમ ભારતીય અવશેષો મળ્યા છે. ખોદકામ વખતે મળેલ એક પુસ્તક મળયુ છે જે વૃક્ષની છાલ પર લખાયેલ છે. તેમાં ભાષા ખરોવ્થી અને પ્રાકૃત છે. પ્રાકૃતભાષા તે જૈનધર્મની અધિકૃત ભાષા હોવાથી એમ સ્પષ્ટ થાય છે કે ત્યાં જૈનધર્મ નો વ્યાપક પ્રચાર હોવો જોઇએ. વિક્રમની ૧૭મી સદી સુધી વિશાળ મંદિરો, પૌષધશાળા, જિનાચાર્ય ચર્તુવિધિસંધ હોવાના ચિન્હો મળ્યા છે. જેની સાબિતી એક જૈનશ્રાવકે શાહજહાંના સમયે કરેલ યાત્રા પછીના પત્રમાં છે. બીજું સ્ટડીઝ ઇન ઇન્ડિયન પેંઇટીગ પુસ્તકમાં શ્રી એન. સી. મહેતાએ ચીની તુર્કસ્તાનનાં જે ઉપલબ્ધ ચિત્રો રજુ કર્યા છે તે જૈનધર્મથી સંબધ્ધ ધટનાઓના છે.

અફઘાનિસ્તાનમાં જૈનધર્મ: પ્રાચીનકાલમાં અફઘાનિસ્તાનનો સમાવેશ ગાંધાર દેશમાં થતો હતો. જેનું પ્રાચીન નામ 'આશ્વકાયન' પણ મળે છે. અહીં જૈનધર્મનાં પ્રચાક -અનુયાયીઓ હોવાના વિપુલ પુરાવાઓ મળ્યા છે. અહીં ભ. ૠષભદેવની ત્રણ-છત્રધારી ૧૭૫ રૂટ ઉચી અને અન્ય તીર્થકરોની મૂર્તિઓ પહાડમાંજ કોતરવામાં આવી હતી. જે સ્થાન યાત્રાધામ

> તરીકે જાણીનું હતું. ચીની યાત્રી હયેનસાંગે પણ અહીં પ્રચલિત બૌધ્ધ અને જૈનધર્મનો ઉલ્લેખ કરેલ છે. તેણે 'કપિલદેશ' નો ઉલ્લેખ કર્યો છે જે અફઘાનિ-સ્તાનમાં છે. જેનું બીજું નામ બેગ્રામ છે જે કંબોડિયાની દક્ષિણે આવેલ છે. કંબોજ કે કંબોડિયાનું નામ જૈન શાસ્ત્રોમાં 4 પણ મળે છે.

> (નેમિચંદ્રાચાર્ધ કૃત ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર અને રાજપ્રશ્નીયસૂત્ર).

પશિંઆ અને મિસ્ત્રમાં જૈનધર્મ: પ્રો. અ. ગ્રકવર્તી પોતાના શોધગ્રંથમાં નોંધે છે કે પશિંગામાં તે સમયે એક વર્ગ એવો હતો જે અહિંસાનો સમર્થક હતો. આ વર્ગ નિશ્વિત રૂપે પાર્શ્વનાથના સિધ્ધાંતોનો અનુયાયી હતો. મિરત્રમાં એક સમૂહને જિમનોસોફિસ્ટ (Gymnosophists) કહેવામાં આવતો જેનો ઉલ્લેખ મેગેસ્થનીજે નિગ્રંથયાત્ર તરીકે કરેલા છે. જેઓ ઇજિપ્ત સુધી વિહાર કરતા હતા. જેઓએ સિકંદરને ઉપદેશ આપવાનાં પુરાવા મળયો છે. આ લોકો ધાર્મિક રીતે શાકાહારી હતા અને શરાબપીતા ન હતાં. તેઓ થેરાપૂતે તરીકે ઓળખાતા હતા જેનો અર્થ મૌની-અપરિગ્રહ થાય છે. અને થેર કે સ્થવિર શબ્દ જૈન ગ્રથોમાં સાધ માટે છે.

<mark>કાબુલ અને ઇરાનમાં જૈનધર્મ:</mark> આ દેશોમાં જૈનધર્મનો વધુ પ્રચાર અને ફેલાવો હતો ત્યાં જૈન મંદિરો વગેરે હતા. આજે પણ ખોદકામમાં મળતી જૈન મૂર્તિઓ તેનો સ્પષ્ટ પુરાવો છે.

**શ્રી લંકામાં જૈનધર્મ:** શ્રી લંકામાં જૈનધર્મનો ખૂબજ ફેલાવો હતો આજે પણ ત્યાં જૈનધર્મના અનેક અવશેષ, સ્મારક ત્યા તીર્થકરોની પ્રતિમાઓ મળી આવે છે. ૧૪મી સદીમાં થયેલ જિનપ્રભસૂરીજીએ લંકામાં સ્થિત શાંતિનાથ તીર્થકરનો ઉલ્લેખ કરતા લખ્યું છે કે - પાતાલલંકામાં શ્રી શાંતિનાથનું મહાતીર્થ છે. ઇસાપૂર્વ ૩જી સદીમાં લંકાના રાજાએ જૈન મંદિર અને ઉપાશ્રય બંધાવ્યા હતાં.

હિમાલયનાં પ્રદેશોમાં જૈનધર્મ: (નેપાલ, ભૂટાન, તિબેટ, તાતાર અને ચીન) એવા ઉલ્લેખ મળે છે કે હિમાલય-પ્રદેશના દેશોમાં જૈનધર્મનો બહોળો પ્રચાર હતો ત્યાં અનેક જૈન મંદિરો, જૈન તીર્થ, જૈન તીર્થંકરની મૂર્તિઓ, જૈન સ્મારક, જૈનરાજા, પ્રજા, સાધુ-સાધ્વીઓ મોટી સંખ્યામાં હતા. આ સ્થળોએ ભારતના જૈન યાત્રિકો આવતા હતાં. વિ.સ. ૧૮૦૬માં લામચીદાસ ગોલાલારે દિગંબર જૈન ભૂતાનથી પગપાળો પ્રવાસ કરી આ સ્થળોનાં જૈન તીર્થો-મંદિર વગેરેનો ઉલ્લેખ કરી હસ્તલિખિત પુસ્તક ની ૧૦૮ પ્રતો તૈયાર કરી વિવિધ દિગંબર મંદિરોમાં મુકાવી હતી. તેમાં તેણે કરેલ વર્ણન પ્રમાણે કોચીન પહાડી પર બાહુબલીની ખડગાસન પ્રતિમાઓ નો ઉલ્લેખ કર્યો છે. બીદમદેશ હોવીનગરના આમેઢના જાતિના જૈનોનો ઉલ્લેખ છે જેઓ સિધ્ધના આકારની પ્રતિમા પૂજતા હતા.

ચીનમાં જૈન રાજા-પ્રજાનો જૈનધર્માનુરાગ હતો. તેઓ તીર્થંકરની ચાર કલ્પાણક (કેવળજ્ઞાન સુધી) ની પ્રતિમાને પૂજે છે. ચીનપ્રદેશમાં તાતાર, તિએટ, કોરિઆ, મહાચીન, ખાસચીન ત્યા અનેક ટાપૂમાં જૈન સ્થાનાક, મંદિર અને 'તુનાવારે' જાતિનાં જૈનો છે. પેકિંગમાં ૩૦૦૦ જૈન મંદિરો હોવાનું તે ઉલ્લેખ કરે છે - જે શિખરબંધ છે. પ્રતિમાઓ કાયોત્સર્ગ મુદ્રામાં છે અને જે-જે વિવિધ દેશો સાથે વ્યાપાર ચાલતો તે-તે પ્રદેશમાં ભારતીય સંસ્કૃતિ-દર્શન પણ ગયા જેમાં શ્રમણ સંસ્કૃતિ મુખ્ય છે.

પરદેશમાં અનેક સંગ્રહાલયોમાં જૈનમૂર્તિઓ સવિશેષ ભ.ૠષભદેવની મૂર્તિઓ છે. જે ત્યાંના પ્રદેશોમાંથી મળી છે. તે ત્યાંના જૈનધર્મના અસ્તિત્વની સાક્ષી પૂરે છે.

ઐતિહાસિક ઉલ્લેખ છે કે બેબીલોનના રાજા નેબુચંદ્રનેઝારે ગિરનાર પર્વન પર નેમિનાથના મંદિરનું જીર્ણોધ્ધાર કરાવેલ. બેબીલોનમાં તેણે અનેક જૈનમંદિરો બંધાવ્યા હતાં. આ રાજા રાજાશ્રેણિકનો સમકાલીન હતો. જેને રાજાક્ષેણિકના પુત્ર અભયકુમારે જિનપ્રતિમા ભેટમાં મોકલાવી હતી. જેનાથી પ્રભાવિત થઇ તે રાજકુમાર ભારત જૈનદર્શનના અભ્યાસ માટે આવ્યો હતો.



આ રીતે પૌરાણિક, ઐતિહાસિક તથ્યો જૈનધર્મની પ્રાચીનતા અને વિશ્વના મોટા ભૂભાગપર તેનાં વિસ્તારના ઉલ્લેખ મળે છે પરનું જરૂર છે આવા ઉલ્લેખ વિષે અભ્યાસ અને સંશોધન કરવાની કે જેથી જૈન સંસ્કૃતિનો ઇતિહાસ સાથી રીતે રજુ થઇ શકે.

આજે જૈન વિશ્વનાં દરેક દેશમાં છે. અમેરિકા, કેનેડા, ઇન્ગલૈંડ, આફ્રિકામાં સવિશેષ છે. દરેક સ્થળે તેઓએ પોતાની જૈન સંસ્કૃતિ સાચવી છે. મંદિરો, ઉપશ્ચય બંધાવ્યા છે. આવીજ રીતે પ્રાચીનકાળમાં થયું હશે. આજનુ વર્તમાન ભવિષ્યમાં ઇતિહાસ બનશે તેવીજ રીતે આજે ભૂતકાળ ઇતિહાસ બનીને સ્મૃતિ કરાવે છે.

જૈનધર્મના અહિસાં, સત્યના સિધ્ધાંતો વિશ્વને એક વખત દોરવણી આપતા હતા અને આજે પણ તેનાં સિધ્ધાંતોજ વિશ્વશાંતિ સ્થાપવા માટે જારૂરી બન્યા છે.



('મવ્ય એશિયા ઔર પંજાબમેં જૈનધર્મ' લેખનાં આધારે)

### જૈન ધર્મ: તેની ફિલસૂફી -સિધ્ધાંત અને આધુનિક જીવનમાં તેની જરૂરીઆત

### 'જૈન' શબ્દની વ્યાખ્યા:-

'જૈન' શબ્દ તે શ્રમણ 'સ્કૃતિના સંદર્ભમાં અન્યંત આધુનિક શબ્દ ગણાય કારણ કે 'વૈદિક' અને 'શ્રમણ' શબ્દ અત્યંત પ્રાચીન છે. જયારે 'હિન્દુ' અને 'જૈન' શબ્દ આધુનિક છે. પ્રાચીનકાળમાં વૈદિક અને શ્રમણ સંસ્કૃતિ શબ્દો લગભગ એકજ અર્થમાં વપરાતા. કાલક્રમે શબ્દો ઘસાયા અને તુટયા. કેટલાક બૌધ્ધિકોએ બુધ્ધિના અતિરેકમાં પોતાની મહત્ના સિધ્ધ કરવા નવા નવા પંથો સ્થાપ્યા, અને ધર્મની વિશાળ ભાવના નુટતી ગઇ. અને જૈન ધર્મ કે હિંદુ ધર્મમાં અનેક શાખા પ્રશાખાઓ બનતી ગઇ. સાધારણરપે 'જૈન' શબ્દ ની વ્યાખ્યા કરીએ તો તે કોઇ જાતિ કે કોમ માટે વાપરવા માંટેનો શબ્દ નથી. પરંતુ પોતે ધર્મવાચક શબ્દ છે. જૈનની વ્યુન્યતિના મુળમાં 'જિન' શબ્દ રહેલો છે. અને 'જિન' એ છે કે જે પંચ પરમેષ્ઠી છે. જેણે વિવેક જ્ઞાન-પ્રાપ્ત કરીને રાગાદિક ભાવોથી દૂર રહી ઇંદ્રિય સંયમ ધારણા કર્યા છે. જે મહાવુત્તોનો પાલક છે. અન જે આત્મા ના ઉન્નયન માટે પરોક્ષ રપે સંસારમાંથી દુ:ખ દૂર કરવા માટે તપક્ષ્યો કરે છે, આત્મચિંતન કરે છે. અને જે સંસારમાં, ચતર્ગતીમાં ભટકાવનાર ચંચળ ઇંદ્રિયોને જીતી લે છે, જે પંચ પાપો ઉપર વિજય પ્રાપ્ત કરે છે, જે અનેક પ્રકારના પરિસહો સહન કરીને પણ અડગ રહે છે. તેવા ઇંડ્યવિજેતા ને 'જિન' કહેવાય છે. એવા ઉત્તમ 'જિન' તે ભગવાન જિનેન્દ્રદેવ અને પંચપરમેષ્ઠી છે. વિશ્વના કલ્યાગ માટે તેમની જે વાગી પ્રવાહિત થઇ છે અને તેમના આદર્શો અને સિવ્યાંનોને જે માને છે તે જૈન છે આ રીતે 'જૈન' શબ્દ તે સંયમવારી, ત્યાગી, કષાયો ઉપર વિજય મેળવનાર મૈત્રી, પ્રમાદ કરણા, અને મધ્યસ્થ ભાવ ધારણ કરનાર છે તે જૈન છે. 'અહિંસા' નો જેણે સર્વાંગ રપે અને સર્વાંશરપે સ્વીકાર કર્યો છે. તે જૈન છે જે આત્માના કલ્યાબની સાથે સાથે વિશ્વકલ્યાબની ભાવનાથી ઓતપ્રોત છે. જે પોતાના દ્રષ્ટિકોણ સાથે અન્યના દ્રષ્ટિકોણ ને પણ સમજવાનો પ્રયાસ કરે છે. અર્થાત જે સ્યાદવાદી છે તે જૈન છે જયારે આપણે જૈન શબ્દનો પ્રયોગ કરીએ છીએ ત્યારે કેટલાંક તત્વો સ્પષ્ટ થાય છે સર્વ પ્રથમ

## \_Jain

'જૈન' શબ્દ સંયમ વાચક છે અને હિંદુધર્મના સંદર્ભે તે અવતારવાદી નથી તેમાં કર્મની મહત્તા છે જૈન ધર્મ અને એના સંપ્રદાય વિષે આગળ ચર્ચા કરીશું. અહીંયા આપણે એક સ્પષ્ટતા કરી કે જૈન તે ગુણવાચક શબ્દ છે કોઇ જાતિ વિશેષ માટે નથી.

### જૈન ધર્મની પ્રાચીનતા:

જૈન ધર્મ તેની ફિલસફી સિધ્ધાંતોની દ્રષ્ટિએ વિશેષતા ધરાવે છે અને તેનો તાત્વિક સિધ્ધાંત જ તેના વિશિષ્ટ દર્શન તરીકે વેદકાલ જેટલાંજ પ્રાચીન દર્શન સ્વરપે સર્વ સ્વીકૃત છે. જૈન ધર્મની પ્રાચીનતા વિશે જદેથી સંશોધનાત્મક જુદોજ લેખ લખી શકાય, પરંતુ અત્રે અતિ સંક્ષેપમાં માત્ર ઉલ્લેખ પ્રસ્તુત છે. જે લોકો પૌરાણિક અને ઐતહાસિક સત્યને જાણે છે તેવા જૈન-અજૈન વિદ્વાનોએ જૈન ધર્મ અથવા શ્રમણ સંસ્કૃતિને વેદ કાલ કરતાં પણ જુની માની છે. અને ઘણાયે વૈદિક અને શ્રમણ સંસ્કૃતિને સમકાલીન માની છે. પરંતુ જેઓ જૈન ધર્મને હિન્દૂ ધર્મની એક ઉપશાખા કહે છે તેઓ ઐતિહાસિક સત્યની ઉપેક્ષા કરે છે. ડો. વાસદેવશરણ અગ્રવાલ, ડો. પી. સી. રાય ચૌધરી, ડો. જયશંકર મિશ્ર, વિશુધ્ધાનંદ પાઠક, દિનકર, લોકમાન્ય તિલક વગેરે એ જૈન ધર્મ પ્રાચીન હોવાના અનેક ઉદાહરણો, પૌરાણિક દાખલાઓ અને પુરાવાઓ પ્રસ્તુત કર્યા છે. શ્રમણ સંસ્કૃતિના મૂળમાં ત્યાગ, અહિંસા અને સર્વકલ્યાણની ભાવના રહેલી હતી. આ રીતે પુરાણ, ભાગવત, સૂરસાગર, વાલ્મીકિ-રામાયણ, બ્રહ્મણ ગ્રથ, વૈરાગ્ય-શતક, સ્કંદપુરાણ, નાટયશાસ્ત્ર વગેરે અનેક ગ્રથોમાં તેનો ઉલ્લેખ તેની પ્રચીનતાના સ્પષ્ટ પુરાવા છે.

જૈન ધર્મ વૈદિક ધર્મથી ભિન્ન કે વિશેષ જુદા દર્શન તરીકે તેની કેટલીક વિશેષતાઓને લીધે જૂદો પડે છે. સૈથી પહેલા તો હિંસા અને અહિંસા તેનો મુખ્ય સ્વતંત્ર આધાર છે. તેવીજ રીતે ઇશ્વર, ષડ્દ્રવ્યની કલ્પના, સંસાર રચના, ઇશ્વરનું અસ્તિત્વ, કર્મવાદ, સ્યાદ્વાંદ તેના મૌલિક સિધ્ધાંતો છે અને તેજ તેની ફિલસુફીના વિશષ્ટ સિધ્ધાંતો સ્વરપુ તેને અન્ય દર્શનોથી જુદાં અને સ્વતંત્ર દર્શન તરીકે પ્રસ્થાપિત કરે છે.

### જૈન ધર્મનો દર્શનપક્ષ:

જૈન ધર્મના કેટલાક મૌલિક દાર્શનિક સિધ્ધાંતોને આ સંદર્ભમાં સમજશુ. જૈન ધર્મમાં ઇશ્વરની કલ્પના, સંસારની રચના તેનો સ્યાદ્વાદ વગેરે એવા તત્વો છે કે જે અન્ય દર્શનોથી મૌલિક અને જુદાં પડે છે.

### ઇશ્વર:

જયાં સુધી ઇશ્વરની કલ્પના છે ત્યાં જૈન ધર્મ હિન્દુ ધર્મની જેમ અવતારવાદ માં માનતાં નથી. અન્ય ધર્મોમાં અને વિશેષકર હિન્દુ ધર્મમાં ઇશ્વર સંસારનો કર્તા છે, પાલક છે અને સંહારક પણ છે. તે સંસારમાં પાપ વધવાથી અવતાર લે છે, લીલા કરે છે. અને

### Jain Religion: Philosophy, Principles and Relevance to modern life.

Jainism is perhaps the oldest Indian philosophy. The Vedic religion is mainly converned with rituals, with the descent of god from heaven, and with the creation of the universe by god. Jain belief is different. Jains believe that every individual has the power of becoming god and that the universe was not created by any god. Everything in the universe is permanent but its form changes in time. Jains believe in **syadvada**, that truth is relative, and in the five great vows, of non-violence, truthfulness, non-stealing, chastity and non-acquisitiveness. Jainism seeks to show the path of non-violence in this era.

દુષ્ટોનો સંહાર કરે છે. જૈન ધર્મમાં કોઇ વ્યકિત વિશેષ ઇશ્વરની<sup>-</sup> કલ્પના નથી, તેમાં કોઇ અવતાર લેતું નથી. પ્રત્યેક માનવ મુકિત પ્રાપ્ત કરવાની ક્ષમતા ધરાવે છે. અને જો માણસ સત્કાર્ય કરે તો તે શુધ્ધ સ્વરપે ઉત્નરોત્તર ઉન્નયન કરીને મોક્ષ એટલે કે મુક્તિ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. બીજા શબ્દમાં કહીએ તો જૈન ધર્મ માનવને ભગવાન બનાવવાની પ્રક્રિયાનું નામ છે. આ કારણેજ હિન્દુ ધર્મની દ્રષ્ટિએ તે ના સ્તિકવાદી ધર્મ છે કે અનીશ્વરવાદી ધર્મ છે, કારણ કે તે બહ્યા, વિષ્ણ, મહેશના અવતાર ની કલ્પનાને માનનું નથી. વેદો ઇશ્વરપ્રણીત છે તે પણ તેને સ્વીકાર્ય નથી, જૈન ધર્મમાં તીથેકારો ની માન્યતા છે. પ્રારંભમાં 'જૈન' શબ્દ વિશે આપણે છણાવટ કરી છે. જેઓ 'જિન' છે અને જેઓએ સમસ્ત પ્રકારના કર્મોનો ક્ષય કર્યો છે. જેઓના ગર્ભાદિક પંચકલ્યાગકો થાય છે, અને જેઓ સંપૂર્ણ સત્યને જોઇ શકવાની કેવળ જ્ઞાનરપી દ્રષ્ટિ પ્રાપ્ત કરે છે. અને તે જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યા પછી જેઓ આ વિશ્વના પ્રાણી માત્રને ઉપદેશ આપવા માટે ભ્રમણ કરે છે. જયાં પશુ-પક્ષીઓ, દેવ, નારકી, મનુષ્ય બધાજ પોતપોતાની ભાષામાં જન્મજાત વેર ભૂલીને આત્મકલ્યાણની વાણી શ્રવણ કરે છે જેને 'સમવશરણ' કહેવાય છે. અથવા જીવતા તીર્થોની સ્થાપના તેઓ કરે છે માટે તીર્થકર કહેવાય છે. અને અંતમાં અષ્ટકર્મોનો નાશ કરીને તેઓ સિધ્ધ બને છે. સુષ્ટિ-રચના:

જૈન ધર્મમાં સૃષ્ટિની રચના વિશે પણ બહુજ તાર્ક્કિ અને વૈજ્ઞાનિક માન્યતા છે. હિન્દુ ધર્મમાં માન્યતા છે કે સંસારનો પ્રલય થાય છે અને બ્રહ્મા સૃષ્ટિની રચના કરે છે. જૈન ધર્મમાં આ રીતે સૃષ્ટિના સંપૂર્ણ વિનાશની કોઇ કલ્પના નથી અને તેનો રચયિતા કોઇ વ્યકિત નથી. સંસાર નિરંતર નિર્મિત થાય છે, ક્ષય થાય છે ત્યા ઉત્પાદ-વ્યય અને થ્રૌવ્ય નો સિલ્ધાંત છે. કોઇ પણ પદાર્થ



શકે. જૈન ધર્મના આ સિધ્ધાંતે મોટામાં મોટું કાર્ય કે પ્રદાન એ કર્યુ કે જયારે વિવિધ દર્શનના અનુયાયીઓ 'અમારું સાચું છે' એમ માની પરસ્પર વેર વધારી રહયાં હતા ત્યારે સ્યાદ્વાદે દરેક દ્રષ્ટિથી જોવાની કળા વિકસિત કરી સંઘર્ષ ને દુર કર્યા. અને બીજાઓની ભાવનાઓને સમજવાની દીર્ધદેષિટ આપી જેથી વૈરભાવ ધટયા, વાણીમાંથી કટુતા દૂર થઇ અને આ રીતે હિંસાથી બચ્યા. 'સ્યાત' 'અસ્તિ'નું પ્રતીક છે. અર્થાત જયારે અપેક્ષાથી એક વસ્તું નો સ્વીકાર કરીએ છીએ ત્યારે અન્ય ગુણધર્મોને નકારતા નથી. ડો. મહેન્દ્ર જૈને લખ્યું છે કે જયાં અનેકાન્ત દર્શન ચિન્નમાં માધ્યસ્થભાવ, વીતરાગતા અને નિષ્પક્ષતા નો ઉદય કરે છે. ત્યા સ્યાદવાદ વાણીમાં નિર્દોષના વ્યકન કરવાનો સંપૂર્ણ અવસર આપે છે. એમ કહી શકાય કે 'સ્યાત' શબ્દ એવી અંજનશલાકા છે કે જે દ્રષ્ટિને વિકૃત નથી થવા દેતી. તેને નિર્મળ અને પૂર્ણદર્શી બનાવે છે. આ દ્રષ્ટિથી મનના સંશય દૂર થાય છે. મનના સંકલ્પવિકલ્પ દુર થાય છે. માટેજ શ્રીમદ રાજચન્દ્રજી કહે છે, ''કરોડો જ્ઞાનીઓની એકજ વિકલ્પ હોય છે જયારે એક અજ્ઞાની ને કરોડો વિકલ્પ હોય છે'' આ અનેકાન્ત અને સ્યાદવાદ થી મહાવીરે સંપૂર્ણ દર્શનને સમજવાની અને વસ્તુના સંપૂર્ણ અસ્તિત્વને જાણવાની દ્રષ્ટિ આપી. આચાર્ય અકલંક દેવ, આચાર્ય સિધ્ધ્સેનગણી, અભયદેવ સુરી, ઉપાધ્યાય યશો વિજયજી સૌએ આના ઉપર ઉત્તમ ગ્રથો લખ્યા છે. જૈનેન્દ્ર સિધ્ધાંત કોશ 'માં લખ્યું છે કે મુખ્ય ધર્મને સાંભળતા - સાંભળતા શ્રોતાને અન્ય ધર્મોનો પણ સ્વીકાર થતો રહે, તેમનો નિષેધ ન થઇ જાય. આ પ્રયોજનથી અનેકાન્તવાદી પોતાના પ્રત્યેક વાકય સાથે 'સ્યાત' કે કથંચિત' શબ્દોનો પ્રયોગ કરે છે. સ્યાદવાદનો વ્યવહારિક પક્ષ વ્યકિતઓ વચ્ચે પ્રેમ, મૈત્રી અને સમભાવ ને વિકાસિત કરે છે. ચિત્તને રાગદ્વેષ થી મુકત બનાવે છે. વર્તમાન યુગમાં મહાન વૈજ્ઞાનિક આઇન્સ્ટાઇન ની સાપેક્ષવાદની દ્રષ્ટિમાં આ સ્યાદ્વાદ ના મૂળ પડેલાં છે.

### કર્મવાદ:

કર્મવાદ જૈન દર્શનનું એક વિશિષ્ટ દર્શન છે. અહી કર્મનો અર્થ ભાગ્ય નથી, પરંતુ કાર્યોની ક્રિયા-પ્રક્રિયા સાથે સંબંધ છે. હિન્દુધર્મ અને જૈન ધર્મ બન્નેનાં કર્મવાદ ઉપર ધણું લખાયું છે. પૂર્વાર્ધમાં બન્નેમાં લગભગ સામ્ય છે. એટલે કે દરેક માણસ કાર્ય કરે છે. પરંતુ ઉતરાર્ધમાં ભિન્નતા છે. હિન્દૂ ધર્મમાં જયાં એમ માનવામાં આવે છે કે કર્મ માણસ કરે છે જયારે તેનું પરિણમન ઇશ્વરની કૃપાથી થાય છે. અર્થાત ફળ આપનાર ભગવાન છે. અને ત્યાં ભગવાન એક વિશિષ્ટ વ્યક્તિની કલ્પના રૂપે છે જયારે જૈન દર્શનમાં કર્મ પણ મનુષ્ય કરે છે અને તેના પરિણામનો ભોકતા પણ તે સ્વયં છે કારણ કે જૈન દર્શનમાં કોઇ ભગવાન વિશિષ્ટ ની

સંયૂણ નાશ પામતો નથી. કાલ ક્રમાનુસાર તેના સ્વર્પમાં પરિવર્તન થઈ શકે, નવા રપો ધડાય પરંતુ તે સંપૂર્ણ નાશ થતો નથી. કર્મો અનુસાર સંસારની પણ ઉત્પત્તિ અને ક્ષય થયા કરે છે. આજના વિજ્ઞાને પણ આ વાતનો સ્વીકાર કર્યો છે. પ્રત્યેક વસ્તુને પરિવર્તનશીલ માનવામાં આવી છે. તે ક્ષણે-ક્ષણે થયા કરે છે. ગુણપર્ધાત્મક એજ દ્રવ્ય છે. સાધારણરૂપે ગુણ નિત્ય છે, પણ પર્યાય અનિત્ય હોય છે. આ પરિવર્તન એટલું સૂક્ષમ છે. કે જે આપણે આંખોથી જોઇ શકતા નથી. ઉપર કહેલા ત્રણ ગુણો ઉત્પાર, વ્યય અને ઘ્રીવ્ય એજ મુખ્ય લક્ષણ છે. દા.ત. સોનું તે કોઇ પણ ઘરેણાનું રૂપ પ્રાપ્ત કરે તેને તોડાવીને બીજુ ઘરેણું બનાવવામાં આવે પરંતુ સોનાના મૂળ સ્વરૂપમાં પરિવર્તન થતુ નથી, તે મૂળ દ્રવ્ય છે. જૈન દર્શનમાં દ્રવ્ય એજ એવું તત્વ છે કે જે છ પ્રકારનું છે અને પ્રત્યેક પદાર્થ દ્રવ્યાટિકિ દ્રષ્ટિથી નિત્ય છે અને પર્યાય દ્રષ્ટિથી અનિત્ય છે. જૈન ધર્મમાં જીવ અગેરે છ દ્રવ્યોની કલ્પના કરવામાં આવી છે. અને કાલ, આકાશ વગેરેને પણ દ્રવ્ય માનવામાં આવ્યા છે. વંચકાયિક પદાર્થો એટલે પૃથ્વી, જલ, અગ્નિ, આકાશ અને વાયુ પ્રત્યેક માં જીવની કલ્પના કરવામાં આવી છે. અને એ રીતે જૈન ધર્મ સંસારને એક સ્વતંત્ર સન્તા તરીકે સ્વીકારે છે. તેનો કોઇ કર્તા નથી. અહી સંસાર રચનાના સંદર્ભે પણ જૈન દર્શન પુરુષાર્થનેજ મહત્વ આપે છે.

### સ્યાદ્વાદ:

જૈન દર્શનની સૌથી વિશિષટતા અને મૌલિકતા છે. અન્ય ભારતીય દર્શનોમાં જયાં એકાન્નવાદ અર્થાત 'મારં કથન જ સત્ય છે' તેમ કહયું છે ત્યારે જૈન ધર્મમાં અનેકાન્ન વાદ ને મહત્વ આપવામાં આવ્યું છે. અર્થાત કોઇ પણ વસ્તુને જુદાં જુદાં દ્રષ્ટિકોણથી જુદી જુદી અપેક્ષાએથી જોઇને તેનું કથન કરવાની કે જોવાની ક્રિયા તે અનેકાન્નવાદ છે. એકાન્નવાદ માં 'આજ સત્ય છે' ત્યાં અનેકાન્નવાદમાં 'આ પણ એક સત્ય હોઇ શકે' તેમ કહી અન્ય અપેક્ષિત સત્યને નકારતા નથી. આ કથનને જે રીતે ભાષામાં પ્રસ્તુત કરવામાં આવે છે તે સ્યાદ્વાદ છે. 'સ્યાત્' શબ્દ વિશે ઘણી ભ્રમણા છે કેટલાક લોકો તેને કદાચિત અને અનિશ્ચિતના અથવા બંને બાજુની ઢોલકી વગાડનાર શબ્દ માનીને તેની ટીકા કરી છે પરંતુ આ સાચું નથી. કારણ કે 'સ્યાત' શબ્દ વિશે જૈન દર્શન ખૂબ સ્પષ્ટ છે તે કદાચિતનો નહિ પરંતુ અપેક્ષા અને દ્રષ્ટિકોણ નો પ્રતિભાવ વાચક શબ્દ છે. અહી તે અવ્યયરપ્રે અનેકાન્નનો સૂચક છે.

હેમચંદ્રાચાર્યે 'સિધ્લહૈમ શબ્દાનુશાસન' માં આની સ્પષ્ટતા કરી છે. સામાન્ય રીતે આપણે પણ જાણીએ છીએ કે પ્રત્યેક વસ્તુમાં અનેક ધર્મ અને ગુણ વિદ્યમાન હોય છે એટલે આ દ્રષ્ટિએ પણ વસ્તુની મૂલવણી તેના વિવિધ ગુણ અને ધર્મોની અપક્ષાએ થઇ



કલ્પના નથી. દરેક આત્મા સ્વતંત્ર છે તે પોતાના કર્તા અને ભોકતા છે માટે જે કર્મ જે કરશે તેના સુખદ કે દુ:ખદ ધાર્મિક પરિભાષા માં 'પાપમય' કે 'પુન્યમય' પરિણામ તેને ભોગવવા પડશે. જૈન દર્શનમાં કર્મ એક પ્રકૃતિ છે. જેનું નિરંતર આગમન થાય છે. એનું બંધ થાય છે. અને એની નિર્જરા પણ થાય છે. નવા નવા કર્મો નિરંતર આવ્યાજ કરે છ. તે તેના પરિણામોની દ્રષ્ટિએ શુભ કે અશુભ હોય છે. આ કર્મોનું આગમન જૈનદર્શનની ભાષામાં 'આસ્ત્રવ' કહેવાય. શુભ કે અશુભ મનુષ્યની ભાવનાઓને કારણે, થતી ક્રિયા-પ્રક્રિયા કર્મોના આશ્રવના કારણ છે. અને ભાવનાની મલીનતા ના પરિમાણમાં તે બંધાય છે. દા. ત. ભીંતના બે ભાગો છે. એક ભાગ શૂષ્ક છે, અને બીજા ભાગ ઉપર તેલ ચોપડેલું છે. તો રીતે ધૂળના કણ તેલ વગરની ભીંત ઉપરવધુ સમય ટકતા નથી અને ખંખેરાઇ જાય છે જયારે તેલવાળી ભીંત પર ધુળ હંમેશા માટે ચોંટી જાય છે, અને ગંદગી વધારે છે તેવીજ રીતે જો મનમાં દુષ્ટ વિચારો ન હોય પરંતુ વ્યવહારિક જીવનમાં કરવા પડતાં કેટલાક કાર્યોથી જે કર્મ બંધાય છે તે તેલ વગરની ભીંત પર પડેલ રજકણ જેવા હોય, જયારે દુષ્ટ મનોવૃતિ હિંસાભાવથી કરવામાં આવેલ કર્મો આત્મપ્રદેશ સાથે ગાઢ રીતે ચોંટી જાય છે. આ રીતે શુભ અને અશુભ કર્મો બંધાય તેને બંધ કહે છે. જાગત આત્માને જયારે ભાન થાય છે ત્યારે તે નવા અશભ કર્મોને આવવા દેતો નથી અને સંચિત કર્મોનો ક્ષય કરવાનો પ્રયત્ન કરે છે જેને સંવર કહેવાય છે, અને પોતેજ આ કર્મોનો ક્ષય કરવા માટે વિવિધ અંતર અને બાહય તપસ્યા કરીને તેમને દૂર કરે છે તે નિર્જરા કહેવાય. આ રીતે કર્મોની નિર્જરા કરીને તે આવાગમનથી મુકત એવા મોક્ષના સુખને પ્રાપ્ત કરે છે. જૈનદર્શન માં શુભ કમોને પણ બંધન માન્યા છે જો અશુભ કર્મને લોઢાની બેડી માનવામાં આવે તો શુભ કર્મને સોનાની બેડી માનવામાં આવી છે. વ્યવહરથી નિશ્વયના પ્રદેશ માં અથવા સંસારથી આત્માના પ્રદેશમાં સ્થિત આ જીવ શુભ-અશુભ બંધોનોથી મુક્ત બને છે અને માટેજ મોક્ષ પહેલા શુભ અને અશુભ સર્વ કર્મોથી સ્વયંમ મુકત બને છે. સુખદુખ, આયુ, ઉત્તમકુલ, વિદ્યા, ધર્મ ભાવના કે જે કંઇ માણસ ભોગવે છે તે સર્વ તેણે કરેલા કર્મોને કારણે છે. જૈન ધર્મમાં આઠ કર્મો માન્ય છે. જે વિશ્વના સમસ્ત પ્રાણીઓને જે તે દશામાં ભોગવવા જ પડે છે. માટેજ નરકગતિના દુ:ખો, પશુગતિની વેદનાથી બચવું હોય તો ઉત્તમ કર્મ કરવાં જોઇએ અને અનંત સુખ પ્રાપ્ત કરવું હોય તો સર્વ કર્મ ખપાવી મોક્ષગામી બનવાની કોશિશ કરવી જોઇએ.

ષડ્દ્રવ્ય એટલે છ દ્રવ્યો ની કલ્પના અને તેની વાસ્તલિકતા જૈન દર્શનની વિશિષ્ટ દેન છે. પંચા સ્તિકાય જીવોનું જ્ઞાન સર્વ પ્રથમ જૈન દર્શને આપ્યું છે. વનસ્પતિ, અિન, વાયુ, ધરતી સર્વમાં એકેન્દ્રિય જીવ છે. તે સિધ્ધ કરનાર જૈન દર્શન છે. જીવ અને અજીવ બે મુખ્ય દ્રવ્ય જુદા પાડીને અજીવમાં પુદ્દગલ, ધર્મ, અધર્મ, અકાશ અને કાલની જે વ્યાખ્યા અને વિશાળતા જૈન દર્શને આપી છે તે અદભુત છે. અણુ સ્કન્ધની કલ્પના, ગતિ કરવામાં અને રોકવામાં સહાય ધર્મ અને અધર્મની ચર્ચા અકાશના લોક અને અલોક વિભાજન, તેનો વિસ્તાર તેમાં સમાહિત પદાર્થો અને કાલના ઓછામાં ઓછા વિભાજનને પ્રસ્તુત કરી વિશ્વને અનેરંુ જ્ઞાન આપ્યું છે. વૈજ્ઞાનિક જગદીશચદ્ર બોઝ જેવાએ પણ એકેન્દ્રિય જીવની જૈન ધર્મની કલ્પનાને પ્રયોગાત્મક રીતે સિધ્ધ કરી છે. ઘણાં લોકો તો હવે એમ માનવા માંડયા છે કે જૈન ધર્મની આહુની કલ્પનાથીજ બોમ્બ બનાવવાની પ્રેરણા પ્રાપ્ત થઇ હતી.

### પંચમહાવ્રત:

જૈન ધર્મના પંચમહાવ્રતો અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, બ્રમ્હચર્ય અને અપરિગ્રહ છે. તેમાં અહિંસા તો જૈન ધર્મનો પાયો છે. વિશ્વના સર્વ ધર્મોએ અહિંસાનો સ્વીકાર તો કર્યો છે, પરંતુ જે દ્રઢતા અને સક્ષ્મતાથી જૈન ધર્મે સ્વીકાર કર્યો છે - તે તેનો પાયોજ બની ગયો છે. જૈન ધર્મ માં કોઇના પ્રત્યે ખરાબ વિચાર કરવા પણ હિંસા છે કટ્વચન બોલીને બીજાના દિલને દુ:ખાવવું તે પણ હિંસા છે અને કોઇને ભયભીત બનાવવું, ધમકી આપવી, માનસિક ત્રાસ, ક્રોધ કરવો તે સર્વ હિસાંનાજ અંગો છે. એટલે કે દ્રવ્ય અને ભાવ બન્ને પ્રકારની હિંસાને ત્યાજય ગણી છે. 'જીવો અન જીવવા દો' નો મૂળ મંત્ર ભગવાને આપ્યો છે. એવીજ રીતે સત્ય, અસ્તેય, બ્રમ્હચર્ધ માનવમાત્રના જીવની ઉત્તમતા અને પરસ્પર વિશ્વાસનાં સુત્રો છે. અપરિગ્રહવાદ તે અહિસાં જેટલું જ મહત્વનું વ્રત છે. ભગવાન મહાવીર એના સૌથી વધુ સમર્થક હતા. આ અપરિગ્રહવાદ તેમના સમતાવાદના નામે પ્રસિધ્ધ થયો. માણસ માણસનું શોષણ ન કરે, સંગ્રહ-કાળા બજાર ન વધે, કોઇ ભૂખ્યું ન રહે માટે જેની પાસે છે તે જરૂરિયાત વાળાને આપે. અનાવશ્યક સંગ્રહ ન થાય એવી શુભભાવના આ વ્રત માં રહેલી છે. વર્ગસંઘર્ષ ટાળીને સમાજમાં શ્રધ્ધા અને પ્રેમના વિકાસ માટે આ અપરિગ્રહવાદ સૌથી મહત્વપૂર્ણ છે માટેજ બાર વ્રતોમાં જે પરમાજીવ્રત છે, તે માણસને સંયમી બનાવે છે, લોભ-લાલચથી રોકે છે, સમતાવાન બનાવી પદાર્થો પ્રત્યેની મમતાથી રોકે છે. જીવન સાદુ, ભોગોથી દૂર બની માણસ સંતોષી બને છે.

આધુનિક જીવનમાં જૈન સિધ્ધાંતોની ઉપયોગિતા: જૈન ફિલસુફી માત્ર શાસ્ત્રોમાં વર્ણન કરવા માટે કે પંડિતોની ચર્ચા માટે કે પુન્યનું ભાથું બાંધવા માટે નથી તે. હંમેશા સમાજને માર્ગદર્શક, બુરાઇઓથી બચાવનાર, પરસ્પર મૈત્રી અને વ્યક્તિ તથા સમાજના ઉન્નયન માટે ઉપયોગી રહયાં છે. વર્તમાનયુગમાં તેની વિશેષ જરૂરિયાત ઉભી થઇ છે. જો તેના સ્યાદ્વાદ ને વિશ્વ

Jain Education International 2010\_03

અપનાવે તો શાંતિ કોઇ અઘરં કાર્ય રહે નહિં. કારણ કે પ્રત્યેક વૈમનસ્ય યધ્ધનાકારણમાં અહમ હોય છે. મારોજ ક્કકો સાચો અથવા હું તેજ સત્ય છે એના સ્થાને જો આપણી ભાવનાની સાથે આપણે બીજાની ભાવનાની કદર કરીએ, બીજાના દ્રષ્ટિકોણને સમજીએ તો વિચારોની આપલે થઇ શકે અને પરસ્પરના દ્રષ્ટિકોણને સમજવાથી મનભેદ દુર થાય અને સંધર્ષ ટાળી શકાય. એવી જ રીતે અહિંસાનો સ્વીકાર એટલે સર્વ યુધ્ધોનો તિરસ્કાર. એકાન્તવાદના મદમાં ડુબેલો આ માનવી ભયંકર યુધ્ધને સર્જે છે. બાજુ તેની લાલચુ વૃતિ, સંગ્રહવૃત્નિ, રાજય વધારાની ધેલછા તેને અસંતોષકારી બનાવે છે. અને તે શોષક બને છે. સંપૂર્ણ વિશ્વ ઉપર રાજય કરવાની ઘેલછાને અપરિગ્રહવાદથી જ નાથી શકાય. લાલચ. લોભ, ભોગની લાલસા આ બધાથી બચવા માટે અહિસાં અને અપરિગ્રહ નોજ માર્ગ સ્વીકારવો પડશે. અન્યથા વિશ્વ પોતાનાજ નિર્મિત સુંદર સંસારને પોતેજ નષ્ટ કરી નાખશે. અહિંસા ના આ પ્રચાર માટે સૌથી પહેલા હિંસાત્મક વન્નિ બદલવી પડશે. અને તેને માટે હિંસાત્મક માંસાહાર નો ત્યાગ કરવો પડશે. તેને માટે આત્મસંતોષી બનવું પડશે. શસ્ત્રોની ભાષા ત્યાગીને શાસ્ત્રોની ભાષા સમજવી પડશે. જો માનવમાત્ર ને સખી કરવાની ભાવના હશે તો તવંગર લોકોએ પોતાના અઢળક ધન નો ઉપયોગ વિલાસમાં નહિ,પરંતુ ગરીબ, ભુખ્યા, અશિક્ષિત અને ઉપેક્ષિત લોકો માટે કરવોા પડશે. અન્યથા રસ અને ચીનની લોહિયાળ ક્રાંતિ આપણાં બારણાં પણ ખખડાવી રહી છે. મહાવીરના સમતાવાદ ના પ્રચારની આજે જરૂર છે. હિસાંત્મક વુન્નિમાં પરિવર્તન લાવવુ પડશે. ભોગલિસા અને રાજલિપ્સા પર સંયમની લગામ લગાવવી પડશે. વૈચારિક વિશાળતાને પ્રેમમય ભાષામાં વ્યક્ત કરવાની કળા શીખવી પડશે. આજે યુધ્ધના અપ્રગટ જવાળામખી પર બેઠેલા આ વિશ્વને દમનની નહિ પગ અહિંસા, સત્ય, સ્યાદ્વાદ, મૈત્રી, દયા, ક્ષમાના શીનળ જળની જરર છે.

લેખક: ડૉ. શેખરચંદ જૈન, M.A., Ph.D., LL.B. ભાવનગર (ગુજરાત)



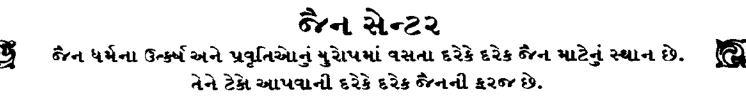


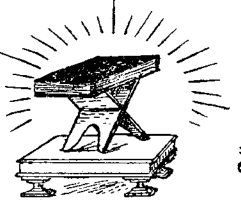
We are grateful to LEICESTER CITY COUNCIL and LEICESTERSHIRE COUNTY COUNCIL for their help and support for the modernisation of The Jain Centre



The Executive Committee, Trustees, Fellows & All Members of JAIN SAMAJ EUROPE wish to express sincere gratitude to YOGESH BHOGILAL MEHTA (AMERTRANS) Amertrans Park, Bushey Mill Lane, Watford, Herts England WD2 4JG for Most generously organising and providing free transport of all the containers of marbles and stone work for the temple from ports of disembarkation to Leicester







ભારતની ધર્મત્રિવેણી રૂપે ગણાતા પ્રાક્ષણ, જૈન અને બોહ ધર્મના મહાન (આચાર્યોએ) ધાર્મિંક સાહિત્યનું સર્જન કર્શું અને આ સાહિત્ય દ્વારા ભારતની પ્રજામાં સંસ્કાર સીંચન કર્યું.

ભારતના સિદ્ધો, તપરવીએા, આર્ષદેષ્ટાએા અને ચાેગીએા ક્રારા આપવામાં આવેલ આ જ્ઞાનજ્યાતના વારસાને સતેજ રાખીને આજપર્ય'ત અનેક પ્રકારના ઘાર્મિક સાહિત્યની સુગપુર્ષોએ રચના કરી છે. ધર્મના મૂળ તત્ત્વેાથી ગુંથાયેલું આ ધાર્મિક સાહિત્ય આજે પણુ ભારતને ગૌરવ અપાવે છે અને જીવનવ્યવહાર માટે એટલું જ પ્રસ્તુત છે. આચાર્યોએ ત્યાગથી વિશુદ્ધ બનીને આપેલા ઉપદેશમાં કેવળ શ્રદ્ધાના પીઠબળથી જ સમાજમાં ટકી રહેવાનું સામર્થ્ય હતું. વિજ્ઞાનના પ્રભાવના પરિણામે આજે શ્રદ્ધાના જ અભાવ જોવામાં આવે છે. એટલે ધર્મના સનાતન સત્યોને પણ આજના વૈજ્ઞાનિક સુગના પ્રત્યક્ષ પ્રમાણેાની કસાેટીમાંથી પાર ઊતરવું પડે છે. ધર્મના આ સત્યાને તેમના અસ્તિત્વની સાબિતી અને ઐતિહાસિક સાબિતીઓથી કરયા પછી જ આજે જનસમાજ તેમને અપનાવે છે. ધર્માચાર્યોએ ઉપદેશેલા ધર્મતત્ત્વોને પણ આજના વૈજ્ઞાનિક યુગમાં તર્કની કસાેટી પર કસવામાં આવે છે.

જૈનધર્મના ગૌરવને પ્રાચીન ઐતિહાસિક સાબિતીઓ દ્વારા આજે પ્રમાણિત કરવામાં ભારતીય અને વિદેશી વિદ્વાનોએ ભારે જહેમત ઉઠાવી છે. અને તેના ધર્મશાસ્ત્રો દ્વારા રજૂ કરવામાં આવેલ તત્ત્વજ્ઞાનને આ યુગની એક માત્ર આધારશીલા ગણવા આ કેટલાંક વિચારકા પ્રેરાયા છે. અને તેથી આજે ધર્મસાહિત્યના અભ્યાસ તરફનું વલણ જોવામાં આવે છે.

સમાન તાત્ત્વિક સિદ્ધાંતા અને ક્રિયાકાંડને માનનારા-ઓનો એક સ'પ્રદાય બને છે, અને તેમના માર્ગદર્શન માટે દાર્શનિક સાહિત્ય સર્જાય છે. આ સાહિત્યના પ્રામાણિક, મીલિક અને માનનીય ભાગ (શાસ્ત્ર) કહેવાય છે, સર્વમાન્ય ગણાય છે અને પૂજાય છે. માન્યતાઓની યથાર્થતા કે યાગ્યતા અને ચઢિયાતીપછ્, બતાવવા આચાર્યો પ્રયત્ન

## જૈન આગમ સાહિત્યનું સ્વરપ

કરતા હાેય છે. અને પંચનાં મૂળ લખાણાને શ્રેષ્ઠ તથા અ'તિમ આધારરૂપે ગણતા હાેય છે. તેઓ એમ માને છે કે શાસ્ત્રો ઈ ધરરચિત છે અથવા કાેઈ પુણ્યશાળી આત્માએાનું સર્જન છે. જૈનધર્મ સાહિત્યનું સર્જન પ્રધાનપણે ગણધરાે, આચાર્યાે, સૂરિઓ કે સુનિઓ દ્વારાજ થયું છે. ભગવાન મહાવીરનાં વચનાને આવરી લેતા મૂલ આગમ પર નિર્યુષ્ઠિત, ભાષ્ય, ચૂર્ણિ, અવચૂર્ણિ, ટીકા, વૃત્તિની રચના કરવામાં આવી છે. ઉપરાંત તે આગમાને અનુલક્ષીને ધાર્મિક ગ્ર'થા તેમજ નાટક, કથા, (કાળ'બરી) વ્યાકરણ, છંદ, કાેશ, જ્યાંતિષ, કાવ્ય, મહાકાવ્ય, ન્યાય, તર્ક જેવું અન્ય સાહિત્ય રચાયું છે. સ'સારત્યાંગ કરી શ્રમણ દીક્ષા લઈ ધર્મોપદેશક તરીકે સ્થાને સ્થાને વિહરતા આચાર્યોએ અને તેમની શિષ્ય-પર'પરાએ આવું વિપુલ સાહિત્યનું સર્જન કર્યું છે.

જો સ'સ્કૃત ભાષામાં હિન્દુ ધર્મશાસ, વેદ, પુરાણ, મહાભારત. રામાયણ જેવા અનેક મહાગ્ર'થેા રચાયાં છે. તેા અર્ધમાગધી ભાષા (પ્રાકૃત) માં રચાયેલા જૈનધર્મ શાસ્ત્રોમાં આગમસૂત્રો એટલાં જ મહત્ત્વનાં છે તે જ રીતે પાલિ ભાષામાં બીદ્ધ ધર્મશાસ્ત્રોના ત્રિપિટક ગ્ર'થેાને પણ અગત્યનું સ્થાન મળ્યું છે. આમ ત્રણે પર'પરાના ધર્મશાસ્ત્રોની ભાષા અલગ અલગ છે અને તે જુદા જુદા મહાજ્ઞાની પુરુષોની રચના છે. આવેા કર્તૃભેદ હાવા છતાં તેમાં નિરૂપાયેલા સિધ્ધાંતામાં ખૂબ જ સામ્ય જણાયું છે. ત્રણે ધર્મશાસ્ત્રોનું હાર્દ ત્રણ તત્ત્વામાં સમાયેલું છે. (૧) કર્માવેપાક (૨) સંસારબંધન અને (૩) સુક્તિ. ત્રણે ધર્મસ'સ્કૃતિનું આખરી ધ્યેય સર્વ કર્મોના ક્ષય કરી સુક્તિ મેળવવાનું છે. આમ ત્રણે સૈધ્ધાંતિક દર્ષિએ એક જ લક્ષ્યબિંદુએ પહેાંચવાના આશય ધરાવે છે.

' જૈન સાહિત્ય' અને જૈન આગમ સાહિત્ય' એ બંને વચ્ચેની ભેદરેખા વિશે કેટલાંક અભ્યાસીઓમાં અસ્પષ્ટતા પ્રવર્તતી જોવામાં આવે છે. જૈન સાહિત્ય એટલે એવું જૈન-ધર્મવિષયક સાહિત્ય કે જેમાં જૈન ધાર્મિક સિધ્ધાંતસૂત્રા ઉપરાંત વિવિધ ધાર્મિક વિષયા પરના અન્ય સાહિત્યના સમાવેશ થતા હાય. પ્રાચીન ભારતીય વાહમયના લલિત તેમ જ શાસ્ત્રીય તમામ પ્રકારોના નમૂના જૈન સાહિત્યમાં પણ



પડેલા છે. 'જેન આગમ સાહિત્ય' એટલે જેનાના મૂળ ધાર્મિક ગ્ર'થા–'' સ્ક્રિપ્ચર્સ '' અથવા કેનન્સ તથા તે ઉપરનુ ભાષ્યા-ત્મક અને ટીકાત્મક સાહિત્ય. શાપે'ન્ટિયરે '' સિધ્ધાંત'' શબ્દના ઉપયાગ જૈન આગમ સાહિત્યને અનુલક્ષીને જ કર્યા છે.

જૈન માન્યતા પ્રમાણે વિશ્વનું સર્જન થયું નથી અને તેના અંત પણ નથી. બીજા શબ્દામાં વિશ્વ કાળક્રમે બદલાયા કરે છે. સમયાનુસાર અને જરૂરિયાત પ્રમાણે તેનું સ્વરુપ બંધાતું અને બદલાતું રહે છે. સમગ્ર બ્રહ્માંડમાં જૈનધર્મ સદાને માટે જીવંત છે. અને તેનું ધર્મસાહિત્ય પણ જીવંત છે.

અવસર્ષિણી કાળમાં ભગવાન શાંતિનાથના સમયમાં જે જૈનશાસ્ત્રો સ્ચાયાં તે સર્વ આજે પણ શબ્દશઃ અકબંધ છે એવું નથી. તે શાસ્ત્રો તેના મૂળ સ્વરુપમાં કે માનસિક ચેતનામાં રહેલા છે એમ જૈન પરંપરા માને છે. પશ્ચિમના વિદ્વાનાએ જૈનશાસ્ત્રોનું મૂલ્ય ઘણું ઊંચું આંકશું છે. પ્રા. હર્મન યાકાબીના જણાવ્યા પ્રમાણે જૈન સૂત્રો (classical) પ્રશિષ્ટ સંસ્કૃતથી પણ વધુ પ્રાચીન છે. અને તેમાંના કેટલાંક તેા ઉત્તર બૌધ્ધા (મહાયાની) પંચના જૂનામાં જૂના પુસ્તકાની બરાબરી કરી શકે તેવાં છે.

જૈનધર્મનાં મૂળઞૂત સિદ્ધાંતાને આવરી લેતાં મૂળગ્રંથાને 'આગમ ' સાહિત્ય તરીકે આેળખવામાં આવે છે. તેના શાબ્દિક અર્થ અનુસાર '' આગમ " એટલે એવુ' ઉત્કૃષ્ટ સાહિત્ય જે માત્ર શ્રુતપુરુષાના મુખેયી ઉચ્ચારાયેલું હાેય, અર્થાત્ અરિહંત ભગવંતના ઉપદેશ અથવા તીર્થસ્વરૂપ શ્રમણ ભગવાન મહાલીરે આપેલાં તત્ત્વવિષયક પ્રવચના એ જ આગમા છે.

જૈનધર્મ અનુસાર કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યા પછી તીર્થ કર ઉપદેશ આપે છે. તીર્થ કરે ઉપદેશેલા સવેચ્ચિ માર્ગ ને કેટલાંક ભવ્યાત્માએા અનુસરે છે અને દીક્ષા લે છે. આવા અનુયાયી-એાના સમૂહના ચાર સ્થ'ભ છે : સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકા. સંપ્રદાયના અંગ્રેસરને ગણધર કહે છે. અને તેમણે ભગવાનના ઉપદેશને સુત્રબદ્ધ કર્યો છે. ગણધરાએ રચેલા જે ગંધા તે આગમા. આમ આગમાના કર્તા ગણધરા કહેવાય છે. મહાવીર સ્વામીના આગિયાર ગણધરા હતા. પ્રત્યેક ગણધરે અંગોની રચના કરી છે અને તે દ્રાદશાંગીને નામે ઓળખાય છે. પ્રાચીન કાળમાં એ સાહિત્યની ઠીકઠીક પ્રમાણુમાં રચના થઈ હોવા છતાં આજે તેમાંનું બધું જ સાહિત્ય પૂરું ઉપલબ્ધ નથી.

જૈનધર્મના બંને પંચાે શ્વેતાંબર અને દિગંબર મહાવીર નિર્વાણ પછી અચેલત્વ તથા બીજા અનેક પ્રશ્નોને કારણે ઊભા થયેલા. બંને પંથાતું સાહિત્ય જુદું જુદું છે. પરંતુ જૈનતત્ત્વજ્ઞાનનું સ્વરૂપ બંને શાખાએામાં કાેઇપણ ફેરફાર સિવાય એક જ છે. વૈદિક તેમજ બૌહ્યમતના નાનામાટા અનેક ફાંટાએા પડચા હતા અને કેટલાંક તાે એકબીજાથી તદ્દન વિરાધી મ'તવ્ય ધરાવતા હતા જે આ સર્વ ફાંટાએામાં આચારવિષયક મતભેદ ઉપરાંત તત્ત્વચિ'તનની બાબતમાંયે કેટલાક મતભેદ જોવામાં આવે છે. તા જૈનમતના તમામ ફાંટાએા માત્ર આચારભેદ ઉપર જ સર્જાયેલા છે. તેમનામાં તત્વચિ'તનની બાબતમાં કાેઈ મોલિક ભેદ હજી સુધી જેવામાં આવતા નથી.

શ્વેતાંબર મત પ્રમાણે આગમ સાહિત્ય મહાવીર પ્રણિત છે અને ગણધરોએ તેને સૂત્રબદ્ધ કર્યું છે. જ્યારે દિગંબર મત અનુસાર તે મહાવીર પ્રણિત એટલે કે તેમનાં મુખેથી ઉચ્ચારાયેલું છે અને હાલ જે ઉપલબ્ધ છે તે મૂળ નથી, પાછળથી લખાયેલું છે. તેમના મતે મૂળ આગમ સાહિત્ય ઘણું નાશ પામ્યું છે. આમ છતાં તેમના ચંથામાં પ્રાચીન આગ-માના ઉદલેખ જોવા મળે છે. જૈન પરંપરાનુસાર ભગવાને આગમાનું નિરૂપણુ કર્યું અને તેમના ગશુધરાએ તેને સૂત્ર રૂપ આપ્યું :

अत्थं भासइ अरहा, सुत्तं गंथंति गणहरा निउणं । सातणस्त हियड्डाए तओ सुत्तं पवत्तेई ॥

સૂત્રબહ કરવાર ગણધર એડી જણાવે છે કે હું મારું સ્વતંત્ર કાંઈ કહેતા નથી. મેં ભગવાન પાસેથી આમ સાંભળ્યું છે અને ભગવાન મૂળ વક્તા છે. એક વ્યક્તિ કાંઈની પાસેથી સાંભળેલી વાત જ્યારે કરીથી કાંઈને કહે ત્યારે તેમાં ભાવ એક જ હાેવા છતાં શબ્દ, સ્વરૂપ, સ્વર, શેલી વગેરેમાં ફેરફાર થવાની પૂરપૂરી શકચતા રહેલી હાેથ છે. સૌ પ્રયમ ભગવાન પાતાના આરાય પ્રગટ કરે છે. અને પગી ગણધરા તે પ્રવચનાને પાતપોતાની શૈલીમાં રજૂ કરે છે. એવું પરંપરાનું માનવું છે.

પ્રત્યેક અંગસૂત્રની વાચના એક કરતાં વધુ છે એવું તંદીસૂત્ર અને સમવાયાંગમાં જણાવવામાં આવ્યું છે. ભગવાનના અગિયાર ગણધરામાંના ઈન્દ્રભૂતિ અને સુધર્માસ્વામી સિવાયના સર્વ ગણધરા મહાવીરસ્વામીની હયાતીમાં જ નિર્વાણ પામેલા. સુધર્માસ્વામી દીર્ઘાયુષી હતા તેથી ભગવાનનાં પ્રવચનાના પ્રત્યક્ષ લાભ તેમને વિશેષ મળ્યા હતા. તેમણુ અંગા આદિ ગૂંથી શ્રીમહાવીરના ઉપદેશ જાળવી રાખ્યા અને તે શિષ્ય – પ્રશિષ્ય પરંપરાને પ્રાપ્ત થયા. આ પરં-પરાએ આ અમૂલ્ય વારસાને કંઠસ્થ રાખીને તેનું જતન કર્યું હતું.

શ્વેતાંબર સંપ્રદાય આગમાની પીસ્તાળીસની સંખ્યા ગણાવે છે. આ આગમ સાહિત્યને મુખ્ય બે વિભાગમાં વહેં'ચી નાંખવામાં આવ્યું' છે.

|                       |     |                 | આગમ<br>! |                  |                        |         |
|-----------------------|-----|-----------------|----------|------------------|------------------------|---------|
| અંગસાહિત્ય<br>ખાર અંગ | બાર | ુ<br>ઉપાંગ<br>: |          | છે<br>છેદસ્ત્રેા | ુ<br>દસ<br>પ્રકોર્ણ્યુ | ્યુલિકા |



આગમ સાહિત્યના સમય ઈ.સ. પૂર્વે પમી શતાબ્દીથી ઈ.સ.ની પમી સદી સુધીના ગણાય છે. મહાવીરસ્વામીએ સ્થાપેલા સ'ઘ માટેના નીતિનિયમા ઘણાં કડક હતાં. મહાવીરના પ્રચારનું કેન્દ્ર મગધ હતું અને ત્યાં એકધારી કુદરતી આકૃતા ચાલી હતી. જ્યારે સમ્રાટ ચંદ્રશુપ્ત મીર્યના શાસન દરમ્યાન મગધમાં ખાર વર્ષના ભયંકર દુષ્કાળ પડચો ત્યારે માનવજીવન દોદ્યહું થઈ પડશું તે વખતે ત્યાં શ્રુત-કેવલી ભદ્રબાહુને લાગ્શું કે આ દુષ્કાળમાં તા ખારાક પણ પ્રાપ્ત નહીં થાય અને ગૃહસ્થીઓને ભારરૂપ થવાશે એમ વિચારીને તેઓએ વિશાળ શિષ્યસસુદાય સાથે દક્ષિણ ભારત તરક વિહાર કર્યો. વીર નિર્વાણ પછી ૧૬૦ વર્ષે એટલે આશરે ઈ. સ. પૂર્વે ૩૬૯માં સ્થૂલિભદ્ર થાડાક શિષ્યા સાથે મગધમાં જ રહ્યા. તેઓ ચીદ પૂર્વ ધરના જ્ઞાતા હતા.

વીરનિવાંણ પછી લગભગ ૮૨૭-૮૪૦ વર્ષ પછી ( ઈ. સ. 3૦૦-3૧૩ માં ) આગમાને સુવ્યવસ્થિત સ્વરૂપ આપવા માટે આર્ય સ્ક'ધિલના સાનિધ્યમાં મથુરામાં એક સ'મેલન યાનાયું હતું. અહીં જે શ્રુતનું સંકલન કરવામાં આવ્યું તે કાલિક શ્રુત કહેવાયું. આગમશ્રુતના બે વિસાગ પાડવામાં આવેલા છે: (૧) અંગબાહ્ય (૨) અંગપ્રવિષ્ઠ. અંગબાહ્યના બે લેદ છે (૧) આવશ્યક (૨) આવશ્યક વ્યતિસ્ક્રિત અને આવશ્યકના સામયિક વિ. છ લેદ છે, તેવા આવશ્યક વ્યતિસ્ક્રિતના પણુ કાલિક અને ઉત્કાલિક એમ બે લેદ છે. આ સ'મેલન મથુરામાં યાન્નયેલું હોવાથી તેને માથુરીવાચના નામ આપવામાં આવ્યું.

આ સમયમાં વલભીમાં પણ નાગાર્જુન નામે એક શ્રુતધર હતા. તેમણે વલભીમાં એક મેળાવડા યાન્સ્યા હતા. તેમાં એકઠા થયેલા સાધુઓએ ભુલાઈ ગયેલું શ્રુત યાદ કરીને સૂત્રાર્થના સંઘટનાપૂર્વ ક ઉદ્ધાર કર્યો, આને વલભીવાચના નામ આપવામાં આવ્યું અને તેના નાગાર્જુનીય પાઠ તરીકે ઉલ્લેખ મળે છે. આ વાચનાઓના ઉલ્લેખ આપણુને નંદી-સૂત્ર અને સમવાયાંગસૂત્રમાં જ મળે છે અને આ ઉપરાંત જ્યાતિષ કર ટીકામાં પણ મળે છે. તેના રચયિતા આચાર્ય મલયગિરિના મતાનુસાર '' અનુયાગઢાર" સૂત્ર માથુરી-વાચનાને આધારે લખાયું છે અને જ્યાતિષકર ટીકા વલભી વાચનાના આધારે લખાઈ છે.

આ ઉપરાંત અન્ય વાચનાઓ પણુ થઈ છે. ત્યાર બાદ વીર નિર્વાણુના આશરે ૯૮૦ વર્ષ પછી (ઈ. સ. ૪૫૩– ૪૬૬)માં વલભીમાં આચાર્ય દેવધિંગણિ ક્ષમાશ્રમણુના નેતૃત્વ નીચે એક સંમેલન ભરાયું ત્યારે સમય ઘણા વીતી ગયા હતા. આ સમયે જેને જેટલું યાદ હતું તે ભેગું કરીને દેવધિંગણિએ અન્ય લિપિબહ સિદ્ધાંતાની સાથે પુસ્તકામાં ઉતાર્યું ત્યારબાદ શ્રુત ભૂલાઈ જવાના સથ જતા રહ્યો. આચાર્ય દેવધિંગણિના ઉદ્લેખ વાચના પ્રવર્તક નહીં પણ શ્રુતને પુસ્તકારૂઢ કરનાર તરીકે મળે છે. આવું મહાપ્રભાવક કામ કરનાર વિશે આપણી પાસે ઝાઝી માહિતી નથી એ એક કમનસીબી છે. આમ દેવર્ધિંગણિ દ્વારા શ્રુતના ઉદ્ધાર થયા આ વિશેના ઉલ્લેખ શિલાલેખોમાંથી મળે છે. આ પ્રયત્ન મહારાજા ખારવેલે કલિંગદેશમાં આવેલા ખંડગિરિ અને ઉદયગિરિ પર શિલાલેખ કાેતરાવ્યા છે તે આ પ્રમાણે છે: મૌર્યંકાળમાં વિચ્છિત્ર થયેલાં અને ૬૪ અધ્યાયવાળી અંગ સાહિત્યના ૪થા ભાગ ફરીથી તૈયાર કરાવ્યા આને કાલિંગી વાચના કહેવામાં આવે છે.

આગમાનું મહત્ત્વઃ — જૈન પરંપરા પ્રમાણે આગમાની રચના મહાવીર સ્વામીના ગણધરાએ કરી છે. તેમના ઉપદેશને સૂત્રરૂપમાં બાંધ્યા. " મુત્ત વ્રંત્થતિ ગળદરા તિડળં" આ દ્વાદશાંગને "ગળિષ્ટિજ " પણુ કહે છે. વૈદિક સાહિત્યમાં " અંગ" ( વેદાંગ ) શબ્દ સંહિતાઓમાં જે પ્રધાનવેદ હતા તેના અંગભૂત ગ્રંથા માટે વપરાતી સંજ્ઞા છે અર્થાત્ વૈદિક વાહ્મયના અર્થ મૌલિક નહીં પણ ગૌણુ ગ્રંથા સાથે છે. જ્યારે જૈનામાં અંગ શબ્દને આ અર્થમાં લેખવામાં નથી આવતા પણ બાર ગ્રંથાના બનેલા વર્ગનું અકથ હાવાથી તેને અંગ કહેવામાં આવે છે. તે અંગના રચનાર શ્રુતપુરુષ માનવામાં આવ્યા છે. અને બાર અંગાને શ્રુતકેવળીનાં બાર અંગા ગણવામાં આવ્યા છે.

ઉપલબ્ધ જૈનાગમાં વેદ જેટલા પ્રાચીન નથી પણ તેમને બીહ પિટ્ઠના સમકાલીત ગ્ર'થા ગણવામાં આવ્યા છે. ડૉ. યાકાેબીના જણાવ્યા પ્રમાણે સમયની દર્શિએ જૈન આગમાનો રચનાકાળ કાેઈપણું માનવામાં આવે પરંતુ તેમાં સંગ્રહિત તથ્યાેના સંબંધ પ્રાચીન પૂર્વપરંપરા સાથેના છે જૈન પરંપરાનુસાર ભલે અનેક તીર્થ કરા થઈ ગયા, પરંતુ તેમના ઉપદેશમાં સામ્ય જરૂર છે. તત્કાલીન પ્રભ છેલ્લા તીર્થ કરના ઉપદેશ, શાસન અને વિચારને વધારે મહત્ત્વ આપે એ સ્વા-ભાવિક છે. છેલ્લા તીર્થ કર મહાવીરસ્વામી છે અને તેમના ઉપદેશ વધુ પ્રચલિત બન્યા છે.

મહાવીર સ્વામીએ જે ઉપદેશ આપ્યા તેને ગણધરાએ સૂત્રબહ કર્યો તેથી અર્થોપદેશક અથવા અર્થરૂપ શાસ્ત્રના કર્તા ભગવાન મહાવીર ગણાય છે અને શબ્દરૂપ શાસ્ત્રના કર્તા ગણધરા મનાય છે. મહાવીર સ્વામીએ પાતે જ જણાવ્યું છે કે મારા અને મારા પૂર્વવર્તી પાર્શ્વનાથ ભગવાનના ઉપદેશમાં કાેઈ જ ભેદ નથી અને બાહ્યાચારમાં ભેદ હોવા છતાં પણ મારા ઉપદેશ એજ પાર્શ્વનાથના ઉપદેશ છે.

જૈન પર'પરા પોતાના ધર્મશાસ્ત્રને આગમના નામે ઓાળખે છે. પ્રાચીન સમયમાં તેને શુત અથવા સમ્યક્શ્રુત તરીકે ઓાળખવામાં આવતું હતું. આના ઉપરથી શ્રુતકેવલી શબ્દ ઉતરી આવ્યા છે. સ્યવિરાની ગણુનામાં શ્રુત સ્થવિરાને મહત્ત્વનું સ્થાન મળ્યું છે. આચાર્ય ઉમારવાતિએ શ્રુતના પર્યાયોના સંગ્રહ કર્યો છે. શ્રુત આપ્તવચન, આગમ ઉપરેશ, અતિહય,



આગનાય, પ્રવચન, જિનવચન વિગેરે પર્યાયોમાંથી આજે આગમ નામે પ્રચલિત છે. સૌ પ્રથમ અનુયોગદ્ધાર સૂત્રમાં લાકાત્તર આગમામાં દ્વાદશાંગ ગણિપિટકના સમાવેશ કરવામાં આવેલા હતા. ત્યારબાદ તેના ભેદ પાડવામાં આવ્યા અને મહાવીર સ્વામીના ઉપદેશની સંકલના દ્વાદશાંગીમાં કરવામાં આવી તેને/ગાણેપિટક નામ આપવામાં આવ્યું, કારણ કે તેમાં ગણિને માટે જુતજ્ઞાનના લંડાર હતા.

ગણુધરા સિવાય પ્રત્યેક બુહે જે ઉપદેશ આપેલા તે ઉપદેશને તેઓ કેવલી થવાને લીધે આગમ સાહિત્યમાં સમાવવામાં કાેઈ વિઘ્ન ન હતું. તેથી આગમાની સંખ્યામાં અનેકગણેા વધારા થઈ ગયા. તે ઉપદે સમ્યગ્ દબ્ટિવાળા હાવાથી તેના કાેઈ વિરાધ થયા નહીં. મૂલાચારની ગાથામાં આ વિશે ઉલ્લેખ છે.

> सुत्तं गणधर कथिदं तहेव पत्तेय बुद्धकथिदं च । सुपकेवलिणा कथिदं अभिण्णा दसपुब्व कथिदं च ।।

જે દશપૃર્વી જ્ઞાતા હેાય તેઓ જ આગમ ગ્રંથમાં પ્રવેશી શકતા. જ્યારથી દશપૂર્વી ન રહ્યા ત્યારથી આગમાની સંખ્યા વધતી બંધ થઈ એમ મનાય છે.

આગમોની સંખ્યા વધવાની સાથે સાથે તેમનું વર્ગી-કરણુ પણુ થતું ગયું તેથી ગણુધરકૃત ગ્રંથાને અંગ સાહિ-ત્યમાં ગણુવામાં આવ્યા ને બાકીનાને અંગબાહ્ય ગ્રંથામાં સમાવવામાં આવ્યા. મહત્વની દષ્ટિએ જોવામાં આવે તા ઉપલબ્ધ આગમ સાહિત્ય પ્રાચીન જૈન પરંપરાઓની અનુ-શ્રુતિએા, લાકકથાએા, તત્કાલીન રીતરિવાજો, ધર્મોપદેશની પહુતિઓ, આચાર વિચાર, સંયમપાલનની વિધિઓ વગેરેનાં દર્શન થાય છે. વ્યાખ્યા પ્રજ્ઞપ્તિમાંથી મહાલીર સ્વામીનું તત્ત્વજ્ઞાન તેમની શિષ્યપરંપરા અને તત્કાલીન રાજા મહારાજાઓ અને તિર્થિકાના ઉલ્લેખ મળે છે.

કલ્પસ્ત્રમાં મહાવીર સ્વામીના જીવન વિશે તેમની વિહારયાત્રા અને જૈન શ્રમણેાની સ્થવિરાવલીની માહિતી મળે છે. કનિષ્ક રાજાના સમયના મથુરાના જૈન શિલાલેખામાં તે સ્થવિરાવલીના જુદા જુદા ગણુ અને કુલની શાખાએાના ઉલ્લેખ મળે છે. જ્ઞાતાધર્મ કથામાં નિચ'થ પ્રવચનની ઉદ્ બાધક અનેક ભાવપૂર્ણ કથાઓ, ઉપમાઓ અને દૃષ્ટાંતાના સ'ચહ છે. તેમાં મહાવીર સ્વામીની સરલ ઉપદેશ પહિતિના પરિચય થાય છે. જ્યારે આચારાંગા, સુત્રકૃતાંગ, ઉત્તરાધ્યયન અને દસવૈકાલિકમાંથી જૈનમુનિઓના કઠાર સ'યમ પાલનના પરિચય થાય છે.

ડૉ. વિન્ટરનિત્જે આ પ્રકારના સાહિત્યને પ્રવણુકાવ્ય નામ આપ્યું છે. આવું સાહિત્ય મહાભારત તથા બુહના ધમ્મપદ અને સુત્તનિયાતમાં પણુ મળે છે. રાજપ્રશ્નીય જીવાભિગમ અને પ્રજ્ઞાપના જેવા સૂત્રામાં વાસ્તુશાસ, સંગીત, નાટચકલાઓ, પ્રાણીવિજ્ઞાન, વનસ્પતિ વિજ્ઞાન વિગેરે વિષયાના પરિચય મળે છે. છેકસૂત્ર તા આગમ સાહિત્યનું પ્રાચીનતમ મહાશાસ્ત્ર ગણાય છે. તેમાં નિર્જ્ર'થ શ્રમણાને-આહાર-વિહાર, ગમનાગમન, રાગચિકિત્સા, વિદ્યામંત્ર, સ્વાધ્યાય, ઉપસર્ગ, દું ભિંક્ષ મહામારી, તપઉપવાસ પ્રાય-શ્ચિત વિગેરે વિષયાની વિપુલ માહિતી મળે છે. તેના અધ્યયનથી તત્કાલીન સમાજનું એક જીવંતચિત્ર ઉપસી આવે છે. ભાષાશાસ્ત્રની દાબ્ટેએ પણુ આગમ સાહિત્ય અગ-યનું છે.

આગમોનો સમય:— આગમોનો સમય નધ્કી કરવા ઘણા મુશ્કેલ છે. તેના સમય નિર્ધારત કરવા માટે તે ગ્રંથના વિષય, વર્જુન, શૈલી વિગેરેના તુલનામત્ક અભ્યાસ કરવા આવશ્યક છે. આગમના સમયની બાબતમાં મતભેદ છે. પશ્ચિમના વિદ્વાના માને છે કે દેવધિંગણિએ આગમાને પુસ્તકારૂઠ કરીને તેને સંરક્ષણુ આપ્યું, પરંતુ તેમણે તેની રચના કરી છે તે કહી શકાય નહીં કારણકે આગમ તા પ્રાચીન છે. તેને વ્યવસ્થિત કરવાનું માન દેવધિંગણિના ફાળે જાય છે. ડૉ. યાકાળીના કથન પ્રમાણે તેઓ માત્ર આગમાના ઉધ્ધારક છે. આગમાના કેટલાક ભાગ વિછિન્ન છે પણુ આ વિછિન્નતાને લીધે સર્વ આગમાના સમય દેવધિં-ગણિના સમય નગણી શકાય, તેમાંના કેટલાક ભાગ મીલિક પણ છે. તેથી સર્વ આગમાના કાઈ એક જ સમય નથી. સામાન્ય રીતે વિદ્વાનાએ આગમોના સમય પાટલીપુત્રની વાચનાના સમય માન્યા છે.

આ પાટલીપુત્રની વાચના મહાવીર સ્વામીના નિર્વાછુ પછી આચાર્ય ભદ્રબાહુના સમયમાં થઇ હતી. તેના કાળ ઈ.સ.ના બીએ સૈકા મનાય છે.

ડા. યાકાેબીએ ઉંડા અભ્યાસ કરીને નિશ્ચિત કર્યું કે કાેઈપણ હાલતમાં આગમાના પ્રાચીન ભાગ ઈ. પૂ. ચાથીના અંતથી લઈને ઈ. પૂ. ૩ ની શરુઆતથી વધારે પ્રાચીન ગણાતા નથી. આમ આગમાના પ્રાચીન અંશ ઈ. પૂ. ના ગણાય છે. વલભીમાં આગમાના લેખનકાળ ઈ. સ. ૪૫૩ મનાય છે. તે સમયે કેટલા આગમા લિપિબદ્ધ થયા હતા તેની કાેઈ જ માહિતી મળતી નથી. પરંતુ તે શ્રુતરૂપે જળવાયેવા અંગસાહિત્યનું અંતિમ લેખિત સંકલન મનાય છે. કેટલાક વિદ્વાના આગમાના લેખન કાળને જ રચના કાળ ગણવાની ભૂલ કરે છે.

સમગ્ર આગમોને જોતાં અંગસાહિત્ય ગણધર રચિત છે-તા તેના સમય ગણધરાના જ સમય હાવા જોઈએ. જયારે અંગબાહ્ય ગ્ર'થા અન્ય મહાપુરુષાની રચના છે. તેથી તેમના સમય ગ્ર'થના રચના કાળ પરથી નક્કી થઈ શકે છે. અંગ બાહ્યમાં પ્રજ્ઞાપનાસૂત્રના કર્તા આર્યક્યામ છે. તેથી તેના સમય વીરનિર્વાણુ સ'વત ૩૩૫ થી ૩૭૬ વચ્ચેના કાઈપણુ સમય હાવા જોઈએ એટલે તેના રચના કાળ ઈ. પૂ. ૧૯૨

થી ઇ સ. પૂ. ૧૫૧ ની વચ્ચેના હાેઈ શકે.

સર્ચ, ચંદ્ર અને જંખુપ્રજ્ઞાપ્તિ એ ત્રણે ગ્રંથા પૂબ જ પ્રાચીન છે. તેમાં કાેઈ શંકા નથી. આત્રણે પ્રજ્ઞપ્તિઓના હલ્લેખ શ્વેતાંબર અને દિગંબર પંચના સાહિત્યમાં આવે છે. તેથી એ નિશ્ચિત છે કે દિગંબર અને શ્વેતાંબર એમ બે પંચ પડવા તે પહેલાં આ ત્રણે પ્રજ્ઞપ્તિએાની રચના થઈ હોવી જોઇએ. તેમના સમય વિક્રમ સંવત પૂર્વના હોઈ શકે.

છે ક્સૂત્રોમાંના દશાશ્રુત સ્કંધ, બૃહશ્રુત્કલ્ય અને વ્યવહારની રચના ભદ્રબાહુએ કરી હતી. તેમના સમય ઈ.સ. પૂ. ૩૫૭ ની આસપાસના મનાય છે. તેથી આ સમય છે દસ્ત્રોના પણ ગણી શકાય. યાકાબી તથા શુબ્રિંગના જણાવ્યા પ્રમાણે પ્રાચીન છે દસ્ત્રોના સમય ઈ.સ. પૂ. ચાથીના અંતથી ઈ.સ. ત્રીજી સદ્દીની સુધીના ગણે છે. જીતકલ્પ આચાર્ય જિનભદ્રની કૃતિ હોવાથી તેના સમય નક્કી છે. મહાનિશીથનું સંશાધન હરિલદ્રસૂરિએ કર્યું છે. મૂલસ્ત્રોમાં દસવૈકાલિકની રચના શય્ય લવ સૂરિએ કરી છે, તેમના સમય વીરનિર્વાણ સંવત હપ થી ૯૦ ના ગણાય છે, એટલે તેમના સમય ઈ. પૂ. ૪૫૨ થી ૪૨૯ ના છે.

ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર એક જ લેખકની કૃતિ નથી પણુ એ એક સંકલન છે. વિદ્રાના તેના સમય ઈ. ત્રીજી-ચાથી શતાગ્દી માને છે. આવશ્યક સૂત્ર તા અંગસાહિત્ય જેટલુંજ પ્રાચીન છે. તેથી તેના સમય મહાવીર નિર્વાણુની આસ-પાસના ગણવામાં આવે છે.

ન'દીસ્ત્ર દેવવાચકની કૃતિ છે. તેના સમય પાંચ--છ શતાબ્દી મનાય છે. અનુયાગદ્ધાર વિક્રમ સંવત પૂર્વના સમયના ગ્રંથ છે. તેની વ્યાખ્યા આવશ્યકસૂત્રમાં આવે છે. પ્રકીર્જુંકમાં ચતુઃ શરણ, આતુરપ્રત્યાખ્યાન અને ભક્ત પરિજ્ઞા વીરભદ્રના રચનાઓ છે. એવા એક મત છે. તેમના સમય ઈ.સ. ૯૫૧ છે. આમ સમગ્ર વ્યક્તિગત ગ્રંથાના અભ્યાસ કર્યા પછી જ આપણુ તેમના નિશ્ચિત સમય બતાવી શકીએ.

આગમા વિશે મતભેદાે :--

વિન્ટરનિત્જના જણાવ્યા પ્રમાણે ભૌદ્ધ ધર્મ કરતાં જૈન ધર્મે ત્યાગધર્મ તથા સંઘનિયમન પર વિશેષ ભાર મૂકચો છે. બુદ્ધના સુકાબલામાં મહાવીરે તત્ત્વજ્ઞાનની એક વધુ વિકસિત પદ્ધતિ એટલે કે આત્મશ્રદ્ધાંના ઉપદેશ આપ્યા છે. ઈ. સ. પહેલા-બીજા સૈકાના શિલાલેખા પરથી જણાય છે કે મહાવીર નિર્વાણ પછી અચેલત્વના પ્રશ્ન પર જૈનધર્મના શ્વેતાંબર અને દિંગબર એવા બે ફાંટા પડી ગયા હતા. આ સમયે જૈનધર્મમાં ગણા હતા અને તેમાં આચાર્યોની પર પરા હતી એમ આગમામાં જણાવ્યું છે. તે લેખામાં વાચકનું બિરૂદ પામેલાના ઉલ્લેખ છે, તે પરથી જણાય છે કે વાચક એટલે વાંચનાર માટે તે વખતે સિદ્ધાંતા અને આગમા વિદ્યમાન હાેવા જ જોઈ એ.

બંને પંથાે પવિત્ર આગમ ગ્રંથાના સ્વીકાર કરે છે. અને પ્રથમ અંગસાહિત્યના બાર અંગાને સૌથી પ્રાચીન અને ઉપયાગી ગણવામાં તેઓ એક મત છે. અન્ય બાબતામાં મતલેદ છે તે આપણે આગળ ઉપર વિચારીશું. એટલું તા સત્ય છે કે સિહાંતનાં ગ્રંથા એક જ સમયે અસ્તિત્વમાં આવ્યા હાય તેમ નથી. જ્યારે સંઘ વ્યવસ્થિત થયા ત્યારથી સાહિત્યિક ખેડાણુ શરૂ થયું. આમ વીર નિર્વાણ પછી બહુ જ લાંબા સમયે આ બન્યું છે. તેથી આગમના પ્રાચીનતમ ભાગા મહાવીર સ્વામીના પહેલા શિષ્યના સમયનાં હાેય અથવા વીરનિર્વાણથી બીજા સૈકામાં ચંદ્રગુપ્ત મૌર્યના સમયનાં હાેય અને તે સમયમાં પાટલી પુત્રની વાચના થઈ એમ માનવામાં આવે છે. તેમાંના કેટલાંક ઉત્તર કાલીન ભાગા દેવધિંગણિના સમયનાં હાેઈ શકે.

દિગંભરના આગમા :

દિગંબરાની આગમ વિશેની માન્યતા પ્રમાણે હાલ ઉપ-લબ્ધ આગમ સાહિત્ય છે એ મૂળ આગમા નથી, પણ પાછળથી રચાયેલા છે અને તેના કર્તા તરીકે તેઓ મહાવીર સ્વામી પછીના ગૌતમ, સુધર્મા, જ'બુસ્વામી અને ભદ્રબાહુને તેઓ સ્વીકારતા નથી. પ્રાચીન પર'પરા પ્રમાણે ઉપલબ્ધ આગમ સાહિત્યના વિષય ગ્રાચીન પર'પરા પ્રમાણે ઉપલબ્ધ આગમ સાહિત્યના વિષય ગ્રાચીન ગાથાઓ સમાન હતા. ભગવતી આરાધના, મૂલાચારના વિષય અને ગાથાઓ તેમજ સ'થારગ, ભક્તિપરિજ્ઞા, મરણસમાધિ, પિંડનિર્યુક્તિ, આવશ્યકનિર્યુક્તિ અને બૃહતકલ્પસાધ્ય વિગેરે ગ્ર'થે અક્ષરશ: સમાન છે. આથી સાબિત થાય છે કે બ'ને સંપ્ર-દાયોના સ્ત્રોત એક જ હતા.

ઈ. સ. પહેલી શતાબ્દીની આસપાસના સમયમાં અચેલત્વ-ના પ્રશ્ન પર જૈન પ'રપરામાં બે પ'થ પડી ગયા અને આગળ જતાં આગમ સંબ'ધી માન્યતામાં પણુ મતલેદ ઊસા થયા. મૂળ આગમાને તેઓ વિછિન્ન થયેલું ગણે છે, આમ છતાં તેમના ગ્ર'થેામાં પ્રાચીન આગમાના ઉદલેખ જરૂર મળે છે.

શ્વેતાંબરીય નંદીસૂત્રમાં આગમાની સંખ્યામાં બાર ઉપાંગોના ઉલ્લેખ નથી તેમ દિંગબરા ઉપાંગોને આગમામાં ગણતા નથી. શ્વેતાંબરા દ્વાદશાંગ આગમાને ગણધરકૃત ગણે છે અને તેની ભાષા અર્ધમાગધી માને છે. જ્યારે દિગ'બરા આગમાને ગણુધર-રચિત તથા શૌરશેની ભાષામાં રચાયેલાં માને છે. બ'ને પ'થ દેષ્ટિવાદના પાંચ ભેદને સ્વીકારે છે, અને જેમાં ચૌદ પૂર્વોના સમાવેશ થાય છે. દિગ'બરા આગમ સાહિત્યને બે ભાગમાં વહે ચી નાંખે છે. (ર) અંગ-બાહ્ય (ર) અંગપ્રવિષ્ઠ. અંગબાહ્યના ચૌદ ભેરા છે. સામાયિક, ચતું વ'શતિ-સ્તવ, વંદના, પ્રતિક્રમણ, વનયિક, કૃતિકર્મ, દસ વકાલિક, ઉત્તરાધ્યયન કલ્પવ્યવહાર, કલ્પા-

Jain Education International 2010\_03



કલ્પ, મહાકલ્પ, પુંડરીક, મહાપુડરીક, નિષિદ્ધિકા.

જ્યારે અંગપ્રવિષ્ઠના બાર ગ્રંથા છે. આચારાંગ, સૂત્ર-કુતાંગ, સ્થાનાંગ, સમવાયાંગ વ્યાખ્યા પ્રજ્ઞપ્તિ, જ્ઞાતા ધર્મ કથાએા, ઉપાસકદશાએા, અંતકૃતદશાંગ, અનુત્તરાપ-પાતિક દશાંગ, પ્રશ્ન વ્યાકરણ, વિપાક સૂત્ર અને દષ્ટિવાદ. દષ્ટિવાદના પાંચ ભેદ ગણે છે. પરિકર્મ, સૂત્ર, પ્રથમાનુયાેગ પૂર્વગત, ચૂલિકા, તે પરિકર્મના પાંચ ભેદ ગણે છે, ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ, સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ, જંબુદ્ધિપપ્રજ્ઞપ્તિ, દ્વિપસાગર પ્રજ્ઞપ્તિ, સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ, જંબુદ્ધિપપ્રજ્ઞપ્તિ, દ્વિપસાગર પ્રજ્ઞપ્તિ, વ્યાખ્યા પ્રજ્ઞપ્તિ, સૂત્રઅધિકારમાં જીવ તથા ત્રેરાશિકવાદના ઉલ્લેખ છે. નિયતિવાદ, વિજ્ઞાનવાદ, શબ્દ-વાદ, પ્રધાનવાદ, દ્રવ્યવાદ, અને પુરુષવાદનું વર્ણુન છે. પ્રથમાનુયાગમાં પુરાણોના, ઉપદેશ છે પૂત્રગત અધિકારમાં ઉત્પાદ, વ્યય અને ધોવ્યનું કથન છે. તેની સંખ્યા ચોદ છે. ચૂલિકાના જલગતા, સ્થલગતા, માયાગતા, રૂપગતા અને આકાશગતા જેવા પાંચ ભેદ છે.

દિગ'બરાેની માન્યતા પ્રમાણે દોષ્ટવાદના કેટલાંક ભાગ બચ્ચા છે. અને તે ષટ્પાંડાગમ નામે માજૂદ છે. દિગ'બરાંએ જેન આગમને ચાર વિભાગમાં વહેંચી નાંખ્યું છે, પ્રથમાનુ-ચાેગમાં રવિષેછુનું પદમપુગણુ જિનસેનનું હરિવ'શપુરાણુ, જિનસેન (બીજા) અને તેમના શિષ્ય ગુણુભદ્રનું આદિપુરાણુ અને ઉત્તરપુરાણુ. કરણાનુચાેગમાં સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિ, ચ'દ્રપ્રજ્ઞપ્તિ, ષટ્પાંડાગમ – ધવલા, જયધવાલા, ગાેમ્મટસાર વગેરેના સમાવેશ થાય છે.

દ્રવ્યાનુયાગમાં કુંદકુંદાચાર્યની રચનાઓ જેવી કે પ્રવચન-સાર, પંચાસ્તિકાય, સમયસાર વિગેરે, ઉમાસ્વાતિનું તત્ત્વાર્થ સૂત્ર અને તેની ટીકાઓ, સમંતભદ્રની આપ્તમીમાંસા અને ટીકાઓ છે. ચરણાનુયાગમાં વટ્ટકેરનું મૂલાચાર, ત્રિવર્ણાચાર, અને સમંતભદ્રના રત્નકરંડ – શ્રાવકાચારના સમાવેશ થાય છે. આ સર્વ દિગંબરાનું આગમ સાહિત્ય ગણાય છે.

એમ કહેવાય છે કે મહાવીર સ્વામી પછી હ પંયા પડી ગયા હતા. આજે તેમાંના ઘણું લુપ્ત થઈ ગયા છે અથવા નામશેષ રહ્યા છે. તેમાં સ્થાનકવાસી પોતાના આગમાની સંખ્યા બત્રીસ ગણાવે છે. અગિયાર અંગા, બાર ઉપાંગા સાથે સંખ્યા ત્રેવીસ થાય છે. તેમાં ચાવીસમું નિશિથ, પગ્ચીસમું બૃહત્કદપ, છવ્વીસમું વ્યવહાર અને સત્તાવીસમું દશાશ્રુતસ્કંધ ઉપરાંત અનુધાગદ્ધાર, નંદીસૂત્ર, દસ વૈકાલિક ઉત્તરાધ્યયન અને આવશ્યક આમ પાંચ ઉમેરાતા સંખ્યા બત્રીસની થાય છે. કેટલાંકને મતે (૮૪) ચાર્યાશી આગમા પણ છે. અગિયાર અંગા, બાર ઉપાંગા પાંચ ઇંદ સૂત્રા, ત્રણ મૂલસૂત્રા, બે ચૂલિકાએા, આક છૂટક ગ્રંથા, ત્રીસ પ્રકીર્ણક, બાર નિર્ધુાક્તઓ, એક સ્વતંત્ર નિર્ધુક્તિ (વિરોયાવશ્યક લાધ્ય) આમ ચાર્યાસી આગમા ગણે છે.

આમાં અગિયાર અંગે અને ઉપ!ંગે સર્વ સ્વીકૃત છે.

છેદસ્ત્રમાં પંચકલ્પને ગણુતા નથી. મૂળસ્ત્રોનું છેલ્લું નિશું કિતમાં ગણ્યું છે. જ્યારે અન્ય ગ્રંથા નીચે પ્રમાણે છે. કલ્પસ્ત્ર, જિનકલ્પ, યતિજિનકલ્પ, શ્રાધ્યજિનકલ્પ, પાક્ષિક, ક્ષમણુા, વ'દિત્તુ, ઋષિભાષિત ત્રીસ પ્રકીર્ણ ગ્રંથા — ચઉશરણુ, આતુર પ્રત્યાખ્યાન, ભક્તપરીજ્ઞા, સંસ્તારક, તંદ્રલ વેચારિક, ચંદ્ર વેદયક, દેવેન્દ્રસ્તવ, ગણિવિદ્યા, મહાપ્રત્યાખ્યાન, વીરસ્તવ, અજીવકલ્પ, ગચ્છાચાર, મરણુસમાધિ, સિદ્ધપ્રાભૃત તીર્થોહાર, આરાધના પતાકા, દ્વીપસાગર પ્રજ્ઞપ્તિ, જ્યાતિષ કરંડક, આંગવિદ્યા, તિથિ પ્રકીર્ણુંક, પિંડનિર્યું ક્રિત, સારાવલી, પર્યંતા-રાધના, જીવવિભક્તિ, કવચ, યાનિપ્રાભૃત, અંગચૂલિકા, વંગચૂલિકા, મુદ્ધચતુઃશરણ, જંભૂપ્યક્ષા.

આર નિર્શુ ક્તિએાઃ — આવશ્યક, દસવૈકાલિક, ઉત્તરા-ધ્યયન, આચારાંગ, સૂત્રકૃતાંગ, ખૂહત્કલ્પ વ્યવહાર, દશાશ્રુત, કલ્પસૂત્ર, પિંડનિર્શુ ક્તિ, ઓઘનિર્શુ ક્તિ, શંસક્તનિર્શુ ક્તિ, અને એક ગ્રંથ તે વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય, આમ ૮૪ ( ચાર્યાશી ) આગમા છે.

આગમ સાહિત્ય અખંડપણે દ્રવ્ય-કાળ-ક્ષેત્ર અને ભાવના પરિણામે હાલ ઉપલબ્ધ નથી. શ્વે૦માન્ય ૪૫ આગમા છે. જેમાં બાર અંગા જેમાં છેલ્લું દ્રષ્ટિવાદ વિછિન્ન થયેલું મનાય છે. (૧૨) બાર ઉપાંગસૂત્રા, ચાર મૂળસૂત્રા, છ છેદસૂત્રા, બે ચૂલિકાસૂત્ર, અને ૧૦ પ્રકીર્ણુંક ગ્રંથા ગણાય છે.

(૧) આચારાંગસૂત્ર - આચારાંગમાં બે મુખ્ય વિભાગે છે. શ્રમણ નિર્ગ્ર-થાના સુપ્રશસ્ત આચાર, ગાેચરી લેવાના વિધિ, વિનય, વૈનયિક, કાર્યોત્સગાંદે, સ્થાન વિહાર-ભૂમિ આદિમાં ગમન, સંક્રમણુ (એટલે શરીરના શ્રમ દૂર કરવા બીજા સ્થાનમાં ગમન) આહારાદિ પદાર્થોનું માપ, સ્વાધ્યા-યાદિમાં નિયાગ ભાષાસમિતિ, ગુપ્તિ, શધ્યા, ઉપધિ, ભક્ત-પાન, ઉદ્દગમ આદિને લગતા દાષાની વિશુદ્ધિ, શુદ્ધાશુદ્ધ ગ્રહણ, વ્રત, નિયમ, તપ અને ઉપધાન, આદિ વિષયાને તેમાં સમાવી લેવામાં આવ્યા છે.

(૨) સૂત્રકૃતાંગસૂત્ર સ્વસિદ્ધાંત, પરસિદ્ધાંત, જીવ-અજીવ, જુવાજીવ, લાેક, અલાેક, લાેકાલાેક, પાપ-પુણ્ય, આસવ, સ'વર, નિર્જરા, બ'ધ, માક્ષ આદિ પદાર્થો, ઇતર દર્શનથી માહિત, સ'દિગ્ધ અને નવકીક્ષિતની શુદ્ધિ માટે કિયાવાદના મત, અકિયાવાદના મત, અજ્ઞાનવાદ, વિનયવાદ, મળીને ૩૬૩ અન્ય દ્રષ્ટિના મતના પરિક્ષેપ કરીને સ્વસમય-સ્થાપન, વગેરેની ચર્ચા આમાં કરવામાં આવી છે. આમ સૂત્રકૃતાંગ સૂત્રમાં પ્રધાનપણે ભિન્ન લિન્ન દર્શ'નાનું આલેખન છે. એથી આ સૂત્ર દ્રવ્યાનુયાગને લગતું કહેવાય.

(૩) સ્થાનાંગસૂત્રઃ— દસ અધ્યયનાે છે. એક સંખ્યાથી માંડીને દસ સંખ્યા સુધી ક્રમિક વસ્તુઓનું વર્ણુન છે, જીવ, પુદ્દગલ, ધર્મ, અધર્મ, કાળ અને આકાશ આ છ દ્રવ્યાનું વર્ણુન છે. હ૮૩ સૂત્રા છે. શ્રુત સાહિત્યના અંગબાહ્ય અને



અંગપ્રવિષ્ઠ લેદ બતાવ્યા છે. નિર્ધ થ અને નિર્ગ થિનીઓના વસ્ત અને પાત્રોના, ચાતુર્યામ ધર્મના, ત્રહ્ય પ્રકારની દીક્ષાના, ચાર પ્રકારનાં હાથી, ચાર નાકરા, ચાર પ્રકારની વિકથાઓના, પાંચ મહાવત, પાંચ રાજચિદ્ધો, પાંચ પ્રકારની આજીવિકા, તથા વર્ષા સતુમાં વિહાર આદિના નિષેધ બતાવ્યા છે. વાસુ-પૂજ્યસ્વામિ, મંદલીનાથ અને અરિષ્ઠનેમિ, પાર્શ્વ તથા ભગવાન મહાવીરની પ્રવજ્યાના ઉલ્લેખ છે. દષ્ટિવાદના દસ નામા બતાવ્યા છે. અને દશ આશ્વિયોમાં ભગવાન મહાવીરના ગર્ભહરહ્યુની બીના અને આવે લોથ કર થયાના ઉદલેખ છે.

(૪) સમવાયાંગ સૂત્ર – આ સૂત્રમાં એક સંખ્યાથી શરુ કરીને કરાેડાેની સંખ્યા સુધીની વસ્તુઓના સંગ્રહ છે. બાર અંગ ચોદ પૂર્વાના વિષયવર્જુન, અઢાર પ્રકારની લિપિઓ, ન'દિસ્ત્રતેા, ઉલ્લેખ છે. અભયદેવસ્ રિએ આના પર ટીકા લખી છે. 'આત્મા, જીવ, અજીવ,ત્ર છુ શુપ્તિ ચાર કષાય પાંચ મહાવત, છ જીવનિકાય, સાત સમુદ્દઘાત, આઠ મદ, નવતત્ત્વ દસ પ્રકારના શ્રમણુ ધર્મ, અગિયાર ગણધરા, બાર ભિક્ષુ-પ્રતિમા, તેર ક્રિયારથાના, સત્તર પ્રકારના અસ'યમ, આ ઉપરાંત ભગવાન મહાવીર નેમિનાથ પાર્થનાથ મલ્લિનાથ અને વાસુપૂન્ય સિવાયના તીર્થ'કરાની દીક્ષાના ઉલ્લેખ છે, ગાશાલકના આજવિક સંપ્રદાયના ઉલ્લેખ મળે છે.

(૫) વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ – (ભગવતીસૂત્ર) – આ સૂત્રમાં જીવાદિ પદાર્થોની વ્યાખ્યાએાનું પ્રરૂપણુ કરવામાં આવ્યું હોવાથી તેને વ્યાખ્યા પ્રજ્ઞપ્તિ નામ આપવામાં આવ્યું છે. મહાવીરના જીવનને લગતી કેટલીક વિગતા મળે છે. ગીતમ ગણધર શ્રમણ ભગવાન મહાવીરને જૈન સિદ્ધાંત વિશે જે પ્રશ્નો પૂછે છે તેના વિસ્તારપૂર્વક ઉત્તર આપે છે, અન્ય મતવાદીઓ સાથેના ભગવાન મહાવીરના વાદવિવાદનું પણુ આમાં વર્ણુન કરવામાં આવ્યું છે. ભગવાન મહાવીરે આપેલા આ હત્તરા દ્રવ્યગુણુ, ક્ષેત્ર, કાલ – પ્ર્યંવ પ્રદેશ અને પરિણામના અનુગમ, નિક્ષેપણ તથા પ્રમાણ છે. આ ગ્રંથનું જૈનામાં વિશેષ મહત્ત્વ છે. વ્યાખ્યા પ્રજ્ઞપ્તિની વ્યુત્પત્તિ, રવ. પંડિત ભેચરદાસ દાશી આ રીતે કરે છે. '' વિ – વિવિધ આ - અવધિ હ્યા – કથન પ્રજ્ઞપ્તિ – પ્રરુપણા.''

આ ઉપરાંત મહાવીરના પ્રથમ શિષ્ય ગાશાલક જે અ'તિમ સમયે ભગવાનના પ્રતિસ્પધી તરીકેના ઉલ્લેખ મળે છે, તથા તેના આજીવિક સ'પ્રદાયના પણ ઉલ્લેખ છે. તથા તેના ચાજીવિક સ'પ્રદાયના પણ ઉલ્લેખ છે સાળ જનપદોના, વિષયવર્ણનમાં ક્રમબધ્ધતા નથી. કેટલાંક અતિ-શય લાંબા તા કેટલાંક સ'ક્ષિપ્ત છે. અભયદેવસૂરિની ટીકા છે. આ ગ્રંથના પદાની સ'ખ્યામાં મતભેદ છે. અભયદેવના મતા-તુસાર છત્રીસ હજાર પ્રશ્નો અને બે લાખ અકુયાશી હજાર પદા છે જ્યારે સમવાયાંગ અને ન'દીસૂત્ર પ્રમાણે ચાર્યાશી હજાર પ્રશ્નો અને એક લાખ ચુમ્માલીશ હજાર પદા છે. અવચૂર્ણી ની રચના થઈ છે. બ્રાહ્મી લિપિને નમસ્કાર કરવામાં આવ્યા છે. અર્ધમાંગધી ભાષાના ઉલેખ છે. (૬) જ્ઞાતાર્ધ મકથા – જૈન આગમ સાહિત્યમાં વાષ્ઠમયના પ્રકારની દૃષ્ટિએ ધર્મ કથાનુચાગ નામના એક આખા સ્તતંત્ર વિભાગ જ કરવામાં આવેલા છે. અને જ્ઞાતાછર્મ કથા નામના આ આગમને એ વિભાગના નિર્દેશક તરીકે ગણવામાં આવે છે. હાલમાં ૧૯ અધ્યયના જ ઉપલબ્ધ છે. આ ગ્રંથમાં રાજપુરુષાનાં નામા, નગરા, ઉદ્યાના, ચૈત્યા, વનખ ડા, સમવસરણા, ધર્માચાર્યા, ધર્મ કથાઓ, ઇહલીકિક, પારલીકિક, ઋષ્ધિવિશેષા, ભાગપરિત્યાગા પ્રવજ્યાઓ, શ્રૂતપરિશ્રહા, તપ, ઉપધાન, પર્યાયા, સંલેખના, ભક્તપ્રત્યા ખ્યાના, પાદપાપગ્રમના, દેવલાકગ્રમના, સુકુલમાં પત્યવતારા, આધિલાભ અને અંત ક્રિયાએા વિશે માહિતી આપવામાં આવી છે.

(૭) ઉપાસકદસાએ સૂત્ર :- આ ગ્રંથમાં અધ્યયના દસ છે. અને ભગવાન મહાવીરના દસ ઉપાસકાના આચારનું વર્ણુન છે. અભયદેવસૂરિએ આની પર ટીકા લખી છે. આનંદ ઉપાસક, કામદેવ ઉપાસક, ચુલણી પિતાગૃહપતિ, સુરાદેવ ગૃહપતિ, ચુલ્લશતક, કુંડકાલિક, શ્રમણેાપાસક, સદ્દાલપુત્ર કુંભારની, મહાશતક ગૃહપતિ, ન દિનીપિતા અને સાલિ હીપિતાની કથાઓના વર્ણુન છે. વર્ણુનામાં વિવિધતા ખૂબજ એાછી છે. આમ આ ગ્રંથમાં ઉપાસકાના સંક્ષિપ્ત જીવનની માહિતિ છે.

(૮) અંતગડદસાએ :- જેમના કર્માના ક્ષ્ય થયા છે તેને અંતકુત કહેવાય છે. જેમના કર્માના ક્ષ્ય થયા છે તેવા કેવલીઓના કથન કહેતા આ ગ્રંથ આઠ વર્ગમાં રચાયેલા છે. પ્રથમ વર્ગમાં ગીતમ કેવલીની કઠાર તપશ્ચર્યાનું વર્ણુન છે. બીજા વર્ગમાં આઠ અધ્યયન છે. ત્રીજા વગમાં અણીયસ ગૃહપતિની વાત આવે છે. જેણે શત્રુંજય પર્વત પર જઈ ને કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યાના ઉલ્લેખ છે. ચાથા-પાંચમા વર્ગમાં દસ – દસ અધ્યયન છે. ભગવાન અસ્થિત્રોમના ઉલ્લેખ આવે છે. છઠા વર્ગમાં સાળ અધ્યયન છે. અભયદેવ સૂરિની ટીકા મળે છે. આઠમા છેલ્લા વર્ગમાં અનેક ત્રત, ઉપવાસ, તપના પ્રકારોના ઉલ્લેખ છે.

(૯) અનુત્તરીપપાતિક સૂત્ર – અનુત્તર વિમાનામાં ઉત્પન્ન થનાર વિશાળ ૩૩ પુરુષાના આખ્યાન છે. જેનધર્મ ગ્રંથમાં અનુત્તરવિમાન નામના સ્વર્ગનું વર્ણુન કરવામાં આવ્યું છે. આ ગ્રંથમાં મૂળ દસ અધ્યયના હતા. ત્રણુ વર્ગમાં વહેંચાયેલા છે, જાલિકુમાર, દીર્ઘસેન સુનક્ષત્ર, ધન્ય, ઝલ્લિકાસ, પેલક, રામપુત્ર, ચંદ્રકુમાર, પાષ્ઠીપુત્ર, પેઢાલકુમાર પેાટિલકુમાર, અને વહલકુમારના આખ્યાના છે. આ સૂત્ર સાંક્ષિપ્ત છે.

(૧૦) પ્રશ્નવ્યાકરણ દશા – વિદ્યા સંબંધી વ્યાકરણનું વિવેચન, પ્રતિપાદન એવા અર્થ થાય છે. તેમાં દસ અધ્યયના છે. આસવ અને સંવરનું વર્ણન મળે છે. મૂળસૂત્ર નાશ પામ્યું હાેય તેમ જણાય છે. ન'દિસૂત્રના ઉલ્લેખ પ્રમાણેના વિષય કાેઈ જ દેખાતા નથી મળતા નથી. અભયદેવે ટીકા



લખી છે. અહિંસા વૃતની પાંચ ભાવનાઓના ઉલ્લેખ છે-વૃતની પાંચ ભાવનાએા, હ્રદ્ધચર્યના પ્રતિપાદન માટે બત્રીસ પ્રકારની ઉપમાઓ બતાવીને પાંચ ભાવનાઓના ઉલ્લેખ છે.

(૧૧) વિપાકસૂત્ર – આ સૂત્રમાં પાપ અને પુષ્ટયના ફળનું નિર્દે શન હોવાથી તેનું નામ વિવાક સૂત્ર રાખવામાં આવ્યું છે. આ ગ્રંથમાં જકખાયતન મંદિરના ઉલ્લેખ આવે છે. બૈશ્રુતસ્ક ધર્મા અને દરેકમાં દસ દસ અધ્યયનામાં વહેંચાયેલા છે. મૃગાપુત્ર, ઉજ્ઝિત અભગ્નસેન, શકટ, બુહસ્પતિદત્ત, ન દિષેછુ, ઉમ્બરદત્ત સારિયદત્ત, દેવદત્તા, અંજૂદેવી તથા સુબાહુ અને ભદ્રન દિ વિગેરે પર ટ્રંકા અધ્યયના છે.

(૧૨) દષ્ટિવાદ—છેલ્લું બારસું અંગ હાલ ઉપલબ્ધ નથી તેમાં વિસિન્ન દબ્ટિએાની પ્રરૂષણા હોવાથી તેને દબ્ટિવાદ કહેવામાં આવે છે. વિશેષ નિશીથ ચૂર્ણિમાં જણાવ્યા પ્રમાણે આ ગ્રંથમાં દ્રવ્યાનુયાંગ, ચરણાનુયાંગ, ધર્માનુયાંગ, અને ગણિતાનુચાગના વિષયા હાવાથી છેદસૂત્રાની જેમ તેને ઉભય શ્રુત કહેવામાં આવ્યું છે. દષ્ટિવાદના વિષય વસ્તુને પાંચ વિભાગમાં વહે ચવામાં આવી છે. (૧) પરિકર્મ, સૂત્ર, પૂર્વ અનુયાગ અને ચૂલિકા, ઉપર્યુક્ત જણાવેલાં ૧૨ અંગાની વિષયસામગ્રી વર્તમાનકાળે પૂર્ણસ્વરૂપે ઉપલબ્ધ નથી. દષ્ટિવાદના પ્રથમભાગ પરિકર્મ સાત પ્રકારના છે. (૧)સિદ્ધ ંશ્રહ્યિક પરિકર્મ, મનુબ્ય શ્રેશ્વિક, પુષ્ટ શ્રેશ્વિક, અવગ્રહ ૈશ્રેણિક, ઉપસ⁺પાદન શ્રેણિક, વિપજ્જહ શ્રેણિક, ચ્યુતાચ્યુતશ્રેણિક, સૂત્ર વિભાગના ૮૮ ભેદા છે. પૂર્વો-૧૪ પ્રકારનાં છે-(૧) ઉત્પાદ, અગ્રાયણી, વીર્યપ્રવાદ, અસ્તિનાસ્તિ, જ્ઞાનપ્રવાદ, સત્યપ્રવાદ, આત્મપ્રવાદ, સમયપ્રવાદ, પ્રત્યાખ્યાનવાદ, વિદ્યાનુપ્રવાદ, અવન્ધય, પ્રાહ્યુવાદ, ક્રિયાવિશાલ અને લેાકબિન્દુસાર. આ ૧૪ પૂર્વોનાે વિસ્તૃત વિષય સમવાયાંગની ટીકામાં છે. અનુયાગ બે પ્રકારના બતાવ્યા છે. (૧) મૂલ પ્રથમાનુયોગ (૨) ગાંડકાનુયોગ. સૂત્રવિભાગમાં અન્ય તીર્થિ કાેના મતમતાંતરનું ખંડન કરવામાં આવ્યું છે. ચૂલિકાની સંખ્યા બત્રીશ બતાવી છે. દોષ્ટવાદના જે વિષય પરિકર્મ, સૂત્ર, પૂર્વ અને અનુચાેગમાં નથી બતાવ્યા તે બધાના સમાવેશ ચૂલિકામાં કર્યો છે. ખૃહત્કલ્પનિર્યું ક્તિના જણાવ્યા પ્રમાશે, અભિમાન, ચંચલ સ્વભાવવાળી, અને મંદબુદ્ધિ-વાળી સીએોને માટે દબ્ટિવાદના અધ્યયદનના નિષેધ કરવામાં આવ્યા છે.

### ઉપાંગ સાહિત્ય

આ સાહિત્યમાં બાર ચ'થા છે. (૧) ઔપપાતિકસૂત્ર-ઉપપાત એટલે જન્મ. દેવ કે નરકલાકમાં જન્મ અથવા સિદ્ધ-ગમન અને તેના અધિકારવાળા આ ચ'થ છે. જના, તાપસા, શ્રમણા, પરિવાજકા આદિનાં સ્વરૂપા તેમાં દર્શાવ્યાં છે. અ'બડ પરિવાજકા આદિનાં સ્વરૂપા તેમાં દર્શાવ્યાં છે. આબડ પરિવાજકા અધિકાર આવે છે. શ્રમણા, આજવિકા, નિન્હવા, આદિ બતાવી કેવલી સમુદ્ધાત અને સિદ્ધ સ્વરૂપનું નિરૂપણ કર્યું છે. (૨) રાજપ્રશ્નીય :- રાયપલેણીય ચંથમાં પ્રથમ સૂર્યાસદેવ ભગવાન મહાવીરને વંદવા જાય છે. ત્યારબાદ પાર્શ્વનાથના ગણુધર શ્રી કેશીના શ્રાવસ્તી નગરીમાં પ્રદેશીરાજા સાથેના સંવાદ છે. સાહિત્યિક દબ્ટિએ આ રસપ્રદ ગ્રંથ છે, એમ વિન્ટરનિત્જ કહે છે. આના પર મલયગિરિની ટીકા છે.

(૩) છવાભિગમ :- જેમાં છવતું અભિગમ-જ્ઞાન છે તેતું નામ છવાભિગમ, આ ગ્રંથમાં છવ, અછવ, જંબુ-દ્વિપનું ક્ષેત્ર, પર્વત વગેરેતું વિસ્તૃત વર્ણન છે. આ ગ્રંથની ગણુના ઉત્કાલિક શ્રુત સાહિત્યમાં કરવામાં આવી છે. લગવાન મહાવીર અને ગૌતમ ગણુધરની વચ્ચેના છવ-અજીવના પ્રલેદાના પ્રશ્નો-ઉત્તરાતું વર્ણુન છે. મલયગિરિની ટીકા છે. આચાર્ય હરિભદ્રસૂરિ અને દેવસૂરિએ આના પરલઘુવૃત્તિઓ લખી છે. નવ પ્રકરણુમાં વહેંચાયેલા છે.

(૪) પ્રજ્ઞાપના :- આના કર્તા વાચકવ રીય આર્ય શ્યામા-ચાર્ય છે. ૩૬ પદેામાં વિભક્ત છે. અંગસાહિત્યમાં જે સ્થાન ભગવતી સૂત્રનું છે તેવું સ્થાન પ્રજ્ઞાપના ગ્રંથનું ઉપાંગ સાહિત્યમાં છે. આ ગ્રંથમાં છવ, અજીવ, આસવ, બંધ, સંવર, નિર્જરા અને માક્ષનું વર્જુન છે. જેમાં જીવાજીવ પદાર્થોની પ્રજ્ઞાપના અર્થાત્ સુવ્યવસ્થિત જાજીકારી છે તેનું નામ પ્રજ્ઞાપના છે. લેશ્યા, સમાધિ અને લાકસ્વરૂપની સમજજી આપી છે.

(૫) સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિ :- આ ગ્રંથમાં સૂર્યાદિ જ્યાંતિષચક્રતું વર્જુન છે, ભદ્રભાહુએ આના પર નિર્ગુક્તિ રચી છે. આમાં ૨૦ પ્રાભૃત છે (૧) મંડલગતિ સંખ્યા, સૂર્ય ના તિર્યક, પરિભ્રમ, પ્રાકાશ્ય ક્ષેત્રપરિમાણુ, પ્રકાશસંરથાન, લેશ્યા પ્રતિઘાત, આજ: સંસ્થિતિ, સૂર્યાવારક ઉદયસંસ્થિતિ, પૌરૂષી છાયાપ્રમાણુ યાગસ્વરૂપ, સંવત્સરોના આદિ અને અંત, સંવત્સરના ભેદ, ચંદ્રની વૃદ્ધિ-અપવૃદ્ધિ, જ્યાત્સનાપ્રમાણુ શીશ્રગતિ નિર્જ્ય જ્યાત્સના લક્ષણુ ચ્યવન અને ઉપપાત, ચંદ્રસૂર્યાદિની ઉંચાઈ, તેમનું પરિમાણુ અને ચંદ્રાદિના અનુભાવ આદિ વિષયાની વિસ્તૃત ચર્ચા છે. આ ગ્રંથ ખગાળશાસ્ત્રના અભ્યાસીને ઉત્તમ પ્રેરણા આપે તેવા છે.

(૬) જંબુદ્ધિપ પ્રજ્ઞપ્તિઃ- આમાં જંબુદ્ધીપનું વિસ્તારથી વર્જીન છે. ભૂગાળ વિષયક ગ્રંથ છે. આના પર શાંતિચંદ્રની ટીકા મળે છે. આમાં ભારત વર્ષના વર્જીનમાં રાજા ભરતની ઘણી કથાએા આવે છે. ગ્રંથ બે ભાગમાં છે. પૂર્વાર્ષમાં ચાર અને ઉત્તરાર્ષમાં ત્રજ્ય વક્ષસ્કાર છે.

પ્રથમ વક્ષસ્કારમાં ભરતક્ષેત્રતું વર્ણુન છે, બીજામાં અવસર્પિણી અને ઉત્સર્પિણી કાળના છ ભેઢ બતાવ્યા છે. ત્રીજામાં ભરતરાજાના દિગ્વિજ્યિતું વર્ણુન છે. પાંચમાં વક્ષસ્કારમાં તીર્થ કરાના જન્માત્સવતું વર્ણુન છે.

(७) च'द्रप्रज्ञ प्ति :- च'द्रप्रज्ञ सिने। विषय सूर्य प्रज्ञ सिना



વિષયને મળતા આવે છે. ૨૦ પ્રાભૃતામાં ચંદ્રના પરિભ્રમણુનું વર્ણુન છે. આમ ચંદ્રજ્યાતિષને લગતા ચંચ છે. વિન્ટર નિત્જના મત પ્રમાણે આ પ્રજ્ઞપ્તિત્રયી વૈજ્ઞાનિકચંચા છે. આના પર મલયગિરિની ટીકા મળે છે. સ્થાનાંગસૂત્રમાં ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ, સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ, જંખૂદ્રિપપ્રજ્ઞપ્તિ અને દ્રીપસાગર પ્રજ્ઞપ્તિની ગણુના અંગબાહ્યશ્રુતમાં કરવામાં આવી છે.

(૮) કલ્પિકા :- આનુ બીજું નામ નિરયાવલિ પણ છે. નિરય એટલે નરકયાનિની આવલિ કરનાર ગ્રંથ તે નિરયાવલિ. આ ગ્રંથમાં મગધના રાજા શ્રેણિકનું મૃત્યુ તેના પુત્ર કાેણિકથી થયેલી વાતના ઉલ્લેખ છે. જે બૌદ્ધ સાહિત્યમાં પણ છે. નિરયાવલિ ગ્રંથમાં દસ અધ્યયના છે. શ્રેણિકના દસ પુત્રા કાલિકુમાર આદિ તેમના પિતામહ વૈશાલિના રાજા ચેટક સાથે યુહમાં લડતાં મરાયા અને નરકમાં જઈ માક્ષ પામશે તેવી હકીકત છે.

(૯) પુષ્પિકા – દસ અધ્યયનામાં વહેંચાયેલા છે. પુષ્પક વિમાનમાં બેસી દેવદેવીઓ ભગવાન મહાવીરને વંદન કરવા આવે છે, અને તેમના પૂર્વભવ વિશે મહાવીર ગૌતમને સમજાવે છે. ચંદ્ર અને સૂર્યની પૂર્વકરણી, મહાશુક્રદેવના પૂર્વભવ, સામલબ્રાહ્મણ, બહુપુત્તીયા દેવીના પૂર્વભવ-સુભદ્રા સાધ્વી, પૂર્ણભદ્ર દેવના ભવ, માણિભદ્ર, દત્તદેવ, બલનામ દેવ, શિવદેવ, અને અનાદિતદેવના પૂર્વભવનું વર્ણન આવે છે. ભગવતીસૂત્ર જેમ આમાં પણુ બ્રાહ્મણુ શાસ્ત્રોના ઉલ્લેખ છે.

(૧૦) પુષ્પચૂલિકા–આ દસ અધ્યયનાના ગ્રંથ છે. પુષ્પિકા પ્રમાણે શ્રી હરિ વગેરે દસ દેલીઓની પૂર્વકરણીનું વર્ણુન છે. શ્રીના પૂર્વલવ ભૂતા નામની સી હતા તેને પાર્શ્વભગવાને નિગ્રંથ પ્રવચનમાં શ્રહા કરાવી હતી.

વૃષ્ણિદશાઃ - ૧૨ અધ્યયનેામાં આ ગ્રંથ રચાયે⊧ છે. વૃષ્ણિવ'શના બલભદ્રના ૧૨ પુત્રા ભગવાન નેમિનાથ પાસે દીક્ષા લઈ મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં માક્ષે જશે તેનું વર્ણન છે.

મૂલસૂત્રા–

મૂલસૂત્રો ચાર પ્રકારનાં છે. આવશ્યક, દસ વૈકાલિક, ઉત્તરાધ્યયન, પિંડનિર્શુક્તિ કે એાઘનિર્ગુક્તિ. મૂલસૂત્રને અર્થ પ્રમાણે જોઈએ સર્વ નવદિક્ષિત સાધુઓને મૂળમાં એટલે કે સૌથી પ્રથમ પઠન કરવાનું સૂત્ર, બીજાના મતે મૂળસૂત્ર એટલે જેના પર નિર્શુક્તિઓ રચાઈ હાેય તેને મૂળસૂત્ર કહેવામાં આવે છે, વેબરના મતે ઉત્તરાધ્યયન, આવશ્યક, દસવૈકાલિક અને પિંડનિર્શુક્તિ એવા સૂત્રોના ક્રમ છે.

(૧) આવશ્યક સ્ત્ર :- આવશ્યક સ્ત્ર અંગ આગમ જેટલું પ્રાચીન છે. આ ગ્રંથમાં જૈન સાધુઓ માટે પ્રતિદિન આવશ્યક ક્રિયા સંબંધી કરવાના પાઠ છે, તેના છ પ્રકાર છે. ૧ સામયિક, ચતુર્વિ શતિસ્તવ, વંદનકા, પ્રતિક્રમણ, કાયા-ત્સર્ગ અને પ્રત્યાખ્યાન. આ સૂત્ર પર આચાર્ય ભદ્રખાહુની નિર્શુ ક્તિ અને ભાષ્ય છે, ક્ષમાશ્રમણ જિનબદ્રગણિએ વિશેષાવશ્યક ભાષ્યની સ્ચના કરી છે, જિનદાસત્ર ગિ્મહત્તર ગૂર્ણી લખી છે, આચાર્ય હરિભદ્રની શિષ્યહિતા નામની ટીકા છે. મલયગિરિની પણ ટીકા છે. હરિસદ્રસૂરિએ પોતાની ટીકામાં છ પ્રકરણાનું પાંત્રીસ અધ્યયનામાં વર્ણુન કર્યું છે. જેમાં સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત કથાએા મળે છે. તિલકાચાર્ય લઘુવૃત્તિ લખી છે. પ્રથમ આવશ્યક સામાયિકમાં મન, વચન અને કાચા વડે સર્વ કામાના ત્યાંગ કરી સમભાવથી સામા- ચિક વત લઈ એક આસને ૪૮ મિનિટ સુધી સ્વાધ્યાય કરવું. બીજા આવશ્યકમાં ચાવીસ તીર્થ કરોના સ્તવના આવે છે. ત્રીજામાં વંદન અને સ્તુતિ કરવામાં આવી છે, પ્રતિક્રમણ કરતાં સર્વ જીવાને મન, વચન અને કાચિક રીતે ક્ષમા કરવાની તથા માગવાની હાેય છે. કાચાત્સર્ગાવસ્થામાં સર્વ વિકૃત્તિઓથી મન અને શરીરને હટાવી એક જ ધ્યાનમાં સ્થિત કરવાનું, છડ્ડામાં અશન, પાન, ખાવું, અને સ્વાદના ત્યાંગ કરવાનું કહેલું છે.

(ર) દસવૈકાલિક સૂત્ર: — આના રચયિતા આચાર્ય શચ્ય ભવસૂરિ છે. શિર્ષ'ક પ્રમાણે દસ અધ્યાપયના છે. વૈકા-લિકના અર્થ કાલથી નિવૃત્ત-વિકાલે અધ્યયન થઈ શકે તે દસ વૈકાલિક. આચાર્ય શચ્ય ભવસૂરિએ પાતાના પુત્ર મનક માટે પૂર્વ માંથી લઈ ને રચ્યું હતું. પ્રથમ ગાથામાં જ ઘમ્મા મંગત્યુક્તિક અદિંસા સંગ્રમા તવા. અહિંસા સંચમ અને તપ એ ઉત્કૃષ્ટ મંગલરૂપ ધર્મ છે. ઉત્તમાતમ છે. આચાર્ય ભદ્ર-બાહુએ આની પર નિર્યુક્તિ રચી છે. આ ગ્રંથામાં આવતાં ઉદાહરણા જેવા જ બૌદ ધર્મના ધરમપદમાં ઉલ્લેખા આવે છે. આ ગ્રંથનું અધ્યયન સંધ્યા સમયે કરવામાં આવતું હતું. આ ગ્રંથ પર અને ગસાયસિંહ અને જિનદાસગણિ મહત્તરે ચૂર્ણિ લખી છે. અને આચાર્ય હરિભદ્રસ્ રિએ ટીકા રચી છે. આ ઉપરાંત તિલકાચાર્યની, સુમતિસૂરિની અને વિનયહ સની વૃત્તિઓ ઉપલબ્ધ છે.

વાેલ્ટર શૂબ્રિંગે આ ગ્રંથનેા ભૂમિકા સાથે તથા પ્રેા લાયમને મૂલસૂત્ર અને નિર્શુંક્લિના જર્મન ભાષામાં અતુવાદ કર્યો છે. પિશલના મતાનુસાર ભાષાશાસ્ત્રની દૃષ્ટિએ આ ગ્રંથ અતિ મહત્ત્વના માન્યા છે.

(૩) ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર :— આ ગ્રંથના ૩૬ અધ્યયનામાં ભગવાન મહાવીરના અંતિમ ઉપદેશ લખવામાં આવ્યા છે. ભગવાન મહાવીર પ્રભુએ નિવાંણુના સમયે સાેળ પહાેરની દેશના આપી તેમાં પંચાવન અધ્યયના પુષ્ઠયરૂપ વિપાકના અને પંચાવન અધ્યયના પાપરૂપ વિપાકના કહ્યા છે. ત્યાર પછી અપૃષ્ટ એવા ઉત્તરાધ્યયનનાં ૩૬ અધ્યયના પ્રકાશ્યાં છે. તેથી તેનું બીજું નામ અપૃષ્ટ વ્યાકરહ્યું પણ કહેવાય છે. વિન્ટર નિત્જ આ ગ્રંથને શ્રમણ–કાવ્યનું નામ આપી ગૈદિક સાહિત્ય મહાભારત, બૌદ્ધના ધમ્મપદ અને સુત્તનિપાતની સાથે તુલના કરી છે. જાલં શાપે ન્ટિયરે અંગ્રેજી ભાષામાં પ્રસ્તાવના સાથે મૂલ પાઠનું સંશાધન કર્શું છે. આના પર વ્યાખ્યા સાહિત્ય ઘણું બધું લખાશું છે. જેમાં આચાર્ય

Jain Education International 2010\_03



ભદ્રળાહુની નિર્યું ક્તિ, જિનદાસગણા મહત્તરની ચૂર્ણાં, વાદિવેતાલ શાંતીસૂરિની શિષ્યહિતા નામની પ્રાકૃત ટીકા, નેમિચંદ્રસૂરિએ સુખબાધા નામની ટીકા, આ ઉપરાંત-લક્ષ્મીવલ્લભ, જયકીર્તિ, કમલસ યમ, ભાવવિજય, વિનય-હંસ, હર્ષ કૂલ આદિ વિદ્વાનાની ટીકાઓ લખાઈ છે. હર્મન યાકાવીએ સેકેડ બુક્સ ઓફ ધ ઇસ્ટના ૪૫ મા ભાગમાં અંગ્રેજી અનુવાદ સાથે પ્રસિદ્ધ કરેલુ છે.

#### (૪) પિંડ નિર્શુ કિત :--

પિંડ એટલે આહાર-તે સંબંધી વર્જુન છે. આ ગ્રંથમાં પિંડનિરૂપણ, ઉદ્દગમદાયા, ઉત્પાદનદાયા, એષણાદાયાનું વર્જીન કરતી ૬૭૧ ગાથાઓ આઠ અધિકારમાં રચાયેલી છે. આના રચયિતા આચાર્ય ભદ્રબાહુ છે. ઉદ્દગમ, ઉત્પાદન, એષણા, સંચાજના, પ્રમાણ, અંગાર, ધૂમ અને કારણ પિંડના ૯ લેદ બતાવ્યા છે. ઉદ્દગમના ૧૬ પ્રકાર, ઉત્પાદનના ૧૬ લેદ, એષણાના દસ લેદ, સ્વાદને માટે ગૌચરીમાં પ્રાપ્ત વસ્તુઓને મેળવી ખાવી તે સંચાજના દોષ છે, આહારના પ્રમાણુને (માપને) ધ્યાનમાં લઈ ને ભિક્ષા ગ્રંહણ કરવી નહીં તે પ્રમાણુદોષ છે. આગમાં સારી રીતે પકવેલા લાજનમાં આસક્તિ રાખવી તે અંગારદોષ છે. લાજનની નિંદા કરવી તે ધૂમ દોષ અને સંચમ, ધ્યાન ને લક્ષમાં લીધા વિના ભાજન કરવું તે કારણુદાષ માનવામાં આવ્યા છે.

#### અથવા–એાઘનિર્યું કિત ઃ—

એાઘ એટલે સામાન્ય કે સાધારણુ આવેા અર્થ નિશુંક્તિમાં કરવામાં આવ્યા છે. આના રચયિતા ભદ્રબાહુ છે. આને આવશ્યક-નિશુંક્તિના અંશ મનાય છે. સાધુઓના સામાન્ય આવારવિચારનું વર્ણુન ૮૧૧ ગાથાઓમાં કરેલું છે. દ્રોણાચાર્યે આના પર ચૂણું જેમ પ્રાકૃત પ્રધાન ટીકા રચી છે. મલયગિરિની વૃત્તિ અને અવચૂરિ પણ મળે છે. ઓાઘનિશુંક્તિમાં મતિલેખન, પિંડદ્વાર, ઉપધિનિરૂપણુ, અનાયતનવર્જન, પ્રતિષેવણાદ્વાર, આલાચનાદ્વાર અને વિશુહિદ્વાર એમ ચરણુ કરણુનું વર્ણુન છે.

## છેદસૂત્રા---

છેદસૂત્રાની સંખ્યા છ છે. (૧) નિશીય, ખૃહત્કલ્પ, વ્યવહાર, દશાશ્રુતસ્કંધ, પંચકલ્પ, અને મહાનિશીથ ગા ગ્રંથામાં નિશીથ, પંચકલ્પ, અને મહાનિશીથ ગાણધરચિત છે. જ્યારે ખૃહત્કલ્પ, અને દશાશ્રુતસ્કંધના રચયિતા ભદ્ર-બાહુ સ્વામી છે. તેમાં પંચકલ્પ નામનું છેદસૂત્ર વિછિન્ન થયેલું છે. તેના 'પર સંઘદાસગાણુએ ભાષ્ય રચ્યું છે. તે આજે ઉપલબ્ધ છે. આ છેદસૂત્રા પર નિર્ચુક્તિ, ભાષ્યા, ખુહત્ભાષ્ય, ચૂર્ણાં, અવચૂરિ અને ટિપ્પણુ સાહિત્ય લખાયું છે. તેના વિષય સાધુસાધ્વીઓના આચાર, ગાંચરી, ભિક્ષા, કલ્પ, કિયા અને સામાન્ય નિયમમાગોનું પ્રતિપાદન કર્યું છે. તેની સાથે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવ ઉત્સર્ગ અપવાકી માર્ગોનું પણુ સમયાનુસાર નિરૂપણુ કર્યું છે.

સામાન્ય રીતે આ છેદસૂત્રા અપવાદ માર્ગના સૂત્રા ગણાય છે. આમાં વિશેષતઃ સાધુઓના આચારનું પ્રતિપાદન છે. છતાં કચાંક કચાંક શ્રાવકના આચાર સંબંધી પણુ ચર્ચા છે. જેવાં કે અગ્યિાર પ્રતિમાએા (વ્રતા), ગુરુની તેત્રીસ પ્રકારની આશાતના ટાળવી. કાેઈ આચાર્ય પદવીદાનને યાગ્ય ન હાેય તા તે પદવી છાડાવવી અને આલાચના કરવી વગેરે આચારાનું નિરૂપણુ છે. વિન્ટરનિત્જ કહે છે કે આ છેદસૂત્રામાં ખરી ઉપયાગી વાત ત્રીજાથી પાંચમા છેદ સૂત્રામાં જ છે. જે ઘણાં પ્રાચીન છે. ટૂંકમાં આ આખા આવતા બોદ્ધગ્રથ વિનયપિટક છે. છેદસૂત્રામાંનું બહત્કલ્પ સત્ર એ પ્રાચીન કલ્પસૂત્ર છે. સંક્ષિપ્ત શૈલીમાં લખાયેલાં છે.

### (૧) નિશીથસૂત્ર :-

રખલન કરનાર સાધુઓને પ્રાયશ્ચિત રૂપે કરવાની કિયાઓ વિશે નિશીયસૂત્રમાં કહેવામાં આવ્યું છે. એકવાર અભાષ્ટ્યેપણુ અકૃત્ય થયું હાય તા આલાચના કરી શુદ્ધ થવું, ફરી તે અકૃત્ય ન થાય તેની તંકેદારી રાખવી આમ ધર્મનિયમાના ખજાના છે. ૨૦ ઉદ્દેશકમાં રચાયેલા છે. પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં ૬૦ ખાલ છે. બીજામાં ૬૦, ૮૦, ૧૦૦, ૮૦, ૭૭, ૯૧, ૧૭, ૨૮, ૪૭, ૯૨, ૩૦, ૬૦, ૪૫, ૧૫૪, ૫૦, ૧૫૧, ૬૪, ૩૬ એમ ક્રમિક ખાલ છે. જ્યારે વીસમા ઉદ્દેશકમાં આલાચનાપૂર્વકના પ્રાયશ્ચિતા – માસિક, લઘુમાસિક ચતુર્માસિક, આદિ પ્રાયશ્વિતાની વિધિનું વર્ણુન છે.

(૨) બૃહત્કલ્પ સૂત્ર –

છ ઉદ્દેશકર્મા સાધુસાધ્વીએાના આચારવિચારનું વર્જન છે વિન્ટર નિત્જનાના મત પ્રમાણે ખહુ પ્રાચીન ભાષાનું છેદસૂત્ર છે. અમુક અપરાધ માટે અમુક પ્રાયશ્ચિત કરવું તે આ ગ્રંથમાં ખતાવ્યું છે. આ પ્રાચીનતમ આચારસત્રોનું મહાશાસ્ત્ર છે. ટીકાકારાેએ બીજા આગમાેની જેમ આમાં પણ ઘણાં ફેરફાર કર્યા છે. પ્રથમ ઉદ્દેશકર્મા પ૧ સૂત્રા છે, તેમાં સાધુસાધ્વીએાના આહાર, વિહાર, ગમનાગમનની ક્ષેત્રમર્યોદા નક્કી કરેલ છે. તે સિવાય આગળનાં ક્ષેત્રમાં વિહાર નિષેધ ગણાવ્યે। છે. ઉપાશ્રયની જગ્યા પણ સ્વચ્છ અને અહિંસાચુક્ત હેાવી જોઈએ. પાંચ પ્રકારનાં વસ્ત્ર અને રજોહરણનું કથન છે. આ ઉપરાંત સાધુસાધ્વીઓએ એક ખીજાના સ્થાને (ઉપાશ્રયમાં) આવવા જવાની મર્યોદાના ઉલ્લેખ કર્યો છે. પ્રાયશ્વિત અને આચારવિધિના ઉલ્લેખ છે. આહાર લેવા–વાપરવાે વિગેરેના નિયમાે અતાવ્યા છે. છેલ્લા ઉદેશકમાં સાધુસાધ્યીઓને છ પ્રકારનાં દુર્વચના એાલવાનાે નિષેધ કર્યો છે.

# (૩) વ્યવહાર

આ ગ્રંથના દસ ઉદ્દેશકમાં આચારથી પતિત થયેલા મુનિએરએ કરવી પડતી આલેાચના અને તે આલેાચના સાંસળનાર અને કરનાર મુનિએ કૈવા હેાવા જોઈએ તે કેવા ભાવથી કરવા જોઈએ તેનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. તેમના વિહાર વર્ણુવ્યા છે. કાેને ગણિ, સુનિ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાયની પદવી આપવી તે બતાવ્યું છે. ગાચરી માટેના નિતિનિયમાનુ' વર્ણન છે. વ્યવહારસૂત્રને દ્વાદશાંગનું નવનીત કહેવામાં આવ્યું છે. સ્વાધ્યાય કરવાના, ગાચરી આપનાર ગૃહસ્થ સાથે કેવી રીતે વર્તવું, કેમ આજ્ઞા લેવી, કેવું અને કેટલું ભાજન લેવું, કયારે ભાજન કરવું, આગમાનું અધ્યયન કરવું તે કચારે કરવું વિગેરેનું વર્ણન છે, આમ સાધુ-સાધ્વીઓના વ્યવહારાનું વર્ણુન હોવાથી તે વ્યવહારસૂત્ર નામ ચથાર્થ છે. આના કર્તા ઝૂતકેવલી ભદ્રબાહુ છે જેમણે નિર્યુક્તિલખી છે; ભાષ્ય પહુ મળી આવે છે પહું નામાલ્લેખ નથી. મળતાે મલયગિરિએ ભાષ્ય પર વિવરણ લખ્યું છે. અવચૂરિ પણ લખાઈ છે.

(૪) દશાશ્રત સ્કંધ :--

દસાશ્રતસ્ક'ધ દસ અધ્યયનેામાં ભદ્રબાહુએ રચીને તેના પર નિશું ક્તિ લખી છે. ચૂર્ણિ પણુ લખાઈ છે. પ્રકાલ 'પાર્શ્વ ચંદ્રે આના પર વૃત્તિ લખી છે. પુરુષ પોતાની પ્રકૃતિથી પ્રતિકૃળ આચરણુ કરે તા અસમાધિનું કારણુ થાય છે. તે પ્રમાણે મુનિ પોતાના સંચમથી પ્રતિકૃળ આચરણુ કરે તા સંચમમાં અસમાધિ મેળવે છે. તેથી અસમાધિના ૨૦ સ્થાના દર્શાવ્યાં છે સબલ પ્રહાર થાય તા અશક્તિ આવે છે તેમ સાધુને ચારિત્રમાં અશક્તિ લાવનાર ૨૧ સબળ દોષ, ગુરુની ત્રેત્રીસ આશાતના, આચાર્યની આઠ સંપદા તેના ભેદ, શિષ્ય માટેની ચાર પ્રકારની વિનય પ્રવૃત્તિ અને તેના પ્રલેદ, ચિત્તસમાધિનાં દસ સ્થાન, શ્રાવકની અગિયાર પ્રતિમાઓ, ભિદ્ધપ્રતિમા, વીરપ્રભ્રના ચ્યવન, જન્મ, સંહરણ, દીક્ષા, કેવલજ્ઞાન, ને માક્ષ કથારે પામ્યા તે સંબ'ધીનું પશું પણા કલ્પ, માહનીય કર્મ-બંધન વિશેનું વિવરણુ અને તેના ત્રીસ સ્થાન, નવ નિદાના તેમાં બતાવ્યા છે.

(૫) પંચકલ્પ સૂત્ર :-

આ છેદસૂત્ર હાલ મૂળ સ્વરૂપે ઉપલબ્ધ નથી. આના પર સંઘદાસગણિએ ભાષ્ય રચ્યું છે. ચૂર્ણા પણ લખાઈ છે જે ઉપલબ્ધ નથી. પંચકલ્પ ભાષ્ય એ ખૃહતકલ્પ ભાષ્યના અંશ માનવામાં આવે છે. મલયગિરિ અને ક્ષેમકિર્તિ સૂરિએ આના ઉલ્લેખ કર્યો છે.

(૬) મહાનિશીથ સૂત્ર:-

મહાનિશીથ સૂત્રને સમગ્ર પ્રવચનનેા પરમસાર પણ કહેવામાં આવ્યું છે. આ સૂત્ર મૂળ નષ્ટ પામ્યું હતું. તેના ઉધ્ધારક આચાર્ય હરિભદ્રસૂરિ છે. આ ગ્રેંથમાં તંત્ર સંબંધી તથા જૈનાગમાના અતિરિક્ત અન્ય ગ્રેંથોના ઉલ્લેખ છે. છ અધ્યયના આવેલાં છે. પ્રથમમાં ૧૮ પાપસ્થાનકા, કર્માનાં વિપાક ફળતુ વિવેચન, ત્રીજા ચાથામાં કુશીલ સાધુઓના સંસર્ગના નિષેધ કર્યો છે. નવકારમંત્ર અને ઉપધાન, દયા, અને અનુક પાના અધિકારાતું વિવેચન છે. પાંચમા અધ્યયનમાં ગ્રુરૂશિષ્યના સંબંધને વર્જુવી ગચ્છતું વર્જુન છે. આના પ્રકરણના આધારે ' ગચ્છાચાર ' નામતું પ્રકીર્જુક ગ્રંથ રચવામાં આવ્યું છે. છઠ્ઠા અધ્યયનમાં પ્રાયશ્વિતના દસ અને આહેાચનાના ચાર પ્રકારાતું વર્જુન છે. આ ઉપરાંત કમલપ્રભા આદિની કથાઓ, તાંત્રિક કથના તથા અન્ય ગ્રંથ હેાય તેવું જણાય છે.

# દસ પ્રકીર્ણુંક--

આ પ્રકીર્જુ ગ્રંથા છુટા છે. તે રચના પહલિમાં વેદનાં પરિશિષ્ટોને મળતાં આવે છે. તે પદ્યબહ છે. ભગવાન મહાવીરના સમયમાં પ્રકીર્જુક ગ્રંથાની રચના ૧૪૦૦૦ અતાવી છે તેમાંથી આજે દસ ઉપલબ્ધ છે. (૧) ચતુઃશરણ, આતુર પ્રત્યાખ્યાન, મહાપ્રત્યાખ્યાન, સક્તપરિજ્ઞા, તંદ્રલ-વૈચારિક, સંસ્તારક, ગચ્છાચાર, ગણિવિદ્યા, દેવેન્દ્રસ્તવ, મરણુસમાધિ.

(૧) ચતુઃશરહ્ય :---આનું બીઝું નામ ' કુશલાનુબંધિ' પહ્યુ છે. ૬૩ ગાથાઓમાં અરિહંત, સિદ્ધ, સાધુ અને ધર્મ--એ ચારનું શરહ્યુ લેવાનું કહ્યું છે. આના કર્તા વીરભદ્ મનાય છે. આના પર લુવનતુંગની વૃત્તિ અને ગુહ્યુરત્નની અવચૂરિ છે. ચારનું શરહ્યુ લેવાથી દુષ્કૃતની નિંદા અને સુકૃતની અનુમાદના થાય છે તેનું વર્હાન છે.

(ર) આતુર પ્રત્યાખ્યાનઃ — ૭૦ ગાથાઓમાં બાલમરણ, બાલપ'ડિત મરણુ, અને પ'ડિતમરણુ કાેનાં થાય છે તેનું વર્ણન છે. આના કર્તા વીરભદ્ર છે. ભુવનતુંગની વૃત્તિ અને ગુણુરત્નની અવચૂરિ મળે છે. આ ઉપરાંત પ'ડિને આતુર– રાગાવસ્થામાં શેનાં શેનાં પ્રત્યાખ્યાન લેવા, શું શું વાસરાવવું, (ત્યજવું) કેવી કેવી ભાવના ભાવવી, સર્વ જીવાને ખમાવવા અને ઉત્તમ મરણુ કેવી રીતે થાય છે તે બતાવ્યું છે.

(3) મહા પ્રત્યાખ્યાન :— માટાં પ્રત્યાખ્યાના ને ૧૪૨ ગાથાઓને અનુષ્ટુપ છંદમાં રચવામાં આવ્યા છે. જે પાપા થયા હાય, તેને યાઠ કરી, તેના ત્યાગ કરવા, ભાવ શલ્ય કાઢી નાંખવું, પંડિત મરણ થાય તેવી આત્મસ્થિતે જાગૃત કરી સર્વ અસત્ પ્રવૃત્તિ ને ત્યજવી, દુઃખમય સંસાર પ્રત્યે વૈરાગ્ય ઉભા કરવા વિગેરે પ્રત્યાખ્યાન કરવાથી સિદ્ધિ મળે છે. તેનું વર્ણુન છે.



(૪) ભક્તપરીક્ષા :--

વીરસદ્ર રચિત ૧૭૨ ગાથાએમાં અભ્યુદ્યત મરણથી આરાધ-નાથાય છે. તે મરણ ભક્તપરિક્ષા,ઇંગની અને પાદપાયગમન એમ ત્રણુ પ્રકારનું વર્ણુ વ્યું છે. ભક્ત પરીક્ષા પ્રમાણે મરણ સવિચાર અને અવિચાર એમ બે પ્રકારનું છે. સંસારની નિર્ગુણતા ઓળખી પશ્ચાત્તાપ પૂર્વક સર્વ દેશ ત્યજી આલોચના મેં સંસારમાં ઘણું ભાગવ્યું વગેરેના વિચાર કરી ભક્ત પરીક્ષા-મરણની અનશનવિધિ અને ભાવના આચરવાનું કહ્યું છે. મનેને માંકડા સાથે સરખાવ્યું છે. અહીં આજાતિને ભુજ-ગીની, અવિશ્વાસની ભૂમિ, શાકની નહીં, પાયની ગુકા, કપટની કુટી, ફલેશ કરનારી, અને દુઃખની ખાણ એવી ઉપમાઓ આપી છે.

(૫) તંદુલવૈચારિક :-

આ ગ્રંથમાં પટ૬ ગાથાઓમાં ગર્ભના કાળ, રેાનિનું, રવરૂપ, ગર્ભવતીશ્રીઓના ખાવાપીવાની તથા માતા-પિતાના અંગેાનું વર્ણુન છે. આ ઉપરાંત જોડકા વર્ણુન તદુન્લગણના, વિંગરેનું વિવેચન ગાથાઓ આ ઉપરાંત ગદ્યમાં પણું છે. જીવની દસ અવસ્થાઓનું વર્ણુન છે. સ્ત્રીની ઉપમાઓમાં પ્રકૃતિની વિષમ, પ્રિય વચન ખાલનારી, બળના વિનાશ, કરનારી, વૈરી સ્વભાવવાળી, આમ પુરુષને કાસુક બનાવનારી તરીકે ઉલ્લેખ કર્યો છે. વિજયવિમલની વૃત્તિ મળે છે. એકસા વર્ષના આયુખ્યવાળા પુરુષ પ્રતિદિન તંદુલ-ભાત ખાય તેની સંખ્યાના વિચારના ઉપલક્ષણુથી આ સૂત્રનું નામ તંદુલ-વૈચારિક રાખવામાં આવ્યું હોય તેમ લાગે છે.

(૬) સ રતારક :--

૧ર૩ ગાથાઓમાં મરહ્યુ થયાં પહેલાં સ'થારા કરવામાં આવે છે તેના માહાત્મ્યનું વર્ણુન છે. એક જ સ્થળે એક આસન પર મૃત્યુ સુધી અનશન લેવામાં આવે છે તેનું વર્ણુન છે.

ગુણરત્નની અવચૂરિ મળે છે. જેમ મણિઓમાં વૈડ્ર્ય મણિ સુગ'ધિત પદાર્થોમાં ગાશીય ચન્દન અને રત્નમાં વજી શ્રેષ્ઠ છે તેવી રીતે સ'સ્તારકને સવ' શ્રેષ્ઠ ગણવામાં આવે છે.

(૭) ગચ્છાચાર :-

ગચ્છનું સ્વરૂપ બતાવ્યું છે. સારાે ગચ્છ સારા આચાર્યથી બંને છે. તેમાં આચાર્યના લક્ષણે, શિષ્યની દશા, ગચ્છના લક્ષણે બતાવી શિષ્યે સારા ગચ્છમાં ગુરુની આજ્ઞાપૂર્વક નિવાસ કરવાનું જણાવ્યું છે. ૧૩૭ ગાથાઓ અનુષ્ટુપ છંદમાં અને આર્યા છંદમાં છે. આના પર આનંદ-વિમલસૂરિના શિષ્ય વિજયવિમલની ટીકા મળે છે. આચાર લષ્ટ કરવાવાળા અને ઉન્માર્ગ સ્થિત આચાર્યમાર્ગને નાશ કરનારા ગણવામાં આવ્યા છે. આમાં ત્રણ અધિકાર છે. આ ચંથમાં સાધુને બાલિકા, વૃદ્ધા, નાતિન, દુહિતા અને એનના સ્પર્શના નિષેધ કર્યો છે. આના પરની ટીકામાં વરાહમિહિરને ભદ્રબાહુના ભાઈ તરીકેના ઉલ્લેખ છે. આ ઉપરાંત ચંદ્રસૂરપ્રગ્નપ્તિ વગેરેના અભ્યાસ કરીને વરાહમહિરે વારાહીસ હિતાના રચના કર્યાના ઉલ્લેખ મળે છે.

(૮) ગણિવિદ્યા :-

આ જ્યાતિષના ગ્રંથ છે. તેમાં દિવસ, રાત્રિ, તિથિ, નક્ષત્ર, કરણ, ગ્રહાદવસ, મુહૂર્ત, શકુન લગ્ન અને નિમિત્તના બલને દરંકનું ૮૨ ગાથાઓમાં વર્ણુન કરેલું છે. હાેરા શળ્દના ઉલ્લંખ અહીં મળે છે.

(૯) દેવેન્દ્રસ્તવ :-

્ર૦૭ ગાથાએામાં દેવેન્દ્ર ભગવાન મહાવીરની રતુતિ કરે છે તે ૩૨ પ્રકારના દેવેાનું સ્વરૂપ તેના પેટાવિભાગા, ચંદ્ર, સૂર્ય, ગ્રહ, નક્ષત્રાદિન ંનામ, સ્થિતિ, ભવન, પરિગ્રહ વગેરેનું કથન કરવામાં આવ્યું છે. વીરભદ્ર રચચિતા માનવામાં આવે છે.

(૧૦) મરણસમાધિ :-

રેર્ડ ગાથાઓ છે. સમાધિથી મરણુ કેમ થાય છે તેનુ વિધિપૂર્વ કતું વર્ણુન છે. શિષ્યના મરણના પ્રશ્નના જવાબરૂપે આરાધના, આરાધક, આલાચના, સ'લખના, ક્ષામણા, કાલ, ઉત્સર્ગ, અવકાશ, સ'સ્તારક, નિસર્ગ, વૈરાગ્ય, માક્ષ, ધ્યાનવિશેષ, લેશ્યા, સગ્યકત્વ, અને પાદોપગમન વિગેરે ચીદ દ્વારાનું વિવૈચન છે. અંતમાં બાર ભાવનાઓનું વર્ણુન છે.

આ દસ પ્રકીર્શ્યુક ઉપરાંત બીજા પ્રકીર્શ્યુકોની રચના થઈ છે. તેમાં ઋષિસાધિત, તીથાદ્વગાર, અજીવકલ્પ, સિદ્ધ-પાહુડ, આરાધના પતાકા, દ્વીપસાગર પ્રજ્ઞપ્તિ, જ્યાંતિષ-કર ડક, અંગવિદ્યા, યાનિપ્રાભુત વિગેરે છે.

(૨) ચૂલિકાએા

(૧) નંદી (૨) અનુયાંગ દ્રાર – નંદિસૂત્રની ગણના અનુયાંગદ્ધાર સાથે કરવામાં આવે છે. નંદીસૂત્રમાં ૬૦ પદ્યાત્મક ગાથાઓ અને પદ સૂત્ર છે. શરૂઆતની ગાથાઓમાં મહાવીર, સંઘ અને શ્રમણાેની સ્તુતિ કરવામાં આવી છે. જ્ઞાનના પાંચ ભેદ વર્જીવ્યા છે. દ્રાદશાંગ ગલિપિટક ગ્રંથાના ઉલ્લેખ અહીં મળે છે. નંદીસૂત્રમાં શ્રુતના બે ભાગ પડવામાં આવ્યા છે. (૧) ગમિકશ્રુત (૨) આગમિકશ્રુત, ગમિકશ્રુતમાં દષ્ટિવાદ અને આગમિકમાં કાલિકશ્રુતના સમાવેશ કરવામાં આવ્યા છે. (૧) ગમિકશ્રુત (૨) આગમિકશ્રુત, ગમિકશ્રુતમાં દષ્ટિવાદ અને આગમિકમાં કાલિકશ્રુતના સમાવેશ કરવામાં આવ્યા છે. શ્રતસાહિત્યના બે ભેદ પાડયા છે. અંગબાદ્ય આને અંગપ્રવિષ્ઠ. ટીકાકારના મતે પ્રવિષ્ટોની સ્થના ગણધરાએ અને અંગપાદ્યની રચના સ્થવિરાએ કરેલી છે. અંગબાદ્યના પણ બે ભેદ, આવશ્યક અને આવશ્યકવ્યતિરિક્ત એમ પાડવામાં આવ્યા છે. આના પણ પ્રભેદ પાડથા છે. ૭૨ કલાએા અને સાંગાપાંગ ચાર વેદાના ઉલ્લેખ મળે છે. આના

# -Jain

રચયિતામાં મતભેદ છે. કેટલાકને મતે દેવવાચક છે. કેટલા-કને મતે દેવર્ધિંગણિ ક્ષમાશ્રમણ છે. કેટલાંક બ`નેને એક જ માને છે. પરન્તુ દેવવાચક અને દેવર્ધિંગણિના ગચ્છ જીદા જીદા હતા આ ગ્ર'થ પર જીનદાસગણિની ચૂર્ણાં, ભદ્રબાહુની અને મલયગિરિની ટીકાએા ઉપલબ્ધ છે.

આઉપરાંત આ સૂત્રમાં સ્થવિરાવલિમાં ભદ્રબાહુ, રથૂલભદ્ર, મહાગિરિ, આર્યાશ્યામ, આર્યસમુદ્ર આર્યામંગુ, આર્ય-નાગહરિત, સ્કાદેલાચાર્ય નાગાર્જુન, ભૂતદિન્ન વિગેરેના ઉદલેખ મળે છે.

આ ઉપરાંત કાલિક શ્રુત અને ઉત્કાલિક શ્રુત ને ભેદ-પ્રભેદ બતાવ્યા છે.

(ર) અનુચાગદ્વાર

આ ગ્રંથ આર્ય રક્ષિત સૂરિકૃત માનવામાં આવે છે ભાષા અને વિષય જેતા આ ગ્રંથ અર્વાચીન લાગે છે. આના પર જીનકાસગણિમહત્તરની ચૂણીં, હરિલદ્ર અભયદેવના શિષ્ય મલધારી હેમચંદ્રની ટીકાઓ મળે છે. આની 'શૈલી પ્રશ્નોત્તરી છે. આમાં પ્રમાણ – પલ્યાપમ, સાગરાપમ, સંખ્યાત, અસંખ્યાત અને અનંતના પકારો નથનું સ્વરૂપ અતાવ્યું છે. નામના દસ પ્રકાર, કાવ્યરસના પ્રકાર, મિથ્યાશાસ્ત્ર સ્વરાના નામ સ્થાન, તેના લક્ષણ, ગ્રામ, મૂર્જના વિગેરેનું વર્ણન મળે છે. આગમલાપ, પ્રકૃતિ અને વિકારનું પ્રતિપાદન કરતા વ્યાકરણ સંબંધી ઉદાહરણા છે. આ ઉપરાંત આમાં આવશ્યક શ્રુતસ્કંધના નિક્ષેપા, ઉપક્રમાધિકાર, અનુપૂર્વી પ્રમાણદ્વાર અધિકાર, નિશ્વેપ અધિકાર અનુગ્રમ અધિકાર અને નય ના અધિકાર છે. આમાં મહાભારત, રામાયણ કૌટિલ્ય, દ્યાટકમુખ વિ.ના ઉલ્લેખ મળે છે.

શ્રી કેર્લકલા સિ. ભદ

逫

🌋 જૈન શાસ્ત્ર ભંડારો:

જૈન ગ્રથો ખાસ બંડારોમાં સાચવીને રાખવાની પ્રથા હતી તેને લઇને હજારો ગ્રથો જળવાઇ રહ્યા છે. દેરાસરોના ભોયરામાં મુખત્વે ગ્રથો મૂકી રાખવાની પ્રથા હતી અને હજીવે છે. આ રીતે મુસ્લીમ આક્રમણખોરોથી આપણા ગ્રથો બચાવી શકાયા છે. આજે આ રીતે ર લાખથી પણ વધારે જૈન હસ્તપ્રતો ભારતમાં વિવિધ બંડારોમાં પડેલી છે. જેસલમેર, પાટણ, પંભાત, લીંમડી, અમદાવાદના ભંડારો વિશેષ જાણીતા છે. પાટણ, પંભાત અને જેસલમેરમાં તાડપત્ર પરની અનેક હસ્તપ્રતો વિદ્યમાન છે. જેસલમેરમાં કુલ ૧૦ જૈન જ્ઞાન ભંડારો છે. કિલ્લામાં શ્રી સંભવનાથજી ના મંદિરના ભોંયરામાં આવેલો શ્રી જિનભદસૂરિ જ્ઞાન ભંડાર. વેગડગચ્છીય જ્ઞાન ભંડાર, પંચનો જ્ઞાન ભંડાર, આચાર્ય ગચ્છના ઉપાશ્રયનો જ્ઞાન ભંડાર થાણકશાહનો જ્ઞાન ભંડાર, ડુંગરજી યતિનો જ્ઞાન ભંડાર, લોંકાગચ્છનો જ્ઞાન ભંડાર, તપાગચ્છનો જ્ઞાન ભંડાર.

જેસલમેરમાં અમૂક હસ્તપ્રતો પાટણથી પણ આવેલ છે. પાટણમાં મહારાજ કુમારપાળના અવસાન બાદ આવેલો રાજા અજયપાળ જૈન દેષી હતો. અજયપાળના ડરથી ત્યાંની અમુલ્ય હસ્તપ્રતો છાનામાના જેસલમેર ખસેડવામાં આવી હતી. હવે વિક્રમ સવંત ૨૦૦૬ માં ફરી પાછી પાટણ લઇ જવામાં આવી છે. પાટણમાં હેમચંદાચાર્યના સમય દરમ્યાન જૈન સાહિત્યમાં અભૂતપૂર્વ પ્રગતિ થઇ. ન્યાય, વ્યાકરણ, યોગ, કાવ્યશાસ્ત્ર, કથાનુયોગ તથા જૈન -સિધ્ધાંત વિષક અનેક ગ્રથોનું નિરૂપણ થયુ હતું. પાટણનો જ્ઞાન ભંડાર વિશાલ છે. અમદાવાદના જ્ઞાન ભંડારોમાં મોગલકાળથી માંડીને ગઇસદી સધીના અલભ્ય ગ્રથો છે. હવે તો આ જ્ઞાનભંડારોની હસ્તપ્રતો ને સારી રીતે સાચવીને રાખવામાં આવેલ છે. દરેક હસ્તપ્રત પર કાગળ મુકીને તેનો ક્રમાંક તથા નોંધ આપવામાં આવે છે. વસ્ત્રમાં બાંધીને રખાયેલી પ્રતો એલ્યુમીનીય-મની નાની પેટીમાં રખાય છે. સુચિપત્ર પણ સારી રીતે તૈયાર થયાં છે. કેટલીક અમુલ્ય હસ્તપ્રતોની માઇક્રોફીલ્મ પણ લેવામાં આવેલી છે. કેટલાંક ગ્રંથોની નકલ અને પ્રેસકોપી પણ કરવાનુ કામ ચાલુ જ છે. અત્યારે દિલ્હીમાં પણ આત્મવલ્લભ સ્મારક ભવનમાં વિશાળ જ્ઞાન ભંડારનું આયેજન છે.

પરદેશમાં બર્લીન (જર્મન) માં તથા લંડન, ઓકસફર્ડમાં જૈન હસ્તપ્રતોનો નોંધપાત્ર સંગ્રહ છે. આ સિવાય પેરીસ, વિએના, વોશિંગટન તથા ન્યુયોર્કમાં પણ જૈન હસ્તપ્રતો સંગ્રહાયેલી છે. પરદેશમાં જે હસ્તપ્રતો રખાયેલ છે તેના કેટલોગ બહાર પડેલાં છે. પરંતુ કેટલાક કેટલોગ તો સો વર્ષથી વધારે જૂના છે. કેટલોગ બહાર પડયાં પછી હસ્તપ્રતો અન્ય સ્થળે ખસેડવામાં આવી છે. તથા અમૂક નવા કેટલોગ પણ બહાર પાડવામાં આવ્યાં છે. આ રીતે જોતાં પરદેશની હસ્તપ્રતોમાં થોડો થોડો ગૂંચવાડો જરૂર છે. પરંતુ એકંદરે લંડન અને ખાસ કરીને બ્રિટીશ મ્યુઝીયમની લાયબ્રેરીઓની હસ્તપ્રતો વધારે વ્યવસ્થિત સ્વરૂપમાં છે. આ હસ્તપ્રતોના સંશોધનમાં ઊંડો રસ લઇને નવા કેટલોગ બહાર પાડવાની પુરી આવશ્યકતા છે.

દીગંબર હસ્તપ્રતો મુખ્યત્વે દક્ષિણ-ભારતમાં વધારે પ્રમાણમાં ઉપલબ્ધ છે. દક્ષિષ્ટાગ-ભારતનાં મઠોમાં જ્ઞાન ભંડાર પણ છે ત્યાં વિશાળ સુગ્રહ છે. આ હસ્તપ્રતોની ભાષા મુખ્યત્વે કન્નડ છે. જૈન પ્રાચીન સાહિત્ય આપણો અમુલ્ય વારસો છે. તેમાં આપેલું જ્ઞાન માત્ર જૈનોનેજ ઉપયોગી છે તેવું નથી પરંતુ સહુ કોઇને ઉપયોગી થઇ શકે છે. સર્વ ધર્મના વિજ્ઞાનોએ આ બાબતમાં રસ કેળવીને જૈન સાહિતાના નવનીતનો સદુપયોગ કરવો ઘટે.

# જૈન સામયિકો (પત્ર-પત્રિકાઓ)

(સૌજન્ય - શ્રી ગુણવંતશાહ ના લેખ અને અન્ય પુસ્તકોમાંથી) જૈન પત્રકારિતાનો ઇતિહાસ લગભગ ૧૨૫ વર્ષ પ્રાચીન ગણી શકાય. આ યુગ એટલે જૈન સમાજનો વિવિધ ધાર્મિક -રાજનીતિક - સામાજિક આક્રમણોથી નામશેષ બનેલ સમય અને યતિ-ભટ્રારકો દ્વારા પુન: ઉધ્ધારનો ઉષાકાળ ગણી શકાય. સન ૧૮૫૯ માં અમદાવાદથી ''જૈન દીપક'' નામનું માસિક પ્રકટ થયું. અને આ પત્ર-બીજની પ્રેરણા મા પ્રકટ થયેલ સામયિકોની સંખ્યા ભારતવર્ષમા, ૧૯૮૨ સુધી બધા સમ્પદ્રાયોના મળી લગભગ ૬૦૦ સુધી પહોચી. તે તેની ઉત્તરોતર પ્રગતિની વિકાસ યાત્રા કહી શકાય. જેની ઉપલબ્ધ માહિતી આ પ્રમાણે છે. અંગ્રેજી ૧૧, ઉર્દુ ૭ (પાકિસ્તાન ની રચના પછી લગભગ બંદ) કન્નડ-૫, ગુજરાતી ૧૨૬, તામીલ ૬, બંગાળી ૩, મરાઠી ૨૪, સંસ્કૃત ૧, અને હિન્દીમા ૨૭૯ જેટલા પત્રો પ્રકટ થયા છે. પત્રોના પ્રકાશન સ્થળ અંગેની માહિતી મુજબ - આસામમાંથી ૧, આંધમાંથી ૪, ઉ. પ્રથી ૮૬, કર્નાટકથી ૫, ગુજરાતમાં ૬૮, નામિલનાડુ ૭, દિલ્હીમાંથી ૫૦, નાગાલેન્ડમાંથી ۹. પંજાબ-હરિયાણાથી ૭, ૫. બંગાળમાંથી ૨૫, બિહારમાંથી ૬, મધ્યપ્રદેશમાંથી ૩૫, મહારાટમાંથી ૮૦ અને રાજસ્થાનમાંથી ૮૫ એમ કુલ ૪૬૦ પત્રો પ્રકટ થયા. આ પત્રો માંથી બધાની માહિતી ઉપલબ્ધ નથી. માત્રજૂના રેકોંડ માંથી નામ ઉપલબ્ધ થયા છે. જૈનપત્રોમાં અધિકાશ માસિક - પાક્ષિક - અઠવાડિક વધુ પ્રકાશનો થયા છે. જૈન ત્રૈમાસિક અર્ધવાર્ષિક, વિશેષાંકો પણ પ્રકટ થયા છે. કેટલાક ૨-૩ પ્રત્રો દૈનિક પણ બન્યા પણ આજે માત્ર ૧ જયપુરથી 'જૈન દૈનિકજ પ્રકાશિન થાય છે.

પ્રમુખ જૈન પત્રોને કાલક્રમાનુસાર ગોઠવીએ તો -જૈનદીપક (ગુજરાતી ૧૮૫૯ અમદાવાદ) જૈન પત્રિકા (હન્દી ૧૮૮૦ - પ્રયાગ) જૈન બોધક (મરાઠી ૧૮૮૪ - શોલાપુર) જીઆલાલપ્રકાશ (ઉર્દૂ ૧૮૮૪ - ફરૂખનગર) ધર્મશીલન (અંગ્રજી ૧૯૦૩ - મદ્રાસ) જિનવિજય (કન્નડ ૧૯૦૩ - બેલગામ) જિનવાણી (બંગલા ૧૯૨૩ - કલકતા) ગુજરાતી જૈન પત્રો -૧૮૫૯ થી ૧૯૮૨ સુધી ૧૨૬ ગુજરાતી જૈન પત્રો પ્રકટ થયા છે જેમા સૌથી વધુ મુંબઇથી ૫૮, અમદાવાદથી ૨૬, ભાવનગરથી ૯, રાજકોટથી ૪, પાલીતાણા - વઢવાણથી ૩-૩, ડીસા-સુરેન્દ્ર નગર - સોનગઢથી ૨-૨, અને કપડવંજ, કલકતા, છાણી, ખંભાત, ગાંધીધામ, જામનગર, પૂના, લીંબડી, ભાંભર, વડોદરા, સૂરત, હિંમતનગરથી ૧-૧ પ્રકટ થયા છે. હાલ ૧૨૬માંથી ૫૮ પત્રો પ્રકટ થાય છે જેમાં ૨ સાપ્તાહિક, ૮ પાક્ષિક, ૪૭ માસિક અને ૧ વાર્ષિક છે.

પ્રકાશિન જૈનપત્રોમાં સર્વપ્રથમ પત્ર ભરતભરના ગુજરાતીભાષામાં પ્રકટ થયેલ તે ગૌરવ ગુજરાતી ભાષાને મળે. જૈનપત્રોએ સાધુ અને શ્રાવકો બન્ને માટે ખુબજ ઉપકારી કાર્યો કર્યા છે. જેમાં સાધુના આચાર-વિચાર, શ્રાવકોના કનેવ્યો, જૈનધર્મ-સંસ્કૃતિનો પ્રચાર-પ્રસાર, ધાર્મિક ક્રિયા અનુષ્કાન, શાસ્ત્ર ચર્ચા અને સામાજિક સુધારણાના અનેક કાર્યો કર્યા છે. શિક્ષિત વર્ગમાં ધર્મપ્રચારનું મહત્ત્વ પૂર્ણ કાર્ય કર્યું છે. ધાર્મિક અને લૈાકિક કેળવણી, સમાજિક દૂષણોથી મુકિત વગેરે સુધારક કાર્યો માં ખૂબ કાળો આપ્યોા છે. સ્વતંત્રતા સંગ્રામમાં રાષ્ટ્રભકિત ને ધર્મભક્તિનો અંગ બનાવી ઉત્તમ સેવા કરી છે. 'જૈન એકતા' ના પ્રયાસો આ પત્ર દ્વારા સતત થતા રહયા છે. અને જે-તે ભાષાના વિકાસમાં પણ યોગદાન આપેલ છે.

ઉપલબ્ધ ગુજરાતી જૈન પત્રોની યાદી આપની સમક્ષ પ્રસ્તુત છે. ગુજરાતી ઉપરાંત વિવિધ ભારતીય ભાંષાઓ કે અંગ્રજી ભાષામાં પ્રકટ થયેલ ઉપલબ્ધ જૈન પત્રપત્રિકાઓની યાદી પણ પ્રસ્તુત છે.

હવે પરદેશમાં સવિશેષ અમેરિકા, કેનેડા, ઇન્ગલૈંડ, આફ્રિકાનાં દેશોમાં વ્યાપારાર્થે ગયેલ જૈનોએ વ્યાપાર ઉપરાંત પોતાની જૈન સંસ્કૃતિ ને પ્રજવલિત રાખવા માટે, જૈન મંદિરો, વાડીઓની સ્થાપના તો કરીજ છે. જૈન પત્રો પ્રકટ કરી નવી પેઢીને જૈન ધર્મ-દર્શન - સંસ્કૃતિ ની સાથે સતત સંપર્ક રાખી સંસ્કાર આપવાનું ઉત્તમ કાર્ય; કર્યુ છે.

પરદેશથી પ્રકટ થતા પત્રોની યાદી (ઉપલબ્ધ)

(૧) ધી. જૈન (અંગ્રેજી - ગુજરાતી - હિન્દી સંયુકંત -લેસ્ટરથી)

(२) कैन डायकेस्ट (અंग्रेछ)

આ ઉપરાંત વિવિધ ફિરકાઓ પોતાના અંકો પણ પ્રકટ કરે છે.



#### ગુજરાતી જૈન પત્રોની યાદી અમીધારા થી જ્ઞાનપ્રકાશ

|    | અમાવારા થા જ્ઞાનપ્રકા             | ાશ           |              | 63        | જેન પ્રવતામ્બર કાન     |
|----|-----------------------------------|--------------|--------------|-----------|------------------------|
| ૧  | અમીધારા                           | 9683         | ડીસા         | ४৩        | જૈન ધાર્મિક શિક્ષણ     |
| ર  | અપર્શ                             | ૧૯૭૧         | સુરત         | 86        | र्लैन युअ              |
| З  | આત્માનંદ પ્રકાશ                   | १७०२         | ભાવનગર       | 80        | જૈન સેવક               |
| 6  | આત્માનંદ જૈન પત્રિકા              | १८७७         | ભાવનગર (?)   | ય૦        | જૈનોદય                 |
| પ  | આનંદ                              | १७०३         | પાલીનાણા     | પ૧        | જૈનોદય (સચિત્ર)        |
| Ę  | આત્મધર્મ                          | ૧૯૪૨         | સોનગઢ        | પર        | જૈન શાસન               |
| ې  | આગમજયોત                           | ૧૯૬૫         | કપડવંજ       | 43        | જૈન જગત                |
| ٢  | ઓસવાલ સમાચાર                      | ૧૯૭૮         | મુંબઇ        |           | જૈન દર્પણ              |
| Ċ  | કચ્છી દશા ઓસવાલ પ્રકાશ સમીક્ષા    | ૧૯૨૧         | મુંબઇ        | પપ        | જૈન સૌરભ               |
| ૧૦ | કલ્યાણ                            | 9683         | વઢવાણ        | ય૬        | જૈન ધર્મલાભ            |
| ૧૧ | કથા ભારતી                         | ૧૯૫૫         | અમદાવાદ      | ૫૭        | ક્રાંતિ                |
| ૧૨ | રછી દશા ઓસવાલ જ્ઞાતિપત્રિકા       | ૧૯૬૯         | મુંબઇ        | ૫૮        | જૈન વિવેક              |
| ૧૩ | કચ્છી વિકાસ                       | १८६०         | મુંબઇ        | ૫૯        | જૈન સમાચાર             |
| 98 | કોન્ફરન્સ સંદેશ                   | ૧૯૮૨         | મુંબઇ        | 60        | જૈન ઓસોસીએશન           |
| ૧૫ | ખંભાત જૈન સમાચાર                  | ૧૯૭૭         | મુંબઇ        |           | (બુલેટીન)              |
| ૧૬ | ગુલાબ                             | 1686 (       | (?) વડોદરા   | ૬૧        | ઝાલાવાડ સ્થાનકવાર      |
| ૧૭ | ધોધારી જૈન દર્શન                  | ૧૯૭૮         | મુંબઇ        |           | જૈન સભા પત્રિકા        |
| ૧૮ | ચિનઞારી                           | ૧૯૮૨         | મુંબઇ        | ६२        | ટપાલ ટ્રારા તત્ત્વજ્ઞા |
| ૧૯ | જીવદયા                            | ૧૯૨૯         | મુંબઇ        | ९३        | ઝાલાવાડ જૈન દર્શ       |
| २० | જામનગર સમાચાર                     | ૧૯૭૨         | મુંબઇ        | 58        | તત્વ વિવેચક            |
| ર૧ | જિનસંદેશ                          | ঀ৫৩০         | મુબંઇ        | ૬૫        | તરંગતરણી               |
| રર | જિ નવાણી                          | ૧૯૮૧ (       | ?) વઢવાણ     | <i>६६</i> | તર્ણ જૈન               |
| ર૩ | જૈન દિવાકર                        | ૧૮૩૫         | અમદાવાદ      | ૬૭        | ત્રિશલા                |
| २४ | જૈન દીપક                          | ૧૮૫૯         | અમદાવાદ      | ६८        | દશા શ્રમાળી            |
| રપ | જૈન સુધારસ                        | ૧૮૭૭         | અમદાવાદ      | ₹.C       | દક્ષજયોત               |
| ર૬ | જૈન ધર્મ પ્રકાશ                   | 9668         | ભાવનગર       | ೨೦        | દિવ્ય દર્શન            |
| ૨૭ | જૈન હિતેચ્છુ                      | 2668         | ભાવનગર       |           | દુર્લભધર્મ             |
| २८ | જૈન હિતેચ્છુ                      | 9222         | અમદાવાદ      | ૭૨        | ધર્મચક્ર               |
| ર૯ | જૈન ધર્મોદય                       | 9776         | લીંબડી       | 93        | ધર્મ પ્રગતિ            |
| 30 | જૈન હિતેચ્છુ                      | ૧૮૯૮         |              | 38        | પગદંડી                 |
| 39 | જૈન વિજય                          | १७०९         | પાલીતાણા (?) | ૭૫        | પરાગ                   |
|    | જૈન શુભેચ્છક (પા.)                | ৭৫০৩         | ભાવનગર       | ૭૫        | પરાગ                   |
| 33 | र्लंग                             | १८०३         | અમદાવાદ      | ૭૬        | પુણ્ય સ્મૃતિ           |
| 38 | જૈન શ્વેતાંમ્બર કોન્ફરન્સ હેરોલ્ડ | ૧૯૦૫         | મુંબઇ        |           | પ્રબુધ્ધ જીવન          |
| ૩૫ | જૈન પતાકા                         | १७०९         |              |           | પ્રતિષ્ઠા              |
|    | જૈન શાસન                          | ૧૯૧૧         | મુંબઇ        | ૭૯        | પ્રતિકાંતિ             |
|    | જૈનોદય (સચિત્ર)                   | <b>૧૯</b> ૩૪ | १८३४         |           | પ્રતિબિંબ              |
|    | જૈન સન્યપ્રકાશ (દ્રિ.મા.)         | ૧૯૩૬         | અમદાવાદ      |           | પ્રતિભા                |
| ૩૯ | જૈન પ્રકાશ                        | ૧૯૧૩         | મુંબઇ        | ٢२        | બુધ્ધિપ્રભા            |
|    |                                   |              |              |           |                        |

|            | 2                                  |      |                  |
|------------|------------------------------------|------|------------------|
|            | જૈન યુગ                            | १८२४ | મુંબઇ            |
|            | જૈન પ્રવચન                         | ૧૯૨૯ | અમદાવાદ          |
|            | જૈન જયોતિ                          | ૧૯૩૧ | અમદાવાદ          |
|            | જૈન યુગ                            | ૧૯૩૧ | મુબંઇ            |
|            | જૈન એડવોકેટ                        | ૧૯૩૪ |                  |
|            | જૈન સિધ્ધાંત                       | ૧૯૪૬ | મુબંઇ            |
|            | જૈન શ્વેતામ્બર કોન્ફરન્સ પત્રિકા   | ૧૯૫૦ | મુબંઇ            |
|            | જૈન ધાર્મિક શિક્ષણ સાહિત્ય પત્રિકા | ૧૯૫૭ | મુબંઇ            |
| 80         | જૈન યુગ                            | ૧૯૫૭ | મુંબઇ            |
| 86         | જૈન સેવક                           | ૧૯૬૧ | મુંબઇ            |
| ય૦         | જૈનોદય                             | 9638 | મુંબઇ            |
| પ૧         | જૈનોદય (સચિત્ર)                    | ૧૯૬૪ | સુરેન્દ્રનગર     |
| પર         | જૈન શાસન                           | १८६४ | <b>હીંમન</b> નગર |
| 43         | જૈન જગત                            | ૧૯૭૨ | મુંબઇ            |
| પ૪         | જૈન દર્પણ                          | ૧૯૭૩ | ગાંધીધામ         |
| પપ         | જૈન સૌરભ                           | ૧૯૭૬ | રાજકોટ           |
| ય૬         | જૈન ધર્મલાભ                        | ૧૯૭૯ | ભાવનગર           |
| ૫૭         | *iતિ                               | ૧૯૮૨ | રાજકોટ           |
| ૫૮         | જૈન વિવેક                          | १८०३ | મુંબઇ            |
| પ૯         | જૈન સમાચાર                         | ૧૯૧૯ | મુંબઇ            |
| 60         | જૈન ઓસોસીએશન ઓફ ઇન્ડિયા            |      |                  |
|            | (બુલેટીન)                          | १७८० | મુંબઇ            |
| ૬૧         | ઝાલાવાડ સ્થાનકવાસી                 |      |                  |
|            | જૈન સભા પત્રિકા                    | ૧૯૫૪ | મુંબઇ            |
| ९२         | ટપાલ ટ્ટારા તત્ત્વજ્ઞાન            |      | મુંબઇ            |
| ૬૩         | ઝાલાવાડ જૈન દર્શન                  | ૧૯૭૬ | મુબંઇ            |
| 58         | તત્વ વિવેચક                        | ૧૯૦૧ | અમદાવાદ          |
| ૬૫         | તરંગતરણી                           | १८०७ | ભાવનગર           |
| <i>६</i> ह | તરૂણ જૈન                           | 9637 | મુંબઇ            |
| ૬૭         | ત્રિશલા                            | ૧૯૭૫ | મુંબઇ            |
| ۶८         | દશા શ્રમાળી                        | ૧૯૫૧ | મુંબઇ            |
| ६८         | દક્ષજયોત                           | ૧૯૭૫ | મુંબઇ            |
| ೨೦         | દિવ્ય દર્શન                        | ૧૯૫૨ | અમદાવાદ          |
| ૭૧         | દુર્લભધર્મ                         | १७८१ | અમદાવાદ          |
| ૭૨         | ધર્મચક્ર                           | १८६० | ડીસા             |
| э3         | ધર્મ પ્રગતિ                        | ૧૯૭૬ | કલકત્તા          |
| ૭૪         | પઞદંડી                             | 9656 | મુંબઇ            |
| ૭૫         | પરાગ                               | ૧૯૭૧ | મુંબઇ            |
| ૭૫         | પરાગ                               | ૧૯૭૧ | મુંબઇ            |
| ૭૬         | પુણ્ય સ્મૃતિ                       | ૧૯૭૬ | મુંબઇ            |
|            | પ્રબુધ્ધ જીવન                      | ૧૯૩૬ | મુંબઇ            |
|            | પ્રતિષ્ઠા                          | 9650 | પુના             |
| ૭૯         | પ્રતિકાંતિ                         | ૧૯૭૫ | મુંબઇ            |
| 60         | પ્રતિબિંબ                          | ૧૯૭૮ | મુંબઇ            |
| ૮૧         | પ્રતિભા                            | ૧૯૮૨ | મુંબઇ            |
| 10         | สโรกสา                             | 9404 | ວມມະາຕາະ         |

અમદાવાદ

9606

Jain\_

| ٢3  | બુધ્ધિપ્રભા                            | ૧૯૫૯                | ખભાત               |     | <u>`</u>                                                    |
|-----|----------------------------------------|---------------------|--------------------|-----|-------------------------------------------------------------|
|     | ભુતપુર્વ વિદ્યાર્થી સંઘ પત્રિકા        |                     |                    |     | અન્ય ભાષાઓના પ્રમુખ                                         |
|     | જૈન કેળવણી મંડળ                        | <i>૧૯૭૮</i>         | મુંબઇ              |     | જૈન સામાયિકોની યાદી                                         |
| ૮૫  | મહાવીર શાસન                            | ૧૯૫૨                | જામનગર             | ૧   | અપરિગ્રહ (હિન્દી માસિક)                                     |
| 65  | મુક્તિદૂત                              | ૧૯૬૯                | અમદાવાદ            |     | F94, જવાહર પાર્ક વેસ્ટ, લક્ષ્મીનગર, દિલ્હી. ૧૧૦૦૯૨          |
|     | મુંબઇ જૈન યુવક મંડળ પત્રિકા            | ૧૯૨૯                | મુંબઇ              | સ   | અમર ભારતી (હિન્દી માસિક), વીરાયતન                           |
| 66  | મુંબઇ જૈન યુવક મંડળ પત્રિકા            | ૧૯૩૧                | મુંબઇ              | -   | પો. રાજગૃહી ૮૦૩૧૨૪ (નાલંદા)                                 |
| 28  | મંગલ મંદિર                             | ૧૯૭૮                | અમદાવાદ            | 5   |                                                             |
| 60  | મંગલ યાત્રા                            | ૧૯૭૮                | મુંબઇ              | 3   |                                                             |
| ૯૧  | મંગલ હિ. ગુ.)                          | 9683                | ઇન્દોર             |     | અરિહંત પ્રકાશન મંદિર , કમવોઇ નગર પાસે.                      |
| લર  | રત્નજયોતિ                              | ૧૯૪૫                | સુરેન્દ્રનગર       |     | મહેસાણા ૩૮૪૦૦૨ ગુજરાત.                                      |
| 63  | રત્નત્રય                               |                     | મુંબઇ              | 6   |                                                             |
|     | રાધનપુર જૈન દર્શન                      | ૧૯૭૮                | મુંબઇ              |     | અખ્લિ ભારતીય અહિંસા પ્રચાર સંઘ                              |
| ૯૫  | લબ્ધિ કૃપા                             | ૧૯૭૩                | છિપ્રશ             |     | ૧૪૨, ૩જો બ્લોક, ત્યાગરાજ નગર, બેગંલોર ૨૮                    |
| ૯૬  | વઢવાણ મિત્રમંડળ પત્રિકા                | ૧૯૬૧                |                    | પ   | કુશલ નિર્દેશ: (હિન્દી માસિક)                                |
| ૯૭  | વર્ધમાન જૈન                            | <b>૧૯૭</b> ૪        | મુંબઇ              | •   | જિનદત્ત સુરિ સેવાસંધ                                        |
|     | વીર શાસન                               | ૧૯૨૪ (?)            |                    |     | ૧૫એ લક્ષ્મી નારાયણ, મુખજી રોડ, કલકતા ૭૦૦૦૦૬                 |
|     | વીશા શ્રીમાળી હિતેચ્છુ                 | ૧૯૦૭ (?)            | ભાવનગર             | -   | • -                                                         |
|     | વીતરાગ સંદેશ                           | ૧૯૭૩                | મુંબઇ              | ę.  | જિનવાણી (હિન્દી)                                            |
| ૧૦૧ | વિધવા                                  | ૧૯૩૧ (?)            |                    |     | સમ્યકજ્ઞાન પ્રચારક મંડળ                                     |
|     | વિશ્વવાન્સલ્ય                          | 9688                | અમદાવાદ            |     | બાંપુ બજાર, દુકાન નં ૧૮૨-૧૮૩ ઉપર,                           |
|     | વિકાસ                                  | ૧૯૫૦                | મુંબઇ              |     | જયપુર, ૩૦૨૦૦૩                                               |
|     | વિદ્યાલય દર્શન                         | ૧૯૭૯                | મુંબઇ              | ٩   | જિનપ્રતિભા: (હિન્દી)                                        |
|     | વિજયાનંદ                               | 9683                | મુંબઇ              |     | ૮૦૬, ચૌપાસની રોડ, જોધપુર ૩૪૦૦૩                              |
|     | વાગડ સંદેશ                             |                     | મુંબઇ              | ٢   | જૈન ગઝેટ (હિન્દી)                                           |
|     | વેદના                                  |                     | મુંબઇ              |     | ઐશબાગ, લખનઉ ૨૨૬૦૦૪, ઉત્તરપ્રદેશ.                            |
|     | સનાતન જૈન                              | १८०४                | રાજ કો ટ           |     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                       |
|     | સમાલોચક                                | १७०७                | ભાવનગર             | 12  | જૈન જગત (હિન્દી + ગુજરાતી)                                  |
|     | સમય ધર્મ                               | 9630                | સોનગઢ              |     | ભારત જૈન મહામંડળ                                            |
|     | સાણંદ-વિરમગામ તાલુકા પત્રિકા           | १८७३                | મુંબઇ              |     | ૧૦૮-Α સ્ટાન્ડર્ડ હાઉસ, પહેલે માળે,                          |
|     | સેવાસમાજ<br>- ેન્દ્ર ન્વીન્સ ન્વીન્સની | १८५४                | મુંબઇ<br>પંચાઇ     |     | ૮૩, મહર્ષિ કર્વે રોડ, મુંબઇ ૪૦૦૦૦૨.                         |
|     | સોરઠ વીસા શ્રીમાળી                     | ૧૯૭૫                | મુંબઇ<br>સંસર્પ    | 40  | જૈન જર્નલ (અંગ્રેજી)                                        |
|     | સુરેન્દ્રનગર પત્રિકા<br>અનેન્ગ         | ૧૯૫૬<br>૧૯૮૨        | મુંબઇ<br>પાલીતાણા  |     | જૈન ભવન, પી-૨૫, કલાકર સ્ટ્રીટ, કલકત્તા ૭૦૦૦૦૭.              |
|     | સુધોષા                                 | <u>૧૯૬૨</u><br>૧૯૩૫ | •                  | 99  | જૈન ભારતી - હિન્દી                                          |
|     | સિધ્ધચક્ર                              | ૧૯૩૨                | મુંબઇ<br>અમદાવાદ   | ••• | જૈન શ્વેતાંબર તેરાપંથી મહાસભા,                              |
|     | સંઘોદય                                 |                     |                    |     |                                                             |
|     | સ્યાદવાદ સુધા                          | 9888                | ભાવનગર<br>આમદાવાદ  |     | ૩, પોટુંગીઝ ચર્ચ સ્ટ્રીટ, કલકત્તા, ૭૦૦૦૦૧<br>ઃે દિવસ (વિઝી) |
|     | સ્થાનવાસી જૈન<br>જ્યાંગમાં             | 1633<br>2672        | અમદાવાદ<br>વઢવાણ   | વર  | જૈન મિત્ર (હિન્દી)                                          |
|     | સ્વાધ્યાય                              | ૧૯૪૧<br>૧૯૬૬        | નહત્તાણ<br>મુંબઇ   |     | ખપાટિયા ચકલા, ગોંધી ચોક, સુરત ૩૯૫૦૦૩.                       |
|     | হবন্দর্<br>গারাৎ                       | 1000<br>9003        | નુચઇ<br>રાજ કોટ    | 93  | જૈન સંદેશ (હિન્દી)                                          |
|     | શ્રાવક<br>શ્વેનામ્બર જૈન               | 1603<br>1626 (?)    |                    |     | ભારત વર્ષીય દીગંબર જૈન સંઘ,                                 |
|     | શ્વાતામ્બર જન<br>શાંતિ સૌરભ            | 1698<br>1698        |                    |     | ચૌરાસી મથુરા, ૨૮૧૦૦૪ ઉ. પ્રદેશ.                             |
|     | સાાત સારખ<br>હિંસા વિરોધ               | 1608                | અમદાવાદ            | 97  | જૈન સિધ્યાંન ભાસ્કર: (હિન્દી)                               |
|     | હિત-મિત-પથ્યસન્યમ્                     | ૧૯૫૭                | અમદાવાદ<br>અમદાવાદ |     | ઓરીએન્ટલ રીસર્ચ ઇન્સ્ટીટયુટ,                                |
|     | હત-ામન-પળસત્યન્<br>જ્ઞાન પ્રકાશ        | 1240                | અમદાવાદ<br>અમદાવાદ |     | —                                                           |
| 130 | xu-1 ×34%                              | • _ · · ·           | - 4° 4° 96 46° 4   |     | જૈન સિધ્ધાંત ભવન, આરા (બિહાર)                               |

- ૧૫ જૈન વિદ્યા: દીગંબર જૈન અતિશય ક્ષેત્ર, યોસ્ટ શ્રી મહાવીરજી (સવાઇ માધોપુર), રાજસ્થાન. ૧૬ તિર્થંકર (હિન્દી)
- જૈન ભવન, પી-૨૫ કલાકર સ્ટ્રીટ, કલકત્તા, ૭૦૦૦૦૭. ૧૭ તીર્થકર (હિન્દી)
  - ડો. નેમીચંદ જૈન, હીરા ભૈયા પ્રકાશન, ૬૫ પત્રકાર કોલોની, કનાડિયા માર્ગ, ઇન્દોર, ૪૫૨૦૦૧, મ. પ્રદેશ.
- ૧૮ તુલસીપ્રજ્ઞા (હિંદી-અંગ્રેજી) અનેકાંત શોધ પીઠ, જૈન વિશ્વભારતી, લાડત્, રાજસ્થાન.
- ૧૯ દિવ્ય ધ્વનિ: (ગુજરાતી હિન્દી શ્રી સન્શ્રુત સેવા સાધના કેન્દ્ર, યોસ્ટ કોબા, ૩૮૨૦૦૦, ગાંધીનગર, ગુજરાત.
- ૨૦ ધર્મધારા (ગૂજરાતી માસિક) વિકાસ ઓટોમોબાઇલ્સ, કે.બી. કોમર્શીઅલ સેન્ટર, લાલદરવાજા પાસે, અમદાવાદ ૩૮૦૦૦૧.
- ૨૧ પ્રબુધ્ધ જીવન: (ગુજરાતી) રમણલાલ ચી. શાહ, ૩૮૫ સરદાર વી.પી. રોડ, મુંબઇ ૪૦૦૦૦૪.
- સ્ટ મંગલયાત્રા: (તરૂપમ સાડી માર્ટ, પરા બજાર, રાજકોટ-૧.
  ર૩ વર્ણી પ્રવચન: (હિન્દી) ૧૫, પ્રેમપુરી, મુજફફરનગર, ૨૫૧૦૦૨, ઉ. પ્રદેશ.
  ૨૪ વિજયાનંદ (હિન્દી) મહાવીર ભુવન, ચાવલ બજાર, લુધિયાના, પંજાબ.
  ૨૫ વિશ્વ વાત્સલ્ય (ગુજરાતી) હરીભાઇની વાડી, દિલ્હી દરવાજા, અમદાવાદ ૩૮૦૦૦૪.
  ૨૬ વીતરાગ - વિજ્ઞાન (હિન્દી) પંડિત ટોડરમલ ટ્રસ્ટ, સ્મારક ભવન, એ-૪ બાપુનગર, જયપુર, ૩૦૨૦૧૫.
  ૨૭ શ્રમણ (હિન્દી) શ્રી પાર્શ્વનાથ વિદ્યાશ્રમ, હિન્દુ યુનીવર્સીટી, બનારસ-૫, ઉ. પ્ર ૨૮ શ્રમણોપાસક હિન્દી
  - ૨૯ સમ્યગ્જ્ઞાન (હિન્દી) દિગમ્બર જૈન ત્રિલોક શોધ સંસ્થાન, પો. હસ્તિનાપુર, મેરઠ, ઉ. પ્રદેશ.
  - ૩૦ ગોમ્મટવાણી (અંગ્રેજી) શ્રી જૈન મઠ, શ્રવણ બેલ્ગોલા, ૫૭૩૧૩૫, કર્ણાટક.



'પ્રભાવના ' શબ્દ જૈનોમાં વિશેષ પ્રચલિત છે. સમાન્ય રીતે મંદિરો-ઉપાશ્રયોમાં 'પ્રભાવના' નો શબ્દ પ્રયોગ સ્નાઝપૂજા કે કોઇ મોટી પૂજા, વ્યાખ્યાન, પ્રતિક્રમણ અથવા વિશેષ ધાર્મિક અનુષ્ઠાન પછી ભાગ લેનાર સહુને પનાસા, શ્રીફળ, લાડુ કે રોકડ નાણું આપીને ભેટ આપવામાં આવે છે. કેટલીક વખતે કોઇ ગૃહસ્થના ઘરે તપશ્ચર્યા કે મંગલ ભક્તિસંગીત પછી પણ આવી ભેટ આપવામાં આવે છે-તેના માટે પણ આ શબ્દનો પ્રયોગ કરવામાં આવે છે. સ્થૂળ અને રૂઢ અર્થમાં આ શબ્દ જેનાથી ધર્મની – પ્રભાવના –

પ્રભાવના કે આકર્ષણ વધે- તેવી નિમિત્તરૂપ વસ્તુ માટે વપરાવવા લાગ્યો છે.

આ 'પ્રભાવના' શબ્દની છણાવટ કરીએ અને વિશેષ અર્થમાં સમજીએ તો પ્રભાવના શબ્દ પ્ર+ભાવના થી બનેલો છે. પ્ર એટલે વિશેષ. અર્થાત વિશેષપણે પ્રવર્તતી ભાવના. આવી ભાવના અન્ય વ્યક્તિઓમાં પણ વિશેષ ભાવના જન્માવે છે એમ પણ ભાવાર્થ કરી શકાય. કેટલાક આ શબ્દને 'પ્રભા' એટલે વિશિષ્ટ તેજ અથવા પ્રકાશના અર્થમાં લે છે. જેનો અર્થ થાય છે-જે ક્રિયાથી

Jain Education International 2010\_03



ઉતારવાનો સંકલ્પ કરે. અહીં પ્રચાર જેવી છેતરપિંડી લાલચ કે પ્રસાર માટેનો ખર્ચ કે પ્રયાસ નથી પણ સ્વયં સ્ફુરિત ભાવના હોય છે. જૈનધર્મમાં પ્રભાવ વધારનાર આઠ પ્રકારની વ્યક્તિઓનો ઉલ્લેખ છે જેમાં પ્રવચન પ્રભાવક, ધર્મકથા પ્રભાવક, વાદી પ્રભાવક, નિમિત્તવેત્તા પ્રભાવક, તપસ્વી પ્રભાવક, વિદ્યા પ્રભાવક, સિલ્દ્ર પ્રભાવક અને કવિ પ્રભાવક. આ બધામાં દ્વાદશાંગવાણીનો પ્રવચન પ્રભાવક સૌથી વધુ મહત્વપૂર્ણ હોય છે. વિવિધ ધર્મકથા દ્વારા અંતરને પ્રભાવિત કરી ધર્મપ્રત્યે શ્રઘ્દા વધારી શકાય છે. ભગવાને કહયું છે−' ધર્મકથા સાંભળવાથી કે સંભળાવવાથી જીવ સૌભાગ્ય શાળી બને છે અને કર્મની નિર્જરા કરે છે.'

કેટલીક વખતે ઉત્તમ દલીલો, શાસ્ત્રોક્ત તર્કો દ્વારા વાદવિવાદ થી પણ ધર્મની પ્રભાવના વધે છે તેનાં ઘણાં ઉદાહરણો ઉપલબ્ધ છે. કેટલાક ભદ્રબાહુ જેવા મહાન નૈમિત્તિકો કાળ, ચોઘડિયું, પશુ પક્ષિઓનાં આવાજ દ્વારા નિમિત્તજ્ઞાનનો ઉપયોગ કરી ધર્મપ્રભાવના વધારતા હતા. ઉગ્ર તપશ્ચર્યા સ્વયંની શ્રઘ્દા અને અન્યમાં પ્રભાવના વધારતા હતા. ઉગ્ર તપશ્ચર્યા સ્વયંની શ્રઘ્દા અને અન્યમાં પ્રભાવના વધારતા હતા. ઉગ્ર તપશ્ચર્યા સ્વયંની શ્રઘ્દા અને અન્યમાં પ્રભાવના વધારતા હતા. ઉગ્ર તપશ્ચર્યા સ્વયંની શ્રઘ્દા અને અન્યમાં પ્રભાવના વધારતા સહત્વપૂર્ણ બાબત છે. ભ. મહાવીરની ૧૨ ૧/૨ વર્ષની તપસ્યા કે સાધુ-શ્રાવકોની સલ્લેખના, કે માસક્ષમણ વગેરે તપસ્યા પ્રભાવનાને વધારે છે. કેટલીક વખતે યોગી-યતિઓ પોતાની લબ્ધિ-મંત્ર-તંત્રથી પણ ચમન્કાર સર્જી ધર્મ-પ્રભાવના વધારતા રહયા છે. ઉત્તમ કાવ્યશક્તિ દ્વારા પદ રચના કરીને લોકોમાં પ્રભાવના વધારવા માટે સિઘ્દ્રસેન દિવાકર, માનતુંગસૂરી, હરિભદ્રસૂરી, હેમચંદ્રાચાર્ય, ઉ.યશોવિજયજી, આનંદધનજીએ ખૂબજ ઉત્તમ રચનાઓ કરી છે.

સારરૂપે કહી શકાય કે 'પ્રભાવના' તે સાધર્મી બંધુઓ અને જૈનેતરો દ્વારા ધાર્મિક ઉત્તમ ક્રિયાઓ, ઉત્સવો ઉજવીને ઉત્પન્ન કરી શકાય છે. પંચ કલ્યાણક, અંજન શલાકા, પ્રતિષ્ઠા ઉત્સવો જેવા વિધિ-વિધાનોનું આયોજન, ઉત્તમ મંદિર-ઉપાશ્રયો, ધર્મ-સ્થળોનું નિર્માણ કરાવીને તથા ધાર્મિક ઉત્સવો ઉજવીને, શોભાયાત્રા કાઢીને, પોસ્ટર-બેનર લગાવીને, આચાર્ય ભગવંતો, વિદ્વાનોના પ્રવચન ગોઠવીને, ધર્મની વીડીયો બતાવીને, સ્વાધ્યા-ય-ધ્યાન શિબિર યોજીને, સત્સંગ યોજીને, વિવિધ પ્રકારે ધર્મની પ્રભાવના કરી શકાય. અને આવા શુભ પ્રસંગે સ્વામી વાત્સલ્ય, નવકારશી દ્વારા સમૂહ ભોજનનું આયોજન તથા અન્ય 'પ્રભાવના' ( વસ્તુ-પતાસા-લાડુ ) વ્હેંચવાથી પણ પ્રભાવના વધે છે. મંદિર જેવા સ્થળેથી ખાલી હાથ પાછા નહિં ફરવાની ભાવના પણ પ્રભાવનામાં વધારો કરે છે.

લૌકિક રીતે પ્રભાવના વધારી આત્ત્મ પ્રભાવના તરફ વધીએ એ સંકલ્પ કરીને ધર્માચરણ કરવું જોઇએ.

પ્રો. રમણલાલ ચિ. શાહ.

આત્માનું તેજ વધે તે ક્રિયાને પ્રભાવના કહી શકાય.

વ્યવહારિક દૃષ્ટિએ 'પ્રભાવના' લોકોમાં ધર્મ પ્રત્યે આકર્ષણ અને પ્રભાવ વધારવા માટે અપાતી ભેટ વસ્તુઓ માટે વપરાય છે જયારે નિશ્ચય દૃષ્ટિએ તે રત્નત્રય દ્વારા આત્મપ્રકાશ કરનાર તત્વ છે. અને આવો સમ્યગ્દૃષ્ટિ ભગવાન જિનેન્દ્રના જ્ઞાનની પ્રભાવના કરે છે. મોહરૂપી શત્રુનો નાશ કરતાં જઇ શુદ્દમાંથી શુદ્ધતર અને શુદ્ધતરમાંથી શુદ્ધતમ ભૂમિકા ઉપર પહોંચવાનો પુરૂષાર્થ તે આત્મ પ્રભાવના છે. આમ નિજ જ્ઞાનને નિરંતર વધારી આત્મા-પ્રત્યે જાગૃત થવું નિશ્ચય પ્રભાવના છે.

પ્રભાવના અનેક સ્વરૂપે થઇ શકે છે. જે જીવો સ્વકલ્યાણ સાધવા અને અનેક જીવોને ધર્મના પંથે વાળી શકે તેઓ ધર્મની પ્રભાવના વિશેષપણે કરી શકે છે. આ પ્રભાવના ઉત્પન્ન કરવા માટે ધર્મ પ્રત્યે સમજણપૂર્વકની ઉંડી શ્રવ્દ્રાની પ્રથમ આવશ્યકતા છે. સમ્યક દૃષ્ટિ વ્યક્તિ જ ધર્મની સારી પ્રભાવના કરી શકે. પ્રભાવનાનો તેથીજ સમ્યગ્દર્શન સાથે ગાઢ સંબંધ છે.

જૈન ધર્મ આચાર પ્રધાન ધર્મ છે. દરેકે દરેક બાબતમાં શું-શું કરવા યોગ્ય છે અને શું-શું ન કરવા જેવું છે તેની છણાવટ તેમાં કરવામાં આવી છે. મોક્ષ માર્ગ માટે સમ્પગ્દર્શન જ્ઞાન ચારિત્ર પર ભાર મુકવામાં આવ્યો છે. અને તેની પુષ્ટિ આપવા તપ અને વીર્ય પર ભાર મુકવામાં આવ્યો છે. તે માટે ૧-વિધિપૂર્વક દોષરહિત થઇને જ્ઞાનગ્રહણ કરવું તે જ્ઞાનાચાર છે. ૨- શંકાવગર દોષોનો ત્યાગ કરીને શુદ્ધ સમ્યકત્વની સાચી આરાધના કરવી તે દર્શનાચાર છે. ૩- પાંચસમિતિ, ત્રણગુપ્તિનું શુદ્ધ પાલન કરવું તે ચારિત્રાચાર છે. ૪- આત્મકલ્યાણ માટે બાર પ્રકારનું તપ યથાશક્તિ કરીને કર્મની નિર્જરા કરવી તે તપાચાર છે. ૫- ધર્મકરણીમાં શકય તેટલી શક્તિ સ્ફરાવવી તે વીર્યાચાર છે.

સમ્યગ્દર્શન કે દર્શનાચારના આઠ અંગોમાં પ્રભાવના એક અંગ છે. જેમાં પ્રવચન, ધર્મકથા, વાદીવિજય, દુષ્કર તપ વગેરે કરી ધર્મનો પ્રભાવ વધારવાનો ઉલ્લેખ છે. એવાં કાર્યો કરવાં જેથી અન્ય લોકો પણ ઘર્મની પ્રસંશા, અનુમોદના કરે અને ધર્મનું આલંબન સ્વીકારવા પ્રેરાય. ધર્મની પ્રભાવના તીર્થંકર ભગવાન કરતા હોય છે પણ તેમની અનુપસ્થિતીમાં આચાર્યો, સાધુભગવંતો પોતાના આચાર ધર્મકથન દ્વારા કરતા હોય છે. સમક્તિના સઢસઠ બોલમાં પ્રભાવનાનો નિર્દેશ બે વખત કરવામાં આવ્યો છે. સમક્તિના પાંચ ભૂષણોમાંથી એક ભૂષણ તે પ્રભાવના છે. પ્રભાવનાને તીર્થંકર નામ કર્મના કારણરૂપ માનવામાં આવે છે.

પ્રભાવના ધર્મ પ્રચાર માટે ઉપયોગી તત્વ છે. પરંતુ વર્તમાન યુગમાં પ્રચાર શબ્દમાં પરિશુદ્ધતા કરતા રાજનીતિક દાવ-પેચ નો ભાવ વધુ હોવાથી 'પ્રસાર' શબ્દ વધુ યોગ્ય છે. અને તેનાથી વધુ ચઢિયાતો શબ્દ પ્રભાવના છે. જેમાં વ્યક્તિને ધર્મની પ્રતીતિ થાય, શ્રદ્ધા વધે અને સ્વેચ્છાએ તે પ્રભાવિત બની ધર્મને જીવનમાં

# શાસ્ત્ર દ્રષ્ટીએ ટ્રસ્ટી અને સાત ક્ષેત્રા

કર્મના યોગે મંડાયેલા સંસારમાં જીવાત્માએા અનેક પ્રકારનાં પાપ સેવીને ધન મેળવે છે. પાપા સેવીને મેળવી મેળવેલું ધન પણ મોટે ભાગે સંસારના ભાગવિલાસ અને મિજબાનીએા ઉડાવવામાં જ વપગ્રય છે

જેમ ઉખર ભૂમિમાં પડેલું બીજ ક્યારેય કળ તો આપતું જ નથી બલકે બીજપણ નિષ્ક્રળ જાય છે, તેમ ભાગવિલાસમાં વાપરેલું ધન પુણ્યકર્મનો બંધ વગેરે કશા જ ક્રળને આપતું નથી. એટલું જ નહીં પણ આત્માને ભારે નુકશાન પમાડી રહે છે.

માટે સમજુ અને ડાહ્યા શ્રાવકોએ પેતાના ધનનો પ્રવાહ ભાગવિલાસના ખાળમાં વહી જતો અટકાવીને સાત ક્ષેત્રના ક્ષીરેદધિ તરક વાળવો જોઇએ અને મહાન પુણ્ય ઉપાર્જન કરીને અક્ષય આત્મ—લક્ષ્મીને આપનારા મોક્ષને મેળવવા જાઇએ.

હવે આપણે આ મહાન ક્ષેત્રનાં સાતેય ક્ષેત્રના વહીવટના અધિકારીમાં કેવા ગુણો હોવા જાેઈએ તે અને સાતેય ક્ષેત્રમાં દ્રવ્યની આવક-જાવકના હિસાબા કેવી રીતે કરવા? તે દ્રવ્યસપ્તતિકા આદિ પ્રાચીન ગ્રંથાના આધારે જાેઇશું.

શાસ દ્રષ્ટીએ ટ્રસ્ટી બનવાને લાયક ક્રેણ?

સાન ક્ષેત્રનો વહીવટ કરનાર ટ્રસ્ટીમાં નીચે મુજબના ગુણે હોવા આવશ્યક છે :

(૧) જેના કુટુંબ પરિવાર ધર્મના રંગે રંગાયેલા હાેય.

(૨)જે ન્યાય નીતિ પૂર્વક ધનને મેળવનારો હોય. (આજના જાલિમ ટેક્ષ વગેરેમાં પણ યથાશક્ય દાષથી બચવાના પ્રયત્નવાળા હોય.)

(૩) જેલોકોમાં સહુ માટે આદરપાત્ર હેાય.

(૪) જેની કુળપરંપરા ઉજજવલ હોય.

(૫) જે ધર્મક્ષેત્રામાં શકિત મુજબ દાન કરવામાં ઉદાર્ચદલ હોય

(૬) જે ધર્મક્ષેત્રોની રક્ષા કરવામાં વીર હોય.

(૭) જે ધર્મદ્રવ્યની વ્યવસ્થા કરવામાં બુદ્ધિમાન હોય

(૮) જેનું હૈયું વર્મના અવિહડ રાગે રંગાયેલું હોય.

(૯) જે સુગુરુની સેવામાં સદા તત્પર હોય.

(૧૦)જે શુશ્રૂષાદિ બુદ્ધિના આઠ ગુણેા વાળો હોય.

(૧૧)જે શાસ્ત્રના નિયમાને અને સુગુરુદેવાની આજ્ઞાને સદા વક્ષદાર હોય.

(૧૨)જે જીવનમાં યથાશક્ય શ્રાવક જીવનના આચારોને પાળનારો હોય.

This is an account, extracted from the Jain scriptures, of the qualities of a trustee. It lists the various kinds of charitable funds, eg for temple upkeep, for the needs of monks and nurs, for the upkeep of less - fortunate Jains, for helping animals and birds, or for humanity in general, and emphasises that the moneys of each fund may not be diverted for other use. Only the general fund may used for other activities, whether administrative or social or for uplift of the community.

આવા અનેક પ્રકારના ગુણાવાળા આત્મા પરમાત્માની પેઢીના વહીવટ કરતાં કરતાં તીર્થંકર નામ કર્મને પેદા કરે છે. અને અલ્પ સંસારી બને છે.

આવા ગુણાથી રહિત આવા ગુણાને પામવાની કામનાથી પણ રહિત અને ગુવાજ્ઞા-શાસ્ત્રાજ્ઞાને અભરાઈએ મૂકીને મન કાવે તેમ સ્વછદપણે બેકામ રીતે વહીવટ કરનારો ટ્રસ્ટી દુર્ગતિગામી અને અનંત સંસારી બને છે. બારોપ્લે જ્યારેલી આ રંભીર કે તળથી કે સાર્વ્ય કે મંત્ર છે.

શાસ્ત્રાએ ઉચ્ચારેલી આ ગંભીર ચેતવણીની સહુએ નાેધ લેવી જરૂરી છે.

# સાત ક્ષેત્રની આવક અને સદૂવ્યયની વ્યવસ્થા (૧) જિનમૂર્તિ દ્રવ્ય:

આવક:

જિન મૂર્તિના નિર્માણ માટે આવેલ દ્રવ્ય તથા માત્ર જિન પ્રતિમાજીની ભકિત માટે આવેલું દ્રવ્ય જિન મૂર્તિ દ્રવ્ય કહેવાય છે.

સદુપયોગ :

- (૧) જિન મૂર્તિ ભરાવવા માટે.
- (૨) જિન મૂર્તિને લેપ કરાવવામાં.
- (૩) જિન મૂર્તિના ચ્ક્ષુ ટીકા, તિલક આંગી બનાવવામાં.
- (૪) જિન મૂર્તિની અંગ સ્વનાદિ કરવામાં.

# (૨) જિનમંદિર દ્રવ્ય:

## આવક:

(૧) પરમાત્માના પાંચ કલ્યાણકોને અનુસરીને બેાલાતી ઉછામણી.



- (૨) સ્વપ્ન અવતરણ દર્શનાદિની ઉછામણી.
- (૩) અષ્ટપ્રકારી પૂજા વગેરેની ઉછામણી.
- (૪) શાંતિસ્નાત્ર, સિલ્લ્યક પૂજન, પ્રતિષ્ઠ, અંજનશલાકા આદિ મહાત્સવામાં જિન ભક્તિને લગતી તમામ ઉછામણીઓ.
- (૫) ઉપધાન પ્રવેશના નકરાની રકમ.
- (૬) ઉપધાન માલારોપણની ઉછામણી,
- (૭) તીર્થ માલારોપણની ઉછામણી.
- (૮) રથયાત્રાદિની ઉછામણી.
- (૯) ગુરુપૂજનમાં તેમ જ ગહુલીમાં આવેલી રકમ.
- (૧૦) દેવદ્રવ્યનાં મકાનો, ખેતરે, બગીચાએા વગેરેની આવક તથા દેવદ્રવ્યના વ્યાજની આવક.
- (૧૧) મંદિરમાં પરમાત્માને ભેટ કરેલાં છત્ર, ચામર, ભંડાર, ક્રચનિચર આદિ.
- (૧૨) પરમાત્માને ધરેલાં કળ, નૈવેધ, ચાંખા વગેરે.
- (૧૩) આરતી મંગળદીવાની ઉછામણી તથા થાળીના પૈસા.
- (૧૪) પરમાત્માના ભંડારમાંથી નીકળતી તમામ રકમ. સદુપયોગ:
- (૧) જિન પ્રતિમાજી ભરાવવામાં તથા લેપ કરાવવામાં
- (૨) જિન પ્રતિમાજીનાં આભૂષણાે બનાવવામાં
- (૩) સ્નાત્ર પૂજા માટે ત્રિગડુ વગેરે બનાવવામાં.
- (૪) જિન ભક્તિ માટે ઉપકરણા બનાવવામાં.
- (૫) જિનપ્રાસાદ નિર્માણ કરવામાં.
- (૬) જિનપ્રસાદોના જીણાદ્વાર કરવામા.
- (૭) આક્રમણ સમયે જિનમૂર્તિ, મદિર આદિનાં સ્ક્ષણમાં.
- (૮) આપદ ધર્મ સમજીને દેવદ્રવ્યની રકમ પરનો ટેક્ષ વગેરે ભરવામાં. કેટલાંક સૂચના:

(અ) જિન મંદિરમાં રાખેલ પૂજારીનો પગાર દેવદ્રવ્યમાંથી અપાય નહિ, કેમ કે મંદિરનાં જે કાર્યો શ્રાવકોએ કરવાનાં છે એ કાર્યો શ્રાવકોના જ નાકર તરીકે તે કામ કરે છે; તેને દેવદ્રવ્માંથી પગાર કેમ આપી શકાય?

(બ) દેવદ્રવ્યના પગાર લઇને કામ કરતા શિલ્પી, સુથાર, કડિયા, પેઈન્ટર વગેરેને તેની ચાલુ સર્વિસના ટાઈમે ઉપાશ્રય પેઢી કે આંયબિલ ખાતાના કામમાં જોડી શકાય નહીં. તેમ કરવું હોય તો તે કામો કરાવ્યા પૂરતો પગાર સાધારણ ખાતામાંથી ચૂકતે કરવા જોઈએ.

(ક) કળ, નૈવેધ, ચોખા, વરખ, બાદલુ વગેરે તમામ દેવદ્રવ્ય ગણાય છે.

તેને પૂજારીઓને કે માણસાને મક્ષ્તમાં કે પગાર પેટે આપી દેવું ઉચિત જણાતું નથી.

(ડ) માટાં પૂજનામાં આવતાં ક્રૂટ, નૈવેધ વગેરેને વેચીને તેની રકમ દેવદ્રવ્ય ખાતે જમા કરવી જાઈએ. વેચવાની વ્યવસ્થા ન થઈ શકે. તો પૂજા ભણાવનાર પાસેથી જેટલા રૂપિયાનાં કળ-નૈવેધ આવ્યાં હોય તેટલા રૂપિયા તેમની પાસેથી લઈ ને દેવદ્રવ્યમાં જમા કરવા જાઈએ. ન આપે તા સાધારણ ખાતામાંથી તેટલી રકમ દેવદ્રવ્ય ખાતે જમા કરવી જાઈએ. અને પછી તે કળ-નૈવેધ ભેટરૂપે આપી દેવા ઉચિત જણાય છે.

(ઈ) દેવદ્રવ્યના પગાર જેમને અપાતા હાય તેવા માણસા પાસે પાતાનું કોઈ કાર્ય કરાવી શકાય નહિ. તેમની સલામ પણ સ્વાંકારી શકાય નહીં.

#### (૩) જ્ઞાનદ્રવ્ય:

આવક:

(૧) કલ્પસૂત્ર અને અન્ય ક્રેઈ પણ સૂત્ર વહેારવા, પૂજા કરવા અને વધાવવા નિમિતે બોલાયેલ ઉદ્શમણી.

(૨) ૪૫, આગમના વસ્યોડામાં આગમ માથે લેવાની બોલાયેલી ઉછામણી.

(૩) જ્ઞાન સમક્ષ ચડાવેલ કળ, નૈવેધ, રૂપાનાણું, કલમ, પોથી આદી.

ડ) જ્ઞાન ભંડારનાં પુસ્તકો વાંચવા માટે શ્રાવકે ભરેલા

નકરાની રકમ.

- (૫) ગુરુમહારાજ પાસે વાસક્ષેપ લેતાં પુસ્તક પર પૂજારૂપે ચઢાવેલ રકમ.
- (૬) પ્રતિક્રમણમાં સૂત્રા બોલવાની ઉછામણીની રકમ.
- સદુપયોગ

(૧) સાધુ સાધ્વીજી-મહારાજને ભણાવતા અજૈન પંડિતોને પગાર પેટે આપવામાં.

- (૨) સાધુ સાધ્વીજીને અધ્યયન અર્થે પુસ્તક પ્રતાદિ અર્પણ કરવામાં.
- (૩) જિનાગમાં લખાવવામાં તથા છપાવવામાં.
- (૪) જિનાગમા સખવા માટે જ્ઞાનમંદિરનું નિર્માણ કરવામાં.
- (૫) જ્ઞાનભંડારના કબાટો લાવવા માટે.
- (૬) જ્ઞાન પર બાંધવાના ચંદરવા પૂંઠિયા બનાવવામાં.
- (૭) જ્ઞાનભંડારોની સંભાળ માટે રાખેલા અજૈન કર્મચારી (લાયબ્રેસ્પિન) ગેરેને પગાર આપવામાં.
- (૮) જીર્ણ થયેલાં, કાટેલાં પુસ્તકાદિના બાઈન્ડિંગ વગેરે કરાવવામાં.

#### સમ્યક જ્ઞાનના રક્ષણ માટે કેટલાં સૂચના

(અ) જ્ઞાનદ્રવ્યોનો ઉપયોગ પાઠશાળાના પંડિત કે માસ્તરને પગાર આપવામાં કરવા નહિ.

(બ) શ્રાવક-શ્રાવિકાને ભણાવવા માટે જ્ઞાનદ્રવ્ય વાપરી શકાય નહિ.

(ક) જ્ઞાનખાતામાંથી છપાવેલ પુસ્તકો શ્રાવક-શ્રાવિકાઓને ભેટ આપી શકાય નહિ.

(ડ) જ્ઞાનખાતાની રકમમાંથી બનેલ જ્ઞાનમંદિરમાં સાધર્મિક વાત્સલ્ય, સંઘની મીટિંગ કે બહુમાન સમારંભ વગેરે રાખી શકાય નહિ.

(ઇ) સાધુ સાધ્વીજીનાં તૈલચિત્રા વગેરે બનાવવામાં જ્ઞાનદ્રવ્ય વાપરી શકાય નહિ.

(ક્ર) મહાત્સવની કંકોત્રીઓ, હેન્ડબીલાે કે પાસ્ટવે છપાવવામાં જ્ઞાનદ્રવ્ય વાપરી શકાય નહિ.

(જ) જ્ઞાનખાતાની રકમમાંથી બનેલા જ્ઞાનમંદિર પર કેઈ પણ સાધુ -સાધ્વીજીનું કે શ્રાવક-શ્રાવિકાનું નામ લખાવી શકાય નહિ. જેટલી રકમ જ્ઞાનખાતાની વપરાઈ હોય તેટલી રકમ જાે શ્રાવક ચૂકતે કરે તો તેનું નામ જરૂરલખી શકાય પણ એક લાખ રૂપિયા જ્ઞાનખાતાના વપરાય અને તે પચીસ-પચાસ હજાર રૂપિયા આપે તો તેનું નામ આખા જ્ઞાનમંદિર પર ચઢાવી શકાય નહિ. જ્ઞાનમંદિર નિર્માણમાં આટલો લાભ તેમણે લીધા છે તેવી નાની તકતી મૂકી શકાય.

(હ) વિહારમાં સાધુ-સાધ્વીની વ્યવસ્થા માટે કે વૈયાવચ્ચ માટે જ્ઞાનદ્રવ્ય વપરાય નહિ.

(૪) સાધુ દ્રવ્ય - (૫) સાધ્વી દ્રવ્ય

આવક:

(૧) અસાર સંસારના ત્યાગ કરીને મેક્ષમાર્ગની આસધનામાં લીન બનેલા પૂજનીય સાધુસાધ્વીજી મહારાજની વૈયાવચ્ચ માટે શ્રાવક-શ્રાવિકાઓએ અર્પણ કરેલું દ્રવ્ય સાધુદ્રવ્ય તથા સાધ્વીદ્રવ્ય કહેવાય છે.

(૨) દીક્ષાપ્રસંગે દીક્ષાર્થીને વહેરાવવાના ઉપકરણની ઉછામણીની રકમ પણ આ ખાતામાં લઈ જવાય છે.

સદુપયોગ:

(૧) પૂજનીય સાધુસાધ્વીજી મહારાજેાની વૈયાવઆમાં.

(૨) તેમનાં વિહારાદિની વ્યવસ્થા કરવામાં.

(૩) તેમને જરૂર વસ પાત્ર ઉપકરણ આદિ વહોચવવામાં.

કેટલાં સૂચનાે:

(અ) વિહારમાર્ગમાં સાધુ-સાધ્વીજીને ગોચરી -પાણી વગેરે વહોચવવા માટે બસ વગેરેમાં જવા આવવાનું ભાડું શ્રાવકને વૈયાવચ્ચ ખાતામાંથી ખપી શકે નહિ.

(બ) સંયમ જીવનની આગધનામાં બાધક બનતી જે કોઈ બાહ્ય પ્રવૃત્તિ હોય, જેવી કે ક્રોટા પડાવવા, તૈલચિત્રા તૈયાર કરાવવાં ઇત્યાદિ પ્રવૃત્તિમાં પણ વૈયાવચ્ચની રકમ વાપરવી ઉચિત નથી.

# (૬) શ્રાવકદ્રવ્ય - (૭) શ્રાવિક્રદ્રવ્ય

જિનેશ્વર પરમાત્માની તમામ આજ્ઞાઓને શિરસાવધ કરી યથાશક્ય

આજ્ઞાઓનું જીવનમાં પાલન કરનારા જે આજ્ઞા પાળી ન શકાય તેનું દુ:ખ વ્યક્ત કરનારા શ્રાવક અને શ્રાવિકાઓને પણ છઠ્ઠા સાતમાં નંબરનું ધર્મશ્રેત્ર ગણવામાં આવ્યાં છે.

આવાં આરાધક શ્રાવક-શ્રાવિકાઓને પૂર્વના કોઈ અંતરાય કર્મના ઉદયે ધનસંપત્તિ આદિ ચાલી જાય અને જીવનનિર્વાહ કરવાની મુશ્કેલ ઊભી થાય તો તેમનો આરાધક ભાવ ટકાવી રાખવા માટે તેમની ઉચિત ભક્તિ કરવી એ ધનાઢય શ્રાવક-શ્રાવિકાઓની ક્વજબની રહે છે.

આવક:

શ્રાવક-શ્રાવિકાની ભકિત માટે કોઈએ ભેટ કરેલી રકમ વગેરે આ ક્ષેત્રમાં વાપરી શકાય.

સદુપયોગ:

જિનશાસનની આગધના કરનાસ તથા સાતે પ્રકારના વ્યસનાદિ,

પાપાચારોથી સદાને માટે મુકત અને આર્થિક રીતે નબળા પડી ગયેલા એવા શ્રાવક-શ્રાવિકાને આવાસ માટે, ભાજન માટે, વસ્ત્ર માટે, ધંધા વગરે માટે આ દ્રવ્યનો સદુપયોગ કરી શકાય.

કેટલીક સાવધાનીઓ:

(અ) આ દ્રવ્ય પણ ધર્માદા હોવાથી સામાજિક કાર્યો કે અનુકંપાનાં કાર્યોમાં વાપરી શકાય નહિ.

(બ) આ સાતે ખાતાંએા નીચેથી ઉપર એક એકથી વધુ પવિત્ર અને શ્રેષ્ઠ હોવાથી ઉપરના ખાતાની રકમ નીચેના ખાતામાં ક્યારેય લઈ જઈ શકાય નહિ. હા, કદાચ નીચેના ખાતાની રકમનો જેત તે ખાતામાં બિલકુલ ઉપયોગ ન હોય તો તેને ઉપરના ખાતામાં લઈ જઈ શકાય.

## બીજા કેટલાંક ખાતાંઓ

(૧) સાધારણ ખાતું :

આ ખાતું એટલે જનરલ ખાતું છે. આ ખાતામાંથી સાતે ક્ષેત્રમાં ધન વાપગી શકાય છે.

બીજા ખાતાઓની અપેક્ષાએ આ ખાતું લગભગ હમેશાં નબળું પડતું હોય છે. હમેશા ખાટમાં ચાલતું હોય છે. આ અંગે ઉદાર દિલ શ્રાવકોએ આ ખાતાને સબળું અને સહ્દર બનાવવું જોઇએ. શાસ્ત્રમાં પણ કહેવાયું છે કે જે ખાતું નબળું પડતું હોય તેને સૌ પ્રથમ સબળું કરવું. શરીરમાં જે અંગ નબળું પડયું હોય તેની જેમ સૌ પ્રથમ સળજી લેવાય છે અને તેના કારણે આખાયે દેહમાં જેમ સ્કૂર્તિ અને તાજગી અનુભવાય છે. તેમ નબળા પડતા આ ખાતાની જેત કાળજી લેવાય તેા ઉપરનાં અનેક ખાતાંએામાં સુંદરઅસર પહેંકથા વિના નહિ રહે.

# સાધારણ ખાતાની આવકના કેટલાક ઉપાયે

(૧) બેસતા વર્ષના દિવસે સાધારણ ખાતાની ટીપ શરૂ કરવી અને ગયા



વર્ષ જેટલી ખાટ રહી હોય તે શ્રીમંત શ્રાવકોએ ભેગા મળીને પૂરી કરી દેવી.

(૨) સંઘના સભ્યોનો પોતાનો જે રસાેડાખર્ચ હોય તેના અમુક ટકા સાધારણ ખાતે લખાવવા એવા ઠસવ પાસ કરાવી સાધારણ આવક કરી શકાય, દા.ત. જેનો રસાેડાખર્ચ મહિને ૧૦૦૦ રૂ. નો હોય તે ૨%% લેખે ૨૫ રૂપિયા સાધારણ ખાતામાં આપે. જેનો ૨૦૦૦ રૂપિયા રસાેડાખર્ચ હોય તે રૂપિયા ૫૦ સાધારણ ખાતે આપે. આમ કરવાથી સાધારણ ખાતું તરતું થયા વિના નહિ રહે.

(૩) વાર્ષિક જે ખર્ચ થતો હોય તેના માટે ભાગે પડતા ૧૦૦/૧૦૦ રૂપિયા વાળા વાર્ષિક સભ્યો બનાવી શકાય. કુલ ખર્ચને ૧૦૦/૧૦૦ રૂપિયા આપીને પૂરો કરી આપે.

(૪) વર્ષ દર્ગમયાન થતા લગ્ન સમારંભાે, જન્મપ્રસંગે, મરણના પ્રસંગામાં સાધારણ ખાતામાં સારી રકમ લખાવવા માટે આગેવાનોએ પ્રેરણા કરવી જોઈએ.

(૫) શાસનમાન્ય સમ્યગ્દષ્ટિ, અધિષ્ટાયક દેવ દેવી-જેવાં કે મણીભદ્રજી, પદમાવનીદેવી, ચક્રેશ્વત્રીદેવી આદિની દેત્રી પર વર્ષગાંઠના

દિવસ ધજા ચડાવવાની બોલી વગેરે દ્રાસ તેમજ ત્યાં ભંડાર મૂકીને તેમાં આવતી ૨કમ સાધારણ ખાતે લઈ જઈ શકાય, પરંતુ આ દ્રવ્ય શ્રાવક-શ્રાવિકાના ઉપયોગમાં ન વાપરી શકાય, તેમ જ અધિષ્ઠાયકોની મૂર્તિના મસ્તક ઉપર જાે તીર્થંકર દેવની પ્રતિમાં હોય તાે તે દ્રવ્ય દેવદ્રવ્ય જ ગણ વું જરૂરી છે.

(૬) સંઘમાં થયેલ તપસ્યા બાદ તપસ્વીઓનું બહુમાન તિલક વગેરેકરવાની બોલી.

(૭) સંઘની કંકોતરીમાં દસ્કત કરવાની બોલી.

(૮) સંઘપતિ નું બહુમાન કરવાની બોલી.

(૯) ૧૪ સ્વય્ન ઉતરે ત્યારે તે તે બોલીનો આદેશ લેનાર શ્રાવક-શ્રાવિકાને તિલક કરવાની બોલી.

(૧૦) દીક્ષાર્થીનું બહુમાન કરવાની બોલી ઈત્યાદિ બોલીઓ સાધારણખાતામાં લઈ જઈ શકાય છે.

(૧૧) સાધારણ ખાતાની કાયમી તિથિ યોજના કરી શકાય.

(૧૨) જિનેશ્વર દેવની અષ્ટપ્રકાર્ચ પૂજાના દ્રવ્યોની ઉછામણી કરી તે દ્રવ્યો લાવી શકાય.

(૧૩) એક એક માસનો સાધારણ ખર્ચનો લાભ લેવા માટે કારતક, માગસર આદિ એક એક માસની ઉછામણી કરી ૧૨ પુષ્યવાનોને બાર માસનો લાભ આપી શકાય.

સાધારણ દ્રવ્યનાે સદુપયોગ:

(૧) જિનમંદિરમાં અષ્ટપ્રકારી પૂજાની સામગ્રી તેમ જ ઉપકરણ આદિ ખરીદવામાં.

- (૨) પેઢીના મંદિરના નાકરો વગેરેને વેતન આપવામાં.
- (૩) ઉપાશ્રયના રંગ રોગાન આદિ કરવામાં.
- (૪) આગળ જાણાવેલ સાતે ખાતાઓમાં આ દ્રવ્ય વાપરી શકાય છે.

#### (૨) અનુકંપા ખાતું:

જિનેશ્વરદેવે કરમાવેલા પાંચ પ્રકારના દાનમાં અનુકંપા દાનનો પણ સમાવેશ થાય છે. અંધ-અપંગ, દીન-દુ:ખી, અનાથ, અસહાય માણસોને વસ્ત્ર, અન્ન, ઔષધ, આપવા માટે ભેવું કરેલું કંડતે અનુકંપા દ્રવ્ય કહેવાય. તે ઉપરનાં કાર્યોમાં વાપરી શકાય છે.

#### (૩) જીવદયા ખાતું:

માત્ર નિર્યંચ ઞતિનાં પશુ-પક્ષી આદી જીવેાના સ્ક્ષણ માટે તથા પોષણ માટે ભેગું કરેલું દ્રવ્ય જીવદયા દ્રવ્ય કહેવાય છે.

આ ધનનો ઉપયોગ તે જીવેાને કતલખાનેથી છેાડવામાં, પાંજરેથી મુક્ત કરવામાં, પાંજરાપેણોમાં તેમના રક્ષણ-પોષણ આદિ માટે વાપરી શકાય છે.

જીવદયાના પૈસા બોલનારે રકમ તરત પહોંચતી કરવી જોઈએ.

જીવદયાના પૈસા-પેઢી પર આવી ગયા બાદ રાખી શકાય નહિ. તુર્તજ

જીવદયાના કાર્યો માટે મોકલી આપવા જાઈએ, અન્યથા છતે પૈસે જીવેા રીબાય, કપાય તેનો દોષ લાગે. આ દ્રવ્યને બીજા કોઈ ખાતામાં વાપરી શકાય નહિ. ના દેવમદિરમાં પણ આ દ્રવ્ય ન વપરાય.

#### (૪) આંયબિલ ખાતું:

આયબિલ કરનાસ તપસ્વીઓની ભક્તિરૂપે આપેલું દ્રવ્ય આયબિલની રસોઈ વગેરે બનાવવામાં તેમ જ આયંબિલના તપસ્વીઓની યોગ્ય માટે વાપરી શકાય છે. આ દ્રવ્યમાં જાે વધારો હોય તો અન્ય ગામના ભવનમાં તે દ્રવ્ય આપી શકાય છે.

લેખક: મુનિશ્રી હેમરન્ન વિજયજી

(જૈન સમાજ યુરોપ આપણી ધર્મ પ્રણાલિકા મુજબ ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે જુદા જુદા ખાતાઓ રાખે છે અને તેની વ્યવસ્થા કરે છે. અત્યારે રાખેલ ખાતાઓ દેવદ્રવ્ય, જનરલ કંડ, પાઠશાળા કંડ, જીવ દયા કંડ, પર્યુષણ અને બીજી ઉજવણીઓ માટેનું કંડ, ભાતી કંડ, 'ધી જૈન' અને પબ્લીકેશન કંડ, ભગિની કેન્દ્ર કંડઅને યુથ કંડ છે. આમાં અનુકંપા કંડના ઉમેરો કરવામાં આવશે કે જેથી માનવ સેવા માટે પણ આપણે કંઈ કરી શકીએ. તેત્રી)



સામાન્ય અર્થમાં યોગ એટલે જોડાવવું. બીજા શબ્દોમાં કહીએ તોજે વિખુટુ પડેલું છે, જે જુદા-જુદા સ્વરૂપે ભિન્ન છે તેને એકસૂત્રમાં ગુંથવાનું, સાથે જોડવાનું અને અનેક માંથી એકમા પરિવર્તન કરવાની ભાવના અને ક્રિયા. આ સામાન્ય લાૈક્કિ અર્થ કરી શકાય, પરંતુ જયારે આધ્યાત્મિક સંદર્ભે વિચાર કરીએ તો યોગ એટલે નિજ શુધ્ધ આત્મ સ્વરૂપમા જોડાણ અને રમણ. અનિત્ય સંસારની મોહમાયા, કષાય વગેરેથી શ્રધ્ધા-જ્ઞાનમાં સ્થિરતા, મિથ્યાત્વથી મુકિત્ત અને ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્મા સાથે એકાગ્રતા. વધુમા એમ કહેવાયકે આત્માનું હિત જેમાંથી પુષ્ટ થાય એવો જે પોતાનો આત્મા એવી એકાગ્રતાનો જે ભાવ છે અને જે વીતરાગતા પ્રગટ થાય છે અને સદચિત લક્ષ્મી સાથે જેતડાણ થાય છે તે યોગ છે. આવા યોગી બાહ્યજગતના વલણથી છૂટીને પોતાના આત્મા તરફ દિશા-વર્તન કરી સમ્યદષ્ટિ બની ધન્દિત્ય વિજય પ્રાપ્ત કરે છે. યોગસારમાં કહ્યુ છે -

જયારે બહિરાત્મા બાહ્ય જગતથી સમ્પર્ક તોડી અંતરાત્મામાં રમણકરે અને ચિત્તની સંપૂર્ણ એકાગ્રતાથી ઇન્દ્રિય સંયમપાળીને દઢતા સાથે આ ચિદાનંદરવરૂપ આત્મામાં રત બને ત્યારેજ કર્મોની નિર્જરા કરી પરમાત્મા બની શકે. એટલે બહિરાત્માથી અંતરાત્મા સાથે યોગસાધી પરમાત્મા બનવાની ક્ષમતા આ યોગસાધના દ્વારાજ પ્રાપ્ત થઇ શકે છે. વિશ્વના સર્વે ધર્મોમાં આ ઇશ્વરકે નિજાત્મસ્વરૂપને પામવા માટે ચિત્તની એકાગ્રતાને મહત્ત્વપૂર્ણ ગણીને બાહ્યજગતથી અન્નરજગતમાં પ્રવેશીને માત્ર આત્મ ચિંતવનનો સ્વીકાર કર્યો છે.

ચતુર્ગતિમાં ભટકતા આ જીવને અનંતકાળથી કયારેય સુખ મળ્યો નથી જે પણ બાહ્ય સુખ છે તે દેહના છે અને તેના પરિણામમાં અનંત વેદનાઓજ રહેલી છે. શાશ્વત સુખ આ દેહસુખમાં નથી આ જ્ઞાન થતાં જ સાધક બાહ્ય જગતથી વિમુખ બની અંતરજગત એટલે આ નિરાકાર, નિરંજન, સ્વતત્રં, નિષ્કામ, નિશ્ચળ, જ્ઞાતા, દ્રષ્ટા, અનંતવીર્યયુકત આત્મા સાથે તાદાત્મય સાધવા તત્પર બને છે. આ તત્પરતાનો ભાવ જ તેને અન્તરાત્મામાં સ્થિર બનાવે છે. પ્રશ્ન એ થાય કે આ બાહ્ય જગત થી તેને વિમુખ થવાનુ કેમ સૂઝયું? આ અંગે સંક્ષેપમાં વિચારીએ તો આ જીવ અનાદિકાળથી કષાય, તૃષ્ણા, હિંસાદિક પંચપાપ, વિકાર, અસંયમ અને ભ્રમવશ અનેક પાપાચાર આચરતો રહયો. મુઢતાને લીધે આ દુખ આપનાર તત્ત્વોમાં ફસાયેલો રહયો. અને પરિણામે લાખો યોનિયોમાં ભટકીને અનેક વખત જન્મ-મરણના દુખોને સહન કરતો રહયો. તે મૃગમરીચિકા પાછળ સુખાભાસને સુખમાની દોડતો રહયો - થાકયો અને મરણ પામ્યો આવા કલેષયુકન જીવનની વેદના સહન કરી. પરંતુ જયારે તેને ગુરૂકપાથી ભેદવિજ્ઞાન સમજાયું અને તેને ક્ષણિક પણ આત્માનુભૂતિ થઇ ત્યારે તેના જ્ઞાન ચક્ષુ ઉધડયા. તે સમજી શકયોકે જે જીવન તે જીવ્યો છે તે નિરર્થક અને દુખના કારણ હતાં. આ ભાન થવાની સાથેજ તેનાં આત્મપ્રદેશ પર લાગેલી ધુળ ખરી ગઇ, અને તે આ બાહ્ય જગતમાંથી ક્રમશ: અંતર જગત સાથે જોડાતો ગયો. તેની ઇન્દ્રિયોની ઉચ્છુંખલતા સંયમથી દ્રઢ બનતી ગઇ અને જે રાગી-કામી હતો તે યોગી બનતો ગયો. આમ દુખનો આત્મ અનુભવ તેની સાથેની વેદનામાંથીજ આ આત્મયોગ નો બોધ જન્મે છે.

યોગની સાથે ધ્યાન નિરંતર સહયોગી ક્રિયા છે. એક સિક્કાની બન્ને બાજુઓ છે. બન્ને એક બીજાના પ્રેરેક છે. માટેજ 'યોગ-ધ્યાન' કહેવાય છે. હકીકતે તો પ્રથમ 'યોગ' (સંયોગ) કરીને પછી ધ્યાન (સ્થિરતા) ઉદભવે છે. એટલે આત્મા સાથે યોગ કરી નિરંતર ધ્યાનના માધ્યમથી તેમાં સ્થિર થઇ પરમાત્મપદ સુધીની યાત્રા થાય છે.

ભારતીયદર્શનોમાં સવિશેષ રૂપે હિન્દૂદર્શનમાં યોગ-ધ્યાન ને ખૂબજ મહત્વ આપવામાં આવેલ છે. પાંતજલે યોગશાસ્ત દ્વારા યોગની મહત્ના અને પધ્ધતિઓનું સૂક્ષ્મતમ આલેખન કર્યું છે. આ ઉપરાંત કબીર વગેરેએ તેનું પ્રાયોગિક પક્ષ પ્રસ્તુત કરેલ છે. જૈન દર્શનંમાં આગમગ્રથો વિશેષ કરી ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર, તત્વાર્થસૂત્ર, ભગવતીસૂત્ર, જ્ઞાનાર્ગવ જેવા ગ્રથો ઉપરાંત આ. હેમચંદ્રાચાર્યના



યોગસાર જેવા ગ્રથોમાં વિષદ અને વૈજ્ઞાનિક છણાવટ કરવામાં આવી છે. આમ આં 'યોગધ્યાન' ભારતના સર્વે દર્શનોમાં ઇશ્વરપ્રાપ્તિ નાં ઉત્તમ અને સાચા માધ્યમ તરીકે આલેખવામાં આવ્યા છે. જૈન ધર્મમાં આ 'યોગ-ધ્યાન' નો સમાવેશ 'સામાયિક અને સ્વાધ્યાયમાં ત્યા 'તપ' સંપૂર્ણ રીતે થઇ જાય છે. એટલે જૈન દ્રષ્ટિએ યોગ-ધ્યાન સમાજવા માટે આ ત્રણ બાબતો સમજવાની વિશેષ જરૂરી છે.

જૈન ધર્મમાં ધ્યાન અને યોગને સંયમ માટે ખૂબજ મહત્ત્વ પૂર્ણ માનવામાં આવેલ છે. પ્રાય: બધા ગ્રથોમાં આ દર્શનની પ્રારંભથીજ ચર્ચા કરવામાં આવી છે. જ્ઞાનાર્ણવ, ઉતરાધ્યયન વગેરે અનેક ગ્રથોમાં તેનો ઉલ્લેખ છે. પરંતુ કલિકાળ સર્વજ્ઞ શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યજીએ તેનો વિધિવત ઉલ્લેખ ક્રિયા-પ્રક્રિયા દ્રારા આ લેખન કર્યું છે અને આલેખનો મૂળ આધાર તે યોગસાર ગ્રથ છે.

યોગમાં આસનોની મહત્તાનો ઉલ્લેખ છે પરંતુ આસનતે માત્ર બાહ્ય ક્રિયા છે જે શરીરને સ્થિર થવામાં મદદ કરે છે એટલે આ લેખમાં આસનોની ચર્ચા ઉપયુક્ત માની નથી.

જૈન યોગની વિષદ સમીક્ષા પૂર્વે સંક્ષેપમાં પાતંજલી અને કબીરની યોગ સાધના સમજવી પણ જરૂરી છે. જો કે ઉદેશ્યમાં તો સૌ એકજ વાતને માને છે અને તે છે સંસારથી મુકિત. જન્મ મરણથી મુકિત.

પતંજલિએ અષ્ટાંગ માર્ગમાં યમ, નિયમ, સંયમ, પ્રાણાયામ પ્રત્યાહાર, ધારણા, ધ્યાન અને સમાધિ ની ચર્ચા કરી છે. આ બધા અંગો જૈન 'ધ્યાન–યોગ' ની ચર્ચામા આવીજ જશે.

કબીરે કુંડલિની જાગૃત કરી વિવિધ ચક્રોમાં થી ઉર્ધ્વગમન કરી સહસાર ચક્ર સુધી પહેાંચી પરમપદ કે સિધ્ધિ પ્રાપ્તિ ની વાતકરી છે. પતંજતિએ જે યમ-નિયમની વાત કરી છે તેનો સમાવેશ તપમાં થઇ જાય છે અને ધારણા-ધ્યાન-સમાધિતો ધ્યાનમાં આવશ્યક થઇ જાય છે. સમાધિ એટલે સંપૂર્ણ આત્મલીન બનવાની સાધનાનું પરિણામ, અને સહસ્ત્રારચક્ર સુધી પહોંચવાની ક્રિયા એટલે સંપૂર્ણ જગતથી ઉપર વઢમાંણ સુધી પહોંચવાની બ્રહ્માંડ.

## જૈનયોગ - (સામાયિક-સ્વાકધ્યાય-તપ)

જૈનદર્શનમાં સામાયિક અને સ્વાધ્યાય ત્થા તપ આત્મ આરાધનાના ઉત્કૃષટ ઉપાયો છે. સામાયિકમાં સ્થિત સાધક આત્મયોગી બને છે. બૌધ્ધ ધર્મમાં પણ ચાર આર્ય સત્ય અને અપરાંગી માર્ગની ચર્ચા કરીને તે દુખોમાંથી છુટવા યોગ અને ધ્યાનની ચર્ચા કરવામાં આવી છે. બૌધ્ધો પણ સહજ સમાધિને સ્વીકારે છે. તેઓ પણ ઇન્દ્રિયવિજય ને મુકિત માટે જરૂરી માને છે અને તે માટે સંયમ, તપની મહત્તાનો સ્વીકાર કરે છે. હા! તેઓ જૈનો જેટલા ઉગ્ર તપસુધી જતા નથી પરૂતુ સાધના માટે, સિધ્ધિ માટે બુધત્વની પ્રાપ્તિ માટે યોગ-ધ્યાનને સાધનાનો મહત્વપૂર્ણ અંગ માને છે.

#### Jain Yoga and Meditation

The word yoga means to have connection with the soul (atman): the person who achieves this deeply can reach moksha. Meditation and yoga are important in all world religions. The soul (atman) has three layers, exterior, interior and transcendental. This is the Fundamental purpose of meditation. in the yogasastra Patanjali describes this, Sant Kabir also stresses the importance of meditation by which spiritual awareness (Kundalini) can be awakened. In Jainism this is practised in samayika and swadhyaya: training shows how to sit, to breath, to utter mantras and how to concentrate the mind, and to go deeper into the soul. Samayika means to know oneself, to realise 'I am the master of my soul.' By this we can become free from worldly cares and could achieve moksha. In meditation one feed compassion for all living beings. For meditation a solitary or quiet place is best. The acceptance of austerities is conducive to firmness in meditation. Control of the five senses is made possible by control of the appetite for food. There are four kinds of meditation in the Jain writings, Two are good but two are bad. Meditation on worldly things and harm to living beings are bad forms. The good forms are known as dharma dhyana and sukla dharma and these are the valuable forms of meditation. In meditation we concentrate on the image of the Tirthankara.

સામાયિકની વિધિ જાણવાથી તેની વધુ સ્પષ્ટતા થઇ શકશે. કેમ બેસવું: વિશ્વમાં એક માત્ર જૈનમૂર્તિઓજ સંપૂર્ણ યોગમુદ્રા ની અવસ્થા દર્શાવે છે. સાધકે પદ્માસનમાં બેસીને બન્ને હાથ નાભિની નીચે એક બીજા ઉપર મૂકી ટટ્ટાર કરોડરજજૂને ૯૦ઋ% સીધી રાખી ગર્દનને ટટ્ટાર રાખીને બેસવું જોઇએ. આંખોની દ્રષ્ટિ નાકને ટેરવે રાખવી જોઇએ. આ આસન અને દ્રષ્ટિ સ્થિરતામાં પ્રારંભમાં કષ્ટ પણ થશે. પરનું આ આસનથી અન્તર-ઉર્જા જન્મે છે અને શકિત મળે છે. નાસાગ્રદ્રષ્ટિથી ભાલ પ્રદેશમાં દર્દ પણ થાય પણ તેના પર વિજય એટલે શારીરિક કષ્ટ પરનો પ્રથમ વિજય થયો કહેવાય. જૈન મૂર્તિયો પદ્માસન કે



ખડુગાસન (કાયોત્સર્ગી) ની યોગ મુદ્રામાંજ હોય છે. વૈજ્ઞાનિક દ્રષ્ટિએ જોઈએ તો જેમ ડાયનામામાં સતત ધારાપ્રવાહિક ગતિને લીધે ઉર્જા જન્મે છે - ગરમી વધે છે આવીજ રીતે આ યોગમુદ્રાને લીધે શરીરની શકિત બહાર વેડફાતી નથી પણ અંદરજ ગતિમાન બની ઉર્જા કે શકિત ઉત્પન્ન કરે છે. અને ક્રમશ: દ્રઢતા આપે છે જયારે સાધક આ આસનો માં દઢ બને છેત્યારે તેની આ શકિત તેને નવીન સંચેતના-ભાવના આપે છે. જે શકિત વેડફાની હતી તે એકત્ર થઇ ઇન્દ્રયોને મજબુત અને સંયમિત બનાવે છે. જયારે આ શરીરરૂપી જનરેટરમાં આવી વીજળીક શકિતનો પ્રવાહ નિરંતર પ્રવાહિત થવા માંડ ત્યારે બ્રહમજ્ઞાન, આત્મદર્શન સિધ્ધિ કે કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે આમ તીર્થક-મુદ્રામાં ધ્યાનસ્થ સાધક મુક્તિ પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

મનનીસ્થિરતા: જેમ શરીરની એકાગ્રતા (સ્થિરતા) જરૂરી છે તેમ મનની સ્થિરતા તેનાથીયે વધુ જરૂરી છે કારણકે આ ઇન્દ્રિયોને અસંયમિત બનાવનાર મનજ છે. જો મન સ્થિર ના હોય તો ગમેતેવી મુદ્રામાં બેસીને પણ આત્માલાથે યોગ કે તેનું ધ્યાન થઇજ ના શકે. મન તે ઓ ચંચળ અશ્વ છે. ઇન્દ્રિયોને વશીભૂત થઇને પુદ્દગલ પરમાણુઓથી સિપ્ત થઇ સંસારનાં ભૌતિક સુખોની કામના કર્યા કરે છે અને અપ્રાપ્ય થતાં દુખી બને છે અને પ્રાપ્ત કરીને તષાગાવાન બને છે. તેની સ્થિતિ તરતાના આવડે તેવી વ્યકિત જેવી થાય છે જે પાણીની ઉંડાઇ જાણ્યા વગર તેમાં ઝંપલાવે અને પછી ગોતું ખાઇ ડૂબી જાય. ઇન્દ્રિયસુખની ઘેલછા માણસને સિથર નથી થવા દેતી. અરે! કેટલું વિરોધાભાસી છે આ મનનો ચંચળ માનવી! જે સર્વજ્ઞ વીતરાગી, સર્વત્યાગી ની ભકિત પણ ધન-જન ના સુખ માટે કરે છે! એટલે આ લગામ વગરના ઘોડાને સર્વ પ્રથમ સંયમની લગામ થી બાંધઓ પડશે. સર્વે દિશામાં ભટકતા આ ચંચળ મનને એકાગ્ર બનાવવો પડશે. આપણે સહુ અનુભવીએ છીએ કે જયારે સામાયિક કરવા આંખ બંધ કરીએ છીએ ત્યારે અનેક વિચારોનુ આક્રમણ થાય છે. માત્ર મોઢેથી પદ બોલાય, હાથમાં મણકા ફરે પણ મનનો વિવિધ દિશાઓમાં ભટકતું હોય માટેજ કબીરે કહ્યં છે -

''માલાતો કરમેં ફિરે જીભ ફિરે મુખ માંહિ મનુવા તો ચહું દિશિ ફિરે યહ વિધિ સુમરન નાહિં''

મનોવિજ્ઞાન પણ ચિત્તની એકાગ્રતાને મહત્ત્વપૂર્ણ માને છે. ગીતાકારે તો મનનેજ મોક્ષ અને બંધ ના કારણ સ્વરૂપ માન્યો છે. એટલે મનને સમગ્ર બાહ્ય જગતથી ઇન્દ્રિયોના સમાગમથી છૂટુ પાડી સ્થિર કરવું પડશે ત્યારેજ બેસવાની સ્થિરતામાં દ્રઢતા અને ક્ષમતાં આવશે.

આમ તન-મનની દ્રઢતા ધ્યાન યોગ ની પ્રાથમિક પણ સૌથી વધૂ મહત્વની બાબત છે. **શ્વાસની સ્થિરતા:** જેમ શરીરના અંગે, દ્રષ્ટિની એકાગ્રતા મહત્વપૂણ છે તેમ શ્વાસની સ્થિરતા જરૂરી છે. મનુષ્ય જેમ જેમ શ્વાસ પર સંયમ કેળવે તેમ તેમ તેની દ્રઢતા અને આયુષ્ય વધે છે. સામાન્ય રીતે આપણે એક મિનિટમાં પચ્ચીસથી ત્રીસ વખત શ્વાસો ચ્છવાસની ક્રિયા કરીએ છીએ. તેને ક્રમશ: ઘટાડીને ૪ થી ૫ શ્વાસ સુધી કરવી જોઇએ અને તે પણ દીર્ઘ શ્વાસ દ્વારા. વૈજ્ઞાનિકો પણ માને છે કે લાંબા-દીર્ઘ શ્વાસ સંપૂણ શરીરને પ્રાણવાયુ આપે છે અને સ્ફૂર્તિ પણ. એટલે દીર્ધ શ્વાસોચ્છવાસનીં સ્થિરતા ધ્યાન-યોગ માટે ખૂબજ જરૂરી છે, જે શ્વાસ પર કાબુ મેળવે છે અને ઇન્દ્રિયો પર કાબુ મેળવે છે. ઘણાં લોકો આ શ્વાસ પર કાબુ મેળવીને મહિનાઓ સુધી માન ધારણ કરી આત્મ-દર્શનમાં લીન બની શકે છે. શરીરને શકિત ઉત્ત્પન્ન કરવામાં અને કુવિચારોથી મુક્ત થવામાં આ દીર્ઘ શ્વાસ ખુબજ મહત્વ પૂર્ણ છે. આમ જે સાધકને બેસતા, જોતા અને શ્વાસ પર કાબુ મેળવતા આવડે તેજ સામાયિકમાં સ્થિર થઇ શકે.

સામાયિક એટલે શું?: આપણે સહુ સામાયિક શબ્દથી પરિચિત છીએ અને માળા ફેરવવાની ક્રિયાને સામાયિક કહીએ છીએ. પરંતુ, તેને જો ઉંડાણથી સમજીએ તો સમય નામ આત્માનો છે જે ક્રિયાથી આ આત્માને જાણવાની તક મળે છે તે સામાયિક છે. જયારે સાધક સામાયિકમાં લીન બને છે ત્યારે આત્માની સાથે એકતા સ્થાપિત કરી તમામ પ્રકારના બાહ્ય હિંસાદિક કાર્યોથી મુકત બને છે મન-વચન-કાય થી આત્મપ્રદેશ સાથે જોડાય છે. અને ઉચ્ચભૂમિ પર સ્થિત બની તે ચિંતવે છે કે 'હું આત્મા છું, મારંુ સ્વરુષ જ્ઞાતા-દ્રષ્ટા છે, હું અનંત દર્શન-જ્ઞાન-વીર્ય થી યુકત છું, હું જેય અને જ્ઞાતા છું,'' સામાયિકના મૂળમાં આ આત્મામાં રહેલ સમતાભાવનો વિકાસ છે. જેથી ધન, સંપત્તિ, સંસાર, ઇષ્ટ-અષ્ટિ, સ્વ-પર ના તમામ ભાવો પ્રત્યે સાધક સમતાવાન બને છે. સુખ-દુખમાં, નિંદા-પ્રસંશામાં સર્વત્ર તેનો માધ્યસ્થ ભાવ બને છે. આ રીતે સામાયિકથી પ્રથમ ગુણ સમતા જન્મે છે.

સામાયિકધારી રાગ-દ્રેષથી મૂકત બને છે તે સાચા દેવ-શાસ્ત્ર-ગુરૂમાં શ્રધ્ધા રાખી નિશ્ચય ભાવ પ્રાપ્ત કરે છે. તે સતત જિતેન્દ્રીય બનવાનો પ્રયાસ કરે છે. આમ સંયમ જેનો આધાર છે એવો સ્થિર સાધક બાહ્ય આક્રમણ કે ભય કે ઉપસર્ગથી ચલિત થયા વગર સમસ્ત કષાયોનો નિરોધ કરે છે. આવા સાધકના મનમાં પ્રણી માત્રનાં કલ્યાણની ભાવના, દયા, મૈત્રી, પ્રમોદભાવ જન્મે છે.

સામાયિક માટે યોગ્ય સ્થળ: સામાયિક ઘરમાં પણ કરી શકાય પરંતુ ઉત્તમ સ્થળ મંદિર કે ઉપાશ્રય હોય છે. તે ઉપરાંત કોઇ શાંત બગીચો, જીવજંતુરહિત સ્થાન પણ હોઇ શકે. બાહ્ય શાંતિ મનને સ્થિર બનાવે છે. સામાયિકનો સમય પૂર્વાન્હ, મધ્યાન્હ અને



જરૂરી છે. જેમ-જેમ તેની જિજ્ઞાસાનો ઉકેલ મળતો જાય છે તેમ-તેમ તેને અલૈાક્કિ આનંદ મળે છે. તેની મૂઢતા દૂર થાય છે. આત્માનુશાસનમાં સુંદર રૂપકથી સમજાવે છે કે - ''શ્રુત-સ્કંધરૂપી વૃક્ષ, વિવિધ ધર્માત્મક પદાર્થરૂપ ફલો અને ફળોના ભારથી નમેલુ છે, વચનરૂપી પાંદડાથી આચ્છાદિત છે. વિસ્તૃત વિવિધ નયરૂપી ડાળીઓથી ભરપૂર અને ઉન્ન છે તથા સમીચીન્હ અને વિસ્તૃત મતિજ્ઞાન રૂપ જળથી સ્થિર છે એવા વૃક્ષ ઉપર બુધ્ધિમાન સાધુએ પોતાના મનરૂપી વાંદરાને સ્થિર કરવો જોઇએ.'' સ્વાધ્યાયી 'સ્વ' ને કારણે સ્વાધીન બને છે એટલે સંયમી બને છે. સંયમની લગામને કારણે તે ઇન્દ્રિયોને નાથી શકે છે. આ સંયમ માટે ખાન-પાન, આહાર-વ્યવહાર ની પરિશુધ્ધતા પણ જરૂરી છે.

નપ: શરીરની સ્થિરતા, મનની દ્રઢતા પર ખાન-પાન, વગેરેનો ખુબજ પ્રભાવ પડે છે. જેવું અન્ન ખાઇએ તેવું મન બને. ઇચ્છાઓને રોકવા ભોજન-સંયમ ખૂબજ જરૂરી છે. ભોજન-સંયમથી ઇન્દ્રિય-સંયમ થાય અને ઇચ્છાઓ ઉપર કાબ્ મેળવી શકાય માટેજ કહ્યું છે - ''સંસ્કૃતવાક્ય'' અર્થાત ઇચ્છાઓનો નિરોધ તેજ તપ છે. આ સંયમ માટ સ્વેચ્છાએ રસના ઇન્દ્રિય (જીભ) પર સંયમ જરૂરી છે અને તેના માટે ભોજન-સંયમ જરૂરી છે. તેથીજ ઉપવાસ, એકાસન, પોષા વગેરેની મહત્તા અને જરૂરીઆત સમજી શકાય છે. આ વ્રત-ઉપવાસ ઇન્દ્રિય-દમન નથી પણ ઇન્દ્રિયોને સંયમિત કરી આત્માને દ્રઢ કરવાની પ્રક્રિયા છે. આમ કહી શકાય કે વ્રત એટલે સંયમ પૂર્વક નિયમોનું પાલન કરવુ અને ઇચ્છિત વસ્તુઓ પ્રત્યે વૈરાગ્ય કેળવવો. જૈન દર્શનની દ્રષ્ટિએ પંચ પાપોમાંથી નિવૃત થવું તેનું નામ વ્રત છે. વ્રતની અનેક વ્યાખ્યાઓ કરવામાં આવી છે. બધાનો સાર સંયમ છે પદાર્થોના સેવનનું અથવા હિંસાદિ અશુભ કર્મોનો નિશ્ચિત સમય માટે કે આજીવન માટે સંકલ્પ પૂર્વક ત્યાગ કરવો તે વ્રત છે. નિશ્ચયની દ્રષ્ટિએ - વિશુધ્ધ જ્ઞાન-દર્શન રૂપ રવભાવ ધારક પોતાના આત્મ તત્વની ભાવનાથી ઉત્પન્ન સુખરૂપી અમૃતના આસ્વાદ વડે તમામ પ્રકારના શુભ અને અશુભ રાગ અને વિકલ્પોથી રહિત બને છે તે વ્રત છે. વ્રતોની આરાધનામાં સમ્યકત્વની સર્વાધિક જરૂર છે. મુનિઓના મહાવ્રત અને શ્રાવકના આગ્રુવ્રત સમ્યબ્દર્શન યુક્રત હોય તોજ સફળ ગણાય. હકીકને જે શ્રાવક દેવ-શાસ્ત્ર-ગુરમાં શ્રધ્ધા ધરાવતો હોય તે ગુરૂની સામે પાષમુકિત માટે વ્રત ધારણ કરતા હોય છે અને તે પૂર્વે પરિણામોની શુધ્ધિ જરૂરી છે. આ વ્રતારાધના પાછળનો મૂળ હેત્ કર્મોનો ક્ષય કરી મકિત પ્રાપ્તિનો છે.

જૈન દર્શનમાં આત્યાંતર અને બાહ્ય કુલ ૧૨ વ્રતોનો સમાવેશ થાય છે જેમા પંચમહાવ્રત, ચાર શિક્ષાવ્રત અને ત્રણ ગુણવ્રત છે. અને તેવીજ રીતે બાર તપ માં છ આભ્યાંતર અને છ બાહ્ય છે.

અપરાન્હ (સવાર, બપોર, સાંજ) ગણવામાં આવે છે. તેનો વધુમાંવધુ સમય ગમેતેટલો હોઇ શકે પણ જઘન્ય (ઓછામાં ઓછો) ૪૮ મિનિટ તો હોવોજ જોઇએ. તેને માટે જરૂરી છે સર્વ પ્રથમ શરીર શુધ્ધિ. એટલે સ્નાન કરી, શુધ્ધ વસ્ત્ર ધારણ કરી સામાયિકના સ્થળે ઉત્તરમુખ કે પૂર્વમુખ થઇ જિનવાણી, જિનધર્મ, જિનબિંબ ની ત્રિકાળ વંદના કરવામાં આવે, અને સતત સંસારથી મુક્રત થઇ મોક્ષની કામના કરવામાં આવે. આરાધ્ય નું સતત સ્મરણ કરી ગુણોનું ધ્યાન થાય છે. આવો સાધક ગૃહસ્થ જીવનમાં પણ સદાચારી, વિવેકી, કરૂણામય બને છે. આ રીતે આ સામાયિક કે આત્મયોગ મનને શાંતિ, સત્ય ની સમજ અને પ્રણી પ્રત્યે ઉદારતા જન્માવે છે જે આજે વિશ્વ શાંતિ માટે પણ ખૂબજ જરૂરી છે.

સ્વાધ્યાય: જે રીતે યોગ-ધ્યાન પરસ્પર સંકલિત છે તેમ યોગ-ધ્યાન માટે સામાયિક અને સ્વાધ્યાય પરસ્પર પૂરક છે. સ્વાધ્યાય એટલે સ્વ + અધ્યાય = અર્થાત પોતાને ઓળખવાની ૮ષ્ટિ. આત્મસ્વરૂપને જાણવાની કળા. આત્મદર્શનનો બોધ. 'સ્વ' શબ્દ આત્મવાચક છે. જયારે સાધનામાં સ્થિર સાધક આત્મા વિષે જાણે, સમજે, મનન-ચિંતન કરે ત્યારેજ તે સ્વાધ્યાયી ગણાય. હકીકતે આપણે સંપૂર્ણ વિશ્વ વિષે જાણીએ છીએ પણ પોતાની જાતનેજ જાણતા નથી. આ પોતાની જાતને જાણવાની, પીછાનવાની દ્રષ્ટિ તેજ સ્વાધ્યાયનો મર્મ અને મહિમાં છે. જયાં સધી બીજાને જાણશું ત્યાં સુધી રાગ-દ્રેષ, સંસાર, મોહ-માયા, સંઘર્ષ અને એષણાં જ જન્મશે. પણ, જયારે આત્માને સ્વને ઓળખવા લાગશું ત્યારે આ બધાથી મુકત થઇ એક માત્ર અનંત ગણાત્મક આત્માને જાણી શકીશું. સ્વાધ્યાયી સતત વિચારે છે -'હું કોણ છું? કયાંથી આવ્યો છું? કયાં જવાનો છું?' આ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા માટે શાસ્ત્રોનું વાંચન જરૂરી છે. અને લૌક્કિ રવાધ્યાયમાં પણ માત્ર પુરતક વાંચી જવાનું નથી પણ તેમાં વાંચન, પુચ્છના, અનુપ્રેક્ષા, ધર્મકથા વાચન શ્રવણ વગેરેની મહત્તા છે. અને વાંચ્યા પછી જીવનમાં ઉતારવું એટલે ચરિત્રપાલન તે તેની પ્રાયોગાત્મક ઉપલબ્ધિ છે. વાંચન પણ 'સત' શાસ્ત્રોનું જ્ઞાનવર્ધક હોવ જોઇએ જે આત્મ પરિચય અને વિકાસમાં સાધન બને. જે પંચપરમેષ્ઠીના ગુણમાં લીન બનાવે. 'ભગવતી આરાધના' માં કહયું છે - ''સર્વજ્ઞ દેવના ઉપદેશેલા તપના બાર પ્રકારોમાં સ્વાધ્યાય ઉત્તમ તપ છે. અને જ્ઞાની સાધક અંતર્મહુર્તમાં કર્મોનો ક્ષય કરી શકે છે. અનેક પ્રકારના જ્ઞાન-રહિત તપ-ઉપવાસ કરનાર કરતા સ્વાધ્યાયમાં તત્પર સમ્યગ્દ્રષ્ટિ પરિણામોને વધુ સારી રીતે વિશુધ્ધ બનાવી શકે છે.'' ધવલામાં કહયું છે - ''જેઓએ સિધ્ધાંતોનો ઉત્તમ પ્રકારે અભ્યાસ કર્યો છે એવા પુર્ણોનું જ્ઞાન સૂર્યના કિરણોની જેમ નિર્મળ હોય છે. . . . સ્વાધ્યાય કરનારને તિર્યયગતિ મળતી નથી." સ્વાધ્યાય કરનારમાં જિજ્ઞાસાવૃતિ



જેમા - બાહ્ય તપમાં - અનશન, અવમૌદર્ધ (એકાશન), વૃતપરિસંખ્યાન, રસપરિત્યાગ, વિવિત્ત શૈય્યાસન અને કાયકલેષ છે જયારે આત્યાંતર તપમાં - પ્રાયશ્ચિત, વિનય, વૈયાવૃત, સ્વાધ્યાય, વ્યુત્ષર્ગ અને ધ્યાન છે.

ઉપરોક્ત બાર તપમાં ભોજન, ઇન્દ્રિય-સંયમ કષ્ટ સહિષ્ણુતા અને ધ્યાનનો સમાવેશ થઇજ જાય છે અને બધાનો ઉદેશ્ય તો ઇન્દ્રિય-સંયમજ છે. ખાસ કરીને ભોજનમાં અભક્ષ્ય, કંદમૂળ વગેરે, રાત્રિ ભોજન, પંચઉદંબર, મદ્ય-માંસ-મધુ, દ્વિદળ વગેરેનો ત્યાગ અનિવાર્ય છે કારણકે આવા ભોજનથી ઇન્દ્રિયો અસંયમિત બને છે. તબીબી દ્રષ્ટિએ પણ માંસાહાર વગેરે ભોજન તામસ-વૃતિ અને અનેક રોગો જન્માવે છે.

આત્મકલ્યાણાર્થે ધ્યાનસ્થ બનેલ યોગી પંચમહાવનોની દ્રઢતાથી પાલન કરે છે તે સંપૂર્ણ વિશ્વ પ્રત્યે અહિંસાત્મક બને છે, સત્યાચરણ કરે. અસ્તેયધારી બને અને શીલવ્રત પાલન કરી બ્રહ્મચર્ચમાં સ્થિર બને છે. જેને સંગ્રહ કે કોઇ લોભ રહેતાજ નથી. આ મહાવ્રતો મનુષ્યને ઉર્ધ્વગતિ તરફ લઇ જાય છે. જૈન ધર્મમાં સંયમની સૂક્ષ્મતા તો એટલી હદે દર્શાવી છે કે ઉપયોગમાં ના આવતા પદ્રાર્થોનો ઉપયોગ નહિં કરવાનો પણ નિયમ લેવો. અમુક દિશા સુધીજ ગમન કરવું. અમુકજ વસ્ત-ધન-ધાનય રાખવા. આ સંયમદ્વારા કરવામાં આવતા યોગ અને ધ્યાન પંચપાયોથી મુકત કરે છે. જ્ઞાનવરણી આદિ અષ્ટકર્મોનો ક્ષય કરે છે. અને અશુભ ભાવથી શુભ ભાવમાં મનને પરિવર્તિત કરે છે. જેને અશુભ લેશ્યામાંથી શુભલેશ્યા માં પરિવર્તિત કરી મનને પવિત્ર બનાવે છે.

**ધ્યાનના પ્રકાર:** જૈન દર્શનમા શુભ અને અશુભ બન્ને પ્રકારના ગુણો કે માનવ સ્વભાવની ચર્ચા કરે છે. અને આ રીતે ધ્યાનના ચાર પ્રકારો નું વર્ણન કરવામાં આવેલ છે.

(૧) શુભધ્યાન (૨) અશુભધ્યાન

શુભધ્યાનમાં ચિત્તની સ્થિરતા થાય. આત્મા સાથે એકતા સધાય. વિચારોમાં નિર્મળતા આવે. આવા ધ્યાન છે - ધર્મધ્યાન અને શુકલ ધ્યાન.

જયારે બીજાને પીડા આપવી, ક્રૂરતાના ભાવોથી પોતાનાજ સુખના સ્વાર્થનો વિચાર કરવો તેવા અશુભ ધ્યાન છે - આર્ત અને રૌદ્ર ધ્યાન.

આ અશુભ આર્ત અને રૌદ્રધ્યાનના ભાવના અને વિચારોની કલુષતાને લીધે ચાર-ચાર પ્રકારો છે.

આર્તધ્યાન: (૧) અનિપંટસંયોગ: જેમાં કોઇ પણ અણગમતી ધટના ઘટે વ્યક્તિ કે ભાવનો સંપર્ક થાય ત્યારે સતત અનિષ્ટ ની શંકા જન્મે અને આવા સંયોગથી હમેશ ભયભીન બની તેનોજ વિચાર અને વિનાશનો ભાવ આવ્યા કરે અને ચિતને દૂષિત કરે. (૨) ઇષ્ટ વિયોગ: જયારે મનગમતી વસ્તુ-સ્વજનનો વિયોગ થાય ત્યારે તે અંગે સતત દુખી રહી તેમાંજ ધ્યાનસ્થ રહી તેનુંજ ચિંતન કરે અને દુખી બને.

(૩) **રોગ-ચિંતા:** માં ખાસ તો કોઇ પણ નાની મોટી વ્યાધિ થાય તો હવે શું થશે? તેનીજ ચિંતા કર્યા કરે અને સતત દુખ થાય. તે શરીર કે વ્યાધિમાંજ ડૂબીને આત્માને તે યાદજ ન કરી શકે.

(૪) અગ્રશ્રોતિ: ભવિષ્ય ની સતત ચિંતા માં દુખી રહે. તેની પાસે પૈસા હોય તો અને ના હોય તો શું કરવું? સંપત્તિ કેમ સાચવવી - મારા પછી શું થશે જેવી ચિંતામાંજ ચિત્તને પરોવી રાખે ધર્મ તરફ તેનો ધ્યાનજ ન જાય. અંત કાળે પણ તે ધર્મ કે આત્માનો વિચાર ન કરે પણ મારા પછી શું થશે તેનીજ ચિંતા કરે.

<mark>રૌદ્રધ્યાન:</mark> રૌદ્રધ્યાનમાં ક્રોધની પ્રધાનતા હોય અને પ્રસંગે-પ્રસંગે મહાવ્રતોનું ભંગ થાય. તે ચાર પ્રકારના હોય છે.

(૧) હિંસાનંદિ - બીજાને કષ્ટ આપવાની, મારવાની, દુખ આપવાની સતત ઇચ્છા કરે. અન્યને કષ્ટ આપવાનોજ વિચાર કર્યા કરે.

(૨) <mark>મૃષાનંદિ - માં</mark> અસત્ય બોલવાની ભાવના જન્મે. કોઇને પણ અસત્ય બોલીને છેતરવાની - મૂર્ખ બનાવવાની ભાવના સતન થયા કરે. ક્રૂર આવેગોજ આવે.

(૩) **ચૌર્યાનંદિ** - ચોરીની, હરણ કરવાની, બીજાની વસ્તુ પડાવવાનોજ વિચાર સતત આવ્યા કરે.

(૪) <mark>સંરક્ષણાનંદિ</mark> - સતત પોતાની વસ્તુનાં રક્ષણનીજ ભાવના રહે. તેને નુકસાન ના થાય વગેરે ભાવનાજ નિરંતર રહે અને સતત આવી ખેવના કયારેય ધર્મ તરફ વળવા ના છે.

આ બન્ને ધ્યાનમાં પરઅહિત અને આત્મશ્લાધા જન્મે ક્રોધાદિકષાય ને લીધે નકરગતિજ મળે. અને અશુભ લેશ્યાઓને લીધે તે વ્યકિત સતન ધૃણાસ્પદ બને.

જયારે તેનાથી વિપરીત ધર્મધ્યાન અને શુકલધ્યાન છે.

ધર્મધ્યાન: માં ચિત્તની નિર્મળતા થાય - એકાગ્રતા વધે અને સાધક સતત આત્મચિંતનમાં મશગુલ થાય. આવો ધ્યાનસ્થ સાધક આત્માનેજ જુએ ત્યાંજ ધ્યાન રાખે જેથી અન્યત્ર તેની દ્રષ્ટિ જાયજ નહિં. આસપાસનાં પ્રલોભન - રાગ-દ્રેષ, માયા તેને સ્પર્શેજ નહિં. તેની દ્રષ્ટિ તો એક વાત આત્માનેજ જુવે. વાસનાનાં પ્રવાહમાંથી પણ તે મુકત આત્માનાં દ્રીપમાં વિચેરે. ચિંતન-ભાવના અનુપ્રેક્ષા દ્વારા ધર્મ ધ્યાનમાં સ્થિર થાય. અને તે સતત ચિંતન કરે કે સંસાર શું છે? તેના વિવિધ વિષયો, વિવિધતા શું છે અને મારે આમાંથી બહાર નીકળી આગળ ધર્મ ભાવના તરફ જવું છે અને તેને માટે જ્ઞાન, દર્શન-ચારિત્ર અને વૈરાગ્યની ભાવનામાં આગળ વધે. આ રીતે જ્ઞાન, દ્વારા અનાશકત ભાવ માં



વૃધ્ધિ કરે.

દર્શનથી ધર્મની શ્રધ્ધા વધે અને ચારિત્રથી દ્રઢના આવે ન્યા વૈસગ્યથી અનાશકન ભાવ દ્રઢ થાય. આ ધર્મધ્યાન પણ ચાર પ્રકારનો છે.

(૧) આજ્ઞાવિચયા: જેમાં વિવિધ વાદ-વિવાદ, સિધ્ધાંત, એકાંતવાદ વગેરે સાંભળીને પણ સંપૂર્ણ શ્રધ્ધાતો જિનવચનોમાંજ રહે. જિનવચનની દ્રઢતા આનું મુખ્ય લક્ષણ છે. દ્રાદશાંગવાણીને સ્વાધ્યાય ના માધ્યમથી સમજે વિચારે અને દ્રઢતાથી આસ્ભા રાખીને જીવનમાં ઉતારે.

(૨) અપાય વિચય: આ ધ્યાનમાં કષ્ટ કે પીડામાં કષાયભાવના જન્મે. મિથ્યાન્વ કેમ દૂર થાય. વગેરે સદવિચારો નુંજ ચિંતન ચાલે.

(૩) વિપાક વિચય: આ ધ્યાનમાં વ્યક્તિ સતત કર્મોનીદશા તેને લીધે થતી ભવ-ભ્રમણાનો વિચાર કરે. તે અષ્ટ કર્મો અંગે વિચાર કરીને એમજ ચિંતવે કે આ જ્ઞાનાવરણી કર્મથી મારા જ્ઞાનઉપર આવરણ આવેલ છે તે દૂર થાય. સતજ્ઞાન કેમ પ્રગટે? દર્શનાવરણી કર્મનાં ઉદયથી મને જે દર્શનબાધા થઇ છે તે કેમ દૂર થાય. આ મોહનીય કર્મ મારા આવ્યાબાધ પ્રગટ નથી થવા દેતો. આ વેદનીય કર્મ મારા આવ્યાબાધ સુખમાં કાપ મૂકે છે. જયારે આયુકર્મ આ અજ-અમર આત્માની પ્રતીતી થવા દેતો નથી. નામકર્મ અનંત વ્યાપી આત્માના અરૂપી સ્વભાવની પ્રતીતિ થવા દેતો નથી. ગોજ્તકર્મ ને લીધે અલુધ-ગુરૂના સ્વરૂપની પ્રતીતિ થી વંચિત રાખે છે અને અંતરાય કર્મ થી હું મારી અનંત શકિત ને ઓળખી શકતો નથી. આમ સતત અષ્ટકર્મના ક્ષયથી ભાવના કરી આત્મસ્વરૂપના નિર્વિકાર રૂપને ઓળવવાનો પ્રયાસ કરે છે.

(૪) સંસ્થાન વિચય: આ ધ્યાનમાં સંસારનું સ્વરૂપ, પંચાસ્તિકાયનું સ્વરૂપ તેની ગોઠવણ અને ચતુર્ગતિનો વિચાર કરી પોતાના આત્માને સતત ઉર્ધ્વ ગતિએ લઇ જવાનો સિધ્ધાવસ્થા પ્રાપ્ત કરવાની ખેવના કર્યા કરે છે.

આજના વર્તમાન યુગમાં શકલ ધ્યાન સંહનનની (શકિત) હીનનાને લીધે શકય નથી. વાતાવરણ પણ નથી. આ ધ્યાન નિરાલંબન અને નિર્લિકલ્યના માંથી ઉદ્દભવે છે. પરંતુ ધર્મ ધ્યાનની સાધના માં નિતંતર સ્થિર સાધક યોગ્ય સમયે પરમાત્મપદ સુધી અગ્રસર બનવાનો પ્રયાસ કરે છે. આવેા સાધક શુકલ-લેશ્યાથી પ્રભામંતિ હોય છે.

આમ કહી શકાય કે એકાગ્રતા તો અશુભ ધ્યાનમાં પણ હોય પણ તેમાં પ્રસન્નતા હોતી નથી જયારે શુભ ધ્યાનમાં પ્રસન્નતા અને પર કલ્યાણની સાથે આત્મકલ્યાણની ભાવના હોય છે.

ધ્યાનનાં અંગો: માં ચાર અંગ મુખ્ય છે -

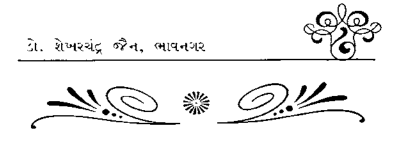
(૧) ધ્યાના (૨) ધ્યાન (૩) ધ્યેય (૪) ધ્યેય ફળા. ધ્યાના અર્થાન

સાધક. જે ઉત્તમ ધર્મ-ધ્યાનનો સાધક હોય છે. જે સમ્યગ્દષ્ટિ હોય છે. કષાયોથી મુકત, આત્મીન હોય છે. જયારે ધ્યાન તે મુખ્ય ક્રિયા છે. જેની વિષદ ચર્ચા કરી જ છે. ત્રીજો ધ્યેયમાં શુભ ભાવના, સાંસારિક રીતે મૈત્રી, કરૂણા, દયા વગેરે ગુણોનો વિકાસ થાય અને આત્મિક રીતે ધર્મધ્યાન દ્વારા આત્મ વિકાસની ઉત્તરોતર ભાવનાજ ધ્યેય હોય. પરમાત્મપદની પ્રાપ્તિ જ મુખ્ય ધ્યેય હોય છે અને અંતે ધ્યેયફળમાં જે ધ્યેય નક્કી કરેલ છે. તેની પ્રાપ્તિ એટલે મુકિત મળે. આમ આ અંગો પરસ્પર સાધકને ઉત્નત બનાવી આત્મસ્ત અને આત્મસ્થિર બનાવે છે.

કોનો ધ્યાન કરવો: પૂર્વમાં વર્ણવેલ ધ્યાનસ્થ યોત્રીએ સર્વ પ્રથમ તન-મનની સ્થિરતા કરી આરાધ્યનુ ધ્યાન કરવું જોઇએ. અને ક્રમશ: આરાધ્યની ઉપાસનામાંથી નિરાકારની ઉપાસના સુધી આગળ વધી નિશ્વય આત્મસ્વરૂપમાં સ્થિર થવું જોઇએ. આ નિરાકારમાં ૐ શ્વેલક ધ્યાન માટેનું આલંબન હોય છે. ૐમાં પંચપરમેષ્ઠ્ઠીનો સમાવેશ હોય છે. અને તેમાં સિધ્ધ શિલા સુધી ઉન્નયન કરવાની ભાવના રહેલ હોય છે. ૐ શબ્દનો ધ્વનિ નાભિમાંથી ઉચ્ચરિત કરી બ્રહ્માંડ સુધી અનુગૂંજ ની સાથે ધ્વનિત થાય. દીર્ધશ્વાસોચ્છવાસ થી તે દીર્ધ બને તો ચેતના જાગ્રત બને છે. અંદરનો દૂષિત વાયુ નષ્ટ થાય છે. નવીન પ્રેરણા સ્કુરે છે. કબીરની ભાષામાં નાભિચક્ર થી ઉદૃભવેલ ધ્વનિ ઉત્તરોતર ચક્રોને જાગૃત કરી ને સાધકને દ્રઢ બનાવતો જાય છે. તે આજ્ઞાચક્ર માં ધ્યાનસ્થ પંચપરમેષઠી ને નિહાળે છે અને ઉગતાસૂર્યની રશ્મિનો કોમળ પ્રકાશ અનુભવે છે. જે આત્માને આહલાદ આપે છે જેથી નિવર્ચનીય સુખનો અનુભવ થાય છે.

હકીકતે તો 'ધ્યાન-યોગ' માં સ્થિત સાધકની ની દ્રષ્ટિ કશુંજ બાહ્ય જોતી નથી. તે આત્મા સિવાય અન્ય વિચારતો નથી. તેના મનમાં માત્ર કેવળજ્ઞાનનો પ્રકાશ જન્મે છે. તે નહીં-જોવાનો, નહીં-બોલવાનો અને નહીં-વિચારવાનો આંનદ અનુભવે છે તેનો સંપૂર્ણ યોગ આત્મા સાથે થઇ જાય છે.

જૈન યોગ સંસારી દ્રષ્ટિએ માણસને સંયમી, સદાચારી, દયાવંત બનાવવાની કળા સીખવે છે જે વિકસિત થઇ પરમાત્મપદ સુધી પહોંચવા માટેનો માર્ગનાં કષાયો, દુખો દૂર કરી દે છે.



# વિધિ, વિધાનો તથા આશાતના

આપણા ધર્મના વિધિ-વિધાનો, અનુષ્ઠાનો એ કંઇ માત્ર બાહય ક્રિયા નથી. શુષ્ક કાર્યમાંથી પરિણમની ધર્મ-ધેલછા નથી. એની પાછળ ઊંડુ રહસ્ય છે અને મહાન ભાવના છુપાયેલી છે. સામાન્ય, ધર્મ પ્રેમી જનતામાં અંધ શ્રધ્ધા પ્રેરવાના આ કિમીયા નથી આ તો આરાધના વિધિના એક ભાગ રૂપ મંગળ અનુષ્ઠાનો છે. જીવનમાં દરેક કાર્ય વ્યવસ્થિત પણે, ચોક્કસ ક્રમમાં અને તેની યોગ્ય પધ્ધતિ પ્રમાણે કરવું જોઇએ એમ માનીએ છીએ. ખાસ કરીને કોઇ કાર્ય કરીને સમુહમાં કરવાનું હોય ત્યારે સહ એક સરખી રીતે કરે તો જ વ્યવસ્થા અને શાંતિ જળવાય તથા ધાર્મિક ક્રિયાની અદબ જળવાય. આ વ્યવસ્થા રાખવા માટે હંમેશા એક ચોક્કસ ધોરણ અપનાવવું પડે છે. જે જે કરવાનું હોય, જે જે બોલવાન હોય તે એક સરખી રીતે - ચોક્કસ પધ્ધતિથી કરવાન હોય છે. આમ કરવાથી એક વાકયતા આવે છે. એક સરખાં સામુહિક ઉચ્ચારો તથા ક્રિયાથી ભાવના યુકત વાતાવરણ સર્જાય છે અને ભાગ લેનારાઓના મન પર પણ ઊંડી અસર કરે છે. બ્રિટનમાં પાલમિન્ટનું ઉદધાટન થાય એટલે કે નવું સત્ર શરૂ થાય ત્યારે ખૂબજ ચોક્કસાઇથી તેની વિધિ કરવામાં આવે છે. અમ્ક જ પ્રકારનાં કપડાં, અમુક રીતે ચાલવાનું બોલવાનું - નવા ચુંટાયેલા સંસદ સંભ્યો એક મોટા ખંડમાં બેસી જાય છે. રાણીનો (કે રાજાનો) પ્રતિનિધિ એક ખાસ દંડ લઇને આવે છે. તેને જોઇને ખંડના દરવાજા બંધ કરીને સંસદ સભ્યો બેસી જાય છે. પ્રતિનિધિ પોતાની પાસેના દંડથી ત્રણ વાર બારણું ખખડાવે છે. બારણા પરની અમુક જ જગ્યાએ સેકંડો વર્ષથી આ દંડ ખખડાવવામાં આવે છે. દંડ પણ ચારસોથી વધુ વર્ષોથી સચવાયેલો છે. બદલાવામાં નથી આવ્યો. ત્રણ વાર ખખડાવવામાં આવે ત્યારે બારણું ઉધાડવામાં આવે છે. રાણીનો પ્રતિનિધિ સંસદ સભ્યોને આમ રાણીનો સંદેશો આપે છે. બધાંજ સભ્યો વિધિવત્ પાર્લામેન્ટના ખંડ તરફ જાય છે અને ત્યારબાદ રાણી સંસદના આ સત્રનું ઉદઘાટન કરે છે. આ વિધિ સેંકડો વર્ષથી જરાયે બદલાવવામાં નથી આવી અને પુરી ચોક્કસાઇથી હજીયે કરવામાં આવે છે. આ પ્રકારની ક્રિયાને ધાર્મિક વિધિથી ઓછી ન ગણી શકાય. આ વિધિથી એક સુત્રતા જળવાઇ રહે છે. ચોક્કસ વાતાવરણ ખડુ થાય છે અને 'ડીગ્નીટી' ઊભી થાય છે. ધાર્મિક ક્રિયા કાંડની પાછળ શિસ્ત જાળવીને ધાર્મિક વાતાવરણ ઊભું કરવાનુ હોય છે. પ્રભુના પુજન અર્ચન તથા એવા બીજા

ક્રિયા કોડોમાં પધ્ધતિસરની વિધી દાખલ કરવામાં આવી છે. આવી વિધિ પાછળ જ્ઞાન સાથે ધર્મ ભાવનામાં વધારો થાય છે. ચૈત્યવંદન તથા સ્નાત્ર પુજા બીજી પુજાઓમાં સમધુર કંઠે સ્તવનો પણ ગાવામાં આવે છે. વાતાવરણની પવિત્રતામાં આથી વધારો થાય છે અને સદેર સંગીતથી આનંદ સાથે ભકિત ભાવમાં વધારો થાય છે. સ્નાત્ર પુજાની રચનાઓમાં આપણા સાધુ ભગવંતોએ જૈન ધર્મના સિધ્ધાંતો પણ વણી લીધા છે. પંચકલ્યાણક પૂજામાં તીર્થકરના પાંચ મંગળમય કલ્યાસકોને યાદ કરીને પૂજવામાં આવે છે. આ પાંચ કલ્યાણક તે ચ્યવન, જન્મ, દીક્ષા, કેવળજ્ઞાન તથા મોક્ષ. આઠ પ્રકારી પુજામાં જળ પૂજા, ચંદન પૂજા, પુષ્પ પૂજા, ધુપ પુજા, દીપક પુજા, અક્ષત પુજા, નૈવધ પુજા, ફળ પૂજા એમ આઠ પ્રકારે પુજા કરાય છે. આ આઠ પ્રકારના પૂજાના જે દુહાઓ છે તેમાં તેનું મહત્વ તથા પૂજાનું ફળ સમજાવેલ છે. આ રીતે પૂજા કરતાં કરતાં જ્ઞાન પણ મળે છે. આ રીતે બાર વ્રતની પૂજા, પીસ્તાલીસ આગમની પૂજા, નવપદ પૂજન, સિધ્ધચક્ર પુજન એમ વિવિધ પ્રકારની પુજાઓ થાય છે. દરેક પુજા માં કંઇને કંઇ શીખવાનું હોય છે. જૈન ધર્મના સિધ્ધાંતોની સમજણ હોય છે. પૂજા કરતાં પહેલાં પણ સ્નાન ઇત્યાદિથી શુધ્ધ થઇને, શુધ્ધ વસ્ત્રો પહેરીને ક્રિયા કરવાની હોય છે આનાથી મન પણ શુધ્ધ અને પવિત્ર થાય છે.

સમાયિક અને પ્રતિક્રમણ જેવી વિધિઓ તો સાધના માર્ઝના ઉચ્ચતર પત્રથીયાં છે. સામાયિક એટલે ધ્યાન માર્ગ - સમતા ભાવમાં લીન થવાનુ ઉત્તમ સાધન તે સામાયિક - સામાયિક ચિત્તને નિર્મળ બનાવે છે. શાંતિ આપે છે અને સમતા ભાવ ઉત્પન કરે છે. સામાયિક દરમ્યાન ધર્મ-ગ્રથોનું વાંચન પણ થઇ શકે છે તેનાથી જ્ઞાનની વૃધ્ધિ પણ થાય છે.

પ્રતિક્રમણમાં સર્વ જીવો પ્રત્યે જાણતાં અજાણતાં થયેલાં સર્વ પ્રકારનાં દેાષોની ક્ષમા-યાચના કરવામાં આવે છે. જૈન ધર્મનું આ આગવુ પ્રદાન છે. જીવનમાં પાપ-ક્રર્મ થયુ હોય તો પશ્ચાત્તાપ કરવો, માફી માગવી અને પુન: આ પ્રકારનું કર્મ ન થાય તેવી ભાવના સેવવી તે પ્રતિક્રમણ-વિધિનું ધ્યેય છે. આમ આ વિધિ કોઇ શુષ્ક કંટાળા ભરેલી પ્રક્રિયા નથી.

જૈનો અવારનવાર મોટા મહોત્સવો પણ ઉજવે છે. અંજન શલાકા મહોત્સવ, પ્રતિષ્ઠા મહોત્સવ આમાં મુખ્ય છે. આવા

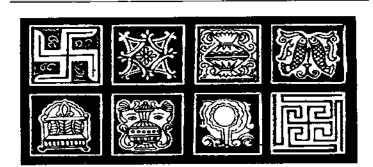


પણ પવિત્ર સ્થળો છે. આવા સ્થળોની પણ આમન્યા જળવાવી જોઇએ; માન જળવાવુ જોઇએ. માનના તથા પવિત્રતાના નીતિ-નિયમોનો ભંગ થાય તો આશાતના થાય. દેરાસરમાં શુધ્ધ વસ્ત્રોથી, સ્વચ્છ મુખે જવું જોઇએ. ભગવાનની પ્રતિમા સમક્ષ સંપૂર્ણ સન્માન અને સમર્પણની ભાવનાથી ખડા રહેવું જોઇએ. આમ ન કરીએ તો આશાતના થાય, દોષ લાગે. ધાર્મિક ગ્રંથ પણ જિનેશ્વર પ્રભુનો ઉપદેશ રજુ કરે છે. આ જ્ઞાન અને વિદ્યાનું પણ યથા-યોગ્ય માન જળવાવ જોઇએ. પુસ્તકને જેમ તેમ વંચાય નહીં જેમ તેમ રખાય નહીં અને યોગ્ય સમયે જ વાચવ જોઇએ. આમ ન થાય તો આશાતનાનો દોષ લાગે. આશતનાની પાછળની ભાવના એ જ છે કે સ્વચ્છતા, પવિત્રતા અને સંપુર્ણ અદબ જળવાઇ રહે. જેમ જિનેશ્વર ભગવંતની પ્રતિમા પ્રતિભાવંત મહામુલી, દિવ્ય હોય છે તેમજ તેમને લગતાં સ્થળો, સાધનો, ગ્રથો મલ્યવાન અને પવિત્ર છે. નાનામાં નાની બાબતો પ્રત્યે ચોક્કસાઇ, માન-જાળવવાની ભાવનાં તેનું નામ આશાતના -રહીત કાર્ય. આમ આશાતના ન થાય તે જોવાની હરહંમેશ, આપણી નમ્ર ફરજ બની રહે છે.

#### આશાતના: કેટલાક ઉદાહરણો

જિન મંદિરની દસ જધન્ય આશાતનાઓ આ પ્રમાણે છે (૧) પાન ખાવુ (૨) પાણી પીવુ (૩) ભોજન કરવું (૪) પગરખા પહેરવાં (૫) સ્ત્રી સેવન કરવું (૬) થુંકવુ (૭) શ્લેષ્મ ફેકંવુ (૮) પેશાબ (૯) ઝાડો કરવો (૧૦) જુગાર ખેલવો. ઉપરોકત દસ જધન્ય - સૌથી ખરાબ છે.

સ્ત્ર ભણાતી વખતે ૩૨ પ્રકારનાં નિષેધ વર્ણવ્યાં છે. દા.ત. નજદીકમાં હાડકા પડયાં હોય, સ્**ર્ય ગ્રહણ હોય, ચંદ્ર ગ્રહણ** હોય, સ્યોંદય પહેલાં, સ્**ર્યાસ્ત પછી તથા ચોક્કસ અશુભ** દિવસોએ એમ વિવિધ રીતે ૩૨ પ્રકારે નિષેધ હોય છે. આમ આશાતના ન થાય તે રીતે કાર્ય કરવાનો આદેશ આપણા ધર્મે આપેલ છે તે આદેશનું સર્વથા પાલન થાય તે ઇચ્છનીય છે.



મહોત્સવ દરમ્યાન દિવસો સુધી ધાર્મિક અનુષ્ઠાનો કરાય છે. મુખ્ય વિધિની સાથો સાથ અનેક નાના મોટા પૂજનો ને સાંકળીને તથા અન્ય આનુસંગિક વિધિઓને સાકળીને સહુ ધર્મપ્રેમી ભાઇ બહેનો ધર્મ ભાવનામાં મશગુલ બને છે. વિધિ વિધાનોની સાથો સાથ વરઘોડો - બેન્ડ વાજા તથા બાહ્ય સાધનોનો આશ્રય લઇને જૈનતર પ્રજાને પણ જૈન ધર્મ વિષે કંઇક ખ્યાલ આવે તેવા કાર્યક્રમો થાય છે. સવળા કાર્યક્રમોની પાછળની ભાવના ઉમદા હોય છે અને જે વાતાવરણ ખડું થાય છે તે સહુને સ્પર્શી જાય છે.

વિધિ વિધાનો - મહોત્સવોમાં આબાલ-વૃધ્ધ, જ્ઞાની-અજ્ઞાની સહુને એક સરખો આનંદ આવે છે. સહુ આનંદથી ભાગ લઇ શકે છે. સહુ સાથે મળીને ભાગ લે તેથી પ્રેમ-ભાવ વધે અને સંઘબળ વધે. સંઘબળ અને એકતા વધે એટલે ખરેખર જિન પ્રરૂપિત ધર્મની પ્રભાવના વધે.

જેઓ વિધિ-વિધાનોનો વિરોધ કરે છે તેઓ ખરેખર તેની પાછળનું રહસ્ય સમજતાં નથી. તેનાથી બહુ-જન સમાજને જે ફાયદા થાય છે તે સમજતાં નથી. વિધિ દરમ્યાન જે દિવ્ય વાતાવરણ ખડું થાય છે તેનાથી જ પવિત્રતા અને ધર્મ ભાવના વધી જાય છે. આવા વાતાવરણની અસર સહુના દિલમાં થાય છે.

વિધિ વિધાનો દ્રવ્યથી, ક્ષેત્રથી, કાળથી, ભાવથી આમ ચાર રીતે થઇ શકે. દ્રવ્યથી કરવાથી હું કોણ છું, મારૂં સાચુ સ્વરૂપ શું છે તે વિચારી શકાય. દ્રવ્યના ઉપયોગ પાછળની ભાવના સમજી શકાય. આ મુખ્ય કિયા કાંડ છે. ક્ષેત્ર એટલે જગ્યા. પોતાના ક્ષેત્રનો વિચાર કરવો; તે પછી કાળનો વિચાર અને છેલ્લે ભાવથી એટલે માનસિક રીતે વિધિમાં તલ્લીનતા. વિધિ-મહોત્સવોથી દર્શન, ઉપદેશ શ્રવણ, સંત સમાગમનો લાભ મળે છે. આપણા દોષો પ્રત્યે દષ્ટિપાત કરીને આપણી ખામીઓ જોવી જોઇએ. મહાપુરષોના ગુણો અને ખુબીઓના દર્શન કરીને તેમના અનંત ઉપકારોનું સ્પરણ કરી શકાય છે. આપણા દુર્ગુણો અને ખરાબ વિચારો દૂર કરવાની ભાવના જાગૃત થાય છે.

નાણ સ્વભાવ જે જીવનો, સ્વપર પ્રકાશક જેહ તેહ નાણ દીપક સમું, પ્રણમો ધર્મ સ્નેહ બહુ કોડો વરસે ખપે, કર્મ અજ્ઞાન જેહ જ્ઞાની શ્વાસો શ્વાસમાં કર્મ ખપાવે તે હ . . . હવે આશાતના વિષે વિચાર કરીએ તો જણાશે કે દરેક ક્રિયા કંાડ અને તેના માટે વપરાતી સામગ્રી તથા ધાર્મિક પુસ્તકો ઇત્યાદિ આપણે પવિત્ર ગણીએ છીએ. જિન મંદિર, ઉપાશ્રય જ્ઞાન-ભંડાર

વિસ્મૃતિના ધુમ્મસમાં વીસરાઈ ગયેલી તેજસ્વી વિભૂતિ **બ્રી વીરચંદ રાઘવજી ગાંધી** 

ડેંદ કુમારપાળ દેસાઈ

કાળનું સતત ફરતું ચક્ર પણ કેટલીક ઘટના અને વિભૂતિઓને લાેપી શકતું નથી. કેટલાય વંટાેળ પસાર થઈ જાય તેમ છતાં સમયની રતી પર પડેલાં એ પગલાં ભૂંસાઈ શકતાં નથી.

આજથી બાહ્યું વર્ષ પહેલાં અમેરિકાના શિકાળા શહેરમાં ભરાયેલી વિશ્વધર્મ પરિ-બદમાં, પહેલી વાર અમેરિકાના નૂતન વિશ્વને, ભારતીય દર્શન અને ભારતીય સંસ્કૃતિના દેઢ અને તેજસ્વી ટ'કાર અને રહ્યુકાર સંભળાયેા. આ પરિષદમાં આવેલા ભારતના બે પ્રતિનિધિઓએ સ્વદેશના આધ્યાત્મિક વારસા પ્રત્યે જગતને જાગતું કર્યું. આમાં એક હતા સ્વામી વિવેકાનંદ, કે જેમની શિકાળા વિશ્વધર્મ પરિષદની કામયાબી આજેય સહુના હાઠે રમે છે. પરંતુ એથીય અધિક સિદ્ધિ મેળવનારા જૈન ધર્મના પ્રતિનિધિ શ્રી વીર-ચ'દભાઈનાં રાઘવજી ગ<sup>1</sup>ધી હતા, પરંતુ ઘરદીવડાઓને ભૂલી જનારા આપણા સમાજ વીરચ'દભાઈનાં સિદ્ધિ અને સામથ્ય ને વીસરી ગયા છે. જે પ્રજા પાતાના ચેતનગ્ર થા જેવ સત્ત્વશીલ પુરૂષોને વીસરી જાય છે એ પ્રજાની ચેતના કુઠિત બની જતી હાય છે.

પણુ ખેર ! આજથી બાણું વર્ષ પહેલાંની એ ઘટના પર પડેલાે કાળના પડદા હટાવીને નજર કરીએ. અમેરિકાના શિકાગા શહેરમાં મળેલી એ ધર્મ-પરિષદમાં જુદા જુદા દેશના અને જુદા જુદા ધર્મના ત્રણુ હુજારથી વધુ પ્રતિનિધિએા એકત્ર થયા હતા. એમાં એક હજારથી વધુ નિખંધાનું વાચન થયું. દત્તેક હુજાર શ્રોતાજનાએ ભાગ લીધા. ઇ. સ. ૧૮૯૩ની ૧૧મી સપ્ટેમ્બર એનું ઉદ્દઘાટન થયું. વીરચંદ ગાંધી, સ્વામી વિવેકાનંદ, પી. સી. મજમુદાર જેવા વિદ્વાના ભારતમાંથી ભાગ લેવા માટે આવ્યા હતા. આ ઐતિ-હાસિક ધર્મ-પરિષદના હેતુ હતા જગતને ઝુદા ઝુદા ધર્માનું જ્ઞાન આપવાના, સર્વધર્મના અનુયાયીઓ વચ્ચે ભ્રાતૃભાવ પ્રગટાવવાના અને એ રીતે એની એમ હતી વિશ્વશાંતિ સ્થાપવાની. એાગણત્રીસ વર્ષના યુવાન વીરચંદ ગાંધીની વિદ્વત્તા અને વાગ્ધારાએ સહુને સ્તબ્ધ કરી દીધા. માથે સાેનેરી કિનારવાળી કાઠિયાવાડી પાઘડી, લાંબા ઝબ્ભા, ખલે ધાળી શાલ અને દેશી આંકડિયાળા જોડા. એમના પહેરવેશમાં ભારતીયતાની છાપ હતી. આ યુવાનની વિદ્વત્તા, અભ્યાસશીલતા, તાટસ્થ્યવૃત્તિ અને વાક્વચાતુર્યંથી વિદ્યધમ્મે-પરિવદ માહિત થઇ ગઈ. એક અમેરિકન અખબારે લખ્યું, ''પ્**વ**ના વિદ્વાનોમાં જે રાચકતા સાથે જૈન યુવકનું જૈનદર્શન અને ચારિત્ર સંબંધી બ્યાખ્યાન જેટલા રસથી શ્રોતાઓએ સાંભળ્યું એટલા રસથી તેઓએ બીજા કાંઈ પૌરસ્ત્ય વિદ્વાનનું સાંભળ્યું ન હતુ." વીરચંદભાઈ એ જૈન ધર્મના સિદ્ધાંતોની એવી વિદ્વત્તાથી વાત કરી કે કેટલાંક વર્તમાનપત્રોએ એમનું પ્રવચન અક્ષરશ: પ્રગટ કર્યું. જૈન ધર્મની પરિભાષા સરળતાથી સમજાવવાની અનેરી ખૂબી એમની પાસે હતી. વાતને કે વિગતને તાર્કિક માંડણીથી સ્પષ્ટ કરવાની એમનામાં અને ખી શમતા હતી. એક બાજુ પોતાની વાતને સમજાવતા જાય અને બીજી બાજુ એ વિશેનું પોતાનું આગલું અર્થધટન આપતા જાય. ભારતીય દર્શન સમજવા માટે સંસ્કૃત અને પ્રાકૃતના અભ્યાસ જ પૂરતા ન હતા, પરંતુ ભારતની ગતકાલીન સંસ્કૃતિના સંદર્ભને આત્મસાત્ કરવાની જરૂર હતી. વીરચંદભાઈ એ આ આત્મસાત્ કર્શ' હતું. આથી જ કચાંક એ જૈન લાગે છે, કચાંક હિંદ્રઓની તરફદારી કરે છે, પણ બધે જ, એ ભારતીય લાગે છે.

એમની વાણીમાં પાંધીપાંડિતનું શુષ્ક પાંડિત્ય નહેાતું, પરંતુ ઊંડા અભ્યાસની સાથે હૂં ફાળી લામણી અને ભાવનાઓનો સ્પર્શ હતા. વિવેકાન દ અને વીસ્ચંદ રાઘવજી ગાંધીની વિચારસરણીમાં અનેકાન્તના ઉપાસકની વ્યાપકતા અને સર્વગ્રાહી દષ્ટિ જોવા મળે છે. અમેરિકામાં એમણે માત્ર જૈનદર્શન પર જ પ્રવચના આપ્યાં નથી, પરંતુ સાંખ્યદર્શન, યાગદર્શન, ન્યાયદર્શન, વેદાંતદર્શન ગને બૌદ્ધદર્શન વિશે પ્રવચના આપ્યાં છે. જ્યારે સ્વામી વિવેકાન દનાં એ સમયનાં પ્રવચનામાં હિંદુ ધર્મ તરફ વિશેષ ઝોક જોવા મળે છે, અને બૌદ્ધ ધર્મની આકરી ઠીકા પણ મળે છે. આમ છતાં આ બંને સમર્થ પુરુષાએ એકબીજાના પૂરક બનીને, વિદેશમાં ભારતીય દર્શનાની મહત્તા બતાવી છે.

વીરચંદ રાઘવજી ગાંધીએ સદાય સત્યના પક્ષ લીધા. એમની નિખાલસતા, પ્રામા-િણિકતા અને જીવનબ્યવહારની પવિત્રતા સહુને સ્પર્શા જતાં હતાં. આ ધર્મ પરિષદમાં રેવરન્ડ જોર્જ એફ. પેન્ટેકાેસ્ટ નામના લંડનના પ્રતિનિધિએ ભારતની દેવદાસીની પ્રથાની ટીકા કરીને હિંદુ ધર્મને ઉતારી પાડથો હતા. હિંદુ ધર્મની આ ટીકાના બચાવ કરનારા એકમાત્ર વીરચંદ ગાંધી હતા. એમણુ કહ્યું કે મારા ધર્મની ટીકા કરવાની હિંમત કાઈ એ કરી નથી તેથી હું આનંદ અનુભલું છું. પણ મારા સમાજની ટીકા થઈ તેના મારે જવાબ આપવા જ રહ્યો. વીરચંદ ગાંધીએ પડકાર ફેંકતાં કહ્યું. આ એ હિંદુ ધર્મ છે, જેને માટે બ્રીસના ઇતિહાસકારાએ નાંધ્યું છે કે કાઈ હિંદુ કચારેય અસત્ય બાલતો જાણ્યા નથી અને કાઈ હિંદુ સ્તીને કચારેય અપવિત્ર જાણી નથી.

આટલું કહ્યા બાદ વીરચંદ ગાંધી સભાને સામેા પ્રશ્ન કરે છે: 'Even in the present day, where is the chaster woman or milder man than in India ?'

નાંધપાત્ર બાબત એ છે કે વીરચંદ ગાંધીને અમેરિકા અને ઇગ્લેન્ડના અનેક ખ્રિસ્તી સજ્જના સાથે ગાઢ મેત્રી હતી, આમ છતાં એમણે ભારતમાં વટાળ-પ્રવૃત્તિ

135

કરતા પ્રિસ્તી મિશનરીઓની નિભી કતાથી ટીકા પણ કરી. India's Message to America' અને 'Impressions of America' જેવા લેખેામાં એમણે અમેરિકાના લોકો પ્રત્યે પોતાના હૂકાળા પ્રતિભાવ આપ્યા છે, પણ બીજી ખાજુ 'Have Christian Missions to India been Successful' જેવા લેખામાં પાદરીઓની વટાળપ્રવૃત્તિની કડક આલેશ્વના કરી છે. એમણે કહ્યું કે તમે તમારા મિશનરીઓ પાસેથી સાંભળ્યું હશે કે ભારતના લોકો કેટલાં ગ'દા, ચારિત્યહીન અને લુગ્યા છે. પણ તમે કચારેય એ મિશનરીઓ પાસેથી-જેઓ માનવબ્લતને પ્રજાના સ'દેશા આપનારા કહેવાય છે એમની પાસેથી, ભારતમાં હિ દુઓ પર થતા જુલમની વાત સાંભળી છે? ભારતમાં સારં ખબાર મળી રહે તે માટે લિવર પુલ અને માંચેસ્ટરના માલ પર સરકારે કાઇ જકાત નાંખી નથી, બ્યારે બીજી બાજુ ખર્ચાળ સરકાર ચલાવવા માટે મીઠા પર બસા ટકા વેરા નાખ્યો છે તે વાત તમારા મિશનરીઓએ તમને કહી છે ખરી? એ પછી શ્રી વીરચ'દ બાંધી આકરા પ્રહાર કરતાં કહે છે—

'If they have not, whose messengers you will call these people who always side with tyranny, who throw their cloak of hypocritical religion over murders and all sorts of criminals who happen to belong to their religion or to their country ?'

શિકાગાની આ વિશ્વધર્મ પરિષદમાં વીરચંદભાઈ એ જૈન ધર્મની સંક્ષિપ્ત પછ સચાટ રજૂઆત કરી. એમણે જૈન ધર્મને છે ભાગમાં સમજાવ્યાઃ એક જૈન તત્ત્વજ્ઞાન અને બીએ ભાગ તે જૈન નીતિ, નવતત્ત્વ, છ પ્રકારના છવા, દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક નયસંબધી જૈનદર્શનની સૂક્ષ્મ વિચારસરજ્ઞી, સ્યાદ્વાદ વગેરે તત્ત્વજ્ઞાનની ખાખતા રજુ કરીને સહુને મુગ્ધ કર્યાં. જૈનાચારની વિશેષતા સમજાવી જેન નીતિની ચર્ચા કરી. વિશ્વના અસ્તિત્વને લગતા પ્રશ્નની તુલનાત્મક ચર્ચા કરતી વખતે એમણે બૌદ્ધ ધર્મ અને અન્ય ધર્મો સાથે તુલનાત્મક ગવેષણા કરી જૈત ધર્મ બૌદ્ધ ધર્મથી પ્રાચીન છે એ તથ્યનું પ્રતિયાદન કર્યું આ બધાને પરિણામે જૈન ધર્મ એ એક પ્રમાણસુક્ત અને ખુદ્ધિવદી ધર્મપ્રણાક્ષી છે એવું સત્ય સહુને લાધ્યું આ નવીન સમજ અંગેના આનંદ પ્રગટ કરતાં એક અમેરિકને વીરચંદ્રભાઈ વિશે એવા અભિયાય આપ્યા કે 'ધર્મોની લાકસમામાં અનેક તત્ત્વચિંતકો, ધર્મોપદેશકા અને વિદ્વાના હિંદુસ્તાનથી આવીને બાેલી ગયા અને તે દરેકે કાંઈ ને કાંઈ નવી દક્ષિ રજૂ કરી; ધર્મોના આ મિલનમાં નવું તત્ત્વ ઉમેરતા ગયા, જેથી તે દરેકના ધર્મ જગતના માટા ધર્મીની હરાળમાંના એક છે એવું લાગ્યા વગર રહે નહિ. ઉપરાંત એમના વાકછટા અને ભક્તિભાવ પણ વિશિષ્ટ પ્રકારનાં માલૂમ પડચાં. એમાંથી ભારાભાર પાંડિત્ય અને ચિંતનમનન સાંપડચાં, તેમ છતાં એ બધામાંથી તરી આવતા જૈન<sub>જ</sub>ધર્મના એક સુવાન ગૃહસ્થને સાંભળવાથી નીતિ અને ફિલસૂફીની નવા પ્રકારની ભાળ લાગી. આમ તાે તેઓ માત્ર ગૃહસ્થ કુટું બના સજ્જન છે, કાેઇ સાધુ--મુનિ કે ધર્માચાર્ય નથી. છતાં આટલું સરસ પ્રતિપાદન કરી શકે છે ત્યારે એમના શુરુઓ કેવા હશે ? એમની સાઠી પણુ સચાટ જીવનધર્મ ફિલસૂફી જરૂર સમજવા-જાણવા જેવી છે.''

શ્રી વીરચંદ્ર રાઘવજી ગાંધીનાં જનધર્મવિષયક પ્રવચનાેની એક બીજી વિશેષતા

136

એ છે કે એમણે પરધર્મની ડીકાના આશરા લીધા નથી. જીવનમાં અહિંસા અને વિચારમાં અનેકાન્તની ભાવના ધરાવનારા સાચા જૈતને જેબ આપે તેવી, સાંપ્રદાયિક આગ્રહા અને પૂર્વગ્રહાેથી મુક્ત એવી તટસ્થ એમની વિચારસરણી છે. શુદ્ધ અંગ્રેજી ભાષા, સ્વાભાવિક રજૂઆત અને તલસ્પર્શી અભ્યાસના ત્રિવેણી સંગમ એમનાં પ્રવચનામાંથી પ્રગટે છે. એમનામાં ધર્મપ્રચારકની ધગશ છે, પણ એ ધગશ આડ બર કે સપાટી પરની બની રહી નથી. ધર્મપ્રચારના ઉત્સાહની સાથે અભ્યાસશીલતાનું સમીકરણ થતાં એમનાં વકતવ્યા, સુશિક્ષિત અમેરિકન સમાજને સ્પર્શા ગયા હતા. એમણે The Yoga Philosophy', 'The Jain Philosophy' જેવાં પુસ્તકા આપ્યાં છે, પરંતુ એમનું ઉત્તમ પ્રદાન તા, 'The Karma Philosophy' ગણાશે. જેમાં જૈન ધર્મની કર્મભાવનાની છણાવટ કરતી વખતે એમની ઊડી અભ્યાસતિકા અને જાગ્રત ધર્મભાવનાના માર્મિક પરિચય મળે છે.

શ્રી વીરચંદ રાધવજી ગાંધી માત્ર તત્ત્વચિંતક નહાેતા, બલ્કે દેશદિતની ચિંતા પણ એમના હૈયે વસેલી હતી. અંગેરિકામાં હિંદુસ્તાનને વિશે એવી માન્યતા હતી કે એ "વાઘ, સાપ અને રાજાઓનો દેશ" છે. ખ્રિસ્તી પ્રચારકોએ પણ હિંદુસ્તાનની પ્રજાનું હીણું ચિત્ર વિદેશમાં રજૂ કર્યું હતું. વીરચંદ ગાંધીએ ભારતની સાચી સમજ વિદેશીઓમા જાગે તે માટે વિવેકાનંદ જેટલા જ પ્રયાસ કર્યા. એમણે ભારતની સાચી સમજ વિદેશીઓમા જાગે તે માટે વિવેકાનંદ જેટલા જ પ્રયાસ કર્યા. એમણે ભારતીય સ'સ્કૃતિનું મહત્ત્વ અતાવતાં વિદેશીઓને કહ્યું, "આશ્વર્ય'ની વાન તા એ છે કે ભારત ઉપર વિદેશીઓ સતત હુમલાઓ કરતા રદ્ધા છે અને એ બધાં આક્રમણેની આફતો આવ્યા છતાં ભારતના આત્મા છવ'ત રદ્યો છે, જાગ્રત રહ્યો છે. એનાં આચાર અને ધર્મ સાખૂત છે અને સારાયે વિશ્વને ભારત તરકૃ મીટ માડીને જેલું પડે છે. સસ્કૃતિનાં લક્ષણ, ખેતી, કલાકારાંગરી, સાહિત્ય, સદાચાર અને જ્ઞાનવિજ્ઞાનનાં સાધના, અતિથિ સત્કાર, નારીપૂજા, પ્રેમ અને આદર — ગધું જ ભારતમાં કાંઈ જુદા જ સ્વરૂપે જોવા મળે છે. ખરીદી શકાય એવી એ સંસ્કૃતિ દ્વા તો ઇંગ્લેન્ડ આ દેશમાંથી એને ખરીદી લઇ શકત, પોતાની બનાવી શકત, પણ એવું નથી બન્યું, નહિ બની શકે."

છેક, ઈ. સ. ૧૮૯૩માં વીરચંદ રાધવજી ગાંધીએ દેશના આર્થિક અને રાજકીય સ્વાતંત્ર્યની વાત કરી. એક વાર એમણે અમેરિકન લેાકોને કજ્ઞુ કે ભારત અત્યારે પરદેશી એડી નીચે કચડાયેલું છે. એ માત્ર ધાર્મિક ક્ષેત્રમાં સ્વાતંત્ર્ય ધરાવે છે, પણ ભારત સ્વતંત્ર થશે ત્યારે તે હિંસક માર્ગે કોઈ પણ દેશ પર આક્રમણ નહિ કરે.

૧૮૯૩માં ગાંધીજી માત્ર બેસ્ટિર હતા, તે સમયે વીસ્ચ'દભાઈ એ આ ભવિષ્યકથન કર્યું હતું. એમની એ કલ્પના કેટલી બધી વાસ્તવિક સાબિત થઈ!

પણ હું તેા એથીય આગળ વધીને કહીશ કે આ ધર્મન્નાતા અનેાખા કાન્તદ્રષ્ટા હતા. આ જગતની પેલે પારનું એઈ શકે તે કાન્તદ્રષ્ટા, વર્તમાનને વીંધીને ભવિષ્યને જાણી શકે તે કાન્તદ્રષ્ટા. જ્યારે ભારતના રાજકીય સ્વાતંત્ર્યની ઉધાનું પહેલું કિરણ પણ કૂટવું નહેાતું ત્યારે વીરચંદ્રભાઈ એ એમ કહ્યું કે હિન્દુસ્તાન આઝાદ થશે તા બધા દેશા સાથે શાંતિમય સહઅસ્તિત્વથી જીવશે. દેશને આઝાદી મળી તે અગાઉ પાંચ-પાંચ દાયકા પૂર્વે પેલે પારનું દર્શન કરતા વીરચંદ્રભાઇ, 'The Jain Philosophy' વિશેના એમના પ્રવચનમાં કહે છે: 'You know my brothers and sisters, that we are not an independent nation. We are subjects of Her Gracious Majesty Queen Victoria the 'defender of the faith', but if we were a nation in all that, name implies with our own government and our own rulers, with our laws and institutions controlled by us free and independent, I affirm that we should seek to establish and forever maintain peaceful relations with all the nations of the world."

શ્રી વીરચંદભાઈના એટલા પ્રભાવ પડયો કે વિશ્વધર્મ પરિષદના આવાહકા અને વિદ્વાનોએ એમને રીપ્યચંદ્રક એનાયત કર્યો હતા. એ પછી ૧૮૯૪ની ૮મી ઑગસ્ટે કાસાડાંગા શહેરના નાગરિકાએ એમને સુવર્ણ્ચંદ્રક આપ્યા હતા. એમણે આ શહેરમાં 'Some Mistake Corrected' અગે પ્રવચન આપ્યું હતું. અને એ પ્રવચન પૂરું થયા પછી કરી કરી પ્રવચન કરવાનું કહેવામાં આવ્યું એમ 'બફેલા કારિયર' નામનું આખ્યાર નોધે છે. અમેરિકામાં એમણે 'The Gandhi Philosophical Society' અને 'The School of Oriental Philosophy' નામની બે સ'સ્થાની સ્થાપના કરી. શિકાગેમાં Society for the Education of women of India' નામની સ'સ્થા સ્થાપી. આ સ'સ્થાના મ'ત્રી શ્રીમલી હાવર્ડ હતાં કે જેમણે વીરચંદ્રભાઈની પ્રેરણાથી શુદ્ધ શાકાહાર અને સુસ્ત જૈન ધર્મ અપનાવ્યા હતા. સ્વામી વિવેકાન દનાં શિધ્યા ભગિની નિવેદિતાની જેમ શ્રીમતી હાવર્ડ વીરચંદ્રભાઈનાં શિધ્યા બની ગયાં અને તેઓ જૈનાની જેમ વિધિસર સામાયિક પણ કરતાં હતાં.

આ પછી શ્રી વીરચંદસાઈ ગાંધી ઇંગ્લેન્ડ આવ્યા. અહીં એમણે ઍસ્ટિર થવાની ઇગ્રછા પૂરી કરી, પરંતુ આ જ્ઞાનના ઉપયાંગ એમણે અર્થાયાર્જન માટે સાગ્યે જ કર્યો. ઇંગ્લેંડમાં જૈન ધર્મની જિજ્ઞાસા જોઈ ને એમણે શિક્ષણવર્ગ ખાલ્યા. આગળ જતાં લંડનમાં 'જૈન લિટરેચર સાસાયટી'ની સ્થાપના કરી, એક ધર્મ જિજ્ઞાસુ હર્જર્ટ વારને માંસાહારના ત્યાગ કરીને જૈન ધર્મના સ્વીકાર કર્યો. એમણે વીરચંદસાઈનાં સાયણોની નેંધ રાખી. તેમ જ અંગ્રેજીમાં જૈન ધર્મ વિશે એક પુસ્તક લખ્યું. આ ઉપરાંત વિશ્વધર્મ પરિષદના પ્રમુખ ચાર્લ્સ સી. બાની એમનાથી પ્રસાવિત થયા હતા. અને વીરચંદબાઈ એ લારતમાં ૧૮૯૬-૯૭માં દુષ્કાળ પડયો ત્યારે અમેરિકામાં સ્થાપેલી દુષ્કાળ રાહત સમિતિના બાની પ્રમુખ હતા. આ સમિતિએ તત્કાળ ચાલીસ હજાર રૂપિયા અને અનાજ ભરેલી સ્ટીમર ભારત માકલ્યાં હતાં. શ્રી વીરચંદભાઈ ગાંધીએ આ પ્રવાસ દરમ્યાન પરૂપ જેટલાં વ્યાખ્યાના આપ્યાં. તેઓ ગુજરાતી, હિંદી, બંગાળી, અંગ્રેજી, સંસ્કૃત, ટ્રેન્ચ જેવી ચૌદ સાષારેગ પર પ્રભુત્વ ધરાવતા હતા.

આમ ઓગણત્રીસ વર્ષના એક સુવક પરદેશગમનની ખફગી વહેારીને વિદેશમાં ધર્મપ્રચાર કરે અને એક વાર નહિ બલ્કે ત્રણ ત્રણ વખત વિદેશની સફર કરી માત્ર જૈનદર્શનના જ નહિ બલ્કે ભારતીય દર્શનના પ્રચાર કરે તે તેવી વિરલ ઘટના કહેવાય !

શ્રી વીરચંદ રાઘવજી ગાંધીનું મલ્પ આયુષ્ય પણ મનેકવિધ યશસ્વી સિદ્ધિઓથી ભરેલું છે. ૧૮૮૪માં ઑનર્સ સાથે બી.એ. થનારા જૈન સમાજના એ પ્રથમ સ્નાતક હતા. ૧૮૯૦માં પિતાનું અવસાન થતાં રાવાકૂટવા જેવી કુરૂઢિઓને એમણે એ જમા-નામાં તિલાંજલિ આપી હતી તે જેવીતેવી વાત ન કહેવાય. એકવીસ વર્ષની ઉંમરે 'શ્રી જૈન ઍસાેસિયેશન ઑફ ઇન્ડિયા'ના મંત્રી તરીકે પાલિતાણા આવતા યાત્રીઓના મૂંડકા-વેરા નાબૂદ કરવાનું કામ કર્યું. મૂંડકાવેરા અને બીજી રંજાડથી પરેશાન થઈ ને આણંદજ કલ્યાણ્જીની પેઢીએ પાલિતાણાના ઠાકાર સામે કેસ કર્યો હતા. પરંતુ પાલિતાણાના ઠાકાર સુરસિંહજી પર પાલિતિણાના ઠાકાર સામે કેસ કર્યો હતા. પાલિતિકલ એજન્ટે શુદ્ધ ન્યાય ન આપ્યા. વીરચંદભાઈએ આ પ્રશ્ન હાથમાં લીધા. એ વખતે રજવાડા સામે માશું ઊંચકતું એ સામે ચાલીને માતને બાથ ભીડવા જેતું હતું, પણુ એમણે મહુવા અને પાલિતાણા વચ્ચે અવારનવાર ઘાડા પર મજલ કાપીને સમાધાનતું વાતાવરણ ઊભું કર્યું. મુંબઈના ગવર્નર લાેર્ડ રે અને પાલિટિકલ એજન્ટ કર્નલ વારસનને મળી સમર્થ રજૂઆત કરી મૂંડકાવેરા નાખૂદ કર્યા.

અ'ગ્રેજ બેડમ સાહેબે સમેતશિખર પર ડુક્કરાની ચરબી કાઢવાનું કારખાનું નાખ્યું હતું. તે દૂર કરવા માટે વીરચ દલાઈ કલકત્તા ગયા. દસ્તાવે જેની જાણકારી માટે કલકત્તામાં છ માસ રહી બ'ગાળી ભાષાના અભ્યાસ કર્યો અને આખરે 'સમેતશિખર જૈનાનું તીર્થ સ્થાન છે, બીજા કાઈને ત્યાં દખલ કરવાના અધિકાર નથી' એવા ગુકાદા મેળવીને તેમ જ કારખાનું દૂર કરીને જ જપ્યા. કાવીના દેરાસર અ'ગેના વિખવાદના સુંદર ઉકેલ લાબ્યા. આંતરરાષ્ટ્રીય વાણિજય પરિષદમાં સમગ્ર એશિયાના પ્રતિનિધિ તરીકે હાજરી આપી. ૧૮૯૫માં પ્નામાં ભરાયેલી ઇન્ડિયન નેશનલ કાંગ્રેસમાં મુંબઈના પ્રતિનિધિ તરીકે હાજરી આપી. ૧૮૯૫માં પ્નામાં ભરાયેલી ઇન્ડિયન નેશનલ કાંગ્રેસમાં મુંબઈના પ્રતિનિધિ તરીકે હાજરી આપી. તેઓ રાષ્ટ્રીય મહાસભાના ગુસ્ત હિમાયતી હતા. તેમ જ મહાત્મા ગાંધી સાથે એમણે ખારાકના અખતરા કર્યા હતા તેઓ ગાંધીજીના સ પર્કમાં પણ સારી રીતે આગ્યા હોય તેમ લાગે છે, કારણ કે વીરચ દભાઈના પુત્ર ઉપર લખેલા એક પત્રમાં ગાંધીજી આશીર્વાદ સાથે પૂછે છે કે, 'પિતાજીના આદર્શીમાંથી કઈ જાળવી રાખ્યા છે ખરા ?' આવા વીરચંદ રાઘવજી ગાંધીનું સાડત્રીસ વર્ષની વર્ષ ઈ. સ. ૧૯૦૧માં મુંબઈમાં

આવતા ગાય કરાવવ છે ગાયા ગુ સાઉગાલ વચ્ચ વચ છે. લા ૧૯૦૧માં સુવઇવા અવસાન થયું. માત્ર સાડત્રીસ વર્ષની આયુમાં કેવી અપૂર્વ સિદ્ધિ મેળવી છે વીરચંદ્રભાઈ ગાંધીએ! આ સિદ્ધિને અંજલિ આપવા મારી પાસે કાઈ શબ્દા નથી. માત્ર રાષ્ટ્રશાયર ઇકબાલના એક શેર છે-

> હજારાં સાલ નરગીસ અપની બેન્**રીપે રાતી હૈ,** બડી મુસ્કિલ સે હાતા હૈ ચમનમેં ક્રીદાવર પૈદા.

[ સુંદર આંખને માટે નરગીસના ફૂલની ઉપમા આપવામાં આવે છે. આ નરગીસનું પુષ્પ હજારા વર્ષની પાતાની જ્યાતિહીનતા-બેનૂરી માટે રડતું રહે છે. ઘણું વર્ષે પછી બાગમાં એને જોનારા (દીદાવર) પેદા થાય છે અને તે ખીલી ઊઠે છે.]

વીરચંદ્ર રાહવજી ગાંધી એ આ ચમનમાં પેઠા થયેલા આવા એક દીઠાવર હુતા !

ભાવ વિનાની ક્રિયા ને ક્રિયા વિનાના ભાવ નિષ્ફળ બને છે. જો સાપેક્ષ હેાય તાે સફળ બને છે. 'સહ્રલું' ને 'ચાહુલું' આ બે આત્મશાન્તિના ઉપાયા છે.

ઝેરના કટોરા હસતે મુખે પીવા અને પાનારને પ્રસન્નતાથી અમૃત પીરસવું – આવી વૃત્તિ દઢ થયા પછી જગતમાં તેને કાેઈ ઉપસર્ગ કે પરિષહ સંતાપ પમાડી શકતા નથી.

139

# -Jain-

# જૈન પ્રતિક

'પ્રતિક' એટલે સંકેત - ચિહન કે ઓળખ ચિહન. પ્રત્યેક રાષ્ટ્ર, સંપ્રદાય કે સંસ્થાને પાેતાનું પ્રતિક હોય છે. જૈન સમાજનું ''ચાૈદ રાજ લેાક'' આદી આલેખનું 'પ્રતિક' ભગવાન મહાવીર સ્વામીના ૨૫૦૦ મા નિર્વાણ મહાેત્સવ પ્રસંગે સર્વ ક્રિરકાઓએ સાથે મળીને યોજેલ છે કે જે બધા જ જૈનોને માન્ય છે.

'જૈન - પ્રતિક' ઓળખ ચિહ્નહોવા ઉપરાંત જૈનત્વનો ટુકામાં છતાં સ્પષ્ટ ખ્યાલ આપે છે. આ પ્રતિક ચાદરાજલોક ની આકૃત્તિમાં સિદ્ધ શીલા, રત્ન મયી, સ્વસ્તિક, અહિંસા ધર્મલાભ બક્ષતો હસ્ત અને છેલ્લે તત્વાર્થ સૂત્રનું તત્વચિંધતું સૂત્ર - 'પરસ્પરોપગ્રહો જીવાનામ્' આલેખાયેલ છે. આ સૂત્રના ભાવાર્થ એટલે 'જૈન દર્શન' ના મુખ્ય સિદ્ધાંતા અને આદર્શ શ્રાવક - જીવનની રીતિ - નીતિ એમાં દર્શાવવામાં આવેલ છે.

હવે એ 'પ્રતિક' નું જરા વધારે વિગતથી દર્શન કરી અને એનો સૂક્ષ્માર્થ વિચારીએ. ચાૈદ રાજલાેક એટલે આ છ(૬) દ્રવ્યાે માટેનું સ્થાન, (૧) ધર્માસ્તિકાય ગતિમાં સહાયક થાય (૨) અધર્માસ્તિકાય-સ્થિરતા કરવામાં સહાયક થાય (૩) આકાશાસ્તિકાય ખાલી જગતની (૪) પુદ્ગલને પરમાણુઓ (વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શ) (૫) કાલાસ્તિકાય-કાલ સમય, મુહુર્તા, આદિ. (૬) જીવાસ્તિકાય-સિદ્ધા અને સંસારી જીવાનું સ્થાન. આ પ્રમાણે ચાૈદ રાજલાેકમાં ઉપરોક્ત છ (૬) દ્રવ્યો રહેલા છે.

રાજલોકની ચારે બાજુ તેનાથી અનંતગણે અલેાક રહેલા છે. પણ તેમાં ક્રક્ત આકાશાસ્તિકાય જ છે. 'જૈન દર્શન' અનુસાર આ જગત 'લાક-અલાક' રૂપ છે. લાક ત્રણ વિભાગમાં ઉર્ધ્વ, અધા અને તીર્છામાં વહેંચાયેલા છે. ઉર્ધ્વલાકમાં દેવલાકાદીના વાસ છે. તેની ઉપર સિદ્ધ શિલા અને અંત ભાગમાં સિદ્ધાનાં જીવા રહેલાં છે. મધ્ય (તીર્છા) લાકમાં જ્યોતિષચક દ્વિપા, સમુદ્રો વિ. આવેલા છે. એમાં જ જંબુદ્વિપ આવેલ છે. જેમાં આપણે રહીએ છીએ. અધાલાકમાં સાત નારકો આવેલ છે.

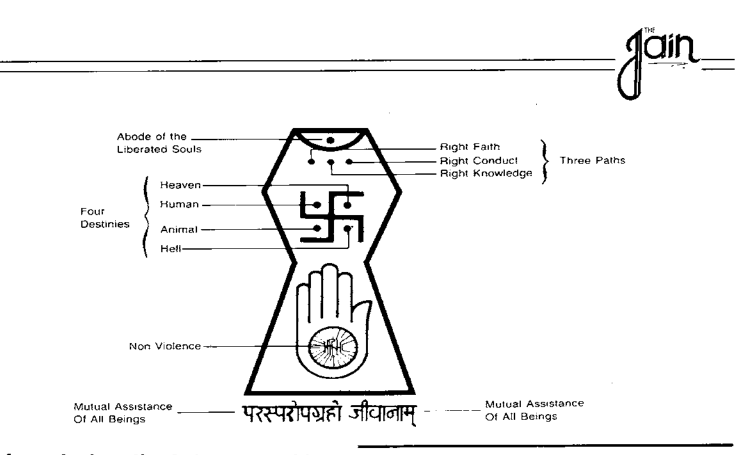
ઉપરોક્ત ચાદ રાજ્લાકમાં મધ્યભાગમાં એક ત્રસનાડી આવેલ છે. જેમાં ત્રસજીવા (બે ઇન્દ્રિય - તે ઇન્દ્રિય, ચઉરિંદીય અને પંચેન્દ્રિય જીવા) રહે છે. બાકીના ત્રસ નાડીની બહારના ભાગમાં ક્રક્ત એકેન્દ્રિય જીવા રહે છે. આ બાબતા સર્વજ્ઞ-કથિત હાેવાથી અને કેવળજ્ઞાન પામી તીર્થકર ભગવંતાએ જગતનાં જીવાનાં હિતાર્થે દેશના દ્રારા બતાવેલ છે. જે ગણધર ભગવંતાએ દ્રાદશાંગી સૂત્રરૂપે રચેલ છે. પછી તેમની પરંપરામાં થયેલ આચાર્યાદિ સાધુ-ભગવંતાએ પ્રકરણ આદિ રૂપે સૂત્રામાં સામાન્ય જીવાના બાધ માટે સ્થના કરી છે. જે બધું આગમ ગ્રંથામાં ગ્રંથિત છે. ઉપરાક્ત બાબતા દ્વારા વિશ્વનું વિશિષ્ટ દર્શન કરાવતું ''જૈન પ્રતિક'' કેટલું સૂચક છે. એના વાંચકોને ખ્યાલ આવી શકશે.

આ ''જૈન પ્રતિક'' માં ઉપર વર્ણવેલ ચાૈદ રાજલાેકને મથાળે 'સિદ્ધ-શીલા' ના અર્ધચંદ્રાકાર દર્શાવ્યા છે. જેની થાેડી ઉપર સિદ્ધ-ભગવંતોના વાસ હાેય છે. જીવ જ્યારે સર્વકર્માને ખપાવે છે.

કર્માથી મુકત થાય છે ત્યારે સિદ્ધ બને છે અને મોક્ષર્ગાત પામી સિદ્ધશીલાની ઉપરએક યોજનાને અંતે આવેલ, લાેકાગ્રભાગે બિરાજે છે. સર્વે જીવા અનંતકાળ સુધી સંસારમાં રખડે છે. પરંતુ મનુષ્ય-ભવ પામતાં અને સમ્યગદષ્ટિ બનતાં ધર્મ-માર્ગે વળે છે અને સંયમ-તપાદિ દ્વારા કર્મા ખપાવી મુક્તિ ભણી પ્રયાણ કરે છે. સિદ્ધ બને છે.

એ જાણવું રસપ્રદ બનશે કે 'પ્રતિક' માં દર્શાવેલ સિદ્ધશીલાનાં સાંનિધ્યમાં આજ સુધીમાં અનંત જીવા કર્મ-મુકત બની, સિદ્ધગતિ પામ્યા છે અને તેજમાં તેજ ભળે તેમ આત્મ-રમણતામાં લીન બની અનંતસુખમાં ત્યાં બિરાજે છે. પ્રસ્તુત સિદ્ધશીલા સ્ક્રટિક રત્નમય અને અર્ધચંદ્રાકારે રહેલી છે. જે 'પ્રતિક'માં સ્પષ્ટ છે.

'જૈન પ્રતિક' માં અર્ધગોળ નીચે સ્ત્નત્રયીની સૂચક ત્રણ ઢગલીઓ બતાવેલ છે. તે સમ્યગ્દર્શન. જ્ઞાન અને ચારિત્ર રૂપી ત્રણ સ્ત્નો સમી ઘણી જ સૂચક અને શાસ્ત્રોકત છે. એની વિગતો વિચારીએ તે 'સમ્યગ્દર્શન' એટલે વિતરાગ-કથિત શાસ્ત્રોમાં સંપૂર્ણ શ્રહ્ય રાખવી. એ શ્રહ્ય વિના સમ્યગ્ જ્ઞાન-સાચું જ્ઞાન થતું નથી અને સાચા જ્ઞાન વિના સદાચરણ (સમ્યફ ચરિત્ર) આવતું નથી અને તે



વિના મુક્તિ મળતી નથી. આ રીતે 'પ્રતિક' માં રત્નમયી આલેખેલી છે. એ રત્નત્રયીની પ્રાપ્તિ વિના જીવાત્મા 'મોક્ષ' પામતો નથી. માટે જ વિતરાગ પરમાત્માએ જે સિદ્ધાંતો અને શાસ્ત્રો કથેલ છે. તેમાં પૂરી શ્રદ્ધા રાખી, પૂરૂં જ્ઞાન (ખ્યાલ) મેળવી, જીવનમાં જે ઉતારે છે. (સમ્યફ ચરિત્ર) તે આત્મા ધન્ય બને છે. અને અંતે મુક્તિ પામે છે.

ઉપરોકત રત્નત્રથી 'પ્રતિક' માં દર્શાવવા પાછળ એ પણ રહસ્ય રહેલું છે કે ચૈત્યવંદન કરતી વખતે કે અન્ય ધર્મક્રિયામાં પણ અક્ષતની ત્રણ ઢગલીઓ કરી, જિજ્ઞાસુ આત્મા સ્ત્નત્રથી માટે પ્રાર્થના કરે છે. પૂ. વીરવિજ્યજી મહારાજશ્રીએ પણ શ્રી મહાવીર પરમાત્માના એક સ્તવનમાં ''ત્રણ રતન મુજ આપો તાતજી'' એવી માંગણી કરી છે. આવી માંગણી કરવાનો હેતુ રત્નત્રથી પામી (સમયગ દર્શન, જ્ઞાન-ચારિત્ર) કર્મથી મુકત બની આત્મા મુકિત તરક પ્રયાણ કરે એ છે. આ રીતે 'પ્રતિક'માં ત્રણ ઢગલીઓનો સૂચિતાર્થ છે. જે 'પ્રતિક' નું યોગ્ય રીતે મૂલ્યાંકન કરવા આવશ્યક બને છે. એટલે જ 'પ્રતિક' ને દરેક જૈને અપનાવવું જ જાઇએ.

ત્યારબાદ 'પ્રતિક' માં 'સ્વસ્તિક' નું ચિહ્ન આલેખેલું છે. 'પ્રતિક' અષ્ટમંગલમાં મંગળરૂપે છે. એનાં દર્શન ને સહારે માનવી મંગલ કાર્યો કરવા પ્રેરાય છે. ઇન્દ્રાદિ દેવા પણ ભગવંતની આગળ અષ્ટમંગળ આલેખે છે. તા માનવીએ તો વિશિષ્ટ લાભ માટે આલેખવા સ્વભાવિક બને છે. ઉપરાંત આ 'સ્વસ્તિક' માં બીજે અર્થ પણ સૂચિત છે. સંસારમાં જીવઆત્મા-રખડતા રખડતા ચાર ગતિમાં (મનુષ્ય, દેવ, તિર્થય, નારકી) પસાર થતા હાય છે. આ રીતે

## THE JAIN SYMBOL

In 1973 (2500 years after the nirvana of Mahavira) a symbol was adopted as a Jain symbol. This symbol represents the principles of Jainism. The outline of the figure is that of the Jain description of the shape of the universe. The swastika symbolises the four types of births (as gods, humans, lower beings and hellcreatures) which one has to take. The three dots are the three jewels. The half-moon is the sign for the place of the siddhas (liberated souls). The hand is raised for protection and blessing. The wording under the sign says 'Mutual help for the survival of all lives'.

ભવભ્રમણ કરતાે જીવ અંતે કર્માે ખપાવી ચારે ગતિમાંથી મુકત થઇ માક્ષ પામે છે.

મનુષ્ય ભવની મહત્તા જે કારણે છે કે - આ ભવમાં સહજ રીતે સદ્ વાચન, સત્સંગ કે ગુરુદેવનાં ઉપદેશથી માનવી રત્નબધી પ્રાપ્ત કરે છે અને પછી મુક્તિ માર્ગે આગળ વધે છે. જ્ઞાનીઓએ તો અનેકવાર કહ્યું છે કે 'મનુષ્ય ભવ' સિવાય મુક્તિ નથી. માનવી મનુષ્યભવમાં કષ્યાદિથી ઘેરાયેલા હાેય છે. પણ સદ્ગુરૂનાં ઉપદેશથી તપ-સંયમાદિ અનુષ્ઠાના દ્વારા કર્મા ખપાવવાની તક મનુષ્યભવમાં જ મળે છે અને તા જ જીવઆત્મા કર્માથી મુક્ત થઇ માક્ષ ગતિ પામે છે. અત્યાર સુધી અનંત તીર્થંકરોએ અને મુમુક્ષુ-આત્માઓએ આ માર્ગે જ મનુષ્ય ભવમાં માક્ષ મેળવ્યા છે.



દેવગતિમાં ભલે વૈભવ-વિલાસ અને આનંદ-પ્રમાદની સામગ્રી સાંપડે. પણ (સમ્યગ્ દર્શન અને સમ્યગ્ જ્ઞાન હોવા છતાં) સમ્યક્ ચારિત્રની પ્રાપ્તિ થતી નથી. મૂકિત માટેના યાેગ મળતાે નથી. એટલે માક્ષ પામતાં નથી.એટલે જ દેવા પણ મનુષ્ય ભવ મેળવવા લલચાય છે.

તીર્યંચ અને નારકીનાં જીવેા તેા દુ:ખમાં એટલા બધાં સંડોવાયેલા-ઘેરાયેલા હેાય છે કે તેમને ધર્મક્રીયા કરવાનું સૂઝે જ નહિ તેા મુક્તિ તાે ક્યાંથી જ પામે? એટલે કર્માધિન તીર્યંચ ને નારકનાં જીવાે માટે રત્નવ્રયી કે મુક્તિ શક્ય જ નથી.

પછી 'પ્રતિક' માં અહિંસા, કેન્દ્રસ્થ રાખી, ધર્મહસ્ત આલેખાયેલ છે. જે હસ્ત ધર્મલાભ કે આશીર્વાદ બક્ષે છે. આ પુન્યવંતો પંજો જીવાત્માને ધર્મ, નીંતિ અને સચ્ચાઇનો માર્ગ ચીંધતો માનવીને ધર્મ માર્ગે વાળવા નિદેશ કરે છે.

પાસ્તુ 'ધર્મ-હસ્ત' મા અંતર્ગત છે - અહિંસા. જૈન ધર્મ અને અન્ય દર્શનો 'અહિંસા પરમાધર્મ' ના સૂત્રાચ્ચાર સાથે જીવનને ધન્ય બનાવે છે. એક દ્રષ્ટિએ વિચારીએ તો પાંચ મહાવ્રતામાં અહિંસાનું પ્રથમ સ્થાન છે. એટલે પહેલે પ્રાણાતિપાત વિરમણ વ્રતનું મહત્વ ઘણું જ છે. પરંતુ ખૂબી એ છે કે 'અહિંસા વ્રત. ના સવિશુદ્ધ પાલનમાં બીજા વ્રતા પણ સમાઇ જાય છે. પાંચે મહાવ્રતાના અહિંસામાં સમાવેશ થઇ જાય છે. પાંચે મહાવ્રતાનો અહિંસામાં સમાવેશ થઇ જતો હોઇ 'પ્રતિક' માં માત્ર અહિંસાનો જ નિર્દેશ કર્યો છે.

આ બાબન જરા વિગતથી વિચારીએ: 'અહિંસા' પાળનાર વ્યક્તિ કદી જુઠુ બાેલશે નહીં. જુઠુ બાેલે તાે કંઇક ખાેટુ કરવાનું બને અને તેથી 'અહિંસાવ્રત' સચવાય નહિ. એટલે અહિંસામાં સત્યવ્રત સમાઇ જાય છે. ''બીજે મૂષાવાદવિરમણ વ્રત'' આમ અહિંસામાં અંતર્ગત થઇ ગયું.

હવે વાત આવી 'અદત્તા દાન- ની 'ત્રીજે અદત્તાદાન વિરમણવ્રત', માનવી ચેારી કરવા વિચારે એટલે અનિચ્છનીય પ્રવૃતિ કરવી પડે. ધનનાં વિનાશમાં માનવી પ્રાણત્યાગ (આત્મહત્યા) પણ કરે. ચેારી કરતાં કોઇની હત્યાના પણ સંભવ છે. માટે ચેારી કરનારથી 'અહિંસાવ્રત' સચવાય નહિ. આ રીતે 'અહિંસાવ્રત' માં અદત્તાદાન વિરમણ નામના વ્રતના પણ સમાવેશ થઇ જાય છે. હવે આવી ચાેથા 'મૈથુન વિરમણ' વ્રતની વાત 'ચાેથા મૈથુન' - મૈથુનમાં શારીરિક રીતે 'નારી' ના સંયોગમાં અનેક બે ઇન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય જીવાેના નાશ થાય છે. માનવીનું ચિત્ત આત્મભાવથી વિમુખ બની 'પૌદગલીક' ભાવમાં આસકત બને છે. જીવાત્મા આત્મગુણથી ભ્રષ્ટ બની અહિંસા કરવા સાથે અન્ય જીવેાનાે પણ હિંસક બને છે.

પરસ્તીગમનને કારણે વિશ્વ - વિજયી સજા રાવણ જેવા સમર્થ પુરષનો પણ સમુળો નાશ થયેા આથી વિશુદ્ધ 'બ્રહ્મચર્ય-વ્રત' ના પાલનમાં અહિંસા રહેલી છે. અહિંસા ના વિશુદ્ધ પાલનમાં આ રીતે 'બ્રહ્મચર્ય-વ્રત' પણ સમાઇ જાય છે. હવે વાત આવી છેલ્લા પાંચમાં મહાવ્રત પરિગ્રહ વિરમણ વ્રતની. આ છે અપરિગ્રહ વ્રત. પરિગ્રહ આસક્તિ વધારે છે. ધન મેળવવા માટે અનેક પ્રકારની કુટિલ નીતી અપનાવી પડે છે. ગમે તેવું સાચું-જુઠુ બાલી અનેક વસ્તુઓ મેળવવાની ઘેલછામાં અનેક પ્રકારના અસત્યના આશરો લેવા પડે. હિંસાદિ પણ કદાચ આચરવી પડે. મેળવેલ ધનના રક્ષણ માટે અનેક પ્રકારનું દુર્ધ્યાન કરવું પડે. હિંસા પણ કરવી પડે. એટલે સવિશુદ્ધ અહિંસા પાળી શકાય નહીં માટે જ અહિંસામાં અપરિગ્રહ વ્રતનો પણ સમાવેશ થઇ જાય છે. એટલે જ જ્ઞાની પુરૂષોએ અહિંસા મહાવ્રતના સુવિશુદ્ધ સ્ક્ષણ માટે જ પાંચ મહાવ્રતાનું શુદ્ધ પાલન કરવાનું જણાવેલ છે.

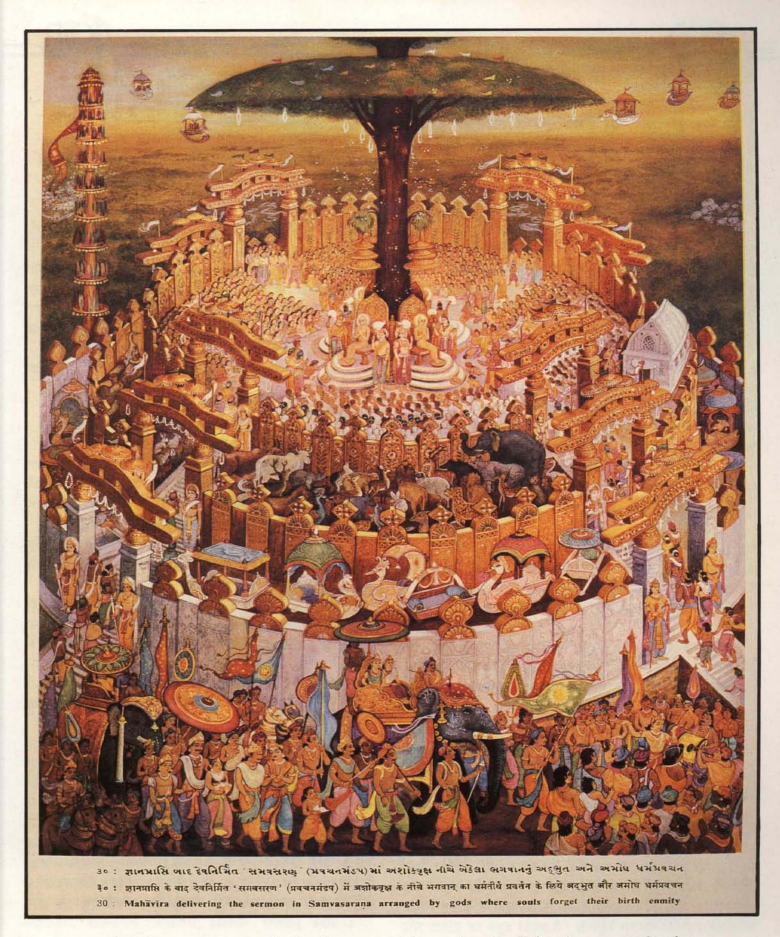
આ રીતે અહિંસા વ્રતમાં પાંચેય મહાવ્રતાેના સમાવેશ થઇ જાય છે. એટલે જ આપણાં 'જૈન પ્રતિક' માં અહિંસા દ્વારા પાંચ મહાવ્રતાે પ્રતિબિબિત થતાં જણાય છે.

છેલ્લે 'પ્રતિક' નાં છેડે તત્વાર્થાધિગમ સૂત્રનું મહત્ત્વનું સુત્ર પરસ્પરોપગ્રહા જીવાનામ મૂક્યું છે. એના અર્થ ભલે ટૂકામાં 'જીવાેના એકબીજા પ્રત્યે પરસ્પર ઉપકાર છે' એમ થતાે હાેય; પરંતુ સૂક્ષ્મ દ્રષ્ટિએ વિચારીએ તાે આ સૂત્રમાં જગતના સર્વ જીવા પ્રત્યે આત્મભાવ-મૈત્રિભાવ બતાવ્યાે છે. તેનાં આચરણમાં વાસ્તવિક સાચા સામાજવાદ સામ્યવાદના પૂર્ણ હેતુ સચવાય છે.

એટલે કહેવાનું મન થાય છે કે- આપણા જૈન ધર્મના મહત્વનાં સિદ્ધાંતોને આલેખતું આ જૈન પ્રતિક સર્વક્રોઇ (જૈન) અપનાવે અને એને પગલે પગલે અનુસરતાં - જીવનમાં ઉતારી પ્રત્યેક નાના-માટા પ્રસંગોએ મહત્વ વધારે! એના સદુપદુયાગ કરે અને એનાં ઉપયોગ દ્વારા જગતને 'જૈનત્વ' નું ભાન કરાવે.

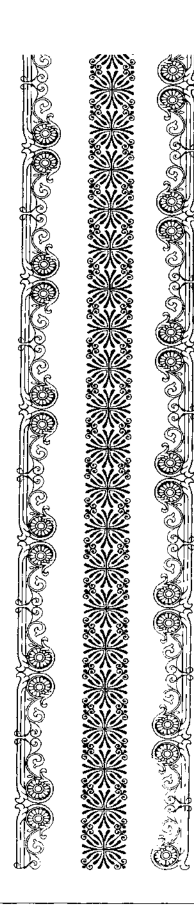
આવું સુંદર (સિલ્લાંતાેમાં) પ્રતિક જે સ્યાદ્વવાદ શૈલિમાં જૈન ધર્મનું પ્રતિનિધિત્વ ધરાવે છે. અને સર્વ સંપ્રદાયોમાં 'ઐક્ય' ના ધ્વજ ક્રરકાવે છે. એવા 'જૈન-પ્રતિક' ને વદન કરીએ અને એનાં પગલે પગલે ચાલી એને જીવનમાં અપનાવી - ઉતારી 'જૈનમ્ જ્યતિ શાસનમ્' ના જ્યનાદ ગજવીએ.

(આ લેખ ડો. ભાઇલાલ બાવીશી (પાલીતણા)ના કોન્કરન્સ સંદેશમાં પ્રસિદ્ધ થયેલ લેખના આધારે સાૈજન્યપૂર્વક લેવામાં આવેલ છે.)



પૂ. આ. શ્રી યશોદેવસૂરીશ્વરજી મહારાજના માર્ગદર્શન નીચે કલાકાર શ્રી ગોકુળભાઇ કાપડિયાએ તૈયાર કેરલ કલાત્મક ચિત્રસંપુટ 'તીર્થંકર ભગવાત મહાવીર' માં થી તેઓશ્રીના સાૈજન્ય થી

143



# अभिनंदन गीत

आंग्लभूमिपर आज वीर की वाणी गूँज रही है 🗉 जन-मन मे खुशिओं को लो शहनाई गूँज रही है ॥ धन वैभव की नगरीमें संस्कृतिका पुष्प खिला है 🗉 गौरव गाथा के सुमरन का अवसर धन्य मिला है 1 तीर्थकर की वाणी को सुनने का अवसर आया । आगम इस भूमिपर मानों स्वयं उतरकर आया । ॐ पंचपरमेष्ठी की ध्वनि पूजन में निखर रही है । आंग्लभूमि पर आज वीर की वाणी गुंज रही है 🗉 लेस्टरके इस आंगनमें मंदिर ऐसा सोहित है । जिसे देखकर जन-मन का मन हो जाता मोहित है । चालीस और चार खंभों पर शिल्पकला न्यारी है । यक्ष-यक्षिणी से शोभित तीर्थकर-छबि प्यारी है । धवल संगमर्भर से शशि की किरणे बिखर रही है । आंग्लभूमि पर आज वीर की वाणी मुंज रही है ॥ गर्भ गृहमें शांतिनाथ की शांति यहां मुखरित है 🗉 पार्श्व – वीर की दुढता –करुणा कण –कण में प्रसरित है । विश्वपिता भगवान ऋषभजी यहां सुशोभित होते । नेमिप्रभू की करुणा के स्वर मनमें करुणा बोते । बाहबली की तप-मुद्रा निस्पृहता जगा रही है । आंग्लभूमि पर आज वीर की वाणी मूंज रही है । गुरु गौतम की द्वादशांग वाणी के खर गुंजित है । श्रीमद राजचंद्र की वाणी प्रंथों में गुफित है । घंटाकर्ण देव, देवी पद्मावती रक्षारत है । चक्रेश्वरी, अंबा, लक्षुमीजी, सरस्वती शोभित है । दर्शन-झान-चरित्र बने दुढ इच्छा पनप रही है । आंग्लभूमि पर आज वीर की वाणी गूंज रही है ॥ जैन एकता का ऐसा न कभी उदाहरण देखा । वीरप्रभू की संतानों का मेल न ऐसा देखा । 'नटभाई' अरु श्रावकजन की दीर्घ दष्टि देखी है । हम सब बनकर एक रहे भावना यही देखी है । पश्चिम की यह गूंज पूर्वको प्रेरित बना रही है । आंग्लभूमि पर आज वीर की वाणी गूंज रही है ॥ ईसाका निश्च्छल प्रेम, वीरकी करुणा का संगम है । टेम्स और गंगाकी पावन संस्कृति का संगम है । 'जिओ-जिलाओ' मंत्र आत्म-जीवन में भरना होगा । युद्ध-मुक्त हो विश्व, अहिंसा को फैलाना होगा । जन-मन में मानवताकी नवज्योति झलक रही है आंग्लभूमि पर आज वीरकी वाणी गूंज रही है ॥

डॉ. शेखर जैन, भावनगर

Jain Education International 2010 03

# प्रतिष्ठा का महत्व

जैन समाज में सबसे बड़ा महोत्सव प्रतिष्ठा का होता है। पंचम काल में भरत क्षेत्र में तीर्थकरों का जन्म नहीं होता है। चतुर्थकाल में ही तीर्थकरों के पंच कल्याणक देवो, मनुष्यों द्वारा मनाये जाते है उसी परम्परा में इस काल में तीर्थकर की मूर्तियों की प्रतिष्ठा हेतु पंचकल्याणक किये जाते है। और जैन लोग मूर्तियों को, साक्षात् भगवान मानकर दर्शन और पूजन करते है।

तीर्थकर भगवान की पूजा करने वाले को खर्ग और मोक्ष की प्राप्ति होती है जैसा कि दर्शन मात्र से भी कल्याण होना बताया है

दर्शनं देव देवस्य दर्शनं पाप नाशनम् ।

दर्शनं स्वर्गसोपानं दर्शनं मोक्ष साधनम् ॥

अर्थात्—–उन प्रतिष्ठित मूर्तियों के दर्शन करने से जन्म २ के पाप नाश होकर खर्ग और मोक्ष की प्राप्ति होती है। आचार्य कहते है कि भगवान के दर्शन नहीं करने वाला मनुष्य पशु के समान माना जाता है ।

जैन समाज में स्थान २ पर मन्दिरों का निर्माण कर मूर्तिओं की प्रतिष्ठा की जाती है । प्रतिष्ठा महोत्सव मे भाग लेने वाले, दान देने वाले, मन्दिर बनाने वालों को तीर्थंकर गोत्र का बंध होता है । भगवान के पांच कल्याणक होते है । गर्भ कल्याणक, जन्म कल्याणक, तप कल्याणक, ज्ञान कल्याणक और मोक्ष कल्याणक, जन्म कल्याणक, तप कल्याणक, ज्ञान कल्याणक और मोक्ष कल्याणक ये पांचो कल्याणक प्रतिष्ठा महोत्सव में होते है । इन्द्र इन्द्राणियों के रूप में भक्त जन भगवान का कल्याणक महोत्सव मनाते है । भगवान की भक्ति में अनन्त शक्ति है और उस अनन्त शक्ति से मुक्ति प्राप्त होती है । इसी भक्ति के कारण जैन लोग तीर्थङ्करों का पंचकल्याणक मनाकर बड़ा भारी उत्सव करते है ।

गर्भ कल्याणक

सौधर्म इन्द्र अवधि ज्ञान से तीन लोक के स्वामी तीर्थड्कर का भूलोक में अवतरित होने की बात कुबेर को बताता है। कुबेर नगरी की रचना कर रतों की वर्षा करता है। तीर्थकर की माता को सोलह स्वप्न आते है उसका फल तीर्थकर के पिता बताते है कि तीन लोक के स्वामी भगवान का अवतार होगा। ५६ कुमारिकाएं माता की सेवा करती है। अष्ट कुमारी देवियां सुगन्धित वस्तुओं द्वारा माता को गर्भ शोधन करती है। रहस्य भरे सिद्धान्त के प्रश्न पूछ कर माता के गर्भ शोधन करती है। रहस्य भरे सिद्धान्त के प्रश्न पूछ कर माता के गर्भ मे बालक होने का निश्चय करती है। जिस तीर्थङ्कर की प्रतिष्ठा होती है उसी के नाम से गर्भकल्याणक की क्रियाएं की जाती है जैसे आदिनाथ, शान्तिनाथ, पार्श्वनाथ, महावीर भगवान आदि। जन्मकल्याणक

प्राची के गर्भ से सूर्य के समान जननी के गर्भ में धर्म सूर्य जिनेन्द्र भगवान का जन्म होता है, तीनों लोको में आनन्द छा जाता है । भवनवासी, व्यंतर, ज्योतिषी, और कल्पवासी देवों के भवनों में अनहद बाजे बजते है । भगवान के जन्म होते ही पुनः सौधर्म इन्द्र का आसन कम्पायमान होता है । उसकी अवधि में बात याद आती है कि '' संभावयामि नेदृक्षं प्रभावं भुवनत्रये प्रभू तीर्थङ्करादन्यम् '' भरत क्षेत्र मे तीर्थङ्कर भगवान का जन्म हुआ है । कुबेर को आज्ञा देता है कि '' नगर की रचना करो, रत्न वृष्टि करो '' । सौधर्म ऐरावत हाथी पर बैठकर नगर की परिक्रमा करता है । फिर राजा के महल में जाकर शची द्वारा प्रसुतिगृह से सौधर्म तीर्थङ्कर बालक को लाकर पाण्डुक शिला पर ले जाकर १००८ कलशों से अभिषेक करते है । सौधर्म भगवान को ले जाते है । ईशानइन्द्र प्रभू पर छत्र लगाते है । सनत्कुमार और महेन्द्र प्रभू को चंवर ढोरते हुए आते है । भगवान को पालने मे झुलाते है । बालक्रीडा करते है ।

राज्याभिषेक

भगवान के राज्याभिषेक के समय ३२ हजार मुकुट बद्ध राजा देश विदेश से आकर अपनी भेंट चढ़ाते है । शची क्षीर सागर का जल लाकर इन्द्र को देती है । उस पवित्र जल से राज्याभिषेक होता है । तीर्थङ्कर के पिता राजतिलक कर राजमुकुट भगवान को अर्पण करते है ।

भगवान धर्मनीति + राजनीति का उपदेश देते है । वैराग्य---आदिनाथ को नीलांजना का नृत्य और उसकी मृत्यु पर संसार की असारता का अनुभव होता है । लौकान्तिक देवों द्वारा सम्बोधन करने पर वैराग्य को प्राप्त होते है ।

तप कल्याणक भगवान की पालकी को उठाकर लौकान्तिक देव तपोवन में ले जाते है जहाँ भगवान ध्यानस्थ बैठकर अपने ही हाथों से पंच मुष्ठी केशलौंच करते है ।

सिद्धों की साक्षी में मुनि दीक्षा ग्रहण करते है। ज्योंही भगवान दीक्षा लेते है उन्हें मनःपर्थय ज्ञान की प्राप्ति हो जाती है। तपश्चरण के फलस्वरूप चार धातियाँ कर्मों का नाश हो जाता है। पूर्ण संयमित जीवन व्यतीत करते हुए निर्जन वन में घोर तपस्या करते है। आहार चर्या के लिए नगर में आते है जैसे भगवान आदिनाथ को छः माह तक आहार नहीं मिला तत् पश्चात् राजा श्रेयाँस के यहाँ एक वर्ष बाद अक्षय तृतीया के दिन इक्षुरस का आहार होता है। जैन धर्म में त्याग और तपस्या का बहुत महत्व है। तीर्थङ्कर भगवान बनने के लिये भी तपस्या अत्यन्त आवश्यक है। दीक्षा कल्याणक महोत्सव भी देव ही मनाते है ।

झान कल्याणक – – कठिन तपस्या के द्वारा अनादि काल से इस जीव के साथ जो कर्मों का बन्ध है उसको क्षय किया जाता है । ज्योंही तीर्थङ्कर भगवान घातिया कर्मों का नाश करते है, उन्हे अनन्त दर्शन, अनन्त झान, अनन्त सुख और अनन्त वीर्य इस प्रकार अनन्त चतुष्टय प्रगट हो जाता है । तीन लोक और तीन काल का सम्पूर्ण झान एक साथ झलकने लगता है । अठारह दोषों से रहित होकर जो झान प्रगट होता है उसे केवल झान कहते है । ऐसे केवल झानी भगवान को हम सकल परमात्मा भगवान मानकर पूजा, अर्चना और दर्शन करते है ।

समवशरण --- सौधर्म इन्द्र का आसन कम्पायमान होता है, इन्द्र अवधि से यह विदित करता है कि प्रभू को केवल झान हो गया है तत्काल ही वह धनपति कुबेर को भव्य समवशरण की रचना करने का आदेश देता है । समवशरण की रचना में बारह सभाये होती है जिसमें चार प्रकार के देव, मनुष्य देव देवाङ्गनाएं मुनि आर्थिकाएं और पशु पक्षी बैठते है । वर्ण भेद, जाति भेद आदि के विना सब एक साथ बैठकर भगवान का धर्मोंपदेश सुनते है । भगवान समवशरण के मध्य गन्धकुटी में विराजमान होते है । उनके ऊपर तीन छत्र जो त्रैलोक्यनाथ की उपमा बताते है । भामण्डल जो झान सूर्य की तरह प्रकाशमान होता है । कमल के ऊपर अधर भगवान बिराजमान होते है । चारों दिशाओं में चार मानस्तंभ जिसमे जिन बिम्ब बिराजमान होते है उनके दर्शन मात्र से मानियों का मान गलित होकर मिथ्यात्व रुपी अन्धकार दूर हो जाता है ।

धर्मोपदेश --- '' ॐ कार ध्वनि सार, द्वादशांग वाणी विमल '' भगवान की दिव्यध्वनि ॐ शब्द से खिरती है । भगवान की वाणी ग्यारह अँग एवं चौदह पूर्व युक्त होती है जिसमे जैन सिद्धान्त झलकता है। सभी प्राणी भगवान की वाणी को अपनी २ भाषा में समझ जाते है ऐसा तीर्थकर की वाणी में अतिशय है दिनरात भगवान का धर्मोंपदेश होता है । इस बात को झेलने वालों को गणधर कहते है जैसे भगवान महावीर के प्रमुख गणधर गौतम गणधर हुओ है ! समवशरण में सभी लोग परस्पर राग द्वेष को छोडकर शान्त एवं विशुद्ध परिणामों से उपदेश सुनते हैं । अहिंसा, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य, एवं अपरिग्रह इन पांच सिद्धान्तों को भगवान ने मुनियों का महावत और गृहस्थों का अणुव्रत बताया है । सम्यग्दर्शन, सम्यक् झान और सम्यक् चारित्र को रत्नत्रय धर्म बताकर मोक्ष मार्ग की ओर प्रवृत्त होने की बात बताई । तत्वों की पूर्ण श्रद्धा एवं देव, शास्त्र, गुरु की उपासना से सम्यग्दर्शन प्राप्त होता है । पूर्ण आत्म झान और मति, श्रुत, अवधि, मनःपर्यय एवं केवल झान को सम्यकुझान बताया है ।

आत्म ध्यान में लीन होने के लिये सांसारिक मोह ममता, राग द्वेष परिणति को छोड़कर चारित्र मार्ग की ओर प्रवृत्त होते हैं । बाह्य एवं अभ्यंतर परिव्रह को त्याग करने पर सम्यक चारित्र धारण किया जाता है । इसी बात को आचार्य देव '' सम्यग्दर्शन झान चरित्राणि मोक्ष मार्गः'' ऐसी जिनेन्द्र देव की वाणी बताते है । ॐ शब्द के उच्चारण में पंच परमेष्ठी का नाम गर्भित है , अरहन्त, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय और सर्व साधू । जैन धर्म में णमोकार मंत्र को महामंत्र माना है । जिसमे इन पंच परमेष्ठी को नमस्कार किया है । चार घातिया कमों का नाश करने वाले अरहन्त भगवान, आठों कमों का नाश कर जिनने मुक्ति प्राप्त करली है वे सिद्ध है । जो संघ का संचालन करने वाले पंचाचार तपको तपते है वे सूरी या आचार्य है। जो ११ अंग और १४ पूर्व के पाठी जो मोह माया से दूर रहकर तप करते है वे पाठक या उपाध्याय कहलाते है । पांच महाव्रत, पांच समिति और तीन गुप्ति इस प्रकार तेरह प्रकार के चारित्र को पालन करने वाले साधु कहलाते है। इस प्रकार पंच परम पद में स्थित परमेष्ठी भगवान वन्दनीय है ।

इस प्रकार भरत क्षेत्र में वर्तमान काल के प्रथम तीर्थंकर आदिनाथ एवं अन्तिम तीर्थंकर महावीर खामी २४ तीर्थंकरों के समवशरण लगे एवं दिव्य ध्वनि में लोक कल्याण कारी उपदेश भगवान के हुए ।

मोक्ष कल्याणक -- पूर्ण शुद्धोपयोग की दशा में जब भगवान शुक्ल ध्यान में लीन हो जाते है तो शेष अघातिया कर्मों का भी अर्थात आठों कर्मों का नाश हो जाने पर सिद्ध अवस्था को प्राप्त होते है। अग्निकुमार देव अपने मुकुट से अग्नि द्वारा जब संस्कार करता है तो भगवान का शरीर कपूर की उड़ जाता है। स्वर्ग के देवता भगवान का निर्वाण कल्याणक मनाने के लिये आते है। निर्वाण कल्याणक की पूजा कर आनन्द मनाते है। जब महावीर स्वामी को निर्वाण हुआ तो देवों ने उत्सव मनाया। उसी परम्परा में आज भी भारत में दिवाली पर्व मनाया जाता है। इस प्रकार तीर्थकरों का पंच कल्याणक देवों द्वारा सम्पादित किया गया था। नूतन मन्दिर निर्माण कर जो जिन बिम्ब विराजमान किये जाते है उनकी प्राण प्रतिष्ठा हेतु पंच कल्याण प्रतिष्ठा के लिये निम्न प्रतिष्ठापाठ उपलब्ध है।

- 1) प्रतिष्ठापाठ -- जयसेन वसुनन्दि आचार्य,
- 2) प्रतिष्ठातिलक -- नेमिचन्द आचार्य,
- 3) प्रतिष्ठापाठ -- पं. आशाधरजी,
- 4) पंचकल्याणकदीपिका –-ब्र. शीतलप्रसादजी,

दिगम्बर जैन समाज में सर्वत्र उक्त प्रतिष्ठापाठों के आधार पर ही पंचकल्याणक प्रतिष्ठाएँ कराई जाती है । प्रतिष्ठाचार्य संयमी और शास्त्रों का झाता होना चाहिये । अंग भंग या रोगी प्रतिष्ठाचार्य एवं प्रतिष्ठाकारक प्रतिष्ठा के लिये वर्जित बताया है ।

146

। उत्तर या पूर्वाभिमुख भी आवश्यक है । इस प्रकार जैन समाज में जो प्रतिष्ठा महोत्सव होते है उनकी सफलता के लिये क्रियाकाण्ड, आचार्य एवं शुभ मुहूर्त का महत्वपूर्ण स्थान है ।

लेखक-- संहितासूरि प्रतिष्ठाचार्य पं. फतहसागर शास्त्री, धानमण्डी, उदयपुर ( राजस्तान ) भारत.

प्रतिष्ठा महोत्सव मुहूर्त -- प्रतिष्ठा के लिये शुभ मुहूर्त का होना अनिवार्य है अन्यथा अनेक प्रकार के विघ्न आते रहते हैं । गुरु और शुक्र के उदय में ही पंच कल्याणक होते हैं । वृषभ, सिंह, वृश्चिक, कुम्भ आदि स्थिर लग्न, उत्तरायन सूर्य तथा रवि, सोम, बुद्ध, गुरु व शुक्रवार उत्तम है । रिक्ता तिथि वर्जित है । हवन के लिये वन्हियोग देखना चाहिये । इसी तरह प्रतिष्ठा मंडप व मन्दिर का उत्तम स्थान हो

# बाल कहानी ः

हक की रोटी

एक बार एक साधु किसी बड़े राज्य की राजधानी पहुँचा तो उसने राजा के विषय में बहुत कुछ सुना। नगरी का बच्चा-बच्चा राजा को निर्दयी और घमण्डों कहकर पुकारता था। कुछ सोचकर वह साधु राजा के महल की स्रोर चल पडा ।

"सुना है ग्राप बहुत बड़े सम्राट् हैं महाराज !"

राजा के पास पहुँचकर साधु ने प्रश्न किया तो उसने अपना सिर गर्व से ऊँचा उठाते हुए उत्तर दिया, ''आपको कोई शंका है तो मांग कर देखो । हम ग्रापकी हर इच्छा को पूर्ति पलक ऋषकते ही कर सकते हैं ।''

"मैं तो साधु हूँ महाराज ' धन-दौलत और कपड़े-जेवरों से तो सदा ही दूर रहता हूँ। हाँ आप मेरी इच्छा ही पूरी करना चाहते हैं तो अपने हक की रोटी में से कुछ हिस्सा मूफो दे दें।"

''हक की रोटी से म्रापका क्या तास्पर्य है ?''

"महाराज ! ग्राप हक की रोटी का मतलब ही नहीं समफते तो फिर मेरी इच्छा कैसे पूरी करेंगे। खैर मैं किसी **ग्रौर दरवाजे पर जाकर मांग लू**ंगा ।''

साधू ने धीरे से कहा और महल से बाहर निकल गया। उसके जाने के बाद भो राजा ग्राश्चर्य में पड़ा रहा। इतने बड़े राज्य का शासक होते हुए भी वह एक साधु की मांग ही पूरी नहीं कर सका ग्रीर मांग भी केवल रोटी की । रोटो तो हक को जगह वह लाख दे सकता था परन्तू समस्या तो 'हक' शब्द ने खड़ी कर दी थी तभी राजा ने अपने सेवकों को <u>क्रादेश दिया कि वे उस साधू का पीछा करें ।</u>

राजा के महल से निकलने के बाद वह साधु एक-एक करके मन्त्रियों, ग्रमीरों ग्रौर बडे लोगों के घर गया पर सभी जगह 'हक' शब्द ने मामला उलभा दिया। फिर वह साध् कितने हो घरों में गया परन्तू कहीं से भी उसे हक की रोटी म हिस्सा नहीं मिल पाया, हर जगह राजा के विशेष सेवक पूरो सावधानी के साथ उसका पीछा कर रहे थे।

(श्रीमती वीएा गुप्त)

ग्रन्त में वह साधु एक गरीब बुढ़िया की फोंपड़ी पर पहुँ<del>चा</del> आौर हक की रोटी के लिए ग्रपनी इच्छा प्रकट की ।

"ग्राप पधारिये प्रभु। मेरे बर्तन में दो रोटियां हैं। उनमें से एक हक की है, आप कृपा करके उसे ही स्वीकार करें ।''

बुड़िया की श्रद्धा देखकर साधु बहुत ही प्रसन्न हुग्रा स्रौर उसके द्वारा दो गई एक रोटो खाकर म्रात्मविभोर हो उठा ।

राजा के सेवकों ने तुरन्त महल में जाकर सारी बात विस्तार से कह सुनाई। <sup>ं</sup>ग्रब भी राजा 'हक की रोटी' के विषय में कुछ नहीं समक्त सका तो उसने बुढ़िया को दरबार में उपस्थित किये जाने का म्रादेश दिया ।

स्रगले दिन गरीब बुढ़िया राजा के सम्मुख उपस्थित हुई **।** उससे साधु की इच्छा ग्रौर दी गई रोटी के विषय में पूछा गया। तब उसने डरते-डरते कहा, ''महाराज ! बात यू है कि मेरे पास कुछ रुई थी। मैं उसे कात रही थी, अभी एक हो पूनी मैंने काती थो कि मेरे दीये का तेल समाप्त हो गया। तभी एक जुलूस धीरे-धीरे मेरी कोंपड़ी के सामने से गुजरा। लोग अपने हाथों में जलती मशालें लेकर चल रहे थे। उसी रोशनी में मैंने रुई की दूसरी पूनी कातो । उन्हें बेचकर मुफे दो रोटियों जितना स्राटा मिल पाया था। उन्हीं दो में से एक पर तो मेरा हक था परन्तु दूसरी पर उन जुलूस वालों का हक था क्योंकि उनके बिना दूसरी पूनो नहीं कातो जा सकती थो। उस साधु ने हक को रोटो के लिए मांग को थी इसलिए मैंने उसे एक ही रोटो दी ।''

बूट्या ने विस्तार से बताया तो दरबार में उपस्थित सभी व्यक्ति ग्राक्चर्य से उसकी फ्रोर देखने लगे। राजा को भी <del>ग्र</del>पने पर बहत ग्लानि हुई । उसके घमण्ड का पहाड़ चूर-चूर हों गया। उसके मन की ग्रौखें खुलीं ग्रौर वह उस गरीब बु<sup>ट्टि</sup>या के सामने नतमस्तक हो गया। उस दिन के बाद वह राजा ग्रपनी प्रजा के दूःख-दर्द में भो सम्मिलित होने लगा ग्रंह उसकी कोर्ति दिन-प्रतिदिन बढ़ने लगो । 



# दर्शन - पूजन

#### प्रभु दर्शन की शुभ-भावना तथा प्रभु दर्शनार्थ घर से प्रयारणः

तीर्थंकर परमात्मा की स्थापना निक्षेप रूप जिन प्रतिमा के दर्शन-पूजन का एक मात्र ध्येय श्री तीर्थंकर के स्वरूप को प्राप्त करना है, ग्रतः घर से प्रयासा पूर्व श्रावक विचार करे कि मेरे देवाधिदेव राग-द्वेष से मुक्त बन कर ग्रजरामर पद को पाये हैं, ग्रतः संसार-भ्रमसा के हेतु-भूत राग व द्वेष से मुक्त बनने हेतु, साक्षात् तोर्थंकर के ग्रभाव में, जिन प्रतिमा ही मेरे लिए परम आधारभूत है, प्रभु-प्रतिमा मेरे लिए तो साक्षात् प्रभु ही है....! इत्यादि शुभ-भावनाग्नों से मन को सुवासित कर जिन मन्दिर दर्शनार्थ प्रयासा की तैयारी करे।

जिन-मन्दिर यह परम पवित्र स्थल है, ग्रतः राग को उत्पन्न करने वाले उद्भटवेश का त्याग करना चाहिये और ग्रौर स्वच्छ व शुद्ध वस्त्रों को पहनना चाहिये। जिसके बाद यदि मात्र दर्शन हेतु ही जाना हो तो दर्शन के योग्य सामग्री (वासक्षेप पूजा हेतु-वासक्षेप, ग्रग्र पूजा हेतु-धूप दीप-अक्षत नेवेद्य-फल-रुपये ग्रादि) साथ में ले जावें ग्रौर यदि प्रभु-पूजा के लिए जाना हो तो पूजा के योग्य स्वच्छ और सुन्दर कपड़े पहनकर पूजा की सामग्री (केसर, चंदन, कटोरी, धूप, दीप, नंवेद्य, फल, फूल, चावल, ग्रांगी की सामग्री-वरक, बादला, ग्राभुषएग इत्यादि) यथा शक्ति साथ में लेकर जावे।

## केसर, चंदन, धूप-दीप की सामग्री तो मन्दिर में होती ही है फिर घर से ले जाने का क्या प्रयोजन ?

उत्तर : श्रावक को मन्दिर में रही केसर आदि सामग्री से प्रभु-पूजा करना योग्य नहीं है। प्रभु को द्रव्य-पूजा तो धनादि पर को मूर्च्छा को उतारने के लिए ही है, अतः वह मूर्च्छा तभी उतर सकती है, जब श्रावक अपने स्व-द्रव्य से प्रभु पूजा करे। स्वयं की शक्ति होते हुए भी मन्दिर में रही सामग्री ग्रथवा अन्य व्यक्ति की सामग्री से प्रभु-पूजा करना, यह तो स्व-शक्ति को छुपाने की ही प्रवृत्ति है, जिसके फल-स्वरूप धनादि द्रव्य की मूर्च्छा उतरने के बजाय बढ़ने की ही है।

सार यही है कि यदि मोक्ष को तीव उत्कंठा हो और धनादि को मूर्च्छा उतारनी हो तो स्व-सामग्री से ही प्रभु पूजा करनो चाहिये। यदि स्वय शक्ति-हीन हो तो मन्दिर के ग्रन्य कार्यादि करके भो व्यक्ति प्रभु-भक्ति का लाभ ले सकता है, ग्रतः श्रावक को यथाशक्ति प्रभु-पूजा में स्व द्रव्य को खर्च कर ही लाभ लेना चाहिये।

# जिन मन्दिर दर्शन तथा प्रवेश-विधिः

श्रावक अपने घर से निकलने के बाद मार्ग में यतना पूर्वक (जीव-रक्षा, ईर्या-समिति पालन) तथा शुभ-भावों से भावित होता हुया आगे बढ़े और ज्योंही दूर से जिन-मन्दिर का शिखर दिखाई दे, त्योंही उल्लसित हृदय से मस्तक भुकाते हुए 'नमो-जिएगारगं' बोले। मन्दिर के निकट आते आते तो सांसारिक विचारों का भी त्याग कर दे, और ज्योंही जिन मन्दिर के मुख्य द्वार में प्रवेश करें, त्योंही उच्चारएग पूर्वक 'निसीही' बोलें। इन 'निसीही' के द्वारा व्यक्ति सांसारिक समस्त प्रवृत्तियों के त्याग का नियम करता है। इस 'निसीहि' बोलने के बाद मन्दिर में किसी भी प्रकार की बातचीत न करें और प्रभ-भक्ति के आतिरिक्त संसार के विचार भी न करें।

#### प्रदक्षिणा व मुख्य द्वार प्रवेशः

जिन-मन्दिर में प्रवेश के बाद बायीं स्रोर से (सूल गभारे के चारों स्रोर) रत्नत्रयी की प्राप्ति हेतु तीन प्रदक्षिएता दें। प्रदक्षिएत के स्रन्तर्गत यदि जिन-मन्दिर सम्बन्धी पुजारी म्रादि को सूचना करनी हो तो सूचना करें स्रौर उसके बाद मुख्य गभारे के द्वार पर पुनः 'निसीही' बोले। इस 'निसीही' द्वारा मन्दिर सम्बन्धी कार्यों का त्याग किया जाता है।

उसके बाद प्रभु के दर्शन होने के साथ ही मस्तक भुकाकर, हाथ-जोड़कर शुभ-भावपूर्वक, प्रभु के गुरगों की तथा स्रात्मदोष को प्रकट करने वाली स्तुतियों द्वारा प्रभु की स्तवना करें।

#### प्रभु सन्मुख बोली जाने वाली कुछ स्तुतियां ः

दर्शनं देवदेवस्य, दर्शन पापनाशनम् । दर्शनं स्वर्गसोपानम्, दर्शनं मोक्षसाधनम् ॥ १ ॥ कमठे धरणेन्द्रे च, स्वोचितं कर्म कूर्वति । प्रभुस्तूल्यमनोवृत्तिः, पार्श्वनाथः श्विये स्तूवः ॥ २ ॥ ग्रादिमं पृथिवीनाथ–मादिमं निष्परिग्रहम् । ग्रादिमं तीर्थनाथं च ऋषभस्वामिनं स्तूमः ॥ ३ ॥ त्रहेन्तो भगवन्त इन्द्र महिताः सिद्धाश्<del>च</del> सिद्धिस्थताः । <del>त्रा</del>चार्या जिनशासनान्नतिकराः, पूज्या उपाध्यायकाः श्रोसिद्धान्तसुपाठका मुनिवरा रत्नत्रयाराधकाः पञ्च ते परमेष्ठिनः प्रतिदिनं कुवेन्तु वो मङ्गलम् ।।४।। सरस–शान्तिसुधारससागरम् । शुचितरं गुरारत्नमहागरम् । भविकपंकजबोधदिवाकरम् । प्रतिदिनं प्रएामामि जिनेश्वरम् ।। ५ ।।

उसके बाद प्रतिमाजी पर जहाँ-जहाँ बरक म्रादि लगाना हो, उस भाग पर बरास व चन्दन का विलेपन करें, तदुपरांत भक्ति-भाव से प्रभुजी की मून्दर ग्रंग रचना करें। चन्दन-



पूजा समय निम्नोक्त दोहा बोलें-

शीतल गुरा जेहमां रहाो, शीतल प्रभु मुख अंग। ग्रात्म शीतल करवा भर्सी, पूजा ग्ररिहा अंग।।

चन्दन-पूजा व ग्रंग-रचना के बाद प्रभुजी की केसर से नवांगी पूजा करें। नवांगी पूजा करते समय निम्नोक्त दोहे बोलें–

- १ चरगाांगुष्ट पूजा– जलभरी संपुट पत्रमां, युगलिक नर-पूजंत । ऋषभ चरगा संगुठडे, दायक भव जल झंत ।।
- २ जानु पूजा– जानु बले काउसग्ग रह्या, विचर्या देश विदेश । खडा खडा केवल लह्य ुं, पूजो जानु नरेश ।।
- ३ हस्तकांड पूजा--लोकांतिक वचने करी, वरस्या वरसी दान । कर-कांडे प्रभु-पूजनां, पूजो भवि बहुमान ।।
- ४ स्कंध पूजा-मान गयुं दोय ग्रंसथी, देखी वीर्य ग्रनंत । भूजा बले भवजल तर्या, पूजो खंध महंत ।।
- ५ सिर-शिखर पूजा-सिद्धशिला गुरा उजली, लोकांते भगवंत । 'वसिया' तेरगे काररा भवि, शिर शिखा पूजंत ।।
- ६ भाल पूजा--तीर्थंकर पद पुण्यथी, त्रिभुवन जल सेवंत । त्रिभुवन-तिलक समा प्रभु, भाल तिलक जयवंत ।।
- ७ कंठ पूजा– सोल प्रहर प्रभु देशना, कंठे विवर वरतुल । मधुर ध्वनि सुरनर सुने, तिणे गले तिलक ग्रमूल ।।
- म्रहदय पूजा-हृदय कमल उपशम बले, बाल्या राग ने रोष।

जे इष्टि प्रभुदर्शन करे, ते इष्टिने पएा धन्य छे, जे जीभ जिनवरने स्तवे, ते जीभने पर्एा धन्य छे, पीये मुदा वाएगि सुधा, ते कर्एायुगने घन्य छे, तुज नाम मंत्र विशद धरे, ते हृदयने नित घन्य छे ।। ६ ।। सुण्या हशे पूज्या हशे, निरख्या हशे परा को क्षणे, हे ! जगत् बंधु ! चित्तमां, धार्या नहि भक्तिपणे; जन्म्यो प्रभु ते कारणे, दुःख पात्र हुँ संसारमां, हा ! भक्ति ते फलती नथी, जे भाव शून्याचारमां ।। ७ ।।

हिम दहे वन खंड ने हृदय - तिलक संतोष ।। ६ नाभि पूजा– रत्नत्रयी गुरा उजली, सकल सुगुरा विश्राम । नाभि कमलनी पूजना, करता ग्रविचल घाम ।।

इस प्रकार उपरोक्त कम के ग्रनुसार ही बहुत ही शान्त व एकाग्र चित्त से नवांगी पूजा करनी चाहिये ।

उसके बाद सुगंधित व झखंडित पुष्पों से पुष्प-पूजा करनी चाहिये । पुष्प-पूजा समय निम्न दोहा बोलें—

सुरभि ऋखंड कुसुम ग्रही, पूजा गत संताप । सुमजंतु भव्य ज परे, करिये समकित छाप ।। इस प्रकार उपरोक्त विधिपूर्वक मूलनायक स्रथवा स्रन्य प्रतिमाजी की भक्तिपूर्वक पूजा करने के बाद मन्दिर में रहे हुए स्रन्य जिन बिम्बों की भी भावपूर्वक स्रंग-पूजा करनी चाहिये।

इस प्रकार भक्तिरसपूर्श हृदय से उपरोक्त अथवा पूर्वाचार्य कृत अन्य स्तुंतियों द्वारा प्रभुकी स्तवनां करने के बाद प्रभु की छद्मस्थावस्था, केवली अवस्था तथा सिद्धावस्था का भावन करना चाहिये।

तदुपरांत यदि मात्र दर्शनार्थ ही आये हो तो शुद्ध वस्त्रधारी आवक अध्टपटक-मुखकोश बाँध प्रभुजी की वासक्षेप पूजा करे, उसके बाद अग्रपूजा कर चैत्यवंदन करना चाहिये। (जिसके विस्तृत वर्णन हेतु ग्रागे के पृष्ठ देखें) त्रौर यदि प्रभु-पूजा हेतु आये हो तो पूजा के योग्य सामग्री को तयार करना चाहिये। प्रभु-पूजा के पूर्व अपने माल पर तिलक करना चाहिये। प्रभु-पूजा के पूर्व अपने माल पर तिलक करना चाहिये। प्रभु-पूजा के पूर्व अपने माल पर तिलक करना चाहिये। प्रभु-पूजा के पूर्व अपने माल पर के सर का उपयोग करे) भाल पर तिलक कर पूजक प्रभु को ग्राजा को सिर पर चढ़ाता है।

#### ग्रंग-पूजा विधिः

प्रभूजी को स्पर्श कर, की जाती हुई पूजा ग्रंग-पूजा कहलातो है। जल-चंदन-केसर-पुष्प तथा स्राभूषरग स्रादि द्वारा प्रभुजो की ग्रंग-पूजा की जाती है।

प्रभुजी के मुख्य गभारे में प्रवेश पूर्व ही ग्रब्टपटक वाला मुख-कोश बांधना चाहिये। सर्वप्रथम प्रतिमाजी पर रहे पुष्पों को उतार कर मोर पिछी से यतनापूर्वक प्रभार्जना करनी चाहिये। उसके बाद कुएँ के स्वच्छ व छाने हुए जल से प्रभुजी का ग्रभिषेक करना चाहिये। जलाभिषेक के बाद गत दिन की ग्रांगी (बरक-केसरादि) को साफ करना चाहिये। प्रभुजी के किसी भाग में केसर ग्रादि रह गया हो तो उसे बहुत ही कोमल हाथ से व धीरे धोरे वालाकु ची से साफ करना चाहिये। दांत में फंसे हुए करण ग्रादि को निकालते समय सली के सावधानी पूर्वक के प्रयोग की तरह ही, वालाकु ची का प्रयोग करना चाहिये। वालाकु ची जोर से घिसने से देवाधिदेव की बड़ी भारी श्राशातना होती है।



सामान्यतः केसर आदि के साफ हो जाने पर दूध आदि पञ्चामृत से प्रभुजी का हर्षोल्लास के साथ प्रक्षालन करना चाहिये। प्रक्षालन समय अपने शुभ-भावों को ब्यक्त करने बाले निम्नोक्त दोहे भी बोलें---

जल-पूजा जुगते करों, मेल अनादि विनाश। जल-पूजा फल मुज होजो, मागो एम प्रभु पास।। ज्ञान कलश भरी आतमा, समता रस भरपूर। श्री जिनने नवरांवता कर्म थाये चकचूर।।

दूध ग्रादि पञ्चामृत से प्रक्षालन के बाद पुनः जल से प्रक्षालन करें। इतना ख्याल में रक्खें कि न्हवरण का जल भूमि पर इधर-उधर बिखरे नहीं और पैर में स्रावे नहीं। इस हेतु बाल्टी स्रादि की समुचित व्यवस्था पूर्व से ही कर दें।

प्रक्षालन के बाद कोमल हाथों से तीन अंगलुंछन द्वारा प्रतिमाजी को पोंछ लें। जल को पोंछने में यदि सलाई का का प्रयोग करना पड़े, तो बहुत ही कोमल हाथों से व सावधानी पूर्वक करें।

मन्दिर में रहे समस्त जिन-बिम्वों की पूजा करने के बाद पुन: मूल-नायक ग्रथवा ग्रन्य जिन-बिम्ब के समक्ष ग्रग्र-पूजा करनी चाहिये। (ग्रग्र-पूजा समय मन्दिर में इस प्रकार बेठें कि जिससे दूसरों को ग्राने-जाने में तकलीफ न हो ग्रौर ग्रपनी एकाग्रता में भी भंग न हो)

#### **ग्रग्र पूजा विधि**ः

प्रभु के सन्मुख धूप-दीप-ग्रक्षत ग्रादि द्रव्य पदार्थों से की जाती हुई पूजा ग्रग्न-पूजा कहलाती है । श्रग्न-पूजा का क्रम निम्न प्रकार से है–

#### १ धूप पूजा—

सुगंधित धूप को जलाकर प्रभुजो को धूप-पूजा करनी चाहिये । द्रव्य-पूजा स्वद्रव्य से करनो चाहिये, झतः धूप स्रादि भी ग्रपना ही लावें ।

यदि स्वयं की शक्ति न हो ग्रथवा धूप नहीं लाये हो तो इतना ध्यान रक्खें कि यदि धूप-दानी में ग्रगरबत्ती जल रही हो तो नई नहीं जलावें।

धूप पूजा के समय निम्न दोहा बोलें-

ध्यान घटा प्रगटावीये, वाम नयन जिन-धूप । मिच्छत दुर्गंघ दूरे टले, प्रगटे ग्रात्म स्वरूप ॥ धूप-पूजा के बाद–

#### दीपक–पूजाः

शुद्ध घी के दीपक को जलाकर दीपक-पूजा करें दीपक-पूजा के समय निम्न दोहा बोलें । द्रव्य-दोप सुविवेकथी, करता दुःख होय फोक । भाव दीप प्रगट हुए, भासित लोका-लोक ।।

दीपक-पूजा को समाप्ति के बाद दीपक को इस प्रकार ढँक दें कि दीपक भी जलता रहे ग्रौर उसमें अन्य सूक्ष्म जन्तु भी गिरें। उसके बाद–

#### ग्रक्षत पूजाः

कंकड ग्रादि से रहित तथा अखंड श्रक्षत से स्वस्तिक श्रादि की रचना कर अक्षत पूजा करें।

ग्रक्षत ग्रथवा चावल । ग्रक्षत-पूजा का ध्येय ग्रात्मा को ग्रक्षय पद प्राप्त कराने का है । ग्रक्षत शब्द ग्रक्षय-पद का सूचक है । ग्रक्षत द्वारा की गई (स्वस्तिक की) रचना--



स्वस्तिक की रचना कर व्यक्ति परमात्मा के समक्ष अपना ग्रात्म-दर्द प्रस्तुत करता है। स्वस्तिक के चार पक्ष (देव-मनुष्य-तिर्यञ्च व नरक) चार गति के सूचक हैं। उसके ऊपर की गई तीन ढगलियाँ सम्यग्जान-सम्यग्दर्शन

व सम्यग्चारित्र रूप रत्नत्रयी की सूचक हैं तथा सबसे ऊपर अर्ध चन्द्राकार की आकृति सिद्धि-शिला तथा उसके ऊपर अक्षत-श्रेणि सिद्ध-भगवंतों को सूचक हैं।

इसके ढ़ारा साधक परमात्मा से प्रार्थना करता है कि हे परमात्मन् ! इस चार-गति रूप भयंकर संसार में ग्रनादि काल से मैं भटक रहा हूँ। ग्रापकी इस पूजा ढ़ारा मुफे रत्नत्रया की प्राप्ति हो, कि जिसके पालन से मैं भी सिद्धि गति को प्राप्त कर संसार से मुक्त बन जाऊँ।

### स्वस्तिक-रचना समय उपरोक्त भाव को व्यक्त करने वाले दोहे :

चिहुँगति भ्रमएा संसार मां, जन्म मरएा जंजाल । अष्ट कर्म निवारवा, मागुं मोक्ष फल सार ॥ अक्षत-पूजा करता थका, सफल करुं अवतार । फल मांगु प्रभु ग्रागले, तार-तार मुज तार ॥ दर्शन ज्ञान चारित्रना, ग्राराधनथी सार । सिद्ध - शिलानी उपरे, हो मुज वास श्रीकार ॥ उपरोक्त भाव-पूर्वक प्रक्षत-पूजा के बाद—-

#### नैवेद्य--पूजाः

अनादि काल से झात्मा में रही हुई आहार की मुच्छों को



उतारने के ध्येय से नैवेद्य-पूजा करने की है।

नैवेद्य अर्थात् मेवा-मिष्टान्न इत्यादि ।

स्वस्तिकादि के ऊपर नैवेद्य रख कर नैवेद्य पूजा करनी चाहिये ।

नैवेद्य-पूजा के समय निम्नोक्त दोहा बोलें– ग्रग्गाहारी पद में कर्या, विग्गहईय अनंत । दूर करो ते दीजियें, ग्रग्गाहारी शिव-संत ।।

भावार्थं :- ग्रात्मा एक गति से दूसरी गति में जाते समय यदि विग्रत गति में गई होवे तब (मात्र एक दो या तीन समय) सम्पूर्ण ग्राहार का त्याग करती है, ग्रर्थात् विग्रह-गति के ग्रन्तर्गत आत्मा ग्राहार ग्रहण नहीं करती है, परन्तु विग्रह-गति के सिवाय समस्तकाल में आत्मा ग्राहार ग्रहण करती ही है, इस स्तुति द्वारा पूजक परमात्मा से यह प्रार्थना करता ही है, इस स्तुति द्वारा पूजक परमात्मा से यह प्रार्थना करता ही के हे परमात्मा ! विग्रह गति के ग्रन्तर्गत तो मैंने ग्रनंत-वार ग्रणाहारी ग्रवस्था को प्राप्त की है, परन्तु यह क्षरिएक ग्रवस्था तो मेरी ग्रात्मा को कैसे ग्रानन्द दे सकती है, ग्रतः उस ग्रणाहारी ग्रवस्था को छोड़कर शाश्वत मोक्ष रूप ग्रणाहारी ग्रवस्था मुक्ते प्रदान करें ।

फल पूजाः

नैवेद्य-पूजा के बाद ग्रंग-पूजा की ग्रंतिम पूजा फल-पूजा है। ग्रग्न-पूजा की समाप्ति समय फल की याचना स्वरूप यह पूजा है। सुगंधी, ताजे व कीमती फलों से फल-पूजा कर परमात्मा से सर्व ग्रनुष्ठान के फल रूप सिद्ध-पद और तत्साधक संयम रूप फल की याचना करने की है।

फल-पूजा के समय निम्नोक्त दोहा बोलें ।

इन्द्रादिक-पूजा भरगी, फल लावे धरी राग । पुरुषोत्तम पूजी करी, मांगे शिव फल त्याग ।। चामर व नृत्य पूजा :

अध्य प्रकारी पूजा की समाप्ति के बाद पूजक का हृदय हर्ष से भाव-विभोर हो उठता है, ग्रतः उस भक्ति भाव से पूजक का देह भी नाच उठता है। 'मुक्तिथी ग्रथिक तुज भक्ति मुज मन वशी'-भाव को व्यक्त करने वाली चामर व नृत्य पूजा करनी चाहिये।

मस्तक भुका कर चामर विभते हुए नृत्य सहित यह पूजा करनी चाहिये।

ग्रंगव ग्रग्र पूजा की समाग्ति स्वरूप ग्रारती तथा मंगल-दीपः

ग्रनंत उपकारी श्री तीर्थंकर परमात्मा की अत्यंत उल्लासपूर्वक ग्रंग व ग्रग्र स्वरूप ग्रष्ट प्रकारी पूजा की समाप्ति के बाद भाव-मंगल की प्राप्ति हेतु श्रारती व मंगल दीप करना चाहिये ।

आरती व मंगल दीप अपनी बायों ओर से ऊँचे ले जाते हुए, दायीं ग्रोर नीचे से उतरना चाहिये, इसके साथ ही नाभि से नीचे तथा मस्तक से ऊपर भी नहीं ले जाना चाहिये। आरती व मंगल दीप उतारते समय अपनी दृष्टि परमात्मा के सन्मूख रखें।

ः ग्रारती समय बोले जाने वाले दोहे ः

जय-जय ग्रारती ग्रादि जिणंदा,

नाभिराया मरुदेवी को नंदा; जय० ।।१।।

पहेली ग्रारती पूजा कीजे,

नरभव पार्माने लाहो लोजे. जय० ॥२॥ दूसरी श्रारती दीन - दयाला,

धूलेवा नगरमां जग अजवाला; जय० ॥३॥ तीसरी ग्रारती त्रिभुवन - देवा,

सुरनर इन्द्र करे तेरी सेवा. जय० ॥४॥

चौथी ग्रारती चउगति चुरे,

मन वांछित फल शिवसुख पूरे. जय० ।।५।।

पंचमी ग्रारती पुण्य उपाया,

मूलचन्द रिखव गुरा गाया. जय० ॥६॥

ः मंगल दीप के दोहे :

दीवा रे दीवो प्रभु मंगलिक दीवो, ग्रारती उतारो ने बह चिरंजीवो.

सोहानगी घेर पर्व दीवाली,

अम्बर खेले ग्रमरा बाली. दीपाल भर्ग्रे ग्रेणे कुल ग्रजुग्राली,

भावे भगते विघन निवारी. दीपाल भणे ग्रेणे कलिकाले,

आरती उतारी राजा कुमार पाले. ग्रेम घेर गंगलिक तुम घेर मंगलिक,

मंगलिक चतुर्विध संघने होजो.

दीवा रे दीवो.....

चीफ श्रीमती सूरज भंडारी

18, फोरेन्स मेन्सन, वीवीन एवेन्यू-हेनडन सेन्टर, लन्दन







प्रतीकों की भारतीय धर्मों में विशेष महत्ता रही है। मंत्र –तंत्र में एवं अनिष्ट निवारण में इनका महत्वपूर्ण महत्व रहा है। ये प्रतीक तीर्थकरों की स्मृति का पुनर्नवीकरण करते है, और जनमानस में उनके आदशों की प्रेरणा जागृत करते है। ये प्रतीक दो प्रकार के होते है – १– अतदाकार २– तदाकार । अतदाकार प्रतीकों को तीन भागों में आकृति के अनुसार विभाजित किया गया है।

(अ) इनमें स्तूप, त्रिरल, चैत्यस्तम्भ, चैत्यवृक्ष, पूर्णधट, श्रावसंपुट, पुष्प, पुष्पपड़लक ।

- (आ) अष्ट मंगल तथा तीर्थकरों के लांछन ।
- (इ) अष्टप्रातिहार्य और आयागपट्ट 1

तदाकार प्रतीक के अन्तर्गत तीर्थकरों की अनेक प्रकारकी प्रतिमाएँ होती है

जैन प्रतीकों का परिचय

जैन मन्दिरों में प्रायः निम्नलिखित प्रतीक मिलते है

१) आयागपट्ट, २) स्तूप, ३) धर्मचक्र, ४) स्वस्तिक, ५) नंद्यावर्त, ६) चैत्यस्तंभ, ७) चैत्यवृक्ष, ८) श्रीवत्स, ९) सहस्रकूट, १०) चैत्य, ११) सर्वतोभद्रिका, १२) त्रिरल, १३) अष्टमंगल, १४) अष्टप्रातिहार्य, १५) चौदहस्वप्र, १६) नवनिधि, १७) नवग्रह, १८) मकरमुख, १९) शार्दूल, २०) कीर्तिमुख, २१) कीचक, २२) गंगा-सिन्धु, २३) नाग-नागिन, २४) चरण, २५) पूर्णघट, २६) शरावसंपुट, २७) पुष्पमाला, २८) आम्रगुच्छक, २९) सर्प, ३०) जटा, ३१) लांछन, ३२) यक्ष-यक्षी, ३३) पद्मासन, ३४) खड़गासन, ३५) एक तीर्थकर की प्रतिमासे चोवीस तीर्थकरों की प्रतिमा तक, ३६) चौवीस से अधिक जिन प्रतिमाओं के पट्ट । इत्यादि

१) आयागपट्ट – वर्गाकार या आयताकार एक शिलापट्ट होता है जो पूजा के उद्देश्य से स्थापित किया जाता है इस पर कुछ जैन प्रतीक उत्कीर्ण होते हैं । कुछ पर मध्य में तीर्थकर की मूर्ति भी होती है । बुलहर के अनुसार अईंतों की पूजा के लिए स्थापित पूजापट्ट को आयागपट्ट कहते है । ये स्तूप के चारों द्वारों में से प्रत्येक के सामने स्थापित किए जाते थे ।

२) **स्तूप**-यह लम्बोत्तरी आकृति का होता है। इसके चार वेदिकाये होती हैं ।

३ धर्मचक्र – गोल फलक में बना हुआ चक्र होता है । इस के बारह या चोवीस आरे होते है । कोई धर्मचक्र १००० आरों का भी होता है । जिनमूर्तियों की चरण चौकी पर इसका अंकन होता हैं ।

४) स्वस्तिक – एक दूसरी को काटती हुई सीधी रेखाएँ जो सिरों से मुडी होती है। इसका प्रयोग खतत्त भी होता है और अष्टमंगल में भी होता हैं। ५) नन्द्यावर्त – नन्द्य का अर्थ सुखद है या मांगलिक है और आवर्त का अर्थ घेरा है । इसका रूप स्वस्तिक जैसा होता है किन्तु इसके सिरे एकदम घुमावदार होते है जब कि स्वस्तिक का मोड़ सीधा होता है ।

६) चैत्यस्तंभ – एक चकोर स्तम्भ होता है जिसकी चारों दिशाओं में तीर्थकर प्रतिमाएँ होती है और स्तम्भ के शिखर पर लघुशिखा होती है।

७) चैत्यवृक्ष – तीर्थंकर को जिस वृक्ष के नीचे केवलझान होता है वह चैत्यवृक्ष कहलाता है किंतु कला में प्रायः अशोकवृक्ष का ही चैत्यवृक्ष के रुप में अंकन हुआ है। बहुधा वृक्ष के ऊपरी भाग में तीर्थकर प्रतिमा का भी अंकन होता है !

अीवत्स – तीर्थकर की छाती पर एक कमलाकार चिन्ह होता है।

९) **सहस्रकूट** – एक चकोर पाषाण स्तम्भ मे १००८ तीर्थकर की मूर्तियाँ अंकित होती है ।

१०) चैत्य तीर्थकर प्रतिमा या जिनमन्दिर ।

११) सर्वतोभद्रिका – एक चकोर पाषाण स्तम्भ में चारों दिशाओं में एक –एक तीर्थकर प्रतिमा होती हैं । ये चारों प्रतिमाएँ एक ही तीर्थकर की अथवा भिन्न –भिन्न तीर्थकरों की होती है । कंकालीटीला मथुरा से ऐसी प्रतिमाएँ प्राप्त हुओ है । इसमें १ - एक प्रतिमा के कन्धों तक केशों की जटाएँ लटक रही हैं यह प्रतिमा प्रथम तीर्थकर श्रीऋषभदेव की है । २) दूसरी प्रतिमा के सिर पर सातमुखवाला सर्पफण है यह तेईसवे तीर्थकर श्रीपार्श्वनाथ की प्रतिमा है । ३) तीसरी प्रतिमा के चरणों के समीप एक स्त्री दो बच्चों के साथ बैठी है, यह अंबिका देवी की मूर्ति है । यह देवी बाईसवे तीर्थकर श्रीअरिष्टनेमि (नेमिनाथ) की शासनदेवी है । यह देवी बाईसवे तीर्थकर श्रीअरिष्टनेमि (नेमिनाथ) की शासनदेवी है । यह देवी बाईसवे तीर्थकर श्रीअरिष्टनेमि (नेमिनाथ) की शासनदेवी है । यह पीठ पर दो सिहों की तथा दोनों सिंहों के मध्य में धर्मचक्र की आकृति है । अतः यह प्रतिमा चौवीसवे तीर्थकर श्री महावीर खामी की है । ये चारों प्रतिमाएँ खड़गासन में खड़ी और नग्न है । मथुरा के देवनिर्मित सुपार्श्वनाथ के सूप मन्दिर में श्वेताम्बर आचार्यो द्वारा प्रतिष्ठित की गई थी । आजकल मथुरा तथा लखनऊ के पुरातत्व म्युजियमों मे सुरक्षित है ।

१२) त्रिरत्न - सम्यग्दर्शन, सम्यग्झान तथा सम्यक्चारित्र ये तीन रल कहे जाते हैं जिन्हे त्रिरल रलत्रय भी कहते है। इनके प्रतीक रूप में एक फलक मे एक ऊपर तथा दो नीचे छेद कर दिये जाते है। एसे प्रतीक मथुरा के कंकालीटीले से बहुत मिले है। मौर्यकाल के सिक्कों पर भी रलत्रय के चिन्ह मिले है।

152



१३) **अष्टमंगल**- स्वस्तिक, धर्मचक्र, नन्द्यावर्त, वर्धमानक्य, श्रीवत्स, मीन-युगल, पद्म और दर्पण अष्टमंगलिक कहलाते है ।

१४) अष्ठ प्रातिहार्च – अशोकवृक्ष, पुष्पवृष्टि,दुंदुभि, सिंहासन, दिव्यध्वनि, छत्र त्रय, चामर और भामंडल ये तीर्थकरों के आठ प्रातिहार्य होते है । तीर्थकर की प्रतिमाओं पर इनका अंकन मिलता है ।

१५) **चौदह स्वप्न** – हाथी, बैल, सिंह, लक्ष्मी, पुष्पमाला, चन्द्र, सूर्य, ध्वजा, कुंभ, पद्मसरोवर, क्षीरसमुद्र, देवविमान अथवा भवन, रलराशी, निर्धूम–अग्नि, ये चौदह स्वप्न तीर्थकर अथवा चक्रवर्ती की माता ऐसे पुत्र के गर्भ में आने पर देखती है ।

१६) नवनिधि – काल, महाकाल, पांडु, मानव, शंख, पद्म, नैसर्प, पिंगल, गानारल, (तिलोयपण्णति महाधिकार ४,१३८४)

१७) **नवग्रह** – रवि, चन्द्र, मंगल, बुद्ध, गुरु, शुक्र, शनि, राहू, केतु, । इनका अंकन द्वारों, तीर्थकर मूर्तियों, देव-देवियों की मूर्तियों के साथ भी हुआ है और खतन्त भी हुआ है । १८ ) **मकरमुख** – मंदिरों के द्वार, देहरियों के मध्य में तथा स्तंभो पर मिलते है ।

१९) **शार्दूल** - शार्दूल के पिछले पैरों के पास और अगले पैरों की लपेट मे एक मनुष्य दिखलाई पड़ता है और शार्दूल की पीठ पर आयुध लिये हुए कोई मनुष्य बैठा रहता है ।

२०) **कीर्तिमुख** – इसका अंकन प्रायः स्तम्भों, तोरणों और कोष्ठको आदि मे होता है । इसकी मालाएँ, लड़ियाँ और शृंखलाएँ लटकती दिखलाई पड़ती है ।

२१) **कीचक** – स्तंभ के शीर्षों पर बैठा मनुष्य छत्र का भारवहन करता है ।

नं० २२ से ३६ तक के प्रतीक स्पष्ट है अतः उनकी व्याख्या नहीं दी जाती ।

('मध्य एशिया और पंजाब में जैनधर्म' पुस्तक से साभार)

# सच्चा सुख

#### (संकलन : चीफ० श्रीमती सूरज भण्डारी, लन्दन)

सुख ग्रौर शान्ति सभी चाहते हैं, किन्तु देखा यह जाता है कि मनुष्य स्वयं दुखों को ग्रामवित करता है। अर्थोपाजन करने के लिए वह ग्रपने ग्रात्मिक सुखों को भी स्थोछावर कर देता है। व्यक्ति की महत्त्वकांक्षा होती है कि मैं धनाढ्य बनकर समाज में प्रतिष्ठा प्राप्त करूँ ग्रौर वह इसी में सुख मानता है। दूसरी भ्रोर हम देखते हैं कि एक ग्रक्तििचन परिव्राजक ग्रनेकों कष्टों को सहन करता है। उस परिव्राजक का लक्ष्य भी सुखों को प्राप्त करना है। फिर भी सुख-प्राप्ति के लिये दोनों मार्गों में मौलिक ग्रन्तर है।

प्रत्येक व्यक्ति सुख-दुःख की परिसाति ग्रपनी इच्छानुसार करता है। एक धनी व्यक्ति की इष्टि में भौतिक उपलब्धियाँ ही ग्रमित सुख है ग्रौर उनके लिए वह अनेकों कथ्टों का सामना भी करता है पर ग्राखिर देखा यह जाता है कि मूल से जगात भारी पड़ जाती है। वास्तविकता यह है कि इच्छाग्रों की पूर्ति कभी होती नहीं। भगवान महावीर ने कहा—''इच्छाएँ ग्राकाश के समान अनन्त हैं। मनुष्य को ग्रपनी लालसाओं पर नियंत्र ए रखना चाहिए।''

प्रतिकूलता में भी मनुष्य सुख के दर्शन कर सकता है। सम्राट की प्रपेक्षा अकिंचन परिवाट आत्मस्थ होकर झसीम आवन्द की अनुभूति करता है। एक बौद्ध ग्राख्यान में बताया गया है कि भट्टिय नामक एक राजा बुद्ध के समीप जाकर प्रव्रज्या ग्रहण करता है। भिक्षु-पर्याय ग्रहण करने के पश्चात् जब भी वह उठता है, बैठता है या भोऊन करता है, उसके मुख से एक ही वाक्य निकलता है-'ग्रहो सुखम्, ग्रहो सुखम्।'

एक दिन भहिय भिक्षु के साधर्मिक भिक्षुओं ने बुद्ध को जाकर

कहा—''भन्ते ! यह भिक्षु प्रत्येक कार्यं करते समय 'ब्रहो सुखम्, भ्रहो सुखम्' का उच्चारए। करता है । प्रतीत होता है कि इसे राजप्रसाद के सुख याद झाते हैं।" बुद्ध ने जब उस भिक्षु से 'झहो सुखम्, ग्रहो सुखम्' कहने का काररा पूछा तो वह बोला-''भन्ते ! जब मैं राजा था, तब मुन्ने संदेह रहता था कि किसी ने विष तो नहीं मिलाया है ? रात्रि के समय मेरे महल के चारों स्रोर तीन संनिक पंक्तियां रहती थीं वे संनिक नंगी तलवार लिए सजग होकर मेरी रक्षा करते थे, फिर भी रात्रि में ग्रचानक मेरी नींद टूट जाती ग्रीर मुफे भय लगता कि कोई शत्रु ग्राक्रमए तो नहीं कर रहा है। कोई मेरे विरुद्ध षड़यंत्र हो नहीं रच रहा है। इस प्रकार मैं सदा संदिग्ध श्रौर उद्भ्रान्त-सा रहता था, किन्तु भिक्षु-पर्याय में मुफे महान श्रानन्द की ग्रनुभूति होती है। जो भी मुफ्ते घ्खा-सूखा भोजन मिलता है, वह मुफे सुस्वादु लगता है । भोजन करते समय मुफे किसी प्रकार को सन्देह नहीं होता है। रात्रि के समय ग्ररण्य में वृक्ष के नीचे या जहाँ भी मैं सोता हूँ, सुखद नींद आती है। भन्ते ! इस प्रकार निर्भय होकर ग्रानन्द का जीवन जीता हूँ। राजप्रसाद के सुख मुभे भिक्षु– पर्याय के सुखों के सामने तुच्छ लगते हैं; ग्रतः मेरे मुँह से 'ग्रहो सुखँम् ग्रहो सुखम्' के उद्गार निकलतें हैं।''

सुख-दुःख तो झात्म-परिएति में है। घोर समस्यात्रों में भी मनुष्य मुस्कुरा सकता है, यदि प्रतिकूल परिस्थितियों को झनुकूलता में परिएत कर दे। सुख-दुःख का निमित्त मानसिक चिन्तन होता है। म्रतः चिन्तन को मोड़ देने की झपेक्षा है।

• मंगल वाटिका, मद्रास

# पर्यु षण : आत्म-शुद्धि का पर्व

जेन संस्कृति का सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण पर्व पर्यु षएा है। पर्यु षएा शब्द दो शब्दों से बना है, 'परि' ग्रौर 'ऊषएा'। परि ग्रर्थात् सम्पूर्ण ग्रौर ऊषएा का ग्रर्थ है वास । ग्रात्मा में पूर्णतया निवास करना पयुं षएा का ग्रर्थ है। शब्दार्थ से यह स्पष्ट है कि समस्त सांसारिक प्रवृत्तियों एवं प्रक्रिया-कलापों को छोड़कर ग्रात्म लोक में निवास करना । ग्रात्मा में वास का ग्रर्थ है धर्म-ध्यान श्रौर प्रभु-भक्ति में रमएा करना ।

पर्यु षरा का दूसरा अर्थ है-परिसमन्तात उष्यन्ते दहयन्ते कर्मांगि यस्मिन् पर्यु षराम् ।

पूर्णतया ग्रात्मा में निवास करके कर्मों को जलाया जाता है जिसमें वह पर्यु षरग पर्व है ।

#### पाँच कर्त्तव्यः

सभी जैन प्रति वर्षं भाद्रपद माह में पर्यु षरा पर्व की ग्राराधना करते हैं। इस आराधना से आत्मा अर्थात् प्रभु के समीप पहुँ चा जा सकता है। इस प्राराधना के अन्तर्गत श्वेताम्बर जैन सम्प्रदाय पाँचों कर्त्तव्यों का पालन करता है, वे हैं:---

(१) क्षमापना (२) ग्रमारि प्रवर्तन (३) तपाराधन (४) साधर्मी वात्सल्य (४) चैत्य परिपाटी व मुनि दर्शन।

क्षमापना ग्रर्थात् समस्त जीवराणि से तन-मन से क्षमा मांगना म्रीर उनको क्षमा करना, जैन संस्कृति का मेरुदण्ड है। ग्रमारि प्रवर्तन ग्रर्थात् ग्रहिसा का पालन करना ग्रौर हिसा को बन्द करने के लिए सुप्रयास करना । तपाराधन म्रथति् तप की ग्राराधना करना। तप द्वारा श्रात्मा निमेल बनती है। शरीरजन्य सूखों के प्रति विरक्ति श्राती है, फलस्वरूप स्नात्मगुरए खिलते हैं। ग्रात्मा में कोमलता का वास होता है, विश्व करुएा ग्रोर मैत्री का प्रस्फुटन होता है । साधर्मी वात्सल्य का ग्रर्थ है सद्धर्म के उपासकों के प्रति स्नेह भाव । सद्धर्म का ग्रर्थ है आत्मधर्म । समस्त प्रारिएयों में ग्रात्मा का वास है ग्रतः प्रासोमात्र वात्सल्य के ग्रधिकारी हैं। चैत्य परिपाटी व मूनिदर्शन का अर्थ है--मन्दिर, स्थानक अथवा धर्म स्थानों में भक्ति-भाव स्रौर उल्लास से जाना । पूज्यों को सभक्ति नमस्कार करना । पूज्यों के प्रति पूज्य-भाव से आत्म-कल्यासा होता है। समग्र रूप में ये पाँच कत्तंव्य ग्रात्मा के गुरगों को प्रकट करने के साधन हैं। साध्य है क्षमा, नम्रता, सरलता, सन्तोष ग्रौर घ्यान, इन पाँच गुर्एों की उपलब्धि । ये पाँच गूरा ग्रमूल्य पंच रत्न हैं जिससे ग्रात्म प्रकाश खिलता है ।

दस लक्षरा :

दिगम्बर जैन सम्प्रदाय पर्युं षरा पर्व को दस लक्षरा पर्व के

रूप में मनाता है। दस लक्षरण धर्म का उल्लेख म्राचार्य उमास्वामी कृत तत्वार्थ सूत्र के नवम् ग्रध्याय में इस प्रकार है—उत्तम क्षमामार्दवार्जव शौच सत्य संयमतपस्त्यागा किचय ब्रह्मचर्यारिंग धर्म: । क्षमा, नम्रता, सरलता, पवित्रता, सत्य संयम, तप, त्याग, ग्राकिचन्य और ब्रह्मचय ये दस धम हैं । जैन समाज के सभी सम्प्रदाय 'तत्वार्थ सूत्र' की मान्यता को स्वीकार करते हैं। यह पर्व ग्रात्मावलोकन एवं क्षमायाचना का पर्व है । पर्यू षरण पर्व क्षमा का स्ननुपम पर्व है । महावीर के शासनकाल में राजा उदायन द्वारुग अपराधी चन्द्रप्रद्योतन को क्षमा कर गले मिलने का उदाहररण कितना सुन्दर है । उसी परम्परा का पालन आज भी जैन-जैनतर समाज द्वारा किया जाता है। 'निशीथ सूत्र' के कथाकार ने यह लिखते हुए एक कथा का समापन किया कि जब ग्रज्ञानी, ग्रस्थत ग्रामीगों ग्रौर कुम्हार ने क्षमा प्रदान की तो साधुजनों की तो बात ही क्या है? उपर्युक्त कथाग्रों से विदित हो जाता है कि पर्यु षरग महापर्व जैन संस्कृति का अत्यन्त प्राचीन पर्व है । पर्यु पर्सा पर्व मुख्यतः क्षमा ऋौर विश्वमंत्री का पत्रे है ।

#### कर्मक्षय करने का ग्रवसरः

पर्यु षए। पर्व कर्मक्षय करने का सर्वोत्तम अवसर है। ये कर्म क्या हैं? इनको बन्धन क्यों कहा गया है तथा इनके कारए। ग्रात्मा मोहमाया में अर्थात् सांसारिक जंजाल में क्यों फंसी रहती है? इसका संक्षिप्त विवेचन पर्यु षए। पर्व के महात्म्य को समफाने के लिए आवश्यक है क्यो कि महापर्व की महात्म्य को समफाने के लिए आवश्यक है क्यो कि महापर्व की आराधना का उद्देश्य कर्मक्षय है। कर्म सिद्धान्त भारत के उर्वरक मस्तिष्क को उपज है। ऋषियों के दीर्घ तपोबल से प्राप्त नवनीत है। यथार्थ में आस्तिक दर्शनों का भव्य प्रासाद कर्म-सिद्धान्त पर टिका हुआ है। कर्म स्वरूप निर्णय में, भले विचारैक्य न रहा हो, पर आध्यात्म सिद्धि कर्म-विमुक्ति के बिन्दु पर फलित होता है—इसमें कोई दो मत नहीं हैं। महर्षि हरिभद्रसूरी कहते हैं—प्रकृति वियोगो मोक्ष:।

प्रत्येक दर्शन ने किसी न किसी रूप में कर्म को मोमांसा की है। लांकिक भाषा में कर्म कर्त्तव्य है। पौराएिकों ने व्रत नियम को कर्म कहा है। सांख्य दर्शन में पांच सांकेतिक



कियाएँ कर्म अभिधा से व्यवहृत हुई हैं। जैन दृष्टि में कर्म वह तत्त्व है जो अल्मा से विजातीय पौद्गलिक होते हुए भी संश्लिष्ट होता है और उसे प्रभावित करता है।

#### ममता से समता की ग्रोरः

पर्युं बरा पर्व मनुष्य को ममता से समता भाव में ले जाने वाला पर्व है। मोह-माया के प्रभाव से झात्मा ममता, स्वार्थपरायसता, ईर्ष्या ग्रौर द्वेष में बंधी रहती है। उसे एक क्षए भी शांति नहीं मिलती। पर्युषएा पर्वकी अप्राराधना ममताको बेड़ी काट देती है। ममताका विसर्जन अर्थात् संसार के विषय सूखों से विरक्ति। यहीं से मानव को शुभ यात्रा का शुभारम्भ होता है। विकार नहीं होता। ऐसी हो परम स्थिति को जैन संस्कृति में धर्म कहा गया है। जोव का ग्रात्मस्वभाव में लौटना हो धर्म है। ग्रात्म स्वभाव को उपलब्वि हेतू जैन घर्म में पाँच महाव्रतों का महत्त्व है। ये ब्रह्मचर्य एवं अपरिग्रह । इन पांच महावतों को साधु विरक्त मूनिजन ही पूर्णतया पाल सकते हैं परन्तु गृहस्थ ग्रर्थात् श्रावक भो संसार में रहते हुए इनका न्यूनाधिक पालन करते हैं। पर्युं पर्एा पर्वं इन महाव्रतों को ग्राचरए। में लाने का सुग्रवसर है। पांच महाव्रतों में ब्रहिंसा सभी शेष महाव्रतों को समाविष्ट करती है क्योंकि ग्रहिंसा पालन में ये सभी महत्त्वपूर्ण भूमिका निभाते हैं। क्रहिंसा को ग्राचार में परिएात करने के लिए ग्रर्थात् जीवन में उतारने के लिए ग्रनेकान्त एवं ग्रपरिग्रहवाद नितान्त ग्रावच्यक है ।

#### ब्रह्मदर्शन का साधनः

पर्यु षएा पर्व आत्मस्वरूप अर्थात् बह्यदर्शन का महानतम् साधन है। आत्मस्वरूप दर्शन पांच महावतों अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्यचर्य एवं अपरिग्रह को जीवन में ग्रहरण कर रत्नत्रय अर्थात् सम्यग्जान, सम्यग्दर्शन तथा सम्यग्चारित्र की उपलब्धि से ही सम्भव है। "सम्यक् दर्शन ज्ञान चरित्रासि मोक्षमार्ग:"। जैनदर्शन के सुविख्यात जर्मन विद्वान् हरमन जेकोबी ने त्रिरत्नों को Right Knowledge, Right Faith, Right Conduct की संज्ञा दी है। इन तीनों का समस्वित रूप कैवल्य सिद्धि है। कैवल्य ग्रर्थात् केवल ज्ञान पूर्णज्ञान का पर्यायवाची है। इसे ही आत्मस्वरूप को प्राप्ति, संसार मुक्ति एवं ब्रह्मानन्द ग्रर्थात् पूर्णानन्द कहते हैं।

जैनदर्शन पूर्णानेन्द अथवा मोक्ष के लिए सम्यक् ज्ञान पर बल देता है। सम्यक् ज्ञान शुद्ध ज्ञान को कहते हैं क्योंकि स्रनेक शास्त्रज्ञ एवं पण्डित होते हुए भी ज्ञानवान नहीं होते। स्रत: पर्युषरए पर्व में तपाराधना के साथ-साथ ज्ञान साधना प्रमुख रूप से होती है। पर्यु षएा पर्व वस्तुतः जगत् कल्यारणकर्ता तीर्थंकरदेव की पीयूष वाशी पोने का शुभकाल है। भगवान का महामङ्गलकारी पावन अवरा, पठन और मनन करने तथा उनको वाशी का अमृत गुरुजनों एवं सुविज्ञ साधुजनों से श्रवरा करने का सूग्रवसर है।

#### क्षमापना दिवसः

पर्यु ष एग महापर्व की समाप्ति क्षमापना दिवस के रूप में होती है। क्षमापना अर्थात् समस्त प्रासियों को अपने द्वारा जानते हुए या अनजाने किये गये अपराधों के लिए क्षमा मांगी जाती है। क्षमापना में यह पीयूष वासी असंख्य मानस-वोसाओं पर गूँ जती है:

#### खामेमि सब्वे जीवा, सब्वे जीवा खमंतु में । मित्ति मे सब्व भूएसु, वैरं मज्फ न केएाई ।।

मैं सब जीवों से क्षमायाचना करता हूँ। मैं सब जीवों को क्षमा करता हूँ। सब प्रास्मियों के प्रति मेरी मैत्रो है। किसी के साथ मेरा वैरभाव नहीं है।

क्षमा की प्राप्ति नम्रभाव के ग्रधीन है। नम्रभाव को उपलब्धि के लिए पर्युषरा पर्व जैसे महापर्वों का विधान ज्ञानीजनों ने करके जगत् का कल्यारा किया है।

पर्यु षरा पर्व भगवान् महावोर को वास्गी का प्रकाण फैलाने वाला दिव्य दीपक है। भगवान् महावीर ने वर्म का शाश्वत दोप जलाकर जगत् को प्रकाश दिया है, उसकी प्रभा निष्कलङ्क, शुभ्र ग्रौर शीतल है। इस घर्म में ग्रहिसा ही घृत है, संयम बाती है, तप ग्रग्नि है। दुर्लभ मानव जीवन दीप पात्र है। इसे प्रज्ज्वलित करने की शक्ति भगवत्क्वपा है। प्रभु कृपा भी सहज सुलभ है, केवल निर्मल भक्ति चाहिए।

पर्युं षरा पर्व भगवान महावीर की अहिंसा, विश्वमेत्री और प्रेम की गंगाधारा प्रवाहित कर, समस्त जगत् का कल्यारा करे, यही शुभेच्छा है ।

(डॉ. सोहनलाल पटनी)

## Best Compliments Samjibhai Bavabhai Vora & Family VIDEO CENTRE

384 Romford Road, London E7 8BS



# It's a small world.

And Air-India makes sure it stays that way!

Air-India has an extensive network that spans over 40 cities across five continents. Every important city of business or pleasure is within a flight or two of each other on a modern fleet of wide-bodied 747, A310 and A300 aircraft. Aboard, the fabled Indian hospitality makes the going great. Exotic interiors, gracious sari-clad hostesses who welcome you with the 'namaskaar'—a traditional Indian greeting. A choice of exclusive Continental and Indian cuisine, inflight movies and music.

The Air-India network...unrivalled!



The airline that treats you like a Maharajah





જે સ્વરૂપ સમજયા વિના પામ્યો દુ:ખ અનંત સમજાવ્યું તે પદ નમું શ્રી સદ્ગુરૂ ભગવંત

#### <u>અધ્યાત્મ ગાથાઓ</u>

#### ચાર ભાવના

સાૈ પ્રાણી આ સંસારના, સન્મિત્ર મુજ વ્હાલાં થજો, સદ્ગુણમાં આનંદ માનું, મિત્ર કે વેરી હજો; દુ:ખીયા પ્રતિ કર્ણુા અને, દુશ્મન પ્રતિ મધ્યસ્થતા, શુભ ભાવના પ્રભુ ચાર આ; પામો હદયમાં સ્થિરના. ૧

#### પંચપરમેષ્ઠી નમસ્કાર

| જઘનઘાતિ કર્મ વિહીન ને ચૌત્રીશ અતિશય યુક્ત    | છે.   |    |
|----------------------------------------------|-------|----|
| ૈકવલ્યજ્ઞાનાદિક પરમગુણ યુકત શ્રી અર્હત       | છે. ઃ | 2  |
| છે અષ્ટ કર્મ વિનષ્ટ, અષ્ટ મહાગુણે સંયુક્ત    | છે,   |    |
| શાશ્વત, પરમ ને લોક - અગ્રવિરાજમાન શ્રી સિઘ્દ | છે. 🤇 | 3  |
| પરિપૂર્ણ પંચાચારમાં, વળી ધીર ગુણ ગંભીર       | છે,   |    |
| પંચેન્દ્રિ ગજના દર્પદલને દક્ષ શ્રી આયાર્ય    |       | 6  |
| રન્તત્રયે સંયુક્ત ને નિકાંક્ષ ભાવથી યુક્ત    |       |    |
| જિનવર કથિત અર્થોપદેશે શૂર શ્રી ઉવઝાય         |       | પ  |
| નિર્ગ્રંથ છે નિર્મોહ છે. વ્યાપારથી પ્રવિમુકત |       |    |
| ચઉ વિધિ આરાધન વિષે નિન્યાનુરક્રત શ્રી સાધુ   | છે. 🕚 | ę. |

#### જીવ અજીવનો ભેદવિજ્ઞાન

આત્મા અને આસવતણો જયાં ભેદ જીવ જાણે નહિ, ક્રોધાદિમાં સ્થિતિ ત્યાં લગી અજ્ઞાની એવા જીવની. ૭ જીવ વર્તતાં ક્રોધાદિમાં સંચય કરમનો થાય છે, સહુ સર્વદર્શન એ રીતે બંધન કહે છે જીવને. ૮ જીવ બંધ બન્ને, નિયત નિજ નિજ લક્ષણે છેદાય છે, પ્રજ્ઞા છીણી થકી છેદતાં બંને જુદા પડી જાય છે. ૯ જીવ બંધ જયાં છેદાય એ રીતે નિયત નિજ નિજ લક્ષણે, ત્યાં છોડવો એ બંધને જીવ ગ્રહાય છે પ્રજ્ઞા વડે, ૧૦ એ જીવ કેમ ગ્રહાય? જીવ ગ્રહાય છે પ્રજ્ઞા વડે,

#### આત્મ ભાવના ધ્યાન

| પ્રજ્ઞાથી જયમ જુદો કર્યો ત્યમ ગ્રહણ પણ પ્રજ્ઞા વડે. | ૧૧ |
|-----------------------------------------------------|----|
| પ્રજ્ઞાથી ગ્રહવો-નિશ્ચયે જે દેખનારો તે જ હું,       |    |
| બાકી બધા જે ભાવ તે સૌ મુજ થકી પર જાણવું.            | ૧૨ |
| જે જાણતો અર્હતને ગુણ, દ્રવ્ય ને પર્યયપણે,           |    |
| તે જીવ જાણે આત્મને, તસુ મોહ પામે લય ખરે.            | ૧૩ |
| હું દેહ નહિ; વાણી ન, મન નહીં; તેમનું કારણ નહીં,     |    |
| કર્તા ન, કારયિતા ન, અનુમંતા હું કર્તાનો નહી.        | 17 |
| હું બાળ-વૃલ્દ્ર-યુવાન નહિ, હું તેમનું કારણ નહીં.    |    |
| કર્તા ન કારયિતા ન, અનુમંતા હું કર્તાનો નહી.         | ૧૫ |
| હું ક્રોધ નહિ, નહિ માન, તેમજ લોભ-માયા છું નહી,      |    |
| કર્તા ન કારયિતા ન, અનુમંતા હું કર્તાનો નહીં.        | ૧૬ |
| હું પર તેણો નહીં, પર ન મારા; જ્ઞાન કેવળ એક હું,     |    |

#### સિદ્ધિ પ્રાપ્તિ દશા

-જે એમ ધ્યાવે ધ્યાન કાળે જીવ તે ધ્યાતા બને. ૧૭ સૌ ભૂતમાં સમતા મને કો સાથ વેર મને નહીં, આશા ખરેખર છોડીને પ્રાપ્તિ કરું છું સમાધિની. ૧૮ મારો સુશાશ્વત એક દર્શન જ્ઞાન લક્ષણ જીવ છે, બાકી બધા સંયોગ લક્ષણ ભાવ મુજથી બાહય છે. હું એક શુદ્ધ સદા અરૂપી જ્ઞાનદર્શનમય ખરે, કંઇ અન્ય તે મારંુ જરી પરમાણુમાત્ર નથી એરે! છું એક, શુદ્ધ, મમત્વહીન હું, જ્ઞાનદર્શન પૂર્ણ છું, એમાં રહી સ્થિત, લીન એમાં શીઘ આ સૌ ક્ષય કરું. ૨૧

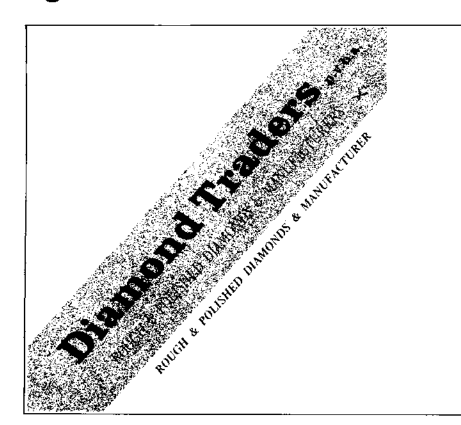
#### પંચ પરમ ગુરૂ તથા જ્ઞાનમાર્ગને નમસ્કાર

અર્હન સૌ કર્મો તણો કરી નાશ એ જ વિધિ વડે, ઉપદેશ પણ એમજ કરી નિવૃત્ત થયા, નમું તેમને. ૨૨ ચૈતન્ય જયોતિ તે સમે ભાસે અનુષમ ત્યાં અહો, તે એક સર્વોત્કૃષ્ટ જગમાં સર્વદા જયવંત હો. ૨૩ શ્રમણો, જીનો, તીર્થંકરો આ રીત સેવી માર્ગને, સિહ્દિ વર્યા; નમું તેમને, નિર્વાણના તે માર્ગને. ૨૪ તું સ્થાપ નિજને મોક્ષપંથે; ધ્યા અનુભવ તેહને, તેમાં જ નિત્ય વિહાર કર, નહિ વિહર પરદ્રવ્યો વિષે. ૨૫



કુન્દકુન્દાચાર્ય કુત પ્રવચનસાર, અમિતગતિ આચાર્ય કૃત સામાયિક પાઠ, શ્રીમદ રાજચંદ્ર કૃત આત્મસિહ્દિ શાસ્ત્ર

સત્સંગી ભાઇ-બ્હેનો તરફથી





Umesh Kothari

Hoveniersstraat 9 2018 Antwerp

Tel. Off. (03) 225 25 99 Tel. Res. (03) 449 21 70 Fax. 231 22 30



p.v.b.a.



Manufacturers and Exporters Polished Diamonds Purchasers of rough Diamonds

SCHUPSTRAAT 1/7 - Room 801 CBS Bldg - 2018 Antwerpen TEL. 231 24 33





હે લગવાન ! હું બહુ ભૂલી ગયેા, મેં તમારાં અમૂલ્ય વચનાને લક્ષમાં લીધાં નહીં. તમારાં કહેલાં અનુપમ તત્ત્વના મે' વિચાર કર્યો નહીં તમારાં પ્રણીત કરેલા ઉત્તમ શીલને સેવ્યું નહીં તમારાં કહેલાં દયા, શાંતિ, ક્ષમા અને પવિત્રતા મેં આળખ્યાં નહીં. હે ભગવન્ ! હું ભૂલ્યા, આથડયા, રઝબ્યો અને અનંત સંસારની વિટમ્બનામાં પડયા છું. હ પાયી છું. હું બહુ મદાન્મત્ત અને કર્મરજથી કરીને મલીન છું. હે પરમાત્મા ! તમારાં કહેલાં તત્ત્વ વિના મારા મેહ્ય નથી. હું નિરંતર પ્રપંચમાં પડ્યાે છું. અજ્ઞાનથી અંઘ થયેા છું. મારામાં વિવેકશક્તિ નથી અને હું મૂદ્ર છું, નિરાશ્રિત છું, અનાથ છું. નિરાગી પરમાતમા ! હવે હું તમારૂં, તમારા ધર્મ નું અને તમારા મુનિનું શરણ ગ્રહું છું. મારા અપરાધ ક્ષય થઇ હું તે સર્વપાયથી સુક્રત થઉં એ મારી અભિલાષા છે. આગળ કરેલાં પાપાના હું હવે પશ્ચાતાપ કરૂં છું. જેમ જેમ હું સૂક્ષ્મ વિચારથી ઊંડો ઉતરૂં છું તેમ તેમ તમારા તત્ત્વના ચમત્કારા મારા સ્વરૂપના પ્રકાશ કરે છે તમે નિરાગી. નિવિ કારી, સચ્ચિદાનંદસ્વરૂપ, સહજ્વનંદી, અનંતજ્ઞાની અનંતદર્શી, અને ગૈલાકય પ્રકાશક છે. હું માત્ર મારા હિતને અર્થે તમારી સાક્ષીએ સમા ચાહું છું. એક પળ પણ તમારાં કહેલા તત્ત્વની શંકા ન થાય. તમારા કહેલા રસ્તામાં અહેારાત્ર હું રહું એ જ મારી આકાંક્ષા અને વૃત્તિ થાએ ! હે સવંત્ર ભગવાન ! તમને હું વિશેષ શું કહું ? તમારાથી કંઈ અજાણ્યું નથી. માત્ર પશ્ચાતાપથી હું કર્મજન્ય પાપની ક્ષમા ઈચ્છું છ.

> ૐ શાન્તિઃ શાન્તિઃ શાન્તિઃ સત્સંગી ભાઇ-બોનો તરફથી

A3

# ROSMIRA DIAMONDS

DIAMONDS AND PRECIOUS STONES



HOVENIERSSTRAAT 2 - room 353 B-2018 ANTWERP Tel. Off.: (03) 234 12 68 Tel. Priv,.: (03) 233 40 97 Tel. Res.: (03) 230 13 17



# CHOKSI CHETAN ROUGH & POLISHED DIAMONDS

SCHUPSTRAAT 1/7 - BUS 33, CBS BLDG - BUREEL 401, 2018 ANTWERP, BELGUIM

GITANJALI EXPORTS CORPORATION 801/802 Prasad Chambers, Near Roxy Cinema, Bombay - 400 004 - India Phone: 35 35 83 - 35 89 03 - 38 10 83 Cabel: (LAJNATIG - Telex: 11.5520 GEC IN Associates

TELEX: 34.740 DIMINC B FAX: 226 00 23 OFFICE: (03) 233 24 51 (03) 233 34 05 PRIV: (03) 236 17 70

DIANLINK INC 15th West 47th Street Suite 1203, New York N.Y. 10036 - U.S.A. Phone: (212) 704 0777 Telex: (0234) 423 525 GEC NYK



અ૦ ૧૨

અ૦ ૧૩

અ૦ ૧૪

અ૦ ૧૫

અ૦ ૧૬

અ૦ ૧૭

અ૦ ૧૮

અ૦ ૧૯

અં૦ ૨૦



24 C

અપૂર્વ અવસર

(પરમપદ પ્રપ્તિની ભાવના) અપૂર્વ એવો કર્યારે આવશે? અવસર કયારે થઇશું બાહ્માંતર નિર્ગ્રંથ જો? સર્વ બંધન તીક્ષ્ણ છેદીને, સંબંધનું વિચર્ગ £Ф **ม**เชกนวชคิ પંથ ন্দ



| વિચરશુ કવ                             | મહતપુરષને       | પથ જો. અ૦૧ ઁ                                                                 |
|---------------------------------------|-----------------|------------------------------------------------------------------------------|
| ોાદાસીન્યવૃત્તી કરી                   |                 | ધોર તપક્ષર્યામાં પણ મનનો તાપ નહીં,                                           |
| હેત હોય જો:                           |                 | સરસ અન્ને નહીં મનને પ્રસન્નભાવ જો;                                           |
| હેતુ હોય જો;<br>કશું કલ્પે નહીં,      |                 | રજકણ કે રિહ્દિ વૈમાનિક દેવની,                                                |
| ન વ જોય જો.                           | અ૦ ૨            | સર્વે માન્યા પુદ્દગલ એક સ્વભાવ જો.                                           |
| ઊપજયો બોધ જે,                         |                 | એમ પરાજય કરીને ચારિત્ર મોહનો,                                                |
| યૈતન્યનું જ્ઞાન જો                    |                 | આવું ત્યાં જયાં કરણ અપૂર્વ ભાવ જો;                                           |
| રેત્રમોહ વિલોકિયે,                    |                 | શ્રેણી ક્ષપક તણી કરીને આરૂઢના,                                               |
| ારૂપનું ધ્યાન જો.                     | અ૦ ૩            | અનન્ય ચિંતન અતિશય શુઘ્દ્ર સ્વભાવ જો.                                         |
| સંક્ષિપ્ત યોગની,                      |                 | મોહ સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર તરી કરી,                                               |
| દેહપર્યંત જો;                         |                 | સ્થિતિ ત્યાં જયાં ક્ષીણમોહ ગુણસ્થાન જો;                                      |
| ઉપસર્ગભયે કરી,                        |                 | અંત સમય ત્યાં પૂર્ણ સ્વરૂપ વીતરાગ થઈ                                         |
| સ્થિરતાનો અંત જો.                     | અ૦૪             | પ્રગટાવું નિજ કેવલજ્ઞાન નિધાન જો.                                            |
| มิวบอร์สา                             |                 | ચાર કર્મ ધનધાતી તે વ્યવચ્છેદ જયાં,                                           |
| યોગપ્રવર્તના,<br>આધીન જો;             |                 | ભવનાં બીજતણો આત્યંતિક નાશ જો;                                                |
| તી જાતી સ્થિતિમાં,                    |                 | સર્વ ભાવ જ્ઞાતા દ્રષ્ટા સહ શુદ્ધતા                                           |
| લ ગયમાં લીન જો.                       |                 | કુનકુન્ય પ્રભુ વીર્ય અનંત પ્રકાશ જો.                                         |
| ાગદ્રેષ ્વિરહિતતા,                    | ગળ્ય            | વેદનીયાદિ ચાર કર્મ વર્તે જહાં,                                               |
| પ્લુપ્ય પ્લપ્લવ્યા,<br>મનનો ક્ષોભ જો; |                 | પટવાવાદ પાર કવ વહે.<br>બળી સીંદરીવન્ આકૃતિ માત્ર જો;                         |
| ્ભાવ પ્રતિબંધવણ,                      |                 | ગળા સાદરાયન આઠૃાન માત્ર આ,<br>તે દેહાયુષ આધીન જેની સ્થિતિ છે,                |
| ખાય પ્રાત્ળવયણ,<br>ણ વીતલોભ જો.       | 04 e - 6        | ત દહાયુર આવામ જેવા ાસ્વાત છે,<br>આયુષ પૂર્ણે, મટિયે દૈહિક પાઝ જો.            |
|                                       | અંગર            | આવુષ પૂણ, માટલ દાહક પાત જા.                                                  |
| ર્ધ ક્રોધ સ્વભાવતા                    |                 | મન, વચન, કાયા ને કર્મની વર્ગણા,                                              |
| ાપણાનું માન જો;<br>                   |                 | છૂટે જહાં સકળ પુદ્દગલ સંબંધ જો;<br>ેર્ને અપેટી                               |
| યાં સાક્ષીભાવની;                      |                 | એવું અયોગી ગુણસ્થાનક ત્યાં વર્તતું,                                          |
| લોભ સમાન જો.<br>છેલ છે                | અ૦ ૭            | મહાભાગ્ય સુખદાયક પૂર્ણ અબંધ જો.                                              |
| પણ ક્રોધ નહીં,                        |                 | એક પરમાણુ માત્રની મળે ન સ્પર્શતાં,                                           |
| મળે માન જો;                           |                 | પૂર્ણ કલંકરહિત અડોલ સ્વરૂપ જો;                                               |
| થાય ન રોમમાં,                         |                 | શુદ્ધ નિરંજન ચૈતન્ય મૂર્તિ અનન્યમય,                                          |
| સિધ્દ્રિ નિદાન જો.                    | અ૦૮             | અગુર-લધુ અમૂર્ત સહજપદરૂષ જો.                                                 |
| સહ અસ્તાનતા,                          |                 | પૂર્વ પ્રયોગાદિ કારણના યેાગથી,                                               |
| ારમ પ્રસિન્દ જો;                      |                 | ઊર્ષ્વગમન સિલ્દ્રાલય પ્રાપ્ત સુસ્થિત જો;                                     |
| ્અંગે સંગાર નહીં.                     |                 | સાદિ અનંત અનંત સમાધિ સુખમાં,                                                 |
| નેગ્રંથ સિંઘ્દ્ર જેવે.                | অ০ ৫            | અનંત દર્શન, જ્ઞાન, અનંત સહિત જો.                                             |
| વર્તે સમદર્શિતા.                      |                 | જે પર શ્રી સર્વજ્ઞે દીઢું જ્ઞાનમાં,                                          |
| જે સ્વભાવ જો;                         |                 | કહી શકયા નહીં પણ તે શ્રી ભગવાન જો;                                           |
| નહીં ન્યૂનાવિકતા,                     |                 | તેહ સ્વરૂપને અન્ય વાણી તે શું કહે?                                           |
| વર્તે સમભાવ જો.                       | આ૦ ૧૦           | અનુભવગોચર માત્ર રહ્યું તે જ્ઞાન જો.<br>એહ પરમષદ પ્રપ્તિનું કર્યું ધ્યાન મેં, |
| વળી સ્મશાનમાં,<br>સિંહ સંયોગ જો;      |                 | એહ પરમષદ પ્રપ્તિનું કર્યું ધ્યાન મે,                                         |
|                                       |                 | ગુજાત વગર ને હાલ મનોરથ રૂપ જો;                                               |
| ાનમાં નહીં ક્ષોભના,                   |                 | તો પણ નિશ્રય રાજચંદ્ર મનને રહ્યો,                                            |
| પામ્યા યોગ જો.                        |                 | પ્રભુ આજ્ઞાએ થાશું તે જ સ્વરૂપ જો.                                           |
|                                       | સત્સંગી ભાઇ બેર | તે તરફથી                                                                     |
|                                       |                 |                                                                              |

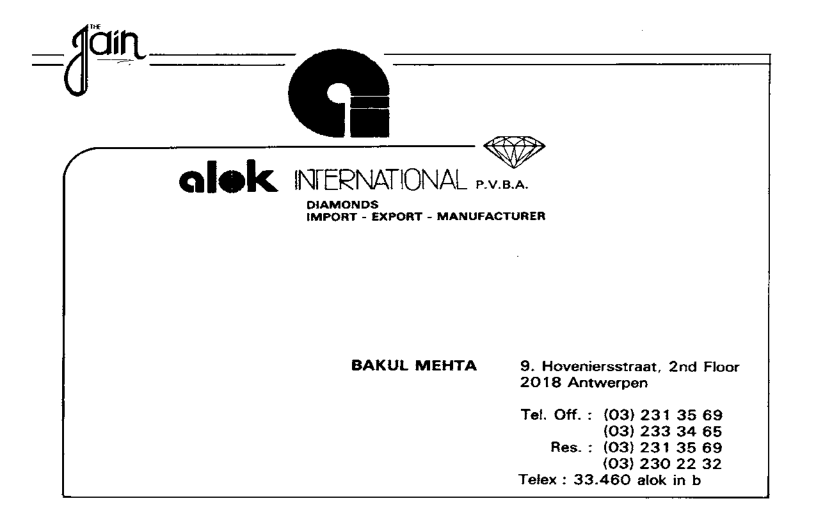
ઐાદાસી સર્વ ભાવથી તે હે માત્ર દેહ સંયમ અન્ય કારણે અન્ય કશં દેહે પણ કિંચિત મુછા ન દર્શનમોહ વ્યતીત થઇ ઊપજ ભિન્ન દેહ કેવલ ચૈતન્ય તેથી પ્રક્ષીણ ચારિત્રમોલ વર્તે એવું શુલ્દ્ર સ્વરૂષનું આત્મસ્થિરતા ત્રણ સં[ 3 મુખ્યપણે નો વતે ધોર પરીષહ કે ઉપર આવી શકે નહીં તે સ્થિરત સંયમના હેતુથી સ્વરૂપલક્ષે જિનઆજ્ઞા તે પણ ક્ષણક્ષણ ધટતી જ થાયે નિજ અને સ્વરૂપમ પંચ રાગદ્રેષ વિષયમાં પંચ પ્રમાદે ન મળે મનન ને કાળ ક્ષેત્ર દ્રવ્ય ભા વિચરવું ઉદયાધીન પણ ક્રોધ પ્રત્યે વર્તે તો પ્રત્યે તો દીનપણાનુ માન પ્રત્યે માયા માયા નહીં લોભ પ્રત્યે લોભ ઉપસર્ગકર્તા પ્રત્યે બહુ પહ ચક્રી વંદે તથાપિ મર ન દેહ જાય પાગ માયા થા લોભ નહીં છે। પ્રબળ સિદિ નગ્રભાવ. મુંડભાવ, સલ અદંતધોવન આદિ પરમ કેશ: રોમ, નખ કે અંગે દ્રવ્યભાવ સંયમમય નિગ્રંથ મિત્ર પ્રત્યે વર્તે શબ્ અમાને વર્તે Ñ માન તે કે નહીં જીવિત મરણે ભવ મોક્ષે પણ શુદ્ધ વર્ત એકાકી વિચરતો વળી વળી પર્વતમાં સિંહ વાઘ ને અડોલ આસન, મનમાં

પરમ

મિત્રનો

જ્તાગે

અં<sup>ગ</sup> ૨૧ તર્ક





A6



Jainism was already an ancient religion in the days of Mahavira some 2,500 years ago. Historians agree that this ancient faith was already in existence at the time of Parsva, the 23rd Tirthankara, 250 years before. Jain tradition would trace the line of the Prophets (to be more exact Tirthankaras) of Jainism back through countless ages. Yet Jainism has a base in logic and science which makes it strangely modern even now. We can express the teachings of Mahavira in the language of modern times and see that they are as relevant to our own day as they were two and a half millennia ago.

The social teaching of Jainism, individual freedom and equality regardless of race, sex, caste and colour, strikes a chord in the hearts and minds of modern men and women. It teaches love and brotherliness to all living creatures: malice and hurt to none. Jainism provides a sensible, acceptable explanation of the great problems of existence, where we came from, where we are going, the nature of our immortal soul and its relation to our temporary body.

Jainism provides a code of conduct which is relevant to the troubled world in which we live, a way of life which rejects violence and self-seeking and dishonesty.

It is the duty of all Jains, those living in India and those in the West, to keep the torch of knowledge of this great philosophy burning. This is particularly important for the Western world. If Jains neglect their own faith, the children will know nothing of their precious heritage and will turn to different, and probably less noble, paths of life.

This is the belief which lies behind the efforts of all who are working to make the Jain centre a true centre for the Jains of Europe and a place from which knowledge of the great contribution which Jainism can make to the modern world can spread throughout the West. It is an endeavour which deserves and demands your support. We hope most earnestly that your donation to this cause will be generous for it is a cause which must be dear to all of us who value the Jain faith.

## Jain Centre 32 Oxford Street, Leicester LE1 5XU