

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આધ્યાત્મિક સાધના કેન્દ્ર

(શ્રી સત્શ્રુત સેવા સાધના કેન્દ્ર સંચાલિત) કોબા - ૩૮૨૦૦૯ ( જિ. ગાંધીનગર્)

For Private & Personal Use Only

Jain Education



તા. ૨-૧૨-૧૯૩૧નાં રોજ અમદાવાદ મુકામે વૈષ્ણવ કુટું બમાં આ બાળકનો જન્મ થયો. બાળપણથી જ આ બાળકમાં પૂર્વસંસ્કારયોગે નિત્ય પ્રભુદર્શન, ભજનકીર્તન તથા એકાન્તચિંતન આદિ પ્રવૃત્તિઓ દષ્ટિગોચર થતી હતી. ૧૯૪૨ ના સ્વાતંત્ર્યસંગ્રામની પ્રવૃત્તિઓની એક બાજુ અસર ચાલુ થઈ હતી તો બીજી બાજુ રાષ્ટ્રભાષા પ્રચાર સમિતિની પરીક્ષાઓ આપવાની પ્રેરણા તેમના શિક્ષક આર્ય સાહેબ તરફથી મળતી. આ અરસામાં, ૧૯૪૫ના પ્રારંભમાં, લગભગ પંદર વર્ષની ઉમરથી અમદાવાદના યોગસાધન આશ્રમમાં નિયમિત ભક્તિસત્સંગનો લાભ લેવાનું ચાલુ થયું અને સાથે સાથે ધનિષ્ટ સદ્વાંચન તથા સત્સંગવૃદ્ધિ પણ ચાલુ રહ્યા.

ઈ.સ. ૧૯૫૪ સુધીમાં, ભારતના તત્કાલીન પ્રસિદ્ધ સંતો સર્વ શ્રી રામદાસ સ્વામી, શ્રી શિવાનંદ સરસ્વતી, શ્રી આનંદમૈયા, શ્રી મનુવર્યજી મહારાજ આદિના પ્રત્યક્ષ સમાગમનો, તેમજ જૈન સોસાયટીના પર્યુ પણના પ્રવચનો સાંભળવાનો પ્રત્યક્ષ લાભ મળ્યો. વળી આ અરસામાં સદ્યુંથોના વાંચન-મનનનું જાણે કે તેના જીવનમાં પૂર આવ્યું હોય તેમ શ્રી જ્ઞાનેશ્વરી ગીતા, એકનાથ ભાગવત, શ્રી રામદૃષ્ણ કથામૃત, મુખ્ય ઉપનિષ્દો અને મધ્યયુગીન સંતોના વિસ્તૃત ભક્તિ-झાન-સાંઘના સભર પ્રેરક સાહિત્યના ડઝનબંધ ગ્રંથોના અવલોકન દ્વારા, અધ્યાત્મપ્રેરક પાથેય, પ્રયુર માત્રામાં અને ધનિષ્ટપણે તેમના જીવનમાં વણાઈ ગયું. એમ. બી. બી. એસના અભ્યાસના ચોથા વર્ષના દિવાળી વેકેશનમાં, એટલે કે ૧૯૫૪ના ઓકટોબરમાં, એમ. જે. લાયબ્રેરીમાંથી તેમના હાથમાં કુંદકું દાચાર્યના ત્રણ રત્નો એ પુસ્તક આવ્યું. આ પુસ્તકે જાણે કે તેમના ભવાંતરોના સુસંસ્કારોને ઝંકૃત કરી દીધા જેના ફળરૂપે તેમના જીવનની વિચારદૃષ્ટિ પર એક અવિસ્મરણીય પ્રભાવ પડયો અને તેમની વિચારધારા એક જુદી જ દિશામાં વહેવા લાગી. આમાં વળી ૧૯૫૭માં શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર ગ્રંથનો સુયોગ પ્રાપ્ત થતાં આધ્યાત્મિક જીવન જીવવા માટેની કેટલીક ઉત્તમ અને વ્યવહારૂ કૂંચીઓ તેમને ઉપલબ્ધ થઈ. ત્યાં સુધીમાં તો એમ.બી.બી.એસ.ની પરીક્ષા આવી અને પસાર થઈ ગઈ હતી. ૧૯૫૬ સપ્ટેમ્બરથી ૧૯૬૧ ઓગષ્ટ સુ ધીના સમય દરમ્યાન તેઓ ખોપોલી (મહારાષ્ટ્ર)માં, મુંબઈની જે.જે. હોસ્પીટલમાં તથા માણસા (જિ.ગાંધીનગર)ની ગોકળદાસ હોસ્પીટલમાં પોતાની ફરજ બજાવવાની સાથે સાથે સતત અનેક ગ્રંથોના ગહન અધ્યયન, આલેખન, મનનમાં પરોવાઈ જતાં. આ સમયગાળામાં તેઓએ અધ્યયન કરેલાં ગ્રંથોમાં મુખ્યમુખ્ય ગ્રંથો નીચે પ્રમાણે હતાં.

| (૧) શ્રી સમયસાર           | (5)  | શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર                 | (99) | શ્રી રત્નકરંડ શ્રાવકાચાર |
|---------------------------|------|----------------------------------|------|--------------------------|
| (૨) શ્રી પ્રવચનાર         | (9)  | શ્રી શાંતસુધારસ                  | (92) | શ્રી યોગબિન્દુ           |
| (૩) શ્રી પંચાસ્તિકાય      | (2)  | શ્રી ધર્મામૃત                    | (93) | શ્રી સમાધિશતક            |
| (૪) શ્રી નિયમસાર          | (6)  | શ્રી સ્વામીકાર્તિકયાનું પ્રેક્ષા |      |                          |
| (૫) શ્રી યોગદૃષ્ટિસમુચ્ચય | (90) | શ્રી જ્ઞાનાર્ણવ                  |      | આદિ અનેક                 |

ભારતભરના અનેક આધ્યાત્મિક સામાયિકો, જે મુંબઈના ગુલાલવાડી, કાલબાદેવી તથા ભૂલેશ્વરના મંદિરોમાં નિયમિતપણે આવતાં, તે સર્વેનું આદ્યોપાન્ત વાંચન સારી રીતે થતું. આ માધ્યમથી સમસ્ત ભારતમાં જૈનધર્મને લગતી વિવિધ પ્રવૃત્તિઓથી તેઓ સારી રીતે માહિતગાર બનતા રહેતા.

### ગૃહસ્થધર્મમાં પ્રવેશ અને વિશેષ અભ્યાસ અર્થે વિદેશગમન

ઈ.સ. ૧૯૬૦માં પેથાપુર (જિ. ગાંધીનગર) ના શેઠશ્રી શંકરલાલ નાથાલાલ ખત્રીના સુપુત્રી (ડૉ.) શર્મિષ્ઠાબેન સાથે તેમના લગ્ન થયાં. શર્મિષ્ઠાબેન તે સમય દરમ્યાન સેકન્ડ એમ.બી.બી.એસ.ના વિદ્યાર્થિની હોઈ તેઓ તેમના અભ્યાસાર્થે ઘણું ખરૂં ઈન્દોર જ રહેતાં.

મુંબઈના જે.જે. હોસ્પિટલના નિવાસ દરમ્યાન ઘણાં મિત્રો તેમને અનુસ્નાતક અભ્યાસ માટે વારંવાર આગ્રહ કરતાં. તેમાંનાં કેટલાકે ઈંગ્લેન્ડ પહોંચીને તેમને તે અર્થે વિશેષ પ્રેરણા કરી, જેના ફળસ્વરૂપે સપ્ટેમ્બર ૧૯૬૧માં તેઓ લંડન જવા રવાના થયા. અહીં તેઓએ M.R.C.P. તથા D.T.M. & H. ની ડીગ્રીઓ પ્રાપ્ત કરી. આ દરમ્યાન ૧૯૬૩ના હિસેમ્બરમાં ડૉ. શર્મિષ્ઠાબેન પણ વધુ અભ્યાસાર્થે ઈંગ્લેન્ડ આવ્યા. અને D. obst. R.C.O.G. ની હિગ્રી પ્રાપ્ત કરી. ૧૯૬૫ના અંતે આ દંપતિનો અનુસ્નાતક અભ્યાસ પુરો થતાં થોડા જ સમયમાં તેઓએ ભારત આવવાનો નિર્ણય લીધો અને જુન ૧૯૬૬માં સ્વદેશ પાછા કર્યા.

# તોર્ઘ-સોરભ

[રજત જયંતી વર્ષ-૨૦૦૦]



हें अधित अहियादिम होति । (श्री सत्थ्रत-सेवा-साधना हेन्द्र संयासित) होजा- ३८२ ००६ (थि. गांधीनगर, गुकरात)

क्रोन : (०२७१२) ७६२१८ केड्स : (०२७१२) ७६१४२

### **ઃ પ્રેરક ઃ** શ્રદ્ધેય શ્રી આત્માનંદજા

#### : प्रहाशह :

શ્રી જયંતભાઈ એમ. શાહ પ્રમુખ, શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આધ્યાત્મિક સાધના કેન્દ્ર, કોળા

**ટાઇટલ પેજ**ઃ જય પંચોલી <sup>યુલ્ક</sup>ઃ દીલા પ્રીન્ટર્સ અમદાવાદ ફોનઃ ૨૧૨૦૧૨૩/ ફેક્સ ૨૧૨૦૧૧૬

**ટાઇપ સેટીંગ :** પ્રિન્ટોગ્રાફ્ર ૦૨ 'ક્લીંગ' કોમ્પ્લેક્ષ, બાટા શો રૂમ પાછળ. માઉન્ટ કાર્મેલ સ્કૂલ પાસે, આશ્રમ રોડ અમદાવાદ-૯ – ફોન : ૬૫૮૪૯૬૩



શ્રી સત્શ્રુત-સેવા-સાધના કેન્દ્રની ૨૧૧ત જયંતી નિમિત્તે આ ગ્રંથ 'તીર્થ-સૌ૨ભ' પ્રગટ કરતા અમો સાત્ત્વિક આનંદનો અનુભવ કરીએ છીએ.

સંસ્થાના વિવિધ ઉદ્દેશ્યોમાં, મુખ્ય બે ઉદ્દેશ્યો છે :

- (૧) ઉચ્ચ કક્ષાનું સાત્વિક અને આધ્યાત્મિક સાહિત્ય સ**ર**ળ ભાષામાં સમાજની સેવામાં રજૂ કરવું તથા
- (૨) આધ્યાત્મિક વિકાસની ભાવનાવાળાં ભાઈબહેનોને સર્વ પ્રકારે ઉત્સાહિત કરી તેમને સામૂહિક અને વ્યક્તિગત સાધનામાં બાહ્ય અને આંતર સહયોગ આપવો તથા માર્ગદર્શન પૂરું પાડવું.

आ ग्रंथमां समादना जधा वर्गोने वांचवामां रस पडे अने छवन छववा माटेनी प्रेरण सिंहत दर्श पाथेय पण मजी रहे तेवो नम्र प्रयास अत्रे हर्यो छे. त्रण लाषाओमां होवाथी, तेमद वैविध्यपूर्ण वायन-सामग्री पीरसी होवाथी गुदराती न द्राणनार लारतीय समाद अने विदेश स्थित नवी पेढीने पण तेमांथी प्रेरणा मजशे, सेवी संलावना छे.

માનવજાતના સાંસ્કારિક, નૈતિક અને અધ્યાત્મવિષયક ઉત્કર્ષ માટે જે માહિતી અને માર્ગદર્શન આ ગ્રંથમાંથી ન ઉપલબ્ધ થઈ શકે તેવા ઘણાં બધાં વિષયો આ ગ્રંથ સાથે જ પ્રગટ થતા સંસ્થાના બીજા ગ્રંથ 'સંસ્કાર, જીવનવિજ્ઞાન અને અધ્યાત્મ'માં વણી લેવાનો અમે પ્રયત્ન કર્યો છે. આશા છે કે સંસ્થાના આ મંગળ-પ્રસંગે સદ્વાયનપ્રેમી સૌ કોઈને પૂરતું પાથેય આ બે ગ્રંથમાંથી મળી રહેશે. આમ, માત્ર સંસ્થાકીય માહિતીરૂપ ન બનતાં, સંસ્કાર, નીતિ, સદાચાર જીવનવિકાસ અને આધ્યાત્મિકતાને પોષતા આ ગ્રંથ દ્વારા આપણા જીવનમાં વાત્સલ્ય અને પ્રભાવના ગુણોની વૃદ્ધિ થાય અને આપણા સત્કાર્યોની અનુમોદના કરતા શીખીએ એ મુખ્ય પ્રયોજન છે.

અંતમાં, આ ગ્રંથનું વાચન-મનન કરી, આપણે સૌ તેમાંથી પ્રેરણા લઈને દેવ-ગુરુ-ધર્મની સાચી ભક્તિની વૃદ્ધિ સહિત દિવ્ય-દૃષ્ટિનો વિકાસ કરીએ, દૃઢતાથી જીવન વિકાસની કેડીએ આગળ વધતાં માર્ગમાં આવતી કોઈ પણ મુસીબતોથી ન ડરીને જીવનનું સાચું સત્વ પ્રગટાવીએ એ જ પ્રભુ પાસે પ્રાર્થના.

વિવિધ વાચનસામગ્રી પ્રસ્તુત કરવામાં વિગતદોષ ન આવે અને સંતુલિત પાથેય મળે તેવા પ્રયત્નમાં અમે ક્યાંય ચૂકી ગયા હોઈએ તો પ્રબુદ્ધ વાચકવર્ગને તે તરફ અંગુલિનિર્દેશ કરવા વિનંતી કરીએ છીએ. આ ગ્રંથ પ્રગટ કરવામાં લેખકો, કવિઓ, વિદ્યાનિષ્ઠ મહાનુભાવો અને સાધકો ઉપરાંત શ્રી જ્યોતીન્દ્રભાઈ દોશી, શ્રી અશોકભાઈ શાહે જે પ્રેમપરિશ્રમ અને કોઠાસૂઝથી સુંદર યોગદાન આપ્યું છે તેમનો હૃદયપૂર્વક આભાર માનીએ છીએ. વળી તેના પ્રિન્ટિંગમાં જુદી જુદી રીતે સહયોગ આપનાર સૌ કોઈનો આભાર માની વિરમીએ છીએ.

## विनीत साहित्य प्रકाशन समिति श्रीमह् राજ्यंद्र आध्यात्मिક साधना हेन्द्र, होजा





## પંચ મંગળપદને નમસ્કાર

- (१) णमो अरिहंताणं = श्री परमात्मने नम:
- (२) णमो सिद्धाणं
- (३) णमो आयरियाणं
- (४) णमो उवज्ज्ञायाणं = श्री सद्गुरवे नम:
- (५) णमो लोए सव्वसाहूणं
- (૧) દેહસહિત પરમાત્માને નમસ્કાર હો.
- (૨) દેહરહિત પરમાત્માને નમસ્કાર હો.
- (3) आयारप्रधान मुनिमहाराष्ट्रोने नमस्डार हो.
- (४) ज्ञानप्रधान मुनिमहाराष्ट्रोने नमस्ङार हो.
- (૫) વિશ્વના સમસ્ત આરાધક મુનિમહારાજોને નમસ્કાર હો.

# प्रार्थना

शास्त्रोंका हो पठन सुखदा, लाभ सत्संगतिका, सद्वृत्तोंका सुजस कहके, दोष ढाँकूँ सभीका, बोलूँ प्यारे वचन हितके, आपका रूप ध्याऊँ, तोलौ सेऊँ चरण जिनके, मोक्ष जोलौ न पाऊँ!



# सद्गुरु-संत महिमा (दोहे)

- (१) सो जन जगत-जहाज है, जाके राग न रोष; तुलसी तृष्णा त्यागी कै, गहेउ शील-संतोष।
- (२) मुख देखत पातक हरै, परसत कर्म बिलाहि वचन सुनत मन मोह गत, पूरव भाग्य मिलाहि
- (३) तनकर मनकर वचनकर, देत न काहू दु:ख;कर्मरोग पातिक झरे, निरखत सद्गुरु मुख।



# Š

# મંગલવચન

ज्ञाते ह्यात्मिनि नो भूयो ज्ञातव्यमवशिष्यते। अज्ञाते पुनरेतस्मिन् ज्ञानमन्यन्निरर्थकम्॥

આત્માને જાણ્યો તો પછી બીજું કંઈ જાણવા યોગ્ય બાકી રહેતું નથી, અને જો આત્માને જાણ્યો નથી તો પછી બીજું સર્વ જ્ઞાન નિરર્થક છે.

> जरा यावत् न पीड्यति व्याधिः यावत् न वर्द्धते। यावदिन्द्रियाणि न हीयन्ते, तावत् धर्मं समाचरेत्॥

જ્યાં સુધી ઘડપણ સતાવતું નથી, રોગાદિ વધતા નથી અને ઇન્દ્રિયો અશક્ત બની નથી ત્યાં સુધીમાં યથાશક્તિ ધર્માચરણ કરી લેવું (કારણ કે પછી અશક્ત તથા અસમર્થ દેહેન્દ્રિયો દ્વારા ધર્મ આચરી શકાતો નથી).

> येन तत्त्वं विबुध्यते, येन चित्तं निरुध्यते। येन आत्मा विशुध्यते, तज्ज्ञानं जिनशासने॥

જેનાથી તત્ત્વનું જ્ઞાન થઈ શકે છે, ચિત્તનો નિરોધ સાધી શકાય છે તથા આત્મા વિશુદ્ધ બને છે એને જિનશાસનમાં જ્ઞાન કહેવામાં આવે છે.

> येन रागाद्विरज्यते, येन श्रेयस्सु रज्यते। येन मैत्री प्रभाव्येत, तज् ज्ञानं जिनशासने॥

જે વડે – જે દ્વારા જીવ રાગથી વિમુખ બને છે, શ્રેયમાં – હિતમાં અનુરક્ત બને છે અને મૈત્રીભાવ વધતો જાય છે એને જિનશાસનમાં જ્ઞાન કહેવામાં આવ્યું છે.

> यथा सिललेन न लिप्यते, कमिलनीपत्रं स्वभावप्रकृत्या। तथा भावेन न लिप्यते, कषायिवषयैः सत्पुरुषः॥

જેમ કમળનું પાંદડું સ્વભાવથી જ પાણીથી લેપાતું નથી તેમ સત્પુરુષ સમ્ચક્ત્વના પ્રભાવથી કષાય અને વિષયોથી લેપાતા નથી.

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

તીર્ચ~સોરભ

धर्मः मङ्गलमुत्कृष्टं, अहिंसा संयमः तपः। देवाः अपि तं नमस्यन्ति, यस्य धर्मे सदा मनः॥

ધર્મ ઉત્કૃષ્ટ મંગળ છે. અહિસા, સંચમ અને તપ એના લક્ષણો છે. જેનું મન ધર્મમાં હંમેશાં રમ્યા કરે છે, તેને દેવો પણ નમે છે.

यः च कान्तान् प्रियान् भोगान्, लब्धान् विपृष्ठीकरोति। स्वाधीनान् त्यजति भोगान्, स हि त्यागी इति उच्यते॥

કાન્તા અને પ્રિય ભોગો પોતાને ઉપલબ્ધ હોવા છતાં એની સામે જે પીઠ ફેરવી નાખે છે અને સ્વેચ્છાએ ભોગોને છોડે છે, એ સાચો ત્યાગી કહેવાય.

> यः सहस्रं सहस्राणां, संग्रामे दुर्जये जयेत्। एकं जयेदात्मानम् एष तस्य परमो जयः॥

દુર્જય યુદ્ધમાં જે હજારો ચોદ્ધાઓને જીતે છે તેની અપેક્ષાએ જે એકલી પોતાની જાતને જ જીતે છે તેનો એ વિજય પરમ વિજય છે.

> अहमेकः खलु शुद्धः, निर्ममतः ज्ञानदर्शनसमग्रः। तस्मिन् स्थितस्तच्चित्तः, सर्वानेतान् क्षयं नयामि॥

હું એક છું, શુદ્ધ છું, મમતારહિત છું તથા જ્ઞાનદર્શનથી પરિપૂર્ણ છું. પોતાના આ શુદ્ધ સ્વભાવમાં સ્થિત અને તન્મય બની હું આ બધા (પરકીય ભાવો)નો ક્ષય કર્રું છું.

> आहारासन-निद्राजयं, च कृत्वा जिनवरमतेन। ध्यातव्यः निजात्मा, ज्ञात्वा गुरुप्रसादेन॥

જિનદેવની आज्ञा प्रमाणे आहार, आसन तथा निद्रा पर विषय प्राप्त हरी, गुरुङ्ग्पा वडे ज्ञान भेजवी निष्तत्मानुं ध्यान धरवुं षोर्धसे.

> विरम विरम संगात् मुञ्च मुञ्च प्रपञ्चम् विसृज विसृज मोहं विद्धि विद्धि स्वतत्त्वम्। कलय कलय वृत्तं पश्य पश्य स्वरूपम् कुरु कुरु पुरुषार्थं निवृत्तानन्दहेतोः॥

હે આત્મન્ ! સર્વ સંગ, પરિગ્રહથી વિરામ પામ, વિરામ પામ. જગતના પ્રપંચોનો ત્યાગ કર, ત્યાગ કર. મોહને તજી દે, તજી દે. આત્મતત્ત્વનો બોધ પામ, બોધ પામ. ચારિત્રનો અભ્યાસ કર, અભ્યાસ કર. પોતાના આત્મસ્વરૂપ તરફ દૃષ્ટિ કર, દૃષ્ટિ કર અને મોક્ષસુખના અનંત આનંદ માટે પુરુષાર્થ કર, પુરુષાર્થ કર.

૮ તીર્ઘ-સૌરભ

रक्षतक्ष्यंती वर्ष : २४

## સુવાક્ચો

- षे ज्ञानथी डाम नाश पामे ते ज्ञानने अत्यंत (भिड्तिथी नमस्डार हो!
- પરમાત્મામાં પરમ સ્નેહ ગમે તેવી વિકટ વાટેથી થતો હોય તો પણ કરવો યોગ્ય જ છે.
- શુદ્ધ બુદ્ધ ચૈતન્થઘન, સ્વયંજ્યોતિ સુખધામ;
   બીજું કહીએ કેટલું? કર વિચાર તો પામ.''
- પવિશ્વતાનું મૂળ સદાચાર છે.
- તું ગમે તે ધંધાથી હો, પરંતુ આજીવિકાર્થે અન્યાયસંપન્ન દ્રવ્ય ઉપાર્જન કરીશ નહીં.
- મમત્વ એ જ બંધ,
   બંધ એ જ દુઃખ.
- કોઈ બાંધનાર નથી, પોતાની ભૂલથી બંધાય છે.
- ક્ષમા એ જ મોક્ષનો ભવ્ય દરવાજો છે.
- દુર્જનતા કરી ફાવવું એ જ હારવું, એમ માનવું.
- ગુણીના ગુણમાં અનુરક્ત થાઓ.
- સ્વાદનો ત્યાગ એ આહારનો ખરો ત્યાગ જ્ઞાનીઓ કહે છે.
- प्रातमां भान न होत तो अहीं प्र मोक्ष होत!
- શાસ્ત્રમાં માર્ગ કહ્યો છે, મર્મ કહ્યો નથી. મર્મ તો સત્પુરુષના અંતરાત્મામાં રહ્યો છે.

### અધ્યાત્મસાધનાપ્રેરક બોધવચનો

30

ભ્રાંતિગણપણે સુખસ્વરૂપ ભારો છે એવા આ સંસારી પ્રસંગ અને પ્રકારોમાં જ્યાં સુધી જીવને વહાલપ વર્તે છે; ત્યાં સુધી જીવને પોતાનું સ્વરૂપ ભાસવું અસંભવિત છે, અને સત્સંગનું માહાત્મ્ય પણ તથારૂપપણે ભાસ્થમાન થવું અસંભવિત છે. જ્યાં સુધી તે સંસારગત વહાલપ અસંસારગત વહાલપને પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી ખયીત કરી અપ્રમત્તપણે વારંવાર પુરુષાર્થનો સ્વીકાર થોગ્ય છે. આ વાત ત્રણે કાળને વિષે અવિસંવાદ જાણી નિષ્કામપણે લખી છે.

- શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર / ૩૩૧

# સંસ્થાના આઘસ્થાપકનો શુભસંદેશો

લાલા આત્મલં દુઓ. मित्रा द्रीय देश कर्माण देश मुस्तिनारित ५२मा भारेको या विविश्व यापमार Zaica Milizzai is. Soly publi zan zaly gu साधवासी क्यांमां केवालाय. क्यार माथ समक्ष, आदा, मानशीसला, सीटाई संय समाधान, Zinzama, Feiza, Zintterioral Micion. वियमितता, विभवपाटसट्स खाहि गुलो उताबिर्णाय आमे तथी प्रेपूरी अयल उर्दा. आज रीते अममते अहत्यामा हिट्टा अने minester manadi starastran Dunni 5211 or 3 Pour July 3014 + 501 si >13/13/1 5241. हेंद्री अत्तरमाश केरदी, की रीते स्ततत भागि हारा क्रवमारिवर्धन मेरलं - के आह शिष्टियानी क्षाणा ते प रूप संस्था है. 38 मिलमाहमाला सी ध्रिकेमें अले पश्चिमी, जातकातमा में सत्पंथना त्येहकाल रिवता संस्थानों हमल हार्ड शहे के राही

पिश्वरी, नातकातमा है सत्पंथमा त्मेहता प्र पिमा संस्थामी त्माल कि शहे के उत्तरी सत्संग के रेला के प्रार्थमा के तत्त्वशानना किया से स्थाय के लिखा के स्वने मोतानी हरमने देवताथ कने निक्शपूर्वर स्वाहरकार्य नियमपालम भूग के स्था तीर्थ यात्रानों, हाननों सामार्यनमें सने सहत्वायनमें काल गुण शहे के. गुरुदंहमा याने मुखुमुमली स्त्रादेहा पण छे. हथानमा याम्यास भारे हथानद्विशे पण छे. हथानमा द्यायाम, शोशासम, ज्ञानगोर्की याने पुरुद्धी देवामां दिया कहा अदिनिश्चेया क्या थे लाहात्म्य साह्य श्रम्य छे. क्या कहा वर्तमान पेरीन लाग कर्र.

त्याम माडे अस्तुलम उत्ते पुरम्म सथ-अथा समी द्वारा है या अधीन रामे प्रेम्स सथ-अथा समी द्वारा है या अधीन रामे में में अरे रेमें ने अभा विद्वापी हमी व्यवस्था गोंडवाय तेले अभुद्राम इरशों हे मेथी राजनारी पेदीने आरोज्य, टोजिस धना, समीन विद्या राने मुसंस्मारोम उन्निक्त सरातारी था वार्डे.

अरों उस र्यायातिम विश्व त्यराधी स्वाधानी निद्वास्ताका होय तेमने भारे स्वाश्वम-अपन खेन जिसमें अवन अधानि हो ते अंगीशर श्वाधी नियमित्वता, सतत अधित होश प्रभारमें श्वाधी नियमित्वता, सतत आधीर हार प्रमान श्वाधी नियमित्वता, सतत आधीर हार प्रमान श्वाधी स्वाधित स्वाधी स्वाधी हार वातावर्धामां स्वाधी स्वाधी के स्वाधी स्वाधी होश स्वाधी स्वाधी के स्वाधी के स्वाधी हो समें वित्वा वहाता युध्यसंययमां स्वाधी श्वाधी हो समें वित्वा वहाता युध्यसंययमां स्वाधी श्वीधी स्वाधी क्षाधी हो समें

તો વિષયમી પ્રમાં કરો, વિદ્યો અને છે 30 માંત્ર પણ ડેર રહો અને સ્તત આગેર્મ મેરતા જ રહો ના વિષયમી તમારો ચાર જ ત્મીને ઉભા છે 30 માંત્રિ

# July 145

# આભારદર્શન અને કૃતજ્ઞતા-જ્ઞાપન

સંસ્થાના સ્થાપનાકાળથી જ અનેક મહાનુભાવોએ પોતાની શ્રદ્ધા, દાનશીલતા, સત્કાર્યનિષ્ઠા અને વહીવટી કુશળતાથી તેને સ્વૈચ્છિક સેવાઓ આપી છે અને હજુ પણ આપી રહ્યાં છે; જે સૌ ખરેખર ઇન્યવાદને પાત્ર છે. સંસ્થા તેવા સમસ્ત નામી-અનામી ભાઇ-બહેનોનો અંતઃકરણપૂર્વક આભાર માનીને તેમના ગુણોની અનુમોદના કરે છે.

| વર્તમાન | ટ્રસ્ટીમંડળમાં | સેવાઓ | આપનાર |
|---------|----------------|-------|-------|
|---------|----------------|-------|-------|

| (૧) શ્રી જયંતભાઇ એમ. શાહ[મેનેજીંગ ટ્રસ્ટી]મુંબઇ         |  |  |  |  |
|---------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| (૨) શ્રી મનહરભાઇ ટી. જશવાણીમુંબઇ                        |  |  |  |  |
| (૩) ડો. શર્મિષ્ઠાબેન એમ. સોનેજીઅમદાવાદ                  |  |  |  |  |
| (૪) શ્રી હેમેન્દ્રભાઈ બી. શાહઅમદાવાદ                    |  |  |  |  |
| (૫) શ્રી પ્રવિણભાઈ પી. દેસાઈઅમદાવાદ                     |  |  |  |  |
| (૬) શ્રી પ્રાણલાલભાઇ સી. શાહઅમદાવાદ                     |  |  |  |  |
| (ဖ) શ્રી હર્ષદભાઈ એસ. શાહઅમદાવાદ                        |  |  |  |  |
| (૮) શ્રી નિકુંજભાઈ સી. મહેતાઅમદાવાદ                     |  |  |  |  |
| (૯) શ્રી દિલીપભાઈ જે. સંઘવીઅમદાવાદ                      |  |  |  |  |
| (૧૦) શ્રી મુકેશભાઈ આ૨. શેઠઅમદાવાદ                       |  |  |  |  |
| (૧૧) શ્રી શ્રીપાલભાઈ આ૨. શાહઅમદાવાદ                     |  |  |  |  |
| પૂર્વેનાં ટ્રસ્ટીમંડળમાં સેવાઓ આપનાર                    |  |  |  |  |
| (૧) સ્વ. શ્રી ચંદુલાલ છોટાલાલ મહેતા [પ્રમુખશ્રી]અમદાવાદ |  |  |  |  |
| (૨) સ્વ. શ્રી હરિલાલ મોહનલાલ શાહ[મંત્રીશ્રી]અમદાવાદ     |  |  |  |  |
| (૩) સ્વ. શ્રી શશીકાંતભાઈ નાગરદાસ દ્યુવમુંબઈ             |  |  |  |  |
| (૪) સ્વ. શ્રી ભોગીલાલ શિવલાલ શાહ્અમદાવાદ                |  |  |  |  |
| (૫) સ્વ. શ્રી પાનાચંદભાઈ ભાઈચંદભાઈ મહેતાઅમદાવાદ         |  |  |  |  |
| (૬) શ્રી જશવંતલાલ સાકળચંદ શાહઅમદાવાદ                    |  |  |  |  |
| (७) શ્રી શાંતિલાલ સી. મહેતામુંબઈ                        |  |  |  |  |
| (૮) શ્રી ૨મણીકલાલ ઉમેદરાંદ શેઠઅમદાવાદ                   |  |  |  |  |
| (૯) શ્રી રતિલાલ લાલભાઈ શાહઅમદાવાદ                       |  |  |  |  |
| (૧૦) શ્રી રસિકલાલ કેશવલાલ શાહ [વકીલ]અમદાવાદ             |  |  |  |  |
| (૧૧) શ્રી જયંતિલાલ ત્રિકમલાલ સંઘવી [સહમંત્રી]અમદાવાદ    |  |  |  |  |
| (૧૨) શ્રી ડોલરભાઈ હેમાણીકલકત્તા                         |  |  |  |  |
| (૧૩) શ્રી નવનીતભાઈ પી. શાહમદ્રાસ                        |  |  |  |  |

તીર્ચ-સીરભ

रेषतेषयंती वर्ष : २५

### સંસ્થાને કાયમી અને અવારનવાર લાભ આપનાર પૂજ્ય સંતો, મહાત્માઓ, આદરણીય વિદ્ધાનો, સ્વાધ્યાયકારો તથા યોગના માર્ગદર્શક મહાનુભાવો

[સાગોડિયા તા. પાટણ] (૧) પૂજ્ય શ્રી ભાનુવિજયજી મહારાજ (૨) પૂજ્ય શ્રી બંધુત્રિપુટી મહારાજ [કીર્તિવિજયજી માસા. તથા જિનચંદ્રવિજયજી મ.સા. શાંતિનિકેતન, તીથલ] (૩) સ્વ. યોગાચાર્ચ પૂ. શ્રી મનુવર્ચજી મહારાજ [ચોગ સાધન આશ્રમ, અમદાવાદ] (૪) પૂજ્ય સ્વામી શ્રી અધ્યાત્માનંદજી [શિવાનંદ આશ્રમ, અમદાવાદ] [સેવાસી, તા. જિ. આણંદ] (૫) પૂજ્ય પરમાનંદ સરસ્વતી [કબીર આશ્રમ, સુઘડ] (૬) પૂજ્ય નિર્મદદારાજી (७) આ. વિદ્વહર્ચ શ્રી મણિભાઈ ઝેડ. શાહ [અમદાવાદ] (૮) આ. વિદ્વદ્વર્થ શ્રી સકરચંદભાઇ વખારિયા [ક્લોલ] (૯) આ. ડો. શ્રી<del>ક</del>ુમારપાળભા**ઇ દે**સાઈ [અમદાવાદ] (૧૦) આદરણીય વિદ્વદ્ધર્ય શ્રી હરિભાઈ કોઠારી [મુંબઇ] (૧૧) ચોગાચાર્ચશ્રી દુષ્યંતભાઈ મોદી [વડોદરા] (૧૨) આ. બા. બ્ર. શ્રી ગોકુળભાઇ શાહ [અમદાવાદ] (૧૩) આદરણીય શ્રી વસંતભાઈ ખોખાણી [રાજકોટ] (૧૪) આ. શ્રી સુનંદાબેન વ્હોરા [અમદાવાદ] [લીમડੀ-વડવा] (૧૫) આ. શ્રી ઉત્તમચંદભાઈ શાહ (૧૬) આ . શ્રી ખુશમનભાઇ ભાવસાર [કોબા] (૧७) આ. શ્રી અનુપમભાઈ આર. શાહ [મુંબઇ] (૧૮) આ. પ્રા. ચંદ્રિકાબેન વી. પંચાલી [બોટાદ] (૧૯) આ. પં. શ્રી ધીરજલાલ મહેતા [સુરત] (૨૦) આ. ડો. શ્રી ચીનુભાઈ નાયક [અમદાવાદ] (૨૧) યોગશિક્ષકશ્રી ૨મેશભાઈ એચ. શાહ [વડોદરા] (૨૨) આદરણીય વિદ્વહર્ય શ્રી રતનલાલજ [વ્રતી આશ્રમ, ઇન્દોર] (૨૩) આ. શ્રી જડે ગુરૂજી [કુભોજ, કોલ્હાપુર] (૨૪) આ. શ્રી ધન્યકુમાર ભોરે [કારંબ] (૨૫) પં. શ્રી હરિપ્રસાદ શાસ્ત્રીજી [a585jaiwi] (૨૬) આ. બહેનશ્રી સુજાતાબહેન [ફંભોજ, કોલ્હાપુર] (૨७) બા. બ્ર. વંદનાબેન ગોસ્વામી [ગઢડા શામળાજી] (૨૮) આ. પં. શ્રી ડો. શેખરચંદજી જૈન [અમદાવાદ] (૨૯) આ. શ્રી મગનભાઈ પટેલ [સુણાવ]

આ ઉપરાંત પૂર્વકાળમાં જેમના સત્સંગ સ્વાધ્યાયાદિનો લાભ મળતો હતો તેવા સર્વશ્રી **સ્વ. પૂ. મુનિશ્રી સમંતભદ્રજી મહારાજ (કુંભોજ), પૂજ્ય ક્ષુલ્લક સ્વ. શ્રી સહજાનંદજી મહારાજ,** સ્વ. શ્રી વજુભાઈ

રજવજરાંતી વર્ષ : ૨૫ તીર્થ-સીરભ

Jain Education International

ખોખાણી, રવ. શ્રી ભોગીલાલ સંઘવી, શ્રી ચંપકલાલ દોશી (મોડાસા), રવ. શ્રી દલસુખભાઈ માલવાણિયા - તે સર્વેને અમો ભાવપૂર્વક યથાયોગ્ય વંદના સહિત યાદ કરીએ છીએ.

વળી, ચાતુર્માસ સિવાય વિહાર કરતા અનેક સંત-સતીઓના દર્શન-સત્સંગાદિનો લાભ સંસ્થાના મુમુક્ષુઓને અવારનવાર મળતો જ રહે છે.

#### ભક્તિ-સંગીત પીરસનાર સહયોગીઓ અને સંસ્થાના પૂજા-ભક્તિના નિત્યક્રમોના કેટલાક મુખ્ય સંયોજકો

- (૧) મુરબ્બી સાધક શ્રી મથુરભાઈ જે. બારાઈ
- (૨) શ્રી હર્ષદભાઈ પંચાલ
- (૩) શ્રી શેકાલીબેન શાહ
- (૪) શ્રી જ્યોતીન્દ્રભાઈ દોશી
- (૫) શ્રી કાંતિભાઈ સી. દેસાઈ
- (૧) શ્રી પારેખ બહેનો
- (७) શ્રી ભદ્રાબેન સવાઇ
- (૮) શ્રી રેખાબેન સુરેન્દ્રભાઈ શાહ
- (૯) શ્રી પિકોલાબેન શાહ
- (૧૦) શ્રી જયભાઇ તથા શ્રી અશોકભાઇ શાહ
- (૧૧) શ્રી ભરતભાઇ મહેતા
- (૧૨) શ્રી અમીબહેન ફોજદાર
- (૧૩) શ્રી મનસુખભાઈ બારોટ
- (૧૪) શ્રી દેવરાજ મગનલાલ માર્તંડ

- ૧. શ્રી ૨મણીકભાઈ શેઠ
- ૨. શ્રી ઉમેશભાઈ રાવ
- 3. શ્રી દીપ્તિબેન બાવીશી
- ૪. શ્રી સુરેખાબેન શાહ
- ૫. શ્રી કિશોરભાઇ/નિર્મળાબેન શાહ
- ફ. શ્રી તરુબેન ગાંધી
- શ્રી ચંદ્રકાંત એસ. શાહ
- ૮. શ્રી રાગિણીબેન શાહ
- લ. શ્રી કંચનબેન દોશી
- ૧૦. શ્રી પાનબેન શાહ
- ૧૧. શ્રી છાયાબેન શેઠ
- ૧૨. ડો. શર્મિષ્ઠાબેન સોનેજી
- ૧૩. શ્રી મનહરભાઈ જશવાણી
- ૧૪. શ્રી ૨મણભાઈ/દિવ્યાબેન

ઇત્યાદિ અનેક મુમુક્ષ ભાઇબહેનો.

#### સાહિત્ય વિભાગની સેવાઓ

દિવ્યદ્ધનિના તથા વૈવિદયપૂર્ણ સાહિત્યિક પ્રકાશન પ્રવૃત્તિઓમાં જેમનો વિશિષ્ટ સહયોગ પ્રાપ્ત થયો છે / ધાય છે તે મહાનુભાવો.

- (૧) પ્રો. શ્રી સુરેશભાઈ રાવલ
- (૨) વિદ્યાનિષ્ઠ શ્રી મિતેશભાઈ અરવિંદભાઈ શાહ
- (૩) સંસ્કાર-સેવાનિષ્ઠ શ્રી જ્યોતીન્દ્રભાઈ દોશી
- (૪) પ્રો. શ્રી અટુણભાઈ ભાવસાર
- (૫) બા. બ્ર. શ્રી પ્રકાશભાઈ ડી. શાહ

- (દ્) પ્રો. શ્રી જયંતભાઈ મોઢ
- (७) આ. શ્રી અશોકભાઈ પ્રાણલાલ શાહ
- (८) पं. श्री બાબુલાલ सिद्धरोन पैन
- (૯) શ્રી જશવંતલાલ સાકળચંદ શાહ
- (૧૦) સ્વ. શ્રી જયંતિભાઈ પોપટલાલ શાહ
- (૧૧) સ્વ. શ્રી હરિલાલ મોહનલાલ શાહ

આ ઉપરાંત જે લેખક, મહાનુભાવો સ્વાધ્યાય-પ્રવૃત્તિરૂપે ઉત્તમ લેખો, કવિતાઓ આદિ વિવિધ સાહિત્ય માટે માનદ્સેવાો આપે છે / આપતા હતા, તેવા સર્વશ્રી મણિભાઈ શાહ, જયંતભાઈ શાહ, ખુશમનભાઈ, નીનાબહેન ભાવસાર, પ્રો. સુશ્રી ચંદાબહેન પંચાલી, ગોવિંદભાઈ રાવળ, ડો. કુમારપાળ દેસાઈ, મલુકચંદ રતિલાલ કામદાર, ડો. માંગુકિયા (રાજકોટ), બા.બ્ર. શ્રી ગોકુળભાઈ શાહ, બહેનશ્રી સુનંદાબેન વ્હોરા તથા મનસુખભાઈ બારોટ આદિ અનેક નામી-અનામી સૌના અમો આભારી છીએ.

તીર્થ–સૌરભ

રજતજરાંતી વર્ષ : ૨૫

#### સંસ્થાના કેટલાક ઘનિષ્ઠ સેવાભાવી યુવા કાર્યકરો

| ۹. | શ્રી | અરુણભાઈ | બગડિયા    |
|----|------|---------|-----------|
| ٦. | -271 |         | 71-110-41 |

૨. સમસ્ત કારાણી પરિવાર

3. શ્રી રામજીભાઈ મંડાલીવાળા

૪. શ્રી હિતેનભાઈ / હરિયા પરિવાર

૫. શ્રી શિરીષભાઇ / પદ્માબેન મહેતા

શ્રી જયેશભાઈ શાંતિલાલ શાહ

७. શ્રી અમૃતભાઇ / જયાબેન શાહ

૮. શ્રી શૈલેષભાઈ / પ્રતાપભાઈ મહેતા પરિવાર

લ. શ્રી અશોકભાઇ / શર્મિષ્ઠાબેન શાહ

૧૦. શ્રી ચંદ્રકાંતભાઈ / ચંદ્રિકાબેન ગોસલિયા

૧૧. શ્રી રામજભાઇ રખિયાલવાળા

૧૨. શ્રી નીતિનભાઈ પારેખ પરિવાર

૧૩. ડો. રાજેશભાઈ સોનેજી પરિવાર

૧૪. શ્રી શરદભાઈ જશવાણી

૧૫. શ્રી શરદભાઈ ડેલીવાળા

૧૬. શ્રી હંસાબેન ભાવસાર પરિવાર

૧७. શ્રી ચંપકબાઇ / ટેખાબેન પરમાર્થી

૧૮. શ્રી કનુભાઈ એન. પટેલ

#### સંત-કુટિર અંગેની સેવાઓ

હાલના વર્ષોમાં, સંત-કુટિર અંગેની સ્વૈચ્છિક અને ભક્તિપૂર્ણ સેવાઓમાં સર્વશ્રી ચન્દ્રકાંતભાઇ શિવલાલ શાહ, કિશોરભાઇ, નિર્મળાબેન શાહ, મંગળાબેન પી. શેઠ, સુરેખાબેન શાહ, કંચનબેન દોશી, મુક્તાબેન મહેતા, ડો. શર્મિષ્ઠાબેન સોનેજી, ચીમનભાઇ કોઠારી. કરસનભાઇ પટેલ, બાદરભાઇ ઠાકોર, દીનાબેન પંચમિયા તથા અવારનવાર અનેક અન્ય મુમુક્ષ ભાઇબહેનો નિરંતર આપતા જ રહે છે અને સંત-સેવાનો અમુલ્ય લાભ લઇને પોતાનું આત્મહિત કરતા રહે છે.

આ ઉપરાંત ભોજનાલય આદિ સેવાઓમાં બહેનશ્રી કંચનબેન જે. સંઘવી, હીરાબેન કોઠારી, ઇંદિરાબેન જે. શાહ, શર્મિષ્ઠાબેન ગોંડલવાળા આદિનો સહયોગ વિશિષ્ટ અને પ્રસંશનીય રહ્યો છે.

#### બાંધકામ અને સુશોભન વિભાગની સેવાઓ

છેલ્લા પાંચ વર્ષોથી આ વિભાગનું કામકાજ ખૂબ જ ભક્તિભાવથી, નિષ્ઠાપૂર્વક, અંગત રસ લઇને અને પોતાનું જ ગણીને જેઓ સતત સંભાળી રહ્યાં છે તેવા આ. એન્જિનિયર શ્રી બીપીનભાઈ મણિયારના અમે આભારી છીએ. રખિયાલના મુમુક્ષુ ભાઈશ્રી કનુભાઈ પટેલે તથા હાલીસાના શ્રી બકાભાઈ સુથારે પણ પ્રાસંગિક સેવાઓ આપેલ છે.

#### નાણાફીય હિસાબ વિભાગની સેવાઓ

સંસ્થાના હિસાબોને ચેરીટી કમીશનર પાસે સુવ્યવસ્થિત અને નિયમિતપણે રજુ કરનાર વર્તમાન ચાર્ટર્ડ એકાઉન્ટન્ટ શ્રી અજયભાઈ શાહ અને પૂર્વ ચાર્ટર્ડ એકાઉન્ટન્ટ શ્રી ચીનુભાઈ એન. શાહનો પણ અમે અંતઃકરણપૂર્વક આભાર માનીએ છીએ. શ્રી ચીનુભાઈ શાહે, સેવાભાવપૂર્વક સંસ્થાનું trust-deed પણ બનાવી આપ્યું હતું.

રજતજરાંતી વર્ષ : ૨૫

તીર્ચ-સોરભ

વપ

#### સંસ્થાના સ્ટાફ મેમ્બર્સ અને અન્ય પ્રકીર્ણ સેવાઓ

રોજ-બરોજનાં કાર્ચમાં જે ભાઈ-બહેનો સેવા આપી રહ્યાં છે અને જેમની નિષ્ઠા અને સતત સહયોગ મળતાં રહ્યાં છે તેવા ઓફિસનાં, ભોજનશાળાનાં, ઓડિયો-વિડિયો વિભાગનાં, ગુરુકુળનાં, સુરક્ષા વિભાગનાં તથા સફાઈ વિભાગનાં સૌ ભાઈ-બહેનોને પણ આ અવસરે અમો વિશેષપણે ચાદ કરીને અભિનંદન આપીએ છીએ.

#### કાર્યકરો

શ્રી વિનોદભાઇ ખરીદિયા (મેનેજરશ્રી)

શ્રી ચંદ્રકાંતભાઈ ડી. મહેતા

શ્રી જયદેવભાઇ બારોટ

શ્રી દશસ્થભાઈ પટેલ

શ્રી ભાબૈભાદ્ય કાવળ

શ્રી બાદરભાઈ ઠાકોર

શ્રી નરસિંહભાઈ પ્રજાપતિ (ગૃહપતિશ્રી)

શ્રી વાસુદેવભાઈ વ્યાસ

શ્રી કિરણભાઇ જાદવ(ઓડિયો-વિડિયો વિભાગ)

શ્રી હરીશભાઇ ચૌધરી

શ્રી પ્રેમજભાઈ મહારાજ

શ્રી ઉષાબેન ચૂડાસમા

શ્રી મધુબેન દરબાર

શ્રી ચંદ્રિકાબેન દરબાર

શ્રી હસમુખભાઇ પંચાલ

શ્રી જશવંતભાઈ દરબાર (માળી)

શ્રી કનુભાઈ (સ્વચ્છતા વિભાગ)

### ભારત સ્થિત અને વિદેશસ્થિત વર્તમાન અને ભૂતકાળના અનેક જિજ્ઞાસુઓ, સાધકો, સંતસેવકો અને સેવાનિષ્ઠ કાર્યકરો

સંસ્થા એટલે જ સોહાર્દ્રપૂર્ણ સહયોગ આપનાર અને સેવા-સાદ્યના-પરોપકારની ભાવનાથી પ્રેરાઈને, સંસ્થામાં રહીને કે સ્વ-સ્થાને રહીને તેના કાર્યમાં સહયોગ આપવાનું અને લાભ લેવાનું સુયોગ્ય સ્થાન. છેલ્લા પચીસ વર્ષના લાંબા ગાળામાં ભારતમાં તેમ જ વિદેશ-સ્થિત આવી વ્યક્તિઓની સંખ્યા ખૂબ જ મોટી થાય તે સ્વાભાવિક છે. આમાંના કેટલાંક સાદ્યક ભાઈ-બહેનોએ તો સંપૂર્ણપણ કે મહદ્અંશે અહીં જ રહીને સેવા-સમર્પણભાવથી અંતેવાસી જેવા થઈને રહેવાનું સ્વીકારેલ છે. ભવિષ્યમાં પણ બીજા અનેક જિજ્ઞાસુઓ તે પ્રકારે રહેશે એવી નિશ્ચિત સંભાવનાઓ છે. તેઓના સર્વેના નામ આપવા શક્ય પણ નથી અને યોગ્ય પણ નથી; કારણ કે તેઓ તો બૃહદ્ કોબા પરિવારનું જ એક અભિન્ન અંગ છે.

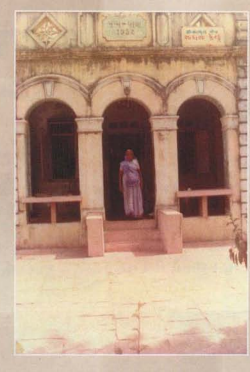
વળી તેવા મહાનુભાવોના નામ સંસ્થાની સામાન્ય સચિત્ર ઐતિહાસિક રૂપરેખામાં તથા દિવ્યદ્ધવિના વિવિધ અંકોમાં આવી જાય છે; ત્યાંથી જોઇ લેવા વાચકવર્ગને નમ્ન વિનંતી કરીએ છીએ. ભારત અને વિદેશના જુદા જુદા વિભાગોમાં સિક્રેચ સહચોગીઓના નામ પ્રાદેશિક ધોરણે ઘણુંખરું દિવ્યદ્ધવિમાં ટાઇટલ પેઇજમાં આપીએ છીએ, તેથી ત્યાંથી પણ મળી શકશે; જેમ કે મુંબઇ, અમદાવાદ, વડોદરા, રાજકોટ, સુરેન્દ્રનગર-લીંબડી, કલક્તા, મદ્રાસ તથા યુ.એસ.એ., યુ.કે., કેન્ચા ઇત્યાદિ.

તીર્થ-સોરભ

रक्षतक्षयंती वर्ष : २५



શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર પાઠશાળા— અમદાવાદ



અમદાવાદનું પુષ્પવીલાનું જુનું મક્તન જયાં તા. ૯-૫-૧૯૭૫ના રોજ શ્રી સત્શ્રુત - સેવા-સાધના કેન્દ્રની સ્થાપના થયેલ હાલ, અહીં શ્રી સદ્ગુરુપ્રાસાદ નામનો સ્વાધ્યાય હોલ આપણી સંસ્થાની પ્રેરણાથી થયેલ છે.



અમદાવાદના સુશ્રાવક શ્રી રસીકલાલ અચરતલાલ શાહે જે જમીનમાંથી ૬૫૦૦ ચો. વાર જમીન આપણી સંસ્થાને દાનમાં આપી તેનું દેશ્ય.



આધ્યાત્મિક સાધના કેન્દ્ર, જેનું ભૂમિપૂજન તા. 3-૫-૧૯૮૧ અને આ મક્નનમાં.



તા. ૫-૯-૧૯૮૪ના રોજ સંતકુટિરનું મંગળ ઉદ્ઘાટન.



૧૯૮૫માં ઉજવવામાં આવેલ દશાબ્દિ મહોત્સવમાં પદારેલ મહાનુભવો મંચ પર.



સંસ્થાનું નુતન નામકરણ શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આધ્યાત્મિક સાધના કેન્દ્ર વર્ષ ૧૯૮૬.



તા. ૫-૧૨-૧૯૮૨ના રોજ ભગવાન મહાવીર તથા કૃપાળુદેવના ચિત્રપટોની સ્થાપના ખૂબ ભક્તિભાવ પૂર્વક થઈ.



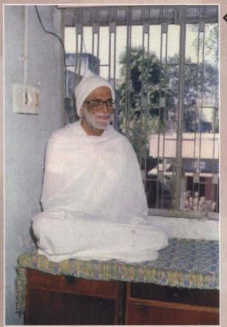
સ્વાધ્યાય હોલના પ્રવેશ દ્વારની નજીક મહાનુભાવોની ઝલક.



नवी साधना डुटिरोनुं निर्भाश.



ભગવાન પાર્શ્વનાથના મંદિરમાં પ્રતિષ્ઠિત મૂર્તિઓના દર્શન



डॉ. सोनेજીनुं १८६६नुं निवासस्थान જ्यां तेओने આત્મસાક્ષાત્કાર થયો.



संस्थाना स्वागतङक्ष तथा वेयाए। विભाग



**(भिक्त - आनंहधामना शिलारोपण निभित्ते** ઉદ્બોધન.

સ્વાધ્યાય હોલમાંથી પાછા ફરતા પૂજ્યશ્રી



વિદ્યા - ભક્તિ - આનંદધામની પ્રતિષ્ઠા નિમિત્તે લેવાયેલ આધ્યાત્મિક અને સાંસ્કૃતિક કાર્યક્રમોની ઝલક.











વિદ્યા - ભક્તિ - આનંદધામની પ્રતિષ્ઠા નિમિત્તે લેવાચેલ આધ્યાત્મિક અને સાંસ્કૃતિક કાર્યક્રમોની ઝલક.











યોગ-આરોગ્ય પદયાત્રાઓ શિક્ષક શિબિરો આદિ સંસ્થાએ યોજેલ વિવિદ્ય કાર્યક્રમો.



















ગુરુકુળના વિદ્યાર્થીઓ અને સંસ્થાના મુમુક્ષોઓ દ્વારા વિવિદ્ય સાંસ્ફૃતિક કાર્યક્રમો.

Jain Education International

www.jainelibrary.or







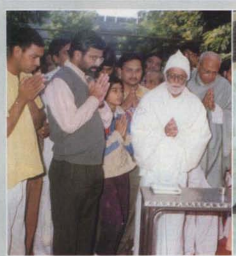
સંસ્થાએ યોજેલ પશુ-નિદાન તથા જૂનાં વસ્ત્રોનું વિતરણ - આદિ પ્રવૃત્તિઓની ઝલક્









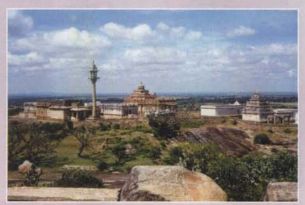


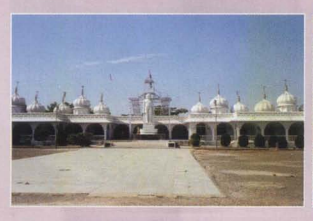


સંસ્થાએ યોજેલ રક્તદાન - નેત્ર - સામાન્ય રોગ નિદાન સ્ત્રી-બાળકો રોગ નિદાન - આદિ પ્રવૃત્તિઓની ઝલક





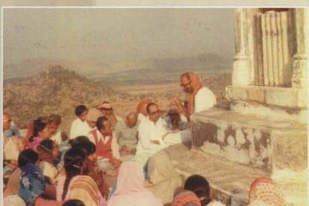






ભારતમાં વિવિધ તીર્થોની યાત્રા.











સંસ્કાર/શીલ્પકળા તથા પ્રાકૃતિક સીંદર્ચના સમાગમરૂપ તીર્થો.



વિદેશની વિવિધ ધર્મયાત્રાઓની બોલતી તસ્વીરો.







ઇ.સ. ૧૯૯૪થી ઇ.સ. ૨૦૦૦ સુધીની વિદેશની વિવિધ ધર્મચાત્રાઓની બોલતી તસ્વીરો.



For Private & Personal Use Only

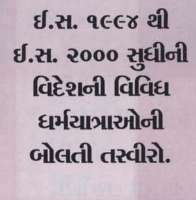


























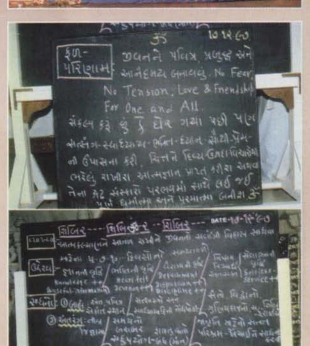


ભારતમાં અને વિદેશોમાં વિવિધ સંતો સાથે.





અર્વાચીન જૈન જયોર્તિઘરો - પુસ્તકનું મુંબઈમાં વિમોચન - ઉપસ્થિત મહાનુભાવો અને સેવાભાવી કાર્યકરો.





तत्त्वज्ञानना वर्गो बेती वणते व्ले<del>ड</del> वॉर्ड परनुं आवेजन.

પ્રતિષ્ઠાઓ, નવનિર્મિત સંસ્થાઓ, આત્મસિદ્ધિ શતાબ્દિ વર્ષ આદિ પ્રક્રિર્ણ પ્રવૃત્તિઓની ઝલક્. www.jainellibrary.org

## સંસ્થાના વિકાસની સંક્ષિપ્ત તવારીખ

## અખૂટ શ્રદ્ધા, સતત સાધના, સમર્પણ યોગ, સંઘર્ષમિશ્ચિત સહયોગ અને સતત પ્રેમ-પરિશ્રમની પચીસ વર્ષની મંગળ યાત્રાની તવારીખ : સંસ્થાની ઉત્પતિની પૂર્વભૂમિકા :

ઈ.સ. ૧૯૭૫થી જેનો મંગળ પ્રારંભ થયેલ અને ૨૫ (પચીસ) વર્ષો સુધી સતત વિકાસશીલ રહેલી આ સંસ્થાની વિવિધલક્ષી છતાં મુખ્યપણે આધ્યાત્મિકલક્ષી પ્રવૃત્તિઓની સંસ્કારયાત્રાની ગતિવિધિ સારી રીતે સમજી શકાય તે માટે તેની સ્થાપનાના સંજોગો તરફ લઇ જનાર કેટલાક ખાસ બનાવોની પરંપરારૂપ પૂર્વભૂમિકાને પણ સમજવી જરૂરી લાગવાથી તે અત્રે વાયકવર્ગ સમક્ષ સાદર પ્રસ્તુત કરેલ છે.

ઇ.સ. ૧૯૬૯ની ૧૪ ફેબ્રુઆરીએ પોતાના જીવનનું આમૂલ અંતર-પરિવર્તન થતાં કોબાની આ સંસ્થાના પ્રેરક-આધરાંસ્થાપકની (તે વખતના ડો. મુકુંદ સોનેજીની) જીવનદિશા ઝડપથી બદલાવા લાગી હતી. કૌટુંબિક અને વ્યાવસાયિક જવાબદારીઓને ગૌણ કરીને, સત્સંગ-ભક્તિ-સાહિત્યસર્જન-સ્વાધ્યાય-તીર્થયાત્રા અને નિવૃત્તિક્ષેત્રની સાધનાની દિશામાં સમય અને શક્તિનો ઉપયોગ હવે વધારે ને વધારે થવા લાગ્યો હતો.

ઉપરોક્ત સર્વ પ્રકારની સત્પવૃત્તિઓ અને સાધનોનો પ્રારંભ, જે ઈ.સ. ૧૯૬૯થી વિશેષરૂપે અમલમાં આવ્યો તેની ઉત્તરોત્તર વૃદ્ધિના, સમયગાળાની અપેક્ષાએ, મુખ્ય ચાર વિભાગો કરી શકાય :

- (૧) ઇ.સ. ૧૯૬૯થી ૧૯७४ : સ્વાદયાય, ભક્તિ અને આત્મચિંતનની મુખ્યતારૂપ પ્રથમ તબક્કો.
- (૨) ઇ.સ. ૧૯७૫થી ૧૯૮૪ : ઉત્સાહપૂર્ણ તીર્થચાત્રાઓ, સતત સાહિત્ય-સર્જન અને સ્વાધ્યાય-સત્રોનાં આયોજનો દ્વારા સત્ય, અહિસા, અનેકાન્તવિદ્યા અને પર્યાવરણરક્ષાના પ્રચાર-પ્રસારરૂપ બીજો તબક્કો.
- (3) ઇ.સ. ૧૯૮૫થી ૧૯૯૩ : ભારતના વિવિધ રાજ્યો ઉપરાંત વિદેશ-યાત્રાઓ દ્વારા ધર્મપ્રભાવના; યુવાશિબિરો અને આધ્યાત્મિક શિબિરો દ્વારા ધર્મજાગૃતિ, તેમ જ કોબાની સંસ્થાના વૈવિધ્યપૂર્ણ વિકાસરૂપ ત્રીજો તબક્કો.
- (૪) ઇ.સ. ૧૯૯૪થી २०००: સંસ્કારપ્રેરક યોગશિબિરો, વિદ્ધદ્ગોષ્ઠિઓ, તત્ત્વજ્ઞાનસત્રો, આરોગ્યવર્ધક પ્રવૃત્તિઓ, ગુરુકુળ સંચાલન અને સાધકોના જીવનવિકાસલક્ષી અને આધ્યાત્મિક પ્રશિક્ષણરૂપ યોથો તબક્કો.
- (१) संस्थानी स्थापना पूर्वेनो प्रथम तकडा : (ई.स. १९६९थी १८७४)

આ કાળ દરમિયાન ડો. મુકુંદભાઈ સોનેજીની મુખ્ય પ્રવૃત્તિ સ્વાધ્યાય, ભક્તિ અને ચિંતનની રહી. અભ્યાસના મુખ્ય મથકો અમદાવાદમાં પંચભાઈની પોળની શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર પાઠશાળા અને હરિનગરનું નિવાસસ્થાન રહ્યાં. સર્વશ્રી જયંતિભાઈ પી. શાહ, ભોગીલાલ શાહ, ચંદુભાઈ મહેતા, હેમેન્દ્રભાઈ બી. શાહ, શકરાલાલ ગિરધરલાલ, રમણીકભાઈ શેઠ, રતિભાઈ લાલભાઈ શાહ, વિનોદભાઈ દલાલ, વિક્રલભાઈ ભાવસાર, મણિલાલ લહેરચંદ, ચીમનભાઈ નાયક, જાસૂદબેન, જયોતિબેન વગેરે તથા ઇડર, અમદાવાદ, મોરબી, રાજકોટ, નરોડા, ઉત્તરસંડા, અગાસ અને ચરોતર તથા સાબરકાંઠાના ગામોના

२४. व्यार्थती धर्ष । २४

www.jainelibrary.org

મુમુક્ષુઓના સમાગમનો ઠીકઠીક લાભ મળતો; પરંતુ મુખ્ય ઝોક વ્યક્તિગત સ્વાધ્યાય અને ભક્તિની વૃદ્ધિનો રહ્યો. આ સમયમાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ગ્રંથનું ગઢન અને સર્વાંગી અધ્યયન થયું. તેની સાથે સર્વશ્રી સમયસાર, પ્રવચનસાર આદિ આધ્યાત્મિક અને યોગદૃષ્ટિ સમુચ્ચય, જ્ઞાનસાર અને જ્ઞાનાર્ણવ આદિ યોગ-ધ્યાનના શાસ્ત્રોનું મુખ્ય વાંચન-મનન રહ્યું અને પ્રધાન ઝોક ચિત્તની શુદ્ધિ, જ્ઞાનની વૃદ્ધિ, અંતરંગ ભક્તિની સમૃદ્ધિ અને ધ્યાનાભ્યાસના સાતત્યનો રહ્યો. પરમકૃપાળુ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીના ગુજરાતના વિવિધ આરાધનાધામો અને ભદ્રેશ્વર, શંખેશ્વર, મહેસાણાની તીર્થયાત્રાઓ ઉપરાંત એકાંત સાધના માટે ઇડર, ઉત્તરસંડા અને નરોડા (તે વખતે કુદરતી વાતાવરણવાળું)ના સાધના ક્ષેત્રોના નિવાસની મુખ્યતા રહી.

### (૨) સંસ્થાની સ્થાપના તથા સાંસ્કૃતિક, સાહિત્યિક, આધ્યાત્મિક પ્રવૃત્તિઓનો બીજો તબક્કો : (ઇ.સ. ૧૯७૫થી ૧૯૮૪)

- (૧) પોતાની અંગત સાધનાની વૃદ્ધિ અર્થે તથા સહયોગીઓ અને મુમુક્ષુઓને પણ તેમાં સામેલ કરવાના આશયથી ડો. મુકુંદ સોનેજી (પૂ. આત્માનંદજી)ની નિશ્રામાં તા. ૯-૫-૦૫ના વૈશાખ સુદ-૧૦, વિક્રમ સંવત ૨૦૩૧ના ભગવાન મહાવીરના કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્તિના પવિત્રદિને, અમદાવાદના એલિસબ્રીજ ઉપનગરમાં મીઠાખળી છ રસ્તા પાસે 'પુષ્પવિલા' નામના મકાનમાં, ડો. શર્મિષ્ઠાબેનના સેટલ (settle) કરેલા ટ્રસ્ટની રૂએ, ७० જેટલા મુમુક્ષુ ભાઈ-બહેનોની હાજરીમાં શ્રી આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્રની પૂજા સાથે એક સંસ્થાનો પ્રારંભ થયો. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર વચનામૃત - ઉપદેશ નોંધ - ૧૫માંથી પ્રેરણા લઈ આ સંસ્થાનું નામ 'શ્રી સત્શુત - સેવા - સાધના કેન્દ્ર' રાખવામાં આવ્યું. અમદાવાદમાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર પાઠશાળા ઉપરાંત મીઠાખળીમાં , પંચભાઈની પોળમાં તળિયાની પોળમાં તથા ઉસ્માનપુરામાં કો . સોનેજી ( પૂજ્યશ્રી )ના સ્વાધ્યાયનો લાભ જિજ્ઞાસુઓને મળતો રહેતો. વળી, ડો. સોનેજીને સાબરકાંઠ્રાના સંતશ્રી જેસીંગ બાવજી તથા જીતા બાવજી ઉપરાંત મુરબ્બી સર્વશ્રી સ્વ. ભોગીભાઈ સંઘવી, સ્વ. વજુભાઈ ખોખાણી, મણીભાઈ શાહ, ડો. ચીનુભાઈ નાયક, શકરચદભાઈ વખારિયા, ડો. કુમારપાળભાઈ દેસાઈ, ડો. દલસુખભાઈ માલવણીયા જેવા અનેક વિદ્વાનોનો પણ સમાગમ થતો રહ્યો. ઉપરોક્ત સંસ્થાએ મુખ્યપણે શ્રુત-પ્રકાશનનું અને 'દિવ્યદ્ધનિ' સંચાલનનું કાર્ચ આગળ ધપાવ્યું. આ કાર્ચમાં સર્વશ્રી સ્વ. જયંતિભાઈ પોપટલાલ, જશવંતભાઈ સાકળચંદ, સ્વ હરિભાઈ મોહનલાલ અને બા. બ્ર. પ્રકાશભાઈ ડાહ્યાભાઈનું વિશિષ્ટ, પ્રશંસનીય અને બહુમુખી યોગદાન રહ્યું. વળી પરમકૃપાળુ દેવના અનુયાયીવર્ગનો (ખાસ કરીને ઘાટકોપર, અમદાવાદ, રાજકોટ, કલકતા, મદ્રાસ, મોરબી અને કાવિઠા) સહયોગ પણ સાંપડ્યો.
- (૨) આ ગાળા દરમિયાન ઘનિષ્ઠ સાહિત્ય-સર્જન, સમસ્ત ભારતના અનેક તીર્થદામોના દર્શન-સત્સંગ તેમ જ સામૂહિક સ્વાદયાય પ્રવૃત્તિની મુખ્યતા રહી. આ દરમ્યાન સર્વશ્રી હરિભાઇ મોહનલાલ શાહ, બા. બ્ર. ગોકુળભાઇ શાહ, જશવંતભાઇ સાકળચંદ, દલીચંદભાઇ દામાણી (રાજકોટ), વિનુભાઇ શાહ (લીંબડી), જચંતીભાઇ ભીમાણી, મનુભાઇ મોદી, સ્વ. પી. પી. દોશી, પારેખ બહેનો સૂર્ચકાંતભાઇ શેઠ, દુર્લભજીભાઇ ખેતાણી, મનુભાઇ ખોખાણી, જચંતભાઇ શાહ, અરુણભાઇ બગડિયા, વસંતબેન, પ્રાણલાલભાઇ, ડોલરભાઇ હેમાણી અને કલકત્તાના મુમુક્ષુ ભાઇ-બહેનો વગેરે અનેક નવા મુમુક્ષુઓનો સમાગમ મુખ્ય રહ્યો. વળી, 'દિવ્યધ્વનિ' માસિકનો પ્રારંભ અને ત્વરિત વિકાસ થયો. આ ઉપરાંત ગુજરાતના અનેક ગ્રામ્યવિસ્તારો, ભારતના અનેક મહાનગરો તથા ખંભાત, કાવિઠા, વડવા, મોરબી,

रूपतुष्यंती वर्षः २५

વવાણિયા, રાજકોટ, ઇન્દોર આદિ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની અનેક સંસ્થાઓમાં તથા મંદિરોમાં વૈવિદ્યપૂર્ણ સ્વાધ્યાય - પ્રવચનમાળાઓનું વિશાળ પાયા પર આયોજન થયું; તેમ જ સંસ્થાના વાર્ષિકોત્સવો નિમિત્તે. અનેક શિબિરોનું આયોજન થયું. આમ, એક બાજુ સંસ્થાકીય પ્રવૃત્તિઓનો વ્યાપ, નવા નવા પ્રકાશનો, દૂર દૂરની દીર્ઘકાલીન તીર્થયાત્રાઓ અને 'દિવ્યધ્વનિ'ની સભ્યસંખ્યાની વૃદ્ધિ દ્વારા વિસ્તરતો ગયો; તો બીજી બાજુ વ્યક્તિગત અને સામૂહિક સાધનાની વૃદ્ધિ થતી ગઈ. ઈ.સ. ૧૯૭૫માં, સંસ્થાની સ્થાપના બાદની પ્રથમ મોટી તીર્થયાત્રા ઉત્તર અને પૂર્વ ભારતના તીર્થોની થઈ. [જુઓ તસવીર]

- (3) ઈ.સ. ૧૯૦૬ના ચાતુર્માસ દરમ્યાન શ્રી અભિતનાથ દિગંબર ભૈન મંદિર, અમદાવાદમાં ડો. સોનેજી (પૂ. આત્માનંદજી) તથા આદરણીય શ્રી ગોકુળભાઈએ આજીવન બ્રહ્મચર્ચનો નિયમ લીદ્યો. આ ઉપરાંત ડો. સોનેજીએ ઈ.સ. ૧૯૮૦માં પુન્નુર હીલ્સ (તામિલનાડુ)માં આદરણીય, બાલબ્રહ્મચારી વિદ્ધદ્વર્થ શ્રી માણિકચંદજી ચવરેજી (કારંભ ગુટુકુળ) તથા મદ્રાસ સંઘની ઉપસ્થિતિમાં ભારતીય પદ્ધતિનો પોશાક પહેરવાનો અને અણુવતોનો પ્રારંભિક અભ્યાસ કરવાનો નિયમ લીદ્યો હતો. તા. ૫-७-૮૪ના રોજ તેઓએ પૂજ્ય મુનિશ્રી સમંતભદ્રજી મહારાજની આજ્ઞા અને આશીર્વાદથી 'આત્માનંદ' નામ પ્રસિદ્ધ તીર્થક્ષેત્ર શ્રી ગિરનારજીમાં ધારણ કર્યું. ઈ.સ. ૧૯૮૪થી વાર્ષિક દિવાળી પુસ્તિકાની પરંપરાના પ્રથમ મણકા તરીકે 'જીવનઅમૃત'નો તથા ખાસ યુવાપેઢી માટેની શિબિરોનો પણ પ્રારંભ થયો. આ સમયગાળા દરમિયાન ભોજનશાળાનો શુભારંભ (તા. ૧-૯-૮૩) અમદાવાદના પ્રસિદ્ધ સુશ્રાવક શ્રી નવનીતભાઇ પટેલના વરદ હસ્તે (પાર્શ્વનાથ કોરપોરેશનવાળા) થયો; તથા મહિલાભુવનનું ઉદ્ઘાટન દાનવીર શેઠશ્રી રસિકભાઇ અ. શાહના વરદ હસ્તે તા. ૧૯-૮-૮૪ના રોજ થયું.
- (૪) આમ સંસ્થાની વૈવિદયપૂર્ણ અને સંસ્કારવર્દક પ્રવૃત્તિઓમાં જિજ્ઞાસુઓનો ઉત્સાહ અને સંખ્યા વધતાં સંસ્થાને અમદાવાદમાં પોતાની પ્રવૃત્તિઓ માટે જગ્યા ઓછી પડવા લાગી. આ કારણથી કોઈ યોગ્ય એકાંત સ્થળે જગ્યા મળે તો નિવૃત્તિક્ષેત્રની સાધનાનું અને આશ્રમજીવન ગાળવાનું સરળ બને એ આશ્રયથી ચથાયોગ્ય સ્થાનની શોધ ચાલુ થઈ. પરંતુ આ કાર્ય સિદ્ધ થતા પહેલા ડોક્ટરશ્રીને કેટલીક ત્યાગી અને દૃષ્ટિસંપન્ન વિભૂતિઓનો ધનિષ્ઠ અને કૃપાવંત સમાગમ થયો. મેરઠ-હસ્તિનાપુરના પૂજ્યશ્રી સહજાનંદજી મહારાજ (છોઢે વર્ણીજી) અને કુંભોજ કોલ્હાપુરના પૂજ્ય મુનિશ્રી સમંભદ્ર મહારાજ. બંને મહાનુભાવોએ જ્ઞાન-ભક્તિની વૃદ્ધિ સાથે સાથે ત્વરિત આધ્યાત્મિક વિકાસ અર્થે સંચમમાર્ગનું ગ્રહણ અને એકાંતક્ષેત્રમાં રહી ગૃહ વિરક્તિ સહિત સાધના કરવાની પ્રેરણા અને આજ્ઞા કરી. આમાં પણ પૂજ્યશ્રી સમંતભદ્ર મહારાજના સમાગમનો વિશિષ્ટ લાભ તો લગભગ ૧૩ (તેર) વર્ષ સુધી વારંવાર મળતો જ રહ્યો. આ સત્સંગના માધ્યમથી નિવૃત્તિની સાધના સાથે, એકાંત ભૂમિકામાં રહીને પણ પોતાની સાધના સાથે, ચોગ્ય સાધકો સાથે સામ્યૂહિકસાધનાની પણ પ્રેરણા મળી, જ્ઞાનાર્જન વૃદ્ધિ પામ્યું અને શાસભક્તિમાં ઘણી વૃદ્ધિ થઈ. ડો. શ્રી સાથે રહેનારા અને તીર્થચાત્રા-સત્સંગમાં જોડાનારા ઘણાં બધાં સાધક-મુમુસુઓને પણ મુનિશ્રીના સમાગમનો અને તીર્થચાત્રાઓનો વિશિષ્ટ લાભ મળતો રહ્યો.
- (૫) ધીમે ધીમે સંસ્થાની સત્સંગ-સ્વાધ્યાય-ભક્તિની જુદી જુદી પ્રવૃત્તિઓમાં લોકો ઠીકઠીક સંખ્યામાં રસ લેતા થયા. આ કારણથી મોટી જગ્યાની આવશ્યકતા ઊભી થતા સંસ્થાનું મુખ્ય મથક અમદાવાદની બહાર લઈ જવાની જરૂરિયાત ઊભી થઈ અને આગળ વિચાર કરી ગયા તે પ્રમાણે યોગ્ય સ્થળની શોધમાં સત્પુરુષોના યોગબળથી સફળતા સાંપડી; જેનો અહેવાલ નીચે પ્રમાણે છે:

#### आध्यात्मिङ साधना ङेन्द्रनुं निर्माण :

ઇ.સ. ૧૯૮૦થી દીમેદીમે સંસ્થાની પ્રવૃત્તિઓનો વ્યાપ વધતાં, સાધના માટે એકાંતવાસની આવશ્ચકતા જણાતાં અને શહેરના ધમાલિયા જીવનથી દૂર રહેવાનું બને તો મોટી સંખ્યામાં બહારગામના સાધકો પણ આવીને રહી શકે, સામૂહિક સાધના સારી રીતે થઈ શકે તથા મધ્યવર્તી કાર્યાલય હોય તો સંસ્થાની પ્રવૃત્તિ વધારે સક્ષમ, સગવડભરેલી અને કંઈક વિશાળ પાયા ઉપર થઈ શકે તેમ ટ્રસ્ટીઓને લાગ્યા કરતું. આ માટે ઈ.સ. ૧૯૮૧માં અમદાવાદના શેઠશ્રી રસિકલાલ અચરતલાલ શાહે તેમના મિત્રશ્રી હ. ના. શાહની પ્રેરણાથી દાનમાં આપેલી લગભગ ૬૫૦૦ ચો.વાર જમીન ઉપર, અમદાવાદથી ૧૬ કિ.મી.ના અંતરે અમદાવાદ-ગાંધીનગર હાઈ-વે ઉપર, નભોઈ ચોકડી પાસે, સાબરમતી નદીની નજીક શાંત, રમણીય અને પવિત્ર વાતાવરણમાં આધ્યાત્મિક સાધના કેન્દ્રનું નિર્માણ થયું. તેમાં ક્રમશઃ લગભગ ૧૫૦ ભાઈ-બહેનોના આવાસની, સ્વાધ્યાય-પ્રાર્થનાખંડની, ધ્યાનકક્ષ સહિત સંતકુટિરની, શ્રી મંદિરજીની તથા કાયમી ભોજનશાળાની ક્રમે ક્રમે વ્યવસ્થા થઈ.

તા. ૩-૫-૮૧ના રોજ સંસ્થાનું ભૂમિપૂજન આદ. સર્વશ્રી સ્વ. ચીમનભાઇ ચકુભાઇ શાહ સ્વ. દુર્વભજીભાઇ ખેતાણી અને રમણભાઇ ચી. શાહના વરદ્હસ્તે કરવામાં આવ્યું.

સંસ્થાનું બાંધકામ અંગેનું કામકાજ ઈ.સ. ૧૯૮૨માં ધીમે ધીમે શરૂ થયું. આ માટે સંસ્થાના પ્રમુખ સ્વ. શ્રી ચંદુભાઈ છોટાલાલ મહેતા, સ્વ. શ્રી શશીકાંતભાઈ નાગરદાસભાઈ ધુવ, લંડન નિવાસી શ્રી નેમુભાઈ સી. ચંદેરિયા અને ડો. સોનેજી પરિવાર - પ્રત્યેક તરફથી રૂ. 3૧,૦૦૦/-નું યોગદાન મળતાં સંસ્થાના નિર્માણકાર્ચમાં વેગ આવ્યો. તા. ૫-૧૨-૮૨ના રોજ મૂળ સ્વાધ્યાય હોલમાં ભગવાન શ્રી મહાવીર સ્વામી તથા પરમકૃપાળુદેવના ચિત્રપટોની સ્થાપના કરવામાં આવી; જેમાં રાજકોટ તથા મુંબઈના અગ્રણી મુમુક્ષુ ભાઈ-બહેનોએ ઉત્સાહપૂર્વક ભાગ લીધો હતો. ભગવાન શ્રી મહાવીરનું આ ચિત્રપટ બનાવવામાં માટુંગાના શ્રી ચીનુભાઈ ડેલીવાળાએ ખૂબ પ્રેમપરિશ્રમ લીધો હતો અને પરમકૃપાળુ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજનું ચિત્રપટ ઘાટકોપર નિવાસી શ્રી પ્રવિણભાઈ પી. દોશીએ સપ્રેમ ભેટ આપ્યું હતું. ચિત્રપટોની પ્રતિષ્ઠા અને અનાવરણ વિધિ સ્થાનિક મુમુક્ષુઓ ઉપરાંત ઘાટકોપરથી ખાસ પધારેલ મુરબ્બી સર્વશ્રી મનુભાઈ મોદી, દુર્લભજીભાઈ ખેતાણી, મનુભાઈ ખોખાણી, રાજકોટના વસંતભાઈ ખોખાણી આદિ અનેક મહાનુભાવોની ઉપસ્થિતિમાં શ્રદ્ધેય ડો. સોનેજીએ અને શ્રી પ્રવિણભાઈ દોશીએ મંત્રોચ્ચારના જયજયકાર સહિત કરી હતું. આ. બહેનશ્રી સુનંદાબેને 'અનાવરણ' શબ્દ પર સુંદર, માર્મિક પ્રવયન આપ્યું હતું. પ્રારંભિક અવસ્થામાં સંસ્થાએ પોતાનું કાર્યક્ષેત્ર સાહિત્ય-પ્રકાશન, ભારતના વિવિધ ગામો, નગરો અને મહાનગરોમાં જાહેર સ્વાદ્યાયમાળાઓ તથા સામૂહિક તીર્થચાત્રાઓનું જ રાખેલ.

સંસ્થાના બાંધકામ માટે ગુજરાતના રીટાચર્ડ સુપ્રીન્ટેન્ડન્ટ એન્જિનિયર સ્વ. મુ. શ્રી દલપતભાઇ પી. શાહે શ્રદ્ધાપૂર્વક અને સ્વેચ્છાએ માનદ્ સેવાઓ લગભગ ७ (સાત) વર્ષ સુધી આપી. દરરોજ એસ.ટી. બસમાં આવીને, પોતાના નાસ્તાનો ડબ્બો લઈને, લીમડાના વૃક્ષ નીચે ભોજન કરતાં. આમ અંગત રસ લઈને સંસ્થાના મુખ્ય મકાનનું, મહિલાભુવનનું, ભોજનશાળાનું, સંતકુટિરનું અને પ્રાથમિક સ્ટાફ ક્વાર્ટસનું નિર્માણ તેઓએ ઉત્તમ ભક્તિભાવથી અને ચીવટપૂર્વક કર્યું તેમ જ પોતે પણ સ્વાધ્યાય-ભક્તિનો લાભ અવાર-નવાર લીધો. તેઓનું આ યોગદાન ખરેખર અવિસ્મરણીય છે. આ ગાળામાં સંસ્થાને અનેક અન્ય મહાનુભાવોએ પણ વિવિધ પ્રકારે યોગદાન આપ્યું, પરંતુ તેમાંના પાંચ પ્રૌઢ, સદ્ગત મહાનુભાવોનો

તીર્થ-સોરભ

રજતજરાંતી વર્ષ : ૨૫

विविध रीते षे सहयोग सांपड्यो तेनाथी संस्थानो पायो मलजूत जन्यो अने जीला अनेङ साधङोने साधना माटे आववानी प्रेरणा मजी. આ મहानुलावो ते –

#### (૧) સ્વ. શ્રી ચંદુલાલ છોટાલાલ મહેતા (અમદાવાદ) :

જેઓ સંસ્થાના સ્થાપનકાળથી જ તેના આજીવન પ્રમુખ રહ્યાં અને પ્રેરણા, શ્રદ્ધા, વ્યવહારકુશળતા, ઉદારતા અને વર્ષમાં લગભગ દશ મહિના સંસ્થામાં રહીને બહુમુખી સેવાઓ આપતા. તેઓશ્રી સૌ કોઈ નાના-મોટાના પ્રીતિપાત્ર હતા. તેમના ધર્મપત્ની તારાબેન અને ફુટુંબના સભ્યો સંસ્થાના કાર્યોમાં હજુ પણ તેવી જ અનુમોદના કરી રહ્યા છે.

#### (૨) સ્વ. શ્રી હરિલાલ મોહનલાલ શાહ :

જેઓએ પોતાની ઉદ્યમશીલતા, સમર્પણભાવ, પત્રવ્યવહાર કુશળતા અને 'દિવ્યદ્ધવિ' સંચાલન દ્વારા સંસ્થાને અનેક રીતે આગળ દ્યપાવી. તેમની ખાડિયા-અમદાવાદની ઓફિસ 'દિવ્યદ્ધવિ'ના કાર્યાલય જેવી બની ગઈ. તેઓશ્રી વર્ષમાં નવ-દશ મહિના કોબામાં રહી ભક્તિ કરતાં, સ્વાધ્યાયો લખતાં અને તીર્થયાત્રાઓમાં ઉત્સાહથી ભાગ લેતા; જેમાં તેમના ધર્મપત્ની કાંતાબેનનો પણ પૂર્ણ સહયોગ રહેતો. પોતાના જીવનની હવ વર્ષની ઉજવણી તેઓએ પૂ. શ્રી આત્માનંદજીના સ્વાધ્યાયાદિમાંથી સંપાદિત કરેલ 'પરમાર્થ પ્રત્યે' નામના પુસ્તકનું પ્રકાશન કરીને કરી. હજુ પણ કાંતાબેન અને અન્ય કુટુંબીજનો સંસ્થા પ્રત્યે તેવો જ સદ્ભાવ રાખે છે.

#### (3) સ્વ. ડો. રસિકભાઇ કે. શાહ (બર્માવાળા) સુરેન્દ્રનગર તથા

#### (૪) સ્વ. શ્રી બાબુભાઇ ટી. શાહ (લીંબડીવાળા) :

તેઓએ પોતાના જીવનના છેલ્લા ૧૨ વર્ષ પૂર્ણ સમર્પણતાથી સંસ્થામાં ગાળ્યા અને ડોક્ટર તરીકેની સેવાઓ ઉપરાંત પૂજ્યશ્રીની અને સંસ્થાની અનેકવિદ્ય સેવાઓ કરી. જીવનના અંતિમ દિવસો સુધી આ બંને મહાનુભાવો તન-મન-દાનથી સંસ્થાને પોતાની જ જાણીને જીવ્યાં અને સર્વાંગ સહયોગ આપ્યો.

#### (૫) સ્વ. શ્રી પાનાચંદભાઈ મહેતા :

તેઓએ પોતાની વહીવટી શક્તિઓ અને મોટા સરકારી અમલદારની રુએ સંસ્થાના બાંધકામની પરવાનગી આદિ વિવિધ કાર્યોમાં સહયોગ આપ્યો અને 'દિવ્યધ્વનિ'માં પણ અનેક લેખો મોક્ત્યાં.

સાબરકાંઠાના ગ્રામ્ય વિસ્તારોમાં પૂ. શ્રી જેસીંગ બાવજીના સાનિદ્યમાં દર વર્ષ ત્રણથી ચાર સત્સંગ મેળાવડા યોજાતા; જેમાં પૂજ્યશ્રી સક્રિયપણે રસ લેતા હતા. આ સમયગાળામાં પૂજ્યશ્રી સાક્ષિદ્યમાં ઉત્તર ગુજરાત, ઉત્તર-પૂર્વ ભારત, દક્ષિણ-ભારત, બુંદેલખંડ, શ્રી સમેતશિખરજી, રાજસ્થાન તથા પરમકૃપાળુદેવના આરાધનાધામોની અનેક તીર્થયાત્રાઓ મુખ્યપણે રહી; જેના અંતર્ગત સત્સંગ, સંતદર્શન તથા તીર્થોદ્ધારમાં અર્થસહયોગનો સમાવેશ થાય છે.

સંસ્થા દ્વારા યોજાતી આ અનેક નાની-મોટી યાત્રાઓનું આયોજન, વ્યવસ્થા અને યાત્રિકોમાં ઉત્સાહ પ્રેરવાનું કામ પ્રશંસનીય રીતે સ્વ. શ્રી ભોગીભાઇ શિવલાલ શાહ પાર પાડતા અને તેમાં તેમને **બ્ર. શ્રી** પ્ર**કાશભાઇ શાહ**નો સુંદર સહયોગ મળતો. અવારનવાર બા. બ્ર. શ્રી ગોકુળભાઇ પણ જોડાતા. રાજકોટ, મુંબઇ, અમદાવાદ અને સાબરકાંઠાના ભાઇ-બહેનો વિશાળ સંખ્યામાં ભાગ લેતા.

#### ઈ.સ. ૧૯૮૪ સુધીમાં સંસ્થા હારા નીચેના ગ્રંથો પ્રકાશિત થયા :

साधना सोपान

૨. સાઇક સાથી

3. ભક્તિમાર્ગની આરાધના

- ૪. ભક્તામર સ્તોત્ર
- तत्त्वसार (भूण संस्कृत अने हिंदी टीका सहित) इ.
- ફ. બારસ અણુવેષ્ખા (નાની આવૃત્તિ ૧૯૮૪)

७. तेनी तूं भोध पाम

૮. ધ્યાન-એક પરિશીલન.

#### [3] ત્રીજો તબક્કો (ઇ.સ. ૧૯૮૫ થી ૧૯૯૩)

આ તબક્કા દરમિયાન સંસ્થાએ સ્થાનિક સ્તરે તેમ જ ભારતની બહાર પોતાની પ્રવૃત્તિઓનો વિશેષ વિસ્તાર કર્યો; જેની વિગત નીચે મુજબ છે:

- (૧) ઈ.સ. ૧૯૮૫માં સંસ્થાના દશાબ્દી વર્ષની વિશાળ પાચા પર ઊજવણી કરવામાં આવી.
- (૨) તા. ૨૮-૬-૮૬ના રોજ સંસ્થાના જિનમંદિરમાં શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુની વેદી પ્રતિષ્ઠા સહિત સ્થાપના કરવામાં આવી,
- (3) સંસ્થાની નૂતન નામકરણવિધિ (શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આધ્યાત્મિક સાધના કેન્દ્ર) નિમિત્તે તા. ૪-૧૨-૮૬ થી તા. ૫-૧૨-૮૬ કુલ બે દિવસનો કાર્યક્રમ રાખવામાં આવ્યો હતો. આ પ્રસંગે મોટી સંખ્યામાં મુમુક્ષુ ભાઈ-બહેનો પધાર્યા હતા.
- (४) ता. २८-६-८७ना रोप संस्थाना पिनमंदिरनो प्रथम वार्षिङोत्सव ઉपववामां आव्यो. आ प वर्षे उद्देपुरमां डो. आर.सी. पैनना सहयोगथी श्रीमद् राप्यंद्र आध्यात्मिङ साधना ङेन्द्रनो प्रारंभ थयो.
- (૫) ઈ.સ. ૧૯૮७માં જૈન સેન્ટર, યુરોપના અધ્યક્ષ, લીસ્ટર નિવાસી ડો. શ્રી નટુભાઈ શાહ, સહકાર્ચકર્તાઓ સાથે જુલાઈ માસમાં આપણી સંસ્થાની મુલાકાતે પદાર્ચા હતા.
- (६) સને ૧૯૮૦, ૧૯૯૦ અને ૧૯૯૩ની પૂજ્યશ્રી આત્માનંદજીની વિદેશની ધર્મયાત્રાઓના આયોજન દ્વારા ભારતીય જીવનશૈલીના ઉચ્ચ સાંસ્કારિક મૂલ્યો, મહાવીર પ્રભુનો સંદેશ અને શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીના ઉત્તમ તત્ત્વજ્ઞાનનો પ્રચાર-પ્રસાર ચુ.કે., ચુ.એસ.એ; કેન્ચા, કેનેડા વગેરે અનેક દેશોમાં થયો. ધર્મપ્રભાવનાના આ કાર્યોમાં સ્થાનિક સેવાભાવી ભાઈ-બહેનો, વિદેશસ્થિત મુમુક્ષુઓ ઉપરાંત ખાસ કરીને યુ.કે.ના શ્રી નેમુભાઇ / મીનાબેન ચંદેરિયા, સ્વ. ચંચળળા મહેતા બૃહદ્- પરિવારના સમસ્ત સભ્યો, શ્રી જયંતીભાઇ / પુષ્પાબેન શાહ, શ્રી વિનયભાઇ / શાંતાબેન શાહ, શ્રી કેશુભાઇ / નિર્મળાબેન સુમરિયા, શ્રી અભયભાઇ / મંગળાબેન મહેતા, શ્રી વિનુભાઇ / સુધાબહેન શાહ, શ્રી હર્ષદભાઇ સંઘરાજકા પરિવાર, રાજીવભાઇ / ભારતીબેન શાહ, વીશા ઓશવાલ, નવનાત વિદાક એસોસીચેશનના અને મહાવીર ફાઉન્ડેશનના હોદેદારો તથા યુ.સ.એ.ના સર્વશ્રી પ્રફુલ્લભાઇ સુધાબેન લાખાણી, સ્નેહલભાઇ / પરેશાબેન, મહેન્દ્રભાઇ / વીણાબેન ખંધાર, પ્રવિણભાઇ / ભારતીબેન મહેતા, ડો. કિરીટભાઇ / ગિરીશભાઇ / સુશીલાબેન શાહ, રજનીકાંત / વર્ષાબેન મોદી, દિલીપભાઇ / સુષ્માબેન, વીરેન્દ્રભાઇ / ઉવર્શીબેન, સતીશભાઇ / વેશાલિબેન, જશવંતભાઇ / સ્મિતાબેન, બચુભાઇ મહેતા પરિવાર, નરેનભાઇ / નીનાબેન પારડિયા, કિશોરભાઇ દેલાણી પરિવાર, જયોતીન્દ્રભાઇ / જયશ્રીબેન સોનેજ, નાણાવટી પરિવાર, પ્રશાંતભાઇ / જયશ્રીબેન બાફના પરિવાર, ફિશોરભાઇ હેલાણી પરિવાર, જયોતીન્દ્રભાઇ / જયશ્રીબેન બાફના પરિવાર, પ્રશાંતભાઇ / ઉષાબેન શેઠ, ડો. મહેન્દ્ર નાણાવટી પરિવાર, પ્રશાંતભાઇ / જયશ્રીબેન બાફના પરિવાર, પ્રશાંતભાઇ

તીર્થ-સોરભ

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

/ વર્ષિબેન, પ્રવિણભાઇ / કલ્પનાબેન શાહ પરિવાર (Lansdale), કનુભાઇ / દિવ્યાબેન જાજલ, ફીનીક્સના, હર્ષદભાઇ / લતાબેન દેસાઇ, શિકાગો, હ્યુસ્ટન, ડેટ્રોઇટ અને રોચેસ્ટરના અનેક મુમુક્ષુ ભાઈ-બહેનો, કેન્ચાના સોમચંદભાઇ / જયાબેન શાહ, કેશુભાઇ / પુષ્પાબેન, દીરૂભાઇ / સરલાબેન દોશી - સમસ્ત પરિવાર, સ્વ. રમણિકભાઇ / તારાબેન ચુડગર, મનુભાઇ / હેમીબેન ધણાણી, મનુભાઇ સોજપર - પરિવાર, વીશા ઓશવાળ સંઘના હોદ્દેદારો વગેરે અનેક નામી-અનામી મુમુક્ષુ ભાઇ-બહેનોએ વિશિષ્ટ યોગદાન આપ્યું.

- (७) ઈ.સ. ૧૯૮૮માં આપણી સંસ્થામાં સામૂહિક વૃક્ષારોપણનો કાર્યક્રમ રાકવામાં આવ્યો.
- (૮) તા. ૧૫-૫-૮૯ના રોજ સાધના કુટિરોના ખાતમુહૂર્તની વિધિ સંસ્થાના મેનેજિંગ ટ્રસ્ટી શ્રી જયંતભાઈ શાહના હસ્તે કરવામાં આવી.
- (૯) તા. ૩-૨-૯૦ના દિવસે 'વિધા-ભક્તિ-આનંદધામ'ની શિલાન્યાસવિધિ તે વખતના ગુજરાતના ગવર્નર શ્રી આર.કે. ત્રિવેદીના વરદ હસ્તે કરવામાં આવી.
- (१०) ता. २३-१०-६०ना रोप लंडनना जडींगहाम पेलेसमां, आंतरराष्ट्रीय पैन समाप तरइथी W.W.F. ना वडा प्रीन्स झीलीप्सने 'पैन डेड्लरेशन ओन नेयर' समर्पित डरवामां आव्युं हतुं त्यारे तेना એક अग्रणी तरीडे पूष्यश्री पण हापर हता अने नवडारमंत्रना रहणथी डार्यडमनो मंगण प्रारंभ पण तेमणे डर्यो हतो.
- (૧૧) ડિસેમ્બર ૧૯૯૧માં 'વિદ્યા-ભક્તિ-આનંદઘામ'નું ઉદ્દઘાટન ૫.પૂ. ધર્મધુરંધર શ્રી પ્રમુખસ્વામીના હસ્તે થયું.

આ પ્રસંગે ત્રિદિવસીય મહોત્સવમાં શોભાયાત્રા, સ્વાઘ્યાય, ધર્મ-ગોષ્ઠિની બેઠકો, ભક્તિસંધ્યાઓ, સ્વાઘ્યાય હોલમાં ગુરુજનોનાં ચિત્રપટો, સૂત્રો, મંત્રો તથા સરસ્વતી માતાની મૂર્તિના અનાવરણવિધિના કાર્યક્રમો ઉપરાંત પૂજ્ય મોરારીબાપુ વગેરે સંતો, વિદ્ધાનો, શ્રેષ્ઠીઓ વગેરેના સ્વાઘ્યાય-પ્રવચનોનો લાભ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીના અનુયાયીઓ અને આગંતુક ભક્તજનોએ વિશાળ સંખ્યામાં લીધો હતો. આ પ્રસંગે સંસ્થાનો સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ રજૂ કરતી 'તીર્થાજલિ'નું વિમોચન સ્વ. પૂજ્ય યોગાયાર્ય શ્રી મનુવર્ચજી મહારાજે કર્યું હતું.

- (૧૨) વિશ્વધર્મ પરિષદના કાર્ચકારી અધ્યક્ષના નિમંત્રણને માન આપીને ઈ.સ. ૧૯૯૩માં શિકાગો (અમેરિકા)માં યોજાયેલ 'વિશ્વધર્મપરિષદ'માં પૂજ્યશ્રી આત્માનંદજીએ ભાગ લીધો હતો. આ પરિષદમાં પૂજ્યશ્રીએ 'પ્રાર્થના' તથા 'આત્મસાક્ષાત્કાર' જેવા વિષયો પર મનનીય પ્રવચનો આપ્યા હતાં.
- (૧૩) તા. ૩૦-૫-૯૩ના રોજ સંસ્થામાં રોગનિદાન કેમ્પ યોજવામાં આવ્યો હતો; જેનો ૨૨૫ જેટલા દર્દીઓએ લાભ લીધો હતો.
- (૧૪) આ તબક્કાની સ્વાધ્યાય પ્રવૃત્તિઓ મુખ્યપણે રાજકોટ તથા ઘાટકોપરના શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ફ્રાનમંદિરોમાં, મુંબઈના વિવિધ ઉપનગરોમાં, કચ્છ, પૂના, કલકત્તા, સાબરકાંઠા જિલ્લાના લક્ષ્મીપુરા, ગોધમજી, ઇડર, ચિત્રોડા વગેરે અનેક નાના-મોટા નગરોમાં સ્વાધ્યાયસત્રો અને પ્રવચનમાળાઓ રૂપે થઈ. વિશેષ વિગતે જોઈએ તો તા. ૨૫-૧૨-૮૮થી તા. ૩૦-૧૨-૮૮ સુધી સંસ્થામાં ચોજાચેલ પંચદિવસીય ફ્રાનસત્રમાં પંડિત શ્રી મધુકર ગડેકર ખાસ નાગપુરથી પદ્યાર્થ હતા. તા. ૨૮-૧૨-૮૯ના દિવસે ગુજરાત

रूपतुषरांती वर्ध : २५

તીર્થ-સૌરભ

વિદ્યાપીઠ, અમદાવાદ મુકામે 'વિશ્વશાંતિમાં જેન દર્શનનું યોગદાન' - વિષય પર પૂજ્યશ્રી આત્માનંદજીએ મનનીય પ્રવચન આપ્યું હતું. આ ઉપરાંત માણેકબાગ હોલ, અમદાવાદમાં તા. ६-૯-૯૦ થી તા. ૧૨-૯-૯૦ દરમિયાન 'જ્ઞાન-ભક્તિ-પારાયણ યજ્ઞ' અને ઓક્ટોબર-૧૯૯૩માં 'અધ્યાત્મ પારાયણ સપ્તાહ'નું આયોજન સંસ્થા હારા કરવામાં આવ્યું હતું; જેમાં પૂજ્યશ્રી આત્માનંદજી તથા અન્ય સંત-વિદ્ધાનોના સ્વાધ્યાયોનો લાભ અમદાવાદની વિશાળ જનતાએ લીધો હતો.

#### (૧૫) જીવનવિકાસલક્ષી યુવાશિબિરોનો પ્રારંભ :

આ તબક્કા દરમિયાન આદ. યોગાચાર્યશ્રી દુષ્યંતભાઇ મોદીના સહયોગથી ઇ.સ. ૧૯૮૮ના મે મહિનાથી યુવાનો માટેની જીવનવિકાસલક્ષી શિબિરનો પ્રારંભ થયો; જે દર વર્ષે હજુ પણ યોજવામાં આવે છે. આ ઉપરાંત ઇ.સ. ૧૯૯૨માં સંસ્થાના વાર્ષિકોત્સવ નિમિત્તે ત્રિદિવસીય શિબિર તથા ગુરુપૂર્ણિમા નિમિત્તે ઉપશમ - વૈરાગ્યની વૃદ્ધિ અર્થે સંસ્થામાં નવ દિવસની શિબિર યોજવામાં આવી હતી. તા. ૨-૧૨-૯૩થી તા. ૮-૧૨-૯૩ સુધી સેવા - સાધના - સમર્પણ દિનની ઉજવણી કરવામાં આવી હતી; જેમાં પૂજ્યશ્રી જિનચંદ્રજી મહારાજ ખાસ પદાર્થા હતા. આ ઉપરાંત અનેક નાની-મોટી શિબિરોનું આયોજન આ તબક્કા દરમિયાન થયું.

- (૧૬) આ તબક્કાની તીર્થચાત્રાદિ પ્રવૃત્તિઓ જોઈએ તો પૂજ્યશ્રી આત્માનંદજીના સાક્ષિદ્યમાં ફુંભોજ, કુંથલગિરિ, પૂના, તારંગા, કલકત્તા, પૂર્વભારતના તીર્થો, બાવનગજાદિ મધ્યપ્રદેશના તીર્થો, શ્રી સમ્મેદશિખર આદિ અનેક તીર્થચાત્રાઓનું આચોજન કરવામાં આવ્યું; જેમાં દેશ-વિદેશના અને સ્થાનિક ભાઈ-બહેનોએ ભાગ લઈ સ્વ-પર કલ્યાણ સાધ્યું હતું.
- (૧७) આ તબક્કા દરમિયાન મુમુક્ષુઓની ૧૪ મોટી કુટિરો બંધાઈ તેમ જ લગભગ ૬૦ ફૂટ જેટલી ઊંચી અને ૫૦,૦૦૦ (પચાસ હજાર) લીટરની ક્ષમતાવાળી ટાંકી બંધાઈ, જેથી ભાવોમાં પણ ૨૪ કલાક પાણીની ઉપલબ્ધિ થઈ શકે.

આ તબક્કા દરમિયાન વિવિધ સાહિત્યનું પ્રકાશન સંસ્થા દ્વારા કરવામાં આવ્યું. જેની વિગત નીચે મુજબ છે.

- (૧) ઈ.સ. ૧૯૮૫ના સંસ્થાના 'દશાબ્દી મહોત્સવ' દરમ્યાન 'આત્મસ્મૃતિ ગ્રંથ'નું વિમોચન સાયલા આશ્રમના સંસ્થાપક સ્વ. પૂ. લાડકચંદજી બાપુના વરદ્હસ્તે થયું. આ ગ્રંથમાં સંસ્થાના ઇતિહાસ ઉપરાંત વિદ્વાનોના લેખો તથા વૈવિધ્યપૂર્ણ અને રસમય સામગ્રી આપવામાં આવેલી છે.
- (૨) ઈ.સ. ૧૯૮૫માં પૂ. શ્રી જિનેન્દ્રવર્ણીજી લિખિત તથા આદ. બહેનશ્રી સુનંદાબહેન વોરા દ્વારા ગુજરાતીમાં અનુવાદિત 'શાંતિપથદર્શન ભાગ-૧'નું વિમોચન આદરણીય શ્રી નવનીતભાઈ પટેલના હસ્તે કરવામાં આવ્યું.
- (૩) ઈ.સ. ૧૯૮૬માં આદ. સુનંદાબેન વોરા દ્વારા ગુજરાતીમાં અનુવાદિત 'શાંતિપથદર્શન ભાગ-૨'નું વિમોચન કરવામાં આવ્યું.
- (૪) ઈ.સ. ૧૯૮७માં 'દૈનિક-ભક્તિ સ્વાધ્યાય'ના નવા સંસ્કરણનું વિમોચન આદ. મુ. ગાંદીવાદી વિચારસરણીના પ્રખર હિમાયતી શ્રી નવલભાઈ શાહના વરદ્ હસ્તે કરવામાં આવ્યું. (તા. ૧૦-૫-૮७)
  - (૫) ઈ.સ. ૧૯૮૮માં 'સાધક-ભાવના'નું પ્રકાશન કરવામાં આવ્યું.
- (६) પૂ. શ્રી આત્માનંદજી લિખિત 'અર્વાચીન જૈન જ્યોતિર્દરો' પુસ્તકનું વિમોચન તા. ૧-૧૦-૮૮ના રોજ માનવસેવા સંઘ હોલ, માટુંગા, મુંબઇ મુકામે, મુંબઇ હાઈકોર્ટના જસ્ટીસ શ્રી કેન્યાના

શુભહસ્તે કરવામાં આવ્યું.

- (७) ઈ.સ. ૧૯૯૧માં 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર વિશેષાંક'નું વિમોચન આદ. શ્રી વજુભાઈ ખોખાણીના વરદ્હરતે કરવામાં આવ્યું. આ પ્રસંગે કૃપાળુદેવના ૧૨૫મા જન્મદિન નિમિત્તે આદ. શ્રી ન્યાલચંદભાઈ વોરા પદાર્ચા હતા.
  - (૮) ઈ.સ. ૧૯૯૧માં 'આચાર્ચ વિદ્યાસાગર વિશેષાંક'નું વિમોચન કરવામાં આવ્યું હતું.
- (૯) ઈ.સ. ૧૯૯૧માં 'અધ્યાત્મ-જ્ઞાન પ્રવેશિકા' (હિન્દી) 'અધ્યાત્મતત્ત્વ પ્રશ્નોત્તરી' પુસ્તિકાનું પ્રકાશન કરવામાં આવ્યું હતું.
- (૧૦) તા. ૧૯-७-૯૨ના ગુરુપૂર્ણિમાના શુભ દિને આચાર્યશ્રી 'સમંતભદ્ર વિશેષાંક'નું વિમોચન મહાવીર બ્રહ્મચર્ચાશ્રમ કારંજા (મહારાષ્ટ્ર)ના અધિષ્ઠાતા, બા. બ્ર. શ્રી માણિકચંદજી ચવરેના વરદ હસ્તે કરવામાં આવ્યું.
- (૧૧) તાં. ૩-७-૯૩ના દિવસે 'શ્રી ગણેશપ્રસાદ વર્ણી' (બડે વર્ણીજી) વિશેષાંકનું વિમોચન જૈન સમાજના સુપ્રસિદ્ધ વિદ્વાન, સતના-નિવાસી આદરણીય શ્રી નીરજજી જૈન દ્વારા કરવામાં આવ્યું.
  - (૧૨) ઈ.સ. ૧૯૮७માં સંસ્થા દ્વારા સુવાક્યોનું કેલેન્ડર બહાર પાડવામાં આવ્યું.

ઉપર જણાવેલા બધા બાંધકામોમાં અને વિશેષ કરીને નવા સ્વાધ્યાય-હોલના નિર્માણકાર્યમાં સિંહફાળો આપનાર, મૂળ ઘાટકોપરનિવાસી, આદ. મુ. શ્રી જયંતભાઈ એમ. શાહ છે, જેમણે પોતાની આગવી કોઠાસૂઝ, ગૃહનિર્માણકળાની નિષ્ણાતવા અને સતત પ્રેમપરિશ્રમથી આ કાર્ય સિદ્ધ કર્યું અને તેમાં તેમને સ્વ. શ્રી શશીકાંતભાઈ ધ્રુવ અને અન્ય અનેક મહાનુભાવોનો પણ સુંદર સહયોગ મળ્યો. મુ. ચંદુભાઈની ચિરવિદાય પછી આજદિન સુધી સંસ્થાનું વહીવટી સુકાન તેઓએ ખૂબ ખંત, પ્રેમ અને વહીવટી કોશલ્યથી પાર પાડીને સૌનો પ્રેમ સંપાદિત કર્યો છે અને સંસ્થાના મેનેજિંગ દ્રસ્ટી તરીકે સફળતાપૂર્વકની સેવાઓ આપી રહ્યાં છે. આ બધાં કાર્યોમાં તેમના ધર્મપત્ની શ્રીમતી ઇન્દિરાબેનનો તથા સમસ્ત પરિવારનો પણ તેમને સુંદર સહયોગ મળતો રહે છે. છેલ્લા લગભગ છ વર્પથી તો તેઓ વર્ષમાં નવથી દસ મહિના કોબા રહીને સાધના-સેવા, તત્ત્વજ્ઞાનના વર્ગો તથા 'દિવ્યધ્વનિ'માં સુંદર લેખો આપી અનેક રીતે સંસ્થાકીય ઉન્નિતમાં વિશિષ્ટ સહયોગ આપી રહેલ છે.

#### (૪) ચોથો તબક્કો : (ઇ.સ. ૧૯૯૪થી ૨૦૦૦)

આ ગાળા દરમ્યાન સંસ્થાનો વિકાસ નિરંતર ચાલુ જ રહ્યો છે; જેમાં ભારતના વિવિધ તીર્થોની યાત્રાઓ, યુવા-શિબિરોનું આયોજન તથા યોગાચાર્ય શ્રી દુષ્યંતભાઇ મોદીના પ્રેમ-પરિશ્નમથી યોગ-આરોગ્ય અંગેની અનેક શિબિરો અમદાવાદ, સાબરકાંઠા જિલ્લાઓમાં થઇ. શ્રી આત્મસિદ્ધિ રચના શતાબ્દી વર્ષ નિમિત્તે સમસ્ત ગુજરાત તથા મંબઇના વિવિધ ઉપનગરોમાં લગભગ સો જેટલાં શ્રી આત્મસિદ્ધિના પારાચણોનું આયોજન થયું અને ૨૪ નવી મુમુક્ષુ કુટિરોનું નિર્માણ થયું. સંસ્થાના નવા સ્વાગતકક્ષ અને વેચાણ-વિભાગનો મંગળ-પ્રારંભ, ન્યૂયોર્કના આપણા વિશિષ્ટ આત્મીયજન અને મુમુક્ષુ શ્રી મકુલભાઇ સુધાબેન લાખાણીના સૌજન્યથી, તા. ૫-૭-૯૫ના રોજ ખૂબ ઉલ્લાસપૂર્ણ વાતાવરણમાં થયા. મુ. શ્રી વસનજીદાદા તથા શ્રી અનુપરાંદદાદાએ સુગતિમરણની સંલેખનાપૂર્વક આરાધના કરીને સંસ્થામાં જ દેઉ છોડ્યો.

★ આ તબક્કા દરમિયાન ઈ.સ. ૧૯૯૮ તથા ૨૦૦૦ની વિદેશની તીર્થયાત્રાઓ ઉલ્લાસભાવપૂર્વક સંપન્ન થઈ. વળી, તારંગા, ઇડ૨, રામટેક કારંજાદિ મહારાષ્ટ્રના તીર્થો, ઉત્તરભારતના તીર્થો, મહેસાણા, બાંધણી, અગાસ વગેરે તીર્થધામોની યાત્રાઓ સંપન્ન થઈ. તા. ૧૫-૨-૯૮થી તા. ૨૦-૨-૯૮ સુધી સાબરકંઠાના વિવિધ ગ્રામ્ય વિસ્તારોની ધર્મયાત્રા તથા આંશિકા પદયાત્રા (હાંસલપુરથી ઇડ૨)નું આયોજન કરવામાં આવ્યું.

અધ્યાત્મજ્ઞાનની શિબિરોની દૃષ્ટિએ જોઇએ તો આ તબક્કા દરમિયાન ઈ.સ. ૧૯૯૪માં ગુરુપૂર્ણિમા નિમિત્તે શિબિરનું આયોજન થયું; જેમાં આદરણીયશ્રી નીરજ જૈન (સતના મ.પ્ર.) તથા અન્ય વિદ્વાનો પદાર્ચા હતા. તા. ૨૬-૨-૯૫ના દિવસે યોગાયાર્ચ શ્રી દુષ્યંતભાઇ મોદીના સહયોગથી શ્રી બળવંતરાય નિસર્ગોપયાર કેન્દ્ર, વડોદરામાં શિબિરનું આયોજન થયું.

આ તબક્કાની સ્વાધ્યાય પ્રવૃત્તિઓ તરફ નજર કરીએ તો માણેકળાગ હોલ, અમદાવાદમાં તા. ૧૯-૯-૯૪થી તા. ૨૫-૯-૯૪ - પંચ દિવસીય સ્વાધ્યાય-ભક્તિસ્ત્રનું આયોજન થયું હતું તથા તા. ૪-૧૦-૯૬થી ૬-૧૦-૯૬ 'સર્વમાન્ય પ્રાર્થના' વિષય પર પૂ. શ્રીએ મનનીય સ્વાધ્યાયો આપ્યાં હતાં. તા. ૨૪-૫-૯૦૦થી ૨૯-૯-૯૦ સુધી નવરંગપુરા અમદાવાદમાં 'ભારતીય સંતોની પ્રેમ અમીરસધારા' વિષયને આધારે પૂજ્યશ્રીના સ્વાધ્યાયના કાર્યક્રમો યોજાયા હતાં. આ ઉપરાંત આ સમય દરમ્યાન સાયલા, રામકૃષ્ણમિશન (મણીનગર), રામદાસ આશ્રમ-ભાવનગર, ગુજરાત વિદ્યાપીઠ-અમદાવાદ, 'રણછોડદામ' - નાંદોલ તથા રખિયાલના શ્રીમદ્ રાજયંદ્ર પ્રાર્થના મંદિરમાં, પૂજ્ય આત્માનંદજીના સ્વાધ્યાયના કાર્યક્રમોનું આયોજન કરવામાં આવ્યું હતું.

તા. ૯-૧૧-૯૯ના દિવસે બ્રહ્મક્ષબિયવાડી, અમદાવાદમાં ડો. સોનેજી હોસ્પિટલને ૩૧ વર્ષ પૂરા થયા તે નિમિત્તે સ્વાધ્યાય તથા સાધર્મીના સત્યનું આયોજન થયું. ઇ.સ. ૧૯૯૮ ફેબ્રુઆરીમાં ભોળાનાથ જેસીંગભાઇ સંશોધન સંરવાના ઉપક્રમે ત્રિદિવસીય વ્યાખ્યાનમાળામાં પૂજ્યશ્રીના સ્વાધ્યાયોનો કાર્યક્રમ સાર્નદ સંવન્ન થયો.

મે ૧૯૯૫માં તીનમૂર્તિ, બોરીવલી, મુંબઈમાં તથા ચિંચણીમાં જીવન-વિકાસલક્ષી શિબિરો રાખવામાં આવી. જેમાં આદરણીય સર્વશ્રી કો. હરિભાઈ કોઠારી, અંબુભાઈ શાહ, રમણીકભાઈ ઘેલાણી, અનુપમભાઈ શાહ વગેરે મહાનુભાવોનો સાથ-સહકાર સાંપડ્યા હતા. તા. ६-७-૯૫થી ૧૨-७-૯૫ સુધી સંસ્થાના જિનમંદિરમાં શ્રીૠપભદેવ તથા શ્રી મહાવીર ભગવાનની વેદીપ્રતિષ્ઠા નિમિત્તે ૭ દિવસની શિબિરનું આયોજન કરવામાં આવ્યું હતું. આ શિબિરમાં પૂ. શ્રી રાકેશભાઈ તેમની મુમુક્ષુ મંડળ સાથે મુંબઈથી ખાસ પદાર્ચા હતાં. ડિસેમ્બર ૧૯૯૫ની શિબિરમાં ઇન્દોરના બા. બ્ર. વિદ્વવર્ચ પંડિત રતનલાલજી તથા ડિસેમ્બર ૧૯૯૬ની શિબિરમાં પૂજ્ય વિદિતાત્માનંદજી મહારાજ ખાસ પદાર્ચા હતાં. તા. ૩૦-૧૦-૯૬થી ૫-૧૧-૯૬ સુધી આપણી સંરથામાં ગુજરાત વિદ્યાપીઠના અનુરનાતક વિદ્યાર્થીઓની શિબિર રાખવામાં આવી હતી; જેમાં યોગાસનો અને ગાંધી વિચારધારાને વણી લેવામાં આવ્યા હતા. તા. ૯-૨-૯૭ના રોજ કોબા પરિવારનું રનેહ સંમેલન રાખવામાં આવ્યું હતું. તેમાં સંસ્થાને વિશિષ્ટ સહયોગ આપનાર સ્વ. આદરણીય શ્રી ભોગીભાઈ શાહ, આ. શ્રી રમણીકભાઈ શેઠ, આ. શ્રી જયંતિભાઈ સંઘવી તથા આ. શ્રી હેમેન્દ્રભાઈ શાહ વગેરે મહાનુભાવોને પ્રશસ્તિપત્રો આપીને સન્માન કરવામાં આવ્યું હતું. ઈ.સ. ૧૯૯૭ની ગુરુપૂર્ણિમાની શિબિર દરમ્યાન પૂ. શ્રી જિનચંદ્રવિજયજી મહારાજના સ્વાધ્યાયનો લાભ મળ્યો હતો.

દહેગામ તાલુકાના રુખિયાલ ગામે, તા. ૨૯-૫-૯७ના રોજ લોકનાદ ટ્રસ્ટના પરિસરમાં, સંસ્થા દ્વારા, શ્રીકુમુદભાઇ / સુધાબેન મહેતાના સોજન્યથી શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર પ્રાર્થના મંદિર'નો મંગળ પ્રારંભ થયો; જેમાં

તીર્થ-સૌરભ

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

શ્રી રામજભાઈ ચૌધરી પરિવાર, શ્રી કનુભાઈ પટેલ તથા ગામના સૌ ભાઈબહેનોએ ઉત્સાહપૂર્વક ભાગ લીધો હતો.

આ તબક્કા દરમિયાન થયેલ સમાજેપયોગી પ્રવૃત્તિઓ તરફ દૃષ્ટિપાત કરીએ તો તા. ૧૧-૧૨-૯૪ના રોજ લીંબડી જશવંતસિંહ હાઇસ્કૂલનાં નવા મકાનનું ઉદ્ઘાટન પૂજ્યશ્રીના વરદ્હસ્તે થયું. તા. ૧૮-૧-૯૬ના રોજ શ્રી સહયોગ કુષ્ઠરોગ સેવા ટ્રસ્ટ, રાજેન્દ્રનગરમાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર - માનસિક - અપંગ મંદિરનું ઉદ્ઘાટન પૂજ્યશ્રીના હસ્તે થયું. આ કાર્યમાં શ્રી જયંતભાઇ શાહ પરિવારનો વિશિષ્ટ અર્થ સહયોગ સાંપડ્યો હતો. તા. ૯-૧૧-૯૭ના દિવસે આપણી સંસ્થામાં પંખીઘરનું ઉદ્ઘાટન કરવામાં આવ્યું. તા. ૧૮-૧-૯૮ના દિવસે સંતકુટિરના વિસ્તૃતીકરણ નિમિત્તે ભક્તિભાવપૂર્વક પૂજા રાખવામાં આવી હતી. તા. ૧૪-૧૨-૯૮ના દિવસે નવા કોળા ગામ સ્થિત મધુરી મનસુખલાલ વસા પ્રાથમિક શાળાની નામકરણવિધિ નિમિત્તે પૂજ્યશ્રીએ આશીર્વરાન આપ્યાં હતાં.

આ તબક્કામાં સંસ્થા દ્વારા **જે વિશિષ્ટ સાહિત્યનું પ્રકાશન** થયું તેની વિગત નીચે મુજબ છે :

- તા. ૨૨-७-૯૪ના દિવસે 'વચનામૃત શતક'નું વિમોચન કરવામાં આવ્યું.
- ર. **'યોગ-સ્વાસ્થ્ય અને માનવમૂલ્યો'** નામની શાળા ઉપયોગી અભ્યાસક્રમ પુસ્તિકા ૧૯૯૫માં પ્રકાશિત કરવામાં આવી.
- 3. ઈ.સ. ૧૯૯૬માં **'અધ્યાત્મપાયેય'**નું વિમોચન આદ. ડો. ચીનુભાઈ નાયકને હસ્તે થયું.
- ૪. તા. ૨૫-૪-૯૮ના દિવસે **'આપણે સંસ્કાર વારસો'**નું વિમોચન ચોગાચાર્ચ શ્રી દુષ્યંતભાઈ મોદીના હસ્તે વડોદરા નગરીમાં થયું.
- ૫. આ સમય દરમ્યાન પુસ્તિકા 'Our Cultural Heritage' (અંગ્રેજી) પ્રકાશિત કરવામાં આવી.
- દ. સંસ્થાના રજતજયંતી વર્ષના ઉપક્રમે ડિસેમ્બર ૨૦૦૦માં નીચેના પુસ્તકોનું વિમોચન કરવામાં આવશે (૧) 'સંસ્કાર-જીવનવિજ્ઞાન અને અધ્યાતમ' (૨) 'તીર્થ-સૌરભ' આ બંનેનું વિમોચન તા. ૧૫-૧૨-૨૦૦૦ના રોજ કરવામાં આવશે. (૩) શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની જીવન-સાધના પુસ્તકનું વિમોચન તા. ૧૦-૧૨-૨૦૦૦ના રોજ કરવામાં આવશે. તદુપરાંત એવોર્ડ વિજેતાઓનો સંક્ષિપ્ત પરિચય આપતી પુસ્તિકા પ્રકાશિત થશે.

#### સંસ્થાની વિશિષ્ટ પ્રવૃત્તિઓ :

તા. २3-૧૧-૯૬ના દિવસે સંસ્થાના મેનેજિંગ ટ્રસ્ટી શ્રી જયંતભાઈ શાહના સૌજન્યથી અને રાક્ષનપુર સર્વોદય આંખની હોસ્પિટલના શ્રી શ્યામ સુંદરભાઈ પરીખના સહકારથી નેશ્રયજ્ઞનું આયોજન કરવામાં આવ્યું. તા. ૨-૧૨-૯૬ના દિવસે સંસ્થામાં રક્તદાન શિબિર યોજવામાં આવી હતી; જેમાં ૬૮ જેટલી વ્યક્તિઓએ રક્તદાન કર્યું હતું. તા. ૧૯-૧-૯૭ના દિવસે પૂજ્યશ્રીએ વડોદર નજીક આવેલી રક્તપિત્ત સંસ્થાની મુલાકાત લીધી હતી.

તા. ૧૨-૧૨-૯૯ના રોજ અમદાવાદમાં મીઠાખળી છ રસ્તા નજુક જ્યાં ૨૫ વર્ષ પહેલાં સંસ્થાની સ્થાપના થઇ હતી તે સ્થળે, સંસ્થા દ્વારા પ્રેરિત અને ડો. રાજેશભાઇ સોનેજી તથા તેમના સહયોગીઓ દ્વારા નિર્મિત 'સદ્દગુરુ પ્રાસાદ'નો પ્રારંભ ખૂબ ભક્તિભાવ સહિત, ઉલ્લાસિત વાતાવરણમાં થયો; જેમાં ૧૦૦૦ ઉપરાંત મુમુક્ષુઓ જોડાયા હતા. અનેક સંતોના શબાશિષ પ્રાપ્ત થયાં. હાલમાં દર બુધવારે રાષ્ટ્રે ૮-૦૦થી ૯-૩૦ સુધી ત્યાં નિયમિત ભક્તિ-સ્વાધ્યાર થાય છે.

રજતજરાંતી વર્ષ : ૨૫

તીર્થ-સૌરભ

સંસ્થાની રજત જયંતીને લક્ષમાં રાખીને ઈ.સ. ૧૯૯૯ તથા ૨૦૦૦ દરમિયાન સંસ્થાએ ઘનિષ્ટ, વૈવિધ્યપૂર્ણ, સંસ્કારપ્રેરક અને સમાજોપયોગી અનેક કાર્યક્રમોનું આયોજન કરેલ. તેની વિસ્તૃત વિગતો વાચકવર્ગને રસપ્રદ, પ્રેરક અને માહિતીપૂર્ણ થશે એમ જાણીને અત્રે તારીખવાર રજુ કરેલ છે.

## .રજત જયંતી પૂર્વ-વર્ષ તથા રજત જયંતી વર્ષ દરમિયાન સંપન્ન થયેલાં વિવિધ કાર્યક્રમોની રૂપરેખા :-

| કાર્ચક્રમનો            | તારીખ                     | <del>5</del> ಳ0   | વિષય                                            |
|------------------------|---------------------------|-------------------|-------------------------------------------------|
| N <del>\$</del> 15     |                           |                   |                                                 |
| આધ્યાત્મિક             | વ-૧૨-૯૮                   |                   |                                                 |
| વિકાસ                  | થી                        | કોળા              | વિદેશના ભાઈ-બહેનોને અનુલક્ષીને                  |
|                        | ८-९२-८८                   |                   | आध्यात्मिङ शिजिर                                |
| આરોગ્ય                 | ૬-૧૨-૯૮                   | કોબા              | ડો. રાજેશભાઈની આગેવાની હેઠળ                     |
| <b>ਕਿ</b> ਖ <b>ଥ</b> ક |                           |                   | २५तहान शिजिर (७५ ९८त। २५तहाता)                  |
| साधङ्गा                | ર-૧૨-૯૮                   | કોળા              | પૂજ્યશ્રીના જન્મમંગળદિન નિમિત્તે ૨૦             |
| આધ્યાત્મિક             |                           |                   | જટેલા મુમુક્ષુ ભાઈ-બહેનોએ પૂજ્યશ્રીના           |
| વિકાસ                  |                           |                   | સાક્ષિધ્યમાં વિશિષ્ટ નિયમો-વ્રતો અંગીકાર        |
|                        | ·                         | ·                 | કર્યા.                                          |
| સત્સંગ                 | २०-९२-८८                  | '૨૭છોડઘામ'        | પૂજ્યશ્રીના સત્સંગ-સ્વાધ્યાયનું                 |
|                        |                           | મુ. નાંદોલ        | આયોજન                                           |
|                        |                           | (જિ. સાબરકાંઠા)   |                                                 |
| વिधा                   | <b>९</b> ३-९२ <b>-</b> ८८ | ગૂજરાત વિદ્યાપીઠ, | જૈન વિદાના પરિચયલક્ષી અભ્યાસક્રમના              |
| વિષચક                  |                           | અમદાવાદ           | પ્રારંભ નિમિત્તે પૂજ્યશ્રીના આશીર્વચન           |
| સત્સંગ                 | २७-९२-૯८                  | સાયલા             | પૂજ્ય લાડકરાંદજી (પૂજ્ય બાપૂજી)ની               |
| સ્વાધ્યાય              |                           |                   | પ્રથમ પુણ્યતિથિ નિમિત્તે ગુણાનુવાદ              |
|                        |                           |                   | સભામાં પૂજ્યશ્રીનો સ્વાધ્યાય                    |
| સુગતિ-મરણનો            | ୧८-९२-૯८                  | કોબા              | આદરણીય, મુમુક્ષુ સ્વ. અનુપંચદભાઇ                |
| અભ્યાસ                 |                           |                   | ? ७७७<br>शेठनो पूरवश्रीना सान्निध्यमां सद्वेपना |
|                        |                           |                   | સહિત દેહોત્સર્ગ                                 |

| <b>&gt;&gt;&gt;&gt;&gt;&gt;&gt;</b> | ~~~~                | ~~~~~                     | ~~~~~                                                                                                                                                                                          |
|-------------------------------------|---------------------|---------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| સમાજોત્થાનની                        |                     | લક્ષ્મીપુરા               | લક્ષ્મીપુરા દૂધ-મંડળીની રજતજયંતીની                                                                                                                                                             |
| પ્રેરણા                             |                     |                           | ઊજવણી પ્રસંગે પૂજચશ્રીના આશીર્વચન                                                                                                                                                              |
| આરોગ્ય<br>સેવાઓ                     | ૯-૨-૯૯              | ટસા                       | આપણી સંસ્થા પ્રેરિત તથા ઢસા ગામના<br>શ્રી વલ્લભભાઈ ચેરિટેબલ ટ્રસ્ટ અને<br>કેળવણી મંડળ, શ્રી મા.ના. વખારિયા<br>આંખની હોસ્પિટલના સક્રિય સહયોગથી<br>ઢસા ગામમાં નેત્રયજ્ઞનું આયોજન<br>(૧૬૦ ઓપરેશન) |
| તીર્થચાત્રા                         | <b>૧</b> ૬-૧-૯૯     | મોરબી                     | મોરળી-વવાણિયા-રાજકોટનો ધર્મપ્રવાસ                                                                                                                                                              |
| અને                                 | ലി                  | વવાણિયા                   | તથા પૂજયશ્રીના સ્વાધ્યાયોનું આયોજન.                                                                                                                                                            |
| સત્સંગ                              | <b>૧૮-</b> ૧-૯૯     | રાજકોટ                    |                                                                                                                                                                                                |
| પૂજા-प्रतिष्ठ।                      | ૨૯-૧-૯૯             | કોળા                      | શ્રી શાંતિનાથ ભગવાનની ચલ પ્રતિમાની<br>મંગલ વિધાન સહિત સ્થાપના                                                                                                                                  |
| પ્રવચનમાળાનું<br>આયોજન              | 30-9-66             | પ્રેમપુરી<br>આશ્રમ, મુંબઇ | पूष्यश्रीना स्वाध्यायनुं आयोपन                                                                                                                                                                 |
| સંસ્કાર પ્રેરક<br>શિક્ષણ            | 39-9-66             | મુંબઇ                     | જૈન કેળવણી મંડળ,(વડાલા સ્થિત) દ્વારા<br>આયોજિત 'આજનો યુગદાર્મ' વિષય પર<br>પૂજ્યશ્રીનો સ્વાધ્યાય.                                                                                               |
| જીવનવિકાસલક્ષી                      | <b>ξ-</b> ⊋-ee      |                           | પૂજ્યશ્રીના સાક્ષિદ્યમાં જીવનલક્ષી                                                                                                                                                             |
| યુવાશિબર                            | થી<br>७-२-૯૯        | બોટાદ                     | આધ્યાત્મિક સાધના શિબિર                                                                                                                                                                         |
| આધ્યાત્મિક<br>પ્રેરણા<br>૧૩-૨-      | ૧૨-૨-૯૯<br>થી<br>૯૯ | રખિયાલ                    | શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર પ્રાર્થનામંદિરના વાર્ષિકોત્સવ<br>નિમિત્તે પૂજ્યશ્રીના સત્સંગ સ્વાધ્યાયનું<br>આયોજન                                                                                            |
| યુવાપેટીને                          | 50-5-00             | કોબા                      | ( શ્રી દીરૂભાઇ વાટલિયા સાહેબની આગેવાની                                                                                                                                                         |
| જુવનલક્ષી<br>જાવનલક્ષી              | થી                  |                           | હેઠળ) ગાંધીનગર સેક્ટર-૧૨ની ઉચ્ચતર                                                                                                                                                              |
| માર્ગદર્શન                          | <b>૨</b> ૬-૨-૯૯     | •                         | માધ્યમિક શાળાના ૪૦ જેટલા વિદ્યાર્થીઓની<br>વિદ્યાર્થીઓની N.S.S. (૨૧ષ્ટ્રીય સેવા<br>યોજના) શિબિરનું આપણી સંસ્થામાં<br>આયોજન                                                                      |
|                                     | ·                   |                           |                                                                                                                                                                                                |

<u>...</u>

रुपतुष्यंती वर्ष : २५

ਰੀਬੰ-ਐਵਲ

| ~~~~                  | ^^~                      | ~~~                |                                              |
|-----------------------|--------------------------|--------------------|----------------------------------------------|
| ૫.ફૃ. શ્રીમદ્         | <b>૧૮-</b> 3-૯૯          | કોળા               | સૂરત વરાછા જૈન મિત્રમંડળ , સૂરત સંચાલિત      |
| રાજચંદ્રજીના          |                          |                    | જ્ઞાનમંદિરમાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીના ચિત્રપટની |
| ચિત્રપટની સ્થાપના     |                          |                    | પૂજ્યશ્રીના શુભ હસ્તે સ્થાપનાવિદિ            |
| ગ્રામ્યવિસ્તારમાં     | રય <b>-</b> 3-૯૯         | લક્ષ્મીપુરા        | રામનવમી નિમિત્તે પૂજ્યશ્રીના સત્સંગ-         |
| <u> </u> ଧର୍ନକ୍ଷ୍ୟାପି |                          | 82 <i>5</i>        | સ્વાધ્યાયનું આયોજન                           |
| મહાવી૨                | <b>2</b> 6-3-66          | કોબા               | શ્રી મહાવીર જન્મક્ત્યાણક દિનની               |
| જન્મકલ્યાણક           |                          | -                  | ·<br>ලියෝසැඑද                                |
| સાદાર્મીના            | ૨૧-૩-૯૯                  | કોળા               | મુરુબી સ્વ.ભોગીકાકાના દેહોત્સર્ગ નિમિત્તે    |
| સંસ્મરણો              |                          |                    | શ્રદ્ધાંજલિ કાર્ચક્રમ                        |
| તપની                  | <b>૧</b> ૮-૪-૯૯          | કોળા               | મુમુક્ષુ બહેન શ્રી જયશ્રીબહેનના વરસીતપના     |
| અનુમોદના              |                          |                    | પારણાની ઊજવણી , પૂજ્યશ્રીના સાક્ષિધ્યમાં     |
| બાહેર                 | ૨૬-૪-૯૯                  | પ્રેમપુરી અધ્યાત્મ | પૂજ્યશ્રીની સ્વાધ્યાય શ્રેણિ                 |
| પ્રવચનમાળા            | થી                       | વિદ્યાભુવન, મુંબઈ  | _                                            |
|                       | ୬୦-୪-୧૯                  |                    |                                              |
| આધ્યાત્મિક            | <b>q-</b> 4-ee           | ત્રિમૂર્ <u>તિ</u> | આપણી સંસ્થા દ્વારા આધ્યાત્મિક                |
| શિબિટ                 | થી                       | નેશનલપાર્ક ,       | શિબિટનું આયોજન                               |
|                       | 3-4-66                   | બોરીવલી,           | <b>-</b>                                     |
|                       |                          | મુંબઇ              |                                              |
| વિદ્યાર્થીઓ-          | ૨૯-૫-૯૯                  | રખિયાલ             | શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર પ્રાર્થના મંદિર, રખિયાલના   |
| ગ્રામ્યજનોને          |                          |                    | द्धितीय स्तापना <b>દિ</b> ननी ઊજવણી निभित्ते |
| ਮੇਦਗ।                 |                          |                    | પૂજ્યશ્રીના સત્સંગ - સ્વાધ્યાયનું આયોજન      |
| ચુવાશિબિટ             | ४-६-५५                   | કોળા               | જીવનવિકાસલક્ષી યુવાશિબિરનું                  |
|                       | થી                       |                    | આચોજન (૧७૫ જેટલા શિબિટાર્થીઓ                 |
|                       | <b>ξ-ξ-</b> ∈∈           |                    | એ ભાગલીદાે)                                  |
| ચિત્રપટોની            | <b>٩</b> ४- <b>६</b> -ee | મો૨બી              | શ્રીમદ્દ્ રાજચંદ્ર સત્સંગ મંડળ, મોરબી        |
| प्रतिष्ठा अने         | થી                       |                    | આચોજિત નવનિર્મિત સ્વાધ્યાય હોલમાં            |
| સ્વાધ્યાય             | <b>٩६-</b> ६-૯૯          |                    | ભગવાન મહાવીર, પૂજ્ય પ્રભુશ્રીજી,             |
|                       |                          |                    | પૂજ્ય સૌભાગ્યભાઈના ચિત્રપટો તથા              |
|                       |                          |                    | પરમકૃપાળુ દેવની ચરણપાદુકાની પ્રતિષ્ઠા        |
|                       |                          |                    | નિમિત્તે પૂજ્યશ્રીનું આગમન                   |
| વિદ્યાર્થીઓને         |                          | કોબા-              | વિદ્યાર્થીઓના લાભાર્થે/સંસ્થા દ્વારા         |
| સહયોગ                 |                          | અમદાવાદ            | ਰਯਰਣ કਿੰਮਰੇ ਝੂਕਣੇਖ ચોਪਤਾਗੂਂ ਕਿਰਦਾ            |
|                       |                          |                    |                                              |

તીર્થ-સૌરભ

रक्षतक्ष्यंती वर्षः

| યોગ-આરોગ્ય-                            | *                        |                                |                                                                                                                                                               |
|----------------------------------------|--------------------------|--------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| શિક્ષણ                                 | <b>९७-</b> ७ <b>-</b> ∈∈ | નવ≀કોબા<br>                    | પૂજ્યશ્રી આત્માનંદજીના સાશ્નિધ્યમાં<br>યોગાચાર્ય શ્રી દુષ્યંતભાઈની યોગ-સ્વાસ્થ<br>અને મૂલ્યલક્ષી શિક્ષણની શિબિરો                                              |
| योगना अભ्यास<br>इमनी पुस्तिङा          |                          | કોળા                           | 'યોગ-સ્વાસ્થ્ય અને માનવમૂલ્યો'પુસ્તિકાર્ન<br>શ્રીજી આવૃત્તિનું પ્રકાશન                                                                                        |
| આધ્યાત્મિક<br>શિબિટ                    | ૨૮-७-૯૯<br>થી<br>૩૧-७-૯૯ | કોળા                           | પૂજ્યશ્રી આત્માનંદજીના સાક્ષિધ્યમાં<br>ગુરુપૂર્ણિમા નિમિત્તે અધ્યાત્મિક, સંસ્કારલર્સ<br>શિબિરનું આયોજન                                                        |
| धर्म-समन्वय<br>विषे स्वाध्याय          | ૪-૮-૯૯<br>થી<br>૫-૮-૯૯   | ગૂજરાત<br>વિદ્યાપીઠ<br>અમદાવાદ | 'જૈનદર્શન અને બૌદ્ધદર્શનનું સાંસ્કૃતિક<br>પ્રદાન' વિષય પર, યોજાયેલ પરિસંવાદમ<br>પૂજ્યશ્રીના આશીર્વચન                                                          |
| સંસ્કારપ્રેરક<br>શિક્ષણ                | <b>99-</b> 2-66          | સણોસરા<br>જિ. ભાવનગર           | સણોસરા મુકામે 'લોકભારતી' સંસ્થામાં<br>પૂજ્યશ્રીની વ્યાખ્યાનમાળાનું આયોજન                                                                                      |
| શ્રી આત્મસિદ્ધિ<br>સ્થિના શતાબ્દી વર્ષ |                          | અમ <b>દા</b> વાદ<br>મુંબઇ      | શ્રી આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્રોના પારાયણોની પરંપર                                                                                                                     |
| ବ୍ଦିଗ-ହର୍ମଗ-<br>ଅୟୋଧନ                  | ₹₹-८-€€                  | કલકત્તા                        | पूष्यश्रीना साक्षिध्यमां पैन એક्डेडेमीनो<br>मंगण प्रारंभ                                                                                                      |
| પર્યુષણની<br>આત્મલક્ષી<br>આરાધના       | ७-૯-૯૯<br>થી<br>૧૪-૯-૯૯  | કોળા                           | પર્ચુષણ મહાપર્વની ઊજવણી તથા<br>તપરવીઓનું બહુમાન                                                                                                               |
| વકતૃત્વ-<br>શિક્ષણ                     | ૧૨-૯-૯૯<br>થી<br>૧૩-૯-૯૯ | કોબા                           | લઘુવક્તવ્યનું આયોજન                                                                                                                                           |
| ભહે≥ દાર્મ<br>ત્યાખ્યાન                | ૧૨-૯-૯૯                  | અમદાવાદ                        | પર્ચુષણ પર્વ નિમિત્તે ગુજરાત ચુવક કેન્દ્ર<br>દ્વારા આચોજિત કાર્ચક્રમમાં મહેદીનવાબ<br>જંગ હોલ, પાલડીખાતે ભગવાન મહાવીરને<br>બોદ્ય' વિષય પર પૂજયશ્રીનો સ્વાધ્યાય |
| સમાજના<br>જરૂરતમંદોને<br>સહયોગ         | <b>93-</b> 6-66          | કોબા, રાયસણ<br>સંદેસણ          | શ્રી કે.ટી. મહેતા પબ્લિક ચેરીટેબલ ટ્રસ્ટ<br>રાજકોટના સૌજન્થથી જરૂરતમંદ ગ્રામ્ય<br>જનતાને વસ્ત્ર, અનાજ આદિનું પૂજ્યશ્રીન<br>હસ્તે નિઃશુલ્ક વિતરણ               |

रक्तक्यंती वर्ष : २५

તીથ-સોરભ

| \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\                | ~~~~                                |                                         |                                                                                                                       |
|-------------------------------------------------------|-------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| દાર્મપ્રભાવના                                         | ७-૯થી ૧૪/૯                          | ઇંગ્લેન્ડ                               | સંસ્થાના પ્રતિનિધિ તરીકે શ્રી અનુપમભાદ<br>શાહની ઇંગ્લેન્ડમાં સુંદર ધર્મ પ્રભાવના                                      |
| આધ્યાત્મિક<br>પ્રવચન                                  | ૨-૧૦-૯૯<br>થી<br>3-૧૦-૯૯            | વંડોદરા                                 | પૂજ્યશ્રીના સાશ્નિધ્યમાં વડોદરામાં ભવ્ય<br>સાંસ્કૃતિક - આધ્યાત્મિક કાર્યક્રમ                                          |
| પ.ફૃ. શ્રીમદ્<br>રાજચંદ્રજીના<br>ચિત્રપટની<br>સ્થાપના | 30-90-૯૯<br>થી<br>39-90-૯૯          | બોટાદ                                   | સંસ્થાના ઉપક્રમે બોટાદ મહાજન<br>પાંજરાપોળમાં પરમકૃપાળુ શ્રીમદ્<br>રાજચંદ્રજીના ચિત્રપટની પૂજ્યશ્રીના<br>હસ્તે સ્થાપના |
| સં <b>સ્થા</b> કીય<br>વિકાસ                           | ૫-૧૧-૯૯                             | કોળા                                    | મુમુક્ષુ અને કાર્ચકરોની સાધના કુટિરમાં<br>મંગળપ્રવેશ નિમિત્તે પૂજ્યશ્રીના મંગળ<br>આશીર્વાદ                            |
| દિવાળીપર્વની<br>આરાધના                                | ૬-૧૧-૯૯<br>થી<br>૮-૧૧ <b>-</b> ૯૯   | કોળા                                    | દીપાવલી પર્વની ઊજવણી                                                                                                  |
| તીર્થયાત્રા<br>પ્રવાસ.                                | ૧૦ <b>-</b> ૧૧-૯૯<br>થી<br>૧૨-૧૧-૯૯ | કૃપાળુદેવના<br>આરાધનાદ્યામો<br>ના સ્થળો | સંસ્થાના ઉપક્રમે પૂજ્યશ્રીના સાક્ષિધ્યમાં<br>પરમ <del>ક</del> ૃપાળુદેવના આરાધના ધામોની યાત્રા                         |
| મહાપર્વની<br>ઉજવણી                                    | કારતક સુદ<br>પૂનમ                   | કોબા                                    | પરમકૃપાળુ દેવના જન્મદિનની ઊજવણી                                                                                       |
| આરોગ્ય સેવા                                           | <b>२०-</b> ९९- <b>.</b>             | કોબા                                    | संस्थाना ઉपङमे नेत्रयज्ञनुं आयोपन                                                                                     |
| સમાજ સંગઠનની<br>પ્રેરણા                               | ૨૦-૧૧-૯૯                            | લીંબડી                                  | पूष्यश्रीना हस्ते श्री प्रहाक्षत्रिय वाडीनुं<br>ઉद्घाटन                                                               |
| આરોગ્ય-સેવા                                           |                                     | સાંતલપુર                                | સંસ્થા પ્રેરિત સંસ્થાના દ્રસ્ટી, મુરબ્બીશ્રી<br>હેમેન્દ્રભાઈના સૌજન્થથી નેત્રયજ્ઞ                                     |
| તીર્થયાત્રા<br>દ્વારા જીવનજાગૃતિ                      | ૧૮-૧૧-૯૯<br>થી<br>૨૨-૧૧-૯૯          | મધ્યપ્રદેશ                              | पूष्यश्रीना साक्षिध्यमां मध्यप्रदेशना<br>तीर्थोनी यात्रा                                                              |
| આરોગ્ય-સેવા                                           | ય <b>-૧૨-</b> ૯૯                    | કોબા                                    | <b>୧</b> ୫୯ଟାବ ହାଡ଼ିକ (୧୦ ୧୫୯ଟାପ।)                                                                                    |
| — 3ર તીથ-સોરવ                                         |                                     |                                         | स्प्रत्यक्ष्यंती वर्धः स्प                                                                                            |

| ~~~~                                                         | ~~~~                         |                              |                                                                                                                                      |
|--------------------------------------------------------------|------------------------------|------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| નવનિર્મિત<br>સંસ્કારદ્યામ<br>'સદ્ગુરુપ્રસાદનો<br>મંગળપ્રારંભ | ૧૨-૧૨-૯૯                     | મીઠાખળી ,<br>અમદાવાદ         | સંસ્થા પ્રેરિત 'સદ્ગુરુપ્રાસાદ'નો મંગળ<br>પ્રારંભ                                                                                    |
| સંસ્થાવિકાસ<br>ચિત્રપટોની સ્થાપના                            | 30-9२-66                     | કોબા                         | સાધકોની સાધનાકુટિરમાં પૂજ્યશ્રીના હસ્તે<br>ચિત્રપટોની સ્થાપના                                                                        |
| મહાનગરોમાં<br>પ્રવચનમાળા                                     | ૯-૧-૨૦૦૦<br>થી<br>૧૫-૧-૨૦૦૦  | <b>ਮ</b> દ્રાસ               | પૂજ્યશ્રીના ભક્તિ-સ્વાધ્યાય સત્સંગના<br>કાર્યક્રમો                                                                                   |
| તીર્થયાત્રા-<br>અનુમોદના                                     | <b>9</b> ८- <b>9-२०००</b>    | કોળા                         | 'જૈના' (U.S.A.)ના તીર્થચાત્રીઓની<br>કોળા તીર્થની મુલાકાત                                                                             |
| ભક્ત-સહયોગી-<br>ઓને ધર્મપ્રેરણા                              | <b>ξ-</b> ₹-₹000             | અમદાવાદ                      | મુરબ્બી શ્રી રમણિકભાઈ શેઠના અમૃત<br>મહોત્સવ નિમિત્તે પૂજ્યશ્રીના સત્સંગ<br>સ્વાધ્યાય ભક્તિનો કાર્યક્રમ                               |
| स्वाध्याय                                                    | <b>१०-</b> १२-२०००           | 'સદ્ગુરુ પ્રસાદ'<br>અમદાવાદ  | पूष्यश्रीना स्वाध्यायनुं आयोपन                                                                                                       |
| ગ્રામ્ય વિસ્તારમાં<br>સત્સંગ                                 | ૧૨-૨-૨૦૦૦<br>થી<br>૧૩-૨-૨૦૦૦ | રખિયાલ                       | શ્રીરામજીભાઈના માતૃશ્રીની પ્રથમ પુણ્યતિથિ<br>નિમિત્તે 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર પ્રાર્થના મંદિર'માં<br>પૂજ્યશ્રીના સત્સંગ-સ્વાધ્યાયનું આયોજન |
| ਤੇળવણીને<br>ਉਜੇਖਰ                                            | 54-5-5000                    | नवा डोजा                     | ગાંધીનગર કેળવણી મંડળ, કોબા<br>હાઈસ્કૂલમાં નૂતન બાંધકામને પૂજ્યશ્રીના<br>હસ્તે શિલાન્યાસવિધિ                                          |
| સ્વાદયાય                                                     | 54-5-5000                    | કોળા                         | સ્વ. બળદેવભાઇ ભાવસારના આત્મ-શ્રેયાર્થે<br>શ્રી આત્મસિદ્ધિ પારાયણ તથા પૂજ્યશ્રીનો<br>સ્વાધ્યાય                                        |
| વિદ્યાર્થીઓને<br>ધર્મસંસ્કાર                                 | 5८-5-5000                    | કોબા                         | સાદરા વિદ્યાપીઠના વિદ્યાર્થીઓની સંસ્થાની<br>મુલાકાત પ્રસંગે 'જૈન દાર્મના પાયારૂપ<br>સિદ્ધાંતો' વિષય પર પૂજ્યશ્રીનો સ્વાધ્યાય         |
| સત્સાહિત્ય<br>વિમોચન                                         | 50-5-5000                    | સાબરમતી<br>આશ્રમ<br>અમદાવાદ, | 'ગાંઘીજીની ફૂલવાડી' પુસ્તકની<br>પૂજયશ્રીના હસ્તે લોકાર્પણ વિધિ                                                                       |
| — स्थापयांती वर्ष : २                                        |                              |                              | ्रीची के के स्वर्ध करते हैं।<br>वीची के के स्वर्ध करते हैं।                                                                          |

| કેળવણીની                                            |                               |                                                   |                                                                                                                    |
|-----------------------------------------------------|-------------------------------|---------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| પ્રેરણા<br>પ્રેરણા                                  | २६-२-२०००                     | વાડોઠ<br>જિ. સાબરકાંઠા                            | વાડોઠ પ્રાથમિક શાળાનું પૂજ્યશ્રીના<br>હસ્તે ઉદ્ઘાટન                                                                |
| આરોગ્ય<br>સેવાઓ                                     | <b>५-3-२०००</b>               | હાલીસા<br>તા. દહેગામ                              | આપણી સંસ્થાના સૌજન્યથી નિ:શુલ્ક<br>આરોગ્ય-થિક્તિસા કેમ્પ (૧૦૧૧ જેટલા<br>દર્દીઓએ લાભ લીધો)                          |
| स्वाध्याय                                           | રદ્-3-૨૦૦૦<br>થી<br>રહ-3-3૦૦૦ | સુરેન્દ્રનગર                                      | પૂજ્યશ્રીના સ્વાધ્યાયનું આયોજન                                                                                     |
| સમાજસંગઠનની<br>પ્રેરણા                              | २६-3-२०००                     | લીંબડી                                            | प्रक्षक्षत्रिय वाडीना नवनिर्मित मङाननुं<br>पूष्यश्रीना हस्ते ઉद्घाटन                                               |
| ગ્રામ્ય વિસ્તારમાં<br>સત્સંગ દ્વારા<br>ધર્મપ્રભાવના | થી<br>૧૨-૪-૨૦૦૦<br>૧૨-૪-૨૦૦૦  | વડાલી,<br>લક્ષ્મીપુરા,<br>ગુંદેલ<br>જિ. સાબરકાંઠા | પૂજ્યશ્રીના સત્સંગ-સ્વાધ્યાયના કાર્યક્રમો                                                                          |
| દયાદ્યર્મ-અનુમોદના                                  | <b>१</b> ९-४-२०००             | વડાલી                                             | પૂજ્યશ્રીના હસ્તે 'કબૂતર ઘર'નું ઉદ્દઘાટન                                                                           |
| આધ્યાત્મિક<br>પરિસંવાદ                              | ૧७-४-૨૦૦૦<br>થી<br>૧૮-૪-૨૦૦૦  | ગૂજરાત<br>વિદ્યાપીઠ,<br>અમદાવાદ                   | 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર' વિશે પરિસંવાદનું<br>પૂજ્યશ્રી હારા ઉદ્ <b>દાટન</b>                                              |
| સત્સાહિત્યનું<br>પ્રકાશન                            | २৭-४-२०००                     | કોબા                                              | સંસ્થા દ્વારા પ્રકાશિત શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર<br>હસ્તલિખિત 'શ્રીઆત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર' તથા<br>'રાજ-વંદના' પુસ્તિકાનું વિમોચન |
| તપની અનુમોદના                                       | <b>९८-४-२०००</b>              | કોળા                                              | આરાંબિલની ઓળીના તપસ્વીઓનું<br>પૂજ્યશ્રીના હસ્તે પારણું                                                             |
| સંસ્થાકીય-વિકાસ                                     | 50-8-5000                     | કોબા                                              | બાળકો માટે સંસ્થામાં ક્રીડાંગણનું આયોજન                                                                            |
| સ્વાધ્યાય-ફૃ. દેવની<br>સમાધિ-શતાબ્દી                | <b>ξ-</b> 4-2000              | સન્મુખાનંદ<br>હોલ, મુંબર્ઇ                        | પૂજ્યશ્રીનું ઉદ્બોદ્યન                                                                                             |
| મહાનગરોમાં જાહેર<br>પ્રવચનશ્રેણિ                    | ૧૧-૫-૨૦૦૦<br>થી<br>૧૬-૫-૨૦૦૦  | મુંબઇ                                             | પૂજ્યશ્રીના સત્સંગ-સ્વાધ્યાય તથા<br>ભક્તિના કાર્યક્રમ                                                              |

તીર્ચ-સોરભ

रक्षतक्षयंती वर्ष : २५

| XXXXXX                                                            | ~~~~                          |                               |                                                                                                                                                                |
|-------------------------------------------------------------------|-------------------------------|-------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| યુવાશિબિસ                                                         | ૨૬-૫-૨૦૦૦<br>થી               | કોબા                          | જીવનવિકાસ ચુવા શિબિર                                                                                                                                           |
|                                                                   | ૨૮-૫-૨૦૦૦                     |                               |                                                                                                                                                                |
| શહેરમાં જાહે <b>ર</b><br>સ્વાધ્યાય                                | ४-६-२०००                      | હાઉનહોલ,<br>અમદાવાદ           | શ્રીમદ્સમાધિ શતાબ્દી વર્ષ નિમિત્તે<br>શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની વિવિદ્ય સંસ્થાઓની<br>સહયોગથી યોજાયેલ ભક્તિ સંગીત                                                      |
|                                                                   |                               |                               | સ્વાધ્યાયના કાર્યક્રમો                                                                                                                                         |
| વિદેશસ્થિત<br>ભારતીયોને<br>ધર્મસંસ્કૃતિની<br>પ્રેરણા/ધર્મપ્રભાવના | ભ-८-≤૦૦૦<br>દ્યી<br>43-६-૨૦૦૦ | ચુ.કે.,<br>ચુ.એસ.એ.<br>કેનેડા | પૂજ્યશ્રીની વિદેશ ધર્મચાત્રા                                                                                                                                   |
| સંસ્કાર-સિંચન                                                     | <b>९७-</b> ६- <b>२००</b> ०    | ગાંદીનગર                      | व्यसनमुडित प्रदर्शन                                                                                                                                            |
| મહાપર્વની ઉજવણી                                                   | <b>१</b> ६-७-२०००             | કોબા                          | ગુરુપૂર્ણિમાની ઊજવણી                                                                                                                                           |
| ਰਿधार्थीओने<br>ઇતર-પ્રવૃત્તિમાં<br>સહયોગ                          | ૨૨-७-૨૦૦૦<br>થી<br>૨૩-७-૨૦૦૦  | કોળા                          | અમદાવાદની શ્રીમતી એલ એન્ડ સી મહેતા<br>વિનયન કોલેજ અને લાયન્સ ક્લબના<br>ઉપક્રમે સંસ્થામાં ચોજાયેલ N.S.S. શિબિસ્                                                 |
| દિવાળી-પુસ્તિકા<br>પ્રકાશન                                        |                               | કોળા                          | 'જીવન અંજલિ' દિવાળી પુસ્તિકાનું<br>પ્રકાશન                                                                                                                     |
| સંસ્કાર-સિંચન                                                     | <b>ξ-</b> ζ-₹000              | અમદાવાદ                       | દિગંબર જૈન મંદિર, સોલારોડ, અમદાવાદમાં<br>સંસ્થાના ઉપક્રમે શાકાહાર અને વ્યસનમુક્તિ<br>ચિત્રપ્રદર્શન                                                             |
| ધર્મયાત્રાની સફળ<br>પૂર્ણાહુતિનો ઉલ્લાસ                           | 99-८-२०००                     | કોળા                          | સફળ વિદેશ ધર્મચાત્રા કરીને પરત આવતા<br>પૂજ્યશ્રીનું ઉત્સાહભેર સ્વાંગત                                                                                          |
| યુવામિત્રો સાથે<br>જ્ઞાનગોષ્ઠી અને<br>પ્રશ્નોત્તરી                | <b>94-</b> 2-2000             | કોબા                          | ઘાટકોપર નિવાસી, સંસ્કારનિષ્ઠ<br>શ્રી ધીરેનભાઈ એચ. શાહ સાથે ૮૫ યુવા<br>ભાઈ-બહેનો આપણી સંસ્થાની મુલાકાતે<br>પધાર્યા તે નિમિત્તે સત્સંગ સ્વાધ્યાયના<br>કાર્યક્રમો |
| પર્યુષણની<br>આરાધના                                               | ૨૬-૮-૨૦૦૦<br>થી<br>૨૬-૯-૨૦૦૦  | કોળા                          | પૂજ્યશ્રીના સાશ્નિધ્યમાં ઉલ્લાસભેર<br>પયુષણપર્વની ઊજવણી                                                                                                        |
|                                                                   | <del></del>                   |                               | 7-1                                                                                                                                                            |

रक्षत्रयंती वर्ष : २५

34

તીર્થ-સોરભ

| <b>&gt;&gt;&gt;</b>                                  | ^~~~              | ~~~~                            |                                                                                                                                                  |
|------------------------------------------------------|-------------------|---------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| वस्तृत्वनी हेणवशी                                    | 39-८-२०००         | કોબા                            | લઘુવક્તવ્યોનું આયોજન                                                                                                                             |
| તપની અનુમોદના                                        | 3-6-5000          | કોબા                            | પૂજ્યશ્રીના હસ્તે તપસ્વીઓના પારણા                                                                                                                |
| શ્રીઆત્મસિદ્ધિ<br>શાસ્ત્રનું પારાયણ                  | 40-6-5000         | કોળા                            | મુરુબી મુમુક્ષુ કાંતાબહેનના જન્મદિન<br>નિમિત્તે તેમના પરિવારજનો તરફથી સંસ્થામાં<br>શ્રી આત્મસિદ્ધિ પારાયણ તથા<br>સ્વામિવાત્સલ્યનું આયોજન         |
| ૫.ફૃ. શ્રીમદ્<br>રાજચંદ્રજીની<br>સમાધિ-શતાબ્દી       | 46-6-5000         | બોટાદ                           | પરમકૃપાળુદેવની ફિત્મ 'દિવ્ય જ્યોતિનો<br>અમર પ્રકાશ'નું બોટાદમાં પ્રદર્શન                                                                         |
| અનુકમ્પા-<br>પશુઓનું આરોગ્ય                          | 30-6-5000         | શેરથા                           | સંસ્થા હારા શેરથા ગામમાં 'પશુ સારવાર<br>કેમ્પ'નું આયોજન; જેમાં ડો. ગિરિશભાઈ<br>પરમારનો વિશેષ સહયોગ સાંપડ્યો.                                     |
| પ્રસંગને અનુલક્ષીને<br>શિબિર                         | 9-90-2000         | કોળા                            | પરમકૃપાળુદેવના પરમ સમાધિ શતાબ્દી<br>મહોત્સવ નિમિત્તે આપણી સંસ્થામાં શિબિટનું<br>આયોજન                                                            |
| ધર્મસંસ્કારના<br>માધ્યમોની<br>અનુમોદના               | 9-90-2000         | કોબા                            | આપણી સંસ્થા દ્વારા 'શ્રી આત્મસિદ્ધિ'<br>કેસેટ તથા 'સાપ્તાહિક કેલેન્ડર'નું વિમોચન                                                                 |
| ધાર્મિક-પરિસંવાદ<br>[સમાધિ-શતાબ્દી<br>વર્ષ નિમિત્તે] | S-40-5000         | ભાઈકાકા હોલ<br>અમદાવાદ          | શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર તથા મહાત્મા ગાંધીજી વિશે<br>વિશિષ્ટ પરિસંવાદ; જેમાં પૂજ્યશ્રી<br>આત્માનંદજી તથા કો. કુમારપાળભાઈ<br>દેસાઈએ ભાગ લીધો હતો.         |
| શ્રી આત્મસિદ્ધિ<br>સ્ચનાદિનનો<br>કાર્ચક્રમ           | <b>98-90-3000</b> | કોબા                            | શ્રી આત્મસિદ્ધિ રચનાદિન નિમિત્તે સંસ્થામાં<br>સત્સંગ-ભક્તિ-સ્વાધ્યાયના કાર્યક્રમોનું<br>આયોજન                                                    |
| વિશિષ્ટ પ્રસંગે<br>શહેરમાં જાહેર<br>સ્વાધ્યાય        | ૧૫-૧૦-૨૦૦૦        | ટાગોર<br>હોલ, પાલડી,<br>અમદાવાદ | શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની વિવિધ સંસ્થાઓના સંયુક્ત<br>ઉપક્રમે પૂજ્યશ્રી આત્માનંદજી, આદ.<br>શ્રી વસંતભાઈ ખોખાણી તથા<br>ડો. કુમારપાળભાઈના જાહેર વ્યાખ્યાનો |

તીર્ચ-સોરભ

रभटन्यंती वर्ष । २५

| પશુ-પંખી-         | <b>९</b> ६-९०-२००० | લીંચ,                          | લીં <mark>ચની</mark> પાંજરાપોળ, વાઘજીપુર ગામમાં  |
|-------------------|--------------------|--------------------------------|--------------------------------------------------|
| અનુકંપા           |                    | વાદાઅતેક                       | પાણીના હવાડા માટે તથા ઉત્કેટેશ્વર                |
|                   |                    | ઉત્કંટેશ્વર                    | <b>म</b> हाहेव गाममां पंजीध <b>२</b> जनाववा माटे |
|                   |                    | ਮਨ।દેવ                         | સંસ્થા દ્વારા આર્થિક સહાય                        |
| દિવાળીની          | ૨૫-૧૦-૨૦૦૦         | કોળા                           | <b>ඩ්</b> ਪાવલી ਪਰ්ની ઉત્સાહભેર ઊજવણી            |
| आराधना अने        | થી                 | •                              |                                                  |
| ଓଟवણી             | 9-99-2000          | ·                              |                                                  |
| મહાપુરુષોના જન્મ  | 99-99-2000         | કોળા                           | પરમકૃપાળુદેવની જન્મજયંતી નિમિત્તે                |
| મંગળની ઉજવણી      |                    |                                | સંસ્થામાં વિવિદ્ય કાર્યક્રમોનું આચોજન            |
| દ્યર્મપ્રભાવનામાં | ૨૫-૧૧-૨૦૦૦         | શણ્મુખાનંદ                     | ૫.ફ. શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીના જીવનને આલેખતી          |
| અનુમોદના          |                    | હોલ, માટુંગા,                  | ફીલ્મ-સ્લાઈડ, સર્વશ્રી ડો. અતુલભાઈ શાહ           |
| Ť                 | -                  | મુંબઈ                          | વસંતભાઇ ખોંખાણીનું ઉદ્દબોદાન અને                 |
|                   | ė                  | જેસીંગભાઇની ભક્ <del>ર</del> િ | d                                                |
| શહેરોમાં          | ૨૬-૧૧-૨૦૦૦         | ઇજનેરી                         | સંસ્થા દ્વારા ભક્તિસંગીત તથા પૂજ્યશ્રી           |
| જાહેર સત્સંગ      |                    | સ્ટાફ ટ્રેનિંગ                 | આત્માનંદજીનો 'સાત્વિક, સંયમિત આહાર               |
| સ્વાધ્યાય         |                    | કોલેજ, સે. ૧૬                  | સાથે સુખી અને ચિંતારહિત જીવન વિષય                |
|                   |                    | ગાંદીનગર                       | પર સ્વાદ્યાયનું આયોજન.                           |

સંસ્થાની રજતજંચતી આધ્યાત્મિક તથા પારમાર્થિક રીતે ઉજવવા માટે સમગ્ર કોળા પરિવાર અને વિદેશસ્થિત ભાઈ-બહેનોએ સારો એવો ઉત્સાહ દર્શાવ્યો છે. આ ૨૦૦૦નું વર્ષ ભગવાન મહાવીર સ્વામીનું ૨૬૦૦મું જન્મકત્યાણક વર્ષ અને શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીનું સમાધિ-શતાબ્દી વર્ષ હોવાથી તેના સંદર્ભમાં સંસ્થા દ્વારા મુંબઈ, અમદાવાદ, કોળા, લંડન તથા ન્યૂચોર્કમાં અનેક કાર્યક્રમો થયાં અને થઇ રહ્યાં છે; જેમાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની અનેક સંસ્થાઓ મૂલ્યવાન અને પ્રશંસનીય સહયોગ આપી રહી છે. સંસ્થાનું સુશોભીકરણ, પાકા રસ્તાઓનું નિર્માણ અને નવા સ્ટાફ ક્વાર્ટસનું બાંધકામ પણ આ ગાળામાં પૂરા થયાં છે અને સૌની નજર ડિસેમ્બરના સંસ્કૃતિ-સંવર્ધન એવોર્ડ, સંત-સંમેલન અને પંચદિવસીય શિબિર પર એકિંગ્રત થઈ છે. તે સત્પુરુષોના યોગબળથી અને સૌ મુમુક્ષુ શુભેચ્છકોના સર્વાંગી સહયોગથી સફળ થશે તેવી ભાવના ભાવીએ છીએ. કેંંગ્ર શાંતિ: શાંતિ: શાંતિ:

#### 'સત્પુરુષોનું ચોગબળ જગતનું કલ્યાણ કરો.'



તીર્શ=સોગ્રમ

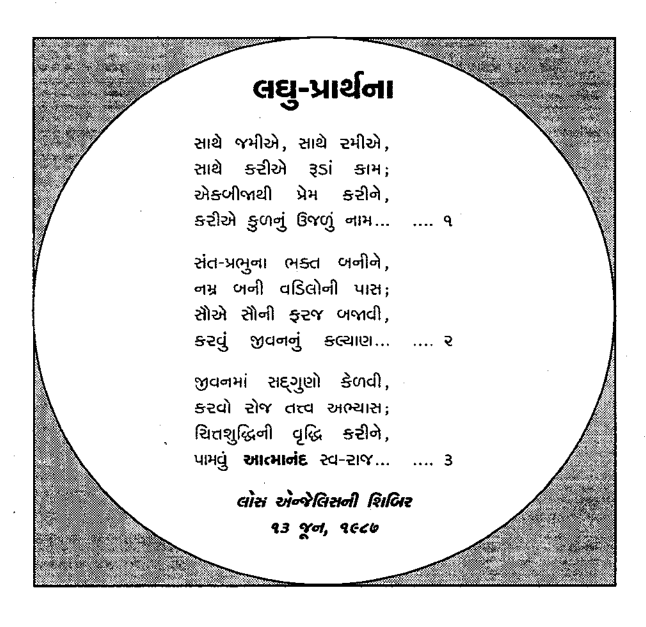
# અનુક્રમણિકા

| અધ્યાભ અને સાધના                                               |                                   |
|----------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| પાર્થના                                                        | 36                                |
| आयना<br>शात्मज्ञाननी प्राप्ति                                  | પુજયશ્રી આત્માનંદજી ૪૦            |
| આર ભાવના                                                       | બહેનશ્રી જ્યોત્સ્ના પી. શાહ ૪૩    |
| सानव्या<br>सानव्युव्यननी सार्थेस्ता                            | શ્રી માણિભાઈ ઝ, શાહ               |
|                                                                | પ્રભુ પ્રેમી                      |
| પ્રભુ <del>-સ્મરણ</del><br>જિજ્ઞાસુ-સાધકની ભક્તિપ્રેરક વિચારણા | શ્રી મિતેશ એ. શાહ                 |
| ક્ષાયની ઉપશાંતતા                                               | શ્રી મનસુખ એમ. બારોટપપ            |
| _                                                              | अर नवासुवर वान. व्याहाट           |
| સંરકાર અને શિક્ષણ                                              |                                   |
| સંત કેવા હોય?                                                  | પૂજ્યશ્રી આત્માનંદજી ૫૭           |
| સંસ્કાર અને સંસ્કૃતિનો વાહક                                    | શ્રી હરિભાઇ કોઠારીપ૮              |
| શિક્ષણ અને સંસ્કાર                                             | પ્રા. અનિલભાઇ સોનેજી દુવ          |
| સંસ્કાર થકી સાધના                                              | પ્રા. જયન્તભાઈ મોઢ ફ૪             |
| દર્શન અને ચિંતન                                                |                                   |
| શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના પદાસાહિત્યમાં ભેદજ્ઞાનની સમાધિભાષ           | ા બહેનશ્રી ચંદાબહેન વી. પંચાલી દળ |
| हर्शन साहित्यमां आत्मर्थितन                                    | શ્રી ગુણવંત બરવાળિયા 'ગુંજન' હર   |
| જીવના અસાધારણ ભાવો                                             | શ્રી જયંતભાઇ શાહ હદ્              |
| શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીની જીવનસિદ્ધિના કેટલાક પાસાઓ                 | પૂજ્યશ્રી આત્માનંદજી ૮૦           |
| સ્દાગ્રહ                                                       | ડો. ૨મણલાલ ચી. શાહ                |
| મીન                                                            | બહેનશ્રી વિભા એસ. મહેતા ૮૪        |
| ચારિબલેખન અને મેરણા                                            |                                   |
| રામકૃષ્ણ પરમહેસનું જીવન                                        | શ્રી પ્રસાદ બ્રહ્મભટ્ટ ૮૬         |
| ચુગપ્રદાન મહાપ્રભાવક શ્રી હેમચન્દ્રાચાર્યજી                    | ડો. શર્મિષ્ઠાબહેન સોનેજી          |
| શ્રી વીશ્ચંદ રાઘવજી ગાંધી                                      | ડો. કુમારપાળ દેસાઈલ્ડ             |
| પ્રજ્ઞાચસુ પં. સુખલાલજીની પુરુષાર્થપ્રેરક આત્મકથા              | ડો. પ્રીતિબહેન શાહ ૧૦૧            |
| सांप्रत संदर्भमां सहिंदान                                      |                                   |
| વર્તમાન સંદર્ભમાં ભગવાન મહાવીરનો સંદેશ                         | ડો. કુમારપાળ દેસાઈ ૧૦૫            |
| આપણે ધર્મ – રાષ્ટ્રના સંદર્ભે                                  | પ્રા. જયન્તભાઈ મોટ ૧૧૧            |
| બીજાના સુખનો વિચાર એ જીવનની શરૂઆત છે                           | દૂની માંડલિયા ૧૧૬                 |
| અહિંસાનો આજનો સંદર્ભ                                           | શ્રી ગોવિંદભાઇ રાવલ ૧૧૯           |
|                                                                |                                   |

તીર્થ-સોરભ

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

34



# आत्मज्ञाननी प्राप्ति

#### પુજ્યશ્રી આત્માનંદજી

''સર્વ કલેશથી અને સર્વ દુઃખથી મુક્ત થવાનો ઉપાય એક આત્મજ્ઞાન છે. વિચાર વિના આત્મજ્ઞાન થાય નહીં; અને અસત્સંગ તથા અસત્મસંગથી જીવનું વિચારબળ પ્રવર્તતું નથી, એમાં કિચિતમાત્ર સંશય નથી.''

#### શ્રીમદ્રાજસંદ્ર વચનામૃત પત્રાંક - ૫૬૯.

આપણે શાનાથી મુક્ત થવું છે? સર્વ ક્લેશ અને દુ:ખથી. તો હવે એ વસ્તુ સમજવી જોઈએ કે દુ:ખ અને ક્લેશ એટલે શું? દુ:ખ એ ઇન્દ્રિયો દ્વારા અનુભવાય છે, અને ક્લેશ એ ચિત્ત દ્વારા અનુભવાય છે. ઇન્દ્રિયોને અણગમતી વસ્તુ મળે તેને જગતના જીવો દુઃખ કહે છે. પરંતુ બહારમાં કોઇ પણ દુઃખના સંચોગ ન હોવા છતાં ચિંતા-આકુળવ્યાકુળપણું-માનસિક સંતાપ-સંકલ્પો વિકલો કર્યા કરવા અને પોતાના નહીં એવા અન્ય પદાર્થીની મૂર્છામાં મૂંઝાચેલા રહેવું-અભિલાષાઓ સેવ્યા કરવી એનું નામ છે ક્લેશ - આમ થઈ જશે તો શું થશે? પેલું ચાલ્યુ જશે તો શું થશે? વગેરે ભાવો થવા - આર્તધ્યાન થવું-એનું નામ જ ક્લેશ.

આ દુઃખ અને ક્લેશથી મુક્ત થવાનો ઉપાય એક જ છે કે આત્માને ઓળખો. ઓળખો એટલે શ્રદ્ધો, શ્રદ્ધો એટલે પરિચય કરો; પરિચય કરો એટલે અભ્યાસ કરો, અભ્યાસ કરો એટલે કે પોતાના ઉપયોગને વારંવાર અંતર્મુખ બનાવો અને રવભાવમાં સ્થિરતા કરો ; જેથી અનુભવદશા પ્રગટે. આત્મજ્ઞાન આપણે બહારથી મેળવવાનું નથી પરંતુ આપણો જ આત્મા શુદ્ધિક્ટરણ દ્વારા નિર્મળ થઇને पोताना ज्ञान अने आनंहनो अनुसद हरे तेने આત્મજ્ઞાન કહે છે. જેવી રીતે ''સર્વ ગુણાંશ તે સમ્યક્ત્વ'' એ જ રીતે આત્મજ્ઞાન પ્રગટતાં બધાં આત્મગુણો અંશે નિર્મળ બની જાય છે. આત્મગુણો निर्भण अने सम्यङ् जनतां छव सर्व हुःज अने કલેશથી ક્રમશઃ મુક્તિ પામે છે. આત્મજ્ઞાન કોઇનું આપ્યું અપાય કે લીધું લેવાય એવી નિશ્વયથી કોઈ વ્યવસ્થા જ નથી. પરંતુ સત્પુરુષ પાસેથી તે પ્રાપ્ત કરવાના ઘણાં સંયોગ अने सग**a**S કૃપાળુદેવશ્રીએ કહ્યું છે કે – '' કોઈ એક સત્પુરુષને શોધ: અને તેના ચરણ કમળમાં સર્વભાવ અર્પણ કરી દઈ વર્લ્યો જા, પછી મોક્ષ ન મળે તો મારી પાસેથી લેજે.'' -

આત્મજ્ઞાન અભ્યાસરૂપે થાય તો મુમુક્ષદશા છે અને 'સહજરૂપે' થાય તો જ્ઞાનીદર્શા છે. વિશેષરૂપે થાય તો મુનિદશા છે અને એક રોકન્ડનો પણ આંતરો પડ્યા વિના રહે તો તે કેવળકાન છે.

આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવું હોય તો વિચારદશા ਮ੍ਰਾਣ કરવੀ পોઈએ. અહીં વિચારનો અર્થ છે -તત્ત્વવિચાર - સદ્દવિચાર - આત્મવિચાર. આત્મવિચારથી આત્મા નજીક જવાય છે. જેવી વસ્ત્ લેવી હોય એવું મુલ્ય ચુક્વવું પડે છે. તો આપણે તો અનાદિકાળના અજ્ઞાન અંધકારને દૂર કરી ભવભ્રમણનો અંત લાવવાનો અપૂર્વ પુરુષાર્થ આદરવાનો છે. એ કંઈ એકદમ ના થઈ જાય. એનો લક્ષ રાખીને સતત પુરુષાર્થ કરતાં રહેવું અને દર વરસે ગંભીરતાથી આપણી આત્મસાધનાનો વિચાર કરવો કે આટલા વરસો દરમિયાન મેં કેટલો-(Progress) ਮ਼ਮਰਿ કર્યો? નિરંતર એ જ લક્ષ. એ જ ભાવના, એ જ વિચાર, એનું જ સ્ટણ રહે તો એ તત્ત્વવિચાર અવશ્ચ આત્મજ્ઞાન પ્રગટવાનું નિમિત્તકારણ બની શકે છે. વિચારની એટલી બધી અગત્ય છે કે શ્રીઆત્મસિદ્ધિશાસ્ત્રમાં અનેકવાર

રજહજરાંતી વર્ષ : સ્પ

વિચાર શબ્દ આવ્યો છે. વિચાર એટલે ભાવના. શ્રી કુંદકુંદાચાર્ચે લખેલાં મુખ્ય પાહુડોમાં 'ભાવપાહુડ' સૌથી મોટું લખ્યું છે તેમાં 'ભાવ'નું મહત્ત્વ દર્શાવ્યું છે.

#### ''ભાવે જિનવર પૂજિયે, ભાવે દીજે દાન; ભાવે ભાવના ભાવીએ, ભાવે કેવળજ્ઞાન.''

એમ બધાં બોલે છે તો ખરાં પરંતુ ભગવાન સુધી ભાવને લઈ જઈ શક્તાં નથી, તો પછી કામ થાય નહીં. આપણો વટ પડે એવું કાંઈ કરવાનું નથી પરંતુ આપણો આત્મા ઉજ્જવળ બને એવો ભાવપુરુષાર્થ કરવો જોઈએ . હવે એ વિચારદશા કેમ નથી પ્રગટ થતી? અથવા એનું અનુસંધાન કેમ નથી રહેતું? તો કહે છે કે અસત્સંગ અને અસત્પસંગથી જીવનું વિચારબળ પ્રવર્તતું નથી . તો કુસંગનો ત્યાગ કરવો , સત્સંગનો વારંવાર પરિચય અને અભ્યાસ કરવો અને અસંગતાનો લક્ષ રાખવો. સત્સંગના આશ્રય વિના અસંગ એવા આત્મપદની પ્રાપ્તિ થતી નથી. તો જેનાથી કષાયભાવો સેવાય: જેનાથી વિષયવિકારો વૃદ્ધિ પામે; જ્યાં જવાથી ધર્મભાવના નષ્ટ થઇ જાય એવા અસત્સંગ અને અસત્પ્રસંગનો સર્વથા ત્યાગ કરવો અને શ્રીદેવગુરુ-ધર્મનો સમાગમ વધારવો, જેથી આત્મબળ વધે અને ક્રમે ક્રમે તે આત્મજ્ઞાન સુધી પહોંચી જવાય. એક બાજુ આરંભ-પરિગ્રહનું અભત્વ કરતાં જવું-એટલે કે જીવન જરૂરીયાત પૂરતો જ જગતના પદાર્થોનો ઉપયોગ કરવો. જો તે એકદમ ન બની શકે તો ઘીરે ધીરે નિયમપૂર્વ<del>ક</del> મર્યાદામાં આવવું. – કોઈપણ વસ્તુ અભ્યાસથી અવશ્ય સિદ્ધ થાય અનાદિકાળનો ખોટા સંસ્કારવાળો અભ્યાસ છે તેને છોડવા માટે વારંવાર સત્પુરુષોનો સમાગમ-સત્સંગ-સદ્વાંચન અને આત્મચિંતન એક અનોખો ઉપાય છે. વિકારી અને વિભાવી ભાવોને તોડવા સ્વભાવનો-સ્વદાર્યનો અભ્યાસ અતિ આવશ્યક છે. એક શત્રુઘર છે એક મિત્રઘર છે અને એક સ્વ ઘર છે. જગતના પદાર્થો શત્રુઘર જેવા છે કે જેના પરિચયથી પાપાશ્રવ ઉપજે છે. પૂજા, પ્રાર્થના, દર્શન-વંદન, ભક્તિ, સ્વાધ્યાય-સત્સંગ એ ધર્મભાવના તે મિત્રઘર છે. તેનો પણ પરિચય કરીને ત્યાં રોકાઈ જવાનું નથી, પણ પાત્રતા વધારી સદ્બોધનો અભ્યાસ કરવાનો છે. મોક્ષમાર્ગમાં બહુ દોડવાની જરૂર નથી પણ સતત ચાલતાં રહેવાની જરૂર છે. આત્મા જાગે તો મોહનિદ્રા ભાગે. જાગે અને સતત અભ્યાસ અને પુરુષાર્થ કરતો રહે તો મોહગ્રંથિનો નાશ થઈ આત્મજ્ઞાનને પ્રગટાવે છે.

શ્રી ગુરુ સરળતાથી એક અન્ય ઉપાય પણ બતાવે છે કે ભાઈ! જો તું ત્રણ વસ્તુ સમજને કર તો તને આત્મજ્ઞાન થાય.(૧) નિરંતર અથવા વારંવાર સત્પુરુષનો સમાગમ કરવો; (૨) સત્શાસ્ત્રનું ચિંતવન કરવું અને (૩) સદ્ગુણોની પ્રાપ્તિ કરવી. વળી સત્સંગ કરી શકાય તે માટે જીવનચર્યા એવી રીતે ગોઠવવી જોઈએ કે સત્સંગ કરવાનો સમય મળે. વ્યાવહારિક કામો અને જવાબદારીઓ ઓછી કરીએ તો સત્સંગ અને સદ્વાંચન માટે સમય મળે. સદ્વાંચન-સ્વાધ્યાય વગેરે આત્માની ઉન્નતિ અર્થે કરવાના છે, તેથી સાધકે ગ્રંથોની પસંદગી કરતી વખતે વિશાળ અને સર્વતોમુખી દૃષ્ટિ સહિતના મુદ્દાઓ ખાસ લક્ષમાં રાખવાં; જે નીચે મુજબ છે :

- (૧) વૈરાગ્ય અને ઉપશમને પોષક હોય,
- (૨) વીતરાગતાનું જેમાં માહાત્મ્ય વર્ણવ્યું હોય,
- (3) મતમતાંતરનો આગ્રહ છોડાવે અને વાદવિવાદમાંથી મુક્ત કરાવે તેવા હોય,
- (૪) આત્માર્થ-આરાધનાની દૃષ્ટિ દૃઢ કરાવે તેવા હોય,
- (૫) સંસારી જીવોને દીઈકાળથી કોઠે પડી ગયેલા એવા સ્વચ્છંદ અને પ્રમાદનો નિષેદ કરી નિરંતર આત્મજાગૃતિની પ્રેરણા કરનારા હોય.
- (६) साधङने शांतरसभां रुचि ઉत्पन्न કरावी,

- તેમા દૃઢપણે બુદ્ધિને સ્થિર કરાવી, ચિત્તની ચંચળતાના કારણભૂત એવા આરંભ-પરિગ્રહનું અલ્પત્વ કરવા માટેની આજ્ઞા આપવાવાળા હોય,
- (७) સાધકમાં રહેલા અનેકવિદ્ય દોષોનું નિરૂપણ કરી સાધકને દોષોનું સ્પષ્ટપણે દર્શન કરાવનારા હોય,
- (८) वस्तुरवरूपने यथार्थपछे दर्शावी संशयादि अनेङ दोषोने टाणी ज्ञानने निर्मण ङरनारा अने भोक्षमार्गमां साधङने स्थिरता उपषे तेवा सत्साधनोनो स्पष्ट निर्देश ङरनारा होय.

આવા ગુણોથી અલંકૃત ઉપદેશ જે શાસ્ત્રોમાં

આપવામાં આવ્યો હોય તેવા શાસ્ત્રોની પસંદગી સ્વાધ્યાય માટે કરવી હિતાવહ છે.

દયા, શાંતિ, સરળતા, સાદાઈ, સંતોષ, વિનય, વિવેક અને સમર્પણાદિ પાયારૂપ સદ્યુણો છે; જેને જીવનમાં પ્રગટ કરવા માટે વારંવાર આત્મનિરીક્ષણ કરવું અને જાગૃતિ વધારતા જવું. આમ કરવાથી ધીમે ધીમે દુર્ગુણોની બાદબાકી અને સદ્યુણોની આપણા જીવનમાં ધીમે ધીમે વૃદ્ધિ થાય છે. આવી દશા આવ્યે સદ્યુરુનો બોધ પરિણામ પામે છે. પરમાત્માને પ્રાર્થના કરીએ કે આવો આત્મઉન્નતિનો પુરુષાર્થ કરવાની આપણને સીને શક્તિ આપે.

- x -

## દાર્મલડ

#### બહેનશ્રી પૂર્ણિમા શાહ

જીવનરદેવે જે धर्मणीજનું વાવેતર કર્યું છે, તેને પરિણામે જે ફૂલીફાલીને વિશાળ વડોલ બન્યો છે તે 'ધર્મવડ' કબીરવડની જેમ સુવિખ્યાત છે. સંસાર પરિભ્રમણમાં કલાંત થયેલો જીવ કોઈ એવા સ્થાનને ઇચ્છે છે કે જ્યાં તેની સઘળી ઉપાધિ અને અશાંતિ દૂર થાય. અનેક પ્રયત્નો કર્યા છતાં પણ હજુ સુધી તેને શાંતિ મળી નથી. એક ધર્મવડ જ એવું સ્થાન છે કે જ્યાં તે શાંતિ મેળવી શકે અને વિશ્વાંતિ પામી શકે.

आ धर्मवंड डेवो छे? आधि, व्याधि अने ઉपाधिओधी छुवोने ते शांति आपनार छे. तेनी शीतण छायामां ज्ञानीओ अने संतो भैंशी, प्रेम, हया डरूणा अने ज्ञाननी परण मांडीने लेठा छे. चोराशीना चड्डरमां अटवातो छुव क्यारे आ वडनो आश्रय वे छे त्यारे तेनो परिस्नमणनो थाड उतरी क्य छे. अने ते अपार शांति पामे छे. आ वड विनयरूपी मूणथी पोषायेको छे अने વૈરાગ્ચરૂપી જળથી સિંચાયેલો છે. શ્રદ્ધારૂપી થડથી શોભતો આ વડ સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ કરાવવા સમર્થ છે. તેની અનિત્ય, એક્તવ, અન્યત્વ, અશરણ આદિ ભાવનાઓ રૂપી શાખાઓ, અને ક્ષમા, માર્દવ, આર્જવ, શૌચ, સંતોષ, તપ, સંયમ, સત્ય, અકિચનત્વ અને બ્રહ્મચર્ચ આદિ પ્રશાખાઓ કેવી લચી રહી છે! એના સેવનથી જીવ મોક્ષ માર્ગમાં પ્રગતિ કરી પોતાના આત્માને ઉજ્જવળ બનાવી શકે છે. આ વડ ઉપરના અધ્યાત્મરૂપી મધપૂડામાંથી ઝરતા મધુનું પાન કરીને જીવ તૃપ્તિનો અનુભવ કરે છે. અને મોક્ષરૂપી ફળ મેળવીને પરમતૃપ્તિ, પરમસુખ, પરમપદને પ્રાપ્ત કરે છે.

हे જੁਰ! तुं धन्य छे डे आवा परमपवित्र धर्मवडनुं शरण तने मण्युं छे. प्रमाहने वश थर्छ ड्यारेय तेनो आश्रय छोडीश नहीं.

૩ઁ૦ શાંતિ

૪૨ 📗 તીર્થ-સોરભ

સ્વતવયાંતી વર્ધ : ૨૫

#### ચાર ભાવના

#### મેત્રી-પ્રમોદ-કારુણ્ય-માધ્યસ્થ ભાવના

#### બહેનશ્રી જ્યોત્સ્ના પી. શાહ

सत्वेषु मैत्री गुणीषु प्रमोदं, क्लिष्टेषु जीवेषु कृपापरत्वम् । माध्यस्थ भावं विपरीत वृत्तौ, सदा ममात्मा विद्धातु देव॥

હે દેવ! મારો આત્મા સદાને માટે બધા જવો સાથે મૈત્રી, ગુણીજવો પ્રત્યે પ્રમોદ, દુ:ખી જવો પ્રત્યે કરુણા અને વિપરીત વર્તન કરનારા જવો પ્રત્યે માધ્યસ્થ ભાવ ધારણ કરો. વિશુદ્ધ એવી આ ભાવનાઓ ધ્યાનની પરંપરા-શ્રેણીઓને જોડનાર છે.

આ ચાર સુંદર ભાવનાઓ આત્મધર્મની સિદ્ધિ માટે મનુષ્યે દીર્ઘ કાલ પર્ચંત ચિત્તમાં ધારણ કરવી જોઈએ. આ ભાવનાઓ સ્વ-પરને સુખદાયી છે અને હૃદયમાં ધારણ કરવાથી ધર્મધ્યાનને સદાને માટે ટકાવી રાખે છે.

#### (१) भैत्री लादना :

सकल सत्त्वविषयक स्नेह परिणामो मैत्री।
- सर्व छवो अत्थे स्नेहना परिणाम से भैत्री
छे.

સર્વ જુવો પ્રત્યે મૈત્રી ભાવના રાખવાથી નાત-જાત, ગરીબ-તવંગર, નાના-મોટા, ઊંચ-નીચ, ધર્મ-વિધર્મ, રોગી-નિરોગી, નબળો-બળવાન, શત્રુ-મિત્ર કે સુખી-દુ:ખી વગેરેના ભેદભાવ રહેતા નથી. તેથી કોઇ પણ જીવ પ્રત્યે દ્રેષની-અણગમાની લાગણી કે વેર-વિરોધ રહેતા નથી.

સર્વ જીવોને આપણે આપણા આત્મા સમાન એટલે કે आत्मवत् सर्वभूतेषु – માનવાથી આપણું મન વધુ ને વધુ નિર્મળ બને છે. અન્ય જીવોને સમભાવે – મિત્રભાવે જોવાથી મનમાં ઉચ્ચ સંસ્કારો સ્થાપિત થતા જાય છે તથા નિમ્ન કક્ષાના વિચારો સદંતર નાશ પામે છે. આ ભાવનાથી ઉત્પન્ન થતા સદ્દગુણો મનુષ્યને ઉત્તમ-સંસ્કારી બનાવે છે.

આપણે સુખ ઇચ્છીએ છીએ તેમ બધા જુવો સુખી થવાની જ ઇચ્છા રાખે છે. આત્મદૃષ્ટિએ જોતાં દરેક જીવ એક સમાન જ આત્મસ્વરૂપ છે, તેથી જેમાં જીવત્વ રહેલું છે તે બધાં પ્રત્યે મૈત્રી ભાવના રાખવી.

જેમ આપણે મિત્રના હંમેશા શુભચિંતક જ રહીએ છીએ. સંકટ સમયે તેને મદદ કરીએ છીએ તેમ સર્વ જીવોનું હિત ચિંતવવું જોઈએ, તેમને મદદ કરવી જોઈએ તેમ જ સર્વ જીવો સુખી થાઓ, સર્વ જીવો નિરોગી બનો, સર્વ જીવોનું કલ્યાણ થાઓ, કોઈ દુ:ખી ન થાઓ, કોઈ જીવ પાપ ન કરો, સમગ્ર વિશ્વ દુ:ખથી મુક્ત થાઓ - એમ મૈત્રી ભાવના ભાવવાથી ચિત્ત પ્રસન્નતા અનુભવે છે, મનની પવિત્રતામાં વૃદ્ધિ થાય છે અને આત્મસ્વરૂપ પ્રાપ્ત થવાની ચોગ્યતા વધે છે. માટે પ્રત્યેક મનુષ્યે, જીવનની દરેક ક્ષણે જાગૃત રહી નિરંતર સર્વ જીવો પ્રત્યે મૈત્રી ભાવના રાખવી.

#### (૨) પ્રમોદ ભાવના :

गुणेषु पक्षपातो यः स प्रमोदः प्रकीतितः। ગુણોનો પક્ષપાત કરવો અર્થાત્ બહુમાન કરવું તે પ્રમોદ છે.

દયાધર્મમાં માનનારા, જ્ઞાનચક્ષુ ધરાવનારા, તપશ્ચર્યા કરનારા, ઇન્દ્રિયો પર વિજય પ્રાપ્ત

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

કરનારા જુવહિંસાદિ સમગ્ર દોષોને દૂર કરનારા, કષાયરહિત, ચથાસ્થિત વસ્તુ-તત્ત્વને જોનારા મહાપુરુષોના શમ, ઔચિત્ય, ગાંભીર્ય, દોર્ચ આદિ ગુણોથી આનંદ પામવો, તેની અનુમોદના કરવી કે તેવા ગુણોના ધારક ગુણીજનો પ્રત્યે પ્રેમભાવ રાખવો, હૃદયમાં અનુરાગ પ્રગટાવવો, તેઓની ભક્તિ કરવી - બહુમાન કરવું, અન્ય લોકો પાસે તેમના ગુણોની પ્રશંસા કરવી - એ પ્રમોદ ભાવના છે.

કોઇ પ્રાણી સંપૂર્ણપણે ગુણરહિત હોય તે અશક્ય છે, દરેકમાં કોઇ ને કોઇ ગુણ તો હોય જ છે. આપણે ગુણગ્રાહી દૃષ્ટિ કેળવવી જોઇએ. ગુણગ્રાહી દૃષ્ટિ કેળવવી જોઇએ. ગુણગ્રાહી દૃષ્ટિ સખનાર મનુષ્યોમાં ક્ષમા, નમ્રતા, સરલતા, સંતોષ, જિતેન્દ્રિયતા, નિઃસ્પૃહતા, પરોપકારિતા. આત્મપરાયણતા વગેરે ગુણોનો વિકાસ થાય છે. તેથી હૃદયમાંથી દ્વેષ નાશ પામે છે, મન શાંતિ પામે છે; માટે દુનિયાના દરેક પ્રસંગમાં ગુણો જોવાની ટેવ પાડવી અને ગુણગાન બનવાનો પ્રયત્ન કરવો.

પ્રમોદ ભાવનાને આપણે સૌએ આપણ હૃદયમાં વાસિત કરવી જોઈએ કે જેથી આપણે આપણા કરતાં વધારે નિપુણ-ગુણવાન વ્યક્તિઓને જોઈએ ત્યારે તેની ઇર્ષ્યા કરી આર્ત-રૌદ્ર ધ્યાન દ્વારા કર્મબંધ કરી ભવભ્રમણ વધારવાને બદલે તેમના જીવનમાંથી પ્રેરણા મેળવી સન્માર્ગે ચાલવાનો પ્રયત્ન કરતા રહેવાથી તેમના જેવી નિપુણતા કે ઉત્કૃષ્ટ પદ પામી શકીએ.

#### (૩) કારુણ્ય ભાવની :

દીન, દુઃખી, અનાથ, અપંગ, અશરણ જુવો પ્રત્યે કરુણા કરવી તે કારુણ્ય અથવા અનુકંપા છે.

કરાણ બે પ્રકારની છે – દ્રવ્યકરાણ અને ભાવકરાણા. धनथी, अन्नथी, तनथी, वियोगथी के हु:जी होय तेने ते ते प्रश्नरनी महह इरवी ते द्रव्य इराण छे, भूज्याने भोक्न आपवुं, तरस्याने पाणी पावुं, रोगीने हवा आपवी, वियोगीने धीरक-हिवासो आपवां वगेरे

અજ્ઞાન દશાવાળાને જાગૃત કરી જ્ઞાન આપવું, દાર્મિક સત્ય તત્ત્વનો બોધ આપવો, આત્મસ્વરૂપપ્રાપ્તિનો માર્ગ બતાવવો તે ભાવ કરાણા છે.

र्षे प्रहारनी ङ्रुणा ङ्र्यानी पोतानी शक्ति होय ते प्रहारनी ङ्गुणा ङ्र्री अन्यने मध्ध आपी पोते आनंदित थवुं ते ङारुण्य भावना हे.

આ કારુણ્ય ભાવના મનમાં વાસિત કરવાથી જુવો પર થતો દ્રેષ અટકે છે અને અંતઃકરણ પવિત્ર થાય છે. આ નિમિત્તે પોતાની આત્મશક્તિ ખીલે છે. કરુણાપાત્ર વ્યક્તિઓને આપણે જેટલા સુધારીએ છીએ તેટલા પ્રમાણમાં આપણે પણ સુધરીએ છીએ. આમ કારુણ્ય ભાવનાથી સ્વ અને પર બંનેને લાભ થાય છે.

કરુણાપાત્ર व्यक्तिओनुं हुःभ हूर કरवा माटै आपणे तेने इंग्रं आपी शहवानी खितिमां न होर्ग्य तो पण मधुर अने शांत वयनोथी तेमनुं हुःभ हूर કरवाना ઉच्च हर्तव्यथी चूहवुं नहि. डेटवीड वार मधुर वयनोथी पण हुःभी मनुष्यने आश्वासन मणे छे अने तेने हुःभ सहन हरवानी शक्ति मणी रहे छे.

આમ માત્ર મનુષ્ય પ્રત્યે જ નહીં પરંતુ અનાથ, નિરપરાધી, ગરીબ પ્રાણીવર્ગ તરફ પણ દયાની લાગણી રાખવી. ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં લખ્યું છે કે, ભૂત-વર્તમાન અને ભવિષ્ય-ત્રણેય કાળના અર્હતો અને ભગવંતો ઉપદેશ આપે છે કે સર્વ પ્રકારના જીવંત પ્રાણીઓનો વધ કરવો નહિ, તેમની તરફ કૂરતા વાપરવી નહિ, તેમનો દુરૂપયોગ કરવો નહિ અને તેમને હાંકી મૂકવા નહિ. સર્વ વસ્તુઓના રહસ્થને જાણનાર સુજ્ઞ પુરુષોએ આવો નિત્ય શાશ્વત, સનાતન નિયમ શીખવ્યો છે. માટે કારુણ્ય ભાવ રાખી સર્વ પ્રાણી પ્રત્યે દયા તથા અનુકંપાની લાગણી રાખવી.

#### (૪) માદરાસ્થ ભાવના :

રાગ-દ્વેષના મધ્યભાગમાં રહેલો તે અર્થાત્ રાગ-દ્વેષ વગરની વૃત્તિવાળો ભાવ તે માધ્યસ્થ કે ઉપેક્ષા.

જે મનુષ્યો આપણાથી જુદા મતના હોય અથવા જુદી રીતે વર્તતા હોય તેમના પ્રત્યે માધ્યસ્થ ભાવના રાખવી અર્થાત્ તેમના પ્રત્યે રાગ કે દ્વેષ કરવા નહિ પણ ઉપેક્ષા ભાવ રાખવો.

કોઈ મનુષ્ય ગેરવર્તન કરે ત્યારે કોઈ દયાળુ, સુજ્ઞ જન તેને સમજાવે, બોધ આપે, શિખામણ આપે કે ખરાબ વર્તનથી તેને થતા નુકસાન વિશે સમજાવે છતાં પણ તે મનુષ્ય વર્તન સુધારે નિક તો તેના પર હેષ કરવો નિક. હેષ કરવાથી કર્મબંધ થાય છે અને ભવભ્રમણમાં વૃદ્ધિ થાય છે. આથી સ્વપર નુકસાન થાય છે. માટે તેવા પ્રસંગે તેવા લોકોની ઉપેક્ષા કરવી યોગ્ય છે. જેથી બંનેને હેષ થતો અટકે છે. વળી સંસારની મલિન વાસનાઓને પોષણ આપે તેવા રાગના કારણભૂત મનુષ્યોની પણ ઉપેક્ષા કરવી.

आ उपेक्षा इरवानो प्रसंग त्यारे क् अमलमां भूडवो डे क्यारे ते मनुष्यने सुधारी शडवानुं आपण्णामां क्या न होय अने तेने सुधारवा क्वां अभिमान डे राग-द्वेषनी परिणित थवानो संक्व होय तेम क उपरानी श्रण भावनाओमांथी એક पण तेने लागु थती न होय तो क आ माध्यस्थ भावना अमलमां मूडवी डे कथी राग-देषना डारणो ओछां थर्ष क्य. આત્મસ્વરૂપમાં આગળ વધેલા કે આગળ વધવા પ્રચત્ન કરનારે માધ્યસ્થ ભાવનાના બળથી મલિન-સ્વાર્થી વાસનાઓનો એક્દમ નાશ કરવા સર્વ ઇચ્છાઓની ઉપેક્ષા કરવી અને પ્રારબ્ધયોગે જે પ્રાપ્ત થાય તેમાં માધ્યસ્થતા રાખી સમભાવથી તેનો ઉપભોગ કરવો.

આ સર્વ પ્રકારની ઉપેક્ષાથી આત્મસ્વરૂપ પ્રગટ થાય છે. માટે આત્મસ્વરૂપમાં સ્થિરતા કરવા માધ્યસ્થ ભાવના ભાવવી. પરંતુ ઉપેક્ષાથી ગૃહસ્થાશ્રમનો, પોતાની ફરજોનો કે ધર્મનો નાશ ન થાય તે માટે જાગૃત રહેવું. મનુષ્યે પોતાની ભૂમિકાને, સ્થાનને લક્ષમાં રાખી ઉપેક્ષા કરવી.

આ ચાર ભાવનાઓ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિગ્ય અને વૈરાગ્યરૂપ છે, તેથી જ્ઞાનાદિની પ્રાપ્તિ થાય છે. માટે આ ચારેય ભાવનાઓ મનુષ્યે પોતાના હૃદયમાં વાસિત કરી સમભાવથી વર્તવું. સંબોદસત્તરીમાં લખ્યા પ્રાણે સમભાવથી મનુષ્ય અવશ્ય મોક્ષ પામે છે.

### सङ्ज थात्रा

#### <mark>--- ડો. ઘનશ્યામ મિ. માંગુકિયા</mark> 'અચ્યુત'--

लावा लेवुं लगतमां ना हशुं; आत्म लाखे, लाववानुं ना हशुं! ले पहार्थो आंजने हेजाय छे; तत्त्वने लाखा पछी त्थां ना हशुं! लाववानुं लुव द्वारा होय छे; छन्द्रियोमां आजरे छे ना हशुं! सहज हेवज सेह सात्मा आपणो; ज्ञान, ज्ञाता, ज्ञेय-जाही ना हशुं! लाववो, लाखा पछी परमाणवो; सहज यात्रा, विहल हर-हर ना हशुं!

## માનવજીવનની સાર્થક્તા

#### શ્રી મણિભાઈ ઝ. શાહ

''कला बहत्तर पुरुषकी, तामें दो सरदार; एक जीवकी जीविका, एक जीव उद्धार.''

શ્રી ઋષભદેવ ભગવાને મનુષ્યની બોંતેર કળાઓ ગણાવી છે; તેમાં બે મુખ્ય કહી. એક જીવને મળેલા જીવન – શરીરને નીભાવવા માટે **४३**री ઉधम <del>५</del>२वो ते. सारी रीते छववूं से પણ એક કળા છે – હોંશિયારી છે. બીજી કહી કે આ જીવન – શરીર દ્વારા આ જીવનો – પોતાનો – ઉદ્ધાર કરવો અર્થાત્ જન્મ-મરણના ચકાવામાંથી છૂટીને પોતાના આત્માને પરમાત્મા બનાવવો - બનવા તરક લઈ જવો. કમભાગ્યે આપણામાંના મોટા ભાગના લોકો પહેલી કળામાં જ અટવાઈ પડીએ છીએ. બીજી કળાનો તો ખ્યાલ જ આવતો નથી. અને કદાચ બીજા ङ्रुलानी प्राप्तिनुं लान आवे तो ते प्राप्त કરવાનો સાચો રસ્તો જુવને મળતો નથી, મળે તો શ્રહ્ધા જાગતી નથી અને ક્દારા શ્રહ્મા જાગે तो ते भाटे प्रयत्न <del>५</del>२१तो नथी.

મહા મુશ્કેલથી મળેલા આ મનુષ્યભવ અને તેમાં પણ આત્મામાંથી પરમાત્મા બની શકાય એવા પરમાર્થને અનુકૂળ યોગ મળવા છતાં જો આ આત્મા આ દિશામાં થોડી પણ પ્રગતિ ન કરે તો તેને શું કહેવું? આ બાબતમાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર વચનામૃત પત્રાંક ૯૩૫ ખૂબ સૂચક છે – એમાંના થોડા અંશો જોઈએ.

'ચક્કવર્તીની સમસ્ત સંપત્તિ કરતાં પણ જેનો એક સમયમાત્ર પણ વિશેષ મૂલ્યવાન છે એવો આ મનુષ્યદેહ અને પરમાર્થને અનુકૂળ એવા યોગ સંપ્રાપ્ત છતાં જો જન્મમરણથી રહિત એવા પરમપદનું ધ્યાન રહ્યું નહીં તો આ મનુષ્યત્વને અધિષ્ઠિત એવા આત્માને અનંત વાર ધિક્કાર હો!

જેમણે પ્રમાદનો જય કર્યો તેમણે પરમપદનો જય કર્યો.'

આટલી વાતમાં એટલી બધી ગઢન અને સૂચક વાતો શ્રીમદજીએ કહી દીધી કે ન પૂછો વાત. જરા તપાસીએ.

એક સમય એટલે? આંખ મીચીને ઉઘાડીએ એટલી વેળામાં તો અનેક સમય થઈ જાય. સમય એટલે સમય (ટાઈમ) માપવાનું નાનામાં નાનું એકમ (યુનીટ).

ચકવર્તીની સમસ્ત સંપત્તિ કેટલી? એનું વર્ણન કરીએ તો ટાઢા પહોરનાં ગપ્પાં લાગે. છતાં જરાક જોઈએ.

'ભરત ક્ષેત્રના છ ખંડ પર એકાધિકાર ધરાવતા સમ્રાટ. એમના અંતર્ગત ૩૨૦૦૦ મુકુટબદ્ધ રાજાઓ, ૯ નિધિ, ૧૪ રત્નો, ૯૬૦૦૦ રાણીઓ... એમની સેનામાં ૮૪ કરોડ ચોદ્ધા, ૧૮ કરોડ ઘોડા, ૮૪ લાખ હાથી, ૮૪ લાખ રથ...' વગેરે, વગેરે.

વિચાર કરો કે આટલી બધી સંપત્તિ કરતાં પણ વિશેષ મૂલ્યવાન મનુષ્યભવનો એક સમય! કેમ? જે પરમપદ – પરમાત્મપદ આ મનુષ્યભવમાં પ્રાપ્ત થઈ શકે છે તે ઉપર જણાવી તે બધી સંપત્તિ આપવા છતાં પણ ન મળી શકે.

કેટલો બધો વખત તો નિગોદમાં (અતિ સૂક્ષ્મ જીવો – જે એક શ્વાસ લઈને મૂકીએ

તીર્થ-સોરભ

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

તેટલા વખતમાં અઢાર વખત જન્મે અને અઢાર વખત મરે - કંદમૂળ વગેરેમાં આવા જાવો કેવળી ભગવાને જોચા છે.) આપણે વીતાવ્યો. તેમાંથી બહાર નીકળીને ઘણા ભવો વનસ્પતિકાય, પૃથ્વીકાય વગેરે એકેન્દ્રિયમાં વીતાવ્યા. તેમાંથી અમુક ચોક્કસ સમય માટે ત્રસ પર્યાય (હાલી ચાલી શકે તેવા જુવો) મળી. આ દશામાં નાની જીવાતથી લઈને પશુપક્ષી અને મનુષ્યભવ તથા नर्ड अने स्वर्ग पण भण्यां. भनुष्यत्भव तो વધારેમાં વધારે ૪૮ ભવ જ મળે. આ ભવમાં જ આત્મા પોતે પરમાત્મા બની શકે તેવી શક્તિ ਅਕੇ સંયોગો પ્રાપ્ત કરી શકે છે. આવી શક્તિ અને અનુકૂળ સંચોગો તો ૪૮માંથી ૨-૩-૪ કે પાંચ ભવમાં જ પ્રાપ્ત થઈ શકે કારણ કે ભોગભૂમિના મનુષ્યોને આ સંયોગો નથી મળતા. વળી કર્મભૂમિના મનુષ્યોમાં પણ અનાર્ચખંડના મનુષ્યોને આવા સંયોગો મળતા નથી - ફક્ત આર્ચખંડના મનુષ્યોને જ - તે પણ ૪ થા અને પાંચમા કાળમાંજ. આપણે ત્યાં હાલમાં પાંચમો કાળ ચાલે છે જે મહાવીર સ્વામીના નિર્વાણ બાદ ત્રણ વર્ષ, આઠ માસ અને ૧૫ દિવસે શરૂ થયો અને જે શરૂ થયાથી ૨૧૦૦૦ વર્ષ ચાલશે. ચોવીસે તીર્થકરો ચોથા કાળમાં થઈ ગયા.

વાત આટલેથી અટકતી નથી. ઉપર કહ્યા તેવાં બે-ચાર ભવમાં પણ આત્મા-પરમાત્માની અર્થાત્ પરમપદની વાતો જાણી અમલમાં કોણ મૂકી શકે? – તો કે જેને જ્ઞાનનો ઠીક ઠીક ઉઘાડ મળ્યો હોય, ઉત્તમ કુળમાં (ધર્મ કરવાની અનુકૂળતા મળે તે ઉત્તમ કુળ) જન્મ થયો હોય, દીર્ઘ આયુષ્ય હોય, નીરોગી શરીર હોય, પરિવારની અનુકૂળતા હોય, આર્થિક અનુકૂળતા હોય, અનુકૂળ દેશ હોય, આજીવિકા ધર્મને પોષે तेवी होय, व्यस्तांथी मुक्ति होय, सत्संगनो योग होय, साथा धर्मनुं श्रवण मण्युं होय... वगेरे, वगेरे परमार्थने अनुरूज सेवा योग मण्या होय तोल परमपहनी प्राप्ति माठेना प्रयत्नो धर्घ शक्के. आटलुं जधुं मण्युं होय छतां से धर्म पर श्रद्धा न इरे सने ते प्रमाणे आयरण न इरे तो सेशे मणेलो मनुष्यत्मव सनुष्यत्मवने सार्थङ न इर्थो. आवो छव पोतेल पोताने माटे धिड्डारनी लागणी सनुत्मवे. आवा योगो सेड वजत हाथमांथी गया तो आवतां स्रवलो – स्रवलो – स्रवलो वर्षो सुधी आवो योग निह मणे सने त्यारे सेम थशे हे 'हीरो धोधे वर्ष आव्यो सने डेलीसे हाथ हर्षने पाछो आव्यो!'

तो हवे लोग्ने हे हुर्जिल ओवो मनुष्यहेह મળ્યા પછી અને પરમાર્થને અનુકૂળ એવા ચોગો ઠીક ઠીક પ્રમાણમાં મળ્યા પછી આ મનુષ્યભવને સાર્થક શી રીતે કરી શકાય? આ વિચારતા પહેલાં એ જાણી લઈએ કે મનુષ્યભવમાં એવું ते शुं छे डे थे जीका लवीमां नथी मजतूं. मोक्षे જે કોઈ જીવ જાય અર્થાત્ પરમાત્મપદ પ્રાપ્ત કરે ते इंडत मनुष्यलवभांथी 🕈 કરી શકાય એવો विश्वनो नियम छे; अ**2े**, मोक्षनी वात **९**वा દઈએ - મોક્ષની સીડીનાં ચૌદ પગથિયાં (ગુણસ્થાન) ભગવાને કહ્યાં છે તેમાંનાં સાત પગથિયાં અત્યારે આ ભરતક્ષેત્રમાં (અત્યારની આખી દુનિયા) પંચમકાળમાં પણ મનુષ્યભવમાં ચટી શકાય છે, જ્યારે સંજ્ઞી (મનવાળાં) પશુ-पंजी, नारडीओ अने स्वर्गना हेवो એ चार પગથિયાંથી વધારે ચડી શક્તા નથી (અપવાદરૂપ અમુક સમુદ્રમાંના જલચર જીવો પાંચમા પગથીઆ

સુધી ચઢી શકે છે.) જરા વિચારીએ! આવો Chance જ્યાં મળી શકે છે તે મનુષ્યભવને દુર્લભ ન કહીએ તો બીજું શું કહીએ?

હવે સમજાશે કે જે વસ્તુ બીજા ભવોમાં મળવી દુર્લભ છે એ વસ્તુ મેળવવાનો આ મનુષ્યભવ દ્વારા લાભ મળ્યો, અને એને માટે જરૂરી શક્તિ અને ઉપર ગણાવ્યા તેવા સંયોગો મળ્યા તો એ મેળવીએ તોજ આ મનુષ્યભવ સાર્થક થાય. કદાય મોક્ષમાર્ગનાં સાત પગથિયાં આ ભવમાં ન ચઢી શકીએ તો પણ એ સીડી ચઢવા માટે પગ તો ઉપાડીએ. મોક્ષમાર્ગની શરૂઆત સમ્યગૃદર્શન (સમક્તિ) પ્રાપ્તિથી થાય છે. કદાય એ પ્રાપ્ત પણ ન થાય તોય એના તરફ રૂચિ તો કેળવીએ. આ મનુષ્ય દેહ છુટી જાય ત્યાર પહેલાં આટલું તો અવશ્ય કરી લઈએ.

તો આ સમ્ચગ્દર્શન શું છે? કોણ આપે? કોને આપે? એ ન મળે ત્યાં સુધી શું કરવું? એ જાણી એ પ્રમાણે શ્રદ્ધા કરીએ એ પ્રમાણે આચરણ કરવા પ્રયત્ન કરીએ તોય આ મનુષ્યભવ મહદ્દ અંશે સાર્થક થાય.

સાચા દેવ, શાસ્ત્ર (ધર્મ) અને ગુરુ ઉપર આત્મલક્ષે શ્રદ્ધા કરવી તેનું નામ સમ્ચગ્દર્શન એમ શ્રી રત્નકરંડ શ્રાવકાચારમાં શ્રી સમંતભદ્ર આચાર્યે કહ્યું.

જીવ, અજીવ, આશ્રવ, બંધ, (પુણ્ય, પાપ પણ આમાં આવી જાય). સંવર, નિર્જરા, मोक्ष, વગેરે तत्त्वोना यथार्थ અર્થ જાણી तेनी ઉપર શ્રદ્ધા કરવી તેનું નામ સમ્યગ્દર્શન એમ શ્રી तत्त्वार्थसूत्रमां કહ્યું.

વસ્તુનું સ્વરૂપ જેવું છે તેવું જાણીને તે પ્રમાણે શ્રદ્ધા કરવી તેનું નામ સમ્ચગ્દર્શન એમ અન્યત્ર કહ્યું.

વાસ્તવિક જોઈએ તો બધાનો એક જ અર્થ

એક જ दक्ष छे अने ते ओ हे हुं शुद्ध रैतन्थस्वरूप आत्मा छुं, मारां हमींने हारणे मने सुफ-हु:फ मणे छे अने हुं धारां तो आ हमींने फपावींने पूर्णपणे मुह्त थर्घ अनंत हाण मारे अनंत आनंहनो अनुलव हरी शहुं. मारी आ शह्ति आજे पण मारामां छे अने सह्गुरुना अने शास्त्रना योग्य मार्गहर्शन द्वारा अर्दिहत सगवान हं काते कनी शहुं तेम छुं.

એક વખત આવી શ્રદ્ધા થાય, આવો નિર્ધાર થાય અને એ માટે પ્રચત્નો કરવાની શરૂઆત થાય, તો બસ, આ મનુષ્યભવ સાર્થક થવામાં યોગ્ય શરૂઆત થઇ ગઇ. ભગવાન-તીર્થકરો તો કહે છે કે એક વખત આવું સમ્યગ્દર્શન જીવ પ્રાપ્ત કરે, તે જીવ નિયમથી મોક્ષે જવાનો-ટાઇમ વત્તો ઓછો લાગે તે જુદી વાત. આવું સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત કરવા માટે અને કર્યા પછી જીવે શું કરવું તે શાસ્ત્રોની જુદી જુદી ગાથાઓ દ્વારા જોઈએ.

શ્રી શાંતિપાઠમાં કહે છે કે :

''શાસ્ત્રોંકા હો પઠન સુખદા, લાભ સત્સંગતિકા; સદ્દ્વૃત્તોંકા સુજસ કહકે, દોષ ઢાંકૂં સભીકા; બોલૂં પ્યારે વયન હિતકે, આપકા રૂપ ધ્યાઉં, તોલોં સેઉં ચરન જિનકે, મોક્ષ જોલોં ન પાઉં.''

અર્થ સમજાય તેવા છે – જ્યાં સુધી મોક્ષ ન મળે ત્યાં સુધી ઉપર ગણાવી તેવી વસ્તુઓ મને મળે-મારું જીવન એવું થાઓ.

શ્રીપદ્મનંદિપંચવિંશતિમાં ગૃહસ્થ જીવનમાં આટલી આઠ વસ્તુઓ મને મળતી રહો એમ માગ્યું. શ્લોક છે.

આરાધ્યન્તે જિનેન્દ્રા, ગુરુષુ ચ વિનતિર્ધાર્મિકેઃ પ્રીતિરુચ્ધા પાત્રેભ્યો દાનમાપશ્ચિહતજનકૃતે તચ્ચ કારુણ્યબુધ્યા!! તત્ત્વાભ્યાસઃ સ્વકીયવ્રતરતિરમલં દર્શનં યત્ર પૂજ્યાં તદ્દગાર્હસ્થ્યં બુધાનામિતરદિહ પુનદું:ખદો મોહપાશ:!! અર્થાત્ જે ગૃહસ્થ અવસ્થામાં જિનેન્દ્રોની

રજતજર્થતી વર્ષ : ૨૫

आराधना डराय छे, निर्ज्य गुरुओना विषयमां विनययुड्त व्यवहार डराय छे, धर्मात्मा पुरुषो प्रत्ये अतिशय वात्सव्यानाव राजवामां आवे छे, पात्रोने हान आपवामां आवे छे, ते हान आपविद्यो पीडित प्राणीओने पण ह्यात्मावथी आपवामां आवे छे, तत्त्वोनुं परिशीवन डरवामां आवे छे, पोताना व्रतो प्रत्ये प्रेम राजवामां आवे छे तथा निर्मण सम्यग्हर्शन धारण डरवामां आवे छे ते गृहस्य अवश्य विद्वानोने पूरुय छे अने तेनाथी विपरीत गृहस्य अवस्था अहीं वीडमां इ.जहायड मोहन्ताल छे.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર લખે છે કે : ''જો હોય પૂર્વ ભણેલ નવ પણ, જીવને જાણ્યો નહીં, તો સર્વ તે અજ્ઞાન ભાખ્યું, સાક્ષી છે આગમ અહીં' તથા -

"જબ જાન્યો નિજરૂપકો, તબ જાન્યો સબ લોક; નહિ જાન્યો નિજરૂપકો સબ જાન્યો સો ફોક."

વળી સમ્ચગ્દર્શનની પૂર્વભૂમિકા તરીકે તેઓ લખે છે–

"કषायनी ઉપશાંતતા, भात्र मोक्ष अભिदाष; लये भेह, प्राष्टीहया, त्यां आत्मार्थ निदास." श्री आ.सि.शा. ३८

તથા

"દયા, શાંતિ, સમતા, ક્ષમા, સત્ય, ત્યાગ, વૈરાગ્ય; **હોય મુમુક્ષુ ઘટ વિષે, એહ સદાય સુજાગ્ય."** શ્રી આ સિ.શા. ૧૩૮

આલોચના પાઠમાં શ્રી માણિકરાંદ શું માગવાનું કહે છે?

''ઇન્દ્રિકિક પદવી ન ચાહું, વિષયનિમેં નાહિં લુભાઊં, સગાદિક દોષ હરીજે, પરમાતમ નિજપદ દીજે.''

અંતમાં આ બધું જાણવાનો હેતુ એ જ છે કે આપણે પણ આ રસ્તે આગળ વધીને આપણા આ મનુષ્યભવને સાર્થક કરીએ. અસ્તુ.

# **ગુરુદેવ**ને

ગુરુદેવ છે भारा भहात्यागी, °रेना नाभनी धून भने दागी. सहायारी छवन ने वीतरागी, એ तो અंतरतभना અनुरागी. – ગુરુદેव...

. કદી વાદ-विवाहमां ना पडतां, सहा ध्यान धणीनुं ते धरता. षेनुं छवन सत्थ परायण छे, એ नर नथी नारायण छे. – गुरुदेव...

ना ड्रटुता डूथती वाशी भढ़ीं, वजी કाभने क्रोध જરાય नढ़ीं. એવી निर्मज જેમની वाशी छे, अलु प्रेमनी એ सरुवाशी छे. – गुरुद्देव...

रुने सुणता आतभज्ञान भणे, नवशुवन हिशा सूत्र ४डे. ग्रही निशहिन साधक ध्यान धरे, तो ४न्म भरणनां क्षेरा २ले. – गुरुदेव...

र्षेनां नयनो नेढ्यी नीतस्ता, अध्यात्मनी आभाथी अस्ता. सद्दा पतितने पावन इस्ता, पाभी दर्शन धन्य सहु जनता. – गुरुदेव...

सद्-गुरुनी हरुणा प्रयां वरसे, सद्दा शांतिनो सागर त्यां छत्रहे. निपानंद सति छरमां मत्रहे, हिरतार पृछी सन्भुण दृशो. – गुरुदेव...

> - **રાજેશ કાપડિયા** ભાવનગર

- x -

.

## પ્રભૂ-સ્મરણ

#### પ્રભુ પ્રેમી

[આપણા મનને શાંત અને નિર્મળ કરવું એ બધી સાધનાનું ફળ છે. આ માટેના અનેક ઉપાયોમાં સરળ, સુગમ અને બહુજનસુલભ ઉપાય તે પ્રભુ-સ્મરણ છે. આનો અભ્યાસ કરવા માટે કેટલાક ઉપયોગી મુદ્દાઓને જ્ઞાની પુરુષોએ આપણા માટે પરમ ઉપકારક માન્યા છે, જે અહીં સાધક-જિજ્ઞાસુઓ માટે રજુ કરેલ છે. – સંપાદકીય]

ઈશ્વરસ્પરણથી નીચે મુજબ ફાયદા થાય છે :

- ઈશ્વરનું સ્મરણ કરવામાં જેને સાચો પ્રેમ લાગ્યો હોય, તે માણસો વગરફોગટની પારકી પંચાતો કરતા નથી અને એવી પંચાતો કરવાની ટેવ હોય તોપણ તે ટેવ છૂટી જાય છે.
- સ્મરણમાં જેનું ચિત્ત લાગી જાય તેને નાટકચેટક, સ્મતગમત અને ખેલતમાશા તથા બીજ અજાયબીઓ જોવાનો શોખ રહેતો નથી; કારણકે એવી ચીજોમાંથી જે આનંદ મળે તે કરતાં ઈશ્વરસ્મરણમાંથી તેઓને વધારે આનંદ મળ્યા કરે છે.
- જેને ઈશ્વરભજનનો રંગ લાગે તે હરિજન પોતાની ઇન્દ્રિયોને જ્યાં ગમે ત્યાં ભટકવા દેતો નથી, પણ તે પોતાની ઇન્દ્રિયોને વશ રાખે છે.
- જેના અંતઃકરણમાં ઈશ્વરસ્મરણનો આનંદ જામી જાય, તેને સ્ત્રી, પુત્ર, મિત્ર, કુટુંબ વગેરે ઉપરનો મોહ ઓછો થઈ જાય છે; તેથી તે એવા સંબંધોમાં આસક્તિ રાખતો નથી, પણ એવા સંબંધોની વચ્ચે રહેવા છતાં પણ નિઃસ્પૃહીપણું રાખી શકે છે.
- માછલાંને જેમ પાણીમાંથી બહાર નીકળતું

- ગમતું નથી, તેમ એવા આગળ વધેલા ભક્તોને ઇશ્વરસ્મરણ છોડવું ગમતું નથી.
- કેટલીક જાતના કીડાઓ જે જાતનાં પાંદડાં ખાય તેવા રંગના બની જાય છે, તેમ જ જે ભક્તનું ઈશ્વરસ્મરણ બહુ વધી જાય તેનામાં ઈશ્વરીય ગુણો આવી જાય છે અને આગળ જતાં એ ગુણો સૌને પ્રત્યક્ષ રીતે દેખાયા કરે છે.
- સુંદર ખગીચામાં ફરનારને જેમ મજાની સુગંધ આવે છે, તેમ ઇશ્વરસ્મરણ કરનારને મહાઆનંદની લહેરીઓ આવે છે.
- જેઓને પ્રભુભજનની પૂરેપૂરી તાળી લાગી જાય, તેને પછી ઈશ્વર વિના જગતની બધી ચીજો ફિક્કી લાગે છે, કારણકે એવા હરિજનોનો આનંદ કાંઈ જગતની ક્ષણભંગુર વસ્તુઓમાં હોતો નથી, પણ તેઓનો આનંદ તો અનંત બ્રહ્માંડના નાથમાં જ – શુદ્ધ આત્મામાં જ – હોય છે. માટે તેઓને જગતનું મિથ્થાપણું સમજાઈ જાય છે અને ઈશ્વરનું – પરમાત્મપદનું – અમરપણું અનુભવમાં આવી જાય છે.

તીર્થ-સોરભ

रञ्जतञ्चंती वर्ष : २४

- અરીસામાં મોટું જોવાથી જેમ ડાઇ દેખાઈ જાય છે, તેમ જે હરિજનો બહુ સ્મરણ કરે તેઓને પોતાની ભૂલો દેખાઈ જાય છે, તેથી તેઓ એ ભૂલો છોડતા જાય છે અને દિનમ્રતિદિન વધારે પવિત્ર થતા જાય છે.
- જે માણસો બહુ સ્મરણ કરે તેઓનું અજ્ઞાન મટતું જાય છે અને તેઓમાં પોતાની મેળે કુદરતી રીતે જ જ્ઞાન આવતું જાય છે.
- આપણા અંતરમાં કામ, ક્રોઘ, લોભ, મોહ, અહંકાર ને અદેખાઇ વગેરે ઘણી જાતના મોટા દુર્ગુણો રહેલા છે. એ બધા દુર્ગુણોને સંસારી માણસો જીતી શકતા નથી, પણ જે ભક્તો બહુ પ્રેમ રાખીને ઈશ્વરના નામનું ખૂબ સ્મરણ કરે છે, તેઓને પોતાના અંતરમાં રહેલા દુશ્મનોને હરાવવાના ઉપાયો પ્રભુ બતાવે છે તથા તેઓની સાથે લડવાનું બળ આપે છે.
- પ્રાણીઓને શ્વાસ લીધા વિના જેમ ચાલતું નથી અને જો ઘડી વાર શ્વાસ બંધ રહે તો જીવ ગભરાઇ જાય છે, તેમ પ્રભુના નામસ્મરણમાં આગળ વધી ગયેલા મહાત્માઓ એક ક્ષણ પણ સ્મરણ વિના રહી શકતા નથી અને જો કદી જરા વાર પણ સ્મરણ છોડી દેવું પડે,તો તેઓને મરણતુવ્ય લાગે છે.
- જે હરિજનોનું સ્મરણ બહુ વધી જાય તેઓ કોઈ પણ દુન્યવી ફળ મેળવવાની ઇચ્છા રાખતા નથી અને તેથી બહુ નિ:સ્પૃહી થઈ સાચા પ્રેમથી સ્મરણ કરે છે.

શ્રી સદ્ગુસ્ટેવાય તમ: શ્રી પરમકૃપાળુદેવાય તમ:

ďΣ

## સર્વાત્મ દ્રહિટ

(રાગ : રદ્યુપતિ રાઘવ રાજારામ)

षेवी हिंदि आ आत्मा भत्थे, वर्ती तेवी सर्वने भत्थे; षेवो स्नेह आ आत्मा भत्थे, वर्ती तेवो सर्वने भत्थे... षेवी द्रव्टि...

के के छिखें आ आत्मा माटे, ते ते छिखें सर्वते माटे; केवो (माव आ आत्मा माटे, रहेंगे तेवो सर्वते माटे... केवी द्रिटि...

જેવી કરણા આ આત્મા પ્રત્યે, વર્તો તેવી સર્વને પ્રત્યે, એક ધારાનું વર્તન વર્તો, સર્વ જગતના જીવો પ્રત્યે... જેવી દ્રહ્ટિ...

કપટપણાથી રહિત ઉદય हो, સમવિબમતા રહો ન મુજને, આપજો એવું બળ મને પ્રભુજી, રાહજાનંદ સ્થિતી રહો મુજને... જેવી દ્રહ્ટિ...

- पूर्शिमा शाह

άε

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

તીર્થ-સોરભ

ψq

# જિજ્ઞાસુ-સાઇકની ભક્તિપ્રેરક વિચારણા

#### શ્રી મિતેશ એ. શાહ

''બૂરા જુ દેખન મેં ચલા, બૂરા ન મિલિયા કોઇ; જો દિલ ખોજા આપના, મુજ-સા બૂરા ન કોઇ''

ઉપર્યુક્ત પંક્તિમાં મહાત્મા કળીરદાસજીએ પરનિંદા, કુથલીમાં રાચતા જનોને અંતર્નિરીક્ષણ કરવાની સોનેરી સલાહ આપી છે.

विश्वमां जावन साज छवयोनिना छवोने थिह्वा छन्द्रिय (छल) मजी नथी. आपणने मजेसी पांचेय छन्द्रियोमां आंज अने छल आ जे छन्द्रियो द्वारा वद्यारेमां वद्यारे इमी जांद्यीओ छीओ. आपणे आ जंने छन्द्रियोनी हुरुपयोग न इरवो होय तो तेम इरी शडीओ छीओ, ४३२ छे साया संइत्पनी अने तहनुसार पुरुषार्थनी. श्रीमह् राष्यंद्रछ 'लिड्तिना वीस होहरा'मा प्रशावे छे, 'वयन नयन यम नाहीं.'

लुलना भे डाम छे, (१) जोतवानुं अने (२) स्वाह देवानुं. आपशे जोतवामां द्यशी क सक्तगता राजवी कोई. 'सत्यं ब्रूयात् प्रियं ब्रूयात्, न ब्रूयात् सत्यमप्रियम्!' आपशे मधुर, थोडुं, सत्य, धीमुं अने क्षत्रर पडे त्थारे क जोतवुं कोई. आवुं तो डोईड विश्व व्यक्ति क डरी शडे छे! व्यक्ति गुशोधी परिपड्व थाय त्यारे मधुर वाशी जोती शडे.

અખણને નિંદારસ અન્ય રસો કરતા આનંદદાયક લાગે છે. કોઈની નિંદા કરવામાં કેટલો સમય પસાર થઈ જાય તે ખબર પણ ન પડે! આપણા મુખમાંથી મુખવાસની સુગંધની સાથેસાથે પરનિંદાની દુર્ગંધ પણ આવતી હોય છે!

'શ્રી રત્નાકર પચ્ચીસી'માં કહ્યું છે, ''મેં મુખને મેલું કર્યું, દોષો પરાચા ગાઈને ને નેત્રને નિંદિત કર્યા, પરનારીમાં લપટાઈને.'' શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી જણાવે છે, <mark>''પરનિંદા એ જ સબળ પાપ માનવું.''</mark>

જૈનદર્શનમાં ૧૮ મોટા પાપ-રદ્યાનકોમાં પંદરમું 'પરપરિવાદ' નામનું પાપરથાનક કહ્યું છે. બીજાના અવગુણ ગાવાથી સામી વ્યક્તિને નુકસાન થાય કે ન થાય, પરંતુ આપણને અવશ્ય કર્મબંદાન થાય છે.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી વચનામૃત પ્રગાંક -૩૦૧મા જણાવે છે,

''જગત આત્મરૂપ માનવામાં આવે; જે થાય તે ચોગ્ચ જ માનવામાં આવે; પરના દોષ જોવામાં ન આવે; પોતાના ગુણનું ઉત્કૃષ્ટપણું સહન કરવામાં આવે તો જ આ સંસારમાં રહેવું ચોગ્ય છે; બીજી રીતે નહીં.''

આપણે સ્વદોષદર્શનના સ્થાને પરદોષદર્શન કર્યા કરીએ છીએ અને પરગુણદર્શનને બદલે સ્વગુણદર્શન કર્યા કરીએ છીએ! દોષ-દૃષ્ટિવાળા જીવો બીજાના રાઈ જેવડા દુર્ગુણાને મેરુપર્વત જેવા મોટા કરીને બતાવે અને બીજાના મેરુ જેટલા ગુણોને અણુ જેવડા જ બતાવે. તે સામાના ૯૯ ગુણને ન જુએ, ૧ અવગુણ હોય તેને જ જુએ!

કાગડો રોટલી નહિ, માંસ જ પસંદ કરે, ડુક્કર અનાજ નહિ, વિષ્ટાને જ પસંદ કરે. માખી ચંદનને નહિ, એંઠવાડને જ પસંદ કરે. દોષ દૃષ્ટિવાળા સામાના ગુણોને નહિ, દોષોને જ જોયા કરે.

**'હૃદયપ્રદીપ'** નામના ગ્રંથના સ્થયિતા શ્રી ચિરંતન આસાર્ચ જણાવે છે,

રજલવ ચંતાં વર્ષ : ૨૫

कार्यं च किं ते परदोषदृष्टया कार्यं च किं ते परचिन्तया च॥ वृथा कथं खिधिस बालबुद्धे। कुरु स्वकार्यं, त्यज सर्वमन्यत्॥

અર્થાત્ હે બાલબુદ્ધિ જીવ! પરદોષ્દ્રષ્ટિથી તને શું પ્રયોજન? પરની ચિંતા કરવાથી તને શું ફાયદો? નિરર્થક તું શા માટે ખેદ પામે છે? તું તારું કાર્ય કર. અન્ય સર્વ વાતને છોડ!

આપણે કાગદૃષ્ટિવાળા છીએ કે હંસદૃષ્ટિવાળા તેનું અંતર્નિરીક્ષણ કરવું જોઈએ. આપણે બીજાના દુર્ગુણોને જાહેર કરીએ છીએ અને આપણા દુર્ગુણોને છાવરવાનો પ્રયાસ કરીએ છીએ! સંસ્કૃત સુભાષિતમાં કહ્યું છે,

नागुणी गुणान् वेत्ति, गुणा गुणीषु मत्सरी। गुणी च गुणरागी च सरलो विस्लो जनः॥

अर्थात् के स्वयं हुर्जुशी होय ते तो जीकाना गुणोने कणतो क नथी, सेन्ड गुणवानने जीका गुणवाननी छच्ची याय छे. स्वयं गुणवान होय सने सन्यना गुणोनो सनुरागी होय तेवा मनुष्यो सा क्यातमां कूक होय छे.

જો આપણી કોઈ નિંદા કરે તો આપણને ના ગમે, પરંતુ જેની નિંદા થાય છે તેના કર્મો ખપે છે અને નિંદકના કર્મો બંધાતા જાય છે. એટલે જ કબીરદાસજી જણાવે છે,

''નિંદક નિયરે રાખીએ, આંગન કુટિ છવાય, બિન પાની, બિન સાબૂના, નિર્મલ કરે સુભાય.''

ખરેખર તો આપણે અન્યના સદ્ગુણો જોઈ આનંદિત થવું જોઈએ.

''ગુણથી ભરેલા ગુણીજન દેખી, હૈયું મારું નૃત્ય કરે, એ સંતોના ચરણક્રમળમાં, મુજ જીવનનું અર્ઘ્ય રહે''

શ્રીકૃષ્ણ ભગવાને એકવાર ધર્માત્મા યુધિષ્ઠિર અને દુર્યોધનને કહ્યું કે આપણાં નગરમાં સદ્દ્રુણી અને દુર્ગુણી માણસો કેટલાં છે તેની તપાસ કરીને આવો. નગર તો એક प हतुं पण युधिष्ठिर क्यां गया त्थां जद्या तेमने सह्गुणी प हेजाया अने हुर्योद्यन क्यां गया त्थां जद्या लोडो तेमने हुर्जुणी प हेजाया!

કહેવત છે ने डे, "કમળો હોય તેને બધું પીળું દેખાય." દુર્યોધન દોષદૃષ્ટિવાળો હોવાથી એમને કોઈનામાં ગુણ ન દેખાયો, જયારે યુધિષ્ઠિરમાં ગુણગ્રાહકદૃષ્ટિ હોવાથી બધામાં એમને ગુણ જ દેખાયા. 'જેવી દૃષ્ટિ તેવી સૃષ્ટિ'. જો આપણી દૃષ્ટિ સુધરે તો સૃષ્ટિ સુધરેલી લાગે! જેમનામાં આપણને દોષ દેખાય ત્યારે વિચારવું કે આખરે તો તે અનંતગુણોનો માલિક આત્મા છે. આમ, ગુણગ્રાહક દૃષ્ટિ કેળવવાથી જરૂર આત્મકલ્યાણ થાય.

આપણે બીજાના પર્વત સમાન દોષને રાઇ સમાન જોવા અને આપણા રાઇ સમાન દોષને પર્વત સમાન ગણવા. આપણી દૃષ્ટિ પરના દોષો પર પડે ત્યારે વિચારવું કે બીજાના દોષો જોવાનો મને શો અધિકાર છે? શું હું સર્વગુણસંપન્ન છું? શું મારામાં કોઈ દોષ જ નથી? પરના દોષ જોઈને હું કર્મબંધ જ વધારું છું.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી જણાવે છે, "હે પ્રભુ! હે પ્રભુ! શું કહું, દીનાનાથ દયાળ, હું તો દોષ અનંતનું, ભાજન છું કરુણાળ

અદ્યમાદ્યમ અદ્યિકો પતિત, સકલ જગતમાં હુંચ એ નિશ્ચય આવ્યા વિના, સાધન કરશે શુંચ?''

જો આપણે આપણા દોષોનું અંતર્નિરીક્ષણ ન કરીએ, તેનો સ્વીકાર જ ન કરીએ તો જીવનની સુધારણા કેવી રીતે થઇ શકે? માટે, આપણે અહંકાર અને માયાચાર છોડી નિષ્પક્ષપણે અંતરંગ દોષોનું અવલોકન કરી તેનો સ્વીકાર કરવો જોઇએ. મહાપુરુષો તો જાહેરમાં પોતાના દોષોનો એકરાર કરે છે, ભક્તકવિ સૂરદાસજી જણાવે છે :-

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

''મો સમ કૌન કુટિલ ખલ કામી. જિન તનુ દિયો તાહિ બિસરાયો, ઐસો નિમકહરામી. પાપી કૌન બડો હૈ મોતે, સબ પતિતનમેં નામી.''

''ઠગવા વિભુ આ વિશ્વને વૈરાગ્યના રંગો ઘર્યા, ને ધર્મનો ઉપદેશ રંજન લોકને કરવા કર્યા; વિદ્યા ભણ્યો હું વાદ માટે, કેટલી કથની કહું? સાધુ થઈને બહારથી, દોભિક અંદરથી રહું'

શ્રી 'રત્નાકર પચ્ચીસી'માં આવે છે.

આપણે કોઈના સામે આંગળી ચીંઘીએ છીએ ત્યારે બીજી આંગળીઓ આપણી તરફ હોય છે. તે દર્શાવે છે કે બીજાના દોષદર્શન કરનાર હે મૂર્ખ! તું તારા તરફ તો દૃષ્ટિપાત કર. તારામાં કેટલી દોષરૂપી ગંદકી ભરી છે તે તો તું જો! પણ આ બાબત પરત્વે આપણે લક્ષ આપીએ છીએ ખરાં?

હવે, નિજદોષ પ્રત્યે સાધકની દૃષ્ટિ જાય ત્યારે તેને અંતરમાં પારાવાર દુ:ખ થાય છે. તે વિચારે છે કે હે પ્રભુ! અત્યાર સુધી તો હું અન્યના દોષ જોઈને તેની નિંદા કરતો હતો, પણ તારી કૃપાથી અંતર્ચક્ષુ દ્વારા નિજ અવલોકન કર્યું તો મને લાગ્યું કે અરે! હું તો અવગુણોનો ભંડાર છું! મારામાં તો રાગ, દ્વેષ, મોહ, અજ્ઞાન, હિંસા, જૂઠ, ચોરી, નિંદા, ઈર્ષ્યા, ક્રોધ માન, લોભ આદિ દુર્ગુણોની કેટલી બધી ગંદકી ભરી છે!

निष्होषड्यन से स्मात्मसुधारणानुं महत्त्वनुं संग छे. हिनप्रतिहिनना छवनथी साधडने थे होष दाग्या होय तेनुं ते गुरु डे प्रभु समक्ष निवेहन डरी प्रायिश्वत डरे छे सने तेवां होषो इरी न डरवानी प्रतिज्ञा डरे छे. पस्तावाना पुनित अरणामां स्नान डरी ते शुद्ध थाय छे. ''હા પસ્તાવો! વિપુલ ઝરણુ સ્વર્ગથી ઉતર્યું છે; પાપી તેમાં ડૂબકી દઈને પુણ્યશાળી બને છે''

બાર પ્રકારના તપમાં પ્રાથિત એ અંતરંગ તપ છે. સાચા હૃદયથી ગુરુ કે પ્રભુ સમક્ષ કરેલ પ્રાથिત કર્મોને બાળી નાખે છે. સાચું પ્રાથિત કરવાથી ઘીમે ઘીમે દોષોની માત્રા ઘટતી જાય છે અને સાધક સાધનાના રાજપંથે દિન પ્રતિદિન આગળ વધી શકે છે.

आम, आपछो जीलाना होषो लेया वगर निक्टोष्टर्शन हरीं , तेनी हजूदात गुरु हे प्रभु समक्ष हरीं , तेनुं प्रायिश्वत वर्ष तेवा होषो हरी न हरवानी प्रतिज्ञा वर्षे तो हमे हरींने साधनाना पंथे आगण वहीं शहीं .

મહાપુરુષોએ પોતાના દોષોને જાહેર કરી પરમાત્માનું શરણ સ્વીકાર્યું છે.

યથા -

- ૧. ''મહારાજ શરણાગતપાલ, પતિતઉદ્યારણ દીનદયાલ; સુમિરન કરહું નાય નિજ શીશ, મુજ દુઃખ દૂર કરહું જગદીશ;''
   શ્રી કલ્સાણમંદિરસ્તોબ્ર-૪૦
  - ર. તું ગતિ તું મતિ આશરો, તું આલંબન મુજ પ્યારો રે; વાચક થશ કહે માહરે, તું જીવ જીવન આદ્યારો રે, ગિરુઆ રે ગુણ તુમ તણા'' શ્રી ચશોવિજયજી મહારાજ
- "કેવળ કરુણામૂર્તિ છો, દીનબંધુ દીનાનાથ, પાપી પરમ અનાથ છું, ગ્રહો પ્રભુજી હાથ."
   શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર
- ''મેલી ચાદર ઓઢકે કેસે દ્વાર તુમ્હારે આવું, હે પાવન પરમેશ્વર મેરે મન હી મન શરમાઉ''

रुपतुष्यंती वर्षः २५

## કષાયની ઉપશાંતતા

### શ્રી મનસુખ એમ. બારોટ

જ્ઞાની પુરુષોના બોદાવચનો આપણને આત્મનિરીક્ષણની જબરી પ્રેરણા આપનારા અને પુરુષાર્થને પ્રેરનારા હોય છે. આપણી સઘળી બાહ્ય દોડ અટકાવી દઈ અતમુંખતા પ્રત્યે દોરી જનારા હોય છે. પરંતુ આપણી ભૂલ કહો, દોષ કહો કે કચાશ જે કંઈ કહો - આપણે હંમેશાં ઉપલક્ષ ઉપલક્ષ તિચાર-વર્તનમાં જ સર્વસ્વ માની લઈ સંતોષાઈ જઈએ છીએ. ઊંડાણપૂર્વક અભ્યાસ કે આચરણ કર્યા વિના-અનુભવમાં ઉતાર્યા વિના આપણી જાતને આપણે સાધક-મૃમૃક્ષુ કે આત્માર્થી માનીએ છીએ અને મનાવીએ છીએ. પરંતુ હોઉં अने भानतुं એमा घणो इटड छे. भानतुं ओ બીલ્ડિક છે. હોઉં એ આત્મિક વાત છે. દરેક वस्तुने तोखवाना, मापवाना, समक्षवाना कुटा જુદા સાધનો હોય છે. એવી જ રીતે અહીંયા આપણી મુમુક્ષુતા - આત્માર્થીપણું સમજવાની અને માપવાની એક ગાથા આપે છે: જે આપણે સહુએ ખૂબ જ ગંભીરતાપૂર્વક આત્મનિરીક્ષણ દ્વારા સમજને આત્મસાત્ કરવા યોગ્ય છે. ''ક્ષાયની ઉપશાંતતા, માત્ર મોક્ષ અભિલાષ, ભવે ખેદ પ્રાણી દયા, ત્યાં આત્માર્થ નિવાસ.''

ચાલો, આપણે આપણી જાતને જ પ્રશ્ન પૂછીએ કે આટઆટલો સત્સંગ-સ્વાધ્યાય-ભક્તિ અને અનેકવિદ્ય ધર્માનુષ્ઠાનો કરવા છતાં પણ આપણા કષાયભાવો ઉપશમ થયા છે ખરાં? કષાયભાવોથી પાછા વળી શકાય એવી દશા થઈ છે ખરી? ક્રોધાદિના ઉદયમાં સમભાવ રાખી શકીએ છીએ ખરા? ક્રોદો ક્રોડ વરસ તણું સંજમ

ફલ જાય - અને ક્રોઇ કષાયથી મહાસાધુ પણ સર્પાદિ યોનીમાં ઊપજી દુઃખો ભોગવે છે એ જાણવા છતાં ક્રોદા પ્રત્યેના વલણમાં કંઈ જતું કરીએ છીએ ખરા? ખરેખર જો સમજતા હોઈએ તો અવશ્ય આપણે ક્રોધ સામે ક્ષમા રાખીએ. હશે, હોય, એમાં શું થયું? ચાલ્યા જ કરે! એવો ભાવ કેળવીને અવશ્ય આપણે ક્ષમાભાવ મૈત્રીભાવ, અને ગુણગ્રાહકતા દ્વારા કોઇ કષાયનું ਉਪशਮ કરੀਕੇ ਸੀਲਗ ਸਾਹੇ ਪ੍ਰਹਾਰਿ કरवी જ જોઈએ. પરિસ્થિતિ સુખદ કે દુઃખદ ગમે તે હોય ਰੇ ਤੰਈ ਤਾਬਮ ਦਵੇਗਾਰੀ ਰਾਈ, ਮਾਣੇ ਆਪਦਾ। પૂર્વકૃત કર્મોદચે કષાયભાવ ઉદય થાય ત્યારે બે અંતરબગૃતિ કેળવીએ તો ધીરે ધીરે અભ્યાસ દ્વારા ક્રોધને જતી શકાય. ભગવાન મહાવીરની ઉત્કૃષ્ટ ક્ષમા આપણો આદર્શ હોવો જોઈએ. વળી આજ વાતને ભગવદ્ કુંદકુંદાચાર્યદેવ સમજાવે છે <del>કે</del>-

### ''જીવ વર્તતા કોધાદિમાં સંચય કરમનો થાય છે. સહુ સર્વદર્શી એ રીતે બંધન કહે છે જીવને.''

અહીં ક્રોધ આદિ કહેતાં સર્વ કષાય ભાવોથી - જીવને મહાબંધન લાગુ પડે છે અને અનંત દુઃખો ભોગવવા પડે છે. માટે આપણે એ બંધનો અને દુઃખોથી મુક્ત થવા કષાયભાવો ઉપશમાવીને ધીરે ધીરે સત્પુરુષાર્થ અને પરાક્રમથી તેનો પરાભવ કરવાની સાધનામાં સુસ્થિત થવું જોઇએ. પ્રથમ ઉપશમથી સાધનામાં સફળતા પછી ક્ષયથી ઉત્કૃષ્ટ સાધના ચરિતાર્થ થાય છે. હવે માન કષાયને ઉપશમાવવાની વાત કહે

તીર્થ-સોરભ

पप

છે. કૃપાળુદેવશ્રીએ કહ્યું છે કે ''જગતમાં માન न होत तो अहीं प भोक्ष होत.'' आह! डेवूं મહાભયં<del>કર</del> છે मान કે જેના રોવનથી જવ **९** इंग्रे तो मान से मानसिङ सने क्षशिङ तथा આભાસિક આનંદ સિવાય કશું જ નથી. પ્રશંસાના બે શબ્દો, ઘડીભરની વાઢ વાઢ આ અજ્ઞાનીજીવને કેટલું બંધનરૂપ થઈ પડે છે તેનું તેને એ સમયે ભાન પણ રહેતું નથી. જ્યાં સુધી આ મિથ્થા ''હું'' કારને માનરૂપી આહુતિ મળતી રહે છે ત્યાં સુધી જ એ ફૂલે ફાલે અને પાંગટે છે. પણ આશ્ચર્યની વાત એ છે કે આ માનકષાયમાં તો મોટા મોટા કહેવાતા વિદ્ધાનો-પંડિતો-બુદ્ધિશાળીઓ અને અભ્યાસીઓ પણ અટવાઈ જાય છે. બહુ જ સમજદારીપૂર્વકનું ઊંડું ਹਿੰਹਰ કરੀ ਐਹਾ ਕਈએ ਹੀ ਮਾਰ ਐਟਰੇ ਵੇਰਗ શબ્દોનો શણગાર છે. જે શણગાર સજા જવ આ ભવચકના રંગમંચ ઉપર કર્મોદયનો નચાવ્યો અનંતકાળથી નાચતો આવ્યો છે. ભગવાન બાહુબલિ જેવાનું જો આ માનકષાય કેવળજ્ઞાન અટકાવી શકતો હોય તો આપણે વળી કોણ! માટે શ્રી સદ્ગુરુની આજ્ઞા ભક્તિમાં રહીને સત્સંગ, સ્વાધ્યાય અને આત્મભગૃતિ દ્વારા બોધ પ્રાપ્ત કરીને આવા માન ક્ષાયને ઉપશમ કરી સચ પ્રત્<del>થેની સાધનામાં આગળ વધવા પરાક્રમ</del> અને પુરુષાર્થ ફોરવવા જોઈએ.

**भाधा** : ઘણું કરીને આ માચાચારથી જીવ પોતે પોતાને જ છેતરે છે. મોટામાં મોટું નુકસાન પોતાને જ કરી રહ્યો છે. જગતને રૂડું દેખાડવા અનંતવાર પ્રયત્ન કર્યું તેમ છતાં રૂડું થયું નહીં પરંતુ એકવાર જો આત્માનું રૂડું થાય એવો પ્રયત્ન કરવામાં આવે તો અનંતભવનું સાટું વળી રહેશે. આવા અમૃત વચનો આપણે છળકપટ માચાચારને આધીન થઈને વીસરી જઈએ છીએ. આપણી સદ્યળીયે વૃત્તિ-પ્રવૃત્તિનું કેન્દ્રસ્થાન દાણું કરીને લોકસંજ્ઞાને આધીન જ હોય છે. હોય કંઈ અને આપણે બતાવીએ છીએ કંઈ એનું જ નામ છે માયા. એ માટે ફપાળુદેવશ્રીએ કહ્યું છે, ''હોય મોહ અને માને દયા તો પરિણામ ભૂલથાપ ખાતુ નથી.'' જેવા આપણા પરિણામ એવા જ આપણા ભવ થવાના છે એ વાત જો આત્મામાં બેરો તો સ્હેજે સરળતાનો અભ્યાસ થાય અને પોતે પોતાના પરિણામો સુધારવા પ્રત્યે જાગૃત થાય. માચાચારી જીવ તિર્થંચ યોનીમાં ઉપજે છે. તો આવા માચાચારને દૂર કરી, મૃમૂક્ષ્ બનીને સત્સંગ-ચિંતનના પુરુષાર્થથી સરળતાની साधना सिद्ध डरी छिष्कवण भावो डरवा से જ જ્ઞાનીઓની આજ્ઞા છે.

बोल: आ डाणमां लोल डषायने आधीन थर्छने आंतडवाह, योची, लूंटझाट-वैट-जेर-जून अने अपहरखना जनावो वध्या छे. सत्संजी साधडों संतोषनो सह्जुण आत्मसात् डरवो पर्हा. तृष्णानो डोई अंत नथी. लोलने थोल न होय. पुंखो! आ लोलडषायनी विथित्रता! छ जंडनुं राज्य जुत्या पछी पण सुलूम थडवर्तीने संतोष थयो नहीं केटले के अन्य जंड जुतवा नीड्ण्यो अने से सैन्य सहित सागरमां डूजी गयो. जर्रेणर इहो डे अनंव संसारना हु:ज सागरमां डूजी मुवो. माटे संतोष सर्वसुजनुं मूल छे. अंतमां यारे इषाने जुतवाना साधनो जतावे छे.

"'छते क्षमाथी डोधने, वजी मार्टवेथी मानने आर्थव थडी माथा भरे, संतोष द्वारा दोलने.'' - श्री नियमसार/१९५

પદ્ 📗 તીર્થ-સોરભ

रुप्रतुपर्यती वर्ष : २५ 🗕

# સંત કેવા હોય?

Š

संत संत ४ छे.

સંત સાદા છે, સંતોષી છે.

સંત સહજ છે, સરળ છે.

संत सुप्रतीतवंत छे.

संत स्वानुभूति सहित छे.

संत सत्यनिष्ठ छे.

संत निःस्पृही छे.

સંત સમતાના ધારક છે.

સંત સામાન્ય સાધકોને શરણરૂપ છે.

સંતમાં સજ્જનતા સ્વાભાવિક છે.

સંતને સર્વાત્મમાં સમદૃષ્ટિ છે.

संतने सद्जोधमां खिरता छे.

સંત શાંતસ્વભાવી છે, શાંતિપ્રિય છે.

સંત સાચા સાધકોની ચરણરજ છે!!

સંત શાંતિ અને સમાદાનના પુરસ્કર્તા છે.

સંત સજ્જનોના શિરોમણિ છે.

સંત ક્રમશઃ સમસ્ત વિશ્વના શિરોમણિ (સિદ્ધ) બની જાય છે.

સંતની સંપૂર્ણ અને સાચી ઓળખાણ થવા – સાતિશય સત્પુરૂષાર્થ જોઈએ

સત્માં નિષ્ઠા, સજ્જનસંગતિ, સદ્બોધ,

सत्त्रद्धा, सद्दविद्यार अने

સ્થિરતાના અભ્યાસથી સંત થઈ શકાય છે.

સાંત સંસારદશાવાળા, સાતિશયગુણસંપન્ન, સમાધિના સ્વામી એવા સંતનું સાચું શરણું અમને પ્રાપ્ત થાઓ.

'સાઇકસાથી'માંથી સાભાર

તીર્ઘ-સોરભ

# संस्डार अने संस्કृतिनो वाहड शिक्षड

### તત્ત્વચિંતક શ્રી હરિભાઈ કોઠારી

માણસમાં રહેલા માનવ્યને પ્રોત્સાહિત કરે, તેના ભાવજીવનને પુષ્ટિ આપે તેમજ અપૂર્ણ માનવને પૂર્ણતાના પંથે દોરનારા વિકાસપ્રવાસમાં તેનું સહયોગી બને તે જ સાચું શિક્ષણ. આવા શિક્ષણને પોતાનું જીવનકાર્ય બનાવનાર શિક્ષક સાચા અર્થમાં સંસ્કાર અને સંસ્કૃતિનો જ્યોતિર્ઘર ગણી શકાય.

જેની નસેનસમાં શિક્ષણ વહેતું હોય, રક્તના ક્રણેકણમાં શિક્ષણના સિદ્ધાંતો સમરસ થયા હોય એવો હાડકાંનો શિક્ષક જ શ્રેષ્ઠ ચારિપ્યનું ઘડતર કરી શકે. બીજું કંઈ ફાવતું નથી કે મળતું નથી તેથી ન છૂટકે થઈ બેઠેલો શિક્ષક, શિક્ષણના ઊંચા આદર્શોને ક્યાંથી આંબી શકે? આજે શિક્ષણ કથળતું જાય છે, તેના ઘણાં કારણો પૈકીનું એક કારણ, આવા પરાણે થઈ બેઠેલા શિક્ષકો પણ છે. તેઓ કેવળ પૈસા કમાવાની બજારુવૃત્તિ તરીકે શિક્ષણના વ્યવસાયને સેવે છે, જેના પરિણામે નિષ્ઠાશૂન્યતા, કામચોરી, આળસ, પ્રલોભન-પરવશતા જેવા દોષો એના આનુપંગિક પરિણામો બની રહે છે.

શિક્ષકે પોતાના પર મૂકવામાં આવેલી જવાબદારી નિષ્ઠાપૂર્વક નિભાવવી જોઈએ. જેઓ સ્વેચ્છાએ શિક્ષક બન્યા હોય તેમને માટે તો એ આનંદની વાત છે પરંતુ જેઓ પરાણે શિક્ષક બની ગયા હોય તેમણે પણ પોતાની ફરજ વફાદારીપૂર્વક બજાવવી જોઈએ, એમાં જ એમનું તેમજ શિક્ષણકાર્યનું ગૌરવ સમાચેલું છે.

શિક્ષકે પોતાનું ગુરુત્વ જાળવી રાખવું જોઈએ. ગુરુત્વ ગુણોથી આવે અને ગુણોથી આવેલાઆ ગુરુત્વનું આકર્ષણ,એજ ગુરુત્વાકર્ષણ. વૈજ્ઞાનિકો પૃથ્વીના ગુરુત્વાકર્ષણની વાત કરે છે તો ઋષિઓ, ગુરુમાં આવા ગુરુત્વાકર્ષણની અપેક્ષા રાખે છે. શિક્ષક જો બાળકોને જીતી લે તો એનું શિક્ષણકાર્ય આનંદદાયક બની જાય.

Preaching (ઉપદેશ) કરતાં Teaching (શિક્ષણકાર્ચ) વધારે અઘરું છે પણ Reaching (આત્મીય સંબંધ બાંધવો) તો સૌથી અઘરું કામ છે. ઉપદેશક ઉપદેશ આપીને છૂટો થઈ જાય છે. એના શ્રોતાઓમાંથી કોણે, કેટલું ગ્રહણ કર્યું એ જોવાની જવાબદારી એના પર નથી. એ દ્રષ્ટિએ વિચારતાં શિક્ષક વધારે જવાબદાર માણસ છે. શિક્ષકે પોતાની વાત વિધાર્થી સુધી પહોંચાડવી જ પડે કારણ કે વિદાર્થીએ પાછા, શીખેલા વિષયોની પરીક્ષા આપવાની હોય છે.

Teachingમાં शिक्षक पोताना विचारने विधार्थीना मस्तक सुधी पढोंचाडे छे पण Reachingमां तो शिक्षके पोते जाजकना हृहय सुधी पढोंचवानुं होच छे. माणसने माणसनी पासे केम लाववों से क सोथी मोटी समस्या छे. आ समस्यानो उक्केल लाववानी महान क्वाजहारी साचो शिक्षक स्वीकारे छे सने तेथी क आपणी संस्कृतिसे 'आचार्य हेवो लव' क्ढीने सेनुं गौरव कर्युं छे.

આ કર્તવ્ય અદા કરવા માટે શિક્ષકે નિયત સમય કરતાં અતિરિક્ત થોડો સમય સંસ્કાર આપવા નિમિત્તે બાળકો જોડે બેસવું જોઈએ. શિક્ષક અને વિદ્યાર્થીની ભૂમિકા ભૂલી જઈને અઠવાડિયામાં એકાદ વખત, અડદ્યો કલાક પણ સૌએ મુક્ત રીતે સાથે બેસવું જોઈએ. એક મોટા ભાઈ કે બહેન જે રીતે પોતાનાં નાનાં ભાઈબહેનો પાસે બેસે એ રીતે

તીર્ચ-સોરભ

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫ -

शिक्ष में पोताना विद्यार्थीओ कोडे जेसवुं कोईओ सने तेमने संस्कारभेरक वातो क्रहेवी कोईओ. सानाथी द्यीरे धीरे जाजकोनुं यारिज्यद्यडतर थशे. सेक साया शिक्षक माटे तो आ प्रवृत्ति परा अर्थमां मा सरस्वतीनुं पूक्षन कर्षे. पूक्षनो पणार न होय तेम आ संस्कार प्रवृत्ति माटे पण सारस्वत ओवो शिक्षक क्शा वजतरनी अपेक्षा राजतो नथी. जाजको कुवनविकास अने शिक्षको आत्मसंतोष से क्या प्रवृत्तिनो प्रसाह गणाय. आ प्रसाहथी समग्र वातावरण प्रासाहिक सेटले के प्रसन्न जनी क्रय हो.

ચારિશ્ચશીલ માણસ જ અન્યના ચારિશ્ચનું સુચોગ્ય ઘડતર કરી શકે છે. એ રીતે જોતાં સાચા શિક્ષકના જીવનમાં વિચાર અને આચારનો સુંદર સમન્વય જોવા મળવો જોઈએ. તે વિચારથી વિદ્ધાન અને આચારથી સજ્જન હોવો જોઈએ. વિદ્ધતા અને સજ્જનતાનો સંયોગ જીવનમાં ચારિશ્ચની સુગંધ નિર્માણ કરે છે.

કેવળ વિદ્વાનની આપણે ત્યાં બહુ કિંમત નથી. તેદોને જેણે સ્વર આપ્યા છે તે રાવણ કયાં ઓછો વિદ્વાન હતો? છતાં આપણી સંસ્કૃતિએ તેને રાક્ષસ કહ્યો છે. ચારિગ્ય વગરનું જ્ઞાન તો સૌરભ વગરના વિલાયતી ફૂલ જેવું છે. સંસ્કૃતમાં એક સુભાષિત છે.

दुर्जनः परिहर्तव्यो विद्ययाडलंकृतोडपि सन्!। मणिना भूषितः सर्पः किमसौ न भयंकरः?॥

અર્થાત્ ''વિદ્યાથી અલંકૃત હોય તો પણ દુષ્ટ માણસનો ત્યાગ કરવો જોઈએ. મણિથી વિભૂષિત એવો સર્પ શું ભયંકર નથી હોતો?''

ચારિશ્ચહીન વિદ્ધાન માણસને જો સમાજમાં મોટાઈ મળી જાય તો એ પ્રતિષ્ઠાના જોરે એ બગાડ પણ બહુ મોટો કરી શકે. તેથી માણસ માત્ર સાક્ષર જ નહીં પરંતુ સરસ પણ હોવો જોઈએ. તેથી જ કહ્યું છે કે, साक्षरा विपरीताश्चेत् राक्षसा एव केवलम्। सरसोविपरीतोडपि सरसत्वं न मुंचिति!॥

અર્થાત્ ''સાક્ષર (વિદ્વાનો) જો શબ્દે અને સ્વભાવે વિપરીત થાય તો તે 'રાક્ષસ' જેવાં બની જાય (સાક્ષરા-રાક્ષસા) પરંતુ જે વસ્તુ કે વ્યક્તિ સરસ છે, તેને વિપરીત કરો (ઉલટાવો) તો પણ તે 'સરસ' જ રહે છે.'

સચ્ચરિત્રવાન શિક્ષકો તો કોઈ પણ રાષ્ટ્રની અમૂલ્ય સંપત્તિ છે. વિદ્યાર્થીના ઘડતર દ્વારા સાચો શિક્ષક રાષ્ટ્રનું જ ઘડતર કરતો હોય છે. સદ્વિચાર કરતાં સદ્વર્તનની અસર બાળકો પર બહુ મોટી પડતી હોય છે. ધૂમ્રપાન કરનાર શિક્ષક પોતાના વિદ્યાર્થીઓને તેમ કરતાં અટકાવવામાં કેટલો કામચાબ નીવડશે એ એક પ્રશ્ન જ છે. નિયમિત રીતે અનિયમિત (Regularly irregular) આવનાર શિક્ષક બાળકોને નિયમિતતાના પાઠ શી રીતે શીખવી શકે? એક કવિએ આ વાત બહુ સરસ રીતે કહી છે.

''आवे छे वास हारूनी वस्ताना जोतमां એनो विषय छे, 'हारू पीवो એ जुराई छे!''

મોટાં મોટાં પ્રવચનો કરી વ્યાસપીઠ ગજવનારા વૈચારિક વાગ્ભાટોની આપણે ત્યાં અછત નથી, અછત તો છે, સ્વલ્પ માત્રામાં પણ એનું આચરણ કરનાર સન્નિષ્ઠ માનવોની! ટનભર ઉપદેશ કે મણભર શ્રવણ કરતાં કણભરનું આચરણ શ્રેષ્ઠ છે એ વાત જ્યારે આ દેશના માણસને સમજાઈ જશે ત્યારે એની પ્રગતિને દુનિયાની કોઈ તાકાત અવરોદી નહીં શકે.

શિક્ષણકાર્ય કંઇ પાંડિત્ય-પ્રદર્શનની પ્રક્રિયા નથી. શિક્ષક કેટલું જાણે છે તેના કરતાં એ બાળકોને કેટલું આપી શકે છે, એ વધારે મહત્ત્વનું છે. અઘુરો માણસ હંમેશાં સમજવો અઘરો હોય છે. પૂર્ણતામાંથી જ સરળતા પ્રગટે છે. Deeper the Thought, Simpler the language જેટલું જ્ઞાનનું ઊંડાણ તેટલી જ ભાષાની સરળતા! નિષ્ણાત માણસ જ પોતાનો વિષય અનન્યને સરળતાથી સમજાવી શકે. પોતે ગૂંચવાયા વગર માણસ બીજાને ગૂંચવી શક્તો નથી. એ રીતે વિચારીએ તો જે શિક્ષક બાળકોને ગૂંચવી નાખતો હશે તે સ્વયં પણ ગૂંચવાયેલો હોવો જોઈએ. પોતાના વિષયનો અસ્પષ્ટ ખ્યાલ ધરાવતો શિક્ષક બાળકને એ વિષય સ્પષ્ટતાથી કેમ શીખવી શકે?

શિક્ષકમાં રસ ન પડે તો પછી વિદાર્થીઓ બીજો રસ કેળવી લે છે. તેઓ અરસપરસ વાતો કરવા લાગે, ઠઠ્ઠા મશ્કરી કરવા લાગે, પ્રસ્તુત વિષય સિવાયનાં અન્ય મેગેઝિનો કે ચોપાનિયાં વાંચવા લાગે-આ બધી વાતોને આપણે અશિસ્ત ક્ઢીને વગોવીએ છીએ પરંતુ એના કારણોમાં ઊંડા ઊતરતા નથી.

ખરેખર તો શિક્ષક પોતાના વિદ્યાર્થીઓમાં એટલો તલ્લીન થવો જોઈએ કે બન્ને પક્ષે સમયનું ભાન ભૂલાઈ જાય, 'વર્ગ સ્વર્ગ બની રહે અને પૂરા થતા પિરિયડની સૂચના આપતો દાંટ બન્નેને યમરાજાના મૃત્યુદાંટ જેવો અકારો લાગે. શિક્ષક અને વિદ્યાર્થીની આ જ્ઞાનસમાધિ જ તેમને વિદ્યાનો સાચો સાક્ષાત્કાર કરાવી શકે. બાળકના પક્ષે જિજ્ઞાસા અને શિક્ષકના પક્ષે પોતાના વિષયને રસમય બનાવવાની કળા-એ બે વાતો બાળકની એકાગ્રતાના આધારભૂત અંગો છે એ વાત કદી પણ ભૂલાવી ન જોઈએ.

આ ઉપરાંત એક સાચો શિક્ષક માનસશાસ્ત્રનો પણ અભ્યાસી હોવો જોઈએ. શિક્ષણકાર્ચ માટેનો તેનો અભિગમ વિધાયક (Positive) હોવો જોઈએ, નહીં કે નિષેધાત્મક (Negative). તેણે હંમેશાં વિધાર્થીને પ્રોત્સાહિત કરવાનો પ્રયત્ન કરવો જોઈએ.

''તું સાવ ઠોઠ છે , તને કશું આવડવાનું નથી , તું શું ભણવાનો હતો , તારી સાત પેઢીમાં કોઈ ભણ્યું છે? એના કરતાં બાપાની પેઢીએ બેસી જા!'' આવાં નકારાત્મક વાક્યો વિદ્યાર્થીના નવું નવું જાણવાના ઉત્સાહને મંદ પાડી દઈને તેને નિરાશ બનાવે છે. આ રીતે એક વિક્સતાં જીવનપુષ્પને ક્ચડી નાખવાનું પાપ જાણ્યે-અજાણ્યે એક ગાફેલ શિક્ષકનાં હાથે થઈ જાય છે.

તેને બદલે ''તું તો હોશિયાર છે, તારા માટે શું અઘરું છે? તને નહીં આવડે તો કોને આવડશે?'' જેવાં હકારાત્મક વાક્યો બાળકના ઉત્સાહને દ્વિગુણિત કરે છે અને તે હોંશે હોંશે નવું જ્ઞાન મેળવતો જાય છે. કઠિનમાં કઠિન વિષય પણ તેને માટે સહેલો બની જાય છે.

'નાના નાના ગુણોની થતી રહેલી કદર માનવીને મહાન ગુણો તરફ દોરી જાય છે, એ નાનકડું માનસશાસ્ત્રીય સત્ય પ્રત્યેક શિક્ષકને સમજાય તો કેવું સારું! વિશ્વામિત્રે રામ અને લક્ષ્મણને આવી જ રીતે ભણાવ્યા હતાં. બ્રાહ્મમુહૂર્તમાં રામલક્ષ્મણને ઉઠાડતી વખતે વિશ્વામિત્ર તેમના માથા પર હાથ ફેરવતા અને કહેતા,

रामेति मधुरां वाणी विश्वामित्रो डभ्यभाषत!। उत्तिष्ठ नरशार्दूल पूर्वा संध्या प्रवर्तते!॥

સવારના ઊઠતાંની સાથે જ ગુરુના મુખે પ્રાપ્ત થયેલું નરકેસરીનું બિરુદ જીવનમાં કેવું પ્રેરક અને પોષક બની રહ્યું તેનું રામાયણ સાક્ષી છે.

આજે શિક્ષણમાંથી આ માનવસ્પર્શ, (Human Touch) જતો રહ્યો છે એ દુ:ખદ ઘટના છે. શિક્ષણ એક જવંત પ્રક્રિયા છે. તેમાં ચાંત્રિકતાનો પ્રવેશ ન થવો જોઈએ. જાવનદાચિની મા શાસ્દાના મંદિરમાં જડત્વ જોવા મળે એ અસહ્ય અને અક્ષમ્ય ઘટના છે. પોતાના ભાવજીવનને પુષ્ટ કરવા માટે शिक्षङ अने विद्यार्थी जन्नेએ विद्याना सारा ઉપાસક બની, મા સરસ્વતીનું સ્તનપાન કરવું જોઈએ, મા શાસ્દા પાસેથી મળેલો એ ભાવ વિદ્યાર્થીને શિક્ષકપરાયણ रमने શિક્ષકને વિદાર્થીપરાચણ બનાવશે . તેઓ બન્ને જ્ઞાનપરાચણ બનશે, તેમનું જ્ઞાન સેવાપરાચણ બનશે અને તેમની રોવા પ્રભુ પરાચણ બનશે.

તીર્થ-સોરભ

रुषतुषयंती वर्ष : २५

# शिक्षण भने संस्कार

#### પ્રા. અનિલ સોનેજી

આજના શિક્ષિત યુવાનવર્ગ ઉપર નજર કરીશું તો એક સામાન્ય છાપ એવી ઊભી થશે કે આ કહેવાતા શિક્ષિતોમાં સંસ્કારિતાની સુવાસ નથી. અલબત્ત, આમાં કેટલાક સન્માન્ય અપવાદો હશે; છતાં એક બાજુ શિક્ષણ લેનારાઓની સંખ્યા વધતી જાય છે અને બીજી બાજુ સંસ્કારની સૌરભ ઘટતી જાય છે એવું લાગ્યા વગર રહેશે નહીં. આધ્યાત્મિક અને ધાર્મિક સંસ્કૃતિનો વૈવિધ્યસભર વારસો ધરાવનાર ભારત જેવા દેશમાં આવી પરિસ્થિતિ ઊભી થાય તે ખરેખર શોચનીય છે અને તેથી આવી સ્થિતિ કેમ ઊભી થઈ તેના કારણો અને ઉપાયો વિચારવા જરૂરી થઈ પડે છે.

#### શિક્ષણ અને કેળવણી :

સોપ્રથમ તો આપણે શિક્ષણ અને કેળવણી વચ્ચેનો તફાવત સમજી લેવાની જરૂર છે. શિક્ષણ એ માનવીને પૈસા રળી આપવાની આવડત આપે છે. ઇજનેર, ડોક્ટર, કે ચાર્ટર્ડ એકાઉન્ટન્ટ थनार व्यक्ति षे शिक्षण मेजवे छे तेमां तेना व्यवसायनुं डीशस्य तेने प्राप्त थाय छे अने तेना દ્વારા તેની આજીવિકા ચલાવવાનું સરળ બને છે. ਪਟਰ ਆ शिक्षणने आपणे डेजवर्शी न डही શકીએ. કેળવણી માનવીને જવન જવવાની એક આદર્શ પદ્ધતિ શીખવે છે. સાચી કેળવણીનો ધ્યેય વ્યક્તિત્વનો વિકાસ છે. જે. કાર્ડિનલ ન્યુપેને કહ્યું હતું કે કેળવણીનો ધ્યેય મનુષ્યને 'જેન્ટલમેન' जनाववानो छे. शिक्षणनुं चिंतन એ जाजतने स्वीडारे छे डे शिक्षणन् ध्येय इडत तडनीडी વિદ્યાનું જ્ઞાન આપવાનું નથી, પરંતુ 'ચારિત્ર્ય', 'વિચારની કેળવણી', 'દૃઢ માન્યતાને ખીલવવી', 'નવા ધ્યેયો અપનાવવા' 'વિચારોની ક્ષિતિજો

વિકસાવવી', 'વિચાર અને આચાર વચ્ચે તાદાત્મ્ય કેળવવું', – આ બધા શિક્ષણના સાચા છ્યેથો છે. પરંતુ તે ધ્યેયો વર્તમાન શિક્ષણપદ્ધતિમાં અદૃશ્ય થતાં ભય છે. નીતિ, મૂલ્ય, ધર્મ, કે આધ્યાત્મિકતાને વિસારે પાડવામાં આવ્યા છે અને વિદ્યાર્થીઓ, વડીલો, અધ્યાપકો, અને સમાજના અગ્રણી હિતચિંતકોએ ભૌતિક વિકાસની દોડમાં તેને એકબાજુ હડસેલી દીધાં છે.

प्राचीन भारतीय शास्त्रीमां तो ''सा विद्या या विमुक्तये'' એम કહીને विधानुं अंतिम ध्येय संसारमुक्ति क जतावेलो छे अने आवी मुक्ति हे मोक्षपह अपावे ते क साची विधा એम पुरातनकालथी स्वीकारवामां आव्युं छे. साचा झान द्वारा मुक्ति એ तो जहु मोटी वस्तु छे अने वेने प्राप्त करनारा तो कोईक वीरला क होय, परंतु आपण्णुं आकनुं शिक्षण आवी मुक्ति माठेनी એक पूर्वलूमिका ઊભी करी आपे अने मानवीने आंतरिक रीते सक्क जनावे तेवी अपेक्षा तो आपण्णे करूर राजी शकीओ.

#### શિક્ષણ અને સંસ્કાર એક્બીજાથી વિખૂટા કેમ પડ્યા?

પહેલાના સમયમાં લોકો વિદ્યા પ્રાપ્ત કરવા માટે ગુરૂ પાસે જતાં અને ગુરુઆશ્રમમાં રહીને ભણતા. અહીં તેઓને સાદુ જીવન, સમૂહમાં રહેવાનું, શાસ્ત્રોનો અભ્યાસ, વ્યવહારુ જ્ઞાન વગેરેની તાલીમ ગુરૂના પ્રત્યક્ષ સંપર્કમાં પ્રાપ્ત થતી. ગુરુના જીવનને નજીકથી નિહાળવાની તક પ્રાપ્ત થતી અને આદર્શ જીવન કોને કહેવાય તેનો મર્મ વિદ્યાર્થીને ગુરુના જીવનમાંથી પ્રાપ્ત થતો. નીતિ, અધ્યાત્મ, જીવનના મૂલ્યો વગેરેનું નક્કર

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

તીર્થ-સોરભ

झान प्राप्त थतुं. विद्यार्थीओओ आश्रमना वसवाट हरिमयान इंड्रंड यर्थानुं पालन इरवानुं रहेतुं. राष्ट्रानो झुंवर होय हे अरीज छांक्षणनो हीइरो होय-सोने समान नियमो पाळवाना रहेता. छाक्षमुहूर्तमां ઉठवाधी मांडीने रात्रे सूवानो समय थाय त्यां सुधीना नियमोनुं युरत पालन इरवानुं रहेतुं. अुश्लो पण अल्यासनिष्ठ अने शास्त्रोना साथा झाता हता. तेमना विचार, वाणी अने वर्तनमां समानता रहेती. क्षेमनो आचार अनुसरवा योज्य होय तेओ आधार्य इहेवाता. आवा आधार्योनो समाक्मां प्रभाव पडतो. समाक्मां गुरुनुं स्थान आहरणीय जणातुं. राष्ट्राओ अने धनिङो पण गुरुने सन्मानीय पहे प्रतिष्ठित इरतां. आवा वातावरणमां के शिक्षण अपातुं तेमां संस्डारिवानी महेड म्होरी उठती.

પરંતુ જેમ જેમ સમય પસાર થતો ગયો તેમ તેમ ઉપર દર્શાવેલી પરિસ્થિતિ અદૃશ્ય થવા લાગી. શિક્ષણ માટેની આશ્રમ-પ્રથા તૂટવા લાગી; अने तेनी **प**्याओ आधुनिङ शाणाओ, મહાશાળાઓ અને વિશ્વવિદ્યાલયો સ્થપાવા લાગ્યા. ગુરૂનો સતત સહવાસ અને પ્રેરણા મેળવવાની તક ઓછી થવા લાગી. શિક્ષણમાં અગાઉ નીતિ. અધ્યાત્મ, જીવનના મૂલ્યો વગેરે વિષયોને જે સ્થાન મળતું હતું તે ક્રમશઃ ઘટવા લાગ્યું અને વ્યવસાયલક્ષી શિક્ષણ શરૂ થયું. આવું શિક્ષણ આપનારા શિક્ષકો વ્યાવસાયિક કૌશલ્ય ધરાવતા હોય પરંતુ તેમની નૈતિક સજ્જતા ઓછી હોય તેવું બનવા લાગ્યું. શિક્ષકોમાંથી પણ દીમે દીમે अભ्यासनिष्ठा अने विद्यार्थी-निष्ठा घटवा वाजी અને તેઓ પણ સમાજના અન્ય વર્ગોની માકક ઇન-દોલત અને દુન્યવી સંપત્તિ પાછળ દોડવા લાગ્યા. કેટલાક તો લાંચરૂશ્વત અને અન્ય ભ્રષ્ટાચારમાં પણ સામેલ થઈને શિક્ષકના નામને બક્રો લાગે તેવા ફત્યોમાં સામેલ થવા લાગ્યા.

ટૂંકમાં સમગ્ર સમાજના અધ:પતનની સાથે સાથે શિક્ષક પણ તેમાં સામેલ થવા લાગ્યો, ખરેખર તો આવા સમયમાં શિક્ષકે સમાજને ઉંચા મૂલ્યો તરફ ગતિ કરાવવા માટે યોગ્ય માર્ગદર્શન અને દોરવણી આપવા જોઈએ પરંતુ કમભાગ્યે તેમ થઈ શક્યું નહીં. ભ્રષ્ટાચારના કળણમાં ડૂબેલો નિર્બળ અને સત્વહીન શિક્ષક પાસેથી સંસ્કારિતાનો વારસો મેળવવાની અપેક્ષા ક્યાંથી રાખી શકાય? આવા બદલાતા જતા સંજોગોમાં સમાજમાં શિક્ષકનો આદર અને સ્થાન પણ ઘટવા લાગ્યા. અગાઉના સમયમાં ગુરૂજનોને સર્વોચ્ચ સ્થાન મળતું પરંતુ ધીમે ધીમે ગુરુઓ બિચારા અને બાપડા બનવા લાગ્યા. ધનવાનો અને રાજકારણીઓને સમાજમાં પ્રતિષ્ઠા મળવા લાગી અને શિક્ષકોએ આવા લોકોની ચરમપોશી કરવી પડે તેવી પરિસ્થિત સર્જાઈ. આવા સંજોગોમાં ગુરુ કે શિક્ષક સ્થાનભ્રષ્ટ થયા અને એવા નિસ્તેજ ગુરુ પાસેથી સંસ્કારિતાનો વારસો શિષ્યોને મળે તેવી વ્યર્થ આશા કોઈ રાખે નહીં.

## शिक्षण द्वारा संस्ङारितानी श्र्योत प्रगटावीओ :

शिक्षणना क्षेत्रे झान अने यारित्र्यनी क्योत अंभी कर्र धर्म छे परंतु साव ओववार्म गर्म नथी. हेशना डोर्मने डोर्म फूणे साचो शिक्षड आके पण धूणी धंभावीने जेठी छे. आवा संस्डार हीवडाओनी वाटने संडोरीओ अने तेमां थोडुंड तेव पूरीओ तो तेने अक्ववित थतां वार नहीं वागे. એકવाર आ प्रक्रिया शरू थशे तो तेनाथी आणी हवानुं ३५ जहवार्म क्शे अने समग्र वातावरणमां संस्डारितानो पमराट ईवार्म क्शे. आने माटे शुं डरवुं कोर्म तेने विचारवानो अने आवा परिपड्व विचारोनो अमव डरवानो समय पाडी गयो छे.

તીર્થ-સૌરભ

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫ -

- જ્ઞાલાયાં કે વિક્રમુલ્યોએ લગભગ વિદાય લીધી છે. આ મૂલ્યોની પુનઃપ્રતિષ્ઠા કરીએ.
- ★ શાળા કક્ષાએ તથા મહાશાળા કક્ષાએ અભ્યાસમાં પ્રાર્થના, ધ્યાન, યોગ વગેરેને યથાયોગ્ય સ્થાન આપીએ.
- ★ બિચારા અને બાપડા બનેલા શિક્ષકને તેનો ગૌરવપ્રદ દરજ્જો આપીએ.
- ★ શિક્ષકોને પોતાના અભ્યાસ માટે તથા સંશોધન માટે જરૂરી એવી સગવડો પૂરી પાડીએ.
- પાનમસાલા, તમાકુ, બીડી-સીગારેટ, નશીલા દ્રવ્યો વગેરે વ્યસનોમાંથી વિદ્યાર્થીઓ મુક્ત થાય તેના માટેનું અભિયાન ચલાવીએ.
- ★ વિદ્યાર્થીઓ શ્રમનું ગૌરવ (Dignity of

- Labour) ਦੁਸਾਂ ਨੇ ਸਾਣੇ ਸ਼ਾਸਾਇਵਿ ਅਕੇ ਕਿਲਾਧਾਕ ਸ਼ੁਬਾਰੀ ਝੁਣੀએ.
- ★ વિવિધ દ્યાર્મિક આશ્રમોના અધિષ્ઠાતાઓ યુવા-શિબિરો યોજીને આપણા સંસ્કારવારસાનું ભાન વિદ્યાર્થીઓને કરાવે.
- ★ શિક્ષક અભ્યાસનિષ્ઠ બને તથા વધુ ચારિશ્વશીલ બને તે માટેના પ્રચાસી આદરીએ. છેવટે તો વિદ્યાર્થી શિક્ષકના વ્યક્તિત્વમાંથી જ પ્રેરણા મેળવતો હોય છે. છેવટે, સમાજના સૌ હિતચિંતકો આ બાબતમાં સહચિંતન કરે અને કયા ઉપાયો યોજ શકાય તેનું નક્કર આયોજન કરે તો શિક્ષણ દ્વારા સંસ્કારનું સિંચન કરીને દેશની યુવાદાનરૂપી વેલને જરૂર નવપલ્લવિત કરી શક્કો.

## મંત્રત્રચી

''સહજાત્મસ્વરૂપ પરમગુરુ'' એ મંત્ર સદા હું ૨ટણ પાવન ચરણમાં ભાવથી અભિવંદન પરમ ગુરુના સૌનું છે, તે પરમપદને પામ્યા હું સ્વરૂપ આત્માનું, તે મેળવવાનો પરમગુરુ, નિર્ગ્રથ સર્વજ્ઞદેવને તથા સ્મરું. નિર્ગ્રથગુરુના શરણે જઈને રાગદ્વેષને હણું, તો સર્વશદેવના નિર્મળજ્ઞાનને, અહોભાવથી સ્મરું, આત્મા પરિણમે આતમભાવે, એવા મનોરથ તો ધરું…ર ભાવતા ભાવતા, અન્યભાવથી આતમભાવના રહું, દેહ, પુત્ર, સ્ત્રી કોઈ નથી મારા, હું નથી કોઈનો એવું હું શુદ્ધાત્મ છું, દેહથી ભિન્ન એવા ભાવનું કેવળજ્ઞાન લહીને. નિધાન ભવભવના સંતાપ હરું….૩ મંત્રત્રયીનું કરીને. રત્તત્રયીના રટણ લહું, દુ:ખમાં ડુબતા, અનંતકાળથી -મુજ આતમના E. W હરું. અનંત છે ઉપકાર આ જીવ પર, એક સિદ્ધનો સ્મરું. કરી ઉપકાર હું અન્ય જીવ પર, એ મહત્ ૠણથી મુક્ત બનું....૪

- पूर्शिमा शाढ

# સંસ્કાર થકી સાદના

### પ્રા. જયન્તભાઈ મોઢ

..... ભાઈ, તમે આમ ઉતાવળા ઉતાવળા ક્યાં ચાલ્યા?

.... કોબા

..... કોબા શું છે? કોઇ રોમિનાર, કોઇ મેળાવડો કે પછી અમસ્થા પિકનિક માટે.

..... ના ભાઈ ના એવું કશું નથી. ત્યાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર 'સાધના' કેન્દ્ર છે, આશ્રમ છે. મનને, હૃદયને ઠીક લાગે છે, ગમે છે એટલે જઉં છું.

.... તે તમે ત્યાં સાધના કરવા જાવ છો?

..... ના એવું નથી.'સાધના' તો મારા માટે મોટો શબ્દ છે. હા, ત્યાં સાધકો વચ્ચે રહેવાનું થવાથી આનંદ આવે છે. જંજાળ ભૂલી જવાય છે અને એક સાંસ્કારિક વાતાવરણમાં જાવનને નવી તાજગી મળે છે.

આ સંવાદ પછી માર્ટું મન ચગડોળે ચડ્યું. મારી નજર સમક્ષ 'સાબરમતી ગાંધી આશ્રમ 'જેના નામ પરથી આશ્રમરોડ પડ્યું તે લંબાતો ચાલ્યો. સાબરમતી વટાવી આશારામ બાપૂનો આશ્રમ, તપોવન, સ્વામી સસ્થિદાનંદ આશ્રમ, જેન આરાધના કેન્દ્ર અને એની પશ્ચાત ભૂમિમાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ – સાચા અર્થમાં ગાંધીનગર સુધી આશ્રમરોડ થઈ ગયો. ક્યાં પચીસ વર્ષ પહેલાનો માત્ર બસોના અવરજવરવાળો રસ્તો અને ક્યાં આજે પ્રવૃત્તિઓથી દ્યમદામતો દીર્ઘ આશ્રમરોડ. અહીં પચીસ વર્ષ પહેલાં ડો. સોનેજીએ 'સાઇના કેન્દ્ર 'નું બીજ રોપ્યું , આજે વટવૃક્ષ બનીને માત્ર સાધનાનું નહિ પરંતુ ' સંસ્કાર સિંચન 'નું કેન્દ્ર બન્યું છે. એટલે સહજ રીતે એના પ્રણેતા ડો. સોનેજી ઉર્ફે વર્તમાનમાં પૂ. શ્રી આત્માનંદજીના જીવન-કવન અને મનન તરફ મને વિચારતા કરી મૂક્યો. એમની આધ્યાત્મિક ઊંચાઈનો , એમના નજીકના પરિચયમાં આવનારને ખ્યાલ આવે છે. વાચન અને ચિંતન બંનેનો પરિચય 'સાઇક સાથી 'કે અન્ય પુસ્તકો દ્વારા મળે છે. એના વિશે ઘણુંબધું પ્રગટ થઈ ચૂક્યું છે એટલે પુનરાવર્તન न इरता એमनी वर्तमान हिशा विशेनो विचार અત્યારના સંજોગોમાં અતિ આવશ્યક લાગે છે. આધ્યાત્મિકતા-તત્ત્વજ્ઞાન વગેરે શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીના સંદર્ભે અનેક વિદ્ધાનોએ આ અંકમાં અને અવારનવાર વર્તમાનપત્રોમાં ઘણુંબધું લખ્યું છે. એમાં નવું કશું ઉમેરવાનું નથી. મારી એટલી ક્ષમતા પણ નથી. પરંતુ શ્રી આત્માનંદજીને વર્તમાન -સંદર્ભે સમજવા જરૂરી સમજું છે.

साधना डेन्द्रमां अनेड प्रडारना मुमुक्षुओ-સાધકો જોવા મળે છે. મોટા ભાગના વચસ્ક અને અલ્પમાત્રામાં યુવાનો છે. કેટલાક અહીં સ્થિટ છે-કેટલાક અવારનવાર અનુ ફળતા પ્રમાણે એકાદ-બે દિવસ કે પછી વર્ષમાં એકાદ-બે મહિના આવી શાંતિ અનુભવે છે. દરેકની ક્ષમતા અલગ અલગ પ્રકારની હોય છે. એટલે સ્વાભાવિક છે કે પ્રત્યેકનું મંથન-ચિંતન ક્ષમતા પ્રમાણેનું હોય પરંતુ આખરે લક્ષ્ય તો એક જ પ્રકારનું છે. હિન્દુ તરીકે જન્મ લીધો એટલે ગળથૂંથીમાંથી જ મોક્ષ-વિચારની કલ્પના હોય. જન્મ સામાજિક તરીકે લીધો એટલે સંસારની અટપટી દુન્યવી દુનિયાની કર્મ-ફળ પ્રમાણે પરિપૂર્તિ કરી , સાથે સાથે સમાંતરે શાશ્વત-આનંદનો ਪ્रચાસ અંતિમ લક્ષ્ય તરીકે કર્યો. तेम કરવાની પ્રેરણા આપણા સંતો-ઋષિઓ મુનિઓ વગેરે પાસેથી भें छे अने सेना माटे आपशे आश्रमी -આધ્યાત્મિક કેન્દ્રો - સાધના કેન્દ્રોનો આશ્ચય લઈએ છીએ. (અલબત્ત સાધના-વ્યક્તિગત રીતે કોઈ પણ જગ્યાએ મન સ્થિટ હોય તો થઈ શકે એના

रुप्रतप्रयंती वर्ष : २५

ુ માટે આશ્રમની જરૂર નથી. પણ વાતાવરણની પૂર્વતા માટે એ એટલી જ જરૂરી છે.) આપણે આપણી જાતને પ્રશ્ન કરીએ કે 'હું અહીં શા માટે આવ્યો છું?'પ્રશ્નના પ્રત્યુત્તરમાં આશ્રમની આપણી 'દેનંદિનીને કસોટીએ ચડાવી તપાસીએ તો અંદરથી ક્દારા એવો પડઘો તો નથી પડતોને કે હું મારી જાતને છેતરતો તો નથી ને? મોક્ષ-લક્ષ્ય સિદ્ધ કરવા ઘણી તપશ્ચર્યા. અનેક તબડકાઓમાંથી ક્રમે ક્રમે પસાર કરીને , ખરા ઉતરીને , છેવટે છેલ્લી કક્ષા પામવાની હોય છે. અશક્ય નથી પણ અત્યંત કપરું અને અઘરું છે. અનેક જન્મો પછી સંત-મહંતોને પ્રાપ્ત થયું નથી તો સંસારમાં અટવાયેલા જીવને ક્યાંથી પ્રાપ્ત થાય? તો શું એના માટેનો વિચાર કે પ્રયત્ન છોડી દેવો? ના. પણ માત્ર વિચાર કરવાથી કે તત્ત્વજ્ઞાન ડહોળવાથી પહોંચાય એવું નથી . એ તો કાચના કબાટમાં રાખેલા ખાંડના હાથીને મમળાવાનો સ્વાદ લેવા બરાબર છે. સો (૧૦૦) એ લક્ષ્ય છે, એક્ડો એ પહેલું પગથિયું છે. સો સુધી પહોંચવું છે. કૂદકો મારીને સો સુધી પહોંચીએ તો ગોટાળો થઇ <u>જાય. દાખલા ખોટા પડે. સીધા પહોંચ્યા પછી સાથે</u> પતનને પણ નોંતરીએ છીએ એમાં આશ્ચર્ચ જેવું કશું નથી. ક્યારેક લોકો કહે છે - અમૂક સ્વામી, અમુક સંત કે અમુક મુનિએ ગોટાળા કર્યા, મિલકત માટે કોર્ટ ગયા, અમુકે લગ્ન કર્યા, ત્યારે જો આપણામાં પરિપક્વતા , સમભાવ અથવા મધ્યસ્થ ભાવ હશે તો આઘાત નહીં લાગે. કારણ આ સીધા 'સો'ના ફ્રદકાનું પરિણામ છે. ક્યારેક વચલા તબક્કામાં પણ આવી સ્થિતિ આવેય ખરી. આપણે અહીં એકથી સોમાં કયા આંક પર છીએ, એનો સ્પષ્ટ ખ્યાલ હોય અથવા વાસ્તવિકતાનો ખ્યાલ હોય તો આગળ વધવાની પ્રેરણા થશે, ઇચ્છા થશે. આવી કોઈ પણ કક્ષાએ ઇચ્છા થવી અને એ અંગે યક્કિચિત તૈયારી સાથે એક ડગલું આગળ વધવું એનું નામ જ મુમુક્ષુ , સાધક કે સામાન્ય ૧૯૯ વાપરો તો જિજ્ઞાસુ. આવી પ્રબળ ઇચ્છા વિનાની કોઈ પણ

વ્યક્તિ બાહ્ય આચરણમાં ગમે તેટલી મીઠાશ રાખતો હોય, સૌને રાજી રાખી શકવાની કલા ધરાવતો હોય, સર્વ પ્રિય હોય તો પણ એ મિથ્યા છે, દંભ છે; કારણ એને આપણે ઓળખી શકતા નથી. આ ક્ષેત્ર એવું છે કે ત્યાં મિથ્યાચરણને સ્થાન નથી. સાધકની અનેક માનવ-નબળાઈઓ માફ થઈ શકે, કારણ એને દૂર કરવાનો પ્રયત્ન છે પણ એ વ્યક્તિ તરીકે તો પારદર્શક હોવો જરૂરી છે.

आम સર્વસામાન્ય છેક તળિયાના મુમુક્ષ કે સાધકને ધ્યાનમાં રાખીને, પૂ. શ્રી આત્માનંદજીએ પોતાની સાધક-પ્રવૃત્તિને દિશા અને ગતિ આપી છે. સાચા અર્થમાં પ્રેરણા આપી છે. એમની દૃષ્ટિમાં સિદ્ધ-સાધક જેટલો જ પ્રેમ-તળિયાના જિજ્ઞાસુ પ્રત્યે છે. આ પરિપ્રેક્ચમાં એમની કાર્ચ-શૈલીને જોવાનો પ્રયત્ન કરીએ તો આપણા મનમાં જે અનેક તર્ક વિતર્કો-વિકલ્પો થાય છે એનું સમાદ્યન મળી રહેશે. પૂ. શ્રી આત્માનંદજી અનેક સ્થિતિ-તબક્કાઓમાંથી પસાર થયા છે. એમનો વિશાળ અનુભવ અને સર્વમંગલમયી વ્યાપક દૃષ્ટિએ કાર્ય-શક્તિના અનેકવિધ બારણા ખોલી દીધાં છે. એમનો દ્રઢ વિશ્વાસ છે કે જ્યાં સુધી વ્યક્તિમાં સંસ્કારનો દૃઢ પાયો નહીં નંખાય ત્યાં સુધી એક ડગલું ય આગળ વધવું મુશ્કેલ છે. થોડુંક પણ સાચું આચરણ ફળદાયી નીવડશે. ગુરૂ પામવા-ઓળખવા એ અનિવાર્ચ છે, જરૂરી છે પણ એ દૂરની વાત છે. પહેલી પાચાની વાત છે – વિનય-નમૃતા. એમના 'આપણો સંસ્કાર વારસો' પુસ્તકમાં બધો ઝોક સારા સંસ્કાર પર છે. ત્યાર પછી એની પાછળ પાછળ ગાયની પાછળ વાછરડ્ડ આવે તેમ બધું આવે છે. એમણે ચોજેલા અનેક યુવાશિબિરો , શિબિરોની ધરી આ જ છે. રાગદ્વેષ છૂટે તો બધું પ્રાપ્ત થાય પણ ખાટલે ખોડ રાગ-દ્વેષ છૂટે એની છે ને? એ કેવી રીતે છુટે? એના વિના કોઇ ઉચ્ચ-ગતિ પ્રાપ્ત થાય જ નહીં. એ વાત તદન નગ્ન સત્ય જેવી છે. એ શક્ય નથી પણ એનો અર્થ એવો નહીં કે આપણને એની

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

તીર્થ-સોરભ

ξų

છૂટ મળી જાય છે રાગમાંથી છૂટવાનો પ્રયત્ન એ જ એની સાધના છે. આમ પૂ. આત્માનંદજી શિબિરોમાં અને પ્રત્યક્ષ સંપર્કમાં વારંવાર આજ વિચારને ઘટુ સ્વરૂપ આપે છે. ક્યારેક કોઇ પ્રશ્ન કરે કે આજની પેઢી જે ટી.વી., ચેનલોના પ્રોગ્રામોમાં રચી-પચી રહે છે તેના ઉપર શું અસર થવાની? કળિયુગ છે આમ જ ચાલે. જેને માટે શિબિરો, સારા પુસ્તકો, સાસું વાચન છે એ વાંચતા નથી. જે વાંચે છે એને વિશેષ જરૂર નથી. પુસ્તકાલયો સુના પડ્યા છે. ધૂળ ખંખેરનારા ક્યાં છે? પેઢી પર ચડે તો લેતી-દેતી થાય ને? આ વાત સત્યની નજીક હોવા છતાં શ્રદ્ધા ગુમાવવા જેવી નથી. આ વાત ભારપૂર્વક પૂ. આત્માનંદજી જણાવે છે. એટલે જ તેઓ પહેલાં 'એકડો' ઘૂંટવાની વાત કરે છે. પછીની વાત 'સમય' પર છોડી દે છે.

ક્યારેક કોઈ વિચાર-તણખો તરતો મૂકે છે કે સાહેળે તો માત્ર 'સાધના 'માં લીન થઈ જવાનું હોય. બીજી પળોજણમાં પડવાનું ન હોય. આટલી બધી દોડધામ, ઘડીની નવરાશ નહીં, સતત કામ કરતા રહે અને બધાને કામ કરતા - ગતિશીલ રાખે. પણ આપણે વિચારીએ તો તરત ખ્યાલ આવશે કે 'સાધના કેન્દ્ર 'નું જીવંત વાતાવરણ ઐમની જાગ્રતતા અને સંભગતાને કારણે છે. કલ્પના કરી ભૂઓ કે 'સાહેબની ગેરહાજરીને કારણે' રૂટીન-નિત્યક્રમ તો ચાલે છે પણ વાતાવરણમાં 'હૂંફ' જેવી જોઈએ એવી ક્યાં હોય છે? એ તો લગભગ બધાએ અનુભવ્યું હશે . ક્યારેક આપણને તેમના પારિવારિક સંદર્ભોને કારણે વિચારતા કરી મૂકે પણ ખૂબ જ ઊંડે જતાં આપણને અહોભાવ ઉત્પન્ન થાય છે કે 'જલકમલવત્' ખરા જલ ત્યાગી નહીં. આવી અવસ્થાએ પહોંચવું એ તો ભલભલા ત્યાગી કે સાધુ ਮਾਣੇ ਅશક્ય છે. એમની દૃષ્ટિ કે આશય 'विनय' વિશે હું શું કહું? એ તો ગુણ અમૂલ્ય. કૃપાળુદેવ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીની અદુપંક્તિનો (આ.સિ./ ૧૯) ચોગ્ય સંદર્ભ પૂ. શ્રી આત્માનંદજીએ જીવનમાં રેડ્યો

છે. એમની આ સંસ્કાર યાત્રા અનેકવિદ્ય પ્રવૃત્તિ દ્વારા વૃદ્ધિ પામો. વ્યક્તિ તુચ્છ છે માટે એનો ત્યાગ કરો એમ નથી પણ એને પરિવવર્તિત કરો , સંસ્કારી કરો, આગળના તબક્કાની ભૂમિકા બાંઘો, દૃઢ કરો. આ કામ નાનું નથી. ભગીરથ કાર્ય છે. એમાં શ્રદ્ધા જરૂરી છે. એ એમનું કહેવું છે. આ કામ માટે બાળક બનવું. પડે તો બનવું એ તો આપણે ચુવા-શિબિરો કે શાળાઓમાંના એમના સ્વાધ્યાયોમાં જોઈ શકીએ છીએ. આપણે મૂળ વાત પર આવીએ. પૂ. શ્રી આત્માનંદજીએ અગાઉ જણાવ્યું છે તેમ 'વિનય' અને 'ચારિત્ર' પર ભાર મૂક્યો છે. કોરો विनय नहीं 'भाव' साथेनो विनय, हृध्यमां કોતરાયેલો વિનય. અહમૂને ઓગાળવાનું આ પગથિયું છે. કોઈને પ્રણામ કરીએ કે પ્રણિપાત -સાષ્ટાંગ કરીએ એમાં આવશે સામી વ્યક્તિને માન આપીએ છીએ એ તો ખરૂં જ પણ એથીય વિશેષ તમે તમારા અહમ્ને ઓગાળી નાંખો છો. જરા વિચાર કરી જુઓ અહમ્ને ઓગાળ્યા વિનાના ગમે તેવા લચી લચીને પ્રણામ કર્યા હોય એનો કોઈ અર્થ ખરો? જાતને છેતરવા બરાબર છે. એટલે સંસ્કારનું આ પહેલું પગથિયું છે. ક્રમે ક્રમે પગથિયા ચડવાના છે. વચલી અવસ્થામાં અનેક તર્ક-વિતર્ક વિકલ્પો આવવાના સહજ છે; પરંતુ એને વશ કરી આગળ વધવાનો પ્રયત્ન કરવો એ જિજ્ઞાસુથી સાધક તરીકેની યાત્રા છે. સંસ્કાર થકી સાધના છે.

આપણે મુમુસુ છીએ અને સંસારી પણ છીએ. સમ્યક્કાન મેળવવા કે મોક્ષ માર્ગ મેળવવા સંસાર છોડી દેવાની જરૂર નથી. ગૃહસ્થાશ્રમમાં સંયમપૂર્વક રહીને પણ એ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે અને જેઓ ગૃહસ્થાશ્રમમાં હોય તેમણે અખંડ નીતિનું મૂળ પ્રથમ આત્મામાં સ્થાપવું જોઈએ નહિ તો ઉપદેશ વગેરેનો કશો અર્થ નથી, એની શરૂઆત ઉપર કહી તે પ્રમાણે વિનયથી થવી જોઈએ - આ યાત્રા અનેકવિદ્ય પ્રવૃત્તિ દ્વારા વૃદ્ધિ પામો.

- અસ્તુ

તોર્થ-સોરભ

रुपतुष्यंती वर्ष : २५

# શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના પદ્યસાહિત્યમાં ભેદજ્ઞાનની સમાધિભાષા

#### બહેનશ્રી ચંદાબહેન વી. પંચાલી

'हे सर्वोत्हृष्ट सुजना हेतुलूत सम्बह्दर्शन! તને અત્યંત ભક્તિથી નમરકાર હો.' આ અનાદિ અનંત સંસારમાં અનંત અનંત જાવો તારા આશ્રય विना अनंत अनंत दुःभने अनुसर्वे छे. तारा પરમાનુગ્રહથી સ્વસ્વરૂપમાં રુચિ થઈ. પરમ વીતરાગ સ્વભાવ પ્રત્યે પરમ નિશ્ચય આવ્યો. ફતફત્ય થવાનો માર્ગ ગ્રહણ થયો . હે જિન વીતરાગ! તમને અત્યંત ભક્તિથી નમસ્કાર કરું છું. તમે આ પામર પ્રત્યે અનંત અનંત ઉપકાર કર્યો છે. હે કુંદકુંદાદિ આરાર્થી! તમારા વચનો પણ સ્વરૂપાનુસંઘાનને વિષે આ પામરને પરમ ઉપકારભૂત થયાં છે. તે માટે હું તમને અતિશય ભક્તિથી નમસ્કાર કરાં છું. હે શ્રી સોભાગ! તારા સત્સમાગમના અનુગ્રહથી આત્મદશાનું સ્મરણ થયું તે અર્થે તને નમસ્કાર હો.<sup>9</sup> શ્રીમદ્દજીના આ વચનો તેમનું જીવન દર્પણ છે. શ્રીમદ્દજીના વચનામૃતોમાં પૂર્વજીવનનાં અધ્યાત્મ સંસ્કારની દિવ્યતા દેખાય છે. બાલવથથી પ્રારંભીને સમાધિ સુધી વૈરાગ્યની અસ્મિતા અનુભવાય છે. સત્સાહિત્યમાં અધ્યાત્મજ્ઞાનની પરાકાષ્ટા છે. 'સાક્ષાત્ સરસ્વતી'ની કિવતાઓમાં અધ્યાત્મ શ્રદ્ધાની ભવ્યતા છે. વીતરાગ પ્રણિત ચારિત્રસૃષ્ટિનું ચિત્રાંકન કરનાર શ્રીમદ્જમાં અધ્યાત્મ ચરિત્રની ગરિમા છે તથા અધ્યાત્મ ઋતની ગીતાનું ગુંજન સર્વાંગે ગૂંજી રહે છે.

પરમકૃપાળુદેવના ગધસાહિત્યમાં જે મુમુક્ષુઓએ તેઓશ્રીને પત્રો લખ્યા તેના પ્રત્યુત્તર રૂપે પત્રાંકો છે. તેમાં મુમુક્ષુઓના દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવના પડઘા ઝીલાય છે. પધસાહિત્યમાં તો શ્રીમદ્દજનું આંતરદર્શન અંતિમચરણને પામ્યું છે. નિશ્વયદૃષ્ટિ અને પર્યાયદૃષ્ટિનું શાશ્વત દર્શન તેમાં સમાય છે. કાવ્યાવલીમાં શ્રીમદ્દુજનું આંતરમંથન અક્ષુણ્ણભાવે વહે છે. અસ્મિતાને ફેલાવતા આ સાહિત્યની એક પંક્તિમાં જ જાણે જૈનદર્શનના સિદ્ધાંતોને ભરી આપવાની અપૂર્વ ક્ષમતા છે.

'એ ત્યાગવા સિદ્ધાંત કે પશ્ચાત દુઃખ તે સુખ નહિ '<sup>ર</sup> અહીં સુખની નિરાબાદ વ્યાખ્યા છે. પશ્ચાત દુઃખની સંવેદના હોય તે સુખ કહી શકાય નહિ. સુખ શાશ્વત, સનાતન, અવિનાશી, આનંદદાયક જ હોય એવી અસ્તિનો એક્ટાર સુખમાં છે.

''પાયાકી એ બાત હૈ નિજ છંદન કો છોડે'' આ એક પંક્તિ રાજમાર્ગનું નિર્માણ કરે છે. 'પામેલો પમાડશે' તથા 'સ્વચ્છંદ' નિજ કલ્પનાથી અધ્યાત્મ આરોહણ શક્ય જ નથી અનંતકાળના પરિભ્રમણમાં બીજ રૂપે સ્વછંદ છે તેવું આ પંક્તિ સિદ્ધ કરે છે. સ્વચ્છંદ અને મતાગ્રહ વગેરેને છોડીને, સદગુરુનો જે લક્ષ છે તે લક્ષે જો વર્તે તો જ્ઞાની કહે છે કે અમે તેને સમક્તિી કહીશું - નાની પંક્તિમાં અનામીને ભર્યો છે. 'જિનપદ નિજપદ એક્તા, ભેદભાવ નહિ કાંય<sup>8</sup> આ પંક્તિમાં ગાગરમાં સાગર સમાવ્યો છે. જિનપદ કે નિજપદ કયાં ભેદ સ્થાપવો? સ્વચ્છ આકાશમાં કયાં ભાગ પાડશું? આવી અનેક પંક્તિઓમાં અધ્યાત્મની ગુપ્ત ગરિમા ગવાયેલી છે.

ંમૂળ મારગ સાંભળો જિનનો રે' કાવ્યમાં વીતરાગ પ્રણિત મૂળમાર્ગનું ચથાર્થ આલેખન થયું છે. પ્રથમ ત્રણ યોગ્યતા આત્માર્થી જીવને કેળવવી આવશ્યક છે. એક, વૃત્તિને અખંડ પૂર્ણ સ્વરૂપ આત્મતત્ત્વ તન્મુખ કરવી, બીજી, પૂજા આદિ શુભ-અશુભ ભાવની અંતરના ઊંડાણમાં ઇચ્છા ન હોવી

(૧) હાથનોંઘ-ર આંક-૨૦ (૨) અમૂલ્ય તત્ત્વ વિચાર (૩) બિનાનથન પામે નહિ. (૪) ઇરછે છે જે જોગી જને.

रक्षत्रवंती वर्षः स्प

તીર્થ~કોોરભ

અને ત્રીજી ભવનું દુ:ખ લાગે એવો અતુલ ઊંડાણમાં ઉહાપોહ – આવી મંગલમથી ચોગ્યતા ધારક જવાત્મા બને છે તે જવાત્મા અન્યદર્શન અને क्रेन्टर्शनमां सारासारनो विवेड डरे छे, सर्वज्ञताने સમજે છે, મોક્ષદશાને વિચારે છે; રાજમાર્ગની સત્યતાનો રણકાર જાવાત્માને સંભળાય છે. આ ભૂમિકા પછી જ્ઞાન , દર્શન , ચારિત્ર આદિ આત્માના અનંતગૂણોને જુવાત્મા સ્વીકારે છે. આ અનંત ગુણો એકપણે છે તથા અનેક હોવા છતાં અવિરુદ્ધપણે છે, અલ્પાંશે પણ એકબીજાથી વિરુદ્ધપણે પરિણતી પરિણમતી હોય તો માર્ગની પરમાર્થતાનો લોપ થાય છે. ચોગ્યતા પ્રાપ્ત જવ વસ્તુસ્થિતિને અનુરૂપ વર્તે છે. સદ્ગુરુ પાસેથી વસ્તુરવરૂપ સમજે છે. આત્મા અને દેહ બંને ભિન્ન છે. એક તત્ત્વ સદા સઉપયોગી, શાશ્વત, સૂખમય પદાર્થ છે અને બીજું તત્ત્વ તેન વર્ણ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શાદિ ગુણોનું દાગ્ડ છે. એમ જાણે છે તે જ્ઞાન છે. પરંતુ આ જ્ઞાન બાહ્ય-જ્ઞાન છે, ઇન્દ્રિયજ્ઞાન છે. સત્પુરુષો કહે છે. 'જાણેલાનું શ્રદ્ધાન હોય છે. જે ચથાર્થ જાણે છે તેનું શ્રદ્ધાન ચથાર્થ થાય છે. જે અયથાર્થ જાણે છે તેનું શ્રદ્ધાન મિથ્યા શ્રદ્ધાન છે. ગુરુગમે જાણીને જીવાતમાં સમ્યગૃદર્શન પામે છે. સમ્યગૃદર્શન પામ્યા પછીનું જ્ઞાન સમ્યગ્જ્ઞાન નામ પામે છે. આત્મામાં સ્થિરતા થતાં અણિલંગ સમ્યક્ચારિત્રદશા બને છે. ભેદજ્ઞાનની સમાધિભાષા છે કે...

### છે દેહાદિથી ભિન્ન આત્મા રે ઉપયોગી સદા અવિનાશ…મૂળ મારગ…

દેહ વગેરે - બદ્ધનો કર્મ , અબદ્ધ નોકર્મ , કર્મો અર્થાત્ જ્ઞાનાવરણીય , દર્શનાવરણીય આદિ આઠ કર્મ , અને રાગ-દ્વેષ આદિ ભાવકર્મોથી આત્મા સદા . ભિન્ન જાણી તેની પ્રતીતિ વર્તે છે તે સમ્યગૃદર્શન છે . સમ્યગ્દર્શનના ટંકોત્કીર્ણ શિલ્પમાં ભેદજ્ઞાન ટાંકણારૂપ છે. જેમ શિલ્પી ટાંકણા વડે વધારાના સંગમરેમરને દૂર કરે છે પણ શિલ્પીની દૃષ્ટિ તેના 'સ્થાપત્ય' ઉપર જ રહે છે તેમ અધ્યાત્મ શિલ્પી ભેદજ્ઞાનના ટાંકણા વડે અન્ય વિભાવભાવને દૂર કરતો શુદ્ધ ચૈતન્ય દ્રવ્ય ઉપર ટીકીટીકીને લગાવે છે. શિલ્પીનું જોર હૃદયને નિહાળવામાં છે. ક્રમશઃ શુદ્ધિ દ્વારા રૂપી શિલ્પકૃતિ તૈયાર થાય છે. મોસદશા અનુભવાતી જાય છે. પ્રજ્ઞાછીણી કામે લાગે છે. શ્રીસમયસાર નોંધે છે:

जीवो बंधो य तहा छिज्जन्ति सलक्कणोहिणियहएहिं। र पण्णा छेदणएणा उ छिण्णाः णाणत्तमावण्णा ॥ ''छव अंध अन्ने, नियत निष्ठ निष्ठ सक्षणे छेहाय छे; प्रज्ञाछीशी थडी छेहतां अन्ने लुहा पडी क्षय छे.''

ગુરુગમે, સ્વ-પુરુષાર્થે જીવ યોગ્ય સ્થાને પ્રજ્ઞાછીણીનો ઉપયોગ કરેતો ભેદજ્ઞાન, દિવ્યયસુથી બંને દ્રવ્ય ભિન્ન ભિન્ન દેખાય છે. દર્શનપ્રાભૃતમાં કુંદકુંદ આચાર્ય કહે છે -

'જયમ મૂળ દ્વારા સ્કંદાને, શાખાદિ બહુગુણ થાય છે, <sup>ર</sup> ત્યમ મોક્ષપથનું મૂળ જિનદર્શન કહ્યું જિનશાસને

ભેદજ્ઞાનની સૂક્ષ્મ સમજણથી મોક્ષદશાનું અનુભવન થાય છે.

ભેદવિજ્ઞાનનની સમાધિભાષાના સંદર્ભમાં શ્રી અમૃતચંદ્રાચાર્ચ ટીકામાં લખે છે કે - ततो ज्ञानमेव ज्ञाने, एव, क्रोधादय एव क्रोधादि ष्वेवेति साधु सिद्धं भेदविज्ञानम्। ઉપયોગ તો ચૈતન્યનું પરિણમન હોવાથી જ્ञાનસ્વરૂપ છે અને કોદ્યાદિ ભાવકર્મ, જ્ञાનાવરણાદિ દ્રવ્યકર્મ, શરીરાદિ નોકર્મ - એ બદાંચ પુદ્ગલના પરિણામ હોવાથી જડ છે. તેમને અને જ્ઞાનને પ્રદેશભેદ હોવાથી અત્યંત ભેદ છે. માટે ઉપયોગમાં કોદ્યાદિક, કર્મ તથા નોકર્મ નથી. અને કોદ્યાદિકમાં, કર્મમાં તથા નોકર્મમાં ઉપયોગ નથી.

\_\_\_\_\_\_

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

<sup>(</sup>૧) સમયસાર ગાથા-૨૯૪. (૨) દર્શન પ્રાભૃત ગાથા-૧૧ (૩) સમયસાર ગાથા ૧૮૧-ટીકા

આ રીતે તેમને પારમાર્થિક આદ્યાર આદ્યેય સંબંધ નથી. દરેક વસ્તુને પોતપોતાનું આધાર આદ્યેયપશું પોતપોતામાં જ છે. માટે ઉપયોગ ઉપયોગમાં જ છે. કોઇ કોઇમાં જ છે આ રીતે ભેદજ્ઞાન સિદ્ધ થાય છે.

यादिश पाहुडमां तथा मोक्षपाहुड प्रमाशे जो पुरुष जीव और अजीवका भेद जानता है वह सम्यक्जानी होता है। रागादि दोषोसे रहित वह भेदज्ञान ही जिनशासन में मोक्षमार्ग है। १.२.

શ્રદ્ધા સ્વપ્રકાશક છે – જ્ઞાન સ્વ-પર પ્રકાશક છે – ગુરુગમથી જિનપ્રવચનને ચથાર્થ જાણવું પરમ આવશ્ચક અને અનિવાર્ચ છે. જિન પ્રવચન દુર્ગમ્ય છે.મતિમાન વ્યક્તિ સ્વબુદ્ધિના અભિમાનમાં જાણવા જશે તો હાનિ પામશે. પણ ગુરુગમથી, સ્વાર્પણ બુદ્ધિથી જાણશે તો ભેદજ્ઞાન-ભાવભાસન-નિર્ણયની ભૂમિકાને વટાવી આત્મમહેલમાં પહોંચશે. તે નિ:સંશય છે.લેખિનીમાં કે વાડ્યારામાં ક્રમ આવે છે. ખરેખર માર્ગ અક્રમ છે. પહેલા અંધારાં જાય અને પછી પ્રકાશ આવે અથવા પ્રકાશ આવ્યા પછી અમુક્ સમયે અંધારાં જાય એવો ક્રમ નથી. બન્ને પ્રક્રિયા એક સાથે થય છે તેમ અધ્યાત્મ પ્રદેશમાં અસ્તિ-નાસ્તિનો સમય એક છે. આ જૈન તત્ત્વધારાનું માહાત્મ્ય છે.

શ્રીમદ્જી ૨૪ વર્ષની વચે સર્વસંગપરિત્યાગની ભાવના ભાવે છે. ૨૧૦૦ નિવૃત્તિક્ષેત્રમાં આત્માના આશ્ચયે રૈતન્ય નિજાલયમાં રૈતન્યચન્દ્રિકાનું નર્તન ચાલતું હતું ત્યારે મંગલયતુષ્ટયરૂપ ચાર કાવ્યોનો બોઇ પ્રગટયો. મંગલ સોપાન રૂપ -

'જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને સર્વ ભવ્યો સાંભળો – તેમાં કહ્યું છે – 'આ જીવને આ દેહ એવો ભેદ જો ભાસ્યો નહિ, પચ્ચખાણ કીધા ત્યાં સુધી મોક્ષાર્થ તે ભાખ્યા નહિ, એ પાંચમે અંગે કહ્યો, ઉપદેશ કેવળ નિર્મળો,

#### िष्नवर हहे छे ज्ञान तेने सर्व (भव्यो सांभण).'

'આ દેહ અને આ જીવ' એવું ભેદજ્ઞાન થાય તો ભાવભાસનની ભૂમિકા સઘાય છે. દેહના અને જીવના લક્ષણો ભિન્ન છે, બંનેનો સ્વભાવ ભિન્ન છે, બંનેના કાર્યો ભિન્ન છે એવું ભેદજ્ઞાન થાય છે. શ્રીપ્રવચનસારની તાત્પર્યવૃત્તિ ટીકામાં શ્રી અમૃતચંદ્રાચાર્ચ કહે છે. रागादिश्यो भिन्नोऽयं स्वात्मोत्थ सुखस्वभाव: परमात्मेति भेदविज्ञानम्। 3 સુખ સ્વભાવી આત્મા અને રાગાદિ ભાવો ભિન્ન છે. એવું ભેદવિજ્ઞાન છે. કૃપાળુદેવ કહે છે કે અધ્યાત્મશાસ્ત્રના પાંચમા અંગમાં ભેદવિજ્ઞાનની ભાવના ભરી છે. ભેદજ્ઞાન તે જ્ઞાન છે તેને હે ભવ્યાત્માઓ સાંભળો, સમળો, વિચારો અને અનુભવો.

'અપૂર્વ અવસર એવો ક્યારે આવશે?' કાવ્યમાં પ્રથમ બે પંક્તિ ભૂમિકાની છે. ત્રીજી પદાવલિમાં ભેદજ્ઞાનની સમાદિભાષા છે.

''દર્શન મોહ વ્યતીત થઇ ઉપજયો બોધ જે, દેહ ભિન્ન કેવળ ચૈતન્યનું જ્ઞાન જો. તેથી પ્રક્ષીણ ચારિત્ર મોહ વિલોકીએ વર્તે એવું શુદ્ધ સ્વરૂપનું ધ્યાન જો-''

મોહનીય કર્મની બે જાત છે – દર્શનમોહ અને ચારિત્રમોહ. જીવ શ્રદ્ધાથી વિપરીત જીવે છે, અભિપ્રાય વિપરીત ધરાવે છે, માન્યતા વિપરીત પોષે છે તે દર્શનમોહમાં જીવતો હોય છે. 'દેહ તે હું' પુદ્ગલ દ્રવ્ય મારા એવો મમત્વભાવ-બાહ્ય ક્રિયા કરતો હોય છતાં અભિપ્રાયમાં કતૃત્વભાવ અખંડ યાલતો હોય. છ દ્રવ્યની સ્વતંત્રતા ન સ્વીકારે અને અન્ય દ્રવ્યોમાં પોતાપણાની માન્યતા ધરાવે તેને દર્શનમોહાવૃત્ત જીવ કહેવાય છે–સદ્ગુરુ બોઘથી દર્શનમોહવ્યતિતા પ્રાપ્ત થઈ - તેમા પાયામાં ભેદજ્ઞાનધારા સમાયેલી છે – દેહાદિથી ભિન્ન કેવળ ચૈતન્ય જ્ઞાન અને અનુભવ. આત્માની

<sup>(</sup>૧) સારિત્ર પાદુડ ગાથા-૩૮ (૨) મોક્ષપાહુડ ગાથા-૪૧ (૩) ગાથા – ૫-૬ - ટીકા.

હયાતિનો આદર તથા દેહાત્મબુદ્ધિનો નાશ છે. પછી બીજા કમમાં ચારિત્રમોહ નષ્ટની ભૂમિકા પ્રારંભાયછે. અપૂર્વ મુનિદશાનો માર્ગ, નિર્ગ્રથપણાનો માર્ગ!! ભેદજ્ઞાનમાં ઉપયોગ સૂક્ષ્મ થાય છે. પૂ. બહેનશ્રી ચંપાબહેન કહે છે જે જીવને પોતાના સ્થૂલ પરિણામને પકડવામાં પોતાનું જ્ઞાન કામ ન કરે તે જીવ પોતાના સૂક્ષ્મ પરિણામ ક્યાંથી પકડે? ને સૂક્ષ્મ પરિણામ પકડે નહિ તો સ્વભાવ ક્યાંથી પકડાય? જ્ઞાનને સૂક્ષ્મ તીક્ષ્ણ કરીને સ્વભાવને પકડે તો ભેદવિજ્ઞાન થાય.''

'યમ નિયમ સંજમ આપ કીયો' કાવ્યમાં ગૂઢ પ્રયોગદારાને ગઠન-ગંભીરતાથી ભરી દીધી છે ભૂતકાળમાં શું કર્યું અને વર્તમાનમાં શું કરે છે અને હવે શું આવશ્યક છે એમ સળંગ રાજપથને કંડાર્યો છે. સર્વાર્પણ ભાવસભર શિષ્ય સદ્ગુર છાયામાં સમાઈ જાય અને ભેદજ્ઞાનના સાદ્યનથી આગળ વધે છે.

#### 'પલમેં પ્રગટે મુખ આગલસે, જબ સદ્ગુરુ ચરણ સુપ્રેમ બસે.'

અમૃત રસપાનથી તૃપ્ત થતો થતો શિષ્ય ભેદજ્ઞાનની પ્રજ્ઞાછીશીના પ્રયોગથી નિરંજનદેવમાં લીનતા સાદે છે. બોલબીજ કેવળજ્ઞાન સુધી પહોંચાડે છે. શાંતિનો સ્વાદ ચાખ્યા પછી રાગરસનો સ્વાદ પોસાતો નથી. એક બાજુ બરફનો ઢગલો હોય અને બીજી બાજુ અગ્નિનો ઢગલો હોય, પણ ગુરુગમ પામેલો જીવાત્મા રાગરૂપ અગ્નિના ઢગલાથી દૂર ભાગતો ભાગતો શીતળતારૂપ બરફના ઢગલા તરફ ઢળે છે. વલણ-વૃત્તિ, રુચિ બદલાય છે. નિરંતર શીતળતાના પંચે જીવાત્મા ડગલા ભરે છે. "એનું સ્વપને જે દર્શન પામે રે, તેનું મન ન ચઢે

थाय सह्गुरुनो लेश प्रसंग रे... तेने न गमे संसारीनो संग रे...''

મુંબઈમાં સં ૧૯૫૬ના કારતક વદ અગિયારસે લખાચેલ કાવ્ય 'જડને ચૈતન્ય બંને દ્રવ્યનો સ્વભાવ ભિન્ન''<sup>ર</sup> નિર્ગ્રંથના પંથથી ભવ-અંત થાય છે એવું ભવાન્તકારી કાવ્યમાં ભેદજ્ઞાનનું लव्यत्व समायेलुं छे ४५-पुद्गल द्रव्यनो स्वलाव અને ચૈતન્ચપદાર્થ આત્માનો સ્વભાવ ભિન્ન છે. ચેતન નિજ तत्त्व છે – પુદ્ગલ દ્રવ્ય તો વ્યવહારથી સંબંધ માત્ર છે - ફ્રોય-જ્ઞાયક સંબંધ જીવનો જીવની साथे ९ होय. परद्रव्य मात्र मारा ज्ञाननुं ज्ञेय જ્ઞાનદૃષ્ટિથી કહેવાય છે, ખરેખર આત્મા સિવાય બધાં જ પરદ્રવ્ય છે એવો અનુભવ પ્રગટ થતાં ભેદજ્ઞાની ભવ્યાત્મા આત્માકારે પરિણમે છે. આ ਮਾਨੀ ਰਿਕੁੰਬੜਬਿਰ છੇ. ਪਾਸ਼ ਹਿਪਦੀਰ ਮਾਕਾਰਾਜੇ કારણે ''દેહ અને જીવ'' એકરૂપે ભારો છે. જેવું જાણે છે તેવું શ્રદ્ધાન કરે છે – પરિણામે **જ**वात्भानी जधी प्रवृत्ति <del>ड</del>तृत्वलाव पोषङ जने છે, એટલું જ નહિ પણ હર્ષ, શોક, દૂ:ખ, મૃત્યુ, રોગ વગેરે દેહભાવે છે તે ભેદજ્ઞાનના અભાવે બધાં વિભાવભાવ જીવપદમાં ભાસે છે. આવો મિથ્યાત્વભાવ આજકાલનો નથી. અનાદિકાળથી <u> घुंटतो आवतो विपरीत लाव घुट्यां ४ ६२ छे.</u> અપૂર્વ સ્વાતિનક્ષત્રમાં સદ્યુરુ-સત્પુરુષનો બોધ मणे छे. जंने द्रव्यनी भिन्नता३५ भेहज्ञान डरे છે ત્યારે શ્રદ્ધાપૂર્વક ભવ્યાત્માનો મિથ્યાત્વભાવ દૂર થાય છે. જડ અને ચૈતન્ય ભિન્નતો ભાસે છે. પરદ્રવ્યતો અચેતન છે તે તો તેનામાં સદા રહે જ પણ આત્મતત્ત્વના ભાનમાં નિજસ્વરૂપમાં રમમાણ કરે છે.

શ્રીસમયસાર કળશમાં શ્રી અમૃત ચંદ્રાચાર્ચ કહે છે.

भेदविज्ञानतः सिद्धाः सिद्धाः किल केचन। यस्याभाव तो बद्धाः बद्धाः किल केचन॥<sup>3</sup>

બીજે ભામે રે...

ાં તીઇ-સીરભ

रक्तकरांती वर्ष : २५

<sup>(</sup>૧) બહેનશ્રીના વચનામૃત બોલ-૫૯ (૨) પત્રાંક ૯૦૨ વચનામૃત. (૩) સમયસાર કળશ-૩૧

જે પુરુષો સિદ્ધિને વર્યા છે તે ભેદજ્ઞાનનાં અપૂર્વ વીતરાગમાર્ગથી.

''સહુ સાધન બંધન થયા, રહ્યો ન કોઇ ઉપાય સત્ સાધન સમજયો નહિ, ત્યાં બંધન શું જાય.''<sup>૧</sup>

ચંદ્રની બીજની કળામાં આખો ચંદ્ર ખ્યાલમાં આવે, ગોળની એક કણીમાં આખા રવાનો ખ્યાલ આવે તેમ એક અંશમાં આખો આત્મા જણાય એ જ માર્ગ કૈવલ્યપૂર્ણતા છે.

'આ અવિનના અમૃત સમી''આત્મસિદ્ધિ' - આત્મસિદ્ધિ પામવાનું શાસ્ત્ર છે. તેમાં ભેદજ્ઞાનની સમાધિભાષાનું અંકન છે.

"ભાસ્થો દેહાદચાસથી, આત્મા દેહ સમાન,<sup>૨</sup> પણ તે બંને ભિન્ન છે, જેમ અસિ ને મ્યાન.''

જીવને દેહના અધ્યાસને કારણે દેહ અને આત્મા સમાન લાગે છે. દેહમાં વિપરીતતા થતાં જીવમાં વિપરીતતા થઈ એવું મનાઈ જાય છે પણ તરવાર અને તરવાર જેમાં રખાય છે તે મ્યાન ભિન્ન છે એમ આત્મા આ શરીરમાં ક્ષેત્રાવગાહે રહ્યો છે પણ ભિન્ન છે તેથી બીજી પંક્તિ આપે છે. ''ભાસ્થો દેહાદ્યાસથી આત્મા દેહ સમાન.

પણ તે બંને ભિન્ન છે પ્રગટ લક્ષણે ભાન.'' બંને તત્ત્વો લક્ષણરૂપે ભિન્ન છે. આત્મા ચૈતન્યમય છે, દેહ પુદ્દગલમય છે. આત્મા જ્ઞાનાદિ અનંતગુણાત્મક છે. દેહ, વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શ ગુણોથી વ્યાપી છે. આત્મા જાણનાર દ્રવ્ય છે. દેહમાં જાણવાની શક્તિ નથી હવે દૃષ્ટાંતથી અને સિદ્ધાંતથી ભેદજ્ઞાન દ્વારા સમજાવે છે –

''સર્વ અવસ્થાને વિષે, ન્થારો સદા જણાય.<sup>3</sup> પ્રગઢ રૂપ ચેતન્થમય, એ એંધાણ સદાય. ભવ્યાતમા! ઘર-પટ આદિ બાહ્ય પદાર્થને તું જાણે છે તો તારા જ્ઞાન-ગુણની સૂક્ષ્મતાને સથવારે ઊંડાણમાં ડોકીયું કરીશ તને તારો જ્ઞાયક દેખાશે - અનુભવાશે. પ્રથમ જાણનારો જણાશે પછી બીજી ભૂમિકામાં જાણનાર જણાય છે એવું અનુભવાશે.

''છૂટે દેહાધ્યાસ તો નહિ કર્તા તું કર્મ, નહિ ભોક્તા તું તેહનો, એજ ધર્મનો મર્મ.''

लेहजानने डायभी साथी जनावी से ते तने ચોથા ગુણસ્થાનમાં પ્રવેશ અપાવશે અને છેક તેરમા ગુણસ્થાનના અંતે પહોંચાડશે. સ્વયંભૂસ્તોત્રમાં કહ્યું છે, 'जीवादि तत्त्वे सुखादिभदेप्रतीतिर्भेदज्ञानम्।<sup>४</sup> જાવાદિ સાત તત્ત્વોમાં સ્વતત્ત્વની સ્વસંવેદનગમ્ય ભિન્ન પ્રતીતિ થવી તે ભેદનાન છે. નાનદિવાકર શ્રીમદ્દજીએ સહજપણે અનંત આગમોનું આચમન કર્યું છે. બાહ્ય ગૃહસ્થવેષ છે પણ અંતરમાં અધ્યાત્મનિર્ગ્રથ દશાનો મહાસાગર ઘુંઘવે છે. આકાશની અસીમતા, સ્વચ્છતા, નિ:સ્પૃહતા અને નિરાડંબરતાનું અખિલપણું શ્રીમદ્જીના પદ્યપદોમાં ગુંજે છે. તેઓશ્રી અંશમાં નિરંશને સ્થાપે છે. અક્ષરોમાં નિરક્ષરને આલેખે છે નામમાં અનામીનું અંકન કરે છે. ज्ञानमां ज्ञायङ्ने गमाडे छे. ભુવનભૂષણ શ્રીમદ્દજી ઉત્તમ પદ્યપંક્તિઓમાં આત્મભાવના ભાવતાં જાય છે. હાથનોંધ ૨૯-માં मार्गहर्शन आपतां आवेजे छे डे ''शरीरने विषे આત્મભાવના થતી હોય તો થવા દેવી, ક્રમે કરી પ્રાગમાં આત્મભાવના કરવી પછી ઇન્દ્રિયોમાં આત્મભાવના કરવી પછી સંકલ્પવિકલ્પ ૩૫ પરિણામમાં આત્મભાવના કરવી, પછી સ્થિર જ્ઞાનમાં આત્મભાવના કરવી. ત્યાં સર્વ પ્ર<del>કા</del>રની અન્યાલંબનરહિત સ્થિતિ કરવી.''

રજતજરાંતી વર્ષ : ૨૫

તીર્થ~સોરભ

હવ

<sup>(</sup>૧) પત્રાંક ૨૬૪ (૨) ગાથા-૪૯ (૩) ગાથા-૫૦ (૪) ગાથા - ૫૪ આત્મસિધિશાસ્ત્ર-૩ સ્વયંભૂસ્તોત્ર ગાથા-૨૨-ટીકા. (૫) ગાથા-૧૧૫ આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર

# **दर्शन साहित्यमां आत्मयितन**

### શ્રી ગુણવંત બરવાળિયા 'ગુંજન'

सारतीय संस्कृतिने घडनारा परिज्ञाभां साहित्यनुं योगदान मूत्यवान रह्युं छे. साहित्य संगीत अने विवत-इवाओधी मानव छवन सत्मर जने छे, मधुर जने छे. साहित्य अने इवाना सर्जननो उद्देश शुल तत्त्वोना दर्शननो होय तो ९ ते सार्थङ ग्रामय.

हर्शन એટલે જોવું ते - तत्त्वज्ञाननी એક पद्धति सत्थने समक्वानो पुरुषार्थ - प्रत्थेङ हर्शन पछी ते पूर्वनुं होय डे पाम्चात्य, सत्थने पोताना એક विशिष्ट दृष्टिङोशथी समक्वानो प्रयत्न डर्ने छे. व्यावहारिङ सत्थनुं हर्शन तो घशां बोङो ङरी शङे छे.

हर्शन से समाप, सम्यता तथा संस्कृतिनो सम्यता तथा संस्कृतिनो सम्यता तथा संस्कृतिनो वास्तविङ परिश्रय मेणववा माटे वेनी हार्शनिङ विद्यारधारानुं ज्ञान मेणववुं पश्री छे. पाश्चात्य हर्शनमां सनेङ हेशोनी वियारधाराओनो संजम थयो छे तेमां मुख्यतः ग्रीङ, फ्रिस्ती, तेमप साधुनिङ वियारधारानी त्रिवेशीनो संजम थयो छे. ग्रीङ हार्शनिङोसे सर्वप्रथम पडप्यतनुं विवेशन डर्युं पछी संतर्भुणी हृष्टि सपनावी येतन सात्मानुं विश्वेषण डर्युं सने सा जन्नेनो समन्वय 'तत्त्व'मां डर्यो. युरोपने धार्मिङ संधविश्वासमांथी मुझ्त डरी हर्शननुं स्वतंत्र वैज्ञानिङ विश्वेषण ङरवामां विशेषङ्गानो ग्रीङहर्शने सापेशो छे.

યુરોપની દાર્શનિક પરંપરામાં સોકેટીસ, પ્લેટો અને મધ્યયુગની ચિંતનદારા પર એરિસ્ટોટલનો ઘણો પ્રભાવ પડેલો છે.

પૂર્વનું तत्त्वज्ञान आत्मज्ञानने प्रधानता आपे છે पश्चिमनुं तत्त्वज्ञान तार्डिङ तेमक जोद्धिङ जाजतोने वधु महत्त्व आपे छे, तेनी दृष्टि जहिर्मुजी छे. आध्यात्मिङ રहस्थोनी शोधने जहवे क्यातना व्यावहारिङ प्रश्नोनी ચર્ચामां तेने विशेष रस छे. डो. राधाङ्घणनना मते पूर्वमां धर्मनो अर्थ मोटे लागे आत्मपरायण छवन थाय छे. माटे अहीं धर्मने नामे जहु अंगडा थया नथा डे लोहीनी नहीओ वही नथी.

વિશ્વની તમામ દાર્શનિક પરંપરાઓએ आत्मा विषे चिंतन अने मनोमंथन डरेंबुं क છે. પશ્ચિમની સંસ્કૃતિએ વિચારશૈલી પર ભાર આપ્યો. એમણે વિચારધારાને Philosophy એવું નામ આપ્યું. પશ્ચિમનું વિચારશાસ્ત્ર જ્યાં પ્રું થાય છે ત્યાંથી પૂર્વનું દર્શન આગળ વદો છે. ભારતીય ચિંતકોને અનુભવ થયો છે કે કેટલાંક સત્યો માત્ર વિચારવાથી પામી શકાતાં નથી: परंतु डोर्ध पण सत्यने पामवा माटे तेना विचारनं होहन, शिंतन, मनन अने मंथन કરવું પડે છે, તો જ એ વિચાર આત્મસાત્ થાય. આચરણ પછી જ સત્ય પામી શકાય છે. આધ્યાત્મિક บ⊋ิผเซเมเ่ તેને રમાપાગે આત્મસાક્ષ્યત્કાર પણ કહી શકીએ. આત્માનુભૂતિ ਪછੀਗ। ਹਿੱਰਕਸਾਂથੀ જ સાચું દર્શન પ્રગટે અને ते यितन, यिरंतन जनीने शास्त्र जनी जय છે.

જે સાહિત્ય અને કલામાં ધર્મ, તત્ત્વજ્ઞાન

તીર્થ~સોરભ

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

અને દર્શન અભિપ્રેત છે તેવું સાહિત્ય કોઈ પણ સંસ્કૃતિને જીવનનું બળ પૂરું પાડનાર, એનું પોષણ સંવર્ધન કરનાર ઊંચુ પરિબળ બની જાય છે.

વેદો, શ્રુતિઓ, સ્મૃતિઓ, ઉપનિષદો, પુરાણો, ગીતા જેવા ગ્રંથો અને રામાયણ અને મહાભારત જેવા મહાકાવ્યોમાં ઠેર ઠેર દાર્શનિક આત્મચિંતનનું નિરૂપણ થયું છે. ઉપનિષદ કહે છે કે વેદ ૠષિ પ્રણિત નથી; એ પરમાત્માના પોતાના ઉદ્વાર છે.

वेहनुं प्रामाएय स्वीक्षारनार दर्शनोसे वैहिक्टर्शन, न्याय-वैशेषिक, सांज्य-योग, पूर्वभीमांसा सने उत्तरमीमांसा (वेदांत) सा छ दर्शनो 'सास्तिक्टर्शनो ' के वैदिक दर्शन कहेवाया. प्रयारे सार्वाक, पैन सने औद्ध दर्शनो वेद्दनिरपेक्ष वियारसरणी धरावता होई तेमने सवैदिक दर्शनो कहे छे.

વિવિધ વિચારધારાઓવાળા આ દર્શનો એકબીજાના વિરોધી નહિ પણ એકબીજાના પૂરક છે. ભારતીય દર્શનોનું સ્વરૂપ આધ્યાત્મિક છે 'અને તે જીવનની વધુ નજીક છે. દર્શનનું અંતિમ લક્ષ્ય મોક્ષ/પ્રાપ્તિ હોવાથી ''જ્ઞાન ખાતર જ્ઞાન'' નહિ પણ મોક્ષ માટે જ્ઞાન પ્રાપ્તિની વાત છે - 'વિધા એને જ કહેવાય જે મુક્તિ અપાવે' અવિધા અથવા અજ્ઞાન આપણાં સર્વ દુઃખનું મૂળ અને આત્મા માટે કર્મબંધનું કારણ છે. જ્ઞાનપ્રાપ્તિ બાદ જગત પ્રત્યે જોવાની માણસની દૃષ્ટિ જ બદલાઈ જાય છે. તે ખરો ''વૈષ્ણવજન'' કે 'શ્રાવક' બને છે.

भोक्षप्राप्ति भाटेना साधनामार्गमां त्याग અने वैराग्य तथा संन्यासनी ભાવના પાયારૂપે રહેલા છે. त्याग એટલે કર્મત્યાગ નહિ અને વૈરાગ્ય એટલે નરી નિષ્ક્રિયતા નહિ. ત્યાગનો સાચો અર્થ કર્મફળમાત્ર અને વૈરાગ્યનો સાચો અર્થ ઇન્દ્રિયોનો નિગ્રહ. યોગાત્મા શ્રીકૃષ્ણે આ વાત ગીતામાં નિષ્કામ કર્મયોગ દ્વારા સમજાવી છે.

ન્યાયદર્શનના પ્રણેતા ગૌતમ મૂનિ છે. सत्यने ष्राणवा भाटे ज्ञानना साधनोनी विस्तृत ચર્ચા આ દર્શનમાં કરેલી છે. આત્મા દેહથી ભિન્ન છે. જગતનો કર્તા ઈશ્વર છે વગેરે બાબતો અનુમાન પ્રમાણ દ્વારા સિદ્ધ કરવાનો પ્રયત્ન કર્યો છે. ઇચ્છા, દ્વેષ, પ્રયત્ન, દુ:ખ, ડ્રાન વગેરેને આત્માના લક્ષણો કહ્યાં છે. વૈશેષિક દર્શનના પ્રણેતા કણાદ મૂનિએ દ્રવ્યા, ગુણ, કર્મ સામાન્ય, વિશેષ, સમવાય અને અભાવ આ સાત પદાર્થોના ધર્મો સંબંધી દર્શનનું निरूपण हर्य होर्र तेने वैशेषिङ दर्शन नाम આપેલ છે. સાંખ્ય દર્શન અનુસાર દુઃખનું મૂળ કારણ પુરુષ અને પ્રકૃતિ એ બે તત્ત્વો વચ્ચેના સંબંધમાં જ્ઞાનનો અભાવ છે, તે ગણ્યું છે. પુરુષ પ્રકૃતિથી જુદો છે એમ સમજવું તેનું નામ विवेडज्ञान अने विवेडज्ञान से प भोक्षन्ं साधन કહ્યું છે. પ્રકૃતિ સ્વયં વિકાર પામી આ જગતરૂપે પરિણમે છે એમ આ દર્શન માનતું હોઈ પછી तेने धन्वरना स्वीक्षारनी ४३२ रहेती नधी. સાંખ્ય દર્શન દ્વારા કપિલ મૂનિએ ઉપનિષદની માનસશાસ્ત્રીય વિચારધારાને દાર્શનિક પ્રતિષ્ઠા આપી છે. ચોગ દર્શનમાં પાતંજલિ મુનિએ ''ચોગ એટલે ચિત્તવૃત્તિ-નિરોધ'' એમ કહેલું છે. વિદ્વાનો ચોગ શબ્દનો અર્થ ''જીવાત્માને પરમાત્મા સાથે જોડવો'' એમ પણ કરે છે. જેમિનિ મૂનિએ રચેલ પૂર્વમીમાંસા સૂત્રોમાં ઉપાસના અને જ્ઞાન માત્ર <del>डर्मनी समक्या आपवा माटे क हो डर्मने क</del>

વેદોનો મધ્યવર્તી વિચાર ગણી અનુષ્ઠાનનું વિધિવત્ વર્ણન કર્યું છે જયારે ઉત્તરમીમાંસા વેદાન્તી કર્મકાંડનું ખંડન કરી આત્મસાક્ષાત્કાર તથા બ્રહ્મજ્ઞાનને જ વેદોનો મધ્યવર્તી વિચાર ગણે છે.

કબીરજી અને ગંગાસતી જેવા અનેક દાર્શનિક સંતકવિઓએ ગીત રચ્ચા તો વેદાંત દર્શનના સૂત્રો પર શંકરાચાર્ચ, રામાનુજાચાર્ચ નિમ્બાર્ક અને વલ્લભાચાર્ચ જેવાએ વિદ્ધતાપૂર્ણ ભાષ્યો રચ્ચાં. આધુનિક યુગમાં સ્વામી વિવેકાનંદ, રામતીર્થ મહર્ષિ, મહાચોગી અરવિંદ, ટાગોર, આનંદશંકર ધુવ, પંડિત સુખલાલજી, વિનોબા અને ગાંધીજીના સાહિત્યમાં આપણને દાર્શનિક આત્મચિંતનની ઝલક જણાય છે તો ઓશો અને કૃષ્ણમૂર્તિએ આગવી દૃષ્ટિથી આત્માની વાત કરી છે.

वेहांत हार्शनिङ साहित्यमां आत्मिशितननी विचारणा डरी. हवे अवैहिङ हर्शनोमांना એङ यार्वाङ हर्शनमां आत्मा विषेना ण्यावनो अल्यास डरीओ. तेमना मते आत्मा केंचुं डोई शैतन्य३५ अने स्वयंप्रडाश तत्त्व छे क निह. शैतन्य विशिष्ट अंतुं के आपण्णुं आ भौतिङ स्थूण शरीर ओ क सायुं छे. ते माने छे डे पृथ्वी, क्व, तेक अने वायुना क्व तत्त्वोमांथी शैतन्य विशिष्ट अंवा शरीरनो प्राहुर्माव थाय छे. हेहात्मवाही यार्वाङ हर्शनना मत् मुक्ल ईम्वर केंवुं डोई पारमार्थिङन तत्त्व पण अस्तित्व धरावतुं नथी. भौतिङवाही डे क्ववाही हर्शन होवाने डारणे अहीं हार्शनिङ आत्मिशितनो नडारणे अहीं हार्शनिङ आत्मिशितनो नडाराक्ष अभिनम क्याय छे.

ભારતીય સંસ્કૃતિની બ્રાહ્મણ અને શ્રમણ

એ भे मुज्य हार्शनिङ परंपरा गणाय. श्रमण परंपरामां भौद्ध हर्शन अने कैनहर्शन साहित्यमां आत्मानुं विशिष्ट चिंतन ङरवामां आव्युं छे. भौद्ध हर्शनमां श्रिपिटङ ग्रंथ अने तेनी लाष्य अने टीङाओना विपुत साहित्यमां विविध रीते आत्मियितन निरुपायेलुं छे.

जुद्ध परिवर्तनशील द्रश्य धर्मो सिवाय डोई अदृश्य स्थायी द्रव्य डे आत्मतत्त्वनो स्वीडार डरता नथी. तेमना मते आ संसार अनित्य छे, क्षिष्ठिड छे. पेने आपण्डे जुवात्मा इडीओ छीओ तेने ओड निरंतर यावती प्रक्रियानो प्रवाह गण्डे छे. जुवनी ओडसूत्रताने डारणे प्रवता दीपड साथे सरणावी छे. तेमणे सुज-हु:ज पेवा संवेदनोने आत्माना गुण ३५ स्वीडार्या, येतनानी िमन्न-मिन्न अवस्थानो स्वीडार डर्यो परंतु यैतन्य तत्त्वनी नित्यतानो स्वीडार पोडायेला छे ते भौतिङ ड्लेवर पोते प आत्मा छे अने वृष्णाओना जुजाई प्रवाधी निर्वाण तरङ् पर्च शङाय छे. એवो जुद्धनो मत हतो. अनात्मवाद डे नैरात्मवाद ओ जुद्धदर्शननुं विशिष्ट आत्मियंतन छे.

कैनहर्शने डर्मवाह अने मोक्षना संहर्ले पारहर्शन आत्मियंतन रुटू न्युं छे. तेमना मते स्थूल पहार्थनुं हर्शन यर्मयक्षुओनो विषय छे अने आत्मस्वरूपनुं हर्शन हिव्य यक्षुओनो विषय छे अने आत्मस्वरूपनुं हर्शन हिव्य यक्षुओनो विषय छे. हर्शनावरणीय न्यं स्थ ने क्षयोपशमयी आत्माना शुद्ध स्वरूपनी दृष्टि पूर्वे छे, पछी मोहनीय न्यं क्षयोपशमयी आत्माना शुद्ध स्वरूपनुं हर्शन बाय छे. हार्शनिन न्यं ह्यां हर्शन बाय छे. हार्शनिन न्यं हर्शन बाय छे. हार्शनिन न्यं हर्शन बाय छे.

www.jainelibrary.org

शुद्धिङ्खानी प्रिष्टियाना इभिङ्क विहासना तज्जङाने गुणस्थानङ (गुणहाणा)ना संहर्भे समक्ववी छे. यार अनुयोगमांथी द्रव्यानुयोगमां आत्मानी समक्षण आपी छे. छ द्रव्य, नव तत्त्व अने आहर्ङ्मनी गढन अने सूक्ष्म यर्था द्वारा आत्माथी परमात्मा सुधी पढोंचवानुं मार्गहर्शन आपेत छे.

જૈન આગમના આદારે અનેક ગ્રંથોની રચના થઈ. આચાર્ચ ઉમારવાતિ , કુંદકુંદ આચાર્ચ , આચાર્ચ હરિભદ્રસુરિ, સિદ્ધરોન દિવાકર, हेमरांद्रायार्थ અને ઉપાધ્યાય યશોવિજયજ્ઞ જેવા મહામનીષીઓએ પોતાના સાહિત્યમાં જૈનદર્શન પ્રમાણેના આત્મસ્વ૩૫ના વિચારોને સ્પષ્ટ કર્યા છે. અવધૂત આનંદઘનજી બનારસીદાસ કે શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જેવા મહાન જૈન કવિઓએ પોતાની દિવ્ય કાવ્યકૃતિમાં આત્માની અમરતાને ગાઈ છે. જૈનદર્શન અનેકાંતવાદી છે. તેથી તે આત્માનું જુદા જુદા સ્વરૂપે દર્શન કરાવે છે. કર્મથી ઘેરાયેલો જુવાત્મા સર્વકર્મથી મુક્ત થાય ત્યારે શુદ્ધાત્મા બને છે. દ્રવ્યાત્મ દૃષ્ટિએ આત્મા नित्य छे એटवे भूण द्रव्यतत्व३५े आत्मानो ક્યારેય નાશ થતો નથી. પરંતુ પર્યાયાત્મક દૂષ્ટિએ આત્મા અનિત્ય છે. એટલે કર્મોને કારણે ते એક જ पर्यायमां नित्य रही शक्तो नथी. ટકી શકતો નથી દાખલા તરીકે એક ગતિમાં તેનું આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં કર્મ અનુસાર બીજી ગતિમાં અથવા બીજી ચોનિમાં જવું જ પડે છે. આમ અનેકાંત દૃષ્ટિકોણથી પ્રચલિત દૃષ્ટિબિંદ્ અને સત્ય કે યથાર્થ દૃષ્ટિબિંદુથી આત્માની સ્થિતિને સ્પષ્ટ કરી છે.

પરમકૃપાળુ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી આત્માને છ

પદ દ્વારા સમજાવે છે. (૧) આત્મા છે, (૨) નિત્ય છે, (૩) કર્મનો કર્તા છે, (૪) કર્મફળનો ભોક્તા છે, (૫) આત્માનો મોક્ષ છે, (૬) અને મોક્ષનો ઉપાય સુધર્મ છે.

लारतना अन्य दर्शनों अं इरेली तात्विङ विचारणा आ छ पहनी अंहर समाई लाय छे. उपरांत आत्माने अनंत ज्ञान, दर्शन, अने वीर्य-शिक्तिनो स्वामी इक्षो छे. तेलपुंल सत्-चित् अने आनंद स्वउप आत्माने अनंत सुणनो स्वामी इक्षो छे. आत्मानो मूलगुण ज्ञान छे. अक्षरना अनंतमां (मागनुं ज्ञान आत्मानी ले दशामां होय ते आत्मानी प्राथमिङ अवस्था छे. तेने निगोदनी स्थिति पण इहे छे. इर्मक्षय प्रमाणे आत्मानो शुद्धतानो इमिङ विङास थाय छे. झेवणज्ञाननी प्राप्ति ते आ विङासनो अंतिम तलड्डो छे.

અનંત તીર્થંકરો કહેતાં આવ્યા છે કે રાગ દ્રેષ્ઠ છોડવાથી કર્મ આવરણ તૂટતાં, આત્મગુણોનું પ્રગટીકરણ થતાં, આત્મા વીતરાગી બને છે અને તે મુક્તાત્મા બને છે. જૈનદર્શને સર્વ ભવ્ય આત્મામાં પરમાત્મા થવાની ચોગ્યતા બતાવી છે.

आ हर्शनो ते सनातन सत्योनी फोफ्मां धूमती समस्त मानवलातिनी जुद्धि प्रतिलानुं अत्यंत हिमती इज छे. लास्तीय हर्शन-साहित्यमां आत्मियांतन द्वारा मोक्ष प्राप्तिना साधनो अने मार्ग जताव्या छे. मनोवैज्ञानिङ अने वैज्ञानिङ सत्यो पर आधारित आ हर्शनोमां धर्म अने तत्त्वज्ञाननो सुंहर समन्वय छे. जुद्धि साथे श्रद्धा पर लार मूडीशुं, विवेङ साथे पुरुषार्थ अने नीतिमत्ता पर सक्ष राजीशुं तो आ परंपरा स्व-परना इत्याखनुं झरण जनशे.

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

તીર્ચ-સૌરભ

юu

# જીવના અસાદારણ ભાવો

#### શ્રી જયંતભાઈ શાહ

આ વિશ્વમાં અનંત ચેતન તથા અનંતાનંત અચેતન દ્રવ્યોથી બનેલું છે. ચેતન એ જીવદ્રવ્ય છે અને જૈન દર્શનાનુસાર, અચેતન એ (૧) પુદ્ગલ,(૨) ધર્માસ્તિકાય,(૩) અધર્માસ્તિકાય,(૪) આકાશ અને (૫) કાળ એવા પાંચ દ્રવ્યો છે. આ સર્વ દ્રવ્યોને અનંત પ્રકારના સ્વભાવ હોય છે, જેને ગુણ અથવા ધર્મ પણ કહે છે. તેમાં મુખ્ય સ્વભાવ તે પોતે દ્રવ્યથી નિત્ય ટકીને પોતાની અવસ્થાઓમાં નિરંતર ફેરફાર થવો તે છે. આ નિરંતર ફેરફારો થવાની ક્રિયાને પરિણમનક્રિયા કહે છે. આમ પ્રત્યેક દ્રવ્ય પોતાના સ્વભાવ પ્રમાણે નિરંતર પરિણમ્યા કરે છે. આ પરિણમનેજ ભાવ કહે છે. એટલે કે ભાવનું લક્ષણ પરિણામ માત્ર છે. આપણે અહીં જીવ દ્રવ્યના ભાવ વિશે વિચારણા કરવી છે.

लुवद्रव्यनी अपेक्षाओं तेने पोताना पांच प्रकारना भाव होय छे. के अन्य अयेतन द्रव्योमां रही कोवामां आवता नथी. तेथी क लुवद्रव्य आ पांच भावोने सीधे अलुवद्रव्योथी कुहां पडे छे. माटे आ पांच भावो लुवना असाधारण भावो इहेवाय छे. असाधारण એटले विशेष अर्थात् के अन्य डोई द्रव्योमां न होय ते.

જીવના પાંચ અસાધારણ ભાવો આ પ્રમાણે છે. (૧) ઔપશમિકભાવ, (૨) સાચિક ભાવ, (૩) સાચોપશમિક ભાવ, (૪) ઔદચિકભાવ અને (૫) પારિણામિક ભાવ. જોકે ભેદની અપેક્ષાએ તો જીવના ભાવો અસંખ્યાત લોકપ્રમાણ એટલે કે અનંત હોય છે પરંતુ સ્થૂળપણે આ પાંચ મુખ્ય ભાવોમાં તે સર્વ ભાવોનો સમાવેશ કરી દેવામાં આવ્યો છે. આ પાંચેય ભાવો ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે ક્રમપૂર્વક જ હોય છે. શાસ્ત્રોમાં, આત્માનું જે ત્રિકાળી સ્વરૂપ અને નિગોદથી સિદ્ધદશા સુધીની સર્વ અવસ્થાઓનું વર્ણન કર્યું છે એટલે કે જીવના ચૌદ ગુણસ્થાન આરોહણાદિની વ્યવસ્થા જે બતાવી છે તે સર્વ, આ પાંચ ભાવોમાં સમાવી દીધા છે.

જીવના અનંત ગુણોમાં જે પ્રયોજનભૂત મુખ્ય ગુણ છે તે સમ્યગૃદર્શન છે. જેના દર્શનમોહનીયની અપેક્ષાએ ત્રણ ભેદ કરવામાં આવ્યા છે (૧) ઔપશમિક. (૨) ક્ષાયોપશમિક અને (3) ક્ષાયિક. આ ત્રણ ગૂણ જ એટલે કે ભાવો જ જીવના મોક્ષનું કારણ બને છે. ચોથા नंजरनो ओध्यिङलाव ते ङर्भजंध ङ्यावे छे. જે સંસારનું કારણ બને છે અને પાંચમો પારિણામિકભાવ તે બંધમોક્ષની સર્વ ક્રિયા રહિત છે. ખરેખર તો જીવનો ક્ષાયિકભાવજ મોક્ષનું કારણ છે કેમકે આ ભાવનું નિમિત્ત પામીને જ <u>દ્રવ્યકર્મીનો આત્મપ્રદેશોથી અભાવ થાય છે.</u> મોક્ષ તો ક્ષાચિક પર્યાય છે. આ ક્ષાચિકભાવ થયા પહેલા મોઠના સોપ્રશમિકભાવ તથા ક્ષાચોપશમિકભાવ ક્રમથી થતા હોય છે. ત્યારપછી જ જાવને ક્ષાયિકભાવ પ્રગટે છે ત્યારે દ્રવ્યકર્મોનો નિશ્ચરાથી સ્વરાં સતભાવ થાય છે

હવે આ પાંચેય ભાવોને સંક્ષેપમાં સમજીએ :

(૧) ઓપશમિકભાવ: સાઇક જીવ, જ્યારે પોતાના સત્ય પુરુષાર્થથી યથાર્થપણે જ્ઞાયકનો આશ્રય લે છે ત્યારે તેને જે સમ્યગ્દર્શન પ્રગટે છે તે ઔપશમિક સમ્યગ્દર્શન જ હોય છે. તેથી ઔપશમિકભાવનો પ્રથમ ક્રમ આપ્યો છે. અહીં

મોહનીચકર્મોની સત્તા તો હોય છે પણ તેના ઉદયનો અભાવ વર્તે છે. જેમ કોઈ કાદવવાળા પાણીમાં ફટકડી નાખવાથી કાદવ નીચે બેસી <u> બારા છે અને નિર્મળ પાણી ઉપર રહે છે તેમ</u> જે કર્મીનો ઉપશમ થાય છે તે કર્મો તે વખતે ઉદયમાં આવતા નથી. આત્મા તે કાળમાં તો क्षायिहवत् निर्मण ९ होय छे. એटले हे क्यारे ઔપશમિક સમ્ચક્ત્વ પ્રગટે મિથ્યાત્વમોહનીય અને સારિત્રમોહનીય પ્રકૃતિ સાથે નિમિત્ત-નૈમિત્તિક સંબંધ એવો હોય છે કે મિથ્યાત્વની ત્રણ કે એક અને અનંતાનુબંધી ક્રોધ-માન-માયા-લોભની ચાર કર્મ પ્રકૃતિ મળી સાત કે પાંચ કર્મપ્રકૃતિઓનો ઉપશમ થાય છે. આ ભાવને ઔપશમિક સમ્ચક્ત્વ કહે છે. મોહનીય કર્મો સત્તામાં હોવાને કારણે આ સમ્યક્ત્વ અંતર્મૂહૂર્તકાળ માત્ર રહે છે. પછી ક્યાંતો દર્શનમોહનો ઉદય થતા તે વર્મી જાય છે અથવા ઉદય ન પામે તો ક્ષાયોપશમિક પામી ક્ષાચિક સમ્ચક્ત્વમાં રૂપાંતર પામે છે. આમ આ ભાવવાળા જુવો કોઈ એક સમયે થોડા હોય છે. તેની અપેક્ષાએ ક્ષાયિક ભાવવાળાઓની અસંખ્યાતગુણી હોય છે. ઓપશમિકભાવ પછી ક્ષાચિકનો ક્રમ આવે છે. આ ઔપશમિક ભાવ માત્ર મોહનીય કર્મોનો જ होय छे. એટલે કે ज्ञान, दर्शन કे वीर्यगुणनी અવસ્થાઓમાં કદી હોતો નથી. કારણ કે જો જ્ઞાન, દર્શન અને વીર્ચગુણમાં ઔપશમિકભાવ થઇ જાય તો તેજ સમયે જીવને કેવલજ્ઞાન, કેવલદર્શન વગેરે પ્રગટી જાય. પરંતુ આમ કદી जनतुं नथी. એટલે જ માત્ર મોहनीय <del>ક</del>ર્મોનોજ ઉપશમ થાય છે તેમ સિલ્દાંત હોય છે. ધર્મનો પ્રારંભ સમ્યગ્દર્શનથી જ થાય છે અને તેનો પ્રારંભ ઔપશમિક ભાવથી જ થાય છે.

ઑપશમિકભાવના બે ભેદ છે. (૧)

ઔપશમિક સમ્યક્ત્વભાવ, જે જીવના શ્રદ્ધાગુણની શુદ્ધ પર્યાય છે, જે ચોથા ગુણસ્થાનથી સાતમા સુધી હોય છે અને (૨) ઔપશમિકચારિત્રભાવ, જે અગિયારમાં ગુણસ્થાનમાં હોય છે. અહીંથી જીવ નિયમથી નીચેના ગુણસ્થાનમાં તેની સમુચ્ચય યોગ્યતા પ્રમાણે પડે છે.

- (२) क्षाविक्रमाव : साधक्र पुरुषार्थथी क्रमोंनो सर्वथा नाश थवो अने ते साथे क तेने अत्यंत शुद्धलाव प्रगटवो तेने क्षायिक्रलाव क्रहें छे. क्षेम मिलन पाणीमां इटक्डी नाजवाथी तेनी सर्व मिलनता नीचे केसी क्षय छे अने निर्मल पाणी उपर रहें छे. आ निर्मल पाणीने जीका वासणमां वर्ध वेता ते पछी सहाय शुद्ध रहें छे अने तेने पछी मिलन थवानी संलावना रहेती नथी, तेम आत्मामां वागेवा सर्व क्रमोंनो सर्वथा अलाव थवाथी के स्वालाविक शुद्धलाव प्रगट थाय छे ते लावने क्षायिक्रलाव कहें छे. आ लाव पछी कही अशुद्ध थतो नथी. आ काले आ लाइत क्षेत्रे तेनो अलाव वर्ततो होवाथी तेनो वधु विस्तार करवी अस्थाने वागे हे
- (3) क्षायोपशिमिक लाव : आ लावमां कर्मोंनो क्षय अने उपशमनी भिश्र अवस्था चहेती होवाथी तेने भिश्रभाव पए। हहे छे. आत्माना पुरुषार्थनुं निभित्त पामीने सर्वद्याती स्पर्धकोंनो सेटले हे ले हमें सर्वथा गुएानो द्यात इच्वावाणों छे तेनो तो उद्दय क्षय (अनुद्य) अने तेल सर्वद्याती स्पर्धकोंनो सत्तामां उपशम थतां तथा देशद्याती स्पर्धकोंनो उद्दय थता ले लाव प्रगट थाय छे तेने क्षायोपशिमक्तमाव हहे छे.

ક્ષાચોપશમિકભાવના અઢાર ભેદ છે. ચાર જ્ઞાન (સમ્ચક્-મતિ, શ્રુત, અવધિ અને મનઃપર્ચય) - આ ચોથાથી બારમા ગુણસ્થાન સુધી હોય છે.

ત્રણ અજ્ઞાન (કુજાતિ, કુશ્રુત અને કુઅવધિ) તે પહેલા, બીજા અને ત્રીજા ગુણસ્થાનમાં હોય છે, ત્રણ દર્શન (ચક્ષુ, અચક્ષુ અને અવધિદર્શન) તે પહેલાથી બારમા ગુણસ્થાનમાં હોય છે, પાંચ લબ્લિ (દાન, લાભ, ભોગ, ઉપભોગ અને વીર્ચ) તે પહેલાથી બારમા ગુણસ્થાનમાં હોય છે ક્ષાયોપશમિક સમ્યક્ત્વ તે ચોથેથી સાતમા ગુણસ્થાન સુધી હોય છે. ક્ષાયોપશમિક ચારિત્ર તે છકેથી દશમા ગુણસ્થાન અને સંચમાસંચમ પાંચમા ગુણસ્થાનમાં હોય છે. ક્ષાયોપશમિકભાવની સમાપ્તિ અરિહંતદશા. અર્થાત્ તેરમા ગુણસ્થાનમાં થાય છે. આમ આ ભાવ પહેલાથી બારમાં ગુણસ્થાન સુધી હોય છે. એટલે કે ચારેય ગતિમાં આ ભાવનો સદ્ભાવ હોય છે.

(૪) ઐદિયક ભાવ: કર્મોદયનું નિમિત્ત પામીને આત્મા પોતે જે વિભાવભાવ કરે છે તેને ઔદિયકભાવ કહે છે. આ જ ભાવ આત્માના ગુણોનો ઘાતક બને છે, અને સર્વ કર્મબંઘનું કારણ બને છે. આ જ ભાવથી જીવ ચાર ગતિ અને ચોર્યાશી લાખ જીવચોનિમાં પરિભ્રમણ કરે છે. આમ વ્યવહારથી એમ કહેવાય કે પૂર્વ કર્મના ઉદયના નિમિત્તથી વિભાવભાવ થાય છે અને વિભાવભાવના નિમિત્તથી નવીન કર્મનો બંધ થાય છે. પણ નિશ્ચયથી તો આ ચૌદિયકભાવોનો કર્તા સ્વતંત્રપણે જીવ પોતે જ છે અને કર્મપરિણામોનો કર્તા સ્વતંત્રપણે પુદ્ગલ કર્મ પોતે જ છે.

આ ઔદયિકભાવના એકવીસ ભેદ છે : ચાર ગતિ (તિર્થંચ, મનુષ્ય, દેવ અને નારકી), ચાર કષાય (ક્રોદા, માન, માયા અને લોભ), ત્રણ લિંગ (પુરુષવેદ, સ્ત્રીવેદ અને નપુસંકવેદ), છ લેશ્યા (કૃષ્ણ, નીલ, કાપોત, પીત, પદ્મ અને શુક્લ), મિથ્યાદર્શન, અજ્ઞાન, અસંચમ અને अशिद्धत्व (संसारहशा).

અહીં ખાસ એ સમજવાનું છે કે કર્મોદય વખતે જીવ જો વિકારીભાવ કરે તોજ દ્રવ્યકર્મનો બંધ થાય છે અને જો તે સમતાભાવમાં રહે તો કર્મબંધ થતો નથી. એટલે કે કર્મોનો ઉદય તે બંધનું કારણ નથી પરંતુ જીવની નબળાઈને કારણે થતું પોતાનું વિકારી ભાવરૂપ પરિણમન જ બંધનું કારણ બને છે.

(૫) પારિણામિક ભાવ: દ્રવ્યકર્મોનો ઉદય, ઉપશમ, ક્ષય કે ક્ષયોપશમની અપેક્ષા રાખ્યા વિના આત્માનો જે સ્વાભાવિકભાવ છે તેને પારિણામિકભાવ કહે છે. આ ભાવમાં કર્મોની અપેક્ષાનો સર્વથા અભાવ હોય છે. કારણ આત્મા દ્રવ્ય માત્ર છે તેમ અહીં ગણવામાં આવ્યું છે. પારિણામિકભાવનું લક્ષણ અર્થાત્ સ્વરૂપ સહજરીતન્ય છે. તેનો સહજ સ્વભાવ ઉત્પાદ અને વ્યય રહિત જે ધ્રુવરૂપ-સ્થિર રહેવાવાળો ભાવ તે પારિણામિક ભાવ છે જીવત્વ, ભવ્યત્વ અને અભવ્યત્વ એમ તેના ત્રણ ભેદ છે. જીવત્વ એટલે ચૈતન્યત્વ, ભવ્યત્વ એટલે મોક્ષ પામવાની યોગ્યતા અને અભવ્યત્વ એટલે મોક્ષ પામવાની સરોગ્યતા

આમ જીવના આ અસાધારણ પાંચભાવો નીચેની બાબતો સિદ્ધ કરે છે :

- (૧) જીવ જો યથાર્થ પારમાર્થિક પુરુષાર્થમાં આગળ વધે તો મોહ સ્વયં દબાઈ જાય છે એટલે કે ઉપશમ પામે છે એમ ઓપશમિક ભાવ સાબિત કરે છે.
- (૨) યથાર્થ પારમાર્થિક પુરુષાર્થ વડે પારિણામિક ભાવનો આશ્ચય વદ્યતા સર્વ વિકારનો નાશ થઇ શકે છે. એમ ક્ષાયિકભાવ સાબિત કરે છે.
- (3) જીવ અનાદિકાળથી વિભાવભાવ કરતો હોવા છતાં તે કદી જડ થઈ જતો નથી.

હ¢ તીર્ચ−સોરભ

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

- અને તેના જ્ઞાન, દર્શન અને વીર્ચ ગુણોનો અંશે ઉદાડ સદાય રહે છે એમ સાચોપશમિકભાવ સાબિત કરે છે.
- (૪) સત્તામાં રહેલા દ્રવ્યકર્મોની સાથે જીવને અનાદિનો સંબંધ છે અને જીવ તેના ઉદય વખતે વશ થાય છે પણ આ કર્મોના કારણે વિકારભાવ થતો નથી પણ પોતાની નબળાઈને લીધે સ્વતંત્રપણે તેને તેની અવસ્થામાં વિકાર થાય છે એમ ઔદયિકભાવ સાબિત કરે છે.
- (૫) નિશ્વયથી કોઇ નિમિત્ત વિકાર કરાવતું નથી પણ જીવ પોતેજ નિમિત્તાદીન થઇને વિકાર કરે છે. જીવ જયારે પારિણામિકભાવરૂપ પોતાના રૌતન્ય સ્વભાવ તરફ લક્ષ કરે છે ત્યારે નિમિત્તાદીનપણું ટળી, શુદ્ધતા પ્રગટે છે એમ આ ત્રણેય ભાવો-ઔપશમિક, ક્ષાયિક અને ક્ષાયોપશમિક સાબિત કરે છે.
- (૬) જે ભાવનો નિરંતર જીવની સર્વ અવસ્થાઓમાં સદ્દભાવ રહે છે તેને

- પારિણામિક ભાવ કહે છે. તેથી આ ભાવની અપેક્ષાએ જીવો અનાદિ-અનંત છે. બાકી ચારેચ ભાવો ક્ષણિક છે. વળી તેમાં પણ ક્ષાયિકભાવ આ કાળે આ ક્ષેત્રે છે નહીં. ઉપશમભાવ અંતર્મુહૂર્ત માત્ર ટકે છે અને ક્ષાયોપશમિક અને ઔદયિકભાવો સમયે પલટાયા કરે છે. માટે ત્રિકાળ સ્વભાવની પારિણામિકભાવના અવલંબનથી જ દાર્મ પ્રગટે છે અને તે ભાવની એકાગ્રતાના જોરે જ દાર્મની પૂર્ણતા થાય છે. એટલે કે મોક્ષપદની પ્રાપ્તિ થાય છે.
- (७) ક્ષાચિકભાવથી જીવો સાદિ-અનંત છે (અનંત એટલે વિનાશ ૨હિત) અને ઔપશમિક, ક્ષાચોપશમિક અને ઔદચિક ભાવોથી જીવો સાદિ-સાંત છે.
- (૮) પારિણામિકભાવ સર્વ કર્મ ઉપાદિથી નિરપેક્ષ હોવાને કારણે નિરૂપાદિરૂપ છે. જ્યારે અન્ય ચારેય ભાવો કર્મ વિના હોતા નથી અને તેથી તે ચારેય ભાવો કર્મકૃત કહેવાય છે.

## સમસ્થાઓ આમ ઉકેલાશે

- ૧. મનમાં દૃઢ કરી ત્યો કે દરેક સમસ્યાનો ઉકેલ હોય છે જ.
- ર. સમસ્યા ગમે એટલી જલદ હોય તોય શાંતિ જાળવવાનો પ્રયાસ કરો. ટેન્શન વધારી દેવાથી દિમાગની શક્તિ ક્ષીણ થાય છે ને વિચારોમાં અવરોધ જાગે છે.
- કોઇ પણ રીતે જવાબ મળવો જ જોઇએ, એવી હઠ સાથે ભારપૂર્વક વિચાર ના કરશો. મનને બને એટલું હળવું રાખો.
- ૪. સમસ્યાના સ્વરૂપ અને મૂળ વિષે પાયાની હકીકતોની નોંધ કરો. એનાથી તમારા મનમાં સ્પષ્ટતા આવશે ને તમને વિચારોની દિશા સુઝશે.
- ਪ. ਮਾਈਂਗਾਗੇ ਉਪਕੀ ਤਦੇ. 'ਪਦਮਾਨਮ ਮਾਣੇ ਤશું અશક્ય ਰથੀ.' એ विधानने वारंवार रटीने प्रभुनी सामे तमारी समस्यानं निवेदन इसे.
- દ્. તમારા મનમાં અજબગજબની શક્તિઓ છે. ઈશ્ચરને એ મન દ્વારા કામ કરવા દો. માનો કે ના માનો, તમારા આંતર્મનમાં અસીમ શક્તિભંડાર છે. એ મનને પોતાની, કામગીરી કરવાની તક આપો.
- હ. ટૂંકમાં શાંતિ, ધીરજ, આશાવાદી વિચાર અને પ્રાર્થનાનો ભરપૂર ઉપયોગ કરવાથી તમારી ગમે એવી ગંભીર સમસ્યાનો ઉકેલ પણ તમને મળશે જ

તીર્થ-સોરભ

φē

# યુગપુરુષ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીની જીવનસિદ્ધિના કેટલાક પાસાઓ

#### પૂજ્યશ્રી આત્માનંદજી

આ દુનિયામાં ભારતની સૌથી મોટી વિશેષતા એ છે કે અધ્યાત્મવિદ્યાના પારંગત પરમ પુરુષો અને જીવન, જગત અને ઈશ્વર વિષે ગહન ચિંતન-અનુભૂતિ કરનારા ચિંતકોની પરંપરા અહીં અતિ પ્રાચીન કાળથી થતી જ આવી છે અને આજ સુધી ચાલુ જ રહી છે. આ અદ્ભુત પરંપરામાં આજથી લગભગ ૧૩૫ વર્ષ પૂર્વ, સૌરાષ્ટ્રના મોરબી તાલુકાના વવાણિયા ગામે એક એવા મહાપુરુષનું અવતરણ થયું. તે દિવસ દેવદિવાળીનો હતો અને તારીખ હતી ૧૧-૧૧-૧૮૬૭.

#### અદ્ભુત સ્મરણશક્તિ અને વિશિષ્ટ જ્ઞાન પ્રકાશ:

तेओश्रीमां नानपण्यी क विशिष्ट समक्ण शिस्ति अने असाधारण स्मरणशिस्ति हतां; केना इजर्मे वि.सं. १६३९मां तेमना मुरण्जी श्री अमीयंहडाडाना अंतिम अग्निसंस्डार हरिमयान मृत्यु अने ज्ञवन विषेनी गहन वियारश्रेणीओ यडी कतां, तेमना झानना आवरणों जसी गयां अने तेमने आगला सवीनुं झान (क्रितस्मरणझान) थयुं. साम आत्माना नित्यत्वनुं प्रत्यक्षीडरण थतां तेमनी झान वैराञ्यनी साधनाने जूल क सारो वेग मण्यो.

#### असाधारण ग्रहणशक्ति (Mnenunic Power) :

આ શક્તિના ફળરૂપે શાળાનો સાત વર્ષોનો અભ્યાસ તેઓએ માત્ર બે વર્ષોમાં જ પૂરો કર્યો હતો. શ્રી મહાત્મા ગાંધીજીએ જુદી જુદી ભાષાઓના કેટલાક શબ્દો તેઓશ્રીને કહ્યાં, અને નોંધી લીધા હતાં પછીથી તે બધા શબ્દો તેમણે શ્રીમદ્દજીને પૂછતાં તે જ અનુક્રમમાં જ્યારે શ્રીમદ્દજીએ કહી બતાવ્યા, ત્યારે મહાત્મા ગાંધીજી ઊંડા વિચારમાં પડી ગયા હતા.

#### કેટલાક ખાસ અતીન્દ્રિય વિશિષ્ટ પ્રકારના જ્ઞાન-અતિશયો :

आवा हेटलाइ ज्ञान पश तेओने प्राप्त हतां; षेना इजर्पे नवीन आगंतुडीना नाम लाशी देवा, तेमना प्रश्नोनुं ज्ञान हरी देवुं, आंज जंध छतां पुस्तडोनी ओजजाश हरी देवी अने लुलथी याज्या विना लोपननी वानगीना स्वाहनुं ज्ञान प्राप्त हरी देवुं. छत्याहि अनेड प्रहार.

#### સાતિશય અને ઉચ્ચકોટિની અવધાનશક્તિ :

એક સાથે થતાં અનેક કાર્યોને સ્મરાય शક્तिमां राजी લેવा અने पछी तेमने इमे है ਮੁਲਕੁਤਰ੍ਹੀ ક્હી अताववा અવદાનશક્તિ કહેવાય છે. ૧૬ ાર્ષની ઉંમરે મોરબીથી ચાલુ કરેલા ૮ અને ૧૨, જામનગરમાં કરેલાં ૧૬ અને બોટાદમાં કરેલાં ૫૨ (બાવન) અવધાન પછી, ૧૯ વર્ષની વચે મુંબઈના કરામજ કાવસજા હોલમાં વિશાળ સંખ્યામાં હાજર રહેલ બુદ્ધિજીવીઓ, ન્યાયાઘીશો તથા સરફારી અમલદારોની હાજરીમાં તેઓશ્રીએ શતાવધાન કરી પોતાની વિશિષ્ટ रमने સાતિશય અવધાનશક્તિનો પરિચય આપ્યો. આ પ્રસંગની તે સમયના અગ્રણી સમાચાર પત્રોએ પણ સારી रीते नोंध લीधी अने तेओनो सुयश दूर दूरना ક્ષેત્રો સુધી વિસ્તર્યો. આ ઉપરાંત તેઓનું જ્યોતિષશાસ્ત્રનું જ્ઞાન પણ અદ્દભૂત હતું. પરંતુ તે પરમાર્થમાં બાધક લાગતાં, તદ્દવિષયક

તીર્થ~સોરભ

रक्षत्रथंती वर्ष : २५

ਮਹੵतिओ तेओએ २० वर्षनी ઉंમ**े छो**डी **દી**धी हती.

• જન્મજાત કવિત્વ અને કાવ્યરચનાઓ : નાનપણથી જ તેઓમાં કાવ્યરચનાની અદ્ભુત શક્તિ હતી. (He was a born poet) તેઓએ નાનપણમાં રચેલા કાવ્યોમાં 'સ્ત્રી નીતિ બોઇક' મુખ્ય છે. તે કૃતિમાં મુખ્ય વિષય સ્ત્રીઓમાં સદાચાર, નીતિ, નમ્રતા, સ્ત્રી કેળવણી વગેરે વિષયો વિષે કાવ્યરચનાઓ કરેલી છે. અન્ય પ્રકીર્ણ વિષયો વિષે તેમજ અવધાનકાવ્યો પણ લખેલ છે.

તેઓની કાવ્યરચનાઓનો મુખ્ય વિષય અધ્યાભ છે. ભાવનાબોધ, મોક્ષમાળાના કાવ્યો, પ્રકીર્ણ કાવ્યો અને ત્યાર પછી રાળજ ખાતે રચાયેલાં ચાર વિશિષ્ટ કાવ્યો (પત્રાંક રફ્ઠથી રફ્હ) સાધકોને ખૂબ ઉપયોગી છે. ત્યાર પછીની તેમની મુખ્ય કાવ્યરચનાઓમાં મૂળ મારગ, શ્રીઆત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર, પંથ પરમપદ બોધ્યો, અપૂર્વઅવસર, અંતિમ સંદેશ અને ધન્ય રે દિવસ આ અહો છે. એક બાજુ આ કાવ્યોમાં તેમના અંતરંગ અને ત્વરિત અધ્યાત્મવિકાસનું પ્રતિબિંબ પડે છે તો બીજી બાજુ આ કાળના સાધકોને પોતાની સાધના માટેનું ઉત્તમ પાથેય પણ સરળ ગુજરાતી ભાષામાં પ્રાપ્ત થઇ રહે છે. આ બધી રચનાઓને તેમની સ્વાનુભૂતિમાંથી સહજપણ પ્રહેવેલી ઉત્તમ જ્ઞાનગંગારૂ ગણી શકાય.

#### ગૃહસ્થદશામાં ઉચ્ચ કોટીની અધ્યાત્મસિદ્ધિ :

નાનપણથી જ તેમનામાં ધર્મસંસ્કારોનો ઉદય સ્પષ્ટપણે દેખાય છે; જેથી ૧૯ વર્ષની ઉંમર પહેલાં તેઓ પુષ્પમાળા, ભાવનાબોધ અને મોક્ષમાળા જેવી ઉચ્ચકોટીની અને શાસ્ત્રીય પદ્ધતિથી લખાચેલી છતાં દેશકાળને અનુકૂળ રચનાઓ લખી શકે છે. વિ.સં. ૧૯૪૯ પછીથી તેમનો આધ્યાત્મિક વિકાસ વિશેષ ત્વરાથી થતો भोवामां आवे छे अने वि.सं. १६५४थी तेओ व्यापार-डुटुंज विषयङ प्रवृत्तिओनो द्रढताथी संक्षेप डरे छे. आम झैटुंजिङ अने व्यापार विषयङ प्रवृत्तिमां रहीने पण तेओ सतत आत्मसाधनानी वृद्धिनी दिशामां आगण वध्ये ४ भाय छे; थे तेमना उच्चिङ्गोटीना शुद्धात्मझाननी हेन छे. अने झानवैराग्यनी वृद्धिना सतत पुरुषार्थनुं धोतङ छे.

#### મતમતાંતરોમાં મધ્યસ્થપણું :

તેઓની દૃષ્ટિ એક સાચા, નિષ્પક્ષ ધર્મ-અન્વેષકની હતી; છતાં સર્વધર્મમાં રહેલા સત્ય અંશોનો સ્વીકાર કરવાની ઉદારતા પણ હતી. આ હકીકત તેમના સાહિત્યમાં અનેક જગ્યાએ દૃષ્ટિગોચર થાય છે.

''ભિન્ન ભિન્ન મત દેખિયે, ભેદ દ્રષ્ટિનો એહ; એક તત્ત્વના મૂળમાં વ્યાપ્યા માનો તેહ તેહ તત્ત્વરૂપ વૃક્ષનું આત્મધર્મ છે મૂળ; સ્વભાવની સિવ્દિ કરે, ધર્મ તે જ અનુકૂળ.'' (પ્રશંક હલ)

तेओ महात्मा गांधीलुने गीता वांचवानुं क्रशावे छे तो अन्यत्र योगवशिष्ठनुं अवगाहन पण वैराग्यनी वृद्धि हरवा माटे सूयन हरे छे. नरसिंह महेता अने हजीरलुनी (पडितने पण तेओ (पावपूर्वह जिरहावे छे. (पत्रांह २३९)

આમ જૈનદાર્મની તેમને દ્રટ શ્રદ્ધા હોવા છતાં કોઈ પણ અન્ય સંપ્રદાય વિષેની દ્રેષમૂલક આલોચના તેમના લખાણોમાં જોવા મળતી નથી.

### • સતત આત્મજાગૃતિ :

કોઈ પણ શુભાશુભ કાર્યો કરતી વખતે અંતરની આત્મજાગૃતિ બનાવી રાખવી તે જ્ઞાની ધર્માત્માની એક વિશેષ લાક્ષણિકતા છે. આત્મજ્ઞાનનો પ્રકાશ થતાં, તેઓશ્રીને એવી વિશિષ્ટ જાગૃત દશા નિરંતર વર્તતી હતી; જેનો પ્રભાવ મહાત્મા ગાંધીજીએ પણ તેઓની મુલાકાત

તીર્શ-સૌરભ 🥇 ૮૧

વખતે નોંધ્યો છે. પત્રાંક ૯૧, ૧૬७, ૧૮७, ૨૩૪, ૨૫૫, ૩૨૨, ૪૩૧, ૫૬૦, ૫૮૩ તથા વ્યાખ્યાનસાર ૨૦/૨/७ ઇત્યાદિમાં તેનો નિર્દેશ કરેલો છે તે અભ્યાસીએ ત્યાંથી જોવા વિનંતી છે. સત્પાત્રતા, નિષ્પક્ષતા અને ગુરુગમની પ્રાપ્તિ થાય તો જ આ વાત વિશેષ પ્રકારે જાણી શકાય એમ જાણવું.

#### ઉપસંહાર :

આમ છતાં ગુણગ્રાહકતા કેળવી તેમની આજ્ઞા પાળવાનો પ્રયત્ન કરીએ.

तेओना महान अने असीिङ्ड व्यङ्तित्वने એક नाना निजंधमां आदेणित हरी शहाय नहीं. ते भाटे उत्तम पात्रता, अल्यास, सद्गुण संपन्नता गुरुगम अने विस्तृत आदेणननी आवश्यङ्गता रहें. आपणे मात्र तेमना प्रशंसङ जनीने क अटडी न क्यं पण तेमनी आझाना आराधङ जनीने तेमना साथा अनुयायी पण जनीसे. 'संघ: शक्ति: कलौ युगे' से उडितने ज्यादमां राजीने, आपणा सीना सर्वांग उत्थान માટે ''શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર''ના तत्त्वज्ञानने अनुसरती સૌ સંસ્થાના અગ્રણીઓ અને મુમુક્ષુઓ પરસ્પર પોતાની સ્વાયત્તતા સાચવીને પણ સાચું સૌહાર્દ્ર અને સૌમનસ્ય કેળવી, સમયે સમયે એક બીજાને મળે ને આ રીતે પરસ્પર વાત્સવ્ય કેળવી રૂડી ધર્મપ્રવૃત્તિઓમાં એકબીજા સાથે સહકાર અને સદ્ભાવથી વર્તે તો આ પુનિત મિલેનિયમ વર્ષમાં એક મહાન કાર્ચ થયું ગણાશે એ હકીકત છે. તે માટે કોબાની સંસ્થા બહુઆયામી સહયોગ આપશે તેવી અમે ખાતરી આપીએ છીએ.

તેમના ટૂંકા જીવનમાં પણ તેઓએ કરેલી અધ્યાત્મસાધના તથા મુમુક્ષુઓને તેઓશ્રીએ આપેલી ઉત્તમ અધ્યાત્મ સાહિત્યની ભેટનો, સત્સંગના યોગે અને સત્પાત્રતાની પ્રાપ્તિ કરીને, મર્મ સમજીએ અને આપણા જીવનને ઉદ્યાંગામી, દિવ્ય અને સ્વપર-કવ્યાણમય બનાવીએ તે જ તેમના સમાધિ-શતાબ્દીવર્ષની સાચી ઉજવણી ગણાશે.

### સુખની સપ્તપદી

બીજાનો જેવો વ્યવહાર તમને ગમતો હોય એવો વ્યવહાર તમે બીજાના પ્રતિ કરવાનું રાખો. તમને જે કંઈ મળ્યું છે એને કુદરતના આશીર્વાદરૂપ સમજી એની ગણતરી કરો; રોજેરોજ! બીજાને બદલવાનો પ્રયાસ કરવાને બદલે તમે પોતે જ એક ઉમદા ઉદાહરણ બની રહો. સામો માણસ ગમે એવો દેખાતો હોય તો પણ એ કુદરતનું સર્જન છે એ યાદ રાખી એનામાં રહેલા આત્મતત્ત્વને ઓળખવાનો પ્રયાસ કરો.

પૂર્વગ્રહ સેવશો નહીં. ક્ષમાશીલ બનો. અપૂર્ણતા સહુમાં હોય છે - આપણી જેમ જ! - એ ચાદ રાખો.

શાંતિ જાળવો. કોઈ પરિસ્થિતિને તમારા ઉપર સવાર થવા દેશો નહીં. નાનું મોટું કોઈ જીવનકાર્ચ શોધી કાઢો.

તીર્થ-સોરભ

રજતજર્ચતી વર્ષ : ૨૫

#### કદાગ્રહ

#### ડૉ. રમણલાલ ચી. શાહ

જાવનનાં વિવિદ્ય ક્ષેત્રના વિવિદ્ય વિષયો પ⊋ત્વે માગુરુને પોતાનો સાચો સ્વતંત્ર મત હોઈ શકે. ક્યારેક બદાના મત એક્સરખા ન પણ હોય, डारण डे अपेक्षालेंहे लिळा लिळा मत संलवी શકે. માણસ પોતાના મતનો આગ્રહ રાખે તો તેમાં કશું ખોટું નથી. ક્યારેક તો આગ્રહ રાખવો જ જોઈએ. એવા મત ધરાવનારા પણ હોય છે. જયાં સુધી પોતાને પ્રામાણિકપણે જે મત સાચો લાગ્યો હોય તે મતને માણસ વળગી રહેવા ઇચ્છે તો તેની સામે વાંધો ન હોઈ શકે. પરંતુ જયારે માણસ પોતાનો મત ખોટો છે, એમ મનમાં સમજવા છતાં સ્વાર્થ, પ્રતિષ્ઠા, અભિમાન, લજ્જા, ઇર્પ્યા, સ્વચ્છંદ ઇત્યાદિને કારણે હેતુપૂર્વક પોતાના મતનો જ આગૃહ રાખે ત્યારે આપણે એને કદાગ્રહ, હઠાગ્રહ, અસદ્ગ્રહ ઇત્યાદિ તરીકે ઓળખીએ છીએ .ક્યારેક એવો મત દૃઢ પૂર્વગ્રહ પણ બની જાય છે. પછી એમાંથી નીકળવાનું સહેલું નથી. ધર્મના ક્ષેત્રે અસદ્ગૃહ જુવને स्वखंદી બનાવી દે છે. ગુરુનો અને ધર્મનો જ્યારે એ ઇરાદાપૂર્વક દ્રોહ કરે છે ત્યારે તે નિહ્નવ બની જાય છે.

માણસ જ્યારે સાચી વાત સમજવવા છતાં ન સમજવા ઇચ્છતો હોય તો એ વાતની ગંદા એની સાથેની વાતચીતમાં કે ચર્ચા-વિચારણામાં આવી જાય છે. ગુરુના સમજાવ્યા છતાં શિષ્ય જયારે અકારણ દલીલ, કુતર્ક ઇત્યાદિ કર્યા કરે ત્યારે ગુરુને શિષ્યના કદાગ્રહની વાત સમજાઇ જાય છે. આવું જયારે બનવા લાગે ત્યારે ગુરુએ એવા શાસ્ત્રકારોએ ભલામણ કરી છે. કારણ કે એમ કરવાથી તો તે શિષ્ય શ્રુતાભ્યાસનો ક્યારેક દ્રુપયોગ કરશે એવો સંભવ કે ભય રહે છે. એટલા માટે ઉપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજીએ 'અધ્યાત્મસાર ' ગ્રંથમાં કહ્યું છે.'

असद्ग्रहो यस्थ गतो न नाशं। न दीयमानं श्रुतमस्य शस्यम्॥

[षेनो असह्ग्रह नाश पाम्यो न होय तेने श्रुतज्ञान आपवुं प्रशस्थ नथी]

ઉપાધ્યાય શ્રી ચશોવિજયજીએ એ માટે દૃષ્ટાન્ત આપતાં કહ્યું છે કે મંદબુદ્ધિના રાજકુમારને જેમ રાજગાદી આપી ન શકાય, કાચા ઘડામાં જેમ પાણી ન ભરી શકાય તેવી રીતે કદાગ્રહીને શ્રુતજ્ઞાનનો અભ્યાસ ન કરાવી શકાય.કદાગ્રહ-રહિત , નિર્મળ , નિર્દભ માણસ હોય અને એને શ્રુતજ્ઞાન આપવામાં આવે તો એ એની ભવભ્રમણની પરંપરાને ઘટાડે છે; પરંતુ જે કદાગ્રહી હોય એને શ્રુતાભ્યાસ કરાવવાથી તો ઊલટાનું એને નુક્સાન પહોંચાડવા બરાબર છે. પાકો ઘડો હોય અને એમાં નિર્મળ નીર ભરવામાં આવ્યું હોય તો એ જળ ટકી રહે છે, અને બીજાની તરસ સંતોષાય છે. પરંતુ જો કાચા ઘડામાં પાણી ભર્યું હોય તો તે ઘડો થોડા વખતમાં ફસકી જાય છે. એથી ઘડો નષ્ટ પામે છે અને એમાં ભરેલું નિર્મળ નીર પણ ઢોળાઇ જાય છે. એવી રીતે કદાગ્રહીને શ્રુતજ્ઞાન્ આપવાથી એની અવળી મતિ પોષાય છે અને એની ભવપરંપરા વધી જાય છે.

ઉपाध्यायला महाराषे 'अध्यादमसार'मां कह्युं छे. आमे घटे वारि धृतं यथा सद्-विनाशयेत्स्वं च घटं च सद्यः। असद्ग्रह ग्रस्तमते स्तथैव श्रुतात्प्रदत्तादुभयोर्विनाशः॥

[જેમ કાચા ઘડામાં ભરેલું પાણી પોતાનો તથા ઘડાનો તત્કાળ નાશ કરે છે, તેમ જેની બુદ્ધિ અસદ્ગ્રહથી ગ્રસ્ત છે તેને શ્રુતજ્ઞાન આપવાથી તે બંનેનો વિનાશ થાય છે.]

એટલા માટે ગુરુ ભગવંતે શિષ્યની પાત્રતા જોઈને જ એને શ્રુતાભ્યાસ કરાવવો જોઈએ.

તીર્ચ-સૌરભ

۷3

#### બહેનશ્રી વિભા એસ. મહેતા

आत्महत्याखना प्रयोक्न अर्थे साथी समुक्षापूर्वक वयन, आदाप आहिनो त्याग કરવો तेने भौन કહેવામાં આવે છે. શિસ્તબદ્ધ વયનો બોલી શકવાનું સામર્થ્ય માત્ર મનુષ્યજન્મમાં જ આત્માને પ્રાપ્ત થઇ શકે છે. અન્ય પ્રાણી કે જીવજંતુમાં વયનશક્તિ આટલી વિકાસ પામેલી હોતી નથી. આમ, મહાન પુણ્યના યોગથી પ્રાપ્ત થયેલી શક્તિને વેડફી ન નાંખતા જેમ બને તેમ પોતાનું અને અન્યનું કત્યાણ થાય તેવી રીતે વયનશક્તિનો સદ્ઉપયોગ કરવો યોગ્ય છે.

દુ:ખીને, રોગીને, પીડાથી વ્યાકુળ થયેલાને, સ્વજનવિયોગવાળાને ઉપાદિમાં આવી પડેલા જીવોને જો આપણાથી બીજી રીતે મદદ ન થઈ શકે તો હિતકારી, કોમળ, પ્રિય, સાંત્વના આપનારા વચનો વડે તેમની સેવા કરવી તે પણ વચનશક્તિનો સદ્ઉપયોગ હોવાથી તેને એક પ્રકારનું મૌન કહેવામાં આવે તો કંઈ ખોટું નથી. ત્યાં વાણીનો વિલાસ નથી, માત્ર સંચમ જ છે.

ਮੀਰ એ ਮਾਇਬਰੇ ਉन्दर तरङ्थी मणेलुं એક अह्लुत नक्षराधुं छे. भीन એ दास्तवमां साचुं छवनामृत पण छे. आपणी आंतरिङ किंहगीमां भीन એ अह्लुत संछवनी तरीङे पण डामगीरी जनवी शडे छे. भीन आपणी भानसिङ शक्तिना हुर्व्ययने रोडे छे. भीन वर्ड भाशस डेटलाय संघर्षी-आङ्ग्भिङ मुश्डेलीओमांथी जरी शङे छे.

સમાજમાં ઘણાં માણસો એવા જોવામાં આવે છે કે જેઓ બિનજરૂરી બોલ્યા જ કરે છે. જે વચનોથી કોઈ ઉત્તમ પ્રયોજન સિદ્ધ ન થાય તે વચનોમાં પ્રવૃત્ત થવાનું પહેલેથી જ નિષેધવા યોગ્ય છે. અન્ય મનુષ્યોની નિંદા કરવી, અપશબ્દો બોલવા, પોળના નાકે બેસીને, પાંચ દસ માણસોને એકઠા કરીને ગપ્પા માર્ચા કરવા, કોઈ માણસને કર્કશ-ક્ટુ-હૃદયવેઇક-ક્રોઇઇિ ઉપજાવવાળા અથવા પોતાની મહત્તા બતાવનારા અયોગ્ય વચનો બોલવા એ સર્વે આપણી વચનશક્તિનો દુરુપયોગ સૂચવે છે. વચનશક્તિના દુર્વ્યવનો લક્ષ સામાન્ય માણસને રહેતો નથી. મહાત્માઓ કહે છે કે સાઇકને હાનિ વચનપાતથી થાય છે માટે ખૂબ જ કાળજીપૂર્વક વચનવ્યય થતો અટકાવવો જોઈએ.

ઘણાં પ્રાચીનકાળથી મૌનની આરાધના આત્મવિકાસના એક અગત્થના અંગ તરીકે થતી આવી છે. મનન દ્વારા અને મોનની સાધના द्वारा साया मुनि जनी शहाय छे. वाशीनो सम्यग् निरोध डरीने अने संडब्प-विडब्पोनी જાળને છેદીને જ સમાધિની પ્રાપ્તિ થઈ શ<del>કે</del> છે. માટે મહાન સાધકો મૌન સહિત આત્મ સ્થિરતાનો निरंतर अल्यास डरे छे. भगवान महावीरे ગૃહત્યાગ કર્યા પછી સાડાબાર વર્ષ સુધી મોન પાળ્યું હતું. મહાત્મા ગાંધીજી દર સોમવારે ઘણું ਅਨੂੰ ਮੀਕ ਪਾਲਗਾ. ਸੁਣੂਬਿ ਅਟਰਿੰਟ ਬੀਥੇ ਸ਼ੁਰੂਟ વર્ષ भौननी आराधना કરી હતी. રમણ મહર્ષિ મૌનાવસ્થામાં ''હું કોણ''ની શોધ કરવા જિજ્ઞાસુઓને વારંવાર પ્રેરણા કરતા અને પોતે પણ મૌનમાં જ ઘણો સમય ગાળતા. તત્ત્વવિદ્ રુજનીશજા કહે છે કે વિચારોનો સંગ્રહ મન છે. વિચાર જ ધૂળકણ છે. બસ, આ ધૂળકણને રોકો. - ચૈતન્ય દર્શન થશે. મૌન એ એવું ઘટક છે કે જેના સંગ સાજ્ઞિધ્યથી માણસને માત્ર લાભ

તીર્થ-સીરભ

२४तथयंती वर्ष : २५ 🗕

જ थाय છે. तेनी भैश्री अत्यंत श्रेयङारी छे. अवनना उन्नत शिफरो सर डरवा भौन षेवो जीषो साथी એકेय नथी. आम, अनेङ संत-महात्माओ એ भौननी महत्ता समक्षवी छे.

वयनशस्तिनी हुर्दामता, ઉपयोगिता सने भहता रेने समलाय छे ते विशिष्ट साधरु भरेजरी भौननी साधनामां दागवाने समर्थ थाय छे. वयनशस्तिनो सम्यग्निरोध स्टवाधी आत्मानी रे शस्ति जहार वपराई रुती हती ते हवे छन्द्रिय सने मननो संयम साधवामां उपयोगी थई आत्मस्थिरतामां ध्यान स्टवामां सहायस् थाय छे. यित्तनी रे वृत्ति जहार होऽती हती ते हवे संतरमां रहेदा परमात्मा पह तरस् वजे छे. भौन से सेस्ट योगीस् संग छे. माणस निर्विचार जनी लाय सेट्दे से भौनना साम्निध्यमां पहोंची लाय छे. टूंस्मां भौन से जहारना भागमां वात जंध स्टानो सनन्य प्रयोग छे. भौन એ વાતચીત કરવાની સૌથી મોટી અને આગવી કળા છે. મૌન સર્વોત્તમ ભાષણ છે. જો બોલવું જ પડે તો ઓછામાં ઓછું બોલો. મૌનની અવસ્થામાં 'હું'નો લોપ થઈ જાય છે. તો પછી કોણ વિચારે અને કોણ બોલે? મૌન એક મહાન સાધન છે. પરંતુ આપણામાંથી બહુ જ થોડાને તેનો સદુપયોગ કરતા આવડે છે. મૌનને કારણે બુદ્ધિને વિશેષ આરામ મળે છે. આપણો આત્મવિશ્વારા વધે છે. મૌનના વિશેષ સંપર્કે, નિયમિત પ્રયત્ને વ્યક્તિને આત્મિક ગુણશક્તિનો પરયો થાય છે. એની પ્રભુનિષ્ઠા પાકી થાય છે. અને સાચો ડ્રાનોદય થાય છે.

अंतमां वडतृत्व महान छे पण भीन तेथी पण महान छे. भीन आपणा हिट्य वियारोनुं पवित्र मंहिर छे. को वाणी यांही छे तो भीन सोनुं छे अने को वाणी मानवीय छे तो भीन એક हिट्यताप्रेरङ शक्ति छे.

 $- \times -$ 

### સ્વયંશિલ્પ

અબ્રાહમ લિંકન પાસે એના એક મિત્રે એક માણસ વિષે વાત કાઢી. લિંકન કહે : 'એના વિષે બોલશો જ નહીં. માટે એના સંદર્ભમાં કાંઈ સાંભળવું નથી.'

'તમે તો ઉદારમતવાદી ગણાઓ છો. આટલો બધો પૂર્વગ્રહ રાખવાનું કોઈ કારણ?'

'भने એ भाषासनो चहेरो नथी गमतो.'

'આ તો નિતાંત પૂર્વગ્રહ જ કહેવાય. ચહેરો તો કુદરતની દેન છે. એમાં એ બિચારો શું કરે?'

'ના. સત્ય જુદું છે. બાળકનો ચહેરો કુદરતની દેન ગણાય એ બરાબર છે. પણ કિશોરવય વટાવ્યા પછી માણસ પોતે જ પોતાના ચહેરાને આકાર આપવા લાગે છે. ત્રીસ-પાંત્રીસ વર્ષે તો એનો એકએક વિચાર એના ચહેરા ઉપર અંકાવા લાગે છે. પિસ્તાલીસ પછી એનું આખું જીવન એના ચહેરા ઉપર તરવરે છે.'

લિંકન કાંઈ મનોવૈજ્ઞાનિક નહોતો. પણ એણે જે કહ્યું એ સો ટકા સાચું છે એમાં શંકા નથી. આજના મનોવૈજ્ઞાનિકો પણ કહે છે કે માણસ પોતાના મનમાં જેવા વિચાર સતત રાખે છે એવાં અંકન એના ચહેરા ઉપર સતત થયા કરે છે.

# રામકૃષ્ણ પરમહંસનું જીવન

#### શ્રી પ્રસાદ બ્રહ્મભટ્ટ

ભારતવર્ષના ઇતિહાસમાં વિભૂતિઓનો તોટો નથી. જેમને આજે ભગવાન તરીકે પૂજવામાં આવે છે એવા શ્રેષ્ઠ નરરત્નો રામ, કૃષ્ણ, બુદ્ધ, મહાવીર સ્વામી, શંકરાચાર્ય વગેરે આ પવિશ્ર ભૂમિમાં જન્યા હતાં. બહુ દૂર ન જોઈએ તોચે છેલ્લાં બસો વર્ષમાં અનેક વિભૂતિઓની ભેટ ભારતવર્ષે માનવજાતને આપી છે. આ પવિશ્ર વિભૂતિમાળાનો એક અણમોલ મણકો છે શ્રીરામકૃષ્ણ પરમહંસ.

રામકૃષ્ણ પરમહંસનું જીવન ખુલ્લી કિતાબ જેવું છે. એનો અભ્યાસ કરનારને એ પ્રતીતિ થયા વિના રહેતી નથી કે આધ્યાત્મિક અનુભૂતિ મનુષ્ય માટે કોઈ સુદૂરની અને હાથમાં આવી ન શકે એવી ચીજ નથી. પ્રત્યેક મનુષ્ય પ્રયાસ કરે તો તેને પામી શકે. એક નાનકડા ગામડાનો અભણ અને ગરીબ છોકરો, જે પ્રાથમિક શાળાનો શિક્ષક થવાની લાયકાત પણ ધરાવતો ન હતો તે કેવી રીતે સમગ્ર માનવજાતનો મહાન માર્ગદર્શક બન્યો એ કથા જેટલી પ્રેરક છે એટલી જ રોમહર્ષક પણ છે.

અઢારમી સદીના મધ્યભાગમાં બંગાળના હુગલી જિલ્લાના દેરે નામના ગામમાં એક બ્રાહ્મણ પરિવાર રહેતો હતો. પરિવારના મુખ્ય પુરુષનું નામ હતું માણિકરામ ચટ્ટોપાધ્યાય. તેમનો સમગ્ર પરિવાર પ્રભુપરાચણ હતો.

भाशिङ्यमना हुलहैवता सगवान राम हता तेथी से परिवारमां पुरुषोनां नाम मोटे सागे 'राम' शબ्हवालां राजवामां आवतां. सने १७७५ना सरसामां भाशिङ्यमने त्यां सेङ पुत्रनो क्रम थयो. सेनुं नाम पाड्युं जुहीराम. આ ખુદીરામ એ જ રામકૃષ્ણના પિતા.

प्रेमाण, प्रामाशिङ, न्यायप्रिय सने (मिट्टिपरायश पुटीराम परिवारनो लार सुपेरे वहन हरता हता. पुटीरामनी पत्नीनुं नाम हतुं रांद्रमशि. ते पतिपरायश, सरण, मधुर स्वलावनी तथा धन्धरनिष्ठ हती. तैमनां सञ्ननां छ वर्ष जाह प्रथम पुत्र रामङ्गारनो धन्म थयो.

ઇ.સ. ૧૮૨૪માં ખુદીરામ રામેશ્વરની પદયાત્રાએ નીકળ્યા. પાછા ફર્ચા પછી ૧૮૨૬માં ચન્દ્રમણિએ બીજા પુત્રને જન્મ આપ્યો. એનું નામ 'રામેશ્વર' રાખ્યું. એ પછી અગિયાર વર્ષ બાદ ખુદીરામ શિયાળામાં પુનઃ તીર્થયાત્રાએ નીકળ્યા. કાશી થઇ તેઓ ગયાજી પહોંચ્યા. ચૈત્ર માસમાં ગદાધર વિષ્ણુના ચરણમાં તેમણે પિડ અર્પણ કર્યા. રાત્રે સ્વપ્નમાં ગદાધર સામે આવી ઊભા. કહેવા લાગ્યા, 'ખુદીરામ, હું તારી ભક્તિથી પ્રસન્ન થયો છું. હું તારે ત્યાં પુત્રરૂપે જન્મીશ અને તારી સેવા સ્વીકારીશ.'

ઈ.સ. ૧૮૩૬ના ફેબ્રુઆરીની ૧૮મી તારીખે ચંદ્રમણિએ પુત્રને જન્મ આપ્યો. રાશિ પ્રમાણે તો બાળકનું નામ 'શંભુચંદ્ર' પડ્યું, પણ ગયામાં થયેલા અદ્ભુત સ્વપ્નદર્શનને આદારે ખુદીરામે તેનું નામ રાખ્યું 'ગદાધર.' આ ગદાધર આગળ ઉપર રામકૃષ્ણ પરમહંસ બન્યા.

બાળક ગદાઘર સુંદર, ચંચળ અને હસમુખો હતો. તેનામાં સ્ત્રીસહજ કોમળતા અને માધુર્ચ હતાં.

ગદાઘર પાંચેક માસનો હતો ત્યારની વાત છે. તે પથારીમાં સૂતો હતો. મચ્છરદાની ઢાંકેલી હતી. માતા ચંદ્રમણિ કંઈક કામે કોઈને ત્યાં

તીર્ચ-સૌરભ

રજતજયંતી વર્ષે : ૨૫

ગયેલી. ઘરે આવીને તેણે જોયું તો દીકરો ન મળે! એને બદલે મચ્છરદાનીના માપનો કોઈ દીઈકાય માણસ સૂતો હતો!

ચંદ્રમણિ ચીસ પાડી ઊઠી, 'અરે જુઓ તો, પથારીમાં પુત્ર નથી!'

'શું કહે છે?' ગભરાઈને ખુદીરામ દોડી આવ્યા.

બંને જણ મચ્છરદાની ઊંચી કરી જોયું, અરે, એમનું બાળક તો શાંતિથી હાથપગ હલાવી રમે છે!

દિવસે દિવસે ગદાઘર મોટો થવા લાગ્યો. ધીમે ધીમે તેની અસામાન્ય બુદ્ધિ અને પ્રતિભાનો પરિચય ખુદીરામને થવા લાગ્યો. ગદાઘર ચાર વર્ષ પૂરાં કરી પાંચમા વર્ષમાં પ્રવેશ્યો ત્યારે ખુદીરામે શાસ્ત્રવિધિ પ્રમાણે તેનો વિધારંભવિધિ કર્યો તથા તેને નિશાળે મૂક્યો.

निशाળમાં દાખલ થયા પછી ગદાઘર થોડા સમયમાં જ સાધારણ વાંચતાં લખતાં તો શીખી ગયો પણ આંકના પાળા ગોખવા તેને સહેજ પણ ગમતાં નહીં. તેને જયારે તક મળતી ત્યારે તે ગામના કુંભારો અને મૂર્તિકારોને ત્યાં પહોંચી જતો તથા તેમને મૂર્તિ બનાવતા તેમ જ વાસણો પર ચિત્રકામ કરતા જોયા કરતો; પછી ઘરે જઈ એ પ્રમાણે કરવાનો પ્રયત્ન કરતો.

निशाળ છૂટે પછી ગદાઇર મધુ જોગીના ઘરે જઇ પ્રક્લાદચરિત્રનો પાઠ કરતો. ગામમાં ક્યાંય પણ કથા, રામલીલા કે કીર્તન થતાં હોય તો ગદાઇર તેના ગોઠિયાઓ સાથે ત્યાં પહોંચી જતો. સંગીત, ગીત, પાત્રોનો અભિનય વગેરે તે ધ્યાનપૂર્વક લક્ષમાં રાખતો અને પછી મિત્રમંડળીમાં તેનું પ્રદર્શન કરતો.

ગદાધરનું સ્વાસ્થ્ય સારું હતું. બાળપણમાં તેને કોઈ મોટી બિમારી થયેલી નહીં. પણ તેની છ વર્ષની વચે જે ઘટના બની તેનાથી તેનાં માતાપિતા ચિંતિત થઈ ગયાં.

સને ૧૮૪૨નો જૂન કે જુલાઇ મહિનો હતો. બાળક ગદાધર ધોતિયાને છેડે બાંધેલા મમરા ખાતો ખાતો ડાંગરના હરિયાળા ખેતરમાં પાળે પાળે જઇ રહ્યો હતો. સવારના સૂરજનો સોનેરી તડકો હૂંફાળો લાગતો હતો. તેની નજર આકાશમાં ગઇ. કાળાં ભમ્મર વાદળાં ઉપર ચડી રહ્યાં હતાં. એટલામાં ધોળા દૂધ જેવા બગલાંઓની એક લાંબી હાર વાદળને ઘસાઇને પસાર થઇ ગઇ. આ અપૂર્વ સૌંદર્ય જોઇ ગદાધર સ્તબ્ધ થઇ ગયો. થોડી સણોમાં તેણે બાહ્ય ભાન ગુમાવ્યું. તે બેહોશ થઇ જમીન પર પડ્યો. ખાસ્સીવાર પછી તે ભાનમાં આવ્યો.

ગદાધરના આ પ્રથમ ઉલ્લેખનીય ભાવાવેશથી કેટલીક બાબતો સ્પષ્ટ થાય છે. મૂળ ફેન્ચ ભાષામાં રામકૃષ્ણનું જીવનચરિત્ર લખનાર વિશ્વવિખ્યાત સર્જક અને ચિંતક રોમાં રોલાં લખે છે: 'કલાત્મક અનુભૂતિ દ્વારા, સોન્દર્ય માટે આંતરિક સહજ પ્રેરણાના માર્ગ દ્વારા જ શ્રીરામકૃષ્ણનું ભગવાન સાથે પ્રથમ મિલન થયું. બધા પદાર્થોમાં રામકૃષ્ણ ભગવાનના સુંદર રૂપને જ જોતા હતા. તેઓ જન્મસિદ્ધ

ગદાઇરની સાત વર્ષની વચે પિતા ખુદીરામનું અવસાન થયું. તેના હૃદયના ઊંડાણમાં ગમગીની છવાઈ ગઈ.

ગદાધર દસ વર્ષનો થયો ત્યારે તેને જનોઇ આપવાનો, ઉપનયન સંસ્કાર કરવામાં આવ્યો. સને ૧૮૪૫માં આ સમારંભ થયો તથા તેને ગાયત્રી મંત્રની દીક્ષા આપવામાં આવી. ઉપનયન સંસ્કાર પછી ગદાધરને ઘરના ગૃહદેવતા રઘુવીર, રામેશ્વરનું બાણલિંગ વગેરેને સ્પર્શવાનો તથા તેમની પૂજા કરવાનો અધિકાર પ્રાપ્ત થયો. આ તેને ગમતી વાત હતી તેથી તેને ખુશી થઈ.

રામકુમારની પત્ની સને ૧૮૫૧માં પુત્રને જન્મ આપી સુવાવડમાં જ મૃત્યુ પામી. પોતાના પરિવારમાં થયેલા પરિવર્તનોની ગદાઘર પર ઊંડી અસર થઈ. પહેલાં પિતાનું અને પછી ભાભીનું અવસાન, પરિવારની ઘટતી જતી આવક-એ બધાએ તેને સાંસારિક સુખોપભોગોની લાણભંગુરતાની પ્રતીતિ કરાવી. શાળામાં પ્રાપ્ત થતા, પૈસા કમાવામાં ઉપકારક એવા શિક્ષણ પ્રત્યે પણ તેનો અણગમો વધ્યો.

गहाह्य युवावस्थामां प्रवेशी रह्यो हतो ते वजते तेने आवुं लागवा मांड्युं हतुं हे पोतानुं आगमन होई महान हार्य परिपूर्ध हरवा मारे थयुं छे. ओ महान हार्य हयुं छे ओ हलु तेने स्पष्ट थयुं न हतुं पण परमेश्वरनां हर्शन ओ ल જीवननुं એક मुज्य हर्तव्य छे ओवुं ते मानवा लाग्यो हतो.

2145ुमार इसङ्तामां पाठशाणा जोसी विधार्थीओने सिशावता हता अने धनवान सोझेना घरे वर्ध देवरोवा पण इरता. तेमने महहनीशनी वर्र सागी. तेमनी नवर गहाधर पर गई. गाममां ते इशुं ઉपयोगी झम इरतो न हतो; तेथी मातानी अनुमति मेणवी तेओ गहाधरने सने १८५२मां इसइता सई गया.

ગામનો અને ગોઠિયાઓનો સોળ વર્ષનો સહવાસ છોડતાં ગદાધરનું હૃદય ભારે થઈ ગયું. પણ પિતાતુલ્ય મોટાભાઈના આદેશને તેણે માથે ચડાવ્યો. ગદાધરના માથે દેવપૂજાનો ભાર નાખી રામકુમારે પાઠશાળાની પ્રવૃત્તિમાં મન પરોવ્યું.

એ અરસામાં કલકત્તાના જાનળજાર નામક લત્તામાં રામચંદ્રદાસ નામના ધનાઢ્ય જમીનદારની વિધવા રાણી રાસમણિ રહેતી હતી. સ્વપ્નમાં દેવીનો આદેશ થવાથી તેણે જમાઈ મથુરબાબુ સાથે મસલત કરી કલકતાથી ઉત્તરે છ કિલોમીટર દૂર ગંગા કિનારે નદીને પૂર્વકાંઠે દક્ષિણેશ્વરમાં સાઠ વિદ્યા જમીન સને ૧૮૪૧માં ૬૦૦૦૦ રૂપિયામાં ખરીદી તેના પર નવચૂડાથી શોભતું વિશાળ કાલીમંદિર, બાર શિવમંદિરો, રાધાકાનાનું મંદિર, સભામંડપ, નોબતખાનાં વગેરે કરાવ્યાં.

સને ૧૮૫૫ના મેની ૩૧મી તારીએ મૂર્તિની પ્રાણપ્રતિષ્ઠાનો મહોત્સવ ધામધૂમપૂર્વક ઊજવાયો. ગદાધર ત્યાં ઉપસ્થિત હતો. રામકુમારને ત્યાં પૂજારીની નોકરી મળી. રામકુમારે આયુષ્યના અંત સુધી પૂજારીપદ નિભાવ્યું.

મોટા ભાઈએ પૂજારીપદનો સ્વીકાર કર્યો એ જાણી ગદાધરને આઘાત લાગેલો, પરંતુ બીજી બધી રીતે તેને આ સુંદર સ્થળ અનુકૂળ લાગ્યું. પવિત્ર એકાંત સ્થળ, રાણી તથા મથુરબાબુનું ભાવભર્યું વર્તન, મા જગદંબા અહીં હાજરાહજુર છે એવી અચળ શ્રદ્ધા અને બાજુમાં જ કલકલનાદે વહેતી પતિતપાવની ભાગીરથી : આ બધાને કારણે ગદાધરની એ સ્થળ પ્રત્યેની પ્રીતિ વધતી ગઈ.

આ સમયગાળામાં રામકુમારની ફોઇની દીકરી હેમાંગિનીનો પુત્ર હૃદયરામ દક્ષિણશ્વર આવ્યો. એ વખતે તે સોળ વર્ષનો હતો. ગદાધર તથા તેની વચ્ચે ઉંમરનો મોટો તફાવત ન હતો. બંને બાળપણથી એક્બીજાના મિત્ર હતા.

મથુરબાબુએ ગદાધરને કાલીમંદિરમાં દેવીને અલંકાર પહેરાવનાર તરીકે અને હૃદયરામને ગદાધર તથા રામકુમારના મદદનીશ તરીકે નીમ્યા. નાનો ભાઈ નોકરીમાં ગોઠવાયો એ જાણી રામકુમાર નચિંતિત થયા

હવે ગદાધરના જીવનનો નવો તબક્કો શરૂ થયો. એ કષ્ટમય સાધનાકાળ હતો. ઈશ્વરદર્શન

તીર્થ-સોરભ

रुषतुषयती वर्षः २५

માટેના તીવ્રતમ તલસાટના એ બાર વર્ષોમાં છ વર્ષો સુધી તો ગદાધર ઊંઘી પણ શક્યો ન હતો. ઈશ્વરી આવેશમય એ અવસ્થામાં એને નહોતું રહ્યું ભૂખ-તરસનું ભાન કે નહોતું રહ્યું પોતાના દેહનું ભાન.

ગદાધર સરખી રીતે નોકરી કરી શકે એ માટે રામકુમારે તેને ચંડીપાઠ શીખવવા માંડ્યો, પૂજાના વિદ્યવિદ્યાનો અને રીતિનીતિ શીખવવા માંડી. પછી પ્રખ્યાત તાંત્રિક કેનારામ ભટ્ટાચાર્ય પાસે તેને શક્તિમંત્રની દીક્ષા લેવડાવી. તેના કાનમાં મંત્ર પઢતાની સાથે જ તે ચિલ્કાર કરી ઊઠ્યો અને સમાધિમાં લીન થઇ ગયો. ગુરુ તો હેબતાઇ ગયા. મંત્રમાં આવી શક્તિ હશે એની તો એમને પણ ખબર ન હતી.

બીજી બાજુ રામકુમારનું સ્વાસ્થ્ય સારું ન હોવાથી તેમણે ઘરે જવાનું વિચાર્યું. પણ ઘરે ગયા પૂર્વે તેઓ કશાક કામે કલકત્તાથી ઉત્તરમાં થોડે દૂર મૂલાજેડમાં ગયા.ત્યાં જ તેમનું અવસાન થયું.

મોટા ભાઈના મૃત્યુથી ગદાધર વિહ્વળ થઈ ગયો. મૃત્યુનું રહસ્ય ભેદવાની અને ઈશ્વરનો સાક્ષાત્કાર કરવાની વ્યાકુળતા એના મનનો કબજો લઈ બેઠી. પ્રભુદર્શન માટેનો તલસાટ હવે તીવ્ર થયો.

ते वजते न तेनी पारे गुरु हता, न डोई शास्त्रोनी पण सहाय हती. भात्र श्रद्धारूपी पारसभिणे ९ मेनो मे माइरी इसोटीनो इपरो डाण सहा जनाव्यो.

गहाधरनी विशिष्ण वर्ताधूङ अने रोष्टाओं भोर्छ मंहिरना डार्यङ्गतीओं तेनी मश्डरी ङरता अने तेमनुं मगुष जसी गयुं छे क्षेम मानता. अस्पत्त मथुरणाजु अने अन्य केडाह-जे डार्यङ्गतीओंने तेमना सारा (मङ्गिताना मारे આદર હતો.

ગદાધર તો લોકો પોતાના વિશે શું માને છે કે ધારે છે એની પરવા કર્યા વિના પૂરેપૂરા સમર્પણભાવથી માના દર્શન માટે અથાક પુરુષાર્થ કરી રહ્યા. એ અરસામાં એમનો આહાર અલ્પ થઇ ગયો અને ઊંઘ તો લગભગ ઊડી જ ગઇ.

લાંબો સમય આશાનિરાશા વચ્ચે ઝોલાં ખાદ્યા પછી ગદાદ્યરની માતૃદર્શનની ઝંખના તીવ્રતમ બની ગઈ. પહેલાં તો તેમણે માને કાલાવાલા કર્યા પણ પછી તેમની દીરજનો અંત આવવાથી મંદિરમાં ઝૂલતી તલવાર તેમણે હાથમાં લીદી અને જીવનનો અંત આણવાનો નિશ્ચય કરી તેમણે તલવાર ગળા પર વીંઝી, પણ એટલામાં, એમના જ શબ્દો જોઈએ.

'ત્યાં તો એકાએક જગદંબા મારી સમક્ષ પ્રગટ થયાં અને મારો હાથ પકડી લીધો. હું બેભાન થઈ જમીન પર પટકાઈ પડ્યો. એ પછી શું થયું તેની તથા તે દિવસ અને બીજો દિવસ કેવી રીતે પસાર થયા એની મને કાંઈ ખબર નથી. પરંતુ મારું અંતર એક અપૂર્વ અને અણીશુદ્ધ આનંદના ઓઘમાં ઊછળી રહ્યું, નાઢી રહ્યું.'

ભાનમાં આવ્યા પછી ગદાદારે ઇશ્વરદર્શનની પોતાની આ પ્રથમ અનુભૂતિ પર પ્રકાશ પાડતાં કહેલું, 'હું મૂર્છિત થઈને ઢળી પડ્યો ત્યારે મેં જોયું કે ઘરબાર, દિવાલ, છાપયું, બારી-બારણાં, બધું મારી નજર સામેથી અદૃશ્ય થઈ ગયેલું. એને સ્થાને ચૈતન્યનો અફાટ, અનંત, ઉજ્જવળ મહાસાગર વિસ્તરી રહ્યો… મારી ચારે તરફ અક્ષય આનંદનો સાગર ઉછાળા મારી રહ્યો હતો. મારા આત્મામાં હું અનુભવવા લાગ્યો કે દેવી મા ત્યાં હાજરાહજુર છે.'

જેમજેમ ગદાધર આધ્યાત્મિક સાધનામાં

પ્રગતિ સાધતા ગયા તેમ તેમ જગદંભાના દર્શનનું સાતત્ય વધતું ગયું. અગાઉ જે કષ્ટસાધ્ય હતું તે હવે સહજસાધ્ય બન્યું. તેઓ દેવીની મૂર્તિને સ્થાને જીવંત સાક્ષાત જગદંભાને જોવા લાગ્યા.

માતાના અતિ આગ્રહને કારણે ત્રેવીસ વર્ષના ગદાઘરે ઈ.સ. ૧૮૫૯માં પાંચ વર્ષની શારદા સાથે લગ્ન કર્યાં. લગ્ન પછી દોઢેક વર્ષ કામારપુકુર રહી ગદાઘર પુનઃ દક્ષિણેશ્વર ગયા.

पुनः साधना शरू धर्घ. सने १८६१मां ६क्षिशेश्वरमां योजेश्वरी नामक संन्यासिनी (पे भैरवी प्राह्मणीना नामधी ओजजाती हती)ना आजमन साथे जहाधरनी साधनानो नवो तजड्डो शरू थयो.

ભૈરવી વૈષ્ણવીભક્તિની ઉચ્ચ ભૂમિકાએ પહોંચેલી હતી. ગદાધર પ્રત્યે તેને વાત્સલ્યભાવ હતો. ગદાધરની વાતો સાંભળીને ભૈરવી એવા અનુમાન પર આવી કે એમણે આધ્યાત્મિક ઉન્નતિનું આખરી સોપાન પણ સર કર્યું છે. તેને એમ પણ લાગ્યું કે ચૈતન્ય મહાપ્રભુ રૂપે અવતાર લેનાર હવે ગદાધર રૂપે જન્મ્યા છે. તેણે તેમને ઇશ્વરના અવતાર જહેર કર્યા. ગદાધરે બ્રાહ્મણીને ગુરુ બનાવી તેના માર્ગદર્શન નીચે તાંત્રિક સાધના કરી. એના પરિણામે તેમને અષ્ટ મહાસિદ્ધઓ સુલભ બની, પણ સાચા સાધકની અનાસક્તિથી તેમણે એ સિદ્ધિઓને વેગળી જ

સને ૧૮૬૪નાં અંત ભાગમાં એક દિવસ દક્ષિણેશ્વરમાં એક દીર્ઘકાય જટાદારી દિગંબર સંન્યાસી આવ્યા. એમનું નામ હતું સ્વામી તોતાપુરીજી. ચાળીસ વર્ષની કઠોર તપશ્ચર્યાને અંતે તોતાપુરીજીને નિર્વિકલ્પ સમાધિ સાંપડી હતી અને બ્રહ્માનંદની અનુભૂતિ થઇ હતી.

કાલીમંદિરમાં પ્રવેશતાં જ તોતાપુરીજીની

દૃષ્ટિ ગદાઇર પર પડી. આ સીધાસાદા યુવકમાં મહાન શક્તિઓ રહેલી છે એનો એમને તરત ખ્યાલ આવી ગયો. એમણે ગદાઇરને વિધિપૂર્વક સંન્યાસ દીક્ષા આપી અને 'રામકૃષ્ણ પરમહંસ'નું નામ પ્રદાન કર્યું. દીક્ષા આપ્યા પછી તોતાપુરીજીએ રામકૃષ્ણને નિર્વિકલ્પ સમાધિનો અનુભવ કરાવ્યો અને અદ્ભૈત વેદાંતનો ઉપદેશ કર્યો. ૧૮૬૫ના અંતે તોતાપુરીજી ક્યાંક ચાલ્યા ગયા.

તોતાપુરીજીની વિદાય પછી રામફુષ્ણે જગતની સર્વ ઘટનાઓથી પર રહીને કેવળ અદ્વૈતભાવની સ્થિતિમાં રહેવાનો સંકલ્પ કર્યો. છ માસ સુધી તેઓ એ અવસ્થામાં રહ્યા. હવે એમને ખાતરી થઈ ગઈ કે જગતના બધા ધર્મો भिन्न भिन्न भागी दारा એક ९ परमात्मा તરક લઇ જાય છે. ભિન્ન ભિન્ન ધર્મોની પદ્ધતિ પ્રમાગે સાધના કરી પોતાને થયેલાં દર્શનોને અંતે ਦਾਸਤੁਖ਼ਾਂਕੇ ਸ਼ਰੀਰਿ થਈ હਰੀ ਤੇ ਪੀਰੇ ਅਧਰਾਦੀ पुरूप छे अने विश्वना इत्याश अर्थे आवेला છે. ૧૮७૪ના અંત સુધીમાં તેમણે પોતાના સાદ્યનાયજ્ઞની પૂર્ણાહૃતિ કરી અને એમને ज्ञानवृक्षनां अथ सुंहर इज - <del>ह</del>रूथा, लडित અને ત્યાગ પ્રાપ્ત થયાં. એ પછીનું એમનું જીવન વિશ્વના કત્યાણ માટે વ્યતીત થયું. ઈ.સ. ૧૮૮૬ની ૧૬મી ઓગસ્ટે તેમણે ઇહલોકની લીલા સંકેલી લીધી.

રામકૃષ્ણ શું ખરેખર મૃત્યુ પામ્યા હતા? એમના શબ્દોમાં તો તેઓ 'એક ઓરડામાંથી બીજા ઓરડામાં ચાલ્યા ગયા હતા.' ગાંધીજીએ કહ્યું છે તેમ 'રામકૃષ્ણના જીવનની કથા એ આયરણમાં ઊતરેલા ધર્મની કથા છે. તેમનું 'ચરિત્ર આપણને ઈશ્વરનાં સાક્ષાત્ દર્શન કરવાને શક્તિમાન બનાવે છે.'

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

# યુગપ્રદાન મહાપ્રભાવક શ્રી હેમચન્દ્રાચાર્યજી

## ડૉ. શર્મિષ્ઠાબહેન સોનેજી

#### ભૂમિકા :

જેમનાં મંગળમય અને ગૌરવશાળી કાર્યોની આધુનિક ઇતિહાસ પણ સાક્ષી પૂરે છે તે 'કલિકાલસર્વજ્ઞ' શ્રી હેમચન્દ્રાચાર્યે ગુજરાતની અને જૈનદાર્મની જે અપ્રતિમ સેવાઓ કરી છે તેને ગુજરાત કદી પણ વીસરી શકશે નહીં. નવસો વર્ષનાં વહાણાં વહી ગયાં છતાં, તેમણે ઉચ્ચ કક્ષાનું, સર્વજનહિતાય અને વિવિદ્ય વિષયોને સ્પર્શતું જે અનુપમ સાહિત્ય આપણને ભેટ આપ્યું છે તેનો જોટો મળવો દુર્વભ છે.

श्रमश संस्कृतिना आ छिष्ण्वण रत्ननो ष्ट्रम ई.स. १०८८मां कार्तिकी पूर्शिमाना पवित्र दिवसे धंधुकामां माता पाढिशोने ठूपे थयो ढतो. पुत्ररत्न गर्भमां ढतुं त्यारे माता पाढिशोने ओवुं स्वप्न साध्युं के पोते पुत्ररत्नने गुरुग्ररशे भक्तिसावपूर्वक समर्पश करी रही छे. तेशीओ श्री देवचन्द्रसूरिशुने स्वप्ननी वात करी. गुरुओ कह्युं, 'पाढिशी, तारी ठूपे पेनशासननी अद्धितीय सेवा करनार पुत्ररत्ननो पन्म थशे.' गुरुना कथानुसार देदीप्यमान पुत्ररत्नने प्राप्त करी माता कृतकृत्य थर्श. पुत्रनुं नाम यांगदेव राजवामां आव्युं.

#### દીક્ષા, અભ્યાસકાળ :

એકદા माता पाहिणी पुत्रने वर्धने गुरुनां दर्शन કरवा गयां. देवयन्द्रसूरिल जाजङ्गा भों परनी सूक्ष्म रेजाओमां तेमना ઉच्यतम व्यक्तित्वने पारणी गया अने धर्मसंधने माटे जाजङ्गी मागशी हरी. जाजङ्गा कन्म पहेलां पोताने आवेल स्वप्नने याह हरी माताओं प्रसन्नतापूर्वङ धर्मसंघने पोतानो એङ्नो એङ पुत्र अर्पश हर्यो. सामान्यपशे लघुवयमां हीक्षा आपी न शहाय परंतु जाजङ्गी असाधारश जुद्धिमता अने तेना लक्षशोने दृष्टिमां राजी नव वर्षनी वये, ई.स. १००७नी सालमां यांगहेवने हीक्षा आपवामां आवी अने तेमनुं नाम मुनि श्री सोमयन्द्र राजवामां आव्युं.

## આચાર્ચપદ, અસાધારણ બુદ્ધિમત્તા અને પ્રભાવનાશક્તિ :

પોતાની પ્રખર બુદ્ધિ વડે ટૂંક સમયમાં મુનિ સોમચંદ્રજીએ વર્કશાસ્ત્ર, લક્ષણશાસ્ત્ર, સાહિત્ય ઇત્યાદિ અનેકવિદ્ય વિદ્યાઓનું અધ્યયન કર્યું. દીક્ષા પછી થોડા જ કાળમાં તેઓએ સહનશીલતા, સાદાઈ, શિસ્ત, પવિત્રતા આદિ અનેક ગુણો વિશિષ્ટપણે કેળવ્યા તેમ જ કાર્યદક્ષતા અને વહીવટી કુશળતા પણ પ્રાપ્ત કરી લીધા. તેમની અગાધ શક્તિઓ જોઈને ગુરુએ તેમને ૨૧ વર્ષની ઉંમરે નેગોર (રાજસ્થાન) મુકામે આચાર્ચપદ પર આરૂઢ કર્યા ને તેમનું હેમચન્દ્ર નામ રાખવામાં આવ્યું. માતા પાહિણીએ પણ ભાગવતી દીક્ષા અંગીકાર કરી.

ਸਾળવા પર વિજય મેળવી સિદ્ધરાજ જયસિંહ પાટણ પાછા ફરી રહ્યા હતા. માલવ દેશનું ઉત્તમ સાહિત્ય તેમને પ્રાપ્ત થયું હતું. તેની પૂર્તિરૂપ એક અહિતીય વ્યાકરણ લખાવવાની તેમને ઇસ્છા થઈ, વિહાનો તેમને આંગણે આવ્યા.

રજતજરાંતી વર્ષ : ૨૫

તેમાંથી તેમની ચતુર દૃષ્ટિએ આચાર્ય હેમયન્દ્રજીને ઓળખી કાઢ્યા અને તેમને વ્યાકરણ લખવાની વિનંતી કરી.

### સાહિત્ય-નિર્માણ અને અન્ય ફૃતિષ્પ :

'સિસ્ટહેમ વ્યાકરણ'ની સ્થનાની ઉપર કહી તે ભૂમિકા હતી. આ વ્યાક્સ્ટણની રચનાથી विद्धानोनी सृष्टिमां એક नवी यमङ आवी. મહારાજા સિલ્દરાજે હાથીની અંબાડી પર સ્થાપિત हरी आ अंधरत्नने आजा नगरनी परिङम्मा કરાવી, 300 વિદ્ધાનોએ તેની નકલો કરી અને દેશમાં સર્વત્ર તેનો પ્રચાર કર્યો. કાશ્મીર સુધીનાં સર્વ પુસ્તકાલયોમાં 'સિદ્ધહેમ વ્યાકરણ'ને ગૌરવવંતુ સ્થાન પ્રાપ્ત થયું. ગુજરાતનાં અભ્યાસક્રમમાં આ વ્યાકરણને દાખલ કરવામાં आव्यूं अने तेना शिक्षण माटे विद्धान અધ્યાપકોની વરણી કરવામાં આવી. ૩૫૬૬ શ્લોકોમાં અને આઠ અધ્યાયોમાં વિભાજિત આ વ્યાક્ટણની તુલના પાણિનીના તથા શાક્ટાયનના વ્યાકરણની સાથે કરવામાં આવી છે. તેના આઠ અધ્યાયોમાં સાત અધ્યાય સંસ્કૃત ભાષામાં છે અને એક અધ્યાય પ્રાફ્રત ભાષામાં છે. પ્રાફ્રત તે સમયની લોકભાષા હતી. આથી હેમચન્દ્રાચાર્ચે તેને સંસ્કૃતપ્રધાન ગ્રંથમાં ઉચિત સ્થાન આપ્યું.

'श्रिषिध्देशलाङापुरुष' नामधी तेमनी कृतिमां ह3 महापुरुषोनां वृत्तांत आलेणायेलां छे. तेमां २४ िष्नो, ९२ चङ्चवर्तीओ, ६ वासुदेव, ६, प्रतिवासुदेव अने ६ जणदेवनां प्रेरुङ यिशोनुं आलेजन इरी आपणने प्रेरुण आपवा उपरांत तत्झालन संस्कृति, धर्म, दर्शन, विज्ञान, ङणा अने तत्त्वज्ञानने એवी रीते वणी लेवामां आव्युं छे डे सामान्य मनुष्यने, (मडतने, इतिहासप्रेमीने કે અભ્યાસી વાચકોને – સૌને માટે તે ઘણો ઉપયોગી ગ્રંથ બન્યો છે.

આ ઉપરાંત 'અભિદાન ચિન્તામણિ', 'હેમ અનેકાર્થ સંગ્રહ', 'દેશીનામ માલા' અને 'નિઘંટુ કોષ' એ ચાર ગ્રંથમાં તેમણે જ્ઞાનનો અમૂલ્ય ભંડાર આપણને બક્ષ્યો છે. વળી પ્રમાણમીમાંસા, યોગશાસ્ત્ર, વીતરાગસ્તવન, અર્હન્નીતિ વગેરે બીજા ગ્રંથોથી પણ તેઓએ પોતાની સર્વતોમુખી પ્રતિભાનો ખ્યાલ આવ્યો છે. આમ કુલ સાડા બ્રણ કરોડથી પણ વધુ શ્લોકવાળું તેમનું સાહિત્ય આપણો અમૂલ્ય સંસ્કાર વારસો છે. અનેક સાહિત્યકારો તેમની આસપાસ વીંટળાયેલા રહેતા. તેમના પ્રશિક્ષણ કેન્દ્રમાં એક સાથે ૮૪ કલમો કામ કરતી હતી.

#### **अ**हिंसामथ वीतरागधर्मनी प्रભावना :

अહिंसामय वीतरागधर्मनी प्रसावनामां तेमने गुજरावना जे महान राજवीओनो सहझर सांपड्यो हतो. सिद्धराજ જयसिंह तेमना परम मित्र ने प्रशंसङ जनी गया हता. आ महानुलावनी समदृष्टि डेवी हती तेनो ज्याव सिद्धराषे पूछेवा એક प्रश्ननो तेमधे थे उत्तर आव्यो हतो ते परथी मणे छे. सिद्धराषे એક वजता पूछ्युं, 'ड्यो धर्म श्रेष्ठ छे?' क्याजमां हेमरान्द्रायार्थे शंजपुराणमां आवेवा એક न्यायनुं दृष्टांत आप्युं अने इह्युं, 'षेम वृष्ठभने मरतां मरतां संज्ञवनी औषधि मणी गई तेम सत्यशोधन इरवामां डोई पण पूर्वग्रह विना विवेडजुद्धिनो योग्य उपयोग इरी सत्यनुं संशोधन इरशो तो तमने ते अवश्य वाधशे.' डेवी हती आ विशुद्ध विवेडजुद्धि!

સિદ્ધરાજના સ્વર્ગવાસ પછી કુમારપાળ

તીર્ચ-સૌરભ

રજતજચંતી વર્ષ : ૨૫

ગુજરાતની ગાદી પર આવ્યા. કુમારપાળ પર આચાર્યશ્રીએ અનેક ઉપકાર કર્યા હતા. આથી ઉપકારવશ કુમારપાળે રાજસિંહાસન પર આરૂઢ થતાં રાજ્યને આચાર્યશ્રીના ચરણોમાં સમર્પિત કર્યું. આચાર્યશ્રીએ તેનો અરવીકાર કરી કુમારપાળને સૂચના કરી કે તેણે રાજ્યમાં 'અમારિ ડંકો' વગડાવવો. આ રીતે રાજ્યમાં અમારિ ઘોષણા કરવામાં આવી, આ પ્રમાણે તેમના પ્રભાવથી અહિંસા એ માત્ર કોઈ નાતજાત દાર્મનો સિલ્દાંત ન રહેતાં મહારાજા કુમારપાળના વિસ્તૃત સામ્રાજ્યનો જાણે કે જીવનમંત્ર બની ગયો. તેનાથી છર્લ્યાન્વિત થયેલા કેટલાક રાજપુરૂષોએ રાજાના કાન ભંભેર્યા, 'हैवीने अविहान निह भणे तो डोप डरशे अने રાજ્યનો વિનાશ થશે.' રાજાએ આચાર્યશ્રી સાથે तेनी यर्था डरी. तेना इजस्वरूपे रात्रे हेवीनी સામે એક પશુને રાખવામાં આવ્યું અને કહેવામાં આવ્યું, જો દેવી ખરેખર બલિદાન ઇચ્છતાં હશે તો પશુનું ભક્ષણ કરશે.' પણ આમ થયું નહિ. પ્રતિસ્પર્ધીઓ નિરૂત્તર બની ગયા અને કુમારપાળની અહિંસા પ્રત્યેની શ્રદ્ધા દૃઢ બની. હેમચન્દ્રાચાર્ચજીની સર્વધર્મસમભાવની દૃષ્ટિ :

હેમરાન્દ્રાચાર્યજીની સર્વધર્મ સમભાવની ઉદાર દૃષ્ટિનું એક ઉદાહરણ ઉપ૨ આવ્યું છે. પણ આચરણ દ્વારા તે તેમણે પ્રત્યક્ષ રજૂ કર્યું તેથી તેમની ખ્યાતિ વધુ પ્રસરી.

એક વખત વિહાર કરતાં તેઓ સોમનાથ પાટણ પદાર્ચા. મહારાજા કુમારપાળ પણ તે સમયે ત્યાં આવેલા હતા. કેટલાક વિઘ્નસંતોષી માણસોએ કહ્યું કે આચાર્ચ, ભગવાન શિવને નમશે નહિ, પણ હેમચન્દ્રાચાર્ચ તેમની ધારણા ખોટી પાડી. શિવજીને સાષ્ટાંગ નમસ્કાર કરી તેમણે નીચેનો શ્લોક ગાયો.

भवबीजांकुरजनना रागाद्याः क्षयभुपागता। ब्रह्मा वा विष्णुवा हरो जिनो वा नमस्तस्मै॥

'ભવબીજને અંકુરિત કરવાવાળા રાગદ્વેષ પર જેમણે વિજય પ્રાપ્ત કર્યો છે તેવા ભલે બ્રહ્મા, વિષ્ણુ, હરિ કે જિનેશ્વર ઇત્યાદિ ગમે તે નામથી સંબોધિત હો, તેને મારા નમસ્કાર છે.'

വഗി,

महारागो महाद्वेषो महा मोह स्तथैव च। कषायस्य हता येन महादेव: स उच्चते॥

'약한 ਸહારાગ, ਸહાदेष ਸહામોહ અને કષાયનો નાશ કર્યો છે તે મહાદેવ છે.' 'એમ કહ્યું. આવી હતી તેમની સર્વધર્મ સમન્વયાત્મક દૃષ્ટિ અને નીતિ.

#### ઉપસંહાર :

ઉદાર ધર્મનીતિજ્ઞ રાજાઓ પરનો વિશિષ્ટ પ્રભાવ અને વિશાળ શ્રુતજ્ઞાન-વૈભવથી તેઓશ્રીએ જૈનશાસનનું ગૌરવ ખૂબ જ વધાર્યું છે. આચાર્ચ હેમચન્દ્રજીનો યુગ ગુજરાતમાં જૈનધર્મના ઉત્કર્ષનો સુવર્ણયુગ હતો.

સિદ્ધરાજ જયસિંહ, મહારાજા કુમારપાળ, મંત્રી બાહડ વગેરે ઉપરના આચાર્યશ્રીના વિશિષ્ટ પ્રભાવથી અનેક નવાં જિન-મંદિરો નિર્માણ થયાં કે તેમનો પુનરુદ્ધાર થયો. રામચન્દ્ર, ગુણચન્દ્ર, ઉદયયન્દ્ર, બાલચન્દ્ર વગેરે અનેક શિષ્યોએ તેમનું લોકોપકારનું અને ધાર્મિક શિક્ષણનું કાર્ય ચાલુ રાખ્યું. વર્તમાન યુગમાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી, શ્રી આનંદશંકર ધુવ તથા શ્રી કનેચાલાલ માણેકલાલ મુનશીએ વિવિધ પ્રકારે તેમના યથાયોગ્ય ગુણાનુવાદ કરેલ છે. એકંદરે ૮૪ વર્ષનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરીને ઈ.સ. ૧૨૨૯માં પાટણ મુકામે તેઓએ સ્વર્ગારોહણ કર્યું.

रक्षतक्षयंती वर्षः २५

તીર્ચ-સૌરભ 🕺 ૯૩

# આ વર્ષ જેમના દેહવિલયની શતાબ્દિનું વર્ષ છે શ્રી વીરચંદ રાઇવજી ગાંધી

## ડૉ. કુમારપાળ દેસાઈ

आ वर्ष से विदेशनी धरती पर कैन धर्मनो रार्वप्रथम सने गौरवपूर्ण प्रसार ङरनार श्री वीरचंद गांधीनी देखवितय शताम्हिनुं वर्ष छे, त्यारे सेम लागे छे डे डाणनुं सतत इरतुं यड पण डेटलीड घटना सने आवी विल्वृतिओने लोपी शडतुं नथी. डेटलाय वंटोण प्रसारथई क्रय तेम छतां समयनी रेती पर पडेलां ते प्रगलां लूंसाई शडता नथी.

રમાજથી એક સોને ત્રણ વર્ષ પૂર્વ અમેરિકાના શિકાગો શહેરની આર્ટ ઇન્સ્ટિટ્યૂટના કોલમ્બસના હોલમાં ચોજાયેલી વિશ્વધર્મ પરિષદમાં, પહેલીવાર अमेरिङाना नूतन विश्वने, भारतीय दर्शन अने ભારતીય સંસ્કૃતિનો દૃઢ અને તેજરવી ટંકાર અને રણકાર સંભળાયો. આ પરિષદમાં આવેલા लाञ्चना બ પ્રતિનિધિઓએ સ્તાદેશનાં આધ્યાત્મિક વારસા પ્રત્યે જગતને જાગૃત કર્યું. આમાં એક હતા સ્વામી વિવેકાનંદ કે જેમની શિકાગો વિશવધર્મપરિષદની સિદ્ધિ આજેય સહ્ની જીભે રમે છે, પરંતુ એવી જ સિદ્ધિ મેળવનારા थैन धर्मना प्रतिनिधि श्री वीर्यंद्दलाई राधवल ગાંધી હતા.

आयार्य आत्मारामलुने नामे वधु लाशीतां अवा आयार्य विलयानंहसूरिलु (१८३७थी १८६७)ने शिङागोनी विश्वधर्म परिषद माटे निमंत्रण आपवामां आव्युं हतुं. कैन साधुनी आयारमर्यादाने डारणे तेओ विदेश क्ष शड़े तेम नहोता, तेमणे वियार ड्यों डे आवी विश्व परिषद्दमां कैन धर्मनी जादजाड़ी होय ते डेम ચાલે? આથી એમની નજર મહુવાના યુવાન વીરચંદ ગાંધી પર પડી. છટાદાર અંગ્રેજી ભાષામાં વક્તવ્ય આપી શક્તા વીરચંદ ગાંધીને હજી વકીલાતની સનદ પણ નહોતી મળી. આચાર્યશ્રીએ પોતાની પાસે બોલાવીને છ મહિના સુધી વીરચંદ ગાંધીને સર્વદર્શનોનો અભ્યાસ કરાવ્યો અને કેટલાય વર્ષોમાં ન મળે તેટલું જ્ઞાન એમને આપ્યું. આત્મારામજી મહારાજે એમને સ્વદેશી પહેરવેશ રાખવાનો અને જીવનમાં કોઈ પ્રકારે શિથિલતા ન આવે તેનું ધ્યાન રાખવાનું કહ્યું.

૧૮૯૩ના ઓગસ્ટ મહિનામાં 'આસામ' નામની સ્ટિમર દ્વારા વીરચંદ ગાંધી અમેરિકા જવા નીકળ્યા. અમેરિકાના શિકાગો શહેરમાં મળેલી વિશ્વ દાર્મપરિષદમાં જુદા જુદા દેશના અને જુદા જુદા ધર્મના ચાર હજાર પ્રતિનિધિઓ એક્ત્ર થયા હતા. એમાં એક હજારથી વધુ નિબંધોનું વાચન થયું. ચાર હજાર શ્રોતાજનોએ ભાગ લીધો હતો. ઈ.. ૧૮૯૩ની ૧૧મી સપ્ટેમ્બરે એનું ઉદ્દઘાટન થયું. વીરચંદ ગાંધી, સ્વામી વિવેકાનંદ, પી. સી. મજમુદાર, નરસિમ્હાચારી લક્ષ્મણ નરેન अने એચ. धर्मपात शेवा विद्वानी ભाરतमांथी આ પરિષદમાં ભાગ લેવા માટે આવ્યા હતા. આ **औतिहासिङ धर्मपरिषद्दनो हेतु .हतो क्**गतने જુદા જુદા ધર્મોનું જ્ઞાન આપવાનો, સર્વધર્મના અનુચાયીઓ વચ્ચે ભાવભાવ પ્રગટાવવાનો અને એ રીતે વિશ્વશાંતિ સ્થાપવાની એની નેમ હતી.

ઓગણત્રીસ વર્ષના યુવાન વીરચંદ ગાંધીની વિદ્વતા અને વાગ્ધારાએ સહૂને સ્તબ્ધ કરી

તીર્ચ-સૌરભ

रुप्रतुष्यंती वर्ष : २५

દીધા. માથે સોનેરી કિનારવાળી કાઠિયાવાડી પાઘડી, લાંબો ઝભ્ભો, ખભે દોળી શાલ અને દેશી આંકડિયાળા જોડા. એમના પહેરવેશમાં ભારતીયતાની છાપ હતી. આ યુવાનની વિદ્ધતા, अભ्यासशीवता, ताटस्थ्यवृत्ति अने वाङ्यातुर्यथी વિશ્વદાર્મપરિષદ મોઠિત થઈ ગઈ, એક અમેરિકન અખબારે લખ્યું, 'પૂર્વના વિદ્વાનોમાં રોચકતા साथेनुं पैन युवन्ननुं पैनदर्शन अने सारित्र સંબંધી વ્યાખ્યાન જેટલા રસથી શ્રોતાોએ સાંભળ્યું એટલા રસથી તેઓએ બીજા કોઈ પૌરસ્ત્ય विद्वाननुं सांलण्युं न हतुं.' वीरखंदलार्धे क्षेन ધર્મના સિલ્દ્રાંતોની એવી વિદ્વતાથી વાત કરી **કે** કેટલાંક વર્તમાનપત્રોએ એમનું પ્રવચન અક્ષ૨શઃ પ્રગટ કર્યું. જેન ધર્મની પરિભાષ સરળતાથી સમજાવવાની અનેરી ખુબી એમની પાસે હતી. વાતને કે વિગતને તાર્કિક માંડણીથી સ્પષ્ટ કરવાની એમનામાં અનોખી ક્ષમતા હતી. એક બાજુ પોતાની વાતને સમજાવતા જાય અને બીજી બાજુ એ વિશેનું પોતાનું આગવું અર્થઘટન આપતા જાય. ભારતીય દર્શન સમજાવવા માટે संस्कृत अने प्राइतनो अભ्यास ९ प्रतो नथी परंतु भारतनी भूतङालीन संस्ङ्रतिन। संदर्भने આત્મસાત્ કરવાની જરૂર રહે છે. વીરચંદભાઈએ આ આત્મસાત્ કર્યું હતું. આથી જ ક્યાંક એ : र्षेन वागे छे, ड्यांड र्षेनेतर संप्रधायोनी તરફદારી કરે છે, પણ બધે જ એ ભારતીય લાગે છે.

એમની વાણીમાં પોથી પંડિતનું શુષ્ક પાંડિત્ય નહોતું, પરંતુ ઊંડા અભ્યાસની સાથે હૂંફાળી લાગણી અને ભાવનાઓનો સ્પર્શ હતો. વિવેકાનંદ અને વીરચંદ રાઇવજી ગાંધીની વિચારસરણીમાં અનેકાન્તના ઉપાસકની વ્યાપકતા અને સર્વગ્રાહી દૃષ્ટિ જોવા મળે છે. અમેરિકામાં એમણે માત્ર कैन्हर्शन पर क प्रवसनो आध्यां नथी, परंतु सांध्यहर्शन, योगहर्शन, न्यायहर्शन, वेहांतहर्शन अने भौद्धहर्शन विशे पण प्रवसनो आध्यां छे. क्यारे स्वामी विवेहानंहनां से समयनां प्रवसनोमां हिंहु धर्म तरङ् विशेष ओह कोवा मणे छे सने भौद्ध धर्मनी साहरी टीहा पण मणे छे. साम छतां सा जंने समर्थ पुरुषोसे सेहजीका पूरह जनीने विहेशमां भारतीय हर्शनोनी महत्ता स्थापी छे.

વીરચંદ રાઘવજી ગાંદીએ સદાય સત્યનો પક્ષ લીદ્યો. એમની નિખાલસતા, પ્રામાણિકતા અને જીવનવ્યવહારની પવિત્રતા સહુને સ્પર્શી જતાં હતાં.

૧૮૯૪ના નવેમ્બરમાં સ્વામી વિવેકાનંદે શ્રી દિવાનજીને લખેલા પત્રમાં જણાવ્યું કે કડકડતી ઠંડી ૠત્માં પણ વીરચંદ ગાંઘી ભોજનમાં માત્ર शाहलाल प ले छे अने स्वहेश अने स्वधर्मने કાજે વિદ્વતસભામાં બરાબર ઝઝૂમે છે. શાકાહારી ભોજન માટે પોતાની સાથે મહુવાના પ્રસિદ્ધ <u>જાદુગર પ્રો. નથ્થુભાઈ મંછાસંદને લઈ ગયા હતા.</u> વળી એ સમયે સ્ટીમરમાં રસોઈ માટે જુદો ચૂલો રાખવા માટે ખાસ પરવાનગી લેવી પડતી હતી. કપ્તાન પાસેથી જુદા ચૂલા દ્વારા જુદી રસોઇ બનાવવાનું પ્રમાણપત્ર લાંબી પ્રક્રિયા બાદ મેળવવાનું રહેતું. શિકાગોમાં જૈન ધર્મ મુજબ ભોજનની વ્યવસ્થા કરી આપવાની વિશાદાર્મ પરિષદના આયોજકોએ તૈયારી બતાવી. પણ અમેરિકાના લોકોને પોતાને માટે ખર્ચ કરતો પડે તે વીરચંદ ગાંધીને પસંદ નહોતું. વળી જૈન કોમની ગરિમાણણ ખંડિત થાય. આથી સ્વખર્રે રહેવાનું જ નક્કી કર્યું.

આ ધર્મપરિષદમાં રેવરન્ડ જ્યોર્જ એફ. પેન્ટેકીસ્ટ નામના લંડનના પ્રતિનિધિએ ભારતની हेवहासीनी प्रथानी टीडा डरीने हिंहु हार्मने ઉतारी पाड्यो हतो. हिंहु धर्मनी आ टीडानो अथाव डरनारा એકમાત્ર वींरग्रंह गांधी हता. એમણે કહ્યું કે मारा धर्मनी टीडा डरवानी हिंमत डोईએ डरी नथी तथी हुं आनंह अनु(भवुं छुं. पण मारा समाप्तनी टीडा थई तेनो मारे प्रवाज आपवो प रह्यो. वीरग्रंह गांधीએ पडडार ईंडतां डह्युं, 'आ એ हिंहु धर्म छे, पेने मारे ग्रीसना ઇतिहासडारोओ नोंध्युं छे डे डोई हिंहु ड्यारेय असत्य जोततो प्रथ्यो नथी अने डोई हिंहु स्त्रीने ड्यारेय अपवित्र प्रशी नथी.'

આટલું કહ્યા બાદ વીરચંદ ગાંધી સભાને સામો પ્રશ્ન કરે છે, 'Even in the present day, where is the chaster woman or milder man than in India?'

નોંધપાત્ર બાબત એ છે કે વીરચંદ ગાંધીને અમેરિકા અને ઇંગ્લેન્ડના અનેક ખ્રિસ્તી સંજ્જનો સાથે ગાઢ મૈત્રી હતી, આમ છતાં એમણે **ਕਟਾ**ਅਮਰ੍ਹਰਿ ભારતમાં <del>\$</del>-2d1 મિશનરીઓની નિર્ભીકતાથી ટીકા પણ કરી. 'India's Message to America' 'Impressions of America' જેવા લેખોમાં એમણે અમેરિકાના લોકો પ્રત્યે પોતાનો હૂંફાળો પ્રતિભાવ આપ્યો છે, પણ બીજી બાજ 'Have Christian Missions India to been क्षेत्रा લેખોમાં successful? પાદરીઓની વટાળપ્રવૃત્તિની કડક આલોચના પણ કરી છે. એમણે કહ્યું કે તમે તમારા મિશનરીઓ પાસેથી સાંભળ્યું હશે કે ભારતના લોકો કેટલા ગંદા, ચારિત્રહીન અને લુચ્ચા છે. પણ તમે ક્યારેય એ मिशनरीओ पासेथी - જેઓ मानवलातने પ્રેમનો સંદેશો આપનારા કહેવાય છે એમની

પાસેથી-ભારતમાં હિંદુઓ પર થતા જુલમની વાત સાંભળી છે? ભારતમાં સારું બજાર મળી રહે તે માટે લિવરપુલ અને માન્ચેસ્ટરના માલ પર સરકારે કોઈ જકાત નાંખી નથી, જ્યારે બીજી બાજુ ખર્ચાળ સરકાર ચલાવવા માટે મીઠા પર બસો ટકા વેરો નાખ્યો છે તે વાત તમારા મિશનરીઓએ તમને કહી છે ખરી? એ પછી શ્રીવીરચંદ ગાંઘી આકરા પ્રહાર કરતાં કહે છે –

'If they have not, whose messengers you will call these people who always side with tyranny, who throw their clock of hypocritical religion over murders and all sorts of criminals who happen to belong to their religion or to their country?'

શિકાગોની lK5 વિશ્વધર્મપરિષદમાં વીરચંદભાઈએ જેન ધર્મની સંક્ષિપ્ત પણ સચોટ રજુઆત કરી. એમણે જેન ધર્મને બે ભાગમાં સમજાવ્યો : એક જૈન તત્ત્વજ્ઞાન અને બીજો ભાગ તે જૈન નીતિ, નવતત્ત્વ, છ પ્રકારના જુવો, દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાચાર્થિક નય थैनधर्शननी सूक्ष्म विचारसरणी, स्थाइवाह वजेरे તત્ત્વજ્ઞાનની બાબતો રજુ કરીને સૌને મુગ્ધ કર્યાં. જેનાચારની વિશેષતા સમજાવી જેન નીતિની थर्या डरी. विश्वना अस्तित्वने वगता प्रश्ननी તુલનાત્મક ચર્ચા કરતી વખતે એમણે બૌદ્ધ ધર્મ अने अन्य साथे तुलनात्मङ गवेषणा डरी. केन દાર્મ બૌદ્ધ દાર્મથી પ્રાચીન છે એ તથ્યનું ਮਰਿਪਾਵਰ કર્યું. આ બધાને પરિણામે જેન ધર્મ એ એક પ્રમાણયુક્ત અને બુદ્ધિવાદી ધર્મપ્રણાલી છે એવું સત્ય સહુને લાધ્યું. વીરચંદ રાઇવજી ગાંધીએ ૧૧મી સપ્ટેમ્બરથી ૧૯મી સપ્ટેમ્બર, ૧૮૯૩ સુધી ચોજાયેલી વિશ્વધર્મ પરિષદમાં છ ਪ੍ਰਹਦਾਗੇ ਆਪਣ। ਆ ਰਹੀਰ સਮੂਕ ਲੰગੇਗੇ

લ્દ્ તીર્થ-સોરભ

- રજતજરાંતી વર્ષ : ૨૫

આનંદ પ્રગટ કરતાં એક અમેરિકને વીરચંદભાઈ વિશે એવો અભિપ્રાય આપ્યો કે ધર્મોની લોકસભા અનેક તત્ત્વચિંતકો, ધર્મીપદેશકો અને વિદ્ધાનો હિંદુસ્તાનથી આવીને બોલી ગયા અને તે દરેકે કંઈ ને કંઈ નવી દૃષ્ટિ રજૂ કરી; ધર્મોના આ भिवनमां नवुं तत्त्व ઉभेरता गया, જेथी ते દરેકનો ધર્મ જગતના મોટા ધર્મોની હરોળમાંનો એક છે. એવું લાગ્યા વગર રહે નહિ. ઉપરાંત એમની વાક્છટા અને ભક્તિભાવ પણ વિશિષ્ટ પ્રકારના માલૂમ પડ્યાં. એમાંથી ભારોભાર પાંડિત્ય અને ચિંતનમનન સાંપડ્યાં, તેમ છતાં એ બધામાં અલગ તરી આવતા જેન ધર્મના એક युवान गृहस्थने सांभणवाथी नीति अने ફિલસૂફીની નવા પ્રકારની ભાળ લાગી. આમ તો તેઓ માત્ર ગૃહસ્થ કુટુંબના સજ્જન છે, કોઇ સાધુ-મુનિ કે ધર્માચાર્ચ નથી છતાં આટલું સરસ પ્રતિપાદન કરી શકે છે ત્યારે એમના ગુરઓ કેવા હશે? એમની સાદી પણ સચોટ જીવનદાર્મ ફિલસૂફી જરૂર સમજવા-જાણવા જેવી છે.

श्री वीश्यंह शहवलु गांधीना छैन धर्मविषयङ प्रवचनोनी सेङ जीलु विशेषता से छे डे सेमणे परधर्मनी टीङानो साशरो लीधो नथी. सेमनी विचारसरणी लुवनमां सिंधा सने विचारमां सनेङान्तनी लावना धरावनारा साथा छैनने छेज स्वाप्त में तेवी, सांप्रहायिङ साथा छैनने छेज साथा मुझ्त सने तटस्य छे. शुद्ध संग्रेलु लाषा, स्वालाविङ रूपूसात सने विख्यारा सिंधा संग्रेलु लाषा, स्वालाविङ रूपूसात सने विख्यारा सिंधारानी प्रिवेणी संग्रम सेमना प्रवच्नोमांथी प्रगटे छे. सेमनामां धर्मप्रचारनी धगश छे, पण से धगश आडंजरयुङ्त ङे छीछरी जनी रही नथी. धर्मप्रचारना उत्साहनी साथे अल्यासशीलतानुं सभीङ्ग समानने सेमनां वहत्वत्यो, सुशिक्षित समेरिङन समानने

સ્પર્શી ગયાં edi. એમણે 'The Yoga Philosophy', 'Jain Philosophy' श्रेवां पुरतङो આપ્યાં છે, પરંતુ એમનું ઉત્તમ પ્રદાન તો, 'Jain Karma Philosophy' ગણાશે, જેમાં જૈન દાર્મની કર્મ ભાવનાની છણાવટ કરતી વખતે એમન<u>ી</u> ઊંડી અભ્યાસનિષ્ઠા અને જાગૃત ધર્મભાવનાનો માર્મિક પરિચય મળે છે. વીરચંદ ગાંધીના પ્રવચનોની એમના વિદ્યાર્થી હેબર્ટ વોરેને લીદોલી આ અક્ષરશઃ નોંધ ગ્રંથરૂપે પ્રગટ કરવામાં આવી. આવા ગ્રંથ માટે પશ્ચિમના વિદ્ધાન સંશોધક વી. ગ્લાસનામે વીરસંદ ગાંધીના ૠણી હોવાનું જણાવ્યું.

શ્રી વીરચંદ રાઘવજા ગાંધી માત્ર તત્ત્વચિંતક નહોતા, બલ્કે દેશહિતની ચિંતા પણ એમના હૈયે વસેલી હતી. અમેરિકામાં હિંદ્રસ્તાનને વિશે એવી માન્યતા હતી કે એ 'વાદા, સાપ અને રાજાઓનો દેશ છે. ખ્રિસ્તી પ્રચારકોએ પણ વિદેશોમાં હિંદુસ્તાનની પ્રજાનું હીણું ચિત્ર ૨જ કર્યું હતું. વીરચંદ ગાંધીએ વિદેશીઓમાં ભારતની સાચી સમજ જાગે તે માટે વિવેકાનંદ જેટલો જ પ્રચાસ કર્યો. એમણે ભારતીય સંસ્કૃતિનું મહત્ત્વ બતાવતાં વિદેશીઓને કહ્યું, આશ્વર્યની વાત તો એ છે કે ભારત ઉપર વિદેશીઓ સતત હુમલાઓ કરતા રહ્યા છે અને એ બધાં આક્રમણોની આફ્તો આવ્યા છતાં ભારતનો આત્મા જીવંત રહ્યો છે, જાગૃત રહ્યો છે. એનાં આચાર અને ધર્મ સાબૂત છે અને સારાયે વિશ્વને ભારત तर्ञ भीट मांडीने शेवुं पडे छे. संस्कृतिनां લક્ષણ, ખેતી, કલાકારીગરી, સાહિત્ય, સદાચાર अने ज्ञानविज्ञाननां साधनो, अतिथि-स<del>द</del>्धार, નારીપૂજા, પ્રેમ અને આદર - બધું જ ભારતમાં કોઈ જુદા જ સ્વરૂપે જોવા મળે છે. ખરીદી શકાય એવી એ સંસ્કૃતિ હોત તો ઇંગ્લેન્ડ આ દેશમાંથી

रक्षतंक्रयंती वर्षः स्प

ਰੀਈ-સੀਵਅ

એને ખરીદી લઈ શક્ત, પોતાની બનાવી શક્ત, પણ એવું નથી બન્યું, નહિ બની શકે.'

છેક ઈ.સ. ૧૮૯૩માં વીરચંદ રાઘવજી ગાંધીએ દેશના આર્થિક અને રાજકીય સ્વાતંત્ર્યની વાત કરી. એકવાર એમણે અમેરિકન લોકોને કહ્યું કે ભારત અત્યારે પરદેશી એડી નીચે કચડાયેલું છે. એ માત્ર ધાર્મિક ક્ષેત્રોમાં સ્વાતંત્ર્ય ધરાવે છે, પણ ભારત સ્વતંત્ર થશે ત્યારે તે હિંસક માર્ગે કોઈ પણ દેશ પર આક્રમણ નહીં કરે.

૧૮૮૩માં ગાંધીજી માત્ર બેરિસ્ટર હતા, તે સમયે વીરચંદભાઈએ આ ભવિષ્યકથન કર્યું હતું. એમની એ કલ્પના કેટલી બધી વાસ્તવિક સાબિત થઈ?

આ દાર્મજ્ઞાતા અનોખા કાન્તદ્રષ્ટા હતા. આ જગતની પેલે પારનું જોઈ શકે તે કાન્તદ્રષ્ટા, ਹਰੀਮਾਰਕੇ ਹੀਂਈਕੇ ਲਹਿਕਾਕੇ ਅਈ शਤੇ ਹੈ કાન્તરષ્ટા, જયારે ભારતના રાજકીય સ્વાતંત્ર્યની ઉષાનું પહેલું કિરણ પણ ફૂટ્યું નહોતું ત્યારે વીરચંદભાઈએ એમ કહ્યું હતું કે હિન્દ્સ્તાન આઝાદ થશે તો બધા દેશો સાથે શાંતિમય સહઅસ્તિત્વથી જવશે. દેશને આઝાદી મળી તે અગાઉ પાંચ-પાંચ દાયકા પૂર્વ પેલે પારનું દર્શન કરતા વીરચંદભાઈ, 'The Jain Philosophy' વિશેના એમના પ્રવસનમાં કહે છે: "You know my brothers and sisters, that we are not an independent nation. We are subjects of Her Gracious Majesty Queen Victoria the 'defender of the faith' but if we were a nation in all that, name impies with our own government and our own rulers, with our laws and institutions controlled by us, free and independent. I affirm that we should seek to establish and forever maintain peaceful relations with all the nations of the world."

શ્રી વીર્ચંદભાઈનો એટલો પ્રભાવ પડ્યો કે વિશ્વદાર્મપરિષદના આવાહકો અને વિદ્યાનોએ એમને ટ્રીપ્યચંદ્રક એનાયત કર્યો હતો. એ પછી ૧૮૯૪ની ૮મી ઓગસ્ટે કાસાડોગા શહેરના नागरिङ्गोओ એमने सूवर्शचंद्रङ आप्यो हतो. ਆ। શਨੇਵਸi 'Some Mistake Corrected' અંગે પ્રવચન આપ્યું હતું. એ પ્રવચન પૂરું થયા પછી ફરી ફરી પ્રવચન કરવાનું કહેવામાં આવ્યું એમ 'બફેલો કેરિચર' નામનું અખબાર નોંધે છે. શ્રી વીરચંદ ગાંધી માત્ર શાસ્ત્રઆદારિત દર્મ પ્રવચનો આપનાર જ નહોતા. તેઓ ધાર્મિક વિચારક, સામાજિક સુધારક અને શિક્ષણમાં ઊંડા રસ લેનાર એક દૃષ્ટા હતા. આથી પોતાના આદર્શો સિદ્ધ કરવા માટે અમેરિકામાં એમણે જૈન ધર્મના પ્રસાર માટે 'The Gandhi Philosophical' ਅਜੇ 'The School of oriental philosophy' નામની બે સંસ્થાઓની સ્થાપના કરી. શિકાગોમાં 'Society for the Education of women of India' નામની સંસ્થા સ્થાપી. આ સંસ્થાના મંત્રી શ્રીમતી ઠાવર્ડ હતાં કે જેમણે વીસ્ચંદભાઈની પ્રેસ્ણાથી શાકાહાર અને ચુસ્ત જૈન ધર્મ અપનાવ્યો હતો. સ્વામી વિવેકાનંદનાં શિષ્યા ભગિની નિવેદિતાની જેમ શ્રીમતી હાવર્ડ વીસ્સંદભાઈનાં શિષ્યા બની ગયાં. તેઓ જેનોની જેમ વિધિસર સામાયિક પણ szai sai.

પોતાના અમેરિકાના પ્રથમ પ્રવાસ દરમિયાન વીરચંદ ગાંઘી ૧૮૯૩ના સપ્ટેમ્બરથી ૧૮૯૫ના માર્ચ મહિના સુધી અમેરિકામાં રહ્યા. આ દરિમયાન અમેરિકાના જુદાં જુદાં શહેરોમાં પ્રવચનો આપ્યાં. ૧૮૯૪ના મે મહિનાથી જુલાઇ

તીર્થ~સોરભ

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

मिहनाना गाणामां 'अननोन दाई ओई જિસસ કાઇસ્ટ' नामना पुस्तहनो अंग्रेशुमां अनुवाह डर्थो. आ पुस्तह शिक्षागोमां प्रगट थयुं अने એनी वीरयंह गांधीએ લખેલી વિસ્तृत प्रस्तावना ઘણી प्रशंसा पामी. १८६४ना योथी ઓગસ्टना 'शिक्षागो हेरड्ड' वर्तमानपत्रे नोंध કરી हे आ विद्धतापूर्ण लेपाशनी नेक्स प्रत्येक्ष व्यक्ति पासे होवी कोई से. आ पुस्तक्षमां वीरयंह गांधीओ सुंहर यित्रो पश होर्था हे.

આ પછી શ્રી વીરચંદભાઈ ગાંધી ઇંગ્લેન્ડ આવ્યા. અહીં એમણે બેરિસ્ટર થવાની ઇચ્છા પૂરી કરી, પરંતુ આ જ્ઞાનનો ઉપયોગ એમણે અર્થો પાર્જન માટે ભાગ્યે જ કર્યો. ઇગ્લેન્ડમાં पैन धर्मनी पिज्ञासा पोर्धने એमधे शिक्षणवर्गः ખોલ્યો. આગળ જતાં લંડનમાં 'જેન લિટરેચર સોસાયટી'ની સ્થાપના કરી. એક ધર્મ જિજ્ઞાસુ हर्जर्ट वोश्ने मांसाहारनो त्याग हरीने पेन દાર્મનો સ્વીકાર કર્યો. એમણે વીરચંદભાઈનાં ભાષણોની નોંધ રાખી તેમ જ અંગ્રેજીમાં જેન धर्भ विशे એક पुस्तङ लज्युं, विश्वधर्भ परिषटना પ્રમુખ ચાર્લ્સ સી. બોની પણ એમનાથી પ્રભાવિત થયા હતા. વીરચંદભાઈ ભારતમાં ૧૮૯૬-૯७માં દુષ્કાળ પડ્યો ત્યારે બોની અમેરિકામાં સ્થપાયેલી દુષ્કાળરાહત સમિતિના પ્રમુખ હતા. આ સમિતિએ તત્કાળ ચાળીસ હબાર રૂપિયા અને અનાજ ભરેલી સ્ટીમર ભારત મોકલ્યાં હતાં. શ્રી વીરસંદભાઈ ગાંધીએ આ પ્રવાસ દરમ્યાન ૫૩૫ જેટલાં વ્યાખ્યાનો આપ્યાં. તેઓ ગુજરાતી, હિંદી, બંગાળી, અંગ્રેજી, સંસ્કૃત, ફ્રેન્ચ વગેરે ચૌદ ભાષાઓ પર પ્રભુત્વ ધરાવતા હતા.

આમ ઓગણત્રીસ વર્ષનો એક યુવાન પરદેશગમનની ખફગી વહોરીને વિદેશમાં धर्मप्रयार हरे अने એક वार निह पण अए-अए वजत विदेशनी सहर हरी भात्र कैनहर्शननो क निह पए लारतीय दर्शननो प्रयार हरे ते विरक्ष घटना क हहेवाय. लंडनमां वीरयंह गांधीએ जे संस्थानी स्थापना हरी (१) स्टडी ह्यासिस होर कैनिज्ञम (२) कैन विटररी सोसायटी.

શ્રી વીરચંદ રાઘવજી ગાંધીનું અલ્પ આયુષ્ય પણ અનેકવિદ્ય યશસ્વી સિદ્ધથી ભરેલું છે. ઈ.સ. ૧૮૬૪ની પચીસમી ઓગસ્ટે મહુવામાં જન્મેલા વીરચંદ ગાંધીએ મહ્વામાં પ્રાથમિક શાળાનો અભ્યાસ પૂરો કર્યા બાદ ભાવનગરમાં માધ્યમિક શાળાના અભ્યાસ માટે આવ્યા. ૧૮૮૦માં સોળ વર્ષની ઉંમરે મેટ્રિક્યુલેશન પરીક્ષામાં રાજ્યમાં પ્રથમ આવ્યા અને સ્કોલસ્શીપ મેળવી, ૧૮૮૧માં મુંબઇ યુનિવર્સિટીની એલ્ફિસ્ટન્ટ કોલેજમાં પ્રવેશ મેળવ્યો અને ૧૮૮૪માં ઓનર્સ સાથે બી.એ. થનારા જેન સમાજના એ પ્રથમ રનાતક હતા. ગ્રેજ્યુએટ થયા પછી લિટલ એન્ડ કંપની નામની ઓલિસીટરની કંપનીમાં આર્ટિકલ ક્લાર્ક તરીકે થોડો સમય કામ કર્યું, એ પછી નિકોલસન નામની કંપની સાથે જોડાયા. ૧૮૯૦માં પિતાનું अवसान थतां रोवाङ्ग्टवा षेवी हु३िओने એમણે એ જમાનામાં તિલાંજલિ આપી હતી તે જેવી તેવી વાત ન કહેવાય, પોતાનો વિચાર પ્રગટ કરવા માટે શ્રી વીરચંદ ગાંધીએ 'સ્ડવા ફ્રુટવાની હાનિકારક ચાલ' નામનો નિબંધ **લખીને पुस्ति**ङ। ३५ प्रङाशित ङ्यौ. એङवीस વર્ષની ઉંમરે 'શ્રી જેન એસોસિયેશન ઓક ઇન્ડિયા'ના મંત્રી તરીકે પાલિતાણા આવતા યાત્રીઓનો મૂંડકાવેરો નાબૂદ કરવાનું કામ કર્યું. મૂંડકાવેરો અને બીજી રંજાડથી પરેશાન થઇને

આણંદજ ક્લ્યાણજની પેઢીએ પાલિતાણાના ઠાકોર સામે કેસ કર્યો હતો. પરંતુ પાલિતાણાના ઠાકોર સુરસિંહજી પર પોલિટિકલ એજન્ટના ચાર હાથ હતા. પોલિટિકલ એજન્ટે શુદ્ધ ન્યાય ਕ ਆਪ੍ਹੀ. ਹੀਦਹੱદભાઈએ આ પ્રશ્ਕ હાથમાં લીધો. એ વખતે રજવાડા સામે માથું ઊંચકવું એ સામે ચાલીને મોતને બાથ ભીડવા જેવું હતું, પણ એમણે મહુવા અને પાલિતાણા વચ્ચે અવારનવાર ઘોડા પર મજલ કાપીને સમાધાનનું વાતાવરણ ઊભું કર્યું. મુંબઈના ગવર્નર લોર્ડ રે अने पोलिटिङल એপन्ट ङर्नल वोरूसनने भणी સમર્થ રજુઆત કરી મૂંડકાવેરો નાબૂદ કરાવ્યો. ૧૮૮७માં મક્ષીજ તીર્થનો વિવાદ ઉકેલ્યો. બોડમ (Boddam) નામના અંગ્રેજે પાલગંજના રાજા પાસેથી ઓછી કિંમતે શ્રી સમેત શિખરનો એક ભાગ મેળવ્યો અને તેના પર ડ્રક્કરોની ચરબી કાઢવાનું કારખાનું નાખ્યું હતું. તે દૂર કરવા માટે વીરચંદભાઈ કલકત્તા ગયા. દસ્તાવેજોની જાણકારી માટે કલકતામાં છ માસ રહી બંગાળી ભાષાનો અભ્યાસ કર્યો અને આખરે 'સમેતશિખર भैनोनुं तीर्थस्थान छे, जीला डोर्डने त्यां हजत કરવાનો અધિકાર નથી' એવો ચુકાદો મેળવીને तेम क डारणानुं हूर डरावीने क कंप्या. आ કેસ લડવા માટે વીસ્ચંદ ગાંધી કલકત્તા ગયા. અદાલતી કાર્યવાહી છ મહિના સુધી ચાલી તે સમયે કલકતા જ રહ્યા, કાવીના દેરાસર અંગેના વિખવાદનો સુંદર ઉકેલ લાવ્યા. આંતરરાષ્ટ્રીય वाशिष्य परिषद्दमां समग्र स्नेशियाना प्रतिनिधि તરીકે હાજરી આપી. ૧૮૯૫માં પૂનામાં ભટાચેલી छन्डियन नेशनं होन्येसमां मुंलईना प्रतिनिधि ਰਦੀਤੇ હਾજਦੀ આપી. તેઓ રાષ્ટ્રીય મહાસભાના ચુસ્ત હિમાયતી હતા તેમ જ મહાત્મા ગાંધી સાથે

એમણે ખોરાકના અખતરા કર્યા હતા. બંને સૌરાષ્ટ્રના અને બંને બેરિસ્ટર થયા હતા. મહાત્મા ગાંધીજી વિદેશ ગયા, ત્યારે જેન સાધુની હાજરીમાં ત્રણ નિયમો લીધા હતા. જ્યારે વીરચંદ ગાંધી જૈન સાધુની પ્રેરણાને પરિણામે વિદેશ ગયા હતા. તેઓ ગાંધીજીના સંપર્કમાં પણ સારી રીતે આવ્યા હોય તેમ લાગે છે, કારણ કે વીરચંદભાઈના પુત્ર ઉપર લખેલા એક પત્રમાં ગાંધીજી આશીર્વાદ સાથે પૂછે છે કે, 'પિતાજીના આદર્શોમાંથી કંઇ જાળવી રાખ્યા છે ખરા?' ઈ.સ. ૧૮૯૮માં શ્રી શત્રુંજય તીર્થ અંગેની અપીલ માટે ઇંગ્લેન્ડ ગયા. સેકેટરી ઓફ સ્ટેટ ફોર ઇન્ડિયાને આ અપીલ કરવામાં આવી હતી. આમાં વીરચંદ ગાંધીની જીત થઈ. ૧૯૦૧ના જુલાઈમાં સ્વાસ્થ્ય કથળતા ઇંગ્લેન્ડ ગયેલા વીસ્ચંદ ગાંધી ભારત પાછા આવ્યા અને થોડા અઠવાડિયા બાદ ૧૯૦૧ની સાતમી ઓગસ્ટે મુંબઈમાં દેહવિલય થયો. માત્ર સાડત્રીસ વર્ષની આયુમાં કેવી અપૂર્વ સિદ્ધિ મેળવી છે વીસ્ચંદ ગાંધીએ! આ સિદ્ધિને અંજલિ આપવા મારી પાસે કોઈ શબ્દો નથી. માત્ર રાષ્ટ્રશાયર ઇકબાલનો એક શેર છે –

## ढ़कारो साल नरगीस अपनी બेनूरी पे रोती है, ज़ड़ी मुश्किल से होता है यमनमें दीदावर पेदा.

[सुंहर आंभोने भाटे नरगीसना डूदानी उपमा आपवामां आवे छे. आ नरगीसनुं पुष्प ढलरो वर्षनी पोतानी क्योतिढीनता-भेनूरी माटे रडतुं रढे छे. घणां वर्षो पछी जागमां भेने क्षेनारो (दीहावर) पेहा थाय छे अने ते जीती डीठे छे.]

વીરચંદ રાઘવજી ગાંધી, એ આ ચમનમાં પેદા થયેલા આવા એક દીદાવર હતા!

૧૦૦ તીર્થ-સોરભ

रुपतप्रयंती वर्ष : २४

www.jainelibrary.org

# પ્રજ્ઞાચક્ષુ પં. સુખલાલજીની પુરુષાર્થપ્રેરક આત્મકથા

#### ડૉ. પ્રીતિબહેન શાહ

પંડિત સુખલાલજી માત્ર જેન સમાજના કે ગુજરાતના જ નહીં, પરંતુ ભારતીય તત્ત્વજ્ઞાનની પરંપરાના જ્યોતિઈર હતા. તેઓ આચાર્ય हेमयंद्र, योगी आनंदद्यन डे श्रीमह राषयंद्रनी માકક સાંપ્રદાયિકતાથી પર બનીને ધર્મના મર્મને શાસ્ત્ર અને બુદ્ધિવિવેકની સહાયથી શુદ્ધ સ્વરૂપમાં પામ્યા હતા. માત્ર જૈનદર્શન અને વેદાંતદર્શનથી જ નહીં, બલ્કે દુનિયાના અન્ય ધર્મોના ચિંતન-ਮੁਕਰੂਈ એਮਰੀ ਹੇਰਗ સભર હਰੀ. એક અંધ વ્યક્તિ પોતાના નિશ્વયથી, એકાગ્ર તપથી, વિદ્યાસાદ્યનાની કઈ ચરમસીમાએ પહોંચી શકે તેનું જીવંત દૃષ્ટાંત પં. સુખલાલજીના જીવનમાં જોવા મળે છે. પં. સુખલાલજીની 'મા<del>ટું</del> જીવનવૃત્ત' આત્મકથા પ્રતિકૂળતાઓ સામે પુરુષાર્થ મેળવેલા વિજયની, રૂઢિયુસ્તતા સામે સત્યદર્શિતાની, परंपराजद्भता सामे व्यक्तित्वविक्वासनी अप्रतिम ગોરવગાથા છે. ગુજરાતી સાહિત્ય અને સંસ્કાર્જાવનની એ વિરલ આત્મકથાની વિશેષતા જોઈએ.

માત્ર જીવનકથા કે રમૃતિકથા આપવાથી આત્મકથા રચાતી નથી. આત્મકથા એ તો જીવનશોદાનની પ્રક્રિયા બતાવતી આત્મખોજની કથા છે. આ અર્થમાં પ્રજ્ઞાચક્ષુ પંડિત સુખલાલજીની આત્મકથા 'મારું જીવનવૃત્ત'માં જીવનની પ્રત્યેક ઘટનાનું નિરૂપણ મળે છે. તે વિશેનું તટસ્થ નિરીક્ષણ મળે છે અને એને પરિણામે એ ઘટનાએ એમના વિચારશીલ અને સંવેદનશીલ માનસ પર કયો ભાવ જગાડ્યો, તેનું આલેખન મળે છે. પરંતુ આ આત્મકથાની એક તરી આવે છે એવી લાક્ષણિકતા તો એ છે કે જીવનની આ ઘટનાઓમાંથી પં. સુખલાલજી એનો મર્મ તારવે છે અને એને આધારે પોતાનું જીવનઘડતર કરે છે. આત્મકથા જીવનની પ્રયોગભૂમિમાંથી મેળવેલા નવનીત અને સાંપડેલા જીવનમર્મને આલેખે છે અને તે ઘટનાઓની પ્રયોગભૂમિ, પંડિતજીની પારગામી બુદ્ધિ અને તત્ત્વગામી દૃષ્ટિનું પરિચાયક બને છે.

પોતાની 'ખરી જીવતી માતા' જેવા મમતાળુ ન ભઈજીના વ્યક્તિત્વને આલેખીને તેઓ કહે છે : 'અનુભવે જે સિદ્ધાંત મેં તારવ્યો છે તે નવી પેઢીને કહી દેવો. તે સિદ્ધાંત એ કે જો કોઈ ખરા અને જીવનમાં સાક્ષાત્કાર કરવા ચોગ્ય દેવદેવીઓ હોય તો તે જન્મ આપનાર, ઉછેરનાર અને સંસ્કાર નાખનાર માતા-પિતા તેમ જ એવા બીજા જે હોય તે જ છે. દેવદેવીઓની ક્લ્પિત સૃષ્ટિ અને ઉપાસના ઉપર એટલો બધો ભાર અપાયો છે કે માણસજાત જીવિત દેવતાઓને ગુમાવ્યા પછી જ તેમને ચાદ કરે છે અને પૂજે છે.'

આવી જ રીતે પાંત્રીસેક વર્ષ બાદ પોતાના શિક્ષકનો મેળાય થયો ત્યારે પંડિતજીએ એમની ઓળખાણ પૂછી એમના હાથ નીચે ભણ્યાને પાંત્રીસ વર્ષ થઈ ગયા હોવાથી અને પંડિતજી અંધ હોવાથી એમણે મોટપથી જવાળ આપ્યો. પરંતુ જયારે એમણે જાણ્યું કે પંડિતજી ગૂજરાત વિદ્યાપીઠમાં અધ્યાપક છે અને ખાસ શાસ્ત્રીય કામે જામનગર જાય છે ત્યારે શિક્ષકનું વલણ સાવ બદલાઈ ગયું. પંડિતજી આ ઘટના પરથી તારણ કાઢે છે, 'જેઓ અતડા અને મોટપમાની

તીર્થ-સોરભ વિગ્ય

હોય છે. તેઓ પણ પોતાના કરતાં બીજાની ચડિયાતી અને માનમરતબાવાળી સ્થિતિ જુએ છે ત્યારે સ્વભાવ બદલી નાખે છે.'

लींजली अने डोलडीयाहना डुटुंजडलह परथी लेजडने हिंहु अने मुसलमान राज्योना विनिपातनो छतिहास समजवामां डे डुटुपंथालना युद्धनी डथा समजवामां महह मजे छे. आ जधा प्रसंजोमां पंडितज्ञनी ज्ञवनजगृतिनो सतत अनुभव थाय छे. ज्ञवननी डेटलीड सामान्य घटनाओमांथी मजतुं तारण व्यापड जागतिड संहर्भने समजवामां तेमने उपयोगी जने छे. अंड प्रगतिशील व्यक्तित्वने पहेल पाडवा माटे એम जुहां जुहां पासां पाडवामां आवे वे रीते पंडितज्ञना आगवा व्यक्तित्वनुं निर्माण डर्ध रीते थयुं, तेनो हूजहू नड्शो अहीं मजे छे.

ખૂદવફાઈ એ આત્મકથાલેખક માટે અનિવાર્ચ શરત છે. પંડિતજીએ પોતાની સહજ वृत्तिओ अने टेवोनुं निभावस आवेषन इरे छे. એમના જાવનમાં પહેલથી જ જાતમહેનત, કહ્યાગરાપણું, રમતગમત, સાહસપ્રિયતા, જિજ્ઞાસા अने औद्धि<del>ङ</del> भूभ षेवी सहष वृत्तिओ हती. पोतानी આ वृत्तिओ विशे तेओ विगते वात કરે છે. તરવાનું અને ઘોડેસવારી એમના મુખ્ય શોખ હતા. એક વાર કાશીમાં માંડ માંડ ડૂબી જતા जय्या. आम पोतानी वृत्तिनां जंने पासां तेओ જોઈ શકે છે. આ જ રીતે ધાર્મિક સંસ્કારોની અને એને અનુષંગે ધર્મવિચારણાની ઝાંખી આપે છે. સામાજિક નબળાઈઓને તરત પારખી શકે છે. એક વાર એને જાણ્યા પછી કોઈ પણ ભોગે એ કુરૂઢિનો સામનો કરવા તત્પર રહે છે. લગ્ન, મરણ કે બીજા એવા વરા અંગે એમણે જે નિર્ણય બાંધ્યા એનું જીવનભર પાલન કર્યું.

પિતાજીના મૃત્યુ પ્રસંગે એમણે કારજનો

હિંમતભેર વિરોધ કર્યો. મોટાભાઇ લોકનિંદાથી ડરતા હતા અને બંને નાના ભાઇઓ કારજ કરવાનું વલણ રાખતા હતા તેમ છતાં એમણે પોતાની વાત સ્પષ્ટપણે કહી. શીતળાસાતમ વખતે છાનામાના દૂધ ઉકાળીને સાકર સાથે પીધું હતું અને આવી રીતે શીતળાદેવીની આમન્યા લોપ્યાથી અંધાપો આવ્યો એમ બધા કહેતા હતા. પછી તેમણે સ્વયં આવી માન્યતાને સત્યના પ્રકાશથી નાણીને, નક્કી કર્યું છે કે શીતળા માતાની કોઈ નારાજગીથી પોતાને અંધાપો આવ્યો નથી.

બાળપણમાં સુખલાલજી ખોરડા ઉપર નળિયાં ચડાવવાનાં હોય તો ત્યાં દોડી જાય. માટીની ભીંત કે વંડી ચણાતી હોય તો પિતાજીને કે ઓડને ગારાના પિંડ આપે, ખેડૂતોને ત્યાંથી આવતી ગાંસડીઓને વખારમાં ઠલવાવવી હોય કે ખૂંદી ખૂંદીને બધું થપ્પીબંધ કરવું ખૂબ ગમે. ગેડીદડો, હુતુતુતુ કે દોડફૂદ જેવી રમતો ગમે. તરવામાં કે ઘોડેસવારીમાં પણ એટલા જ આંગળ. જેનું બાળપણ આવી પ્રવૃત્તિ, સાહસ અને જાતમહેનતથી પસાર થયું હોય એ માત્ર સોળ વર્ષની વચે આંખો ગુમાવી ત્યારે કેવો अनुसव हरे! हेवूं आंतरमंथन थाय! हेटवी બધી હતાશા અનુભવે! આનું માર્મિક આલેખન આ આત્મકથામાં કરવામાં આવ્યું છે. 'અંઘાપાનો કલિયુગ' કઈ રીતે બેઠો અને 'અચક્ષયુગનો આરંભ' કઈ રીતે થયો એની માર્મિક આપવીતી તેઓ આલેખે છે.

'अंधापानो इतियुग' जेठा पछीना छवनने तेओ 'नवो क्म' इहे छे. इहाय शीतणाओ अंधापो न आख्यो होत तो त्वन अने हुझाननी संભाળ એमना छवननुं पूर्शविचाम जनी गयां होत. परंतु आ अंधापाना इतियुगमां એमनी

www.jainelibrary.org

পল্मপার विधाप्रीतिओ माथुं ઊंચકी भौतिङ प्रडाशना स्थाने विधाप्रडाशथी शेषशुवनने भरी देवानो ट्रढ संङल्प ङराव्यो. पोताना अंधापाथी शुवनमां आवेला परिवर्तनने आलेणतां तेओ इहे छे:

'હવે બીજો જન્મ શરૂ થયો હતો. તે દર્શનકાળના પ્રથમ જન્મ કરતાં તદ્દન જદી જ જાતનો હતો છતાં પરાધીનતાની બાબતમાં એનું પ્રથમ જન્મ સાથે કેટલેક અંશે સામ્ય હતું. પ્રથમ पन्म वर्णते हमेंन्द्रियो अने डानेन्द्रियो**नो** આવશ્ચક વિકાસ ન હોવાને લીદો શૈશવાસ્થાની રોવા સિવાયની સમગ્ર ક્રિયાઓ માતૃપરતંત્ર હોય છે. જ્યારે મારા આ બીજા જન્મ વખતે તો કર્મેન્દ્રિયો અને જ્ઞાનેન્દ્રિયોનો પુષ્ટ વિકાસ થયેલો હોવા છતાં પરતંત્રતા આવી હતી. પગમાં ચાલવા અને દોડવાની શક્તિ હતી. હાથમાં લેવા-મૂક્વા-ઉઠાવવાની શક્તિ હતી પણ એને એ ક્રिયાઓ योગ्य रीते કરવામાં એના સદાના સાથી પ્રકાશ વિના કોણ મદદ આપે? દાંત અને જીભમાં પોતાનું કામ કરવાની પૂર્ણ શક્તિ હતી. પણ એને પોતાના જીવનસમો સાથી ખાદ્ય અને પેય સાથે સીધો સમાગમ કરાવનાર પ્રકાશ રહ્યો न हतो. એટલે જે કાંઈ સ્વતંત્રતા બચી हती ते वाशी, नासिङा अने ङर्शेन्द्रिय पूरती क હતી. કેમ કે એમણે સૃષ્ટિની આદિથી જ પ્રકાશની મદદ વિના પોતપોતાનાં કામ કરવાનું ડહાપણ કેળવેલું એટલે પ્રકાશનો વિચોગ એમની કાર્યશક્તિમાં ખલેલ પહોંચાડી શકે તેમ નહોતું.

हवेना नवा क्यममां हेवल तमो-अद्धेतनुं नवुं क्ष वेहांत प्रगट्युं हतुं. समा प्रहाशगम्य अधा क्ष भेहो विषय पाम्या हता. सा नवा वेहान्तनी विशेषता से हती है तेमां सानंहानुसवना अहले दुःसानुसव क्ष थतो.' અંધાપો આવતાં લગ્નવિચ્છેદ થયો, પણ તેની પંડિતજીના ચિત્ત પર કશી અસર ન થઈ. અસાધારણ પુરુષાર્થથી વિધાસાધનાનું એક નવું પર્વ આરંભાયું. ધર્મશાસ્ત્રોનો અભ્યાસ કર્યો. સંસ્કૃત-પ્રાકૃત ગ્રંથોની શાસ્ત્રીય વાચનાઓ તૈયાર કરી, ભાષ્યો રચ્યાં. મહાત્મા ગાંધીજી અને મુનિશ્રી જિનવિજયજી સાથે મેળાપ થતાં નવી દૃષ્ટિ લાધી. ચર્મચક્ષુ ગુમાવનાર પંડિતજી પ્રજ્ઞાચક્ષુ બન્યા. અભ્યાસ માટેની પંડિતજીની તાલાવેલીના ઘણા પ્રસંગો આ આત્મચરિત્રમાં આવેખાયા છે. કાશી પાઠશાળામાં જઈને એમણે કરેલો અભ્યાસ, વજલાલજી સાથેનો મેળાપ, વામાચરણજી પાસે અધ્યયન, મિથિલામાં અભ્યાસ માટે વેઠેલાં કષ્ટ વગેરે પ્રસંગો એમણે વિધાયાત્રામાં અનુભવેલી મુશ્કેલીઓનો દૂબદ્ ચિતાર આપે છે.

વ્યક્તિ અને વાતાવરણનું શબ્દચિત્ર આલેખતી વખતે પંડિતનું દાર્યું નિશાન પાડનારી રસરાંતર્પક શૈલી ત્રગટ થાય છે. ગિરનારી હનુમાનદાસ, સ્નેહાળ ભઈજી, મહાત્મા ગાંદીજી જેવી વ્યક્તિઓનાં સુંદર વ્યક્તિચિત્રો મળે છે. એમની સાથેના મેળાપના પ્રસંગોનું આલેખન આ વ્યક્તિચિત્રોમાં પ્રાણ પૂરે છે. પંડિતજીની શૈલી એ વ્યક્તિના વ્યક્તિત્વના એકેએક રંગને ઉપસાવી આપે છે. ગિરનારી બાવાનું આ વ્યક્તિચિત્ર કેવું હૂબહુ છે!

'તેમણે લાંબી કફની પહેરેલી, ઊંચો ટોપ માથે નાંખેલો, હાથમાં નાની માળા, શરીર ભરાવદાર અને પડછંદ, ચહેરો કાંઈક લાંબો તેમ જ શામળો છતાં તેજસ્વી અને મૌન છતાં કાંઈક ઓષ્ઠસાંધી ચાલે. હનુમાનદાસજીની ગામના ઘણાં ઘરોમાં ગાજતેવાજતે પધરામણી થયેલી. તેઓ ચાલીને જતા. આ દૃશ્યની મન ઉપર છાપ તે વખતે પડેલી તે કરતાં ઊંડી છાપ તો એ બાબત ला पडेली के हनुमानहासल देदवाडामां पण् समान लावे काय छे अने त्यांथी पाछा इसी नथी नहाता के नथी छांट लेता. ते वजते आ तत्त्व समक्ष्वुं मारे माटे तो शुं पण लललता माटेय अधरुं हतुं. परंतु ओना उपर पाछणथी क्यारे क्यारे वियार आव्यो छे त्यारे ओम क लाग्युं छे के नातकातना अने शिंचनीयना लेह विना समग्र मानवतामां माननार संतोमांना ओ ओक् होवा कोईओ. नहिं तो ओ कमानामां अने ओ इट समाक्षमां ओवी निर्लय हिंमत जीको कोछा करे?'

ગિરનારી હનુમાનદાસજીનું દર્શન એ લેખકનું પ્રભાવશાળી અવધૂતનું પહેલું અને છેલ્લું દર્શન હતું. આ પછી ભવિષ્યમાં ઘણા સાધુઓનો મેળાપ થયો, પરંતુ એમના સાક્ષાત્ યક્ષુદર્શન થયા નહીં. એમની વર્ણનકલાની પેઠે શબ્દ પસંદગી પણ નોંધપાત્ર છે. આમાં એમનું શાસ્ત્રીય જ્ઞાન કે પાંડિત્ય કૃત્રિમ રીતે કે આયાસપૂર્વક નહીં, બલ્કે ખૂબ જ સાહજિકતાથી પ્રગટ થાય છે. એમના આવા પાંડિત્યપૂર્ણ લાલિત્યનાં દૃષ્ટાંતો જોઈએ.

'વાણિયાશાહી વાટાઘાટ વખતે શ્રી જિનવિજયજીની ક્ષત્રિય પ્રકૃતિ બહાર આવી... એમની રુઆળી ધમકી સાંભળતાં જ બધા વાણિયા ઠંડાગાર.'

'લીંબલી અને ખોલડીચાદનાં કુટુંબોના કૌરવ-પાંડવીય કલહે તેમની પ્રતિષ્ઠા અને જાહોજલાલી ઘણા અંશે છિન્નભિન્ન કરી.'

'શકુંતલા જેવી નિર્દોષ ભોજાઈ ઉપર માટું દુર્વાસન અકારણ કોપ કરી બેસે.'

આવી જ રીતે 'શેખવાપીર'ના સાચને પારખવાના પ્રસંગમાં પણ કાકતાલીય ન્યાય જુએ છે. તમાકુના વ્યસનનો અને એ પછી છીંકણીની મોહિનીનો પ્રસંગ પંડિતજીની સૂક્ષ્મ नर्भ-भर्भवृत्तिनो परिश्यय કरावे छे.

'મારું જીવનવૃત્ત' એ એમના જન્મથી ૧૯૨૧ સુધીની આપવીતીનું આલેખન છે. હકીકત તો એ છે કે 'મારું જીવનવૃત્ત' છેક ૧૯૪૬માં લખાયું. પરંતુ કો. રાજેન્દ્રપ્રસાદની આત્મકથા વાંચ્યા પછી પંડિતજીને પોતાની આત્મકથા જુદી રીતે લખવાનો વિચાર હતો. એ શક્ય બન્યું નહિ. અંતે ૧૯७૮ના જાન્યુઆરીમાં પંડિતજીએ શ્રી દલસુખભાઈ માલણિયાને આ આત્મકથા પ્રકાશિત કરવાની મંજૂરી આપી અને પરિણામે ગુજરાતી આત્મકથા-સાહિત્ય એક ચિંતકની આત્મકથાથી ન્યાલ થયું. પુસ્તકની બીજી આવૃત્તિમાં આપવામાં આવેલી પૂર્વિ એમના જીવનની વિગતો પૂરી પાડે છે. પરંતુ ૧૯૪૬ પછીના પંડિતજીના જીવનકાળની આત્મકથા મળી હોત તો એમની પાસેથી ભારતીય દર્શનો વિશેની ઘણી ચિંતનસામગ્રી ਮਾਪਰ થਈ ਨੀਰ.

'માર્ટ્ જીવનવૃત્ત' અનેક હૃદયસંતર્પક બની રહે છે. જીવનના પ્રત્યેક પ્રસંગમાં પ્રગટતી પં. સુખલાલજીની સત્થશોધક वृत्तिनो ऽगवे ने पगवे आवेज भले छे. विषम પ્રતિકૂળતાના સામા પૂરે તરીને પ્રદૂષાર્થથી જીવતાભગતા જ્ઞાનકોશ અને જંગમ વિદ્યાપીઠ બનેલા પંડિતજાની માનવ-પ્રચત્નગાથા છે. એમની શૈલીમાંથી એમનું વ્યક્તિત્વ પ્રગટ થાય છે. ગાંધીજાએ 'સત્યના પ્રચોગો 'માં સત્યની પ્રયોગશાળામાં પોતાના હૃદયની ગડમથલ કઈ रीते ક्सोटीએ ચડાવી तेनी वात કરી છે तो 'મારું જીવનવૃત્ત'માં અપ્રમાદ ધરાવતી ચેતનામાં ચાલતી સત્યખોજની સાહસયાત્રા રજૂ થઈ છે अने એ दृष्टिએ आ इति आपणा साहित्य अने સંસ્કારુવગતની એક વિરલ ઘટના ગણાય.

તીર્થ–સોરભ

રજતજચંતી વર્ષ : ૨૫

# વર્તમાન સંદર્ભમાં ભગવાન મહાવીરનો સંદેશ

## ડૉ. કુમારપાળ દેસાઈ

### પૂર્વભૂમિકા

એ વિચાર કરીએ કે ભગવાન મહાવીર રવામીએ પ્રબોદોલા કચા તત્ત્વોએ ભૂલી-ભટકી, મૂંઝાયેલી, અકળાયેલી, હિજરાયેલી યાતનાગ્રસ્ત માનવજાતને માટે દિશાસૂચક બની **੨**ਫੇ ਰੇਮ છੇ? ਆਕੇ ਮਾਟੇ સર્વપ્રથમ વિચાર કરીએ थैन धर्मना भूण सिद्धांत थेवा अपरिग्रहनो. 'સૂત્રફતાંગ' નામના જૈન આગમના પ્રથમ અધ્યયનમાં અપરિગ્રહની વાત કરવામાં આવી છે. પરિગ્રહને કારણે જ પાપ થાય છે. હિંસા થાય છે. ભય અને અસત્યનો આશરો લેવાય છે. પરિગઠની લાલસાએ માનવીને દાનવી બનાવ્યો છે. એનામાં નિરંતર ભોગદૌભવની લાલસાનું તાંડવ રચ્યું છે. આ પરિગ્રહ એ હિંસા, અસત્ય, ચોરી, મૈથુન અને આસક્તિ એ પાંચેય પાપોની જડ છે. વર્તમાન સમયના ચિંતકો ભારપૂર્વક એટલું જ કહે છે કે 'The less I have, the more I am.' કોઈ વસ્તુની પ્રાપ્તિ કે સંગ્રહ એ જ પરિગ્રહ નથી. કોઇ પણ વસ્ત્ માટેની મૂર્છા અને આસક્તિ એ પણ પરિગ્રહ છે. આજે આપણે જોઈએ છીએ કે ધનની आसिडिते भानवीने डेवो जोहो अने भुत्यहीन બનાવી દીધો છે. સત્તાની આસક્તિ આંધળી -સંહારક દોડમાં પરિણમી છે. વર્તમાન જગતની અસીમ ચાતનાઓનું મુખ્ય કારણ માનવીની ਕੁ<del>ક</del>ਵੇਰੀ, ਅਫੇੇੇੇੇੇੇੇ ਲਗੇ ਕੁਦਾਬੇਰੀ ਪ੍ਰਵਿਸ਼ਫ਼ਰੂਰਿ છે; પરંતુ હકીકતમાં પરિગ્રહ જ એના દુઃખનું અને બંધનનું કારણ બને છે, એ માનવીને બાહ્ય वस्तुओनो गुदाम जनावे छे. प्रसिद्धि चिंतङ

એમર્સને કહ્યું કે 'વસ્તુઓ માનવમનની પીઠ પર સવાર થઈને બેસી ગઈ છે.' આવે વખતે જૈનદર્શન કહે છે કે જેટલો પરિગ્રહ ઓછો, એટલું ઓછું પાપ થાય.

ભગવાન મહાવીરે કહ્યું, 'જેમ ભમરો પુષ્પમાંથી રસ ચૂસશે, પરંતુ પુષ્પનો નાશ કરતો નથી એ જ રીતે શ્રેચાર્થી મનુષ્ય પોતાની વ્યાવહારિક પ્રવૃત્તિમાં બીજાને ઓછામાં ઓછો કલેશ કે પીડા આપશે.' આજના દુઃખી માનવી કે સંતપ્ત જગતને અપરિગ્રહનો દૃષ્ટિકોણ નવો અભિગમ આપે છે. આ જ અપરિગ્રહના વિચારનો ગાંધીએ નવા સંદર્ભમાં ઉપયોગ કર્યો.

#### અહિંસા

જૈન ધર્મનાં પાંચ વ્રતોમાં સહ્થી પહેલું છે અહિંસા. આજે જગત હિંસાના શિખરે બેઠું છે, ત્યારે ભગવાન ਮਨਾਹੀ⊋ਕਾ २६००मा ପଣ୍ଡ રમેમના **९**ळाडस्याणङना અહિંસાના સિદ્ધાંતની, અગાઉ કદી નહોતી, તેથી વધુ आवश्यङता छे. व्यङ्तिना अंगत প्रवनशी માંડી વિશ્વના વ્યાપક કલક પર એક યા બીજા રૂપે હિંસા વધતી જાય છે. કારમા ભૂખમરાથી ઘેરાયેલી માનવજાતના કરમાંથી દર છ રૂપિય એક રૂપિયો ખર્ચાય છે લશ્કર પાછળ અને તેના બદલામાં મળે છે ભય. આતંક અને અસલામતી. પ્રજાના કરવેરામાંથી જંગી શાસ્ત્રસામગ્રી ઊભી કરનારી સત્તાઓને હવે એ શસ્ત્રસામગ્રીના નાશ માટે કરારો કરવા પડે છે. આજે રાષ્ટ્રો વાતો કરે છે શાંતિની ઝંખનાની અને તૈયારી કરે છે યુદ્ધની. અહિંસા એ કોઇ બાહ્યાચાર નથી,

બલકે સમગ્ર માનવને ઘાટ આપતી જીવનશૈલી છે. જૈન ધર્મના સૌથી પ્રાચીન ગ્રંથ 'આચારાંગ સૂત્ર'માં કહેવાયું છે કે 'કોઈ પણ પ્રાણી, જીવ કે સત્ત્વની હિંસા ન કરવી એ શુદ્ધ, નિત્ય અને શાશ્વત ધર્મ છે.' આચારાંગ સૂત્રના પ્રથમ અધ્યાયમાં હિંસાના કારણો અને સાધનોનો વિવેક બતાવ્યો છે. ભગવાન મહાવીરની અહિંસા-વિચારણાનો અર્ક એમની આ વાણીમાં મળે છે:

'જેને તું હણવા માગે છે તે તું જ છે, જેના પર તું શાસન કરવા માગે છે તે તું જ છે, જેને તું પરિતાપ ઉપજાવવા માગે છે તે તું જ છે, જેને તું મારી નાખવા માગે છે તે પણ તું જ છે. આમ જાણી, સમજુ માણસ કોઈને હણતો નથી. કોઈના પર શાસન ચલાવતો નથી કે કોઈને પરિતાપ આપતો નથી.'

अहिंसा એ જैन धर्मनो पायो छे. लैन धर्मे अने विशेष प्राधान्य आप्युं छे तेम क अने अंगे सूक्ष्म वियारणा डरी छे. जधा छवोनी समानता सिद्धांतमांथी अहिंसानो आविष्हार थयो छे. सर्व छव छववा छच्छे छे. डोईने मरवुं गमतुं नथी. सहु सुण छच्छे छे; डोई हुःण छच्छतुं नथी. हिंसा डरवाना वियारथी क डर्मजंध थाय छे, आथी कैन धर्ममां हिंसा अने अहिंसा એ डर्ताना भाव पर आधारित छे. क्यां प्रमाह छे त्यां नित्य हिंसा छे. जीकाने आधात आपवो डे ख्रष्टायार डरवो એ पण हिंसा छे.

पहेलां विचारमां हिंसा आवे छे अने पछी वाणी अने वर्तनमां हिंसा आवे छे. महावीरनी अहिंसा એ मात्र मनुष्य पूरती ९ मर्यादित नथी, परंतु प्राणीमात्रने आवरी ते छे.

મહાવીરની અહિંસાની ફૂંચી અટી હજાર વર્ષ પછી મહાત્મા ગાંધીને મળી અને એમણે એની તાકાત બતાવી આપી. ૧૯૪૬ના ઓગસ્ટ मिंडनामां शस्त्रधारी उष्टिश्डेरायेदां टोणां सामे निःशस्त्र गांधी जिला रह्या अने टोणांने आ अनुइंपानी अडग शिदा सामे नमतुं पड्युं. आ समये दोर्ड माउन्टिजेटने इह्युं : 'वे झाम आपणे आणी क्रिगेडियर मोइदीने न इरी शस्या होत ते झम आ माण्से એइदाओ इर्युं छे, अने हिन्दुस्ताननी पूर्व पांजने लड़डे जजती जयावी छे.'

अहिंसाना आ सूत्रने व्यक्तिगत छवनमां આવતી સદીના માનવીએ ઉતારવાનું રહેશે. જૈનદર્શન એ અખંડિતતાનો, સમગ્રતા(totality)નો આગ્રહ સેવે છે: ખંડિત નહીં પણ અખંડિત आच२ए। अने लावनानो धर्म छे अने तेथी ઘરનો માનવી અને દુકાનનો માનવી બંને એક ਆਕੇ દેરાસરનો માનવી જોઈએ. દૂનિયાદારીમાં જતાં પલટાઈ જાય છે. એ બે વચ્ચે આજે ભેદ પડી ગયો છે ત્યારે અહિંસાની ભાવના व्यक्तिना समग्र छवनमां प्रगटवी शेर्धके ते આવશ્યક છે. એ કીડી-મંકોડાને બચાવે. પણ માણસનું શોષણ કરે તે ન ચાલે. એ ફ્ટુંબમાં વહાલસોયું વર્તન કરતો હોય અને વ્યવહારમાં <u>56) 2 होय ते न याते. अहिंसानी लावना मात्र</u> રસોડામાં, ભક્ષ્ય-અભક્ષ્યના વિચાર આગળ જ અટકી જવી જોઈએ નહીં, બલકે એ પ્રેમ અને અનુકંપાની સક્રિયતા સાથે જીવનમાં પાંગરવી જોઈએ.

परिग्रहनो सीधो संजंध छे हिंसा साथे, अने तेथी शोषण अने (प्रष्टाचार એ पण्ट हिंसानुं १ એક ३५ छे. गरीज नजजा, हिंत, लायार हे शोपितनो जोटो लाल लेवो ते मात्र सामाधिक अन्याय १ नथी, जलके એ हिंसा अने घातकीपण्टुं पण छे. आ १ अहिंसा अन्य मत, धर्म हे दर्शन साथेना सहअस्तित्वनुं सूयन करेछे. आथी १ मुनि संतजालकुओ कह्युं,

તીર્ચ-સોરભ

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

१०६

'માનવસમાજને અહિંસક સંસ્કૃતિની અને સહઅસ્તિત્વની ભેટ આપનાર જૈન ઘર્મ છે.' આ ભાવનાનું અંજન આંખમાં આંજીને જ આપણે ધર્મઝનૂન, ધર્માંધતાને આંબીને 'Religious fellowship' સુધી પહોંચી શકીએ. આજે જગતમાં આતંકવાદ અનેકવિધ સ્વરૂપે ફેલાચેલો છે ત્યારે આ અહિંસા દ્વારા માનવજાતને ઉગારી શકાય. આ અહિંસામાંથી સત્ય, અસ્તેય, બ્રહ્મચર્ચ અને અપરિગ્રહ ફોરે છે. એનો મૂળ પાયો ભગવાન મહાવીરે અપરિગ્રહમાં દર્શાવ્યો છે તે ભૂલવું ન જેઈએ '

અહિંસાના આચારની દૃષ્ટિમાંથી જૈન ધર્મની આહાર સંબંધી ઊંડી વિચારણા પ્રગટે છે. आहारनो संजंध मन साथे छे. षेवुं अन्न तेवुं મન; એથી જ આહાર અંગેની જાગૃતિ રાખવાનું કહ્યું છે. એણે ઉપવાસ અને મિતાહારનો મહિમા કહ્યો છે. આજે ઉપવાસનું મહત્ત્વ સ્વાસ્થ્ય અને આરોગ્યના ક્ષેત્રમાં એટલું જ સ્વીકારાયું છે. નિસર્ગોપચાર એના પહેલા પગથિયા તરીકે ઉપવાસનું મહત્ત્વ દર્શાવે છે. આયુર્વેદના ગ્રંથોમાં પણ એની એટલી જ મહત્તા દર્શાવવામાં આવી છે જૈન સમાજમાં લાંબા સમયના ઉપવાસ પ્રચલિત છે. પશ્ચિમના દેશોમાં પણ ૯૦-૯૦ દિવસના ઉપવાસ કરાવીને દર્દીઓને રોગમુક્ત કરાયાના દાખલા નોંધાયા છે. ડો. કેરિંગ્ટન કહે છે, 'ઉપવાસથી હૃદયને ખૂબ જ શક્તિ મળે છે. हृदृयने भूषजूत अने सशस्त जनाववा भाटे ઉપવાસ સૌથી સારો માર્ગ છે. કારણ કે એનાથી એક બાજુ હૃદયને વધુ આરામ મળે છે અને ઝેરી દવા વગર લોહી વધુ શુદ્ધ થાય છે.' આ તો થઈ ઉપવાસની શારીરિક અસર; પરંતુ એની સાથે જેમ વર્ષોથી શરીરમાં સંચિત કરેલી અશુદ્ધિઓ દૂર થાય છે, એ જ રીતે હૃદયમાં જાગતી દુર્વૃત્તિઓ પણ ઓછી થાય છે. આવી

જ रीते कैन धर्ममां शाङाहारनो महिमा जूज वर्शववामां आव्यो छे. आके विदेशमां डेटबाय विदेशी चित्रडारो, अहाङारो शाङाहार अपनावे छे अने से क शाङाहार कैन धर्मनी आहार-विचारशानो पायो छे.

ભગવાન મહાવીટે દર્શાવેલી ધ્યાનની પ્રણાલી आवती डालना मानवीना तन अने मनना રોગોને દૂર કરી શકે તેવી છે. 'પ્રેક્ષાધ્યાન'ના પ્રયોગો આનું જીવંત ઉદાહરણ છે. મનની શક્તિ માટે પચ્ચખ્ખાણ, ધ્યાનની ઉચ્ચ ભૂમિકા માટે કાઉસગ્ગ, આંતરદોષોની ઓળખ માટે પ્રતિક્રમણ, આંતરશુદ્ધિ માટે પર્ચુષણ, વીરતાની ભાવના માટે ક્ષમા જેવી ભાવનાઓ અપનાવવાથી જ આપણે ધબકતો માનવી મેળવી શકીશું પ્રસિદ્ધ અમેરિકન ચિંતક હેનરી થોરોએ એક માણસનો હાથ પકડ્યો અને એની આંખમાંથી આંસુ સરવા લાગ્યાં! કારણ કે એ હાથ એને લાકડાના ટ્રકડા <u> थेवो ४५ अने निश्चेतन दाञ्यो. मानवीने</u> ઊર્દ્ધગામી અને ચેતનવંતો બનાવવા માટે જૈન દાર્મ દાન, શીલ, તપ અને ભાવની ચાર ભાવનાઓનો પણ ઉદ્દદોષ કરે છે.

અમેરિકાના રંગભેદવિરોદી નેતા માર્ટિન વ્યુથર કિંગે એક સ્વપ્ન સેવ્યું. એમણે એક એવા જગતની કલ્પના કરી કે જ્યાં માનવીની પહેચાન ચામડીના રંગથી નહિ, પણ ચારિશ્ચના મૂલ્યથી થતી હોય. 'Not by the colour of the skin, but by the content of his character.' જેન દાર્મમાં પહેલેથી જ વર્ણભેદનો, જાતિભેદનો નિષેધ છે. જન્મ નહીં, પણ કર્મથી માણસની ઓળખ મેળવવામાં આવે છે. ૐકારના જાપથી બ્રાહ્મણ, જંગલમાં રહેવાથી મુનિ કે શિરમુંડનથી શ્રમણ કહેવાય નહીં. જેન દાર્મે કહ્યું કે બ્રહ્મચર્ચથી બ્રાહ્મણ, જ્ઞાનથી મુનિ અને સમતાથી શ્રમણ થવાય. એના નમસ્કારમંત્રમાં

તીર્થ~સોરભ

કોઈ વ્યક્તિને પ્રણામ નથી, પરંતુ તીર્થંકર, સિદ્ધ, આચાર્ચ જેવા ગુણોના ધારકને પ્રણામ છે.

#### સત્ય

જૈનદર્શનમાં સત્યની અનોખી પ્રતિષ્ઠા છે. એના जीजा महावतरूपे सत्यनुं स्थान छे. 'प्रश्न ત્યાકરણ માં 'સત્ય એ જ ભગવાન છે' એમ કહેવામાં આવ્યું છે, જ્યારે 'આચારાંગ સૂત્ર'માં કહ્યું છે : 'સત્યની આજ્ઞા પર ઊભેલો બુદ્ધિશાળી મૃત્યુને તરી જાય છે.' આ સત્યનો અનુભવ માનવીના અંતરમાં થતો હોય છે. મહાવીરનું **जुवन क स्वयं साधनाथी प्राप्त थये**ला अनुलव પર આધારિત છે. આથી જ તેઓ કહે છે કે હું પૂર્ણ જ્ઞાની છું અને તે તમે સ્વીકારો તેમ નહીં પણ દરેક જુવ સાચી સાધના કરે તો એ પદને પ્રાપ્ત કરી શકે છે એવો એમનો ઉપદેશ છે. આવી સત્થપાલનની જાગૃતિ જેના મનમાં होय तेनी शुं वात डरवी? सत्य जोवनारने અગ્નિ સળગાવી શક્તો નથી કે પાણી ડૂબાડી શકતું નથી. જૈનદર્શને સત્યની વ્યાપક વિચારણા કરી છે. 'હું કહું છું તે જ સત્ય' એવા આગ્રહ, દુરાગ્રહ કે પૂર્વગ્રહમાં વિચારની હિંસા સમાચેલી છે. જ્યારે બીજાના કથનમાં પણ સત્યનો અંશ હોઈ શકે તેવી ઉદાર દ્રષ્ટિ તે અનેકાંત, કારણ કે સત્ય સાપેક્ષ છે. તમારી નજરનું સત્ય અને तेना परनी तमारी श्रद्धा तेम ४ जीजनी नवरनं सत्य अने तेना तरङ्गी तेनी वियारणा. આમ અનેકાંતમાં સમતા છે. સહિષ્યતા છે. समन्वय छे अने सहस्रस्तित्वनी लावना छे. સત્યશોધ માટેના અવિસ્ત પ્રયાસની આ એક સાચી પદ્ધતિ છે. આવા અનેકાંત દ્વારા ભગવાન વિચારસરણી અને ਮਨਾਹੀਏ : મતવાદ. માન્યતાઓના भानदीना હદયમાં ચાલતા વિવાદયુદ્ધને ખાળવાનો પ્રયાસ કર્યો.

#### અચીર્ય

लगवान महावीरे अस्तेय महावत द्वारा हर्शाव्युं हे माणसे सर्व प्रहारनी योरीनो त्याग हरवो लोईओ. अणहहन्नुं, वण्यआप्युं होईनुं हशुं वेवुं लोईओ नहीं, होईनी पासे वेवडाववुं लोईओ पण नहीं अने खेवा हाममां सहाय हे देहो पण आपवां लोईओ नहीं. आले धननी आंधणी होटने परिणामे योतरङ् प्रपंचो अने हौलांडो वही रह्या छे, त्यारे आ वत मानवीने साया मार्गे होरी लशे. ओमणे तो ओम पण हह्युं हे हांत जातरवानी सणी लेवी तुख्छ वस्तु पण ओना माविङने पूछ्या विना संयमवाणा मनुष्यो वेता नथी, जीला द्वारा वेवडावता नथी हे तेनी संमित आपता नथी. आवे वजते मोरी मोरी वस्तुओनी तो वात ल शी?

#### ભ્રહ્મચર્ચ પ્રત

ભગવાન મહાવીરે બ્રહ્મચર્ચ સંબંધી કહ્યું કે સ્વર્ગમાં અને આ લોકમાં જે કાંઇ શારીરિક કે માનસિક દુ:ખ છે તે બધાં કામભોગોની લાલચમાંથી પેદા થયેલાં છે, કારણ કે ભોગોપભોગ અંતે તો દુઃખદાચી છે. નદી વહેતી હોય પણ એने जे <del>डां</del>ठा कोईએ ते रीते क्षवनप्रवाहने वहेवा माटे संयम कोईओ. आ संयम खेखाओ સ્ત્રીકારતામાં આવે તો સ્વસ્થતા અને પ્રસન્નતા અર્પ છે. આથી જ ભગવાન મહાવીટે કહ્યું કે, 'તું પોતે જ પોતાની જાતનો નિગ્રહ કર, આત્માનું દમન કર.' વાસના, તૃષ્ણા અને કામભોગોમાં જીવનાર અંતે તો દીર્ઘકાળ સુધી દુઃખ પામે છે. એમણે કહ્યું કે દુરાચારમાં પ્રવૃત્ત આત્મા જેટલું પોતાનું અનિષ્ટ કરે છે તેટલું તો ગળું કાપવાવાળો દુશ્મન પણ કરતો નથી. આથી સુખ, શાંતિ અને સમાધિનું મૂળ કારણ સાહજિક અને પ્રસન્નતાપૂર્વક સ્વીકારેલો સંયમ છે.' भानवीयवानुं भारव : ४०भक्षव नाव-काव भव-

### પંથનું નહીં

रैन धर्म मानवगीरवनी वात हरी छे. लगवान महावीरे हहूं, 'तुं र तारो लाग्यविधाता छे.' पोताना समयनी अंधश्रद्धाओ अने मान्यताओ सामे એमणे रेहाह यहावी. र परंपरानो त्याग अने अंधविश्वासनो अनाहर होय तो र निर्गंध थवाय. वर्धमान એटले प्रगतिशीद. से प्रगतिशीदनुं पूर्वग्रहथी मुहत अंतुं जुददी हिताज रेतुं जुवन से र निर्गंधनो सायो अनुयायी. अने आधी र तेमणे जुवनने धर्मलावनानी प्रयोगल्मि जनाववानुं हहूं.

#### आधुनिङ विज्ञान

કેટલાક ધર્મો વિજ્ઞાનના પડકાર સામે ટકી શક્યા નથી. મહાવીર એક મહાન વૈજ્ઞાનિક હતા. ડો. જગદીશચંદ્ર બોઝે પ્રયોગ કરીને સાબિત કર્યું કે વનસ્પતિમાં જીવન છે. પાણી પાનારો માળી આવતાં વૃક્ષ હસે છે, અને કઠિયારો આવતાં ધુજે પણ છે! ભગવાન મહાવીર અને એથીય પહેલાં ભગવાન ૠષભદેવે આ વાત કહી હતી. કોઈ પણ પ્રકારના માઈક્રોસ્કોપ વિના કંદમૂળમાં રહેલા અસંખ્ય જીવો વિશેનું જ્ઞાન હતું. હકીકતમાં ધર્મ પોતે જ લોકોત્તર વિજ્ઞાન છે. કારણ કે તેની પાસે અનુભૂતિનું સત્ય છે.

ભગવાન મહાવીરે શાસ્ત્રોને આમજનતા માટે ખુલ્લાં મૂક્યાં. એ જમાનામાં આવી જ્ઞાનવાર્તા દેવિગરા સંસ્કૃત ભાષામાં થતી હતી. સામાન્ય લોકો એને સમજી શકતા નહીં અને એમાં જ એની મહત્તા લેખાતી. સમજાય એ તો સામાન્ય વિદ્યા કહેવાય, ન સમજાય એ જ મહાન વિદ્યા લેખાય – એવો ભ્રમ સર્વત્ર વ્યાપેલો હતો. દર્મ, કર્મ અને તત્ત્વની ચર્ચા લોકભાષામાં કરવી એ હીનકર્મ લેખાતું. લોકભાષામાં બોલનારને કોઇ સાંભળતું નહીં અને શિષ્ટ લેખતું નહીં. એનું કોઈ સન્માન કરતું નહીં. ફેટલાક લોકો કહેતા કે આવી ઉચ્ચ વાતો કંઈ જનપદની ભાષામાં સારી લાગે? ઊંચી વાતો માટે ભાષા પણ ઊંચી અને અઘરી, ભાર ખમે તેવી હોવી જોઈએ.

#### ભાષા-વિષયક ક્રાંતિ

ભગવાન મહાવીરે પહેલે પગલે ભાષાની ક્રાંતિ કરી. એમણે કહ્યું જ્ઞાન માત્ર જ્ઞાની માટે નથી, સામાન્ય માનવી માટે પણ છે. સામાન્ય લોકો સમજે એ રીતે એમની ભાષામાં બોલવું જોઈએ. આથી એમણે એ કાળની મગદ્યદેશની લોકભાષા અર્દમાગદીમાં ઉપદેશ આપ્યો. મહાવીરનો ઉપદેશ સહુને સમજાયો અને બદ્યાને માટે આત્મકલ્યાણનાં દ્વાર ખુલ્લાં થયાં.

#### નારીપ્રતિષ્ઠા

નારીપ્રતિષ્ઠાનો પ્રબળ ઉદ્ઘોષ આ ધર્મમાં સતત સંભળાય છે. ભગવાન મહાવીરે નારીને જ્ઞાન અને મુક્તિની અધિકારિણી જાહેર કરી. ચંદનબાળા સાધ્વીને સંહુથી પહેલાં દીક્ષા આપીને નારીજાતિના પ્રશ્નો ઉકેલવા માટે એને માધ્યમ બનાવી. શ્રેણિકરાજાની પત્ની ચેલણાં ઠંડીમાં તપ કરતા મુનિને જોઈને 'એનું શું થશે?' એવા શબ્દો બોલ્યાં. શ્રેણિકને પત્નીના ચારિત્ર્ય વિશે શંકા ગઈ. ભગવાન મહાવીરે શ્રેણિકની શંકાનું સમાધાન કરીને કહ્યું કે, 'તમને ચેલણા જેવી પતિવ્રતા સ્ત્રી તરફ ખોટી શંકા છે. આથી ચેલણા સાથે જ નહીં, આખી નારીજાતિ પ્રત્યે અન્યાય કર્યો.' આવી નારીપ્રતિષ્ઠા જેન ધર્મમાં પહેલેથી જ છે.

તેમણે જાતિ અને વર્ણના મહત્ત્વને બદલે ચારિગ્ચની મહત્તા સ્થાપી. માણસે આ માટે સત્થ અને પ્રેમનો આગ્રહ અખવો જોઈએ. પ્રત્યેક માણસ પોતાના કાર્ચથી, પોતાના ગુણથી અને પોતાના પરિશ્રમથી મહાન થઈ શકે છે.

આમ ભગવાન મહાવીરે ગુલામ

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

તીર્થ-સૌરભ

406

મનોદશામાંથી માનવીને મુક્તિ અપાવી. પ્રારબ્ધને બદલે પુરુષાર્થથી એને ગૌરવ અપાવ્યું. શુષ્ક પાંડિત્ય સામે સક્રિય પ્રયત્નનું પ્રતિપાદન કર્યું. વર્ષોથી યાવી આવતી રૂઢ માન્યતા અને અંધવિદ્યાસને દૂર કરીને મહાવીરે વિચાર-સ્વાતંત્ર્યની પ્રતિષ્ઠા કરી. પોતાને સાચું લાગે તેનો સ્વીકાર કરવાની નીડરતા બતાવી.

#### ઉપસંહાર

આપણે સૌ એક્વીસમી સદીમાં ભગવાન મહાવીરે પ્રબોધેલી અહિંસાની ભાવનાના આહલેકથી વિશ્વશાંતિ ભણી કદમ ભરીએ. અપરિગ્રહના આચાર-પાલન દ્વારા શોષિત અને વ્યથિત માનવીઓને સહાયરૂપ થઇ વિશ્વની ગરીબી દૂર કરવા પ્રયત્નશીલ થઈએ. જાતિ, इाति अने वर्णना वाडा लेहीने मानवनुं गैरिव કरीओ. नारीनी प्रतिष्ठा साथे मानवडरुशानी ભાવना જગાડीओ. धर्म, राष्य है राष्ट्रथी वहेंचायेला जगतमां लगवान महावीरनी अनेडांत दृष्टिथी सहअस्तित्वनी, विश्वसरङारनी अने विश्वमानवनी लावना साडार डरीओ.

आयारमां अहिंसा, वियारमां अनेङांत, वाणीमां स्थाद्वाह अने समापमां अपरिग्रहनी भगवान महावीरनी भावनानी स्थापना हरीओ अने भौतिङ्वामां ठूणी रहेवा पगवने भगवान महावीरे दर्शविद्या समन्वयमूबङ यिंतन, समतामूबङ व्यवहार, सहअस्तित्वना संस्हार अने अध्यात्मना प्रझाश तरङ् होरी पर्धओ ओ प आपनुं आपशुं युगर्झ्वव्य. ■

### નવસંકલ્પ

આજે મારા નવા જીવનનો પ્રારંભ થાય છે. સંકલ્પના એક નવા સોપાનથી મારા નવા જીવનનો હું પ્રારંભ કરું છું.

आप्रे नड्डी हर्रु छुं हे भारा पाडोशीनी दोलवृत्ति विषे हुं जहार वात नहीं हर्रु ने मनमां वियार नहीं हर्रु.

આજ સુધીમાં જે કાંઇ વીતી ગયું છે તેનો પસ્તાવો કરવામાં હું આજે મારો સમય નહીં બગાડું. આજ વ્યક્તિઓ અને સંજોગોથી ડર્ચા વગર હૃદયમાં પૂર્ણ નિર્ભયતા ધારણ કરીને હું મારાં કાર્યો ઉત્સાહથી પતાવતો જઈશ.

આજે મારી આજુબાજુ શું શું પ્રશંસા યોગ્ય છે તે હું ખાસ શોધી કાઢીશ અને તેની મનભર પ્રશંસા કરીશ.

આજ હું દેખીતી અભદ્રતામાંપણ સૌંદર્ચ શોદાવાનો પ્રયત્ન કરીશ. કશાય વિષે ફરિયાદ તો હું નહીં જ કરું.

આજ માટે જે રસ્તે ચાલવાનું આવશે ત્યાં જરાય કચક્ય કર્યા વિના પૂરા સંતોષથી ચાલીશ. માટે જે કામ કરવાનાં હશે તે કરીશ જ.

આજ હું શાંતિ જાળવીશ. ગુસ્સો નહીં જ કરું. મને ખબર છે કે કોધથી કશું જ વળતું નથી ને એ અંદરના તેમ જ બહારના વાતાવરણને ખરાબ કરી નાખે છે.

આજે હું જાગૃતિપૂર્વક જીવીશ.

रक्तक्यंती वर्षः स्प

# આપણો ધર્મ – રાષ્ટ્રના સંદર્ભે

## પ્રા. જયન્તભાઈ મોઢ

એક ટયુકડી બોઇ-વાર્તા છે. એક પાંચ-સાત વર્ષનો બાળક, ભારતના નકશાના જુદા જુદા પ્રદેશોના ટુકડાને ગોઠવવાની ગડમથલ કરતો હતો. કેમેચ કરી ગોઠવાતા નહોતા. થાક્યો હતો. અચાનક કેટલાક ટુકડા હાથમાંથી પડી જવાથી આડા અવળા થઇ ગયા. પાછળ માનવ આકૃતિના અંગો હતા. બાળકે તરત જ જુદા જુદા અંગોને ગોઠવવા પ્રયત્ન કર્યો. અખંડ 'માનવ' સહજ ગોઠવાઇ ગયો અને એને ઉલટાવવાથી ભારતનો નકશો ગોઠવાઇ ગયો.

'માનવ' જડ્યો. ભારત દર્શન થયું. માનવને જોડો, ઓળખો. આપોઆપ ભારતીય સંસ્કૃતિ સમજાઇ જશે.

\* \* \*

હજારો વર્ષ પહેલાં 'ભારતીય સંસ્કૃતિ' એ 'માનવ'ને ઓળખવાનો પ્રયત્ન કર્યો છે. વ્યક્તિથી સમષ્ટિ તરફની ગતિ, સ્થૂલમાંથી સૂક્ષ્મ તરફનું પ્રયાણ એનું નામ આધ્યાત્મિકતાની પ્રક્રિયા, એનું નામ ધર્મ, એનું તમે ગમે તે નામ આપો પણ કેન્દ્રવર્તી વિચાર આત્મઓળખ જ રહેવાની.

पहेंदां आपशे मानव या व्यक्तिनो विचार करीओ. आपशे डीस्कवरी चेनद क्योग्रोड़ी चेनद के भेनीमद प्देनेट चेनद कोईओ छीओ तो हरेक प्राणी या कुवकंतु पोतानुं अस्तित्व टक्षाववा Struggle for life या Existence for life कोवा मणे छे - अरेराटी उत्पन्न करे ओ रीते शिक्षार करतां कोवा मणे छे. जीवो जीवस्य जीवनम् मोट्टं माछतुं नाना माछताने जाय ओ ओनुं कुवन जने छे. 'मत्स्य न्याय' सर्वत्र कोवा मणे छे. आ क सत्य होय तो व्यापक अर्थमां 'અહિંસા'ની સૂક્ષ્મ વિચારણા આપણે શા માટે કરી? શું સંઘર્ષ એ જ આપણું જીવનલસ્થ છે? તો 'ભારતીય સંસ્કૃતિ' એનો સ્પષ્ટ ઉત્તર આપે છે 'ਗ'. સમાજ સંઘર્ષ ઉપર નહીં 'સહચોગ' ઉપર ચાલે છે એટલા માટે તો 'સમાજ વ્યવસ્થા' આવી, કાનૂન આવ્યા. મનુષ્ય, પ્રાણી વનસ્પતિ યા પ્રકૃતિ એકબીજાના પૂરક છે; આંધળા-લંગડા ન્યાયે એકબીજાની પૂર્તિ કરી આગળ વધવાનો સંકેત છે. આવના આ ભૌતિકવાદમાં ભોગવાદી પશ્વિમી સંસ્કૃતિની એટલી બોલબાલા છે કે સંચમની વાત કરનાર જુનવાણી લાગે છે, લોકો એમને તુચ્છ ગણે છે. જરૂરિયાતને ઓછી કરો એવું કહેનાર કંજુસ લાગે કે વેદિયો લાગે છે. લોકોને વગર મહેનતે ઇનના ટગલામાં આળોટવાનું મન થાય છે. મનુષ્યની આંદાળી દોટ - પાગલપણાની કક્ષાએ પહોંચે એટલી હદે પૈસા પાછળ છે. ભલે, પછી એ શોષણથી આવે કે પછી અનૈતિક રીતે આવે, દુર્ભાગ્ય એ છે કે આવા ધનિક લોકોની બોલબાલા છે, એમનું વજન પડે છે. એમના અભિપ્રાયનું વજન પડે છે. મારા એક મિત્ર કહે છે આવી જગ્યાએ ક્યારેય આપણે અભિપ્રાય આપવો નહીં. હં સંમત ન હોવા છતાં એની પાછળનો સંકેત સમજવા જેવો છે. દાતાઓનું દાન જોવાય છે 'દાનની ગંગોત્રી શું છે એ જોવાતું નથી' ભલભલી સંસ્થાઓ આના પર નભે છે. આંખ આડા કાન કરવા પડે છે. આપણે સમજી લેવું જોઈએ કે 'પાચો જ ખોટો છે.' સમજણ સાથે ચાલીએ તો આપણા પર પ્રભાવી અસર નહીં પડે ક્ષમતા કે સજ્જનતા આવશે તો દૂષણ દૂર

રજતજચંતી વર્ષ : ૨૫

તીર્થ-સોરભ

**५५**५

થતાં વાર નહીં લાગે.

ધારો કે વ્યક્તિને અટળક ધન પ્રાપ્ત થયું. પાપી પેટ માટે બધું કરે છે. એ ભરાઈ ગયું પછી શું? એને સંપૂર્ણ સુખ મળે છે ખરૂં? ઇચ્છાઓનો કોઈ અંત નથી. પેટના યા શરીરના કહેવાતા સુખથી તૃપ્તિ થાય છે ખરી? 'ના.' तृष्णा न जीर्णा वयमेव जीर्णा: (शरी२ পुर्ण थाय પણ તૃષ્ણા જાર્ણ થતી નથી.) મનનું સુખ પણ જોઈએ. મન બેચેન હોય તો 'લાડુ' પણ અસહ્ય લાગે. નિશાળે ગયેલા બાળકને ઘેર આવતાં મોડું થાય તો 'મા' કેટલી બેરોન બની જાય છે! અપહરણ કરાયેલું સંતાન યા ખોવાયેલું સંતાન પરત આવે ત્યારે 'મા-સંતાન'ના મિલનનું દ્રશ્ય ભલભલાથી આંખમાં પાણી લાવી દે છે. मन अस्वस्थ होय तो ङशुं नथी. मन स्वस्थ होय जधुं ९ सुप छे. सुप मन अने जुद्धिथी અનુભવાય છે. ચાણક્ય પોતાની બુદ્ધિ-શક્તિના આધારે રાજકારણના પાસાઓને પલટાવી શકતો હતો એટલે તો 'કહેતી' પડી છે 'ચાણક્ય બુદ્ધિ.' કરોડપતિ કે દસ કરોડપતિ - ટી.વી. સિરિયલ જોતી વખતે નાના મોટા બધા જોનારને ઉત્તર ખરો પડે અથવા ભાગ લેનારને સામાન્ય પ્રશ્નનો જવાબ ન આવડે અને આપણે જવાબ ખરો હોય તો સ્મરણ-શક્તિ, બુદ્ધિશક્તિને કારણે કેટલો બધો આનંદ થાય છે ખુશ થઈ ઉઠીએ છીએ. 'ચેસ' સ્મનારને પોતાની 'ચાલ'નો આનંદ બુદ્ધિ-શક્તિનો આનંદ છે. કોઈ સાર્ટ્ કામ કર્યાની શાબાશી આપે કે પીઠ થાબડે તો કેટલા પ્રોત્સાહિત થઈ આનંદ આપીએ છીએ.

મનનો આનંદ લાગણી (emotion) સાથે જોડાયેલો છે. બુદ્ધિનો આનંદ તર્ક યા સફળતા કે સિદ્ધિ સાથે જોડાયેલો છે. બદલાની ભાવનાથી કોઈને મ્હાત કરીએ ત્યારે બુદ્ધિ-આનંદ પિશાચી આનંદ છે. તંદુરસ્ત હરિફાઈની વિજેતાનો આનંદ સાત્ત્વિક છે. આમ બુદ્ધિના આનંદ પછી શું? શું આથી પૂર્ણ સંતોષ પ્રાપ્ત થાય છે ખરા?

भाशस - शरीर भन अने जुद्धिनो जनेलो છે. પહેલું સુખ તે જાતે નર્ચા. પછી શું? તો जुद्धि अने भननुं सभाधान, संतोष छे. पछी શું? કંઈક ખૂટતું હોય એમ લાગે છે અને તે છે 'આત્મા'. આ બધાથી પર એવો 'આત્માનો આનંદ' 'આત્માનું સુખ' છે. આ નરી આંખે જોઇ શકાતું નથી. ભૌતિક રીતે પકડી શકાતું નથી અને છતાં આપણા બધા જ ૠષિ-મુનિઓ-સંતોએ એની ખોજ કરવા પ્રયત્ન કર્યો છે. ભારતીય સંસ્કૃતિની વિશ્વને જો કોઈ મોટામાં મોટી, શ્રેષ્ઠમાં શ્રેષ્ઠ દેન હોય તો તે આ આધ્યાત્મિક પ્રક્રિયાને અંતે પ્રાપ્ત થતી 'આત્મ-ખોજ' છે. આત્માને ઓળખો, માનવને ઓળખો એટલે આત્માને ઓળખો. તું સ્વયં આત્મા છે. અન્યમાં પણ એ જ આત્મા છે. પૂ. આત્માનંદજીએ એક સૂત્ર આપ્યું છે 'હું આત્મા છું, આપનો રોવક છું, સૌનો મિત્ર છું'. અન્ય સાથેનું 'અપનત્વ', આત્મીયતા, પોતાપણું - અર્થાત્ संબंधने 'षोऽवानी' प्रवृत्तिमां - व्यक्तिमांथी समिष्ट तरङ्गी गतिमां मनुष्यनी संङल्पशिस्त કે ઇચ્છાશક્તિને જોઈ શકીએ છીએ. પ્રાણીમાત્રમાં 'ભાવ' જોવો એ મનુષ્યની વ્યાપક કરૂણા દૃષ્ટિની ચરમ સીમા છે. આ છે ભારતીય સંસ્કૃતિ. આને પંડિત દીનદયાળજી 'એકાત્મ માનવ દર્શન' તરીકે ઓળખાવે છે.

હમણાં બે દિવસ બહારગામ જઈ આવ્યો અને જમવા બેઠો, ત્યારે ધર્મપત્નીએ સમાચાર આપ્યા કે આપણા ઘરના પાછળના ભાગમાં ગાય વિયાણી છે. કંઈક ખાવા ફાંફાં મારે છે. મને થયું રબારીઓ ગાયોને ગમે ત્યાં છોડી દે છે, નઘણીયાતી રસ્તામાં છોડી દીધેલી ગાયો ગમે ત્યાં વિયાય અને માલિક પોતાની જવાબદારી

ર 📗 તીર્થ-સૌરભ

रुपतुष्यंती वर्ष : २४

ઉતારી સમાજ પર નાંખી દે એ તે કેવું? ઘડીભર ગુસ્સો પણ આવી ગયો પણ અંતે અંદર રહેલો સંસ્કાર પોકારી ઉઠયો. પત્નીને કહ્યું, 'ભ કંઈક ખવડાવી આવે. આ છે આપણા જન્મજાત ભારતીય સંસ્કાર. ભારતીય સંસ્કાર કે સંસ્કૃતિ કદી કોઈનું ય ખરાબ કરી શકે જ નહીં. એનામાં જેટલી સહિષ્ણુતા, સમભાવ છે તેવી સહિષ્ણતા, પ્રેમ કે સમભાવ બીજે ક્યાંય નહીં મળે. ગાંધીજીની સત્થ-અહિંસાની ભાવના કે સંત વિનોબાજીનો વિશ્વ-પ્રેમ તેમજ ભૂ-દાનની ચળવળની પાછળ આ સંસ્કાર જ રહેલા છે. આ સંસ્કાર જ 'આત્મ સુખ' આપે છે. પં. हिनहयाणञ्ज आत्मशितनन। संहर्भे डहे छे 'हुं શરીર, મન અને બુદ્ધિ નથી બલ્કે આ બધાથી પર રહેનાર આત્મા જ મારું વાસ્તવિક સ્વરૂપ છે' – આ અનુભૂતિ દ્વારા આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય અને એ જ સાચું સુખ છે.

'આત્મજ્ઞાન' એ વૈયક્તિક અનુભૂતિ હોવા છતાં અહમ્માંથી વયમ્ તરફ, સમષ્ટિ તરફ આગળ વધવું એ વ્યાપક વિકાસ પ્રક્રિયા છે. વ્યક્તિમાં પરમાત્માનું દર્શન કરવું. વ્યક્તિ દ્વારા, એના પુરુષાર્થથી વિકસેલ સમાજમાં પરમાત્માનું દર્શન કરવું, એની સેવા - સર્વાંગીણ ઉન્નિત્તમાં પરમાત્માની પૂજાનું દર્શન કરવું એ આધ્યાત્મિક ઉન્નિત છે. જડથી ચેતન તરફની યાત્રા છે.

સમષ્ટિ – સમાજનું સૌથી મોટું એકમ છે 'રાષ્ટ્ર'. કોઈ પણ રાષ્ટ્ર માટે ચાર વસ્તુ આવશ્ચક છે. પ્રથમ અનિવાર્ચ આવશ્ચકતા છે દેશ. ભૂમિ અને ત્યાં વસતા લોકોને ભૂમિ સાથે જોડવાથી બને છે દેશ. વસતા લોકો એ ભૂમિને 'મા'ની જેમ પૂજ્ય ગણતા હોય, ભૂ-ભાગમાં આવેલ પ્રાકૃતિક નદી, પર્વત, જમીનને પવિશ્ર ગણી પૂજતા હોય, ક્શ ક્શમાં ભગવાન, કંકર કંકરમાં શંકરને નિહાળતાં હોય તેવા ભૂ-ભાગને દેશ કહેવાય છે. એને આપણે માતૃભૂમિ ગણીએ છીએ. આપણો એ રીતે 'ભારત' દેશ છે. કાશ્મીરથી કન્યાકુમારી, કચ્છથી કોઢીમા સુધીના ભૂભાગને આપણે ભારત-દેશ ગણીએ છીએ; જેને આપણે ભારતમાતા તરીકે ઓળખીએ છીએ. આ ભૂ-ભાગમાં વસતા બધા લોકોની સામૂહિક જીવનની ઘચ્છાશક્તિ એ બીજી જરૂરિયાત અને બીજી જરૂરિયાત સામુહિક રીતે જીવના માટે નિયમ કે આંતરિક જીવન-ધર્મ. બીજા શબ્દોમાં 'જીવન આદર્શ' એ ચોથી જરૂરિયાત. આ ચારે ય જરૂરિયાતના સમુચ્ચયથી બને છે 'રાષ્ટ.'

આમ 'રાષ્ટ્ર'ની એક 'ચિતિ' હોય છે. હુંજારો વર્ષોના મંથન-ચ્ચવન પછી જે રાષ્ટ્રનો પ્રાણ કહી શકીએ, જેને આપણા ઋષિ-મુનિઓએ જીવન-આદર્શો આચરણ દ્વારા સ્થાપ્યા એને સમજવા કોશીશ કરીએ તો આપણે જે સાંપ્રત સમસ્થાઓમાં અટવાયા છીએ એમાંથી બહાર નીકળી શકીએ.

'ਰਿਰਿधताभां એકતા' એ વિશિષ્ટતા છે. ભાષા, પ્રાંત, પહેરવેશ, ખાનપાન આ બધાથી ઉપર ઉઠીને 'એક્તા', અપનત્વનો અનુભવ કરવો, આ દેશના માનબિંદુઓ, પછી એ નદીઓ હોય, તળાવો હોય, તીર્થસ્થાનો હોય, બધામાં પૂજ્યભાવ જોવો, અહીંની પરંપરાનો, અહીંના વિજિગિષુ - ઇતિહાસનો આદર કરવો, અહીંના સંતો, મહંતો, ભક્તો, મહાન પુરુષોના ચરિત્રમાં પોતાને જોવાનો પ્રયત્ન કરવો એ રાષ્ટ્રીયતાની નિશાની છે. એનાથી વિરૂદ્ધ કોઇપણ પ્રકારનું આચરણ અરાષ્ટ્રીય છે. આ દેશના હવા-પાણી-પ્રકૃતિમાંથી લાલન પાલન કરવું અને વકાદારી બીજે બતાવવી અથવા લગાવ બીજે રાખવો એ એક પ્રકારનો દેશદ્રોહ જ છે. આજના

आतंडवाहनुं पोषण आ लूमिमांथी मणे छे से डमनसीजी छे. राष्ट्र-लिड्तिथी छलोछल आ हेशनो प्रत्येड नागरिङ होय तो (लले पछी ते गमे ते धर्मनो होय-) ताडात छे डे सेड पण आतंडवाही आ हेशमां धूसी शडे?

ભારત રાષ્ટ્ર કદી 'અર્થ' પ્રદાન હતું નહીં. ભોગપ્રધાન હતું નહીં. અહીં તો વહેંચીને ખાવાની કલ્પના છે; બીજાનું પડાવીને કે બીજા શબ્દોમાં શોષણ કરીને નહીં. અહીં માનવ શું કે પ્રસ્તિ શું? કોઈનું પણ શોષણ નહીં દોહન કરીને જીવવાનું છે. ખપ પૂરતું કે જરૂરિયાત પૂરતું લઈ બાકીનું અન્ય માટે ત્યજવાની છોડી દેવાની કલ્પના છે.

तेन त्यजेनन भूंजिथाः मा गृधः कस्यस्विध धनम्।।
'त्थागीने भोगवी लाशः ड्यारे य पशः
जीलाना धन प्रत्ये सास्यस्मरी दृष्टिथी लोईश नहीं. त्थागीने એटले जधुं छोडीने नहीं पश जीलानो ज्यास डरीने भोगव लेथी तारा थडी जीलो डोई तड्सीइ डे नुड्सानीमां न पडे. आ अहिंसड दृष्टि लेटली मात्रामां आवे એटली भौतिङ सुज-शांति वधे. समालनुं जंधारश अहींथी ल जंधाय छे. એटले तो वेहव्यासे इह्यं,

## यादव भ्रियते जठरं तावस्वत्वं हि देहिनाम अधिकं योऽभिमन्येत सस्तेनो दण्डमहंति।

જેટલાથી પેટ ભરાય તેટલા માત્ર પર જ પ્રાણીઓનો અધિકાર છે; તેથી અધિકને પોતાનું સમજે છે તે દંડને પાત્ર છે અર્થાત્ બાકીનું સમાજ – ધર્મની સેવા કે ઉત્થાન માટે વાપરવાનું સૂચન છે. ઇશ્વરે આપ્યું છે, ઇશ્વર માટે વાપરવાનું છે. મારું કશું નથી. હું તો ઘડામાં રહેલા પાણી માટે ઘડાનું નિમિત્ત છું. આ વ્યવસ્થા ધર્મમૂલક વ્યવસ્થા કહેવાય. આ વ્યવસ્થા જળવાઇ ત્યાં સુધી 'યોગક્ષેમ'ની કોઇ સમસ્યા નહોતી. એક આત્મવિશ્વાસ હતો કે 'હું' નિરાધાર નથી.

પેટની ચિંતા oi હોવાને કારણે अन्ध ક્લ્યાશકારક-પ્રવૃત્તિઓ, ચિંતન, મનન, શ્રવણ અને છેલ્લે આત્મક્ત્યાણની સાધક પ્રવૃત્તિ નિરંતર થયા કરતી. કારણ કોઈ કોઈનું શોષણ કરતું નહીં. ધૂમકેતુએ એક સરસ રૂપક-કથા નવલિકા 'પૃથ્વી અને સ્વર્ગ' લખી છે. ઇર્ષામાંથી પૃથ્વી પરનું સ્વર્ગ નરક બની જાય છે. ભૌતિક સમૃદ્ધિમાં પ્રેમની ઇતિ સમજનાર ખરીદનારના હાથમાં શું આવે છે? કશું જ નહિ. ઉલટું ધૂમકેતુએ વાર્તાન્તે પાત્રના મુખે કહેવડાવ્યું 'ફેલાચેલા ખોટા વિચારોનો ડાઘ પૃથ્વી પરથી નાબૂદ કરવા માટે સ્વાર્પણના ઊનાં ઊનાં લોહીનું ખમીર જોઈએ'. જ્યાં સુધી ભારતમાં 'સ્વાર્પણ'નું બીજ પ્રજવલિત રહેશે ત્યાં સુધી શ્રદ્ધા ગુમાવવા જેવું નથી.

× × ×

लारतनी अर्थ विद्यारधारामां सर्वनी उन्नितनो ज्याव छे. न तो भूडीवाह हे न तो साम्यवाहना आपछो पोषङ छीओ. आपछो डोई वाह होय तो सर्वीहय छे. सर्व सुज-वाह छे. सर्वेऽत्र सुखिनः सन्तु सर्वे सन्तु निरामयाः। सर्वे भद्राणि पश्यन्तु मा कश्चिद् दुःखमाष्नुयात्॥

સર્વ સુખી થાવ. આ શ્લોક માત્ર સ્ટન માટે નથી. આપણા ભારતીય જીવનનો એક ભાગ છે. બધાના સુખની કલ્પના અનેક તાણા- વાણાથી બંધાયેલી છે. એમાં સહેજ પણ આચરણની અપ્રમાણિકતા આવે તો તાણા-વાણા એટલા ખેંચાય કે જીવન દોહાલું બની જાય. આમાંથી જ ગાંધીજીની સ્વદેશીની અને પ્રતીકરૂપે ખાદીની કલ્પના આવી. અંગ્રેજોને હાંકી કાઢવા માટે એક સૂત્રમાં બાંધવા 'ખાદી'એ મોટો ભાગ ભજવ્યો છે. માત્ર એટલી જ ઉપયોગિતા નહોતી. પરંતુ ઘર ઘરમાં સ્વાવલંબનનો પહેલો પાઠ હતો. રેંટિયો એ તો આધાર હતો. આજે આ બધી

૧૧૪ 📗 તીર્થ-સૌરભ

રજતજરાંતી વર્ષ : ૨૫

વાત જુનવાણી લાગે પણ એક બાબત સમજવી બોઈએ કે 'ઉછીનું લે લે કરવું એ કષ્ટદાયક છે એટલું જ નહિ દેશ માટે ઘાતક પણ છે. के पश्चिमने अनुङ्गुण होय ते पूर्वने न पश હોય. આપણી યોજના અહીંની પરંપરા, સંસ્કૃતિ, धर्भ, भोगोलिङ सृष्टि, आर्थिङ स्थिति अने છેલ્લે જનસંખ્યાને ધ્યાનમાં રાખીને થવી જોઈએ. મલ્ટીનેશનલ કંપનીઓ અને ડંકનની દરખાસ્તોને દેશના વ્યાપક હિતમાં પછી એ ધન હોય કે ટેકનોલોજ! આપણે સર્વ ક્ષેત્રમાં સ્વાવલંબી બનવું જ જોઈએ. સ્વીકારવા જેવું છે કે નહિ? તે વિચારવું જોઈએ. બહુજન હિતાય હોય તેને જ સ્વીકારાય. અલ્પમાત્રામાં કે અમુક વ્યક્તિઓને ફાયદો થતો હોય પણ બહુજન હિતાય ન હોય તો. શોષણ હોય તો એવી કંપનીઓની પ્રોડક્ટ્સનો સાત વાર વિચાર કરવો જોઈએ. વ્યક્તિ તરીકે આપણે એટલું તો કરી શકીએ કે વાપરવું બંધ કરીએ, પરદેશના મોહમાંથી વહેલા મોડા મુક્ત થવું ઘટે. આજના સંદર્ભમાં સ્વદેશીનો 'માપદંડ' એટલે જેના ઉત્પાદનનો નકો પરદેશ ઘસડાઈ ન જાય, જેનો controling power अंड्रश स्वदेशीलनना हाथमां होय. ટેકનોલોજીના નામે મશીનરી, ફીટીંગ વગેરેના નામે ઉત્પાદન ખર્ચ કરતાં અનેક ગણો ખર્ચ પરદેશીઓ ચડાવતા હોય અને પાંચ-સાત રૂપિયા પડતર વસ્તુ પચ્ચીસ-શ્રીસમાં વેચીને કે જેનો નકો કરોડોમાં થાય તેને ધર્મ-પ્રચાર કે પરિવર્તન બાજુ વાળવામાં આવતો હોય તો તે ત્યાજય છે. આજે માધ્યમોને કારણે દુનિયા નાની બની છે. આપણે સમૃદ્ધ નહીં પણ વિકસિત દેશ છીએ. દ્નિયામાંથી આવતી વસ્તુઓને રોકી શકીએ નહીં; શક્ય પણ નથી. પણ મૂળભૂત રીતે 'સ્વ' तरङ्गो आग्रह तो राजी शहीओ ने? वाह વિવાદમાં પડ્યા વિના, જેમ કુટ્રમ્ખના પ્રત્યેક સભ્યનું સ્વભાવભેદે આચરણ જેવું હોય તેવું પણ કુટુમ્બના હિત માટે હોય છે, કુટુમ્બના ભોગે કશું નહીં એમ દેશના કે રાષ્ટ્રના ભોગે કશું નહિ. સમતોલ આદાન-પ્રદાન (Export-Import) થવું જોઈએ. વિશ્વદોડમાં આપણે ય ઊભા રહેવું છે. પણ આપણો બધો જ ઝોક દેશ-હિત પ્રત્યે હોવો જોઈએ; બાકી નાની નાની ગૌણ સમસ્યાઓ તો આ દેશ-દાઝ હશે તો આપોઆપ હલ થઈ - શકશે.

દેશ સલામત તો બધુંચ સલામત. ધર્મનું ਦੁਖ਼ਾਹ-ਪਾਰਕ ਪਾਰ ਆ। हित्रमां समाई જाय छे. દેશ સામે આક્ત આવે તો અત્યંત ધાર્મિક ભામાશાહ જેવા પણ આગળ આવ્યા હતા. શિવાજા મહારાજ અવ્યંત ધાર્મિક હતા. દેશકાળ અનુસાર રાજધર્મને પ્રાધાન્ય આપી ધર્મની રક્ષા કાજે ઝઝૂમ્યા હતા. એમને કોઈ સત્તાનો મોહ નહોતો; એ તો તેમણે ગુરૂ રામદાસની ઝોળીમાં સમર્પિત કરી દીધું હતું. આજે સીમાવર્તી આપણા જવાનો આ દેશદાઝ ને બલિદાનો આપી ઉત્કટ રીતે પ્રગટ કરે છે. આ સિવાય પણ રોજબરોજના જાવનમાં દેશ પ્રીતિ અનેક રીતે પ્રગટ થઇ શકે છે. આપણા પ્રત્યેક વ્યવહારમાં એને કેન્દ્રમાં રાખી ઉતારીએ. બીજા અર્થમાં કહીએ તો આપણું 'રાષ્ટ્રીય ચાટીત્ર્ય' મજબૂત અને શંકાથી પર હશે તો આપણને કોઈ નમાવી નહીં શકે કે ફસાવી નહીં શકે. એટલું જ નહિ પણ આપણી સર્વ પ્રકારની સામાજિક, આર્થિક કે ધાર્મિક ઉન્નતિ નિર્વિદને કરી શકીશું. આપણી આજની સળગતી સમસ્યા 'ભ્રષ્ટાચાર'ના મૂળમાં રાષ્ટ્રીય ચારીગ્યનો અભાવ છે. રાષ્ટ્રીય સંપત્તિને નુકસાન પણ એને કારણે જ છે. આ અટકવું જ જોઈએ. અર્થાત્ ભારતનો નકશો બરાબર ગોઠવાશે તો ઉન્નત રાષ્ટ્ર રહેશે અને પછી 'માનવ' ઓળખાશે તો કશું બાકી રહેશે નહીં.

रेपतपर्यती वर्षः २५

તીર્થ-સોરભ

# બીજાના સુખનો વિચાર એ જીવનની શરૂઆત છે

## ધૂની માંડલિયા (શાયર-પત્રકાર)

જિંદગી એ જીવન નથી.

આપણે મૃત્યુ ના પામીએ ત્યાં સુધીનો સમય ખંડ જિંદગીનો છે, તેમાં જીવન તો વર્ષ-બે વર્ષનું હોય તો હોય- તમે કેટલું જીવ્યા એ મહત્ત્વનું નથી, કેવું જીવ્યા એ મહત્ત્વનું છે. જીવનનો કેટલાં સાથે નહીં, કેવા સાથે સંબંધ છે.

આપણે આપણાં રોજિંદા સ્વાર્થમાં એટલા બધાં સ્વકેન્દ્રિત છીએ કે આપણો પાડોશી છે કે આપણે પણ કોઈના પાડોશી છીએ એ વાત જ વિસરી જઈએ છીએ. આપણે જબરજસ્ત મતલબ-પરસ્ત છીએ. આપણા પાઈના સુખ ખાતર સામેનાના રૂપિયાનું નુકસાન કરવા સુધી આપણી મનોમન તૈયારી હોય છે—આવા આપણે સ્વાર્થી છીએ.

જ્યાં સુધી પારકા માટે આપણી ભીતર પ્રેમ, કરાણ, સ્નેહભાવ કે પીડાની લાગણી ઉદ્ભવતી નથી ત્યાં સુધી આપણા અને પશુ વચ્ચે કોઈ અંતર નથી, ત્યાં સુધી આપણે બે પગા પશુઓ છીએ, માણસ ના કહેવાઈએ. આપણે માણસ તરીકે જન્મ્યા, બસ એટલું જ, માણસ તરીકે જીવ્યા નથી. માણસ તરીકે જીવવું એટલે પ્રભુએ આપણામાં મૂકેલા વિશ્વાસનો દ્રોહ ના કરવો તે. ભગવાને મૂકેલા વિશ્વાસને વફાદાર રહી જીવવું તે.

तमाम वैश्विक व्यवहारोना केन्द्रमां माशसने जहवे जीकुं तत्त्व गोठवाय छे त्यारे आपर्तिनो कन्म थाय छे. तमाम प्रवृत्तिना केन्द्रे छवनना બદલે પૈસા, પ્રતિષ્ઠા, સત્તા-લોલુપતા, પદેચ્છા, ઇત્યાદિ ગોઠવાય તો અશાંતિ આવી જ સમજ્જો. બ્રહ્માંડ મોટું કે માણસ? એવો પ્રશ્ન કોઇ પૂછે તો કહું કે માણસ મોટો. માણસ એ કુદરતની સૌથી મોટી બિલસ અને સૌથી મોટું અચરજ છે

तमे पुष्डण पैसो इमावा-मेणववा छवनने गीरवे मूझे छो, तमे पाछां सेवुं मानो छो डे तमे वालना मार्गे छो-तो सा तमारो खम छे, समग्रने वेथीने डे गीरवे मूझीने संशने मेणववुं से जुद्धिनुं देवाणु छे. सा सर्थमां सापछो सहु देवाणिया छीसे. तमे पारडा मारे क्यारे घसाई छूटवा तैथार थशो त्यारे तमारा स्वत्वमां नझनुं छमेरण थशे. क्यां सुधी तमे तमारा क सुजना छोडवां होडावतां रहेशो त्यां सुधी झीण तिवाय डशुंच प्राप्त थवुं ससंलव छे. हरेड माणस पोतानो स्वार्थ शोधशे क सम इहेवामां आवे छे पण ते प्रकृति नथी, विकृति छे. स्वार्थ सने समायार से क को माणसनी प्रकृति होत तो समावनो इयारनोय नाश थर्छ गथो होत.

भुवन से परोपड़ारनी प्रयोगशाणा छे, परोपड़ारथी सिवडांशे पोताने क वाल थाय छे, सामेनाने के वाल थाय छे से तो टेडाइप क होय छे. किंदगीमां इडत डांर्ड मेजववुं छे डे सामुं डंर्ड सापवुं पण छे? डोर्ड वजाण न डरे तो वांद्यो नथी. सारां डाम डरो तो कातने क डहेको 'शाज्जास, सागज वद्य. जीकाने हम्न वधु महह डर' तमारी कात माटेनो तमारो मत

તીર્થ-સૌરભ

रक्षतक्ष्यंती वर्षः स्प

સુધરશે, વિચાર, વાણી અને વર્તન વધુ હકારાત્મક બનશે. સામાજિક શાંતિમાં તમારું યોગદાન લેખાશે.

ભગવાનની तो तमे रोજ ભક્તિ કરો છો. ધૂપ-દીપ કરો છો, પાંચ-પચ્ચીસ પલાંઠી વાળી સ્તુતિ-વંદના પણ કરો છો પણ જીવન વ્યવહારમાં એ ધૂપ કે ભક્તિની સુવાસ જોવા નથી મળતી, વ્યવહારમાં તમારી પ્રત્યેક હિલચાલ પોતાના રવાર્થ પૂર્વિ માટે જ થતી જોવા મળે છે. ગ્રાહક એ तमारे मन भगवाने मोडलेल दूत नथी, બેઈમાની કરી રૂપિયા રળી લેવાનું માધ્યમ છે. तमे रोषे रोष भुवनने आ रीते अलडावी-ગળડાવી રહ્યા છો-તમને જીવનનો આનંદ भળवाने जहते थाङ भले छे-आ थाङ तमारी જીવનશૈલીની નીપજ છે. એક પતંગિયું જેટલી હળવાશથી ઉડાઉડ કરે છે એટલી હળવાસ જિંદગીમાં ખોઈ બેસવાને કારણે તમને જવન એક ઢસરડો લાગે છે. જાવનમાં હળવાશ જોઈતી હોય તો પોતાના સ્વાર્થની પૂર્તિ દ્વારા નહીં આવે, બીજાને માટે ઘસાઈ છુટી ઊજળા થવાથી આવશે.

तमारो प्रत्येङ व्यवहार अपेक्षाथी केडायेलो छे. तमे क्यारे डोईने पण डशुं आपो छो त्यारे तेनी पासेथी लिविष्यमां डशुंड पण पामवानुं अणित तमे वस्तु-सामग्री डहाय अपाववामां सङ्ग्र पण थशे पण तमारा छवननो, तमारा आनंह अने प्रेमनो એક ટુકડો તે ગળી क्शे. छवन आवा अनेड ટુકડામાં વહેરાई ગયા पछी तमे छवननी समग्रतानां आनंहने माणवा माटेनुं डीवत वगलग जधुं क जोई केठा होव छो. એडेड जिंहुथी सागर जने छे अने એड એड क्षण क छवन. के जिंहुने पिछानी दे छे ते सागरने

બાણી લે છે અને જે ક્ષણને પ્રાપ્ત કરી લે છે ਰੇ ਅੁਰਕਕੇ ਸ਼ਾਪਰ <del>ક</del>ੁਣੀ <mark>ਕੇ છ</mark>ੇ. ਰਮੇ ਬਾਹਕੇ ਹੇऽਤੀ छो अने <u>जुवनने भाशवं</u> छे-से शड्य नथी. આપણે કોઈના ઉપર પ્રેમ કરીએ અને સામે એની પાસેથી પ્રેમ મળે નહીં તો અકળાવું નહીં. 'જેવા સાથે તેવા'ની કહવેત પ્રમાણે આપણે પણ પછી ધિક્કારને માર્ગે ચાલવાનું પસંદ કરીએ છીએ. પણ આ માર્ગ જીવનનો નથી, મૃત્યુનો છે. સામો માણસ શુષ્ક હોય, કોરો ને કોરો होय, प्रेमनो कवाज ना आपे तेवो होय, ओ અનુભવથી કે અટકળથી આપણે પ્રેમ કે સ્નેહના વ્યવહારો કરવાનું માંડી વાળીએ એ બરાબર નથી. સામો માણસ શુષ્કદાર્મી હોય તો ભલે એ તેના સ્વભાવને અનુસરે, આપણે તેના જેવા બનીને તેના સ્વભાવને આપણે સ્વભાવ શા માટે બનાવીએ? આપણે આપણી ભીતર વહેતા સ્નેહ-કરણાના ઝરણાંને શા માટે સૂકવી નાખવું? એને કારણે બીજો પણ નિષ્ટ્રેમ થાય તો દુનિયામાં કોરાપણું બેવડાયું. એ પાપ આપણે શા માટે આચરવું? સામો માણસ કપટી હોય, લુચ્ચો હોય તો એને ઓળખીએ પણ એને માત કરવા આપણે સવાચા કપટી ના બનાય. આવું સવાચુપણું આપણા જીવનનાં મધુર સંગીતને કાળક્રમે બેસૂ રૂં બનાવે છે. જીવન એટલે પ્રેમ અને શ્રમની સરિતાનો સંગમ છે – કોઈ એક નદી પણ સૂકાય तो सरवाणे जुवनने ४ नुस्सान छे.

યાદ રાખવા જેવી વાત એ છે કે તમારા જીવનમાં વરસો ઉમેરવાની વાત મોટી નથી, પણ તમારાં વરસોમાં જીવન ઉમેરવાની વાત મોટી છે. માનવી કેવી રીતે મૃત્યુ પામે છે એ વાત મહત્ત્વની નથી, પણ મહત્ત્વની વાત એ છે કે તે કેવી રીતે જીવે છે. આપણે એવી રીતે જીવન જીવવાનો ਮੁਕਰਾ કરીએ કે વધુ નહીં તો આપણને અવલ ਮੰઝਿલ ਪੁਣ ਪહોંચાડનાર આપણી ચિતા પુર બે આંસુ સારે

આપણામાંથી સ્વર્ગ અને નર્ક કોઈએ જોયાં નથી. જે જોવાય છે તે જીવન. તમે કેવી રીતે જીવ્યા છો એ જ મહત્ત્વનું છે. સ્વર્ગ-નર્ક એ આપણા જીવનરૂપી સિક્કાની જ બે બાજુ છે.

મસ્તરામ, એકાંતસેવી અવધૂત પાસે જઈને રાજાએ માગણી કરી કે ''આપ સમર્થ અને ચમત્કારી સંત છો. આપની પાસેથી માટે સ્વર્ગ અને નર્કના દરવાજાઓનું દર્શન કરવું છે." અવધૂતે આજીજીનો જવાબ વાળ્યો નહીં અને ચુપચાપ બેસી રહ્યા. આવી ઉપેક્ષાથી ગુસ્સે ભરાયેલો રાજા તેમની સામે આવીને ઊભો અને મોટેથી કહેવા લાગ્યો કે ''તમે ખરેખરા સંત હો તો મને સ્વર્ગ અને નર્કના દરવાજાનાં **દર્શન** કરાવો.'' અવધૂતે તુચ્છકારથી તેની સામે જોયું : 'તું કોણ છે અને શા માટે આવ્યો છે?' રાજાએ માંડ માંડ ગુસ્સાને કાળુમાં રાખ્યો : ''હું આ પ્રદેશનો રાજા છું" અવધૂતે હાંસી ઉડાવી : 'તું રાજા છે?' તારાં દેદાર તો કોઈ બિખારા જેવા જણાય છે. તારા જેવા રાજા હોય તો લોકોની હાલત ક્યાંથી સારી હોઈ શકે?''

रालनो गुस्सो सातमा आसमाने पहोंख्यो. तेणे तववारनी मूह पर हाथ मूड्यो. अवधूत हसवा वाग्या. ''तारी पासे तववार पण छे? आवा ड्ययेवा हाथाथी वोडोने ऽरावतो इरे छे? पण तारी जुडी तववार मारुं माथुं वाढी शङ्शे फरी?'' रालाओ म्यानमांथी यमङ्ती तववार डाढीने छगामी. सहेल पण घऽडार अनुलच्या सिवाय अवधूते इह्युं : 'राला, लुओ आ नर्डना द्वार ખूववा वाग्या.' સંતના ઉપદેશથી અને તેમનો આશચ સમજાઈ ગયાથી ગળગળા થઇ ગયેલા રાજાએ તલવાર ફેંકી દીધી. સંતના ચરણ પકડી લીધાં. ''જુઓ રાજા, હવે આ સ્વર્ગના દરવાજા ઉઘડી રહ્યા છે અને નર્કનું દ્વાર બંધ થઇ ગયું.''

રાજાને સાંત્વન આપતા અવધૂતે કહ્યું : સ્વર્ગ અને નર્ક બન્ને આપણી કરણી અને મનોવૃત્તિનાં સ્વરૂપ છે. જેવી મનોવૃત્તિ તેવી અનુભૂતિ. દરેકની સાથે સ્નેહ અને સદ્ભાવથી વર્તવાથી શાંતિનો અનુભવ થાય છે—આ શાંતિ એ જ સ્વર્ગ. આપણે કોઈના પર કોદો ભરાઈએ, કોઈને ખોટી સજા ફટકારીએ, બેઈમાની કરીએ તે બદાથી મનમાં અજંપો થશે. આ અજંપો એ જ નર્ક."

સંતના આ ઉપદેશથી રાજાનો માંહ્વાલો જાગી ગયો

જીવનનું રસાયણ પ્રેમ, ત્યાગ, નીતિ, સદ્ભાવ જેવાં તત્ત્વોથી બનેલું છે. આ રસાયણમાં જ્યારે ભેળસેળ થાય છે ત્યારે જીવન તેની ગુણવત્તા ગુમાવવા માંડે છે.

જીવન એ તલવાર નથી, ઢાલ છે. જીવન એ તમારો નથી, હસ્ત ધૂનન છે, જીવન એ ક્રોધ નથી, મધુર કલશોર છે, જીવન એ આવતી કાલ નથી, આજ જ છે. રોજ રાત્રે ઊંઘી જતાં પહેલાં તમારી જાતને પૂછો : ભગવાને મનુષ્યભવ આપ્યો છે તો એની કરૂણા અને ઉદારતાને તમે આજે કેવી દીપાવી? જે ઘરમાં પ્રેમનું વાતાવરણ છે એ ઘરમાં કરંડિયાની છેલ્લી કેરી સડી જાય છે–દરેક વ્યક્તિ એ બીજા માટે રાખે છે માટે.

બીજાના સુખનો વિચાર એ જીવનની શરૂઆત છે, પોતાના જ સ્વાર્થનો વિચાર એ મૃત્યુનો પ્રારંભ છે.

૧૮ 📗 તીર્થ-સૌરભ

રજતજરાંતી વર્ષ : ૨૫

# અહિંસાનો આજનો સંદર્ભ

### શ્રી ગોવિંદભાઈ રાવલ

હું જન્મે જૈન નથી પણ મારો અહિંસામાં વિશ્વાસ છે તેથી તમે મને તમારી વચ્ચે બોલાવ્યો છે. અહિંસાની ચર્ચા હું જૈનદાર્મની પરિભાષામાં નહીં કરું એ તો તમે જાણો છો પણ એક Outsider અહિંસાપ્રેમી અહિંસાને કેવી રીતે સમજે છે તેની વાત હું તમને કરીશ.

આપણે તાત્વિક દૃષ્ટિએ અહિંસાની ચર્ચા કર્યા કરીએ છીએ પણ પ્રશ્ન એ પૂછાય છે કે જો અહિંસા એ પરમ ધર્મ હોય તો પછી આપણી ચારેકોર આટલી બધી હિંસા ચાલી રહી છે તેનું શું?

શું અહિંસા એ દેરાસર કે ઉપાશ્રય પૂરતી સીમિત છે?

हुनियामां हिंसा पर हिंसा प्रवर्ते छे. आपणने हुनियामां हिंसा पर हिंसा प्रवर्ते छे. आपणने फलर नथी डे अहींथी शिठीने घेर सदामत पहोंचीशुं डे डेम? मात्र ट्राइिडना अडस्मातथी थती हिंसानी वात नथी ओ पण सर्यंडर छे. पण रस्ते पता निर्होष नागरिडने डोईड चप्पु हुदावी हे डे डोईड आतंडवाही लोम्ल झेडे अने એड नहीं अनेडना राम रमी प्राय. डोई अने पछी ललात्डार पण थाय छे. गेटलुं प्र नहीं अने मारी नाजवामां पण आवे छे.

ਯહੇਂਗੇ ઉપર જે હિંસા થાય છે तेनो झेर्ड सुभार नथी. सभो धणी अने એनी मा वहुने જીવતી જલાવી દે છે. આ અમદાવાદમાં ઢોરોનાં કતલખાનામાં કસાઈઓ જીવહિંસા કરે છે તે તો ઠીક પણ ભણેલા – મોટી ડીગ્રીઓ ધરાવનાર, ડોક્ટરની માનવંતી પદવી શોભાવતા, સુધરેલા કસાઈઓ રોજ રોજ હજારો કન્યા-ભૃણની કતલ કરે છે, તેનું શું? શું આ હિંસા નથી? આ હિંસા કોઈ આતંકવાદી કરે છે? આ એકવીસમી સદી, ઇન્ફો-ટેકનોલોજીની સદી કહી આપણે પોરસાઈએ છીએ તેમાં સ્ત્રીનો આ ધરતી પર જન્મવાનો અધિકાર પણ આપણે ત્રૃંટવી લઈએ છીએ.

હિંસા, યુદ્ધો કે લડાઈઓમાં થાય એ તો સમજાય પણ એક જ ધર્મના બે પંથ એકબીજાની હિંસા કરે અને તે પણ ધર્મને નામે! આ કેવું?

શિયા-સુન્નીને મારે કે સુશ્ની શિયાને, પ્રોટેસ્ટંટ કેથોલિક વચ્ચે પણ લોહિયાળ જંગ ખેલાતા હોય છે. પશ્ચિમના સુધરેલા કહેવાતા જગતમાં કાળા-ગોરાનો રંગભેદ પણ હિંસાને બહેકાવે છે. હિંદુઓ પોતાના જ ધર્મબંધુ હરિજનો - દલિતોની આખી ને આખી વસ્તીને જલાવી દે છે.

હા, સારું છે. જેનો આવી ખુલ્લી હિંસા નથી કરતા પણ ધર્મને નામે કોર્ટબાજીમાં તો એ પણ ક્યાં ઊણા ઊતરે છે?

અપવાદ છે પારસીકોમ. ભલે એ માંસાહારી હશે પણ એ માનવીના ગળાં ટૂંપતા નથી. આ માટે આપણે એમને સલામ ભરવી જોઈએ.

હિંદુઓએ ગાયને 'અદ્યન્થા' ગણી છે. પણ માણસ જાતે, સંસ્કૃતિનાં ૧૦,૦૦૦ વર્ષ પછી પણ હજુ માણસને 'અદ્યન્થ' - જેનો વદ્ય ન કરાય - એવી ઘોષણા કરી નથી. ક્ષુબ્ધ થઇ જવાય એવું આ ચિત્ર શું ખોટું છે?

આ તો માણસ માણસની હિંસા કરે છે એની વાત થઈ. પણ સમાજમાં જે શોષણ, જુલમ અને અન્યાય ચાલે છે તે બધાં જૈન પરિભાષા

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

તીર્થ–સોરભ

996

પ્રમાણે હિંસા નથી? સ્થૂળઘાત એ જ માત્ર હિંસા નથી. સૂક્ષ્મ હિંસા એ સ્થૂળહિંસા કરતાં પણ મોટી છે. સ્થૂળ હિંસાનું બી સૂક્ષ્મ હિંસામાં છૂપાયેલું છે. ઇશારાથી તો હિંસા થાય પણ મૌન રહીને પણ હિંસાને પાણી પાઇ શકાય છે.

અસલમાં હિંસા કે અહિંસા એ આપણી અંતરની ભાવદશા છે. જેવો ભાવ તેવો પ્રત્યાઘાત.

તો શું હિંસાનું આવું સામ્રાજ્ય પથરાયેલું જોઈને આપણે હિંસાને જ જીવનના નિયમ તરીકે સ્થાપિત કરીશું? હરગીજ નહીં.

અહિંસાનો સંદેશ ભગવાન મહાવીરના જમાના કરતાં આજના યુગ માટે ઘણો વધારે પ્રસ્તુત છે. મહાત્મા ગાંધીજીએ એક અદ્ભુત વાત કરી છે. 'આટ-આટલી હિંસા વચ્ચે હજુ 'જીવન' ઊભું છે. એ જ બતાવે છે કે હિંસા કરતાં અહિંસા બળવાન છે.'

મિત્રો! રાત્રિનું અંધારું ગાઢ થાય છે ત્યારે આપણે ગભરાઈ જતા નથી. આપણો વિશ્વાસ છે કે હવે પ્હોં ફાટવાની તૈયારી છે. અરુણોદય તો થશે જ અને સૂર્યોદય પણ થશે.

આ છે અહિંસા માટેની પ્રતીતિકર એવી શ્રદ્ધા.

વીસમી સદી, હિંસાની સદી હતી પણ એક્વીસમી સદીએ, બાવીસમી સદીનો સૂર્યોદય જોવો હશે તો હિંસાનો ત્યાગ કર્યા વિના જીવવાનો કોઈ ઉગારો નથી.

અણુશક્તિએ સર્જેલો એટમબોમ્બ પડકાર આપતો ઊભો છે કે – શું જોઈએ છે? મોત કે જીવન? જો જીવનને વરવું હશે તો હિંસાને રામ-રામ કર્યા વિના માનવજાતનો ઉગારો નથી.

કુદરતમાં તો 'મત્સ્ચન્યાય' ચાલે છે. મોટી માછલી નાની માછલીને ગળી જાય છે.

માણસની મહાનતા એ છે કે આ જે

'પ્રાકૃતિક' છે તેને તેણે 'સાંસ્કૃતિક' સ્વરૂપ આપ્યું.

હું બળિયો છું તો મારા બે ભાગ. એ તો પશુસૃષ્ટિનો નિયમ થયો. હું જો બળિયો છું તો મારે જે દુર્બળ છે તેનું રક્ષણ કરવું એ મારો ધર્મ. આ અહિંસાની દિશાનું કદમ છે.

મારી પાસે ખાવાનું છે તો હું જેની પાસે નથી તેને ખવડાવીને ખાઉં એમાં મારી માનવતા. બીજા પાસેથી ઝૂંટવીને ખાઈ જવું એ પશુતા છે, હિંસા છે. વહેંચીને ખાવું એ અહિંસા છે.

ગાંધીજી કહેતા કે હું નીકળ્યો હતો તો સત્યની શોધમાં પણ એ રસ્તે જતાં મને અહિંસા જડી. આ વાત સમજવા જેવી છે.

અહિંસાના સાથ વિનાનું સત્ય ભારે જેખમી છે. આપણે મનુષ્યો અપૂર્ણ છીએ તેથી આપણું સત્યદર્શન પણ અપૂર્ણ જ હોય. જેમ આપણે વિકસતા જઈએ તેમ આપણું સત્યનું દર્શન પણ વિકસતું જાય છે. તેથી ગાંધીજી કહેતા કે મેં જે છેલ્લું કહ્યું હોય તે માનજો.

સત્યની શોધનો અંત નથી. એ વિકસતી ચેતના છે. આપણી ભૂમિકા પ્રમાણેનું આપણને સત્ય દર્શન થતું હોય છે. હવે આપણે 'મમ સત્યમ્' માટે મમત્વ રાખીએ તો એમાં બીજાનું સત્ય દર્શન આપણા કરતાં જુદુ હોય તો ઝઘડા જ થાય, અરે ઝઘડા જ નહીં, લડાઈઓ પણ થાય છે.

પોતાના સત્યની સ્વીકૃતિ માટે હજાર-હજાર વર્ષો, ધર્મયુદ્ધ ચાલ્યાં છે. ધર્મને નામે કેટલું લોહી રેડાયું છે.

ત્યારે અહિંસાની શોધ કરી. માણસજાતે તેનું સત્ય સાથે અનુસંધાન કરતાં, જીવનનો એક નવો માર્ગ વિક્સ્યો.

હું અહિંસાને માર્ગે મારા સત્યનું પાલન

કરીશ અને એમ કરવા બીજાઓને પણ પ્રેટીશ.

આજના યુગમાં પણ જે લડાઈઓ ચાલે છે તે બધી પોતાનો મત – પોતાનું સત્ય પ્રસ્થાપિત કરવા માટેનું ઝનૂન જ છે કે બીજું કાંઈ?

સત્ય એ ઔષધ છે. અહિંસા એનું અનુપાન છે. અનુપાન વિનાનું ઔષધ પરિણામદાયી બનતું નથી.

ગાંધીજીએ સમાજ વિજ્ઞાનના ક્ષેત્રમાં કરેલી આ એક મહાન શોધ છે અને તેમણે તે સત્ય સાથે અહિંસાનાં લગ્ન કર્યાં.

भोड़े अमनी नम्रता तो अंदी हती है अं तो इहेता 'में हुनियाने नतुं इशुं आप्युं नथी. हुं तो इहुं छुं – सत्य-अिंसा, सत्य-अिंसा.' अने अं तो पहाड इरतां पण पुराणां छे. हवे 'सत्य-अिंसा' अं अंड सामासिङ शब्द जनी गयो छे. सत्यना साथ विनानी अिंसा निवीर्य छे, तो अिंसाना साथ विनानुं सत्य जातीम छे. जंने परस्परने पूरङ छे, पोषङ छे. आ जंने अंडिंसाना गांधी छु भे हुनियाने इरावी आप्यो छे. माटे तो गांधी ज 'मेन ओई धी मिलेनियम' इहेवाया, युगपुरुष इहेवाया.

ગાંધીજીએ સ્વાતંત્ર્યના સત્યને પ્રાપ્ત કરવા હિંસાને બદલે અહિંસાનો પ્રયોગ કરી, સત્યાગ્રહ કરી આપણને સ્વરાજ્ય અપાવ્યું. અને પ્રતિપાદિત કર્યું કે અહિંસા એ કેવળ વ્યક્તિગત ધર્મ જ નથી, એ સામૂહિક ધર્મ પણ છે.

અહિંસાનું સામાજિકરણ એ મહાત્મા ગાંધીજીની માનવજાતને અનોખી દેણ છે.

अमेरिकामां काणा लोकोने थता अन्याय सामे मार्टिन त्यूथर किंगे अहिंसानो प्रयोग करी न्याय मेणव्यो हतो. अने तेशे कह्युं के अहिंसाने मार्गे लडवानी प्रेरणा मने महात्मा गांधीलुमांथी મળી છે.

આ છે અહિંસાનું સામર્થ્ય.

भाशां वाढवानी हिंसा इरतां पण એક ભચંકર हिंसानी शोध वीसभी सदीना विज्ञाने हरी छे अने ते छे प्रदूषण. रावण राक्षसनां तो भात्र ९० भाशांने वीस लूल हती. आ प्रदूषणना असुरनां तो अध्यां-अणाय नहीं એटलां भाशां ने हाथ छे.

हिथारोनी हिंसामां तो माण्स मरे, पण प्रदूषणनी हिंसा खेवी लयानिक छे के खे छव मात्रने खरे! 'छवन' मात्रने नेस्तनालूह करी शक्या समर्थ छे. प्रदूषण तो क्लकाय, ख्लकाय, वनस्पतिकाय खने वायुकाय तमामे - तमाम छवनने सक्षायट करवा मेहाने पड्यूं छे.

આપણાં કારખાનામાં આપણે જે માલ પેદા કરીએ છીએ તે કેટલું પ્રદૂષણ ફેલાવે છે તે વિષે આપણે અહિંસાધર્મી તરીકે વિચાર કર્યો છે ખરો?

દેખીતી હિંસા ન કરવી એટલો સ્થૂળ અહિંસાધર્મ નથી. કાયા, વાયા, મનસા હિંસા ન થાય એનું નામ છે અહિંસા.

આવી અહિંસા બેફામ ઔદ્યોગિકરણ, શહેરીકરણ, કેન્દ્રીકરણને રસ્તે ચાલતા રહીને નહીં પાળી શકાય.

અહિંસાને જો આપણે જીવનધર્મ માનતા હોઈએ તો એ છે - આચારધર્મ અને આચારધર્મનો આધાર છે આપણી જીવનશૈલી.

અસ્તેય અને અપરિગ્રહ વ્રતના પાલન વિના અહિંસક જીવનશેલી હરગીજ ન વિકસી શકે.

એક જીવનશૈલી પશ્ચિમે આપી છે, ભોગવાદી જીવનશૈલી. એનો પરિપાક આપણી નજર આગળ ખડો છે. આપણે - હું અને તમે - બધા જ એ જીવનશૈલીના ભોગી છીએ. વારસાગત સંસ્કારોને લઈ આપણો વિશ્વાસ અહિંસામાં છે પણ આપણે વિચારીએ છીએ ખરા કે જે જીવનશૈલી આપણે અપનાવી છે તે હિંસક જીવનશૈલી છે કે અહિંસક?

આપણા ઋષિમુનિઓએ, તીર્થંકરોએ માત્ર અહિંસાનું તત્ત્વજ્ઞાન નથી ભણાવ્યું પણ અહિંસક જીવન કેમ જીવવું તેનું શાસ્ત્ર પણ સજર્યું છે. એ માત્ર શાસ્ત્ર નથી, કળા છે અને વિજ્ઞાન પણ છે. જેને આપણે 'અહિંસક જીવનશેલી' કહી શકીએ. અશાંતિ, અસંતોષ, અસત્ય… જેવા શબ્દોનો જે ભાવાર્થ નીકળે છે તેવો ભાવાર્થ 'અહિંસા' શબ્દનો નથી. ઉપરના શબ્દોમાં નિપેદ્યાત્મક ભાવ છે.

હા 'અહિંસા'નો રઘૂળઅર્થ – હિંસા ન કરવી એવો જરૂર નીકળે પણ અહિંસા એ વિદેચક ભાવ છે. જેનો અર્થ થાય છે – પ્રેમ. સર્વને માટે પ્રેમ. જીવ માત્રને માટે પ્રેમ. ચેતન માત્ર સાથેની આત્મોપમ્ય દશા એનું નામ છે અહિંસા.

અહિંસા, અપરિગ્રહ અને અનેકાંત આ ત્રણ માનવજાતને જૈનદર્શનની દેણ છે.

ਪਰਿગ્રહ વધારીને અહિંસક રહી શકાય નહીં. અમર્ચાદ પરિગ્રહ એટલે જ હિંસા. તેથી આપણે ત્યાં અપરિગ્રહ વ્રતના પાલન માટે સાદાઈ અને સંયમને પ્રાધાન્ય આપ્યું છે. જેમ વધુ વાપરો તેમ વધુ હિંસા. એટલે અંશે કુદરતનાં તત્ત્વોનું શોષણ થાય છે. સંસારીને પરિગ્રહ વિના તો નહીં ચાલે પણ એ પરિગ્રહ, સમ્યક્ પરિગ્રહ હશે.

આપણી સંસ્કૃતિનો આદર્શ છે – Simple living and High thinking – જ્યારે પશ્ચિમની સંસ્કૃતિનો આદર્શ છે – ઊંચુ જીવન ધોરણ. रेनो अर्थ थाय छे वधुमां वधु चीर-वस्तुओनो वपराश. रोम वपराश वधु तेम जगांड वधु. आ हिंसड-शोषड छवनरीति छे, रो डुहरतने होहीने नहीं शोधीने छववामां माने छे. अथी डुहरती समतुवा रोजमाय छे.

'વધુ પેદા કરો, વધુ વાપરો' આ એક જીવનરીતિ છે - જેના ભરડામાં આપણે બધાં જ છીએ.

તો આપણી ભારતીય જીવનરીતિ છે; 'લૂંટો નહીં, ચૂસો નહીં, ખપજોગું વાપરો.' ભાવિ પેઢીઓ માટેની અસ્કયામતને વેડફી મારવાનો આપણને અધિકાર નથી. જેમ આપણા વડવાઓએ ભાર ભરી-ભરી સૃષ્ટિની સંપદા આપણને આપી છે તેની વૃદ્ધિ કરીને આપણે આપણી નવી પેઢીને આપવાની હોય, નહીં કે દેવાળું કાઢવાનું હોય.

એટલે આ સદીમાં બે વિચારધારાઓની લડાઈ છે, બે જીવનશૈલીની લડાઈ છે. એક છે હિંસક જીવનશૈલી - બીજી છે અહિંસક જીવનશૈલી. આપણે પસંદ કરવાનું છે. શ્રેય અને પ્રેય, બેય સામે આવી ખડાં છે. આપણી પસંદગી ઉપર માનવજાતના ભવિષ્યનો આધાર છે.

આપણને મૂંઝવણ થાય કે - શ્વાસ લઈએ, બોલીએ તેમાં પણ હિંસા તો છે પણ જીવનનો વિવેક એમ જરૂર શીખવે છે કે - નિવારી શકાય એવી હિંસાથી તો બચવું જોઈએને?

મુનિ કે સાધુનો ધર્મ આપણે ન પાળી શકીએ પણ શ્રાવકનો ધર્મ તો પાળવો જોઈએને? કાંદા-બટાટા ન ખાવા, લીલોતરી ન ખાવી, રાશ્રિભોજન ન કરવું, અજ્ઞાઈ-એક્ટાણાં કરવાં, દેરાસર જવું, પૂજા ભણવી, સ્વાધ્યાયમાં જવું, શું આટલામાં આખો શ્રાવક ધર્મ આવી ગયો?

૧૨૨ 📗 તીર્થ-સૌરભ

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫ –

આપણે વેપાર, આપણે દાંદો, આપણી રહેણી-કરણી,પોશાક આ બદાને આપણે અહિંસા દાર્મના પાલનની દૃષ્ટિએ તપાસીએ છીએ ખરા?

આપણાથી જુવહિંસા ન થાય તેની જેટલી સભાનતા સેવીએ છીએ એટલી જાગરૂકતા આપણા વેપાર-વણજમાં કોઈનું શોષણ કે પર્યાવરણનું પ્રદૂષણ તો નથી થતુંને એ દૃષ્ટિથી આપણે વર્તીએ છીએ ખરા? અહિંસા એ આચારધર્મ છે માટે એને પરમધર્મ કહ્યો છે. ભગવાન વ્યાસમુનિએ 'ધર્મસર્વસ્વ' શું એ

सुंध्य टीते समलाव्युं छे. ते क्षढे छे. श्रुयताम् धर्म सर्वस्वम् श्रुयताम् च अवधार्यताम्। आत्मनः प्रतिकुलानि परेषाम् न समाचरेत्॥

ભગવાન કહે છે - હું ધર્મસર્વસ્વ કહું છું તે સાંભળીને અપનાવો. માત્ર સાંભળો એમ નહીં, અપનાવો - આચરો.

શું છે ધર્મ સર્વસ્વ?

અહિંસા. - અહિંસા ધર્મસર્વસ્વ છે.

અહિંસા એટલે શું? હું જીવ છું. – (झान થઈ જાય તો આત્મા છું) મને જે પ્રતિકૂળ હોય તે મારે બીજા જીવો સાથેના સંબંધમાં પણ न કરવું જોઈએ. કેમ? કારણ બીજો પણ મારા જેવો જીવ છે. જેમ મને પીડા થાય તેમ એને પણ થાયને?

કોઈ આપણને મારે તો શું, પણ ઊંચે સાદે બોલે તો પણ આપણે દુભાઈએ છીએ. તો જેવો મારો જીવ એવો સીનો જીવ. એ જીવને ક્લેશ થાય એવો વ્યવહાર મારાથી કેમ કરાય?

આ છે અહિંસાનું વ્યાકરણ. બદાં માટે આત્મોપમ્યભાવ.

તો પછી જેવો વ્યવહાર આપણી સાથે ન થાય તેવું આપણે ઈચ્છતા હોવા છતાં બીજાની સાથે અપવ્યવહાર કેમ કરી બેસીએ છીએ? એનો જવાબ ભગવાન મહાવીરે આપ્યો છે. એનું કારણ છે - મૂર્ચ્છાભાવ.

પ્રતિપળ અપ્રમાદ રહેવું એમ ભગવાન કહે છે. અપ્રમાદનો અર્થ છે સતત જાગરૂકતા. અસાવધાનના અભાવે જ મૂર્ચ્છાભાવ - બેહોશી ઘેરી વળે છે અને હિંસાકર્મ કરી બેસીએ છીએ.

આજના યુગના મહાન વિચારક શ્રી જે. કૃષ્ણમૂર્તિ કહેતા કે સ્વજ્ઞાનની ચાવી છે – Constant awareness. સતત જાગૃતતા. આપણા વડે પ્રતિ પળ થતાં કર્મ, વિચાર એ પણ કર્મ છે. – એ બધાં જાગરૂકતાપૂર્વક થાય તો અહિંસાધર્મનું પાલન થઈ શકે.

અહિંસા વાણી વિલાસ નથી, જીવનનું સત્ય છે. એ સત્યની લબ્દિ અખંડ જાગૃત રહીને જ પામી શકાય.

ਸाटे तो ભગવાને કંશ દેનાર ચંડકૌશિકને કહેલું –

#### बुझियो - बुझियो चंडकौशिक।

સમજ-સમજ ચંડકૌશિક. આપણે પણ સમજીએ તો જીવભાવ ટળી જાય અને આત્મભાવ જાગી જાય.

આત્મભાવમાં હિંસા તિરોહિત થઈ જાય છે અને અહિંસા પ્રતિષ્ઠિત થાય છે.

#### अहिंसा प्रतिष्ठायाम् तत् संनिद्धौ वैरत्याग:।

વેરભાવથી વિક્ષુબ્ધ વિશ્વની એક જ સંજીવની છે - અહિંસાને પ્રતિષ્ઠિત કરવી તે.

#### नमो अरिहंताणम्।

આ બોધ આપણા સૌના અંતરમાં જાગો એવી અરહંતોને પ્રાર્થના. (પર્યુષણ વ્યાખ્યાનમાળામાં આપેલ વ્યાખ્યાન)

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

તીર્થ-સોરભ

# अनुक्रमणिका

| (१)  | अध्यात्म और विज्ञान                                                                                     | डॉ. देवेन्द्रकुमार शास्त्री १२६                                                    |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| (7)  | पर्यावरण का आधार : अहिंसा-भावना                                                                         | डॉ. कपूरचंद जैन १२९                                                                |
| (ξ)  | अणुवतोंका पालन : आदर्श और सम्भावनाएं                                                                    | पं. श्री नीरजजी जैन १३३                                                            |
| (8)  | राष्ट्रीय और स्वदेशी चेतना                                                                              | महेन्द्रसागर प्रचण्डिया १३८                                                        |
| (५)  | ''अहिंसा का महत्त्व वर्तमान विज्ञान में''                                                               | डो. सी. जैन१४१                                                                     |
| (६)  | शाकाहार आवश्यक क्यों ?                                                                                  | प्रा. यशवंत कु. गोयल १४५                                                           |
| (७)  | नारी जागरण का प्रेरक पुंज                                                                               | प्रो. डॉ. राजाराम जैन १४७                                                          |
| (১)  | क्रोध का परिवार                                                                                         | डॉ. आदित्य प्रचण्डिया १४८                                                          |
| (१)  | आत्मानुभूति                                                                                             | प्रा. सुभागा सु. बोयड १५१                                                          |
| (१०) | <ul><li>१. पर्यावरण संरक्षण व नारी</li><li>२. श्रीमद् राजचन्द्र अष्टक</li><li>३. मेरी अभिलाषा</li></ul> | श्रीमती उषा पाटनी १५३<br>डॉ. महेन्द्रसागर प्रचंडिया, १५४<br>रचियता : उत्सव जैन १५५ |
| (११) | यूरोप के संग्रहालयों में हस्तलिखित जैन ग्रंथ                                                            | डॉ. उर्मिला जैन १५६                                                                |
| (१२) | पण्डित जयचन्द छावड़ा                                                                                    | डॉ. नेमिचन्द्र शास्त्री १६०                                                        |
| (१३) | शिक्षा                                                                                                  | अब्राहम लिंकन १६३                                                                  |

તીર્થ-સોરભ

વરષ્ઠ

# जीवन जीने का हीसला बलाओ

जीवन सेज नहीं सुमनों की

सो जाओ खराँटे मार,
जीवन है संग्राम निरंतर
प्रतिपद कष्टों की भरभार।
दृढ साहस के धनी कर्मरत
जो रहते हरक्षण बेदार,
वही पहुँचते हँसते हँसते
विजयश्री के स्वर्णिम द्वार।

- उपाध्याय अमर मुनि

# अध्यात्म और विज्ञान

## डॉ. देवेन्द्रकुमार शास्त्री

वर्तमान में किए गए शोध व अनुसन्धान-कार्यों से यह स्पष्ट हो जाता है कि अध्यात्म और विज्ञान दोनों अत्यंत महत्त्वपूर्ण हैं। यद्यपि दोनों का प्रयोजन प्राणी मात्र को सुखी करना है, किन्तु दोनों के विषय एवं क्षेत्र भिन्न-भिन्न हैं। परन्तु प्राणी-जगत और उसके जीवन का विश्लेषण तथा व्याख्या करने में दोनों की भूमिकाएं अपना-अपना महत्व रखती हैं।

अध्यात्म का विषय और अधिकार-क्षेत्र आत्मा है। आत्मा नित्य, त्रैकालिक, ध्रुव, सत्तामय, ज्ञान-आनन्दनिर्भर चेतन पदार्थ है। विज्ञान में आत्मा और उसके कार्यों की मीमांसा नहीं होती; किन्तु प्रकृति और उसके जीवन की प्रत्येक जानकारी भौतिक विज्ञान में निहित होती है। इसलिये प्राय: यह कहा जाता है कि अध्यात्म और विज्ञान एक-दूसरे के पूरक हैं। यद्यपि विभिन्न वैज्ञानिकों ने समय-समय पर तर्क व अनुमान से एवं संवेदना व मस्तिष्क चेतना के रूप में आत्मा को समझने-समझाने का प्रयत्न किया है; किन्तु कुल मिलाकर उनकी पहुँच भौतिक है।विज्ञान मुख्य रूप से अन्तरिक्ष, काल, जड़ पदार्थ, गित और द्रव्य के विश्राम का प्रतिपादन करता है। क्योंकि विश्व या लोक में इन पाँचों की प्रधानता है। जैनधर्म स्पष्टरूप से छह द्रव्यों ( जीव, पुद्गल, धर्म, अधर्म, आकाश और काल) के समूह को लोक (Universe) कहता है।

प्रसिद्ध वैज्ञानिक नोबल पुरस्कार विजेता फाइनमैन (Feynman) ने अपनी पुस्तक में क्वाण्टम सिद्धान्त की अवक्तव्यता को 'क्वाण्टम व्यवहार' (Quantum behaviour) शीर्षक के अन्तर्गत सूक्ष्म कणों के विषय में प्रत्यक्ष तथा परोक्ष रूप से स्याद्वाद के सातों भंगों (कथनों) को स्वीकार किया गया है।

नव भूकम्प-विज्ञान (बिसोलॉजी) के जनक डा. मदनमोहन बजाज ने तथ्यों के साथ यह प्रकाशित किया है कि विश्व में घटित होनेवाली सभी प्राकृतिक आपदाओं का मुख्य कारण पशु-हिंसा है। इस प्रकार विज्ञान की यह मान्यता है कि दुनिया की ऐसी कोई घटना नहीं है, जिसका कोई कारण न हो। अध्यात्म भी कार्य-कारण को मानता है, लेकिन जैनधर्म की सैद्धान्तिक मान्यता यह है कि किसी भी कार्य के सम्पन्न होने में अन्तरंग और बहिरंग टोनों तरह के कारण होते हैं। किन्तु बहिरंग कारण निमित्त मात्र है। वास्तव में प्रत्येक द्रव्य में होनेवाला कार्य उसकी अपनी स्वाभाविक योग्यता से होता है। क्योंकि द्रव्य में परिणमन सहज स्वाभाविक है। परिणाम द्रव्य का धर्म है। वस्तु स्वयं परिणामी है। एक अवस्था से अन्य अवस्था रूप होना वस्तु का पर्याय स्वभाव है। जिस समय जो परिणाम होता है उसके होने में यथार्थ में कोई कारण नहीं होता है, वह निरपेक्ष होता है, लेकिन उपचार से काल को निमित्त कारण कहा जाता है। ऐसा कहे बिना व्यवहार नहीं चल सकता है। भेद करने के लिए. समय-समय की इकाई की संगणना करने के लिए यह आवश्यक है। जैनधर्म का सम्पूर्ण सिद्धान्त (आगम) शास्त्र कारण के अनुसार कार्य की व्याख्या करता है : जो जीव जैसा भाव करता है वह उसका

તીર્થ-સોરભ

रुव्यवधंती वर्ष : २५

वैसा फल अवश्य प्राप्त करता है। आचार्य अमृतचन्द्र कहते हैं —

"यद्यपि इस जगत में अनादि का अज्ञानी जीव कहता है कि कर्म मेरे हैं, मैं उनका कर्ता हूँ। इस प्रकार वह क्रिया का पक्षपाती है, कर्तृत्व के अहं कार में डूबा हुआ है। लेकिन जब उसके अन्तरंग में सुमति जाग्रत हो जाती है, तब सम्यग्ज्ञान का उदय हो जाता है और वह योगों की क्रिया से उदास हो कर, ममता को मिटा कर, पर्यायबुद्धि को छोड़कर, निजस्वभाव को ग्रहण कर आत्मानुभव के रस में भीग जाता है।"

यह सिद्धान्त है कि प्रत्येक द्रव्य अपने-अपने स्वभाव से उत्पन्न होता है। एक द्रव्य दूसरे द्रव्य के गुण को उत्पन्न नहीं कर सकता। जीव में राग-द्रेष के उत्पन्न होने में अज्ञान निमित्त है जो उस जीव के ही अशुद्ध परिणाम हैं। किन्तु निमित्त कभी कर्ता नहीं होता। क्यों कि यह प्रश्न है कि यदि एक द्रव्य अन्य के परिणमन में निमित्त हो, तो वह स्वयं अन्य द्रव्य के स्वभाव से उत्पन्न होता है या अपने स्वभाव से? यदि वह स्वभावजन्य परिणाम से उत्पन्न होता है तो फिर कर्तृत्व कहां है? और यदि निमित्तभूत अन्य द्रव्य के स्वभाव से उत्पन्न होता है तो उसका आकार भी वैसा होना चाहिए जो नहीं होता है। वास्तव में कोई भी द्रव्य अन्य द्रव्य में अपना गुण-स्वभाव नहीं डाल सकता है।

ज्ञान चेतना कैसी है? उत्तर है - चमकती, जागती, चैतन्य रूपी ज्योति है। ज्ञान पूर्ण, अच्युत और शुद्ध स्वरूप है। ज्ञानी ज्ञेय पदार्थ से कुछ भी विक्रिया को प्राप्त नहीं होता, जैसे दीपक प्रकाशने योग्य घट-पटादि पदार्थों से विक्रिया को नहीं प्राप्त होता।

आत्मा अनेकान्तमयी, अनन्तधर्मा है। फिर भी, उसे ज्ञान मात्र कहा है। ज्ञान प्रसिद्ध है, स्वसंवेदनगम्य है, उससे आवनाभावी अनन्त धर्म के समुदाय से अभिन्न प्रदेश रूप आत्मा है। ज्ञान मात्र कहने में टंकोत्कीर्ण, निश्चल दृष्टि से युगपद्रूप – कम और अक्रम रूप प्रवर्तते ज्ञान से अविनाभूत अनन्त धर्म का समूह आत्मा है। आत्मा के ज्ञान मात्र भाव में अनन्त शक्ति उदित होती है, उघडती है।

जो आत्मा कर्मफल का वेदन आप ही करता है वह पुन: दु:ख के बीज द्रव्यकर्म को बाँधता है और पुन: कर्मफल को वेदता हुआ सुखी-दु:खी होता है तथा फिर दु:ख के बीज द्रव्यकर्म बाँधता है। ज्ञान से अन्य या परभाव को 'मैं' रूप अनुभव करना अज्ञान चेतना है।

अज्ञानचेतना दो प्रकार की है - कर्मचेतना और कर्मफळचेतना। ज्ञान के सिवाय अन्य जीवों का कर्ता रूप अनुभव कर्मचेतना है और भोक्ता रूप अनुभव कर्मफलचेतना है। यो दोनों ही अज्ञानचेतना हैं जो संसार की बीज है।

वर्तमान में कर्म का उदय आने पर ज्ञानी विचारता है कि यह पूर्व में बँधे हुए कर्मों का कार्य है, मेरा कार्य नहीं है और न मैं उसका कर्ता हूँ। मैं तो शुद्ध चैतन्य मात्र इनसे अत्यन्त भिन्न, निराला, अखण्ड आत्मा परमतत्त्व हूँ। सम्पूर्ण कर्मफल की संन्यास-भावनावाला ज्ञानी चिंतन करता है कि मैं कर्म के उदय का मात्र ज्ञाता-द्रष्टा हूँ।

वस्तुत: जैनधर्म वीतराग-विज्ञान है। दो सहस्राब्दियों के पूर्व ही आचार्य कुन्दकुन्द के पाहुड (सुत्तागमो) ग्रन्थों में आत्मा के कर्तृत्व और भोकृत्व का अभाव सिद्ध कर शुद्धात्मा को दर्शाया था। यद्यपि विश्व के अनेक दर्शनों ने परमाणु आत्मा और योग की व्याख्या की है। किन्तु यह जैनधर्म की प्रमुख विशेषता है कि वह शुद्ध अध्यात्म का निर्वचन करता है। 'शुद्ध अध्यात्म' से हमारा अभिप्राय शुद्ध आत्मा के स्वरूप से है। जिसमें पर-दु:ख तथा परभावों की मिलावट है वह शुद्ध अध्यात्म कैसे हो सकता है? शरीरादिक की क्रिया अध्यात्म नहीं है।

समस्त योगविद्या सामान्यत: हठयोग पर तथा मन, वचन, शरीर पर आधारित है, लेकिन जैन अध्यात्म शुद्धात्मा पर आश्रित है। आचार्य कुन्दकुन्द कहते है कि निश्चय दृष्टि से एक द्रव्य का दूसरे द्रव्य से कुछ भी सम्बन्ध नहीं है, क्योंकि उनके प्रदेश भिन-भिन हैं। अत: दोनों की एक सत्ता नहीं है। वस्तुत: प्रत्येकद्रव्य की स्वतन्त्र सत्ता है। कारण स्पष्ट है कि एक द्रव्य का दूसरे द्रव्य के साथ आधार-आधेय सम्बन्ध भी नहीं है। प्रत्येक द्रव्य अपने आधार से है। इसलिये जान आधेय जाननपने रूप अपने स्वरूपाधार में प्रतिष्ठित है। जान और क्रिया रूप ज्ञान ज्ञान में ही है और क्रोध, अहंकार, माया, लोभ आदि जीव अपने स्वरूप में प्रतिष्ठित हैं। जैसे अपनी बुद्धि में आकाश द्रव्य के आधार-आधेय जीव की कल्पना की तो यह निश्चित हुआ कि ज्ञान ज्ञान में ही प्रतिष्ठित है। इसलिये ज्ञान क्रोधादि जीवों में नहीं है। क्षण भर पहले जो प्राणी क्रोध का भाव कर रहा था, वही अल्प समय बाद यह विचार करता है कि मुझे इस छोटी-सी बात पर इतना उग्र क्रोध नहीं करना चाहिए था। यह किसने जाना? वास्तव में जाननहारा जान है जो क्रोधादि जीवों को अपने से भिन्न जानता है। क्रोधादिक जीव-जान को नहीं जानते, क्योंकि वे जड़ किंवा अचेतन है। चेतन में ही जानने, देखने की शक्ति होती है। इसलिये आध्यात्मिक पुरुष ज्ञाता-द्रष्टा होता है।

उक्त विवेचन से स्पष्ट है कि जैन धर्म वैज्ञानिक पद्धति पर आधारित सूक्ष्म अध्यात्म से समन्वित है। परमाणु के एक प्रदेश से ले कर अनन्त सृक्ष्म तथा स्थूल स्कन्धों की विवेचना के साथ तीन लोक की वैज्ञानिक व्याख्या करनेवाला पर्यावरण, शाकाहार (शाकाहार में भी काल तथा क्रिया-भेट से भक्ष्य-अभक्ष्य की व्याख्या) आदि का विवेचन विस्तार से करने वाला जैनधर्म ही है। अत्यन्त प्राचीन काल में तीर्थंकरों ने संपूर्ण लोक को यह बताया था कि पेड़-पौधे, जल, अग्नि, वायु आदि में जीव तथा जीवन पाया जाता है। अत: उनकी रक्षा करना स्वाभाविक कर्तव्य एवं प्राकृतिक नियम है। यदि इसका पालन नहीं किया गया तो प्रकृति (नेचर) और उसके जीवन में प्रदूषण तथा विषमता फैल जायेगी और उसके घातक दुष्परिणाम होंगे। वर्तमान का भौतिक विज्ञान भी समय-समय पर यही चेतावनी देता रहता है। इस प्रकार अध्यात्म विज्ञान का विरोधी न होकर उसका पूरक है। आत्मा परमात्मा के जिस क्षेत्र में विज्ञान का प्रवेश नहीं है, वह उसे पूर्ण रूप से प्रकाशित करता है। नोबल पुरस्कार विजेता रिचर्ड फिनमन भी अपने एक व्याख्यान में यह स्वीकार कर चूके हैं कि वास्तव में हम परमाणु को तब तक पूर्ण रूप से नहीं जान सकते हैं, जब तक जैनधर्म निरूपित 'प्रदेश' तक विज्ञान की पहुँच नहीं हो जाती है। जिस क्षेत्र को परमाणु घेरता है उसे 'प्रदेश' कहते हैं। इस प्रकार अध्यात्म और विज्ञान दोनों ही जगत और जीवन को समझाने में महत्त्वपूर्ण भूमिका निभाते हैं। यथार्थ में जैनधर्म आध्यात्मिक है और विज्ञान भी। इसका निर्णय भविष्य ही कर सकेगा। - भारतीय जानपीठ

१८, इन्स्टिट्यूशनल एरिया, लोदी रोड, नई दिल्ली-3

## पर्यावरण का आधार": अहिसा-भावना

डॉ. कपूरचंद जैन रीडर एवं अध्यक्ष संस्कृत विभाग, श्री कुन्द कुन्द जैन (पी.जी.) कॉलेज, खटोली

वैज्ञानिक विकास ने हमें जो दिया है उनमें एक प्रदूषण भी है। आज पर्यावरण की सुरक्षा जैनधर्म के सिद्धांतों को अपनाने से सरलता सिद्ध होगी। अत: जैनधर्म के सभी सिद्धान्त पूर्णत: वैज्ञानिक हैं, प्रकृति का संतुलन बनाये रखने के लिए उनका सम्यक् पालन विशेष उपकारी है।

नगरीकरण, औद्योगीकरण यातायात के आधुनिक यान्त्रिक साधन, उनकी तेज ध्वनि, अण्शक्ति का प्रयोग, दूषित वायु, दूषित जल, दुषित खाद्य पदार्थ, पृथ्वी की निरन्तर खुदाई, वनों का काटा जाना, रेडियोधर्मी, जैविक और रासायनिक कचरा, मांसाहार की बढती प्रवृत्ति. पारस्परिक वैमनस्य, अर्थलोलुपता आदिने मनुष्य को उस चौराहे पर लाकर खडा कर दिया है जहाँ से सभी रास्ते विनाश की ओर ही जाते हैं। क्या आप जानते हैं कि आज ओजोन-परत ट्ट रही है, जिससे पृथ्वी पर सभी जीवधारियों का जीवन खतरे में पड गया है। पृथ्वी पर आक्सीजन का स्रोत यही ओजोन हैं। यही सुर्य की पराबेंगनी विषैली किरणो को रोकने का काम करती है। यदि सुर्य की किरणें सीधे पृथ्वी पर आयें तो त्वचा का कैंसर, आंखो के अनेक रोग आदि हो सकते हैं।

जैन-दर्शन और विज्ञान के अनुसार सृष्टि का एक निश्चित संतुलन है। सारी प्रकृति तालबद्ध तरीके से चल रही है। कुछ लोग मानते हैं कि इस गतिमयता के पीछे किसी ईश्वर का हाथ है, पर जैन-दर्शन ऐसी किसी सत्ता में विश्वास नहीं करता, सृष्टि अनादि और अनन्त है। सृष्टि का प्रत्येक कण अपनी स्वतन्त्र सत्ता लिये है, और स्व-स्वरूप में स्थित है।

पर्यावरण शब्द 'परि-समन्तात् आवरणम्-पर्यावरण' दो शब्दों से मिलकर बना है अर्थात् जो सब औरसे सृष्टि को व्याप्त किये है, दूसरे शब्दों में वातावरण को ही पर्यावरण कह सकते हैं। पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु, ध्विन (आकाश) ये पाँच महाभूत पर्यावरण के मूल आधार हैं। ये अपने निश्चित अनुपात में अनादि से स्थित हैं। मनुष्य कभी धर्म के नाम पर, कभी विज्ञान के नाम पर तो कभी प्रगति के नाम पर इनसे छेडछाड़ करता है आजकल यह छेडछाड कुछ ज्यादा ही बढ़ गई है फलत: ये महाभूत प्रदूषित हो रहे हैं।

प्रदूषण की कोई सर्वसामान्य परिभाषा देना सम्भव नहीं है। अमेरिकी राष्ट्रीय विज्ञान अकादमी (1966) के अनुसार - 'मिट्टी, पानी, वायु, पाँधे, पेड और जानवर मिलकर पर्यावरण या वातावरण का निर्माण करते हैं—जब एक सीमा से अधिक विकास के लिए प्रकृति का उपयोग किया जाता है, तो इस पर्यावरण में कुछ परिवर्तन होता है, यदि इन परिवर्तनों की प्रक्रिया का प्रकृति के साथ सामंजस्य नहीं किया जाता तो उससे ऐसा असंतुलन पैदा हो सकता

रष्ट्रसंती वर्षः २५

તીર્ચ~સૌરભ

9.26

है, जिससे पृथ्वी पर मनुष्यजीवन खतरे में पड सकता है।' यही प्रदूषण है। आज मिट्टी, जल, अग्नि, वायु, ध्वनि, वनस्पति आदि के प्रदूषण भयावह हैं।

जैन शास्त्रों में प्रतिपादित मात्र अहिंसा व्रत का ही यदि भली भाँति पालन किया जाये तो इस प्रदूषण रूपी दैत्य से बचा जा सकता है। कितने आश्चर्य की बात है कि प्रदूषण के मुख्य आधार पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु (ध्वनि, आकाश), वनस्पति व वन्य प्राणी हैं और जैनाचार छह प्रकारकी स्थूल हिंसा का निषेध गृहस्थों को करता हैं। वे छह प्रकार भी पथ्वीकायिक, जलकायिक, अग्निकायिक. वायुकायिक, वनस्पतिकायिक और त्रसकायिक अर्थात् दो, तीन, चार व पांच इन्द्रिय जन्तु व वन्यप्राणी, मनुष्य आदि हैं। इस प्रकार यह बिल्कुल स्पष्ट है कि यदि षट्काय के जीवों की स्थूल हिंसा का त्याग कर दिया जाये तो उक्त छह प्रकार के प्रदूषणों से बचा जा सकता है। अहिंसा का केवल पारलौकिक ही नहीं अपितु प्रत्यक्ष जीवन से भी गहरा सम्बन्ध आज समझ में आने लगा है। यद्यपि अहिंसा प्राण विनाश की दृष्टि से विचार करती है और विज्ञान उस पर प्रदूषण की दृष्टि से विचार करता है। जैनधर्म प्राणी-मात्र की दृष्टि से अहिंसा पर विचार करता है और विज्ञान केवल मनुष्य की दृष्टि से विचार करता है, किन्तु परिणाम की दृष्टि से दोनों एक ही केन्द्र बिन्दु पर आकार मिल जाते हैं।

#### मिट्टी का प्रदूषण

आज अधिक से अधिक खनिज पदार्थीं,

विशेषतः कोयला एवं तेल के लिये जिस तीव्रता से पृथ्वी का खनन किया जा रहा है वह चिंता का विषय है। औद्योगीकरण के कारण बडे शहरों और कारखानों के आसपास की जमीन अत्यन्त प्रदूषित होती जा रही है। खनन से उठनेवाली धूलि ने फेफडों एवं गले के रोगो को जन्म दिया है। इससे पृथिवीकायिक जीवों के साथ सेंकडों त्रसकायिक जीवों का भी घात होता है। यदि हम पृथिवीकायिक जीवों की स्थूल हिंसा से विरत हो जायें तो ऐसे प्रदूषण से बचा जा सकता है। साथ ही वायु प्रदूषण से भी हमारी रक्षा हो सकेगी।

#### जल प्रदुषण

मानव जीवन के लिए वायु के बाद सबसे आवश्यक तत्त्व जल है। पर आज वायु के बाद जल ही सबसे अधिक प्रदूषित हो रहा है। जल के प्रदूषण से केवल जलकाय के ही जीवों की हिंसा नहीं होती अपितु उसमें रहनेवाले मछली आदि जीव भी मर जाते हैं और प्रदूषित पानी पीने से मनुष्य तक मर जाते हैं। कारखानों का विषैला जल नदी व तालाबों में छोडा जाता है। गंगा, यमुना जैसी पवित्र नदियों के उदाहरण सामने हैं, जिन्हें आज शुद्ध करने की योजनायें बनाई जा रही है। नालियों में घरों का तेजाब युक्त व समुद्र तक में परमाणु रियेक्टर का कचरा डाला जा रहा है। वैज्ञानिकों का कथन है कि यदि जल-प्रदूषण न रोका गया तो समुद्र भी प्रदूषित होकर भयावह स्थित उत्पन्न कर देगा।

जलकायिक जीवों की स्थूल हिंसा से विरत होकर इस प्रदूषण को रोका जा सकता है। स्वकल्याण की दृष्टि से हम पानी छानकर प्रयोग

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

में लायें। जल उबालकर पीयें। परकल्याण की दृष्टि से जल में किसी प्रकार की विषैली तेजाब, मलादि न डालें। कहा ग या है - 'जलमल मोरिन गिरवायों'।

## अग्नि, ईंधन या तेल का प्रदूषण

ईंधन का प्रदूषण भी कम भयावह नहीं है। कोयला, मिट्टी का तेल, डीजल, पैटोल, उपले लकडी आदि के अमर्यादित जलाने से जो धुआं उठता है, वह पूरे वायुमण्डल को दूषित कर देता है। आज औद्योगीकरण के कारण ओजोन परत तक में छिद्र हो गया है जो भयावह है। किसी व्यस्त चौराहे पर आप शाम को खडें हो जायें तो सांस लेना भी भारी हो जायेगा। इसका कारण धुएं से ऑक्सीजन (जीवनदायक तत्त्व) का नष्टहोना है। एक तथ्य के अनसार--'एक व्यक्ति पूरे साल में जितनी ऑक्सीजन का उपयोग करता है, उतनी ऑक्सीजन एकटन कोयला जलने में, एक मोटर के एक हजार कि.मी.चलने में. एकहवाई जहाज के दो हजार कि.मी. की यात्रा में खत्म हो जाती है। अग्निकायिक-हिंसा से विरत हुआ जाये तो इस प्रदूषण से बचा जा सकता है। हम आवश्यकतायें कम करें। आवश्यकता से अधिक अग्नि न जलायें तो इस प्रदूषण से हमारी रक्षा हो सकती है ।

#### वायु प्रदूषण

बिना वायु के जीवन की कल्पना असम्भव है। वायु का प्रदूषण ईंधन जलाने, औद्योगिक क्रियाओं में विभिन्न गैसों के छोडे जाने तथा कभी-कभी दुर्घटनावश भी ऐसा हो जाता है। वायु प्रदूषण से विभिन्न शारीरिक, मानसिक रोग यहाँ तक कि मृत्यु भी हो जाती है। पेड-पौधों व भावनादि को भी नुकसान पहुँचता है।

इसका एक मन्दकारण धूम्रपान भी है। इससे फेफडे खराब हो जाते हैं। तम्बाकू में मिले निकोटिन, कोल्टा आर्सेनिक तथा कार्बन मोनाऑक्साइड विष का काम करते हैं।

ध्विन प्रदूषण भी भयावह है। ट्रेन, बस, जहाज व लाउडस्पीकर, जुलूस, वाद्ययन्त्र आदि से उठनेवाली तरंगे अनिद्रा, चिडचिडापन, नैराश्य आदि मानसिक रोगों की जननी है। कर्ण के विभिन्न रोग, श्वसन प्रणाली, जनन क्षमता-हास व मस्तिष्क के विभिन्न रोग इससे पैदा होते हैं।

जैनधर्म में वाणी को तीन रूपो में नियन्त्रित किया गया है प्रथम मौन रहो (बचन गुप्ति) द्वितीय आवश्यकता से अधिक मत बोलो। (भाषा समिति) और तृतीय हित मिष्ट और परिमित बोलो (सत्य व्रत)। वाहनादि के कम उपयोग से भी वायु प्रदूषण से बचा जा सकता है। साथ ही वायुकायिक जीवों की हिंसा से विरत हुआ जा सकता है।

## वनस्पति प्रदूषण या वनस्पति का अभाव

पेड पौधे हमारे जीवन दाता है। वे विष पीकर अमृत देते हैं। सांसारिक प्राणवायु का बहुभाग वनस्पति से पैदा होता है। बाढ व भूस्खलन का रुकना वनस्पति पर निर्भर है। अनेक जीवों की रक्षा वनों से होती है। वर्षा का नियन्त्रण भी वनस्पति पर है, पर आज वनस्पति की हिंसा को कोई हिंसा मानता ही नहीं। असीमित लकडी का प्रयोग कर वनों को काटा जा रहा है जिससे रेगिस्तान बढ रहा है, पानी का स्तर नीचे जा रहा है। समुद्र बढ रहे हैं। यदि आवश्यकतायें कम करें, वनस्पतिकाय के जीघों की हिंसा से विरत हों तो इस असन्तुलन से बचा जा सकता है। प्राणवायु शुद्ध हो सकती है। वनों के विनाश से हमारे हृदय क्रूर होते जा रहे हैं। आयरलैन्ड के अलस्टर क्षेत्र के निवासियों की आपराधिक प्रवृत्ति के कारणों की खोज करने पर पाया गया कि—'उनकी हिंसात्मक प्रवृत्तियों का कारण वहाँ की धरती का लगातार वन-विहीन हो जाना है।'

वन हमारी प्राणवायु के भंडार है। एक आदमी को प्रतिदिन कम से कम 16 किलो आक्सीजन चाहिए। इतनी ऑक्सिजन के लिए 50 वर्ष की आयु और 50 टन वजन वाले 5-6 वृक्ष चाहिए। दूसरे शब्दों में 5-6 वृक्षों को काटना एक आदमी को प्राणवायु से वंचित कर देना है। वास्तव में दम घोटकर उसकी हत्या कर देना है।

इस प्रकार स्थावर हिंसा से विरत होने के अभ्यास से पर्यावरण का संरक्षण भली प्रकार से हो सकता है। त्रस हिंसा का त्याग करने पर शराब, मांसाहार का निषेध होगा जिससे पशु-सम्पदा नष्ट नहीं होगी और प्रकृति का सन्तुलन बना रहेगा। व्यक्ति के इस हिंसा से विरत होने पर उसका मन पवित्र होगा, पवित्र मन के होने पर झूठ, चोरी, कुशील आदि पापों से बचा जा सकेगा तब सच्चे अर्थों में मनुष्य-मनुष्य होगा और पर्यावरण का संरक्षण भी। आइये हम संकल्प करें कि हम हिंसा से विरत होगें और पर्यावरण का संरक्षण करेंगे।

# क्तिय

- उद्यमेन हि सिद्धयन्ति कार्याणि न मनोरथै:।
   न हि सुप्तस्य सिंहस्य प्रविशन्ति मुखे मृगा:॥
- इस लोक में एसी कोई वस्तु नहीं है, जिसे मनुष्य अपने उद्यम से प्राप्त न कर सके। 'असम्भव' शब्द केवल मूर्खों के कोष में ही मिलता है। नेपोलियन की डायरी में 'असम्भव' जैसा कोई शब्द ही नहीं था।
- जिन खोजा तिन पाइया, गहरे पानी पैठ। यदि गहरा गोता लगाकार भी समुद्र में से मोती नहीं निकाल सकते तो समझना चाहिए कि सफलता के लिए पूरे मन से उद्यम नहीं किया गया।
- भाग्य पर विश्वास रखकर पुरुषार्थ न करने से आदमी हतोत्साहित होता हैं।

૧૩૨ 📗 તીર્થ-સૌરભ

रुपतुष्यंती वर्ष : २५

# अणुव्रतोंका पालन : आदर्श और सम्भावनाएं

#### पं. श्री नीरजजी जैन

भगवान महावीर के शासन में धर्म की साधना को सागार धर्म और अनगार धर्म के रूप में दो प्रकार का कहा गया है। जिस गृहस्थ को संसार-शरीर और परिग्रह आदि विषयों से विरक्ति होने लगती है वह उदासीन श्रावक, जब देशकाल की परिस्थितियों के कारण, शारीरिक सीमाओं के कारण, अभ्यास की अपूर्णता के कारण और राग-द्वेष की तदनुकूल कृशता के अभाव के कारण, अपने आपको महाव्रतों के निर्दोष पालन में पूरी तरह समर्थ नहीं पाता तब तक वह मुमुक्षु अणुव्रतों की भूमिका में ही अपनी साधना यात्रा प्रारंभ करता है और क्रमश: उसके सोपानों पर आरूढ होता चला जाता है।

आगे जाकर जब साधक को अपनी अनासिक पर भरोसा होने लगता है तथा संसार- शरीर और भोगों के प्रति उसके मन में तीव्र अरुचि उत्पन्न होती है, तब यदि मुनिपद का निर्वाह करने की अन्य अनुकूलताएं प्राप्त हो तो ऐसा निष्ठावान साधक मानव-जीवन का महानतम संकल्प धारण करके, महाव्रती का गौरवशाली, त्रिकाल वन्दनीय पद ग्रहण करने की ओर बढ़ता है। दीक्षा गुरु उसकी निष्ठा, पात्रता, क्षमता और समर्पणभाव का आकलन करके उसे दैगम्बरी दीक्षा प्रदान करते हैं। दीक्षा के उपरांत गुरु ही अपने संरक्षण तथा अनुशासन में साधक क्यू मार्ग-दर्शन करते हुए उसे साधना की ऊंचाइयों तक जाने का अवसर देते हैं।

इस प्रकार श्रावक धर्म और मुनिधर्म में साध्य-साधक संबंध सिद्ध होता है, परंतु श्रावक धर्म मात्र साधक नहीं, वह उपने आप में साध्यभी है क्योंकि उससे वर्तमान पर्याय में शुभ्रता आती है, पापों का नाश होता है और वह मोक्ष का परंपरा कारण भी बनता है। कुछ लोग व्रतादिक की साधना को एकांत से आस्रव-बंध का ही हेतु मानकर अविरति और व्रताचरण को, अथवा पाप और पुण्य को समान माननेकी भूल करते हैं, परंतु आगम का मंतव्य ऐसा नहीं है। यह ठीक है कि तत्त्वार्थ सूत्र के सातवें अध्याय में व्रतादिक को शुभास्रव का हेतु बताया है, परंतु आगे नवमें अध्याय में निर्जरा के कारणों में भी उन्हीं व्रतादिक की गणना करके आचार्य उमास्वामी महाराज ने आगम का अभिप्राय स्पष्ट कर दिया है।

वास्तव में व्रत के दो पक्ष होते हैं। पहला उसका प्रवृत्तिमूलक पक्ष है और दूसरा उसमें अनिवार्यत: निहित निवृत्ति को सूचित करता है। जैसे किसीने एकासन का नियम लिया तो उसकी प्रतिज्ञा तो यही मानी जायेगी कि 'आज मुझे एक बार ही भोजन करना है,' परंतु इस नियम का निवृत्ति परक अभिप्राय यह है कि मैं जो रोज तीन बार भोजन ग्रहण करता हूं उसमें से आज मेरे दो बार के भोजन का त्याग है, केवल एक बार ही लेना है। इसमें भोजन लेने की जो प्रवृत्ति मैं करूंगा उससे तो आस्त्रव होगा, परंतु दो बार का भोजन त्यागने रूप जो निवृत्ति हुई है, वह आस्रव का कारण नहीं बन सकती। वह यथानुकूल संवर और निर्जरा का ही कारण बनेगी।

आचार्य पूज्यपाद स्वामीने अपने मौलिक ग्रंथ 'इष्टोपदेश' में श्रावक धर्म की सार्थकता बताने के लिये कहा कि – 'अव्रती जीवन बिताकर तरक आदि की अशुभ पर्याय बांधने के स्थान पर, व्रती जीवन अपनाकर देवादि शुभ पर्यायों की भूमिका बनाना अच्छा है। किसी की प्रतीक्षा के लिए धूप में खड़े होकर क्लेश पाने की अपेक्षा छाया में खड़े होकर आराम पा लेना निश्चिंत ही श्रेष्ठ हैं–

वरं व्रतैः परं दैवं नाव्रतैर्वत नारकं, छायातपस्थयोर्भेदः प्रतिपालयतोर्महान। इष्ट्रोपरदेश/३

एक हिन्दी कविने तो गृहस्थाश्रम को मुनिधर्म की प्रारंभिक पाठशाला ही कह दिया। उन्होंने लिखा कि गृहस्थी का उलझनभरा वातावरण, जहां पग-पग पर स्वार्थों की टकराहट होती है, साधना की पाठशाला ही है। उस निरंतर संघर्षशील वातावरण में जिसने निरुद्धिग्न बने रहने और अपनी समता को सुरक्षित रख पाने का अभ्यास नहीं किया, वह तपस्या के लिये वन में जाकर भी कुछ नहीं कर पायेगा। जिन सों घर मांहिं कछू न बनी तिनसों वन मांहिं कहा बहनि है।

श्रावक साधना के प्रतीक पुरुष गणेश वर्णी—

बीसवीं सदी में अपने आचरण के माध्यम से अणुव्रतों की महनीयता को प्रकाशित करनेवाले साधकों के नाम लिये जायें तो निश्चिंत ही उनमें पूज्य १०५ श्री क्षुल्लक गणेशप्रसादजी वर्णी महाराज का नाम बहुत ऊपर होगा। युवावस्था में ही ज्ञान प्रचार के लिये अपना जीवन न्यौछावर कर देने का संकल्प लेने वाले गणेशप्रसादजीने अपनी ३३ वर्ष की अधेड़ आयु तक ब्रह्मचर्य प्रतिमा ग्रहण नहीं की। १९०७ में जब उन्होंने सातवीं प्रतिमा के व्रत अंगीकार किये तब उसके पूर्व ही उनका ज्ञानदान-यज्ञ प्रारंभ हो चुका था और उसके दो वर्ष पूर्व १९०५ में बनारस में उनके द्वारा स्याद्वाद महाविद्यालय की स्थापना भी हो चुकी थी।

१९०७ में सातवी प्रतिमा ग्रहण करने के उपरांत चालीस वर्षो तक पूज्य वर्णीजीने गांव-गांव अलख जगाकर विद्या प्रचार के अपने संकल्प को साकार किया। इस बीच उनके द्वारा समाज को नई दिशा मिली और समाज सुधार के अनेक उल्लेखनीय कार्य हुए। वर्णीजीकी विशेषता यह रही कि यह सब करते हुए भी वे एकदम निर्लेप बने रहे. उन्होने संस्थाओं की स्थापना की परंतु संस्थाए उन्हें कभी बांध नहीं पाईं. चालीस वर्षों की इस साधना-यात्रा के बाद, ७३ वर्ष की वृद्धावस्था में ब्र. गणेश वर्णी ने अपने आपको आत्म-कल्याण की साधना में नियोजित करने के लिये क्षुष्लक का पद ग्रहण किया। अपनी संस्थाओं से और अपनी कर्मभूमि से सारे नाते तोड़कर वर्णीजी क्षुल्लक पद पर ही अपने अंत समय सन् १९६१ तक साधना करते रहे.

वर्णीजीने कभी मुनिदीक्षा का विचार नहीं किया। उनकी मान्यताथी कि वर्तमान में महाव्रतों का निरितचार निर्वाह करने के लिये देशकाल बहुत अनुकूल नहीं है। इस दूषित वातावरण में महाव्रतों की मर्यादा को सुरक्षित रख पाना बहुत कठिन है। आज वर्णीजी महाराज द्वारा लिखा गया दो हजार पृथ्ठों से भी अधिक का प्रेरक साहित्य उपलब्ध है जो हमारे लिये उनका अमर अवदान है। समयसार पर उनके प्रवचनों के कैसेट आज एक अनमोल धरोहर हैं। अंत में ईसरी के उदासीन आश्रम में सात वर्ष की एकांत साधना और चौंतीस दिनों की सल्लेखना पूर्वक, १९६१ में वर्णीजीने उत्तम सल्लेखना मरण प्राप्त किया।

गणेशप्रसाद वर्णी के द्वारा दीक्षित क्षुल्लक शिष्यों में श्री जिनेन्द्र वर्णीजीने 'ेनेन्द्र सिद्धांत कोश' की रचना करके, अणुव्रती होते हुए, आचार्य कोटि की श्रुतसेवा की है। उनका विप्ल साहित्य और सैकडों आडियो कैसेट उनकी श्रुत-साधना के ज्वलंत प्रमाण हैं। मनोहरलालजी वर्णीने सिद्धांत और अध्यात्म दोनों विषयों पर लेखनी चलाकर जिनवाणी के भण्डार को समृद्ध किया है। इन दो साधकों ने अपने कालजयी कृतित्व से अणुव्रती साधकों की सूची में गौरवपूर्ण स्थान प्राप्त किया है। और अपने दीक्षा गुरु गणेश वर्णी का यश-वर्द्धन किया है। क्षुल्लकश्री चिदानंद बाबाजी और क्षुल्लकश्री पूर्णसागरजी आदि उनके अन्य शिष्यों ने भी ज्ञान प्रसार के क्षेत्र में पर्याप्त कार्य किया है। अनवरत ज्ञानाराधक ब्र. भूरामलजी-

अणुव्रतों की प्रभावना करनेवाले दूसरे महापुरुष स्वनामधन्य ब्रह्मचारी पं. भूरामलजी हुए। भूरामलजीने युवावस्था में ही आजीवन अविवाहित रहकर माता सरस्वती तथा जिनवाणी की सेवा का संकल्प कर लिया था। गणेश वर्णी द्वारा संस्थापित स्याद्वाद विद्यालय बनारस से अध्ययन करके निकलने के बाद उन्होंने पचास वर्षों तक निरंतर लोकोपकारी साहित्य की रचना करके सार्वजनिक कल्याणकारी मार्ग की यात्रा की। जब तक उन्हें लौकिक प्रवृत्तियों से पूरी संतुष्टि और अनासिक नहीं हो गई तब तक पं. भूरामलजीने चारित्र के पथ पर कदम बढ़ाना उचित नहीं समझा।

वृद्धावस्था में इन महापुरुषने अपनी व्रत सम्पदा को बढ़ाने का साहस किया। सन् १८९१ में जन्मे भूरामलजीने १९४७ में, छप्पन वर्ष की आयु में सातवीं प्रतिमा के व्रत धारण किये। इसके बाद भी वे आठ वर्ष तक व्रती श्रावक रहकर ही साधना करते रहे। फिर चार साल क्षुल्लक-एलक पद पर अभ्यास करने के बाद, जब लौकिक कार्यों के प्रति उपेक्षा भाव और संसार तथा शरीर के प्रति उत्कट वैराग्य मन में उदित हुआ तभी वे आगे बढे। चारित्र-चक्रवर्ती पूज्य आचार्य शांतिसागरजी के द्वितीय पट्टाधीश, महान दिगम्बर आचार्य पुज्य श्री शिवसागरजी महाराज से दिगम्बरी दीक्षा प्राप्त करके ब्र. भूरामलजी उनके प्रथम दीक्षित शिष्य 'मुनि जानसागर' बने। उन्होंने आचार्य पद भी धारण किया और पुज्य विरागसागरजी तथा पुज्य विद्यासागरजी को मुनि दीक्षा देकर कृतार्थ किया. आयु के अंत में स्वयं आचार्य पद त्यागकर उन्होंने उत्कृष्ट सल्लेखना मरण प्राप्त किया।

ये उदाहरण मात्र दो ही नहीं है। अणुव्रतों के अनुशासन में बंधकर धर्म और समाज की सेवा करने वाले साधकोंकी सूची बहुत लम्बी है। तीन तीन सरस्वती भवन स्थापित करनेवाले

Jain Education International

ऐलक पत्रालालजी, आत्मलीन साधक श्रीमद् राजचन्द्रजी, मौन साधकश्री दीपचन्दजी वर्णी, जैन संस्कृति संघ सोलापुर के संस्थापक ब्र. जीवराज गौतमचन्द दोशी, क्रान्तिकारी समाजसुधारक ब्रह्मचारी शीतलप्रसादजी जिनवाणी को प्रकाश में लाने के लिये जूझने वाले बुद्धिलाल श्रावक, आगम की रक्षा के लिये अंत तक तत्पर रहे ब्रह्मचारी किपलजी कोटड़िया, जो बाद में क्षुल्लक चैतन्यसागरजी हुए, सिद्धांत वारिधि ब्र. रतनचन्द्र मुख्तार आदि आदि अनेक त्यागी व्रती अभी हमारे सामने ही तो हुए है। माताएं भी उदाहरण बनीं -

महिला व्रतियों में गिना जाये तो वर्णी के व्यक्तित्व को संवारने वाली धर्ममाता ब्र. चिरोंजा बाई, आरा के बाला-विश्राम की प्रेरणास्रोत ब्रह्मचारिणी मा चन्दाबाई, बम्बई की ब्र. मगनबाई, सोलापुर श्राविका संस्था की संस्थापिका पदाश्री ब्र. पण्डिता सुमितबाई शाह, आदि महिलाओं के उपकारों से क्या समाज कभी उन्न्रण हो सकता है? इन सभी माताओं ने अणुव्रतों के ही अनुशासन में बांधकर अपने जीवन का उत्कर्ष और समाज का महान उपकार किया है।

इस प्रकार बीसवीं सदी के इतिहास में ज्ञान प्रसार के क्षेत्र में, साहित्य रचना में और समाज सुधार के क्षेत्र में अणुव्रतों का पालन करनेवाले साधकों का योगदान इतना पुष्कल है कि उसका प्रकाश पूरी इक्कीसवीं सदी को आलोकित करने में सक्षम सिद्ध होगा।

उदाहरण वर्तमान में भी हैं-

वर्तमान में श्रीमद् राजचन्द्र आध्यात्मिक

साधना केन्द्र के संस्थापक सोने श्रीगुरुजी का सत्कार्य भी सहज् भुलाया नहीं जा सकता. अपनों के बीच 'साहबजी' के नाम से ख्यात सोने श्रीगुरुजी की स्वामी आत्मानंद बनने तक की यात्रा सुगम नहीं थी. सात समंदर पार तक जिन धर्म की महती प्रभावना करने के पहले अपने संकल्प की पूर्ति के लिये उन्होंने कितना घोर परिश्रम किया है और कितने कष्ट सहे हैं इसका लेखा किसने रखा है? एक अकेला व्यक्ति यदि ठान ले तो अपने पुरुषार्थ से, स्व-पर कल्याण की दिशा में कितना काम करत सकता है, कोबा का यह संस्थान इसका ज्वलंत उदाहरण है। इस साधना स्थली को देखकर यह आश्वस्ति मिलती है कि अणुव्रत पालन करनेवाले साधकों में भी अडिंग संकल्प शक्ति हो सकती है और वे अपने देशकाल को दूर दूर तक प्रभावित कर सकते हैं। श्राविका संस्था सोलापुरकी संचालिका ब्र. बिद्युल्लता शाह, श्रीमहावीरजी में शिक्षा-मंदिर की सर्जनहार ब्र. कमलाबाई तथा भोज में ज्ञान साधना में रत ब्र. विमलाताई मुरावटे आदि अनेक ऐसे ही नाम हैं।

### सम्भावनाएं अनन्त हैं-

अणुव्रतों का पालन करते हुए स्व-पर कल्याण का जो प्रशस्त मार्ग आचार्योने प्रस्तुत किया है, उसके अंतर्गत साधना करते हुए जीवन का उत्कर्ष करनेकी अनंत सम्भावनाएं आज के सामाजिक वातावरण में भी बनी हुई हैं। यदि व्रताचरण व्यक्तित्व के विकास की सीढ़ी है तो वह आज भी उस अभिप्राय की पूर्ति में उतना ही सहायक है जितना पहले कभी था। लेकिन यह तभी सम्भव है जब अणुव्रतों की महत्ता और मर्यादा को उनके सही परिप्रेक्ष्य में ग्रहण किया जाये और उनके माध्यम से सही अभिप्राय की पूर्ति का लक्ष्य बनाया जाये।

ब्रह्मचर्य-व्रत नामक सातवीं प्रतिभा व्रती जीवन का मध्यवर्ती पडाव मानी जाती है। सागर धर्म की सीमा के रूप में भी इसकी व्याख्या की गई है। इसके बाद ही अनगार धर्म के अभ्यास का क्रम प्रारंभ होता है। सातर्वी प्रतिमा तक श्रावक को गृहत्याग करनेकी अनिवार्यता नहीं होती। संकल्पी हिंसा और हिंसक आरंफ-परिग्रह की प्रक्रिया का त्याग करके वह घर में रह कर अपने लिये तथा अपने आश्रितों के लिये आजीविका उपार्जन के साथ यथाशक्य समाज सेवा करते हुए भी आदर्श अणुव्रती का जीवन व्यतीत कर सकता है। यद्यपि आज धर्म के हर क्षेत्र की तरह इस क्षेत्रमें भी कुछ विसंगतियों का प्रवेश हो गयाहै। उसकी चिंता करके त्यागी वृती महानुभावों को अपने कर्तव्य और दायित्व समन्वय बिठाकर अपनी साधना को पवित्र और मार्ग को निर्दोष बनाये रखने का निरंतर प्रयास करना चाहिए.

स्वावलंबन और श्रम अणुव्रत-साधना के आवश्यक तत्त्व हैं। सातवीं प्रतिमा तक इनका अच्छा अभ्यास साधक को आगे भी काम देता है। वैसे भी व्रती को कोई अधिकार नहीं है कि वह सातवीं प्रतिमा लेते ही आठवीं और नवमी प्रतिमा के अभ्यास की ओट में आरंभ-परिग्रह त्याग का दिखावा करता हुआ अपना सारा भार समाज पर डाल दे. ऐसा करने पर वह अपना स्वावलंबन खो बैठता है। उसका आत्म-गौरव खण्डित हो जाता है और वह अपने आपको पूरी

तरह पराश्रित अनुभव करने लगता है। अपने व्रतों को अतिचार आदि दोषों से बचाना भी उसके हाथ में नहीं रह जाता, दूसरों की कृपा पर निर्भर हो जाता है। दूसरी और श्रम का अवसर ही उसके हाथ से निकल जाता है। श्रम मनुष्य के जीवन को सरस बनाता है और उसमें वात्सल्य तथा विनय जैसे गुणोंकी वृद्धि करता है। स्वावलंबन और श्रम के बिना 'श्रमणत्व'की परिकल्पना भी नहीं हो सकती।

जब तक व्यक्ति समाज का अंग बनकर जी रहा है तब तक उसे यह दृष्टि रखनी चाहिए कि वह समाज से जो भी प्राप्त करता है, उससे कुछ अधिक ही समाज को देता चले। अणुव्रतों की निर्दोष पालना के साथ यह समीकरण सहज सम्भव है, उसमें कोई दोष नहीं आता. अण्व्रती साधना में सफलता, सम्मान और प्रसिद्धि पानेवाले जिन व्रतियों का ऊपर गुणगान किया गया है, वह इसीलिये तो हुआ कि उन्होंने समाज से जितना पाया उससे अधिक, या उससे बहुत अधिक वे समाज को देते रहे। ऐसी उदात्त भावना लेकर, आत्म-गौरव की अनुभृति के साथ अणुव्रतों का निरतिचार पालन किया जा सके तो आज भी अणुव्रती श्रावक की प्रतिष्ठा एक अच्छे और सम्मानित साधक के रूप में हो सकती है। जो त्यागी ऐसी सावधानी के साथ व्रत पालन कर रहे हैं उन्हें आत्म तुष्टि के साथ साथ व्रती होने का गौरव भी पाप्त होता है।

> शांति सदन, कम्पनी बाग, सतना. मप्र. ४८५ ००१

# राष्ट्रीय और स्वदेशी चेतना

विद्यावारिधि डॉ. महेन्द्रसागर प्रचण्डिया (एम.ए., पीएव.डी., डी.लिट्.)

राष्ट्रीय शब्द का पूर्व और अपूर्व रूप है राष्ट्र जिसके अर्थ हैं वह निश्चित भू-भाग जहाँ अपना शासन, अपनी भाषा, अपने सारे रीति-रिवाज, अपना खान-पान तथा अपनी सभ्यता, अपनी संस्कृति प्रचलित है। राष्ट्रीय शब्द का सामान्य अर्थ है - राष्ट्र का तथा राष्ट्र सम्बन्धी।

'स्वदेशी' शब्द का सामान्य अर्थ है - अपने देश का। 'स्वदेशी' शब्द के आजादी से पूर्व के विशिष्ट प्रयोक्ता थे महात्मा गाँधी। गाँधीजी की मान्यता रही है—'स्वदेशीकी भावना संसार के सभी स्वतंत्र देशों में है। भारत स्वदेशी-भावना के द्वारा स्वतंत्र हुआ और अब उसका आर्थिक और आत्मिक विकास भी इसी भावना के द्वारा हो सकता है। प्रत्येक देश की प्रगति के नियमों का तकाजा है कि वहाँ के रहनेवाले वहाँ की ही पैदाश और माल को ज्यादा अपनायें।'

स्व और पर विषयक भावना का जन्म अर्वाचीन नहीं है। प्रज्ञा और पर्याय मिल कर प्राणी के रूप को स्वरूप प्रदान करते हैं। प्रज्ञा वस्तुत: 'स्व' तत्त्व है जब कि पर्याय है 'पर' तत्त्व। इसी से स्वदेशी और परदेशी जैसी अवधारणायें उत्पन्न हुई हैं। स्वदेशी के प्रति निजता और आत्मीयता होना प्राकृत है, परदेशी के प्रति सौहार्द और सहानुभूति हो सकती है, पर निजता नहीं। गाँधीजी प्रत्येक देशवासी में इसी निजता को जगाना चाहते थे।

स्वदेशी में अपने देश के प्रति निजता की अनुभूति उत्पन्न होते ही उसमें राष्ट्रीय चेतना का संचार होने लगता है। अपने राष्ट्र में सुख दु:ख भोगना सभी राष्ट्रवासियों को स्वीकार होता है। पराये सुख के लिये अपने देश को छोड़ना स्वदेशी मान्यता के प्रति द्रोह है, विद्रोह है। प्रत्येक राष्ट्र प्रेमी को अपने राष्ट्र की धूप और-छाँव, अभाव और प्रभाव तथा सुख और दु:ख समान रूप से प्रिय और पवित्र प्रतीत होते हैं, उसे परदेशी आकर्षण कभी अभिभूत नहीं कर पाते। दरअसल यही भावना राष्ट्र-प्रेम का पोषण करती है।

महात्मा गाँधी 'स्वदेशी' को व्रत मानते थे। व्रत में पर पदार्थ के प्रति लगान पूर्णत: विरत हो जाता है। स्वदेशी के प्रति पूर्ण निष्ठा और संकल्प में दृढ़ता का परिपालन आवश्यक होता है। गांधीजी का मानना था, स्वदेशी व्रत का निर्वाह तभी हो सकता है जब विदेशी का इस्तेमाल न किया जाए। किसी भी भारतवासी को अपने देश की बनी वस्तु का व्यवहार करने केलिये उपदेश करना पड़े तो यह उसके लिये शर्म की बात है।

गुलाम भारत में इसी भावना के द्वारा गांधीजी देशवासियों में स्वदेशी के प्रति निजता के संस्कार जगाने में सफल हुये थे। इसी भव्य भावना में अनुप्राणित होकर कितने ही राष्ट्र-प्रेमियों ने स्वतंत्रता के लिये उल्लेखनीय उत्सर्ग किए? हँसते- हँसते अपने देश की स्वतंत्रता हेतु अपने प्राणन्यों छावर कर दिये। बातों ही बातों में सहर्ष शहीद हो गए।

उत्सर्ग और बलिदान की कहानी लम्बी है.

રજતજરાંતી વર્ષ : ૨૫

पर इतना तय है कि गांधीजी के नेतृत्व में स्वदेशी की भव्य भावना के द्वारा अंग्रेजी शासन और सिंहासन हिलाकर रख दिया गया।

स्वदेशी ने अपनी आवश्यकता की पूर्ति के लिये उत्पादन के संस्कार दिये। कपास का उत्पादन किया गया। सूत कांता गया। अपने देशी सीमित साधनों से अपने ही हाथों सूत कांतना प्रारम्भ किया गया और खादी बुनी गई। खादी की गरिमा थी। खादी के आगे विदेशी वस्त्र और वेशभूषा निरर्थक अनुभूत हो उठे। खादी धारण कर प्रत्येक भारतवासी सुख और सन्तोष का श्वास लेने लगा। अपने श्रम और साधन-शक्ति पर उसका गर्वित होना स्वाभाविक है।

खादी में कितने शहीदों की सुगंध आती है। कितनी वीराङ्गनाओं और नो निहालों का देश-प्रेम अनुभूत हो उठता है। खादी के तार-तार में स्वदेशी की झंकार सुनाई पड़ती है और इसी भावना से अनुप्राणित हो कर देशवासियों को अपने देश की माटी से, पानी से जीवंत आशा और विश्वास पेदा होना स्वाभाविक है। करोड़ो-कण्ठों से एक ही स्वर फूट उठता है। यथा —

'सारे जहाँ से अच्छा हिन्दोस्तां हमारा।'

स्वदेशी ने हमारे अंदर दायित्व निर्वाह की भावना जाग्रत की थी। दायित्व निर्वाह की सम्भावना श्रम-साधना पर निर्भर करती है। श्रम से व्यक्ति में स्वावलंबन के संस्कार उत्पन्न होते हैं। 'स्वदेशी' का उत्तम व्यवहार एक सच्चा स्वावलम्बी ही कर सकता है। आज हमारे जीवन से श्रम के संस्कार प्राय: समाप्त होने लगे हैं। फलस्वरूप हमारे विचार और व्यवहार में इकसारता निस्तेज हो उठी है। इससे हमारे मन-

मानस में 'स्वदेशी' की भावना निष्प्रभ होने लगी है।

आज का आदमी विदेशी आँख से जीवन जीने की सार्थकता आँकने लगा है। हमें जीवंत सुख और सुविधा के लिये विदेशी भाने लगा है। यही परिणाम है कि हमारी स्वदेशी प्रतिमाएँ आज विदेशी परिधि पर दस्तक देने लगी हैं।

हमारे विचार और व्यवहार में गजब की गिरावट आ गई है। इस अनाहूत गिरावट का हेतु वैयक्तिक नहीं, सामूहिक है। जब शासन संविधान पर हावी हो जाता है, तब जीवन-विकास और उल्लास के दरवाजे प्राय: बंद हो जाते हैं। आपाधापी से आदमी की प्रामाणिकता हाथ से छूट जाती है और उसका प्रभाव नीचे तक होता है। आज गांधी के देश में अप्रमाणिक जीवन जीने का मानों अभ्यास सा हो गया है। ऐसी स्थितिमें स्वदेशी की भव्यभावना का मूल्याङ्कन कौन और कैसे कर सकता है।

इस अधम अवस्था से उबरने की शक्ति और सामर्थ्य आज भी 'स्वदेशी' में विद्यमान है। स्वदेशीवाद वस्तुत: द्वेष का रास्ता नहीं है, वह मूलत: नि:स्वार्थ सेवा का सिद्धांत है और उसकी जड़ विशुद्ध अहिंसा अर्थात् प्रेम में है। गांधीजी कहते हैं, अहिंसक मार्ग यह है कि जितनी उचित मानी जा सके, अपनी उतनी आवश्यकताएँ पूरी करने के बाद जो पैसा बाकी बचे, उसका वह प्रजा की ओर से ट्रस्टी बन जाए।

अगर वह प्रामाणिकता से संरक्षक बनेगा तो जो पैदा करेगा, उसका सद्व्यय भी करेगा। जब मनुष्य अपने आपको समाज का सेवक मानेगा, समाज की खातिर धन कमाएगा और समाज के कल्याण के लिये उसे खर्च करेगा, तब उसकी कमाई में शुद्धता आयेगी। संरक्षक वह है जो अपने ट्रस्ट के कर्तव्यों को ईमानदारी से और श्रेष्ठतम हितों में पूरा करता है।

संसार में अनंत प्राणी हैं। मनुष्य इन सभी प्राणियों में श्रेष्ठ हैं। उसके पास बुद्धि-बल है, देहबल है, उपयोग करने की अमोघ शक्ति और सामर्थ्य है। प्रकृति ने उसे शरम करने के लिये दो हाथ दिये हैं और खाने के लिये केवल एक मुख दिया है। दोनों हाथों से किया गया अर्जन निश्चित रूप से अधिक है, तब उसे शेष का यथोचित विसर्जन करना चाहिये। यह वस्तुत: उसका धर्म बन जाता है।

धर्म से समुदाय और समाज में संतोष और सौहार्द का वातावरण पैदा होता है। इसी भावना से प्रेरित होकर गांधीजी प्राय: कहा करते थे, 'जो ईमानदारी से धंधा करते हैं, वे भी देश की सेवा करते हैं। सेवा का दावा करनेवाले लोग भारी कुरूप हो सकते हैं और धंधा करके कमाने वाले लोग शुद्ध सेवक हो सकते हैं।'

'स्वदेशी' की ढाल सत्याग्रह होती है, एक तो वह कि जिस चीज के लिये लड़ते हैं, वह सचमुच सत्य है, और दूसरा यह कि उसका आग्रह रखने में अहिंसा का उपयोग होता है। गांधीजी का मानना है कि, 'सत्याग्रही सदा बुराई को भलाई से, क्रोध को प्रेम से, झूठ को सत्य से और हिंसा को अहिंसा से जीतने की कोशिश करता है। दुनिया को बुराई से पार करने का और कोई उपाय नहीं है।' स्वदेशी में आस्था रखनेवाला व्यक्ति यह काम दूसरे से नहीं अपितु स्वयं अपने से प्रारम्भ करता है। वह मानता है स्वयं का सुधार अथवा सुधारना दूसरे के सुधार का प्रोत्साहन होता है और इस प्रकार सुधार का विस्तार स्वयमेव वर्द्धमान होता जाता है। कहा भी है 'सुधरे व्यक्ति, समाज व्यक्ति से, उसका असर राष्ट्र पर हो।'

'स्वदेशी' के संदर्भ में गांधीजी का एक संस्मरण याद आया है—'गाँवों में विलायती दवायें क्यों?'

एक बार एक अमरीकी बहन सेवाग्राम-आश्रम में रहने के लिये आई। एक दिन काम करते हुए अचानक वह किसी तरह जल गई। सोचा, यहाँ किसी के पास कोई न कोई मरहम तो होगा ही, इसलिये उन्होंने मरहम मांगा। गाँधीजी ने कहा, 'इस पर मिट्टी लगाओ।' उसने ऐसा ही किया और उसे आराम भी मालूम हुआ। वह किसी पत्र की प्रतिनिधि थी और भारतीय संस्कृति का अध्ययन करने के लिये इस देश में आई थी। इसलिये उसे समझाते हुये गाँधीजी बोले, 'गाँवों में विलायती दवाओं का उपयोग क्यों किया जाए? अगर ऐसा हुआ तो हमारे लोग कंगाल बन जायेंगे। मामूली घाव का क्या इलाज हो सकता है, यह हमें जान लेना चाहिये। उनके स्थान पर झट से तैयार मरहम लगाना मेरे विचार में एक प्रकार से आलस्य को ही बढ़ावा देना है। पुराने जमाने में हमारे देश की बूढ़ी बहनें 'देशी' दवायें जानतीं थीं। आज भी ऐसी दवाओं का ज्ञान रखती हैं, लेकिन अब उसमें कुछ सुधार होना चाहिये। अगर उन्हें वैज्ञानिक रीति से समझाया जाए तो वे गांवों में लेडी डॉक्टर जरूर बन सकती हैं। आप एक शिक्षित महिला हैं। हमारे देश की स्थिति का अध्ययन करने आई हैं, इसलिये आप इन बातों की ओर खास तौर से ध्यान दीजिएगा।'

# ''अहिंसा का महत्त वर्तमान विज्ञान में''

## डो. सी. जैन, दिल्ली

"अहिंसा" शब्द का अर्थ है प्राणियों की हिंसा न करना। इस परिभाषा के अनुसार किसी भी जीव की हिंसा न करना अहिंसा कही जाएगी। यद्यपि यह परिभाषा नकारात्मक जात होती है, परंतु वास्तव में इस परिभाषा से यह स्पष्ट हो जाता है कि प्राणीमात्र पर करुणा की भावना ही अहिंसा है। अतएव अहिंसा की व्यापकता को समजने के लिए प्राणीजगत का विस्तार जानना आवश्यक है। संसार के प्राणियों का विभाजन अनेक प्रकार से किया गया है - परंत जैन धर्म के अनुसार प्राणियों को पांच भागों में बांटा गया है - एक इन्द्रिय, द्वि इन्द्रिय, त्रि इन्द्रिय, चऊ इन्द्रिय, पंच इन्द्रिय। "एक" इन्द्रिय जीव जिनमें केवल स्पर्शन इन्द्रिय है जैसे वनस्पतियां. ''द्रि'' इन्द्रिय जीव जिनमें स्पर्शन एवं स्वाद इन्द्रिय होती है, जैसे "लट", त्रि इन्द्रिय जीव जिनमें स्पर्शन, स्वाद एवं घ्राण इन्द्रिय होती है, जैसे चींटी आदि। चऊ इन्द्रिय जीव जैसे मच्छर, मक्खी, पंच इन्द्रिय जीव जैसे पशु, मनुष्य आदि। वर्तमान विज्ञान के आधार पर जीव-शास्त्रियों एवं वनस्पति शास्त्रियोंने उपर्युक्त सभी प्रकार के जीवों को जीव मान लिया है। अतएव इनमें किसी भी जीव की हिंसा, हिंसा ही कही जाएगी।

अब हम विज्ञान के विविध पहलुओं से विचार करके देखेंगे कि अहिंसा का उन विभिन्न विषयों में क्या महत्त्व है।

## आधुनिक आयुविज्ञान एवं अहिंसा

पिछलें बीस वर्षों में आयुविज्ञान के सम्मुख कुछ विशेष बातें देखने को मिली हैं। मांसाहारी व्यक्तियों को आतों के कैंसर, हृदय रोग, लकवा, गठिया रोग, गुर्दे के रोग अधिक होते हैं। इन व्यक्तियों पर कीटाणुओं के आक्रमण भी अधिक होते हैं। बहुत सी उपर्युक्त बीमारियों की कोई स्थाई चिकित्सा नहीं होती है, जैसे हृदय रोग, कैंसर, गुर्दे के रोग एक बार हो जाये, तो विश्व के किसी भी भाग में पूर्ण चिकित्सा संभव नहीं है। इसके विपरीत शाकाहारी व्यक्तियों को इन रोगों की संभावना कम रहती है। "शाकाहार" भोजन अहिंसा या करुणा की भावना का ही प्रतीक है। अहिंसक व्यक्ति किसी प्राणी को मारकर उसे अपना भोजन नहीं बनाता। यह अहिंसा की भावना ही उस व्यक्ति की इन रोगों से सुरक्षा करती है। अब प्रश्न आता है कि शाकाहारी व्यक्ति फल फूल वनस्पतियां खाता है, तो क्या वह हिंसा नहीं करता। पेड़ पौधों पर लगने वाले फल. फूल, वनस्पतियां आदि मनुष्य या पशु खाते हैं. तो उनमें बीजों का विस्तरण होता है। यह किया पेड-पौघों की संतित के संरक्षण में सहायक होती है और प्राकृतिक संतुलन बनाए रखती है। इसलिए पेडों के हित में है। हां, पेड-पौधों को काट देने में हिंसा अवश्य होती है। इस्लिए युकेलिप्टस अशोक, इम्ली, आम,

રજતજ<mark>યંતી વર્ષ : ૨૫</mark>

તીર્ચ-સોરભ

अमरुद, बरगद पीपल आदि के पेडों को नहीं काटना चाहिए।

शारीरिक स्वास्थ्य की दृष्टि से अहिंसा की भावना मनुष्यों को स्वस्थ रखने में सहायक होती है। इसके साथ-साथ मानसिक संतुलन बनाये रखने में भी सहायक होती है। मानसिक असंतुलन के कारण बहुत से व्यक्ति आत्महत्या तक कर लेते हैं। इसलिए मानसिक शांति बनाये रखने के लिये अहिंसा की भावना महत्त्वपूर्ण योगदान देती है।

#### पर्यावरण और अहिंसा

पिछले कुछ वर्षो में पर्यावरण विज्ञान विशेष रुप से विकसित हुआ है। इस क्षेत्र के वैज्ञानिकों ने अपनी रिपोर्ट में विशेष रूप से उल्लेख किया है कि पेड पौधों को काट देने से उन स्थानों पर रेगिस्तान जैसी स्थित उत्पन्न हो जाती है। इसलिये भूमि बंजर हो जाती है। अत: वैजानिकों ने भारत सरकार से विशेष रूप से निवेदन किया है कि जंगलों के पेड पौधै न काटे जाए एवं नये पेड रेगिस्तान में लगाये जायें, तो देश को सुखे से बचाया जा सकता है। पेड़-पौधों के काटने पर हिंसा होती है। हिंसा से जगत में पाप फैलता है. जो सुखा, वर्षा न होने, के रूप में प्रस्फुटित होता है। इसी प्रकार यह भी देखने में आया है कि समुद्री किनारों पर एवं मांसाहारी प्रदेशों में भूकंप अधिक आते हैं। यह भी हिंसा का दुष्प्रभाव है। यह बात भी इकोलोजिस्ट को समझ में आने लगी है पर्यावरण और इकोलोजी का संतुलन अथवा प्रकृति का संतुलन समाप्त होना अहिंसा से संबंधित ही बात है। इंग्लैंड एवं

अमेरिका जैसे देशों में रॉयल सोसाइटी फॉर बर्ड प्रोटेक्शन, सोसाइटी फॉर प्रिवेंशन ऑफ क्रुआलिटी एंड वाइल्ड लाइफ प्रिजर्वेशन सोसाइटी आदि की स्थापना का प्रमुख उद्देश्य पर्यावरण और इकोलोजिकल संतुलन को न बिगड़ने देना ही है। अहिंसा के सिद्धांत का ही इस बात से प्रतिपादन होता है। बॉम्बे नैचुरल हिस्ट्री सोसाइटी के द्वारा मेंढकों के वध को इकोलोजिकल डिस्टरबैंस ही बतलाया गया है। कृषि विज्ञान और अहिंसा

कृषि विज्ञान की खोजों से यह प्रयत्न किया जा रहा है कि कृषि को हानि पहुंचाने वाले कीटाणुओं को कैसे नष्ट किया जाए, अनेकों औषधियों का प्रयोग इन कीटाणुओं को मारने के लिए किया जाने लगा था। डी.टी.टी. और गैमेक्सिन जैसे कीटनाशक के द्वारा इन कीटाणुओं को नष्ट किया गया है। जब इन औषधियों के प्रयोग होने के पश्चात होने वाले लाभ, हानियों पर विचार किया गया तो आश्चर्यजनक परिणाम सामने आए। डी.डी.टी. एवं गैमेक्सिन मनुष्य के स्वास्थ्य पर बुरा प्रभाव डालते हैं। इन पदार्थी से मनुष्यों की नसों में विशेष हानिकारक प्रभाव देखे गए जिनकी वर्तमान समय में कोई चिकित्सा संभव नहीं हो सकती है। फसल के उत्पादन में कोई विशेष प्रभाव नहीं पडता। उत्पादन जितना अन्न कीड़े - मकोड़े खा लेते थे. उस अन्न की कीमत इन दवाओं की कीमत से कम ही होती है। सारांश में यह बात स्पष्ट होती है कि इन कीड़ों की हिंसा निरर्थक ही रही एवं मानव स्वास्थ्य पर इनकी हिंसा का परिणाम से बुरा प्रभाव पडा। इस दृष्टिकोण से

તીર્થ-સૌરભ

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

कृषि विकास कुछ हानिकारक ही सिद्ध हुई है। उद्यान और अहिंसा

उद्यानों के विशेषज्ञों की एक समस्या है कि सार्वजिनक उद्यानों को लोग खेलकूद एवं सैर-सपाटी के रूप में लेने लगे हैं। इस कारण अनेक पेड-पौधे क्रिकेट की बॉल हाकी की चोटों से, फुटबालों की मार से नष्ट हो जाते हैं, एक छोटे पेड, घास, पैर के नीचे आते-जाते प्राय: नष्ट हो जाते हैं। बार बार घास लगाई जाती है, परंतु वहां भूमि ही नजर आती है। उद्यान में काम करनेवाले माली, चौकीदार, इस समस्या का सामना कैसे करें। यह एक विकट समस्या है।

खेल विभाग के विशेष प्रभाव के कारण खेल बन्द नहीं किये जा सकते हैं। इस समस्या का प्रमुख कारण यही है कि मनुष्य वनस्पतियों को जीवित नहीं समझते। वनस्पतियों को कुचलने में हिंसा को हिंसा नहीं मानते। यदि वनस्पतियों के प्रति अहिंसा का भाव रखें, तो संभवतया यह समस्या समाप्त हो सकती है। अहिंसा वनस्पतियों की रक्षा में पूर्ण योगदान दे सकती है।

## आनुवांशिकी और अहिंसा

जेनेटिक्स विश्व संमेलन १९८३ दिसम्बर १२ से २१ दिल्ली प्रदेश में हुईथी। इस संमेलन में विश्व प्रसिद्ध एम.आइ.टी. मासाचुलेट, अमेरिका के प्रोफेसर आर. वेनबर्गने यह बात विशेष रूप में कही, कि मांसाहार करनेवाले व्यक्तियों को कैंसर अधिक होता है। उन्होंने कहा कि अमेरिका में मृत्यु का दूसरा कारण "कैंसर रोग" है और यह रोग मांसाहार से संबंध रखता है। जापान में यह रोग पिछले कुछ वर्षों से लोगों को होने लगा है अन्यथा यह रोग वहां के निवासियों को नहीं होता था। इस रोग का जापान निवासियों को न होनेका कारण, वहां के निवासियों का मांसाहार न करना प्रमुख था। अब जापान के लोगोंने भी मांसाहार करना प्रारंभ कर दिया है जिसके कारण यह रोग वहां पर व्यापक स्तर पर फैल रहा है। भारतवर्ष में कैंसर रोग का एक कारण यह भी हो सकता है। मांसाहार से "जीन्स" परिवर्तन या कारिसनोजन की उपस्थित प्रमुख कारण हो सकते है। इस बात से यह सिद्ध होता है कि अहिंसा का पालन करनेवाले व्यक्तियों को इस भयानक रोग की सम्भावना कम रहती है और उत्पन्न होने वाली संतान भी स्वस्थ रहती है।

## मनोवैज्ञानिक विश्लेषण और अहिंसा

मनोवैज्ञानिकों ने अहिंसा और हिंसा के विशेष प्रभावों का विश्लेषण करना प्रारंभ किया। मनोवैज्ञानिकों के सम्मुख एक विशेष प्रश्न सदैव उलझन में डालता रहा कि मनुष्य अपराधी दृष्टिकोण क्यों अपनाता है। इसमें क्या परिवर्तन किया जा सकता है अपराधी दृष्टिकोण का प्रमुख कारण हिंसा की भावना ही है। अनेको अपराधियों से प्रश्न करने पर ज्ञात हुआ कि उन्हें अपराध करने के बाद कोई ज्ञान नहीं था कि अपराध क्यों किया। उन्हें अहिंसा का पाठ नहीं पढाया गया। यदि हिंसा, अहिंसा का भेद कराया होता, तो सम्भवतया वे अपराधी नहीं होते। वैज्ञानिकों का कहना है कि यदि अपराधों की संख्या कम करना है तो, अहिंसा की शिक्षा बचपन से ही प्रारंभ करनी चाहिए। यह शिक्षा

रक्षतक्षयंती वर्ष : २५

તીર્થ~સૌરભ

૧૪૩

उन्हें अहिंसक बनाने में सहायक होगी और स्वस्थ राष्ट्र निर्माण में महत्त्वपूर्ण होगी। पक्षी विज्ञान एवं अहिंसा

पिक्षयों के विशेषज्ञोंने संपूर्ण विश्व में यह आव्हान किया है कि पिक्षयों को मारा न जाए। उन्हें अपना भोजन न बनाएं। रॉयल सोसाइटी फॉर बर्ड प्रोटैक्शन के तत्त्वावधान में डाक्टर प्रेस्ट का कहना है कि यदि पिक्षयों की सुरक्षा नहीं की गयी, तो आगामी कुछ वर्षों में पिक्षी संसार से समाप्त हो जाऐंगे। पिक्षयों को समाप्त होने से बचाने के लिए कुछ शिकारियों का ध्यान उन्होंने आकर्षित किया और इस समस्या से उन्हें समजाया। राज्य स्तर पर वे कानून की सहायता लेने के लिए भी वे अग्रसर हैं। डाक्टर सलीम अली भारतवर्ष में पिक्षी रक्षा में महत्त्वपूर्ण योगदान दे रहे हैं। यह कार्य अहिंसा की भावना का प्रसार करने से आसानी से संभव हो सकता

है। जापान और भारतवर्ष में व्याप्त अहिंसा की भावना बर्ड प्रोटैक्शन स्पष्ट रूप से ज्ञात होती है। यह बात विश्व के ऑरिनथोलोजिस्ट ने भी स्वीकार की है।

सारांश में यह बात कही जा सकती है कि अहिंसा का महत्त्व वर्तमान विज्ञान में शनै: शनै: समझा जाने लगा है। आवश्यकता इस बात की है कि विज्ञान के उन सभी क्षेत्रों में जहां ''जीवों''की व्याख्या की जाती है, अथवा ''जीवों के विज्ञान के संदर्भ में कोई योजना बनाई जाती है, तो अहिंसा व ''हिंसा''का विचार अवश्य करना चाहिए। इस विचार से असंख्यात जीवों को मृत्यु से बचाया जा सकता है एवं स्वयं उन जीवों की हिंसा से होनेवाले पाप से बच सकता है। जैसे-जैसे विज्ञान में प्रगति होगी, अहिंसा का महत्त्व और स्पष्ट होता आएगा।

# नप्रता

- नम्रता के तीन लक्षण हैं कड़वी बात का मीठा जवाब देना, क्रोध के समय चुप रहना और अपराधी को सजा देते समय हृदय में कोमलता रखना।
- नरमाई स्वार्थ की सिद्धि के लिए तोले की कुञ्जी के समान है, परंतु व्यक्ति को धनुष की तरह उतना ही झुकना चाहिए, जितने से उसकी मजबूती में कमी न आए। अधिक नमने से हानि होने की सम्भावना रहती है।
- नम्रता आध्यात्मिक संस्कृति का शिला लेख है।
- शिक्षित मनुष्य का मुख्य लक्षण उसकी नम्रता और सेवा-भावना है।

રજતજયાંતી વર્ષ : ૨૫

## शाकाहार आवश्यक क्यों 🕻

## प्रा. यशवंत कु. गोयल अकोल

अहिंसा हमारे जैन धर्म का प्राण है। लेकिन हम और हमारा सामाजिक जीवन कैसा है यह देखना मैं आवश्यक समझता हूँ। जैन धर्म कहता है कि आप तीन मकारों से दूर रहो – मद्य, मांस और मधु इसका पालन करना है। जिस से हमारा आहार शुद्ध हो। कहा है कि — जैसा खावे अन्न, वैसा होवे मन। जैसा पीवे पानी, वैसी होवे वाणी।

हमारा खान-पान यदि शुद्ध हो तो हमारी भाषा, विचारधारा सृजनशील रहेगी। दु:ख की बात है कि हमारा युवा समाज विदेशियों के खान पान की नकल कर रहा है यह एक फैशन हो गया है।

शाकाहार की जगह मांसाहार और मंदिरापान हो रहा है। भारत में अनेक धर्म हैं। कोई धर्म में दूसरों के दिल दु:खाकर व्यवहार करना बताया नहीं है। मानिसक हिंसा को वहाँ स्थान नहीं है। फिर प्रत्यक्ष पशुओं की हिंसा करके मांस खाने में क्या मतलब?

हमारा अज्ञानी समाज अभी भी देवी देवताओं को बिल दिये बगैर प्रसन्न नहीं होता उनका जीवन सफल नहीं होता। शाकाहार क्यों? इस बारे में जैन धर्म और शाकाहार इस विषय में कहा जाता है कि—

थोड़ा सा खून कपडे को लगा लो वह अपवित्र माना जाता है। फिर मांस का भोजन करने से चित्त निर्मल कैसे होगा। लाल बहादुर

शास्त्री विदेश जाते थे तो शाकाहार ही लेते थे। महात्मा गाँधी विदेश में शिक्षा के लिये गए तब उनसे उनकी माता ने तीन वचन लिये थे - मांस. मदिरा और पर स्त्री त्याग जिसका पालन उन्होंने आजीवन किया। मांसाहार से अनेक रोग होते हैं। नीति भ्रष्ट होती है। आजकल जो भ्रष्टाचार, लुटमार, व्यभिचार दिखाई देता है, वह खान-पान भ्रष्ट होने का ही फल है। आचार्य विद्यासागरजी ने अमरकंटक में अहिंसा रैली की। उसका उद्देश्य शाकाहार का प्रचार करना और मांसाहार त्याग तथा मांस उत्पादन करके जो विदेश में भेजा जाता है उसका विरोध करना यह था। आजकल हमारे व्यापारी मित्र भी मिलावट करके कभी मांसयुक्त दवाइयों का व्यापार करते हैं तो हमें कलंकित होना पडता है। फैशन के नाम पर आजकल कई देशी-विदेशी वस्तु हमारे शरीर की सुंदरता बढाती तो नहीं परन्तु कई रोग पैदा करती है। इसलिये नैसर्गिक जीवन जीना हमारे लिये उपकारी है।

आजकल भ्रष्टाचार की निदयों उत्तर से दिक्षण तक बह रही है। बड़े-बड़े नेता इसमें फँसे हुए है। फिर हमारे युवा पीढ़ी पर, राजनीति पर क्या प्रभाव पड़ रहा है। जैन शाकाहारी है, यह समझाने की जरूरत नहीं फिर भी हमारे नवयुवक सत्संग न होने से बिगड़ जाते हैं। एक जैन युवक जब विदेश जाता है और वहाँ होटल में मांसाहारी थाली की मांग करता है

रफ्रव्यवंती वर्षः २५

तब हमें अचरज होता है। लेकिन उसी समय सामने एक भारतीय नारी शाकाहारी डिश की Order देती है और भारतीय युवक को जब समझाती है तब वह पछताता है और शाकाहार करने का निश्चय करता है। वैसे तो आजकल विदेश में भी शाकाहार का प्रचार हो रहा है और बहुत सारे शाकाहार ही पसंद करते हैं। मनुस्मृति में आर्य और म्लेच्छ खंड के

बारे में कहा गया है किजहाँ कस्तरी मुगों की शिकार होती है

वह म्लेच्छ खंड है। और जहाँ वे निर्भय विचरते हैं, वह आर्यखंड है। महाभारत में कहा है कि - मृत जानवर के शरीर पर जितने भी बाल या छेद होते हैं उतने हजार साल तक नरक की यातना भोगनी पडती है। यावन्ते पशुरोमाणि, पशुमानेषु भारत। तावदवर्ष-सहस्त्राणि, पच्यते पशुधानकर्म॥

विष्णुपुराण में कहा गया है कि मांसाहारी व्यक्ति अगले जन्म में नीच कुल में जन्म लेती है। अल्पाय तथा दारिद्री बनती है।

## संकल्प-बल

- मानवीय-संकल्प का चुम्बकत्व इतना प्रबल होता है कि वह किसी को भी अपनी ओर खींचते चले आने के लिए विवश कर सकता है।
- अपने आप को निर्वल मत मानो। अपनी शिक्त का मूल्य बराबर समझो। क्षमता मानवीय संकल्प को असम्भव को सम्भव बनाने की कुँजी है। यह बात मत भूलों िक सफलताएँ दृढ़ संकल्प भरे प्रयासों के चरण चूमती हैं।
- साथन कितने भी अच्छे हों, यदि मनुष्य में हिम्मत नहीं होती, साहस नहीं होता तो वे साधन बेकार हो जाते हैं। यदि मनुष्य में वीरता, साहसिक क्षमता, दृढ-संकल्प और आत्म-विश्वास होता है तो वह अल्प साधनों से भी कार्य सिद्धि कर लेता है। वीरता के साथ तत्परता, सिहष्णुता और समर्पण की भावना जुड़ी हुई रहती है।
- यद्यपि साहस करने में भी गणित होना चाहिए। ऐसा साहस नहीं करना चाहिए
   कि जो पागलपन गिना जाए। अपनी शक्ति-क्षमता का विचार करना भी आवश्यक होता है।
- साहस सबसे बड़ा शस्त्र है।

િ તીર્ચ-સોરભ

रक्षतक्षयंती वर्ष : २५

# नारी नागरण का प्रेरक पुंज

## प्रो. डॉ. राजाराम जैन [ आरा (बिहार) ]

श्रद्धेया मातुश्री सुमितबेन शाह जी युग -निर्मात्री मिहलारत्न थी। उन्हों ने नारी जगत की अन्धकार पूर्ण घड़ियों में नारी जागरण के संकल्प का दुन्दुभिनाद किया, साधनाभावों में भी उन्होंने असीम धैर्यपूर्वक साहसभरा कदम आगे बढ़ाया और विविध विरोधों के बीच भी उन्होंने अपने लक्ष्य को प्राप्त करने में, जो सफलता प्राप्त की, वह आश्चर्यजनक है, चमत्कारी और ऐतिहासिक है। नयी पीढ़ी के लिए उनका फौलादी व्यक्तित्व आगमी पीढ़ी के लिए निश्चय ही एक प्रेरणाजनक स्रोत का कार्य करता रहेगा।

पूज्या सुमितबाईजी नारी-जागरण के मंच की अधिष्ठात्री दिव्य देवी थे। उनके संरचनात्मक कार्यों ने न केवल जैन एवं जैनेतर समाज को प्रभावित किया, अपितु प्रान्तीय एवं केन्द्रीय सरकारों को भी प्रभावित किया। उसका एक साक्षात् प्रमाण यही है कि 'पद्मश्री' जैसी महिमापूर्ण राष्ट्रीय सम्मानोपाधि शहनाई वादन के साथ मांगलिक स्तुति गान करती हुई स्वयं ही उनके दरवाजे पर दस्तक देती हुई आ पहुँची थी।

सन् १९९८ के अ. भा. दि. जैन विद्वत्परिषद के अध्यक्ष पद के चुनाव में भाग लेने के लिए मुझे मेरे हितैषी गुरुजनों ने अनुरोध-आदेश किया था और जब पूज्या सुमितबाईजी से मैंने आशीर्वाद माँगा, तो उन्होंने एवं विदुषीरत्न पं. विद्युक्तताजीने मुझे सफलता के लिए केवल आशीर्वाद ही नहीं दिया था, बल्कि यह भी आदेश दिया था कि निर्वाचन के बाद विद्वत्परिषद का एक अधिवेशन शोलापुर में भी आयोजित किया जाना हैं।

पूज्या मातुश्री नारी-जागरण एवं नारी शिक्षा-प्रसार की पर्यायवाची ही बन गई थीं। उन्होंने अपनी श्राविका शिक्षा-संस्था प्रारम्भ में एक साधन विहीन सामान्य भवन में स्थापित की थी और देखते ही दखते वह एक ऐसी विशाल संस्था बन गई तथा सभी के सहयोग से उसके लिए साधन-सम्पन्न एक ऐसा विशाल भवन बन गया कि उसने एक महिला विश्वविद्यालय का स्वरूप ही धारण कर लिया। क्या ही अच्छा हो कि संस्था के पदाधिकारीगण उसे पदमश्री सुमतिबाई शाह महिला विश्वविद्यालय के रूप में घोषित करने ले लिए प्रदेश-सरकार, केन्द्र-सरकार या युनिवर्सिटी ग्राण्ट कमीशन से अनुमति प्राप्त करने का प्रयत्न करे तथा महामति विदुषीरत्न ब्रह्म पं. विद्यूलता शाह को उसका प्रथम संस्थापक-कुलपति घोषित करावे।

पूज्य मातुश्री के समाज एवं राष्ट्र के लिए दिये गये निर्माणकारी अवदानों की एक दीर्घ-शृंखला है। अतः उनके प्रति श्रद्धाभाव व्यक्त करने के लिए सुयोग्य एवं सक्षम शब्दों का अभाव हो रहा है। इसी विवशता के कारण अधिक लिख पाना शक्य नहीं रहा है। अतः मौनपूर्वक उनके पावन श्री चरणों में अपनी सात्विक श्रद्धांजलि समर्पित करता हूँ।

महाजन टोली नं. २, आरा (बिहार) ४०२ ३०१

www.jainelibrary.org

## क्रोध का परिवास

## विद्यावाचस्पति डॉ. आदित्य प्रचण्डिया, डी.लिट्.

ऋण, व्रण, अग्नि और कषाय इनका यदि थोड़ा सा अंश भी अवशिष्ट रह जाए तो उसकी कभी उपेक्षा नहीं करनी चाहिए। इनका अल्प अस्तित्व भी बढ़ता-बढ़ता विशाल रूप धारण कर लेता है। क्रोध, मान, माया और लोभ ये चारों कषाय पाप की वृद्धि करने वाले हैं अत: अपनी आत्मा का हित चाहनेवाले साधक को इनका परित्याग करना श्रेयस्कर है। जीव जब सांसारिक सुखों से ऊब जाता है तब वह धर्म की शरण लेता है। धर्म इन मोही बन्धनों से छुटकारा दिलाता है। बंधन के अनेक अन्य हेतु हैं जिनमें कषाय की भूमिका सर्वोपिर है। आत्मा को कसे उसे कषाय कहते हैं। कषायों का मेरुदण्ड मोह है। मोह का द्वेषजन्य परिणाम क्रोध है।

क्रोध के आने की स्थित को उदय कहते हैं और क्रोध के शान्त होने की अवस्था को अस्त (उपशम) कहते हैं। मिट्टी से घुले-मिले पानी को गन्दा पानी कहते हैं। मिट्टी के मिश्रण के कारण वह पानी मिट्टी के रंग का दिखाई देता है। गंदीले पानी के गन्देपन की स्थिति को उदय स्थिति कह सकते हैं। इसी प्रकार क्रोध नामका विकार मानसिक स्थिति से गुजरता हुआ मन और वचन में घुलता-मिलता, काया में अभिव्यक्त होता है। व्यक्ति को जब क्रोध आता है तो उसके शरीर में क्रोध के सारे चिह्न प्रकट हो जाते हैं। ओंठों में फडफडाहट आरंभ हो जाती है, आंखे लाल हो जाती है और नसों में रक्त का प्रवाह तीव्र गित पकड़ जाता है। क्रोधी व्यक्ति सामने आने वाले प्रतिपक्षी को चुनौती देने लगता है। यह क्रोध का जाग्रत रूप है। क्रोध मन में आया तो मन को विकृत किया, वाणी में अभिव्यक्त हुआ तो अपशब्द निकलने लगे और शरीर में संचरित हुआ तो शरीर की सारी चेष्टाएं ही विकृत रूप में सामने आई। इसी को क्रोध की उदय स्थित कहते हैं। अपने उदय की स्थित में क्रोध ने मन, वचन और काया इन तीनों की स्वच्छता, पवित्रता और निर्दोषता नष्ट कर दी और उनको गन्दा और अपवित्र बना दिया। क्रोध की यह उदय स्थित अच्छी नहीं होती क्यों कि इसमें वह विवेक शून्य और हिंसक बन जाता है।

क्रोध नाम का कषाय अपनी उदयावस्था में और अस्त अवस्था (उपशम) में विद्यमान तो रहता ही है। उदयावस्था में तो वह अपने मध्याह काल में स्थित होता है। अस्त (उपशम) अवस्था में वह मात्र दब जाता है किन्तु उसकी सत्ता ज्यों की त्यों बनी रहती है। केवल क्षायिक अवस्था में ही उसका पूर्ण अभाव हो पाता है। अस्त अवस्था का विशेष महत्त्व इसलिए नहीं है कि दबा हुआ विकार या कषाय किसी समय भी अनुकूल वातावरण पाकर पुन: जाग्रत हो सकता है। मनोवैज्ञानिक सत्य है कि विकारों को दबाने से या कुचलने से कभी मन शांत

તીર્થ-સોરભ

સ્જતજયંતી વર્ષ : ૨૫

नहीं हो सकता, मन की शान्ति तो विकारों को निकालने या नष्ट करने से ही प्राप्त हो सकती है। पानी में जमी हुई मिट्टी थोडी सी हलचल से ही सारे पानी को गन्दा कर देती है। मन में दबाकर रखे हुए भाव अनुकुल परिस्थित पाकर सारे शरीर में तूफान पैदा कर देते हैं। रसोइया रसोई बनाने के पश्चात यदि जलते हुए कोयलों पर राख डाल दें जिसको मारवाडी भाषा में 'चूलो ओटा दियो' कहते हैं तो इसका आशय यही समझना चाहिए कि चूला ठंडा पड़ गया। कोई उस ढेर का स्पर्श करेगा तो उसका जलना स्वाभाविक है। ठीक यही दशा क्रोध की भी है। अन्त अवस्था में उसके भड़कने की सम्भावना बनी रहती है। उसकी तो क्षायिक स्थिति में ही भड़कने की सम्भावना का अभाव होता है।

क्रोध के चार प्रकार हैं—एक वह जो उत्पत्ति से अन्त तक ज्यों का त्यों बना रहे। ऐसे क्रोधाविष्ट व्यक्ति को दीर्घरोषी भी कहते हैं। क्रोध की दूसरी अवस्था एक वर्ष तक ऐसी रहती है। वर्ष की समाप्ति के पश्चात यदि कोई व्यक्ति बीते प्रसंग की चर्चा भी करे तो भी उसका मन विकृत नहीं होता। तीसरे प्रकार का क्रोध चार मास पर्यन्त एक सरीखा रहता है। चार महीने के पश्चात् उसकी क्रोध की प्रकृति समाप्त हो जाती है। उसके मन में महान परिवर्तन आ जाता है। चौथे प्रकार के क्रोध की स्थित केवल पन्द्रह दिन तक ही रहती है। पन्द्रह दिन के पश्चात् यदि क्रोध उत्पन्न हो जाए तो वह तुरन्त इसी प्रकार नष्ट हो जाता है जैसे पानी में खींची गई लकीर। यह पानी

की लकीर का सा क्रोध प्राय: उत्तम व्यक्तियों में ही दीखने को मिलता है। उत्तमोत्तम व्यक्तियों में तो क्रोध उत्पन्न ही नहीं होता। इसका कारण है कि क्रोध को उत्पन्न करनेवाला उनका मोहनीय कर्म निस्तेज हो चुका होता है। मोहनीय कर्म के क्षय होने के बाद अन्तर्मृहूर्त में ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय और अन्तराय कर्म भी क्षय हो जाते हैं। ऐसे सुधी साधकों में कभी क्रोध उत्पन्न होता ही नहीं। ऐसे ही साधकों को सर्वज्ञ, वीतरागी, केवलज्ञानी आदि नामों से पुकारा जाता है।

कषाय की एक विशालवृक्ष से तुलना की जा सकती है जिसका केवल तना ही नहीं होता किन्तु शाखाएँ व प्रशाखाएँ भी होती हैं, जिनके फैल जाने से कषाय विस्तार रुप धारण कर लेता है। कषायों का संकृचित रूप 'नोकषाय' है। यहाँ 'नो' का अर्थ निषेध नहीं है किन्तु थोड़ा या अल्प। दूसरे शब्दों में इसे थोड़ा-थोडा कषाय कह सकते हैं। क्रोध, मान, माया और लोभ ये कृटिल कषाय हैं। इनके उदय में आते ही व्यक्ति क्रोधी, मानी, मायावी और लोभी के रूप में सामने आता है। शरीरजन्य क्रियाओं में नौ बातें प्रकट हो उठती हैं। नौकषाय शारीरिक परिणमन है। आंशिक रूप में जो कषाय हैं, उनमें से प्रथम नोकषाय हास्य है। कषायों के फैलाव की 'हास्य' आधारशिला है, कषायों का बीज है। जैसे बीज से वृक्ष उत्पन्न होता है, वैसे ही हास्य से कषाय उत्पन होते हैं। हास्य से क्रोध की उत्पत्ति भी होती है। किसी की हँसी करें, मजाक उडायें तो हँसी के लक्ष्य को क्रोध आ जाता है। मारवाडी में

कहावत है—'एक मसखरी री सौ गाल' अर्थात् एक मसखरीं करने वाले को सौ गालियाँ खानी पड़ती है।

कई बार क्रोध बिना कारण भी आ जाता है। जब वह उदयावस्था में होता है तो बाहरी निमित चाहे मिले, चाहे न मिले, क्रोध की अभिव्यक्ति हए बिना नहीं रहती। क्रोध अपने लिए भी उत्पन्न होता है, दसरे के लिये भी उत्पन्न हो सकता है, अपने और पराए दोनों के लिए भी उत्पन्न हो जाता है और बिना कारण भी उसकी उत्पत्ति सम्भाव्य है। इस प्रकार क्रोध के चार भेद होते हैं। सोलह में चार का गुणा करने पर चौंसठ भेद हो जाते हैं। प्रत्यक्ष और परोक्ष की अपेक्षा से भेद करते करते शास्त्रकारों ने तेरह सौ भेद कर दिए हैं और सभी कषायों के मिलकर बावन सौ भेट होते हैं। हास्य नामक नोकषाय में यद्यपि क्रोध. मान. माया और लोभ ये कषाय प्रत्यक्ष रूप में प्रतीत नहीं होते किन्तु तो भी हास्य इन सभी कषायों का प्रमुख हेत् है। हास्य से क्रोध ही नहीं मान की उत्पत्ति भी होती है। किसी को देखकर हँसने का अर्थ होता है कि उसको तुच्छ समझते हैं और अपने आपको उससे बडा समझते हैं। इस भावना में छिपा हुआ मान या

अभिमान स्पष्ट झलक रहा है। माया भी हास्य से उत्पन्न होती है। मायावी मनुष्य ऊपर से सदा प्रसन्नचित्त रहता है। उसके मन में चाहे कितना ही कपट भरा हो किन्त ऊपर से वह हैंसमुख रहता है, उसका मुख कमल की पंखडी के समान खिला हुआ रहता है और वाणी चन्दन जैसी शीतलता प्रदान किया करती है लेकिन उसके हृदय में कतरनी छिपी रहती है। मौका पाते ही वह सर्वनाश तक कर देता है। यह तीसरा लक्षण हृदय में गुप्त रहता है, बाहर प्रकट नहीं होता। ऐसा मायावी व्यक्ति मुर्खों या भोले लोगों को ही ठगने में समर्थ होता है, मतिमानो को नहीं। विचक्षण लोग तो अपनी प्रतिभा के बल से उसके अन्तर में छिपी माया को पहचान लेते है। वे कदापि माया जाल में फँसकर अपना नाश नहीं करते। मायावी लोगों के चक्कर में प्राय: ऐसे लोग फँस जाते हैं जिनको तुष्णा या लालच होती है। जो परिग्रह-परिमाण-वत को लेकर चलते हैं और अनेक प्रकार के वत का परिपालन करते हैं, वे ही वस्तुत: चतुर या विचक्षण कहलाने के योग्य हैं।

'मंगलकलश', 394, सर्वोदयनगर, आग्रारोड, अलीगढ़ 202 001 (उ.प्र.)





# आत्मानुभूति

## प्रा. सुभागा सु. बोयड

संसार के सभी जीवो में सामान्यत: रागानुभूति होती है परंतु मोक्षमार्ग में होनेवाली वीतराग अनुभूति नहीं होती है। आत्मा के विकास के लिए वीतराग स्वसंवेदनकी आवश्यकता है। जिन पदार्थों से हमारे मन में रागद्वेष उत्पन्न होते हैं उन पदार्थों से अपनी दृष्टि को धीरे धीरे हटाते जाय और दृष्टि को 'स्व' की ओर मोडते जाय तो वीतरागता आने में देर नहीं लगेगी राग की सामग्री से मन हटाकर वीतरागता की ओर आना है। 'स्व' की ओर आना ही श्रेयस्कर है। सच्च देव शास्त्र और गृह से ही 'स्व की ओर आनेका रास्ता मिल सकता है।' इनका सहारा तब तक लेना जब तक हम 'स्व' में लीन नहीं हो जाते. देवशास्त्रगुरु के माध्यम से वीतरागता आयेगी और आत्मोपलब्धि प्राप्त हो सकेगी। आत्मानुभृति ही समयसार है। जो समीचीन रूप से शुद्ध गुण पर्यायों की अनुभूति करता है, उनको जानता है, पहिचानता है और उसी प्रकारका जीवन बना लेता है - यही समयसार है। ''एक: अहं खल् शृद्धात्मा'' एक मैं शुद्धात्मा ऐसा कुन्दकुन्दाचार्य ने लिखा है। सच्चे देव से शुद्धात्मा का ज्ञान होता है, - गुरु से वीतरागता की ओर दृष्टि जाती है। शास्त्र के प्रसाद से जिनवाणी का जान होता है। जिससे राग द्रेष नष्ट होकर वीतरागता का बोध होता है। जिसे एक बार समयकी अनुभृति हो जाएगी तो वह अपने समय को दुनियादारी

में नहीं गंवायेगा। - वीतरागता ही ऐसी दवा है जिससे जन्म जरा मृत्यु का रोग नष्ट हो जाता है। आत्मा की अनुभृति कर सकेगें। देवशास्त्र मंदिर गुरु सभी है परंतु हमारी गति उस ओर नहीं हो रही है : राग द्वेष, विषयकषाय जो अनादिकाल से चला आ रहा है उसी ओर हमारे पैर बढ़ रहे हैं। हम समयसार पढ़ तो रहे हैं फिर हमारे में परिवर्तन क्यों नहीं आ रहा है। क्योंकि समयसार प्रमाद को छोडकर अप्रमत की ओर आने की चीज है। एक ही गाथा जीवन को आत्मानुभृति की और ले जा सकता है : जीवन को उसके अनुरूप बनाना होगा. समयसार जीवन का नाम है, चेतन का नाम है, हृदयकी शुद्ध परिणति का नाम है, - यह पर की बात नहीं स्व की बात है। आत्मा की बात अनोखी होती है। जिसे विषयों में रुचि हो गयी है -उसे आत्माकी बात रुचिकर नहीं लगती. अत: विषयों को कम करना होगा। आत्मा का स्वाट या स्वानुभृति का स्वाद स्वर्ग में रहनेवाले देवों के लिए दुर्लभ है। आत्मानुभव केवल उन्हें होता है जिन्होंने अपने संस्कारों को परिमार्जित कर लिया है। जिनको अनुभूति में वीतरागता आ गई है।

आत्मा को स्वयं देखना होगा। केवली भगवान जानते देखते हैं परंतु किसी को दिखा नहीं सकते। अनंत शक्तिधारी केवली भगवान आत्मा को दिखा नहीं सकते। आत्मा नो देखने

रक्षतक्ष्यंती धर्षः २५

તીર્ચ-સોરભ — વિષય

की अनुभव करने की वस्तु है। अत: जीवन की धारा को वीतरागता की ओर मोड़ने में प्रयासकी आवश्यकता है। वीतरागता से राग की ओर आने में प्रयास नहीं करना पड़ता है। वह तो अनादिकाल से हम उस ओर जाने के अभ्यस्त है। वीतरागताकी और बढ़ने के लिए वाचिनक मानसिक और शारीरिक सभी-प्रयास करना पड़ता है। शुरु में कोई भी दवा कड़वी होती है परंतु उसका परिणाम मीठा होता है। जो हमारे रोग को नष्ट कर देती है। उसी प्रकार शुद्ध चैतन्य को जानकर हमारे जीवन में आनंद ही आनंद होता है। राग द्वेष अपने आप खत्म हो

जाता है। हमें अध्यात्म को पढकर जीवन को उसी ओर ढालने का प्रयत्न करना चाहिये यही स्वाध्याय व देवशास्त्र और गुरुकी उपासनाका फल है। यदि हमने मोक्षमार्ग पर चलने का प्रयत्न नहीं किया तो अनादिकाल से भटक रहे हैं और भटकते जायेगे। जीवन में दु:ख के सिवाय कुछ मिलेगा नहीं। आत्मा को न कोई सुखी बना सकता है न कोई दु:खी। वह स्वयं अपने परिणामों द्वारा सुखी या दु:खी बनता है। भवसागर पार होने के लिए स्वानुभूति प्राप्त करना आत्मा को पहिचानना अत्यंत आवश्यक है।

## स्न-धर्म

- दान परिग्रह से मुक्ति का साधन है।
- सब दानों में अभय-दान (जीवन-दान) उत्तम माना गया है।
- दान एक वशीकरण मंत्र है जो सभी प्राणियों को मोह लेता है। दान से शत्रुता भी नष्ट हो जाती है और दान देने से पराये भी अपने हो जाते हैं। इतना ही नहीं, अपितु दान देने से समग्रलोक में चारों तरफ कीर्ति फैलती है। दान देने से अर्थ, काम व मोक्ष की प्राप्ति होती है। इसलिए सभी धर्मों में दान-धर्म सर्वोत्तम कहा गया है।
- दान देने वाला ऊँचा पद पाता है, संचय करनेवाला नहीं। बादल, जो पानी बरसाते हैं, हमेशा ऊँचे रहते हैं और समुद्र, जो संचय करता है, नीचा रहता है।
- सत्कार्य द्वारा कमाए गए धन में से एक पैसे का दान, दुष्कर्म अथवा अन्याय द्वारा कमाए गए धन से एक रूपये के दान की अपेक्षा अधिक फलदायी होता है।

તીર્થ-સીરભ

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

का नाम नन्दलाल था, जो बहुत ही सुयोग्यविद्वान था और पण्डितजी के पठन-पाठनादि कार्यों में सहयोग देता था। मन्नालाल, उदयचन्द और माणिकचन्द इनके प्रमुख शिष्य थे।

एकदिन जयपुर में एक विदेशी विद्वान शास्त्रार्थ करने के लिए आया। नगर के अधिकांश विद्वान उससे पराजित हो चुके थे। अत: राज्य विद्वान पंचोंने कर्मचारियों और ਪਹਿਤਰ जयचन्दजीसे, उक्त विद्वानसे शास्त्रार्थ करने की प्रार्थना की। पर उन्होंने कहा कि आप मेरे स्थान पर मेरे पुत्र नन्दलाल को ले जाइये। यही उस विद्वान को शास्त्रार्थ में परास्त कर देगा। हुआ भी यही। नन्दलालने अपनी युक्तियों से उस विद्वान को परास्त कर दिया। इससे नन्दलाल का बड़ा यश व्याप्त हुआ और उसे नगर की ओर से उपाधि दी गई। नन्दलालने जयचन्दजी को सभी टीकाग्रन्थो में सहायता दी है। सवार्थसिद्धि की प्रशस्ति में लिखा है — लिखी यहै जयचन्दनै सोधी सुत नन्दलाल। बुधलिख भूलि जु शुद्ध करी बांचौ सिखै वो बाल॥ नन्दलाल मेरा सुत गुनी बालपने तैं विद्यासुनी। पण्डित भयौ बड़ौ परवीन ताहूने यह प्रेरणकीन॥

पण्डित जयचन्दजी का समय वि. सं. की. १९वीं शती है। इन्होंने निम्नलिखित ग्रंथों की भाषा वचनिकाएं लिखी हैं —

- १. सर्वार्थसिद्धि वचिनका (वि.सं. १८६१ चैत्र शुक्ला पञ्चमी)
- २. तत्त्वार्थसूत्र भाषा
- प्रमेयरत्नमाला टीका (वि.सं. १८६३ आषाढ़ शुक्ला चतुर्थी बुधवार)
- ४. स्वामिकार्तिकेयानुप्रेक्षा (वि.सं. १८६३ श्रावण कृष्णा तृतीया)

- ५. द्रव्यसंग्रह टीका (वि. सं. १८६३ श्रावण कृष्णा चतुर्दशी और दोहामय पद्यानुवाद)
- ६. समयसार टीका (वि. सं. १८६४ कार्तिक कृष्णा दशमी)
- ७. देवागमस्तोत्र टीका (वि. सं. १८६६)
- ८. अष्टपाहुड भाषा (वि. सं. १८६७ भाद्र शुक्ला त्रयोदशी)
- ९. ज्ञानार्णव भाषा (वि.सं. १८६९)
- १०. भक्तामर स्तोत्र (वि.सं. १८७०)
- ११. पदसंग्रह
- १२. चन्द्रप्रभचरित्र (न्यायविषयिक)
- १३. धन्यकुमारचरित्र

पण्डित जयचन्द की वचितकाओं की भाषा ढुंढारी है। क्रियापदों के परिवर्तित करने पर उनकी भाषा आधुनिक खड़ी बोली का रूप ले सकती है। उदाहरणार्थ यहाँ दो एक उद्धरण प्रस्तुत किये जाते हैं —

'बहुरि वचन दोय प्रकार हैं, द्रव्यवचन, भाववचन। तहाँ वीर्यान्तराय मितश्रुतज्ञानावरण कर्म के क्षयोपशम होते अंगोपांगनामा नामकर्मके उदयते आत्माके बोलनेकी सामर्थ्य हो, सो तौ भाववचन है। सो पुद्गलकर्मके निमित्ततें भया तातें पुद्गलका कहिये बहुरि तिस बोलने का सामर्थ्य सहित आत्माकरि कंठ तालुवा जीभ आदि स्थाननिकरि प्रेरे जे पुद्गल, ते वचनरूप परिणये ते पुद्गल ही है। ते श्रोत्र इन्द्रिय के विषय है, और इन्द्रियके ग्रहण योग्य नाहीं हैं। जैसे प्राणइन्द्रियका विषय गधव्य है, तिस प्राण के रसादिक ग्रहण योग्य नहीं हैं तैसें।''— सर्वार्थसिद्धि ५-१९।

## अंतमंगल

मंगल श्री अरहंत घातिया कर्म निवारे,

मंगल सिद्ध महंत कर्म आठों परजारे;

आचारज उवजझाय मुनी मंगलमय सारे,

दीक्षा शिक्षा देय भव्यजीवनिकूं तारे;

अठवीस मूलगुण धार जे सर्वसाधु अणगार हैं,

मैं नमुं पंचगुरुचरणकूं मंगलहेतु करार हैं।

जैपुर नगरमांहि तेरापंथ शैली बडी
बडे बडे गुनी जहां पढे ग्रंथ सार है,
जयचंद्र नाम मैं हूं तिनिमें अभ्यास किछू
कियो बुद्धिसारु धर्मरागतें विचार हैं;
समयसार ग्रंथ ताकी देशके वचनरूप
भाषा करि पढो सुनुं करो निरधार है,

आपापर भेद जानि हेय त्यागि उपादेय गहो शुद्ध आतमकूं, यहै बात सार है।

संवत्सर विक्रम तणूं, अष्टादश शत और; चौसठि कातिक वदि दशै, पूरण ग्रंथ सुठौर। ३

[ समयसारकी देशभाषामय वचनिका ]



#### अब्राहम लिंकन

अब्राहम लिंकन का हैडमास्तर को पत्र प्रिय गुरुजी,

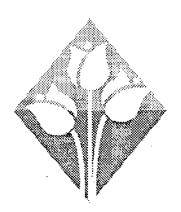
सारे मनुष्य न्यायप्रिय नहीं होते है नहीं होते हैं सारे सत्यनिष्ठ यह समझेगा मेरा बेटा.. कभी ना कभी मगरउसको यह भी सिखाना संसार में प्रत्येक बदमाष गणिक होता है एक साधु चरित्र पुरुषोत्तम भी स्वार्थी, राजकारणी रहते हैं संसार में वैसे होता है पूर्ण जीवन समर्पित करनेवाले नेता भी होतें है दाव लगाये वैरी वैसे ही प्रेम करनेवाले मित्र भी मैं जानता हूँ ये सारी बातें जल्दी नहीं सिखा सकोगे... तो भी बन सके तो उसके मन पर यह प्रतिबिम्बित करना, पसीना निकाल कर कमाया हुआ एक ही छदाम बिना महेनत से प्राप्त किए कीमती धन की अपेक्षा मूल्यवान होता है। हार कैसे स्वीकार करनी यह उसको सिखाना। और यह भी सिखाना कि विजय का आनन्द संयम से ग्रहण करें। आप में शक्ति हो तो उसको द्वेषमत्सर से दूर रहने को सिखाना उसे यह समजाना कि

अपना हर्ष संयम से व्यक्त करें गुंडों से डरें नहीं यह समझाना कि उनको झुकाना सबसे सरल है। संभव हो तो उसे दिखाना. ग्रंथभंडार का अद्भृत वैभव पर उसके साथ प्राप्त करने दो उसे मन का आराम सृष्टि का शाश्वत सौंदर्य अनुभव करने देखने दो उसे पक्षीयों की ऊंछी उडान और-सोनेरी धूप में गुंजन करनेवाले भ्रमर हरेभरे पर्वत के उतारों पर डोलनेवाले छोटे छोटे पृष्प पाठशाला में उसको यह पाठ सिखाना झूठ के सहारे मिले हुए यश की अपेक्षा सच्चाई से आया हुआ अपयश भी श्रेयस्कर है। अपनी कल्पना, अपने विचारों पर द्रढ विश्वास रखना चाहिए उसे गलत हो तो भी उसको यह बताना कि अच्छे लोगों से अच्छाई से व्यवहार करें और ठगों को ठगी से उत्तर दें। मेरे पुत्र को यह समझा के तो देखें जिधर आकर्षण, उधर दौडनेवालों में सामिल न होने की शक्ति उसे प्राप्त करनी होगी।

आगे यह भी बताना उसे सुने जग का... बिल्कुल सब का पर छान लें वह सब सत्य की चालनी से और व्यर्थ की वस्तु का त्याग करके सिर्फ सत्य उतना ही स्वीकार करें यदि संभव हो तो उसके मन पर यह बिम्बित करें कि हंसते रहें, हृदय का दु:ख दबाकर और कहें उसे आंस्ं गिराते वक्त लिज्जत नहीं होना। उसको यह भी शिक्षा देना कि तुच्छतावादियों को तुच्छ मानने और चाटुगिरि से सावधान रहने के लिए उसको पूरी रीत से समझाना कि खुब कमाई करें वह ताकद और अक्कल बेचकर - पर कभी विक्रय करना नहीं। हृदय और आत्मा का धिकार करनेवाला का झुंड आया तो अनदेखा करना सिखाओ उसे

और बिम्बित करें उसके मन पटल पर जो सत्य और न्याय जागता है उसके लिए पैर जमा कर लडते रहें उसको ममता से रखें पर अधिक लाडप्यार न करें। अग्नि में तपाये व सुलाखे बिना लोहे का मजबूत पोलाद नहीं होता, उसके मनमें यह बिम्बित करें कि अधीर होने का धैर्य और धारण करना चाहिए धीर उसे यदि शौर्य दिखाना हो तो और एक बात कहते रहें उसे कि अपना दृढ विश्वास चाहिए अपने आप पर। मुझे क्षमा करें, गुरुजी मैं ज्यादा बोल गया हैं। बहुत कुछ मांग रहा हूँ परन्तु देखें जो भी संभव हो, आप अवश्य करें. मेरा बेटा बहत ही प्यारा बालक है।

— अब्राहम् लिंकन



# श्रद्धाः सम्यक्त्व का पर्याय

## डॉ. प्रियदर्शनाश्री • डॉ. सुदर्शनाश्री

श्रद्धा को धर्म का मूल माना गया है। श्री अभिधान राजेन्द्र कोष में कहा है—

श्रद्धा परम दुल्लहा।

अर्थात् श्रद्धा परम दुर्लभ है।

श्रद्धा के अभाव में आत्मबल का कुछ भी उपयोग नहीं होता।

महात्मा गाँधी का कथन है-

"To Trust is a virtu."

अर्थात् विश्वास करना एक गुण है, अविश्वास दुर्बलता की जननी है। श्रद्धा या विश्वास के अभाव में आदमी जो भी कार्य करता है उसमें कभी सफलता प्राप्त नहीं कर सकता। सन्देह का अन्धकार उसे पथभ्रष्ट कर देता है। कहा है—संशयातमा विनश्यति।

श्रद्धा ही जीवन की रीढ़ है। रीढ़ के बिना जैसे शरीर गति नहीं करता। श्रद्धा ही मानव में मानवता का सृजन करती है और वही उसे कल्याण के पथ पर अग्रसर करती है।

जिसके हृदय में श्रद्धा नहीं होती, उसका मन पारे के समान चंचल बना रहता है।

श्रद्धाहीन व्यक्ति के विचारों तथा क्रियाओं में कभी स्थिरता और दृढ़ता नहीं आती। इस कारण वह किसी भी साधना में एकनिष्ठ होकर नहीं लग पाता। कभी वह एक राह पर चलता है तो कभी दूसरी राह पर। परन्तु जो श्रद्धा निष्ठ होता है वह अपने अटल विश्वास (श्रद्धा) के द्वारा अभीष्ट लक्ष्य को प्राप्त कर लेता है। गीता में कहा है—

श्रद्धावान् लभते ज्ञानं, तत्परं संयतेन्द्रियः। ज्ञानं लब्ध्वापरां शान्ति मचिरेणाधिगच्छति॥

श्रद्धा के अभाव में मनुष्य चाहे कितनी भी विद्वता प्राप्त कर ले, उसका कोई लाभ नहीं होता। किसी ने कहा है—

अश्रद्धा परमं पापं, श्रद्धा पाप प्रमोचिनी। यह आत्मा श्रद्धामय ही है। जिसकी जैसी

यह आत्मा, श्रद्धामय हो है। जिसको जैसी श्रद्धा है वह वैसा बन जाता है।

सिक्खधर्म ग्रन्थ में कहा है— निश्चय निश्चय नित नित जिनके, वाहि गुरु सुखदायक तिनके।

अर्थात् वे ही मनुष्य सुख पा सकते हैं जिनका हृदय श्रद्धा से परिपूर्ण है।

एक श्रद्धाहीन मनुष्य अपने सभी कार्यों में विचलित रहता है। उसके दिल या दिमाग में कभी स्थिरता नहीं होती।

"Confidence makes a man Strong, There love have confidence in your self and your works."

अर्थात् श्रद्धा (विश्वास) मनुष्य को शक्तिशाली बनाती है। अत: अपने आप में और अपने कार्य में श्रद्धा रखो।



રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

તીર્થ–સૌરભ

# INDEX

| 1. | Spiritual March of Shrimad Rajachandra | 168 |
|----|----------------------------------------|-----|
| 2. | Addiction                              | 170 |
| 3. | The Story of Bhagwaan Ram              | 172 |
| 4. | Places Of Pilgrimage                   | 174 |
| 5. | Jain Temple (Our Cultural Heritage)    | 175 |
| 6. | Charity: A Jain Scriptural View        | 178 |
| 7. | Embrace Truth (poem)                   | 182 |

૧૬૬ તીર્થ-સોરભ

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

# Innumerable Salutations at the lotus feet of the Lord and the enlightened Preceptor

- Never forget the glory of human nature. We are the greatest Gods. Christs and Buddhas are but waves on the boundless ocean, which I am.
   (Swami Vivekananda)
- Aim at harmony, not victory over people. Goodwill is a better asset than resentment.
- Never give advice unless asked.
- Politeness costs nothing.
- · When you make a mistake, admit it freely.
- In love, the one who is willing to lose the most is the one who invariably gets the best.
- Just be yourself-natural and honest. No friendship can be long sustained if it is at the cost of your own integrity.
- Finding faults with people or conditions will invariably prove a costly pastime.
- The person of few words is valued and believed more than one prone to gab.
- It is good to forgive but even better to forget.
- No man can be prudent in the choice of his time, who is not prudent in the choice of his company.
- Seek power over your own self, not over others.

# Spiritual March of Shrimad Rajachandra

Prof. M. G. Bhasin (Solapur)

SHRIMAD was born on Sunday, Kartik Sud Purnima at Vavania Bandar - a village in Saurashtra & left mortal cage as a self-realized soul on 19th April, 1901 at Rajkot. His great grand father was a Vaishnava - a staunch devotee of Lord Krishna. He used to tell him many mysterious stories of Lord Krishna & of the world. But his mother was bred in Jain religious traditions. Moreover, on going through sacred books of Jains such as Pratikramana Sutra lured him towards Jainism.

Shrimad was a precocious child; started composing poems at the age of 7. He aspired to be a great man of resigned nature. He wanted to excel in whatever he undertook. Three events that were a turning point in his life are as under:

- He obtained Jatismarnajnan the knowledge of his past lives at the age of eight. In 1886 he reached the state of complete detachment & resignation to the mortal body.
- He possessed the unique mystic powers of clairvoyance, telepathy, mind reading, etc. But became a prodigy with exceptional powers by attending more than 12 activities at a time. These memory facts made him a celebrity.

3. To Gandhiji; he was a friend, a philosopher & a guide. Gandhiji says that most of his lessons on truth & non-violence he learnt from Shrimad from 1891 to 1901. "I have drunk to my hearts' content, the nectar of religion that was offered to me by Shri Raichandbhai."

#### **ETHICAL WRITINGS**

He opened the treasures of his mind & hearts by writing poems at the age of eight & he wrote 5000 lines in the first year. In his ninth year he composed Ramayana & Mahabharata in verse form. At the age of 11, he started contributing articles to newspapers & received many prizes for writing competitive essays. At the teader age of 12, his poem "A watch" comprising 300 lines won laurels.

Language, the queen of mind & noble thoughts, has a free flow when curiosity is high, mind is mature with experience & heart itching to communicate ethical principles & practices. Shri Niti Bodhaka is a book of 50 pages written at the age of 15. The contents of the book has relevance for women in particular. Shrimad wrote a rosary of 108 golden virtues for the benefits of seekers of

તીર્થ-સોરભ

રજતજચંતી વર્ષ : ૨૫

# पर्यावरण **संस्क्षण** व नारी

आज देश का परिवेश लगता है कुछ बदला-बदला. क्योंकि विकास के नाम विश्व में हुआ है सृष्टि पर हमला।

शस्य श्यामला धरती की हरियाली नष्ट हुई है, स्वर्ग समान थी वसुन्धरा, अब बंजर दिखने लगी है। सुजला धरती का जल सूखा, नदियों का पानी है दूषित, सुफला धरती फल से खाली और वायु है प्रदूषित।

> ओजोन परत में छिद्र हुआ, रोगों का जाल बिछा भारी, पशुओं को काटा जाता है, वृक्षों पर भी चलती आरी। बूचड़खाने पनप रहे हैं, गौशालायें अब नहीं रहीं, हिंसा का तांडव फैल रहा, मानव में मानवता नहीं रही।

औद्योगीकरण के नाम विश्व में आज प्रदूषण फैल रहा, भौतिकता के इस चक्रव्यूह में आज का मानव फंसता गया। नारी प्रकृति का मूल रूप, है दया, क्षमा, करुणा से भरी, प्रकृति संरक्षण की जिम्मेदारी, उसके कंधों पर आन पड़ी।

> जागो बहनों! सोचो, समझो, अपने कर्तव्य को पहचानो, कृत्रिमता से ना नेह करो, जो प्राकृतिक है उसे अपनाओ। वृक्षारोपण के द्वारा, तुम धरती को हरा-भरा कर दो, पशुओं का पालन करके, तुम पशुधन विनाश को भी रोको।

आलस्य तुम्हें तजना होगा, हाथों से काम करना होगा, तज भौतिकता की चमक-दमक, अध्यात्म-शिखर चढ़ना होगा। 'उषा' की है यही चाह, प्रकृति प्रेमी हो हर इक जन, जगमग प्रकाश फैले जग में, हो पर्यावरण का संरक्षण॥

> श्रीमती उषा पाटनी ३६५, कालानी नगर, इन्दौर

रप्रतप्रयंती वर्ष : २४

તીર્થ-સૌરભ

# श्रीमद् राजचन्द्रः अष्टक

## विद्यावारिधि डॉ. महेन्द्रसागर पचंडिया, डी. लिट्.

किया धन्य गुजरात को, लेकर जन्म अनुप। 'राजचन्द्र' संज्ञा हुई, भव्य रूप अनुरूप॥१॥ कार्तिक शुक्ला पुर्णिमा, धरे धरणि पर पांव। लक्ष्मीनंदन नाम से. धन्य ववाणिया गाँव॥२॥ जातिज्ञान जागा त्वरित, चढते विटप बब्ल। शिक्षार्जन करते हुये, रचा काव्य अनुकुल॥३॥ वैवाहिक जीवन बिता, जगा आत्मिक ज्ञान। संयम औ तप-तेजसे, किये योग-अवधान॥४॥

नीति और नैतिक क्रिया. करती जीवन धन्य। सत्य-अहिंसा से बने. जीवन नित्य अनन्य॥५॥ ज्ञान और श्रद्धान से, किया सफल संधान। मोक्षमार्ग में रमा तब. पूरा रूप से ध्यान॥६॥ गांधी जैसे आपके. हुये शिष्य उपबाद। लेकर शिक्षा आपकी, किया देश-आजाद॥७॥ समता और सम्यक्त्वसे, जीवन-धर्म। सधता किया उजागर आपने, जैन धर्म का मर्म॥८॥

मंगल कलश ३९४, सर्वोदय नगर, आश्रमरोड, अलीगढ-२०२ ००१



તીર્થ-સોરભ

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

## मेरी अभिलाषा

हरी भरी धरती को कभी दुषित मत होने दो। अब सुख की चैन से सबको जीने दो॥ प्रदुषण को दूर कर, शुद्ध हवा में रहने दो। मत काटो वृक्ष अब, नये वृक्ष लगाने दो॥ समय की मांग अब पशु - पक्षियों को गले लगाने दो। बेकसर पश - पक्षियों को अब मत मारने दो॥ बढती जनसंख्या पर काबु पाना ये नारे अब लिखने दो। साक्षरता का बीडा उठाकर, उसको पार लगाने दो॥ पश्-पक्षियों की संख्या बढ़े तो उसको मत रोकने दो। उनका मिलता रहे गोबर उसे अब खेतों में डालने दो॥ फिर अन्न के भण्डार भर कर सुख चैन से जीने दो। फिर इस हरी-भरी धरती को दुषित मत होने दो॥ अब मछलियों को मत मारों, पानो में रहने दो। तो जल रह जायेगा स्वच्छ, उसे अब पीने दो॥ और गायों की सेवा करने में अपना मन लगाने दो। अब तो इस धरती पर पुन: घी दध की निदयां बहाने दो॥ ब्चडखाने नहीं गौशालाएं खोलने दो। अब शुद्ध हवा शुद्ध जल और शुद्ध प्रकाश में रहने दो॥ दम घुटता दूषित वायु एवं ध्वनी प्रदुषणसे अब उससे दूर रहने दो। मिले ज्ञान का प्रकाश, प्रेम की गंगा बहने दो॥ मिले चारों ओर शुद्ध वातावरण यही प्रार्थना करने दो। इस धरती का है शृंगार अब पर्यावरण को पुन: आने दो॥ और इस पावन धरती को स्वर्ग में बदलने दो

रचियता : उत्सव जैन मु.पो. नौगामा ता. बागोदरा, जि. बांसवाडा (राज) ३२७६०१

रक्षत्रयंती वर्ष : २५

## यूरोप के संग्रहालयों में हस्तलिखित जैन ग्रंथ

#### डॉ. उर्मिला जैन

322, HANWORTH RD. HOUNSLOWM MIDDLESEX, TW3 35H U.K.

विश्व को जैन धर्म और जैन परम्परा की देन विविध रूपों में रही है। उनमें से एक है, उनका वैविध्यपूर्ण और प्रचुर हस्तलिखित साहित्य, जो दुनिया भर में यत्र-तत्र बिखरा हुआ है।

जैन परम्पराएं कम से कम 2600 वर्ष पुरानी हैं। ये श्रुत परम्परा थी, जो साधु-संतो, मुनियों द्वारा एक से दूसरे को सुनाकर बढ़ाई जाती रहीं। इसके बावजूद लिखने-पढ़ने की परम्परा भी शास्त्रीय सिद्धआन्तवादियों द्वारा हमेशा से प्रशंसित रही हैं। उदाहरणार्थ, सभी जैनियों को पर्युषण पर्व का ज्ञान होता है, जो उनका एक सबसे महत्वपूर्ण धार्मिक पर्व है। इस अवसर पर कल्पसूत्र की पूजा की जाती है। इसी प्रकार ज्ञान पर्व, जो सरस्वती के साथ ही सभी धार्मिक ग्रंथों को समर्पित है।

जैन पुस्तकालय (जिन्हें भंडार या ज्ञानभंडार भी कहा जाता है) ऐसे खजाने हैं, जहां हर प्रकार के, हर मत के तथा हर काल के हस्तलिखित ग्रंथ सुरक्षित हैं। ऐसा ही एक सबसे महत्वपूर्ण पुस्तकालय है, जैसलमेर मंदिर पुस्तकालय, जहां ११वीं शताब्दी के प्राचीनतम ग्रंथ संग्रहीत हैं। इसके अतिरिक्त पश्चिम भारत में अहमदाबाद, सूरत, जयपुर, आरा, पाटण, बीकानेर आदि और कर्नाटक में मूडबिद्री भी इस संदर्भ में उल्लेखनीय हैं। इसके अलावा भारत के बाहर अन्य देशों में भी विशेषत: यूरोपीय देशों में जैसे इटली, आस्ट्रिया, जर्मनी, फ्रांस तथा ब्रिटेन के पुस्तकालयों में भी हस्तिलिखित जैन ग्रंथ संग्रहीत हैं। इन सभी संग्रहों का अपना वैशिष्ट्य और इतिहास है।

जैसे फ्रांस में स्ट्रासबोर्ग स्थित संग्रहालय इसलिए महत्वपूर्ण है कि वहां बडी संख्या में दिगंबर मुलपाठों का संग्रह है। ब्रिटेन में कई स्थानों पर जैन ग्रंथो का संग्रह है। ऑक्सफोर्ड के साथ ही लंडन में रोयल एशियाकि सोसाइटी में प्रचुर हस्तलिखित ग्रंथ हैं। ये ग्रंथ कर्नल जेम्स टॉड ने 19वीं शताब्दी के पूर्वार्ध में पश्चिमी भारत की यात्रा के दौरान प्राप्त किये थे। लंडन के वेलकम इंस्टीट्यूट में भी ऐसे ग्रंथों की बड़ी संख्या है। जैन धर्मावलम्बियों के साथ ही विद्वानों द्वारा इनका उपयोग हो सके, इसके लिए आवश्यक है कि इनका विधिवत सूचिकरण हो तथा इन सूचियों में विस्तार से उनका वर्णन हो। वर्तमान में ब्रिटिश लाइब्रेरी, ब्रिटिश म्युजियम तथा विक्टोरिया एंड अलबर्ट म्युजियम के संग्रहों के सूचिकरण का कार्य प्रोफेसर निलनी बलबोर अपने कुछ सहयोगियों के साथ कर रही हैं। इनका यह प्रोजेक्ट ब्रिटिश लाइब्रेरी तथा इंस्टीट्यूट ऑफ जैनालॉजी द्वारा प्रायोजित है। वैसे यह परियोजना एक गुजराती विद्वान, प्रो. चन्द्रभाई त्रिपाठी द्वारा शुरू की गई थी। ये बाद में बर्लिन (जर्मनी) में इंडोलॉजी के प्रोफेसर और जैन ग्रंथों के विशेषज्ञ भी हुए।

૧૫૬ 🏅 તીર્ચ-સીરભ

રજતજરાંતી વર્ષ : ૨૫

उनकी योग्यता का परिचय स्ट्रॉस्बोर्ग के जैन ग्रंथो के सूचिपत्र से मिलता है। यह सूचिपत्र लीड़ेन में 1975 में प्रकाशित हुआ था। दुर्भाग्यवश 1996 में प्रोफेसर त्रिपाठी के निधन के बाद उनका कार्य अधूरा रह गया। प्रोफेसर बलबीर काफी समय प्रो. त्रिपाठी के साथ इस कार्य में लगी रही तथा उनके दो अन्य सहयोगी डॉ. कानुभाई शेठ तथा डॉ. कल्पना शेठ को भी हस्तिलिखित ग्रंथो के सूचिकरण का वर्षों का अनुभव है। ये तीनों मिलकर वर्तमान में सूचिकरण का जो कार्य कर रहे हैं, वह प्रो. त्रिपाठी के सूचिपत्र के आधार पर ही है।

#### ब्रिटिश लाइब्रेरी का संग्रह

ब्रिटिश लाइब्रेरी में जैन हस्तलिखित ग्रंथों के संग्रह का कार्य दो शताब्दी से भी अधिक समय से नियमित रूप से हो रहा है। इस संग्रह में वे हस्तलिखित ग्रंथ भी हैं, जिन्हें 18वीं तथा 19वीं शताब्दी में भारत यात्रा पर गए ब्रिटिश और जर्मन विद्वानों ने खरीदा था। भारत यात्रा के दौरान ये विद्वान गुजरात और राजस्थान में काफी समय तक रहे। वहां विविध स्रोतों से जो हस्तलिखित ग्रंथ विक्रय के लिए उपलब्ध थे, वे उन्होंने प्राप्त किए और उन्हें यूरोप ले आए।

ब्रिटिश लाइब्रेरी के संग्रह में प्राचीनतम हस्तिलिखित ग्रंथ 13वीं सदी का है, जो यूरोपीय पुस्तकालयों में इस कारण बेजोड़ है कि यह ताड़ पत्र पर लिखा हुआ हैं। यह जौकल्प की प्रति है, जो एक महत्वपूर्ण तकनीकी कार्य है। इसमें मठ विषयक सिद्धांतों का विस्तार से प्रतिपादन किया गया है। अद्यतन ग्रंथों में 20 वीं सदी के प्रारंभ में गुजरात में प्रतिलिपि की गई प्रतियां हैं, जिनसे यह पता चलता है कि तकनीकि प्रगति तथा छपी पुस्तकों के बावजूद प्रतिलिपि की परम्परा किस प्रकार जीवित रही। वे आधुनिक आयताकार कागजों पर लिखि गई हैं।

ब्रिटिश लाइब्रेरी में कुल मिलाकर 850 हस्तलिखित ग्रंथ या स्वतंत्र पाठ है, जिनमें अधिकतर श्वेताम्बर परम्परा से सम्बद्ध हैं। दिगम्बर ग्रंथ गिनती में 10 से ज्यादा नहीं है। श्वेताम्बर ग्रंथ मुख्यत: इन विषयों के हैं —

- (1) श्वेताम्बर आगम और उसके अनेक पारम्परिक घटक।
- (2) दार्शनिक तथा सैद्धान्तिक ग्रंथ, जिनमें तत्वार्थसूत्र, कर्म साहित्य तथा ब्रह्माण्ड मीमांसा प्रमुख है।
- (3) तकनीकी दार्शनिक साहित्य (तर्कशास्त्र आदि)।
- (4) साधुओं, मुनियों तथा श्रावकों का आचारशास्त्री, जैसे उपदेशमाला, योगशास्त्र, मौनव्रत तथा दान आदि विषयक ग्रंथ।
- (5) कथा-साहित्य, जैसे-तीर्थंकरों तथा अन्य महान लोगों (कालका आदि) से संबंधित दंत कथाएं और प्रसिद्ध नायकों यथा यशोधरा, शालिभद्र आदि के साहिसक कार्यों की कहानियां।
- (6) स्तोत्र साहित्य
- (7) धार्मिक साहित्य, यथा पूजा-विधान उपवास विधि आदि।
- (8) पट्टावली जैसे ऐतिहासिक ग्रंथ। इन ग्रंथों का सूक्ष्म अवलोकन करने पर पता चलता है कि इनमें सर्वाधिक महत्वपूर्ण

ग्रंथ प्रारंभिक धर्म विधान, विशेषत: हस्तलिखित कल्पसूत्र, कर्मसाहित्य, ब्रह्माण्ड मीमांसा और जैन सिद्धांत संबंधी हैं और यदि हम केवल संस्कृत और प्राकृत ग्रंथों की बात करें तो ऐसे ग्रंथों की संख्या बहुत ही कम हैं जो भारत और भारत से बाहर पूर्णत: अज्ञात हैं।

### महत्वपूर्ण गुजराती हस्तलिखित ग्रंथ

ब्रिटिश लाइब्रेरी के संग्रह में गुजराती जैन साहित्य प्रचुर मात्रा में उपलब्ध है। यह 14वीं - 15वीं शताब्दी से लेकर अबतक का यानी मध्यकालीन समय का है और सभी प्रकार का है। जैसे, टीका-टिप्पणी, भजनावली, कथाएं आदि। यह इस कारण महत्वपूर्ण है कि भारत के बाहर जैन परम्परा के इन पक्षों का अभी तक उतना अध्ययन नहीं हुआ है, जितना होना चाहिए।

जिन्हें इस क्षेत्र में रुचि है उन्हें ब्रिटिश लाइब्रेरी की इस सामग्री को मद्देनजर रखना पड़ेगा क्यों कि किसी भी यूरोपीय संग्रहालय में इतनी बड़ी संख्या में गुजराती जैन पांडुलिपियों का संग्रह नहीं है। इससे भी अधिक महत्वपूर्ण बात यह है कि अब तक जैन-परम्परा प्राय: अक्षुण्ण रही है। ब्रिटेन में रहनेवाले और गुजराती जाननेवाले जैनों को इन ग्रंथों में अधिक रुचि होगी। कारण, आखिरकर यह उनकी पैतृक परम्परा के मूल पक्ष के साथ ही साथ उनकी वर्तमान धर्मपरायणता भी है।

सूचीपत्र के प्रत्येक खण्ड में यह बतलाया गया है कि जबसे ये धर्म सिद्धांत अर्धमागधी में लिखे गए और जिन्होंने इन ग्रंथों की रचना की थी, उनके द्वारा इन सिद्धांतों को जीवित रखने के विविध उपाय किए गए, तब से अब तक जैन परम्परा अक्षुण्ण रही है। इसलिये भाषा के आधार पर ग्रंथो को पृथक या श्रेष्ठ माने का, वर्तमान संदर्भ में, कोई आग्रह नहीं है। इस लेख का तात्पर्य तो केवल यह बतलाना है कि ये ग्रंथ कितने पुराने हैं और पुनर्लेखन द्वारा विभिन्न भाषाओं तथा भिन्न प्रकारों से ये किस प्रकार जीवित रखे गए हैं।

सुनिश्चित जैन ग्रंथों के अतिरिक्त यह भी भलीभांति विदित है कि भारत में भी प्राय: सभी जैन पुस्तकालय या भंडार, ऐसी सामग्रियों का भी संग्रह करते हैं जो अन्य मतों (यथा हिन्दू धर्म, बौद्ध धर्म) से संबंधित हैं। जब हम हस्तिलिखित ग्रंथों की बात करते हैं तो पता चलता है कि जैनियों ने धर्म-निरपेक्ष दृष्टिकोण अपनाया है अर्थात् जैन-समाज, विशेषत: मुनियों या साधुओं की दृष्टि में ज्ञान का कोई भी पक्ष पराया या उपेक्षणीय नहीं रहा है।

यह बात तकनीकी साहित्य के संबंध में विशेष रूप से दृष्टव्य है। ब्रिटिश लाइब्रेरी के संग्रह में इन क्षेत्रों का प्रतिनिधित्व व्याकरण, कोशकला, इन्दोविधान, काव्यरचना, गणित या ज्योतिष विद्या में देखा जा सकता है और सूचिपत्र के 11वें खण्ड में इनकी विवेचना की गई है। यही विधि अत्यन्त ख्यात तथा मूल कविताओं के लिए भी अपनाई गई हैं। जैसे, कालिदास काव्य। ये सर्वमान्य भारतीय परम्परा की हैं, जिन्हें जैनियों द्वारा भी अपना बताया गया है तथा जिन पर विभिन्न तरीकों से टिप्पणियां की गई हैं और ये टिप्पणियां किसी भी तरह से कमतर नहीं हैं। बल्कि ये बहुधा

www.jainelibrary.org

अपने उच्चस्तरीय पाण्डित्य के कारण द्रष्टव्य हैं।

ब्रिटिश लाइब्रेरी के संग्रह में सर्वाधिक महत्वपूर्ण और जिन पर उसे गर्व भी होगा, वे 40 ग्रंथ हैं, जो सचित्र हैं। इनमें से कुछ में एकाधिक लघु चित्र ही हैं तो औरों में पूरा का पूरा (एक पांडुलिपि में 40 से 60 तक का) समूह ही है। विक्टोरिया एंड अलबर्ट म्युजियम के संग्रह के अधिकांश ग्रंथो में सभी पत्र चित्रमय हैं। ये ग्रंथ और विषय ज्यादातर, मानक मापदंडो के हैं, जिन्होंने चित्रमय परम्परा को प्रवर्ति करने में महत्वपूर्ण योगदान दिया और जिसका चरमोत्कर्ष हम लगभग 14वीं शताब्दी में देखते हैं।

इस प्रकार यहां हमें कल्पसूत्र तथा उत्तराध्ययनसूत्र की पांडुलिपियां मिलती हैं। हस्तिलिखित ग्रंथों का दूसरा महत्वपूर्ण वर्ग है उन चित्रमय पांडुलिपियों का, जो ब्रह्मांण्डिकी से सम्बद्ध हैं। इनमें जैनियों द्वारा मान्य विश्व के विभिन्न पक्षों का प्रतिनिधित्व विविध प्रकारों द्वारा किया गया है। जैसे, नर्क जाने पर किस प्रकार उत्पीड़न सहना पड़ता है। अन्य तकनीकि विषयों को भी चार्ट और रेखाचित्रों द्वारा सरल बना दिया गया है। इसके अतिरिक्त बहुत विस्तार से चित्रित शालिभद्र चौपाल का भी उल्लेख किया जा सकता है, जिसे मितसार द्वारा लिखित बताया जाता है। इसके अतिरिक्त कथाओं की कुछ पांडुलिपियां भी हैं, जो वस्तुत: जैन नहीं हैं पर अनेक जैन लेखकों द्वारा अधिगृहित कर ली गई थीं, जैसे शुकसप्रति।

आशा की जानी चाहिए कि दो खंडों तथा 100 से भी अधिक पृष्ठों में प्रकाशित होनेवाले इस सूचिपत्र द्वारा जैन विषयों के अध्ययन की ओर जैनियों की उत्सुकता बढ़ेगी, उन्हें प्रोत्साहन मिलेगा, विशेषत: उन जैनों की, जो अब भारत से बाहर रह रहे हैं।

> *डॉ. उर्मिला जैन* 8/ए, बंद रोड, एलेनगंज, इलाहबाद – 211 002 (उत्तरप्रदेश)





## पण्डित जयवन्द्रजीः छावडाः

#### डॉ. नेमिचन्द्र शास्त्री

#### विद्वद्वर्य श्रुतप्रभावक श्री जयचंदजी छावडा

[पूर्वभूमिका: जैन-अध्यातम-परंपरा में आचार्यप्रवर श्री कुंदकुंद स्वामी का व्यक्तित्व एवं कृतित्व सर्वोपरी है। उनकी विश्वविख्यात रचना समयसार (समय प्राभृत) उतनी ही लोकप्रिय है; एवं उस पर उतनी ही सर्वांसुंदर, अधिकृत और अध्यात्मसाधकों को आत्मा के अतीन्द्रिय आनंद का स्व-रस चखाने में निमित्तभूत श्री अमृतचन्द्राचार्यकी आत्मख्याति आदि संस्कृत टीकाएं भी है।

जैन अध्यात्मको ढुंढारी (प्राचीन हिन्दीका एक रूप) भाषामें गद्यरूप में निबद्ध करके, श्री जयचन्दजीने हिन्दीभाषी जगत पर बडा उपकार किया है। श्री आचार्य शांतिसागरजीने, उसे फलटणसे शास्त्राकार छपवाकर उसका समुचित सन्मान किया। इस महान् विद्वानके बारे में संक्षिप्त माहिती इस छोटे निबंधमें संपादीत की गई है; जिसमें से वर्तमान विद्वानों की परंपरा प्रेरणा प्राप्त करेगी, ऐसी भावना करता हूं।

- सम्पादकीय]

हिन्दी जैन साहित्य के गद्य-पद्य लेखक विद्वानों में पण्डित जयचन्दजी छावड़ा का नाम उल्लेखनीय है। इन्होंने पूज्यपाद की सर्वार्थसिद्धि की हिन्दी टीका समाप्त करते हुए अन्तिम प्रशस्ति में अपना परिचय अंकित किया है — काल अनादि भ्रमत संसार, पायो नरभव मैं सुखकार। जन्म फागई लयौ सुथानि, मोतीराम पिताक आनि॥ पायो नाम तहां जयचन्द, यह परजाल तणूं मकरंद। द्रव्य दृष्टि मैं देखूँ जबै, मेरा नाम आतमा कवै॥ गोत छावड़ा शरावक धर्म, जामें भली क्रिया शुभकर्म। ग्यारह वर्ष अवस्था भई, तब जिन मारगकी सुधि लही॥

इस विद्वान लेखक — कविका जन्म फागी नामक ग्राम में हुआ था। यह ग्राम जयपुर से डिग्गीमालपुरा रोड पर ३० मील की दूरी पर बसा हुआ है। यहाँ आपके पिता मोतीरामजी पटवारी का काम करते थे। इसी से आपका वंश पटवारी नाम से प्रसिद्ध रहा है।

११ वर्ष की अवस्था व्यतीत हो जाने पर कवि का ध्यान जैनधर्म की ओर गया और उसी में अपने हित को निहित समझकर आपने अपनी श्रद्धा को सुदृढ़ बनाने का प्रयत्न किया। फलतः जयचन्दजीने जैनदर्शन और तत्त्वज्ञान के अध्ययन का प्रयास किया। वि. सं. १८२१ में जयपुर में इन्द्रध्वज पूजा महोत्सव का विशाल आयोजन किया गया था। इस उत्सव में आचार्यकल्प पंडित टोडरमलजी के आध्यात्मक प्रवचन होते थे। इन प्रवचनों का लाभ उठाने के लिए दूर-दूर के व्यक्ति वहाँ आये थे। पण्डित जयचन्द भी यहां पधारे और जैनधर्म की ओर इनका पूर्ण झुकाव हुआ। फलतः ३-४ वर्ष के पश्चात् ये जयपुर में ही आकर रहने लगे। जयचन्दजीने जयपुर में सैद्धान्तिक ग्रन्थों का गम्भीर अध्ययन किया।

जयचन्दजी का स्वभाव सरल और उदार था। उनका रहन-सहन और वेशभूषा सीधी-सादी थी। ये श्रावकोचित क्रियाओं का पालन करते थे और बड़े अच्छे विद्याव्यसनी थे। अध्ययनार्थियों की भीड़ इनके पास सदा लगी रहती थी। इनके पुत्र

૧૬૦ તીર્થ-સોરભ

रक्षतक्ष्यंती वर्षः २५

self-realisation at the age of 17. He did the abridged version of the book in 50 pages - Bhavanabodh. It is popularly known for 12 sentiments that require cultivation in minds liberation. aspiring Although his translations & commentaries are innumerable to narrate, yet, it will be in fitness to highlight -

- He prepared a complete translation of the Panchastikaya a work of the celebrated Sri. Kundkundacharya, and
- His composition of Atmasiddhi Shastra in the form of a poetic dialogue in 142 verses at Nadiad. This undoubtedly, is a masterpiece and genius in philosophical literature.

#### **RELIGIOUS INSIGHT**

Shrimad studied many religious books in Sanskrit & Magadhi languages but almost all his writings were in Gujrati. He had a retentive memory & exceptionally sharp in grasping. Thus Vedas & Upanishad. Bible, Zend Avesta & Quran etc. were digested by him completely. All these removed doubts and delusions from his mind & confirmed his faith in the fundamentals of Jainism its relevance in making conviction or tenets, thoughts & conduct.

According to Shrimad, Religion is the spiritual quality of life. It does not mean religious differences & setbeliefs. It does not mean cramming or reading of religious texts or believing in all what is said as gospel truth. He emphasized Jina is one who conquers himself. He is the Mahavira who has battled with the inner nature & triumphed over it. His three major tenets are:

- 1. Reality is one.
- Sadguru is advised & advocated &
- Self liberates self.

The enlightened personages have achieved self-realisation. They have laid down six spiritual steps for a soul whose emancipation are either nearby or is desired. They are shown in the diagram given below to make it easy to understand in a lucid manner & adopt.

#### Six Spiritual steps to Soul Liberation

- 1. Soul Exists.
- 2. Soul is Eternal.
- 3. Soul is the doer of its activities.
- 4. Soul is the sufferer of its activities.
- 5. There is liberation.
- 6. There is a path to liberation.

Moksha is the ideal goal of life. It is realised through moral discipline under the enlightened guidance of Sadguru. This, in fact, is the way to true spiritual progress.

रुपतुष्यंती वर्षः २५

તીર્થ-સૌરભ

१६७

## ADDICTION

Some substances after entering the human body affect the brain and the nervous system. One gets habituated to the feeling of numbness and lightness often referred to as a 'kick'. The habit of getting kick from these substances, known as toxicants, is called as addiction. Mankind has developed several addictions which can be broadly classified into three categories.

- (1) Taking tobacco in different forms.
- (2) Drinking alcoholic beverages.
- (3) Consuming opium, LSD, hemp, "brown suger" etc. branded as drug addiction.

In most of the contries the third legally banned category is possession of "drugs", their transport, sale and consumption is considered as a serious offence. Society also condemns this category. However, enough efforts have not been made to scrupulously destroy the drugs, due corruption probably to administrative, political, religious and law enforcement levels. The high costs and tremendous profitability in the make the people drug business "respectable" extremely rith influencial people in the society. The individual, group of individuals, society, administration, judiciary and police, social, political and religious leaders should join hands to unveil such bad elements, and strip them of their wealth and status, and punish them severely, so that no one would ever dare to enter such an illegal, immoral business, harmful to society. Fortunately these drugs are not openly and prestigeously consumed.

The situation is unfortunate and lamentable about the first two categories. The elite and the famous, the living legends and idols depict alcohol consumption and smoking as a status symbol. We would briefly review the status of these addictions.

To chew tabacco or to inhale smoke of tobacco through cigarrette or pipe or cigars, to apply roasted tobacco powder to teeth, inhale flavoured tobacco powder as snuff are the various ways to take tobacco inside the body to give a 'kick'. The World Health Organisation (WHO) has declared 31st May as a tobacco free day. This is only a beginning. Tobacco free day should follow tobacco free week and then tobcco free month and tabacco free year. Ultimately we have to achieve tobacco free life. Finally cultivation of tobacco as a crop should be stopped. This should be done by educating the people about the bad effects of tobacco. Once this is understood. then one will aet convinced and change one's mind and consequently cultivation of tobacco can be stopped.

૧७૦ નીર્થ-સોરભ

रक्षत्रथंती वर्षः २५

Today thousands of people world over are earning their livelihood on tobacco farming, trading, cigarette manufacture, advertisement and sale. Within a specified period alternative means to earn livelihood should be offered and established. If people unite the world over and make a serious effort to develop suitable profession/ trade as substitute to those depend on tobacco who products for their livelihood, this planet can be 90% free from tobacco in just 10 years!

Taking tobacco in any form is harmful to body.

Let us resolve not to chew tobacco.

Let us resolve not to smoke tobacco.

Let us resolve not to inhale tobacco.

Unfortunately if any of these habits has been developed, one should slowly reduce and finally stop the habit. The idea that tobacco refreshes and freshens the brain and the nervous system is merely an illusion. In fact tobacco causes interference in the working of the brain and the nervous adverselv affecting system. functioning. Tobacco contains poisonous nicotine and tar. The tar enters the bronchii and gets deposited there. Slowly the deposits increase reducing the amount of air inhaled and amount of oxygen supplied to the body. Take a filtered cigarette, wet it's filter in water. Open the filtter after smoking and observe the tar trapped there. You will never smoke again if you see this tar which normally enters your body with each cigarette smoked.

Smoking in all offices, industries, public gardens, roads, railways and aeroplanes should be prohibited to begin the drive with ultimate aim to stop tobacco consumption totally.

With growing industrialisation drinking alcohol is becoming a status symbol. A party without alcohol is not considered a 'party' at all ! Alcoholic addiction is а mental disorder (Dipsomania). It causes physical. psychological, family, social and national damage.

Smoking affects brain and nervous system, respiratory and circulatory system. Alcohol affects all these systems and additionally damages liver and digestive system.

The drinking habit begins as a company to disillusioned friends, to have fun, to enjoy life, to get rid of disgust, sadness, humiliation, worries, anxieties, troubles etc. It is ignorance and lack of knowledge.

"Alcoholic Anon'ymus"
Organisation is working the world over to eliminate alcoholic addiction and everyone should contribute financially or otherwise to such organisations working for betterment of mankind.

Let us resolve to make the mankind free from addiction, starting from ourselves.

रक्तक्यांती वर्षः २४

તીર્થ~સોરભ

५७५

# The Story of Bhagwaan Ram

This story is from the Jain religious book, PADMAPURAAN. A similar story appears in the religious books of Hindus as well.

A long time ago, King Dasharath was the ruler of Ayodhya. He had four sons, Ram, Lakshman, Bharat and Shatrughna. Ram's mother was Queen Kaushalya. Bharat was Queen Kaikeyi's son.

At the same time, King Janak ruled over Mithila. He had a daughter named Sita. Princess Sita was very beautiful, Just as Ram was wise and brave, Sita was intelligent and goodarranged natured. King Janak SWAYAMVAR for Sita's marriage. SWAYAMVAR was a ceremony in which the bride would choose her own groom. King Janak invited princes from far and near. Ram and Lakshman invited. The those amona condition of SWAYAMVAR was that Sita would marry the prince who could handle the VAJRAVALI Bow. Of all the princes, only Ram could handle the heavy bow. Ram and Sita's marriage was celebrated with great pomp and show.

One day, King Dasharath decided to give up his throne and to spend his remaining life working towards spiritual enlightenment. He wanted to give the kingdom to Ram, his eldest son. However, some time ago, Bharat's mother, Queen Kaikeyi, had saved King Dasharath's life. So he had promised her three wishes. When Kaikeyi found out that Ram was going to get the throne, she reminded King Dasharath of his promise. She asked him to give the throne to her son Bharat and to exile Ram from the kingdom for fourteen years. King Dasharath agreed to fulfill his promise and renounced all his worldly possessions.

Ram patient and was understanding. He religiously followed the wishes of his father and left Ayodhya. His wife Sita and his brother Lakshman accompanied him. Prince Bharat was not in Ayodhya at that time. Upon his return, he found that his elder brother Ram had gone to live in the forest. Bharat felt very sad. He and his mother, Queen Kaikeyi, went to visit Ram. They tried to persuade Ram to return to Ayodhya. Ram would not go against the wishes of his father and politely refused.

Ram, Sita and Lakshman were content living in the forest. They helped several weak and needy people. One day, Sita was alone in the cottage. Raavan, the King of Lanka (Ceylon), saw her and was struck by her beauty. He took her to his kingdom against her wishes. When Ram and Lakshman returned to the cottage and did not

ાહર ૄ તીર્થ−સો₹ભ

रक्तक्यंती वर्षः २५

find Sita there, they were extremely worried about her welfare. They set out to search for her. In the course of their search, they met Hanuman who joined them. Hanuman discovered that Sita was being held captive by Raavan in Lanka.

Raavan was a proud and powerful king. He wanted to marry Sita but not against her wishes. He had kept her captive in the hope that someday she would change her mind and agree to marry him. Raavan's brother, Vibheeshan, and his queen, Mandodari tried to persuade him to release Sita but to no avail. Ultimately, Ram raised an army with the help of Hanuman. Ram invaded Lanka and Raavan was killed in the battle. Sita was freed.

After spending fourteen years in exile, Ram returned to Ayodhya. Bharat, who was taking care of the kingdom in his absence, returned the throne to Ram.

Ram was a benevolent king. He treated all people in his kingdom fairly. Everybody was happy. Later, Ram renounced his throne and became a monk. He performed penance, and finally attained salvation (NIRVANA).

The life of Ram is a glorious example for all, young and old. It teaches that we should respect our parents and be good to them. It tells us to love our brothers and sisters as Lakshman and Bharat did. The downfall of Raavan teaches us to be sensible. It teaches us that we should not be proud of our wealth and power.

Ram's life was as exemplary and perfect as can be. He was mindful of his duties. He was truthful and kind. He was brave and firm, free from anger and envy but he would not yield to injustice. Therefore, in Indian tradition, Ram is called MARYAADA-PURUSHOTTAM, the most ideal personality.

Turn enemies into friends by doing something nice for them.

Don't believe all you hear, don't spend all you have, or don't sleep all you want.

Give people more than they expect and do it cheerfully.

# **Places Of Pilgrimage**

There are many places of pilgrimage in India for Jains. Sammed Shikhar, Shatrunjaya (Palitana), Mount Abu and Shravanbelgola are some of the most important ones.

Twenty-two TEERTHANKARS of the present cycle of time attained salvation (NIRVANA) at Sammed Shikhar. There are beautiful temples and CHARANS (representing the footprints of TEERTHANKARS). Sammed Shikhar is one of the most sacred places of pilgrimage for Jains.

There are thousands of beautiful temples on the hills at Shatrunjaya (Palitana). Therefore it is called the City of Temples. Most temples at Shatrunjaya have beautiful carvings in marble and stone. Shatrunjaya attracts visitors from all over the world.

Mount Abu is world-renowned for its Delwara Temples. These temples are located on high hills covered with palm trees. There are five temples at Mount Abu: Vimal Vasahi, Luna Vasahi, Pitalhar Temple, Khartar Vasahi and Temple of Mahaveer Swami. These temples have been carved beautifully

in marble and so they are called the hymns in marble.

Shravanbelgola is near Mysore in South India. It is famous for the beautiful statue of Bahubali Swami, which is carved out of a mountain. The statue is about 60 feet tall. It reflects the supreme virtues of a VEETARAAG, one who does not have any likes and dislikes. Its message is that we should be humble and free from desires.

In Sanskrit, a place of pilgrimage is called TEERTH. It function as a bridge whereby one can cross a river. Great souls perform penance and meditation at solitary and peaceful places such as forests and mountain tops. They cross the ocean of worldly suffering and attain salvation. Therefore places like Sammed Shikhar and Shatrunjaya are called TEERTHS.

When we visit places of pilgrimage, we are reminded of the virtues of great souls who have become SIDDHAS. We tend to forget our everyday problems. We learn to have peace and happiness in life. •

1. In this context, Swami means virtuous and respectable.

(Courtesy: "Studies in Jainism", New York)

૧७૪ 📗 તીર્થ-સોરભ

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

# **Jain Temples (Our Cultural Heritage)**

Mrs. Sujata Subhash Shastri M.A. (Ancient History & Archaelogy Diploma in Jainology)

n our country, apart from literature most of the ethical concepts are reflected in art and architecture. Jain art not only reflects the fine taste of beauty but also heightens the spirit in man and makes him more worthy as a member of society.

According to Jaina philosophy there is no creator. The Idol of Jain is worshipped which stands as an ideal for one who wants to attain the supreme spirit, which is found in each and every soul. This is very well described in the Mangalacharana of Tattvarta-Sutraas "Moksha Margasya netaram bhettaram karma bhubhrtam Jnataram Visva-tattvanam Vande tadguna-labdhaye."

The Jaina temples are found in plenty all over our country. Their pattern of construction may differ from area to area but the main aim of construction is the same. It is true that there are temples, but culturally they have lost their values. One cannot say exactly when the Jain temple construction began. But the ancient most civilization of Harappa Mohenjodaro have proved that idol worship existed in Jaina religion. The worship of Lord "Rishaba" was very much popular.

In olden days the temple acted as a centre of the activities of the society. For our elders, the temple was not only a centre of worship, but a place of security and shelter, a place for education, a centre for Justice, a meeting hall and a centre for cultural activities. A temple become a media through which one could express his devotion to Lord, his talent and richness.

The ancient temples are the reflection of the devotion of the people of that time. The main morality among the people was to earn honestly and utilize the money either for donation or construction of temples. The very moral belief among the people gave birth to the construction of many temples in our country.

## Construction of Temple in the name of the Person :

There was more spirit among the people in the construction of temples. For some, temple became a media for the expression of their wealth. Unlike today, the position of a person in the society was valued by his contributions to his religion, either by the construction or donation rendered to it. In Karnataka, Moodbidri known as the Dakshina Kashi is having 18 Jaina

રજતજરાંતી વર્ષ : ૨૫

તીર્થ–સૌરભ

વહ્ય

Basadis named after their donors (In Karnataka Jain temples are called Basadis. "Basadi" word has arised ton Vasathe means shelter in Kannada, which later on became Basadi). A devotee who was unable to construct a temple made grants and donated idols of Jina. The date and name of the person carved on the pedestal of the Jina Idols act as an important historical document.

#### Temple - A Centre for Education:

Temple was the main Shelter for the Munis to stay during chaturmaas and preach their disciples and conduct penance. The temples at Sravanabelagola, Bahubali Ashram in Kumbhoj act as a Vidya Kendra, where they teach Vyakarana, Purana, Nyaya and Darshana.

#### Manastambha - A Guiding Light:

The peculiarity of the Jain temple is the free standing pillar mostly found in front of the temples especially in South India. This pillar called Mana-Stambha is the prototype of such pillar which are said to have stood within the entrance to the Samavasarana of the Thirthankara. This artistic pillar is having image of Jinas facing towards the 4 directions on the top square Mandap.

'Manastambha' is very much symbolic. It says how small one is by its side and how one's vanity of

greatness melts away when one comes to the temple. The Manastambha reminds one about the arrogant Gautama Rishi before entering the Samavasarana and his arrogance vanishing at the very sight of Mana-Stambha Darshana (Mana means Ahamkar; Stambha - means stop). Politely and humbly he entered the Samavasarana and became the first Ganadhara of Lord Mahavir.

## Jain Temple - A Mirror of the Social Life:

Apart from aiming at Atma-Kalyana, the sculptural works carved around the temples depicting the stories of Thirthankaras, stories from puranas have a lesson for the devotee. It elevates his spirits and evoke him to cultivate the qualities of the Jina.

#### Jain Temple - A place of Justice :

Unlike today, in olden days justice was given to the people in the temple. This very moral fear forced the people to lead a truthful life. The "Nyaya Basadi" in Moodbidri at Karnataka acted as the Centre of Justice for the people of that area.

## Jain Temple - A Centre for Precaution ;

Among the evil habits which are prevailing in society since the ancient period "offence" is one. The artistic works in and around the temple warn the visitor from them.

૧૭૬ તીર્થ-સોરભ

रुपतुष्यंती वर्ष : २५

A very good example of this can be quoted from the Shri Matt Temple at Sravanabelagola. The painting belonging to 18th C.A.D. depicts the "Punishment for Kamatha" in which his head is beshaved, hands tied to the back and 2 small children are made to urinate on his head and he is made seated on a donkey taken in procession. This painting clearly shows that more than physical torturing it is the mental torturing that hurts the conscious of a person.

#### Jain Images:

The Jina idols installed in the 'Garbha-Greha' of the temple look more or less the same (exept Lord Parswanath). But they are the super pieces of art known for their simplicity

where an artist gets a little scope to display his talent.

According to Mr. Haveil " A temple is a place where Lord Brahma Resides'. But for Jains the temple itself represents the Samavasaran. The temples are helpful in achieving peace of mind for house-holders and Munis to some extent.

But today, unfortunately the temples are loosing their moral values. They are just considered as art galleries. Jaina temples aim at elevating our spirit, inspire religious values and present philosophical concepts and rules of conduct laid down in Jainism. The value of the Jinalaya is very well expressed by Acharyas as the stepping stone for Moksha, Mukti.

Talk slow but think quick.

Judge your success by what you had to give up in order to get it.

Pray. There is immeasurable power in it.

Be gentle with the Earth.

# Charity: A Jain Scriptural Uiew

by Dr. Trilok Chandra Jain Shastri

All religions extol the virtue of charity or donation. Everybody agrees that helping others by donating money and material is admirable. Many individuals, from the venerable monks and scholars to the poor and sick, depend on the generosity of society. Religious institutions run on donations.

#### What Is Charity?

The Sanskrit word for charity or donation is DAAN, which literally means giving. In TATTVAARTH SUTRA, Acharya Umaswati has defined-.

अनुग्रहार्थं स्वस्यातिसर्गो दानम् (7-3)

ANUGRAHAARTHAM SWASYAATISARGO DAANAM

Charity entails giving one's wealth for mutual benefits.

In this aphorism, the phrase 'mutual benefit' is important. The donor does not give only for the benefit of the recipient. He/she performs charity for the benefit of the self. This implies that the donor does not have any feelings of superiority or ego or desire for recognition. The donor does not think that he/she is doing a favour.

The prime recipients of charity are monks and religious institutions. The monks follow the path to spiritual advancement. They have no passions for enhancing their position. They have equanimity and peace of mind. Thus they exemplify the path to achieving true happiness and harmony in life. In return, the householders provide means of subsistence for them, Religious institutions, including temples, places of pilgrimage educational and institutions. provide with us opportunity to learn the teachings of our religion. They epitomize virtues such as nonviolence, truth and nonpossessiveness. So we support them. Some people, in spite of their sincere efforts to be self-sufficient, do not have the necessary means of subsistence because of circumstances beyond their control. So they deserve our help.

#### Four Kinds of Charity

According to Jainism, charity is of four kinds: donation of medicine (AUSHADHI), donation of books (SHAASTRA), donation of food (AHAAR) and delivering freedom from fear (ABHAYA). These four kinds of donations are meant to fulfill the needs of the body, mind and soul of

તીર્ચ–સોરભ

रुपतप्रयंती वर्ष : २५

the recipient. Food and medicines are essential for the growth maintenance of body. They are needed for sustenance of life. Jain monks do not indulge in worldly activities such as earning livelihood, cooking and shopping. The householders provide them with food and shelter. The monks accept these materials from the householders according to the rules set in the scriptures. Providing books and other means for enhancing their knowledge of the scriptures to monks as well as to householders constitutes the aift of knowledge. Householders need to have a proper education for earning their livelihood and become productive members of society. Thus supporting schools, colleges universities is also a gift of knowledge.

Delivering protection and freedom from fear is essential for the wellbeing, of men and women. This concept is extended to all living beings. It not only implies ensuring that we do not deliberately hurt or kill any form of life, but it also conservation of natural resources and protection of the environment. Further, to effect freedom from fear and suspicion, it is essential to establish an atmosphere of understanding and trust among men and women. As mentioned earlier, charity is for the mutual welfare of all. Therefore, this kind of charity is most august.

Describing the unique features of charity, Acharya Umaswati says:

विधिद्रव्यदातृपात्रविशेषात्तद्विशेष: (7-39)

#### VIDHIDRAVYADAATRIPAATRAVISHE-SHAATTADV / ISHESHAH

Charity is distinguished by procedure, material, donor and recipient.

#### Qualities of a Donor

In PURUSHAARTH SIDDH-YUPAAYA, Acharya Amrit Chandra Suri has described the qualities of a donor as follows:

- A donor has no desire for reward or compensation of any kind such as fame and fortune, profit and prosperity.
- 2. A donor maintains composure if things do not go as planned.
- A donor is sincere. He does not indulge in complicity to circumvent the rules established by society and government.
- A donor refrains from envy and competition.
- A donor has no feelings of remorse or guilt. Once the donation is made, he/she is totally unconcerned about its quality and value.
- A donor does not have the feelings of exhilaration. A donor is modest. He/she understands that the material being donated does not belong exclusively to him/her.
- ऐहिकफलानुपेक्षा क्षान्तिर्निष्कपटतानसूयत्वम्।
   अविषादित्वमुदित्वे निरहङ्कारित्विमिति हि दातृगुणा: 1169।

रक्षतक्यंती वर्ष : २५

તીર્થ-સોરભ

90€

Thus he/she considers himself/ herself as merely an instrument (NIMITTA) in the process of giving.

7. A donor is free from ego.

Acharya Siddhasen, in his commentary on TATTVAARTH SUTRA, recounts the following qualities of a donor:<sup>2</sup>

- a. Absence of ill-will towards the recipient (ANUSOOYATVA)
- b. Absence of dejection in giving (AVISHAADITVA)
- c. Absence of condescension towards the recipient (NIRAHANKAARITVA). This means that the donor does not consider himself/herself to be superior to the recipient.
- d. Joy in giving (MUDITVA). This implies absence of remorse or guilt.
- e. Auspicious frame of mind (forbearance, KSHAMA)
- f. Absence of desire for material gains (AIHIKPHALANAPEKSHA)
- g. Absence of complicity (NISHKAPATA)
- h. Absence of craving for rebirth in a desirable form (ANIDAANATVA) It should be noted that the qualities of a donor enumerated by Acharya Amrit Chandra Suri are

essentially the same as those described by Acharya Siddhasen. Evidently, we Jains and our system have a lot to learn from our scriptures.

#### Material Appropriate for Donation

Describing the materials suitable for donation, Acharya Amrit Chandra Suri has written, in PURUSHAARTH SIDDHYUPAAYA:3 Things that aenerate : attachment. aversion. incontinence (lack of selfcontrol), vanity, pain and fright should not be donated. Only such things that promote self-study and observance austerities should be donated. In other words, one should not donate means of material comforts, unhealthy foods, and dangerous items such as knives, guns and poison. One should donate Items that promote good physical and mental health such as nourishing foods, medicine and books.

#### Qualities of a Recipient

Jain scriptures emphasize that donation should be given to the four segments of the Jain order (SANGH): monks, nuns, laymen and laywomen. Qualities of a recipient have also been defined by Acharya Amrit Chandra Suri, in PURUSHAARTH SIDDHYUPAAYA, in the following words: The recipients

- 2. Jaina Yoga by R. Williams, published by Motilal Banarsidass, Delhi, 1983, page 153.
- रागद्वेषासंयममददु:खभयादिकं न यत्कुरुते।
   द्रव्यं तदेव देयं स्तपः स्वाध्याय वृद्धिकरम्। 170।
- 4. पात्रं त्रिभेदमुक्तं संयोगो मोक्षकारण गुणानाम्। अविरतसम्यग्दृष्टि: विरताविरतश्च सकलविरतश्च । 171 ।

૧૮૦ 📗 તીર્થ-સૌરભ

રજતજયંતી વર્ષ : ૨૫

belong to three classes depending upon the level of their rationalism, which eventually leads to salvation: those who possess rational perception but do not practice any vows, householders who practice the minor vows, and monks who practice the major vows.

Does this mean that we should help only those who belong to the Jain Well, Jainism can not community? condone discrimination on the basis of religion or creed. We should help all regardless of their religious beliefs. By saying that the recipient should have rational perception, Acharya Amrit Chandra Suri implies that we should not support individuals who spread irrationalism, delusions and superstition, and who mislead their unsuspecting followers to fulfill their ulterior designs. We should not help unscrupulous and antisocial elements including institutions that indulge in circumventing the teachings of religion and government regulations. We should help individuals who are spiritually advanced. Individuals who have rational perception refrain spreading irrationalism from delusion. They do not exploit the masses achieving for name and fame. recognition and titles. They have no material goals and lead a virtuous life. They enjoy contentment and equanimity. Thus they epitomize the path to real happiness. Ordinary people who lead a clean and virtuous life also deserve our support.

#### Procedure of Donation

The procedure of donation has been described in considerable detail in the Jain scriptures. Most of the discussion centers on the ways food is offered to the monks and nuns. Commenting on the procedure of donation, Pandit Phool Chandra Jain Siddhantacharya writes:5 The donor accords reception, seat, washing the feet, worship (praise) and respectful gestures (bowing) appropriate to the recipient. The donor makes the donation with purity of mind, speech and body. He/she offers food and other materials beneficial to the recipient. The appropriate reception, seating. respectful gestures and materials such as food, water and books are determined according to time and place, and considering the nature and capability of the recipient.

#### **Concluding Remarks**

The Jain religion teaches that our thoughts, speech and actions should be rational. However, many times some individuals and institutions exploit the sentiments of credulous people and procure donations to fulfill their own interests and ambitions. Sometimes, donations are used improperly. A variety of schemes are employed in collecting donations. All this goes on in the name of religion. In the light of the teachings of our scriptures, we Jains should not indulge in such practices.

5. TATTVAARTH SUTRA, Hindi exposition by Pandit Phool Chandra Jain Siddhantacharya, published by Varni Granthmala, Varanasi, 1950, page 365.

રજતજરાંતી વર્ષ : ૨૫

તીર્ચ-સોરભ

464

## **Embrace Truth**

Do What is good
Avoid what is bad.
Spread the message of love.
And if you cannot
Just see to it-that your
Action do not hurt another's Heart.
I often go to the temple for Pooja,
The pularis keep reciting the prayer.
You stand when you
Are asked to stand
You sit when you
Are asked to sit.
And you keep hearing him
Without even making
An attempt to understand.

### A word of it

There are thousands like me who go through this ritual regularly in fact I am absolutely amazed by one fact today we notice a great spurt in religious sentiments with every passing year we notice more and more Ganesh Utsav's More and more Navratris More and more Pandals for Mohurram it is said that man is today rediscovering his religious roots and correspondingly the Standards of morality of that very man Most Surprisingly is going down at even a greater pace What was considered wrong a decade ago is only normal today we keep going to the temple. Day after day Month after Month Year after Year

We keep worshiping without ever making an attempt at understanding God. At understanding His teachings the internal awakening just never dawns upon us. God has given his definition of religion just in one line he has made it so simple for us Emrace Truth Do what is God Avoid what is bad spread the message of love and if you cannot just see to it what your actions are, do not hurt another's heart but sadly we have complicated our religions to such an extent that we spend all our lives in pursuit without understanding a word of it today a temple at best considered

## A wash basin

Where you can apply the soap of Prayer & wash your sins away can God give us the authority to sin and then the facility to undo it! By just taking his name God's logics are very simple If only we made an attempt to understand them The emphasis has to be on taking your soul to such heights that sins cannot touch you What you need is internal awakening and that day for sure the great individual in you would arise.

Shri Dharmesh Jain Bombay

૧૮૨ તીર્થ-સોરભ

રજતજચંતી વર્ષ : ૨૫

### પુનઃજાગૃતિનું નિમિત્ત અને આત્મસાક્ષાત્કારનો સુચોગ

૧૯૬૮ના ઓક્ટોબરમાં દવાની આડઆસર થવાથી તેઓને મોઢામાં છાલાની ગંભીર બિમારી આવી પડી. ફરજિયાત નિવૃત્તિના આ પ્રસંગે, તેઓએ પુનઃ પોતાનો શાસ્ત્રાભ્યાસ શરૂ કર્યો અને લગભગ પાંચ માસના આ ઘનિષ્ઠ અને ગહન ચિંતન- મનનના ફળરૂપે તા. ૧૪-૨-૧૯૬૯ના રોજ વિશેષ એકાગ્રતા થતાં, તેઓના જીવનમાં <mark>શુદ્ધ આત્મજ્ઞાન</mark> નો પ્રકાશ ઉદય પામ્યો.

• ઈ.સ. ૧૯૭૦ થી ૧૯૭૪ દરમ્યાન અમદાવાદ, વડવા, ખંભાત, ઈડર, નરોડા , રાજકોટ, મુંબઈ આદિ અનેક સ્થળોએ તેમના સ્વાધ્યાયોનું આયોજન થયું તથા ભદ્રેશ્વર, શંખેશ્વર પાર્શ્વનાથ, વવાણિયા, પાલીતાણા, સોનગઢ, આદિ અનેક ધર્મતીર્થોની યાત્રાઓ તેમના સાજ્ઞિધ્યમાં યોજવામાં આવી અને આજદિન પર્યંત સ્વાધ્યાય તથા તીર્થયાત્રાઓ અવારનવાર ગોઠવાય છે.

• ઈ.સ. ૧૯૭૫માં અમદાવાદ મુકામે સત્સંગ-સ્વાધ્યાય-ભક્તિની વૃદ્ધિના આશયથી <mark>સત્શ્રુત-સેવા-સાધના કેન્દ્</mark>રની સ્થાપના કરી.

- ઈ.સ. ૧૯૭૬માં <mark>૫.પૂજ્યશ્રી સહજાનંદજી મહારાજ</mark> ની પ્રેરણાથી આજીવન બ્રહ્મચર્યવ્રત અંગીકાર કર્યું .
- ઈ.સ. ૧૯૮૨માં, શાંતિમય વાતાવરણમાં સાધક જીવનના સર્વતોમુખી વિકાસ અર્થે શહેરના કોલાહલથી દૂર આધ્યાત્મિક સાધના કેન્દ્ર ની કોબા મુકામે સ્થાપના કરી.
- ઈ.સ. ૧૯૮૪માં ગિરનાર મુકામે પ.પૂજ્ય મુનિશ્રી સમંતભદ્ર મહારાજના આશીર્વાદ અને આજ્ઞાથી વિશિષ્ટ નિયમ-વ્રતોને અંગીકાર કરી આત્માનંદજી નામ ધારણ કર્યું.
- ઈ.સ. ૧૯૮૪માં <mark>આફ્રિકા-યુ .કે.</mark> ની ધર્મયાત્રા અને ઈ.સ. ૧૯૮૭માં <mark>અમેરિકા , કેનેડા, યુ .કે.</mark> ની ધર્મયાત્રા દ્વારા વિદેશસ્થિત સાધક મુમુક્ષુઓ<mark>ને પ્રભુદ્ધ જ</mark>ીવન જીવવાનું ઉત્તમ માર્ગદર્શન પુરું પાડયું અને વિદેશમાં સારી એવી ધર્મપ્રભાવના થઈ.

ઈ.સ. ૧૯૮૬માં પરમકૃપાળુ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીનું નામ સંસ્થા સાથે જોડવામાં આવ્યું.

- ઈ.સ. ૧૯૯૦ના ઓક્ટોબર મહિનામાં, લંડનનાં બર્કિંગહામ પેલેસમાં પ્રિન્સ ફિલિપ્સને આંતરરાષ્ટ્રીય જૈન સમાજ તરફથી
   જૈન ડેકલેરેશન ઓન નેચર અર્પણ કરવામાં આવ્યું તેમાં અગ્રગણ્ય સભ્ય તરીકે ઉપસ્થિત રહ્યા હતા તથા લંડન-આફ્રિકામાં વિવિધ સ્થળોએ સત્સંગ-ભક્તિ પ્રવચનો દ્વારા ધર્મપ્રભાવના કરી હતી.
- ઈ.સ. ૧૯૯૧માં ડીસેમ્બરમાં "<mark>વિદ્યા-ભક્તિ-આનંદધામ</mark>" એ નામના વિશાળ અને સુવિધાપૂર્ણ સ્વાઘ્યાય હોલનો મંગળ પ્રારંભ કર્યો, જેમાં ભારતના અનેક અગ્રણી સંતો પણ પધાર્યા હતાં.
- ઈ.સ. ૧૯૯૩માં શિકાગોમાં મળેલ <mark>વિશ્વ ઘર્મ પરિષદ</mark> ની શતાબ્દી નિમિત્તે ભારતીય સંસ્કૃતિ, જૈન ઘર્મ અને શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર તત્વજ્ઞાનની સચોટ રજુ આત કરીને ઘર્મભાવનાનાં ક્ષેત્રે તેઓશ્રીએ વિશિષ્ટ યોગદાન આપ્યું .
- ઈ.સ. ૧૯૯૬માં શ્રી આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્રની શતાબ્દી વર્ષની ઉજવણી નિમિત્તે, કોબા, અમદાવાદ, મુંબઈ તથા ગુજરાતના અનેક શહેરો તથા ગામડાઓમાં લગભગ સોએક જેટલા પારાયણોનું આયોજન કરીને વિશાળ સંખ્યામાં લોકોને તે સુશાસ્ત્રથી સુપરિચિત કર્યાં.
- ઈ.સ. ૧૯૯૭નાં ડિસેમ્બરમાં વિદેશથી શિબિર-તીર્થયાત્રા માટે આવેલા મુમુક્ષુ ભાઈ-બહેનોને વિશેષ પ્રેરણા આપવા તેઓશ્રીએ જુ લાઈ ૧૯૯૮ અને ૨૦૦૦ માં ઈંગ્લેન્ડ અને અમેરિકાની ધર્મયાત્રા કરી હતી જેમાં ગુરુપૂર્ણિમા ની ઉજવણી સહિત અનેક ધાર્મિક કાર્યક્રમોનું આયોજન થયું હતું.

આમ છેલા ત્રીસેક વર્ષોથી અધ્યાત્મિક અને શૈક્ષણિક સંસ્થાઓમાં સ્વાધ્યાય-પ્રવચનો, તીર્થયાત્રાઓ, યુવા-શિબિરો, સાહિત્યપ્રકાશનો, ગુરુકૂળ - સંચાલન તથા આરોગ્યસેવાઓનાં ક્ષેત્રે તેઓશ્રીએ મહત્ત્વપૂર્ણ યોગદાન આપેલું છે. તેઓશ્રીની કાર્યશૈલીની વિશેષતા એ છે કે નાત, જાત કે સંપ્રદાયના ભેદભાવ વિના જૈન ધર્મ ઉપરાંત સ્વામીનારાયણ તથા હિન્દુ ધર્મની અનેક વિચારધારાઓને અનુસરતી સંસ્થાઓમાં પણ તેઓશ્રી પોતાના જ્ઞાન અને અનુભવનો લાભ આપે છે.

### संस्थाना मुખ्य ઉद्देशो अने प्रवृत्तिओ

- ભારતીય સંસ્કૃતિના શાશ્વત સત્યમૂલ્યોનું પ્રતિષ્ઠાપન, સંરક્ષણ અને સંવર્ધન કરવું.
- શિષ્ટ, સંસ્કારપ્રેરક અને આધ્યાત્મિક ગુજરાતી, હિ<mark>ન્દી, અંગ્રેજી સાહિત્યનું તેમજ સંસ્થાના આધ્યાત્મિક મુખપત્ર દિવ્યધ્વનિનું</mark> નિયમિતપણે પ્રકાશન કરવું.
- અધ્યાત્મશાસ્ત્રોનું અને અનેકાંતવિદ્યાનું અધ્યયન-અધ્યાપન સંશોધન- અનુશીલન કરવું .
- ભક્તિસંગીતની સાધના તેમજ સત્સંગ-સ્વાધ્યાયના કાર્યક્રમોનું અવાર-નવાર આયોજન કરવું .
- દેશ-વિદેશમાં વૈવિધ્યપૂર્ણ જીવનવિકાસલક્ષી શિબિરો તેમજ તીર<mark>્થયાત્રાઓના આયોજન દ</mark>્વારા ઉમદા સંસ્કારોનું સિંચન કરવું.
- સંસ્કાર સિંચક આ પ્રવૃત્તિઓ દ્વારા લોકમાનસમાં જીવનના ઉચ્ચ મૂલ્યો પ્રત્યે અભિરૂચિ કેળવવી અને આશ્રમ જીવન જીવવા માટે લોકોને પ્રોત્સાહિત કરવા.
- રક્તદાન તથા વિવિધ પ્રકારનાં આરોગ્ય ચિકિત્સા કેમ્પોનું અવાર-નવાર (પ્રસંગોપાત) નિઃશુલ્ક આયોજન કરીને સમાજના સામાન્યવર્ગના લોકોની સેવા કરવી .

#### साहित्यनी सेवा-ઉपासना

અનેક ગ્રંથોના લેખક-સંપાદક શ્રી આત્મનંદજીએ પોતાના સાધક જીવનના વિવિધ અનુભવોની સાથે સાથે સત્સાહિત્યની ગૂંથણી કરીને, સતત સરસ્વતીની સાધનાના ફળરૂપે સમાજને નીચેના ગ્રંથો ભેટ ધર્યા છે અને સમાજના વિશાળ વર્ગને સંસ્કારી, આધ્યાત્મિક, અધિકૃત અને ઉપયોગી પાથેય પુરું પાડયું છે.

- ૧. સાધક-સાથી (ગુજ. હિન્દી, અંગ્રેજી)
- ર. ચારિત્ર-સુવાસ (ગુજ. હિન્દી, અંગ્રેજી)
- 3. અધ્યાત્મજ્ઞાન પ્રવેશિકા (ગુજ. હિન્દી, અંગ્રેજી)
- ૪. આપણો સંસ્કાર વારસો (ગુજ. અંગ્રેજી)
- પ. યોગ સ્વાસ્થ્ય અને માનવ મૂલ્યો
- ભક્તિમાર્ગની આરાધના
- ૭. અધ્યાત્મ-તત્ત્વ-પ્રશ્નોત્તરી
- ૮. અર્વાચીન જૈન જ્યોતિર્ધરો

- ૯. સાધના સોપાન
- ૧૦. અધ્યાત્મને પંથે
- ૧૧. સાધક ભાવના
- ૧૨. અધ્યાત્મ પાથેય
- ૧૩. આત્મસ્મૃતિ ગ્રંથ
- ૧૪. દૈનિક ભક્તિક્રમ
- ૧૫. શ્રી રાજવંદના
- ૧૬. શ્રી આત્મસિદ્ધિ (હસ્તલિખિત)

આ સત્સાહિત્ય ઉપરાંત 'દિવ્યધ્વિન' નામનું માસિક પણ ઈ.સ. ૧૯૭૭થી નિયમિત પણે તેમના માર્ગદર્શન હેઠળ પ્રગટ થાય છે.

### જીજ્ઞાસુઓ માટે અગત્યનું કેસેટ સાહિત્ય

- ૧. સત્પુરુષમાં પરમેશ્વર બુદ્ધિ
- ર. ઉત્તમ શિષ્ય
- 3. રાગ દેષ કેમ જીતાય ?
- ૪. મનને કેમ જીતવું ? (શિક્ષાપાઠ-૧**૦૦**)
- પ. ગુરુ આજ્ઞા (ગુરુ અને સાધનામાર્ગ)
- ક. મૈત્રી ભાવ
- ૭. શ્રીમદ રાજચંદ્ર અને જૈનધર્મ
- ૮. વર્તમાન સંદર્ભમાં મહાવીરદર્શન : અધ્યાત્મના પરિપ્રેક્ષ્યમાં
- ૯. મુમુક્ષુ દશાનાં બાધક કારણો અને ઉપાયો
- १०. डुंहडुंहस्वाभीनुं व्यक्तित्व अने इतित्व
- ૧૧. મુમુક્ષુ ના લક્ષણો
- ૧૨. સત્સંગની આરાધના
- ૧૩. મુમુક્ષુ કેવા હોય?
- ૧૪. ગુણગ્રાહક દૃષ્ટિ અને સમ્યગ્જ્ઞાન (પત્રાંક-૩૦૫)

- ૧૫. જીવન કેવી રીતે જીવવું ? (ઉપદેશ છાયા-૧૦)
- ૧૬, માનવભવનો મોંઘો અવસર
- ૧૭. શ્રાવકના મૂળભૂત ગુણો
- ૧૮. આપણી પાત્રતા કેવી રીતે વધે ?
- ૧૯. પરમાર્થપ્રાપ્તિનો માર્ગ (સવૈયા આધારિત)
- ૨૦. અધ્યાત્મમાર્ગની સાધના
- ૨૧. આત્મા- આત્મત્વ અને તેની સાધનાની સિદ્ધિ
- ૨૨. સત્સંગ (પત્રાંક-૬૦૯)
- ૨૩. <mark>સમ્યગ્દર્શન</mark> (વ્યાખ્યાનસાર મુદ્દો-૫૭,*૬*૧)
- ૨૪. વચનામૃત પત્રાંક-૨૫૭ (મુમુક્ષુતા)
- ૨૫. સમ્યગ્દર્શન : એક વિચારણા
- ૨૬. વચનામૃત પત્રાંક-૪૭
- ૨૭. ધ્યાનનો અભ્યાસ
- ૨૮. વચનામૃત પત્રાંક-૫૬૯ (ધર્મવાર્તા)

આ ઉપરાંત, અનેક સત્શાસ્ત્રો ઉપરના તેમના પ્રવચનો તથા હિન્દી અને અંગ્રેજી ઓડિયો-વીડિયો કેસેટો પણ ઉપલબ્ધ છે.



શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આધ્યાત્મિક સાધના કેન્દ્ર, (શ્રી સત્શ્રુત સેવા સાધના કેન્દ્ર સંચાલિત)

કોબા - ૩૮૨૦૦૯ ( જિ. ગાંઘીનગર )

ફોન : (૦૨૭૧૨) ૭૬૨૧૯, ૭૬૪૮૪, ફેક્સ : (૦૨૭૧૨)૭૬૧૪૨