

# तथिकर

लेखक

पण्डित सुमेरुचन्द्र दिवाकर

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

### 'तीर्थंकर' पर अभिमत

'जैन महिलादर्श'

पौराणिक ज्ञान के लिए यह रचना अनूठी, सुन्दर हुई है। तीर्थंकरों के पूर्ण पुराण को बाँचकर जो कुछ ज्ञान होता है, उससे अधिक ज्ञान इस पुस्तक के बाँचने से प्राप्त हो सकता है। दिवाकरजी सुप्रसिद्ध लेखक हैं। आपकी रचनाएँ चारों अनुयोगों में जब भी प्रकाशित होती रहती हैं, उत्तम होती हैं।

प्रशममूर्ति, क्षुल्लक गणेशप्रसाद जी वर्णी
आपकी तीर्थंकर पुस्तक अनुपम है । एकत्र
सर्वसामग्री का संयोग किया है । जैनधर्म की
प्राचीनता इससे पूर्ण झलकती है । इतिहास के
गवेषियों को संक्षेप में अति गम्भीर शिक्षा देने
वाली है । इसमें तीर्थंकरों की सर्वोदय सामग्री
सिन्निहित है । इसके लेखक महाविद्वान् हैं ।
उन्होंने बहुत ही अनुभवपूर्ण लेखनी से इसे लिखा
है । मैंने इसे सुना, सुनकर अपूर्व आल्हाद हुआ।
आज ऐसे ही ग्रन्थों की लोक में आवश्यकता
है । उसकी पूर्ति इस पुस्तक से हो गई है।

विद्वदरल पं० माणिकचन्द्र जी न्यायाचार्य तीर्थंकर पुस्तक बड़े परिश्रम से लिखी है । आपकी चढ़ी हुई प्रतिभापूर्ण विद्वत्ता का मूर्तिमान प्रतिबिम्ब इस पुस्तक में निबद्ध है । अनेक ग्रन्थियों को सुलझाया गया है । पौराणिक प्रमेयों को युक्ति-उदाहरणों द्वारा दार्शनिकों के गले उतार दिया है ।

दानवीर सर सेठ भागचन्दजी सोनी, अजमेर तीर्थंकर पुस्तक बड़े रोचक ढंग से लिखी गई है । बड़ी सरल एवं सरस भाषा में विषयों को समझाया गया है ।

# तीर्थंकर

#### लेखक

### धर्मदिवाकर पं० सुमेरुचंद दिवाकर विद्वत्रत्न

B. A., LL. B., शास्त्री, न्यायतीर्थ, सिवनी (म. प्र.) (जैनशासन, चारित्र चक्रवर्ती, तीर्थंकर, आध्यात्मक ज्योति, महाश्रमण महावीर, अध्यात्मवाद की मर्यादा, तात्त्विकचिंतन, सैद्धांतिक चर्चा, निर्वाणभूमि सम्मेदशिखर, चंपापुरी, विश्वतीर्थ श्रवणवेलगोला, Religion and Peace, Glimpses of Jainism आदि के लेखक, महाबंध के सम्पादक तथा कषायपाहुड सुत्त के अनुवादक)

> स्व० ललित सेठी की स्मृति में यह पुस्तक श्रीमती तारारानी सेठी धर्मपत्नी श्री महावीर प्रसाद सेठी सिल्वर द्वारा प्रकाशित

#### प्रकाशक

# तीन चौबीसी कल्पवृक्ष शोध समिति, जयपुर

प्रकाशक : तीन चौबीसी कल्पवृक्ष शोध समिति ग्रंथांक-४

आशीर्वाद : आचार्यश्री भरतसागरजी महाराज

प्रेरक : मुनिश्री चैत्यसागरजी महाराज

प्रथम संस्करण वीर निर्वाण सं० २५२२ सन् १९९६

प्राप्ति स्थान एवं व्यवस्थापक : श्री प्रमोद कुमार पाटनी जुबली ब्लॉक एण्ड प्रिंटिंग वर्क्स गणगौरी बाजार, जयपुर (राजस्थान)

मुद्रक : **बाबूलाल जैन फागुल्ल** महावीर प्रेस, भेलूपुर, वाराणसी-१० फोन : ३११८४८



तीन चौबीसी कल्पवृक्ष

# समर्पण

# पूज्य पिता श्री सिंघई कुंवरसेन जी की पुण्य स्मृति में

" जो मेरी बाल्यावस्था से ही अपने अद्भुत एवं आकर्षक व्यक्तित्व के कारण मेरे आदर्श बन गए थे,

जिनके अनन्य अनुराग और आशीर्वाद, अनुकम्पा और औदार्य के कारण मुझे लौकिक झंझटों से मुक्त हो आत्मोत्थान करने वाली उज्ज्वल अभिलाषा के अनुसार जैन धर्म और संस्कृति की सेवा का सौभाग्य प्राप्त हुआ,

जिनकी जिनधर्म में प्रगाढ़ श्रद्धा थी और जिनका मन विषयों की ओर से विरक्त था,

> जो जिनागम के मार्मिक ज्ञाता और आत्मोन्मुख श्रावक थे, जिनका अंतःकरण अपूर्व वात्सल्यभाव समलंकृत था,

जिन्हें तीर्थंकर भगवान की पंचकत्याणक प्रतिष्ठाओं में महान् हर्ष का अनुभव हुआ करता था"

> चिरकृतज्ञ **सुमेरुचन्द्र**

# मंगल स्मरण

रयणसयं च वंदे चउबीसिजणे च सव्वदा वंदे। पंचगुरुणं वंदे चारण-चरणं सया वन्दे।।

में सर्वदा सम्यग्दर्शन, सम्यक्ज्ञान, सम्यक्चारित्र रूप रत्नत्रय की वंदना करता हूँ। में चौबीस तीर्थकरों को सदा प्रणाम करता हूं। मैं ग्ररहंत, सिद्ध, ग्राचार्य, उपाध्याय तथा सर्वसाधु रूप पंच गुरुग्रों की सदा वंदना करता हूं। मैं चारण ऋद्धिधारी मुनीश्वरों के चरणों को सदा प्रणाम करता हूँ।

> सयलभुवणेक्कणाहो तित्थयरो कोमुदीव कुंदंवा। घवलेहि चामरेहि चउसिट्टि वीज्जमाणो सो।।

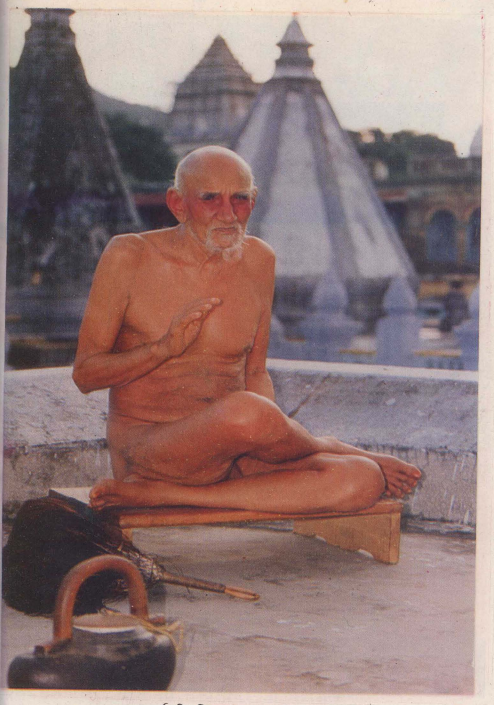
जो सम्पूर्ण विश्व के श्रद्धितीय श्रिधपित हैं तथा जिन पर चंद्रिका श्रथवा कुंद पुष्प सदृश धवल चौसठ चामर ढुराए जाते हैं, वे तीर्थंकर भगवान हैं।

धर्मतीर्थंकरेभ्योस्तु स्याद्वादिभ्यो नमोनमः। ऋषभादि-महावीरान्तेभ्यः स्वात्मोपलब्धये।।

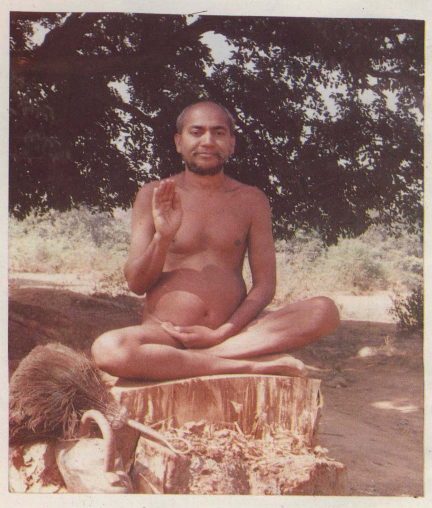
स्रनेकांत वाणी द्वारा तत्व-प्रतिपादक, धर्मतीर्थ के प्रणेता ऋषभदेव स्रादि महावीर पर्यन्त चौबीस तीर्थंकरों को स्रात्म स्वरूप की प्राप्ति के हेतु मेरा बारम्बार नमस्कार हो।

लोयस्सुज्जोययरे धम्म-तित्थंकरे जिणे वंदे। मैं लोक के प्रकाशक, धर्म तीर्थंकर जिन भगवान को प्रणाम करता हूँ।

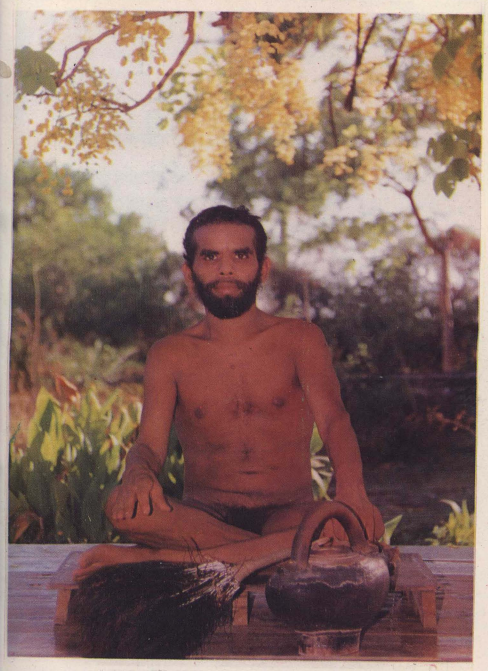
🕉 ह्रीं श्रीमते ग्रहंते घर्मसाम्राज्यनायकाय नमः।



आचार्यश्री विमलसागरजी महाराज



आचार्यश्री भरतसागरजी महाराज



मुनि श्री चैत्यसागर जी महाराज

### तीन चौबीसी कल्पवृक्ष शोध समिति

- (१) त्रिकालवर्तीमहापुरुष
- (२) श्री सम्मेदशिखर माहातम्य,
- (३) चारित्र चक्रवर्ती (आचार्य श्री शान्तिसागर)
- (४) तीर्थंकर

आगामी प्रकाशन : त्रिकालवर्तीमहापुरुष (द्वितीय संस्करण)

पू॰ मुनि चैत्यसागरजी महाराज की प्रेरणा से आगम ग्रन्थों का प्रकाशन समिति कर रही है तथा आगे भी करती रहेगी।

### सम्पर्क सूत्र :

प्रमोद कुमार पाटनी जुबली ब्लाक प्रिन्टिंग वर्क्स गणगौरी बाजार, जयपुर (राजस्थान)

# आशीर्वाद

जिनशासन रूप धर्म तीर्थं को चलाने वाले महापुरुष तीर्थंकर कहलाते हैं। जैन शासन में २४ तीर्थंकर होते हैं, जो सत्यमार्ग से भटकते जीवों को अपनी दिव्यदेशना देकर धर्म लाभ देते हैं। ऐसे तीर्थंकरों का जीवन चरित्र अपने आप में महान् होता है। प्रत्येक आत्मा पूज्यनीय तीर्थंकरों के जीवन चरित्र का पठन-पाठन कर हृदयंगम करता हुआ स्वयं भी आत्मा से परमात्मा बन सकता है।

माँ सरस्वती के सत्पुत्र, ज्ञानधनी, गंभीर सद्छेखक, जिनशासन के मर्मज्ञ ज्ञाता, चारित्र आराधक देव-शास्त्र-गुरु के समर्पित भक्त पंडित जी श्री सुमेरचन्द जी दिवाकर ने ''तीर्थंकर'' नामक पुस्तिका लिखी है, जिसको पठनीय समझकर पुनः प्रकाशित करवाया गया है। इसका पुनः-पुनः स्वाघ्याय कर पाठकजन भी अपने परिणामों को निर्मल बनावे, यही मेरा आशोर्वाद है।

आचार्यं श्रीविमलसागरजी के शिष्य आचार्य भरतसागर

# मंगल आशोर्वाद

मुझे ये जानकर बड़ी प्रसन्नता हुई की मध्यलोक शोध संस्थान में श्री पार्विनाथ जिन बिम्ब पंचकल्याणक प्रतिष्ठा महोत्सव के परम पावन सुअवसर पर 'तीन चौबीसो कल्प वृक्ष शोध सिमित द्वारा' स्व० पं० सुमेरुचन्द्र जी दिवाकर द्वारा लिखित 'तार्थं कर' पुस्तक का प्रकाशन होने जा रहा है इस पुस्तक को पूर्व प्रकाशित प्रति का मैंने आद्योपांत पूर्ण रूप से चिन्तन-मनन किया है। यह पुस्तक आज के वर्तमान युग में हो रही चर्चा ''पंचकल्याणक प्रतिष्ठायें क्यों? पर इसमें लेखक ने पाँचों हो कल्याणक का संक्षिप्त में वर्णन कर गागर में सागर भर दिया है एवं इस पुस्तक के चिन्तन-मनन से सभी पाठकों की शंकाओं का समाधान स्वयं ही हो जाएगा। इस पुस्तक का प्रकाशन कराने में श्रीमान् महावीर प्रसाद जो सेठी एवं उनकी धर्मपत्नी श्रीमती तारा देवी ने अपने पुत्र स्व० लिलत सेठी को स्मृति में इस पुस्तक का प्रकाशन करवाया है। इनको एवं इनके परिवार को मेरा यही मंगलमय शुभ आशीर्वाद है कि इस क्षण भंगुर संसार में चंचल लक्ष्मो का सदुपयोग पुण्य कार्य में करें। इसके लिए आप सदैव आशीर्वाद के पात्र रहेंगे।

इस कार्य के अन्दर बाबूलाल जी फागुल्ल (महावीर प्रेस) ने अल्प समय में ही अपने प्रेस से प्रकाशित करके शुभ कार्य किया है। इनको एवं सभी सहयोगियों को मेरा मंगलमय शुभ आशीर्वाद है।

आचार्य १०८ श्री विमलसागरजी के शिष्य

चैत्य सागर



स्व० ललित सेठी

जन्म: ७-५-७५] [मृत्यु: ३०-९-९५

# तीर्थंकर

# ञ्रनुक्रम

प्रस्तावना

१–३०

तीर्थंकर

१-१5

तीर्थं का स्वरूप, तीर्थंकर शब्द का प्रयोम, साधन रूप सोलह भावनाएँ, तीर्थंकर प्रकृति के बंधक, भिन्न दृष्टि, सम्यग्दर्शन तथा दर्शनिवशुद्धि-भावना में भेद, पंच कल्याणक वाले तीर्थंकर, तीर्थंकर भक्ति।

### गर्भ-कल्याराक

X = -38

जन्मपुरी का सौन्दर्य, रत्नवृष्टि, सुराङ्गनाओं द्वारा माता की सेवा, अयोध्या का सौभाग्य, स्वप्न-दर्शन, देवियों का कार्य, गर्भस्थ प्रभु का वर्णन।

### जन्म-कल्यार्गक

34-63

पुण्य वातावरण, ऐरावत, मेरु पर पहुँचना, मेरु वर्णन, पांडुक शिला, जन्माभिषेक, ग्रतुलबल, ग्रभिषेक की लोकोत्तरता, गन्धोदक की पूज्यता, भगवान के ग्रजंकार, प्रभु का जन्मपुरी में ग्रागमन, माता-पिता का ग्रानन्द, माता-पिता की पूजा का भाव, पिता मेरु पर क्यों नहीं गये, जन्मपुरी में उत्सव, भगवान के जीवन की लोकोत्तरता, तीर्थंकरों में समानता का कारण, ग्रातिशय, दवेत रक्त, शुभ लक्षण, ग्रपूर्व ग्राध्यात्मिक प्रभाव, तीर्थंकर के चिन्ह, कुमार ग्रवस्था, प्रभु की विशेषता, इन्द्र का मनोगत, प्रभु का तारुण्य, पंच बाल-यित तीर्थंकर, भरत जन्म, बाहुबली, ग्रादिनाथ प्रभु का शिक्षा-प्रेम, जिन मंदिर का निर्माण, वर्ण-व्यवस्था, राज्याभिषेक, शासन पद्धति, इन्द्र की चिन्ता।

काल लब्धि, सिंह का भाग्य, लौकांतिकों द्वारा वैराग्य समर्थन, दीक्षा कल्याणक का ग्राभिषेक, दीक्षा-पालकी, तपोवन, दीक्षाविधि, केशलोंच, महामौन ब्रत, निश्चय दृष्टि, बहिर्दृष्टि, जीवन द्वारा उपदेश, ग्राप्या-त्मिक साधना में निमग्नता, ब्रात्मज्ञान, मनः पर्यय-ज्ञान, वीतराग वृत्ति, स्वावलम्बी-जीवन, मोक्ष पथ, दीर्घ तपस्या, बाह्यतप का साधनपना, ऋदियों की प्राप्ति, कायक्लेश की सीमा, श्रंतराय का उदय, हस्तिनापुरी में भ्रागमन, श्रेयांस राजा का स्वप्न, इक्षरस का दान, दान-तीर्थंकर, पारणा का काल, निमित्त कारण, क्या दूध सदोष है, दान का फल, सत्पात्र दान, अनुमोदना का फल, अवर्म से पतन, सत्पुरुषों की निंदा से पाप, चेतावनी, निंदनीय प्रयुत्ति, शरीर निग्रह द्वारा ध्यानसिद्धि, भगवान की वृत्ति, प्रभु का मोह से युद्ध, अंतर्युद्ध, क्षीणमोह गुणस्थान, विचारणीय विषय, घातियात्रय का क्षय, मार्मिक समीक्षा, जैनविचार, केवलज्ञान का समय, ग्रर्हन्तपद।

### ज्ञान-कल्यार्गक

225-228

समदशरण, मानस्तंभ रूप विजय-स्तम्भ, द्वादश सभा, श्रीमंडप, पीठिका, गंधकुटी, सिहासन, मंडल रचना, इन्द्र द्वारा स्तुति, समवशरण का प्रभाव, वापिकाओं का चमत्कार, स्तूप, भव्यकूट, समबशरण की सीदियाँ, जन्म के अतिशय, दया का प्रभाव, चतुराननपने का रहस्य, देवकृत अतिशय, कमल रचना, विहार की मुद्रा, धमंचक, प्रातिहार्य, पृष्प-वर्षा, दुंदुभिनाद, चमर, छत्र, दिव्यध्विन, अशोक तरु, सिहासन, प्रभामंडल, सार्वार्ध मागधी-भाषा, लोकोत्तर वाणी, अनक्षरात्मक ध्विन, दिव्यध्विन का काल, तीर्थंकर के गुण, निविकार-मुद्रा, अर्हन् की प्रसिद्धि, धरिहंत का वाच्यार्थ, अरिहंत

एवं ग्ररहंत, णमोकार मंत्र का प्राचीन उल्लेख, चारुदत की कथा, रत्नत्रयरूप त्रिशूल, उत्तम का ग्रर्थ, प्रशस्त राग, जिनमिक्त, नवलिब्धयाँ, भोगो-पभोग का रहस्य, ग्रनन्त शिक्त का हेतु, गणधर क बिना भी दिव्य-घ्विन, भरत चक्रवर्ती द्वारा व्रतग्रहण, वृषभसेन गणधर, ब्राह्मी एवं श्रुतकीर्ति, प्रियव्रता, ग्रनंतवीर्य का सर्व प्रथम मोक्ष, भरत का ग्रप्व भाग्य, द्वादशांग श्रुत की रचना, दृष्टिवाद का ग्रंग प्रथमानुयोग, ग्रात्मप्रवाद पूर्व, विद्यानुवाद का प्रभेय, दिव्यघ्विन, समवशरण का विस्तार, समवश्यण के विहार के स्थान, समवशरण में प्रभु का ग्रासन, विविध स्वप्न दर्शन, योगनिरोधकाल, समुद्घात, ग्रात्मा की लोक व्यापकता, ग्रंतिम शुक्ल ध्यान, सिद्ध ग्रमुक्त भी हैं।

### निर्वाग्-कल्यागक

२६०-३१५

सिद्धालय का स्वरूप, सिद्धों की अवगाहना, ब्रह्मलोक, सिद्ध का अर्थ, सिद्धालय में निगोदिया का सद्भाव, सिद्धों द्वारा कल्याण, पुनरागमन का अभाव, परम समाधि में निमग्नता, साम्यता, अर्द्धेत अवस्था, भरत का मोह, समाधिमरण शोक का हेतु नहीं, शरीर का अंतिम संस्कार, अग्नित्रय की स्थापना, अंत्य-इष्टि का रहस्य, निर्वाण स्थान के चिन्ह, निर्वाणभूमि का महत्व, आचार्य शांतिसागर महाराज का अनुभव, निर्वाण और मृत्यु का भेद, निर्वाण अवस्था, सुख की कल्पना, सिद्ध प्रतिमा, निर्वाण पद और दिगम्बरत्व।



### प्रस्तावना

पुरातन भारत के इतिहास का पर्यवेक्षण करने पर यह ज्ञात होगा कि यहाँ श्रमण और वैदिक संस्कृति रूप द्विविध विचारधाराएँ विद्यमान थीं। श्रमण शब्द द्वारा जैन तथा बौद्ध विचारधाराओं को ग्रहण किया जाता है। बौद्ध विचार धारा की प्राणप्रतिष्ठा गौतम बुद्ध के द्वारा हुई थी, ग्रतः गौतम बुद्ध के जीवन के पूर्व भारत में श्रमण विचार धारा का प्रतिनिधित्व केवल जैन विचार तथा ग्राचार पद्धित करती रही है। जैन विचार पद्धित का उद्य इस ग्रवसीपणी काल में भगवान ऋषभदेव के द्वारा हुग्ना, जिन्हों जैन धर्म ग्रपना प्रथम तीर्थंकर स्वीकार करता है। जैन ग्रागम के ग्रनुसार जैन तत्वचितन प्रणाली ग्रनुदि है, फिर भी इस युग की ग्रपेक्षा जैन धर्म की स्थापना का गौरव भगवान ऋषभदेव को प्रदान किया जाता है। चौबीस तीर्थंकरों में ऋषभदेव प्रथम तीर्थंकर माने गए है। जैन शास्त्रों का ग्रम्यास तथा परिचय न होने से कभी कभी ग्रनेक व्यक्ति ग्रंतिम तीर्थंकर भगवान महाबीर को जैन धर्म का संस्थापक कह देते हैं; किन्तु यह धारणा भ्रान्ति तथा ग्रसत्य कल्पना पर ग्रवस्थित है।

ग्राज के युग की उपलब्ध प्राचीनतम सामग्री तीर्थंकर ऋषभदेव के सिद्भाव एवं प्रभाव को सूचित करती है। मोहनजोदरो, हड़प्पा के उत्सनन द्वारा जो नग्न वैराग्यभावपूर्ण मूर्तियाँ मिली हैं, वे स्पष्टतया ऋषभदेव तीर्थंकर के प्रभाव को व्यक्त करती हैं। उनका चिन्ह वृषभ (बैल) था। इस प्रकाश में मोहनजोदारो, हड़प्पा की सामग्री का यदि ग्रध्ययन किया जाय तो यह स्वीकार करना होगा, कि सिन्धु नदी की सभ्यता के समय में जैन धम तथा ऋषभदेव का प्रभाव था। डॉ० हेनरिच जिमर ने ग्रपने महान ग्रथ फिलासफीज ग्राफ इंडिया' में लिखा है कि जैन धर्म ग्रयंत प्राचीन है। वह ग्रायों

<sup>(1)</sup> The standing figures of the Indus seals three to five (plate II F. G. H.) with a bull in the foreground may be the prototype of Rishabha "—Modern Review August 1932.

के ग्रागमन के पूर्व में विद्यमान धर्म है। उन्होंने इसे सर्वाधिक प्राचीन द्रविड़ युग का धर्म कहा है। रै

वैदिक साहित्य ऋषभदेव को जैन धर्म का संस्थापक स्वीकार करता हुआ, उनको अपना भी पूज्य अवतार अंगीकार करता है। भागवत के ऋषभावतार स्कन्ध में ऋषभनाथ भगवान को "गगन-परिधानः"— आकाश रूपी वस्त्र का धारक बताते हुए यह भी कहा है कि उन्होंने महामुनियों को श्रेष्ठधर्म— परमहंस धर्म अर्थात् दिगम्बरत्व का उपदेश दिया था। उस कथन से यह स्पष्ट ध्वनित होता है कि वे भगवान परमहंस महामुनियों के भी परम पूज्य तथा वंदनीय थे। उन्होंने "भिक्त-ज्ञान-वैराग्यलक्षणं पारमहंस्यधर्ममुपशिक्ष्यमाणः"— भिक्त (सम्यग्दर्शन), ज्ञान तथा वैराग्य (सम्यक् चारित्र) रूप परम-हंस-धर्म (जैनधर्म) का उपदेश दिया था (भागवत स्कंध ४, अ. ४, पाद २८)।

भागवत के एकादश स्कंध के द्वितीय श्रध्याय में लिखा है :-प्रियव्रतो नाम सुतो मनोः स्वायंभुवस्य यः।
तस्याग्नीघ्र स्ततो नाभि-ऋषभस्तत्सुतः स्मृतः ॥१५॥

स्वायंभुव नामके मनुके पुत्र प्रियवत हुए। इनके पुत्र आग्नीझ और आग्नीझ के नाभि तथा नाभि के पुत्र ऋषभ हुए। जैन शास्त्रों में भगवान ऋषभदेव को नाभिराज का पुत्र बताया है। ऋषभदेव को जैन धर्म में प्रथम तीर्थंकर माना गया है। हिन्दू धर्म शास्त्र उनको वासुदेवांश—विष्णु का ग्रंश मानता है। विचारक वर्ग का ध्यान इस भागवत वाक्य की ग्रोर जाना उचित है:—

<sup>(2)</sup> It (Jainism) — reflects the cosmology and anthropology of a much older pre-Aryan upper class of north-eastern India—(P 217)

Dr. Zimmer regarded Jainism as the oldest of the non-Aryan group (Sankhya, Yoga and Jainism.). Dr. Zimmer believed that there is truth in the Jaina idea that their religion goes back to a remote antiquity, the antiquity in question being that of the pre-Aryan, socalled Dravidian period, which has recently been dramatically illuminated by the discovery of a series of the great Late Stone Age cities in the Indus Valley, dating from the third and perhaps even fourth millennium B. C. (R. 60)

Philosophies of India by Dr. Zimmer

### तमाहुर्वासुदेवांशं मोक्षमार्गदिवक्षया। प्रवतीर्णं सुतशतं तस्यासीद्बह्मपारगम्।।१६।।

श्रो स्वामी ग्रखण्डानंद सरस्वती ने गीताप्रेस गोरखपुर से प्रकाशित टीका में उक्त क्लोक के ग्रर्थ में लिखा है "शास्त्रों ने उन्हें (ऋषभदेव को) भगवान वासुदेव का श्रंश कहा है।" 'तमाहुविस्दिवांश' ये भागवत के शब्द हिन्दू समाज के लिये ध्यान देने योग्य हैं। उन ऋषभावतार का क्या प्रयोजन था, यह स्पष्ट करते हुए कहा है, "भोक्षमार्गविवक्षया ग्रवतीर्णम्" --- "मोक्ष मार्ग का उपदेश करने के लिए उन्होंने अवतार ग्रहण किया था।" इसका भाष यह है कि ऋषभावतार ने संसार की लीला दिखाने के बदले में संसार से छूटने का उपाय बताने के लिये जन्म घारण किया था। संसार के बंधन से छुटकर मुक्ति को प्राप्त करने का उपाय बताना उनके जन्म धारण का मूल उद्देश्य था । "तस्यासीत् ब्रह्मपारगं सुतज्ञतम्"—"उनके सौ पुत्र थे, जो ब्रह्म विद्या के पारगामी हुए। ब्रह्म विद्या वेदों का अंत (पार) होने से वेदान्त शब्द से कही जाती है। भगवान ऋषभदेव ने जिस ज्ञान धारा का उपदेश दिया, उसे उपनिषद् में 'परा विद्या', श्रेष्ठ-विद्या माना गया है। उन ऋषभदेव के ज्येष्ठ पुत्र भरत के कारण यह देश भारतवर्ष कह-लाया। इस विषय में देश की प्राचीनतम जैन विचार धारा तथा वैदिक विचार धारा एक मत हैं। ग्रतः इस विचार का महत्व तथा मान्यता पूर्णतया न्यायोचित है।

भागवत में लिखा है:—
तेषां वै भरतो ज्येष्टः नारायणपरायणः।
विख्यातं वर्षमेतव् यन्नामा तम्।।१७॥

उन शत पुत्रों में भरत ज्येष्ठ थे। बे नारायण के परम भक्त थे। ऋषभदेव वासुदेव के मंश होने से नारायण रूप थे। उनके नाम से यह देश, जो पहले ग्रजनाभवर्ष कहलाता था, भारतवर्ष कहलाया। यह देश श्रलौकिक स्थान था। मार्कण्डेयपुराण, कूर्मपुराण, विष्णुपुराण, लिंगपुराण, सकन्दपुराण, ब्रह्माण्डपुराण ग्रादि में भी भागवत का समर्थन है। चौनीस

<sup>(</sup>१) ऋषभात् भरतो जज्ञे वीरः पुत्रशताद्धरः।
सोऽभिषिच्यर्षभः पुत्रं महाप्राद्याज्यमास्थितः।
हिमाह्मयं दक्षिणं वर्षं भरताय पिता वदौ।
तस्माच्य भारतं वर्षं तस्य नाम्ना महात्मनः।।३६-४१मार्कंण्डेय पु०।।

श्रवतारों में सर्व प्रथम मानव श्रवतार रूप युक्त ऋषभदेव के प्रतापी ब्रह्मज्ञान (परा विद्या) के पारगामी पुत्र भरतराज के कारण इस देश को भारतवर्ष स्वीकार न कर श्रन्य भरत नाम को कारण बताना श्रसम्यक् हैं। स्वयं वैदिक महान शास्त्रों की मान्यता के भी प्रतिकूल हैं।

महापुराण में भगविज्जिनसेन स्वामी कहते हैं:--प्रमोदभरतः प्रेमिनर्भरा बंधुता तदा।
तमाह भरतं भावि समस्तभरताधिपम्।।१५६।।
तन्नाम्ना भारतं वर्षमिति ह्यासीज्जनास्पदम्।
हिमाद्वेरासमुद्राच्च क्षेत्रं चक्रभृतामिदम्।।१५६ पर्व १५।।

भरत के जन्म समय प्रेम परिपूर्ण बंधुवर्ग ने प्रमोद के भार से समस्त भरत के भावी स्वामी को भरत कहा। भरत के नाम से हिमालय से समुद्र पर्यन्त चक्रवर्ती का क्षेत्र भारतवर्ष के नाम से प्रसिद्ध हुन्ना।

भागवत के एकादंशम् स्कन्ध से ज्ञात होता है :-नवाभवन् महाभागा मुनयो ह्यर्थशंसिनः।
श्रमणा वातरशना ग्राह्मविद्याविशारदाः।।२-२०।।

उन सौ पुत्रों में नौ पुत्रों ने सन्यास वृत्ति धारण की थी। वे महा-भाग्य शाली थे। तत्त्रोपदेण्टा थे। ब्रात्मविद्या में ये ब्रत्यंत प्रवीण थे तथा दिगम्बर मद्राधारी थे।

भगवान ऋषभदेव ने जो उपदेश दिया, उसका प्राण श्रहिंसा धर्म था। जिस श्रहिंसा धर्म की जैन धर्म में महान प्रतिष्ठा है, उसे भागवत में भी मान्यता देते हुए सन्यासी का मुख्य धर्म कहा है।

भागवत के १५वें स्कन्ध में कहा है :---

भिक्षोर्धर्मः शमोऽहिंसा तप-ईक्षा बनौकसः। गृहणो भूत-रक्षेज्या द्विजस्याचार्यसेवनम्।।४२।।

सन्यासी का मुख्य धर्म है शांति ग्रौर ग्रहिसा; वानप्रस्थी का धर्म है तपस्या तथा भगवद्भाव, गृहस्थ का मुख्य धर्म है जीव रक्षा तथा पूजा, ब्रह्मचारी का धर्म है ग्राचार्य की सेवा करना।

महाभारत में लिखा है कि म्रहिंसा के द्वारा स्वर्ग प्राप्त होता है :-प्रहिंसार्थ-समायुक्तः कारणैः स्दर्गमक्ष्तृते ।।१०॥-म्र. १८१
हिंसा करने वाला पशु योनि में स्राता है ।

कामक्रोध—समायुक्तो हिंसा-लोभ-समन्वितः। मनुष्यत्वात्पारिभृष्टस्तियंग्योनौ प्रसूयते।।१२, म्र. १८१।। जो व्यक्ति काम, क्रोध युक्त होता हुम्रा, हिंसा तथा लोभ को प्राप्त होता है, वह मानवता से गिरकर पशु योनि में उत्पन्न होता है।

गीता में देवी संपत्ति की मोक्ष का हेतु बताया हें । 'देवी संपद्धिमोक्षाय'' (१६ ग्र-५)। उस देवी संपदा में ग्राहिसा की परिगणता की गई है :--

म्रहिसा-सत्य-मक्रोधस्त्यागः शांतिरपैश्चनम् ॥ दयाभूतेस्वलोलुप्त्वं मार्दवं-हीरचापलम् ॥१६–२॥

दैवी संपदा को प्राप्त पुरुष के लक्षणों में ग्रहिसा, सत्य, ग्रकोध, त्याग, शांति, ग्रनिन्दापना, जीवदया, चंचलता का त्याग, मृदुता, लज्जा, व्यर्थ की चेप्टाग्रों का ग्रभाव ग्रादि गुण पाए जाते हैं।

इस म्रहिंसा विद्या को जैन तीर्थकर ऋषभदेव म्रादि ने धर्म तथा म्रात्म विकास का प्राण माना है।

भागवत की सुखसागरी टीका के एकादशम स्कन्ध के चतुर्थ प्रध्याय में लिखा है, "परमेश्वर का स्मरण व ध्यान चौबीस प्रवतारों में से, जिस पर जिसका मन चाहे, उसी रूप में पूजा व भिक्त करे।" (पृ०१०६६) उक्त ग्रंथ में यह महत्व की बात ग्राई है "राजा ऋषभदेव जी ने धर्म के साथ प्रजा का पालन करके ऐसा राज्य किया, कि उनके राज्य में बाघ ग्रौर बकरी एक घाट पानी पीते थे। कोई प्रजा दुःखी व कंगाल न थी। देवता उनकी स्तुति देव-लोक में किया करते थे। जब राजा इंद्र ने उनका यश सुना, तब डाह से उनके राज्य भरतखण्ड में पानी नहीं बरसाया। इस पर ऋषभदेव ने इंद्र के ग्रज्ञान पर हंसकर ग्रपने योगबल से ऐसा कर दिया कि उनके राज्य में जिस समय प्रजा के लोग पानी चाहते थे, उसी समय नारायण की कृपा से जल बरसाया था; तब इंद्र ने उनको भगकान का ग्रवतार जान कर ग्रपना ग्रपराध क्षमा कराया।" (पृष्ठ २६८) उक्त ग्रंथ में यह भी लिखा है "ऋषभदेव के मत को मानने वाले जैनधर्मी कहलाते हैं।"

ऋषभनाथ भगवान के सम्बन्ध में ऋग्वेद का यह मंत्र महत्व पूर्ण है:----

ऋषमं मासमानानां स्परनानां विषासिंह।
हंतारं शत्रूणां कृषि विराजं गोपितं गवाम्।।१०१-२१-६६।।
इसका म्रर्थ वेदतीर्थ पं० विरुपाक्ष एम० ए० इस प्रकार करते हैं:-हे रुद्रतुल्य देव! क्या तुम हम उच्च वंश वालों में ऋषभदेव के समान
आत्मा को उत्पन्न नहीं करोगे? उनकी 'म्रर्हन' उपाधि म्रादि उनको धर्मीपदेण्टा द्योतित करती है, उसे शत्रुम्यों का विनाशक बनाम्रो।" वैदिक

शास्त्रज्ञ ड।क्टर राधाकृष्णन ने लिखा है:—"धजुबद में तीर्थंकर ऋषभदेव, ग्रजितनाथ तथा ग्ररिष्टनेमि का उल्लेख ग्राता है। भागवत् पुराण ऋषभदेव को जैनभर्म का संस्थापक मानता है।" (१)

भागवत पुराण के अनुसार ऋषभदेव विष्णु नामसे नयमें अवतार थे। यह अवतार वामनावतार, राम, कृष्ण तथा बुद्ध रूप अवतारों के पूर्व हुआ है। विद्यावारिधि बैरिस्टर चंपतरायजी ने लिखा है: अवतार की गणना में वामन अवतार पंद्रहवां है। ऋष्वेद में वामन अवतार का उल्लेख है। इससे यह परिणाम निकलता है कि वामन अवतार सम्बन्धी मंत्र की रचना के पूर्व ऋषभदेव हुए हैं। ऋष्वेदोक्त वामन अवतार के पहले ऋषभावतार हुआ है, अतः ऋषभावतार ऋष्वेद के बहुत पहले हुआं है यह स्वीकार करना होगा। श्री अपतरायजी का उपरोक्त भार इन शब्दों द्वारा व्यक्त किया गया है:——

According to Bhagvata Purana Rishabhadeva was the ninth Avatara (incarnation) of Vishnu and preceded the Vamana or Dwarf, Rama, Krishna and Buddha, who are also regarded as Avatars. Now since the Vamana Avatara, the fifteenth in the order of enumeration is expressly referred to in the Rig Veda, it follows that it must have priority in point of time to the composition of the hymn that refers to it and inasmuch as Shri Rishabha Deva Bhagwan even preceded the Vamana Avatara, he must have flourished still earlier (practical Path pp. 193-194).

<sup>(1) &</sup>quot;Yajurveda mentions the names of three Tirthankaras—Rishabha, Ajitnath and Arishtanemi. The Bhagvat Puran endorses the view that Rishabhadeo was the founder of Jainism." Indian Philosophy Vol. I, P. 237.

भागवतपुराण में चौबीस ग्रवतारों के नाम इस प्रकार पाये जाते हैं :--(१) नारायण (२) ब्रह्मा (३) सनत्कुमार (४) नर-नारायण (५) कलि
(६) दत्तात्रेय (७) सुयज्ञ (६) ह्यग्रीव (६) ऋषभ (१०) पृथु (११)मत्स्य
(१२) ब्रूर्म (१३) हंस (१४) धन्त्रंसरि (१५) वामनावतार (१६)परशुराम (१७) मीहिनी (१६) नृसिंह (१६) घेद ग्यास (२०) व्यास
(२१) बलराम (२२) कृष्ण (२३) मुद्ध (२४) कल्कि (भा० पु०
र, २, ७)।

इस कथन के प्रकाश में तुलनात्मक तत्वज्ञान के अभ्यासी विद्वान् जैनधर्म का अस्तित्व वेदों के पूर्वकालीन स्वीकार करते हैं, क्योंकि जैनधर्म के संस्थापक भगवान ऋषभदेव का अस्तित्व वेदों के भी पूर्व का सिद्ध होता है। इससे उन लोगों का उत्तर हो जाता है, जो जैनधर्म का स्वतंत्र अस्तित्व स्वीकार करने में कठिनता का अनुभव करते हैं। प्रकाण्ड विद्वान् डाक्टर मंगलदेव एम० ए० डी० लिट्, काशी के ये विचार गंभीर तत्वित्तन के फल स्वरूप लिखे गए हैं, "वेदों का, विशेषतः ऋग्वेद का काल अति प्राचीन है। उसके नादसीय सदृश सूक्तों और मंत्रों में उत्कृष्ट दार्शनिक विचारधारा पाई जाती है। ऐसे युग के साथ जबिक प्रकृति के कार्य निर्वाहक तत्तद देवताओं की स्तृति आदि के रूप में अत्यंत जटिल वैदिक कर्मकांड ही आर्य जाति का परम ध्येय हो रहा था, उपर्युक्त उत्कृष्ट दार्शनिक विचार की संगति बैठाना कुछ कठिन ही दिखाई देता हैं। हो सकता है कि उस दार्शनिक विचारधारा धारा का आदि स्रोत वैदिक धारा से पृथक या उससे पहले का हो।"

"ब्रह्मसूत्र शांकरभाष्य में कपिल-सांख्यदर्शन के लिये स्पष्टतः अवैदिक कहा है। "न तया श्रुतिविष्ठद्धमिप कापिलं मतं श्रद्धातुं शक्यम्" (ब्र॰ सू॰ शां॰ भा॰ २।१।१।)। इस कथन से तो हमें कुछ ऐसी ध्विन प्रतीत होती है, कि उसकी परम्परा प्राग्वैदिक या वैदिकेतर हो सकती है। जो कुछ भी हो, ऋग्वेद संहिता में जो उत्कृष्ट दार्शनिक विचार ग्रंकित हैं, उनकी स्वयं परम्परा ग्रौर भी प्राचीनतर होनी चाहिये। डां॰ मङ्गलदेव का यह कथन ध्यान देने योग्य है—(१) "जैनदर्शन की सारी दार्शनिक दृष्टि वैदिक दार्शनिक दृष्टि से स्वतन्त्र ही नहीं, भिन्न भी हैं। इसमें किसी को संदेह नहीं हो सकता। (२) हमें तो ऐसा प्रतीत होता है, कि उपर्यक्त दार्शनिक धारा को हमने ऊपर जिस प्राग्वैदिक परम्परा से जोड़ा है, मूलतः जैन-दर्शन भी उसके स्वतन्त्र-विकास की एक शाखा हो सकता है।

<sup>(</sup>१) जैनदर्शन की भूमिका, पृष्ठ १०

<sup>(</sup>२) स्व॰ जर्मन शोधक विद्वान् डा॰ जैनीबी ने जैमधर्म की स्वतन्त्रता तथा मौलिकता पर भ्रन्तर्राष्ट्रीय कांग्रेस में चर्चा करते हुए कहा था:—

<sup>&</sup>quot;In conclusion let me assert my conviction that Jainism is an original system, quite distinct and independent from all others and that therefore it is of great importance for the study of philosophical thought and religious life in ancient India"—Studies in Jainism P-60.

उसकी सारी दृष्टि से तथा उसके कुछ पुद्गल जैसे विशिष्ट पारिभाषिक शब्दों से इसी बात की पुष्टि होती है।" गीता के चौथे ग्रध्याय के वर्णन से ऋषभदेव की ग्रत्यन्त प्राचीनता पर प्रकाश पड़ता है। महाराज कृष्ण कहते हैं—हे ग्रर्जुन! इस योग का उपदेश सूर्य से मनु को प्राप्त हुग्रा था। मनु ने ग्रपने पुत्र इक्ष्वाकु को इसका प्रतिपादन किया था। इक्ष्वाकुवंश के ग्रादिपुष्प भगवान ऋषभदेव हुए हैं। स्वामी समंतभद्र ने स्वयंभू स्तोत्र में ऋषभदेव को "इक्ष्वाकुकुलादि ग्रात्मवान्" इक्ष्वाकुवंशमें प्रथम ग्रात्मज्ञ महापुष्प कहा है। महापुराण में जिनसेनाचार्य ने कहा है—

श्राकनाच्च तदेक्षूणां रस-संग्रहणे नृणाम् । इक्ष्वाकुरित्यभूद्देवो जगतामभिसम्मतः ।।१६–२६४।।

उस समय भगवान ने लोगों को इक्षुरस के संग्रह का उपदेश दिया था, इससे जगत् उनको इक्ष्वाकु कहने लगा था।

भगवान राम भी इक्ष्वाकुवंशी हुए हैं । महाभारत में राम को "इक्ष्वाकु-नंदनः" (पृ. १७६६, गीता प्रेस प्रति) कहा है ।

इक्ष्वाकु राजा के पश्चात् अन्य राजाओं को भी योग का ज्ञान हुआ किन्तु ''स काले तेह महता योगो नष्टः परंतप''।।४–२ गीता ।। हे अर्जुन ! वह योग बहुत समय से इस लोक में नष्ट हो गया ।

### स एवायं मया तेऽद्य योगः प्रोक्तःपुरातनः ।।४-३।।

ग्रब मैंने उसी पुरातन योग का तेरे लिए प्रतिपादन किया है। इससे यह स्पष्ट होता है कि श्री कृष्ण की गीता के बहुत पूर्व योग का उपदेश इक्ष्वाकु-वंशी राजा को मिला था। इससे उस वंश के ग्रादि पुष्ण की प्राचीनता का सहज ही विश्वास हो सकता है। ग्रतः ऋषभदेव भारतीय संस्कृति के ग्रत्यन्त प्राचीन ग्रादरणीय व्यक्ति प्रमाणित होते हैं।

कुछ बातों में समानता देखकर दोनों विचारधाराश्रों को सर्वथा एक श्रथवा कुछ भिन्नता देख उनमें भयंकर विरोध की कल्पना गम्भीर विचार की दृष्टि में अनुचित हैं। सद्भावना के जागरण-निमित्त संस्कृतियों के मध्य ऐक्य के बीजों का अन्वेषण हितकारी है; जैसे जैनधर्म में छने पानी का उपयोग करना आवश्यक बताया गया है। वैदिक शास्त्र भागवत अध्याय १८ में लिखा है कि वानप्रस्थ आश्रमवाला व्यक्ति छना जल पीता है। कहा भी है:—

दृष्टिपूतं न्यसेत्यादं, वस्त्रपूतं पिबेज्जलम् । सत्यपूतां वदेद्वाचं, मनःपूतं समाचरेत् ॥१५॥ दृष्टि द्वारा भूमि का निरीक्षण करने के उपरान्त गमन करे, वस्त्र से छना हुन्ना पानी पीवे, सत्य से पुनीत वाणी बोले तथा पवित्र चित्त होकर कार्य करे।

भागवत में जो संत का स्वरूप कहा गया है, वह बहुत व्यापक है। उसमें दि० जैन मुनिराज श्रंतर्भूत हो ज!ते हैं। कहा भी है:---

सन्तोऽनपेक्षा मच्चित्ताः प्रशान्ताः समदश्चिनः ।

निर्ममा निरहंकारा निर्द्धन्द्वा निष्परिग्रहाः ।। ग्रध्याय २६, २७।।

सन्तों को किसी की भी ग्रपेक्षा नहीं रहती है। वे ग्रात्मस्वरूप में मन लगाते हैं। वे प्रशान्त रहते हैं तथा सब में साम्यभाव रखते हैं। वे ममता तथा ग्रहंकार रहित रहते हैं। वे निर्द्धन्द रहते हैं तथा सर्व प्रकार के परिग्रह रहित होते हैं। ऐसी पवित्र माधुर्यपूर्ण समन्वयात्मक सामग्री को भूलकर समाज में ग्रसङ्गठन के बीज बोने वाले, संकीर्ण विचारवाले व्यक्ति विद्धेष-वर्धक सामग्री उपस्थित कर कलह भावना को प्रदीप्त करते हैं। गाँधी जी ने ऐसी संकीर्ण वृत्ति को एक प्रकार का पागलपन (Insanity) कहा था। उन्होंने सन् १६४७ में ग्रखिल भारतीय कांग्रेस कमेटी के समक्ष कहा था—

"It is to me obvious that if we do not cure ourselves of this insanity, we shall lose the freedom, we have won." (Mahatma Gandhi, The last Phase Vol. II p. 516).

"मुझे तो यह बात स्पष्ट दिखाई पड़ती है कि यदि हमने इस पागलपन का इलाज नहीं किया श्रौर रोगमुक्त न हुए तो हमने जिस स्वतन्त्रता को प्राप्त किया है, उसे हम खो बैठेंगे।" गाँधी जी ने सन् १६२४ के यङ्ग इण्डिया में ये महत्वपूर्ण शब्द लिखे थे—"इस समय श्रावश्यक्ता इस बात की नहीं है, कि सबका धर्म एक बना दिया जाए, बित्क इस बात की हैं, कि भिन्न-भिन्न धर्म के अनुयायी श्रौर प्रेमी परस्पर श्रादरभाव श्रौर सिहिष्णुता रखें। हम सब धर्मों को मृतवत एक सतह पर लाना नहीं चाहते, बित्क चाहते हैं कि विविधता में एकता हो। हमें सब धर्मों के प्रति समभाव रखना चाहिए। इससे श्रपने धर्म के प्रति उदासीनता नहीं उत्पन्न होती, परन्तु स्वधर्म-विषयक श्रेम श्रंध श्रेम न रहकर ज्ञानमय हो जाता है...सब धर्मों के प्रति समभाव श्राने पर ही हमारे दिव्यचक्षु खुल सकते हैं। धर्मान्धता श्रौर दिव्यदर्शन में उत्तर-दक्षिण जितना श्रन्तर है।"

(गाँधी-वाणी पृष्ठ १००-१०१)

राष्ट्रपति डॉ॰ राघाकृष्णान् ने ग्रांखल भारतीय प्राच्य-परिषद् (All-India Oriental Conference) के सभाएति के रूप में विविध धर्मों पर प्रकाश डालते हुए सर्वधर्मों के प्रति समादर के भाव का पोषणा किया था। उन्होंने कहा था—

"Asoka ordered to be carved in stone columns and rocks the precepts of Buddhism. He enjoined his 'Children', i.e, his people, to love one another, to be kind to animals, to respect all religions." (Occasional Speeches and Writings P. 268.)—

"श्रशोक ने यह श्राज्ञा दी थी कि पाषाण स्तम्भों एवं चट्टानों पर बुद्ध धर्म की शिक्षाएं उत्कीर्ण की जावें। उसने श्रपनी प्रजा को श्रादेश दिया था कि परस्पर में प्रेम करें, प्राणियों पर दयाभाव धारण करें तथा सर्वधर्मों के प्रति श्रादर-बुद्धि रखें।" उन्होंने यह भी कहा था कि:—

"The future of Religion and mankind will depend on the choice we make. Concord, not discord, will contribute to the establishment of spiritual values in the life of mankind. Concord alone is meritorious, said Asoka: Samavaya eva Sadhuh." (P. 286)

जो धर्मान्ध तमोगुरा प्रधान व्यक्ति धार्मिक विद्वेष को जगाते हैं, वे दुर्गति को प्राप्त करते हैं। गौतम बुद्ध ने कहा था— "लोहे का मुरचा (rust) ही लोहे को खाता है, उसी प्रकार पापी को उसके पाप खाते हैं।"

मीता में लिखा है-

### 'समोऽहं सर्वमूतेषु न में द्वेष्योऽस्ति न त्रियः।" (६-२७)

एक विवेकी ईश्वर भक्त विश्व में प्रभु का दर्शन कर सर्वत्र प्रेम का सिन्धु लहराते हुए देखता है ग्रीर कहता है, मैं तो सर्वत्र ईश्वर ग्रीर उनका वैभव देखता हूँ। मुभ्ते कोई शत्रु नहीं दिखता। वास्तव में मैं तो शत्रु ग्रीर मित्र इस द्वैतभाव से विमुक्त ग्रद्धैत एकत्व का सौन्दर्य देखता हूँ। तुलसीदासजी ने रामायगा में कितना सुन्दर लिखा है:—

### उमा अ रामरचन रत विगत काम-मद-क्रोघ । निज प्रभुमय देखींह जगत् केहि सन करींह विरोध ॥

भारत देश के सम्पूर्ण प्रभुत्वपूर्ण लोकतंत्रात्मक गराराज्य (Sovereign Democratic Republic) ने धर्म के विषय में सर्वधर्म समादर की भावना को स्वीकार करते हुए, भारत के नागरिकों को धर्म, पूजा, विश्वास तथा मत

प्रकट करने की स्वतंत्रता को मौलिक ग्रधिकार (Fundamental Rights) के रूप में मान्य किया है। इस सम्बन्ध में राष्ट्रपति डाक्टर राधाकुष्णान ने सन् १६६३ की महावीर जयंती के ग्रक्षसर पर ५ ग्रप्रेल को देहली के ग्रपने महत्वपूर्ण भाषण मे प्रकाश डालते हुए कहा था "हम धर्म निरपेक्ष (Secular) दृष्टिकोण को ग्रपनाते हैं, जो जैन धर्म का ग्रनेकान्त का श्रनुपम सिद्धान्त है। ग्राहिसा प्रेम का सिद्धान्त है। विज्ञान ग्रीर ग्रध्यात्म के मेल से मानवजाति सुख की ग्रोर ग्रग्रसर हो सकती है। भारत सरकार जैन धर्म के सिद्धान्तों को मानकर ही चल रही है।"

तुलनात्मक धर्म का अभ्यासी सात्विक वृत्तिवाला व्यक्ति विविध धर्मग्रन्थों का परिशीलन करे तो उसे धार्मिक एकता को परिपुष्ट करने योग्य
विपुल सामग्री मिलेगी। जैनधर्म में परमात्मा को तींर्थंकर, परमेष्ठी, विष्णु
वृषभ वीर, वर्धमान अगदिनाथ आदि शब्दों द्वारा संकीर्तित किया है।
भगविज्जनसेन आचार्य ने जिन सहस्र नाम में उक्त नामों के सिवाय अन्य पवित्र
नाम बताए हैं जिनका वैदिक तथा बुद्ध धर्म के वाङ्मय में भी प्रयोग होता
है। विष्णु सहस्रनाम में पूर्वोक्त जैन धर्म के शब्द मिलते हैं। उनको स्मरण
कर आत्मा निर्मल तथा पवित्र बनती है। विष्णु सहस्रनाम के ये पद्य ध्यान
देने योग्य है:—

### वृषाही 'वृषभो' विष्णुर्वृषपर्वा वृषोदरः। वर्षनो 'वर्षमानक्व' विविक्तः श्रुतिसागरः।।४१।।

यहाँ वृषभ ( वृषभदेव ) श्रौर वर्धमान ( म $\epsilon$ ावीर भगवान ) का उल्लेख है ।

ऋतु: सुदर्शनः कालः परमेष्ठी परिग्रहः ॥५८॥

यहाँ परमेष्ठी शब्द घ्यान देने योग्य है। स्वामी समंतभद्र ने रत्नकरंड श्रावकाचार में जिनेन्द्र भगवान को ग्राप्त कहते हुए उन्हें परमेष्ठी कहा है।

> परमेष्ठी परंज्योति विरागो विमलः फृती। सर्वज्ञोनादि-मध्यान्तः शास्ता सार्वोपलाल्यते॥

जैन धर्म में अरहत, सिद्ध, श्राचार्य, उपाध्याय और साधु को पंच परमेष्ठी कहा है। जैनधर्म में ''परमेष्ठिने नमः' कहते हैं। यही पाठ 'परमेष्ठिने नमः' वैदिक हिन्दू सहस्रनाम में पढ़ता है। एक जाह विष्णु सहस्रनाम में लिखा है:—

म रोजवस्तीर्थकर वसुरेता वसुप्रद: ।। ५७।।

यहां जगत में प्रसिद्धि प्राप्त तीर्यंकर शब्द द्वारा प्रभुका पुण्य ई-मररा किया गया है। फिल्णु भक्त भी "तीर्यंकराय नमः" पाठ पढ़ता है। वह भी तीर्थंकर की श्राराधना करता है। इस परम सत्य पर दृष्टि देने से घामिक उदारता, मैत्र तथा सांस्कृतिक समन्वय के भाव जागृत होते हैं।

जैन संस्कृति की श्रमरा संस्कृति रूप में प्रसिद्धि है। श्रमरा का स्वरूप कृन्दकुन्द स्वामी ने प्रवचनसार में इस प्रकार किया है:—

> सम-सत्तु-बंधु-बग्गो समसुहन्दुक्लो पसंसिणिदसमो । सम-लोट्ट-कंचणो पुण जीविदमरणे समो समणो ॥३-४१

श्रमण वह है, जो शत्रु-बंधु वर्ग में साम्यभाव रखता है, जो सुख-दुख में समान है, प्रशंसा-निंदा में समान है; कचन और मृत्तिका में समान भाव युक्त है तथा जीवन श्रीर मरण में साम्य भाव युक्त है।

श्रशोक ने श्रपने श्रभिलेखों में जैन धर्म को 'समए। धम्म' रूप से कहा है। महाबीर भगवान को जैन शास्त्रों में महा श्रप्तरण कहा है। विष्णु सहस्र नाम में परमात्मा को 'श्रमरण' कहा है:—

भारभृत् कथितो योगी योगीकः सर्वकामदः।
ग्राश्रमः श्रमणः क्षामः सुपर्गो वायुवाहन ॥ १०४॥
गीता के 'स्थितप्रज्ञ मुनि' के चित्रण से श्रमण का स्वरूप स्पष्ट होता है ।

> दुःखेट्यनुद्धिग्नमनाः सुखेषु विगतस्पृहः। वीतराग-भय-कोषः स्थितष्ठीर्मृनिरुच्यते॥ २-५६ गीता॥

समन्वय की भावना को दूरकर जो व्यक्ति ग्रहकार द्वेषादि की मिलनता पूर्ण मनोवृत्ति धारण करते हैं, वे व्यक्ति गीताकार के मत से शूकर कूकर भादि की भासुरी योनि में जन्म धारण करते हैं। कृष्ण महाराज भर्जुन से कहते हैं:—

ग्रहंकारं बलं वर्षं कामं क्रोघं च संश्रिताः । मामात्म-पर-देहेषु प्रद्विषन्तोऽभ्यसूयकाः ॥ १६-१८ ॥ तानहं द्विषतः कूरान्संसारेषु नराषमान् । क्षिपाम्यजस्त्र मशुभानासुरीष्ट्रेय योनिषु ॥ १६-१९ ॥

श्रहंकार, बल, श्रभिमान, काम, कोध को प्राप्त हुए, दूसरों की निन्दा करने वाले श्रथवा दूसरों से ईर्षा करने वाले पुरुष श्रपने श्रौर दूसरों के देहों में विद्यमान मुक्त अंतर्यामी से द्वेष करने वाले हैं।

उन द्वेष करने वाले पापाचारी, ऋरकर्मी नराधमों को मैं संसार में बारम्बार ग्रासुरी योनियों में (शूकरादि की पर्यायों में) ही गिराता हूं, ग्रर्थात् पापी व्यक्ति वास्तव में ईइवर का शत्रु है ग्रीर वह नरकादि में जाता है। गीताभक्त को कृष्ण महाराज की चेतावनी है कि दुष्कर्म करने वाला ग्रत्यन्त निद्य योनि में जाकर कष्ट पाता है। भगवान का नाम जब 'श्रमण' हैं, तब श्रमण संस्कृति विद्वेष योग्य नहीं ममता की वस्तु बन जाती है।

विष्णु सहस्रनाम में कहा है:--

'भ्रादि देवो महादेवो देवेशो देवभृद्गुरु ।।६५॥

(यहां भ्रादिनाथ ऋषभदेव का द्योतक भ्रादिदेव शब्द है। उनको महादेव भी कहते हैं)

#### कालनेमिनिहा दीर: शौरिः शूरजनेश्वर: ।।८२॥

यहां 'दीर' शब्द चौबीसवें तीर्थंकर भगवान महावीर की नम्ति कराता है, जिन्हें वीर, महावीर, श्रतिवीर, सन्मति ग्रौर वर्धमान इन पाँच नामों द्वारा संकीर्तित किया जाता है। विष्णु भक्त भी जैन के समान "वीराय नमः" पाठ पढ़ता है। ऐसी सुन्दर समन्वयात्मक सामग्री के होते हए भी कहीं २ विद्वेष-वर्धक सामग्री क्यों प्राप्त होती है, ऐसी शंका की जा सकती है। गंभीर विचार करने पर पता चलेगा कि तमोगूण प्रधान व्यक्तियों ने बुद्धि की प्रखरता से उच्च ग्रम्यास कर लिया। वे ग्रंत:करण स्थित मलिनता से प्रेरित हो ऐसी रचनाएं बनाते हैं, जिनसे मनुष्य श्रपने कर्तव्य से च्युत हो श्रधम कर्म करके श्रास्री योनि में जाने की सामग्री संचय करता है। सत्पुरुष के समीप की विद्या प्रेम की ज्योत्स्ना द्वारा विश्व को सुखी बनाती है तथा वही विद्या तमोगुगी म्रादि हीन व्यक्तियों का म्राश्रय पा दृष्टिविष सर्पराज का रूप प्राप्त कर सर्वत्र संहार श्रौर विनाश का कार्य करती है। सज्जन की विद्या स्नेह की गंगा प्रवाहित करती है । पापी, श्रसूयाभाव वाले दुष्ट का ज्ञान ऋरता की वैतरिराी बहाती है। इस प्रकाश में धार्मिक उपद्रवों द्वारा धर्म को बदनाम करने वाले काले कारनामों का रहस्य समभा जा सकता है। नीतिकार का यह कथन म्रत्यन्त मार्मिक स्रोर विवेकपूर्ण है:--

> साक्षराः विपरीताश्चेत्राक्षसा एव केवलम् । सरसः विपरीतश्चेत सरसत्वं न मुंचति ।।

साक्षर व्यक्ति यदि विपरीत होते हैं, तो वे राक्षस हो जाते हैं। (साक्षराः को विपरीत कम ब्रर्थात उल्टे रूप में पढ़ो 'राक्षसा' बनता है)। सरस ब्रर्थात सात्विकता के रस से परिपूर्ण व्यक्ति विपरीत होने पर भी 'सरस' रहता है ('सरस' को उल्टा पढ़ने पर भी सरस रहता है)।

हमारी दृष्टि से भारत शासन को ग्रपनी 'सेक्यूलर' (Secular) धर्म निरपेक्ष नीति ग्रथवा सर्वधर्म समभाव की दृष्टि को जनता के मानस में प्रतिष्ठित कराने के लिए अशोक की पद्धित को अपनाकर प्रमुख सार्वजिनिक स्थलों में धार्मिक मैत्री तथा समन्वय की भावना को प्रबुद्ध करने वाली सामग्री स्तंभों आदि में अंकित कराना चाहिए, जिससे मनुष्य गांधीजी के शब्दों में 'धर्मान्धता की बीमारी' (Insanity) से मुक्त हो।

हमारा कर्तव्य है कि हम ग्रशोक तथा उसके पूर्ववर्ती भारत कं आर्मिक उदारता की नीति को भ्रपनावें। सम्राट बिम्बसार (महाराज श्रेिएाक) ग्रीद्धधर्म के भक्त थे श्रीर उनकी महारानी चेलना जैनधर्म की प्रगाढ श्रद्धा समः यत थी। इस धार्मिक विभिन्नता से उनके व्यक्तिगत जीवन में कटता का जागरए। नहीं होता था। धार्मिक प्रतिद्वंद्विता भी चलती थी। चेलना ने श्रेग्सिक के अन्तः कररा में जैनधर्म का महत्व श्रंकित करा दिया, इससे वह सम्राट् परम धार्मिक जैन बन गया। एक ही संस्कृति के संरक्षकों में विद्वेष का सद्भाव देख उन चेलों की कहानी स्मरण आती है, जो श्रपने गुरु के पैरों को दाब रहे थे। एक शिष्य से गुरुजी के दूसरे पैर को धक्का लग गया । इस पर रुष्ट हो उस शिष्य ने दूसरे पैर को जंर से मार दिया। उसने यह नहीं सोचा कि ये दोनों पांव भिन्न होते हए भी गुरुजी से तो अभिन्न हैं। इस अविवेक का फल यह हुआ कि उन शिष्यों ने रोगी गुरुजी के पैरों को कूचलकर गुरुजी की दुर्दशा कर दी थी। उन्होंने ग्रपने पैर से भिन्न पैर को शत्रुभाव से देखकर उसको दंडित किया। इस दण्ड का स्रंतिम फल यह हभ्रा कि बेचारे गुरुजी कष्ट में पड़ गए। इसी प्रकार भारतीय संस्कृति के ग्रविभाज्य ग्रंग भारतीय मूर्ख शिष्यों का मनुकरण कर संस्कृति के भिन्न २ ग्रंगों को क्षति पहुंचाते हुए हर्ष का ग्रन्भव करते हैं। उन्हें यह स्मरण रखना चाहिए कि यदि हमने श्रमण संस्कृति के श्रारा-धक जैनों को कष्ट पहुंचाया, उनके मूर्ति, मंदिरों को नष्ट किया, उनके साधुम्रों की निन्दा श्रादि की तो हम भारतीय संस्कृति पर ही प्रहार कर रहे हैं। संकीर्एा दिष्टकोरा को भ्रपनाने पर एक ही संप्रदाय वाले विद्वेषाग्नि में जलते हैं। स्वतंत्र भारत के नागरिक को स्मरण रखना होगा, कि श्रब इस श्रणु यूग में धर्म वालों ने मैत्री भाव का परित्याग किया, तो भौतिक विज्ञान के जाज्वस्यमान ज्वालामुखी के द्वारा उनका ग्रस्तित्व भी संकट में पड़ जायगा। चतुर मानव ग्रपने दुर्लभ मनुष्य जीवन को राक्षसी श्राचार-विचार से मिलन न बनाकर उसे मैत्री की भावना से समलंकृत करता है। इस अणुयुग में धर्म का विरोधी तत्व बढ़ रहा है। वह उद्वेलित सागर का रूप धारएा कर रहा है। ऐसी स्थिति यदि घ्यान में नहीं रखी गई, तो आगे भीषण भौर भवर्णनीय दूर्दशा का सामना करना होगा।

जिनकी दृष्टि साम्प्रदायिकता के विकार से विमुक्त है, वे यदि जैन धर्म तथा उससे सम्बन्धित सामग्री का परिशीलन करें तो महत्वपूर्ण सत्य प्रकाश में ग्रावे। तुलनात्मक धर्म के विशेषज्ञ बैरिस्टर चंपतराय जी ने यह महत्वपूर्ण बात लिखी है, कि जैनधर्म में चौबीस तीर्थंकर कहे गए हैं, ग्रन्य धर्मों में भी चौबीस महापुरुषों का उल्लेख पाया जाता है। उनके शब्द इस प्रकार हैं:—

"There is a special fascination in the number four and twenty; the Hindus have twenty-four Avataras (incarnation) of their favourite God Vishnu; there were twentyfour Counsellor gods of the ancient Babylonians, the Buddhists posit four and twenty previous Buddhas, that is teaching gods. The Zoroastrians also have twenty-four Ahuras who are regarded as the mightiest to advance desire and dominion of blessings" (Rishabha Deva, page 58)—

"चतुर्विशति इस संख्या के प्रति विशेष स्नाकर्षण पाया जाता है। हिन्दुश्रों भें उनके प्रिय परमेश्वर विष्णु के चौबीस स्रवतार कहे गए हैं; प्राचीन बेबीलोनियनों में चौबीस पारिषद ईश्वर माने गए हैं, बौद्धों में पूर्वकालीन चौबीस बुद्धों का सद्भाव स्वीकार किया गया है, पारिसयों में चौबीस स्रहर कहे गए हैं, वे इच्छापूर्ति करने भें स्रत्यन्त समर्थ हैं; तथा उनके स्राशीर्वाद का साम्राज्य भी महान है।" तुलनात्मक धर्म के साहित्य का स्रभ्यास यह बताता है कि तीर्थंकर ऋषभदेव स्नादि का उपदेश पूर्णतया वैज्ञानिक तथा बुद्धिगम्य रहा है। विद्यावारिध चंपतरायजी ने उपरोक्त विषय को इस प्रकार प्रकाशित किया है:—

Jainism, then, is the Scientific Religion discovered and disclosed by man for the benefit of man and the advantage of all other living beings. (Introduction of Rishabha Deva, VI)

पुरातन भारतीय साहित्य का सूक्ष्म रीति से पिन्शीलन करने पर दो पक्षों का सद्भाव स्पष्टतया दृष्टिगोचर होता है। ग्रिहिसा की विचारघारा को ग्रपनानेवाला वर्ग क्षत्रियथा; पशुबलिदान द्वारा इष्ट सिद्धि के पक्ष का पोषण विप्रवर्ग करता था। ग्रिहिसा की विशुद्ध धारा के समर्थक तथा प्रवर्धक समुदाय को पश्चात् जैन धर्मी कहा गया है। कुरुपांचाल देश के कियाकाण्डी याज्ञिक विप्रवर्ग मगध तथा विदेह को निषिद्ध भूमि समझते थे, क्योंकि वहाँ ग्रिहिसात्मक यज्ञ का प्रचार था। इसके परचात् जनक सदृश नरेशों के नेतृत्व में अहिंसा और आत्मिवद्या का प्रभाव बढ़ा, अतएव उपनिषद् कालीन विप्रगण आत्मिवद्या की शिक्षा-दीक्षा के लिये कुरुपांचाल देश से मगध तथा विदेह की और आने लगे थे। अहिंसावादी लोग एक विशेष भाषा का उपयोग करते थे, जिसमें 'न' के स्थान में 'ण' का प्रयोग किया जाता था। यह स्पष्टतया प्राकृत-भाषा के प्रचार तथा प्रभाव को स्चित करती थो। (१)

विचारक वर्ग के समक्ष यह प्रश्न उत्पन्न होता है कि वेदकालीन भारतीय अग्नि, सर्य, चन्द्र, उपम्, इन्द्रादि की स्तृति करता था। इन प्राकृतिक वस्तुग्रों की ग्रिभिवंदना करते हुए वह व्यक्ति उपनिषद् काल में उच्च ग्रहमिविद्याकी स्रोर झुक जाता है । पहले वह स्वर्ग की कामना करता हुम्रा कहता थ . ''म्रग्निप्टोमेन यजेत् स्वर्गकामः'', किन्त् उपनिषद काल में वह भौतिक वैभव की ग्रोर ग्राकर्पणहीन बनकर ग्रात्मविद्या तथा ग्रमृतत्व की चर्चा में संलग्न पाया जाता है । निचकेता सदृश बालक समस्त वैभव का लालच दिए जाने पर भी उसकी स्रोर स्नाकर्षित न होकर स्रमृतत्व के रहस्य को स्पष्ट करने के लिए यम से ग्रनरोध करता है; मैत्रीय याजवल्क्य से धन के प्रति निस्पृहता व्यक्त करती हुई श्रम्तत्व की उन्**च** चर्चा करती है। इस प्रकार उपनिषद् कालीन व्यक्ति के दृष्टिकोण में अद्भृत परिवर्तन का क्या कारण है ? स्वामी समन्तभद्रके कथन से इस विषय में महत्वपूर्ण प्रकाश प्राप्त होता है। भगवान महावीर से २५० वर्ष पूर्ववर्ती भगवान पार्वनाथ की तपोमयी श्रेष्ठ साधना के द्वारा ग्ररण्यवासी तपस्वियों को सत्य-तत्व की उपलब्धि हुई थी तथा उन्होंने पार्व्वनाथ भगवान का शरण ग्रहण किया था। उनके स्वयंभूस्तोत्र में ग्रागत यह पद्य मनन योग्य है:--

> यमीश्वरं वीक्ष्य विधूतकल्मषं तपोधनास्तेषि तथा बुभूषुवः। वनौकस स्वश्रमवंध्यबुद्धयः शमोपदेशं शरणं प्रपेदिरे ।।

'दोष मुक्त भगवान पार्श्वनाथ को देख कर बनवासी तपस्वियों ने, जिनका श्रम व्यर्थ जा रहा था तथा जो पार्श्वनाथ प्रभु के समान निर्दोष स्थिति को प्राप्त करना चाहते थे, भगवान के शान्तिमय-ग्रहिंसा पूर्ण उपदेश का शरण ग्रहण किया।'' पद्य में ग्रागत ''वनौकसः'' शब्द वन में निवास करने वाले ग्रारण्यक, 'तपोधनाः'—तपस्वियों को सूचित करता है। बाल-

<sup>(1)</sup> Prof. A. Chakravarty's article in 'The Cultural Heritage of India.'

ब्रह्मचारी उग्र तपस्वी पार्श्वनाथ तीर्थंकर का प्रभाव उपनिषद् कालीन भारतीय के जीवन पर स्पष्टतया सूचित होता है ।

शान्त भाव से चिन्तन तत्पर सत्यान्वेषी इस सत्य को भी स्वीकार करेगा कि बाईसवें तीर्थंकर भगवान नेमिनाथ का भी महान् प्रभाव रहा है। बालब्रह्मचारी तथा करुणा के सागर भगवान नेमिनाथ को स्रिंटिंट नेमि कहकर उनकी वेद में स्तृति की गई है:——

स्वस्ति न इंद्रो, वृद्धश्रवा, स्वस्ति नः पूषा, विश्ववेदा, स्वस्ति नस्ताक्ष्यों श्रिरिष्टनेमिः, स्वस्ति नो बृहस्पतिर्दधातु ।। ऋग्वेद श्रष्टक १ श्रध्याय ६

वे अरिष्टनेमि हमारा कल्याण करें, जो इंद्र (परमेश्वर) हैं, जो वृद्धश्रवा (जिनका यश वृद्धों में विख्यात है) हैं, सूर्य के समान पोषण प्रदाता होने से पूषा हैं, विश्व के ज्ञाता सर्वज्ञ हैं, जो तार्क्ष्य अर्थात् महाज्ञानियों के वंश वाले हैं, तथा जो बृहस्पति हैं अर्थात् महान् देवों के अधिपति हैं।

मंत्र में ग्रागत शब्द 'वृद्धश्रवा'—वृद्धों में जिनका यश वर्तमान है, महत्वपूर्ण है। इससे यह ध्वनित होता है कि इस मंत्र की रचना के पूर्व भगवान ग्ररिष्टनेमि विद्यमान थे।

इन तीर्थंकर नेमिनाथ की ग्रात्मिनिर्भरता की शिक्षा का स्पष्ट प्रति-बिम्ब इस पद्य में पाया जाता है।

उद्धरेदात्मनात्मानं नात्मानमवसादयेत्।

श्रात्मैव ह्यात्मनोबंधुः श्रात्मैव रिप् श्रात्मनः ।।

उक्त पद्य के साथ पूज्यपाद स्वामी के समाधि शतक का यह इलोक तुलना के योग्य हैं:---

नयत्यात्मानमात्मैव जन्म-निर्वाणमेव च।

गुरुरात्मात्मनस्तस्मान्नान्योस्ति परमार्थतः ।।७५॥

म्रात्म-निर्भरता का भाव गीता के इस पद्य द्वारा भी व्यक्त होता है:---

न कर्तृत्वं न कर्माणि लोकस्य सृजिति प्रभुः। न च कर्मफलसंयोगं स्वभावस्तु प्रवर्तते।। नादसे कस्यचित्पायं न चैव सुकृतं विभुः। ग्रक्तानेनावृतं ज्ञानं तेन मुह्यन्ति जन्तवः।। प्रभु लोक के कर्तृत्व स्रथवा कर्मत्वकी सृष्टि नहीं करते। वह परमात्मा कर्मों के फल का संयोग भी नहीं जुटाता है। यह सब स्रपने भावों के स्रतुसार होता है। वह भगवान किसी के पाप का स्रादान नहीं करता है स्रौर न पुण्य का स्रादान करता है। स्रज्ञान (जड़ कर्म) के द्वारा ज्ञान ढँक गया है; इससे जीव मोह युक्त हो जाते हैं।

यह गीता का पद्म जैन विचारों से पूर्णतया अभिन्न प्रतीत होता है:---

> विहाय कामान्यः सर्वान्युमांश्चरति निस्पृहः। निर्ममः निरहेकारः स शांतिमधिगच्छति ।।७१।।

जो पुरुष समस्त कामनात्रों का त्यागकर निस्पृह होता है तथा मसता और ब्रहंकार का त्याग करता है, वह शान्ति को प्राप्त करता है।

जंत धर्म में निर्वाण श्रवस्था को प्राप्त करने के लिए दिगम्बर श्रवस्था श्रंगीकार करना श्रावश्यक माना गया है। बाह्य सामग्री का परित्याग क्यों श्रावश्यक है, इसको समझने में गीता के ये पद्य विशेष सहायक हो जाते हैं। उनसे दिगम्बरत्व का युक्तिवाद श्रंतकरण में प्रतिष्ठित होता है:—

ध्यायतो विषयान्पुंसः संगस्तेषूपजायते । संगात् संजायते कामः कामात्कोघोऽभिजायते ।।६०।। कोधाद्भवति संमोहः संमोहारस्मृति-विश्रमः। स्मृति-श्रंशाद्भृद्धिनाशो बुद्धिनाशात्प्रणश्यति ।।६३ ग्रध्या० २।।

ह अर्जुन ! विषयों का अनुचितन करने वाले पुरुष के चित्तमें उनके प्रति आसिक्त होती है, उससे कामना उत्पन्न होती है, उससे कोध भाव पैदा होता है, जिससे मूढ़ता का भाव होता है। इससे स्मृति अमित हो जाती है। उसमें बुद्धिनाश होता है, इससे पुरुष का विनाश हो जाता है।

धनवैभवादि के सद्भाव में श्रासिक्त श्रादि का होना स्वाभाविक है, इसी से परमहंस सन्यासी दिगम्बर पद को स्वीकार करते हैं। महाभारत में दिगम्बर जैन मुनि का उल्लेख श्राया है। विप्रराज उत्तंक ने नग्न जैन मुनि को देखा था "सोऽपरयदथ पथि नग्नं क्षपणकमागच्छन्तं"— (श्रादिपर्व ग्रध्याय ३-१२६ पृ० ५७) इससे जैन दिगम्बर साधुश्रों का महाभारत काल में सद्भाव स्पष्ट होता है।

डा॰ जिमर ग्रपनी शोध से इस निष्कर्ष पर पहुँचे " In ancient times the Jain monks went about completely naked. (Philosophies of India P. 210)

पुरातन क ल में जैन साधुम्रों का पूर्णतया नग्न रूप में विहार होता था। डाक्टर जिमर का यह भी कथन है कि महावीर भगवान के युगमें किन्हीं साधुम्रों ने श्वेत वस्त्र भी धारण किए थे। म्रर्थात् वस्त्रधारी वर्ग का सूत्रपात पश्चात् हम्मा। "Later on in Mahavira's period many assumed a white garment as a concession to decency & termed themselves Svetambara 'those, whose garment (ambara) is white (Sveta)." ( P. 210 )

भारत में जब सिकन्दर स्राया था, तब ईसा पूर्व ३२७--३२६ वर्ष में उसने बहुत से दिगम्बर साधुस्रों को देखा था। यह श्रेष्ठ त्याग भगवान ऋषभदेव के जीवन स्रौर शिक्षण से स्ननुप्राणित था।

समस्त जैन वाङ्मय स्रात्मिनिर्भरता तथा संयम-शीलता की शिक्षा से परिपूर्ण है। स्रतः तुलनात्मक तत्वज्ञान के स्रभ्यासी को यह सत्य स्वीकार करना होगा, कि तीर्थकरों की पवित्र शिक्षा का विश्व की विचार धारा पर गहरा प्रभाव पड़ा है।

यदि ग्रसांप्रदायिक भाव से न्याय बुद्धिपूर्वक विशेषज्ञ विश्व साहित्य का परिशीलन करे, तो वह जैन तीर्थंकरों के द्वारा विश्व संस्कृति का कितना कल्याण हुम्रा यह सहज ही जान सकेगा।

गौतमबुद्ध भगवान महावीर की सर्वज्ञता की चर्चा करते हुए, उसके प्रति शंका या भ्रवज्ञा का भाव न प्रगट कर उसके विषय में भ्रपनी भ्राकांक्षा रूप रुचि का भाव व्यक्त करते हैं। मज्झमनिकाय में बुद्धदेव कहते हैं, ''हें महानाम! मैं एक समय राजगृह में गृद्धकूट नामक पर्वत पर बिहार कर रहा था। उसी समय ऋषिगिरि के पास काल शिला (नामक पर्वत) पर बहुत से निर्गृन्थ (जैन मुनि) भ्रासन छोड़कर उपक्रम कर रहे थे भ्रौर तीव्र तपस्या में प्रवृत्त थे। हे महानाम! मैं सायंकाल के समय उन निर्गृन्थों के पास गया भ्रौर उन से बोला, ग्रहो निर्गृन्थ! तुम भ्रासन छोड़ उपक्रम कर क्यों ऐसी घोर तपस्या की वेदना का भ्रनुभव कर रहे हो। हे महानाम! जब मैंने उनसे ऐसा कहा तब वे निर्गृन्थ इस प्रकार बोले:—--महो, निर्गृन्थ

<sup>1.</sup> At the time of Alexander, the Great's raid across the Indus (327-326 B. C.), the Digambaras were still numerous enough to attract the notice of the Greeks, who called them gymnosophists, "naked philosophers" a most appropriate name (Phil. of India by Dr. Zimmer, P. 210)

ज्ञातृ पुत्र (महावीर) सर्वज्ञ ग्रौर सर्वदर्शी हैं, वे ग्रशेष ज्ञान ग्रौर दर्शन के ज्ञाता हैं। हमारे चलते, ठहरते, सोते, जागते समस्त ग्रवस्थाग्रों में सदैव उनका ज्ञान ग्रौर दर्शन उपस्थित रहता है। उन्होंने कहा है:--- निर्ग्रन्थों! तुमने पूर्व (जन्म) में पाप कर्म किए हैं, उनकी इस घीर दुश्चर तपस्या से निर्जरा कर डालो । मन, बचन ग्रौर काय की संवृत्ति से (नये) पाप नहीं बंधते ग्रौर तपस्या से पुराने पापों का क्षय हो जाता है। इस प्रकार नये पापों के रुक जाने से कर्मों का क्षय होता है, कर्मक्षय से दु:खक्षय होता है । दुःखक्षय से वेदनाक्षय ग्रौर वेदनाक्षय से सर्व दुःखों की निर्जरा हो जाती है।" इस पर बुद्ध कहते हैं कि "यह कथन हमारे लिए रुचिकर है ग्रौर हमारे मन को ठीक जंचता है।" पाली रचना में श्रागत बद्धदेव के ये शब्द विशेष घ्यान देने योग्य हैं, ''तं च पन् श्रम्हाकं रुच्चति चेव खमति च तेन च अम्हा अत्तमना ति" (मज्झिमनिकाय, P. T. S. P. ६२–६३) । महावीर भगवान की सर्वज्ञता के प्रति वृद्धदेव की रुचि का भाव मनोवैज्ञानिक तथ्य विशेष पर ग्राश्रित है, कारण राजा मिलिन्द के प्रश्न का उत्तर देते हुए बौद्ध भिक्ष् नागसेन ने कहा है, "वुद्ध का ज्ञान सदा नहीं रहता था। जिस समय बुद्ध किसी बात का विचार करते थे, तब उस पदार्थ की स्रोर मनोवृत्ति जाने से उसे वे जान लेते थे ।" (१) भ्रतः सर्वकाल विद्यमान रहने वाले तीर्थंकर महावीर की सर्वज्ञता के प्रति उनकी स्पृहापूर्ण ममता स्वाभाविक है।

सर्वज्ञ होने के कारण इन तीर्थकरों ने तत्व का सर्वांगीण बोध प्राप्तकर जीवों के हितार्थ जो मंगलमयी देशना दी, वह ग्रलौकिक एवं मार्मिक है।

इस पुस्तक के लेखन में पूज्य १०८ म्रादिसागरजी दि० मुनिराज (दक्षिण) का ग्रारा से मुद्रित लघुकाय ट्रेक्ट "त्रिकालवर्ती महापुरुष" मूल कारण है। सन् १६५८ में उक्त मुनि महाराज का सिवनी में चातुर्मास हुग्रा था। संशोधन हेतु उक्त मुनि महाराज ने भ्रपना ट्रेक्ट हमें दिया। उस रचना की भ्रपूर्णता

Venerable Nagasena, was the Buddha Omniscient? Yes, O King, he was. But the insight of knowledge was not always and continously present with him. The Omniscience of the Blessed One was dependent on reflection. But if he did reflect, he knew whatever he wanted to know...........(Sacred books of the East, Vol. XXXV P. 154—"Milinda-Panha")

देख हमने स्वतंत्र रूप से करीब चार सौ पृष्ठ की रचना बनाई। वह रचना मुनि महाराज को देते समय यह विचार उत्पन्न हुम्रा कि त्रिकालवर्ती चक्रवर्ती, कामदेव, नारायण, नारद म्रादि महापुरुषों के चित्रत्रादि में से यदि तीर्थंकर के विषय की बातों को पृथक करके परिवर्धन किया जाय तो तीर्थंकर रूप में स्वतंत्र रचना बन जायगी। इस विचार का ही यह परिणाम है, जो यह तीर्थंकर पुस्तक बन गई। इस रचना का म्रक्षरशः बहुभाग मुनि महाराज के नाम से छिंग पुस्तक में निबद्ध हुम्रा है। इस विषय में भ्रम निवारणार्थ यह लिखना उचित जँचता है कि पूज्य मुनि महाराज ने हमारी इन्छान्सार ही ग्रपनी संग्रह रूप पुस्तक में हमारी लिखी सामग्री का उपयोग किया है।

जब हम पंचकत्याणकों का वर्णन लिख रहे थे, तब हमारे पूज्य पिता सिंघई कुंवरसेनजी इसे बड़े प्रेम से सुना करते थे। इससे उनका हृदय बड़ा ग्रानन्दित होता था। वे जिनेन्द्र पंचकत्याणक महोत्सव के महान प्रेमी थे। उन्होंने बड़े-बड़े पंचकत्याणक महोत्सवों में भाग लिया था तथा बड़े-बड़े विघ्नों का ग्रपने बुद्धि—कौशल द्वारा निवारण किया था। उनकी इच्छा भी थो कि शास्त्रोक्त पूर्ण विधिपूर्वक एक पंचकत्याणक प्रतिष्ठा स्वयं करावें। उनकी जिनेन्द्र भित्त ग्रपूर्व थी। लगभग बीस वर्ष से वे समाधिमरण के लिए ग्रम्यास कर रहे थे। एक विशाल परिवार के प्रमुख व्यक्ति होते हुए भी उन्होंने धर्म पुरुषार्थ की साधना को मुख्यता दी थी। शास्त्र श्रवण, तत्वचिंतन तथा जिनेन्द्र नाम-स्मरण उनके मुख्य कार्य थे। वे मुझसे कहा करते थे, "बेटा! मेरा समाधिमरण करा देना।" मैंने भी कहा था,समय ग्राने पर ग्रापकी कामना पूर्ण कर्षोग।

इस तीर्थंकर पुस्तक के प्रकाशन कार्य में शीघ्रता निमित्त मैं जबलपुर १७ मार्च सन् १६६० को गया; वहाँ तारीख २४ मार्च को टेलीफोन द्वारा समाचार मिला, बापाजी की तिबयत विशेष खराब है; दस मिनिट के ग्रनंतर वज्रपात तुल्य दूसरा फोन ग्राया कि परम धार्मिक बापाजी का स्वर्गवास हो गया। पहले उन्होंने "जिया, समिकत बिना न तरो, बहु कोटि यतन करो, जिया समिकित बिना न तरो" यह भजन मेरे छोटे भाई ग्रिभिनंदन कुमार दिवाकर एम. ए. एल-एल. बी. एड शोकेट से सुना था; पश्चात् भक्तामर का पाठ सुना। इसके ग्रनंतर सहस्रनाम पाठ सुनाया गया। वे परम शान्त भाव से धर्मामृत का रस पान कर रहे थे। सहस्रनाम का पुन: पाठ प्रारम्भ किया गया, कि सवा नौ बजे दिन को बापाजी ने जराजीर्ण देह को छोड़ दिया और ग्रपूर्व समाधिमरण के प्रसाद से उन्होंने दिव्य शरीर को प्राप्त किया।

में जबलपुर से सिवनी आया, पिताजी नहीं मिले। उनका शरीर मात्र था; जो निश्चेष्ट था। शास्त्रोक्त बातें सामा आई। "लाख कोड़ की धरी रहेगी, सङ्ग न जै है एक तगा, प्रभु सुमरन में मन लगा-लगा", यह भजन बापाजी गाया करते थे। सचमुच में चैतन्य ज्योति चली गई। शेष सभी पदार्थ जहाँ के तहाँ पड़े रह गए। उनके ग्रंत समय मैं काम न आ पाया, यह विचार मन में मूक वेदना उत्पन्न करता है। ग्रंब क्या किया जा सकता है? मैं ते मोचा कि यह तीर्थंकर ग्रन्थ उन परम प्रभावशाली, शास्त्र एवं धार्मिक नररत की पावन स्मृति में ही प्रकाश में लाया जाय। तीर्थंकरत्व में कार गरूप पोडश कारण भावनाग्रों के प्रति उनकी महान तथा अपूर्व श्रद्धा थी। उनके लोको-पकारो जीवन में ग्रादर्शधामिक गृहस्थ की अपूर्व विशेषताग्रों का सुन्दर सङ्गम था। ग्रवः इस रचना को उनकी गृण्य स्मृति रूप में प्रकाश में लाना प्रित्या उपपृथ्त लगा।

सुमेरुचंद दिवाकर

# तीर्थंकर

# तीर्थंकर

जब जगत् म ग्रन्थकार का ग्रखण्ड साम्राज्य छा जाता है, तब नेत्रों की शक्ति कुछ कार्य नहीं कर पाती है । ग्रन्थकार, नेत्रयुक्त मानव को भी ग्रन्थ सदृश बना देता है । इस पौद्गलिक ग्रन्थकार से गहरी ग्रंथियारी मिथ्यात्व के उदय से प्राप्त होती है । उसके कारण यह ज्ञानवान् जीव ग्रपने स्वरूप को नहीं जान पाता है । मोहनीय कर्म के ग्रादेशानुसार यह निन्दनीय कार्य करता फिरता है । जड़ शरीर में यह मिथ्यात्वांध व्यक्ति ग्रात्म-बुद्धि धारण करता है । जब इसे कोई सत्पुरुष समझाते हैं कि तुम चैतन्यपुञ्ज ज्ञायक स्वभाव ग्रात्मा हो, शरीर का तुमसे कोई सम्बन्ध नहीं है, तो यह ग्रविवेकी उस वाणी को विष समान समझता है ।

# धर्म-सूर्य

सूर्योदय होते ही म्रन्धकार का क्षय होता है, उसी प्रकार तीर्थंकर रूपी धर्म-सूर्य के उदय होते ही जगत् में प्रवर्धमान मिथ्यात्व का म्रन्धकार भी म्रंतःकरण से दूर होकर प्राणी में निजस्वरूप का म्रवबोध होने लगता है।

किन्हीं की मान्यता है कि शुद्ध अवस्था प्राप्त परमात्मा मानवादि पर्यायों में अवतार धारण करता है। जिस प्रकार बीज के दग्ध होने पर वृक्ष उत्पन्न नहीं होता, उसी प्रकार राग-द्वेष, मोह आदि विकारों के बीज के आत्म-समाधि रूप अग्नि से नष्ट होने पर परम पद को प्राप्त आत्मा का राग-द्वेष पूर्ण दुनियाँ में पुनः आना है। सर्वदोषमुक्त जीव द्वारा मोहमयी प्रदर्शन उचित नहीं कहा जायगा।

#### उदय-काल

इस स्थिति में भ्राचार्य रिवषेण एक मार्मिक तथा सुयुक्ति समर्थित बात कहते हैं कि जब जगत् में धर्म-ग्लानि बढ़ जाती है, सत्पुरुषों को कष्ट उठाना पड़ता है तथा पाप-बुद्धि वालों के पास विभूति का उदय होता है, तब तीर्थंकर रूप महान् ग्रात्मा उत्पन्न होकर सच्चे ग्रात्म-धर्म की प्रतिष्ठा बढ़ाकर जीवों को पाप से विमुख बनाते हैं। उन्होंने पद्मपुराण में लिखा है—

श्राचाराणां विघातेन कुद्**ष्टी**नां च संपदा। धर्मग्लानि परिप्राप्त मुच्छयन्ते जिनोत्तमाः।।।५––२०६।।

जब उत्तम ग्राचार का विघात होता है, मिथ्यार्धीमयों के समीप श्री की वृद्धि होती है, सत्य धर्म के प्रति घृणा निरादर का भाव उत्पन्न होने लगता है, तब तीर्थंकर उत्पन्न होते हैं ग्रौर सत्य धर्म का उद्धार करते हैं।

#### तीर्थ का स्वरूप

इस तीर्थंकर शब्द के स्वरूप पर विचार करना उचित है। ग्राचार्य प्रभाचन्द्र ने लिखा है, ''तीर्थमागमः तदाधारसंघरच'' ग्रर्थात् जिनेन्द्र कथित ग्रागम तथा ग्रागम का ग्राधार साधुवर्ग तीर्थ है। तीर्थ शब्द का ग्रर्थ घाट भी होता है। ग्रतएव ''तीर्थं करोतीति तीर्थंकरः'' का भाव यह होगा कि जिनकी वाणी के द्वारा सँसार सिंधु से जीव तिर जाते हैं, वे तीर्थं के कर्त्ता तीर्थंकर कहे जाते हैं। सरोवर में घाट बने रहते हैं, उस घाट से मनुष्य सरोवर के बाहर सरलतापूर्वक ग्रा जाता है; इसी प्रकार तीर्थंकर भगवान् के द्वारा प्रदिशत रत्नत्रय पथ का ग्रवलम्बन लेने वाला जीव संसार-सिन्धु में न डूब कर चिन्तामुक्त हो जाता है।

#### तीर्थ के भेद

मूलाचार में तीर्थ के दो भेद कहे हैं--एक द्रव्य तीर्थ,

दूसरा भाव तीर्थ । द्रव्य तीर्थ के विषय में इस प्रकार स्पष्टीकरण किया गया है—

> दाहोपसमण-तण्हा-छेदो-मलपंकपवहणं चेव। तिहिं कारणेहिं जत्तो तम्हा तं दव्वदो तित्थं।।५५६।।

द्रव्य तीर्थ में ये तीन गुण पाए जाते हैं। प्रथम तो सन्ताप शान्त होता है, द्वितीय तृष्णा का विनाश होता है तथा तीसरे मल-पँक की शुद्धि होती है। इस कारण श्राचार्य ने "सुदधम्मो एत्थ पुण तित्थं"—शास्त्र रूप धर्म को तीर्थ कहा है। जिनवाणी रूप गंगा में श्रवगाहन करने से संसार का सन्ताप शान्त होता है, विषयों की मिलनता का निवारण होता है। श्रतएव जिनवाणी को द्रव्य तीर्थ कहना उचित है। श्रुत तीर्थ स्वरूप जिनवाणी के विषय में भागचंद जी का यह भजन बड़ा मार्मिक है:—

> सांची तो गङ्गा यह वीतराग वानी, ग्रविच्छिन्न घारा निजधमं की कहानी।।टेक।।

जामें ग्रति ही विमल ग्रगाघ ज्ञान पानी।

जहाँ नहीं संशयादि पंक की निशानी ।।१।।

सप्तभङ्गः जहँ तरङ्गः उछलत सुखदानी । संत चित्त मराल वृन्द रमें नित्य ज्ञानी ॥२॥

किव के ये शब्द चिशेष ध्यान देने योग्य हैं :---

जाके ग्रवगाहन तें शुद्ध होय प्रानी।

भागचंद निहर्चे घट मांहि या प्रमानी ॥३॥

सरस्वती पूजन में कहा है —

इह जिणवर वाणि विसुद्ध मई, जो भवियण णिय मण घरई। सो सुर-णरिद-संपइ लहइ, केवलणाण वि उत्तरई।।

जो विशुद्ध बुद्धि भव्य जीव इस जिनवाणी को ग्रपने मन मैं स्थान देता है, वह देवेन्द्र तथा नरेन्द्र की विभूति प्राप्त करते हुए

#### केवलज्ञान को प्राप्त करता है।

जिनेन्द्र भगवान को भाव तीर्थ कहा है— दंसण-णाण-चिरत्ते णिज्जुत्ता जिणवरा दु सव्वेपि। तिहि कारणेहिं जुत्ता तम्हा ते भावदो तित्यं।।५६०।।मू० म्रा०

सभी जिनेन्द्र भगवान सम्यग्दर्शन, सम्यक्ज्ञान तथा सम्यक्चरित्र संयुक्त हैं। इन तीन कारणों से युक्त हैं, इससे जिन भगवान भाव तीर्थ हैं।

जिनेन्द्र वाणी के द्वारा जीव ग्रपनी ग्रात्मा को परम उज्ज्वल बनाता है। ऐसी रत्नत्रय भूषित ग्रात्मा को भाव तीर्थ है। जिनेन्द्र रूप भाव तीर्थंकर के समीप में षोडश कारण भावना को भाने वाला सम्यक्त्वी जीव तीर्थंकर बनता है। रत्न-त्रय-भूषित जिनेन्द्र रूप भाव तीर्थ के द्वारा ग्रपवित्र ग्रात्मा भी पवित्रता को प्राप्त कर जगत् के सन्ताप को दूर करने में समर्थ होती है। इन जिनदेव रूप भाव तीर्थ के द्वारा प्रवर्धमान ग्रात्मा तीर्थंकर बनती है ग्रौर पश्चात् श्रुत-रूप तीर्थ की रचना में निमित्त होती है।

#### धर्म-तीर्थंकर

जिनेन्द्र भगवान के द्वारा धर्म तीर्थ की प्रवृत्ति होती है इससे उनको धर्म तीर्थंकर कहते हैं । मूलाचार के इस ग्रत्यन्त भाव पूर्ण स्तुति-पद्य में भगवान को धर्म तीर्थंकर कहा है——

> लोगुज्जोयरा धम्मतित्थयरे जिणवरे य ऋरंहते ।। कित्रण केवलिमेव य उत्तमवोहि मम दिसंतु ॥५३६॥

जगत् को सम्यकज्ञान रूप प्रकाश देने वाले धर्म तीर्थ के कर्ता, उत्तम, जिनेन्द्र, ग्रर्हन्त केवली मुझे विशुद्ध बोधि प्रदान करें ग्रर्थात् उनके प्रसाद से रत्न-त्रय-धर्म की प्राप्ति हो ।

#### तीर्थंकर शब्द का प्रयोग

तीर्थंकर शब्द का प्रयोग भगवान महावीर के समय में

4

ग्रन्य सम्प्रदायों में भी होता था, यद्यपि प्रचार तथा रूढ़िवश तीर्थंकर शब्द का प्रयोग जिनेन्द्र भगवान के लिये किया जाता है। जैन शास्त्रों में भी तीर्थंकर शब्द का प्रयोग श्रेयांस राजा के साथ करते हुए उनको दान-तीर्थंकर कहा है। \* ग्रतएव तीर्थंकर शब्द के पूर्व में धर्म शब्द को लगा कर धर्म तीर्थंकर रूप में जिनेन्द्र का स्मरण करने की प्रणाली प्राचीन है।

# साधन रूप सोलह भावनाएँ

समीचीन धर्म की व्याख्या करते हुए ग्राचार्य समंतभद्र ने लिखा है कि सम्यग्दर्शन, सम्यक् ज्ञान तथा सम्यक् चारित्र रूप धर्म है, जिससे जीव संसार के दुःखों से छूटकर श्रेष्ट मोक्ष सुख को प्राप्त करता है। इस धर्म तीर्थ के कर्ता इस ग्रवसर्पिणी काल की ग्रपेक्षा वृष्के अदेव ग्रादि महावीर पर्यन्त चौबीस श्रेष्ट महापुरुष हुए हैं। तीर्थंकर का पद किसी की कृपा से नहीं प्राप्त होता है। पिवत्र सोलह प्रकार की भावनाग्रों तथा उज्ज्वल जीवन के द्वारा कोई पुण्यात्मा मानव तीर्थंकर पद प्रदान करने में समर्थ तीर्थंकर प्रकृति नाम के पुण्य कर्म का बंध करता है। यह पद इतना ग्रपूर्व है कि दस कोड़ा-कोड़ी सागर प्रमाण इस ग्रवसर्पिणी काल में केवल चौबीस ही तीर्थंकरों ने ग्रपने जन्म द्वारा इस भारत क्षेत्र को पवित्र किया है। ग्रसंख्य प्राणी रत्नत्रय की समाराधना द्वारा ग्रहन्त होते हुए सिद्ध पदवी को प्राप्त करते हैं, किन्तु भरत क्षेत्र में तीर्थंकर रूप में जन्म धारण करके मोक्ष जाने वाले महापुरुष चौबीस ही होते हैं। ऐरावत क्षेत्र में भी यही स्थिति है।

<sup>\*</sup>जिनसेन स्वामी ने महापुराण में बताया है कि ऋषभ भगवान को ग्राहार देने के पश्चात् चक्रवर्ती भरत द्वारा राजा श्रेयांस के लिये दानतीर्थं कर तथा महापुण्यवान् शब्द कहें गए थे। ग्रन्थकार कहते हैं—त्वं दानतीर्थं कुत् श्रेयान् त्वं महापुण्यभागिस 11 पर्व २०, १२८. महापुराण ।।

तीर्थंकर प्रकृति के बंध में कारण ये सोलह भावनाएं स्नागम में कही गई हैं; दर्शन-विशुद्धि, विनय सम्पन्नता, शील तथा वर्तों का निरितचार रूप से पालन करना, स्नभीक्ष्मा स्नर्थात् निरन्तर ज्ञानोपयोग, संवेग, शिक्ततः त्याग, शिक्ततः तप, साधु-समाधि, वैयावृत्यकरण, स्रर्हत-भिक्त, स्नाचार्य-भिक्त, बहुश्रुत-भिक्त, स्वचन-भिक्त, स्नावश्यकापरिहाणि स्नर्थात् स्नात्मा को निर्मल बनाने वाले स्नावश्यक नियमों के पालन में सतत सावधान रहना, रत्नत्रय धर्म को प्रकाश में लाने रूप मार्ग प्रभावना तथा प्रवचनवत्सलत्व स्नर्थात् साधमीं बन्धुन्नों में गो-वत्स सम प्रीति धारण करना । इन सोलह प्रकार की श्रेष्ठ भावनास्रों के द्वारा श्रेष्ठ पद तीर्थंकरत्व की प्राप्ति होती है ।

महाबंध ग्रंथ में तीर्थंकर प्रकृति का तीर्थंकर-नाम-गोत्रकर्म कहकर उल्लेख किया गया है, यथा— "एदेहि सोलसेहि कारणेहि जीवो तित्थयरगामागोदं कम्मं बंधिद" (ताम्रपत्र प्रति पृष्ठ ४)। उस महाबंध के सूत्र में सोलह कारणभावनान्त्रों के नामों का इस प्रकार कथन ग्राया है —

कदिहि कारणेहि जीवा तित्थयरणामागोद-कम्मं बंधि ? तत्थ इमेणाहि सोलसकारणेहि जीवा तित्थरणामा-गोदं कम्मं बंधि । दंसण विसुज्ज्ञवाए, विणयसंप्रणवाए, सीलवदेसु णिरिद-चारवाए, ग्रावासएसु ग्रपरिहोणवाए 'खणलव पडिमण्डा (बुज्ज्ञ) गदाए', लिद्धसंवेग-संप्रण-वाए ग्ररहंतभत्तीए, बहुसुदभत्तीए, पवयणभत्तीए, पवयणवच्छत्लदाए, पवयणप्रभावणवाए, ग्रभिक्खणं णाणोपयुत्तवाए ।

उपरोक्त नामों में प्रचलित भावनाग्रों से तुलना करने पर विदित होगा कि यहाँ ग्राचार्य-भिक्त का नाम न गिनकर उसके स्थान में खणलव-पिडबुज्झणदा भावना का संग्रह किया गया है। इसका अर्थ है—क्षण में तथा लव में ग्रर्थात् क्षण-क्षण में ग्रपने रत्नत्रय धर्म के कलंक का प्रक्षालन करते रहना क्षणलव-प्रतिबोधनता है।

इन सोलह कारणों के द्वारा यह मनुष्यं धर्म तीर्थंकर जिन केवली होता है। कहा भी है—जस्स इणं कम्मस्स उदयेण सदेवासुर-

माणुसस्स लोगस्स ग्रच्चणिज्जा वंदणिज्जा णमंसणिज्जा धम्म-तित्थयरा जिणा केवली (केवलिणो) भवंति ।

#### तीर्थंकर प्रकृति के बंधक

जिस तीर्थंकर प्रकृति के उदय से देव, ग्रसुर तथा मानवादि द्वारा वन्दनीय तीर्थंकर की पदवी प्राप्त होती है, उस कर्म का बंध तीनों प्रकार के सम्यक्त्वी करते हैं। सम्यक्त्व के होने पर ही तीर्थंकर प्रकृति का बंध होता है। किन्हीं ग्राचार्यं का कथन है कि प्रथमोपशम सम्यक्त्व का काल ग्रंतर्मुहूर्त प्रमाण ग्रल्प है। उसमें सोलह भावनाग्रों का सद्भाव सम्भव नहीं है। ग्रतः उसमें तीर्थंकर प्रकृति का बंध नहीं होगा।

यह भी बात स्मरण योग्य है, कि इसका बंध मनुष्यगित में ही केवली ग्रंथवा श्रुतकेवली के चरणों के समीप प्रारम्भ होता है। तित्थयरबंध-पारंभया णरा केवली-दुगंते। (६३ गो० कर्मकांड) इस प्रकृति का बंध तिर्यंच गित को छोड़ शेष तीन गितयों में होता है। इसका उत्कृष्टपने से ग्रन्तर्मुहूर्त ग्रधिक ग्राठ वर्ष न्यून दो कोटि पूर्व ग्रधिक तेतीस सागर प्रमाण काल पर्यन्त बन्ध होता है। केवली श्रुतकेवली का सानिध्य ग्रावश्यक कहा है, क्योंकि तदन्यत्र तादृग्विशुद्धिवशेषासंभवात्" उनके सानिध्य के सिवाय वैसी विशुद्धता का ग्रन्यत्र ग्रभाव है।

नरक की प्रथम पृथ्वी में तीर्थंकर प्रकृति का बंध पर्याप्त तथा ग्रपर्याप्त ग्रवस्था में होता है। दूसरी तथा तीसरी पृथ्वी में इस प्रकृति का बंध ग्रपयप्ति काल में नहीं होता है। कहा भी है—

घम्मे तित्थं बंधति वंसामेघाटण पुष्णगो चेव ।।१०६।।गो० कर्म०

गोम्मटसार कर्मकाँड गाथा ३६ में लिखा है कि तीर्थंकर प्रकृति का उत्कृष्ट स्थितिबंध ग्रविरत सम्यक्त्वी के होता है। "तित्थयरं च मणुस्सो ग्रविरदसम्मो समज्जेइ"। इसकी संस्कृत टीका में लिखा है: "तीर्थंकरं उत्कृष्ट-स्थितिकं नरकगित-गमनाभिमुख-मनुष्यासंयत

सम्यग्दृष्टिरेव बध्नाति" (बड़ी टीका पृ० १३४)—उत्कृष्ट स्थिति सिहत तीर्थंकर प्रकृति को नरक गित जाने के उन्मुख ग्रसंयत सम्यक्तवी मनुष्य बाँधता है, कारण उसके तीव्र संक्लेश भाव रहता है। उत्कृष्ट स्थिति बंध के लिये तीव्र संक्लेश युक्त परिणाम ग्रावश्यक है। नरक गित में गमन के उन्मुख जीव के तीव्र संक्लेश के कारण तीर्थंकर रूप शुभ प्रकृति का ग्रल्प ग्रनुभाग बंध होगा क्योंकि "सुहपयडीण विसोही तिब्बो ग्रसुहाण संकिलेसेण" (१६३)—शुभ प्रकृतियों का तीव्र ग्रनुभाग बंध विशुद्ध भावों से होता है तथा ग्रशुभ प्रकृतियों का तीव्र ग्रनुभाग बंध संक्लेश से होता है तथा ग्रशुभ प्रकृतियों का तीव्र ग्रनुभाग बंध संक्लेश से होता है।

श्रपूर्वकरण गुणस्थान के छठवें भाग तक शुद्धोपयोगी तथा शुक्लध्यानी मुनिराज के इस तीर्थंकर रूप पुण्य प्रकृति का बंध होता है। वहाँ इसका उत्कृष्ट श्रनुभाग बंध पड़ेगा। स्थिति बंध का रूप विपरीत होगा श्रर्थात् वह न्यून होगा।

सोलह कारण भावनाश्रों में दर्शनविशुद्धि की मुख्यता मानी गई है। पं० स्राशाघर जी ने सागारधर्मामृत स्रघ्याय द के ७३वें श्लोक की टीका में लिखा है—''एकया-स्रसहायया विनयसंपन्न-तादि-तीर्थकरत्वकारणान्तर-रहितया, दृग्विशुघ्या श्रेणिको नाम मगघ महामंडलेश्वरो तीर्थकृत धर्म-तीर्थंकरः भविता भविष्यति''। स्रर्थात् विनय-संपन्नतादि तीर्थंकरत्व के कारणान्तरों से रहित केवल एक दर्शन विशुद्धि के द्वारा श्रेणिक नामक मगधवासी महामंडलेश्वर धर्म-तीर्थंकर होंगे।

# भिन्न-दृष्टि

उत्तरपुराण में प्रकृत प्रसंग पर प्रकाश डालने वाली एक भिन्न दृष्टि पाई जाती है। वहाँ पर्व ७४ में श्रेणिक राजा ने गणधरदेव से पूछा है, मेरी जैन धर्म में बड़ी भारी श्रद्धा प्रगट हुई है तथापि में व्रतों को क्यों नहीं ग्रहण कर सकता? उत्तर देते हुए गणधरदेव ने कहा—तुमने नरकायुका बंघ किया है। यह नियम है कि देवायु के बंध को छोड़कर ग्रन्य ग्रायु का बंध करनेवाला फिर व्रतों को स्वीकार नहीं कर सकता । इसी कारण तुम व्रत धारण नहीं कर सकते । हे महाभाग ! ग्राज्ञा, मार्ग, बीज ग्रादि दस प्रकार की श्रद्धाग्रों में से ग्राज तुम्हारे कितनी ही श्रद्धाएं विद्यमान हैं । इनके सिवाय दर्शन-विशुद्धि ग्रादि शास्त्रों में कहे हुए जो सोलह कारण हैं, उनमें से सब या कुछ कारणों से यह भव्यजीव तीर्थंकर नाम कर्म का बंध करता है । इनमें से दर्शनविशुद्धि ग्रादि कितने ही कारणों से तू तीर्थंकर नामकर्म का बंध करेगा । मर कर रत्नप्रभा नरक में जायगा ग्रौर वहाँ से ग्राकर उत्सीर्पणी काल में महापद्म नामक प्रथम तीर्थंकर होगा । ग्रन्थकार के शब्द इस प्रकार हैं—

एतास्विपि महाभाग तब संत्यद्य कारचन ।
वर्शनाद्यागमप्रोक्त-शुद्ध-षोडशकारणैः ।।४५०।।--७४।।
भव्यो व्यस्तैः समस्तैश्च नामातमीकुरुतेतिमम् ।
तेषु श्रद्धाविभिः कॅश्चिष् तम्माकारणैः।।४५१।।
रत्नप्रभां प्रविष्यः संग्तत्फलं मध्यमायुषा ।
भुक्त्या निर्गत्य भव्यास्मिन् महापद्यास्य-तीर्थकृत ।।४५२।।

इस विषय में तत्वार्थ-श्लोकवार्तिकालंकार का यह कथन ध्यान देने योग्य है। विद्यानंदि-स्वामी कहते हैं—

रृग्विशुध्यावयो नाम्नस्तीर्थकृत्वस्य हेतवः।

समस्ता व्यस्तरूपा वाद्गिवञ्जध्या समन्विताः ।।पृष्ठ ४५६--पद्य १७।।

दर्शनिवशुद्धि स्रादि तीर्थंकर नाम कर्म के कारण हैं, चाहे वे सभी कारण हों या पृथक्-पृथक् हों किन्तु उनको दर्शन विशुद्धि समन्वित होना चाहिये। वे इसके पश्चात् तीर्थंकर प्रकृति के विषय में बड़े गौरवपूर्ण शब्द कहते हैं—

सर्वातिज्ञायि तत्पुण्यं त्रेलोषयापितिधःवकृत् ।।१८।।

वह पुण्य तीन लोक का ग्रधिपति बनाता है। वह पुण्य सर्वश्रेष्ठ है।

दर्शनिवशुद्धि स्रादि भावनाएं पृथक् रूप में तथा समुदाय

रूप में तीर्थंकर पद की प्राप्ति में कारण हैं, ऐसा भी ग्रनेक स्थलों में उल्लेख ग्राता है, यथा हरिवंश पुराण में कहा है—

> तीर्थं करनामकर्माणि षोडश-तत्कारणान्यमूनि । व्यस्तानि समस्तानि भवंति सद्भाव्यमानानि ।।

श्रकलंक स्वामी राजवर्तिक में लिखते हैं :--

तान्येतानि षोडशकारणानि सम्याभाष्यमानानि व्यस्तानि समस्तानि च । तीर्थकरनामकर्मास्त्रवकारणानि प्रत्येतच्यानि ॥ ग्राध्याय ६, सूत्र २४, पृष्ठ २६७॥

इन भावनाग्रों में दर्शनिवशुद्धि का स्वरूप विचार करने पर उसकी मुख्यता स्पष्ट रूप से प्रतिभासमान होती है। तीर्थंकर-प्रकृति रूप धर्म-कल्पतरु पूर्ण विकसित होकर सुख रूप सुमधुर फलों से समलंकृत होते हुए अगणित भव्यों को अवर्णनीय आनन्द तथा शान्ति प्रदान करता है, उस कल्पतरु की बीजरूपता का स्पष्टरूप से दर्शन प्रथम भावना में होता है।

दर्शन-विशुद्धि में स्नागत 'दर्शन' शब्द सम्यग्दर्शन का वाचक है। दर्शन का स्रथं है वे पुण्यप्रद उज्ज्वल भाव, जिनका संक्लेश की कालिमा से सम्बन्ध न हो, कारण विशुद्धभाव से शुभ प्रकृतियों में तीव्र स्ननुभाग पड़ता है स्रोर संक्लेश परिणामों से पाप प्रकृतियों में तीव्र स्ननुभाग पड़ता है (गो० कर्मकाण्ड गाथा १६३)

इस सम्बन्ध में यह बात भी ध्यान में रखना उचित है कि तीर्थंकर प्रकृति के बंध रूप बीज बोने का कार्य \*केवली-श्रुतकेवली के पादमूल स्रथीत् चरणों के समीप होता है। भरत क्षेत्र में इस काल में स्रब उक्त साधन युगल का स्रभाव होने से तीर्थंकर प्रकृति का बंध

तीर्थंकर

<sup>\*</sup>श्रुत केवली के निकट भी षोड़शकारण भावनाएँ भांई जा सकती हैं। यदि षोडशकारणभावना भाने वाला स्वयं श्रुतकेवली हो, तो उसे ग्रन्य श्रुतकेवली का ग्राश्रय ग्रहण करना ग्रावश्यक नहीं होगा। जिसका सानिच्य ग्रन्य व्यक्ति को तीर्थंकर प्रकृति का बंध करने में सहायक हो सकता है, वह स्वयं उस प्रकृति का बंध नहीं कर सकेगा, ऐसा मानना उचित नहीं प्रतीत होता।

नहीं हो सकता है।

केवली के चरणों की समीपता का क्या कारण है ?

इस प्रश्न का उत्तर यह होगा कि उन जिनेन्द्र की दिव्य वाणी के प्रसाद से देव, मनुष्य, पशु सभी जीवों को धर्म का ग्रपूर्व लाभ होता है। यह देखकर किसी महाभाग के हृदय में ऐसे ग्रत्यन्त पिवत्र भाव उत्पन्न होते हैं कि मिथ्यात्वरूप महा ग्रटवी में मोह की दावाग्नि जलने से ग्रगणित जीव मर रहे हैं, उनके ग्रनुग्रह करने की प्रभो! ग्रापके समान क्षमता, शक्ति तथा सामर्थ्य मेरी भी ग्रात्मा में उत्पन्न हो, जिससे मैं सम्पूर्ण जीवों को ग्रात्मज्ञान का ग्रमृत पिलाकर उनको सच्चे सुख का मार्ग बता सक्ँ। इस प्रकार की विश्वकल्याण की प्रबल भावना के द्वारा सम्यक्त्वी जीव तीर्थंकर प्रकृति का बन्ध करता है।

विनय-सम्पन्नता, ग्रहंन्त भिक्त, ग्राचार्य भिक्त, प्रवचनभिक्त, मार्ग प्रभावना, प्रवचन वात्सल्य सदृश ग्रनेक भावनाएँ
सम्यक्तवके होने पर सहज ही उसके ग्रङ्ग रूप में प्राप्त हो जाती हैं।
जिस प्रकार ग्रञ्जरहीन मन्त्र विष वेदना को दूर नहीं कर सकता
है, इसी प्रकार ग्रङ्गहीन सम्यक्तव भी जन्म संतित का क्षय नहीं कर
सकता है। ऐसी स्थिति में सम्यक्तव यदि साँगोपाँग हो तथा उसके
साथ सर्व जीवों को सम्यक्ज्ञानामृत पिलाने की विशिष्ट भावना या
मङ्गल कामना प्रबल रूप से हो जाय, तो तीर्थंकर प्रकृति का बंध हो
सकता है। दर्शन विशुद्धि भावना परिपूर्ण होने पर ग्रनेक भावनाएं
ग्रस्पष्ट रूप से उसकी सहचरी रूप में ग्रा जाती हैं। यदि सहचरी
रूप भावनाग्रों के निरूपण को गौण बनाकर कथन किया जाय, तो
तीर्थंकर पद में कारण दर्शन-विशुद्धि को भी (मुख्य मानकर) कहा
जा सकता है।

## श्रेगिक राजा का उदाहरएा

इस प्रसङ्ग में पहले महामंडलेश्वर राजा श्रेणिक का उदाहरण

१२ ] ् तीर्थंकर

स्रा चुका है। श्रेणिक महाराज स्रव्रती थे, क्योंकि वे नरकायुका बंध कर चुके थे। वे क्षायिंक सम्यक्त्वी थे। उनके दर्शन-विशुद्धि भावना थी, यह कथन भी ऊपर श्राया है। महावीर भगवान का सानिध्य होने से केवली का पादमूल भी उनको प्राप्त हो चुका था। उनमें शिक्ततस्त्याग, शिक्ततस्त्प, स्रावश्यकापरिहाणि, शील-व्रतों में निरित्चारता सदृश संयमी जीवन से सम्बन्धित भावनाश्रों को स्वीकार करने में कठिनता श्राती है, किन्तु श्रहंन्तभिक्त, गणधरादि महान् गुरुश्रों का श्रेष्ठ सत्सङ्ग रहने से श्राचार्य-भिक्त, बहुश्रुत-भिक्त, प्रवचन-भिक्त, मार्ग-प्रभावना, प्रवचन-वत्सलत्व सदृश सद्गुणों का सद्भाव स्वीकार करने में क्या बाधा है? ये तो भावनाएं सम्यक्त्व की पोषिकाएं हैं। क्षायिक सम्यक्त्वी के पास इनका श्रभाव होगा, ऐसा सोचना तक कठिन प्रतीत होता है। ग्रतएव दर्शन-विशुद्धि की विशेष प्रधानता को लक्ष्य में रख कर उसे कारणों में मुख्य माना गया है। इस विवेचन के प्रकाश में प्रतीयमान विरोध का निराकरण करना उचित है।

## सम्यग्दर्शन तथा दर्शन-विश् द्धि भावना में भेद

इतनी बात विशेष है, सम्यग्दर्शन और दर्शन-विशुद्धि-भावना में भिन्नता है। सम्यग्दर्शन ग्राहमा का विशेष परिणाम है। वह बंध का कारण नहीं हो सकता। इसके सन्नाव में एक लोक-कल्याण की विशिष्ट भावना उत्पन्न होती है, उसे दर्शन-विशुद्धि-भावना कहते हैं। यदि दोनों में ग्रन्तर न हो, तो मिलनता ग्रादि विकारों से पूर्णतया उन्मुक्त सभी क्षायिक सम्यक्त्वी तीर्थं कर प्रकृति के बंधक हो जाते, किन्तु ऐसा नहीं होता, ग्रतः यह मानना तर्क सङ्गत है, कि सम्यक्त्व के साथ में ग्रीर भी विशेष पुण्य-भावना का सद्भाव ग्रावश्यक है, जिस शुभ राग से उस प्रकृति का बंध होता है।

श्रागम में कहा है कि तीनों सम्यक्त्वों में तीर्थंकर प्रकृति का बंध हो सकता है, श्रतः यह मानना उचित है कि सम्यक्त्व रूप

त्रात्मनिधि के स्वामी होते हुए भी लोकोद्धारिणी, शुभराग रूप विशुद्ध-भावना का सद्भाव ग्रावश्यक है । उसके बिना क्षायिक सम्यक्त्वी भी तीर्थंकर प्रकृति का बंध नहीं कर सकेगा।

क्षायिक सम्यक्त्व मात्र यदि तीर्थंकर प्रकृति का कारण होता, तो सिद्ध पदवी की प्राप्ति के पूर्व सभी केवली तीर्थंकर होते, क्योंकि केवलज्ञानी बनने के पूर्व क्षप श्रेणी ग्रारोहण करते समय क्षायिक सम्यक्त्वी होने का ग्रिनवार्य नियम है। भरत क्षेत्र में एक ग्रवस्पिणी में चौबीस ही तीर्थंकर हुए हैं। इतनी ग्रल्पसंख्या ही तीर्थंकर प्रकृति की लोकोत्तरता को स्पष्ट करती है। क्षायिक सम्यक्त्वी होने मात्र से यदि तीर्थंकर पदवी प्राप्त होती, तो महावीर तीर्थंकर के समवशरण में विद्यमान ७०० केवली सामान्य केवली न होकर तीर्थंकर केवली हो जाते; किन्तु ऐसा नहीं होता। एक तीर्थंकर के समवशरण में दूसरे तीर्थंकर का सद्भाव नहीं होता। एक स्थान पर एक ही समय जैसे दो सूर्य या दो चन्द्र प्रकाशित नहीं होते, उसीं प्रकार दो तीर्थंकर एक साथ नहीं पाए जाते हैं।

हरिवंशपुराण में कहा है--

नान्योन्यदर्शनं जातु चिक्रणां धर्मचिक्रणाम् । हिन्तनां वासुदेवानां त्रैलोक्यप्रतिचिक्रणाम् ।।सर्ग ५४-५६।।

चक्रवर्ती, धर्मचक्रवर्ती, वासुदेव, प्रतिवासुदेव तथा बलदेव इनका ग्रौर ग्रन्य चक्रवर्ती, धर्मचक्रवर्ती, वासुदेव, प्रतिवासुदेव तथा बलदेव का क्रमश: परस्पर दर्शन नहीं होता है।

## तीर्थंकर प्रकृति के सद्भाव का प्रभाव

तीर्थंकर प्रकृति का उदय केवली ग्रवस्था में होता है। "तित्थं केवलिणि" यह ग्रागम का वाक्य है। यह नियम होते हुए भी तीर्थंकर भगवान के गर्भकल्याणक, जन्मकल्याणक तथा तपकल्याणक रूप कल्याणकत्रय तीर्थंकर प्रकृति के सद्भाव मात्र से होते हैं। होनहार तीर्थंकर के गर्भकल्याणक के छह माह पूर्व ही विशेष प्रभाव दृष्टिगोचर १४ ] तीर्थंकर

होने लगता है। भरत तथा ऐरावत क्षेत्र म पंचकल्याणक वालेही तीर्थंकर होते हैं। वे देवगित से ग्राते हैं या नरक से भी चयकर मनुष्य पदवी प्राप्त करते हैं। तिर्यंच पर्याय से ग्राकर तीर्थंकर रूप से जन्म नहीं होता है। तिर्यंचों में तीर्थंकर प्रकृति के सत्व का निषेध है। "तिरिये ण तित्थसत्तं" यह वाक्य गोम्मटसार कर्मकाँड (३४५ गा०) में ग्राया है।

#### पंचकल्याराक वाले तीर्थंकर

पंचकत्याणक वाले तीर्थंकर मनुष्य पर्याय से भी चयकर नहीं स्राते । वे नरक या देवगित से स्राते हैं । स्रपनी पर्याय परित्याग के छह माह शेष रहने पर नरक में जाकर देव होनहार तीर्थंकर के स्रसुरादि कृत उपसर्ग का निवारण करते हैं । स्वर्ग से स्राने वाले देव के छह माह पूर्व माला नहीं मुरझाती है । त्रिलोकसार में कहा है—

तित्थयरसंतकम्मुवसग्गं णिरए णिवारयंति सुरा। छम्मासाउगसेसे सग्गे ग्रमलाणमालंका ॥१६५॥

भरत क्षेत्र सम्बन्धी वर्तमान चौबीस तीर्थंकर स्वर्ग-सुख भोग कर भरत क्षेत्र में उत्पन्न हुए थे। इनमें नरक से चयकर कोई नहीं स्राए। स्रागामी तीर्थंकर भगवान महापद्म, स्रभी प्रथम नरक में चौरासी हजार वर्ष की स्रायु धारण कर नरक पर्याय में हैं। वे नरक से चयकर उत्सर्पिणी काल के स्रादि-तीर्थंकर होंगे।

नरक से निकलकर ग्राने वाली ग्रातमा का तीर्थंकर रूप में विकास तत्वज्ञों को बड़ा मधुर लगता है, किन्तु भक्त-हृदय को यह ज्ञातकर मनोव्यथा होती है, कि हमारे भगवान नरक से ग्रावेंगे। ईश्वर कर्तृत्व सिद्धान्त मानने वालों को तो यह कहकर सन्तुष्ट किया जा सकता है कि नरक के दुःखों का प्रत्यक्ष परिचयार्थं तथा वहाँ के जीवों के कल्याण निमित्त परम कारुणिक प्रभु ने वराहावतार धारणादि के समान नरकावतार रूपता ग्रङ्गीकार की, किन्तु जैन सिद्धान्त के अनुसार उपरोक्त समाधान ग्रसम्यक् है। ऐसी

स्थिति में उपरोक्त समस्या पर इस दृष्टि से विचार करना तर्कपूर्ण प्रतीत होता है ।

#### स्वर्ग या नरक गमन का कारएा

जीव विशुद्ध भावों से पुण्य का संचय कर स्वर्ग जाता है । तथा संक्लेश परिणामों के कारण पाप का संग्रह कर नरक जाता है । पुण्य-कर्म को उदयावली द्वारा क्षय करने के लिये जैसे होनहार तीर्थं कर का स्वर्गगमन सुसङ्गत है, उसी न्यायानुसार संचित पाप राशि को उपभोग द्वारा क्षय करने के लिये नरक पर्याय में जाना भी तर्क पूर्ण है । मोक्ष को प्राप्त करने के हेतु संचित पुण्य एवं पाप का क्षय ग्राव-श्यक है ।

जो लोग सम्यक्त्व की अपूर्व महिमा से परिचित हैं, उनकी दृष्टि में इन्द्रिय जिनत स्वर्ग का सुख तथा नरक के दु:ख समान रूप से अनात्म भाव हैं। आत्मसुख का अनुभव करने वाला सम्यक्त्वी जीव हीनावस्था में भी तत्वतः दुःखी नहीं रहता है। सम्यक्त्वी जीव अपने को मनुष्य, देव, नारकी आदि न सोचकर ज्ञानमयी आत्मा अनुभव करता है।

तत्वज्ञानी ग्राचार्य ग्रमितगित के शब्दों में वह सोचता है, मेरी ग्रात्मा ग्रकेली है। उसका विनाश नहीं होता। वह मिलनता रिहत है, ज्ञान स्वरूपवाली है। शेष समस्त पदार्थ मेरी ग्रात्मा से जुदे हैं। कर्म की विविध विपाकरूप ग्रवस्थाए मेरी नहीं हैं। वे कुछ काल तक टिकनेवाली हैं।

इस स्राघ्यात्मिक दृष्टि से देखने पर इन्द्रियजनित दुःख के समान इन्द्रियजन्य सुख की स्थिति का बोध होता है। स्रतः तीर्थंकर चाहे नरक से स्राकर नरपर्याय धारण करें, चाहे सुर पदवी के पश्चात् मानव देह को प्राप्त करें, उनके तीर्थंकरत्व में कोई क्षति नहीं पहुचती है। स्रोचार्य श्री १०८ शाँतिसागर महाराज ने एक बार हमसे कहा था, सम्यक्तव के सद्भाव में चाहे जीव किसी भी पर्याय में रहे, उसकी

१६ ] तीर्थंकर

स्राध्यात्मिक शाँति में कोई बाधा नहीं स्राती । उन्होंने एक सुन्दर दृष्टांत दिया था; एक व्यक्ति सुवर्ण पात्र में रखकर स्रमृत सदृश मधुर भोजन करता है स्रौर दूसरा मृत्तिका पात्र में उस मिष्टान्न का सेवन करता है, स्राधार की उच्चता, लघुता से पदार्थ के स्वाद में कोई स्रन्तर नहीं रहता है, इसी प्रकार देव, नरकादि पर्याय रूप भिन्न स्राधारों के होते हुए भी सम्यक्ज्ञानी जीव के स्रात्मरस पान की स्रलौकिक छटा को कोई भी क्षति नहीं प्राप्त होती।

## गुरगजन्य विशेषता

तीर्थंकर की विशेषता उनके ग्रात्मगत गुणों को दृष्टिपथ में रखकर ग्रवगत करनी चाहिये। महाकवि धनंजय की यह उक्ति कितनी मधुर तथा मार्मिक है:—

तस्यात्मजस्तस्य पितेति देव।
त्वां येऽवगायन्ति कुलं प्रकाश्य।
तेऽद्यापि नन्याश्मनमित्यवश्यं
पाणौ कृतं हेम पुनस्त्यजन्ति।।२३।।विषापहार स्तोत्र

हे स्रादि जिनेन्द्र ! जो स्रापके कुल को प्रकाशित करते हुए ग्रापको नाभिराय के नन्दन कहते हैं, भरतराज के पिता प्रतिपादन करते हैं, इस प्रकार कुल के गौरव-गान द्वारा श्रापकी महिमा के निरूपण से ऐसा प्रतीत होता है कि वे विशुद्ध सुवर्ण को प्राप्त करके उसकी स्तुति करते हुए उसकी पाषाण से उत्पत्ति का प्रतिपादन करते हैं, अर्थात् कहाँ पाषाण और कहाँ सुवर्ण ! इसी प्रकार कहाँ श्रापके कुल की कथा और कहाँ श्रापका त्रिभुवन में श्रलौकिक जीवन, जिसकी समता कहीं भी दृष्टिगोचर नहीं होती है।

#### तीर्थंकर भिवत

पुण्यशाली नरेन्द्र एवं देवेन्द्र भगवान की स्तुति करते हैं। इसमें उतनी अपूर्वता नहीं दिखती, जितनी वीतरागी महाज्ञानी

मुनीन्द्रों द्वारा तीर्थंकर की वंदना तथा भिक्त में लोकोत्तरता स्पष्ट होती है। तीर्थंकर भिक्त का यह पाठ बड़े-बड़े साधुजन पढ़ा करते हैं—

"इच्छामि भंते चउवीस-तित्थयरभत्ति काउसगो कन्नो तस्सालोचेउं पंचमहाकल्लाणसंपण्णाणं ब्रहुमहापाडिहेरसिहयाणं चउतीस-ब्रितिसयिवसेस-संजुत्ताणं, बत्तीस-देविद-मणिमउड-मत्थयमिहयाणं, बलदेववासुदेव-चक्कहर-रिसि-मुणि-जइ-श्रणगारीवगूढाणं थुइसयसहस्स णिलयाणं
उसहाइ-वीरपच्छिममंगलमहापुरिसाणं भित्तए णिच्चकालं श्रच्चेमि पुज्जेमि
वंदामि णमंसामि, दुक्खवखन्नो, कम्मवखन्नो, बोहिलाहो सुगइ-गमणं समाहिमरणं, जिणगुणसंपत्ति होउ मज्झं।

हे भगवान् ! मैं समस्त दोषों को दूर करने के लिए चौबीस तीर्थंकरों की भिक्तरूप कायोत्सर्ग धारण करता हुआ अपने पूर्वकृत कर्मों की आलोचना करता हूँ । पंचमहाकल्याणकों से सुशोभित, अष्टमहाप्रातिहार्य से युक्त चौतीस अतिशय विशेष संयुक्त, बत्तीस देवेन्द्रों के मणिमय मुकुट समलंकृत मस्तकों के द्वारा पूजित, बलदेव वासुदेव, चक्रवर्ती, ऋषि, मुनि, यित, अनगार इनके द्वारा वेष्टित, शत-सहस्त्र अर्थात् लाखों स्तुतियों के स्थान, वृषभादि महावीर पर्यन्त मङ्गल पुरुषों की मैं सर्वकाल अर्चा करता हूँ, पूजा करता हूँ, वंदना करता हूँ । में उनको प्रणाम करता हूँ । मेरे दुःखों का क्षय हो, कर्मों का क्षय हो, रत्नत्रय का लाभ हो, सुगित में गमन हो । समाधि पूर्वक मरण हो । जिनेन्द्र की गुण-सम्पत्ति मुझे प्राप्त हो ।

इस तीर्थंकर भिक्त में उनकी अनेक विशेषताओं का उल्लेख किया गया है। वृषभादि महावीर पर्यंत चौबीस तीर्थंकरों का प्रथम विशेषण है, "पंच-महाकल्लाणसंपण्णाणं"—वे पंच महान कल्याणकों को प्राप्त हैं, अतएव प्रभु के पंच कल्याणकों आदि के विषय में प्रकाश डालना उचित प्रतीत होता है, कारण वे तीर्थंकर को छोड़ अन्य जीवों में नहीं पाए जाते।

₹**६** ]

#### पंच-कल्याराक

इस संसार को पंच प्रकार के संकटों-ग्रकल्याणों की ग्राश्रय-भूमि माना गया है। उनको द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव तथा भावरूप पंच परावर्तन कहते हैं। तीर्थंकर भगवान के गर्भ, जन्म, तप, ज्ञान तथा मोक्ष का स्वरूप चितवन करने वाले सत्पुरुष को उक्त पंच परावर्तन-रूप संसार में परिभ्रमण का कष्ट नहीं उठाना पड़ता है। उनके पुण्य-जीवन के प्रसाद से पंच प्रकार के ग्रकल्याण छूट जाते हैं तथा यह जीव मोक्षरूप पंचमगति को प्राप्त करता है। पंच ग्रकल्याणों की प्रतिपक्ष रूप तीर्थंकर के जीवन की गर्भ, जन्मादि पंच ग्रवस्थाग्रों की पंचकल्याण या पंचकल्याणक नाम से प्रसिद्धि है।



नीर्धकर

# गर्भ-कल्याराक

जिनेन्द्र भगवान के जननी के गर्भ में ग्राने के छह माह पूर्व से ही इस वसुन्धरा में भावी तीर्थंकर के मङ्गलमय ग्रागमन की महत्ता को सूचित करने वाले ग्रनेक शुभ कार्य सम्पन्न होने लगते हैं

# जन्मपुरी का सौन्दर्य

भगवान ऋषभदेव के माता मरुदेवी के गर्भ में ग्राने के छह माह पूर्व ही इन्द्र की ग्राज्ञानुसार देवों ने स्वर्गपुरी के समान ग्रयोध्या नगरी की रचना की थी। उसे साकेता, विनीता तथा सुकोशलापुरी भी कहते हैं। उस नगरी की ग्रपूर्व रमणीयता का कारण महाकवि जिनसेन स्वामी के शब्दों में यह था—

स्वर्गस्यैव प्रतिच्छंदं भूलोकेऽस्मिन् विधित्सुभिः। विशेषरमणीयैव निर्ममे सामरैः पुरी।।१२—७१।।

देवों ने उस अयोध्या नगरी को विशेष मनोहर बनाया। इसका कारण यह प्रतीत होता है कि देवताओं की यह इच्छा थी, कि मध्यलोक में भी स्वर्ग की प्रतिकृति रही ग्रावे।

उस नगरी के मध्य में सुरेन्द्रभवन से स्पर्धा करने वाला महाराज नाभिराज के निवासार्थ नरेन्द्रभवन की रचना की गई थी। उसकी दीवालों में ग्रनेक प्रकार के दीप्तिमान मणि लगे थे। वह सुवर्णमय स्तम्भों से समलंकृत था तथा पुष्प, मूँगा, मुक्तादि की मालाग्रों से शोभायमान था।

#### सर्वतोभद्र प्रासाद

हरिवंशपुराण में लिखा है कि उस राजभवन का नाम सर्वतो-भद्रथा। उसके इक्यासी मंजले थे। वह परकोटा, वाटिका उद्यानादि

( १९ )

से शोभायमान था । हरिवंशपुराणकार के शब्द इस प्रकार हैं—

सर्वतोभद्रसंज्ञोसौ प्रासादः सर्वतो मतः।
सैकाञ्चीति पदः शालवाप्युद्यानाद्यलंकृतः।।सर्ग ५—४।।
शातकुंभमयस्तंभो विचित्रमणिभित्तिकः।
पुष्पविद्युम-मुक्तादिमालाभिरुपशोभितः।।३।।

तीर्थंकर ग्रादिनाथ भगवान जिस नगरी में जन्म लेने वाले हैं, तथा जहाँ सभी देव, देवेन्द्र निरन्तर ग्राया करेंगे, उसकी श्रेष्ठ रचना में संदेह के लिये स्थान नहीं हो सकता । इसका कारण महा-पुराणकार इस प्रकार प्रगट करते हैं—

सुत्रामा सूत्रधारोऽस्याः शिल्पिनः कल्पजाः सुराः। वास्तुजातं मही कृत्स्ना सोद्धा नास्तु कथं पुरी ।।१२––७५।।

उस जिनेन्द्रपुरी के निर्माण में इन्द्र महाराज सूत्रधार थे, कल्पवासी देव शिल्पी थे, तथा निर्माण के योग्य समस्त पृथ्वी पड़ी थी, वह नगरी प्रशंसनीय क्यों न होगी ? वह नगरी द्वादश योजन प्रमाण विस्तारयुक्त थी।

जिनसेन स्वामी का कथन है—'उस ग्रयोध्या नगरी में सब देवों ने हर्षित होकर शुभ दिन, शुभ मुहूर्त्त, शुभ योग तथा शुभ

१ इससे यह बात स्पष्ट हो जाती है, कि वैज्ञानिक जैन संस्कृति
में मुहूर्त शोधन ग्रादि ज्योतिष-शास्त्रोक्त बातों का सम्मानपूर्ण स्थान है।
जैनागम के द्वादश ग्रङ्गों में ज्योतिविद्या की भी परिगणना की गई है। जो
व्यक्ति यह कह दिया करते हैं कि मुहूर्त ग्रादि विचार सब व्यर्थ की बाते हैं, इसमें
कुछ सार नहीं है, वे जैन-दृष्टि से ग्रपरिचित हैं। ग्राचार्य वीरसेन ने
धवला टीका में बताया है कि महाज्ञानी मुनीन्द्र धरसेनाचार्य ने भूतविल
पुष्पदंत मुनियुगल को जो महाकम्म पयिष्ठपाहुड का उपदेश देना प्रारम्भ
किया था, वह शुभ तिथि, शुभ नक्षत्र, शुभवार में सम्पन्न किया गया
भा। धवला टीका (पृ.७०, भाग १) के ये शब्द ध्यान देने योग्य हैं—

<sup>&</sup>quot;घरसेण-भडारएण सोम-तिहि-णक्खत्त-वारे गंथो पारढों"

'लग्न में पुण्याह वाचन किया । जिन्हें श्रनेक संपदाश्रों की परम्परा प्राप्त हुई है, ऐसे महाराज नाभिराज तथा महारानी मरुदेवी ने हर्षित हो समृद्धियुक्त श्रयोध्या नगरी में निवास प्रारम्भ किया ।

> विश्वदृश्वेतयोः पुत्रो जनितेति शतकतुः। तयोः पुजां व्यधातोच्चेः ग्रभिषेकपुरस्सरम् ।।१२--८३।।

इन राजदंपति के सर्वज्ञ पुत्र उत्पन्न होने वाले हैं; इसलिए इन्द्र ने अभिषेक पूर्वक उन दोनों की बड़ी पूजा की थी।

# रत्न-वृष्टि

भगवान के जन्म के १५ माह पूर्व से उस नगरी में प्रभात, मध्यान्ह, सायंकाल तथा मध्य रात्रि में चार बार साढ़े तीन करोड़ रत्नों की वर्षा होती थी । इस प्रकार चौदह करोड़ रत्नों की प्रतिदिन वर्षा हुन्ना करती थी । महापुराण एवं हरिवंशपुराण में लिखा है कि

ग्राजकल ज्योतिर्विद्या की योग्यता रखने वाले व्यक्ति कम मिलते हैं। ग्रल्पज्ञानी मुहूर्त-शुद्धि के नाम पर प्रायः श्रत्यन्त ग्रशुभ काल को ही ग्रविवेकवश शुभ मुहूर्त्त बता देते हैं। इसका कुफल देख जन-साधारण भ्रम-वश शास्त्र को ही दोष देने लगते हैं। विचारक व्यक्ति का कर्त्तव्य है कि सुयोग्य विद्वान से परामर्श ले ग्रपना कार्य सम्पन्न करे।

महाराज नाभिराज ने जब योग्य मुहूर्त में स्रयोध्या महानगरी में प्रवेश किया था, तब स्रन्य पुरुषों का क्या कर्तव्य है यह स्वयं स्पष्ट हो जाता है।

१ मैंने देखा था कि, ग्राचार्य शांतिसागर महाराज सदा महत्वपूर्ण धार्मिक ग्रनुष्ठानों के विषय में पंचाङ्ग देखा करते थे। एक दिन मैंने पूछा था— "महाराज! मुहूर्त्त देखने में क्या सार है? किसी ग्रादमी के मन में वैराग्य उत्पन्न होते ही उसे दोक्षा देना चाहिये। ग्राप दीक्षा का मुहूर्त्त क्यों विचारा करते हैं? " महाराज ने कहा था— "शास्त्र में लिखा है, किस मुहूर्त्त में दीक्षा देना ठीक है, कब ठीक नहीं है। ग्रसमय में जिनकी दीक्षादि विधि हुई है, उनमें ग्रनेकों को हमने भ्रष्ट होते देखा है। ग्रतः विचारकर योग्य समय पर कार्य करना चाहिये।"

२२ ] तीर्थंकर

यह रत्नवर्षा राजभवन में होती थी। वर्धमान चरित्र में कहा है कि तिर्यग्विजृंभक नामके देवगण कुबेर की स्राज्ञा से चारों दिशा में साढ़े तीन कोटि रत्नों की वर्षा करते थे। (सर्ग १७—श्लोक ३६)

# सुरांगनाश्रों द्वारा माता की सेवा

स्रनेक देवांगनाएँ जिनेन्द्र जननी की सेवार्थ राजभवन में पहुँची; श्री देवी भगवान के पिता से कहने लगीं।

> निर्जरासुर-नरोरगेषु ते कोऽधुनापि गुणसाम्यमृष्टछित । स्रग्रतस्त् सुतरां यतो गुरुस्त्वं जगत्त्रय-गुरोर्भविष्यसि ॥५--२६ धर्मशर्माभ्युदय ॥

देव, ग्रसुर, मानव तथा नागकुमारों में ग्रब कौन ग्रापके गुणों से समानता को प्राप्त करेगा, क्योंकि ग्राप त्रिलोक के गुरु के भी गुरु होंगे ?

इसके पश्चात् वे देवियाँ माता की सेवा के लिए ग्रन्तःपुर में प्रवेश करती हैं। ग्रश्ग किव ने लिखा है कि कुण्डल पर्वत पर निवास करने वाली चूलावती, मालनिका, नवमालिका, त्रिशिरा, पुष्पचूला, कनकचित्रा, कनकादेवी तथा वारुणी देवी नाम की ग्रष्ट-दिक् कन्याएं इन्द्र की ग्राज्ञा से जिनमाता की सेवार्थ गई थीं।

पूर्व, पिक्चम, उत्तर, दिक्षण इन चारों दिशाग्रों में सामान्य दृष्टि से समानता होते हुए भी पूर्व दिशा को विशेष महत्व इसिलए दिया जाता है कि भूमंडल में ग्रपना उज्वल प्रकाश प्रदान करने वाला भास्कर उसी दिशा में उदय को प्राप्त होता है। प्रभातकाल में सूर्योदय के बहुत पहले से ही पूर्व दिशा में विशेष ज्योति की ग्राभा दिखाई पड़ती है ग्रौर वह दिशा सबके नेत्रों को विशेष रमणीय लगती है। इसी प्रकार जिनेन्द्र जननी के गर्भ के सूर्य तीर्थंकर परमंदेव का जन्म होने के पहले ही ग्रपूर्व सौभाग्य ग्रौर सातिशय पुण्य की प्रभा दृष्टिगोचर होती है। तीर्थंकर भगवान के जन्म लेने के पहले से ही वह भावी जिनमाता मनुष्यों की तो बात ही क्या देवेन्द्रों तथा इन्द्राणियों के द्वारा भिक्तपूर्वक सेवा तथा पूजा को प्राप्त करती है। यह

पूजा वस्तुतः माता की स्वयं की विशेषता के कारण नहीं है, किन्तु जिनेन्द्रदेव की जननी होने के कारण है । यदि ऐसा न होता, तो पहले भी माता की सुरेन्द्रादिकों के द्वारा पूजा तथा सेवा होनी चाहिये थी ।

सबकी दृष्टि भगवान की स्रोर केन्द्रित हुस्रा करती है। सचमुच में जिनेन्द्र की जननी का भाग्य स्रौर पुण्य स्रलौकिक है। नेमिचन्द्र प्रतिष्ठापाठ में गर्भकल्याणक के प्रकरण में भगवान की माता की स्रादरपूर्वक पूजा करते हुए यह पद्य लिखा गया है—

> विक्वेक्वरे विक्वजगत्सवित्रि पूज्ये महादेवि महासति स्वाम् । सुमञ्जलेऽध्यैः बहुमंगलार्थैः सम्भावयामो भव नः प्रसन्नाः ॥पृष्ठ ३६०॥

हे विश्वेश्वरा, विश्वजगत्-सिवत्री, पूज्या, महादेवी, महासती, सुमङ्गला माता! ग्रनेक मङ्गल रूप पदार्थों के ग्रर्ध्य द्वारा हम ग्रापकी समाराधना करते हैं। हे माता ! हम पर प्रसन्न हो।

इस स्रवसर्पिणी में सभी तीर्थंकर स्वर्ग से चलकर भरत-क्षेत्र में स्राए थे। जब स्वर्ग से चय करने को छह माह शेष रहे, तब उन भावी तीर्थंकर रूप पूज्य ग्रात्मा के प्रति सुर समुदाय का महान् स्रादर भाव उत्पन्न होने लगा था। वर्धमानचरित्र में बताया है कि जिनेन्द्र होने वाले उस स्वर्गवासी देव को सभी देवता लोग प्रणाम करने लगते थे। किव ने महावीर भगवान के जीव प्राणतेन्द्र के विषय में जो बात लिखी है, वह ग्रन्य तीर्थंकरों के विषय में भी उपयुक्त है। किव ने लिखा है—

भक्त्या प्रणेमुरथ तं मनसा सुरेन्द्रं
षण्मासशेषसुरजीवितमेत्य देवाः।
तस्मादनंतरभवे वितनिष्यमाणं

तस्मादनतरमव वितानस्यमाण तीर्थं भवोदधि-समुत्तरणैकतीर्थम् ।।१७--३०।।

जिनकी देवगति सम्बन्धी ग्राथु के छह माह शेष रहे हैं तथा जो ग्रागामी जन्म में संसार-समुद्र को तर कर जाने के लिए ग्रद्वितीय २४ ] तीर्थंकर

घाट सदृश धर्मतीर्थ का प्रसार करने वाले हैं, ऐसे उस प्राणतेन्द्र के समीप जाकर ग्रनेक देवता श्रन्तःकरण पूर्वक प्रणाम करने लगे थे ।

ऐसी भिक्तपूर्वक समाराधना पूर्णतया स्वाभाविक है। होनहार तीर्थंकर को देवरूप में स्वर्ग में देखकर देवों को, देवियों को तथा देवेन्द्रों को ऐसा ही हर्ष होता है, जैसे सूर्य के दर्शन से कमलों को ग्रानन्द प्राप्त होता है ग्रौर वे विकास को प्राप्त होते हैं। जिस प्रकार किसी जगह पर कोई ग्रद्भुत निधि ग्रल्पकाल के लिये ग्रा जाए, तो उसके दर्शन के लिये सभी नागरिक ग्रौर ग्रामवासी गए बिना नहीं रहते; इसी प्रकार छह माह के पश्चात् स्वर्ग को छोड़कर मनुष्य लोक को प्रयाण करने वाली उस परम पावन ग्रात्मा की सभी देव ग्रिभवंदना द्वारा ग्रपने को कृतार्थ ग्रनुभव करते हैं। भगवांन छह माह पश्चात् स्वर्गलोक का परित्याग करने वाले हैं इसलिए ही उन पुण्यात्मा का ग्रनुगमन करनेवाली लक्ष्मी छह माह पूर्व ही स्वर्ग से मध्यलोक में रत्नवृष्टि के बहाने से जा रही थी। जिनसेन स्वामी की कल्पना कितनी मधुर है—

संऋन्दननियुक्तेन धनदेन निपातिता।

साभात् स्वसंपदौत्सुक्यात् प्रिस्थितवाप्रतो विभोः ।।१२--१६५। इन्द्र के द्वारा नियुक्त हुए कुबेर के द्वारा जो रत्नों की वर्षा हो रही थी, वह इस प्रकार शोभायमान होती थी, मानो जिनेन्द्रदेव की सम्पत्ति उत्सुकतावश उनके भ्रागमन के पूर्व ही भ्रा गई हो ।

#### श्रयोध्या का सौभाग्य

स्वर्ग से अवतरण के छह मास के समय में जैसे-जैसे दिन न्यून हो रहे थे, वैसे-वैसे यहाँ अयोध्यापुरी की सर्वाङ्गीण श्री, वैभव, सुख आदि की वृद्धि हो रही थी। शीघ्र हो वह समय आ गया, कि देवायु का उदय समाप्त हो गया। मनुष्यगित, मनुष्यायु तथा मनुष्यगत्यानुपूर्वी का उदय आ जाने से वह स्वर्ग की विभूति मानव-लोक में आई और उसने माता मरुदेवी को सोलह स्वप्न-दर्शन

द्वारा उक्त बात की सूचना देने के साथ ग्रपने मङ्गल जीवन की महत्ता को पहले से ही प्रगट कर दिया ।

#### स्वप्न-दर्शन

प्रत्येक जिनेन्द्र-जननी सोलह स्वप्नों को रात्रि के स्रन्तिम प्रहर में दर्शन के पश्चात् अपने पितदेव से उनका फल पूछती है, जिससे माता को अपार ग्रानन्द प्राप्त होता है, कारण वे स्वप्न भगवान के गर्भ में ग्रागमन की सूचना देते हैं। माता अपने पितदेव से स्वप्नों का वर्णन करती हुई उनका फल पूछती है; तब भगवान के पिता कहते हैं—

नागेन तुंगचरितो वृषतो वृषातमा
सिंहेन विक्रमधनो रमयाऽधिकश्रीः।
स्नाभ्यां धृतत्रच शिरसा शशिना क्लमच्छित्
सूर्येण दीष्तिमहितो झषतः सुरुषः।।२८।।
कल्याणभाक्कलशतः सरसः सरस्तो
गम्भोरधीरुदक्षिनासनतस्तदीशः।
देवाहिवास-मणिराध्यनलैः प्रतीतदेवोरगागमगुणोद्गम-कर्मदाहः।।२६——३।।मुनिसुन्नतकाव्य

हे देवि ! गजेन्द्र दर्शन से सूचित होता है, कि तुम्हारा पुत्र उच्च चित्रवाला होगा । वृषभदर्शन से धर्मात्मा, सिंहदर्शन से पराक्रमी, लक्ष्मी से ग्रधिक श्री सम्पन्न, माला से सबके द्वारा शिरोधार्य, चन्द्रमा से संसार के सन्ताप को दूर करनेवाला, सूर्यदर्शन से ग्रधिक तेजस्वी, मत्स्यदर्शन से रूप सम्पन्न, कलश से कल्याण को प्राप्त, सरोवर से वात्सल्यभाव युक्त, समुद्र से गम्भीर बुद्धिवाला, सिंहासन से सिंहासन का स्वामी, देविवमान से देवों का ग्रागमन, नागभवन से नागकुमार देवों का ग्रागमन, रत्नराशि से गुणों का स्वामी तथा ग्रग्नि-दर्शन से सूचित होता है कि वह पुत्र कर्मों को भस्म करके मोक्ष को प्राप्त करेगा।

तीर्थंकर

माता मरुदेवी के स्वप्न में दिखा था, कि उनके मुख में वृषभ ने प्रवेश किया। उसका फल यह था, कि वृषभनाथ भगवान तुम्हारे गर्भ में प्रवेश करेंगे। अन्य तीर्थंकरों के आगमन के

शुभ समय वृषम के श्राकार के स्थान में गजाकार<mark>घारी शरीर</mark> का मुख-द्वार से प्रवेश होता है।

जिनेन्द्र जननी के समान सोलह स्वप्न ग्रन्य माताग्रों को नहीं दिखते हैं। ग्रष्टाङ्ग निमित्त विद्या में एक भेद स्वप्न-विज्ञान है। निरोग तथा स्वस्थ व्यक्ति के स्वप्नों द्वारा भविष्य का बोध होता है। क्षत्रचूड़ामणि काव्य में कहा है—

प्रस्वप्नपूर्व हि जीवानां न हि जातु शुभाशुभम् ।।२१--प्र. १।।
जीवों के कभी भी स्वप्नदर्शन के बिना शुभ तथा प्रशुभ
नहीं होता है। इस विद्या के ज्ञाताग्रों की ग्राज उपलब्धि न होने से
उस विद्या को ग्रयथार्थ मानना भूलभरी बात है। तुलनात्मक रीति से
विविध धर्मों का साहित्य देखा जाय, तो ज्ञात होगा कि भावी
जिनेन्द्र शिशु की श्रेष्ठता को सूचित करने वाले उपरोक्त स्वप्न
समुदाय जिनमाता के सिवाय ग्रन्य माताग्रों को नहीं दिखते। इस
स्वप्नदर्शन के प्रश्न पर गम्भीरतापूर्वक दृष्टि डालने वाले को जिनेन्द्र
तीर्थंकर की श्रेष्ठता स्वयं समझ में ग्राए बिना न रहेगी। माता के
गर्भ में पुण्यहीन शिशु के ग्राने पर ग्रमङ्गल स्वप्न ग्राते हैं।

१ इस प्रसङ्ग में यह उल्लेख स्मरणयोग्य है, कि धरसेनाचार्य गिरनार की चन्द्रगुफा में थे। प्रभात में उन मुनीन्द्र को स्वप्न द्याया था, कि दो धवलवर्णीय वृषभ उनके पास आए, जिन्होंने उनकी तीन प्रदक्षिणा दी और उनके चरणों में पड़ गए। इस स्वप्नदर्शन के उपरान्त उन्होंने कहा— "जयउ सुय-देवदः"-जिनवाणी जयवंत हो। उसी दिन भृतिबिल, पुष्पदन्त नाम से ग्रागामी प्रसिद्ध होने वाले मुनि युगल ग्राचार्यदेव के समीप ग्राए, जिन्होंने उनको प्रणाम किया (धवला टीका भाग १, पृष्ठ ६८)। धरसेनाचार्य स्वप्नादि ग्रष्टांग निमित्त शास्त्र के पारदर्शी विद्वान् थे। इस कथन के प्रकाश में स्वप्न-विज्ञान का महत्व स्पष्ट ज्ञात होता है।

उपरोक्त स्वप्नदर्शन के पश्चात् तीर्थंकर होने वाली म्रात्मा माता के गर्भ में ग्रा गई।

### गर्भावतरग

उस समय समस्त सुरेन्द्र गर्भावतरण की बात विविध निमित्तों से जानकर अयोध्यापुरी में आए। सब देवेन्द्रों तथा देवों ने उस पुण्य नगरी की प्रदक्षिणा की और महाराज नाभिराज तथा माता मरुदेवी को नमस्कार किया। बड़े हर्ष से गर्भकल्याणक का महोत्सव मनाया गया। भगवान के मनुष्यायु का उदय है ही। माता के गर्भ में आने से उनके मनुष्यायु के उदय में कोई अन्तर नहीं पड़ता।

### गर्भ तथा जन्म में तुलना

तत्वदृष्टि से गर्भ में ग्राना तथा गर्भ से बाहर जन्म लेने में कोई ग्रन्तर नहीं है । इस ग्रपेक्षा से गर्भकल्याणक ग्रौर जन्मकल्याणक में ग्रिधिक भेद नहीं दिखता । ग्रन्तर इतना ही है कि जन्म लेने पर उन प्रभु का चर्म चक्षुग्रों से दर्शन का सौभाग्य सबको प्राप्त होता है । भगवान का सद्भाव माता के उदर के भीतर गर्भकल्याणक में हो जाता है । इसी कारण उनका प्रभाव ग्रद्भुत रूप से दिखने लगता है ।

#### प्रभुका प्रभाव

उनके प्रभाव से माता की बुद्धि विशुद्ध हो जाती है ग्रौर वह परिचारिका देवियों द्वारा पूछे गए ग्रत्यन्त कठिन मार्मिक तथा गूढ़ प्रश्नों का सुन्दर समाधान करती हैं।

भगवान स्वर्ग छोड़कर ग्रयोध्या में ग्राए हैं, किन्तु उनकी सेवा में तत्पर देव-देवी समुदाय को देखकर ऐसा लगता है कि स्वयं स्वर्ग ही उन प्रभु के पीछे-पीछे वहाँ ग्रा गया है। देवताग्रों का चित्त स्वर्ग वापिस जाने का नहीं होता था, कारण जो निधि जिनेन्द्र भगवान के रूप में ग्रब ग्रयोध्या में ग्रा गई है, वह ग्रन्यत्र नहीं है।

### सेवा का पुरस्कार

श्रब माता का विशेष मनोरञ्जन तथा सेवा श्रादि का कार्य देवाँगनाएं करने लगीं। इन्द्र का एकमात्र यह लक्ष्य था कि देवाधिदेव की सेवा श्रेष्ठ रूप में सम्पन्न हो। इस श्रेष्ठ सेवा तथा भक्ति का पुरस्कार भी तो श्रसाधारण प्राप्त होता है।

वादिराज सूरि ने एकीभाव स्तोत्र में लिखा है—भगवन् ! इन्द्र ने ग्रापकी भली प्रकार सेवा की इसमें ग्रापकी महिमा नहीं है। महत्व की बात तो यह है कि उस सेवा के प्रसाद से उस इन्द्र का संसार परिश्रमण छूट जाता है। कहा भी है—

> इन्द्रः सेवां तव सुकुंरतां कि तया श्लाघनं ते। तस्पैवेयं भवलकरी श्लाध्यतामातनोति।।२०॥

# शची का श्रद्भुत सौभाग्य

त्रिलोकसार में लिखा है कि सौधर्म स्वर्ग का इन्द्र, उसकी इन्द्राणी वहाँ से चयकर' एक मनुष्य भव धारण करके मोक्ष को प्राप्त करते हैं। सौधर्मेन्द्र तो साधिक दो सागर प्रमाण देवायु पूर्ण होने के पश्चात, मनुष्य होकर मोक्ष पाता है, किन्तु उसकी पट्टदेवी शची-इन्द्राणी पंचपल्य प्रमाण ग्रायु को भोग मनुष्य होकर शीघ्र मोक्ष जाती है। सागर प्रमाण स्थिति के समक्ष पँच पल्य की ग्रायु बहुत ही कम है। इन्द्राणी के शीघ्र मोक्ष जाने का कारण यह प्रतीत होता है कि जिनमाता ग्रौर प्रभु इन दोनों की सेवा का ग्रपूर्व तथा उत्कृष्ट सौभाग्य उसे प्राप्त होता है। इस उज्ज्वल कार्य से उसे ग्रपूर्व विशुद्धता प्राप्त होती है। लौकान्तिक देव की पदवी महान है। उनकी स्थिति ग्राठ सागर है। सर्वार्थसिद्धि के देव लोकोत्तर हैं। उनकी स्थिति ग्राठ सागर है। इतने लम्बे काल के पश्चात उन

१ सोहम्मो वरदेवी सलोगवाला य दिक्खणमरिंदा। लोयंतिय-सव्वट्ठा तदो चुन्ना णिव्वृदि जंति ।।५४८।।त्रिलोकसार सौधर्मेन्द्र, शची, उनके सोम ब्रादि लोकपाल, दक्षिणेन्द्र, लौकान्तिक, सर्वार्थसिद्धि के देव वहाँ से चय करके नियम से मोक्ष जाते हैं।

महान देवों को मोक्ष का लाभ मिलता है। शची का भाग्य सचमुच में ग्रदभुत है, कारण स्त्रीलिङ्ग छेदकर वह शीछ निर्वाण को प्राप्त करती है। जिनेन्द्र-भगवान की भक्ति का प्रत्यक्ष उदाहरण इन्द्राणी है।

#### देवियों का कार्य

माता की सेवा में तत्पर श्री ब्रादि देवियों ने क्या कार्य किया, इसे महाकवि जिनसेन इस प्रकार कहते हैं—

> श्री-हों घृ तिरच की तिरच बुद्धिलक्ष्म्यौ च देवताः। श्रियं लज्जां च धेर्यं च स्तुति-बोधं च वैभवम् ।।१२--१६४।।

श्री देवी ने माता में श्री ग्रर्थात् शोभा की वृद्धि की। ही देवी ने ही ग्रर्थात् लज्जा की घृति, देवी ने धैर्य की, कीर्ति देवी ने स्तुति की, बुद्धि देवी ने ज्ञान की तथा लक्ष्मीदेवी ने विभूति की वृद्धि की।

माता के शरीर में गर्भवृद्धि का बाह्य चिन्ह न देखकर प्रभु के पिता के शंकित मन को इससे शान्ति मिलती थी, कि जिनमाता की तीव्र ग्रभिलाषा त्रिभ्वन के उद्धार रूप दोहला में व्यक्त हुन्ना करती थी।

मुनिसुवृत काव्य में लिखा है:—
गर्भस्य लिंगं परमाणुकल्पमप्येतदंगव्यनवेक्य रक्षी।
जगतत्रयोद्धारण-दोहदेन परं नराणां बुबुधे ससत्वां ॥४—-६॥

भगवान के पिता ने जिनेन्द्रजननी के शरीर में परमाणु-प्रमाण भी गर्भ के चिन्ह न देखकर केवल जगत्त्रय के उद्घाररूप दोहला से उसे गर्भवती समझा ।

इस कथन से जिनेन्द्रजननी की शरीर-स्थिति सम्बन्धी परिस्थिति का ज्ञान होता है, वैसे भगवान् की गर्भकल्याणक सम्बन्धी अपूर्व सामग्री को देखकर सभी जीव प्रभु के गर्भावतरण को भली प्रकार जानते थे ग्रौर उनके जन्म-महोत्सव देखने की ममता से एक- एक क्षण को ध्यानपूर्वक गिना करते थे।

### मनोहर-चित्रग

रत्नगर्भा घरा जाता हर्षगर्भाः सुरोत्तमाः । क्षोभमायाज्जगद्गर्भो गर्भाघानोत्सवे विभोः ।।१२--६८।।

भगवान के गर्भकल्याणक के उत्सव के समय पृथ्वी तो रत्नवर्षा के कारण रत्नगर्भा हो गई, सुरराज हर्षगर्भ स्रर्थात् हर्ष- पूर्ण हो गए हैं। जगत्गर्भ स्रर्थात् पृथ्वीमण्डल क्षोभ को प्राप्त हुस्रा, स्रर्थात् संसार भर में गर्भावतरण की वार्ता विख्यात हो गई।

गर्भस्थ शिशु जैसे-जैसे वर्धमान हो रहे थे, वैसे-वैसे माता की बुद्धि विशुद्ध होती जा रही थी । नवमा माह निकट म्राने पर सेवा में संलग्न देवियों ने म्रत्यन्त गूढ़ तथा मनोरंजक प्रश्न माता से पूछना प्रारम्भ किया तथा माता द्वारा सुन्दर समाधान प्राप्त कर वे हर्षित होती थीं ।

#### सेवा का ग्रानन्द

कोई यह सोचे कि जिन-जननी की विविध प्रकार से सेवा करने में महान् पुण्यवती देवियों को कष्ट होता होगा, तो अनुचित बात होगी। जिन माता के गर्भ में मित, श्रुत, अवधिज्ञानधारी तीर्थंकर-प्रकृति सम्पन्न जिनेन्द्रदेव हैं; उनकी सेवा तथा सत्संग से जो उनको ग्रानन्द प्राप्त होता था, वह स्वात्म-संवेद्य ही था। दूसरा व्यक्ति उस महान सौभाग्यजनित रस का कैसे कथन कर सकता है?

तीर्थंकर रूप ग्रपूर्व निमित्त के सुयोग से माता के ज्ञान का ग्रद्भुत विकास हो गया था । देवता भी माता के महान ज्ञान तथा ग्रम्भुभव से ग्रपने को कृतार्थ करते थे ।

#### माता से प्रश्नोत्तर

देवियों के द्वारा माता से किए गए प्रश्नोत्तरों की रूपरेखा समझने के लिये महापुराण में लिखित ये प्रश्नोत्तर महत्वपूर्ण हैं। देवियों ने पूछा— ...कः पंजरमध्यास्ते...कः परुषिनस्यनः?

कः प्रतिष्ठा जीवानां....कः पाठचोक्षरच्युतः ? ।।१२--२३६।।

माता ! पिंजरे में कौन रहता है ? कठोर शब्द करनेवाला कौन है ? जीवों का ग्राश्रय कौन है ? ग्रक्षर-च्युत होने पर भी पढ़ने योग्य क्या पाठ है ?

माता ने उत्तर दिया--

शुकः पंजरमध्यास्ते काकः परुष-निस्वनः। लोकः प्रतिष्ठा जीवानां श्लोकः पाठ्योक्षरच्युतः।।२३७।।

कः पंजरमध्यास्ते ?—इसमें शु शब्द जोड़कर माता कहती हैं—शुक पिंजरे में रहता है। दूसरे प्रश्न के उत्तर में माता "का" शब्द जोड़कर कहती हैं—कठोर स्वर वाला काक पक्षी होता है। तीसरे प्रश्न के उत्तर में माता लो शब्द को जोड़कर कहती हैं—जीवों का ग्राश्रय लोक है। चौथे प्रश्न के उत्तर में माता कहती हैं— इलो शब्द को जोड़ने से ग्रक्षर-च्युत होने पर भी इलोक पठनीय है।

तीन देवियों ने ऋम-ऋम से ये प्रश्न पूँछे-

कः समुत्सृज्यते धान्ये घटयत्यम्ब को घटम् ? वृषान्दशति कः पापी वदाद्यैरक्षरैः पृथक् ? ।।२४४।।

माता ! धान्य में क्या छोड़ दिया जाता है ? घट को कौन बनाता है ? वृषान् स्रर्थात् चूहों को कौन पापी भक्षण करता है ? इनका उत्तर पृथक्-पृथक् शब्दों में बताइये जिनके स्रादि के स्रक्षर पृथक्-पृथक् हों ?

माता ने उत्तर दिया— पलाल धान्य में छोड़ा जाता है।
कुलाल –कुँभकार घट को बनाता है। बिडाल चूहों को खाता है।
इस उत्तर में प्रारम्भ के दो शब्द पृथक्-पृथक् होते हुए स्रन्त का
स्रक्षर ल सबमें है।

प्रगट रूप से अनेक देवियाँ माता की बड़े विवेक पूर्वक सेवा करती थी।

# शची द्वारा गुप्त-सेवा

महापुराण में यह महत्वपूर्ण कथन स्राया है—— निगृढं च शची देवी सिषेवे किल साप्सराः॥ मघोनाऽघ-विनाशाय प्रहिता तां महासतीम्॥२६६॥

श्रपने समस्त पापों का नाश करने के लिए इन्द्र के द्वारा भेजी गई इन्द्राणी श्रनेक श्रप्सराग्रों के साथ माता की गुप्त रूप से सेवा करती थी।

प्रभु की माता में प्रारम्भ से ही लोकोत्तरता थी। ग्रब जिनेन्द्र देव के गर्भ में ग्राने से वह सचमुच में जगत् की माता या जगदम्बा हो गई। उनकी महिमा का कौन वर्णन कर सकता है?

# गर्भस्थ-प्रभु का वर्णन

गर्भकल्याणक के वर्णन प्रसङ्ग में माता के गर्भ में विराजमान तथा सूर्य सदृश शीघ्र ही उदय को प्राप्त होने वाले उन भगवान की अवस्था पर प्रकाश डालने वाला धर्मशर्माभ्युदय का यह पद्य कितना भावपूर्ण है—

> गर्भे वसन्निप मलैरकलंकितांगो । ज्ञानत्रयं त्रिभुवनैकगुरुबंभार । तुंगोदयाद्वि-गहनांतरितोपि धाम । किं नाम मुंचित कदाचन तिग्मरिक्मः ।६——६।।

वे जिनभगवान् गर्भ में निवास करते हुए भी मल से ग्रकलंक ग्रंग युक्त थे। त्रिभुवन के ग्रद्धितीय गुरु उन प्रभु ने मित, श्रुत तथा ग्रविध इन ज्ञानत्रय को धारण किया था। उन्नत उदयाचल के गहन में छिपा हुग्रा भी तिग्मरिंग ग्रर्थात् सूर्य क्या कभी ग्रपने तेज को छोड़ता है ?

भगवान तो माता के गर्भ में विराजमान हैं। वे चर्म-चक्षुग्रों के ग्रगोचर ग्रवश्य हैं, किन्तु उनके प्रभाव से माता में वृद्धि को प्राप्त श्रपूर्व सौन्दर्य तथा ज्ञान का ग्रद्भुत विकास देखकर सभी लोग यह जानतेथे, कि इस ग्रसाधारण स्थिति का क्या कारण है ? प्राची दिशा के गर्भ में सूर्य प्रारम्भ में छिपा रहता है, फिर भी विश्व को प्रकाश देने वाले तेज:पुञ्ज प्रभाकर के प्रभाव से उस दिशा में विलक्षण सौन्दर्य तथा अपूर्वता नयनगोचर होती है; ऐसी ही स्थिति भगवान के गर्भ में विद्यमान रहने पर जिनेन्द्रजननी की हुई थी। माता के सौन्दर्य की झलक एक देवी की इस सुन्दर उक्ति में प्रतीत होती है, जो उसने प्रश्न के रूप में माता के समक्ष उपस्थित की थी। देवी पूछती है—

# माता की स्तुति

किमेन्दुरैको लोकेऽस्मिन् त्वयाम्ब मृदुरीक्षितः।
ग्राछिनत्सि बलादस्य यदशेषं कलाधनम् ॥१२--२१४ महापुराण॥
हे माता ! यह तो बतास्रो कि क्या तुमने इस जगत् में
एक चंद्रमा को ही मृदु देखा है, जो उसकी परिपूर्ण कलारूप संपत्ति को
तुमने जबरदस्ती छीनकर स्रपने पास रख लिया है?

यहाँ व्याज-स्तुति ग्रलंकार के द्वारा माता के ग्रनुपम सौन्दर्य पर प्रकाश डाला गया है। महाकवि जिनसेन स्वामी माता की एक ग्रपूर्व विशेषता को सप्राण शब्दों द्वारा व्यक्त करते हैं—

> सा नसीम्न परं कंचित् नम्यते स्म स्वयं जनैः। खांद्रीकलेव रुंद्रश्रीः देवीव च सरस्वती ।।१२---२६७।।

माता को स्वयं सभी लोग प्रणाम करते थे। माता किसी को प्रणाम नहीं करती थी। गर्भ में भगवान को घारण करने से माता की समता कौन कर सकता है? ग्रतः जिनजनमी महान् सौन्दर्य पूर्ण चन्द्रकला तथा भगवती सरस्वती सदृश प्रतीत होती थी।

### प्रभुकी जन्म-वेला

भगवान के जन्म का समय समीप ग्रा गया है। उस समय भगवान के पिता महाराज नाभिराय की स्थिति पर महापुराण-कार इन भ्रर्थपूर्ण शब्दों में प्रकाश डालते हैं—

श्रनेक देवियाँ श्रादर के साथ जिसकी सेवा करती हैं, ऐसी माता मरुदेवी परमसुख देने वाले श्रीर तीनों लोकों में श्राक्चर्य तीर्थंकर

उत्पन्न करने वाले भगवान ऋषभदेवरूपी तेजः पुञ्ज को धारण कर रही थी श्रौर महाराज नाभिराज कमलों से शोभायमान सरोवर के समान जिनेन्द्र होने वाले सुत रूपी सूर्य की प्रतीक्षा करते हुए बड़ी श्राकांक्षा के साथ महान धैर्य को धारण कर रहे थे।

जगदम्बा महादेवी माता मरुदेवी के गर्भ में विराजमान ऋषभनाथ प्रभु का ज्ञान-नेत्रों द्वारा दर्शन कर मुमुक्ष जन उन परम प्रभु को प्रणाम करते हुए महान् सुख का अनुभव करते थे। प्रत्येक के अन्तः करण में बाल-जिनेन्द्र के साक्षात् दर्शन की अवर्णनीय उत्कंठा उत्पन्न हो रही थी। काल व्यतीत होते देर नहीं लगती। सुख के क्षण तो और भी वेग से दीत जाते हैं। अब वह मङ्गल वेला समीप है, जब त्रिभुवन को सुखदाता देवाधिदेव भगवान आदीश्वर प्रभु का जन्म होने वाला है। उन प्रभु को शतशः प्रणाम है।

# जन्म-कल्यागाक

प्राची के गर्भ में स्थित सूर्य सदृश जननी के गर्भ में वे धर्म-सूर्य जिनेन्द्र भव्यों को ग्रधिक हर्ष प्रदान कर रहे थे, किन्तु जिस समय उन प्रभु का जन्म हुग्रा, उस समय के ग्रानन्द ग्रौर शान्ति का कौन वर्णन कर सकता है? ग्रन्त:करणों में सभी जीवों ने जिनेन्द्र-जन्मजनित ग्रानन्द का ग्रनुभव किया। त्रिभुवन के सभी जीवों को सुख प्राप्त हुग्रा। जन्म के समय जननी को कोई कष्ट नहीं हुग्रा। देवियाँ सेवा में तैयार थीं।

#### पुण्य वातावरगा

उस समय का नैर्सागक वातावरण रमणीय श्रौर सुन्दर हो गया। नभोमण्डल श्रत्यन्त स्वच्छ था। मन्द, सुगन्धित पवन का संचार हो रहा था। श्राकाश से सुगन्धित पुष्पों की वर्षा हो रही थी। श्राकृतिक मुद्रा को धारण करके श्रात्मा की वैभाविक परणित का त्याग कर श्रपनी प्राकृतिक स्थिति को ये जिनेन्द्र शीघ्र ही प्राप्त करेंगे, इसिलए सचेतन एवं श्रचेतन प्रकृति के मध्य एक श्रपूर्व उल्लास श्रौर श्रानन्द की रेखा दिखाई पड़ती थी। महापुराण में जन्म के समय हुई मध्र बातों का इस प्रकार वर्णन किया गया है—

दिशः प्रसत्तिमासेदुः श्रासीक्षिमंलमम्बरम्। गुणानामस्य वैमल्यं श्रनुकर्त्तुमिव प्रभोः।।१३-५।।

उस समय समस्त दिशाएँ स्वच्छता को प्राप्त हुई भीं। ग्राकाश भी निर्मल हो गया था। उससे ऐसा प्रतीत होता था मानो भगवान के गुणों की निर्मलता का वे भ्रनुकरण कर रहे हों।

प्रजानां ववृषे हर्षः सुरा विस्मयमाश्रयन्। श्रम्लानि कुसुमान्युच्चैः मुमुचुः सुरभूरुहाः।।६।।

( \$% )

प्रजा का हर्ष बढ़ रहा था। देव ग्राश्चर्य को प्राप्त हो खहे भे। कल्पवृक्ष प्रचुर प्रमाण में प्रफुल्लित पुष्पों की वर्षा कर रहे थे। ग्रनाहताः पृथुध्वाना दध्वनुदिविजानकाः। मृदुः सुगंधिश्शिशिरो महन्मंदं तदा ववौ ॥७॥

देवों की दुँद्भि श्रपने श्राप ऊँचा शब्द करते हुए बज रहीं श्रीं। मृदु, शीतल श्रौर सुगन्धित पवन मन्द-मन्द बह रहा था। प्रचाल महो तोबात् नृत्यन्तीव चलद्गिरिः। उद्देलो जलधिर्नूनं ग्रगमत् प्रमदं परम्।।।।

उस समय पहाड़ों को कम्पित करती हुई पृथ्वी भी हिलने लगी थी, मानो ग्रानन्द से नृत्य ही कर रही हो। समुद्र की लहरें सीमा के बाहर जाती थीं, जिनसे सूचित होता था कि वह परम ग्रानन्द को प्राप्त हुग्रा हो।

मुनिसुव्रत-काव्य में लिखा है:—
गृहेबु शंखाः भवनामराणां वनामराणां पटहाः पदेखु।
ज्योतिस्सुराणां सदनेषु सिंहाः कल्पेबु घंटाः स्वयमेष नेदुः ॥४--३६॥

प्रभु के जन्म होते ही भवनवासियों के यहाँ शंखध्विन होने लगी । व्यंतरों के यहाँ भेरीनाद होने लगा । ज्योतिषी देवों के यहाँ सिहनाद हुम्रा तथा कल्पवासियों के यहाँ स्वयमेव घंटा बजने लगे ।

#### सौधर्मेन्द्र का विस्मय

जस समय सौधर्मेन्द्र का स्रासन कम्पित हुस्रा तथा मस्तक झुक गया था। सौधर्मेन्द्र चिकत हो सोचने लगे कि यह किस निर्भय, शंकारहित, स्रत्यन्त बाल-स्वभाव, मुग्ध-प्रकृति, स्वच्छन्द भाववाले तथा शीघ्र कार्य करने वाले व्यक्ति का कार्य है ?

हरिवंशपुराण में कहा है—
ग्रासनस्य प्रक्षेत दध्यो विस्मितधीस्तदा ।
सीधर्नेन्द्रश्चलन्मौलिर्भूत्वा मूर्धानमृष्ठतम् ॥६—१२२॥
ग्रितिबालेन मुख्येन स्वतंत्रेणाशुकारिणा ।
निर्भयेन विशंकेन केनेदमप्यनृष्ठितम् ॥१२३॥

इन्द्रमहाराज पुनः चिन्तानिमग्न होकर विचार करते हैं—

कथंचित्र्रतिकृलस्य यः समर्थः कदर्थने ।।१२४।।

इन्द्रः पुरंदरः शकः कयं न गणितोऽधुना । सोऽहं कंपयतानेन सिहासनमकंपनम् ।।१२५।।

श्रपने पराक्रम से शोभायमान भी देव-दानव समुदाय के किचित् प्रतिकूल होने पर जो उनके दमन करने की सामर्थ्य धारण करता है, ऐसे शक, पुरंदर, इन्द्र नामधारी मेरे श्रकंपित सिंहासन को कंपित करते हुए उसने मेरी कुछ भी गणना नहीं की।

सहसा सौंधर्मेन्द्र के चित्त में एक बात उत्पन्न हुई, कि तीनों लोकों में ऐसा प्रभाव तीर्थंकर भगवान के सिवाय ग्रन्य में सम्भावनीय नहीं है—"संभावयामि नेदृक्षं प्रभावं भुवनत्रये । प्रभुं तीर्थंकरादन्यम् ।" परचात् ग्रवधिज्ञान द्वारा ज्ञात हो गया कि भरतक्षेत्र में महाराज नाभिराज के यहाँ ऋषभनाथ तीर्थंकर का जन्म हुग्रा है । तत्काल ही वहं विस्मयभाव महान् ग्रानन्दरस में परिणत हो गया । "जयतां जिन इत्युक्तवा प्रणनाम कृतांजिलः" (१२८ सर्ग ८)—जिनेन्द्र भगन्नान जयवंत हों । ऐसा कहकर सात पैंड जा हाथ जोड़कर सौधर्मेन्द्र ने जिनेन्द्र भगवान को परोक्षरूप से प्रणाम किया ।

# जन्मपुरी को प्रस्थान

शीघ ही तीन लोक के स्वामी तीर्थंकर का जन्म जानकर देवों की हाथी, घोड़ा, रथ, गन्धर्व, पियादे, बैल तथा नृत्यकारिणी रूप सात प्रकार की सैन्य इन्द्र महाराज की ग्राज्ञा से निकलीं। उस समय शोक, विषाद स्रादि विकारों का सर्वत्र प्रभाव हो गया था। सर्व जगत् ग्रानन्द के सिन्धु में निमग्न था। शान्ति का सागर दिग्-दिगन्त में लहरा रहा था।

#### प्रक्त ?

इस प्रसङ्ग में एक शंका उत्पन्न होती है कि भगवान का जन्म तो श्रयोध्या में हुन्रा श्रौर उनके जन्म की सूचना देने वाली वाद्य-ध्वित स्वर्गलोक में होने लगी। इन्द्रों के मुकुट झुक गए। इस कथन का क्या कोई वैज्ञानिक समाधान है?

#### समाधान

जिनागम में जगद् व्यापी एक पुद्गल का महास्कन्ध माना है, वह सूक्ष्म है। ग्राज के भौतिक शास्त्रज्ञों ने 'ईथर' नाम का एक तत्व माना है, जिसके माध्यम से हजारों मील का शब्द रेडियो यन्त्र द्वारा सुनाई पड़ता है। इस विषय में ग्रागम का यह ग्राधार ध्यान देने योग्य है। तत्वार्थ सूत्र में पुद्गल के शब्द, बंध ग्रादि भेदों का उल्लेख करते हुए उसका भेद सूक्ष्मता के साथ स्थूलता भी बताया है। तत्वार्थराजवातिक में लिखा है "द्विविधं स्थौल्यमवगंतव्यं। तत्रात्यं जगद्व्यापिनि महास्कंधे" (ग्रध्याय ४, सूत्र २४, पृष्ठ २३३)—दो प्रकार की स्थूलता कही गई है। पुद्गल की ग्रान्तम स्थूलता जगत् भर में व्याप्त महास्कंध में है। इस महास्कंध के माध्यम से जिनेन्द्र-जन्म की सूचना तत्काल सम्पूर्ण जगत् को ग्रानायास प्राप्त हो जाती है। इस महास्कंध तत्व का स्वरूप किसी भी ग्रन्य सिद्धान्त में नहीं बताया गया है, कारण वे एकान्तवाद ग्रसर्वंज्ञों के कथन पर ग्राश्रित हैं ग्रोर जैन-धर्म सर्वंज्ञ के परिपूर्ण ज्ञान तथा तदनुसार निर्दोष वाणी पर ग्रवस्थित है।

#### देव सेना

सिद्धान्तसार दीपक में लिखा है कि इन्द्र महाराज की सवारी के ग्रागे-ग्रागे सात प्रकार की सेना मंघुर गीत गाती हुई चलती थी। ग्राभियोग्य जाति के देवों ने गज, तुरङ्ग ग्रादि का रूप घारण किया था। देवगति नाम कर्म का उदय होते हुए भी ग्रत्य

पुष्प होने के कारण उन ग्राभियोग्य जाति के देवों को विविध प्रकार के वाहन ग्रादि का रूप धारण करना पड़ता था। ऐसी ही दशा किल्विधिक देवों की हीन पुण्य होने के कारण होती है। वे ग्रशुद्ध पिंडधारी न होते हुए भी शूद्रों के समान उच्च देवों से पृथक् गमनादि कार्य करते हैं। जिनेन्द्र जन्मोत्सव के समय उनका कहाँ स्थान रहता है, यह पृथक् रूप से उल्लेख नहीं किया गया है।

गज रूपधारी देवों की सेना विद्याधर, कामदेव स्नादि का षड्ज स्वर में गुणगान करती है। तुरङ्ग सेना ऋषभ स्वर में मांडलिक महामांडलिक ऱाजास्रों का गुणगान करती है। देवरथ वाली सेना गांधार स्वर में बलभद्र, नारायण, प्रतिनारायण के बल-वीर्य का गुणगान करती हुई नृत्य करती जाती थी। पैदल रूप देवसेना मध्यम स्वर में चक्रवर्ती की विभूति, बल, वीर्यादि का गुणगान करती थी। वृषभ सेना पंचम स्वर में लोकपाल जाति के देवों का गुणानुवाद करती हुई चरमशरीरी मुनियों का गुणगान करती थी। धैवत स्वर में गन्धर्व-सेना गणधरदेव तथा ऋद्विधारी मुनियों का गौरवगान करती थी। नृत्यकारिणी सेना निषाद स्वर में तीर्थंकर भगवान के छियालीस गुणों का स्रौर उनके पुण्य जीवन का मधुर गान करती थी।

# म्रद्भुत रस का उद्दीपक ऐरावत

सौधर्मेन्द्र ने ऐरावत हाथी पर शची के साथ बैठकर अनेक देवों से समलंकृत हो अयोध्या के लिए प्रस्थान किया । ऐरावत गज का वर्णन अद्भुत रस को जागृत करता है । दैविक चमत्कार का वह अत्यन्त मनोज्ञ रूप था । विकिया शक्ति सम्पन्न देवों में कल्पनातीत शक्ति रहती है । उनका शरीर औदारिक शरीर की अपेक्षा अत्यन्त सूक्ष्म होता है । उस सूक्ष्म परिणमन प्राप्त वैक्षियिक शरीर का स्थूल रूप दर्शन ऐरावत हाथी के रूप में होता था । वह

१"'यथेह दासाः वाहनादिव्यापारं कुर्वन्ति तथा तत्राऽऽभियोग्याः वाहनादि-भावे गोपकुर्वन्ति । किन्विषं पापं तदेषामस्तीति किन्विधिकाः तेंऽत्यवासिस्थानीया मताः"—(त० रा० ग्र०४, सू०४ पृ० १५१) ।

गज लौकिक गजेन्द्रों से भिन्न था । वह देव सामर्थ्य का सुमधुर प्रदर्शन था ।

ऐरावत का स्वरूप चिन्तन करते ही बुद्धिजीवी मनुष्य में अद्मुत रस उत्पन्न हुए बिना न रहेगा । यदि वह सोचे कि स्थूल रूप-धारी छोटे दर्पण में बड़े-बड़े पदार्थ प्रतिबिम्ब रूप से अपना सूक्ष्म परिणमन करके प्रतिबिम्बत होते हैं । छोटे से केमरा द्वारा बड़ी वस्तुग्रों का चित्र खींचा जाता है, तब इससे भी सूक्ष्म वैकियिक शरीरधारी देव रचित ऐरावत गज का सद्भाव पूर्णतया समीक्षक बुद्धि के अनुरूप है । सभ्यग्दृष्टि जीव की श्रद्धा पदार्थों की अचित्य शिक्त को ध्यान में रखकर ऐसी बातों को शिरोधार्य करने में संकोच का अनुभव नहीं करती है । सर्वज्ञ, वीतराग, हितोपदेशी भगवान के द्वारा कथित तत्व होने से ऐसी बातें सम्यक्त्वी सहज ही स्वीकार करता है । इन बातों को काल्पनिक समझने वाला आगम की विविध शाखाओं का मार्मिक ज्ञाता होते हुए भी सम्यक्त्वशून्य ही स्वीकार करना होगा, कारण सम्यक्त्वी जीव प्रवचन में कथित समस्त तत्वों को प्रामाणिक मानता है । एक भी बात को न मानने वाला आगम में मिथ्यात्वोदय के अधीन माना गया है तथा श्रद्धाशून्य कहा गया है ।

विवेकी सम्यक्त्वी जीव ग्रागमोक्त ग्राश्चर्यप्रद बातों के विरुद्ध ग्रश्नद्धा का भाव त्यागकर यह सोचता है:—

सूक्ष्मं जिनोदितं तत्वं हेतुभिर्नैव हन्यते। ग्राज्ञासिद्धं च तद् ग्राह्यं नान्ययावादिनो जिनः।।

सर्वज्ञ जिनेन्द्रदेव द्वारा कथित तत्व अत्यन्त सूक्ष्म है। उसका युक्तियों द्वारा खंडन नहीं हो सकता। उसे भगवान की आजा रूप से प्रामाणिक मानकर ग्रहण करना चाहिये, क्योंकि जिनेन्द्र अन्यथा प्रतिपादन नहीं करते हैं। रागद्वेष तथा अज्ञान के द्वारा मिथ्या कथन किया जाता है। जिनेन्द्रदेव सर्वज्ञ, वीतराग एवं हितोपदेशी हैं; अतः उनकी वाणी में मुमुक्षु भव्य संदेह नहीं करता है।

\* \* \*

F

#### विशेष बात

एक बात विशेष विचारणीय है। ग्राधुनिक विज्ञान के ग्रनसन्धान द्वारा ऐसी ग्रनेक शोधों तथा त्राविष्कारों की उपलब्धि हुई है, जिसका जैन शास्त्रों में पहले ही कथन किया जा चुका है। पदगल तत्व में ग्रचिन्त्य ग्रनन्त शिवतयों का भण्डार है, यह जैन-मान्यता ग्राज के भौतिक विचित्र ग्राविष्कारों द्वारा समर्थन को प्राप्त कर रही है । वैज्ञानिकों की एटम (ग्रण )सम्बन्धी शोध ने संसार को चिकत कर दिया है । जर्मन वैज्ञानिक ग्रांस्टाइन ने यह प्रमाणित कर दिया' कि एक माशा वजन के पुद्गल में शक्ति का इतना महान् भण्डार भरा है कि उससे दिल्ली से कलकत्ता पूरी लदी हुई डाकगाड़ी छह सौ बार गमनागमन कर सकती है। स्रमेरिकन शासन द्वारा प्रकाशित पुस्तक 'Exploring the Atom' में लिखा है जब हम दियासलाई की एक लकड़ी जलाते हैं, तब एक मोमबत्ती जलाने योग्य पर्याप्त गर्मी प्राप्त होती है । यदि हम उस दियासलाई के ऋणुओं का विभाजन करते जांय, तो इतनी शक्ति प्राप्त हो जायगी, जिससे स्विटजरलैंड देश के हिमाच्छादित ग्राल्प्स पर्वत का समस्त बर्फ पानी रूप परिणत कराया जा सकता है। जब ऐसी पुद्गल की

<sup>1</sup> Einstein proved mathematically that one gram of matter, if wholly converted into energy could perform about 900,000,000,000,000,000,000 ergs of work. One gram is about one masha in the India system of weights.....And the amount of energy expressed above can enable the fully loaded Calcutta Mail to make six hundred trips between Delhi and Calcutta—"Einstein's contribution to World" article in 'The American Reporter of March, 1957.

<sup>2 &</sup>quot;When we strike a match we have enough heat to light a candle. But if we could break up the match atom by atom converting its entire mass into energy, it is said that we could have enough heat to melt all the snow in the Swiss Alps"—Exploring the Atom' Page 5.

श्रद्भुत शक्तियों का उपयोग सीमित शक्ति तथा साधन सम्पन्न मानव कर सकता है, तब वैकियिक शरीरधारी श्रविधज्ञानी देव क्या-क्या चमत्कार नहीं दिखा सकते ? श्रतएव श्रात्म हितैषियों का कर्तव्य है कि जिनवाणी के कथन पर श्रद्धा करने में संकोच न करें।

### सुन्दर कल्पना

सोलह स्वर्ग पर्यंत के समस्त देव-देवांगना तथा भवनित्रक के देवतास्रों का समुदाय महान् पुण्यात्मा सौधर्मेन्द्र के नेतृत्व में स्राकाशमार्ग से श्रेष्ठ वैभव, श्रानन्द, प्रसन्नता तथा स्रमर्यादित उल्लास के साथ स्रयोध्या की स्रोर बढ़ रहा था। जिनसेन स्वामी ने लिखा है—

तेषामत्पततां यानविमानैराततं नभः । त्रिषष्टिपटलेः योऽन्यत् स्वर्गान्तरमिवासृजत् ।।१३---२२।।

उन स्राते हुए देवों का विमान स्रौर वाहनों से व्याप्त हुस्रा भाकाश ऐसा प्रतीत होता था मानो त्रेसठ-पटल वाले स्वर्ग को छोड़ यहाँ स्रन्य स्वर्ग का निर्माण हुस्रा हो ।

महाराज नाभिराजके राजंभवन का प्रांगण सुरेन्द्रों के समु-दाय से भर गया था। देवों की सेनाएं ग्रयोध्यापुरी को घेरकर अवस्थित हो गई। इन्द्र ने शची को आदेश दिया, कि तुम प्रसव-मन्दिर में प्रवेश करो। माता को सुखमयी निद्रा में निमग्न करके उनकी गोद में मायामयी शिशु को रखकर जिनेन्द्रदेव को मेरु पर्वत पर अभिपेक के लिये लाओ।

#### शची द्वारा जिनेन्द्र-चंद्र का दर्शन

शची ने सुरराज की स्राज्ञा का पालन करते हुए उस नरेन्द्र-भवन के स्रन्त पुर में प्रबेश किया स्रौर माता मरुदेवी के संचल के भीतर विद्यमान बालस्वरूप जिनेन्द्र-चन्द्र का दर्शन किया। उस समय इन्द्राणी के हृदय में ऐसा स्रानन्द हुस्रा कि उसका वर्णन साक्षात् भारती के द्वारा भी शायद ही सम्भव हो । त्रिलोकीनाथ की मुख-चिन्द्रका का दर्शन कर शची के नयन-चकोर पुलिकत हो रहे थे । हृदय कल्पनातील ग्रानन्द-सिन्धु में निमम्न हो रहाथा । शची ने बाल-जिनेन्द्र सिहत माता को बड़े प्रेम, ममता, श्रद्धा तथा भिक्तपूर्वक देखा । ग्रनेक बार भगवान ग्रौर जिनमाता की प्रदक्षिणा के पश्चात, त्रिभुवन के नाथ भगवान को बड़ी भिक्त से प्रणाम किया तथा जिनमाता की स्तुति करते हुए कहा—

त्वमम्ब भुवनाम्बासि कत्याणी त्वं सुमंगला ।

महादेवी त्वमेवाद्य त्वं सपुण्या यशस्विनी ।।१३--३० महापुराण।।

हे माता ! तुम तो तीनों लोकों का कल्याण करने वाली
विश्वजननी हो, कल्याणकारिणी हो, सुमङ्गला हो, महादेवी हो,
यशस्विनी ग्रौर पुण्यवती हो ।

# जिनेन्द्र के स्पर्शन का सुख

इस प्रकार जिनेन्द्र जननी के प्रति ग्रपना उज्ज्वल प्रेम प्रदिशत करते हुए माता को निद्रा निमग्न कर तथा उनकी गोद में माया-शिशु को रखकर शची ने जगद्गुरु को ग्रपने हाथों में उठाया ग्रौर परम ग्रानन्द को प्राप्त किया । जिनसेन स्वामी कहते हैं—

> तद्गात्र-स्पर्श**मासाद्य** सुदुर्लभमसौ तदा । मेजे विभुवनैश्वर्यं स्वसात्कृतमिवाखिलम् ॥१३—–३३॥

उस समय ग्रत्यन्त दुर्लभ बाल-जिनेन्द्र के शरीर का स्पर्श कर शची को ऐसा प्रतीत हुग्रा, मानो तीन लोक का ऐश्वर्य ही उसने ग्रपने ग्रधीन कर लिया हो। इन्द्राणी ने प्रभु को बड़े ग्रादर पूर्वक लेकर इन्द्र को देने के लिए प्रसव-मन्दिर के बाहर पैर रखे। उस समय भगवान के ग्रागे ग्रष्टमङ्गल द्रच्य ग्रधीत छत्र, ध्वजा, कलश, जामर, सुप्रतिष्ठिक (ठोना) झारी, दर्पण तथा पंखा धारण करने वाली दिक्षुणारी देवियाँ भगवान की उत्तम ऋदियों के समान गमन करती हुई श्रतीत होती थीं। इसके ग्रमन्तर इन्द्राणी ने देवाधिदेव को सुरराज के करतल में सौंपा । कहा भी है—
ततः करतले देवी देवराजस्य त<sup>्</sup>न्यधात्।
बालार्कमौदये सानौ प्राचीब प्रस्फुरन्मणौ ।।१३—३६।।

जिस प्रकार पूर्व दिशा प्रकाशमान मणियों से शोभायमान उदयाचल के शिखर पर बाल-सूर्य को विराजमान करती है, उसी प्रकार इन्द्राणी ने वाल-जिनेन्द्र को इन्द्रके करतलमें विराजमान कर दिया।

### सुरराज द्वारा सहस्र नेत्र धारएा

प्रभु की अनुपम सौन्दर्यपूर्ण मनोज्ञ छिब का दर्शन कर सुरराज ने सहस्रनेत्र बनाकर अपने आश्चर्यचिकित अंतःकरण को तृप्त करने का प्रयत्न किया, किन्तु फिर भी वह आश्चर्य एवं आनन्द के सिन्धु में आकंठ निमग्न रहा आया। जिस समय सुरराज ने जिनराज को अपनी गोद में लिया, उस समय जय-जयकार के उच्च स्वर से दशों दिशाएँ पूर्ण हो रही थीं। इन्द्र ने प्रभु की स्तुति करते हुए कहा—

> त्वं देव जगतां ज्योतिः त्वं देव जगतां गुरुः। त्वं देव जगतां घाता त्वं देव जगतां पतिः।।४१।। महापुराण

हे भगवन् ! स्राप विश्वज्योति स्वरूप हो, जगत् के गुरु हो, त्रिभुवन को मोक्षमार्ग का प्रदर्शन कराने वाले विधाता हो । हे देव ! स्राप समस्त जगत् के नाथ हो ।

# ऐरावत पर स्थित प्रभु की शोभा

भगवान को भ्रपनी गोद में लेकर सुरराज ऐराक्त हाथी पर विराजमान हुए । उस समय ऐसा दिखता था मानो निषध पर्वत के ग्रंक में बालसूर्य शोभायमान हो रहा हो । उस परम पावन दृश्य की क्षण भर भ्रपने मन में कल्पना करने से हृदय में एक मघुर रस क्री घारा प्रवाहित हुए बिना न रहेगी । सौघर्मेन्द्र की गोद में तिलोकीनाथ हैं। ईशान स्वर्ग का सुरेन्द्र धवल वर्ण का छत्र लगाए है। सनत्कुमार तथा महेन्द्र नामक इन्द्रयुगल देवाधिदेव के ऊपर चामर ढुरा रहे हैं। उस लोकोत्तर दृश्य की कल्पना ही जब हृदय में पीयूष धारा प्रवाहित करती है, तब उसके साक्षात् दर्शन से जीवों की क्या मन:स्थिति हुई होगी? जिनसेनाचार्य कहते हैं—

> वृष्ट्या तदातनीं भूति कुवृध्टिम्हतो परे। सन्मार्गहिवमातेनुः इन्द्र-प्रामाण्यमास्यिताः।।६३।।

उस समय की विभूति का दर्शन करके अनेक मिथ्यादृष्टि देवों ने इन्द्र को प्रमाणरूप मानकर सम्यक्तवभाव को प्राप्त किया था । सुमेरु की स्रोर प्रस्थान

महापुराण में लिखा है, "मेरु पर्वत पर्यन्त नीलमणियों से निर्मित सोपान-पंक्ति ऐसी शोभायमान हो रही थी, मानो नीले दिखने वाले नभोमंडल ने भक्तिवश सीढ़ियाँ रूप परिणमन कर लिया हो ।

समस्त सुर-समाज ज्योतिषपटल का उल्लंघन कर जब ऊपर बढ़ा, तब वे ताराश्रों से समलंकृत गगनमंडल को ऐसा सोचते थे, मानो यह कुमृदिनियों से शोभायमान सरोबर ही हो। ज्योतिष-पटल में ७६० योजन पर ताराश्रों का सद्भाव है। उसके श्रागे दश योजन ऊँचाई पर सूर्य का विमान है; पश्चात् ६० योजन ऊपर जाने पर चन्द्र का विमान है। तीन योजन पर नक्षत्र हैं। तीन योजन ऊपर बृहस्पित है। तीन योजन ऊपर मङ्गल है। चार योजन ऊपर शनैश्चर का विमान है। इस प्रकार ७६० योजन से ऊपर ११० योजन में ज्योतिषी

\ \X

१ जैनागम के अनुसार ५०० महायोजन अर्थात् ६०० × २००० कोश अर्थात् १,६००,००० कोश पर सूर्य विमान है। शनैश्चर का विमान ६०० महायोजन अर्थात् १८००,००० कोश पर सूर्य विमान है। शनैश्चर का विमान ६०० महायोजन अर्थात् १८००,००० कोश पर स्थित है। मेरु पर्वत एक लाख योजन प्रमाण ऊँचा है। एक हजार योजन तो उसकी गहराई है। चालीस योजन की चूलिका है। खतः भूतल से ६६०४० योजन पर मेरु शिखर है। वह ६६०४० × २००० अर्थात् १६८०८००० कोश पर है। उतनी ऊँचाई तक देवों के सिवाय ऋदिधारी मुनि तथा विद्याघर भी जाते हैं। खतः ज्योतिर्लोक तक अनुष्यों के पहुँचने की संभावना तिनक भी अचरजकारी नहीं है।

**४६** ] तीर्थंकर

देवों का ग्रावास है । ये ज्योतिषी देव मेरु पर्वंत से ११२**१ योजन** दूर रहकर मेरु की परिक्रमा करते हैं ।

# मधुर उत्प्रेक्षा

जब जिननाथ को लेकर देवेन्द्र समुदाय ज्योतिर्लोक के समीप से जा रहा था, उस समय के दृश्य को ध्यान में रखकर कि ग्रर्हद्दास एक मघुर उत्प्रेक्षा करते हैं—

मुग्धाप्सराः कापि चकार सर्वानुत्फृह्ल-द्दत्रान् किल धूर्चूर्णम् । रथाग्रवाहिन्यरुणे क्षिपंती हसंति चांगारच्यस्य बुध्या ॥५–३१॥

किसी भोली श्रप्सरा ने सूर्य सारिथ को श्रंगीठी की श्रग्नि समभकर उस पर धूपचूर्ण डालकर सबको हास्ययुक्त कर दिया था।

सुमेरु की श्रोर जिनेन्द्रदेव को लेकर जाता हुश्रा समस्त सुर-समाज ऐसी श्राशँका उत्पन्न करता था, मानो जिनेन्द्र के समवशरण के समान श्रव स्वर्ग भी भगवान के साथ साथ विहार कर रहा है।

# मेरु पर पहुँचना

ग्रब सौधर्मेन्द्र मेरु पर्वत के शिखर पर जिनेन्द्र भगवान के साथ पहुँच गए। महापुराण में कहा है :—सुरेन्द्र ने बड़े प्रेम से गिरिराज सुमेरु की प्रदक्षिणा की ग्रौर पांडुकवन में ऐशान दिशा में स्थित पाँडुक-शिला पर भगवान को विराजमान किया। यह शिला सौ योजन लम्बी, ग्राठ योजन चौड़ी ग्रौर ग्रर्घचंद्रमा के समान ग्राकार वाली है। उस पांडुक वन में ग्राग्नेय दिशा में पांडु कंबला, नैऋत्य दिशा में रक्तांशला ग्रौर वायव्य दिशा में रक्तकंवला शिला हैं।

सुवर्ण वर्ण वाली पांडुक शिला पर भरतक्षेत्रोत्पन्न तीर्थंकर का ग्रभिषेक होता है। रूप्य ग्रर्थात् रजत वर्णवाली पांडुकंबला पर पिश्चम विदेह के तीर्थंकर का; सुवर्ण वर्ण वाली रक्ताशिला पर ऐरावत क्षेत्र के तीर्थंकर का तथा रक्त वर्णवाली पांडुकंबला शिला पर पूर्व विदेह के तीर्थंकर का ग्रभिषेक होता है। यह कथन त्रिलोकसार (माभा ६३३, ६३४) में स्राया है। तत्वार्थराजवार्तिक में पांडुकशिला को पूर्व दिशा में बताया है— "तस्यां प्राच्यां दिशि पांडुकशिला" (पृ० १२७)। वहाँ यह भी लिखा है— "स्रपाच्यां पांडुकंबलशिला" स्रथीत् दक्षिण दिशा में पांडुकंबल-शिला है। "प्रतीच्यां रक्तकंवलशिला" स्रथीत् पश्चिम में रक्तकंवलाशिला है। "उदीच्यां स्रति-रक्तकंवलशिला" स्रथीत् उत्तरमें स्रतिरक्तकंवलशिला है।

ग्रकलंक स्वामी ने यह भी लिखा है कि—पूर्व दिशा के सिहासन पर पूर्व विदेह वाले तीर्थंकर का, दक्षिण में भरत वालों का, पिक्चम में पिक्चम विदेहोत्पन्नों का तथा उत्तर के सिहासन पर ऐरावत क्षेत्रोत्पन्न तीर्थंकरों का चारों निकाय के देवेन्द्र सपिरवार तथा महाविभूतिपूर्वक क्षीरोदिध के १००८ कलक्षों से ग्रभिषेक करते हैं। कहा भी है—पौररुत्ये सिहासने पूर्वविदेहजान्, ग्रपाच्ये भरतजान्, प्रतीच्ये ग्रपरिवदेहजान्, उदीच्ये ऐरावतजांस्तीर्थंकराइचर्तुनिकाय-देवाधिपा: सपिरवारा: महत्या विभूत्या क्षीरोदवारिपरिपूर्णाष्ट-सहस्र-कनककलशैरभिष्चंति (पृ० १२७)।

तिलोयपण्णित्त में लिखा है कि पांडुकिशला पर सूर्य के समान प्रकाशमान उन्नत सिंहासन है। सिंहासन के दोनों पार्क्वों में दिव्यरत्नों से रचे गए भद्रासन विद्यमान हैं। जिनेन्द्र भगवान को मध्य सिंहासन पर विराजमान करते हैं। सौधर्मेन्द्र दक्षिण पीठ पर ग्रौर ईशान इन्द्र उत्तर पीठ पर ग्रवस्थित होते हैं। (गाथा १८२२—२३—२८, ग्रध्याय ४)

उक्त विषय पर त्रिलोकसार की ये गाथाएँ प्रकाश डालती हैं----

> पांडुक-पांडुकंबल-रक्ता तथा रक्तकंबलास्याः शिलाः। ईशानात् कोचन-रुप्या-तपनीय-रुधिरनिभाः ।।६३३।। भरतापरिवदेहैरावतापूर्वविदेह-जिननिबद्धाः पूर्वापरदक्षिणोत्तर-दीर्घा ग्रस्थिर-स्थिरभूमिमुखाः ।।६३४।। मध्ये सिहासनं जिनस्य दक्षिणगतं तु सौधर्मे। उत्तरमीशार्नेद्वे भद्रासनमिह त्रयं वृत्तम् ।।६३६।।

### मेरु वर्गान

भरतक्षेत्र के जिनेन्द्र का मेरु पर्वत की पाँडुक शिला पर स्रिभिषेक होता है। उस मेरु की नींव एक हजार योजन प्रमाण है। जम्बूद्वीप सम्बन्धी मेरु का नाम सुदर्शन मेरु है। इस मेरु के स्रधोभाग में भद्रशाल वन है। पाँच सौ योजन ऊँचाई पर नन्दनवन है। पश्चात् साढ़े बासठ हजार योजन की ऊँचाई पर सौमनस वन है। वहाँ से छत्तीस हजार योजन ऊँचाई पर पांडुक वन है। इन चारों वनों में चारों दिशास्त्रों में एक-एक श्रकृत्रिम चैत्यालय है। एक मेरु सम्बन्धी चारों वनों के सोलह चैत्यालय हैं। विजय, श्रचल, मंदर तथा विद्युन्माली नाम के चारों मेरुग्नों के सोलह-सोलह जिनालय मिलकर पांच मेरु सम्बन्धी ग्रस्सी जिनालय ग्रागम में कहे गए हैं। इन स्रकृत्रिम जिनालयों में ग्रत्यन्त वैभवपूर्ण जीवित जैनधर्म समान मनोज १०८ जिनबिम्ब शोभायमान होते हैं। राजवातिक में लिखा है—"ग्रह्तप्रतिमा श्रनाद्यनिधना श्रष्टशतसंख्याः वर्णनातीतविभवाः मूर्ता इव जिनधर्मा विराजंते" (पृ० १२६)

मह मेरु पर्वत नीचे से इकसठ हजार योजन पर्यन्त नाना रत्नयुक्त है। उसके ऊपर यह सुवर्ण संयुक्त है। त्रिलोकसार में कहा है—

> नानारत्नविचित्रः एकशब्द्रिम्हस्त्रेषु प्रथमतः । तत्त उपरिभेदः सुवर्णवर्णान्वतः भवति ॥६१८॥

मेरु सम्बन्धी जिनालयों की वंदना करके देव, विद्याधर तथा चारण ऋद्विधारी मुनीश्वर ग्रात्म-निर्मलता प्राप्त करते हैं। इस सुदर्शन मेरु की चालीस योजन ऊँची चूलिका कही गई है। उस चूलिका से बालाग्र भाग प्रमाण दूरी पर स्वर्ग का ऋजु विमान ग्रा जाता है। इस एक लक्ष योजन ऊँचे मेरु के नीचे से ग्रधोलोक ग्रारम्भ होता है। मेरु प्रमाण मध्यलोक माना गया है। यही बात राजवातिक में इस प्रकार वर्णित है—"मेरुदयं त्रयाणां लोकानां मानदंडः। तस्याधस्ताद-धोलोक:। चूलिकामूलादूर्ध्वमूर्ध्वलोक:। मध्यमप्रमाणस्तिर्यग्व- तीर्थंकर [ ४९

स्तीर्णस्तिर्यग्लोकः । एवं च कृत्वाऽन्वर्थनिक्चनं क्रियते । लोकत्रयं मिनातीति मेरुरिति'' (पृ० १२७)

मेरु के वर्ण के विषय में अकलंक स्वामी ने लिखा है—
"अधोभूमिभाग सम्बन्धी एक हजार योजन प्रमाण प्रदेश के ऊपर
वैडूर्य मणिरूप मेरु का प्रथम कांड है। द्वितीय कांड सर्व रत्नमय है,
तृतीयकाण्ड सुवर्णमय है। 'चूलिका वैडूर्यमयीं'—"च्लिका वैडूर्यमणिमयी है।" (पृ० १२७)

#### पांडुक शिला

पांडुक शिला के विषय में जिनसेन स्वामी का यह पद्य ध्यान देने योग्य है--

> याऽमला शीलमालेव मुनीनामभिसम्मता। जैनी तनुरिवात्यन्तभास्वरा सुरभिक्शुचिः।।१३--६२।।

वह निर्मल पांडुकिशला शील-माला के समान मुनियों को ग्रत्यन्त इष्ट है । वह जिनेन्द्र भगवान के शरीर के समान ग्रत्यन्त दैदीप्यमान, मनोज्ञ तथा पवित्र है ।

> स्वयं घौतापि या घौता शतशः सुरनायकैः। क्षोरार्णवाम्बुभिः पुण्यैः पुण्यस्येवाकरक्षितिः॥१३--६३॥

वह शिला स्वयं धौत ग्रर्थात् उज्ज्वल है, फिर भी सुरेन्द्रों ने सैंकड़ों बार उसका प्रक्षालन किया है । वास्तव में वह पाँडुकशिला पुण्योत्पत्ति के लिए खानि की भूमि तुल्य है ।

#### जन्माभिषेक

सभी देवगण जन्मोत्सव द्वारा जन्म सफल करने के हेतु पाँडुकिशला को घेरकर बैठ गए । देवों की सेना स्राकाशरूपी झाँगन को व्याप्त कर ठहर गई । भगवान पूर्व मुख विराजमान किए गए । देव दुँद्भि बज रही थी । स्रप्सराएँ नृत्यगान में निमग्न थीं। स्रत्यन्त प्रशान्त, भन्य तथा प्रमोद परिपूर्ण वातावरण था । सौधर्मेन्द्र ने स्रभिषेक के लिए प्रथम कलश उठाया । ईशानेन्द्र ने सघन चन्दन से चर्चित दूसरा पूर्ण कलश उठाया । बहुत से देव श्रेणिबद्ध होकर सुवर्णमयी कलशों से क्षीरसागर का जल लेने निकले ।

भगवान का रक्त धवल वर्ण का था। क्षीरसागर का जल भी उसी वर्ण का है। ग्रतएव उस जल द्वारा जिनेन्द्रदेव का ग्रभिषेक बड़ा सुन्दर प्रतीत होता था। महापुराणकार कहते हैं—

> पूतं स्वायंभुवं गात्रं स्प्रष्टुं क्षीराच्छशोणितम् । नान्यदस्ति जलं योग्यं क्षीराव्यि सलिलादृते ।।१३--१११।।

जो स्वयं पित्रत है, ग्रौर जिसमें दुग्ध सदृश स्वच्छ रुधिर है, ऐसे भगवान के शरीर का स्पर्श करने के लिए क्षीरसागर के जल के सिवाय ग्रन्य जल योग्य नहीं है, ऐसा विचारकर ही देवों ने पंचम क्षीरसागर के जल से पंचम गित को प्राप्त होने वाले जिनेन्द्र के ग्रिभिषेक करने का निश्चय किया था।

#### क्षीरसागर की विशेषता

क्षीरसागर के विषय में त्रिलोकसार का यह कथन ध्यान देने योग्य है—

> जलयरजीवा लवणे कालेयंतिम-सयंभुरमणे य । कम्ममहीपडिबद्धेण हिसेसे जलयरा जीवा।।३२०।।

लवण समुद्र, कालोदिध समुद्र, ग्रन्तिम स्वयंभूरमण समुद्र ये कर्मभूमि से सम्बद्ध हैं। इनमें जलचर जीव पाए जाते हैं। शेष समुद्रों में जलचर जीव नहीं हैं।

इससे यह विशेष बात दृष्टि में स्राती है कि क्षीरसागर का जल जलचर जीवों से रहित होने के कारण विशेषता धारण करता है। स्रभिषेक जल लाने के कलश सुवर्णनिर्मित थे। वे घिसे हुए चन्दन से चींचत थे तथा उनके कंठभाग मुक्तास्रों से स्रलंकृत थे "मुक्ता फलांचितग्रीवाः चन्दनद्रवर्चींचताः।" (पृ० ११५)

#### सौधर्मेन्द्र की लोकोत्तर भिवत

जिनेन्द्र भगवान के ग्रिभिषेक की भिक्त में लीन सौधर्मेन्द्र की विचित्र ग्रवस्था हो रही थी। देवों द्वारा लाए गए सभी १००८ कलशों को एक साथ धारण करने की लालसा से सुरेन्द्र ने विक्रिया द्वारा ग्रनेक भुजाएँ बना लीं। ग्रनेक ग्राभूषणों से ग्रलंकृत उन भुजाग्रों से वह इन्द्र भूषणांग जाति के कल्पवृक्ष सदृश प्रतीत होता था; ग्रथवा एक हजार भुजाग्रों द्वारा उठाए हुए तथा मोतियों से ग्रलंकृत सुवर्ण-कलशों को धारण करते हुए वह सुरराज भाजनांग कल्पवृक्ष की शोभा को धारण करता था।

### प्रथम जलधारा का हर्ष

सौधर्मेन्द्र ने जय-जय शब्द कहते हुए प्रभु के मस्तक पर प्रथम ही जलधारा छोड़ी, उस समय करोड़ों देवों ने भी जयजयकार के शब्दों द्वारा महान् कोलाहल किया था। ग्राचार्य कहते हैं—

> जयेति प्रथमां घारां सौधर्मेन्द्रो न्यपातयत्। तथा कलकलो भूयान् प्रचक्रेसुरकोटिभिः॥१६॥

भगवान के मस्तक पर पड़ती हुई उस पुण्यधारा ने समस्त भूमण्डल को पवित्र कर दिया था। महापुराणकार कहते हैं—

> पवित्रो भगवान् पूतैः श्रंगैस्तदपुनाज्जलम् । तत्पुनर्जगदेवेदम् श्रपावीद् व्याप्तदिङ्मुखम् ॥१३०॥

भगवान् तो स्वयं पिवत्र थे । उन्होंने ग्रपने पिवत्र ग्रङ्गों से उस जल को पिवत्र कर दिया था । उस पिवत्र जल ने समस्त दिशाग्रों में फैलकर सम्पूर्ण जगत् को पिवत्र कर दिया था ।

# प्रभु के भ्रतुल बल से विस्मय

भगवान में बाल्यकाल में भी स्रतुल बल था । विशाल कलशों से गिरी हुई जलधारा से बाल-जिनेन्द्र को रंचमात्र भी बाधा नहीं होती थी । यह देख स्रनेक देवगण विस्मय में निमग्न हो गए थे । महावीर भगवान का जब मेरु पर इन्द्रकृत ग्रिभिषेक संपन्न होने को था, उस समय सुरेन्द्र के चित्त में यह शंका उत्पन्न हुई थी, कि भगवान का शरीर छोटा है। कहीं बड़े-बड़े कलशों के द्वारा सम्पन्न किया जाने वाला यह महान् ग्रिभिपेक प्रभु के ग्रत्यन्त सुकुमार शरीर को सन्ताप तो उत्पन्न न करे? भगवान ने ग्रविधज्ञान से इस बात को जानकर इन्द्र के सन्देह को दूर करने के लिए ग्रपने पैर के ग्रंगूठे के द्वारा उस महान गिरिराज को कम्पित कर दिया था। इससे प्रभावित हो इन्द्र ने वर्धमान तीर्थंकर का नाम 'वीर' रखा था। ग्राचार्य प्रभाचन्द्र ने बृहत्प्रतिक्रमण की टीका में उपरोक्त कथन इन शब्दों में स्पष्ट किया है—"जन्माभिषेके च लघुशरीर-दर्शनादाशंकितवृत्तेरिद्रस्य स्वसामर्थ्यस्यापनार्थं पादांगुष्ठेन मेरुसंचालनादिद्रेण 'वीर' इति नाम कृतम् (पृ० १६—प्रतिक्रमण ग्रन्थत्रयी)।

वर्धमान चरित्र में उक्त प्रसङ्ग का इस प्रकार निरूपण किया गया है—

तस्मिन् तदा क्षुवित कंपित-शैलराजे घोणाप्रविष्टसिललात्पृथुकेष्यच्छम्। इन्द्रादयस्तृषमिवैदपदे निपेतुः वीर्यं निसर्गजमंततमहो जिनानां।।१७--८२।।

जिस समय इन्द्र ने बाल-जिनेन्द्र का अभिषेक किया, उस समय नासिका में जल के प्रवेश होने से उन बाल-जिनेन्द्र को छींक आ गई। उससे मेरु पर्वत कम्पित हो गया और इन्द्र आदिक तृण के समान सहसा गिर पड़े। जिनेश्वर के स्वाभाविक अपरिमित बल है।

यह प्रभाव देखकर इन्द्र न प्रभुका नाम वीर रखा था। पद्मपुराण का यह कथन भी ध्यान देने योग्य है——

> पादांगुष्ठेन यो मेक्सनाथासेन कंपयत्। लेभे नाम महावीर इति नाकालसाधिपात्।।२--७६।।

भगवान वर्धमान प्रभु ने बिना परिश्रम के पैर के श्रंगुष्ठ के द्वारा मेरु को कम्पित कर दिया था, इसलिए देवेन्द्र ने उनका नाम 'महावीर' रखा था। यथार्थ में तीन लोक में जिन भगवान की सामर्थ्य के समान दूसरे की शक्ति नहीं होती है। मेरु शिखर पर किया गया

तीर्थंकर [ ५३

उनका महाभिषेक भगवान जिनेन्द्र की बाल्य श्रवस्था में भी श्रपार सामर्थ्य को स्पष्ट करता है।

### मुमेर की धवलरूपता

क्षीर सागर की विपुल जलराशि से व्याप्त सुमेरु पर्वत रत्निपंजर के स्थान में धवलगिरि की तरह दिखाई पड़ता था । हरिवंश-पुराग में कहा है—

> दृष्टः सुरगणेर्यः प्राग् मंदरो रत्निपजरः । स एव क्षीरपूरौधेर्घवलीकृतविग्रहः ॥६--१६८॥

#### म्रभिषेक की लोकोत्तरता

जिनेन्द्रदेव के लोकोत्तर ग्रिभिषेक के विषय में ग्राचार्य लिखते हैं—

> स्नानासनमभून्मेरः स्नानवारि-पयोम्बुधेः। स्नानसंपादका देवाःस्नानमीदृग् जिनस्य तत्।।८—-१७०।।

उनके स्नान का स्थल सुमेरु पर्वत था । क्षीर सागर का जल स्नान का पानी था । स्नान कराने वाले देवगण थे । जिन भगवान का स्नान इस प्रकार लोकोत्तर था । महापुराण में कहा है कि शुद्ध जला-भिषेक के पश्चात् विधि-विधान के ज्ञाता इन्द्र ने सुगन्धित जल से भगवान का ग्रभिषेक किया था । इसके पश्चात् क्या हुग्रा ? इस पर प्रकाश डालते हुए महापुराणकार कहते हैं—

> कृत्वा गंथोदकैरित्थं भ्रभिषेकं सुरोत्तमाः। जगतां शातये शांति घोषयामासमुच्चकैः।।१३---१६७।।

इस प्रकार गंधोदक से भगवान का स्रभिषेक करने के उपरान्त इन्द्रों ने जगत् की शन्ति के लिए उच्च स्वर से शान्ति-मन्त्र का पाठ किया ।

# गंघोदक की पूज्यता

भगवान के ग्रभिषेक के गंधोदक को मुनिजन भी ग्रादर की दृष्टि से देखते हैं। कहा भी है---

माननीया मुनीन्द्राणां जगतामेकपावनी । साव्याद् गंधाम्बुधारास्मान् या स्म व्योमापगायते ।।१३--१६५।।

जो श्रेष्ठ मुनियों द्वारा श्रादरणीय है, जो जगत् को पिवत्र करने वाले पदार्थों में श्रद्धितीय है श्रौर जो श्राकाशगङ्का के समान शीभायमान है, ऐसी वह सुगन्धित जल की धारा हम सबकी रक्षा करे।

इस प्रसङ्ग में कन्नड़ भाषा के महाकिव रत्नाकर का यह कथन स्मरण योग्य है——"हे रत्नाकराधीश्वर! देवेन्द्र ग्रापकी सेवा में ग्रपना ऐरावत ग्रपंण कर गौरव को प्राप्त करता है। वह ग्रपनी इन्द्राणी से ग्रापका गुणगान कराता है। ग्रापके ग्रभिषेक के लिए देवताग्रों की सेना के साथ भिक्तपूर्वक सेवा करता है। श्रद्धापूर्वक छत्र धारण करता है, नृत्य करता है, पालकी उठाता है। जब इन्द्र की ऐसी मार्दवभावपूर्ण परणित है, तब क्षुद्र मानव का ग्रहंकार धारण करना कहाँ तक उचित है? (रत्नाकरशतक पद्य ८१)

#### बालरूप भगवान के ग्रलंकार

श्रेष्ठ रीति से त्रिलोकचूड़ामणि जिनेन्द्र का जन्माभिषेक होने के पश्चात् इन्द्राणी ने बाल जिनेन्द्र को विविध ग्राभूषणों तथा वस्त्रादि से समलंकृत किया। भरत तथा ऐरावत क्षेत्र के तीर्थंकरों के उपभोग में ग्राने वाले रत्नमय ग्राभूषण सौधर्म तथा ईशान स्वर्ग में विद्यमान रत्नमय सींकों में लटकते हुए उत्तम रत्नमय करंडकों ग्रथीत् पिटारों में रहते हैं। तिलोयपण्णित्त में इन पिटारों के विषय में लिखा है—''सक्कादि-पूजणिज्जा'' ग्रथीत् ये इन्द्रादि के द्वारा पूजनीय हैं; 'ग्रणादिणिहणा' ग्रथीत् ग्रनादि निधन हैं तथा 'महारम्मा' महान् रमणीय हैं। (ग्रध्याय ६, गाथा ४०३, पृ० ६३६, भाग दूसरा)

ये रत्नमय पिटारे वज्रमय द्वादशधारा युक्त मानस्तम्भों में पाए जाते हैं। त्रिलोकसार में भी कहा है—''सौधर्मद्विके तौ मानस्तंभौ भरतेरावततीर्थंकरप्रतिबद्धौ स्याताम्।'' सानत्कुमार माहेन्द्र स्वर्ग के मानस्तम्भों में पूर्वापर विदेह के तीर्थंकरों के भूषण रहते हैं। (त्रिलोकसार गाथा ५२१, ५२२)

# प्रभु का जन्मपुरी में ग्रागमन

सुन्दर वस्त्राभूषणों से प्रभु को समलंकृत कर सुरराज ने ग्रपने ग्रंतःकरण के उज्ज्वल भावों को श्रेष्ठ स्तृति के रूप में व्यक्त किया। पश्चात् वैभव सहित वे देव-देवेन्द्र ऐरावत गज पर प्रभु को विराजमानकर ग्रयोध्यापुरी ग्राए। इन्द्र ने महाराज नाभिराज के सर्वतोभद्र महाप्रासाद में प्रवेशकर श्रीगृह के ग्राँगन में भगवान को सिंहासन पर विराजमान किया। उस समय क्या हुग्ना, यह महा-पुराणकार के शब्दों में ध्यान देने योग्य है—

नाभिराजः समुद्भिन्नपुलकं गात्रमृद्वहन् । प्रीतिविस्फारिताक्षस्तं ददर्शप्रियदर्शनम् ।।७४।। मायानिद्वामपाकृत्य देवी शच्या प्रबोचिता । देवीभिः सममैक्षिप्ट प्रहृष्टा जगतां पतिम् ।।१४--७५।।

महाराज नाभिराज उन प्रियदर्शन भगवान को प्रेम से विस्तृत नेत्र करके रोमाञ्चयक्त शरीर होकर देखने लगे ।

माया निद्रा को दूरकर इन्द्राणी के द्वारा प्रबोध को प्राप्त जिन जननी ने अत्यन्त ग्रानन्दित हो देवियों के साथ भगवान का दर्शन किया।

#### माता-पिता का वर्शनतीत ग्रानन्द

गर्भ में प्रभु के आगमन के छह माह पूर्व से ही रत्नों की वर्षा द्वारा भगवान के जन्म की सूचना पाए हुए माता-पिता को इस समय प्रभु का दर्शन कर जो कल्पनातीत सुख प्राप्त हुआ, वह कौन बता सकता है ? तीर्थंकर के जन्म से जब जगत् भर के जीवों को अपार आनन्द प्राप्त हुआ, तब उनके ही माता-पिता के आनन्द की सीमा बतान की कौन धृष्टता करेगा ?

धर्मशर्माभ्युदय में लिखा है—— उत्संगमारोप्य तमंगजं नृषः परिष्वजन्मीलितलोचनो बभौ। श्रंतीविनिक्षिप्य सुखं वपुर्गृहे कपाटयोः संघटयन्निव द्वयम् ॥६—-११॥

पिता ने ग्रापने ग्राङ्ग से उत्पन्न ग्राङ्गज ग्राथीत् पुत्र को गोद में लिया तथा ग्रालिङ्गन किया । उस समय उनके दोनों नेत्र बन्द हो गए थे ।

#### शंका

इन्द्र ने जब प्रभु का प्रथम बार दर्शन किया था, तब वह तो सहस्त्र नेत्रधारी बना था, किन्तु यहाँ त्रिलोकीनाथ के पिता ने मनुष्य को सहज प्राप्त चक्षुयुगल का उपयोग न ले उनको भी क्यों बन्द कर लिया था!

इस शंका के समाधान हेतु महाकिव के उक्त पद्य का उत्तरार्ध ध्यान देने योग्य है। किव का कथन है कि—"पिता ने भगवान के दर्शनजिनत सुख को शरीर रूपी भवन के भीतर रखकर नेत्ररूपी कपाट- युगल को बन्द कर लिया, जिससे वह हर्ष बाहर न चला जाय।" कितनी मधुर तथा ग्रानन्ददायी उत्प्रेक्षा है ?

एक नरभव धारण करने के पश्चात शीघ्र ही सिद्ध भगवान बनकर भगवान के साथ में सिद्धालय में निवास करने के सौभाग्य वाले इन्द्र की भिक्त, विवेक तथा प्रवीणता परम प्रशंसनीय थी । सुविज्ञ सुरराज ने जिनराज के माता-पिता का भी समुचित समादर किया । महापुराणकार लिखते हैं—

## माता-पिता की पूजा का भाव

ततस्तो जगतां पूज्यौ पूजयामास वासवः। विचित्रैर्भूषणैः स्रिन्भिः ग्रंशुकैश्च महार्घकैः।।१४---७८।।

इसके अनन्तर सुरराज ने महामूल्य तथा आश्चर्यकारी आभूषणों, मालाओं तथा वस्त्रों से जगत्-पूज्य जिनेन्द्र के माता-पिता की पूजा की ।

ſ

यहाँ भगवान के माता-पिता के सम्मान कार्य के लिए श्लोक म 'पूजा' का वाचक 'पूजयामास' शब्द ग्राया है। इसके प्रकाश में पूजा के प्रकरण में उत्पन्न श्रनेक विवाद सहज ही शांत हो जाते हैं। पूजा का ग्रथं है सन्मान करना। पूज्य की पात्रता ग्रादि को घ्यान में रखकर यथायोग्य पूजा करना पूजक की विवेकमयी दृष्टि पर ग्राश्रित है। वीतराग भगवान की पूजा तथा ग्रन्य की पूजा में पूजा शब्द के प्रयोग की ग्रपक्षा समानता होते हुए भी उसके स्वरूप तथा लक्ष्य में ग्रन्तर है। प्रस्तृत प्रसङ्ग में जिनेन्द्र देव की पूजा, ग्राराधना का लक्ष्य संसार-सताप का क्षय करना है। जिनेन्द्र जनक-जननी की पूजा शिष्टाचार तथा भद्रतापूर्ण व्यवहार है। पुत्र की पूजा करके पिता-माता की उपेक्षा करना इन्द्र जैसी विवेकीग्रात्मा के लिये ग्रक्षम्य ग्रशोभन बात होगी। पूजा शब्द को सुनने मात्र से घबड़ाना नहीं चाहिये। ग्रर्थ पर दृष्टि रखना विवेकी का कर्तव्य है।

# इन्द्र द्वारा स्तुति

महापुराण के शब्दों में इंद्र ने महाराज नाभिराज की स्तृति में कहा----

> भो नाभिराज सत्यं त्वं उदयाद्विमहोदयः। देवो प्राच्येव यज्ज्योतिः युष्मत्तः परमुद्बमौ ॥६१॥

हे नाभिराज ! वास्तव में ग्राप ऐश्वर्यशाली उदयाचल हैं श्रौर रानी मरुदेवी पूर्व दिशा है, क्योंकि जिनेन्द्र सुत-स्वरूप-ज्योति श्रापसे ही उत्पन्न हुई है।

> देविधिष्ण्यमिवागारम् इदमाराध्यमस्य वाम्। पूज्यौ युवां चनः शश्वत् पितरौ जगतां पितुः ।।पर्व १४---- ६२।।

ग्राज ग्रापका भवन हमारे लिए जिनेन्द्र-मन्दिर सदृश पूज्य है (साक्षात् बाल-जिनेन्द्र उस भवन में प्रत्यक्ष नयनगोचर हो रहे हैं) । ग्राप जगत् के पिता भगवान के भी माता-पिता हैं, ग्रतएव हमारे लिए सदा पूज्य हैं। ५८ ] तीर्थंकर

इन्द्र ने भगवान के जन्म महोत्सव का जो सजीव वर्णन किया, उसे सुनकर माता-पिता को भ्रत्यन्त हर्ष हुग्रा ।

# पिता मेरु पर क्यों नहीं गए ?

इस प्रसङ्ग में यह प्रश्न सहज ही उत्पन्न होता है, कि बुद्धि-मान इन्द्र ने मेरु पर्वत पर प्रभु को वैभवपूर्वक ले जाते समय भगवान के पिता को ले जाने के कार्य में क्यों प्रमाद किया ? उस महोत्सव को प्रत्यक्ष देखकर पिता को कितना ग्रानन्द होता ! माता ने पुत्र को उत्पन्न किया है । भगवान के श्रतुल बल था, इससे उनको मेरु पर ले जाना ठीक था, किन्तु माता की शरीर स्थिति ऐसी नहीं होगी, जो उनको मेरु की यात्रा कराई जाय । यह कठिनता पिता के विषय में उत्पन्न नहीं होती । भगवान के पिता का संहनन भी श्रेष्ठ था । कर्मभूमि सम्बन्धी स्त्री होने से माता के वज्यवृषभ नाराच, वज्य नाराच तथा नाराच संहनन त्रय का ग्रभाव था, "ग्रन्तिमतिय-संहडणस्सुदग्रो पुण कम्मभूमिमहिलाणं । ग्रादिमतिगसंहणणं णित्थित्ति जिणेहि-णिद्दिट्ठं" (कर्मकांड गोम्मटसार, ३२); ग्रतएव जन्मोत्सव में भगवान के पिता को नहीं ले जाने का क्या रहस्य है ?

#### समाधान

इस समस्या का समाधान विचारते समय यह प्रति-प्रश्न उठता है, कि यदि भगवान के पिता को मेहिगिरि पर ले गए होते तो क्या परिणाम निकलता? भगवान के पिता भगवान की ग्रपार सामर्थ्य को मोहवश पूर्ण रीति से नहीं सोच सकते थे। तत्काल उत्पन्न बालक को लांख योजन उन्नत पर्वत के शिखर पर विराजमान करके एक हजार ग्राठ विशाल सुवर्ण कलशों से उनका ग्रभिषेक होना कौन पिता पसन्द करेगा? ममतामय पिता का हृदय ग्रनिष्ट की ग्राशंका-वश या तो ग्रभिषेक करने में विघ्नरूप बनता ग्रथवा उनकी ऐसी सोचनीय ग्रवस्था सम्भव थी, जो इस ग्रानन्द सिंधु में निमन्न समस्त विश्व के मध्य ग्रद्भित होती । सारा संसार तो जन्मोत्सव से सुखी हो रहा है ग्रौर उसी समय भगवान के पिता की मानसिक दशा भयंकर चिन्ता, मनोव्यथा से परिपूर्ण हो यह स्थिति ग्रद्भित होती । प्रभु के कन्मोत्सव में निमग्न सभी थे । कौन उस ग्रानंद की बेला में पिता को बैठकर उनको समझाते रहता तथा उनकी योग्य रीति से रक्षा करता ? ऐसी ग्रनेक विकट परिस्थितियों की कल्पना का भी उदय न हो, इसीलिए प्रतीत होता है विवेकमूर्ति इन्द्र ने सुमेरु के शीश पर पिता को ले जाने की ग्रापत्ति स्वीकार नहीं की । यह भी संभव है कि भगवान के पिता के विषय में उक्त ग्राशंका भ्रममूलक ही हो, फिर भी इन्द्र इस विषय में खतरा मोल लेने को तैयार नहीं था । जैसे जिनजनी को पुत्र वियोग की व्यथा का ग्रनुभव न हो, इसलिए माता को मायामयी बालक सौंपकर सुरराज ने सामयिक कुशलता का कार्य किया था, ऐसी ही विचारकता इन्द्र ने पिता के विषय में प्रयुक्त की थी । ऐसी स्थित में पूर्वोक्त प्रश्न महत्वशून्य बन जाता है ।

# जन्मपुरी में उत्सव

सुमेरुगिरि पर तो असंख्य देवी देवताओं ने जन्मोत्सव मनाया यह तो बड़ा सुन्दर कार्य हुआ, किन्तु प्रभु की जन्मपुरी में भी कोई उत्सव मनाया गया क्या ? इसके समाधान में आचार्य जिनसेन स्वामी लिखते हैं, "इन्द्र के द्वारा जन्माभिषेक की सब कथा मालूम कर माता-पिता दोनों ही आनंद और आश्चर्य की अंतिम सीमा पर आरुढ़ हुए । उन्होंने इन्द्र से परामर्शकर बड़ी विभूति पूर्वक पुरवा-सियों के साथ जन्मोत्सव किया था । सारे संसार को आनिन्दत करने वाला यह महोत्सव जैसा मेरु पर्वत पर हुआ था, वैसा ही अन्तः पृर सहित इस अयोध्यापुरी में हुआ । उन नगर वासियों का आनन्द देखकर अपने आनंद को प्रकाशित करते हुए इन्द्रने आनन्द नामक नाटक करने में अपना मन लगाया ।" उस समय इन्द्र ने जो नृत्य किया था, वह अपूर्व था । आचार्य कहते हैं, "उस समय अनेक प्रकार के बाजे बज रहे थे। तीनों लोकों में फैली हुई कुलाचलों सिहत पृथ्वी ही उसकी रंगभूमि थी। स्वयं इन्द्र प्रधान नृत्य करने वाला था। महाराज नाभिराज ग्रादि उत्तम पुरुष उस नृत्य के दर्शक थे। जगद्गुरु भगवान वृषभदेव उसके ग्राराध्य थे। धर्म, अर्थ तथा काम इन तीन पुरुषार्थों की सिद्धि तथा परम ग्रानंदमय मोक्ष ही उसका फल था। कहा भी है——

प्रेअका नाभिराजाद्याः समाराध्यो जगदगुरुः। फलं त्रिवर्गसंभूतिः परमानंद एव च ॥१४--१०२॥

# इन्द्र ही नटराज है

भिवत के रस में निमग्न होकर जब इन्द्र ने तांडव नृत्य किया, उस समय की शोभा तथा ग्रानंद ग्रवर्णनीय थे। जिस समय वह इन्द्र विकिया से हजार भुजाएँ बनाकर नृत्य कर रहा था, उस समय पृथ्वी उसके पैरों के रखने से कंपित होने लगी थी, कुलाचल चंचल हो उठे थे, समुद्र भी मानो ग्रानंद से शब्द करता हुग्रा नृत्य करने लगा था। नृत्य करते समय वह इन्द्र क्षणभर में एक तथा क्षण भर में ग्रनेक हो जाता था। क्षणभर में सब जगह व्याप्त हो जाता था, क्षणमात्र में छोटासा रह जाता था; इत्यादि रूप से विकिया की सामर्थ्य से उसने ऐसा नृत्य किया मानो इन्द्र ने इन्द्रजाल का ही प्रयोग किया हो।

"'इन्द्रजालमिवेन्द्रेण प्रयुक्तमभवत् तदा" ।।१४--१३१।।

भारतीय शिल्पकला में नृत्य के विषय में नटराज की श्रेष्ठ कलामय मूर्तियाँ उपलब्ध होती हैं। 'सर्व श्रेष्ठ मूर्ति तंजीर के वृहदीश्वर नामके हिन्दूमंदिर में हैं। प्रतीत होता है कि भगवान के जन्म महोत्सव पर श्रलौकिक नृत्य करने वाला इन्द्र ही नटराज के रूप में पूज्यता को प्राप्त हो गया है।

१ भारतीय मूर्तिकला पृष्ठ १४६, नागरी प्रचारिणी सभा काशी

भगवान की स्रनुपम भिक्त कर इन्द्र ने भगवान की सेवा के लिए उनके स्रनुरूप देवों तथा देवियों को नियुक्त कर स्वर्ग की स्रोर प्रस्थान किया ।

#### भगवान के जीवन की लोकोत्तरता

जिस प्रकार चन्द्रमा कमशः विकास को प्राप्त होता है, उसी भगवान शिशु-सुलभ मधुरताओं के द्वारा सबको सुख पहुँचाते हुए धीरे-धीरे वृद्धि को प्राप्त हो रहे थे। उनका विकास लोकोत्तर होते हुए भी पूर्णतया स्वाभाविक था। उनमें जन्म सम्बन्धी दस बातें थीं, जिनको जन्मातिशय कहते हैं। नन्दीश्वर भिक्त में पूज्यपाद ग्राचार्य उनकी इस प्रकार परिगणना करते हैं—

नित्यं निःस्वेदत्वं निर्मलता श्रीर-गौर-रुधिरत्वं च। स्वाद्याकृति-संहनने सौरूप्यं सौरभं च सौलक्ष्यम् ।।३८।। श्रप्रमितवीर्यता च प्रियहितवादित्व-मन्यदिमतगुणस्य। प्रिथता दशसंस्थाताः स्वतिशयधर्माः स्वयंभुवो देहिस्य।३६।।

स्वयंभू भगवान के शरीर में नित्य निःस्वेदता अर्थात् पसीना-रिहतपना था । मल-मूत्र का अभाव था । क्षीर के समान गौरवर्ण युक्त रुधिर था । उनका सहनन वज्जवृषभ नाराच था । समचतुरस्र संस्थान अर्थात् सुन्दर और सुव्यवस्थित अङ्गोपाङ्गों की रचना थी। अत्यन्त सुन्दर रूप था । शरीर सुगन्ध सम्पन्न था । उसमें एक हजार आठ शुभ लक्षण थे, अतुल बल था । वे प्रिय तथा हितकारी वाणी बोलते थे ।

तिलोयपण्णत्ति में लिखा है—"एदं तित्थयराणं जम्मग्गह-णादि उप्पण्णं" (भाग १, गाथा ८६६–८६, ग्रध्याय ४) । ये दश स्वाभाविक ग्रतिशय तीर्थंकर के जन्म ग्रहण से ही उत्पन्न होते हैं।

### लोकोत्तरता का रहस्य

यह शंका की जा सकती है, कि तीर्थंकर को ग्रलौकिक

महापुरुष मानकर उनमें ग्रसाघारण बातों को स्वीकार करने के स्थान में विविध मत-प्रवर्तकों के समान उनकी समस्त बातों की मान्यता तीर्थंकर के जीवन को पूर्ण स्वाभाविक रूपता प्रदान करती। चमत्कारों का स्वाभाविकता के साथ सामंजस्य नहीं बैठता।

इस स्राशंका के समाधान हेतु हमारी दृष्टि कार्य-कारण भाव के विश्वमान्य तर्कसङ्गत सिद्धान्त की स्रोर जाना चाहिये। सुविकासपूर्ण स्थिति में तीर्थंकर रूप मनोज्ञ वृक्ष को देखकर जिनको स्राश्चर्य होता है, वे गम्भीरता पूर्वक यह भी विचार करें, कि इस वृक्ष के बीज-वपन के पूर्व से कितनी बुद्धिमत्ता, परिश्रम, विवेक स्रौर उद्योग का उपयोग किया गया है ? किस-किस प्रकार की श्रेष्ठ सामग्री जुटाई गई ? तब वह स्राश्चर्य स्राश्चर्यस्वरूप रहते हुए भी स्वाभाविकता समलंकृत प्रतीत होने लगता है। तीर्थंकर बनानेवाली स्रनेक भवों की स्रद्भुत तपः साधना, ज्ञानाराधना तथा स्वावलम्बनपूर्ण समस्त जीवनी पर गम्भीर दृष्टि डालने से स्रनेक प्रकार की शंकास्रों का जाल उसी प्रकार दूर हो जाता है, जिस प्रकार सूर्य की किरणमालिका के द्वारा स्रन्धकार का विनाश हो जाता है।

जन-साधारण सदृश दुर्बलताओं तथा असमर्थताओं का केन्द्र तीर्थंकर को भी होना चाहिये, यह कामना उसी प्रकार विनोद तथा परिहास प्रवर्धक है, जैसे नक्षत्र मालिकाओं में ग्रल्प दीप्ति तथा प्रकाश को देख यह इच्छा करना कि इसी प्रकार सूर्य की दीप्ति तथा प्रकाश होना चाहिये। श्रेष्ठ साधना के द्वारा जिस प्रकार के श्रेष्ठ फलों की उपलब्धियाँ होती हैं, उसका प्रत्यक्ष दर्शन तीर्थंकर भगवान के जीवन में सभी जीवों को हुग्रा करता है। इस विषय की यथार्थता को हृदयङ्गम करने के लिए समीक्षक का ध्यान तीर्थंकरत्व के लिए बीज स्वरूप घोडश भावनाग्रों की ग्रोर जाना उचित है। कारण रूप भावनाग्रों की एक रूपता रहने से कार्यरूप में विकसित तीर्थंकर स्वरूप विशाल वृक्ष भी समानता समलंकत होता है।

तीर्थंकर [ ६३

### तीर्थंकरों में समानता का कारएा

इस प्रकाश में यह ग्राशंका भी दूर हो जाती है कि सभी तीर्थंकर समान रूप के क्यों होते हैं ? एक ग्रादमी का रूप-रङ्ग, ढङ्ग दूसरे से नहीं मिलता, किन्तु एक तीर्थंकर दूसरे से ग्रसमान नहीं दिखते, क्योंकि उत्कृष्ट साधना के द्वारा जिनश्रेष्ठ परमाणुग्रों द्वारा एक तीर्थंकर का शरीर-निर्माण होता है, वे ही साधन ग्रन्य तीर्थंकर को भी समुपलब्ध होते हैं । तीर्थंकर भगवान के जीवन के ग्रन्तः बाह्य सौन्दर्य का चमत्कार यथार्थ में भगवती ग्रहिसा तथा सत्य की समाराधना का ही ग्रद्भुत परिणाम है ।

जिन सन्तों या धर्म संस्थापकों का वर्तमान तथा स्रतीत जीवन हिंसामयी भावनात्रों तथा प्रवृत्तियों पर ग्रवस्थित रहता है, उनका रूप-रङ्ग, ढङ्ग ग्रादि उनकी ग्रांतरिक स्थिति के ग्रनुरूप होता है। जीववध करते हुए भी जिनके मुख से संकोच रहित विश्वप्रेम की वाणी जगत् को सुनाई जाती है, उनके समीप ग्रहिंसा का सौन्दर्य कैसे ग्रानन्द ग्रौर ग्रभ्युदयों की वर्षा करेगा ? स्रोजा वर्ग के स्व० ग्रागाखान कहते थे—''शराब का मेरे मुख से सम्पर्क होते ही मेरे प्रभाववश जल रूप में परिवर्तन हो जाता है ।" एक जापानी प्रोफेसर ने सन् १९५६ में हमसे जापान में कहा था, "शराब ग्रौर पानी में कोई ग्रंतर नहीं है। मुखद्वार से भीतर जाकर पानी भी उसी तत्व-रूप में परिवर्तित होता है, जिस रूप में शराब रहती है।" पश्चिम का विख्यात दार्शनिक सुकरात सदृश विचारक व्यक्ति भी ऋहिसा के ग्रंतस्तत्व को हृदयंगम न कर विषपान द्वारा प्राण परित्याग के पूर्व ग्रपने स्नेही किटो (Crito) से कहता है, कि मेरी एक ग्रंतिम इच्छा तुम्हें पूर्ण करना है, "I owe a cock to Asclepius" मुझे एसक्लिपियस देवता के यहाँ एक मुर्गा भेट करना था, अतः यह बलिदान का काम तुम पूरा कर देना। इस प्रकार दुनियाँ में प्रसिद्धि प्राप्त बड़े-बड़े धर्म तथा सांस्कृतिक प्रमुख लोगों की **६४** ] तीर्थंकर

कथा है। उन लोगों के जीवन पर उनके धार्मिक साहित्य का प्रभाव है, जिसमें जीववध करते हुए भी उज्ज्वल जीवन निर्माण में बाधा नहीं स्राती।

कोयले के घिसने से जैसे धवलता की वृद्धि नहीं होती, उसी प्रकार हिंसा को विविध कल्पनामयी ग्राभूषणों से ग्रलंकृत करने पर भी दुःख, दिद्रता, सन्ताप ग्रादि की बाढ़ को नहीं रोका जा सकता। भगवान जिनेन्द्र का श्रेष्ठ ग्रहिंसामय जीवन ऐसी विशेषताग्रों का केन्द्र बनता है, जिसका ग्रन्यत्र दर्शन होना ग्रसम्भव है। इन शब्दों के प्रकाश में तीर्थंकर के जन्म सम्बन्धी पूर्वोक्त ग्रातिशय किव कल्पना प्रसूत ग्रातिशयालंकार न होकर वास्तविक विशेषताएँ प्रतीत होंगे। ग्रिहंसा की सच्ची स्वर्णमुद्रा समर्पण करने पर प्रकृति देवी लोकोत्तर सामग्री दान द्वारा जीवन को समलंकृत करती है। इसमें क्या ग्राश्चर्य की बात है?

# म्रतिशय काल्पनिक नहीं हैं

कुछ लोग लोकरुचि को परितृप्त करने के हेतु तीर्थंकर भगवान के जीवन की अपूर्वताओं को पौराणिक कल्पना कहकर उनको दूसरों के समान सामान्य रूपता प्रदान करते हैं। अपूर्वताओं को बदलकर अपूर्णताओं को स्थानापन्न बनाना ऐसा ही अनुचित कार्य है, जैसे सर्वाङ्ग सुन्दर व्यक्ति के हाथ, पांव तोड़कर तथा आंख फोड़कर उसे विकृत बनाना है। जिन्हें आत्मकल्याण इष्ट है, वे भव्यजन वीतराग वाणी पर पूर्ण तथा अविचलित श्रद्धा धारण करते हैं।

परीक्षा-प्रधानियों के परमाराध्य देवागमस्तोत्र के रचियता महान तार्किक ग्राचार्य समंतभद्र भी भगवान के ग्रतिशयों को परमार्थ-सत्य स्वीकार करते हुए तथा ग्रपने बृहत्स्वयंभूस्तोत्र में उनका उल्लेख करते हुए प्रभृ का स्तवन करते हैं। मुनिसुव्रतनाथ तीर्थंकर के स्तवन में बे भगवान के रुधिर को शुक्ल वर्ण का स्वीकार करते हुए उनके तीर्थंकर

शरीर को मल रहित कहते हैं। भगवान श्ररनाथ के स्तवन में वे इंद्र के हजार नेत्र बनाने की पौराणिक कथनी को प्रमाण मानकर उसका उल्लेख करते हैं; किन्तु ग्राज के ग्रल्प ग्रभ्यासी कोई-कोई व्यक्ति इन बातों पर ग्रविश्वास व्यक्त करने में स्वयं को ऐसा कृतार्थ ग्रनुभव करते हैं, जैसे कूपमंडूक समुद्र के सद्भाव को मिथ्या बताता हुग्रा छोटे से जलाशय को ही समुद्र मानता है तथा ग्रपने को ही सत्यज्ञानी ग्रनुभव करता है। कूपमंड्क की दृष्टि से सर्वज्ञ प्रणीत जिनवाणी का रसपान संभव नहीं है। इसके लिए व्यापक तथा गंभोर दृष्टि ग्रावश्यक है। समीक्षक पृष्ठषार्थी परिश्रम के द्वारा ग्रागम के रहस्य को भली प्रकार जान सकता है।

सर्वज्ञ वाणी में ग्रसत्यका लेश भी नहीं है। परीक्षा की योग्यता के बिना जो परीक्षक बनने का ग्रभिनय करते हैं, उनकी दुर्गति होती है ग्रौर सत्य की उपलब्धि भी नहीं होती। "भगवान का शरीर पसीना रहित है। मलमूत्र रहित है। ग्राहार होते हुए भी नीहार नहीं है," इस ग्रागम वाक्य के पीछे यह वैज्ञानिक सत्य निहित है, कि तीर्थंकर ग्रादि विशिष्ट ग्रात्माग्रों की जटराग्नि इस जाति की होती है कि उसमें डाली गई वस्तु रस, रुधिर ग्रादि रूप परिणत हो जाती है। ऐसा तत्व उसमें नहीं बचता है, जो व्यर्थ होने के कारण मल, मूत्र ग्रादि रूप से निकाल दिया जाय।

यह बात भी ध्यान देने योग्य है कि जब जठराग्नि मन्द होती है तब मनुष्य के द्वारा गृहीत वस्तु से सार तत्व शरीर को नहीं प्राप्त होता है श्रौर प्राय: खाई गई सामग्री बाहर निकाल दी जाती है । इससे खूब खाते हुए भी ब्यक्ति क्षीण होता जाता है । इसके ठीक विपरीत स्थिति उक्त महान पुरुषों की होती है । शरीर में प्राप्त समस्त सामग्री का रुधिरादि रूप में परिणमन हो जाता है ।

### क्वेत रक्त का रहस्य

भगवान के शरीर में क्वेत रूप धारण करने वाला रुधिर

६६ ] तीर्थंकर

होता है। इस विषय में यह बात गंभीरता पूर्वंक विचारणीय है कि अपने पुत्र के लिये स्नेह से क्षण भर में माता के स्तन में दुग्ध आ जाता है। माता रुक्मणी ने प्रद्मुम्न को देखा ही था कि उसके हृदय में नैसर्गिक स्नेह भाव उत्पन्न होने से स्तनों में दुग्ध आ गया था। इस शारीरिक तथा मनोवैज्ञानिक व्यवस्था को ध्यान में रखने से यह बात अनुमान करना सम्यक् प्रतीत होता है कि जिनेन्द्र भगवान् के रोम-रोम में समस्त जीवों के प्रति सच्ची करणा, दया तथा प्रेम के बीज परिपूर्ण हैं। तीर्थंकर प्रकृति का बंध करते समय दर्शन-विशुद्धि भावना भाई गई थी। दूसरे शब्दों में उसका यह रहस्य है कि भगवान् ने विश्वप्रेम के वृक्ष का बीज बोया था, जो वृद्धि को प्राप्त हुआ है और केवलज्ञान काल में अपने फल द्वारा समस्त जगत् को सुख तथा शांति प्रदान करेगा। एकेन्द्रिय वनस्पित तक प्रभु के विश्वप्रेम की भावना रूप जल से लाभ प्राप्त करेगी। इसी से केवलज्ञान की उल्लेखनीय महत्वपूर्ण बातों में कहा है, कि सौ योजन की पृथ्वी धान्यादि से हरी-भरी हो जाती है।

भगवान् का हृदय संपूर्ण जीवों को सुख देने के लिए जननी के तुल्य है। समंतभद्र स्वामी ने भगवान् सुपार्श्वनाथ के स्तवन में उन्हें 'मातेव बालस्य हितानुशास्ता' बालक के लिए कल्याणकारी अनुशासनदात्री माता के समान होने कारण मातृ-तुल्य कहा है। प्राणी मात्र के दुःख दूर करने की भावना तथा उसके योग्य सामर्थ्य और साधन सामग्री समन्वित मातृचेतस्क जिनेन्द्र के शरीर में रुधिर का श्वेतवर्ण युक्त होना तीर्थंकर की उत्कृष्ट कारुणिक वृत्ति तथा महत्ता का परिचायक प्रतीत होता है।

शरीर सम्बन्धी विद्या में प्रवीण लोगों का कहना है, कि महान बुद्धिमान, सदाचारी, कुलीनतादि संपन्न व्यक्तियों के रक्त में रक्तवर्णीय परमाणु पुंज के स्थान में धवलवर्णीय परमाणु पुंज (White Blood Corpuscles) विशेष पाए जाते हैं। आज तीर्थंकर [ ६७

के असदाचार प्रचुर युग का शरीर-शास्त्रज्ञ वर्तमान युग के हीना-चरण मानवों के रक्त को शोधकर उपरोक्त विचारपूर्ण सामग्री प्रस्तुत करता है। यदि यह कथन सत्य हैं, तो तीर्थंकर भगवान के शरीर के रुधिर की धवलता को स्थूल रूप से समझने में सहायता प्राप्त होती है।

### रक्त में विरक्तता

एक बात और है; भगवान ग्रारम्भ से ही सभी लोगों के प्रित ग्रासिक्त रहित हैं; ग्रतएव विरक्त ग्रात्मा का रक्त यदि वि रक्त ग्राय्मित विगत रक्तपना, लालिमा शून्यता संयुक्त हुग्रा, तो इसमें ग्राश्चर्य की कोई बात नहीं है। विरक्तों के ग्राराध्य देव का देह सचमुच में वि रक्त परमाणुग्रों से ही निर्मित मानना पूर्ण संगत है। सरागी जगत् के लोगों का शरीर विषयों में ग्रनुरक्त रहने से क्यों न रक्त वर्ण का होगा?

भगवान का रोम रोम विषयों से विरक्त था। इतना ही नहीं उनकी वाणी विरक्तता अर्थात् वीतरागता का सदा सिहनाद करती थी। मौन स्थिति में उनके शरीर से ऐसे परमाणु बाहर जाते थे, जिससे उज्ज्वल ज्योति जागती थी, इसी अलौकिकता के कारण सौधर्मेन्द्र सदा प्रभु के चरणों का शरण ग्रहण करता था।

भगवान के हृदय में, विचार में, जीवन में जैसी विरक्तता थी, वैसी ही उनके रुधिर में विरक्तता थी। इन्द्र भी चाहता था कि प्रभु की ग्रंतः बाह्य विद्यमान विरक्तता मुझे भी प्राप्त हो जाय। वैसे देवों के शरीर में भी विरक्त पना है, किन्तु ग्रांतरिक विरक्तपना के बिना बाह्य विरक्तपना शव का श्रृंगार मात्र है। ग्रौदारिक शरीर-धारी होकर ग्रंतः वाह्य विरक्तपना के धारक तीर्थंकर ही होते हैं। सरागी शासन में इस विरक्तता की कल्पना नहीं हो सकती; यह बात तो वीतरागी शासन में ही बताई जा सकती है। वैभव-शून्य व्यक्ति वैभव के शिखर पर स्थित श्रेष्ठात्माग्रों की कल्पना भी नहीं कर सकता है।

भगवान में प्रारम्भ से ही विरक्तता है, इसका स्राधार यह है, कि वे जब माता के गर्भ में स्राने के समय से लेकर स्राठ वर्ष की स्रवस्था के होते हैं, तब वे सत्पुरुषों के योग्य देशसंयम को ग्रहण करते हैं। उत्तरपुराण में लिखा है—

> स्वायुराद्यष्टवर्षेभ्यः सर्वेषां परतो भवेत् । उदिताष्टकवायाणां तीर्थेषां देशसंयमः ।।६--३५

सब तीर्थंकरों के श्रपनी श्रायु के श्रारंभ से श्राठ वर्ष के श्रागे से देशसंयम होता है, कारण उनके प्रत्याख्यानावरण तथा संज्वलन कषायें उदयावस्था को प्राप्त हैं। यदि प्रत्याख्यानावरण कषाय का उदय न होता, तो वे महाव्रती बन जाते।

> ततोस्य भोगवस्तूनां साकत्येपि जितात्मनः। वृत्तिनियमितैकाभूदसंख्येयगुणनिर्जरा।।६---३६।।

यद्यपि इन जिनेन्द्र देव के भोग्य वस्तुओं की परिपूर्णता थी, फिर भी वे जितेन्द्रिय थे । उनकी प्रवृत्ति नियमित रूप से ही होती थी, इससे उनके ग्रसंख्यातगुणी निर्जरा होती थी ।

#### शुभ लक्षरण

लोकोत्तर त्याग, तपस्या तथा पिवत्र मनोवृत्ति के फल स्वरूप भगवान का शरीर सर्व सुलक्षण संपन्न था । सामुद्रिक शास्त्र में एक हजार ग्राठ लक्षणों का सद्भाव श्रेष्ठ ग्रात्मा को सूचित करता है । भगवान् के शरीर में वे सभी चिन्ह थे । महापुराणकार कहते हैं—

> श्रभिरामं वपुर्भर्तुः लक्षणैरभिरुजितैः। ज्योतिभिरिव संछन्नं गगनप्रां।णं बभौ ।।१५—-४५।।

मनोहर तथा श्रेष्ठ लक्षणों से म्रलंकृत भगवान का शरीर ज्योतिषी देवों से व्याप्त ग्राकाश रूपी प्रांगण के समान प्रतीत होता था।

उनके शरीर में शंख, चक्र, गदादि १०८ चिन्ह (लक्षण) तथा तिल, मसूरिकादि नौसौ व्यंजन थे। ग्राज के भोगप्रचुर युग में लोकातिशायी पुण्यशाली नर रत्नों की उत्पत्ति न होने से श्रेष्ठ चिन्हों के दर्शन भी नहीं होते हैं। यदा कदा किन्हीं विशेष पुण्यशाली व्यक्तियों के कुछ थोड़े चिन्ह पाए जाते हैं। तुलनात्मक दृष्टि से विविध महापुरुषों का जीवन चरित्र पढ़ा जाय तो यह ज्ञात होगा, कि एक हजार ग्राठ लक्षणों से शोभायमान शरीर वाले तीर्थंकर जिनेन्द्रदेव के सिवाय ग्रन्य व्यक्ति नहीं हैं।

तत्वार्थराजवातिक में ग्राचार्य ग्रकलंकदेव ने लिखा है कि जिनवाणी के ग्रंतर्भेद विद्यानुवाद नामक दशम पूर्व में शंरीर के शुभ- ग्रग्नुभ चिन्हों का वर्णन किया गया है। ग्रष्टांगनिमित्त ज्ञान में ग्रंतरिक्ष, भौम, ग्रंग, स्वर, स्वप्न, छिन्न, व्यंजन तथा लक्षण सम्बन्धी विद्या का समावेश है। धवला टीका से विदित है कि इस निमित्त-विद्या में ग्राचार्य धरसेन स्वामी प्रवीण थे। उनको ''ग्रट्ठंग-महाणि-मित्त-पारएणं'' ग्रष्टांग-निमित्त विद्या का पारगामी कहा है।

श्राजकल कुछ लोग प्रमाद एवं ग्रहंकारवश व्यवस्थित रीति से जिनागम का श्रभ्यास न कर स्वयं एकाध श्रध्यात्मशास्त्र को कुछ देखकर श्रपने में लघु सर्वज्ञ की कल्पना करते हुए श्रन्य शास्त्रों के श्रभ्यास को निस्सार समझते हैं। श्रविवेक तथा श्रविचार पर स्थित ऐसी धारणा उस समय स्वयं धराशायी हो जाती है, जब मुमुक्षु यह देखता है कि महान श्राध्यात्मिक योगीजन भी लौकिक जीवन तथा बाह्य संसार से सम्बन्ध रखनेवाले शास्त्रों में भी धरसेनाचार्य सदृश श्रेष्ठ श्रात्मा श्रवबोध प्राप्त करते रहे हैं। ज्ञान की विविध शाखाश्रों के सम्यक् श्रवबोध द्वारा मन में श्रसत् विकल्प नहीं उठते हैं। एक ही वस्तु में मन थककर श्रन्यत्र उछलकूद मचाया करता है तथा राग, द्वेष, मोह रूप विकारी भावों को श्रपनाता है। श्रागमोक्त विविध ज्ञानराशि के परिचय द्वारा श्रात्मा के विकार नष्ट होते हैं, ग्रहंकार दूर होता है, तथा शांति का रस प्राप्त होता है।

90 ]

तीर्थंकर

#### भ्रान्त कल्पना

कोई व्यक्ति यह सोचते हैं कि ग्रध्यात्मशास्त्र पढ़ने से ही कर्मों का क्षय होता है; ग्रन्य ग्रंथों के ग्रभ्यास से बंध होता है।

यह कल्पना ग्रसम्यक् है। तिलोयपण्णित्त में लिखा है कि जिनागम के स्वाध्याय से "ग्रसंखेज्ज-गुणसेडिकम्मणिज्जरणं" ग्रसंख्यात गुणश्रेणी रूप कर्मों की निर्जरा होती है। ग्रात्म तत्व का निरूपण करने वाला ग्रात्मप्रवाद द्वादशांग वाणी के पुण्य भवन का ग्रत्यन्त मनोज्ञ, पावन तथा प्रमुख स्तंभ है किन्तु उसके सिवाय ग्रन्य सामग्री भी महत्वपूर्ण तथा हितकारी है। उस समस्त ग्रागम-सिंधु का नाम द्वादशांगवाणी है। मानव शरीर में नेत्र का महत्वपूर्ण स्थान है, किन्तु नेत्र ही समस्त शरीर नहीं है। ग्रन्य ग्रंगों के सद्भाव द्वारा जैसे नेत्र को गौरव प्राप्त होता है, उसी प्रकार जिनागम के विविध ग्रंगों का सद्भाव भी गौरव संवर्धक है।

कर्म तो स्रनात्म पदार्थ है। वह मोक्ष मार्ग में कंटक रूप है। स्रतएव कर्म सम्बन्धी साहित्य मुमुक्षु के जीवन में कोई महत्व नहीं रखता। यह धारणा भ्रममूलक है। भेदिवज्ञान ज्योति को प्राप्त करने के लिए जैसे स्व का ज्ञान स्रावश्यक है, उसी प्रकार स्व से भिन्न पर का भी बोध उपयोगी है। कर्म सम्बन्धी द्वादशांगवाणी का स्रंश जब षट्खण्डागम सूत्र रूप में निबद्ध हुस्रा, तब विशाल जैन संघ ने महोत्सव मनाकर श्रुतपंचमी पर्व की नींव डाली थी।

इस चर्चा द्वारा यह बात स्थिर होती है कि समस्त द्वादशांग वाणी को महत्वपूर्ण स्वीकार करना कल्याणकारी है, चाहे वह समयसार हो, चाहे वह गोम्मटसार हो, अथवा शरीर के लक्षणों और व्यंजनों का प्रतिपादक शास्त्र हो। वीतराग वाणी सर्वदा हितकारी है। है। सराग तथा अनाप्त व्यक्तियों का कथन प्रमाण कोटि को नहीं प्राप्त होता है। उससे संसार परिभ्रमण नहीं छूट सकता। ग्रंध व्यक्ति दूसरे को किस प्रकार पथ प्रदर्शन करने में समर्थ हो सकता है?

### महत्व की बात

## श्रपूर्व श्राध्यात्मिक प्रभाव

तीर्थंकर भगवान् का बाल्य ग्रवस्था में भी ग्रद्भत ग्राध्यात्मिक प्रभाव देखा जाता है। वर्धमान चरित्र में लिखा है, कि चारण ऋदिधारी विजय तथा संजय नामक मुनीन्द्रों को किसी सुक्ष्म तत्व के विषय में शंका उत्पन्न हो गई थी । उनको महावीर भगवान का दर्शन हो गया । तत्काल ही दर्शन मात्र से उनका संदेह दूर हो गया । उन मनीन्द्रों को भगवान की छुबि का दर्शन महान शास्त्र के स्वाध्याय का प्रतीक बन गया । यह घटना तीर्थंकरत्व की विशेषता को लक्ष्य में रखने पर ग्राश्चर्यप्रद तो नहीं है, किन्तु इससे यह तत्व स्पष्ट होता है कि भगवान के शरीर से सम्बन्ध रखने वाले पृद्गल स्कन्धों में ग्रसाधारण विशेषता पाई जाती है । जिस शरीर के भीतर ऐसी भ्रात्मा विद्यमान है, जिसके चरणों पर देव-देवेन्द्र मस्तक रखकर बारंबार प्रणाम करते हैं, जो शीघ्र ही दिव्यध्विन द्वारा धर्म तीर्थ का प्रवर्तन करेंगे, उनके स्रात्मतेज से प्रभावित पुद्गल भी ऐसी विशेषता दिखाता है, जैसी ग्रन्यत्र दुष्टिगोचर नहीं होती । चारण मुनियों का संदेह-निवारण एक महान ऐतिहासिक वस्तु बन गई, क्योंकि उक्त घटना के कारण उन्होंने भगवान् का नाम 'सन्मति' रखा था। ग्रशग-कवि के ये शब्द ध्यान देने योग्य हैं :---

तस्यापरेद्युरथचारणलव्धियुक्तौ। भर्तुर्यती विजय-संजयनामधेयौ॥ तद्वीक्षणात्सपदि निःसृतसंशयार्था॥

ग्रातेनतुर्जगित सन्मितिरित्यभिक्ष्यां ।।१६--६२।।वर्धमान चरित्र तदनंतर चारण, ऋद्धिधारी विजय तथा संजय नामक मुनीन्द्रों ने भगवान् का दर्शन होते ही शीघ्र संशय विमुक्त होने पर जगत् में प्रसिद्ध 'सन्मिति' नामकरण किया ।

# तीर्थंकर के चिन्ह का हेतु

चौबीस तीर्थंकरों की म्रितयों में समान रूप से दिगम्बरपना तथा वीतराग वृत्ति पाई जाती है। श्रेष्ठ सौन्दर्य पूर्ण होने से उनकी समानता दृष्टिगोचर होती है, ऐसी स्थिति में उनकी परस्पर में भिन्नता का नियामक उनकी मूर्ति में विशेष चिन्ह श्रंकित किया जाता है; जैसे श्रादिनाथ भगवान् की मूर्ति में वृषभ का चिन्ह पाया जाता है। इस सम्बन्ध में तिलोयपण्णत्ति का यह कथन ज्ञातव्य है कि भगवान् के शरीर सम्बन्धी सुलक्षणों में से प्रभु के दाहिने पैर के श्रँगुष्ठ में जो चिन्ह पाया जाता है, वही लक्षण उन तीर्थंकर का चिन्ह बना दिया जाता है। कहा भी है:—

> जम्मणकाले जस्स दु दाहिण-पायम्मि होई जो चिण्हं। तं लक्खणपाउत्तं स्नागमसुत्तेसुजिणदेहं।।

## प्रभु की कुमारावस्था

महापुराणकार का कथन है कि बाल्यकाल में भगवान् बाल चँद्रमा के समान प्रजा को ग्रानंद प्रदान करते थे। इसके पश्चात् किशोरावस्था ने उनके शरीर को समंलकृत किया।

> बालावस्थामतीतस्य तस्याभूद् रुचिरं वपुः। कौमारं देवनाथानां म्रचितस्य महौजसः।।१४–१७४।।

वाल्यकाल व्यतीत होने पर सुरेन्द्र-पूज्य तथा महा प्रतापी भगवान् का कुमार-कालीन शरीर बड़ा सुन्दर लगता था। उस समय उनका मनोहर शरीर, प्यारी बोली, मधुर निरीक्षण तथा मुस्कुराते हुए बोलना सभी संसार के प्रेम को प्राप्त कर रहे थे।

> वपुः कान्तं प्रिया वाणी मथुरं तस्य वीक्षितम् । जगतः प्रीतिमातेनुः सस्मितं च प्रजल्पितम् ।।१४-–१७६।।

पूर्व जन्म की तपः साधना ग्रौर पुण्य के तीव्र उदयवश प्रभु में ग्रगणित गुणों का मानो परस्पर स्पर्धावश ग्रद्भुत विकास हो रहा था । जिस प्रकार उनका शरीर ग्रप्रतिम सौन्दर्य का केन्द्र था ग्रौर जिसके समक्ष देव देवेन्द्र ग्रादि की दीप्ति फीकी लगती थी, उन भगवान का हृदय भी उसी प्रकार सुन्दरता तथा पवित्रता-परिपूर्ण था । ग्रंतःबाह्य सौन्दर्य से शोभायमान भगवान की समस्त बातें विश्व को ग्रवर्णनीय ग्रानन्द तथा ग्राश्चर्य को उत्पन्न करती थीं ।

### विश्व-विद्या का ईश्वरत्व

उनके मितज्ञान ग्रौर श्रुतज्ञान के साथ 'भव-प्रत्यय' नामका ग्रविध्ञान भी जन्म से था । इस कारण उन्होंने समस्त विद्याग्रों को ग्रपने ग्राप प्राप्त कर लिया था । ग्राचार्य जिनसेनस्वामी कहते हैं—

> विश्वविद्येश्वरस्यास्य विद्याः परिणताः स्वयम् । ननु जन्मान्तराभ्यासः स्मृति पुष्णाति पुष्कलाम् ॥१४--१७६॥

भगवान समस्त विद्याश्रों के ईश्वर थे। इस कारण उनको सम्पूर्ण विद्याएँ स्वयमेव प्राप्त हो गई थीं। पूर्व जन्म का श्रभ्यास स्मरणशक्ति को ग्रत्यन्त पोषण प्रदान करता है।

# तीर्थंकर विश्व के गुरु हैं

जिन बाल जिनेन्द्र के दर्शन मात्र से महाज्ञानी चारणऋद्धि-धारी मुनीन्द्रों को गम्भीर ज्ञानलाभ हो, जो जन्म से मित, श्रुत, ग्रविध्ञान समलंकृत हों, उन ग्रलौकिक सामर्थ्य-सम्पन्न प्रभु को किसी गुरु के पास जाकर विद्याभ्यास करने की ग्रावश्यकता नहीं पड़ी। मयूर को सुन्दर नृत्य करने की शिक्षा कौन देता है ? हंस को सुन्दरता पूर्वक गमन करने में कौन शिक्षक बनता है ? पिश्यों को गगन गमन करने में तथा मत्स्यादि को विपुल जलराशि में विचरण करने की कला कौन सिखाता है ? निसर्ग सेही उनमें वे विशेषताएँ उद्भूत होती हैं। 'इसलिए धर्मशर्माम्युदय में महाकवि हरिचंद्र पूछते हैं कि नैसर्गिक ज्ञान के भण्डार उन जगत्गुरु को शिक्षित करने में कौन गुरु हुग्रा ? कोई-कोई तीर्थंकर को साधारण श्रेणी का व्यक्ति समझ उनके पाठशाला में ग्रभ्यास की बात लिखते हैं। यह धारणा ग्रयोग्य है। ऐसी विचारधारा वीतराग ऋषि-परम्परा के प्रतिकूल है। महाप्राण के ये शब्द मनन योग्य हैं:——

वाद्मयं सकलं तस्य प्रत्यक्षं वाक्प्रभोरभूत्। येन विश्वस्य लोकस्य वाचस्पत्यादभूद् गुरुः।।१४--१८१।।

वे भगवान सरस्वती के एकमात्र स्वामी थे इसलिए उन्हें समस्त वाद्यमय (शास्त्र) प्रत्यक्ष हो गए थे। इस कारण वे सम्पूर्ण विश्व के गुरु हो गए थे।

> श्रुतं निसर्गतोस्यासीत् प्रसूतः प्रश्नमः श्रुतात् । ततो जगद्धितास्यासीत् चेष्टा सापालयत् प्रजाः ॥१८४॥

उन प्रभु के शास्त्र का ज्ञान स्वयमेव उत्पन्न हो गया था। शास्त्र ज्ञान के फलस्वरूप प्रशम भाव उत्पन्न हुम्रा था। इससे उनकी चेष्टाएँ जगत् का हित करने वाली होती थीं। उन चेष्टाम्रों द्वारा वे प्रजाजन का पालन करते थे।

# प्रभुकी विशेषता

उन ऋषभनाथ तीर्थंकर के विषय में महाकवि की यह सूक्ति हृदयहारिणी है :—

१ कः पण्डितो नाम शिखण्डमण्डने मराललीलागतिदीक्षिकोऽथवा ।
 तैसर्गिकज्ञाननिधेर्जगद्गुरोर्गुरुच शिक्षासु बभूव तस्य कः ।।६—१३।।

## वोर्घवर्शी सुदीर्घायुः दीर्घबाहुश्च दीर्घदृक् । स दीर्घसूत्रो लोकानां स्रभजत् सूत्रधारताम् ॥१८८॥

वे दीर्घदर्शी थे ग्रथित् दूर तक की बातें सोचते थे। उनकी ग्रायु दीर्घ थी। उनकी भुजाएँ दीर्घ थीं। उनके नेत्र दीर्घ थे। वे स्थिरतापूर्व कि विचार के उपरान्त कार्य करते थे, इससे दीर्घसूत्र थे। ग्रतः वे तीनों लोकों की सूत्रधारता ग्रथीत् गुरुता को प्राप्त हुए थे। इस कथन से यह बात विदित होती है कि सुरेन्द्र समुदाय भी भगवान से मार्गदर्शन प्राप्त करता था। सौरभ समन्वित सुन्दर सुमन के समीप सभी सत्पुरुष रूप मधुकर स्वयमेव ग्राया करते थे। प्रभू में गम्भीरता थी, साथ में ग्रवस्था के ग्रनुरूप परिहासप्रियता तथा विनोदशीलता भी उनमें थी। समस्त कलाग्रों ग्रौर विद्याग्रों के ग्राचार्य प्रभु के समीप ग्राया करते थे। वे वैयाकरणों के साथ व्याकरण सम्बन्धी चर्चा करते थे, कभी किवयों के साथ काव्य विषय की वार्ता करते थे ग्रौर कभी वादियों के साथ वादगोष्ठी करते थे।

## प्रभुका विनोद

विनोदवश कभी मयूरों का रूप धारण करने वाले नृत्य करते हुए देव-किंकरों को वे भगवान लय के ग्रनुसार ताल देकर नृत्य कराते भे । यह वर्णन कितना मधुर है :—

कांश्चिच्च शुकरूपेण समासादितविक्रियान् । संपाठं पाठयंछ्लोकान् ग्रम्लिष्टमधुराक्षरम् ।।१६४।।

कभी विक्रिया शक्ति से तोते का रूप धारण करने वाले देवकुमारों को वे प्रभु स्पष्ट तथा मधुर स्रक्षरों से श्लोक पढ़ाते थे। हंसविकयया कांश्चित कुजतो मन्द्रगढ़गढम्।

विसभंगैः स्वहस्तेन दत्तैः संभावयन्मुहुः।।१९५।।

वे कभी-कभी हंस रूप विक्रिया कर धीरे-धीरे गद्गद् शब्द करने वाले देवों को भ्रपने हाथ से मृणालखण्ड देकर सन्तुष्ट करते भे । इन्द्र महाराज सदा भगवान को स्रानन्दप्रद सामग्री पहुँ-चाने में हर्ष का स्रनुभव करते थे। 'प्रयोजनमनुद्दिश्य न मन्दोपि प्रवर्तते'—बिना प्रयोजन के मन्दमित की भी प्रवृत्ति नहीं होती है, तब इन्द्र की जिनेन्द्रसेवा का भी कुछ रहस्य होना चाहिये? समृद्धि के ईश्वर सुरेन्द्र के समीप स्रमर्यादित सुख की सामग्री रहती है। वह स्वाधीन है। किसी का सेवक नहीं है, फिर भी वह जिनेन्द्रदेव का किंकर बना हुस्रा प्रभु की सेवा में स्वयं स्वेच्छा से प्रवृत्त होता है तथा दूसरों को प्रवृत्त कराता है। इस सेवा का क्या लक्ष्य हैं?

#### इन्द्र का मनोगत

महान् ज्ञानी इन्द्र इस तत्व को समझता है, कि पुण्यकर्म के क्षय होने पर वह एक क्षण भी स्वर्ग में न रह सकेगा । सारा ऐश्वर्य तथा वैभव स्वप्न-साम्राज्य सदृश शून्यता को प्राप्त होगा । इन्द्र के पास सब कुछ है, किन्तु ग्रविनाशी ग्रानन्द नहीं है । उस ग्रात्मानन्द की उपलब्धि के लिये ही वह जिननाथ की निरन्तर ग्राराधना करता है, तािक जिनभक्ति रूपी नौका के द्वारा वह संसार समुद्र के पार पहुँच जाय । भगवान् के समीप इन्द्र यह ग्रनुभव ही नहीं करता है, कि वह ग्रसंख्य देवों का स्वामी है, ग्रपरिमित वैभव तथा समृद्धि का ग्रधीश्वर है । वह तो सोचता है कि "मैं जिनेन्द्र भगवान का सेवक नहीं, उनके दास का भी सेवक हूँ । मैं जिनेन्द्र का दासानुदास हूँ ।" भगवान के लिए भोगोपभोग की सामग्री सदा स्वर्ग से ग्राती रहती थी । इन्द्र को तो ऐसा लगता था, मानो स्वर्ग में कुछ नहीं है, सबसे बड़ा स्वर्ग भगवान के चरणों के नीचे है । उन चरणों के समक्ष विनीत-वृत्ति द्वारा यह जीव इतना उच्च होता है कि उसके समान दूसरा नहीं होता ।

महापुराणकार कहते हैं——
प्रतिदिनममरेन्द्रोपाहृतान् भोगसारान् ।
सुरभि-कुसुममाला-चित्रभूषाम्बरादीन् ।।

लिततसुरकुमारैरिगितज्ञैर्वयस्यैः । सममुपहितरागः सोन्वभूत् पुण्यपाकात् ।।२११।।

वे भगवान पुण्यकर्म के उदय से प्रतिदिन इन्द्र के ढ़ारा भेजे हुए सुगन्धित पुष्पों की माला, ग्रनेक प्रकार के वस्त्र तथा ग्राभू-षण ग्रादि श्रेष्ठ भोगों का ग्रपना ग्रभिप्राय जानने वाले सुन्दर देव-कुमारों के साथ प्रसन्न होकर ग्रनुभव करते थे।

### प्रभुका तारुण्य

धीरे धीरे भगवान ने यौवन ग्रवस्था को प्राप्त किया । ग्राचार्य कहते हैं :---

> म्रथास्य यौवने पूर्णे वपुरासीन्मनोहरम् । प्रकृत्यैव शशी कान्तः कि पुनक्शरदागमे ।।१५–३१।।

यौवन अवस्था पूर्ण होने पर भगवान का शरीर बहुत ही मनोहर हो गया था। सो ठीक ही है, क्योंकि चन्द्रमा स्वभाव से ही सुन्दर होता है; यदि शरद्ऋतु का आगमन हो जावे तो फिर कहना ही क्या है?

तदस्य रुरचे गात्रं परमौदारिकाह्वयम् । महाभ्युदय-निःश्रेयसार्थानां मूलकारणम् ॥१५--३२॥

त्रतर्व भगवान का परम ग्रौदारिक नाम का शरीर शोभायमान होता था । उनका वह शरीर महान् ग्रभ्युदययुक्त मोक्ष पुरुषार्थ का मृल कारण था ।

भगवान की स्रनुपम सौन्दर्यपूर्ण छबि को स्रपनी पुण्य-कल्पना द्वारा निहारते हुए भूधरदास जी लिखते हैं :—

रहो दूर ग्रंतर की महिमा बाहिज गुन वर्णत बल कांपे। एक हजार ग्राठ लच्छन तन तेज कोटि रवि किरण न तापे। सुरपति सहस ग्रांख ग्रंजिल सों रूपामृत पीवत नींह घापे। तुम बिन कौन समर्थ वीर जिन जगसों काढ़ मोक्ष में थापे।

### पंच बालयति तीर्थंकर

चौबीस तीर्यंकरों में वासुप्ज्य, मिल्लनाथ, नेमिनाथ, पारसनाथ तथा महावीर भगवान ये पंच बालयित रूप से विस्यात हैं, क्योंकि ये बालब्रह्मचारी रहे हैं; शेष उन्नीस तीर्थंकरों ने पहले गृहस्था-श्रम स्वीकार किया था, पश्चात् काललिध प्राप्त होने पर उन्होंने साध् पदवी ग्रंगीकार की थी।

# महाराज नाभिराज का निवेदन

महाराज नाभिराज ने भगवान ऋषभदेव को विवाह योग्य देखकर कहा :—

> हिरण्यगर्भस्त्वं थाता जगतां त्वं स्वभूरसि । निभमात्रं त्वदुत्पत्तौ पितृम्मन्या यतो वयम् ।।१५--५७।।

हे देव ! श्राप कर्मभूमिरूपी जगत् की सृष्टि करने वाले ब्रह्मा हैं । श्राप स्वभू हैं । श्राप स्वयमेव उत्पन्न हुए हैं । श्रापकी उत्पत्ति में हम लोग माता, पिता हैं, यह कथन निमित्त मात्र है ।

यथार्कस्य समुद्भूतौ निमित्तमुदयाचलः। स्वतस्तु भास्वानुद्याति तथैवास्मद्भवानपि।।५८।।

जैसे सूर्य के उदय में उदयाचल निमित्तमात्र है। सूर्य तो स्वयं ही उदित होता है, इसी प्रकार ग्रापकी उत्पत्ति में इम निमित्त-मात्र हैं। ग्राप स्वयं ही उत्पन्न हुए हैं।

### पाणिग्रहण

इसके पश्चात् पिता ने प्रभु के पाणिग्रहण संस्कार का विचार उपस्थित किया । उन्होंने पिता की बात स्वीकार की । पिता ने यशस्वती तथा सुनन्दा नामकी राजकन्याग्रों के साथ उनका विवाहोत्सव किया ।

#### भरत जन्म

योग्यकाल व्यतीत होने पर यशस्वती महादेवी ने चैत्रकृष्णा

नवमी के दिन जब मीन लग्न, ब्रह्मयोग, धन राशि का चन्द्रमा तथा उत्तराषाढ़ नक्षत्र था, उस समय ज्येष्ठ पुत्र भरत को उत्पन्न किया । तन्नाम्ना भारतं वर्षमितिहासीऽजनास्पदम् । हिमाबेरासमृद्रास्च क्षेत्रं चक्रभृतास्टिद्म् ।।१५-१५६।।

इतिहास वेत्ताग्रों का कथन है कि हिमवान पर्वत से लेकर समुद्र पर्यन्त चक्रवितयों का क्षेत्र भरत के कारण भारतवर्ष नाम से विक्यात हुग्रा।

#### भगवान द्वारा संस्कार कार्य

भगवान ने श्रपनी संताति को योग्य बनाने में पूर्ण सावधानी रखी थी। भरत के यज्ञोपवीत ग्रादि संस्कार स्वयं भगवान ने किए थे। जिनसेन स्वामी लिखते हैं:—

> श्रन्नप्राशन—चौलोपनयनादीननुष्रमात् । क्रियाविघीन् विधानज्ञः सब्दैवास्य निसृष्टवान् ॥१६४॥

क्रियाकांड के ज्ञाता (विधानज्ञ) भगवान ने भरत के ग्रन्न-प्राशन ग्रथात् पहली बार ग्रन्नाहार कराना, चौल (मुंडन), उपनयन (यज्ञोपवीत) ग्रादि संस्कार-क्रिया रूप विधि स्वयं की थी।

#### भ्रम-शोधन

इस परमागम के कथन को ध्यान में रखकर उन लोगों को अपनी भ्रांत धारणा सुधारना चाहिए, जो यह एकान्त मत बना चुके हैं, कि यज्ञोपवीत भ्रादि का जैन संस्कृति में कोई स्थान नहीं है। महापुराण किल्पत उपन्यास नहीं है, जिसमें लेखक ने अपने स्वतन्त्र विचारों के पोषणार्थ यथेच्छ मिश्रण कर दिया हो।

# प्रथमानुयोग क्या है ?

ग्राज के स्वतन्त्र लेखक ग्रपने विचारों को निर्भय हो ग्रार्ष ग्रन्थों में मिला दिया करते हैं क्योंकि उन्हें जिनेन्द्र काणी में परिवर्तन करने के महापाप का पता नहीं है; ऐसी भूल सत्य महाव्रती महामुनि जिनसेन स्वामी सदृश वीतराग साधुराज कभी भी नहीं कर सकते क्योंकि उन्हें कुगति में जाने का डर था। उनका महापुराण प्रथमानुयोग नामसे प्रख्यात परमागम में श्रन्तर्भूत होता है। प्रथमानुयोग में स्वकल्पित गप्पें नहीं रहतीं। वह सत्य प्रतिपादन से समलंकृत रहता है। स्वामी समंतभद्र ने प्रथमानुयोग के विषय में लिखा है—

प्रथमानुयोगमर्थास्यानं चरितं पुराणमपि पुण्यम् । बोधि-समाधि-निधानं, बोधित बोधः समीचीनः ॥४३॥

उत्तम ज्ञान-बोधि, समाधि के भण्डार रूप अर्थों का अर्थात् पुरुषार्थं चतुष्टय का प्रतिपादन करने वाले एक पुरुष की जीवनकथा रूप चरित्र तथा त्रेसठ शलाका पुरुषों की कथा रूप पुराण को, पृण्यदायी प्रथमानुयोग कहता है।

श्राचार्य प्रभाचन्द्र ने 'श्रथिंग्यान' विशेषण पर प्रकाश डालते हुए लिखा है कि परमार्थ विषय का प्रतिपादन ग्रथिंग्यान है । उसका उल्लेख करने से किल्पत प्रतिपादन का निषेध हो जाता है । श्राचार्य की टीका के ये शब्द ध्यान देने योग्य हैं । ''तस्य (प्रथमानुयोगस्य) प्रकिल्पितत्व-ब्यवच्छेदार्थमर्थांग्यानिति विशेषणं, श्रथंस्य परमार्थस्य विषयस्याख्यानं प्रतिपादनं यत्र, येन वा तं ।''

जिनेन्द्र भगवान कथित ग्रागम के ग्रर्थ में स्वेच्छानुसार परिवर्तन करने वाले व्यक्ति को तथा उसके कार्य में ग्रर्थादि के द्वारा सहायक बनने वालों को ग्रपने ग्रंधकारमय भविष्य को नहीं भुलाना चाहिए। कम से कम मुमुक्षु वर्ग को विषय लोलुपी बुद्धिमानों के जाल से ग्रपने को बचाना चाहिए। स्वतन्त्र चिंतन के क्षेत्र में प्रत्येक विज्ञ व्यक्ति को विचार व्यक्त करने के विषय में ग्रिधकार है, किन्तु जब वह ग्रन्य रचनाकार के मन्तव्य को विकृत कर स्वार्थ पोषण करता है तब वह ग्रक्षम्य ग्रपराध करता है।

इसिलये सत्पुरुष का कर्तव्य है कि ग्रागम के साथ खिलवाड़ न करे। जब भगवान ऋषभदेव ने स्वयं ग्रपने पुत्रों के यज्ञोपवीत ग्रादि संस्कार किए थे तब उनको जैन संस्कृति की वस्तु न मानना क्या ग्रनुचित नहीं है ?

### भरत बन्धु

भरत के पश्चात् उनके निन्यानवे भाई ग्रौर हुए । वे सभी चरम-शरीरी ग्रौर बड़े प्रतापी थे । भरत की बहिन का नाम ब्राह्मी था । सुनंदा महादेवी से प्रतापी पुत्र बाहुबली तथा सुन्दरी नामकी पुत्री का जन्म हुग्रा था ।

## बाहुबली

बाहुबली के नाम की भ्रन्वर्थता पर महाप्राणकार इस प्रकार लिखते हैं—

> बाह् तस्य महाबाहोः ग्रधातां बलमूष्ण्जितम् । यतो बाह्बलीत्यासीत् नामास्य महसां निघेः ।।१६—–१७।।

उन तेजपुंज विशाल बाहु की दोनों भुजाएं उत्कृष्ट बल से परिपूर्ण थीं; इसलिये उनका बाहुबली नाम सार्थक था ।

भगवान के सभी पुत्र पुण्यशाली थे। उनकी भुजायें घुटनों तक लम्बी थीं ग्रौर वे व्यायाम के कारण कठोर थीं। "व्यायाम कर्कशौ बाहू पीनावाजानुलंबिनौ" (४६) सब राजकुमारों में भरत सूर्य तुल्य, बाहुबली चन्द्र समान तथा ग्रन्य राजकुमार नक्षत्र मंडल सदृश शोभायमान होते थे। ब्राह्मी दीप्ति के समान ग्रौर सुन्दरी चांदनी के समान प्रतीत होती थी। उनके मध्य भगवान किस प्रकार शोभायमान होते थे, इसे महाकवि इस प्रकार व्यक्त करते हैं—

स तैः परिवृतः पुत्रैः भगवान् वृषभो-वभौ । क्योतिर्गणैः परिक्षिप्तो यथा मेरु महोवयः ।।१६---७१॥

तीर्थंकर

८२ ]

जिस प्रकार महान उन्नत मेरु पर्वत ज्योतिषी देवों से घिरा हुग्रा शोभायमान होता है, उसी प्रकार वृषभदेव भगवान् ग्रपने पुत्रादि से घिरे हुए सुशोभित होते थे।

# म्रादिनाथ प्रभुका शिक्षा प्रेम

भगवान् ने ब्राह्मी श्रौर सुन्दरी को विद्या प्राप्ति के योग्य देखकर कहा :—

इदं वपुर्वयञ्चेदं इदं शोल-मनीदृशम्। विद्यया चेद्विभूष्येत सफलं जन्मवामिदम्।।६७।।

पुत्रियों ! तुम दोनों का यह शरीर, यह अवस्था तथा तुम्हारा अपूर्व शील यदि विद्या द्वारा अलंकृत किया जाय, तो तुम दोनों का जन्म सफल हो जायगा।

> विद्यावान्पुरुषो लोके सम्मीतं यादि कोविदैः। नारी च तद्वती धत्ते स्त्रीसृष्टेरग्रिमं पदम् ॥६८॥

इस लोक में विद्यावान् पुरुष विद्वानों द्वारा सन्मान को प्राप्त करता है तथा विद्यावती नारी महिला समाज में प्रमुखता को प्राप्त करती है।

> तद् विद्याग्रहणे यत्नं पुत्रिके कुरुतं युवाम् । तत्संग्रहण-कालोयं युवयोर्वर्ततेधुना ।।१०२।।

ग्रतएव हे पुत्रियों, तुम दोनों विद्या प्राप्ति के लिए प्रयत्न करो । तुम दोनों के विद्या ग्रहण करने के योग्य यह काल है ।

> इत्युक्त्वा म्हुराझास्य विस्तीर्णे हेमपट्टके। ग्रिधिवास्य स्विचित्तस्यां श्रुतदेवीं सपर्यया।।१०३।। विभुः करद्वयेनाम्यां लिखन्नक्षरमालिकां। उपादिशल्लिपं संस्थास्थानं चाङ्कौरनुक्रमात्।।१०४।।

यह कहकर भगवान् ने उन दोनों को ग्रनेक बार ग्राशीर्वाद दिया । उन्होंने ग्रपने ग्रंत:करण में विद्यमान श्रुतदेवता की पूजा की । भगवान् ने ग्रपने एक हाथ से ग्रक्षर मांलिका ग्रौर दूसरे से संख्या रूप ग्रंकों को लिखकर ज्ञान कराया । भगवान् ने पुत्रियों के समान भरतादि पुत्रों को भी शिक्षा दी। उन्होंने अपने पुत्रों की रुचि तथा योग्यता आदि को लक्ष्य में रख कर भिन्न-भिन्न विषयों की शिक्षा दी थी। उन्होंने भरत को अर्थशास्त्र में निपुण बनाया था (भरतायार्थशास्त्रं च), वृषभसेन को (जो आगे जाकर भगवान् के समवशरण में मुख्य गणधर पदवी के धारक हुए) गीत-वाद्यादि की शिक्षा दी थी। बाहुबली कुमार को आयुर्वेद, धनुर्वेद, अश्व, गजादि के तंत्र, रत्नपरीक्षा, सामुद्रिक शास्त्र आदि में निपुण बनाया था।

#### सार की बात

किमत्र बहुनोक्तेन शास्त्रं लोकोपकारि यत्। तत्सर्वमादिकर्तासौ स्वाः समन्वशिषत प्रजाः।।१२५।।

इस सम्बन्ध में ग्रधिक कहने से क्या प्रयोजन है; भगवान् ग्रादिनाथ ने जो-जो लोक-कल्याणकारी शास्त्र थे, वे सब ग्रपने पुत्रों को सिखाए थे।

भगवान् ने जिस शैली का श्राश्रय ले श्रपनी संतित को स्वयं शिक्षा दी उसके श्रनुसार शिक्षा की व्यवस्था कल्याणप्रद होगी। शिक्षार्थी के नैसींगक झुकाव एवं सामर्थ्य का विचार किए बिना सबको एक ही ढँग पर शिक्षित करने का प्रयास इष्ट फलप्रद नहीं हो सकता। भगवान् ने लोकोपकारी शास्त्रों की शिक्षा दी थी। जो शास्त्र पाप प्रवृत्तियों को प्रोत्साहन दे पतन के पथ में पुरुषों को पहुँचाते हैं, वे लोकोपकारी न होकर लोकापकारी हो जाते हैं। वर्तमान युग में जीव वध तथा पापाचार के पोषण हेतु जो शिक्षा की व्यवस्था है, वह जिनेन्द्र की विचार पद्धित के प्रतिकूल है।

भगवान् ने ब्राम्ही ग्रौर सुन्दरी नामकी कन्याग्रों की शिक्षा को प्राथमिकता देकर यह भाव दर्शाया कि पुरुष वर्ग का कर्तव्य है कि वह कन्याग्रों को ज्ञानवती बनाने में विशेष उत्साह धारण करे। उनके शिक्षित बनने पर समाज का ग्रधिक हित होता है।

### प्रजा की प्रार्थना

भगवान् ऋषभदेव के समय में भोग-भूमि की समाप्ति एवं कर्म-भूमि की नवीन व्यवस्था प्रचलित हुई थी। एक दिन प्रजाजन भगवान् के शरण में ग्राकर इस प्रकार निवेदन करने लगे "भगवान्! ग्रब कल्पवृक्ष तो नृष्ट हो गए इसलिए हम किस प्रकार क्षुधादि की वेदना को दूर करें?" उन्होंने कहा था:—

> वांछन्त्यो जीविकां देव त्वां वयं शरणं श्रिताः। तम्र स्त्रायस्व लोकेश तदुपायप्रदर्शनात्।।१३६।।

हे देव ! हम लोग ग्राजीविका प्राप्ति की इच्छा से ग्रापके शरण में ग्राए हैं; ग्रतः हे लोकेश ! जीविका का उपाय बताकर हम लोगों की रक्षा कीजिए ।

### प्रजापति ने क्या किया ?

उस समय भगवान् के हृदय में दया का भाव उत्पन्न हुन्ना । वे म्रपने मन में इस प्रकार विचार करने लगे :—

पूर्वापर-विवेहेषु या स्थितिः समवस्थिता।
साद्य प्रवर्तनीयात्र ततो जीवन्त्यमूः प्रजाः ।।१४३।।
खट्कर्माणि यथा तत्र यथा वर्णाश्रमस्थितिः।
यथा ग्राम-गृहादीनां संस्त्यायश्च पृथिष्वधाः ।।१४४।।
तथा ऽत्राप्युचिता वृत्तिः उपायैरेभिरंगिनाम्।
नोपायान्तरमस्त्येषां प्राणिनां जीविकां प्रति।१४५।।
कर्मभूरस्य जातेयं व्यतीतौ कल्यभूरुहाम्।
ततोऽत्र कर्मभिः षड्भिः प्रजानां जीविकोचिता ।।१४६-पर्व १६
महापुराष

पूर्व तथा पश्चिम विदेह क्षेत्र में जो स्थिति इस समय विद्यमान है, वही पद्धित यहाँ प्रवृत्त करने योग्य है। उससे यह प्रजा जीवित रह सकती है। वहाँ जिस प्रकार ग्रसि, कृषि भ्रादि छह कर्म हैं, क्षत्रिय ग्रादि वर्ण की तथा ग्राश्रम की व्यवस्था है, ग्राम,

घर ग्रादि की पृथक्-पृथक् रचना हैं, उसी प्रकार की व्यवस्था यहाँ भी होना चाहिए। इन्हीं उपायों से प्राणियों की ग्राजीविका चल सकती है ग्रीर ग्रन्य उपाय नहीं है। कल्पवृक्षों के नष्ट हो जाने से ग्रंब कर्मभूमि का प्रादुर्भाव हुग्रा है; इसलिये कृषि ग्रादि षट्-कर्मों के द्वारा ग्रंपनी जीविका करना उचित है।

### जिनमन्दिर का निर्माग

इस प्रकार विचार करने के उपरांत भगवान् ने प्रजा को ग्राक्वासन दिया, कि तुम भयभीत मत होग्रो । इसके पक्चात् भगवान् के द्वारा स्मरण किए जाने पर देवों के साथ इन्द्र ने वहाँ ग्राकर प्रजा की जीविका के लिए उचित कार्य किया । \*सर्व प्रथम इन्द्र ने योग्य समय, नक्षत्र, लग्न ग्रादि के संयोग होने पर ग्रयोध्या पुरी के मध्य में जिन मन्दिर की रचना की; पक्चात् चारों दिशाश्रों में भी जिनमंदिरों की रचना की । तदनन्तर ग्राम, नगरादि की रचना संपन्न की । उन ग्रामादि में प्रजा को बसाकर भगवान् की ग्राज्ञा लेकर इन्द्र स्वर्ग चला गया । भगवान् ने प्रजा को छह कर्मी द्वारा ग्राजीविका करने का उपदेश दिया था ।

## षट् कर्म

त्रसिर्मावः कृषिविद्या वाणिज्य शिल्पमेव च। कर्माणीमानि षोढ़ा स्युः प्रजाजीवनहेतवः ॥१७६॥ तत्र वृत्ति प्रजानां स भगवान् मतिकौशलात् । उपादिक्षत् सरागो हि स तवासीज्जगव्गुरुः ॥१८०॥

ग्रसि (शस्त्रकर्म), मिष (लेखन कर्म), कृषि, विद्या ग्रर्थात् शास्त्र के द्वारा उपजीविका करना (विद्या शास्त्रोपजीवने),

\*शुभे दिने सुनक्षत्रे सुमुहूर्त-अभोदये । स्वोच्चस्थे गुग्रहेषुच्चै स्नानुकूल्ये जगद्गुरोः ।।१४६।। कृतप्रथम-मांगल्ये सुरेन्द्रो जिनमंदिरम् । न्यवेशयत्पुरस्यास्य मध्ये दिक्ष्वप्यनुक्रमात ।।१५०, पर्व १६।। वाणिज्य (व्यापार) तथा शिल्प (शिल्पं स्यात्करकौशलम्) हस्त की कुशलता से जीविका करना ये छह कार्य प्रजा के जीवन के हेतु हैं।

भगवान् ने ग्रपनी बुद्धि की कुशलता से प्रजा को उनके द्वारा वृत्ति ग्रर्थात् ग्राजीविका करने का उपदेश दिया, क्योंकि उस समय भगवान् सरागी थे।

#### वर्ग-व्यवस्था

उत्पादिता स्त्रंयो वर्णाः तदा तेनादिवेधसा। क्षत्रियाः वणिजः शूद्राः क्षतत्राणादिभिर्णुणैः ॥१८३॥

उस समय उन ग्रादि ब्रह्मा भगवान् ने तीन वर्ण उत्पन्न किए, जो क्षत-त्राण ग्रर्थात् विपत्ति से रक्षण करना, कृषि, पशुपालन, तथा सेवादि गुणों के कारण क्षत्रिय, वैश्य तथा शूद्र कहलाए ।\*

यावती जगती वृत्तिः स्रपापोपहता च या।

सा सर्वास्य मतेनासीत् स हि धाता सनातनः ।।१८८।।

उस समय जगत् में जितने पाप रहित आ्राजीविका के उपाय थे, वे सब वृषभदेव भगवान् की सम्मति से प्रवृत्त हुए थे, क्योंकि वे ही सनातन ब्रह्मा हैं। भगवान् ने कृतयुग-कर्मभूमि का प्रारम्भ किया था।

## कर्मभूमि का स्रारम्भ

श्राषाढ़ मासबहुल-प्रतिपद्दिविसे कृती । कृत्वा कृतयुगारंभं प्राजापत्यमुपेयिवान् ।।१६२।।

जातिगोत्रादिकर्माणि शुक्लध्यानस्य हेतवः। येषु ते स्युस्त्रयो वर्णाः शेषाः शूद्राः प्रकीर्तिताः ॥७४-४६३॥

<sup>\*</sup>उत्तरभुराण में स्राचार्य गुणभद्र ने जातिमूढ़ता का दोषोद्भावन करते हुए लिखा है कि शुक्लध्यान के लिये उच्चगोत्र, जाति-वर्ण स्रादि की भी स्नावश्यकता है। यह विशेषता त्रिवर्ण में है। शूद्र वर्ण में यह नहीं पाई जाती। स्नागम के श्रद्धालुस्रों का ध्यान स्वामी गुणभद्र के इस पद्य की स्रोर जाना चाहिए:——

उन भगवान् ने स्राषाढ़ कृष्णा प्रतिपदा के दिन कृतयुग का स्रारम्भ करके 'प्रजापति' संज्ञा को प्राप्त किया था ।

## वर्ण-व्यवस्था ग्रागमोक्त है

इस वर्णन से यह बात स्पष्ट होती है, िक जिस विदेह क्षेत्र में सदा तीर्थंकरों का सानिध्य प्राप्त होता है, तथा उनके द्वारा जीवों को मार्ग दर्शन प्राप्त होता है, वहाँ वर्णाश्रम-व्यवस्था है। इस भरत क्षेत्र में भगवान् ग्रादि ब्रम्हा ऋषभदेव ने जो वर्ण व्यवस्था का उपदेश दिया था, वह उन्होंने ग्रपनी कल्पना द्वारा नहीं रचा था, बिल्क उन्होंने विदेह क्षेत्र की व्यवस्था (जहाँ नित्य कर्मभूमि है) के ग्रनुसार भरतक्षत्र की भी व्यवस्था का उपदेश दिया, क्योंकि यहाँ भी कर्मभूमि का प्राद्भिव हो गया था।

कोई कोई यह सोचते हैं, कि जैनधर्म में वर्णाश्रम व्यवस्था का ग्रभाव है। वह तो ब्राह्मण धर्म की नकल या प्रभाव मात्र है। यह कथन महापुराण रूप श्रागम ग्रंथ के वर्णन के प्रकाश में श्रयथार्थ प्रमाणित होता है। ग्रागम के श्राधार को प्रमाणिक मानने वाला मुमुक्षु तो यह सोचेगा, कि ग्रन्य परम्परा में पाई जाने वाली व्यवस्था जैन परम्परा से ती गई है ग्रौर उस पर उन्होंने ग्रपनी पौराणिक, ग्रवैज्ञानिक पद्धति की छाप लगा ली है। यह वर्ण-व्यवस्था भगविज्जन-सेन स्वामी की निजी मान्यता है, ग्रौर उन्होंने उसे ग्रागम का रूप दे दिया है।

ऐसा कथन ग्रत्यन्त ग्रनुचित तथा ग्रशोभन है। जिनसेन स्वामी सदृश सत्य महाव्रती श्रेष्ठ ग्रात्मा के विषय में ऐसा ग्रारोप जघन्यतम कार्य है। उन पर ऐसा प्रतारणा का दोष लगाना महा पाप है। ग्राजकल वर्णाश्रम-व्यवस्था की पुण्य पद्धति के मूल पर कुठाराघात

<sup>\*</sup>र्यापरिवदेहेषु या स्थितिः समवस्थिता। साद्य प्रवर्तनीयात्र ततो जीवन्त्यमुः प्रजाः।।१६–१४३, महापुराण।।

होने से प्रजा की जीविका की समस्या उलझकर जटिलतम बनती जा रही है। इसके कारण ही सबका घ्यान ग्रात्मा के स्थान में पेट की रोटी की ग्रोर मुख्यता से जाया करता है। तीर्थंकर भगवान् द्वारा प्रति-पादित पद्धति के विरुद्ध जितनी प्रवृत्ति बढ़ेगी, उतनी ही ग्रशांति तथा दु:ख की भी वृद्धि हुए बिना न रहेगी।

#### राज्याभिषेक

जब भगवान् के द्वारा व्यवस्था प्राप्त कर प्रजा सुख से रहने लगी, तब बड़े वैभव के साथ भगवान् का ग्रयोध्यापुरी में राज्या-भिषेक हुग्ना था। उस राज्याभिषेक के लिये गंगा ग्रौर सिंधु महानदियों का वह जल लाया गया था, जो हिमवत् पर्वत की शिखर पर से धारा रूप में नीचे गिर रहा था तथा जिसका भूतल से स्पर्श नहीं हुग्रा था। पद्म, महापद्मग्रादि सरोवरों का जल, नंदीश्वर द्वीप संबंधी नंदोत्तरा ग्रादि वापिकाग्रों, क्षीर समुद्र, नंदीश्वर समुद्र, स्वयंभुरमण समुद्र ग्रादि का जल उस राज्याभिषेक के लिए लाया गया था।

पहले सुवर्ण निर्मित कलशों द्वारा इन्द्र ने राज्याभिषेक किया। इसके ग्रनन्तर नाभिराज ग्रादि ग्रनेक राजाग्रों ने 'ग्रयं राजिसहः राजवत्'—राजाग्रों में श्रेष्ठ ये वृषभदेव राज्य पद के योग्य हैं ऐसा मानकर उनका एक साथ ग्रभिषेक किया था।

# जनता द्वारा चरगों का ग्रभिषेक

नागरिकों ने भी उनके चरणों का ग्रिभिषेक किया था। किन्हीं ने कमल पत्र के बने हुए दोने से ग्रौर किसी ने मृत्तिका पात्र में सरयू का जल लेकर चरणाभिषेक किया था। पहले तीर्थ जल से ग्रीभिषेक हुग्रा था, पश्चात् कषाय जल से ग्रौर ग्रन्त में सुगंधित जल द्वारा ग्रिभिषेक सम्पन्न हुग्रा था। इसके ग्रनंतर कुछ कुछ गरम जल से भरे हुए सुवर्ण के कुण्ड में प्रवेश कर उन प्रजापित प्रभुने सुखकारी स्नानका ग्रनुभव किया था।

Γ

#### नीराजना

ग्रिभिषेक के पश्चात् भगवान की नीराजना (ग्रारती) की गई। भगवान ग्राभूषण, वस्त्र ग्रादि से ग्रलंकृत किए गए थे।

नाभिराजः स्वहस्तेन मौलिमारोपयत्त्रभोः।
महामुकुटबद्धानामधिराड् भगवानिति।।२३२।।

भगवान् 'महामुकुटबद्धानां ग्रधिराट्'—महामुकुटबद्ध राजाश्रों के शिरोमणि हैं, इससे महाराज नाभिराज ने श्रपने हाथ से प्रभु के मस्तक पर श्रपना मुकुट लगाया ।

#### शासन-पद्धति

भगवान् ने राज्य पदवी स्वीकार करने के बाद प्रजा के कल्याण निमित्त उनकी स्राजीविका के हेतु नियम बनाए । उन्होंने प्रत्येक वर्ण को स्रपने योग्य कर्त्तव्य पालन का स्रादेश दिया था ।

> स्वामिमां वृत्तिमुत्कम्य यस्त्वन्यां वृत्तिमाचरेत्। स पाथिवैनिहन्तव्यो वर्णसंकीणिरन्यथा।।१६–२४८।।

उस समय भगवान ने यह नियम प्रचलित किया था, कि जो वर्ण अपनी निश्चित श्राजीविका का परित्याग कर अन्य वर्ण की आजीविका को स्वीकार करेगा, वह दण्ड का पात्र होगा क्योंकि इससे वर्ण संकरता उत्पन्न होगी। महापुराणकार कहते हैं कि भगवान ने कर्मभूमि के अनुरूप दण्ड की व्यवस्था की थी, जिससे दुष्टों का निग्रह और शिष्टों का परिपालन होता था।

#### दण्ड नीति

दण्ड के विषय में उनका सिद्धांत था:--दण्डभीत्या हि लोकोऽयमपथं नानुषावति ।
युक्तदंडघरस्तस्मात् पार्थिवः पृथिवीं जयेत् ।।१६-२५३।।

दण्ड के भय से लोग कुमार्ग में नहीं जाते इसलिए उचित दण्ड भारक नरेन्द्र पृथ्वी को जीतता है। यह तीर्थंकर म्रादि जिनेन्द्र की नीति थी।

#### ग्रर्थ नीति

शासन का संचालन ग्रर्थ संग्रह की श्रपेक्षा करता है, इसलिए राजा प्रजा से कर ग्रर्थात् टैक्स लिया करता है । इस विषय में प्रभु की नीति बड़ी मधुर थी ।

> पयस्विन्या यथा क्षीरम् ब्रद्वोहेणोपजीव्यते । प्रजाप्येवं धनं दोह्या नातिपोडाकरैःकरैः ।।१६--२५४।।

जिस प्रकार दूध देने वाली गाय से उसे बिना किसी प्रकार की पीड़ा पहुँचाए दूध दुहा जाता है, उसी प्रकार राजा को भी प्रजा से धन लेना चाहिए। ग्रति पीड़ाकारी करों के द्वारा धन संग्रह नहीं करना चाहिये।

#### भगवान के नामान्तर

भगवान के द्वारा कर्मभूमि की प्रजा की स्रवर्णनीय सुख स्नौर शांति मिली थी। जगत् में भगवान को ब्रह्मा, विधाता स्रादि नामों से पुकारते हैं। महापुराणकार कहते हैं कि ये नाम भगवान के ही पर्यायवाची थे। उन्होंने कर्मभूमि रूपी जगत् का निर्माण किया था।

## विधाता विश्वकर्मा च स्रष्टा चेत्यादिनामभिः। प्रजास्तं व्याहरंतिस्म जगतांपतिमच्युतम्।।२६७।।

इसके सिवाय तीनों जगत् के स्वामी ग्रौर विनाश रहित भगवान को प्रजा विधाता, विश्वकर्मा ग्रौर स्रष्टा ग्रादि ग्रनेक नामों से पुकारती थी।

# प्रभु की लोक कल्यारण में निमग्नता

जिसे लोक-कल्याण, परोपकार, दीनोद्धार ग्रादि शब्दों द्वारा संकीर्तित करते हैं, उस कार्य में भगवान का बहुमूल्य जीवन व्यतीत हो गया । कुरल काव्य में लिखा है "प्रत्येक दिन, यद्यपि वह ग्रत्यिक मधुर प्रतीत होता है, वास्तव में हमारी ग्रायु की ग्रविध

ſ

को काटने वाला छुरा है"। चौरासी लाख पूर्व की ग्रायु में से तेरासी लाख पूर्व बीत गए। सुमधुर ग्रनुकूल सामग्री के मध्य पता नहीं चला, कि कितना काल चला गया। लौकिक दृष्टिकोण से देखने पर भगवान का कार्य ग्रत्यन्त मधुर ग्रौर प्रिय लगता था। ग्रपने महान् कुटुम्ब तथा विश्व के विशाल परिवार इन दोनों की चिन्ता, मार्गदर्शन तथा रक्षण कार्य में प्रभु की तन्मयता ग्राज के जगत् को बड़ी ग्रच्छी लगेगी।

# परमार्थ दृष्टि में

परमार्थ तत्व की उपलब्धि को जिन्होंने लक्ष्य बनाया है, उनकी ग्रपेक्षा एक तीर्थंकर का मोह के मृदुबन्धन में इतने लम्बे काल तक रहा भ्राना यथार्थ में भ्राश्चर्य की वस्तु थी । कमल के मृणाल तन्त के द्वारा सिंह के बन्धन की कल्पना जैसी विचित्र है, उसी प्रकार क्षायिक सम्यक्त्वी, ग्रवधिज्ञानी तथा त्रिभुवन में ग्रपूर्व सामर्थ्य संपन्न म्रन्तर्दृष्टि समलंकृत उज्ज्वल म्रात्मा का म्रनात्म पदार्थों में इतना म्रधिक काल व्यतीत करना कम ग्राक्चर्य की बात नहीं थी । कर्मभूमि का प्रारम्भ काल था । जनता को सच्चे धर्मामृत का रस पानकराकर धर्म तीर्थ की प्रवत्ति ग्रविलम्ब ग्रावश्यक थी, किन्तु भगवान का लक्ष्य उस स्रोर नहीं जा रहा है । प्रहरी स्वयं जागकर सोनेवालों को चोर तथा चोरी से सावधान करता है । मोह रूपी डाकू जीवन के रत्नत्रय को चुराकर उसकी दुर्गति करता है। तीर्थंकर भगवान के तेज, पराक्रम तथा व्यक्तित्व के कारण मोह दुर्बल हो जाता है, यह बात पूर्ण सत्य है, किन्तु यहाँ दूसरी ही बात दिख रही है । प्रहरी पर ही मोह का जाद चल गया प्रतीत होता है। सचमुच में मोह का उदय क्या क्या नहीं करता है ? भगवान प्रजापति हैं, परिवार के स्वामी हैं, प्राण हैं; इससे वे सबकी रक्षा में संलग्न है। परमार्थ दृष्टि से तत्व दूसरा है । कल्याणालोचना में श्रात्मा के उद्बोधन हेतु कितनी सन्दर ग्रौर सत्य बात लिखी है:---

तव को न भवति स्वजनः । त्वं कस्य न बन्धुः स्वजनो वा।। ग्रात्मा भवेत् ग्रात्मा। एकाकी ज्ञायकः शुद्धः।।४७।।

त्रात्मन् ! तेरा कोई कुटुम्बी नहीं है, तू किसीका बन्धु या कुटुम्बी नहीं है। तू ग्रात्मा ही है. तू ग्रकेला है, ज्ञायक स्वभाव है, निर्मल है।

#### इन्द्र की चिन्ता

भगवान का हृदय करुणापूर्ण था । इससे पीड़ित प्रजा का करुणाऋंदन सुनकर वे उनके निवारण तथा सांत्वना प्रदानमें लग गए थे। इस मार्ग से अविनाशी मोक्ष पद की प्राप्ति नहीं होती। संसार में विविध देव, देवताओं को देखने पर पता चलता है, कि उनमें से कुछ जीवों के प्रति ममता, राग तथा मोह में फंस गए और कुछ कोधादि के वशीभूत हो गए। राग-द्वेष की और न झुककर वीतराग भाव पूर्ण मनोवृत्ति जिनदेव की विशेषता है। इस वृत्ति के द्वारा ही मोह का नाश होता है।

गृहस्थाश्रम में वीतराग वृत्ति की उपलब्धि ग्रसम्भव है, यह बात भगवान के समक्ष उपस्थित करने की योग्यता किसमें है ? इन्द्र ने ग्रनेक बार इस विषय में सोचा कि भगवान ग्रनुपम सामर्थ्यधारी तीर्थंकर होते हुए भी प्रत्याख्यानावरण कषाय के तीव्रोदयवश परम शान्ति तथा कल्याण प्रदाता सकल संग-परित्याग की ग्रोर ध्यान नहीं दे रहे हैं। भगवान से ऐसा निवेदन करना कि ग्राप राज्य का त्यागकर तपोवन को जाइये, विवेकी इन्द्र को योग्य नहीं जंचता था। जगत् के गृह तथा परमपिता उन प्रभुसे कुछ कहना उनके गृह बनने की ग्रज्ञ चेष्टा सदृश बात होगी।

## संकेत द्वारा सुकाव

गम्भीर विचार के उपरान्त सौधर्मेन्द्र ने संकेत (Symbol)

द्वारा भगवान के समीप श्रपना सुझाव उपस्थित करना उपयुक्त सोच-कर प्रभु के समक्ष नीलांजना श्रप्सरा के सुन्दर नृत्य की योजना की । नीलांजना का जीवन कुछ क्षण शेष रहा था ।

## प्रभुकी प्रबुद्धता

नृत्य करते करते उस अप्सरा नीलांजना को प्रत्यक्ष में मृत्यु के मुख में जाते हुए देखकर भगवान की ग्रात्मा प्रबुद्ध हो गई। अवधिज्ञान के प्रयोग द्वारा उन्हें समस्त रहस्य ज्ञात हो गया। वे गंभीर हो वैराग्य के विचारों में निमग्न हो गए। रागवर्धक सामग्री राज-सभा का मन मुग्ध कर रही थी, किन्तु भगवान तपोवन की ग्रोर जाने की सोचने लगे। अब उनके जीवन प्रभात में वैराग्य रूप प्रभाकर के उदय की वेला समीप ग्रा गई। उनकी दृष्टि विशेष रूप से ज्योतिर्मय ग्रात्मदेव की ग्रोर केन्द्रित हो गई।



# तप-कल्यागाक

नीलांजना के जीवन के माध्यम द्वारा भगवान के मन में स्रलौकिक वैराग्य ज्योति जग गई। वैराग्य-सूर्य के उदय होने से मोह की स्रंधियारी दूर हो गई। प्रहापुराणकार के शब्दों में स्रादिनाथ भगवान विचार करते हैं:—

> नारीरूपमयं यंत्रमिदमत्यन्तपेलवम् । पश्यतामेव नः साक्षात् कथमेतत् श्रगाल्लयम् ॥३६॥

देखो ! यह नारीरूप ग्रत्यन्त मनोहर यन्त्र सदृश नीलांजना का शरीर हमारे साक्षात् देखते-देखते किस प्रकार क्षय को प्राप्त हो गया ?

> रमणीयमिदं मत्वा स्त्रीरूपं बहिरुज्ज्वलम् । पतन्तस्तत्र नश्यंति पतंग इव कामुकाः ।।३७।।

बाहर से उज्ज्वल दिखने वाले स्त्री के रूप को ग्रत्यन्त मनोहर मानकर कामीजन उस पर ग्रासक्त होकर प्रकाश पर पड़ने वाले पतंगे सद्श नष्ट होते हैं।

> क्टनाटकमेतत्तु प्रयुवतममरेशिना । नुनमस्मत्प्रबोधाय स्मृतिमाधाय धीमता ॥१७ पर्व, ३८॥

इन्द्र ने जो यह नीलांजना का नृत्य रूप कृत्रिम नाटक कराया था, यथार्थ में बुद्धिमान ग्रमरेन्द्र ने गम्भीर विचार पूर्वक हमारे प्रबोध हेतु ही ऐसा किया है।

## काल लब्धि का महत्व

काल लिब्ध समीप म्राने पर साधारण वस्तु भी महान् प्रबोध तो प्रदान करती है। किन्हीं की यह धारणा है कि काल द्रव्य तो पर तत्व है। उसकी म्रनुकूलता या प्रतिकूलता कोई महत्व नहीं धारण करती है। यह धारणा म्रागम तथा म्रनुभव के विरुद्ध है। कालद्रव्य

( 88 )

के द्वारा ही कार्य होता है, ऐसा एकान्त पक्ष अनेकान्त शासन को अमान्य है किन्तु द्रव्य, क्षेत्र, काल तथा भावरूप सामग्री चतुष्टय का भी महत्व है।

यदि कृषक खेत में बीज वपन करते समय द्रव्य, क्षेत्र, कालादि का उचित ध्यान रखता है, तो उसे इष्ट धान्य प्रचुर प्रमाण में परिपाक के पश्चात् प्राप्त होता है; किन्तु यदि उसने द्रव्यादि चटुष्टय की उपेक्षा की, तो ग्रन्त में उसकी मनोकामना पूर्ण नहीं होगी । स्वाति नक्षत्र के उदयकाल में यदि मेघ की दिन्दु सीप के भीतर प्रवेश करती है, तो उस जल का मुक्तारूप में परिणमन होता है । इस कालिक ग्रमुक्ता के ग्रभाव में सीप में गया हुग्रा जल मोती के रूप को नहीं धारण करता है ।

भूत नैगमनय की अपेक्षा दीपावली के दिन यह कहा जाता है—"अद्य दीपोत्सवदिने श्रीवर्धमानस्वामी मोक्षं गतः" (आलाप-पद्धित पृष्ठ १६६) आज दीपोत्सव के दिन ही वर्धमान स्वामी मोक्ष गए हैं। उस दीपावली के दिन जो वीरिनर्वाण के विषय में कालिक समानता के कारण चित्त में निर्मलता तथा प्रसन्नता की उपलब्धि होती हैं, वह प्रत्येक श्रावक के अनुभवगोचर है। दीपावली के दिन यदि पावापुरी क्षेत्र में वर्धमान भगवान की निर्वाण पूजा का सुयोग लाभ मिलता है, तो गृहस्थ अपने को विशेष भाग्यशाली अनुभव करता है।

# मरीचि का उदाहरएा

महावीर भगवान के जीव भरतेश्वर के पुत्र मरीचिकुमार ने ग्रपने पितामह ऋषभनाथ भगवान के साथ मुनिमुद्रा धारण की थी, किन्तु काललब्धि न मिलने से वह जीव किचित् न्यून कोड़ाकोड़ी सागर प्रमाण नाना योनियों में भ्रमण करता रहा। काललब्धि ग्राने पर वही जीव तीर्थंकर महावीर स्वामी के पद को प्राप्त कर चतुर्थकाल को समाप्त होने के तीन वर्ष साढ़े ग्राट माह शेष रहने पर मुक्ति-रमा का स्वामी बन गया । काललब्धि भी ग्रद्भुत है ।

### सिंह का भाग्य

सिंह पर्यायधारी जीव हरिण-भक्षण में उद्यत था। उसे अजितंजय तथा अमितगुण नाम के चारणमुनियुगल का उपदेश सुनने का सुयोग मिला। काललब्धि की निकटता ग्रा जाने से उस सिंह को धर्मोपदेश प्रिय लगा। उत्तरपुराण में गुणभद्र स्वामी उस मृगेन्द्र के विषय में लिखते हैं—

तत्वश्रद्धानमासाद्य सद्यः कालाविलव्छितिः। प्रणिवाय मनः श्रावकव्रतानि समावदे ॥७४—–२०८॥

कालादि की लब्धि मिल जाने से उस सिंह ने तत्वश्रद्धान ग्रथीत् सम्यक्त्व को प्राप्त कर श्रावक के व्रतों को चित्तपूर्वक स्वीकार किया । ग्राचार्य की उस मृगपित के विषय में यह उक्ति ग्रत्यन्त मार्मिक हैं:---

स्थिररौद्ररसः सद्यः स शमं समधारयत्। सच्छेल्यसमो मोह-क्षयोपशमभावतः ॥७४---२१०॥

मोहनीय का क्षयोपश्चम होने से स्थिरता को प्राप्त रौद्ररस-धारी उस सिंह ने कुशल ग्रिभिनेता के समान तत्काल शान्त रस को धारण किया; ग्रथीत् सदा रौद्र परिणाम वाला सिंह ग्रब प्रशान्त परणित वाला बन गया।

काललब्धि स्रादि के सुयोग समन्वित उस सिंह ने जन्मतः माँसाहारी होते हुए भी मांस का परित्याग कर परम कारुणिकता स्रङ्गीकार की । गुणभद्राचार्यं भविष्य में सिंह के चिन्ह वाले वर्धमान-भगवान बनने वाले उस मृगपित के विषय में लिखते हैं:—

वर्तं नैतस्य सामान्यं निराहारं यतो विना । कव्यावन्योस्य नाहारः साहसं किमतः परम् ॥७४----२११॥ उस सिंह ने समस्त ब्राहार त्याग के सिवाय ब्रन्य साधारण नियम नहीं लिया था, क्योंकि मांस के सिवाय उसका ब्रन्य प्रकार का ब्राहार नहीं था । इससे बड़ा साहस ब्रौर क्या हो सकता है ?

# सिंह की शिक्षा

स्राज मांसाहार में प्रवृत्त होने वाला तथा स्रपने को सभ्य स्रौर सुसंस्कृत मानने त्राला मनुष्य की मुद्राधारी प्राणी गम्भीरता पूर्वक इस मांसत्यागी मृगपित के जीवन को देखकर क्या कुछ प्रकाश प्राप्त करेगा ?

इस सत्य दृष्टान्त से यह बात स्पष्ट होती है कि जीवन में काललब्धि का कितना महत्वपूर्ण स्थान है। जो योग्य कालादि सामग्री को प्राप्त कर प्रमादी बनते हैं, उनको जीवन-प्रदीप बुझने के बाद पाप के फल से नरक में जाकर पश्चात्ताप करने तथा वर्णनातीत दुःख भोगने के सिवाय ग्रौर कुछ नहीं मिलता है। तीर्थंकर पदवी के स्वामी होते हुए भी परिग्रह का त्याग कर ग्रात्मशांति के लिए तपोवन की ग्रोर प्रस्थान करने वाली श्रेष्ठ ग्रात्माग्रों को देखकर मोही जीव को ग्रपने लिए शिक्षा लेनी चाहिये।

#### वंराग्य-ज्योति

धर्मशर्माभ्युदय में भोगों से विरक्त धर्मनाथ जिनेन्द्र के उज्ज्वल भावों का इस प्रकार चित्रण किया गया है :—

बालं वर्षीयांसमाद्यं दिरद्रं धीरं भीरूं सज्जनं दुर्जनं च । श्रदनात्येकः कृष्णवरमेव कक्षं सर्वग्रासी निविवेकः कृतान्तः ।।२०——२

विवेक शून्य यमराज बालक को, वृद्ध को, धनी को, निर्धन को, धीर को, भीरु को, सज्जन को, दुर्जन को भक्षण करता है। इसी से उसे सर्वग्रासी ग्रथीत् सब को ग्रास बनानेवाला कहते हैं। जैसे ग्रमिन समस्त जङ्गल को जला डालती है, इसी प्रकार यमराज भी सबको स्वाहा कर देता है।

वैराग्य की ज्योति प्रदीप्त होने पर तीर्थंकर शीतलनाथ भग-वान के मनोभावों को गुणभद्रस्वामी इस प्रकार प्रकाशित करते हैं:—— विषयैरेव चेत्सीख्यं तेषां पर्यन्तगोम्म्यहम्। ततः कृतो न मे तृष्तिः मिथ्या वैषयिकं सुखम्।।६—४१।।

इन्द्रियों के प्रिय भोग सामग्री से यदि ग्रानन्द प्राप्त होता है, तो मुझे सीमातीत विषय-सामग्री उपलब्ध हुई है, तब भी मुझे तृप्ति क्यों नहीं प्राप्त होती है ? ग्रतः तत्व की बात यही है कि भोग-सामग्री पर निर्भर सुख ग्रयथार्थ है।

> श्रौदासीन्यं सुखं तच्च सित मोहे कुतस्ततः। मोहारिमेव निर्मूलं विलयं प्रापये द्वतम् ॥६—४२॥

सच्चा सुख राग-द्वेष रहित उदासीन परणित में है । वह सुख मोह के होते हुए कैसे प्राप्त होगा ? इससे मैं शीघ्र ही मोह रूपी शत्रु को जड़ मूल से नष्ट करूँगा । मोह ही ग्रसली शत्रु है, क्योंकि उसके कारण श्रात्मा सत्य तत्व को प्राप्त करने से वंचित हो जाता है ।

# ऋपूर्व बात

श्राचार्य कहते हैं :—
श्रहमन्यदित द्वाभ्यां शब्दाभ्यां सत्यमिषतम्।
तथापि कोष्ययं मोहादाग्रहो विग्रहादिषु ।।द—४२ उत्तरपुराण।।
'श्रहं' श्रर्थात् में 'श्रन्यत्' श्रर्थात् पृथक् हूँ—इन दो शब्दों में
सत्य विद्यमान है, किन्तु मोहवश जीव की शरीरादि के विषय में
ममता उत्पन्न होती है। श्रर्थात् मोह के कारण 'श्रहं श्रन्यत्' में
पुद्गल से श्रलग हूं इस सत्य तत्व का विस्मरण हो जाता है।

#### उज्ज्वल निश्चय

ग्रतएव भगवान् ग्रपने मन में यह निश्चय करते हैं। छेतु मूलात्मकर्मपाशानशेषान्सद्यस्तीक्ष्णेस्तद्यतिष्ये तपोभिः। को वा कारागारुद्धं प्रबुद्धः शुद्धात्मानं वीक्ष्य कुर्यादुपेक्षां ॥२०–२३॥ धर्मशर्माभ्युदय तीर्थंकर [ ६६

यव में तीक्ष्ण तपस्या के द्वारा शीघ्र ही कर्म-बंधनों को मूल से काटने के लिए उद्योग करूँगा । ऐसा कौन व्यक्ति है जो मोह निद्रा दूर होने से जागकर अपनी निर्मल आत्मा को कर्मों के जेलखाने में पराधीन देखकर उपेक्षा या प्रमाद करेगा ? विष मिश्रित मधुर लगने वाले भोजन को कोई व्यक्ति अजानकारी वश तब तक खाता है, जब तक उसे यह सत्य अवगत नहीं होता कि इस भोजन में प्राण घातक पदार्थ मिले हुए हैं । रहस्य का ज्ञान होते ही वह तत्काल उस आहार को छोड़ देता है । इसके सिवाय वह उस उपाय का आश्रय लेता है, जिससे खाया गया विष निर्विषता को प्राप्त हो जाय । ऐसी ही स्थित अब भगवान् की हो गई ।

ग्रपने जीवन के ग्रनमोल क्षणों का ग्रपव्यय उनको ग्रब बहुत व्यथित कर रहा है। मन बारंबार पश्चात्ताप करता है। ग्रब उनकी ग्रात्मा सच्चे वैराग्य के प्रकाश से समलंकृत हो गई। जो ग्रयोध्यावासी उनकी ममता के केन्द्र थे, जो परिवार उनके स्नेह तथा ममत्व का मुख्य स्थल था, मनोवृत्ति में परिवर्तन होने से सभी कुछ ग्रात्म विकास में प्रबल विघ्न दिखने लगे।

श्रब उनको बाह्य कुटुम्ब के स्थान में श्रात्मा के सच्चे बंधुश्रों की इस प्रकार याद श्रा गई कि क्षमा, मार्दव, सत्य, शील, संयम श्रादि ही मेरे सच्चे बंधु हैं, कुटुम्बी हैं, श्रन्य बंधु तो बंध के मूल हैं, कुगित में पतन कराने वाले हैं। श्रब में पुन: मायाजाल में नहीं फसूँगा। श्रब मेरी मोह निद्रा दूर हो गई। नीलांजना के निमित्त ने उनके नेत्रों के लिए नील श्रंजन का काम किया। इस श्रंजन के द्वारा उन्हें सच्चे स्व श्रौर पर का पूर्ण विवेक हो गया। वैसे सम्यक्त्व के श्रधिपति होने से वे स्वानुभूति के स्वामी थे, किन्तु श्रंतर्मुख बनने में चारित्र मोह उपद्रव करता था। श्रब प्रवल श्रौर सजीव वैराग्य ने उनके श्रंतर्चक्षु खोल दिए।

# द्ष्टि परिवर्तन

मोह निद्रा दूर होने से वे भली प्रकार जाग चुके। प्रब उन्हें कर्मचोर नहीं लूट सकते हैं। जगने के पूर्व वे भगवान् पिता के रूप में भरत, बाहुबली, ब्राम्ही, सुंदरी को देखते रहे। पितामह के रूप मरीचि ग्रादि पौत्रों पर दृष्टि रखते थे। ग्रयोध्या की जनता को प्रजापित होने से ग्रात्मीय भाव देखते थे। ग्रब उनकी संपूर्ण दृष्टि बदल गई। एक चैतन्य ग्रात्मा के सिवाय सर्व पदार्थ पर रूप प्रति-भासमान हो गए। मोतिया बिन्दु वाले के नेत्र में जाला ग्राने से वह ग्रंघ सदृश हो जाता है। जाला दूर होते ही प्रकाश प्राप्त होता है। ग्रपना पराया पदार्थ स्पष्ट दिखने लगता है। ऐसा ही यहाँ हुग्रा।

नीलांजना को स्रवलम्बन बनाकर सुधी सुरराज ने भगवान् के नेत्रों को स्वच्छ करने में बड़ी चतुरतासे काम लिया। भगवान् के जन्म होने पर उस इंद्र ने स्नानन्दित हो सहस्रनेत्र बनाए थे। स्नाज भी सुरराज मोहजाल दूर होने से स्नाध्यात्मिक सौन्दर्य समन्वित विरक्त स्नादिनाथ प्रभु की स्नपने ज्ञान नेत्रों द्वारा नीराजना करते हुए-स्नारती उतारते हुए स्नपूर्व शान्ति तथा प्रसन्नता का स्नमुभव कर रहा है। इसका कारण यह है कि इन्द्र महाराज की जिनेन्द्र में जो भिक्त थी, वह मोहान्धकार से मिलन नहीं थी। वह सम्यक्त्व रूप चितामणि रन्न के प्रकाश से दैदीप्यमान थी।

## लौकांतिकों द्वारा समर्थन

ग्रब तक विरक्त तथा विषयों में ग्रनासक्त रहने वाले देविष रूप से माने जाने वाले लौकान्तिक देव ग्रपने स्थान से ही जिनेन्द्र को प्रणाम करते थे। सुदर्शन मेरु के शिखर पर सारे विश्व को चिकत करने वाले जिनेन्द्र भगवान का जन्माभिषेक हुग्रा। वहाँ चारों निकाय के देव विद्यमान थे, केवल इन विरक्त देविषयों का वहाँ ग्रभाव था। ये वैराग्य के प्रेमी कोकिल सदृश थे, जिन्हें ग्रपना मधुर गीत प्रारम्भ करने के लिए वैराग्यपूर्ण वसन्त ऋतु ही चाहिये थी, जिससे सब कष्टों का सदा के लिए ग्रन्त हो जाता है । योग्य वेला देखकर ये देर्वीष भगवान के समीप ग्राए ।

प्रभु को प्रणाम कर कहने लगे ''भगवन् ! स्रापने मोह के जाल से छटने का जो पिवत्र निश्चय किया है, वह स्राप जैसी उच्च स्रात्मा की प्रतिष्ठा के पूर्णतया स्ननुरूप है। स्रब तो धर्मतीर्थ-प्रवर्तन क योग्य समय स्रा गया है''—''वर्तते कालो धर्मतीर्थ-प्रवर्तने''। हरिवंशपुराण का यह पद्य बड़ा मार्मिक है:—

चतुर्गति-महादुर्गे दिङ्मूढ्स्य प्रभो दृढं । मार्गे दर्शय लोकस्य मोक्षस्थानप्रवेशकं ॥१--६६॥

हे नाथ ! चारोंगतिरूप महाटवी में दिशास्त्रों का परिज्ञान न होने से भटकते हुए जीवों को मुक्ति पुरी में पहुँचने का सुनिब्चित मार्ग बताइये।

> विश्रामन्त्वधुना गत्वा संतस्त्वद्दश्चिताध्वना। ध्वस्तजन्मश्रमा नित्यं सौस्ये त्रैलोक्यमूर्धनि।।६--७०।।

प्रभो ! अब आपके द्वारा बताए गए मार्ग पर चलकर सत्पुरुष जन्मश्रम शून्य होकर त्रिलोक के शिखर पर, जहाँ अविनाशी आनन्द है, पहुँचकर विश्राम करेंगे । वैराग्य की अनुमोदना के उपरान्त वे स्वर्ग चले गए ।

# ग्रभिषेक की ग्रपूर्वता

इसके अन्तर चारों निकायके देव आए। उन्होंने क्षीर सरोवर के जल से भगवान का अभिषेक किया। जन्मकल्याणक के समय निर्मल शरीर वाले बाल-जिनेन्द्र के शरीर का महाभिषेक हुआ। आज वैराग्य को प्राप्त मोक्षपुरी को जाकर अपने आत्म-साम्राज्य को प्राप्त करने को उद्यत प्रभु के अभिषेक में भिन्न प्रकार की मनोवृत्ति है। आज तो ऐसा प्रतीत होता है कि बाह्य शरीर के अभिषेक के बहाने ये सुरराज अन्तःकरण में जागृत ज्ञान ज्योति से समलंकृत आहम

तीर्थंकर

देव का ग्रभिषेक कर रहे हैं। यह ग्रभिषेक बालरूप धारी तीर्थंकर का नहीं है। यह तो सिद्धिवधू को वरण करने के लिए उद्यत प्रबुद्ध, पूर्ण विरक्त जिनेन्द्र के शरीर का ग्रंतिम ग्रभिषेक है। इसके पश्चात् इन वीतरागी जिनेन्द्र का ग्रभिषेक नहीं होगा। ग्रागे ये सदा चिन्मयी विज्ञान गंगा में डुबकी लगाकर ग्रात्मा को निर्मल बनावेंगे। ग्रब तो भेदविज्ञान-भास्कर उदित हो गया है। उसके प्रकाश में ये शरीर से भिन्न चैतन्य ज्योति देखकर उसे विशुद्ध बनाने के पवित्र विचारों में निमग्न हैं।

## दोक्षा-पालकी

स्रात्मप्रकाश से सुशोभित जिनराज ने मार्मिक वाणी द्वारा सब परिवार को तथा प्रजा को सांत्वना देते हुए ग्रंतः वाह्य नग्नमुद्रा धारण करने का निश्चय किया । वीतराग प्रभु ग्रव सुदर्शना पालकी पर विराजमान हो गए । भूमिगोचरी राजाग्रों ने प्रभु की पालकी सात पैंड तक ग्रपने कन्धों पर रखी । विद्याधरों ने भी सप्त पद प्रमाण प्रभु की पालकी को वहन किया । इसके पश्चात् देवताग्रों ने प्रभु की पालकी कन्धों पर रखकर ग्राकाश मार्ग द्वारा शीघ्र ही दीक्षावन को प्राप्त किया । यह सिद्धार्थ नामक दीक्षावन ग्रयोध्या के निकट ही था । भगवान का सारा परिवार प्रभु की विरक्ति से व्यथित हो साश्रु नयन था । उसे देख ऐसा लगता था, मानों मोह शत्रु के विजयार्थ उद्योग में तत्पर भगवान को देखकर मोह की सेना ही रो रही हो । चारों ग्रोर वैराग्य का सिंधु उद्देलित हो रहा था ।

### भ्रम-निवारएा

कोई कोई सोचर्ते हैं, भगवान के प्रस्थान के पावन प्रसंग पर प्रभु की पालकी उठाने के प्रकरण को लेकर मनुष्यों तथा देवताश्रों में सगड़ा हो गया था। तीर्थंकर [ १०३

यह कल्पना ग्रत्यन्त ग्रसंगत, ग्रमनोज्ञ तथा ग्रनुचित है। उस प्रसंग की गंभीरता को ध्यान में रखने पर एक प्रकार से सारशून्य ही नहीं; ग्रपवादपूर्ण भी प्रतीत हुए बिना न रहेगी। जहाँ विवेकी सौधर्मेन्द्र के नेतृत्व में सर्व कार्य सम्यक् रीति से संचालित हो रहे हों, चक्रवर्ती भरत सदृश प्रतापी नरेन्द्र प्रजा के ग्रनुशासन प्रदाता हों ग्रौर जहाँ भगवान के वैराग्य के कारण प्रत्येक का ममता पूर्ण हदय विशिष्ट विचारों में निमग्न हो, वहाँ झगड़ा उत्पन्न होने की कल्पना तक ग्रमंगल रूप है। सभी लोग विवेकी थे, ग्रतएव संपूर्ण कार्य व्यवस्थित पद्धित से चल रहा था। सौधर्मेन्द्र तो एक सौ सत्तर कर्म-भूमियों में एक सौ सत्तर तक तीर्थंकरों के कल्याणकों के कार्य संपादन करने में सिद्धहस्त तथा ग्रनुभवप्राप्त है। ग्रतः स्वप्न में भी क्षोभ की कल्पना नहीं की जा सकती।

## तपोवन में पहुँचना

भगवान् सिद्धार्थ वन में पहुँचकर पालकी से नीचे उतरे । हरिवंशपुराण में लिखा है :—

> म्रवतीर्णः स सिद्धार्थो शिविकायाः स्वयं यथा। देवलोकशिरस्थाया दिवः सर्वार्थसिद्धितः।।६−−€३।।

सिद्ध बनने की कामना वाले सिद्धार्थी भगवान ऋषभदेव देवलोक के शिर पर स्थित पालकी पर से स्वयं उतरे, जैसे वे सर्वार्थ-सिद्धि स्वर्ग से अवतीर्ण हुए थे। अब मुमुक्षु भगवान मोहज्वर से मुक्त होकर आतम स्वास्थ्य प्राप्ति के हेतु स्वस्थता संपादक तपोवन के ही वातावरण में रहकर कमशः रोगमुक्त हो अविनाशी स्वास्थ्य को शीध प्राप्त करेंगे। उन्होंने देख लिया कि सच्चा स्व तथा पर का कल्याण अपने जीवन को आदर्श (दर्पण) के समान आदर्श बनाना है। मिलन दर्पण जब तक मलरहित नहीं बनता है, तब तक वह पदार्थों का प्रति-बम्ब ग्रहण करने में असमर्थ रहता है, इसी प्रकार मोहमिलन मानव का मन त्रिभुवन के पदार्थों को अपने में प्रतिबिंबित कराने में अक्षम रहता है।

### भगवान के विचार

भगवान ने यह तत्व हृदयंगम किया, कि ग्रात्मा की कालिमा को घोकर उसे निर्मल बनाने के लिए समाधि ग्रर्थात् ग्रात्मध्यान की ग्रावश्यक्ता है। जनाकीर्ण जगत् के सध्य में रहने से व्यग्नता होती है, भावों में चंचलता ग्राती है तथा चंचल मन ग्रत्यन्त सामर्थ्यहीन होता है; ग्रतएव चित्त वृत्ति को स्थिर बनाकर मोह को ध्वंस करने के लिए ही ये प्रभु ग्रावश्यक कार्य संपादन में संलग्न हैं।

तीर्थंकर भगवान के कार्य श्रेष्ठ रहे हैं, ग्रतएव तपस्या के क्षेत्र में भी इनकी ग्रत्यन्त समुज्ज्वल स्थिति रहती है। वैराग्य से परिपूर्ण इनका मन ग्रात्मा की ग्रोर पूर्ण उन्मुख है। ग्रब वह ग्रिधिक बहिर्मुखता को ग्रात्महित के लिए बाधक सोच रहा है।

### प्रजा को उपदेश

त्रपने समीप में स्थित प्रजा को प्रभु ने कहा 'शोक त्यजत भोः प्रजाः'—अरे प्रजाजन ! तुम शोक भाव का परित्याग करो । हमने तुम्हारी रक्षा के हेतु भरत को राजा का पद दिया है, राजा वो रक्षणे दक्षः स्थापितो भरतो मया'। तुम भरतराज की सेवा करना। भगवान ने सर्वतोभद्र नरेन्द्र भवन परित्याग करते समय एकबार पहले बंधु वर्ग से पूछ लिया था, फिर भी उन जगत् पिता ने सर्व इष्ट जनों को धैर्य देते हुए पुनः श्रनुज्ञा प्राप्त की। यह उनकी महानता थी।

### दीक्षा विधि

उस वन में देवों ने चन्द्रकांतमणि की शिला पहिले ही रख दी थी। इन्द्राणी ने ग्रपने हाथों से रत्नों को चूर्णकर उस शिला पर चौका बनाया। उस पर चन्दन के मांगलिक छींटे दिए गए थे। उस शिलाके समीप ही ग्रनेक मंगल द्रव्य रखे थे। भगवान उस शिला पर विराजमान हो गए। ग्रासपास देव, मनुष्य, विद्याधरादि उपस्थित थे।

## परिग्रह-त्याग तथा केशलोच

भगवान ने यवनिका (पर्दा) के भीतर वस्त्र, आभूषणादि का परित्याग किया । उस त्याग में आत्मा, देवता तथा सिद्ध भगवान ये तीन साक्षी थे । महापुराण में लिखा है :---

## तत् सर्वं विभुरत्याक्षीत् निर्व्ययेक्षं त्रिसाक्षिकम् ।।१७---१६६।।

भगवान ने अपेक्षा रहित होकर त्रिसाक्षीपूर्वक समस्त परिग्रह का त्याग कर दिया । अनन्तर भगवान ने पूर्व की ओर मुख करके पद्मासन हो सिद्ध परमेष्ठी को नमस्कार किया और पंचमुष्टि केशलोच किया । पंचअंगुली निर्मित मुष्टि के द्वारा संपादित केशलोच करते हुए वे पंचमगित को प्रस्थान करने को उद्यत परम पुरुष द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव तथा भावरूप पञ्चकाल-परावर्तनों का मूलोच्छेद करते हुए प्रतीत होते थे ।

## महामौन व्रत

ग्रब ये प्रभु सचमुच में महामुनि, महामौनी, महाध्यानी, महादम, महाक्षम, महाशील, महायज्ञवाले तथा महामखयुक्त बन गए:——

> महामुनिर्महामौनी महाध्यानी महादमः। महाक्षमः महाशीलो महायज्ञो महामखः।।

इन महामुनि प्रभु का मौन ग्रलौिक है। इनका मौन ग्रब केवलज्ञान की उपलब्धि पर्यन्त रहेगा। इनकी दृष्टि बहिर्जगत् से ग्रंतर्जगत् की ग्रोर पहुँच चुकी है इसलिए राग उत्पन्न करने की ग्रसाधारण परिस्थिति ग्राने पर भी इन्होंने वीतराग वृत्ति को निष्कलंक रखा। इनके चरणानुरागी चार हजार राजाग्रों ने इनका ग्रनुकरण कर दिगम्बर मुद्रा धारण की थी। परीषहों को सहने में ग्रसमर्थ हो वे भ्रष्ट होने लगे। ग्रौर भी विशिष्ट परिस्थितियाँ समक्ष ग्राईं। दुर्बल मनोवृत्ति वाला ऐसे प्रसंगों पर मोह के चक्कर १०६ ] तीर्थंकर

में फंसे बिना न रहता, श्रौर कुछ न कुछ श्रवश्य कहता, किन्तु ये वीतराग जिनेन्द्र महामौनी ही रहे श्राए ।

यदि भगवान ने मौनव्रत न लिया होता और उनका उपदेश प्राप्त होता, तो उनके साथ में दीक्षित चार सहस्र राजाओं को प्रभु द्वारा उद्बोधन प्राप्त होता तथा उनका स्थितीकरण होता । उन प्रभु को छह माह से अधिक काल पर्यन्त ग्राहार की प्राप्ति नहीं हुई, क्योंकि लोगों को मुनियों को ग्राहार देने की पद्धति का परिज्ञान न था । यदि भगवान् का मौन न होता, तो चतुर व्यक्ति को प्रभु के द्वारा श्रावकों के कर्तव्य का स्वरूप सहज ही ग्रवगत हो सकता था।

# मौन का रहस्य

कोई व्यक्ति पूछ सकता है कि मौन लेने में क्या लाभ है ? प्रकृति के द्वारा प्राप्त संभाषण की सामग्री का लाभ न लेना ग्रनुचित है।

इस शंका का समाधान महान योगी पूज्यपाद महर्षि की इस उक्ति से हो जाता है:—

> जनेभ्यो वाक् ततः स्पन्वो मनसञ्च चित्त-विभ्रमाः। भवति तस्मात्संसर्गं जनैयोंगो ततस्त्यजेत् ॥ समाधिशतक ७२॥

लोक संपर्क होने पर वचनों की प्रवृत्ति होती है। इस वचन प्रवृत्ति के कारण मानसिक विकल्प उत्पन्न होते हैं। उससे चित्त में विभ्रम पैदा होता है; ग्रतएव योगी जन-संसर्ग का परित्याग करे।

मन को जीतना अत्यन्त कठिन कार्य है। तनिक भी चंचलता का कारण प्राप्त होते ही मन राग-द्वेष के हिंडोले में झूलना प्रारम्भ कर देता है; अतएव जिन महान् आत्माओं ने योग विद्या का ग्रंतस्तत्व समझ लिया है, वे मौन को बहुत महत्व देते हैं। मौन के ग्राश्रय से चित्त की चंचलता को न्यून करने में सहायता प्राप्त होती

ſ

है । म्रात्मा की प्रसुप्त लोकोत्तर शक्तियां जागृत होती हैं । मोक्षपुरी के पथिक की प्रवृत्ति संसार वन में भटकने वाले प्राणी की म्रपेक्षा पूर्णतया पृथक् होती है ।

तीर्थंकर भगवान ने जीवन में सदा श्रेष्ठ कार्य ही संपन्न किए हैं। तप के क्षेत्र में भी पदार्पण करने पर उनकी संयम-साधना सर्वोपरि रही है, ग्रतएव केवलज्ञान की उपलब्धि पर्यन्त उन्होंने श्रेष्ठ मौन व्रत स्वीकार किया।

## विशेष कारग

उनके श्रेष्ठ मौन का एक विशेष रहस्य यह भी प्रतीत होता है, कि ग्रब वे मुख्यता से ग्रंत: निरीक्षण तथा ग्रात्मानंद में निमम्न रहने लगे। ग्रब वे विशुद्ध तत्व का दर्शन कर रहे हैं। जब तक भगवान् ने मुनि पदवी नहीं ली थी, तब तक उनको महान् ज्ञानी माना जाता था। थे भी वे महान् ज्ञानी। जन्म से ग्रविध्ञान की विमल दृष्टि उनको प्राप्त हुई थी; दीक्षा लेने के उपरान्त वे प्रभु मनः पर्ययज्ञान के ग्रविपति हो जाते हैं। उनके क्षायोपश्चमिक ज्ञान चतुष्टय ग्रपूर्व विकास को प्राप्त हो रहे हैं, किन्तु वे ग्रात्म-निरीक्षण द्वारा स्वयं को ज्ञानावरण, दर्शनावरण के जाल में फंसा हुग्रा देखते हैं। इसीलिए दीक्षा लेने के बाद जब तक साधना का परिपाक कैवल्य ज्योति के रूप में नहीं होता है, तब तक भगवान् को 'छद्मस्थ' शब्द से (ग्रागम में) कहा गया है। ग्रपरिपूर्ण ज्ञान की स्थिति में परिपूर्ण तत्व का प्रकाशन कैसे संभव होगा? ऐसी स्थिति में मौन का शरण स्वीकार करना उचित तथा श्रेयस्कर है।

इस प्रसंग में तत्वदर्शी परम योगी पूज्यपाद मुनीन्द्र का यह कथन बहुत मामिक है :—

> सन्स्या बृद्धते रूपं तस्र जानाति सर्वधा । जानस्र बृद्धते रूपं ततः केन बचीभ्यहम् ॥१८॥

मैं नेत्रों के द्वारा जिस रूप का (शरीर का) दर्शन करता हूँ, वह तो पूर्णतया ज्ञान रहित है। ज्ञानवान भ्रात्मा में रूपादि का श्रसद्भाव है। उसका दर्शन नहीं होता है; ऐसी स्थिति में किसके साथ बातचीत की जाय?

ग्राचार्य का भाव सूक्ष्म तथा गंभीर है। मैं तो ज्ञानमय चैतन्य ज्योति हूँ। दूसरे व्यक्ति के शरीर में विद्यमान ज्ञानमय ग्रात्मा का दर्शन नहीं होता। दर्शन होता है रूपवान देह का, जो ज्ञान रहित है। ग्रतः ज्ञानवान ग्रात्मा ज्ञान रहित शरीर से किस प्रकार वार्तालाप करे? इस विचार द्वारा साधु वाह्य जल्प को बंद करते हैं। मन में जो ग्रंतर्जरूप होता है, उस विकल्प के विषय में स्वानुभूति का ग्रमृत रसपान करने वाले ग्रात्म-निमग्न साधु सोचते हैं:——

यत्परैः प्रतिपाद्योहं यत्परान् प्रतिपादये। उन्मत्तचेष्टितं तन्मे यदहं निविकल्पकः।।१६॥

मैं वचनादि विकल्पों से रहित निर्विकल्प ग्रवस्था वाला हूँ; ग्रतः मैं दूसरों के द्वारा प्रतिपाद्य हूँ (प्रतिपादन का विषय हूँ) ग्रथवा मैं दूसरों को प्रतिपादन करता हूँ, ऐसी मेरी चेष्टा प्रथार्थ में उन्मत्त की चेष्टा सदृश है। इस चितन द्वारा मुनीन्द्र ग्रंतर्जल्प का भी त्याग करते हैं।

# निश्चयदृष्टि की प्रधानता

भगवान् का लक्ष्य है शुक्ल ध्यान की उपलब्धि । उन्होंने मुमुक्षु होने के कारण विशुद्ध तात्विक दृष्टि को प्रमुख बनाया है । स्रब वे स्रात्म-सापेक्ष निश्चय दृष्टि को प्रधानता देते हैं । इसलिये वे स्वोपकार में सलग्न हैं । परोपकार संपादनार्थ बोलने की रागात्मक परणित उन्हें मुक्ति की प्राप्ति में बाधक लगती है । उनकी दृष्टि है कि कोई किसी दूसरे जीव का न हित्त कर सकता है, न स्रहित ही कर सकता है । कार्तिकेयानुप्रेक्षा में कहा है 'न कोवि जीवस्स कुणइ उवयारं'—जीव का कोई स्रन्य उपकार नहीं करता है; 'उवयारं

ĺ

स्रवयारं कम्मं पि सुहासुहं कुणिदं (३१६ गाथा) शुभ तथा स्रशुभ कर्म ही जीव का उपकार तथा स्रपकार करते हैं। स्रध्यात्मशास्त्र स्वतत्व की मुख्यता से कहता है, कि एक द्रव्य दूसरे का कुछ भी भला बुरा नहीं करता है। समयसार में कितनी सुन्दर बात लिखी है:—

म्रण्णदिवएण म्रप्णदिविदस्स ण कीरए गुणुप्पाम्रो । तम्हा उ सञ्बदञ्बा उप्पज्जते सहावेण ॥३७२॥

ग्रन्य द्रव्य के द्वारा ग्रन्य द्रव्य में गुण का उत्पाद नहीं किया जा सकता, ग्रतएव सर्व द्रव्य स्वभाव से उत्पन्न होते हैं ।

मोक्षाभिलाषी श्रमण की दृष्टि यदि तनिक स्व से बहिर्भ्त हो गई तो उस ग्रात्मा को लक्ष्य से च्युत हो जाना पड़ता है । सूक्ष्मतम भी रागांश जगकर इस ग्रात्मा को संसार जाल में फंसा देता है ।

हरिवंशपुराण में लिखा है कि दुर्योधन के कुटुम्बियों ने आत्मध्यान में निमग्न पांचों पांडवों पर भयंकर उपसर्ग किए थे। अभिन में संतप्त लोहमयी आभूषण उनके शरीर को पहिनाए थे। उस उष्ण परीषह को उन्होंने शांत भाव से सहन किया था। "रौद्रं दाहोपसर्ग ते मेनिरं हिमशीतलम्" (सर्ग ६५—२१) उन्होंने भीषण दाह की वेदना को हिम सदृश शीतल माना।

शुक्लध्यानसमार्विष्टा भीमार्जुनयुधिष्ठिराः। कृत्वाष्टविध-कर्मान्तं मोक्षं अग्मुम्त्रयोऽक्षयं।।६५—–२२।।

भीम, म्रर्जुन तथा युधिष्ठिर ने शुक्ल ध्यान को धारण करके ग्राठ कर्मों के क्षय द्वारा म्रविनाशी मोक्ष को प्राप्त किया ।

# बहिद् िष्ट का परिगाम

उस समय नकुल तथा सहदेव का घ्यान ज्येष्ठ बन्धुश्रों के देहदाह की ग्रोर चला गया, इससे उनको मोक्ष के स्थान में सर्वार्थ-सिद्धि में जाकर तेतीस सागर प्रमाण स्वर्ग में रहना पड़ा। इस समय तीन पांडव मोक्ष में हैं, किन्तु नकुल ग्रौर सहदेव संसार में ही हैं। हिरवंशपुराण में लिखा है:—

नकुलः सहदेवश्च ज्येष्ठदाहं निरीक्ष्य तौ । भ्रनाकुलितचेतस्कौ जातौ सर्वार्थसिद्धिजौ ।।६५---२३।।

नकुल तथा सहदेव ने ज्येष्ठ बन्धुग्नों के शरीर-दाह की ग्रोर दृष्टि दी थी; इससे ग्राकुलता रहित मनोवृत्तियुक्त होते हुए भी वे शुद्धोपयोग विहीन होने से मोक्ष के बदले सर्वार्थिद्ध में पहुँचे ।

इस दृष्टांत से यह बात स्पष्ट होती है, कि ग्रल्प भी रागांश ग्रम्नि कण के समान तपश्चर्यारूप तृणराशि को भस्म कर देता है; ग्रतएव जिस जन-कल्याण को पहले गृहस्थावस्था में भगवान ने मुख्यता दी थी, ग्रब उस ग्रोर से उन्होंने ग्रपना मूख पूर्णतया मोड़ लिया । वे महाज्ञानी होने के कारण मोहनीय कर्म की कुत्सित प्रवृत्तियों का रहस्य भली भांति जानते हैं।

### जीवन द्वारा उपदेश

एक बात और है; सच्चे तपस्वी मुख से उपदेश नहीं देते, किन्तु उनका समस्त वीतरागता पूर्ण जीवन मोक्षमार्ग का प्रतिपादन करता हुआ प्रतीत होता है। पूज्यपाद आचार्य के ये शब्द अत्यन्त मार्मिक हैं 'अवाग्विसर्ग वपुषा मोक्षमार्ग निरुपयंतं निर्मन्थाचार्यवर्यम्' अर्थात् वाणी का उच्चारण किए बिना अपने शरीर के द्वारा ही मोक्ष के मार्ग का निरूपण करते हुए निर्मन्थाचार्य शिरोमणि थे; अतएव उज्ज्वल आत्मा का जीवन ही श्रेष्ठ तथा प्रभावप्रद उपदेश देता है। भगवान की समस्त प्रवृत्तियाँ अहिंसा की स्रोर केन्द्रित हैं।

### मौन वाणी का प्रभाव

मौनावस्था में भी संवेदनशील पशु तक भी उस अहिंसा पूर्ण मौनोपदेश को अवधारणकर सम्यक् आचरण करते हुए पाए जाते थे। महापुराणकार लिखते हैं:—

> मृगारित्वं समुत्सृज्य सिहाः संहतवृत्तयः। वभक्षुंयूथेन साहात्म्यं तद्धियोगजम्।।१८--८२॥

सिंह, हरिण स्नादि जन्तुस्रों के साथ वैरभाव छोड़कर हाथियों के समुदाय के साथ मिलकर रहने लगे थे । यह सब प्रभु के योग का प्रभाव ही था ।

> प्रस्तुवाना महाव्याध्री रुपेत्य मृगशावकाः। स्वजनन्यास्थया स्वेरं पीत्वा स्म सुखमासते ।।१८—८४।।

मृगों के बच्चे दूध देती हुई महा बाघनियों के पास जाते हैं। वे उनको स्व-जननी सोचकर इच्छानुसार दूध पीकर सुखी हो रहे हैं।

### शक्ति संचय

मौन द्वारा भगवान श्रलौिकक शिक्त संचय कर रहे हैं, उसके फल स्वरूप केवलज्ञान होने पर उनकी दिव्यध्विन द्वारा श्रसंख्य जीवों को सच्चे कल्याण की प्राप्ति होती है। इस विवेचन के प्रकाश में सभी तीर्थंकरों का दीक्षा के उपरान्त मौन धारण करने का दृष्टिकोण स्पष्ट हो जाता है। यह मौन महान तप है, इच्छाग्रों के नियंत्रण का महान् कारण है।

### त्यागे गये वस्त्रावि का ग्रादर

भगवान ने दीक्षा लेकर तपोवन का मार्ग ग्रहण किया। पूर्व में उनसे संबंध रखने वाले वस्त्रादि के प्रति इन्द्रादि ने बड़ा ग्रादर भाव व्यक्त किया। यथार्थ में यह ग्रादर भगवान के प्रति समझना चाहिए। महापुराणकार कहते हैं:---

> वस्त्राभरण-माल्यानि यान्युन्मुवतान्यघीशिना । तान्यप्यनन्य-सामान्यां निन्युरत्युन्नति सुराः ।।१७—-२११।।

भगवान ने जिन वस्त्र, श्राभूषण, माला श्रादि का त्याग किया था; देवों ने उन सब का श्रसाधारण श्रादर किया ।

# केशों की पूज्यता

केशलोंच के उपरान्त केशों का तक ग्रादर हुग्रा। भक्त

इन्द्र की दृष्टि अपूर्व थी। केश वास्तव में श्रंपवित्र हैं। आहार में केश आ जाने पर मुनिजन श्रंतराय मानते हैं। गृहस्थों तक को यह श्रंतराय मानना आवश्यक कहा गया है, फिर भी वे केश पवित्र थे, क्योंकि भगवान के मस्तक पर उन्होंने बहुत काल तक निवास किया था। श्राचार्य कहते हैं:—

> केशान्भगवतो मूर्धिन चिरवासात्पवित्रितान्। प्रत्येच्छन्मघवा रत्नपटल्यां प्रीतमानसः ।।१७–२०४॥

भगवान के मस्तक पर चिरकाल से स्थित रहने के कारण पवित्र हुए केंशों को इन्द्र ने प्रेम पूर्ण ग्रंतःकरण से रत्नके पिटारे में रख लिया ।

> धन्याः केशाः जगद् भर्तुः येऽधिमूर्धमिषिरिठताः ।। धन्योसौ क्षीरिसन्धुश्च यस्तानाप्स्यत्युपायनम् ॥२०८॥

ये केश धन्य हैं जो त्रिलोकीनाथ के मस्तक पर स्थित रहे। यह क्षीर समुद्र भी धन्य है, जो इन केशों को भेट स्वरूप प्राप्त करेगा।

ऐसा विचार कर इन्द्रों ने उन केशों को सादर क्षीर समृद्र में विसर्जन कर दिया । ग्राचार्य कहते हैं :---

> महतां संश्रयान्तूनं यान्तीज्यां मलिना प्रपि । मलिनैरपि यत्केशैः पूजावाःता श्रितैर्गुरुम् ॥२१०॥

मिलन पदार्थ भी महान स्रात्मास्रों का स्राश्रय लेने से इज्या स्रर्थात् पूजा को प्राप्त होते हैं । भगवान के मिलन (श्यामवर्ण वाले) केशों ने भगवान का स्राश्रय ग्रहण करने के कारण पूज्यता प्राप्त की ।

इस क्लोक के अर्थ पर यदि गहरा विचार किया जाय, तो कहना होगा कि यदि मिलन केश अचेतन होते हुए भगवान के संपर्कवश् पूजा के पात्र होते हैं, तो अन्य सचेतन आराधक विशेष भिनत के कारण यदि पूजा के पात्र कहे जावें, तो इसमें क्या आपित्त की जा सकती है ?

जिस चैत्र कृष्णनवमी को भगवान ने दीक्षा ली थी, वह दिवस पवित्र माना जाने लगा । जिस वृक्ष के नीचे भगवान ने दीक्षा

ि ११३

ली थी, वह वट वृक्ष म्रादर का पात्र हो गया । समवशरण में वह वट वृक्ष म्रशोक वृक्ष के रूप में महान् प्रतिष्ठा का स्थान बन गया । वह म्रष्ट प्रातिहार्यों में सम्मिलित किया गया । इन पदार्थों में स्वयं पूज्यता नहीं है । जो इन वृक्षों को स्वयं के कारण पूज्य मानता है, वह तत्वज्ञ नहीं माना गया है ।

### सामायिक चारित्र धाररण

भगवान ने दीक्षा लेते समय सिद्ध भगवान को प्रणाम करते हुए सर्व सावद्य-योग त्याग रूप सामायिक चारित्र धारण किया था । महापुराण में लिखा है :---

> कृत्स्नाव् विरम्य सावद्याच्छ्रितः सामायिकं यमम् । वत-गुप्ति-समित्यादीन् तव्भेदानाददे विभुः ॥१७—-२०२॥

समस्त पापारंभ से विरक्त होकर भगवान ने सामायिक चारित्र धारण किया ; उन्होंने व्रत, गुप्ति, सिमिति ग्रादि चारित्र के भेद भी ग्रहण किए थे।

दीक्षा लेते ही वे साम्राज्य रक्षा म्रादि के भार से मुक्त हो गए। साम्राज्य का संरक्षण अनेक चिंताओं एवं श्राकुलताओं का हेतु रहता है। दीक्षा लेते ही म्रात्मयोगी ऋषभनाथ भगवान को विलक्षण शांति प्राप्त हुई। उनके मन में ऐसी विरागता तथा विशुद्धता उत्पन्न हुई कि उन्होंने तत्काल छह माह का लम्बा उपवास ग्रहण कर लिया। उनकी बहिर्जगत् से तो पूर्ण विमुख दृष्टि है, वे ग्रंतज्योंति को जगाकर चुन चुनकर कर्म शत्रुग्रों का विनाश करने में तत्पर हैं।

भगवान देखने में परम शांत हैं। प्रशम भाव के प्रशान्त महासागर तुल्य लगते हैं, किन्तु कर्म शत्रुग्नों का नाश करने में वे ग्रत्यन्त दयाहीन हो गए हैं। क्रूरता पूर्वक चिरसंचित कर्मरूपीं ईन्धन को वे ध्यानाग्नि में भस्म कर रहे हैं। र१४ ] तीर्थंकर

## ग्राध्यात्मिक साधना में निमग्नता

चर्म चक्षुत्रों से देखने पर ऐसा लगता है कि जो पहले निरन्तर कार्यशील प्रजापित थे, वे ग्रब विश्राम ले रहे हैं या ग्रकर्मण्य बन गए हैं, क्योंकि उनका कोई भी कार्य नहीं दिखता । ग्राज का भौतिक दृष्टियुक्त व्यक्ति कोल्हू के बेल की तरह जुते हुए मानव को ही कार्यशील सोचता है । जिस व्यक्ति को खाने की फुरसत न मिले, सोने को पूरा समय न मिले, ऐसे कार्य-संलग्न चिंतामय मानव को लोग कर्मठ पुरुष मानते हैं; इस दृष्टि से तो तपोवन के एकान्त स्थल में विराजमान ये साधुराज संसार के उत्तरदायित्व का त्याग करने वाले प्रतीत होंगे; किन्तु यह दृष्टि ग्रज्ञान तथा ग्रविवेक पूर्ण है ।

ग्रव ये महामुनि श्रत्यन्त सावधानी पूर्वक ग्रात्मा के कलंक प्रक्षालन में संलग्न हैं। ग्रात्मा को सुसंस्कृत बनाने के महान ग्राध्या-त्मिक उद्योग में निरत हैं। ग्रनादिकालीन विपरीत संस्कारों के कारण मन कुमार्ग की ग्रोर जाना चाहता है, किन्तु ये ग्राध्यात्मिक महायोद्धा बलपूर्वक प्रचंड मन का नियंत्रण करते हैं। जैसे भयंकर हत्या करने वाले ग्राततायी डाकू पर पुलिस की कड़ी निगाह रहती है; एक क्षण भी उस डाकू को स्वच्छंद नहीं रखा जाता, उसी प्रकार ये मुनीन्द्र ग्रपने मन को ग्रार्तध्यान, रौद्रध्यान रूपी डाकुग्रों से बचाते हैं। उसे स्वकल्याण के कार्यों में सावधानी पूर्वक लगाते हैं।

शासन व्यवस्था करते समय सुचतुर शासक को जितनी चिंता रहती है तथा श्रम उठाना पड़ता है, उससे ग्रधिक उद्योग प्रभु का चल रहा है। 'वैराग्यभावना नित्यं, नित्यं तत्वानुचितनम्' का महान कार्यक्रम सदा चलता रहता है। क्षणभर भी ये प्रमाद नहीं करते हैं, जैसे यंत्र का चक्र एक जगह रहते हुए भी बड़े वेग से गित-शील रहता है। ग्रत्यधिक गितशीलता के कारण वह स्थिर रूप सरीखा दिखाई पड़ता है, इसी प्रकार की तीव्र गित इन योगिराज की हो रही है। भोगी व्यक्ति वास्तव में योगी की ग्रांतरिक स्थित को

इसी प्रकार नहीं जान सकता, जैसे ग्रन्ध व्यक्ति चक्षुष्मान मानव के ज्ञान की कल्पना नहीं कर सकता है।

#### ग्रात्मयज्ञ

भगवान ने जगत की तरफ पीठकर दी है। ग्रब उनका मुख ग्रात्मा की ग्रोर है। वे महान ग्रात्म-यज्ञ में लगे हैं। यह यज्ञ विलक्षण है। क्रोधाग्नि, कामाग्नि एवं उदराग्नि रूप तीन प्रकार की ग्रग्नि प्रदीप्त हैं। वे क्रोधाग्नि में क्षमा की ग्राहुति, कामाग्नि में वैराग्य की ग्राहुति तथा उदराग्नि में ग्रनशन की ग्राहुति ग्रप्ण करते रहते हैं। गुणभद्राचार्य ने उत्तरपुराण में लिखा है:—

> त्रयोग्नयः समुदृष्टाः क्रोध-कामोदराग्नयः। तेषु क्षमाविरागत्वानशनाहुतिभिवने ।।६७ पर्व, २०२।

इस म्रात्मयज्ञ के फल स्वरूप प्रत्येक साधक साधु शीःघ्र ही सिद्ध भगवान की पदवी को प्राप्त करता है।

## मनः पर्ययज्ञान के विषय में उत्प्रेक्षा

जब भगवान ने परिग्रहादि का परित्याग करके प्रत्येक बुद्ध श्रमण की वृत्ति ग्रंगीकार की थी, तब उनको पंचम गुणस्थान से सातवें गुणस्थान की ग्रवस्था प्राप्त हुई थी; ग्रंतर्मुहूर्त के पश्चात् वे प्रमत्त संयत बन गए। प्रमत्त दशा से ग्रप्रमत्तता की ग्रोर चढ़ना उतरना जारी रहता था।

शीघ्र ही भगवान् को मनःपर्ययज्ञान की प्राप्ति हो गई। यह ज्ञान परिग्रह त्यागी दिगम्बर भाविलगी मुनिराज के ही होता है, गृहस्थ इस ज्ञान के लिए ग्रपात्र है। इस सम्बन्ध में गुणभद्राचार्य ने बड़ी सुन्दर उत्प्रेक्षा की है। वे कहते हैं; भगवान् ने परिग्रह त्याग करके सामायिक संयम को स्वीकार किया है। संयम ने भगवान को मनः पर्ययज्ञान प्रदान किया है, वह एक प्रकार से केवलज्ञान का ब्याना

समान है। जैसे व्यापारी वर्ग किसी वस्तु का सौदा पक्का करने के हेतु विश्वास संपादन निमित्त कुछ द्रव्य पहले ही दे देते हैं, इसी प्रकार ग्रन्त में केवलज्ञान रूप निधि प्रदान करने के पूर्व मनः पर्ययज्ञान की उत्पत्ति संयम के द्वारा प्रदत्त ब्याना की रकम सदृश है। ग्राचार्य के मार्मिक शब्द इस प्रकार हैं:—

चतुर्थोप्यवबोधोस्य संयमेन समपितः। तदैवांत्यावबोधस्य सत्यंकार इवेशितुः।।७४---३१२।।

दीक्षा लेने के ग्रनंतर ही संयम ने केवलज्ञानके ब्याना (सत्यंकार) के समान भगवान को मनःपर्ययज्ञान नामका चौथा ज्ञान समर्पण किया था।

# प्रभुकी पूजा

महाराज भरत ने महामुनि ऋषभनाथ भगवान की श्रष्ट-द्रव्यों से भक्तिपूर्वक पूजा की । जिनसेन स्वामी महापुराण में लिखते हैं, कि भरत महाराज ने विविध फलों द्वारा पूजा सम्पन्न की थी :---

> परिणतफलभेवैराम्न-जम्बू-कपित्यः। पनस-लकुच-मौचेः दाडिमेर्मातुर्लिगेः।। कमुकदचिरगुच्छेर्नालिकेरैश्चरम्यैः। गुक्चरणसपर्यामातनोदाततस्रीः।।१७----२५२।।

समृद्ध लक्ष्मीयुक्त महाराज भरत ने पके मनोहर आम, जामुन, कैथा, कटहल (पनस) बड़हल, केला, अनार, बिजौरा नीबू सुपारियों के सुन्दर गुच्छे तथा रमणीय नारियलों से वीतराग गुरु के चरणों की पूजा की थी।

# वीतराग-वृत्ति

कोई पूजा करे तो उस पर उनका रागभाव नहीं था । कोई पूजा, सत्कार न करे, तो उस पर उनके मन में द्वेषभाव नहीं था । वे तो यथार्थ में वीतराग थे । लोग सामान्यतया श्रघ्यात्म की रचना को

पढ़कर श्रपने को वीतराग समझने लगते हैं। गृहवास करने वाला व्यक्ति राग, द्वेष, मोह तथा ममता की मूर्ति रहता है। सहस्र चिंताओं तथा श्राकुलताओं का भण्डार रहता है।

परिग्रह का संचय करनेवाला वाचनिक वीतरागता के क्षेत्र में विचरण कर सकता है । बिना ग्रकिचन वृत्ति को ग्रङ्गीकार किए स्वयं में वीतरागता का ग्रभिनिवेश ब्वान को सिंह मानने सदश ग्रपरमार्थ बात है। किसी गीत को यदि गा लिया कि, हे चेतन! तू तो कर्ममल रहित है, रागद्वेष रहित है, त सिद्ध परमात्मा है । उस गीत का गान करते हुए नेत्रों से स्रानन्द के स्रश्रु भी टपक पड़े, तो क्या वह गृहस्थ वीतराग विज्ञानता का रसपान करने लगा ? वीतरागता की प्राप्ति तुतलाने वाले तथा खड़े होने में भी ग्रसमर्थ बच्चों का खेल नहीं है । अपना सर्वस्व त्याग करके जब स्रात्मा परमार्थतः स्वाधीन वृत्ति को स्वीकार करता है, तब उसे वीतरागता की म्रांशिक उपलब्धि होती है। निर्ग्रन्थ भावलिंगी प्रमत्तसंयत गुणस्थानवर्ती साधु के पास दूज के चन्द्रमा समान वीतरागता की भ्रल्प ज्योति ग्राती है । मोह कर्म का पूर्ण क्षय<sup>्</sup>होने पर वीतरागता का पूर्णचन्द्र ग्रपनी ज्योत्स्ना द्वारा मुमुक्षु को वर्णनातीत ग्रानन्द तथा शान्ति प्रदान करता है । ऐसे महापुरुष के पास श्रंतर्मृहर्त में ही श्रनन्तज्ञान, श्रनन्त सुख, ग्रनन्त वीर्य ग्रादि गुण उत्पन्न हो जाते हैं।

### स्वावलम्बी जीवन

भगवान म्रब उच्च चरित्र को म्रंगीकार कर वास्तविक वीतरागता के पथ पर चलने को उद्यत हैं, इससे वे यह नहीं सोचते कि मैं महान वैभव का स्वामी रहा हूँ तथा मैं रत्नजटित सिंहासन पर बैठा करता था। मैं सुरेन्द्र द्वारा लाई गई म्रपूर्व सामग्री का उपभोग करता था।

श्रब वे तीन लोक के नाथ भूतल पर सोते थे। उनको पृथ्वी तल पर बैठे या लेटे हुए देखकर ऐसा प्रतीत होता था,

११८ ] तीर्थंकर

मानो ये प्रकृति माता की गोद में ही बैठे हों। मुनि सामान्य के लिए परमागम में प्रतिपादित ग्रट्ठाईस मुलगुणों का ये पालन करते थे । तीर्थंकर होने के कारण इनको संयम पालन में कोई विशेष सुविधा नहीं दी गई थी । दीक्षा लेने के पश्चात ये सिंह सद्श एकाकी साध परमेष्ठी के रूप में थे । ये न ग्राचार्य पदवी वाले थे, न उपाध्याय पद वाले थे। ये तो साधराज थे। इनको देखकर यह प्रतीत हो जाता है, कि परमार्थ द्ष्टि से साधु का पद बहुत ऊँचा है । जब ग्रात्मा श्रेणी पर ग्रारोहण करता है, तब वह साधु ही तो रहता है । ग्राचार्य, उपाध्याय तो विकल्प की ग्रवस्थाएँ हैं । निर्विकल्प स्थिति को प्राप्त करने के लिए इन उपाधियों से भी मुक्त होना स्रावश्यक है। ये भगवान कर्तु त्व, भोक्तुत्व की विकृत दृष्टि के स्थान में ज्ञातुत्व भाव को श्रङ्गीकार करते हुए ज्ञानचेतना जनित श्रात्मरस का पान करते हैं । ऋषभनाथ भगवान ने छह माह का उपवास किया था (छह माह ग्रन्तराय हुए थे) । इसका वास्तविक भाव यह था, कि उन देवाधिदेव के शरीर को पोषक स्रन्नादि पदार्थ उतने काल तक नहीं मिलेंगे। अध्यात्मतत्व की दृष्टि से विचा-रने पर ज्ञात होगा, कि भगवान वैराग्य रस का विपुल मात्रा में सेवन कर ग्रपनी ग्रात्मा को ग्रपूर्व ग्रानन्द तथा पोषण प्रदान कर रहे हैं। ये मोक्षमार्ग में प्रवृत्त हैं। इनकी स्नात्मा बाह्य द्रव्यों में विचरण नहीं करती है । मोक्ष प्राप्ति का मूलमंत्र समयसार में बताया गया है, उसकी ये सच्चे हृदय से ग्राराधना करते हैं। प्रत्येक मुमुक्ष के लिए यह उपदेश ग्रत्यन्त ग्रावश्यक है। कुंदकुंद स्वामी कहते हैं:--

#### मोक्ष पथ

मोक्खपहे ग्रप्पाणं ठवेहि तं चेव झाहि तं चेय । तत्थेव विहर णिच्चं मा विहरसु ग्रण्णद्वेसु ॥४१२॥ समयसार हे भद्र ! तू मुक्तिपथ में ग्रपनी ग्रात्मा को स्थापित कर । उसी तीर्थंकर [ ११९

ग्रात्मा का ध्यान कर । उसी निजतत्व को ग्रनुभवगोचर बना । उस स्वरूप में नित्य विहार कर । ग्रन्य द्रव्यों में विहार मत कर ।

श्रमृतचंद्रसूरि कहते हैं:—
एको मोक्षपथो य एष नियतो दृःज्ञप्तिवृत्तात्मकः।
तत्रैव स्थितिमेति यस्तमनिशं ध्यायेच्च तं चेतिसि।।
तस्मिन्नेव निरन्तरं विहरति द्रव्यांतराण्यस्पृशन्।
सोऽवश्यं समयस्य सारमचिरान्नित्यौदयं विदांत।।२४०।।

दर्शन-ज्ञान-चारित्रात्मक ही मोक्ष का पथ है। जो पुरुष उसी में स्थित रहता है, उसी को निरन्तर ध्याता है, उसी का अनुभव करता है ग्रौर अन्य द्रव्यों को स्पर्श न करता हुआ उस रत्नत्रय धर्म में निरन्तर विहार करता है, वह पुरुष शीघ्र ही सदा उदयशील समय के सार अर्थात् परमात्मा के स्वरूप को प्राप्त करता है।

# भगवान के मूलगुरा

भगवान पंचमहाव्रत, पंच समिति, तीन गुप्ति, पंचेन्द्रिय रोध, केशलोच, दिगम्बरत्व, ग्रस्नान व्रत, षंडावश्यक, स्थित भोजन, क्षिति शयन तथा ग्रदंतधावन रूप श्रष्टाविश्चित मूलगुणों में से २७ गुणों की पूर्ति कर रहे हैं। ग्राहार का छह माह तक परित्याग कर देने से खड़े रहकर ग्राहार लेना इस नियम की पूर्ति नहीं हुई है। ऐसी स्थिति में भी वे प्रभु श्रद्वाईस मूल गुण वाले ही माने जाएंगे, कारण उन्होंने खड़े होकर ही ग्राहार लेने की प्रतिज्ञा की है।

# दीर्घ तपस्या का हेतु

कोई व्यक्ति यह सोचता है, भगवान ऋषभदेव ज्येष्ट जिनवर हैं। उनसे पश्चात्वर्ती किसी भी तीर्थंकर ने इतना लम्बा उपवास नहीं किया। स्वयं उन प्रभु के ग्रात्मज भरत ने ग्रंतर्मुहूर्त में केवलज्ञान प्राप्त किया था, ऐसी स्थिति में ग्रादिजिनेन्द्र को भी सरल तप का ग्रवलंबन ग्रंगीकार करना चाहिए था। इस विचित्र प्रश्न के समाधान हेतु यह सोचना आवश्यक हैं कि सभी की मानसिक स्थिति एक प्रकार की नहीं रहती। तीव्र कर्म-संचय होने पर मन की चंचलता समुद्र की लहरों को भी पराजित कर देती हैं। उपर से सुन्दर सुरूप दिखने वाले शरीर के भीतर अनेक विकार पाए जाते हैं तथा बाहर से कुरूप होते हुए भी नीरोगता पूर्ण देह की उपलब्धि होती हैं। इसी नियम के प्रकाश में आत्मा के विषय में भी चितवन करना चाहिए। व्यावहारिक दृष्टि से विश्ववंद्य होते हुए भी अंतरंग दोष राशि का संचय देखकर योगीजन आत्मशुद्धि के लिए तप रूपी अग्नि में प्रवेश करते हैं। आत्म सामर्थ्य तथा आवश्यकता का विचार कर महाज्ञानी आदिनाथ भगवान ने उग्र तपश्चर्या प्रारम्भ की थी।

कोई सोचता है, इतना महान् तप न कर भगवान को सरलता-पूर्ण पद्धति को स्वीकार करना चाहिए था।

यह विचार दोष पूर्ण है। खदान से निकले हुए मिलन रूप-धारी सुवर्ण पाषाण को भयंकर ग्रम्नि में डालते समय यह नहीं सोचा जाता, कि इस बेचारे सुवर्ण के प्रेमवश ग्रम्नि दाहादि कार्य नहीं किए, जांय। वहाँ तो यह कहा जाता है, जितनी भी ग्रम्नि प्रज्ज्विलत की जा सके, उसे जलाकर सोने को शुद्ध करो। ग्रम्नि सोने को तिनक भी क्षिति नहीं पहुँचाती है। उसके द्वारा दोष का ही नाश होता है। यही स्थिति तपस्या की है। तपोग्नि के द्वारा ग्रात्मा के चिरसंचित दोष नष्ट होकर ग्रात्मा परम विशुद्ध बनती है।

# बाह्य-तप साधन है, साध्य नहीं

बाह्य तप स्वयं साध्य नहीं है। ग्रंतरंग तप की उपलब्धि का वह महान् साधन है। ग्रंतएव ग्रात्मा को शुद्ध करने वाले ग्रंतरंग तप का साधक होने से यथा शक्ति बाह्य तप का ग्रवश्य ग्राश्रय लेना चाहिये। तत्वज्ञानी निर्ग्रन्थ शरीर को ग्रात्म ज्योति से पूर्ण भिन्न मानते हैं। वे ग्रात्म देव की समाराधना को मुख्य लक्ष्य बनाकर उस सामग्री तथा पद्धित का ग्राश्रय लेते हैं, जिससे ग्रात्मा में संक्लेश भाव न हो, ग्रार्तध्यान न हो, रौद्रध्यान न हो तथा विशुद्धता की वृद्धि हो। विशुद्ध भावों के होने पर शरीर की बाधा ग्रात्मा को पीड़ाप्रद नहीं होती। ग्राचार्य पूज्यपाद का कथन है कि योगो इतना ग्रधिक ग्रात्मा में तल्लीन रहा करता है, कि उसे ग्रपने शरीर की ग्रवस्था का भान नहीं रहता है। "सः बहिर्दु:खेषु ग्रचेतनः"-वह योगी बाह्य दु:खों के विषय में ग्रचेतन सदृश रहता है। यदि उसका ध्यान बाहर की ग्रोर ही रहा ग्रावे, तो ग्रार्तध्यान के द्वारा ग्रात्मा का भयंकर ग्रहित हो जायगा। इसी कारण जिनागम में त्याग तथा तप के विषय में 'यथाशक्ति' शब्द का प्रयोग किया गया है। "शक्तितस्त्याग-तपसी" रूप तीर्थंकरत्व के हेत भावना कही गई है।

# तप ग्रानन्दप्रद है

एक बात ग्रौर है, जैसे-जैसे जीव को ग्रात्मा का ग्रानन्द ग्रान लगता है, वैसे-वैसे उसकी विषयों के प्रति विमुखता स्वयमेव होती जाती है। जिस प्रकार मत्स्य को जल में क्रीड़ा करते समय ग्रानंद ग्राता है; जल के बिना वह तड़फ-तड़फकर प्राण दे देती है; जल में गमन करने में उसे कष्ट नहीं होता, इसी प्रकार ग्रात्मोन्मुख बनने में मुमुक्षु को सच्ची विश्वान्ति तथा निराकुलता जनित ग्रानन्द प्राप्त होता है। इष्टोपदेश का कथन बड़ा मार्मिक है:—

यथा यथा समायाति संवित्तौ तत्त्वमृत्तमम्।
तथा तथा न रोखंते विषयाः सुलभा ग्रिपि।।३७।।
यथा यथा न रोचते विषयाः सुलभा ग्रिपि।
तथा तथा समायाति संवित्तौ तत्वमृत्तमम्।।३८।।

जैसी-जैसी संवेदना में श्रेष्ठ तत्व-ग्रात्म स्वरूप की उपलब्धि होती है, उसी प्रकार सहज ही उपलब्ध विषय सुख की सामग्री रुचिकर नहीं लगती है,। जैसे-जैसे सुलभ विषय प्रिय नहीं लगते हैं, वैसे-वैसे संवेदन में ग्रात्म तत्व की उपलब्धि होती है। १२२ ] तीर्थंकर

क्षण-क्षण में भगवान के कर्मों की महान् निर्जरा हो रही है। कर्म-भार दूर होने से ग्रात्मा की निर्मलता भी बढ़ रही है। इससे स्वाभाविक शांति तथा ग्रानन्द की वृद्धि भी हो रही है। यह ग्रानन्द उस सुख की ग्रपेक्षा ग्रत्यन्त उत्कृष्ट एवं ग्रलौकिक है, जो प्रभु को गृह-स्थावस्था में तीव्र पुण्यकर्म के विपाकवश उपलब्ध हो रहा था। भगवान का जीवन ग्रद्भुत था। उनकी तपश्चर्या भी ग्रसाधारण थी।

# ग्रपूर्व स्थिरता

महानक्षानमस्यासीत् तपः षण्मासगोचरम् । शरीरोपचयस्त्वद्धः तथैवास्थादहोधृतिः ॥१८--७३॥

यद्यपि भगवान का छह मास का महोपवास था, फिर भी उनके शरीर का पिड पूर्ववत् ही दैदीप्यमान बना हुम्रा था । उनकी स्थिरता ग्राञ्चर्यकारी थी ।

## केशों की जटारूपता

संस्कारंविरहात् केशाः जटीभूतास्तदा विभोः। नृतं तेपि तपःक्लेशं ग्रनुत्रोढ्ं तथा स्थिताः।।७५॥

भगवान के केशों का स्रव संस्कार नहीं हुस्रा । स्रतः संस्कार रहित होने के कारण वे केश जटा स्वरूप हो गए । ऐसा प्रतीत होता था, कि वे केश भी तप का कष्ट सहन करने के लिए कठोर हो गए हैं ।

भगवान के लम्बे-लम्बे केश उनकी तपस्या के सूचक थे। इससे यह प्रतीत होता है कि विषय लोलुपी होते हुए भी ग्रनेक साधु महान तपस्या के चिन्ह स्वरूप लम्बे-लम्बे केश धारण करने लगे हैं।

# ऋद्धियों की प्राप्ति

भगवान के अनेक प्रकार की ऋद्वियां उत्पन्न हो गई थीं। मनःपर्ययज्ञान की उत्पत्ति ऋद्विधारी मुनियों के होती है। उनमें भी तीर्थंकर [ १२३

विरले ऋद्धिप्राप्त मनियों को मनःपर्ययज्ञान उत्पन्न होता है । सर्वार्थ-सिद्धि में मन:पर्ययज्ञान के विषय में लिखा है, "प्रवर्धमानचारित्रेष चोत्पद्यमानः सप्तविधान्यतर्माद्धप्राप्तेष्पजायते नेतरेष् । ऋद्विप्राप्तेष् केषचित्र सर्वेष-'' (सत्र २५ ग्रध्याय १) यह मनःपर्ययज्ञान प्रवर्धमान चारित्र वालों में से सप्तविध ऋद्वियों में से ग्रन्यतम ऋद्विभारी मुनियों के पाया जाता है । ऋद्धिप्राप्त साधुत्रों में भी सबमें नहीं पाया जाता, किन्तु किन्हीं विरले संयमियों में वह पाया जाता है । ग्रपनी ग्रात्मशद्धि के कार्य में संलग्न रहने के कारण भगवान ग्रपनी ऋद्वियों का कोई भी उपयोग नहीं करते । उनका मन:पर्ययज्ञान भी एक प्रकार से म्रलंकार रूप रहता है । उसके प्रयोग करने का कोई विशेष प्रसंग ही उपस्थित नहीं होता । मौन व्रत रहने से जन संपर्क तथा प्रवनोत्तरादि की भी कल्पना नहीं की जा सकती। इसी प्रकार शायद ही कभी श्रवधिज्ञान के भी उपयोग की जरूरत पड़ती हो । यह उज्ज्वल सामग्री उनके श्रेष्ठ व्यक्तित्व को सचित करती थी। वे ग्रात्मतेज संपन्न जगदगुरु जहाँ भी जाते थे, वहाँ उनके लोकोत्तर महत्व का जान हो जाता था।

# श्रपूर्व प्रभाव

उनका प्रभाव ग्रत्यधिक चमत्कार पूर्ण था। जन्मतः हिंसक जीवों के हृदय में उनके कारण दया तथा मैत्री का ग्रवतरण हो जाता था। तपोवन में विद्यमान उन विश्वपिता के प्रभाव को महापुराणकार इस प्रकार चित्रित करते हैं:---

कंटकालग्न-वालाग्राश्चमरीश्च मरीमृजाः। नखरैः स्वैरहो ब्याघ्राः सानुकंपं व्यमोचयन् ॥१८--८३॥

ग्रहो ! जिन चमरी गायों के बालों के ग्रग्रभाग कांटों में उलझ गए थे ग्रौर जिनको सुलझाने का वे बारबार प्रयत्न करती थीं, ऐसी चमरी गायों को व्याघ्र बड़ी दया पूर्वक ग्रपने नखों से छुड़ा रहे थे। यहां व्याघ्रों के साथ करुणा का पर्यायवाची शब्द 'सानुकम्पं'

तीर्थंकर

बड़ा मार्मिक है । क्र्रता के परमाणुश्रों से जिन शेरों की शरीर रचना हुई हो, उनमें अनुकम्पा की उत्पत्ति भगवान के दिव्य प्रभाव को द्योतित करती है ।

भगवान ने चैत्र में दीक्षा ली थी। उनके समक्ष भीषण ग्रीष्म ग्राया ग्रौर चला गया। वर्षाकाल भी ग्राया। भगवान की स्थिरता में ग्रन्तर नहीं था। वे बाईस परीषहों को सहन करने की ग्रपूर्व क्षमता संयुक्त थे; ग्रतएव भीषण परिस्थितियों में भी वे साम्यभाव सम्पन्न रहते थे। साधारण मनोबल वाले पुरुष भी विपत्ति की वेला में मनस्विता का परिचय देते हैं, तब तो ये ग्रसाधारण क्षमतायुक्त तीर्थंकर परम देव हैं। ग्राचार्य कहते हैं, 'इस प्रकार छह माह में पूर्ण होने वाले प्रतिमायोग को प्राप्त हुए ग्रौर धैर्य से शोभायमान रहने वाले भगवान का वह लम्बा काल भी क्षणभर के समान व्यतीत हो गया।'

# उपवास के विषय में प्रभु की दृष्टि

भगवान में अपरिमित शक्ति थी, फिर भी लोगों को मोक्ष-मार्ग बताने की दृष्टि से भगवान ने आहारग्रहण करने का विचार किया । उपवास के विषय में उन प्रभु का यह अभिमत था :—

> न केवलमयं कायः कर्शनीयो मुमुक्षुभिः। नाप्युत्कटरसैः पोष्यो मृष्टेरिष्टैश्च वहभनैः॥२०--५॥

### मध्यम मार्ग

वशे यथा स्युरक्षाणि नोत-धावन्त्यनूत्पथम्। तथा प्रयतितब्यं स्याद् वृत्तिमाधित्यमध्यमाम्।।२०--६।।

मोक्षाभिलाषी मुनियों को यह शरीर न तो केवल कृश ही करना चाहिये और न अधिक रसयुक्त, मधुर तथा मनोवांछित पदार्थों के द्वारा इसे पुष्ट ही करना चाहिए । जिस प्रकार इन्द्रियां वश में रहें तथा कुमार्ग की ओर न जावें, उस प्रकार मध्यम मार्ग का अवलम्बन लेकर प्रवृत्ति करना चाहिए। इस कथन से यह बात स्पष्ट हो जाती है कि जैनधर्म की तपस्या में स्रतिरेकपूर्ण प्रवृत्ति का उपदेश नहीं है। इससे जो स्राज कल के लोग बुद्ध की तपस्या का उल्लेख करते हुए जैनधर्म की तपस्या की कठोरता का कथन कर उस पर स्राक्षेप करते हैं, वह उचित नहीं है। जैनधर्म स्वयं सध्यम पथ का प्रतिपादक है।

### कायक्लेश की सीमा

यह कथन भी मनन करने योग्य है:— कायक्लेशो मतस्तावन्न क्लेशोस्ति यावता। संक्लेशे द्यासमाधानं मार्गात् प्रच्युतिरेव च।।२०—६।।

कार्यक्लेश तप उतना ही करना चाहिए, जहाँ तक संक्लेश नहीं उत्पन्न होता है। संक्लेश होने पर मन में स्थिरता नहीं रहती है तथा जीव मार्ग से भी च्युत हो जाता है।

> सिष्ये संयमयात्रायाः तत्तनुस्थितिमिच्छुभिःः। प्राह्यो निर्वोष श्राहारो रसासंगाद्विनाँषभिः॥६॥

ग्रतएव संयम रूप यात्रा की सिद्धि के लिये शरीर स्थिति को चाहने वालों को रसों में ग्रासक्त न हो निर्दोष ग्राहार ग्रहण करना चाहिये।

# घाहारार्थ विहार

श्रव श्राहार ग्रहण करने के उद्देश्य से भगवान ने विहार प्रारम्भ कर दिया । उस कर्मभूमि के प्रारम्भ में मुनिदान कैसे दिया जाता है, इस विषय को कोई नहीं जानता था । भगवान मौनव्रती थे । उनका भाव कोई नहीं जानता था । ऐसी श्रद्भत परिस्थितिवश भगवान को ग्राहार का लाभ नहीं हो रहा है ।

त्रिलोकीनाथ म्राहार के हेतु भ्रमण कर रहे हैं, किन्तु म्रन्तराय कर्म का तीव्र उदय होने से म्राहार का लाभ नहीं होता था। भक्त प्रजाजन प्रभु के समीप बड़े म्रादर, ममता ग्रौर भिक्तिपूर्वक विविध पदार्थ भेंट में लाते थे, किन्तु उनसे उन प्रभु का कोई प्रयोजन नथा। १२६ ] तीर्थंकर

कमों की कितनी विचित्र ग्रवस्था होती है। छह माह पर्यन्त महोपवास के पश्चात् भी कमं के विपाक की इतनी तीव्रता है कि तीर्थंकर भगवान को भी शरीर यात्रा के हेतु ग्राहार प्राप्ति का सुयोग नहीं मिल रहा है। ग्राहार के लिए प्रभु का प्रतिदिन विहार हो रहा रहा है। ग्रब एक वर्ष हो चुका। चैत्र सुदी नवमी फिर ग्रा गई, किन्तु स्थिति पूर्ववत् है। भगवान् ग्रत्यन्त प्रसन्न तथा प्रशान्त हैं। वे क्षुधा, तृषा रूप परीषहों को बड़ी समता पूर्वक सहन करते हुए कर्मों की निर्जरा कर रहे हैं। ऐसी तपस्या के द्वारा ही चिरसंचित कर्मों के पहाड़ नष्ट हुग्रा करते हैं।

#### श्रंतराय का उदय

वे भगवान धनवान् ग्रथवा निर्धन, सभी के घर पर ग्राहार हेतु जाते थे। उनकी यह चर्या चांद्री-चर्या कही गई है, क्योंकि वे चन्द्रमा के समान प्रत्येक के घर पर जाते थे। ग्रपने दर्शन द्वारा सबको ग्रानन्द प्रदान करते थे। सारा जगत् चिन्ता निमग्न था। कर्म का विपाक भी विलक्षण होता है। तीर्थं कर हों या सामान्य जन हों, कर्मोदय समान रूप से सब को शुभ, ग्रशुभ फल प्रदान करता है।

गुणभद्रस्वामी ने आत्मानुशासन में लिखा है "िक देव की गित बड़ी विचित्र है। यह अलंघनीय है। देखो ! भगवान वृषभदेव के गर्भ में आने के छह माह पहले से ही इन्द्र सेवक के समान हाथ जोड़े रहता था, जो इस कर्म भूमि रूपी जगत् के विधाता हैं; नवनिधियों के स्वामी चक्रवर्ती भरत जिनके पुत्र हैं; वे भी छहमाह पर्यन्त इस पृथ्वी पर बिना आहार प्राप्त किए विहार करते थे।" '

१ पुरा गर्भादिन्द्रो मुक्कुलितकरः किंकर इव । स्वयं सृष्टा सृष्टेः पतिस्थिनिधीनां निजसुतः।। क्ष्चित्वा पण्मासान् स किल पुष्टरप्याट जगती-महो केनाप्यस्मिन् विलसितमलंध्यं हतविधेः।ः११६।।

तीर्थंकर [ १२७

श्रंतराय कर्मोदयवश उस समय इन्द्र को भी प्रभु की गूढ़-चर्या का ध्यान नहीं रहा । श्रमितगित श्राचार्य ने यथार्थ कहा है, कि जीव को उसके शुभ-श्रशुभकर्मों के सिवाय श्रन्य सुख दु:ख नहीं देता है ।

### भवितव्यता

एक बात विचारणीय है कि वैशाख सुदी दशमी को जृ भकग्राम की ऋजुकूला नदी के तट पर महावीर भगवान को केवलज्ञान उत्पन्न हुग्रा । उस समय गणधर का योग नहीं मिला । इस
कारण भगवान की दिव्य ध्विन छियासठ दिन तक नहीं खिरी थी । उस
समय सुचतुर इन्द्र ने इन्द्रभूति ब्राह्मण को भगवान के सानिध्य में
उपस्थित किया । मानस्तम्भ दर्शन से इन्द्रभूति गौतम का ग्रहंकार दूर
हुग्रा ग्रौर शीध्र ही वह महामिथ्यात्वी व्यक्ति श्रमण संघ का नायक
गौतम गणधर बना । कदाचित् इन्द्र ऐसी कुशलता भगवान के छह
मास के प्रतिमा योग के पश्चात् दिखाता ग्रौर लोगों को ग्राहार दान की
विधि से ग्रवगत कराता, तो त्रिलोकीनाथ को एक वर्षाधिक काल के
पश्चात् क्यों ग्राहार प्राप्ति का योग मिलता ? ग्राचार्य समन्तभद्र
स्वामी ने कहा है, 'ग्रलंध्यशक्ति भीवतव्यतेति'—भवितव्यता की
सामर्थ्य ग्रलंघनीय है । उसमें बाह्म तथा ग्रन्तरंग सामग्री का योग
ग्रावश्यक है ।

# हस्तिनापुर में ग्रागमन

भगवान विविध देशों में विहार करते हुए कुरुजांगल देश के हस्तिनापुर नगर में पहुँचे । वहाँ के राजा सोमप्रभ महाराज हैं । उनके छोटे भाई श्रेयांस महाराज हैं ।

> तस्यानुजः कुमारोऽभूच्छ्रेयान् श्रेयान्गुणोदयैः। रूपेग मन्मथः कान्त्या शशी दोष्त्या स भानुमान् ।।२०---३१।।

उनके ग्रनुज श्रेयांसकुमार हैं। गुणों की वृद्धि से वह श्रेय

स्वरूप हैं। सौन्दर्य में कामदेव है। कांति में चन्द्रमा तथा दीप्ति में सूर्य के समान हैं।

### श्रेयांस राजा का स्वप्न

वैशाख शुक्ला की तृतीया के प्रभात में महापुण्यवान श्रेयांस महाराज ने सुन्दर स्वप्न देखे । प्रथम स्वप्न में राजकुमार ने सुवर्ण-मय विशालकाय तथा उन्नत सुमेरु पर्वत देखा । इस स्वप्न का फल निरूपण करते हुए राजपुरोहित ने कहा :—

> मेरुसन्दर्शनाहेवो यो मेरुरिव सूभ्रतः। मेरौ प्राप्ताभिषेकः स गृहमेष्यति नः स्फुटम् ।।२०--४०।।

सुमेरु के दर्शन से यह सूचित होता है कि जो प्रभु सुमेरु सदृश समुन्नत हैं तथा जिनका सुमेरुगिरि पर ग्रभिषेक हुग्रा, वे ग्रपने राजभवन में पघारेंगे। ग्रन्य स्वप्न भी उन्हीं भगवान के गुणों की उन्नित को सूचित करते हैं। ग्राज उन भगवान के योग्य विनय के फलस्वरूप हमारे बड़े भारी पुण्य का उदय होगा। पुरोहित ने यह भी कहा:—

प्रशंसा जगित स्यातिम् श्रनल्पां लाभसम्पदम्। प्राप्स्थामो नात्र सन्दिह्यः कुमारश्चात्र तत्ववित् ॥२०—४२॥

ग्राज हमें जगत् में महान् कीर्ति तथा विपुल सम्पत्ति प्राप्त होगी, इस विषय में सन्देह का स्थान नहीं है । राजकुमार स्वयं इस रहस्य के ज्ञाता हैं ।

# सिद्धार्थ द्वारपाल द्वारा सूचना

ग्रल्पकाल के पश्चात् भगवान राजमन्दिर की श्रोर श्राते हुए दृष्टिगोचर हुए। तत्काल सिद्धार्थ नाम के द्वारपाल ने राजा सोमप्रभ तथा राजकुमार श्रेयांस को मंगल समाचार सुनाए। दोनों भाई राजभवन के प्रांगण के बाहर श्राए श्रौर वहाँ उन्होंने भगवान् के चरणों को जल से धोकर उनकी प्रदक्षिणा की। उनका शरीर भगवान् तीर्थंकर [ १२९

के दर्शन से रोमांच युक्त हो गया था। वे दोनों प्रभु के समीप सौधर्म ग्रीर ईशान स्वर्ग के इन्द्रों सदृश दिखते थे।

# श्रपूर्वं दृश्य

पर्यन्तर्वातनोर्मघ्ये तयोर्भर्ता स्म राजते । महामेरुरिबोद्भूतो मध्ये निषधनीलयोः ॥२०—७७॥

दोनों ग्रोर खड़े हुए महाराज सोमप्रभ ग्रौर श्रेयांस के मध्य में भगवान इस प्रकार शोभायमान होते थे मानो निषध ग्रौर नील पर्वतों के मध्य में सुमेरुगिरि ही खड़ा हो।

## जन्मान्तर की स्मृति

उस समय राजकुमार श्रेयांस को भगवान का दर्शन कर पूर्व जन्म का स्मरण हो गया, जबिक भगवान राजा वज्जजंघ थे और श्रेयांसकुमार का जीव उनकी महारानी श्रीमती था तथा जिस भव में उन दोनों ने दमधर और सागरसेन नाम के गगनगामी महामुनियों को भिक्त पूर्वक स्राहार दान दिया था तथा उसके फल स्वरूप देवताओं ने पंचादचर्य किए थे। उस जातिस्मरण के फलस्वरूप राजकुमार श्रेयांस के मन में यह विचार उत्पन्न हुन्ना कि उक्त समय मुनि को स्नाहार दान के उपयुक्त है। पूर्व जन्म के संस्कारों से राजकुमार को स्नाहार-दान की सब विधि ज्ञात हो गई।

### इक्षुरास का दान

श्रेयांसकुमार ने राजा सोमप्रभ ग्रौर उनकी रानी लक्ष्मीमती के साथ भगवान के हाथ में इक्षुरस का ग्राहार दिया था।

> श्रेयान् सोमप्रभेणामा लक्ष्मीमत्या च सादरम्। रसिमक्षोरदात् प्रासुमुत्तानीकृतपाणये।।२०--१००।।

उस समय के म्रानन्द का कौन वर्णन कर सकता है? भगवान के म्राहार ग्रहण के समाचार सुनकर समस्त संसार को म्रपार म्रानन्द हुम्रा था।

3

### महान फल

हरिवंशपुराण में लिखा है कि देवताग्रों ने इक्षु धारा से स्पर्घा करते हुए ग्राकाश से पृथ्वी तल पर रत्नों की वर्षा की थी। ग्रन्थकार के शब्द इस प्रकार हैं।

> श्रेयसा पात्रनिक्षिप्तपड्रेक्षुरसधारया। स्पर्धेयेव सुरैः स्पृष्टा वसुधाराऽपतद्विवः।।६—-१६५।।

इस दान का ग्राधिक दृष्टि से क्या मूल्य हो सकता है? इक्षु रस यथार्थ में ग्रमूल्य ग्रर्थात बिना मूल्य का ग्राज भी देखा जाता है। वही ग्रमूल्य रस सचमुच में ग्रमूल्य ग्रर्थात् जिसके मूल्य की तुलना न की जा सके ऐसे लोकोत्तर पुण्य ग्रौर गौरव का कारण बन गया। इस प्रसंग में पात्र, विधि, द्रव्य तथा दातारूप सामग्री चतुष्टय ग्रपूर्व थे। त्रिलोकीनाथ को एक वर्ष एक महा तथा नौ दिन (३६६ दिन के उपवास पश्चात् कर्मभूमि के प्रारंभ में प्रथमबार तप के ग्रनुकुल सामग्री ग्रपण करने का सौभाग्य श्रेयांस महाराज को दानतिर्थंकर पदवी का प्रदाता हो गया। वह ग्रक्षयफल प्रदाता दिन ग्रक्षय तृतीया के नाम से मंगल पर्व बन गया।

### दान-तीर्थंकर का गौरव

चक्रवर्ती भरत महाराज ने उस दान के कारण कुमार श्रेयांस को महादानपति कहकर सन्मानित किया था । भरतेश्वर कहते हैं :—

त्वं दानतीर्थकृच्छ्रेयान त्वं महापुण्यभागिस ।।२०--१२८।।

हे श्रेयांस ! तुम दान तीर्थके प्रवर्तक दानतीर्थंकर हो । तुम महान पुण्यशाली हो ।

हरिवंशपुराण में कहा है:---

ग्रभ्यचिते तपोवृध्ये धर्मतीर्थंकरे गते। दानतीर्थंकरं देवाः साभिषेकमपूजयन्।।६—१६६।।

धर्मतीर्थंकर वृषभदेव भगवान की पूजा के पश्चात् ततोवृद्धि

के हेतु प्रस्थान करने के ग्रनंतर देवताग्रों ने दान-तीर्थंकर महाराज श्रेयांस की ग्रभिषेक पूर्वक पूजा की ।

### तीर्थंकरों की पारएगा का काल

श्रागम में लिखा है:— वर्षेणपारणाद्यस्य जिनेन्द्रस्य प्रकीर्तिता। तृतीधदिवसेऽन्येषां पारणा प्रथमां मता ।।६०—२३७ हरिवंशपुराण।। ग्रादि तीर्थंकर की प्रथम पारणा एक वर्ष के उपरान्त हुई थी। शेष तीर्थंकरों ने तीसरे दिन पारणा की थी।

स्रक्षय तृतीया के पूर्व राजकुमार श्रेयांस की जो लौकिक स्थिति थी, उसमें स्राहार दान के उपरान्त लोकोत्तर परिवर्तन हो गया। स्रब वे दानिश्चरोमणि, पुण्यवान नररत्न कहलाने लगे। वे विश्वपूज्य बन गए। महान् स्रात्मास्रों का संपर्क स्रवर्णनीय कल्याणदायी बन जाता है। इस दान की स्रनुमोदना द्वारा बहुत लोगों ने पुष्य का भण्डार पूर्ण किया।

### निमित्त कारएा का महत्व

बाह्य समर्थ उज्ज्वल निमित्त कारण का भी बड़ा महत्व है । महापुराणकार का कथन है :---

> दानानुमोदनात्पुण्यं परोपि बहवोऽभजन्। यथासाद्य परं रत्नं स्फटिकस्तद्वचि भजेत्।।२०—-१०७।।

उस तींर्थंकर के दान की अनुमोदना द्वारा बहुत से लोगों ने परम पुग्य को प्राप्त किया था जैसे स्फटिकमणि अन्य उत्कृष्ट रत्न के संपर्क को प्राप्तकर उस रत्न की दीप्ति को धारण करता है।

जिनकी यह समझ है कि निमित्तकारण कुछ नहीं करता है, जनके संदेह निवारणार्थ स्रागम में कहा है :—

> कारणं परिणामः ऱ्याव् बंधने पुण्यपापयोः। बाह्यं तु कारणं प्राहुः भ्राप्ताः कारण-कारणम् ।।२०--१०८।।

तीर्थंकर

पुष्यकर्म तथा पाप कर्म के बन्ध में जीव के भाव कारण हैं। भगवान ने कहा है कि बाह्य कारण उस परिणाम ग्रर्थात् भाव रूप कारण के कारण हैं। इससे भावों की पवित्रता के लिए योग्य बाह्य साधनों का भी ग्राश्रय ग्रहण करने में सदा प्रयत्नशील रहना चाहिए।

## तीर्थंकरों की पारएगा

ऋषभनाथ भगवान ने इक्षुरस लिया था, यह बात सर्वत्र प्रसिद्ध है। शेष तीर्थंकरों ने गोक्षीर से बनाए गए श्रेष्ठ ग्रन्न का ग्राहार किया था। हरिवंशपुराण में कहा है:—

> म्राखेनेक्षुरसो दिव्यः पारणायां पिषत्रितः। म्रान्येगोक्षीरनिष्पन्न-परमान्नमलालसैः।।६०—२३८।।

# क्या दूध सदोष है ?

श्राजकल कोई-कोई लोग नवयुग के वातावरण से प्रभावित हो दूघ को मांस सदृश सोचते हैं। यह दृष्टि श्रसम्यक् है। दूध यदि सदोष होता, तो परम दयालु, सर्व परिग्रह त्यागी तथा समस्त भोगों का भी परित्याग करने वाले तीर्थं कर भगवान उसको ग्राहार में क्यों ग्रहण करते ? मधुर होते हुए भी मधु को, जीवों का विघातक होने से जैसे जिनागम में त्याज्य कहा है, उसी प्रकार वे त्रिकालदर्शी जिनेन्द्र दूध को भी त्याज्य कह देते। दूध दुहने के बाद श्रन्तर्मूहूर्त ग्रर्थात् ४८ मिनिट के भीतर उष्ण करने से निर्दोष है, ऐसा जैनाचार-ग्रन्थों में वर्णन है। दूध में सदोषता होती तो परमागम तीर्थं कर भगवान की मूर्ति के ग्रिभषेक के लिए दूध का क्यों विधान करता ? पद्मपुराण में भगवान के जल, घृतादि के द्वारा ग्रिभषेक का महत्व बताते हुए लिखा है:—

द्यभिषेकं जिनेन्द्राणां विधाय क्षीरघारया । विमाने क्षीरधवले जायते परमद्युतिः ।।३२—१६६।।

१३३

जो जिनेन्द्र भगवान का दुग्ध की धारा द्वारा स्रभिषेक करते हैं, वे क्षीर सदृश धवल विमान में जन्म लेकर निर्मेल दीप्ति को प्राप्त करते हैं।

हरिवंशपुराण में भी उक्त कथन का इस प्रकार समर्थन किया गया है:—

क्षोरेक्षुरस-घारोधै-घृत-दघ्युदकादिभिः। ग्रभिषच्य जिनेन्द्राचीर्मीचतां नृसुरासुरैः।।२२---२१।।

क्षीर तथा इक्षुकी धारा के प्रवाह द्वारा तथा घृत, दिध, जल ग्रादि से जिनेन्द्र देव की ग्रभिषेक पूर्वक जो पूजा करता है, वह मनुष्यों तथा सुरासुरों द्वारा पूजित होता है।

# म्रायुर्वेद का म्रिभमत

दूध के विषय में श्रायुर्वेद शास्त्र कहता है, कि भोजन पहले खलभाग रूप परिणत होता है। इसके पश्चात् वह रस रूपता धारण करता है। रस बनने के श्रनन्तर दूध का रक्त बनता है। धारोष्ण दूध को इसीलिए श्रायुर्वेद में महत्वपूर्ण कहा है कि वह तत्काल ही शरीर में जाकर रुधिर रुप पर्याय को प्राप्त करता है। दूध को गोरस कहने से भी स्पष्ट होता है कि वह रस रूप पर्याय है। दूध के दुहने से गाय क्षीण नहीं होती, किन्तु रक्त निकालने से उस जीव में क्षीणता श्राती है, वेदना की वृद्धि होती है। दूध के सेवन से सात्विक भावों का उदय होता है। रुधिर, मांसादि सेवी नर कूर परिणामी बन जाते हैं।

दूध में माँस का दोष माना जाय, तो सभी मनुष्य मांसभक्षी व्याघ्य ग्रादि की श्रेणी में ग्रा जावेंगे, क्योंकि बिना दूध पिये बालक का प्रारम्भिक जीवन ही ग्रसम्भव है। शरीर रचना की दृष्टि से मनुष्य की समानता शाक तथा फल भोजी प्राणियों के साथ है। मांसभक्षी निरन्तर ग्रशान्त, क्रूर, चंचल तथा दुष्ट स्वभाव वाले होते हैं जबिक दूध के सेवन से ऐसी बात नहीं होती है।

३४ ] तीर्थंकर

जो दूध को सदोष सोचते हैं, वे पानी भी नहीं पी सकते ? पानी में जलचर जीवों का सदा निवास रहता है। उनका जन्म-मरण उसी के भीतर होता है। उनका मल, मूत्रादि भी उसके भीतर हुम्मा करता है, फिर भी सभी लोग जल को पिवत्र मानते हैं। इसी प्रकार गतानुगतिकता या ग्रँध-परँपरा का त्याग कर यदि मनुष्य मस्तिष्क, ग्रनुभव तथा सिद्धचार से काम लेगा, तो उसे शुद्ध साधनों द्वारा प्राप्त मर्यादा के भीतर उष्ण किया गया तथा सावधानी पूर्वक शुचिता के साथ सुरक्षित किया गया दूध ग्रभक्ष्य कोटि के योग्य नहीं दिखेगा।

### ग्राश्चर्य की बात

यह देखकर श्राश्चर्य होता है कि सरासर श्रश्चि भोजन पान को करते हुए मांसाहार के दोषी लोग श्रहिसात्मक प्रवृत्ति वालों के उज्ज्वल कार्यों को भी सकलंक सोचते हैं। उन्हें रात्रि भोजन में दोष नहीं दिखता, श्रनछने जल के पीने में संकोच नहीं होता, श्रशुद्ध श्रचार श्रादि के भक्षण करने में तथा मधु सेवन करने में निर्दोषता दिखती है। मधु की एक बिन्दु भक्षण करने में जीव घात का महान पाप लगता है, किन्तु वे उसे निर्दोष, बल-दायक मानकर बिना संकोच के सेवन करते हैं, श्रौर श्रपने को श्रहिसा व्रती सोचते हैं।

ग्रहिसा के क्षेत्र में ग्रंतिम प्रामाणिक निर्णयदाता के रूप में जिनेन्द्र की वाणी की प्रतिष्ठा है। उस जिनागम के प्रकाश में दूध के विषय में ग्रभक्ष्यता का भ्रम दूर करना चाहिए। वैसे रस का परित्याग करने वाला व्रती व्यक्ति घी, दूध ग्रादि का त्याग इंद्रियजय की दृष्टि से किया करता है।

# प्रथम स्राहार दाता की महिमा

जिनेन्द्र भगवान को प्रथम पारणा के दिन क्षीरादि निर्मित

१३५

पदार्थों के दाता नर रत्नों की सर्वत्र स्तुति की गई है। उत्तम पात्र को ग्राहारदाता या तो उसी भव में मोक्ष को प्राप्त करता है या स्वर्ग का सुख भोगकर वह तीसरे भव में मुक्ति को पाता है। भगवान को प्रथम बार ग्राहार देने वाले व्यक्ति के भाव ग्रवर्णनीय उज्ज्वलता प्राप्त करते हैं। इससे वह उत्तम दाता शीघ्र ही तप का शरण ग्रहण कर ग्रपना उद्धार करता है। हरिवंशपुराण में कहा है:—

तपस्थिताश्च ते केचित्सिद्धास्तेनैव जन्मना । जिनाते सिद्धिरन्येषां तृतीये जन्मनि स्मृता ।।६०—–२५२।।

यह तो ग्राध्यात्मिक श्रेष्ठ लाभ है कि दातार मोक्ष को प्राप्त करता है। तत्काल लाभ यह है कि दातार के भवन में ग्रधिक से ग्रधिक साढ़े बारह करोड़ ग्रौर कम से कम इसका हजारवाँ भाग ग्रर्थात् एक लाख पच्चीस हजार रत्नों की वर्षा होती है।

सत्पात्र के दान की स्रपार मिहमा है। पंचाक्ष्चर्य सत्पात्र को स्राहार के दान में ही होते हैं। इससे इसकी महत्ता इतर दानों की स्रपेक्षा स्पष्ट ज्ञात होती है। इसका कारण यह है कि इस स्राहारदान से वीतराग मुनीन्द्रों की रत्नत्रय परिपालना में विशिष्ट सहायक उनके पित्र शरीर का रक्षण होता है। गृहस्थ स्वयं श्रेष्ठ तप नहीं कर पाता है, किंतु न्याय पूर्वक स्रपने प्राप्त द्रव्य के द्वारा वह महाव्रती का सहायक बनता है। इस कारण पात्र दान द्वारा गृहस्थ के षट्कर्मों स्रथीत् स्रसि, मषी, कृषि, शिल्प, वाणिज्य, पशुपालन तथा चक्की, चूल्हादि पँचसूना कियास्रों द्वारा स्रजित महान दोषों का क्षय होता है।

## श्राहारदान का महत्व

ग्राहार दान को महत्व प्रदान करने का एक कारण यह भी है कि तीर्थंकर भगवान जैसे श्रेष्ठ पात्र की सेवा केवल ग्राहार दान द्वारा ही संभव है। उनको ग्रौषिध, शास्त्र तथा ग्रभयदान कौन देगा? शरीर नीरोग रहने से ग्रौषिध का प्रयोजन नहीं, स्वयं महान ज्ञानी होने से शास्त्र दान कीभी उयोपगता नहीं प्रतीत होती, स्वयं शरणा- गतों को अभयप्रदाता परम प्रभु को कौन अभय देगा ? आहार दान तो प्राय: प्रत्येक दिन संभाव्य है ।

किसी ग्रसंयमी को भोजन कराने का वह महत्व नहीं है, जो संयमी महान पुरुष को पिवत्र भावों सिहत ग्राहारदान का है। संयमी ग्रात्मा में ग्रपार ग्रात्म सामर्थ्य रहती है। उसके प्रभाव से ग्राहारदान द्वारा संयम में प्रकारान्तर से सहयोग देने वाले को स्वभावतः महान लाभ होगा। श्रावक के लिए सत्पात्रदान मुख्य कार्य बताया गया है। भगवान की पूजा करना तथा पात्रदान देना गृहस्थ के ग्रावश्यक कर्तव्य कहे गए हैं। इनके बिना वास्तव में श्रावक नहीं कहा गया है। यदि श्रावक पात्रदान के कर्तव्य को भूल जाय, तो मुनिपद का निर्वाह किस प्रकार होगा? द्यानतराय जी ने ठीक ही लिखा है, 'बिन दान श्रावक साधु दोनों लहें नाँहि बोध कों'।

# मुक्तिपुरी का प्रवेश द्वार

कुछ लोग सत्पात्रदान के ग्रांतरिक रहस्य तथा सौन्दर्य को न समझ गह सोचते हैं कि इस दान के द्वारा पुण्यकर्म का बंध होता है। इससे मोक्ष नहीं मिलता, ग्रतः यह उपादेय नहीं है। इस विकृत विचारधारा का प्रतिनिधित्व करने वाला महाराज श्रेयाँसकुमार के जीवन पर दृष्टि डाले ग्रौर समझे कि इस सत्पात्र दान में कितना रस है? लौकिक श्रेष्ठ ग्रम्युदय, प्रतिष्ठादि प्राप्ति के पश्चात् सकल संयम का शरण लेकर दानशिरोमणि श्रेयाँस राजा कर्मक्षय कर सिद्ध भगवान बने। दान के माध्यम से गृहस्थ सत्पुरुषों के निकट संपर्क में ग्राता है ग्रौर जिस प्रकार पारस के संपर्क से लोहा सुवर्ण बनता है, उसी प्रकार लोह सदृश पतित प्राणी पारस रूप सत्पुरुष के संपर्क द्वारा कमशः उन्नति करता हुग्रा परंज्योति परमात्मा बनता है। ग्रारंभ ग्रौर परिग्रह के मध्य निमग्न गृहस्थ के लिए पुण्य-पाप बंध को त्याग कर वीतरागता प्राप्त करना शक्य नहीं है। यदि माया जाल के मध्य रहते हुए भी गृहस्थ कर्मजाल काट सकता, तो तीर्थंकर भगवान

साम्राज्यादि का परित्याग कर क्यों दिगम्बर साधु बनते ? अतएव गृहस्थ का कर्तव्य है कि मुक्ति की उपलब्धि को जीवन का केन्द्र बिन्दु मानकर उस स्रोर स्रागम के अनुसार प्रवृत्ति करे । स्रनुभवी तथा सिद्धहस्त व्यक्तियों का मार्ग दर्शन छोड़कर स्रज्ञानी, स्रविवेकी तथा स्रतत्वज्ञ का स्रवलंबन स्वीकार करने वाला संसार-सिंधु के मध्य डूबे बिना नहीं रहता।

## दान द्वारा जनहित

इस कारण चतुर गृहस्थ का कर्तव्य है कि वह सत्पात्र दान के विषय में ग्रत्यिधक उत्साह धारण करे । श्रावक के सप्तशीलों में ग्रितिथि-संविभाग नामक वत बताया गया है । यदि गृहस्थ इस बात के महत्व को समझकर विवेक पूर्वक द्रव्यादि का उपयोग करे तो जगत् में संपन्न वर्ग तथा निर्धनवर्ग के बीच जो कूर संघर्ष प्रारम्भ हुग्रा है, उसका मधुर रूप में परिणमन हो सकता है ।

स्वामी समंतभद्र की यह वाणी कितनी मार्मिक तथा स्रर्थवती है:—

उच्चे गीत्रं प्रणते भीगो वानादुपासनात्पूजा ।

भक्तेः सुन्दररूपं स्तवनात्कोतिस्तपोनिधिषु ॥११५॥रत्नकरंड श्रावकाचार

तपोनिधि साधुग्रों को प्रणाम करने से उच्चगोत्र, दान देने से भोग्य सामग्री की विपुलता, उनकी उपासना से पूजा, भक्ति करने से सुन्दर रूप तथा उनकी स्तुति करने से कीर्ति की प्राप्ति होती है ।

बुद्धिमान मन्ष्य का कर्तव्य है कि साधुभ्रों को प्रणाम करे, उनकी उपासना करे, भिक्त करे तथा स्तवन करे। इन कार्यों के फल स्वरूप उसे उपरोक्त समस्त सदगुणों तथा विशेषताग्रों की उप-लब्धि होगी।

## श्रनुमोदना का सुफल

जो व्यक्ति सत्पात्रों के दान की हृदय से अनुमोदना करते

हैं, वे भी सुफल को प्राप्त करते हैं। भगवान वृषभनाथ के जीव ने राजा वज्ज ंघ की पर्याय में जो चारण मुनियुगल को ग्राहारदान दिया था, उनकी ग्रनुमोदना नकुल, सिंह, वानर तथा शूकर के जीवों ने की थी, उस ग्रनुमोदना के कारण वे चारों जीव उत्तम भोगभूमि में उत्पन्न हुए थे। महापुराण में बताया है कि इन पशुग्रों को जातिस्मरण हो गया था। इससे उनके भाव संसार से बहुत ही विरक्त हो गए थे। चारणमुनि दमधर स्वामी ने भगवान ऋषभदेव के जीव वज्र जंघ से कहा था:—

भवद्दानानुमोरेन बद्धायुष्काः कुरुष्तमी । ततोऽमीभी तिमुत्सृज्य स्थिता धर्मश्रवाध्यनः ॥८--२४३॥

राजन्! ग्रापके दान की ग्रनुमोदना करने से इन नकुल, वानर, सिंह तथा शूकर ने उत्तम भोगभूमि की ग्रायु बंध किया है, इस कारण ये धर्म श्रवण करने की इच्छा से यहाँ निर्भय होकर बैठे हैं:—

इतोष्टमे भवे भाविन्यपुनर्भवतां भवान् । भविताऽमी च तत्रैव भवे सेत्स्यन्त्यसंशयम् ॥२४४॥

इस भव से स्रागामी स्राठवें भव में तुम तीर्थंकर वृषभनाथ होकर मोक्ष प्राप्त करोगे स्रौर उसी भव में ये सब भी निश्चय से सिद्ध होंगे।

> श्रीमती च भवर्तीये दानतीर्थप्रवर्तकः। श्रेयान् भूत्वा परंश्रेयः श्रीयव्यति न संशयः।।२४६।।

श्रीमती का जीव भी श्रापके तीर्थ में दानतीर्थ का प्रवर्तक राजा श्रेयांस होकर उत्कृष्ट कल्याण रूप मोक्ष को प्राप्त करेगा इसमें संशय नहीं है।

इस वर्णन से धर्मात्मा व्यक्ति की समक्त में यह बात ग्रा जायेगी कि पात्रदान तथा उसकी ग्रनुमोदना के द्वारा वज्रजंघ, श्रीमती तथा सिंह ग्रादि ने महान् पुण्य का बैंघ करके भोगभूमि ग्रादि में ग्रपूर्व सुख भोग ग्रौर कमशः उन्नति कर उन सबने मोक्ष-पदवी प्राप्त की, तीर्थंकर [ १३९

इसिलए उनके समान उज्ज्वल पुण्य के संग्रह में विवेकी गृहस्थों की प्रवृत्ति कल्याणकारी है; क्योंकि इससे उक्त जीवों के समान यह आत्मा विकास को प्राप्त कर निर्वाण अवस्था को प्राप्त कर सकेगा। मिथ्यादृष्टि भी सत्पात्रदान की हार्दिक अनुमोदना करके उत्तम भोगभूमि में अपार सुख प्राप्त करता है। मुनिभिक्त की बड़ी महिमा है।

## म्रात्म-निरीक्षरण

ग्राश्चर्य की बात है कि मनुष्य ग्रात्म निरीक्षण कर सत्यता पूर्वक यह सोचने का प्रयत्न नहीं करता, कि मैं हिंसा, माया, ग्रसत्य, प्रमादादि की मलिनता में डुब रहा हूँ तथा जीवन दीप बुझने के बाद ग्रपनी ग्रसत् प्रवृत्ति तथा ग्रार्तेध्यान-रौद्रध्यान के फलस्वरूप तिर्यंच-गति की निपट ग्रज्ञानी की स्थिति में पहुंचुंगा, ग्रथवा ग्रनन्त दु:खों से पूर्ण नरक में निवास करूंगा । यह विचारकर बड़ी व्यथा होती है, कि ग्राजकल पढ़कर ग्रादमी ग्रादर्श जीवन बनाने से विमुख होकर दूसरों को ठगने के साथ साथ ग्रपने ग्रापको ही टगते संकोच नहीं करता । श्रसत् तर्क का ग्राश्रय ले यह ग्रपनी स्वच्छन्द पापमयी प्रवृत्तियों पर परम पवित्र ग्रध्यात्मवाद का मनोहर ग्रावरण डालता हुम्रा ऐसा प्रतीत होता है, जैसे कोई मूढ़ म्रपने शरीर के भयँकर फोड़े की पीप ग्रादि जहरीली सामग्री को बिना साफ किए ऊपर से सुन्दर दिखनेवाला वस्त्र पहिनकर उसे ढांक ले। इस प्रक्रिया से वह घाव श्रौर भयंकररूप होता है । इसी प्रकार पुण्य के साधनों में दोषदर्शन करता हुम्रा तथा उनको छोड़कर पाप कार्यों में निमग्न रहने वाला गृहस्थ ऐसा ही विचार विहीन है, जैसे पानी को छोड़कर पेट्रोल राशि द्वारा शरीर को स्वच्छ करने के साथ ग्रग्नि के समीप बैठने वाला व्यक्ति, जो क्षण भर में ग्रपनी विचार शुन्यता के कारण जलकर भस्म हो जाता है।

१४० ] तीर्थंकर

## ग्रमंगल प्रवृत्ति

ग्राज के युग में भोग-विलास की सामग्री प्रचुर रूप में मनुष्य का धन ले लेती है। परोपकार, दान, पृष्य के लिए उसके पास देने योग्य द्रव्य किंटनता से बच पाता है; ऐसी स्थिति में भी जो भिक्तपूर्वक पात्रदानादि कार्य करते हैं, वे यथार्थ में स्तुति के पात्र हैं। किन्तु ऐसे सात्विक दान देने वालों को देखकर कोई-कोई उनकी अनुमोदना के बदले मन में कुढ़ते हैं, दुःखी होते हैं ग्रौर उस दान की निन्दा करते हैं। पाप कार्यों में पानी की तरह पैसे का बहाया जाना इन लोगों को कष्ट नहीं देता, क्योंकि ऐसा करना उनको ग्रपनी प्रतिष्ठा के ग्रमुष्प लगता है।

श्रसात्विक कार्यों में श्रपनी धनसम्पत्ति का व्यय करने वाला रत्नत्रयधारी मुनीन्द्रों की योग्य सेवा, परिचर्या में द्रव्य-व्यय का ग्रानन्द नहीं जानता । कुगति में जाने वाले जीव के भाव तथा ग्राचरण धर्म तथा धर्मात्माग्रों के प्रतिकूल हुग्रा करते हैं । नीचगति में जाने वाले प्राणी बहुत हैं, सुगति में जाने वालों की संख्या न्यून है, इसलिए हिसा, माया, लोभादि के पथ में प्रवृत्त होने वाले ग्रधिक मिलते हैं ग्रौर ग्राज के कलिकाल में ऐसों की वृद्धि दु:ख ग्रवश्य पैदा करती है, किन्तु उसे देखकर ग्राश्चर्य नहीं होता ।

यदि इस काल में लोग अधर्म की ग्रोर प्रवृत्ति न करें, तो फिर यह दुषमा काल ही क्यों कहा जाता ? जीव की ग्रधर्म की ग्रोर प्रवृत्ति के लिये प्रेरणाप्रद प्रचुर सामग्री यत्र-तत्र मिलती है। पूर्व में कुदान, कुतप करने के फलसे ग्राज पापमयी जीवन बिताते हुए भी धन वैभव सम्पन्न लोगों को देखकर अमवश लोग यह मान बैठते हैं, कि सदाचार का कोई मूल्य नहीं है। बेचारी शीलवती सती कष्टपूर्वक जीवन निर्वाह कर पाती है ग्रौर हीनाचरण वाली ललनाएँ विलासी पुरुषों के कारण बैभव के साथ सुखी ग्रौर समृद्ध दिखाई पड़ती हैं। ऐसी ही ग्रन्यत्र भी विचित्र दशा दिखाई पड़ती है। ऐसी स्थित में सद्धर्म में श्रद्धा रखकर सत्पात्रदानादि में ग्रपनी सम्पत्ति ग्रादि का उपयोग करने वाले व्यक्ति बिरले हैं। उनका भिवष्य उज्ज्वल है ग्रौर पाप प्रवृत्तियों में लगे लोगों का जीवन भावी पतन का निश्चायक है। प्रायः देखा जाता है कि ग्रसदाचार के मार्ग में लगने वाले जीव की इसी जन्म में दुर्गति हुग्रा करती है। ग्रतः सज्जन पुरुषों को सत्कार्य में सदा तत्पर रहना चाहिये।

#### ग्रधमं से पतन

ग्रागामी जीवन के विषय में सर्वज्ञ प्रणीत ग्रागम कहता है; घर्म के द्वारा ग्रात्मा उर्ध्वगमन करता है तथा ग्रधर्म द्वारा उसका नरकादि गतियों में पतन होता है :—

वर्मेणात्मा त्रजत्यूर्ध्वम्, ग्रधर्मेण पतत्यवः ॥१०--११॥

नरक गति में जाकर दु:ख भोगने वाले कौन जीव हैं इस प्रक्त का उत्तर देते हुए महापुराणकार ने लिखा है कि साधु वर्ग के प्रति दोष लगाने वाले, उनसे द्वेष करने वाले ग्रादि जीवों का नरक में पतन होता है।

# सत्पुरुषों की निंदा से घोर पाप

श्राजकल त्यागी तथा मुनि निन्दा के कार्य में श्रल्पज्ञ ही नहीं, पतित जीवनवाले बड़े-बड़े शास्त्रज्ञ भी गर्व के साथ प्रवृत्त होकर जन-साघारण के मन को मिलन बनाते हैं। हमें समाज में गौरव प्राप्त ज्ञानमद, तथा प्रभुता के मदवाले ऐसे श्रनेक व्यक्ति मिले, जो किसी साधु का परिचय बिना प्राप्त किए ही श्रपनी मुखरूपी बाँबी से दुष्ट वचन रूपी विषधर को निकाला करते हैं। वे यह नहीं सोचते कि इसका श्रागे क्या फल होगा?

उग्रतपस्वी १०८ चारित्र चक्रवर्ती ग्राचार्य शांतिसागर महाराज ने एक बार कहा था, कि लोग साधु निंदा का क्या दुष्परिणाम होता है, इसे भूल जाते हैं । साधु का जीवन तो गाय के समान है । उस निरपराधी साधु की यदि कोई निन्दा करता है तो वह उसका प्रत्युत्तर न देकर उसको शाँत भाव से सहन करता है ।

#### चेतावनी

महापुराणकार की यह चेतावनी ध्यान देन योग्य है :—'ते नरा: पापभारेण प्रविशंति रसातलम्' — वे पुरुष कौन हैं जो पाप के भार से रसातल में (नरक में) पहुँचते हैं ? इसका स्पष्टीकरण करते हुए ग्राचार्य कहते हैं :—

ये च मिथ्यादृशः कूरा रौद्रध्यानपरायणाः।
सत्वेषु निरनुक्रोशाः बह्वारम्भपिरग्रहाः।।१०---२३।।
धर्मदृहश्च ये नित्यम् ग्रधमंपिरपोषकाः।
दृषकाः साधुवर्गस्य मात्स्योपहृताश्च ये।।२४।।
रुष्यन्त्यकारणं ये च निर्ग्रन्थेभ्योऽतिपातकाः।
मुनिभ्यो धर्मशीलेभ्यो मधुमांसाशने रताः।।२५।।
वधकान् पोषयित्वान्यजीवानां येऽतिनिधृंणाः।
खाइका मधुमांसस्य तेषां ये चानुमोदकाः।।२६।।

जो मिथ्यादृष्टि हैं, रौद्रध्यान में तत्पर हैं, प्राणियों में सदा निर्दय रहते हैं, बहुत ग्रारम्भ ग्रौर परिग्रह रखते हैं, सदा धर्म से द्रोह करते हैं, ग्रधम में संतोष रखते हैं, साधुग्रों की निन्दा करते हैं, मात्सर्य संयुक्त हैं, धर्म सेवन करने वाले परिग्रहरहित मुनियों से विना कारण ही कोध करते हैं, ग्रतिशय पापी हैं, मधु ग्रौर माँस खाने में तत्पर हैं, ग्रन्य जीवों की हिसा करने वाले कुत्ता, बिल्ली ग्रादि पशुग्रों को पालते हैं, ग्रतिशय निर्दय हैं; स्वयं मधु, माँस खाते हैं ग्रौर उनके खाने दालों की ग्रनुमोदना करते हैं; वे जीव पाप के भार से नरक में प्रवेश करते हैं।

निदनीय प्रवृत्ति

कुछ लोग प्रसन्नतापूर्वक साधुम्रों का म्रवर्णवाद करते हैं,

उनपर मिथ्या दोष लगाते हैं। कभी ग्रल्प दोष होता है तो उसे बढ़ाकर प्रचार करते हैं। एक बार देखें दोष का प्रायक्ष्मित लेने पर भी ये साधु को जीवन भर उस दोष से लिप्त मानते हैं। ऐसे लोग कहते हैं हम समालोचना मात्र करते हैं। हमारा भाव निन्दा का नहीं है। यथार्थ में यह ग्रात्मवंचना है।

ऐसे सज्जन यह सोचें, कि क्या स्थितिकरण श्रौर उपगूहन ग्रंगों का ग्रंथ यही मानना उचित है, कि पत्रों में साधुश्रों के विरुद्ध मन माने दूषण छापते जावें श्रौर यह कहते जावें कि उससे धर्म को कोई क्षित नहीं पहुँचती। जननी ग्रौर जनक में ग्रंपनी संतित के प्रति जिस ममतामयी दृष्टि का सद्भाव रहता है, क्या ऐसी दृष्टि इन लोगों की रहती है, जो गुण पर पर्दा डालकर बुराई को ही बढ़ाकर साधुश्रों को लांछित करते हैं? कभी कषायोदयवश किसी साधु में कोई दोष ग्रा गया, तो बाल-चिकित्सक के समान ऐसे साधुश्रों की कुशल धर्मात्मा द्वारा ग्रंतरङ्ग चिकित्सा करानी चाहिए। ऐसा न कर पत्रोंमें निंदा छापनेसे वीतराग संस्कृतिके विपक्षी लोग ग्रहिसा धर्मका उपहास करते हैं। यह बात ये महानुभाव नहीं सोचते: यह दुःख की बात है।

## श्रेरिंगक का उदाहररा

साधु परमेष्टी के महत्व को भूलने वाले ये पढ़े लिखे निदक महानुभाव कृपा कर महामंडलेश्वर राजा श्रेणिक के उदाहरण को दृष्टि पथ में रखें तो उचित हो। मिथ्यात्व की ग्रवस्था में श्रेणिक राजा ने' यशोधर मुनिराज के गले में मरा सर्प डाला था, इस दुष्ट कार्य के कारण श्रेणिक ने नरकायु का बन्ध किया था। वह बन्ध तीर्थंकर महावीर प्रभु के समवशरण में बहुत समय तक रहने पर भी छूट नहीं

१ कृतो मुनिबधानंदस्तीक्को मिथ्यादृशा मया। येनायुष्कर्म दुर्मोचं बद्धं श्वाभ्नीं गति प्रति ।।महापुराण २–२४।।

१४४ ] तीर्थकर

सका । वीतराग, शांत, निस्पृह, निर्ग्रन्थ साधुश्रों में विलक्षण शक्ति का सद्भाव पाया जाता है । इनकी भिक्त वाला जीव स्वयमेव उन्नति को प्राप्त करता है, तथा निदक समृद्ध होते हुए भी शनै:शनै: पतन को प्राप्त करता है ।

# मुनियों द्वारा ग्रपार हित

उत्तरपुराण में बताया है कि महावीर तीर्थंकर का जीव बहुत भव पहले पुरुरवा भील था। वह सागरसेन मुनि को देखकर उनका वध करने को तत्पर था, कि उसकी स्त्री कालिका ने कहा वनदेवाश्चरतीमे मावधी: (७४ पर्व, १८) - ये वन देवता हैं। इनका वध नहीं करना चाहिए। इस प्रकार उस पाप कार्य को त्यागकर वह पुरुरवा उन मुनिराज के पास गया ग्रीर उसने उनसे मद्य, माँस तथा मधु त्याग रूप व्रत लिए थे। इस प्रकार उस पतित ग्रात्मा का उद्घार दिगम्बर जैन साधु के निमित्त से हुग्रा था। इस तरह इन मुनियों के द्वारा गणनातीत जीवों का कल्याण होता है। उन पावन-मूर्ति दया के देवताग्रों के प्रति वात्सल्य तथा भिन्त कल्याणदायी है।

स्वामी समन्तभद्र ने स्थितीकरण का लक्षण करते हुए लिखा है, कि यह कार्य धर्म-वत्सल प्राज्ञ पुरुष करते हैं। विकृत मनवाले मानव की ग्रंतिंचिकित्सा बालबुद्धि व्यक्ति द्वारा सम्भव नहीं है। उस हृदय शुद्धि के कार्य को करने वाला धर्म प्रेमी तथा बुद्धिमान (धर्मवत्सलै: प्राज्ञै:) होना चाहिए। ग्रयोग्य व्यक्ति यदि चिकित्सा कार्य में प्रवृत्त होता है, तो उससे ग्रहित ग्रधिक होता है। ग्राज जो भी निन्दापूर्ण लेख लिखने में कुछ प्रवीणता धारण करता है, वह साधु की त्रुटि को देखकर घाव पर बैठने वाली मक्खी की तरह पीड़ा देने के साथ याव को बढ़ाने का कार्य करता है।

**ि १४५** 

### सज्जनों का कर्तव्य

सत्पुरुषों को विषधरों से डरना नहीं चाहिए । नागदमनी रूप जिनभक्ति का श्राश्रय ले श्रात्म शुद्धि के मार्ग में उन्नति करते जाना चाहिये । जिसके हृदय में वीतराग की भक्ति है, श्रागम की श्रद्धा है, यथार्थ में उसका कोई भी बिगाड़ नहीं कर सकता है ।

हे ऋषभनाथ भगवान ! पूर्णचन्द्रमा की कलाग्रों के समान श्रापके निर्मल गुण त्रिलोक को लाँघते हैं—तीन लोक में व्याप्त हो जाते हैं । जिन्होंने त्रिभुवन के स्वामी एक ग्रापका शरण ग्रहण किया है, उनको इच्छानुसार संचरण करते हुए कौन रोक सकता है ?

इस विषय में इतना ही लिखना उचित प्रतीत होता है कि विवेक के प्रकाश में वात्सल्य दृष्टि को सजग रखते हुए सत्पुरुषों को साधु-भिक्त ग्रौर सेवा द्वारा ग्रपने जीवन को सफल बनाते हुए जिनदेव से प्रार्थना करना चाहिए कि उनकी भिक्त के प्रसाद से संयमी की सेवा के प्रसाद रूप में स्वयं का जीवन भी उस साम्य भाव से ग्रनुप्राणित हो वीतरागवृत्ति की ग्रोर ग्रग्रसर हो।

### शरीर निग्रह द्वारा ध्यान-सिद्धि

भगवान ने कठोर से कठोर तपोग्नि में कर्मों को नष्ट करने का महान उद्योग ग्रंगीकार किया था। इसमें संदेह नहीं है कि मनोजय के द्वारा कर्मों का क्षय होता है। उस मन को इन्द्रियों के द्वारा विकार-वर्धक सामग्री प्राप्त होती है। शरीर द्वारा कठोर तप करने से उन्मत्त इन्द्रियाँ शांत हो जाती हैं। ग्राचार्य कहते हैं कि भगवान ने घोर तपश्चरण किया था । इसका कारण यह है :—

निगृहीतशरीरेण निगृहीतान्यसंशयम् ।

चक्षुरादीनि रुद्धेषुतेषुरुद्धं मनो भवेत् ।।२०—१७६।।

मनोरोधः परं ध्यानं तत्कर्मक्षयसाधनम् ।

ततोऽनन्तसुस्नाशप्तः ततः कायं प्रकशंयेत् ।।२०—१८०।।

निश्चयसे शरीर का निग्रह होने से चक्षु ग्रादि सभी इन्द्रियों का निग्रह हो जाता है ग्रौर इन्द्रियों का निग्रह होने से मन का निरोध होता है। मन का निरोध होना ही उत्कृष्ट ध्यान कहलाता है तथा यह ध्यान ही समस्त कर्मों के क्षय का साधन है। समस्त कर्मों का क्षय हो जाने से ग्रनन्त सुख की प्राप्ति होती है; इसलिए शरीर को कृश करना चाहिए।

शरीर को स्थूल बनाने योग्य सुमधुर सामग्री प्रदान करने से ग्रात्मा की निधि को प्रमाद रूपी चोर लूटने लगते हैं। शरीर की रक्षा इसलिए ग्रावश्यक है कि उसके द्वारा तप होता है। यथार्थ में साधु ग्रात्मशक्ति की वृद्धि को मुख्य लक्ष्य बनाते हुए शरीर को योग्य सामग्री प्रदान करते हैं। पूज्यपाद स्वामी का यह कथन गम्भीर ग्रनुभव पर प्रतिष्ठित है कि जीव का कल्याण तथा शरीर का हित इन दोनों में संघर्ष होता है, क्योंकि:—

यज्जीवस्योपकाराय तद्देहस्यापकारकम् । यद्देहस्योपकाराय तज्जीवस्यापकारकम् ।।१६।।

जिस तपक्ष्चर्या के द्वारा जीव का कल्याण होता है, उसके द्वारा शरीर की भलाई नहीं होती। जिसके द्वारा शरीर को लाभ पहुंचता है, उसके द्वारा स्रात्मा का हित नहीं होता।

# भगवान की वृत्ति

निर्ग्रन्थ भगवान वृषभदेव मुमुक्षु हैं। संसार के ग्रनंत दुःखों से छूटकर श्रपने स्वरूप को प्राप्त करना चाहते हैं। इस कारण वे कर्मों को जलाने में तत्पर हैं। कर्मेन्धानानि निर्देग्धुं उद्यतः स तपोग्निना । दिदीपे नितरां धीरः प्रज्वलिश्चव पावकः ॥२०—१८५॥ महापुराण

वे वृषभदेव तीर्थंकर तप रूपी ग्रग्नि के द्वारा कर्म रूपी ईंधन को जलाने को उद्यत हुए । ग्रतः वे धीर प्रभु ग्रत्यन्त देदीप्यमान ग्रग्नि के समान शोभायमान होते थे । उस समय भगवान ग्रसंख्यात गुण-श्रेणी रूप कर्मों की निर्जराकर रहे थे । वे भगवान भिन्नभिन्न निर्जन स्थलों पर जाकर ग्रात्मध्यान किया करते थे ।

> कदाचित् गिरिकुंजेषु कदाचिद् गिरिकन्दरे । कदाचिच्चाद्रिश्टंगेषु दध्यावध्यात्म-तत्ववित् ।।२०---२११।।

ग्रध्यात्मतत्व के ज्ञाता वे प्रभु कभी पर्वत के लतागृहों में, कभी गिरिगुहाओं में, कभी पर्वत की शिखरों पर ध्यान किया करते थे । जिनसेन ग्राचार्य कहते हैं :---

> मौनी ध्यानी स निर्मानो देशान् विहरन् शनैः। परं पुरिमतालाख्यं सुधीरन्येद्यु रासदत्।।२०—-२१८।।

# ग्रपूर्व ध्यान

मौनी, ध्यानी, निर्मानी वे बुद्धिमान भगवान धीरे-धीरे श्रनेक देशों का विहार करते हुए एक दिन पुरिमतालपुर नाम के नगर के समीप पहुँच गए।\*

वहाँ वे नगर के समीपवर्ती शकट नामके उद्यान के वट वृक्ष के नीचे पूर्व दिशा की ग्रोर मुख करके एक शिला पर ध्यान के हेतु विराजमान हो गए। उन्होंने सिद्ध परमेष्ठी के ग्रनंतदर्शन, ग्रनंतज्ञान, ग्रनंतवीर्य, सम्यक्तव, सूक्ष्मत्व, ग्रवगाहनत्व, ग्रव्याबाधत्व ग्रौर ग्रगुरुलघुत्व इन गुणों का ध्यान किया। इतने लम्बे ग्रम्यास के द्वारा प्रभु का मनोबल ग्रत्यन्त वर्धमान हो चुका है।

<sup>\*</sup>हरिवंशपुराण में नगर का नाम पूर्वतालपुर तथा उद्यान का शकटास्य नाम भ्राया है। (सर्ग ६, २०४)।

# मोह से महायुद्ध

ग्रब वे मोह शत्रु का पूर्णतया संहार करने का प्रयत्न कर रहे हैं। वे प्रभु पहले भी मोहनीय कर्म से युद्ध कर चुके हैं। इस भव से दो भव पहले वे वज्जनाभि चक्रवर्ती थे। उस समय उन्होंने ग्रपने पिता वज्जसेन तीर्थंकर के पादमूल में निर्ग्रन्थ दीक्षा लेकर षोड़श कारण भावनाग्रों का चितवन किया था। महापुराण में कहा है:—

> ततोऽसौ भावयामास भावितात्मा सुधीरधीः। स्वगुरोनिकटे तीर्थकृत्वस्यांगानि षोडशः।।११--६८।।

स्रात्मा का चितवन करने वाले धीरवीर वज्रनाभि मुनिराज ने स्रपने पिता वज्रसेन तीर्थंकर के निकट तीर्थंकरत्व में कारण सोलह कारण भावनास्रों का चितवन किया था।

> विशुद्धभावनः सम्यग् विशुध्यन् स्वविशुद्धिभिः। तदोपशमकश्रेणी-मारूरोह मुनीदवरः।।८६।।

विशुद्ध भावना वाले उन मुनीश्वर ने स्रात्म विशुद्धि को भली प्रकार बढ़ाते हुए उपशम श्रेणी पर स्रारोहण किया। स्रंतर्मुहूर्त पर्यन्त उन्होंने उपशांत मोह स्रवस्था का स्रनुभव किया। पश्चात् वहाँ से च्युत होकर वे स्वस्थान स्रप्रमत्त गुणस्थान में स्ना गए। ग्यारहवें गुणस्थान में उन्होंने स्नारोहण किया था, क्योंकि उन्होंने मोहनीय कर्म का उपशमन किया था, क्षय नहीं किया था। इसके बाद दूसरी बार भी वे ग्यारहवें गुणस्थान को पहुँचे थे। वहाँ पहुँचने के पश्चात् उनकी मृत्यु हो गई थी। इससे उनका सर्वार्थसिद्धि में जन्म हुस्रा था। स्नाचार्य जिनसेन का कथन हैं :——

द्वितीयवार मारुह्य श्रेणी-मुपशमादिकाम्।
पृथक्तवध्यानमापूर्ण-समाधि परमं श्रितः ।।११०।।
उपशान्तगुणस्थाने कृतप्राणविसर्जनः।
सर्वार्थसिद्धिमासाद्य संप्रापत् सोऽहमिन्द्रताम्।।११–१११।।

वे पृथक्त्विवतर्क ध्यान को पूर्णकर द्वितीय बार उपशम श्रेणी पर स्रारोहण कर उत्कृष्ट समाधि को प्राप्त हुए । उपशांतकषाय तीर्थंकर [ १४६

नाम के ग्यारहवें गुणस्थान में उन्होंने प्राण विसर्जन कर सर्वार्थेसिद्धि में जाकर ग्रहमिन्द्रता प्राप्त की थी ।

इस प्रकार शुक्लध्यानी, शुद्धोपयोगी उन प्रभु का दो बार मोहनीय कर्म से युद्ध हो चुका था। मोहनीय का पूर्ण क्षय न करने के कारण ये सर्वार्थसिद्धि में तेतीस सागर पर्यन्त स्रहमिन्द्र रहे। गोम्मट-सार कर्मकाँड की गाथा ५५६ की संस्कृत टीका में लिखा है:—

उपशांतगुणश्रेण्यां येषां मृत्युः प्रजायते । -ग्रहमिन्द्रा भवन्त्येते सर्वार्थसिद्धिसद्यनि ।। पृष्ठ ७६२।।

उपशात-कषाय गुणस्थान में जिनकी मृत्यु होती है, वे सर्वार्थसिद्धि विमान में ग्रहमिन्द्र होते हैं।

# मोह के मूलोच्छेद का उद्योग

ग्रब मोहनीय कर्म को जड़-मूल से नष्ट करने के लिए भगवान ने विशेष प्रकार की सामग्री एकत्रित की थी। एक कुशल शासक के रूप में उन्होंने विशेष प्रकार के योद्धा का रूप धारण किया था:—

> शिरस्त्राणं तनुत्रं च तस्यासीत् संयमद्वयम् । जैत्रमस्त्रंच सद्ध्यानं मोहाराति बिभित्सतः ॥२०—–२३५॥

भगवान ने मोहशत्रु के क्षय करने के लिए इंद्रिय संयम को शिर की रक्षा करने वाला टोप ग्रौर प्राणिसंयम को शरीर रक्षक कवच बनाया था । उत्तम ध्यान को जयशील ग्रस्त्र बनाया था ।

# ग्रंतर्युद्ध का चित्ररा

घ्यान के द्वारा कर्म शत्रुश्रों का पर-प्रकृतिरूप संत्रमण हो रहा था। कर्मों की शक्ति क्षीण हो रही थी। ग्रब भगवान ने क्षपक श्रेणी पर ग्रारोहण करने की पूर्ण तैयारी कर ली। क्षायिक सम्यक्त्वी होने से मोहनीय की ग्रनंतानुबंधी चतुष्क तथा दर्शन-मोहत्रिक इन सात प्रकृतियों का क्षय हो चुका था। उन्होंने सातिशय ग्रप्रमत्त गुण स्थान को प्राप्त किया । ग्रधः प्रवृत्तकरण के ग्रंतर्मुहूर्त पश्चात् ग्रपूर्व करण नाम के ग्राठवें गुणस्थान को प्राप्त किया । यहाँ एक भी कर्म का क्षय नहीं होता है, किन्तु प्रत्येक समय में ग्रसंख्यात गुणित रूप से कर्म प्रदेशों की निर्जरा होती है ।

धवला टीका में लिखा है, "तदो ग्रधापवत्तकरणं कमेण काऊणंतोमुहुत्तेण ग्रपुव्वकरणो होदि । सोण एक्कं पि कम्मं खवेटि, किंतु समयं पडि ग्रसंखेज्ज-गुणसरुवेण पदेस-णिज्जरं करेदि'' (भाग १, पृ० २१६)।

\*सर्वार्थसिद्धि में पूज्यपाद स्वामी कहते हैं कि अपूर्वकरण क्षपक गुणस्थान वाला पाप प्रकृतियों की स्थिति तथा अनुभाग को न्यून करता है तथा शुभ प्रकृतियों के अनुभाग को वृद्धिगत करता है। "अपूर्वकरण-प्रयोगेणापूर्वकरण-क्षपकगुणस्थान-व्यपदेशमनुभूय तत्रा-भिनव-शुभाभिसंधि-तनूकृत-पापप्रकृति-स्थित्यनुभागो विवधित-शुभकर्मानुभवो" (ग्र० १०, सू० १, पृ० २३६)। इसके अनंतर अनिवृत्तिकरण गुणस्थान को प्राप्त करके सत्कर्म-प्राभृत के उपदेशानुसार स्त्यानगृद्धि, निद्रा-निद्रा, प्रचला-प्रचला नरकगित, तिर्यंचगित, एकेन्द्रियजाित, द्वीन्द्रियजाित, त्रीन्द्रियजाित, चतुरिन्द्रिय जाित, नरकगित प्रायोग्यानुपूर्वी, तिर्यगिति प्रायोग्यानुपूर्वी, ग्राताप, उद्योत, स्थावर, सूक्ष्म और साधारण इन सोलह प्रकृतियों का क्षय करते हैं। अंतर्मुहूर्त के पश्चात् वे प्रत्याख्यानावरण तथा अप्रत्याख्यानावरण कोध, मान, माया तथा लोभ रूप कषायाष्टक का नाश करते हैं। (धवला टीका भा० १, प० १ प० २१७)।

<sup>\*</sup> गुक्लध्यान तथां शुद्धोपयोग के सद्भाव में भी अपूर्वकरण गुणस्थान म पुण्य प्रकृतियों के अनुभाग की वृद्धि होती है तथा पाप का क्षपण होता है; अतः पाप और पुण्य को समान मानने की एकान्तदृष्टि अयोग्य है।

तीर्थंकर [ १५१

## कषायप्राभृत की देशना

इस विषय में कषायप्राभृत शास्त्र की भिन्न प्रतिपादना है। उसके उपदेशानुसार पहले कषायाष्ट्रक का क्षय होता है; पश्चात् उक्त सोलह प्रकृतियाँ नष्ट होती हैं। इसके ग्रनन्तर नपुंसक वेद का क्षय करके ग्रन्तर्मुहूर्त के उपरान्त स्त्रीवेद का क्षय होता है। पश्चात् नोकषाय षट्क का पुरुषवेद रूप में, पुरुषवेद का कोध संज्वलन में, कोध संज्वलन का मान संज्वलन में, मान संज्वलन का माया संज्वलन में माया संज्वलन का लोभ संज्वलन में कमशः बादर कृष्टि विभाग से क्षय करके बादर लोभ संज्वलन को कृष करके सूक्ष्मसांपराय गुणस्थान को प्राप्त करते हैं।

# क्षीरामोह गुरास्थान की प्राप्ति

लोभ संज्वलन का क्षय कर क्षीण मोह नाम के बारहवें गुणस्थान को प्राप्त करते हैं। वहाँ उपान्त्य ग्रर्थात् द्विचरिम समय में निद्रा तथा प्रचला प्रकृति का क्षय करके ग्रन्तिम समय में पंच ज्ञाना-वरण, चार दर्शनावरण, पंच ग्रन्तराय इन सोलह प्रकृतियों का क्षय करके सयोगकेवली जिन होते हैं। धवला टीका में लिखा है; "एदेसु सिट्ठकम्मेसु खीणेसु सग्रोगिजिणो होदि। सजोगिजिणो ण किचि कम्मं खवेदि" (भाग १, पृ० २२३)—इस प्रकार साठ प्रकृतियों का क्षय करके सयोगी जिन होते हैं। सयोगी जिन कोई भी कर्म का क्षय नहीं करते हैं। सयोगी जिन भगवान के ५५ प्रकृतियों का सद्भाव कहा गया है; ग्रतः १४६ में से ६३ प्रकृतियों का क्षय होने पर शेष ५५ प्रकृतियाँ रहती हैं। पूर्वोक्त कर्म प्रकृतियों के क्षपण-क्रम के ग्रनुसार साठ प्रकृतियों का क्षय बताया है।

## विचारगीय विषय

इस कारण यह बात विचारणीय है कि तीन प्रकृतियों के क्षय का क्यों नहीं उल्लेख किया गया ?

स्रागम में कहा है, "कर्माभावो द्विविघः—यत्नसाध्योऽ यत्न-साध्यश्चेति । तत्र चरमदेहस्य नारकितर्यग्देवायुषामभावो न यत्नसाध्यः स्रसत्वात्" (सर्वार्थसिद्धि स्रध्याय १०, सूत्र २) कर्मों का स्रभाव यत्नसाध्य तथा स्रयत्नसाध्य रूप से दो प्रकार कहा गया है । चरमदेह वाले जीव के नरक, तिर्यंच तथा देवायु का स्रभाव स्रयत्नसाध्य है, क्योंकि वे तीन स्रायु की सत्ता रहित हैं । शेष साठ प्रकृतियों का क्षय यत्नसाध्य कहा गया हैं ।

सामान्य दृष्टि से कहा जाता है कि त्रेसठ प्रकृतियों का क्षय करके केवली भगवान होते हैं। इनमें घातिया कर्म सम्बन्धी सेंतालिस प्रकृतियाँ रहती हैं। ग्रघातिया की सोलह प्रकृति रहती है।

भगवान ने मोह का क्षय करने के उपरान्त जब बारहवें क्षीण मोह गुणस्थान पर श्रारोहण किया था, उस समय वे परमार्थ रूप में निर्ग्रन्थ-पदवी के स्वामी बने थे। इसके पूर्व उसको निर्ग्रन्थ शब्द से कहते थे। उसमें नैगम नय की दृष्टि प्रधान थी। सर्वार्थसिद्धि में लिखा है, "चारित्रपरिणामस्य प्रकर्षाप्रकर्षभेदे सत्यिप नैगमसंग्रहादिनयापेक्षया सर्वेषि ते निर्ग्रन्था इत्युच्यन्ते" (ग्र० ६ सूत्र ४७)—चारित्र के परिणमन की ग्रधिकता, न्यूनता कृत भेद होते हुए भी नैगम, संग्रह ग्रादि नयों की ग्रपेक्षा पुलाकादि सभी मुनियों को निर्ग्रन्थ कहते हैं। 'निर्ग्रन्थ' शब्द का वाच्यार्थ है 'ग्रन्थ' रहित। 'ग्रन्थ' का ग्रर्थ है मूर्च्छा ग्रथवा ममत्व परिणाम। ये परिणाम मोहनीय कर्मजन्य हैं; ग्रतएव मोह का ग्रत्यन्त क्षय होने पर ग्रन्वर्थ रूप में निर्ग्रन्थ ग्रवस्था प्राप्त होती है।

१ देव-शास्त्र-गुरु की पूजा में लोग पढ़ते हैं "चउ करम की त्रेसठ प्रकृति नास," यह ठीक नहीं है। चार घातिया कर्मों की सैंतालीस प्रकृतियाँ होती हैं। ज्ञानावरण की पांच, दर्शनावरण की नौ, ग्रंतराय की पांच तथा मोहनीय की श्रष्ट्वाईस मिलकर ४७ होती हैं। इससे पूजा में यह पढ़ना चाहिए "करमन की त्रेसठ प्रकृति नास" वा 'चउकरम, तिरेसठ प्रकृति नास', क्योंकि चार कर्म मुख्य हैं।

# मोह क्षय के पश्चात् घातियात्रय का क्षय

मोहनीय कर्म के क्षय होने पर ज्ञानावरण, दर्शनावरण तथा अन्तराय ये तीन घातिया कर्म अन्तर्मृहूर्त में नाश को प्राप्त होते हैं। यही बात पूज्यपाद स्वामी ने इस प्रकार स्पष्ट की है, "प्रागेव मोहं क्षयमुपनीयान्तर्मृहूर्त क्षीणकषायव्यपदेशमवाप्य ततो युगपज्ज्ञान-दर्शना-वरणान्तरायाणां क्षयं कृत्वा केवलमवाप्नोति" (सर्वार्धसिद्धि, अध्याय १०, सूत्र १)—पहले मोहनीय कर्म को क्षय करके अन्तर्मृहूर्तकाल पर्यन्त क्षीणकषाय नाम को प्राप्त करके युगपत ज्ञानावरण, दर्शनावरण तथा अन्तराय कर्म का विनाश करके केवलज्ञान को प्राप्त करते हैं। सर्वज्ञता की उपलब्धि में ज्ञानावरण का क्षय साक्षात् कारण है, किन्तु किन्तु इसके पूर्व मोहनीय कर्म का विनाश अनिवार्य है।

#### वीतराग विज्ञानता

मोह क्षय के उपरान्त वीतराग विज्ञानता की प्राप्ति होती है।
गृहस्थों को कभी कभी वीतराग बनने को कहा जाता है। गृहस्थावस्था
में मोह क्षय ग्रसंभव है। मुनि पदवी को प्राप्त करके ही वीतराग
विज्ञानता की प्राप्ति होती है। राग चारित्र मोह का भेद है।
चारित्र धारण करने पर ही राग का ग्रभाव होगा। ग्रतः गृहस्थ के
वीतरागता नहीं होगी। मोह का क्षय होने पर मुनिराज वीतराग
विज्ञानतायुक्त होते हैं। गृहस्थ ग्रपना लक्ष्य जैसे परमात्म पदवी
को बनाता है, उसी प्रकार वह ध्येय रूप में वीतराग विज्ञानता को बना
सकता है।

ग्राज के इस दुषमा काल म उत्पन्न हुग्रा गृहस्थ हो, या मुनि हो, उनको वीतराग विज्ञानता की प्राप्ति तो दूर, उस वीतराग विज्ञानज्योति युक्त ग्रात्मा का दर्शन भी शक्य नहीं है। यदि कोई विदेह जाने योग्य तपस्या द्वारा चारण ऋद्धि प्राप्त कर ले, तो श्रवस्य वीतराग विज्ञानता से समलंकृत साधुराज के दर्शन कर सकता है,।

तीर्थंकर

वर्तमान युग में प्रवर्धमान मोह का साम्राज्य देख उक्त कथन कल्पना मात्र है ।

# वीतरागता की दुर्लभता

कोई-कोई गृहस्थ ऐसी बातें करते हैं, मानो वे वीतराग बन गए हों। यह मिथ्या है। वीतरागावस्था बालिवनोद की बात नहीं है। कुछ भी पुरुषार्थ न करना, धर्म तथा सदाचरण से दूर भागना, सदाचार वालों की निंदा करना ही अपना ध्येय बनाने वाले वीतराग विज्ञानी बनने का स्वप्न भी देखने में असमर्थ हैं। स्व० आचार्य वीरसागर महाराज ने कहा था, 'मनी बसे स्वप्नी दिसे'—जो बात मन में निवास करती है, वह स्वप्न में दृष्टिगोचर होती है। जिनके हृदय में वीतरागता की भावना हो, उनका चरित्र बकराज की भाति न होकर राजहंस सदृश होता है।

### मामिक समीक्षा

इस प्रसंग में श्राचार्य समंतभद्र की एक मार्मिक चर्चा ध्यान देने योग्य हैं। सांख्य दर्शन कहता है, "ज्ञानेन चापवर्गी विपर्ययादिष्यते बंधः" ज्ञान के द्वारा मोक्ष प्राप्त होता है, श्रज्ञान के द्वारा बंध होता है। इस सिद्धान्त का समर्थन श्रन्य भारतीय दर्शन भी करते हैं। इस विचार की समीक्षा करते हुए समंतभद्र स्वामी देवागम स्तोत्र में कहते हैं:—

## ग्रज्ञानाच्चेद् ध्रुवो बंघो जेयानंत्यास्र केवली । ज्ञानस्तोकाद्विमोक्षश्चेदज्ञानाद्वहुतोऽन्यथा ॥१६॥

ग्रज्ञान के द्वारा नियम से बंध होता है, तो कोई भी केवल-ज्ञानी नहीं बनेगा, कारण ज्ञेय पदार्थ ग्रनंत हैं। इससे बहुभाग रूप ज्ञेय पदार्थों का ग्रज्ञान रहने से बंध होगा। कदाचित् यह कहा जाय, कि ग्रल्प भी ज्ञान के द्वारा मोक्ष की प्राप्ति होती है, तो विद्यमान महान ग्रज्ञान के कारण बंध भी होगा, ग्रतएव उक्त एकान्त मान्यता स्पष्टतया सदोष है।

### जैन विचार

ग्राचार्य जैन दृष्टि को स्पष्ट करते हुए कहते हैं:——
ग्रज्ञानान्मोहतो बन्धो नाज्ञानाद्वीतमोहतः।
ज्ञानस्तोकाच्च मोक्षः स्यादमोहान्मोहतोऽन्यथा।।६८।।

मोहयुक्त ग्रज्ञान से बंध होता है, मोहरहित ग्रज्ञान से बंध नहीं होता । मोह रहित ग्रल्पज्ञान के द्वारा मोक्ष होता है । मोहयुक्त ग्रल्पज्ञान के द्वारा बंध होता है ।

इस कथन के द्वारा यह बात स्पष्ट की गई है, कि बन्ध का अन्वय-व्यतिरेक मोह के सद्भाव-असद्भाव के साथ है। अल्पज्ञान की विद्यमानता, अविद्यमानता पर वह आश्रित नहीं है। इससे मोह कर्म की प्रबलता ज्ञात होती है। आत्मा में कर्म के बन्ध करने वाले मिथ्यात्व, अविरति, प्रमाद, कषाय तथा योग हैं। इनमें योग को छोड़कर शेष सभी कारण मोहनीय कर्म के रूप हैं। इसके कारण स्थितिबन्ध तथा अनुभाग बन्ध होता है। इसके अभाव में क्षीणमोह तथा सयोगी-जिन गुणस्थानों में योग के कारण ईर्यापथ आस्रव होकर केवल प्रकृति और प्रदेश बन्ध होते हैं। स्थित तथा अनुभाग बन्ध के अभाव में वे दोनों बन्ध प्रायः अकार्यकारी हैं; शून्य सदृश हैं।

## मोह विजय की मुख्यता

जैन धर्म में मोह विजय को पूज्यता का कारण माना है। अल्पज्ञानी पुरुष भी मोह को जीतने के कारण पूज्यता को प्राप्त करता है। शिवभूति मुनि अज्ञान की पराकाष्ठा को प्राप्त होते हुए भी मोह विजय के कारण केवली बन गए थे। जो शास्त्रज्ञान के अहँकार में लिप्त होने से यह सोचते हैं कि अल्पज्ञानी तपस्वी साधु हमारे समक्ष कुछ नहीं हैं, वे विकृति पूर्ण परिणाम वाले हैं। मोह विजय का कार्य अत्यन्त कठिन है। उसे कोई भी वीर संपादित नहीं कर सकता। उस मोहको जीतने वाला महावीर ही होता है।

#### केवलज्ञान का समय

हरिवंशपुराण में लिखा है:--

वृषभस्य श्रेयसो मल्लेः पूर्वाण्हे नेमिपार्श्वयोः । केवलोत्पत्तिरन्येषामपराह्ने जिनेशिनां ।।६०—२५६।।

वृषभनाथ, श्रेयांसनाथ, मिल्लिनाथ, नेमिनाथ तथा पार्श्वनाथ इन पांच तीर्थंकरों ने पूर्वाण्ह में केवलज्ञान प्राप्त किया था। शेष जिनेन्द्रों ने श्रपराण्हकाल में केवलज्ञान प्राप्त किया था।

महापुराण में लिखा है:—

फाल्गुने मासि तामिस्त्रपक्षस्यैकादशी तिथी।

उत्तराषाढनक्षत्रे कंवल्यमुद्भूद्विभोः।।२०—२६८।।

फाल्गुन कृष्णा एकादशी के दिन उत्तराषाढ़ नक्षत्रमें भगवान् ऋषभदेव को केवलज्ञान उत्पन्न हुन्रा था। केवलज्ञान ज्योति के कारण वे भगवान यथार्थ में महान देव, महादेव या देवाधिदेव बन गए।

> श्रकलंक स्वामी की यह वाणी श्रर्थपूर्ण है:— त्रेलोक्यं सकलं त्रिकालविषयं सालोकमालोकितम्। साक्षाद्येन यथा स्वयं करतले रेखात्रयं सांगुलि॥ राग-द्वेष-भयामयान्तक-जरा-लोलत्व-लोभादयो। नालं यत्पदलंघनाय स महादेवो मया वंद्यते॥

जिन्होंने करतल की ग्रंगुलियों सिहत तीन रेखाग्रों के समान त्रिकालवर्ती लोक तथा श्रलोक का प्रत्यक्ष ज्ञान प्राप्त किया है, जिनके पद का उल्लंघन करने में राग, द्वेष, भय, रोग, मृत्यु, बुढ़ापा, चंचलता, लोभादिक समर्थ नहीं हैं, मैं उन महादेव को प्रणाम करता हूं।

पहिले संयम ने केवलज्ञान की प्राप्ति का सच्चा वचन देकर भगवान को मनः पर्ययज्ञान रूप ब्याना दिया था। ग्रब केवलज्ञान की उपलब्धि द्वारा संयम की वह प्रतिज्ञा भी पूर्ण हो गई। तीर्थंकर [ १५७

### श्रर्हन्त पद

भगवान घातिया चतुष्टय का क्षय करने से ग्ररिहंत हो गए। उनमें 'ग्ररिहननादरिहन्ता'-कर्मारि के नाश करने से ग्ररिहंत होते हैं, यह लक्षण पाया जाता है। 'ग्रतिशयपूजाईत्वाद्वाईन्त':—ग्रतिशय पूर्ण पूजा को प्राप्त होने से 'ग्रईन्त' हैं। यह पद प्रभु में पूर्णतया तब चिरतार्थ होगा, जब वे समवशरण में शत-इन्द्रों के द्वारा ग्रलौकिक पूजा को प्राप्त करेंगे। इस दृष्टि से सूक्ष्म विचार करने पर यह कथन ग्रनुचित नहीं है, कि भगवान पहले ग्ररिहंत होते हैं, पश्चात ग्ररहंत या ग्रईन्त होते हैं।

णमो ग्ररिहंताणं

ಆಲಾ

# ज्ञान-कल्यागाक

समवशरण शोभित जिनराजा। भवदिध, तारन-तरन जिहाजा।।

समन्तभद्र ने पार्श्वप्रभु के स्तवन में लिखा है:— स्वयोग-निस्त्रिशनिशातधारया। निशात्य यो दुर्जय-मोह-विद्विषम्। ग्रवापदार्हन्त्यमचित्यमद्भुतम्। त्रिलोक-पूजातिशयास्पदं पदम्।।१३३।।स्वयंभूस्तोत्र।

शुक्लध्यान रूपी तलवार की तीक्ष्ण धारा के द्वारा जिन्होंने बड़े कष्ट से जीतने योग्य मोह रूपी शत्रु को मारकर ग्रिचित्य ग्रर्थात् जो चिंतन के परे है, जो ग्रद्भुत है तथा त्रिलोक के जीवों द्वारा पूजा के ग्रितिशय का स्थान है ऐसी ग्रर्हन्त पदवी प्राप्त की, (मया सदा पार्श्व-जिन: प्रणम्यते) उन पार्श्वनाथ भगवान को मैं सर्वदा प्रणाम करता हूँ।

ग्रादिनाथ भगवान की ग्रिभवंदना करते हुए ग्राचार्य समंतभद्र स्वयंभू स्तोत्र में कहते हैं :—

> स्वदौं अमूलं स्वसमाधितेजसा निनाय यो निर्दय-अस्मसात् कियाम् जगाद तत्वं जगते ऽथिने ञ्जसा बभूव च ब्रह्मापदामृतेश्वरः ॥४॥

भगवान ने स्रात्म-ध्यान के तेज द्वारा स्रपनी स्रात्मा के दोषों को जड़ मूल से निर्दयता पूर्वक नष्ट कर दिया तथा उपदेशामृत के स्राकांक्षी जगत् को वास्तविक तत्व का उपदेश दिया स्रौर वे ब्रह्मपद स्रथीत् शुद्धात्म रूप स्रमृत पदवी के स्वामी हुए।

इन पद्यों में सर्वज्ञावस्था प्राप्त तीर्थं कर के जीवन की एक झलक प्राप्त होती है। भगवान ने ग्रहंन्त पदवी प्राप्त की। वह ग्रिचित्य है, श्रद्भत है तथा विश्व की ग्रिभिवंदना का स्थल है।

( १५ = )

### विशेष बातें

उस समय कौन सी श्रपूर्व बातें होती हैं, इसका उल्लेख करते हुए महापुराणकार कहते हैं।

> म्रथ घातिजये जिल्लोरनुष्णीकृत-विष्टपे। त्रिलोक्यामभवत् क्षोभः कैवल्योत्पत्तिवात्यया।।२२-१।।

जब जिनेन्द्र भगवान ने घातिया कर्मों पर विजय प्राप्त की, उस समय संसार भर का संताप दूर हो गया । केवलज्ञान की उत्पत्ति रूपी महान् वायु के द्वारा तीनों लोकों में हलचल मच गई ।

उस समय कल्पवासी देवों के यहाँ घण्टानाद, ज्योतिषी देवों के यहां सिहनाद, व्यंतरों के यहां मेघ गर्जना सदृश नगाड़ों की ध्विन तथा भवनवासी देवों के यहाँ शंखध्विन हो रही थी। "विष्टराण्यमरेशानां अशनैं: प्रचकंपिरे" समस्त इंद्रों के आसन बड़े जोर से कंपित हुए।

#### वातावरग

पुष्पांजलि-मिवातेनुः समन्तात् सुरभू रहाः। चलच्छासाकरं-दींघं-विगलत्कुसुमोत्करं:।।२२—८।।

ग्रपने दीर्घ शाखा रूपी हाथों से चारों ग्रोर पुष्पवृष्टि करते हुए कल्पवृक्ष ऐसे शोभायमान हो रहे थे, मानो भगवान को पुष्पांजिल ही ग्रपंण कर रहे हों।

> दिशः प्रसत्ति-मासेदुः बभ्राजे व्यभ्रमम्बरम्। विरजीकृत-भूलोकः शिशिरो भर्ददायवौ ॥६॥

समस्त दिशाएँ निर्मल हो गई थीं, नभोमंडल मेघ रहित शोभायमान होता था, पृथ्वी मण्डल धूलिरहित हो गया था तथा शीतल पवन बह रही थी।

> इति प्रमोद-मातन्वन् प्रकस्मात् भुवनोदरे । केवलज्ञान-पूर्णेन्दुः जगदन्धिम् ग्रवीवृधत् ॥१०॥

इस प्रकार समस्त संसार के भीतर ग्रकस्मात् ग्रानन्द को

१६० ] तीर्थंकर

बढ़ाता हुन्ना केवल ज्ञान रूपी पूर्ण चन्द्रमा संसार रूपी समुद्र को बढ़ा रहा था भ्रर्थात म्रानंदित कर रहा था ।

## पूजार्थ प्रस्थान

पूर्वोक्त चिन्हों से इंद्र ने भगवान के केवलज्ञानोत्पत्ति का वृत्तांत ग्रवगत कर परम हर्ष को प्राप्त किया । इंद्र ग्रनेक देवों के साथ भगवान के केवलज्ञान की पूजा के लिए निकला । सौधर्मेन्द्र ने ग्रपनी इन्द्राणी तथा ईशान इन्द्र के साथ-साथ, विकिया ऋद्धि के कारण नागदत्त ग्राभियोग्य देव द्वारा निर्मित, ऐरावत हाथी पर ग्रारुढ़ हो सर्वज्ञ ऋषभनाथ तीर्थंकरके दर्शनार्थ प्रस्थान किया । सबके ग्रागे किल्विषक देव जोर-जोर से नगाड़ों के शब्द करते जाते थे । उनके पीछे इन्द्र, सामानिक, त्रायस्त्रिश, पारिषद्, ग्रात्मरक्ष, लोकपाल, ग्रनीक तथा प्रकीर्णक जाति के देवगण ग्रपने ग्रपने वाहनों पर ग्रारुढ़ हो प्रभु के पास जा रहे थे ।

#### समवशरण रचना

कुबेर ने इन्द्र की ग्राज्ञा से भगवान की धर्मसभा ग्रथीत् समवशरण की ग्रद्भुत रचना की थी। उस कार्य में देवताग्रों की ग्रपूर्व कुशलता के साथ तीर्थंकर प्रकृति का निमित्त कारण भी सहायक था। वह सौन्दर्य, वैभव तथा श्रेष्ठकला का ग्रद्भुत केन्द्र था। इन्द्र ने इन्द्र-नीलमणियों से निर्मित गोल ग्राकार वाले मनोज्ञ समवशरण को देखा।

## मंगलमय दर्पग्

स्राचार्य कहते हैं :---सुरेन्द्रनीलनिर्माणं समवृत्तं तदा बभौ। त्रिजगच्छी-मुखालोक-मंगलादर्श-विभ्रमम्।।२२--७८।।

इन्द्र-नीलमणि निर्मित तथा चारों ग्रोर से गोलाकार वह समवशरण ऐसा लगता था मानो त्रिलोक की लक्ष्मी के मुख दर्शन तीर्थंकर [ १६१

का मंगलमय दर्पण ही हो।

म्रास्थान-मंडलस्यास्य विन्यासं कोऽनुवर्णयेत्। सुत्रामा सूत्रधारोऽभून्निर्माणे यस्य कर्मठः॥७६॥

भला, उस समवशरण की रचना का कौन वर्णन कर सकता है, जिसके निर्माण कार्य में कर्मशील इन्द्र महाराज स्वयं सूत्रधार थे।

### समवशरण वर्णन

समवशरण के बाहर रत्नों की धूलि से निर्मित परकोटा था, जिसे धूलीसाल कहते हैं। इस धूलीसाल के बाहर चारों दिशाओं में सुवर्णमय खम्भों के अग्रभाग पर अवलम्बित चार द्वार शोभायमान हो रहे थे। धूलीसाल के भीतर जाने पर कुछ दूरी पर चारों दिशाओं में एक-एक मानस्तंभ था। वे मानस्तंभ महा प्रमाण के धारक थे। घंटाओं से घिरे हुए थे; चामर तथा ध्वजाओं से शोभायमान थे।

#### मानस्तम्भ

उन स्वर्णमय मानस्तभों के मूलभाग में जिनेन्द्र भगवान की सुवर्णमय प्रतिमाएं विराजमान थीं, जिनकी इन्द्र ग्रादि क्षीर सागर के जल से ग्रभिषेक करते हुए पूजा करते थे। 'उन मानस्तम्भों के मस्तक पर तीन छत्र फिर रहे थे। इन्द्र के द्वारा बनाए जाने के कारण उनका दूसरा नाम इन्द्रध्वज भी रूढ़ हो गया था।

मानस्तंभान् महामानयोगात् त्रैलोक्यमाननात्।। श्रन्वर्थसंज्ञया तज्ज्ञै मनिस्तम्भाः प्रकोतिताः।।२२--१०२।।

उनका प्रमाण बहुत ऊँचा था, त्रैलोक्य के जीवों द्वारा मान्य होने से विद्वान् लोग उन मानस्तम्भों को सार्थक रूप से मानस्तम्भ कहते थे।

१ हिरण्मयी जिनेन्द्राच्याः तेषां बुझ-प्रतिष्ठिताः। देवेन्द्राः पूजयंतिस्म क्षीरोदांभोभिषेचनैः ॥२२–६८॥ म० पु०

तीर्थंकर

#### विजय स्तम्भ

मुनिसुव्रतकाव्य में कहा है कि घातिया कर्मों का क्षयकरके जिनेन्द्र ने मानस्तम्भ के रूप में प्रत्येक दिशा में विजयस्तम्भ स्थापित किए थे।

दुः लौध-सर्जनपट्रं स्त्रिजगत्यजेयान् । साक्षात्रिहत्य चतुरोपि च घातिशत्रृन् । स्तम्भाः जयादय इव प्रभुणा निखाताः । स्तम्भाः बभुः प्रगिदिशं किल मानपूर्वाः ।।१०—३१।।

त्रिभुवन में दुःखों के निर्माण करने में प्रवीण तथा श्रजेय जो घातिया कर्म रूप चार शत्रु हैं, उन्हें साक्षात् नष्ट करके ही मानो जिनेन्द्रदेव से श्रारोपित किए गए विजयस्तम्भ सदृश मानस्तम्भ प्रत्येक दिशा में शोभायमान होते थे।

#### संक्षिप्त परिचय

महापुराण में समवशरण की रचना का संक्षेप में इस प्रकार परिचय दिया है :---

> मानस्तम्भाः सरांसि प्रविमलजल-सत्खातिका-पृष्पवाटी । प्रकारो नाटचशाला-द्वितयमुपवनं वेदिकान्तर्ध्वजाध्वा । सालः कल्पद्रुमाणां परिवृतवनं स्तूप-हर्म्यावली च । प्राकारः स्फाटिकोन्त-मृ -सुर-मुनिसभापीठिकाग्रे स्वयंभूः ॥ १३१६२॥

सर्व प्रथम धूलीसाल के बाद चारों दिशाग्रों में चार मानस्तंभ हैं, मानस्तंभों के चारों श्रोर सरोवर हैं, फिर निर्मल जलसे भरी हुई परिखा (खाई) है, फिर पुष्पवाटिका है, उसके ग्रागे पहिला कोट है, उसके ग्रागे दोनों ग्रोर दो-दो नाटचशालाएँ हैं। उसके ग्रागे दूसरा ग्रशोक ग्रादि का वन है। उसके ग्रागे वेदिका है। तदनन्तर ध्वजाग्रों की पंक्तियाँ हैं। फिर दूसरा कोट है। उसके ग्रागे वेदिका सहित कल्पवृक्षों का वन है। उसके बाद स्तूप ग्रौर स्तूपों के बाद मकानों की पंक्तियाँ हैं। फिर स्फटिकमणिमय तीसरा कोट है।

उसके भीतर मनुष्य, देव ग्रौर मुनियों की बारह सभाएँ हैं। तदनन्तर पीठिका है ग्रौर उसके ग्रग्रभाग पर स्वयंभू ग्ररहंत देव विराजमान हैं।

## भगवान के मुख की दिशा

ग्ररहंत देव स्वभाव से ही पूर्व ग्रथवा उत्तर दिशा की ग्रोर मुख कर विराजमान होते हैं। कहा भी है:—

''देवोऽर्हन्प्राङ्भुखो वा नियतिमनुसरन् उत्तराञ्चामुखो वा''।।२३---१६३।।

#### द्वादश सभा

भगवान के चारों स्रोर प्रदक्षिणा रूप से द्वादशसभास्रों में इस कम से भव्यजीव बैठते हैं। प्रथम कोठे में गणधर देवादि मुनीन्द्र विराजमान होते हैं, दूसरे में कल्पवासिनी देवियां, तीसरे में स्रायिकाएँ तथा मनुष्यों की स्त्रियां, चौथे में ज्योतिषी देवियां, पांचवे में व्यंतरनी देवियां, छटवे में भवनवासिनी देवियां, सातवें में भवनवासी देव, स्राठवें में व्यन्तरदेव, नवमें में ज्योतिषी देव, दसवें में कल्पवासी देव, ग्यारहवें में पुरुषवर्ग तथा बारहवें में पशुगण बैठते हैं। मुनियों के कोठे में श्रावकादि मनुष्य नहीं बैठते हैं।

#### श्रीमंडप

भगवान रत्नमय स्तम्भों पर ग्रवस्थित श्रीमंडप में विराज-मान रहते हैं । वह उज्ज्वल स्फटिकमणि का बना हुग्रा श्रीमंडप ग्रनुपम शोभायुक्त था । ग्राचार्य कहते हैं :—

> सत्यं श्रीमंडपः सोऽयं यत्रासौ परमेश्वरः । नृसुरासुरासानिध्ये स्वीचक्रे त्रिजगच्छ्रियम् ।।२२—-२५१।।

वह श्रीमंडप यथार्थ में श्री ग्रर्थात् लक्ष्मी का मंडप ही था, कारण वहां परमेदवर ऋषभनाथ भगवान ने मनुष्य, देव तथा ग्रसुरों के समीप तीनों लोकों की श्री को स्वीकार किया था। इस श्रीमंडप के ऊपर यक्षों द्वारा वर्षाई गई पुष्प राशि बड़ी सुन्दर लगती थी। योजनप्रमिते यस्मिन् सम्ममु-र्नृसुरासुराः।

स्थिताः सुखमसंबाधं भ्रहो माहात्म्य-मीशितुः ॥२२--२६६॥

ग्रहो ! जिन-भगवान का यह कैसा माहात्म्य था, कि केवल एक योजन लम्बे-चौड़े श्रीमंडप में मनुष्य, देव ग्रौर ग्रसुर एक दूसरे को बाधा न देते हुए सुख से बैठ सकते थे ।

#### पीठिका

उस श्रीमंडप की भूमि के मध्य में वैड्र्यमणि की प्रथम पीठिका थी। उस पीठिका पर स्थित ग्रष्ट मंगल द्रव्य रूपी सम्पदाएँ ग्रौर यक्षों के उन्नत मस्तकों पर स्थित धर्म-चक्र ऐसे लगते थे, मानो पीठिका रूपी उदयाचल से उदय होते हुए सूर्य बिंब ही हों। धर्मचकों में हजार-हजार ग्राराग्रों का समुदाय था। उस प्रथम पीठिका पर सुवर्ण निर्मित प्रकाशमान दूसरा पीठ था।

उसके ऊपर चक्र, गज, वृषभ, कमल, वस्त्र, सिंह, गरुड़ ग्रौर माला के चिन्ह युक्त निर्मल ध्वजाएँ शोभायमान होती थीं। दूसरे पीठ पर तीसरा पीठ विविध रत्नों से निर्मित था। वह तीन कटनियों से युक्त था ग्रौर ऐसा सुन्दर दिखता था मानो पीठ का रूप धारण कर सुमेर पर्वत ही प्रभु की उपासना के लिए ग्राया हो। उस पीठ के ऊपर जिनेन्द्र भगवान विराजमान थे। ग्राचार्य जिनसेन लिखते हैं:—

> ईद्क् त्रिमेखलं पोठं श्रस्योपरि जिनाधिपः। त्रिलोकशिखरे सिद्धपरमेस्ठीव निर्बभौ।।२२––३०४।।

इस प्रकार तीन कटनीदार पीठ पर जिनेन्द्र भगवान ऐसे शोभायमान होते थे, जैसे त्रिलोक के शिखर पर सिद्ध परमेष्ठी सुशोभित होते हैं।

# गंधकुटी

तीसरे पीठ के अग्रभाग पर गंधकुटी थी । तीन कटिनयों से चिन्हित पीठ पर वह गंधकुटी ऐसी सुशोभित होती थी मानो नन्दन- तीर्थंकर [ १६५

वन, सौमनसवन श्रौर पांडुकवन के ऊपर सुमेरु की चूलिका ही सुशोभित हो रही हो । चारों श्रोर लटकते हुए स्थूल मोतियों की झालर से वह ऐसी सुशोभित हो रही थी मानों समुद्रों ने उसे मुक्ताश्रों का उपहार ही श्रपंण किया हो । वह गंधकुटी सुवर्ण निर्मित मोटी श्रौर लम्बी जाली से श्रलंकृत थी । रत्नमय मालाश्रों से वह गंधकुटी शोभायमान थी । सब दिशाश्रों में फैलती हुई सुगंध से वह गंधकुटी ऐसी मालूम होती थी मानों सुगंध के द्वारा उसका निर्माण हुश्रा हो । सब दिशाश्रों में फैलती हुई धूप से वह ऐसी प्रतिभासित होती थी मानों धूप से बनी हो । वह सब दिशाश्रों में फैले हुए फूलों से ऐसी मालूम होती थी मानों वह पुष्प निर्मित ही हो । यही बात महापुराण-कार ने इन शब्दों में प्रगट की है:—

गन्धेर्गन्धमयी वासीत् सृष्टिः पुष्पमयीव च । पुष्पं धूपमयी वाभात् धूपैर्या दिग्विसपिभिः ॥२३--२०॥

## सिहासन

गन्धकुटी के मध्य में एक रत्नजटित सुर्वणमय सिंहासन था। उस सिंहासन पर प्रभु विराजमान थे:—

> विष्टरं तदलंचके भगवानादितीर्थकृत्। चतुर्भिरंगुलैः स्वेन महिम्नाऽ स्पृष्टत्तलः ।।२३---२६।।

भगवान वृषभदेव उस सिंहासन को ग्रलंकृत कर रहे थे। उन्होंने ग्रपनी महिमा से उस सिंहासन के तल को स्पर्श नहीं किया था। वे उससे चार ग्रंगुल ऊंचे विराजमान थे।

#### सौधर्मेन्द्र का ग्रानन्द

सौधर्मेन्द्र ग्रादि ने समवशरण में प्रवेश किया। उनके ग्रानन्द का पारावार नहीं था। सौधर्मेन्द्र के ग्रपूर्व ग्रानन्द का एक रहस्य था। वह स्वयं को कृतार्थ समझता था। जब भगवान गृहस्था-वस्था में थे ग्रौर जगत् का मोह उन्हें घेरा हुग्रा था, उस समय चतुर इन्द्र ने म्रल्पायुवाली नीलांजना म्रण्सरा के नृत्य द्वारा भगवान के मन को भोगों से विरक्त करने का उद्योग रचा था ताकि भगवान दीक्षा लें मौर शीघ्र ही मोहारि-विजेता बन कर समस्त संसार-सिंघु में डूबते हुए जीवों को निकालकर कल्याणपथ में लगावें । म्राज समव-शरण में विराजमान भगवान का दर्शन कर उस सुरराज को बड़ा हर्ष हुम्रा । वह कृतकृत्य हो गया । हृदय में भिक्त प्रवाहित हो रही थी ।

#### मंडल रचना

उस समय इन्द्राणी ने रत्नों के चूर्ण से प्रभु के समक्ष मनोहर मण्डल बनाया ।

ततो नीरघारां शुचि स्वानुकारां।
लसद्ररत-भृंगारनाल-स्नुताम् ताम्।
निजां स्वान्तवृत्ति-प्रसन्नमिवाच्छां।
जिनोपांघ्रि संपातयामास भक्त्या।।२३--१०६।।

तदनन्तर इन्द्राणी ने भिक्तपूर्वक भगवान के चरणों के समीप दैदीप्यमान रत्नों के भृङ्गार की नाल से निकलती हुई पिवत्र जलधारा छोड़ी, जो शची के समान ही पिवत्र थी ग्रौर उसकी ग्रंत:- करणवृत्ति के समान स्वच्छ तथा निर्मल थी।

# इंद्रों द्वारा पूजा

म्रयोत्थाय तुष्टया सुरेन्द्राः स्वहस्तैः। जिनस्यां-च्रिपूजां प्रचन्धुः प्रतीताः।। सगंधैः समाल्यैः सुधूपैः सवीपैः। सदिक्याक्षतैः प्राज्यापीयूषपिण्डैः।।२३--१०६।।

इन्द्रों ने खड़े होकर बड़े सन्तोष के साथ ग्रपने हाथों से गंध, पुष्पमाला, धूप, दीप, दिव्य ग्रक्षत तथा उत्कृष्ट ग्रमृत पिंडों से जिनेन्द्र भगवान के चरणों की पूजा की।

१६७

#### सामग्री

पूजा की उज्ज्वल तथा ग्रपूर्व सामग्री ऐसी प्रतीत होती थी, मानों संसार की द्रव्यरूपी सम्पत्ति भगवान के चरणों की पूजा के हेतु वहाँ ग्राई हो । महापुराणकार कहते हैं कि इन्द्राणी ने विविध सामग्री से पूजा करते हुए दीपकों द्वारा पूजा की । इस विषय में ग्राचार्य का कथन बड़ा सुन्दर है :--

ततो रत्नदोपं जिनांगद्युतीनां।
प्रसर्पेण मन्दीकृतात्मप्रकादोः।।
जिनाकं शची प्रविचत् भक्तिनिघ्ना।
न भक्ता हि युक्तं विवंत्यप्ययुक्तम्।।११२।।

भक्ति के वशीभूत शची ने जिनेन्द्रदेव के शरीर की काँति द्वारा जिनका प्रकाश मन्द पड़ गया है, ऐसे रत्नदीपकों के द्वारा जिनसूर्य की पूजा की । भक्तप्राणी युक्त तथा श्रयुक्तपने का विचार नहीं रखते ।

देव-देवेन्द्रों ने सर्वज्ञ भगवान की पूजा, की । महापुराणकार कहते हैं :—

> इतीत्थं स्वभक्त्या सुरैर्चितेऽर्हन्। किमेभिस्तु कृत्यं कृतार्थस्य भर्तुः।। विरागो न तुष्यत्यपि द्वेष्टि वासौ। फलैश्च स्वभक्तानहो योयुजीति।।२३-११५।।

इस प्रकार भिक्तपूर्वक देवों ने ग्राईन्त भगवान की पूजा की । भगवान तो कृतकृत्य थे। इस पूजाभिक्त से उनका क्या प्रयोजन है? मोह का क्षय करने से वे वीतराग हो चुके थे, ग्रत: किसी से न संतुष्ट होते थे ग्रौर न ग्रप्रसन्न होते थे, तथापि ग्रपने भक्तों को इष्ट फलों से युक्त कर देते थे, यह ग्राश्चर्य की बात है।

#### स्तवन

इन्द्रों ने बड़ी भावपूर्ण पदावली द्वारा साक्षात् तीर्थंकर केवली की स्तुति की । इन्द्र कहते हैं :—

त्वमिस विश्वदृग् ईश्वरः विश्वसृट् त्वमिस विश्वगुणांबुधिरक्षयः । त्वमिस देव जगद्धितशासनः स्तुतिमतोऽनुगृहाण जिनेश नः ।।२३-१२२।।

हे ईश्वर ! स्राप केवलज्ञान नेत्र द्वारा समस्त विश्व को जानते है, कर्मभूमि रूपी जगत के निर्माता होने से विश्वसृट् हैं । विश्व स्रर्थात् समस्त गुणों के समुद्र हैं, क्षय रहित हैं, ग्रापका शासन जगत का कल्याण करने वाला है; इसलिए हे जिनेश ! हमारी स्तुति को स्वीकार कीजिए:—

> मनसिजशत्रुमजय्यमलक्ष्यम् विरितमयी शितहेति-तितस्ते ।। समरभरे विनिपातयितस्म त्वमिस ततो भुवनैकगरिष्ठः ।।२३——१२७।।

हे भगवान ! स्रापने द्सरों के द्वारा स्रजेय तथा स्रदृश्यरूप युक्त कामशत्रु को चरित्ररूपी तीक्ष्ण शस्त्रों द्वारा युद्ध में नष्ट कर दिया है, स्रतएव स्राप त्रिभुवन में स्रद्वितीय तथा श्रेष्ठ गुरु हैं।

जितमदनस्य तवेष महत्वं वपुरिदमेव हि शास्ति मनोज्ञं; न विकृतिभाग्न कटाक्षेनिरीक्षा परम-विकारमनाभरणोद्घम् ॥२३--१२८॥

हे ईश ! जो कभी भी विकार को नहीं प्राप्त होता है, न कटाक्ष से देखता है, जो विकार रहित है ग्रौर ग्राभ्षणों के बिना सुशोभित होता है ऐसा यह ग्रापका प्रत्यक्ष नयनगोचर सुन्दर शरीर ही कामदेव को जीतने वाले ग्रापके महत्व को प्रगट करता है।

> त्वं मित्रं त्वमिस गुरुस्त्वमेव भर्ता । त्वं स्रव्टा भुवनिपता-महस्त्वमेव । त्वां ध्यायन् स्रमृतिसुखं प्रयाति जन्तुः । त्रायस्व त्रिजगदिदं त्वमद्य पातात् ।।२३--१४३।।

हे प्रभो ! इस जगत् में ग्रापही प्राणिमात्र के मित्र हैं । ग्राप ही गुरु हैं । ग्राप ही स्वामी हैं । ग्रापही विधाता हैं । ग्राप जगत् के पितामह हैं । ग्रापका ध्यान करनेवाला जीव ग्रमृत्यु के ग्रानन्द को प्राप्त करता है । इसलिए हे देवाधिदेव भगवन् ! ग्राज ग्राप तीन लोकों के जीवों की संसार-सिंधु में पतन से रक्षा कीजिए । यह स्तुति मुख्य मुख्य इन्द्रों ने (भवनवासी १०, व्यंतर ८, ज्योतिषी २ ग्रौर कल्पवासी १२) सुर, ग्रसुर, मनुष्य, नागेन्द्र, यक्ष, सिद्ध, गन्धर्व तथा चारणों के समृह के साथ की थी । इसके ग्रनन्तर सब यथायोग्य स्थानों में बैठ गए।

#### श्रद्भुत प्रभाव

भगवान की धर्मसभा में उनके ग्रद्भुत प्रभाव के कारण सभी जीवों को ग्रवकाश मिलता था । तिलोयपण्णत्ति में लिखा है :——

कोट्टाणं खेतादो जीवक्खेत्तं फलं श्रसंखगुणं। होद्ण श्रपुट्टत्तिह जिणमाहप्पेण ते स्टबे ।।४--६३०।।

समवशरण में स्थित जीवों का क्षेत्रफल कोठों (सभाग्रों) के क्षेत्रफल से यद्यपि ग्रसंख्यात गुणा है, तो भी सब जीव जिन भगवान के माहात्म्यवश परस्पर में ग्रस्पृष्ट ग्रथित् पृथक्-पृथक् रूप से बैठे हुए रहते हैं।

> संखेज्जजोयणाणि बालप्पहुदी पवेस-णिःगमणे। ग्रंतोमुहुत्तकाले जिणमाहप्पेण गच्छंति।।४---६३१।।

जिनेन्द्र भगवान के प्रभाववश बालक भ्रादि जीव प्रवेश करने तथा निकलने में भ्रंतर्मुहूर्तकाल के भीतर संख्यात योजन चले जाते हैं।

> मिच्छाइट्टि-ग्रभव्वा तेसुमसण्णी न होति कइश्राइं। तहय ग्रणण्झवसाया संदिद्धा विविह-विवरीदा।। ६३२॥

इन कोठों में मिथ्यादृष्टि, ग्रभव्य, ग्रसंज्ञी जीव कदापि नहीं होते । ग्रनध्यवसाय युक्त, संदेह युक्त तथा विविध विपरीतताग्रों सहित जीव भी नहीं रहते हैं ।

> भ्रातंक-रोग-मरणुप्पत्तीश्रो वेरकामबाधाश्रो । तण्हा-छुह-पीडाग्रो जिणमाहप्पेण ण हवंति ।।६३६।।

जिनभगवान की महिमा के कारण वहां जीवों को आतंक,

रोग, मरण, उत्पत्ति, वैर, कामबाधा, पिपासा तथा क्षुधा की पीड़ा नहीं होती है। मुनिसुव्रतकाव्य में लिखा है:---

> मिथ्यादृशः सदिस तत्र न संति मिश्राः। सासादनाः पुनरसंज्ञिवदप्यभव्याः।। भव्याः परं विरचितांजलयः सुचित्ताः। तिष्ठंति देववदनाभिम् खं गणोर्ध्याम ।।१०--४६।।

जिन भगवान के उस समवशरण में स्रभव्य जीव, मिथ्या-दृष्टि, सासादन गुणस्थानवाले तथा मिश्र गुणस्थानवाले जीव नहीं रहते हैं। द्वादश सभा में निर्मल चित्तवाले भव्य जीव ही बद्धांजिल होकर जिनेन्द्र के समक्ष रहते हैं।

### वापिकाम्रों का चमत्कार

समवशरण में नंदा, भद्रा, जया तथा पूर्णा ये चार वापि-काएँ होती हैं । जिनेन्द्र भगवान का ग्रद्भुत प्रभाव उन वापिकाग्रों में दिखता है । हरिवंशपुराण में कहा है :—

> ताः पवित्रजलापूर्ण-सर्वपाप-रुजाहराः। परापरभवाः सप्त दृश्यंते यासु पश्यताम् ॥५७--७४॥

वे वापिकाएँ पवित्र जल से परिपूर्ण हैं तथा समस्त पाप ग्रौर रोग को हरण करती हैं। उनमें देखनेवालों को ग्रपने भूत तथा ग्रागामी सप्तभव दिखाई पड़ते हैं।

### स्तूप समृह

भगवान के समवशरण में स्तूपों का समुदाय बड़ा मनोरम होता है। तिलोयपण्णत्ति में लिखा है; भवनभूमि के पार्श्वभागों में प्रत्येक वीथी के मध्य में जिन तथा सिद्धों की प्रतिमाग्रों से व्याप्त नौ-नौ स्तूप होते हैं। (४—८४४) ये स्तूप छत्र के ऊपर छत्र से संयुक्त, फहराती हुई ध्वजाग्रों के समूह से चंचल ग्रष्ट मङ्गल द्रव्यों से सहित ग्रौर दिव्य रत्नों से निर्मित होते हैं। एक-एक स्तूप के बीच तीर्थंकर [ १७१

में मकर के म्राकार के सौ तोरण होते हैं। भव्य जीव इन स्तूपों का म्रिक्क, पूजन तथा प्रदक्षिणा करते हैं (५४५—५४७)

### भव्य-कूट का चमत्कार

हरिवंशपुराण से ज्ञात होता है कि भव्यकूट नामके स्तूपों का दर्शन भव्यजीव ही कर सकते हैं। उस भव्यकूट के द्वारा भव्य ग्रभव्य का भेद स्पष्ट ही जाता है। यह तीर्थंकर भगवान का दिव्य प्रभाव है, जो ऐसी कल्पनातीत बातें वहाँ प्रत्यक्ष दृष्टिगोचर होती हैं।

> भव्यकूटास्या स्तूपा भास्वत्कूटास्ततोऽपरे। यानभव्या न पश्यंति प्रभावांधीकृतेक्षणाः ॥५७--१०४॥

भव्यक्ट तथा भास्वत्क्ट नाम के स्तूप होते हैं। भव्यक्ट के तेज के कारण ग्रभव्यों की दृष्टिबन्द हो जाती है, इससे वे उनका दर्शन नहीं कर पाते हैं। इस वर्णन से यह स्पष्ट होता है कि स्तूप-पर्यन्त ग्रभव्य जीव भी समवशरण में पहुँच सकते हैं। वे भगवान के समीप पहुँचकर कोठों में नहीं बैठते हैं। जीव के भावों की विचित्रता के कारण इस प्रकार का ग्राश्चर्यप्रद परिणाम होता है। वस्तु का स्वभाव ग्रपूर्व होता है। वह तर्क के ग्रगोचर कहा गया है।

#### प्रश्न

समवशरण के महान प्रभाव को घ्यान में रखकर कभी-कभी यह शंका उत्पन्न होती है कि महावीर भगवान के समकालीन गौतम बुद्ध पर भगवान के समवशरण का दिव्य प्रभाव क्यों नहीं पड़ा ? दोनों राजगिरि में रहे हैं।

#### समाधान

इस प्रश्न का उत्तर सरल है । भगवान का समवशरण पृथ्वीतल पर स्थित सभा-भवन के समान होता, तो बुद्ध का वहाँ पहुंचना संभव था, किन्तु भ्रागम से ज्ञात होता है कि समवशरण भूतल से १७२ ] तीर्थंकर

पांच हजार धनुष ग्रर्थात् बीस हजार हाथ प्रमाण ऊंचाई पर रहता है। यह पांच मील, पांच फलींग, सौ गज प्रमाण है। तिलोयपण्णित्त में कहा भी है:—

जादे केवलणाणे परमोरालं जिणाण सव्वाणं।
गच्छदि उर्वीर चावा पंचसहस्साणि वसुहाश्रो।।४—७०५।।

केवलज्ञान उत्पन्न होने पर सम्पूर्ण जिनेन्द्रों का परमौदारिक शरीर पृथ्वी से गांच हजार धनुष प्रमाण ऊपर चला जाता है। दिव्य प्रभाववश ग्रत्यंत शीघ्र भव्य जीव बीस हजार प्रमाण सीढ़ियों पर चढ़कर समवशरण में सर्वज्ञ देव के दर्शनार्थ जाते हैं, किन्तु जिनका संसार परिभ्रमण शेष है तथा मिथ्यात्व का जिनके तीन्न उदय है ऐसे जीव समवशरण की ग्रोर जाने की कामना ही नहीं करते हैं। ग्रनेक जीव तो समवशरण को इन्द्रजाल कहते हुए सरल जीवों को बहकाते फिरते हैं। इस प्रकार विचार करने पर बुद्धादि का विशेष कर्मोदय के कारण समवशरण में न जाना पूर्ण स्वाभाविक दिखता है। स्वयं एक मत-संचालक के मन में ग्रपने पक्षका विशेष मोह बस जाने से प्रतिपक्षी के वैभव देखने का मन नहीं होता। कुछ ऐसी ही मनोदशा बुद्ध को समवशरण में जाने से रोकती होगी। प्रतिद्वंद्वी की चित्त-वृत्ति संतुलित नहीं रहती। वहाँ हृदय कथाय से ग्रनुरंजित रहता है। कथाय की सामर्थ्य ग्रद्धत होती है। यही कारण है कि बुद्ध की दृष्टि एकान्त पक्ष से बच न संकी।

# सीढ़ियां

सुर-णर-तिरियारोहण-सोवाण चउदिसासु पत्तेवकं। बीस-सहस्सा गयणे कणयमया उडढउड्डम्मि ।।४——७२०।।

सुर, नर तथा तिर्यंचों के चढ़ने के लिये चारों दिशास्त्रों में से प्रत्येक दिशा में ऊपर-ऊपर सुवर्णमय बीस हजार सीढ़ियाँ होती हैं। वे सीढ़ियाँ एक हाथ ऊँची स्नौर एक हाथ विस्तार वाली थीं।

१७३

ſ

#### ग्रागमन का ग्राधार

शंकाशील व्यक्ति सोचता है, समवशरण में जहाँ देखो वहाँ रत्नों मिणयों, सुवर्णादि बहुमूल्य वस्तुग्रों का उपयोग हुग्रा है, यह कैसे संभव हो सकता है? जिस समय तीर्थंकर भगवान साक्षात् विराजमान रहते हैं, उस समय तो 'हाथ कंकण को ग्रारसी क्या' के नियमानुसार प्रत्यक्ष दर्शन द्वारा शंका का निवारण हो जाता है। ग्राज जब यहाँ तीर्थंकर का ग्रभाव है, तब उन लोकोत्तर बातों की प्रामाणिकता का मुख्य ग्राधार है ग्रागम की वाणी।

ग्रागम बताता है कि तेरहवें गुणस्थान में तीर्थंकर प्रकृति का उदय होता है। समस्त पण्य प्रकृतियों में तीर्थंकर प्रकृति का सर्वोपिर स्थान है। वह प्रकृति बड़ी विलक्षण है। उसके प्रभाव से सभी बातें तीर्थंकर में चमत्कार पूर्ण प्रतीत होती हैं। वास्तव में यह दयामयी जीवन वृत्ति का चमत्कार है। ग्रहिंसा की सामर्थ्यं तथा महिमा का यह ज्ञापक है।

जिन सिद्धान्तों में शुकवत् दया का पाठ किया जाता है, किन्तु जीव वध का त्याग नहीं किया जाता, वे दया रूपो कल्पतरू के ग्रलौकिक फलों की क्या कल्पना कर सकते हैं? युक्ति ग्रौर सिद्धचार द्वारा भी तीर्थं करत्व का परिपाक उसकी बीज रूप भावनाग्रों को ध्यान में रखने पर स्वाभाविक लगता है। योग तथा तपस्या का ग्रवलंबन लेकर ग्रात्मा तीन लोक में ग्रपूर्व कार्य करने में समर्थ होती है। रागी द्वेषी, मोही तथा पाप पंक में निमग्न प्राणी के द्वारा पुद्गल का कुत्सित खेल देखने में ग्राता है, वही पुद्गल वीतराग का निमित्त पाकर ग्रत्यन्त मधुर, प्रिय तथा ग्रभिवंदनीय वैभव ग्रौर विभूति का दृश्य दिखाता है।

### पवित्रता का प्रभाव

स्रंत:करण में पिवत्रता की प्रतिष्ठा होने पर बाह्य प्रकृति दासी के समान पुण्यवान की सेवा करती है । भगवान के गर्भ में स्राने १७४ ] तीर्थंकर

के छह माह पूर्व से इन्द्र सदृश प्रतापी समर्थ, वैभव के ग्रधीश्वर भी प्रभु की सेवार्थ ग्राते हैं। ग्रसंख्य देवी देवता सेवा करते हैं, भिक्त करते हैं; इसका कारण तीव्रतम पुण्योदय है। जैसे चुंबक के द्वारा लोहा ग्राकित होता है, इसी प्रकार इस तीर्थंकर प्रकृति के उदय युक्त ग्रात्मा की ग्राकर्षण शक्ति के कारण श्रेष्ठ निधियाँ तथा विभूतियाँ स्वयं समीप ग्राती हैं ग्रौर ग्रपना मधुरतम मोहन प्रदर्शन करती हैं। ग्रतः तत्वज्ञ तीर्थंकर प्रभु की लोकोत्तरता के विषय में प्रगाढ़ श्रद्धा द्वारा ग्रपने सम्यक्त्व को उज्ज्वल रखता है।

### ग्रतिशय

तीर्थंकर भिनत में भगवान के चौतीस ग्रितशय कहे गए हैं। उनके लिए 'चउतीस-म्रितसय-विसेस-संजुत्ताणं' पद का प्रयोग म्राया है। म्रतएव उनके विषय में विचार करना उचित है। चौतीस म्रितशयों में जन्म संबंधी दश म्रितशयों का वर्णन किया जा चुका है। फिर भी उनका नामोल्लेख उचित है।

## जन्म के ग्रतिशय'

म्रतिशय रूप, सुगंधतन, नांहि पसेष, निहार।
प्रिय हित वचन म्रतुल्यबल रुधिर स्वेत म्राकार।।
लक्षण सहसरु म्राठ तन, समचतुष्क संठान।
वज्रवृषेभनाराच जुत ये जन्मत दशजान।।

तीर्थंकरों के केवलज्ञान होने पर घातिया कर्मक्षय करने से

नित्यं निः स्वेदत्वं निर्मलता क्षीरगौरिष्धरत्वं च। स्वाद्याकृतिसंहनने सौष्ट्यं सौरभं च सौलक्ष्यम्।।१।। स्रप्रमितवीर्यता च प्रिय-हित-वादित्व मन्यदमितगुणस्य। प्रिथता दश स्थाता स्वतिशयधर्मा स्वयंभुवो देहस्य।।२।।

<sup>(</sup>१) भगवान के दस जन्मातिशयों का पूज्यपाद स्वामी ने नंदीश्वर भक्ति में इस प्रकार वर्णन किया है:—

ये दश ग्रतिशय उत्पन्न होते हैं:---

गन्यूतिशतचतुष्टय-सुभिक्षता-गगनगमन-मप्राणिवधः । भुक्त्युपसर्गाभाव-श्चतुरास्यत्वं च सर्वविद्यश्वरता ।।३।। श्रच्छायत्व-मपक्ष्मस्पंदश्च समप्रसिद्ध-नक्षकेशत्वं । स्वतिशयगुणा भगवतो घातिक्षयजा भवंति तेपि दशैव ।।४।। नन्दीश्वर भक्टि

- (१) चार सौ कोश भूमि में सुभिक्षता। क्लोक में आगत गव्यूति का अर्थ आचार्य प्रभाचन्द्र ने एक 'कोस गव्यूतिः क्रोशमेकं' किया है। तीर्थंकर देव के दयामय प्रभाव से सभी संतुष्ट, सुखी तथा स्वस्थता संपन्न होते हैं। इन जिनेन्द्र देव के आत्म-प्रभाव से वनस्पति आदि को स्वयमेव परिपूर्णता प्राप्त होने से पृथ्वी धन-धान्य से परिपूर्ण हो जाती है। श्रेष्ठ अहिंसामयी एक आत्मा का यह अपूर्व प्रभाव है। इससे यह अनुमान स्वयं निकाला जा सकता है कि पापी तथा जीव वध में तत्पर रहने वालों के चारों और दुभिक्षता आदि का प्रदर्शन रोती हुई दु:खी पृथ्वी के प्रतीक रूप है।
- (२) आकाश में गमन होना । योग के कारण भगवान के शरीर में विशेष लघुता (हल्कापन) आ जाती है, इससे उनको शरीर की गुरुता के कारण भूतल पर अवस्थित नहीं होना पड़ता है । पिक्षयों में भी गगन गमनता पाई जाती है, किन्तु इसके लिए पिक्षयों को अपने पक्षों का (पंखों का) संचालन करना पड़ता है ।

केवली भगवान का शरीर स्वयमेव पृथ्वी का स्पर्श नहीं करके ग्राकाश में रहता है। उनका गगन-गमन देखकर यह स्पष्ट हो जाता है, कि इतर संसारी जीवों के समान ग्रब ये योगीन्द्र-चूड़ामणि भूतल के भार स्वरूप नहीं हैं।

#### दया का प्रभाव

(३) स्रप्राणिवध स्रर्थात् स्रईन्त के प्रभाव से उनके चरणों के समीप स्राने वाले जीवों को स्रभयत्व स्रर्थात् जीवन प्राप्त होता है। १७६ ] तीर्थकर

तीर्थंकर भगवान म्रहिंसा के देवता हैं। उनके समीप में हिंसा के परिणाम भाग जाते हैं भ्रौर क्रूर प्राणी भी करुणामूर्ति बनता है। क्रूरता का उदाहरण रौद्रमूर्ति सिंह सिंहासन के बहाने से इन दया के देवता को ग्रपने ऊपर धारण करता हुग्रा प्रतीत होता है जिससे वह दोषमुक्त हो जावे।

#### भव्य कल्पना

इस 'सम्बन्ध में उत्तरपुराण की यह उत्प्रेक्षा बड़ी भव्य तथा मार्मिक प्रतीत होती है। चंद्रप्रभ भगवान के सिंहासन को दृष्टि में रख ग्राचार्य कहते हैं:---

> क्रौर्ययुर्वेण शौर्येण यदंहः संचितं परम् । सिहं हंतुं स्वजाते वी व्यूढ़ं तस्यासनं व्यधात् ।।५४--५५।।

उन चंद्रप्रभ जिनेन्द्र का सिंहासन ऐसा शोभायमान होता था, मानो कूरताप्रधान पराक्रम के द्वारा संचित पापों के क्षय के हेतु वे सिंह उनके स्रासन में लग गए हों।

इसलिए श्रेष्ट ग्रहिंसा के शिखर पर स्थित इन तीर्थंकर प्रभु के प्रसाद से प्राणियों को ग्ररुर्व परित्राण प्राप्त होता है।

- (४) केवली भगवान के कवलाहार का स्रभाव पाया जाता है। उनकी स्रात्मा का इतना विकास हो चुका है, कि स्थूल भोजन द्वारा उनके दृश्यमान देह का संरक्षण स्रनावश्यक हो गया है। स्रब शरीर रक्षण के निमित्त बलप्रदान करने वाले सूक्ष्म पुद्गल परमाणुस्रों का स्रागमन विना प्रयत्न के हुस्रा करता है।
- (५) भगवान के घातिया कर्म का क्षय होने से उपसर्ग का बीज बनने वाला ग्रसाता वेदनीयकर्म शक्ति शून्य बन जाता है, इसलिए केवलज्ञान की ग्रवस्था में भगवान पर किसी प्रकार का उपसर्ग नहीं होता ।

## महत्व की बात

यह घ्यान देने योग्य बात है कि जब प्रभु के शरण में भ्राने वाला जीव यम के प्रचंड प्रहार से बच जाता है; तब उन सर्वेज्ञ जिनेन्द्र पर दुष्टव्यंतर, कूर मनुष्य प्रथवा हिंसक पशुग्रों द्वारा संकट का पहाड़ पटका जाना नितांत ग्रसंभाव्य है। जो लोग भगवान पर उपसर्ग होना मानते हैं, वे वस्तुत: उनके ग्रनंतसुखी तथा केवलज्ञानी होने की ग्रलौकिकता को बिलकुल भुला देते हैं।

## चतुराननपने का रहस्य

- (६) समवशरण में भगवान का मुख पूर्व या उत्तर दिशा की ग्रोर रहता है, किन्तु उनके चारों ग्रोर बैठने वाले बारह सभा के जीवों को ऐसा दिखता है कि भगवान का मुख चारों दिशा में ही हैं। ग्रन्थ संप्रदाय में जो ब्रह्मदेव को चतुरानन कहने की पौराणिक मान्यता है, उसका वास्तव में मूल बीज परम-ब्रह्म रूप सर्वज्ञ जिनेन्द्र के ग्रात्म तेज द्वारा समवशरण में चारों दिशाग्रों में पृथक् पृथक् रूप से उन प्रभु के मुख का दर्शन होना है।
- (७) भगवान सर्व विद्या के ईश्वर कहे जाते हैं, क्योंकि वे सर्व पदार्थों को ग्रहण करने वाली कैवल्य ज्योति से समलंकृत हैं। ग्राचार्य प्रभाचंद ने द्वादशांग रूप विद्या को सर्वविद्या शब्द के द्वारा ग्रहण किया है। उस विद्या के मूलजनक ये जिनराज प्रसिद्ध हैं। टीकाकार के शब्द ध्यान देने योग्य हैं:—

"सर्व-विद्योदवरता—सर्वविद्या द्वादशांग-चतुर्वशपूर्वाणि तासां स्वामित्वं। यदि वा सर्वविद्या केवलज्ञानं तस्या ईश्वरता स्वामिता" (क्रियाकलाप पृ० २४०)

(८) श्रेष्ट तपश्चर्या रूप ग्रग्नि में भगवान का शरीर तप्त हो चुका है । केवली बनने पर उनका शरीर निगोदिया जीवों से रहित हो गया है । वह स्फटिक सदृश बन गया है, मानो शरीर भी

१—पुढतीम्रादि चउण्हं केवलिम्राहारदेवणिरयंगा। भ्रपद**ट्वि**दा–णिगोदहि पदि**ट्वि**दंगा हवे सेसा।।।

स्रात्मा की निर्मलता का स्रनुकरण कर रहा है। इससे भगवान के शरीर की छाया नहीं पड़ती है। राजवार्तिक में प्रकाश को स्रावरण करने वाली छाया है 'छाया प्रकाशावरणनिमित्ता' (पृ० २३३) यह लिखा है। भगवान का शरीर प्रकाश का स्रावरण न कर स्वयं प्रकाश प्रदान करता है। उनका शरीर सामान्य मानव का शरीर नहीं है।

जिस शरीर के भीतर सर्वज्ञ सूर्य विद्यमान है, वह तो प्राची दिशा के समान प्रभात में स्वयं प्रकाश परिपूर्ण दिखेगा । इस कारण भगवान के शरीर की छाया न पड़ना कर्मों की छाया से विमुक्त तथा निर्मल ग्रात्मा के पूर्णतया ग्रनुकूल प्रतीत होती है ।

(६) अपक्ष्मस्पंदता अर्थात् नेत्रों के पलकों का बंद न होना। शरीर में शक्तिहीनता के कारण नेत्र पदार्थों को देखते हुए क्षण भर विश्रामार्थ पलक बन्द कर लिया करते हैं। अब वीर्यान्तराय कर्म का पूर्ण क्षय हो जाने से ये जिनेन्द्र अनंत वीर्य के स्वामी बन गए हैं। इस कारण इनके पलकों में निर्बलता के कारण होने वाला बन्द होना, खोलना रूप कार्य नहीं पाया जाता है। दर्शनावरण कर्म का क्षय हो जाने से निद्रादि विकारों का अभाव हो गया है, अतः सरागी देवों के समान इन जिनदेव को निद्रा लेने के लिए नेत्रों के पलक बन्द करने की आवश्यकता नहीं पड़ती है।

स्वामी समन्तभद्र ने कहा है कि जगत् के जीव श्रपनी जीविका, काम सुख तथा तृष्णा के वशीभूत हो दिन भर परिश्रम से थक कर रात्रि को नींद लेते हैं, किन्तु जिनेन्द्र भगवान् सदा प्रमाद रहित होकर विशुद्ध श्रात्मा के क्षेत्र में जागृत रहते हैं। इस कथन के प्रकाश में भगवान के नेत्रों के पलकों का न लगना उनकी श्रेष्ठ स्थिति के प्रतिकूल नहीं है।

<sup>(</sup>१) स्वजीविते कामसुखे च तृष्ण्या दिवा श्रमार्ता निश्चि शेरते प्रजाः । त्वमार्यं नक्तं दिवमप्रमत्तवानजागरेवात्म-विशुद्धवर्त्मनि ॥२६॥ ---स्वयंभूस्तोत्र

(१०) सम-प्रसिद्ध-नखकेशत्व—भगवान् के नख ग्रौर केश वृद्धि तथा ह्रास शून्य होकर समान रूप में ही रहते हैं। प्रभाचन्द्र ग्राचार्य ने टीका में लिखा है—''समत्वेन वृद्धि-ह्रासहीनतया प्रसिद्धा नखाश्च केशाश्च यस्य देहस्य तस्य भावस्तत्त्वं" (पृ० २४७) भगवान का शरीर जन्म से ही ग्रसाधारणता का पुंज रहा है। ग्राहार करते हुए भी उनके नीहार का ग्रभाव था। केवली होने पर कवलाहार रूप स्थूल भोजन ग्रहण करना बन्द हो गया। ग्रब उनके परम पुण्यमय देह में ऐसे परमाणु नहीं पाए जाते जो नख ग्रौर केश रूप ग्रवस्था को प्राप्त करें। शरीर में मल रूपता धारण करने वाले परमाणुग्रों का ग्रब ग्रागमन ही नहीं होता। इस कारण नख ग्रौर केश न बढ़ते हैं ग्रौर न घटते ही हैं।

## देवकृत ग्रतिशय

जिनेन्द्र भगवान के देवकृत चतुर्दश ग्रतिशय उत्पन्न होते हैं। (१) दशों दिशायें निर्मल हो गई थीं। (२) ग्राकाश मेघ-पटल रहित हो गया था। (३) पृथ्वी धान्यादि से सुशोभित हो गई थी। इस विषय में महापुराणकार कहते हैं।

> परिनिष्पन्नशाल्यादि-सस्यसंपन्मही तदा। उद्भूतहर्ष-रोमांचा स्वामिलाभादिवाभवत्।।२५—–२६६।

देवरचित हैं चारदश, ग्रर्धमागधी भाष। ग्रापसमाहीं मित्रता, निर्मल दिश ग्राकाश।।। होत फूल फल ऋतु सबैं, पृथित्री काच समान। चरण कमल तल कमल है, नमतैं जय जय बान।। मन्द सुगंध बयारि पुनि, गंधोदक की वृष्टि। भूमि विषैं कण्टक नहीं, हषंमयी सब सृष्टि।। धर्मचक ग्रागे रहै, पुनि वसु मंगलसार। प्रतिशय श्रीग्ररहंतके, ये चौतीस प्रकार।

१ देवकृत चौदह म्रतिशय इस प्रकार हैं:---

₹८० ] तीर्थंकर

भगवान के विहार के समय पके हुए शालि म्रादि धान्यों से सुशोभित पृथ्वी ऐसी जान पड़ती थी, मानो स्वामी का लाभ होने से उसे हर्ष के रोमांच ही उठ म्राए हों। (४) सुगंधित वायु बह रही थी (४) मेघकुमार जाति के देवों के द्वारा गंधयुक्त जल की वृष्टि होती थी (६) पृथ्वी भी एक योजन पर्यन्त दर्पण के समान उज्ज्वल हो गई थी।

#### कमल रचना

(७) भगवान के विहार करते समय सुगंधित तथा प्रफुल्लित २२५ कमलों की रचना देवगण करते थे। उनके चरणों के नीचे एक, उनके ग्रागे सात, पीछे सात इस प्रकार पंद्रह सुवर्णमय कमल थे। ग्राकाशादि स्थानों में निर्मित सुवर्ण कमलों की संख्या २२५ कही गई है। ग्राचार्य प्रभाचंद ने लिखा है "ग्रष्टसु दिक्षु तदन्तरेषु चाष्टसु सप्त-सप्तपद्मानि इति द्वादशोत्तरमेकं शतं। तथा तदंतरेषु षोडशसु सप्तसप्तेति ग्रपरं द्वादशोत्तरशतं, पादन्यासे पद्मं चेति पंच-विंशत्यधिकं शतद्वयम्।" (कियाकलापटीका पृ० २४६ क्लोक ६ नंदीश्वरभक्ति की संस्कृत टीका) ग्राट दिशाग्रों में (चार दिशाग्रों तथा चार विदिशाग्रों में) तथा उनके ग्रष्ट ग्रंतरालों में सप्त सप्त कमलों की रचना होने से एक सौ बारह कमल हुए। उन सोलह स्थानों के भी सोलह ग्रंतरालों में पूर्ववत् सात-सात कमल थे। इस प्रकार एक सौ बारह कमल ग्रौर हुए। कुल मिलकर २२४ हुए। "पादन्यासे च एकं"—चरण को रखने के स्थान के नीचे एक कमल था। इस प्रकार २२५ कमलों की रचना होती है।

## विहार की मुद्रा

इस कथन पर विचार करने से यह विदित होता है कि मगवान का विहार पद्मासन मुद्रा से नहीं होता है। पैर के न्यास स्रर्थात् रखने के स्थान पर एक कमल होता है, यहां 'व्यास' शब्द महत्वपूर्ण है। यदि पद्मासन मुद्रा से गमन होता तो एक चरण के नीचे एक कमल की रचना का उल्लेख नहीं होता।

पद्मासन नाम की विशेष मुद्रा से प्रभु का विहार नहीं होता है, किन्तु यह सत्य है कि प्रभु के चरण पद्मों को ग्रासन बनाते हुए विहार करते हैं। 'पद्मासन से' वे विहार नहीं करते, किन्तु 'पद्मासन पर' ग्रर्थात् पद्मरूपी ग्रासन पर वे विहार करते हैं, यह कथन पूर्णतया सुसङ्गत है।

### परम स्थान के प्रतीक

सप्त सप्त पद्मों की रचना सम्भवतः सप्त परमस्थानों की प्रतीक लगती है। धर्म का ग्राश्रय ग्रहण करने वाला सप्त परम स्थानों का स्वामित्व प्राप्त करता है। महापुराण में सप्त परम स्थानों के नाम इस प्रकार कहे गए हैं:—

सज्जातिः सद्गृहित्वं च पारिश्वाज्यं सुरेन्द्रता । साम्राज्यं परमार्हन्त्यं परं निर्वाणमित्यपि ।।३८--६७।।

भगवान विहार करते समय चरणों को मनुष्य के समान उठाते थे, इसका निश्चय महापुराण के इन वाक्यों से भी होता है, यथा:—

भगवच्चरण-न्यास-प्रदेशेऽधिनभः स्थलम् । मृदुःस्पर्शमुदारिश्र पंकजं हममुद्बभौ ।।२५—-२७३।।

भगवान के चरणन्यास म्रर्थात चरण रखने के प्रदेश में, भाकाशतल में कोमल स्पर्श वाले तथा उत्कृष्ट शोभा समन्वित, सुवर्णमय कमल समूह शोभायमान हो रहा था।

> यतो विजह्ने भगवान् हेमाब्ज-न्यस्त-सत्क्रमः। धर्मामृताम्बु-संवर्षेस्ततो भन्याः षृति दघुः।।२५--२८२।।

सुवर्णमय कमलों पर पिवत्र चरण रखने वाले वीतराग प्रभु ने जहाँ-जहाँ से विहार किया, वहाँ वहाँ के भव्यों ने धर्मामृत रूपी जल की वर्षा से परम सन्तोष प्राप्त किया था।

## कमल पर उत्प्रेक्षा

भगवान के चरणों के नीचे जो कमलों की रचना होती थी; उसके विषय में धर्मशर्माभ्युदय में बड़ा सुन्दर तथा मनोरम कथन किया गया है:—

> श्चनणयामिव प्राप्तुं पादच्छायां नभस्तले । उपकण्ठे लुलोठास्य पादयोः कमलोत्करः ।।१६६।। यत्तदा विदधे तस्य पादयोः पर्युपासनम् । श्रद्यापि भाजनं लक्ष्म्या स्तेनायं कमलाकरः ।।१७०, २१ सर्ग।।

भगवान के चरणयुगल के समीप में श्राकर कमलों के समु-दाय ने नभोमंडल में प्रभु के चरणों की श्रविनाशी छाया का लाभ लेने के लिए ही वहाँ निवास किया था ।

कमलों ने भगवान की विहार वेला में उनके चरणों की जो समाराधना की थी, प्रतीत होता है इसी कारण वे कमलवृन्द लक्ष्मी के द्वारा निवासभूमि बनाए गए हैं।

(८) स्राकाश में 'जय-जय' ऐसी घ्वनि होती थी (६) संपूर्ण जीवों को परम स्रानंद प्राप्त होता था । हरिवंश पुराण में कहा है :—

विहरत्युपकाराय जिने परमबांघवे।

बभूव परमानंदः सर्वस्य जगतस्तदा ।।३---२१

परम बन्धु जिनेन्द्र देव के जगत् कल्याणार्थ विहार होने पर समस्त जगत् को परम ग्रानंद प्राप्त होता था ।

(१०) पृथ्वी कंटक, पाषाण, कीटादि रहित हो गई थी।

### धर्म-चऋ

(११) भगवान के म्रागे एक सहस्र म्रारों वाला तथा म्रपनी दीप्ति द्वारा सूर्य का उपहास करता हुम्रा धर्मचक शोभायमान होता था। हरिवंशपुराण में कहा है :--

सहस्रारं हसद्दोप्त्या सहस्रकिरणद्युतिः। धर्मचकं जिनस्याग्रे प्रस्थानास्थानयोरभात्।।३—-२६।। तिलोयपण्णत्ति में धर्मचकों के विषय में इस प्रकार कहा है :--

> जिक्लंद-मत्थएसुं किरणुज्जल-दिव्य-घम्मचक्काणि । दट्ठूण संठयाइं चत्तारि-जणस्स म्रच्छरिया ।।४——६१३।।

यक्षेन्द्रों के मस्तकों पर स्थित तथा किरणों से उज्ज्वल ऐसे चार दिव्य धर्म-चक्रों को देखकर लोगों को ग्राश्चर्य होता है।

(१२) संपूर्ण विरोधी जीवों में भी ग्रापस में मैत्री उत्पन्न हो गई थी। हरिवंश पुराण में लिखा है:— ग्रन्योन्य-गंत्रमासोडमक्षमाणामिप द्विषाम्।

मन्यान्य-गथमासाढुमक्षमाणामाप । ६४०।म् । मैत्री बभूव सर्वत्र, प्राणिनां धरणीतले ।।३---१७।।

जो विरोधी जीव एक दूसरे की गंध भी सहन करने में ग्रसमर्थ थे, सर्वत्र पृथ्वी तल पर उन प्राणियों में मैत्री भाव उत्पन्न हो गया था।

जीवों में विरोध दूर होकर परस्पर में प्रीति भाव उत्पन्न कराने में प्रीतिकर देव तत्पर रहते थे।

(१३) ध्वजा सहित म्रष्ट मंगल-द्रव्य युक्त भगवान का विहार होता था। भृंगार, कलश, दर्पण, व्यजन (पंखा), ध्वजा, चामर, छत्र, तथा सुप्रतिष्ठ (स्वस्तिक) ये म्राठ मंगल द्रव्य कहे गए हैं। त्रिलोकसार में कहा है:—

भृंगार-कलश-दर्पण-वीजन-ध्वज-चामरातपत्रमथ । सुप्रतिष्ठं मंगलानि च स्रष्टाधिकशतानि प्रत्येकम् ।।६८६।।

ये प्रत्येक १० ८ होते हैं।

(१४) सर्वार्धमागधी वाणी द्वारा जीवों को शांति प्राप्त होती थी । हरिवंशपुराण में लिखा है :—

> म्रमृतस्येव धारां तां भाषां सर्वार्धमागधीं। पिबन् कर्णपुटैर्जैनी ततर्प त्रिजगज्जनः।।३—-१६।।

जिनेन्द्र भगवान की सर्वार्धमागघी भाषा को ग्रमृत की धारा के समान कर्ण-पुटों से रस पान करते हुए त्रिलोक के जीव संतुष्ट हो रहे थे।

भगवान की दिव्यध्विन मागध नाम के व्यंतर देवों के निमित्त से सर्व जीवों को भलीप्रकार सुनाई पड़ती थी। ग्राचार्य पूज्यपाद द्वारा रिचत नंदीश्वर भिक्त में इस ग्रर्धमागधी भाषा का नाम सार्वार्धमागधी लिखा है—"सार्वार्धमागधीया भाषा।" टीकाकार ग्राचार्य प्रभाचन्द्र ने लिखा है "सर्वेभ्यो हिता सार्वा। सा चासौ ग्रर्धमागधीया च।" सबके लिए हितकारी को सार्व कहते हैं। वह ग्रर्धमागधी भाषा सर्वहितकारी थी।

## प्रातिहार्य

तीर्थंकर भगवान समवशरण में ऋष्ट प्रातिहार्यों से समलंकृत हैं। 'ग्रट्टपाडिहेरसहियांणं' पद तीर्थंकर भक्ति में ग्राया है। उन प्रातिहार्यों की ऋपूर्व छटा का जैन ग्रंथों में मधुर वर्णन पाया जाता है।

## पुष्प-वर्षा

(१) पुष्प वृष्टि पर इस प्रकार प्रकाश डाला गया है। ग्राकाश से सुवास युक्त पुष्पों की वर्षा हो रही थी। इस विषय में धर्मशर्माभ्युदय काव्य का यह कथन बड़ा मधुर ग्रौर मार्मिक लगता है।

वृष्टिः पौष्पी सा कुतोऽभूसभस्तः, संभाव्यते नात्र पृष्पाणि यस्मात् । यद्वा ज्ञातं द्रागनंगस्य हस्तादहंदभीत्या तत्र वाणानिपेतुः ॥२०--६४॥

श्राकाश से यह पुष्प की वर्षा किस प्रकार हुई? वहाँ श्राकाश में पुष्पों के रहने की संभावना नहीं है; प्रतीत होता है कि श्ररहंत भगवान के भय से शीघ्र ही काम के हाथ से उसके पुष्पमय बाण गिर पड़े।

F

दुंदुभि नाद

(२) श्राकाश में देवों द्वारा दुँदुभि का मधुर शब्द चित्त को श्रानंदित करता था। महाकवि हरिचन्द्र धर्मशर्माम्युदय में कहते हैं:—

षवेत्रं लक्ष्मीः षवेदृशं निस्पृहत्वं, क्वेदं ज्ञानं क्वास्त्यनौद्धत्यमीदृक् । रे रे बूत द्राक्कृतीर्था इतीव ज्ञाने भर्तु र्दुन्दुभिष्योम्न्यवादीत् ।।२०—— ६६।।

ग्ररे! मिथ्यामत-वादियों! यह तो बताग्रो इस प्रकार की समवशरण की ग्रनुपम लक्ष्मी कहाँ ग्रौर भगवान की श्रेष्ठ निस्पृहता कहाँ! वे उस लक्ष्मी का स्पर्श भी नहीं करते। कहाँ इनका त्रिकालगोचर ज्ञान ग्रौर कहाँ उनकी मद रहित वृत्ति ? दुँदुभि का शब्द यह कथन करता हुग्रा प्रतीत होता है।

#### चमर

(३) भगवान के ऊपर चौसठ चामर देवों द्वारा ढारे जा रहे थे। वे चामर भगवान को प्रणाम करते हुए तथा उसके फल स्वरूप उन्नति को बताते थे। कल्याण मंदिर स्तोत्र में यही बात इन शब्दों में प्रगट की गई है:—

स्वामिन् ! सुदूरमवनस्य समुत्पतंतो मन्ये वदंति शुचयः सुर-चामरौघाः । येऽस्मं नीत विदधते मुनिपुंगवाय, ते नूनमूर्ध्वगतयः खलु शुद्धभावाः ।।२२।।

हे स्वामिन् ! हमें यह प्रतीत होता है कि दूर से ग्राकर ग्राप पर द्वारे गए पिवत्र देवों कृत चामरों का समुदाय यह कहता है, कि जो भव्य समवशरण में विराजमान जिनेन्द्र देव को प्रणाम करते हैं, वे जीव पिवत्र भाव युक्त होकर इन चामरों के समान ऊर्ध्वगित युक्त होते हैं ग्रर्थात् मोक्ष को प्राप्त करते हैं।

#### छत्र

(४) भगवान के छत्रत्रय ग्रत्यंत रमणीय दिखते थे। उनके

विषय में श्राचार्य मानतुंग कहते हैं:-छत्रत्रयं तव विभाति शशांककान्त ।
मुच्चैः स्थितं स्थगितभानुकरप्रतापम् ।
मुक्ताफलप्रकरजाल-विवृद्ध शोभम् ।
प्रस्थापयत्रिजगतः परमेश्वरत्वम् ॥३१॥ भक्तामरस्तोत्र ।

हे भगवन! चन्द्रमा के समान शोभायमान, सूर्य किरणों के संताप को दूर करने वाले ग्रापके मस्तक के ऊपर विराजमान मोतियों के पुंज से जिनकी शोभा वृद्धि को प्राप्त हो रही है, ऐसे छत्रत्रय ग्रापके तीन लोक के परमेश्वरपने को प्रगट करते हुए शोभायमान होते हैं।

### दिव्य ध्वनि

(प्र) दिव्यध्विन के विषय में ये शब्द बड़े मार्मिक है :--स्थाने गभीर-हृदयोदिषसंभवाया।
पोयूषतां तव गिरः समुदोरयंति।
पोत्वा यतः परमसंमद-संगभाजो।
भव्याः व्रजन्ति तरसाप्यजरामरत्वम्।।२१।। कल्याणमंदिर म्तोत्र

हे जिनेन्द्र देव ! गंभीर हृदय रूप सिंधु में उत्पन्न हुई ग्रापकी दिव्यवाणी को जगत ग्रमृत नाम से पुकारता है। यह कथन पूर्ण योग्य है, क्योंकि भव्य जीव ग्रापकी वाणी का कर्णेन्द्रिय के द्वारा रसपान करके ग्रत्यंत ग्रानंद युक्त होकर ग्रजर-ग्रमर पद को प्राप्त करते हैं।

#### श्रशोक तरु

(६) अशोक वृक्ष के नीचे विराजमान आदिनाथ प्रभु की मनोज्ञ छिब का मानतुंगाचार्य इस प्रकार वर्णन करते हैं:—

उच्चैरशोकतरुसंश्रितमुन्मयूख-माभातिरुपममलं भवतो नितान्तम् । स्पष्टोल्लसत्किरणमस्त-तमोवितानम् । बिम्बं रवेरिव पयोषर-पाइवंवति ।।२८।। हे देव ! देदीप्यमान किरणों के द्वारा श्रन्धकार पटल का नाश करने वाले, मेघ के समीपवर्ती सूर्य-बिंब के समान ग्रत्यंत तेजयुक्त श्रशोक वृक्ष का ग्राश्रय ग्रहण करने वाला ग्रापका रूप ग्रत्यंत शोभायमान होता है।

## सिहासन

(७) भक्तामर स्तोत्र में सिंहासन पर शोभायमान जिन-भगवान के विषय में कहा है :——

> सिंहासने मणिमयूख-शिखा विचित्रे । विभ्राजते तव वपुः कनकावदातम् । बिम्बं वियद्-विलसदंशुलता-वितानम् । तुगोदयाद्विशिरसीव सहस्त्ररुमे ।।२६।।

हे भगवन! मणियों की किरण जाल से शोभायमान सिंहासन पर विराजमान सुवर्ण समान दैदीप्यमान स्रापका शरीर इस प्रकार सुन्दर प्रतीत होता है, जैसे उन्नत उदयाचल के शिखर पर नभोमंडल में शोभायमान किरणलता के विस्तार युक्त सूर्य का बिम्ब शोभायमान होता है।

#### प्रभामंडल

भगवान के प्रभामण्डल की अपूर्व महिमा कही गई है। जिनदेह-रुचामृताब्ध-शुचौ।
सुर-दानव मर्त्य-जनः ददृशुः।।
स्व-भवान्तर-सप्तकमात्तमुदो।
जगतो बहुमंगलदर्पण के।।२३—६७।। महापुराण

ग्रमृत के समुद्र सदृश निर्मल ग्रौर जगत को ग्रनेक मंगल रूप दर्पण के समान भगवान के देह के प्रभामंडल में सुर, ग्रसुर तथा मानव लोग ग्रपने सात सात भव देखते थे। तीन भव भूतकाल के, तीन भव भविष्यत काल के ग्रौर एक भव वर्तमान का, इस प्रकार सात भवों का दर्शन प्रभु के प्रभामंडल में होता था।) (८) भामंडल के विषय में मानतुंग स्नाचार्य ने लिखा है :— शुंभत्प्रभावलथ-भूरिविभा विभोस्ते, लोकत्रये द्युतिमतां द्युतिमाक्षिपंती। प्रोद्यद्विवाकर-निरन्तरभूरिसंख्या। दीप्त्या जयत्यपि निज्ञामपि सौमसौम्या।।३४॥

हे ग्रादिनाथ भगवान् ! परब्रह्म-स्वरूप ग्राप के शोभायमान प्रभामंडल की प्रचुरदीप्ति तीनों जगत् में प्रकाशमान पदार्थों के तेज को तिरस्कृत करती हुई उदीयमान सूर्यों की एकत्रित विपुल संख्या को तथा चंद्रमा के द्वारा सौम्य रात्रि के सौन्दर्य को भी ग्रपनी तेज के द्वारा जीतती हैं ।

### ग्रशोक-तरु

तिलोयपण्णत्ति में अष्ट महा प्रातिहार्यों का वर्णन करते हुए अशोक वृक्ष के विषय में यह विशेष कथन किया है :—

जेसि तरुणमूले उप्पण्णं जाण केवलं णाणं। उसहप्पहृदि-जिणाणं ते चिय ग्रसोयरुक्खत्ति।।४---- १९।।

ऋषभादि तीर्थंकरों को जिन वृक्षों के नीचे केवलज्ञान उत्पन्न हुआ वे ही उनके अशोक वृक्ष कहे गए हैं।

चौबीस तीर्थंकरों के भिन्न-भिन्न ग्रशोक वृक्ष हैं। ऋषभनाथ ग्राजितनाथ ग्रादि जिनेन्द्रों के क्रमशः निम्नलिखित ग्रशोक वृक्ष कहे गए हैं:—

न्यग्रोद्य (वट) सप्तपर्ण (सप्तच्छद) शाल, सरल, प्रियंगु, प्रियंगु, शिर्यंगु, शिरीष, नागवृक्ष, ग्रक्ष (बहेड़ा) घूली (मालिवृक्ष) पलाश, तेंदू, पाटल, पीपल, दिधपर्ण, नन्दी, तिलक, ग्राम्र, कंकेलि (ग्रशोक) चंपक, वकुल, मेषप्रृंग, धव ग्रौर शाल ये ग्रशोकवृक्ष लटकती हुई मालाग्रों से युक्त ग्रौर घंटादिक से रमणीय होते हुए पल्लव एवं पुष्पों से झुकी हुई शाखाग्रों से शोभायमान होते हैं। (४—६१६—६१८)

ऋषभादिक तीर्थंकरों के उपर्युक्त चौबीस अशोक वृक्ष बारह से गुणित अपने अपने जिन भगवान की ऊँचाई से युक्त शोभायमान होते हैं (गाथा ४—६१६) महापुराण में अशोकवृक्ष के विषय में लिखा है:—

मरकतहरितैः पत्रै मंणिमयकुसुमैक्षित्रत्रैः।

मरुद्पविष्ताः शाखाश्चिरमपूत महाशोकः।।२३---३६।।

वह महाशोक वृक्ष मरकतमिण के बने हुए हरे हरे पत्ते भौर रहनमय चित्र-विचित्र फूलों से भ्रलंकृत था तथा मन्द-मन्द वायु से हिलती हुई शाखाओं को धारण कर रहा था। उस भ्रशोक वृक्ष की जड़ वज्र की बनी हुई थी, जिसका मूलभाग रत्नों से दैदीप्यमान था। ऋषभनाथ भगवान का भ्रशोक वृक्ष एक योजन विस्तार युक्त शाखाओं को फैलाता हुम्रा शोक रूपी भ्रन्धकार को नष्ट करता था। महान भ्रात्माओं के भ्राश्रय से तुच्छ पदार्थों की भी महान प्रतिष्ठा होती है, इस विषय में यह भ्रशोक वृक्ष सुन्दर उदाहरण है।

### दिव्यध्वनि की विशेषता

भगवान के म्रष्ट प्रातिहायों में उनकी दिव्यध्विन का मोक्षमार्ग की दृष्टि से मन्यन्त महत्वपूर्ण स्थान है । तिलोयपण्णति में कहा है :— छद्दव्य-णवयपत्थे पंचद्ठीकाय-सत्ततच्चाणि । णाणाविह-हेर्नुहि दिव्यसुणी भणइ भव्वाणं ।।४–६०५।।

यह दिव्यघ्विन भव्यजीवों को छह द्रव्य, नव पदार्थ, पंच ग्रस्तिकाय तथा सप्त तत्वों का नाना प्रकार के हेतुग्रों द्वारा निरूपण करती है। यह दिव्यघ्विन ग्रत्यंत मधुर, गंभीर तथा मृदु लगती है। यह एक योजन प्रमाण समवशरण में रहनेवाले भव्य जीवों को प्रतिबोध प्रदान करती है। यह जिनेन्द्रघ्विन कंट, तालु ग्रादि शब्दों को उत्पन्न करने वाले ग्रंगों की सहायता बिना उत्पन्न होती है। इसे किसी भी भाषा के नाम से न कहकर घ्विन मात्र शब्द द्वारा कहा गया है।

### भाषा श्रौर ध्वनि

देवकृत स्रतिशयों में 'स्रघं मागघी भाषा' का उल्लेख स्राया है। दिव्यघ्वनि का भगवान के ग्रष्ट प्रातिहायों में कथन है। ' भाषा और ध्वनि शब्द रूप से समान हैं, किन्तु उनमें भिन्नता भी है। ध्वनि व्यक्ति विशेष या वर्ग विशेष की वाणी में सीमित नहीं होती। तीर्थंकर भगवान का उपदेश देव, मनुष्य, पशु ग्रादि स्रपनी स्रपनी भाषास्रों में समझते हैं, इसलिए प्रभु की देशना को भाषा-विशेष रूप न कह कर उसके स्रलौकिक प्रभाव के कारण दिव्य ध्वनि कहा गया है।

### सार्वार्ध-मागधी-भाषा

नन्दीश्वर भिवत में ग्रर्धमागधी भाषा को 'सार्वार्धमागधीया भाषा' कहा है। सर्व के लिए हितकारी को सार्व कहा है।

मागध देव के सिन्नधान होने पर जिनेन्द्र की वाणी को सम्पूर्ण जीव भली प्रकार ग्रहण करने में तथा उससे लाभ उठाने में समर्थ हो जाते हैं। ग्राज वक्ता की वाणी को ध्विनवाहक यन्त्र द्वारा दूरवर्ती श्रोताग्रों के पास पहुँचाया जाता है। इस यन्त्र की सहायता से वाणी समीप में ग्रधिक उच्चस्वर से श्रवण गोचर होती है ग्रौर कहीं उसका स्वर मन्द होता है। जिनेन्द्र की ध्विन, प्रतीत होता है, मागध देवों के निमित से सभी जीवों को समान रूप से पूर्ण स्पष्ट ग्रौर ग्रत्यन्त मधुर सुनाई पड़ती है।

जिनेन्द्र देव से उत्पन्न दिव्यध्विन रूपी जलराशि को मागध देव रूपी सहायकों के द्वारा भिन्न-भिन्न जीवों के कर्ण प्रदेश के समीप सरलता पूर्वक पहुँचाया जाता है । जैसे सरोवर का जल नल (जल-

(१) तरु श्रशोक के निकट में सिंहासन छिवदार।
तीन छत्रसिर पर लसै भामंडल पिछवार।।
दिव्यघ्विन मुखतैं खिरै पृष्पवृष्टि सुर होय।
ढ़ोरैं चौसठ चमर जख, बाजैं दुंदुभि जोय।।

तीर्थकर [ १६१

कल) के माध्यम से जनता के समीप जाता है ग्रौर जनता उसे नल का पानी नाम प्रदान करती है। प्रतीत होता है कि भगवान की वाणी को भिन्न-भिन्न जीवों के समीप पहुँचा कर उसे सुखपूर्वक श्रवण योग्य बनाने ग्रादि के पिवत्र कार्य में ग्रपनी सेवायें तथा सामर्थ्य समर्पण करने के कारण भगवान की सार्ववाणी को सार्वार्धमागधी नाम प्राप्त होता है। जब मागधदेव उस भगवद्वाणी की सेवा करते हैं, तो महान ग्रात्मा की सेवा का उन्हें यह गौरव प्राप्त होता है कि उस श्रेष्ठ वाणी में सेवक के नाते उनका भी नाम ग्राता है। समवशरण में जिस वाणी को सुनकर भव्य जीव ग्रपनी भव बाधा को दूर करने योग्य बोध प्राप्त करते हैं, वह जिनेन्द्र देव के द्वारा उद्भूत हुई है ग्रौर मागध देवों के सहकार्य से भव्यों के समीप पहुँची है। जब उस वाणी की श्रोताग्रों को उपलब्धि द्विविध कारणों से होती है, तब द्वितीय कारण को उस कार्य का ग्राधा श्रेय स्थूल दृष्टि से दिया जाना ग्रनुचित प्रतीत नहीं होता।

#### कल्पना

कोई-कोई यह सोचते हैं कि राजिगिर जिस प्रांत की राज-धानी थी उस मगध देश की भाषा के ग्रिधिक शब्द भगवान की दिव्य ध्विन में रहे होंगे ग्रथवा भगवान प्राकृत भाषा के उपभेद रूप ग्रर्थमागधी नाम की भाषा में बोलते थे।

#### समाधान

लोक रुचि के परितोष के लिए उपरोक्त समाधान देते हुए कोई कोई व्यक्ति देखे जाते हैं, किन्तु ग्रागम की पृष्ठभूमि का उक्त समाधान को ग्राश्रय नहीं है। सूक्ष्म तथा ग्रतीन्द्रिय विषयों पर साधिकार एवं निर्दोष प्रकाश डालने की क्षमतासंपन्न ग्रागम कहता है कि भगवान की वाणी किसी एक भाषा में सीमित नहीं रहती। सर्व-विद्या के ईश्वर सर्वत्र एक ही भाषा का उपयोग करेंगे ग्रौर ग्रन्य **१९२** ] तीर्थंकर

देश तथा प्रांत की बहुसंख्यक जनता के कल्याणार्थ ग्रपनी पूर्व प्रयुक्त भाषा में परिवर्तन न करेंगे यह बात ग्रन्त करण को ग्रनुकूल प्रतीत नहीं होती । उदाहरणार्थ भगवान जब विपुलाचल पर विराजमान थे तब मगध की मागधी भाषा में विशेष जनकल्याण को लक्ष्य कर उपदेश देना उचित दथा ग्रावश्यक प्रतीत होता है, किन्तु महीशूर (मैसूर) प्रांत में भव्य जीवों के पुण्य से पहुँचने वाले वे परम पिता जिनेन्द्रदेव यदि कनड़ी भाषा का ग्राश्रय लेकर तत्व निरूपण करें तो ग्रिधक उचित बात हो । जिनेन्द्र देव की संपूर्ण बातें उचित ग्रौर निर्दोष ही होंगी । ऐसी स्थिति में सर्वत्र सर्वदा मागधी नामकी प्रांत विशेष की भाषा में प्रभु का उपदेश होता है, यह मान्यता सुदृढ़ तर्क पर ग्राश्रित नहीं दिखती ।

## लोकोत्तर वागाी

महान तपश्चर्या, विशुद्ध सम्यग्दर्शन, परमयथाख्यात चारित्र, केवलज्ञान ग्रादि श्रेष्ठ सामग्री का सिन्नधान प्राप्त कर समुद्भत होने वाली संपूर्ण जीवों को शाश्वितिक शांतिदायिनी भगवद् वाणी की सामान्य संसारी प्राणियों की भाषा से संतुलना कर दोनों को समान समझनें का प्रयत्न सफल नहीं हो सकता । वह वाणी लोकोत्तर हैं । लोकोत्तम योगिराज जिनेन्द्र की है । संसारी जन योगिराज की विद्या, विभूति ग्रौर सामर्थ्य का लेश भी नहीं प्राप्त कर सकते । रेत का एक कण ग्रौर पर्वत कैसे समान रूप से विशाल कहे जा सकते हैं । महान तार्किक विद्वान समंतभद्र जिनेन्द्र की प्रवृत्तियों के गंभीर चिंतन के पश्चात् इस परिणाम पर पहुँचते हैं कि "जिनेन्द्र के कार्य ग्रचित्य हैं —" "धीर ! तावकमचित्यमीहितम्" (७४ स्वयंभू स्तोत्र) । उन्होंने जिनेन्द्र के विषय में लिखा है :—

मानुषीं प्रकृतिमभ्यतीतवान् देवतास्विप च देवता यतः। तेननांथ परमासि देवता श्रेयसे जिनवृष प्रसीद नः।।७५।। तीर्थंकर [ १९३

"हे धर्मनाथ जिनेन्द्र ! ग्रापने निर्दोष ग्रवस्था को प्राप्त कर मानव प्रकृति की सीमा का ग्रतिक्रमण किया है ग्रर्थात् मानव समाज में पाई जाने वाली ग्रपूर्णताग्रों तथा ग्रसमर्थताग्रों से ग्राप उन्मुक्त हैं। ग्राप देवताग्रों में भी देव स्वरूप है, इसलिए हे स्वामिन् ग्राप परमदेवता हैं। हम पर कल्याण के हेतु प्रसन्न हों।"

### महत्व की बात

योगियों की स्रद्भुत तपस्यास्रों के प्रसाद से जो फल रूप में सिद्धियाँ प्राप्त होती हैं, उनसे समस्त विश्व विस्मय के सिंधु में डूब जाता है। समीक्षक सिद्धियों के स्रद्भुत परिपाक को देखकर हतबुद्धि बन जाता है। वह यदि इन जिनेन्द्रों की उत्कृष्ट रत्नत्रय धर्म की समाराधना को ध्यान में रखे तो चमत्कारों को देख उसका मस्तक श्रद्धा से विनय मस्तक हुए बिना न रहेगा। दीक्षा लेकर केवलज्ञान पर्यंत महा मौन को स्वीकार करने वाले तीर्थंकरों की वाणी में लोकोत्तर प्रभाव पाया जाता तर्क दृष्टि से पूर्ण संगत तथा उचित है। जब भगवान का प्रभामंडल रूप प्रातिहार्य सहस्त्र सूर्य के तेज को जीतता हुन्ना तथा समवशरण में दिन रात्रि के भेदों को दूर करता हुन्ना भव्य जीवों को उनके सात भव दिखाने वाले स्नलौकिक दर्पण का काम करता है, तब भगवान की दिव्यध्विन महान चमत्कार पूर्ण प्रभाव दिखावे यह पूर्णतया उचित है।

#### ग्रागम ग्राधार

चन्द्रप्रभ काव्य में दिव्यध्विन के विषय में लिखा है :---सबभाषा-स्वभावेन ध्विनिनाथ जगद् गुरुः। जगद गणिनः प्रश्नादिति तत्वं जिनेश्वरः।।१८---१।।

जगत के गुरु चन्द्रप्रभ जिनेद्र ने गणधर के प्रश्न पर सर्व भाषा रूप स्वभाव वाली दिव्यध्वनि के द्वारा तत्व का उपदेश दिया । हरिवंशपुराण में भगवान की दिव्यध्वनि को हृदय ग्रौर कर्ण के लिए रसायन लिखा है——"चेतः कर्णरसायनं" । उन्होंने यह भी लिखा है:—-

> जिनभाषाऽधर-स्पंदमंतरेण विजृ'भिता । तिर्यग्देवमनुष्याणाँ दृष्टि-मोह-मनीशत् ।।२—–११३।

श्रोष्ठ कंपन के बिना उत्पन्न हुई जिनेन्द्र की भाषा ने तियंच, देव तथा मनुष्यों का दृष्टि सम्बन्धी मोह दूर किया था। पूज्यपाद स्वामी उस ध्वनि के विषय में यह कथन करते हैं:—

ध्वनिरिप योजनमेकं प्रजायते श्रोत्रहृदयहारिगंभीरः । ससलिलजलधरपटलध्वनितमिव प्रविततान्त-राञावलयं ।।२१।।

जिनेन्द्र भगवान की दिव्यध्विन श्रोत्र भ्रर्थात् कर्ण तथा हृदय को सुखदाई तथा गंभीर होती है। वह सिलल पिरपूर्ण मेघपटल की ध्विन के समान दिगंतर में व्याप्त होती हुई एक योजन पर्यंत पहुँचती है।

महापुराणकार जिनसेनस्वामी का कथन है:—
एकतयोपि यथैव जलौघिवत्रत्रसो भवति द्रुमभेदात्।
पात्रविशेषवशाच्च तथायं सर्वविदो ध्वनिराप बहुत्वं।।७१—२३।।

जिस प्रकार एक प्रकार का पानी का प्रवाह वृक्षों के भेद से ग्रनेक रस रूप परिणित होता है, उसी प्रकार यह सर्वज्ञ देव की दिव्यध्वनि एक रूप होते हुए पात्रों के भेद से विविध रूपता को प्राप्त होती है।

कर्नाटक भाषा के जैनव्याकरण में यह उपयोगी श्लोक भ्राया है :---

> गंभीर मधुरं मनोहरतरं दोषव्यपेतं हितं। कंठोष्ठादिवचो-निमित्तर्राहतं नो वातरोधोद्गतं॥ स्पष्टं तत्तदभीष्टवस्तुकथकं निःशेष-भाषात्मकं। दूरासम्नसमं शमं निरुपमं जैनं वचः पातु नः॥

गम्भीर, मधुर, श्रत्यन्त मनोहर, निष्कलंक, कल्याणकारी, कंठग्रोष्ठ, तालु ग्रादि वचन उत्पत्ति के निमित्त कारणों से रहित,

तीर्थंकर [ १९४

पवन के रोध बिना उत्पन्न हुई, स्पष्ट, श्रोताग्रों के लिए ग्रभीष्ट तत्व का निरूपण करने वाली सर्वभाषा स्वरूप, समीप तथा दूरवर्ती जीवों को समान रूप से सुनाई पड़ने वाली, शांतिरस से परिपूर्ण तथा उपमा रहित जिनेन्द्र भगवान की दिव्यध्वनि हमारी रक्षा करे।

तिलोयपण्णत्ति में इस दिव्यध्विन के विषय में बताया है कि "यह अठारह महाभाषा, सात सौ लघुभाषा तथा और भी संज्ञा जीवों की भाषा रूप परिणत होती है। यह तालु, दंत, ख्रोष्ठ और कंठ की किया से रहित होकर एक ही समय भव्य जनों को दिव्य उपदेश देती है"—"एक्ककालं भव्वजणे दिव्वभासित्तं" (४–६०२)।

### ग्रम्नक्षरात्मक ध्वनि

भगवान की दिव्यध्विन प्रारम्भ में ग्रनक्षारात्मक होती है, इसलिए उस समय केवली भगवान के ग्रनुभय वचनयोग माना है। परचात् श्रोताग्रों के कर्णप्रदेश को प्राप्त कर सम्यक्ज्ञान को उत्पन्न करने से केवली भगवान के सत्यवाक् योग का सद्भाव भी ग्रागम में माना है। गोम्मटसार की संस्कृत टीका में इस प्रसङ्ग पर यह महत्व-पूर्ण बात कही हैं:—

सयोगी केवली की दिव्यध्विन को किस प्रकार सत्य-स्रनुभय वचन योग कहा है ? केवली की दिव्यध्विन उत्पन्न होते ही स्रनक्षरात्मक रहती है, इसलिए श्रोतास्रों के कर्णप्रदेश से सम्बन्ध होने के समय पर्यंत स्रनुभय भाषापना सिद्ध होता है। इसके पश्चात् श्रोतास्रों के इष्ट सर्थ के विषय में संशय स्रादिकों के निराकरण करने

१ सयोगकेवलिदिव्यघ्वनेः कथं सत्यानुभय-वाग्योगत्वभिति चेत् तन्न तदुत्पत्तावनक्षरात्मकत्वेन श्रोतृ-श्रोत्रप्रदेश-प्राप्ति-समयपर्यन्त-मनुभय-भाषात्व सिद्धेः। तदनंतर च श्रोतृजनाभिष्रेतार्थेषु संशयादि-निराकरणन सभ्यग्ज्ञान-जनकत्वेन सत्यवाग्योगत्व-सिद्धेश्च तस्यापि तद्भयत्वघटनात्"

पृ० ४८८, गाया २२७।

से तथा सम्यग्ज्ञान को उत्पन्न करने से सत्य वचनयोग का सद्भाव सिद्ध होता है। इस प्रकार केवली के सत्य ग्रौर ग्रनुभय वचन योग सिद्ध होते हैं। इस कथन से ज्ञात होता है कि श्रोताग्रों के समीप पहुँचने के पूर्व वाणी ग्रनक्षरात्मक रहती है, पश्चात् भिन्न-भिन्न श्रोताग्रों का ग्राश्रय पाकर वह दिव्यध्विन ग्रक्षररूपता को धारण करती है।

स्वामी समन्तभद्र ने जिनेन्द्र की वाणी को सर्वभाषा स्वभाव वाली कहा है। यथा:—

> तव वागमृतं श्रीमत्सर्वभाषा-स्वभावकम्। श्रीणयत्यमृतं यद्वस्त्राणिना ध्यापि संसदि ।।

श्री युक्त तथा सर्व-भाषा स्वभाववाली आपकी अमृतवाणी समवशरण में व्याप्त होकर, जिस प्रकार अमृत प्राणियों को प्यानन्द प्रदान करता है, उस प्रकार जीवों को आनन्दित करती है।

## महापुराएकार का मत

महापुराणकार दिव्यध्विन को ग्रक्षरात्मक कहते हुए इस प्रकार प्रतिपादिन करते हैं :—

> देवकृतो ध्वनिरित्यसदेतद् देवगुणस्य तथा विहतिः स्थात्। साक्षर एव च वर्णसमूहान्नेव विनार्थगति जंगति स्थात्।।२३--७३।।

कोई लोग कहते हैं कि दिव्यध्वित देवकृत है, यह कथन ग्रसम्यक् है, क्योंकि ऐसा मनने से जिनेन्द्र भगवान के गुण का व्याघात होता है। वह दिव्यध्विन ग्रक्षरात्मक ही है, (यहाँ 'ही' बाचक 'एव' शब्द विशेष ध्यान देने योग्य है ) कारण ग्रक्षरों के समूह के बिना लोक में ग्रर्थ का बोध नहीं होता है।

# वीरसेन स्वामी की दृष्टि

जयधवला टीका में जिनसेन स्वामी के गुरु श्री वीर सेनाचार्य ने दिव्यघ्वनि के विषय में ये शब्द कहे हैं—"केरिसा सा (दिव्य- ज्झुणी) ? सव्वभासासस्वा, श्रक्खराणक्खरिप्प्या, श्रणंतत्थ-गब्भ-बीजपद-घडिया-सरीरा" (पृ० १२६, भाग १) वह दिव्यध्विन किस प्रकार की है ? वह सर्वभाषा स्वरूप है। श्रक्षरात्मक, श्रनक्षरात्मक है। श्रनन्त श्रर्थ हैं गर्भ में जिसके ऐसे बीज पदों से निर्मित शरीर वाली है श्रर्थात् उसमें बीजपदों का समुदाय है।

चौसठ ऋद्वियों में बीज बुद्धि नाम की ऋद्धि का कथन ग्राता है। उसका स्वरूप राजवार्तिक में इस प्रकार कहा है—"जैहे हल के द्वारा सम्यक् प्रकार तैयार की गई उपजाऊ भूमि में योग्य काल में बोया गया एक भी बीज बहुत बीजों को उत्पन्न करता है, उसी प्रकार नोइंद्रियावरण, श्रुतज्ञानावरण तथा वीर्यान्तराय कर्म के क्षयोपशम के प्रकर्ष से एक बीज पद के ज्ञान द्वारा ग्रनेक पदार्थों को जानने की बुद्धि को बीज बुद्धि कहते हैं"—"सुऋष्ट-सुमिथते क्षेत्रे सारवित काला-दिसहायापेक्षं बीजमेकमुप्तं यथाऽनेकबीजकोटिप्रदं भवित तथा नोइं-द्वियावरण-श्रुतावरण-वीर्यान्तराय-क्षयोपशमप्रकर्षे सित एक-बीजपद-प्रहणादनेक-पदार्थ-प्रतिपत्तिर्बीज बुद्धिः" (पृ० १४३, ग्रध्याय ३, सूत्र ३६) इस सम्बन्ध में यह कहा जाता है कि जिनेन्द्रदेव की बीज पद युक्त वाणी को गणधरदेव बीज-बुद्धि ऋद्धिधारी होने से ग्रवधारण करके द्वादशांग रूप रचना करते हैं।

इस प्रसङ्ग में यह बात विचार योग्य है कि प्रारम्भ में भगवान की वाणी को झेलकर गणधर देव द्वादशांग की रचना करते हैं, ग्रतः उस वाणी में बीच पदों का समावेश ग्रावश्यक हैं, जिनके ग्राश्रय से चार ज्ञानधारी महिष गणधर देव ग्रङ्ग-पूर्वों की रचना करने में समर्थ होते हैं। वीर भगवान की दिव्यध्विन को सुनकर गौतम-स्वामी ने "बारहंगाणं चोद्दसपुव्वाणं च गंथाणमेक्केण चेव मुहुत्तेण कमेण रयणा कदा" (धवला डीका भाग १, पृ० ६४)—द्वादशांग तथा चौदह पूर्व रूप ग्रथों की एक मुहूर्त में क्रम से रचना की। इसके पश्चात् भी तो महावीर भगवान की दिव्यध्विन खिरती रही है। १९८ ] तीर्थंकर

श्रोतृ मण्डली को गणधरदेव द्वारा दिव्यध्विन के समय के पश्चात् उपदेश प्राप्त होता है। जब दिव्यध्विन खिरती है, तब मनुष्यों के सिवाय संज्ञी पंचेन्द्रिय तिर्यच, देवादि भी ग्रपनी ग्रपनी भाषाग्रों में अर्थ को समझते हैं, इससे वीरसेनस्वामी ने उस दिव्यवाणी को 'सव्वभाषा-सहवा'—'सर्व-भाषास्वरूपा' भी कहा है। उस दिव्यवाणी की यह अलौकिकता है कि गणधरदेव सदृश महान ज्ञान के सिन्धु भी अपने लिए ग्रमूल्य निधि प्राप्त करते हैं तथा महान मंदमित प्राणी सर्प, गाय, व्याघ्न, कपोत, हंसादि पशु भी ग्रपने ग्रपने योग्य सामग्री प्राप्त करते हैं।

### तात्पर्य

उपरोक्त समस्त कथन पर गम्भीर विचार तथा समन्वयात्मक दृष्टि डालने पर प्रतीत होता है, कि जिनेन्द्र की दिव्यध्विन ग्रलौकिक है; ग्रनुपम है ग्रौर ग्राश्चर्यप्रद है। उसके समान विश्व में कोई ग्रन्य वाणी नहीं है। वाणी की लोकोत्तरता में कारण तीर्थंकर भगवान का त्रिभुवन बंदित ग्रनन्त सामर्थ्य समलंकृत व्यक्तित्व है। श्रेष्ठ सामर्थ्य धारी गणधरदेव, महान महिमाशाली सुरेन्द्र ग्रादि भी प्रभु की ग्रपूर्व शक्ति से प्रभावित होते हैं। योग के द्वारा जो चमत्कारप्रद फल दिखाई पड़ता है, वह स्थूल दृष्टि वालों की समझ नें में नहीं ग्राता, ग्रतएव वे विस्मय सागरमें डुबे ही रहते हैं।

दिव्यध्विन तीर्थंकर प्रकृति के विपाक की सबसे महत्वपूर्णं वस्तु है, कारण उक्त कर्म का बंध करते समय केवली, श्रुतकेवली के पादमूल में यही भावना का बीज योया गया था, कि इस बीज से ऐसा वृक्ष बने, जो समस्त प्रोणियों को सच्ची शांति तथा मुक्ति का मङ्गल संदेश प्रदान कर सके। मनुष्य-पर्यायरूपी भूमि में बोया गया यह तीर्थंकर प्रकृतिरूप बीज ग्रन्य साधन-सामग्री पाकर केवली की भ्रवस्था में ग्रपना वैभव, तथा परिपूर्ण विकास दिखाता हुग्रा तैलोक्य के समस्त जीवों को विस्मय में डालता है।

१९९

ग्राज भगवान ने इच्छाग्रों का ग्रभाव कर दिया है, फिर भी उनके उपदेश ग्रादि कार्य ऐसे लगते हैं, मानों वे इच्छाग्रों द्वारा प्रेरित हों। इसका यथार्थ में समाधान यह है कि पूर्व की इच्छाग्रों के प्रसाद से ग्रभी कार्य होता है। जैसे घड़ी में चाभी भरने के पश्चात् बह घड़ी ग्रपने ग्राप चलती है, उसी प्रकार तीर्थंकर प्रकृति का बंध करते समय जिन कल्याणकारी भावों का संग्रह किया गया था, वे ही बीज ग्रनन्तगृणित होकर विकास को प्राप्त हुए हैं। ग्रतः केवली को ग्रवस्था में पूर्व संचित पवित्र भावना के ग्रनुसार सब जीवों को कल्याणकारी सामग्री प्राप्त होती है।

कल्पवृक्ष-तुल्य-वाग्गी

हमें तो दिव्यध्विन कल्पवृक्ष तुल्य प्रतीत होती है। कल्पवृक्ष से इच्छित वस्तुग्रों की प्राप्ति होती है; इसी प्रकार उस दिव्यवाणी के द्वारा ग्रात्मा की समस्त कामनाग्रों की पूर्ति होती है। जितनी भी शंकाएँ मन में उत्पन्न होती हैं, उनका समाधान क्षणमात्र में हो जाता है। दिव्यध्विन के विषय में कुन्दकुन्दाचार्य के सूत्रात्मक ये शब्द बड़े महत्वपूर्ण प्रतीत होते हैं—''तिहुवण हिद-मधुर-विसद-वक्काणं'' ग्रर्थात् दिव्यध्विन के द्वारा त्रिभुवन के समस्त भव्य जीवों को हितकारी, प्रिय तथा स्पष्ट उपदेश प्राप्त होता है। जब छन्नास्थ तथा बाल ग्रवस्था वाले महावीर प्रभु के उपदेश के बिना ही दो चारण ऋदिधारी महामुनियों की सूक्ष्म शंका दूर हुई थी, तब केवलज्ञान, केवलदर्शनादि सामग्री संयुक्त तीर्थंकर प्रकृति के पूर्ण विपाक होने पर उस दिव्यध्विन के द्वारा समस्त जीवों को उनकी भाषाग्रों में तत्वबोध हो जाता है, यह बात तिनक भी शंका योग्य नहीं दिखती है। इस दिव्यध्विन के विषय में धर्मशर्मियुदय का यह पद्य बड़ा मधुर तथा भावपूर्ण प्रतीत होता है:—

सर्वाव्भृतमयी सृष्टिः सुधावृष्टिश्च कर्णयोः। प्रावर्तत ततावाणी सर्वविद्येश्वराद्विभौः।।२१—७।। २०० ] तीर्थकर

सर्वविद्याग्रों के ईश्वर जिनेन्द्र भगवान से सर्व प्रकार से ग्राश्चर्यप्रद सृष्टि रूप तथा कर्णों के लिए सुधावृष्टि सदृश दिव्य-ध्वनि उत्पन्न हुई।

#### दिव्यध्वनि का काल

गोम्मटसार जीवकांड की संस्कृत टीका में लिखा है; कि तीर्थंकर की दिव्यध्वनि प्रभात, मध्यान्ह, सायंकाल तथा मध्यरात्रि के समय चार-चार बार छह-छह घटिका कालपर्यंत अर्थात दो घंटा, चौबीस मिनिट तक प्रतिदिन नियम से खिरती है। इसके सिवाय गणधर, चक्रवर्ती, इन्द्र सद्श विशेष पृष्यशाली व्यक्ति के श्रागमन होने पर उनके प्रश्नों के उत्तर के लिए भी दिव्यध्वनि खिरती है । इसका कारण यह है कि उन विशिष्ट पुण्याधिकारियों के संदेह दुर होने पर धर्मभावना बढ़ेगी श्रौर उससे मोक्षमार्ग की देशना का प्रचार होगा, जो धर्म तीर्थंकर की तत्व प्रतिपादना की पृति स्वरूप होगी । जीवकाण्ड की टीका में ये शब्द ग्राए हैं--- ''घातिकर्म-क्षयानंतर-केवलज्ञानसहोत्पन्न-तीर्थंकरत्वपुण्यातिशय-विजृंभितमहिम्नः तीर्थकरस्य पूर्वन्ह-मध्यान्हा-परान्हार्धरात्रिष् षट्-षट् घटिकाकालपर्यन्त द्वादशगणसभामध्ये स्वभावतो दिव्यध्वनि-रुद्रच्छति । ग्रन्यकालेपि गणधर शक-चक्रधर-प्रश्नानंतरं चोद्भवति । एवं समृद्भूतो दिव्यध्वनिः समस्तासन्न-श्रोतृ-गणान्दिश्य उत्तमक्षमादिलक्षणं रत्नत्रयात्मकं वा धर्म कथयति" (पृष्ठ ७६१) । जयधवला टीका में लिखा है कि यह दिव्यध्वनि प्रातः मध्यान्ह तथा सायंकाल रूप तीन संध्यात्रों में छह-छह घडी पर्यन्त खिरती है---''तिसंज्ज्ञू-विसय-छघडियासु णिरंतरं पयट्टमाणिय'' (पृष्ठ १२६, भाग १) । तिलोयपण्णत्ति में भी तीन संस्थात्रों में कुल मिलाकर नवमुहर्त पर्यन्त दिव्यघ्वनि खिरने उल्लेख है।

> पगदीए स्रक्खलिस्रो संझत्तिदयम्मि णवमृहुत्ताणि । ृशिस्सरदि णिरुवमाणो दिव्वझुणी जाव जोयणयं ।।४--१०३। ।

तीर्थंकर [ २०१

तिलोयपण्णित में यह भी कहा है कि ''गणधर, इन्द्र तथा चक्रवर्ती के प्रश्नानुरूप ग्रर्थ के निरूपणार्थ यह दिव्यध्विन शेष समयों में भी निकलती है। यह भव्य जीवों को छह, द्रव्य, नौ पदार्थ, पाँच ग्रस्तिकाय ग्रौर सात तत्वों का नाना प्रकार के हेतुग्रों द्वारा निरूपण करती है'' (भाग १, पृष्ठ २६३)।

#### शंका

गोम्मटसार के कथनानुसार मध्यरात्रि को दिव्यध्विन खिरने पर यह शंका की जा सकती है कि मध्यरात्रि को तो जीव निद्रा के वशीभूत रहते हैं, उस समय उस दिव्यवाणी के खिरने से क्या उपयोग होगा?

#### समाधान

समवशरण में भगवान के प्रभामंडल के प्रभाव से दिन ग्रौर रात्रि का भेद नहीं रहता । वहाँ निद्रा की बाधा भी नहीं होती । मनिसन्नतकाव्य में लिखा है:—

स्त्री-बाल-वृद्धनिवहोषि सुखं सभां तामंतर्मुहूर्तसमयांतरतः प्रयाति । निर्याति च प्रभु-माहात्म्याऽश्रितानां निद्रा-मृति-प्रसद-शोक-रुजादयो न ।।

स्त्री, बालक, तथा वृद्ध समुदाय उस समवशरण में ग्रंत-म्ँहूर्त के भीतर ही ग्रानन्दपूर्वक ग्राते थे तथा जाते थे; ग्रर्थात् सभी जीव वहाँ सुखपूर्वक शीघ्र ग्राते जाते थे। भगनान तीर्थंकर प्रभु के माहात्म्य से समवशरण में ग्राने वालों को निद्रा, मृत्यु प्रसव तथा शोक रोगादिक नहीं होते थे।

# तीर्थंकर के गुरग

भगवान के अनन्त ज्ञान, अनन्त दर्शन, अनन्त सुख तथा अनन्तवीर्य रूप अनन्त चतुष्टय पाए जाते हैं। इस प्रकार दस जन्मतिशय, दस केवलज्ञान के अतिशय, चतुर्दश देवकृत अतिशय, २०२ ] तीर्थंकर

युष्ट प्रातिहार्य तथा अनन्त चतुष्टय मिलकर तीर्थंकर अरहत क छियालीस गुण माने गए हैं। घातिया चतुष्टय के नष्ट होने पर भगवान यथार्थ में निर्दोष पदवी के अधिकारी बनते हैं। केवलज्ञान उत्पन्न होने के पूर्व प्रभु अगणित गुणों के भण्डार रहते हुए भी पूर्ण निर्दोष नहीं कहे जा सकते। जनसाधारण में यह बात प्रचलित भी है कि भगवान के सिवाय दूसरा कोई पूर्ण निर्दोष नहीं हो सकता। जगत् में किसी को सदोष, किसी को निर्दोष कहा जाता है, यह स्थूल रूप से साक्षेप कथन है। वास्तव में दोषों के गुरु मोहनीय के रहते हुए कैसे निर्दोषपना कहा जा सकता है? यदि शांत और वीतराग भाव से तत्व का विचार किया जाय, तो जिनेन्द्रदेव ही निर्दोष कहे जावेंगे। विषयों के या इन्द्रियों के दास, कामवसना के अधीन रहने वाले परिग्रहासक्त निर्दोष नहीं हो सकते। भक्त-जन उन विभूति सम्पन्न परिग्रहासक्त निर्दोष नहीं हो सकते। भक्त-जन उन विभूति सम्पन्न परिग्रहा आत्माओं की कितनी भी स्तुति करें, उनमें गुण नहीं आ सकते। एक किव ने कहा है:—

बड़े न हुजे गुनन बिनु बिरद बड़ाई पाय। कहत धतृरे सों कनक गहनो गढघो न जाय।।

गुणों के स्रभाव में स्तुति प्राप्त करने से कोई वास्तव में बड़ा नहीं बन सकता है। धतूरे को कनक कहते हैं। सुवर्ण का पर्यायवाची शब्द यद्यपि धतूरे के लिए प्रयुक्त होता है, किन्तु उसमें सुवर्ण का गुण नहीं है, स्रतः उससे भूषण नहीं बनाए जाते। इस प्रकाश में सच्चे देव शादि का निर्णय किया जा सकता है। स्ररहंत भगवान में इन १८ दोषों का स्रभाव होता है:—

> जन्म जरा तिरखा छुधा विस्मय द्यारत खेद। रोक शोक मद मोह भय, निद्रा चिन्ता स्वेद।। राग द्वेष द्रारु मरण जुत, ये द्राष्टदाश दोय।.. नहिं होते द्रारहंत के सो छवि लायक मोख।।

जिनेन्द्र भगवान में दोषों का सर्वथा ग्रभाव ग्राश्चर्यप्रद लगता है। विविध सरागी धर्मों का तथा उनके ग्राश्रयरूप ग्राराध्यों का स्वरूप मोह, भय तथा पक्षपात त्याग करके देखने पर विदित होगा, कि उक्त ऋष्टादश दोषों में से ऋनेक दोष उनमें पाए जाते हैं। जिनेन्द्रदेव में दोषों के ऋभाव का कारण भक्तामरस्तोत्र में बड़ी मनोज्ञ पद्धति द्वारा समझाया गया है। ऋाचार्य मानतुङ्ग कहते हैं:——

> को दिस्मयोऽत्र यदि नाम गुणैरशेषैः । त्वं संश्चितो निरवकाशतया मुनीश । दोषैरूपात्त-विविधाश्चयजातगर्वेः स्वप्नान्तरेषि न कदाचिदपीक्षितोसि ॥२७॥

हे मुनीन्द्र ! ग्रन्यत्र ग्रवकाश न मिलने से ग्रापमें समस्त गुणों ने निवास किया है, इसमें विस्मय-ग्राश्चर्य की कोई बात नहीं है । दोषों को जगत् में ग्रनेक स्थान निवास योग्य मिल जाने से गर्व उत्पन्न हो गया है, ग्रतः उन दोषों ने स्वप्न में भी ग्रापकी ग्रोर दृष्टि नहीं दी है ।

यहाँ कोई भिन्न सम्प्रदायवादी कह सकता है, कि जिनेन्द्र तीर्थंकर को ही क्यों निर्दोष कहा जाय ? हमारा जो ग्राराध्य है वही . निर्दोष है। ऐसी शंका का समाधान ग्राचार्य समन्तभद्र की इस युक्तियुक्त कथन से होता है:—

स त्वमेवासि निर्दोषो युक्शास्त्राऽविरोधिवाक् ।

हे वीर भगवान ! वह निर्दोषपना ग्राप में ही है, क्योंकि ग्रापकी वाणी युक्ति तथा ग्रागम के ग्रविरुद्ध है ।

इस पर पुन: प्रश्न होता है कि यह बात कैसे जानी जाय, कि ग्रापका कथन युक्ति-शास्त्र के ग्रविरोधी है ? इसका उत्तर पद्य के उत्तरार्ध में दिया है :---

श्रविरोधो यदिष्टं ते प्रसिद्धेन न बाध्यते ।।देवागम स्तोत्र।।६

जो बात ग्रापको इष्ट है, ग्रभिमत है, वह प्रत्यक्ष ग्रनुमानादि प्रमाणों द्वारा खण्डित नहीं होती है । वास्तव में स्याद्वादशासन एक ग्रभेद्य किला है, जिस पर एकान्तवाद के गोले कोई भी ग्रसर नहीं २०४ ] तीर्थंकर

कर सकते हैं। जिसमें विचारशक्ति है, वह स्वस्थ मन तथा मस्तिष्क पूर्वक जिनेन्द्र की वाणी की विश्व के दर्शनों के साथ तुलना करके देख सकता है, कि जिनेन्द्र का कथन समन्त-भद्र है; सर्वांगीण कल्याणपूर्ण है। उसमें पूर्णतया निर्विकारता है।

# निर्विकार-मुद्रा

भगवान जिनेन्द्र की वीतराग मुद्रा का सूक्ष्मतया निरीक्षण करने पर हृदय स्वयमेव स्वीकार करता है, कि उसके द्वारा भगवान में राग, द्वेष, मोह, कोध, काम, लोभ, मद, मत्सर ग्रादि विकारों का ग्रभाव स्पष्ट सूचित होता है। कोध मानादि ग्रंतिवकारों के सद्भाव में उनके चिन्ह भृकुटी विकार, रक्तनेत्रता, शस्त्रादि धारण करना ग्रादि देखे जाते हैं। कामिनी का सङ्ग परित्याग करने से कामादि विकारों का ग्रभाव सूचित होता है। ग्राभूषणादि का त्याग करने से हृदय की निर्मलता स्पष्ट होती है। ग्रंतर्मुखी वृत्ति बताती है कि वे ग्रात्मज्योति के दर्शन में निमग्न हें। परम ग्राहंसा तथा श्रेष्ठ करुणा से हृदय समलंकृत है तथा समस्त विश्व के मित्र तुल्य है। शत्रु नाम की वस्तु उनके समक्ष नहीं है। शत्रुता का मूल कारण कोध का क्षय हो चुका है, इसलिए शस्त्रादि से कोई प्रयोजन नहीं है। स्वावलम्बी होने से उनने वस्त्रादि का त्याग कर दिया है।

इस प्रकार जिनेन्द्र भगवान की मूर्ति का गम्भीरता पूर्वक सूक्ष्म निरीक्षण करने पर निष्पक्ष तथा सहृदय विचारक के मन में यह बात स्वयमेव जँच जायगी, कि सच्ची निर्विकार, निर्दोष तथा सात्विक भावों को प्रेरणा देने वाली जिनेन्द्र भगवान की मूर्ति है। भिक्त तथा धर्म के मोहवश कोई-कोई हिंसा, झूठ, चोरी, परस्त्री-सेवक, धन संग्रहादि पापों को बुरा मानते हुएभी भगवान में उनका सद्भाव स्वीकार करते हैं तथा उनको परमात्मा भी कहते हैं। न्याय की कसौटी पर यह विचार उचित नहीं प्रतीत होगा। विकारों का सद्भाव ही बताता है कि उनसे युक्त ग्रात्मा जनसाधारण के समान है । उसे शुद्ध परमात्मा कहना जुगनू को या दीपक को सूर्य कहकर उसकी स्तुति करना है ।

जिनेन्द्र तीर्थंकर की मूर्ति में एक विशेषता दृश्यमान होती है कि वे प्रभु ब्रह्मदर्शन की मुद्रा में हैं। सन् १६५६ के अक्टूबर मास में जापान में हमसे एक व्यक्ति ने पूछा था—-बुद्ध की मूर्ति भी शांत है, महावीर की मूर्ति भी शांत है। उनमें स्रंतर क्या है?

हमने अपने पास के महावीर भगवान के चित्र को दिखाकर बताया था, कि महावीर भगवान भीतर देखते हैं, बुद्धदेव बाहर देखते हैं। बुद्धदेव की उपदेश मुद्रा या अभय मुद्रा इसके प्रमाण हैं कि बहिर्जगत् की ग्रोर बुद्ध की दृष्टि है। ग्रन्य कौतुक, कीड़ा ग्रादि मुद्रा युक्त भगवान की मूर्ति का योग-मुद्रा युक्त ध्यानमयी प्रतिमा के साथ तुलना की ग्रावश्यकता नहीं है। उनका अन्तर अत्यन्त स्पष्ट है। जिनेन्द्रमूर्ति की वीतरागता, पवित्रता, शांति तथा ग्रात्म-संयम के प्रकाश से प्रदीप्त होती है। उनकी मुद्रा प्रशांत, ग्राध्यात्मिक स्वास्थ्य समलंकृत कृतकृत्य योगी की है। इस प्रकार उनका ग्रन्तर स्पष्ट है।

# स्तुति का प्रयोजन ?

इस प्रसङ्ग में सहज ही यह प्रश्न उत्पन्न होता है कि भगवान ऋषभदेव ग्रादि तीर्थंकर केवलज्ञान उत्पन्न होने पर वीतराग हो चुके । वे न स्तुति सेप्प्रसन्न होते ग्रौर न निंदा से उनको क्रोध ही उत्पन्न होता है । ऐसी स्थिति में उनकी स्तुति को क्यों जैन परम्परा में स्थान दिया गया है ?

इस प्रश्न के समाधान में भ्राचार्य समन्तभद्र ने लिखा है कि भ्रापके स्तोत्र, स्तवन के द्वारा मन से मिलन भाव दूर होते हैं। इस भ्रात्म निर्मेलता की प्राप्ति के लिए जिनेन्द्र की स्तुति, भ्राराधना की जाती है। भगवान के गुणों के चितवन से पिवत्र भाव होते हैं, इससे जीवन उज्ज्वल बनता है, इस कारण भगवान की ग्रिभवंदना की जाती है। वृक्ष के नीचे जाने से बिना माँगे स्वयं छाया प्राप्त होती है, इसलिए जिनेन्द्र का शरण ग्रहण करने से स्वयमेव पिवत्रता प्राप्त होती है, जिसके पीछे समृद्धियाँ भी चक्कर लगाती हैं।

> महाकिव धनंजय की उक्ति कितनी मार्मिक है:— इति रतुर्ति देव विधाय देनन्यात् वरं न याचे त्वमुपेक्षकोसि। छायां तरूं संश्रयतः स्वतः स्यात् कश्छायया याचितयाऽऽत्मलाभ-॥३६॥

हे ऋषभनाथ जिनेन्द्र ! इस प्रकार ग्रापका विषापहार-स्तोत्र द्वारा स्तवन करने के पश्चात् में ग्रापसे किसी प्रकार के वर की याचना नहीं करता हूँ । किव के इस कथन पर शंका होती है कि भिक्तपूर्वक भगवान का गुणगान करने के बाद उनसे प्रसाद पाने की प्रार्थना करने में क्यों प्रमाद करते हो ? उनसे फल की प्रार्थना करना तो भक्त का ग्रिधकार है । इस ग्राशंका को दूर करते हुए किव कहते हैं— तरु का ग्राश्रय लेने वाला स्वयमेव छाया को प्राप्त करता है, ग्रतएव छाया की याचना करने से क्या लाभ है ?

स्तुतिकार आचार्यों, किवयों तथा संतों ने विविध रूप से जिनेन्द्र का गुणगान किया है, किन्तु उसका अंतस्तत्व यही है कि ईश के गुणचितन द्वारा विचारशुद्धि होते हैं और व्यक्ति का उज्ज्वल भविष्य उसकी परिशुद्ध तथा सात्विक चित्तवृत्ति पर निर्भर है; अतएव प्रकारान्तर से सुन्दर भाग्य निर्माण में भगवान का सम्बन्ध कथन करना अनुचित नहीं है।

# ग्रहंन् की प्रसिद्धि

श्रन्य सम्प्रदाय में केवली शब्द के स्थान में जिनेन्द्रदेव की ग्राइन् या श्ररिहंत रूप में प्रसिद्धि है। ऋग्वेद में ग्राईन् का उल्लेख

ग्राया है' "ग्रहंन् इदं दयसे विश्वमभ्वम्" । मुद्राराक्षस नाटक में ग्रहंन्त के शासन को स्वीकार करो । ये मोह व्याधि के वैद्य हैं ऐसा उल्लेख ग्राया है ।' मोहवाहि-वेज्जाणं ग्रलिहताणं सासणं पडि-वज्जह ।" हनुमन्नाटक में लिखा है—"ग्रहंन् इत्यथ जैनशासनरता":— जैनशासन के भक्त ग्रपने ग्राराध्य देव को ग्रहंन्' कहते हैं ।

यह ग्रिरहंत शब्द गुणवाचक है। जो भी व्यक्ति चार घातिया कर्मों का विनाश करता है व ग्रिरहंत बन जाता है। ग्रतः यह शब्द व्यक्तिगत न होकर गुणवाचक है। ग्ररहंत शब्द भी गंभीर ग्रथं पूर्ण है। ग्र का ग्रथं है 'विष्णु'। 'ग्रकारो विष्णुनाम स्यात्'। केवली भगवान केवलज्ञान के द्वारा सर्वत्र व्याप्त हैं ग्रतः ग्र का ग्रथं होगा केवली भगवान। 'र' का ग्रथं है रोग। कोश में कहा है— ''रागः बले रवे'' इत्यादि। 'हं' हनन करनेवाले का वाचक है। हषें च हनने हः स्यात्। 'त' शूरवीर का वाचक है। कहा भी है 'शूरे चौरे च तः प्रोक्तः।'

# ग्ररिहंत का वाच्यार्थ

धवल ग्रन्थ में 'ग्ररिहंताणं' पर प्रकाश डालते हुए लिखा है ''ग्ररि हननात् ग्ररिहंता । नरक-तिर्यंक्कुमानुष्य- प्रेतावासगताशेष-दु:ख-प्राप्ति-निमित्तत्वात् ग्ररिमोंहः । तस्यारेहंननादिरहन्ता । ग्रर्थात् ग्ररि के नाश करने से ग्ररिहंत हैं । नरक, निर्यंच, कुमानुष, प्रेत इन पर्यायों में निवास करने से होने वाले समस्त दु:खों की प्राप्ति कार्पनिमित्त कारण होने से मोह को ग्ररि ग्रर्थात् शत्रु कहा है । उस मोहशत्रु का नाश करने से ग्ररिहंत हैं ।

<sup>?</sup> A Vedic Reader by Macdonell P. 63

२ मुद्राराक्षस श्रंक ४

३ शांकटायन ने व्याकरण में 'जिनोऽर्हन्' (३०३) सूत्र में अर्हन् को जिन का पर्यायवाची कहा है।

४ चर्चासागर।

ग्रन्यकर्म मोहनीय कर्म के ग्राधीन हैं, क्योंकि मोहनीय कर्म के बिना शेष कर्म ग्रपना कार्य करने में समर्थ नहीं होते । बारहवें क्षीणमोह गुणस्थान की प्राप्ति होने पर पंच ज्ञानावरण, पंज ग्रंतराय तथा दर्शनावरण चतुष्टय शीध्र नष्ट हो जाते हैं ग्रौर क्षीणमोही ग्रात्मा केवली, स्नातक, परमात्मा, जिनेन्द्र बन जाता है।

"रजोहननाद्वा ग्ररिहन्ता । ज्ञानदगावरणानि रजांसीव बहि-रङ्गान्तरङ्गा-शेष-त्रिकालगोचरानन्तार्थ-व्यंजन-परिणामात्मक-वस्तु-विषय-बोधानुभन्न-प्रतिबंधकत्वात् रजाँसि —-ग्रथवा रज का नाश करने से म्ररिहंत हैं। ज्ञानावरण तथा दर्शनावरण रज के समान हैं। बाह्य तथा ग्रन्तरङ्ग समस्त त्रिकालगोचर ग्रनन्त ग्रर्थपर्याय ग्रौर व्यञ्जन पर्याय स्वरूप वस्तुग्रों को विषय करनेवाले बोध तथा ग्रनुभव के प्रतिबंधक होने से वे ज्ञानावरण दर्शनावरण रज हैं। मोहनीय कर्म भी रज है, क्योंकि जिस प्रकार जिनका मुख भस्म से व्याप्त होता है उनमें जिम्ह भाव भ्रथीत कार्य की मन्दता देखी जाती है । उसी प्रकार मोह से जिनका ग्रात्मा व्याप्त हो रहा है उनके भी जिम्ह भाव देखा जाता है स्रर्थात् उनकी स्वानुभृति में कालुस्य, मन्दता या कुटिलता पाई जाती है । इन तीन कर्मों के क्षय के साथ श्रन्तराय का नाश ग्रवश्य-म्भावी है। स्रतएव उक्त रजों के नाश करने से स्ररिहंत हैं। 'रहस्याभावाद्वा ग्ररिहंता । रहस्यमंतरायः, तस्य शेषाघातित्रितय-विनाशाविनाभाविनो भ्रष्टवीजवन्नि:शक्तीकृताघाति-कर्मणो हनना-दरिहंता ।'--रहस्य का ग्रभाव करने से ग्ररिहंत हैं । ग्रंतराय कर्म रहस्य है। उसका ज्ञानावरण, दर्शनावरण तथा मोहनीय के क्षय के साथ ग्रविनाभाव है ग्रंतराय के नाश होने पर ग्रघातिया कर्म भ्रष्टबीज के समान शक्ति रहित हो जाते हैं; ग्रतएव ग्रंतराय के क्षय से ग्ररिहंत कहते हैं।

# ग्ररिहंत ग्रर्थात् ग्रहंन्त

भगवान को अर्हन् भी कहते हैं । "अतिशयपूजाईत्वाद्वाईन्तः।

तीर्थंकर [ २०९

स्वर्गावतरण- जन्माभिषेक- परिनिष्कमण-केवलज्ञानोत्पत्ति- परिनिर्वा-णेषु देवकृतानां पूजनां देवासुर-मानवप्राप्तपूजाभ्योऽधिकत्वादित-शयाना-मर्हत्वाद्योग्यत्वादर्हन्तः"—स्त्रतिशय युक्त पूजा को प्राप्त होने से ग्रर्हन्त हैं। स्वार्गावतरण, जन्माभिषेक, परिनिष्कमण ग्रर्थात् दीक्षा, केवलज्ञान की उत्पत्ति तथा परिनिर्वाणरूप कल्याणकों में देवकृत पूजाएँ सुर, ग्रसुर, मानवों की पूजाग्रों से ग्रधिक होने से ग्रतिशयों के ग्रर्ह ग्रर्थात् योग्य होने से ग्रर्हन्त हैं। मूलाचार में कहा है:—

### श्ररहंति एामोक्कारं श्ररिहा पूजा सुरुत्तमा लोए । रजहंता ग्ररिहंति य श्ररहंता तेरा उच्चंदे ॥५०५॥

जो नमस्कार करने योग्य हैं, पूजा के म्रहं म्रर्थात् योग्य हैं, लोक में देवों में उत्तम हैं; राज ग्रर्थात् ज्ञानावरण दर्शनावरण के नाश करने वाले हैं म्रथवा म्रिट म्रथीत् मोहनीय म्रीर म्रंतराय के नाश करने वाले हैं, इससे म्ररहंत कहते हैं। टीकाकार ग्राचार्य वसुनंदि सिद्धान्त चक्रवर्ती लिखते हैं:—"येनेह कारणेनेत्थंभूतास्तेनाईन्तः सर्वज्ञाः सर्वलोकनाथा लोकेस्मिन्नु च्यन्ते।" वे इन कारणों से इस प्रकार है म्रतएव उनको म्रईन्त, सर्वज्ञ, सर्वलोक के नाथ इस लोक में कहते हैं। केवली भगवान को म्रंतरङ्ग कर्मक्षय की दृष्टि से 'म्ररिहंत' कहते हैं। उनकी समवशरण में शतइन्द्र पूजा करते हैं इस दृष्टि से उनको म्ररहंत कहते हैं। मुलाचार में कहा है:—

म्रारिहंति वंदण-णमंसण।णि म्रारिहंति पूय-सदकारं। म्रारिहंति सिद्धिगमणं म्रारहंता तेण उच्चंति।।

वंदना तथा नमस्कार के योग्य हैं, पूजा-सत्कार के योग्य हैं, सिद्धिगमन के योग्य हैं, इससे इनको 'ग्ररहंत' (ग्रहंत्) कहते हैं। '

१ अरहंत शब्द के गौरव की चर्चा करते हुए काशी विश्वविद्यालय के एक वैदिक शास्त्रज्ञ प्रोफेसर ने कहा था—"जैन शास्त्रकारों ने अनंत गुणों के भण्डार परमात्मा के पर्यायताची अरहंत शब्द द्वारा भगवान की अपरिमित विशेषताश्री की श्रोर दृष्टि डालती है। अन्य धर्मी में प्रयुक्त नामों १४

# दोनों पाठ ठीक हैं

कभी-कभी यह शंका उत्पन्न होती है कि 'णमो ग्ररिहंताणं' पाठ ठीक है या 'णमो ग्ररहंताणं' ? उपरोक्त विवेचन के प्रकाश में यह विदित होता है कि दोनों पाठ सम्यक् हैं।

# महत्व की बात

बृहत्प्रतिक्रमण पाठ के सूत्र में गौतमगणधर बताते हैं कि 'सुत्तस्स मूलपदाणमच्चासणदाए' ग्रर्थात् ग्रागम के मूलपदों में हीनता-कृत जो दोष उत्पन्न हुम्रा है उसका मैं प्रतिक्रमण करना चाहता हूँ । प्रभाचन्द्राचार्य के टीका में ये शब्द ग्राए हैं:---'सूत्रस्य ग्रागमस्य सम्बन्धिनां मूलपदानां प्रधानपदानामत्यासादनता हीनता तस्यां सत्यां यः किञ्चदुत्पन्नो दोषस्तं प्रतिऋमितुमिच्छामि ।' इसका उदाहरण देते हुए वे कहते हैं---"तं जहां णमोक्कारपदे णमो स्ररहंताणामित्यादि-लक्षणे पंचनमस्कारपदे याऽत्यासादनता तस्यां ग्ररहंतपदे इत्यादि भ्रर्हदा-दीनां वाचके पदे याऽत्यासादनता तस्यां मङ्गलपदे चत्तारिमङ्गल मित्यादिलक्षणे, लोगुत्तमपदे चत्तारि लोगुत्तमा इत्यादि स्वरूपे, सरणपदे-चत्तारिसरणं पव्वज्जामि इत्यादि लक्षणे" (पृष्ठ १३६)। इसमें उल्लेखनीय बात यह है कि गौतमस्वामी णमोक्कारपद के द्वारा यह 'णमो ग्ररहंताणं' ग्रादि पद रूप नमस्कार मंत्र षट्खंडागम सत्रकार भृतबलि-पुष्पदंत कृत है यह धारणा भ्रांत प्रमाणित होती है । इसके पश्चात् 'ग्ररहंतपदे' शब्द का प्रयोग स्राया है, 'ग्ररिहंत पदे' शब्द नहीं है।

में केवल एक ही गुण प्रकाश में म्राता है ! जैसे बुद्ध शब्द प्रभु की ज्ञान-ज्योति को सूचित करता है । म्ररहंत का भाव है पूजनीय, योग्य Adorable, Worthy । किसी को Worthy कहने से म्रनेक गुणपुञ्ज का सद्धाव व्यक्त होता है । म्रतएव म्ररहंत शब्द व्यापक तथा गम्भीर है ।

दोनों पाठ भिन्न-भिन्न दृष्टियों से सम्यक् है । सूक्ष्म विचार से ज्ञात होगा, कि बारहवें गुणस्थान के ग्रंत में भगवान ग्रिर समूह का क्षय करने से ग्रिरिहंत हो गए । इसके ग्रनन्तर सुरेन्द्रादि ग्राकर जब केवलज्ञान कल्याणक की पूजा करते हैं, तब' ग्रिरिहंति पूय-सक्कारं' इस दृष्टि से उनको ग्रह्नित कहेंगें । प्राकृतभाषा में उसका 'ग्ररहंत' रूप पाया जाता है ।

#### प्राचीन उल्लेख

'णमो ग्ररिहंताणं' रूप पंचनमस्कार मंत्र का भूतविल-पुष्प-दंताचार्य के पहले सद्भाव था इसके प्रमाण उपलब्ध होते हैं। मूला-राधना नाम की भगवती ग्राराधना पर रचित टीका में पृष्ठ २ पर्ृ्यह महत्वपूर्ण उल्लेख ग्राया है, कि सामायिक ग्रादि ग्रङ्ग बाह्य ग्रागम में, तथा लोक बिन्दुसार है ग्रंत में जिनके, ऐसे चौदह पूर्व साहित्य के ग्रारम्भ में गौतम गणधर ने 'णमो ग्ररहंताणं' इत्यादि रूप से पंचनमस्कार पाठ लिखा है। जब गणधरदेव रचित ग्रंग तथा ग्रंगबाह्य साहित्य में णमो ग्ररहंताणं इत्यादि मङ्गल रूप से कहे गए हैं, तो फिर इनकी प्रचलित मान्यता निर्दोष रहती है, जिसमें यह पढ़ा जाता है ''ग्रनादिमूलमंत्रोयम्''। मूलाराधना टीका के ये शब्द ध्यान देने योग्य हैं ''यद्ये वं सकलं श्रुतस्य सामयिकादेलींकिबिन्दुसारान्तस्यादौ मंगलं कुर्वद्भिर्गणधरैं:'', ''णमो ग्ररहंताणमित्यादिना कथं पंचानां नमस्कारः कृतः ?''

### पज्जुवास का स्रूप

बृहत्प्रतिक्रमण पाठ में दोष शुद्धि के लिए गौतम गणधर ने यह लिखा है "मूलगुणेसु उत्तरगुणेसु ग्रइक्कमो जाव ग्ररहंताणं भयवंताणं पज्जुवासं करेमि तावकायं (वोसिरामि) (पृ० १५१)।" टीकाकार पज्जुवास ग्रर्थात् पर्यूपासना का स्वरूप इस प्रकार कहते हैं कि ३२४ उच्छ्वासों द्वारा १०८ बार पंचनमस्कार मन्त्र का उच्चारण करे। टीकाकार प्रभाचन्द्र ग्राचार्य के शब्द इस प्रकार हैं "पज्जुवासं करेमि—एकाग्रेण हि विशुद्धेन मनसा चर्ज्विशत्युत्तर—शतत्रयाद्युच्छ-वासैरष्टोत्तरशतादिवारान् पंचनमस्कारोच्चारणमर्हताँ पर्यूपासनकरणं तद्यावत् कालं करोमि पंचनमस्कार मंत्र का तीन उच्छ्वास में पाठ करने का मुनियों के ग्राचार ग्रन्थों में प्रतिक्रमण प्रायश्चित्तादि के लिए उल्लेख पाया जाता है।

# मुनिजीवन का मूल महामंत्र

मुनि जीवन के लिए जैसे २८ मूलगुण प्राणरूप हैं, इसी प्रकार यह मूलमंत्र भी ऋत्यन्त ऋावश्यक है । पैंतीस ऋक्षरात्मक यह मूलमन्त्र जैन उपासक के तथा श्रमण जीवन के लिये ऋावश्यक है ।

#### भ्रांत धारएा।

स्राचार्य भूतविल, पुष्पदंत के द्वारा इसकी रचना हुई यह मानना "जीवट्ठाण सूत्र" के निबद्ध-स्रनिबद्ध भेदयुक्त मङ्गल चर्चा के स्राधार पर कहा जाता है।

यह भी विचार तर्कसङ्गत नहीं है। जीवट्ठाण की चर्चा पर आदर्श प्रति के आधार से विचार किया जाय, तो विदित होगा कि वीरसेनाचार्य ने स्वयं णमोकारमंत्र को भूतबिल-पुष्पदन्ताचार्य रिचत नहीं माना है। अलंकार चिंतामिण में अन्य अन्थकार रिचत मङ्गल को अनिबद्ध कहा है "परकृतमिनबद्ध"। जीवट्ठाण अन्थ का विशेषण वाक्य है "इदं पुण जीवट्ठाणं णिबद्धमङ्गलं" पृ० ४१। भ्रम से लोग 'निबद्धं मङ्गलं यस्मिन् तत्' इस प्रकार अर्थ विस्मरण कर पारिभाषिक निबद्ध मंङ्गलं मान बैठते हैं। जीवट्ठाण अन्थ के आदि में मङ्गल है। स्वयं अन्थ को ही निबद्धमङ्गलं कहना असङ्गत बात होगी। अतः यह अर्थ उचित होगा, कि इस जीवट्ठाण अन्थ में मङ्गल निबद्ध किया गया है। जब गौतम गणधर ने णमोकार मन्त्र को अपने द्वारा निबद्ध

तीर्थंकर [ २१३

स्रागम ग्रन्थों में लिखा है, तब जीवट्ठाण में कथित विवेचन का स्रविरोधी स्रर्थ करना विज्ञ व्यक्ति का कर्तव्य है । पक्ष का मोह हितप्रद नहीं है ।

### ग्ररहंत की विशेषता

पूज्यता की दृष्टि से ग्रब्टकमों का क्षय करने वाले सिद्ध भगवान को प्रणाम रूप "णमो सिद्धाणं" पद पहले रखा जाना चाहिए था, किन्तु ग्रपराजित मूलमंत्र में णमो ग्ररहंताणं को प्रथम स्थान पर रखा है। इसका विशेष रहस्य यह है। सम्यग्ज्ञान के द्वारा इष्ट पदार्थ की उपलब्धि होती है। उस ज्ञान का साधन शास्त्र है। उस शास्त्र के मूलकर्ता ग्ररहंत भगवान हैं। इस कारण जीव को मोक्ष प्राप्त करने वाली जिनवाणी के जनक होने से जिनेन्द्र तीर्थंकर सर्वप्रथम वंदनीय माने गए हैं, क्योंकि उपकार को न भूलना सत्पुरुषों का मुख्य कर्तव्य है। उपकार करनेवाले प्रभु का स्मरण न करने से श्रकृतज्ञता का दोष लगता है। नीच माने जाने वाले पशु तक ग्रपने उपकारी के उपकार को स्मरण रखते हैं, तब विचारवान मनुष्य को तो कृतज्ञता की मूर्ति बनना चाहिये। उपकृत व्यक्ति की दृष्टि में उपकर्ता का सदा ग्रन्य की ग्रपेक्षा उच्च स्थान माना गया है।

#### कृतज्ञता

हरिवंशपुराण में कथा स्राई है। चारुदत्त ने मरते हुए वकरे के कान में पंच नमस्कार मन्त्र दिया था। उससे वह सौधर्म स्वर्ग में देव हुग्रा। वह देव कुंभकंटक नामक द्वीप के कर्कोटक पर्वत पर जिन चैत्यालय में विद्यमान मुनिराज के चरणों के समीप स्थित चारुदत्त के पास पहुँचा। उस देवने पहले चारुदत्त को प्रणाम किया था। मुनिराज की वंदना बाद में की थी। उस देव ने कहा था "जिन्धर्मोपदेशक: चारुदत्तो साक्षात् गरु:"——जिनधर्म का उपदेश देकर

मेरी श्रात्मा का उद्धार करने वाले चारुदत्त मेरे साक्षात् गुरु हैं, क्योंकि 'दत्तः पंचनमस्कारो मरणे करुणावता' (२१—-१५०)—- उन्होंने करुणापूर्वक मुझे मरण समय पर पंचनमस्कार मंत्र प्रदान किया था।

जातोहं जिनधर्मेण सौधर्मो विबुधोत्तमः। चारुदत्तो गुरुस्तेन प्रथमो निमतो मया।।२१--१५१।।

जिनधर्म के प्रभाव से मैं सौधर्म स्वर्ग में महान देव हुग्रा। इस कारण मैंने ग्रपने गुरु चारुदत्त को पहले प्रणाम किया।

हरिवंशपुराण की यह शिक्षा चिरस्मरणीय है:-
ग्रक्षरस्यापि चैकस्य पदार्थस्य पदस्य वा।

दातारं विस्मरन् पापी किं पुनर्धमं दिशनम् ।।१५६।।

एक अक्षर का अथवा एक पद का या उसके अर्थ के दाता को विस्मरण करनेवाला पापी है, तब फिर धर्म के उपदेष्टा को भूलने वाला महान पापी क्यों न होगा ?

इस कथन के प्रकाश में ग्ररहंत-भगवान का ग्रनंत उपकार सर्वदा स्मरणीय है ग्रौर उनके चरणयुगल सर्वप्रथम वंदनीय हैं।

# रत्नत्रय रूप त्रिशूल

ग्राचार्य वीरसेन ने ग्ररहंत भगवान के सम्बन्ध में यह सुन्दर गाथा धवला टीका में उद्धृत की है:—

ति-रयण तिसूलधारिय-मोहंधासुर-कबंध-बिद-हरा। सिद्ध-सयलप्प-रूबा भ्ररहंता दुण्णयकयंता।।पृ० ४५, भाग १।।

जिन ने रत्नत्रय रूप त्रिशूल को धारण कर मोह रूपी ग्रंधकासुर के कबंधवृन्द का हरण किया है ग्रौर ग्रपने परिपूर्ण क्रात्म-स्वरूप को प्राप्त कर लिया है, वे मिथ्या पक्षों के विनाश करने वाले ग्ररहंत भगवान हैं। तीर्थंकर [ २१५

#### 'उत्तम' का स्रर्थ

मूलाचार में लिखा है कि ये ग्ररहंत भगवान जगत में त्रिविध तम ग्रर्थात् ग्रंधकारों से विमुक्त हैं । इस सम्बन्ध की गाथा विशेष महत्वपूर्ण है :—

> मिच्छत्त-वेदणीयं णाणावरणं चरित्तमीहं च। तिविहा तमाहु मुक्का तम्हा ते उत्तमा होति ॥५६५॥

ये चौबीस तीर्थंकर उत्तम कहे गए हैं क्योंकि ये मिथ्यात्व वेदनीय, ज्ञानावरण तथा चारित्र मोहनीय इन तीन प्रकार के ग्रंधकारों से मुक्त हैं। संस्कृत टीकाकार वसुनंदि सिद्धान्तचक्रवर्ती ने लिखा है "त्रिविधं तमस्तस्मात् मुक्ता यतस्तस्मात्ते उत्तमाः प्रकृष्टाः भवंति।" इसका भाव यह है कि ग्ररहंत भगवान मिथ्यात्व ग्रंधकार से रहित होने से सम्यक्त्व ज्योति से शोभायमान है। ज्ञानावरण के दूर होने से केवलज्ञान समलंकृत हैं। चारित्र मोह के ग्रभाव में परमयथास्यात चारित्र संयुक्त हैं। मिथ्यात्व, ग्रज्ञान तथा ग्रसंयम रूप ग्रंधकार के होते हु,ए यह जीव परमार्थ दृष्टि से उत्तम (उत् ग्रर्थात् रहित नत्म (ग्रंधकार) ग्रर्थात् रहित नहीं कहा जा सकता है। लोक में श्रेष्ठ पदार्थ को उत्तम कहते हैं। तत्व दृष्टि से मुमुक्ष जीव ग्ररहंत भगवान को उत्तम ग्रर्थात् उत्तम मानता है।

#### प्रशस्त राग

मोहनीय कर्म पाप प्रकृति है। उसका भेद रागभाव भी पापरूप मानना होगा, किन्तु वह रागभाव ग्ररहंत भगवान के विषय महोता है, तो वह जीव को कुगितयों से बचाकर परम्परा से मोक्ष का कारण हो जाता है ग्रतः मूलाचार में "ग्ररहंतेसु य राग्रों पसत्थराग्रों"—ग्ररहंतों में किया गया राग प्रशस्त राग ग्रर्थात् शुभ राग कहा गया है। (देखो गाथा ७३,७४ षडावश्यक ग्रिधकार)।

#### भ्रम-निवारग

इन ग्ररहंत को नमस्कार करने से जीव सम्पूर्ण दु:खों से छुट जाता है। कोई-कोई गृहस्थ ग्रव्रती होते हुए भी यह सोचते हैं कि ग्ररहंत का स्मरण करने से मन में राग भाव उत्पन्न होते हैं। राग की उत्पत्ति द्वारा संसार का भ्रमण होता है; ग्रतएव सच्चे ग्रात्महित के हेतु हमें णमोकार मन्त्र में प्रतिपादित भिक्त से दूर रहना चाहिए। केवल ग्रात्मदेव का ही शरण ग्रहण करना चाहिये।

इस प्रकार का कथन स्वयं पाप पंक से लिप्त गृहस्थ के मुख में ऐसा दिखता है, जैसे मल द्वारा मिलन शरीर वाले व्यक्ति का मल-निवारक साबुन ग्रादि पदार्थों के उपयोग का निषेध करना है। इसमें तिनक भी सन्देह नहीं है कि स्वच्छ शरीर पर शरीर शोधक द्रव्य का लेप ग्रनावश्यक है। ग्रनुजित भी है, किन्तु ग्रस्वच्छ शरीर वाले के लिए उसका उपयोग ग्रावश्यक है। शरीर पर मिलनता है ग्रौर क्षार द्रव्य रूपी सामग्री को लगाना ग्रौर मिलनता को बढ़ाना ठीक नहीं है। ऐसा तर्क सारशून्य है क्योंकि यह प्रत्यक्ष ग्रनुभद से बाधित है। साबुन के प्रयोग द्वारा यह स्पष्ट हो जाता है, कि वह स्वयं बाहरी पदार्थ होते हुए भी शरीर पर लगाए जाने पर मिलनता को दूर कर देता है, इसी प्रकार वीतराग की भिक्त रागात्मक होती हुई, ग्रात्मा की ग्रार्तध्यान, रौद्रध्यान रूपी भीषण मिलनता को दूर करके कमशः सच्ची भिक्त के द्वारा जीव का कल्याण करती हुई भक्त को भगवान बना देती है।

इस सम्बन्ध में धर्मशर्माभ्युदय काव्य की यह उत्प्रेक्षा बड़ी मार्मिक है:—

> निर्माजिते यत्पद-पंकजानां रजोभिरंतः प्रतिबिबितानि । जनाः स्वजेतो मुकुरे जगंति तान्नौमि मुदे जिनन्द्रान् ।।सर्ग।।१।।

मैं उन जिनेन्द्र भगवान को ग्रानन्द की प्राप्ति के हेतु नमस्कार करता हूँ जिनके पद-पंकज (चरणकमल) की रज (भिक्तरूपी रज) द्वारा ग्रपने चित्त को निर्माजित करने पर ग्रंत:करण रूपी दर्पण में तीनों लोकों को प्रतिबिम्बित होते हुए जीव देखते हैं।

#### जिन-भिकत

वीतराग भगवान की भिक्त का यह ग्रद्भुत चमत्कार है। वह इस काल में मुनियों का भी प्राण है। पाप-पंक में लिप्त गृहस्थों के हितार्थ ग्रमृतौषध सदृश है। उस जिनेन्द्र भिक्त को दूषित समझने वाला गृहस्थ ग्रपने पैरों पर बुठाराघात करता है। ग्रध्यात्मवाद के नाम पर वह गृहस्थ विषपान करता हुग्रा प्रतीत होता है। शिशुवर्ग का तुतलानेवाला बालक शस्त्राभ्यास का तिरस्कार द्योतक शब्द उच्चारण करता हुग्रा जैसे उपहास का पात्र होता है, ऐसी ही स्थिति उस भिक्त विरोधी गृहस्थ की होती है। स्याद्वाद के प्रकाश में वह ग्रध्यात्मवाद मिथ्याभाव की संतित सिद्ध होता है। ग्ररहंत देव की भिक्त जीवन के लिये परम-रसायन है। ग्राचार्य कहते हैं :——

भ्ररहंतरामोक्कारं भावेरा य यो करेदि पयदमदी। सो सव्वदुक्खमोक्खं पावदि श्रचिरेरा कालेरा ॥५०६॥ मूलाचार

जो पुरुष भावपूर्वक सावधानी के साथ ग्ररहंत भगवान को प्रणाम करता है, वह शीघ्र ही सर्वदुःखों से छूट जाता है।

#### नव लिब्धयाँ

गोम्मटसार में लिखा है——
केवलणाण-दिवायर-किरण-कलावप्पणिसय-ण्णाणो ।
णवेकेवल लद्धुगम-सुजणिय-परमप्पप-ववएसो ।।६३

वह केवलज्ञान रूपी दिवाकर ग्रर्थात् सूर्य की किरण-कलपा के द्वारा ग्रज्ञान का नाश करके तथा नव केवललब्धियों की उत्पत्ति होने पर यथार्थ में परमात्मा कहलाता है। २१८ ]

नवलब्धियों के विषय में ग्रागम का कथन है कि ज्ञानावरण कर्म के क्षय होने से केवली भगवान को क्षायिकज्ञान रूप लब्धि का लाभ होता है। दर्शनावरण के नाश होने से ग्रनंत दर्शन, दर्शन मोहनीय कर्म के ग्रभाव होने पर क्षायिक सम्यक्त्व, चारित्र मोह के क्षय होने पर क्षायिक चारित्र, दानान्तराय के ग्रभाव से क्षायिक वान, लाभान्तराय के नाश होने से क्षायिक लाभ, भोगान्तराय के नष्ट होने से क्षायिक भोग, उपभोगान्तराय के क्षय होने से क्षायिक उपभोग तथा वीर्यान्तराय के क्षय होने पर क्षायिक वीर्य रूप लब्धियाँ उत्पन्न होती हैं। ये नौ लब्धियाँ कर्मक्षय होने से क्षायिक भाव के नाम से कही जाती हैं।

# भोग-उपभोग का रहस्य

भगवान ने दीक्षा लेते समय भोग तथा उपभोग की सामग्री का परित्याग किया था। केवलज्ञान की ग्रवस्था में भोग तथा उपभोग का क्या रहस्य है ? वे प्रभु परम ग्राकिंचन्य भाव भूषित हैं। उनके क्षायिक दान का क्या ग्रर्थ है ? सब पदार्थों का संकल्पपूर्वक परित्याग करके परम यथाख्यातचारित्र की ग्रत्यन्त उज्ज्वल स्थितिप्राप्त केवली के लाभ का क्या भाव है ? जो पदार्थ एक बार सेवन में ग्राता है, उसे भोग कहते हैं, जैसे पुष्पमाला, भोजन ग्रादि। जो पदार्थ ग्रनेक बार सेवन में ग्राता है, उसे उपभोग कहते हैं, जैसे वस्त्र, भवनादि। भगवान परम बीतरागी होने से सम्पूर्ण परिग्रह के पाप से परिमुक्त हैं, ममता के पिता मोह कर्म का वे क्षय कर चुके हैं, फिर भी उनकी ग्रोर विश्व की ग्रचिन्त्य तथा ग्रद्भत विभूति का समुदाय ग्राक्षित होता है। उनका उन पदार्थों से कोई सम्बन्ध नहीं है।

इस बात का स्पष्ट प्रमाण यह है कि वे रत्नजटित हेमपीठ से चार अंगुल ऊँचाई पर अंतरिक्ष में विराजमान रहते हैं, तथा ग्रात्म स्वरूप में निमग्न रहते हैं। विशाल समवशरण के मध्य रहते हुए भी

[ २१६

वे उस समस्त सामग्री से उसी, प्रकार दूर हैं, जैसे वे पहले मुनि बनने पर तपोवन में स्थित रहते हुए परिग्रह से पूर्णरूप में पृथक् थे ।

समन्तभद्र स्वामी कहते हैं "प्रातिहार्य-विभवैः परिष्कृतो देहतोपि विरतोभवानभूत्"—हे जिनेन्द्र ! ग्राप सिंहासन, भामंडल, छत्रत्रयादि प्रातिहार्यों से घिरे रहने पर भी न केवल उनसे विरक्त हैं, बिल्क ग्रपने शरीर से भी विरक्त हैं। इस कथन के प्रकाश में जिनेन्द्र भगवान की महत्ता का उचित मूल्याँकन हो सकता है। जहाँ जगत् में सभी व्यक्ति परिग्रह-पिशाच के ग्रधीन हैं, वहाँ जिनेन्द्रदेव की उक्त स्थित ग्रलौकिक है।

# ग्रकलंक स्वामी की दृष्टि

श्रकलंक स्वामी ने राजवार्तिक में लिखा है, सम्पूर्ण भोगा-न्तराय के तिरोभाव हो जाने से श्रितशयों का श्राविभाव होता है। इससे भगवान के क्षायिक श्रनंतभोग कहा है। इसके फलस्वरूप पंच-वर्ण सहित सुगंधित पुष्पों की वर्षा, चरणों के निक्षेप के स्थान में श्रनेक प्रकार की सुगन्धयुक्त सप्त सप्त कमलों की पंक्ति, सुगन्धित धूप, सुखद शीतल पवन श्रादि की प्राप्ति होती है। उनके शब्द इस प्रकार हैं; "कृत्स्नस्य भोगाँतरायस्य तिरोभावादाविभूतोतिशयवाननंतो भोगः क्षायिकः यत्कृताः पंचवर्णसुरिभ-कुसुमवृष्टि-विविधदिव्यगंधचरण-निक्षेप स्थानसप्तपद्मपंक्तिसुगंधि-धूप-सुखशीतमारुतादयो भावाः।"

क्षायिक उपभोग के विषय में आचार्य का कथन है, परिपूर्ण-रूप से उपभोगान्तराय कर्म के नाश होने से उत्पन्न होने वाला अनंत उपभोग क्षायिक है। इसके कारण सिंहासन, बालव्यजन (पंखा) अशोक वृक्ष, छत्रत्रय, प्रभामंडल, गम्भीर तथा मधुर स्वर रूप परिणमन वाली देव दुन्दिभ आदि पदार्थ होते हैं— "निरवशेषस्योपभोगान्तराय कर्मणः प्रलयात्प्रादुर्भूतोऽनंत-उपभोगः क्षायिको यत्कृताः सिंहासन-वालव्यजनाशोकपादप - छत्रत्रय - प्रभामण्डल - गम्भीरस्निग्धस्वर परिणाम-देवदुन्दुभिप्रभृतयो भावाः" (पृ० ७३ राजवातिक)। २२० ]

भगवान के द्वारा दिए जाने वाले क्षायिक दान पर स्रकलंक-स्वामी इस प्रकार प्रकाश डालते हैं, दानान्तराय कर्म के ग्रत्यन्त क्षय होने से उत्पन्न होने वाला त्रिकालगोचर ग्रनंत प्राणीगण का ग्रनुग्रह करने वाला क्षायिक ग्रभयदान होता है । ''दानान्तरायस्य कर्मणोत्यंत-संक्षयादाविर्भूतं त्रिकालगोचरानंत-प्राणिगणानुग्रहकरं क्षायिकमभय-दानं," पृ० ७३——जिनेन्द्रदेवके कारण ग्रनंत जीवों को जो कल्याणदायी तथा त्रविनाशी सुख का कारण दान प्राप्त होता है, उसकी तुलना संसार में नहीं की जा सकती है। ग्रन्य दानों का सम्बन्ध शरीर तक ही सीमित है। यह वीतराग प्रभु का दान, स्रात्मा को स्ननंत दुःखों से निकालकर श्रविनाशी उत्तम सुख में स्थापित करता है । यह सामर्थ्य ग्रलौकिक है । उक्त दानादि का सिद्धों में कैसे सद्भाव सिद्ध होगा ? इस प्रश्न के उत्तर में स्रकलंक स्वामी कहते हैं, ''शरीरनामकर्मोदयाद्य-पेक्षत्वात्तेषां तदभावे तद्प्रसङ्गः परमानंताव्याबाधरूपेणैव तेषां च तत्र वृत्तिः केवलज्ञानरूपेणानंतवीर्यवत्"—-उक्त रूप से स्रभयदानादि के लिए शरीरनाम कर्म के उदय की ग्रपेक्षा पड़ती है । सिद्ध भगवान के शरीर नाम कर्म के उदय का स्रभाव होने से उक्त प्रकार के स्रभय दानादि का प्रसङ्ग नहीं स्रायगा । जिस प्रकार केवलज्ञान रूप से उनमें म्रनंतवीर्य गुण माना जाता है म्रर्थात् म्रनंतवीर्य के साथ केवलज्ञान का ग्रविनाभाव सम्बन्ध होने से केवलज्ञान होने से ग्रनंतवीर्य का सद्भाव सिद्ध होता है, उसी प्रकार उक्त भावों का समावेश करना चाहिये।

# ग्रनंतशक्ति का हेतु

श्रात्मा में श्रनन्त शक्ति है, जो वीर्यान्तराय कर्म के क्षय से उत्पन्न होती है। यह शक्ति कहना श्रात्मा की स्तुति नहीं है, किन्तु वास्तव में युक्ति द्वारा यह सिद्ध होती है। पं० श्राशाघर जी ने सागारधर्मामृत में लिखा है कि श्रात्मा ग्रपने स्वरूप में निमग्न होकर व विजेता काम को जीतती है, इसलिए श्रात्मा में श्रनन्त

शक्ति का सद्भाव स्वीकार करना ग्रतिशयोक्ति नहीं है, किन्तु वास्तविक सत्य है।

> श्चनंतशक्तिरात्मेति श्रुतिर्वस्त्वेव न स्तुतिः। यत्स्वद्रव्ययुगात्तैव जगज्जैत्रं जयेत् स्मरम् ।।७--१७।। सागारधर्मामृत।

किव का भाव यह है कि संसार भर में काम का साम्राज्य फैला है। पशुवर्ग, मनुष्य समाज के सिवाय देवी देवता श्रों पर भी काम का श्रनुशासन है। गुरुपूजा में ठीक ही कहा है:——

कनक, कामिनी, विषयवस दीसै सब संसार । त्यागी वैरागी महा साधु सुगुन-भण्डार ।।

स्वानुभव में निमग्न जिनेन्द्र भगवान ने काम कषाय का मूलोच्छेद कर दिया है। ग्रतः ग्रनन्त जीवों को ग्रपना दास बनाने वाले कामशत्रु का विध्वंस करने वाले जिनेन्द्र भगवान में ग्रनंतशक्ति का ग्रस्तित्व स्वयमेव सिद्ध होता है। निर्विकार दिगम्बर मुद्रा द्वारा हृदय की शुद्धता पूर्णतया प्रमाणित होती है।

### गराधर के बिना दिव्य-ध्वनि

योग्य सामग्री का सन्निधान प्राप्त होने पर कार्य होता है। चैत्र कृष्णा नवमी को वृषभनाथ भगवान केवलज्ञानी हो गए। इतने मात्र से दिव्यध्विन की उद्भूति नहीं होगी, जब तक सहायक इतर सामग्री न मिल जाय।

यहाँ गणधर कौन बनेगा ? दिव्यध्विन से धर्मतत्व जानकर मुमुक्षु गणधर बनेंगे। लोग धर्म को जानते नहीं हैं। महावीर भगवान के समय जैसी कठिनता उपस्थित होती है। स्रागम में कहा है—वैशाख सुदी दशमी को महावीर भगवान के केवलज्ञान हो जाने पर ६६ दिन पर्यन्त दिव्यध्विन उत्पन्न नहीं हुई थी, यद्यपि ग्रन्य सर्व-सामग्रीका समुदाय वहाँ विद्यमान था। जयध्वला टीका में कहा है कि उस समय गणधरदेव रूप कारण का ग्रभाव

२२२ ] तीर्थंकर

था, ''गणिंदाभावादों'' (पृष्ठ ७६) । गणधरदेव की उपलब्धि होने पर श्रावण कृष्णा प्रतिपदा के प्रभात में वीर जिनेन्द्र की दिव्यध्वित खिरी थी । इससे भी कठिन परिस्थिति उस काल में थी, जब भगवान ग्रादिनाथ ने तपश्चर्या द्वारा कैवल्य लक्ष्मी प्राप्त की थी । यदि लोग धर्मतत्व के ज्ञाता होते, तो मुनि ग्रवस्था में भगवान को छह माह पर्यन्त ग्राहार प्राप्ति के हेतु क्यों फिरना पड़ता ? इस प्रकार की कठिन स्थिति मन में विविध शंकाग्रों को उत्पन्न करती है। किन्तु इसका समाधान सरल है ।

महापुराणकार कहते हैं कि भरत महाराज को धर्माधिकारी पुरुष से यह समाचार प्राप्त हुग्रा कि ग्रादिनाथ भगवान को केवलज्ञान उत्पन्न हुग्रा है। उसी समय ग्रायुधशाला के रक्षक से ज्ञात हुग्रा कि ग्रायुधशाला में चकरत्न उत्पन्न हुग्रा है तथा कंचुकी से ज्ञात हुग्रा कि पुत्र उत्पन्न हुग्रा है:——

धर्मस्याद् गुरुकैवल्यं चक्रमामुधपालतः। गुरोः कैवल्यसंभूति सूर्ति च सुतचक्रयोः।।२४—-२।।

भरतेश्वर ने पहले धर्म पुरुषार्थ की ग्राराधना करना कल्याणदायी सोचा—"कार्येषु प्राग्विधेयं तद्धम्यं श्रेयोनुबंधि यत्" (६) इससे भरत महाराज सपरिवार पुरिमतालपुर जाने को उद्यत हुए । वहाँ पहुँचकर भरत महाराज ने सुवर्णमय बीस हजार सीढ़ियों पर चढ़ कर शीघ्र ही समवशरण में प्रवेश किया । उन्होंने द्वारपाल देवों के द्वारा भीतर जाते हुए समवशरण के वैभव का ग्रवलोकन कर परम ग्रानंद प्राप्त किया । श्रीमंडप की शोभा देखी । वह रत्नमय स्तम्भों पर ग्रवस्थित था । उसका ऊपरी भाग स्फटिकमणि निर्मित था । वास्तव में वह श्रीमंडप ही था ।

पुण्यशाली महाराज भरत ने पद्मासन मुद्रामें विराजमान उन स्रंतर्यामी स्रादिनाथ प्रभु की प्रदक्षिणा की । श्रेष्ठ सामग्री से उन देवाधिदेव की ग्रत्यन्त भिक्तिपूर्वक पूजा की ग्रौर उनको प्रमणा किया। उनका मंगल स्तवन करते हुए भरतराज ने कहा:——

> त्वं शम्भुः शम्भवः शंयुः शंवदः शंकरो हरः। हरिर्मोहासुरारिश्च तमोरिर्भव्यभास्करः ।।२४--३६।।

श्राप ही शंभु हैं, शंभव हैं, शंयु ग्रर्थात् सुखी हैं, शंवद हैं ग्रथीत् सुख या शाँति का उपदेश देने वाले हैं, शंकर हैं ग्रथीत् शाँति के करने वाले हैं, हर हैं, मोहरूपी ग्रसुर के शत्रु हैं, ग्रज्ञानरूप ग्रंधकार के ग्ररि हैं ग्रौर भव्य जीवों के लिए उत्तम सूर्य हैं।

भरतेश्वर जिनेन्द्र के गुणस्तवन के सिवाय नामकीर्तन को भी ब्रात्म निर्मलता का कारण मानते हुए कहते ब्राचार्य हैं:——
तदास्तां गुणस्तोत्रं नाममात्रंच कीर्तितम्।
पुनाति नस्ततो देव त्वन्नामोद्देशतः श्रिताः ।।२४—६८।।

हे देव, स्नापके गुणों का स्तोत्र करना तो दूर रहा, स्नापका लिया हुस्रा नाम ही हम लोगों को पवित्र कर देता है; स्रतएव हम स्नापका नाम लेकर ही स्नापके शरण को प्राप्त होते हैं।

#### चक्रवर्ती द्वारा प्रार्थना

वृषभात्मज भरतेश्वर जगत्पिता वृषभजिनेश्वर की स्तुति के उपरान्त श्रीमंडप में जाकर सभा में ग्रपने योग्य स्थान पर बैठे; पश्चात् विनयपूर्वक भरतराज ने जिनराज से प्रार्थना की :---

भगवन् बोद्धु मिच्छामि कीदृशस्तत्वविस्तरः। मार्गो मार्गफल चापि कीदृग् तत्वविदावर ।।२४---७६।।

भगवन् ! तत्वों का स्पष्ट स्वरूप किस प्रकार है ? मार्ग तथा मार्गफल कैसा है ? हे तत्वज्ञों में श्रेष्ठ देव ! में ग्रापसे यह सब सुनना चाहता हूँ ।

भाग्यशाली भक्तशिरोमणि भरतराज के प्रश्न के उत्तर में भगवान ने समस्त सप्त तत्वों का, रत्नत्रय मार्ग तथा उसके फल- २२४ ] तीर्थकर

स्वरूप निर्वाण ग्रादि का स्वरूप ग्रपनी दिव्य वाणी के द्वारा निरूपण किया। सर्वज्ञ, वीतराग तथा हितोपदेशी जिनेन्द्र की वाणी की महिमा का कौन वर्णन कर सकता है? सम्राट् भरत ने भगवान के श्रीमुख से मुनिदीक्षा लेते समय सांत्वना के शब्द सुने थे, उसके पश्चात् ग्रव प्रभु की प्रिय, मधुर तथा शाँतिदायिनी वाणी सुनने में श्राई। समवशरण में विद्यमान जीवों को ग्रवर्णनीय ग्रानन्द तथा प्रकाश की उपलब्धि हुई। चिर पिपासित चातक के मुख में मेघिबन्दु पड़कर जैसी प्रसन्नता उत्पन्न करती है, ऐसी ही प्रसन्नता, प्रभु की वाणी को सुनकर, समवशरण के जीवों को प्राप्त हुई थी। प्रभु की वाणी का सम्राट् पर क्या प्रभाव पड़ा, इस पर महापुराणकार इस प्रकार प्रकाश डालते हैं:—

# भरत चक्रवर्ती द्वारा व्रत-प्रहरा

ततः सम्यक्त्वशुद्धि च व्रतशुद्धि च पुष्कलाम् । निष्कलात् भरतो भेजे परमानंदमुद्वहन् ॥२४--१६३॥

भगवान की दिव्यदेशना को सुनकर भरत ने परम ग्रानंद को प्राप्त होते हुए सम्यक्त्व शुद्धि तथा व्रतों के विषय में परम विशुद्धता प्राप्त की ।

भरतेश्वर ने मानसी शुद्धि भी प्राप्त की थी । जिनसेनस्वामी लिखते हैं:---

इस नियम के अनुसार चक्रवर्ती के प्रश्न पर दिव्यध्विन खिरने लगी कारण गणधर देव के अभाव की पूर्ति चक्रवर्ती की उपस्थिति द्वारा सम्पन्न हो गई।

तिलोयपण्णत्ति में कहा है कि गणधर देव, इन्द्र ग्रथवा चक्रवर्ती के प्रश्नानुसार ग्रर्थ के निरूपणार्थ वह दिव्यध्विन ग्रन्य समयों में भी निकलती है! कहा भी है:——

सेसेसुं समएतुं गणहर देविदं-चक्कबट्टीणं। पहाणुरुवमत्थं दिव्वझुणी ग्रसत्तमंगीहिं।।४---१०४।।

स लेभे गुरुमाराध्य सम्यग्दर्शन-नायकाम् । व्रत-शीलावलीं मुक्तेः कंठिकामिव निर्मलाम् ॥२४-–१६५॥

भरत महाराज ने भगवान की स्राराधना कर सम्यदर्शन युक्त मुख्य मणि सिहत वृत स्रौर शीलों से समलकृत निर्मल माला स्रपने कठ में धारण की, जो मुक्ति-श्री के निर्मल कण्ठहार के समान लगती थी; स्रथात् भरत महाराज ने द्वादश वृतों द्वारा स्रपना जीवन स्रलंकृत किया था। इस कारण वे सुसंस्कृत मणि के समान देदीप्यमान होते थे। भगवान की दिव्यवाणी सुनकर बारहवें कोठे में पशुस्रों-पक्षियों के मध्य में स्थित मयूरों को बड़ा हर्ष हुस्रा, क्योंकि उनको जिनेन्द्र की मधुर वाणी स्रत्यन्त प्रिय मेघ की ध्विन सदृश सुनाई पड़ी थी। महाकवि कहते हैं:—

दिव्यध्वनिमनुश्रुत्य जलद-स्तनितोपमम् । स्रशोक-विटपारूढ़ाः सस्वनु-दिव्यबहिणः ॥२४---१६६॥

मेघ की गर्जना सदृश भगवान की दिव्यध्विन को सुनकर स्रशोकवृक्ष की शाखास्रों पर स्थित दिव्य-मयूर भी स्रानन्द से शब्द करने लगे थे।

### वृषभसेन गराधर

भगवान की दिव्य देशना से भरत महाराज के छोटे भाई पुरिमतालपुर के स्वामी महाराज वृषभसेन की श्रात्मा श्रत्यधिक प्रभावित हुई । वृषभ पिता की कल्याणमयी श्राज्ञा को ही मानो शिरोध्यार्थ करते हुए इन वृषभपुत्र ने मोक्ष के साक्षात् मार्ग रूप महाव्रतों को श्रङ्गीकारकर मुनिपदवी प्राप्त की श्रौर सप्तऋद्धि से शोभायमान हो प्रथम गणधर की प्रतिष्ठा की । उनके विषय में महापुराणकार के शब्द ध्यान देने योग्य हैं:—

योऽसौ पुरिमतालेशो भरतस्यानुजः कृती।
प्राज्ञः शूरः शुचिर्धीरो धौरेयो मानशालिनाम् ॥१७१॥
श्रीमान् वृषभसेनास्यः प्रज्ञापारमितो वशी।
स सम्बुध्य गुरोः पादर्वे दीक्षित्वाऽभूब गणाधिपः ॥१७२--पर्व २४॥

उसी समय कुरुवंश के शिरोमणि महाराज श्रेयाँस, महाराज सोमप्रभ तथा ग्रन्य राजाग्रों ने भी मुनिदीक्षा धारणकर वृषभसेन स्वामी के समान गणनायकत्व प्राप्त किया।

# ब्राह्मी ग्रायिका

जिस सर्व परिग्रह त्यागवृत्ति को सिंह वृत्ति मान शृगाल स्वभाव वाले जीव डरा करते हैं, उस पदवी को निर्भय हो धारण करने में लोगों का साहस वृद्धिगत हो रहा था। भरत महाराज की छोटी बहिन ब्राह्मी ने कुमारी अवस्था में ही वैराग्यभाव जागृत होने से ग्रायिका (साध्वी) की श्रेष्ठ पदवी प्राप्त की।

भरतस्यानुजा ब्राह्मी दीक्षित्वा मुर्वनुष्रहात्। गणिनीपदमार्याणां सा भेजे पूजितामरैः।।२४—–१७५।।

गुरुदेव के स्रनुग्रह से भरत महाराज की छोटी बहिन कुमारी ब्राह्मी ने दीक्षा लेकर स्रार्यास्रों के मध्य गणिनी का पद प्राप्त किया था । स्रार्यिका ब्राह्मी की देवतास्रों ने पूजा की थी ।

बाहुबलिकुमार की सगी बहिन सुन्दरी ने भी बहिन ब्राह्मी के समान दीक्षा धारण कर मातृजाति को गौरवान्वित किया था।

# श्रुतकोति श्रावकोत्तम

उस समय श्रुतकीर्ति नामक गृहस्थ ने श्रावकों के उच्चव्रत ग्रहण किए थे । वह देशव्रती श्रावकों में प्रमुख था । ग्रादिपुराणकार कहते हैं:---

श्रुतकीर्तिर्महाप्राज्ञो गृहीतोपासकवतः। वेशसंयमिनामासीत् धौरेयो गृहमेधिनाम् ॥१७८॥ प्रियव्रता नाम की गुणवती महिला ने श्राविकाग्रों के व्रत लेकर उच्च गौरव प्राप्त किया था। श्रात्वार्यं कहते हैं:—

### प्रियव्रता महिला-रत्न

उपात्ताबुक्ताः धीरा प्रयतात्मा व्रियव्रतः । स्त्रीमां विश्वयुक्तीनां बस्युसप्रेसरी सती ॥१७९॥ त्रणुवतों को धारण करनेवाली, धीर, सावधान रहनेवाली प्रियव्रता नाम की सती महिला विशुद्ध चरित्रवाली नारियों में स्रग्रेसरी हुई।

#### ग्रनंतवीर्य का सर्वप्रथम मोक्ष

भरत के भाई स्रनंतवीर्यकुमार ने भी भगवान से मुनिदीक्षा लेकर स्रपूर्व विशुद्धता प्राप्त की । इस युग में केवलज्ञान प्राप्त करके मोक्ष जानेवाले पूज्य पुरुषों में स्रनंतवीर्य भगवान का सर्वोपिर स्थान है । कहा भी है :—

> संबुद्धोऽनंतवीर्यक्च गुरोः संप्राप्तदीक्षणः। सुरैरवाप्त-पूर्जाधरक्यो मोक्षवतामभूत्।।१४--१८१।।

स्रनंतवीर्यं ने प्रतिबोध को प्राप्त करने के पश्चात् भगवान् से दीक्षा ली स्रौर देवों के द्वारा पूजा प्राप्त की । वे इस स्रवसर्पिणी में मोक्ष जाने वालों में स्रग्रणी हुए हैं ।

#### मरीचि का मिथ्यात्व

भगवान के साथ दीक्षा लेने वाले तथा पश्चात् भ्रष्ट हुए समस्त राजाग्रों ने भगवान की वाणी को सुनकर ग्रपने मिथ्यात्व का परित्याग कर जैनेदवरी दीक्षा धारण की । मरीचिकुमार का संसार-भ्रमण समाप्त नहीं हुग्रा था, ग्रतः उस जीव ने मिथ्यामार्ग का ग्राश्रय नहीं छोड़ा। कहा भी है:—

> मरोचिवर्ज्याः सर्वेपि तापसास्तपिस स्थिताः। भट्टारकान्ते संबुध्य महाब्राक्राज्यमास्थिताः।।१८२।।

मरीचिकुमार को छोड़कर शेष सभी कुलिंगी साधुय्रां न भट्टारक ऋषभदेव के समीप प्रतिबोध को प्राप्तकर महाव्रतों की दीक्षा ग्रहण की।

जिनेन्द्र भगवान ने ग्रात्म-विशुद्धि के लिए द्रव्य, क्षेत्र, काल तथा भावरूप सामग्री चतुष्टय की ग्रनुकूलता को ग्रावश्यक कहा है। ऋषभनाथ भगवान के लोकोत्तर जीवन को देख तथा परम मङ्गलमय उपदेश को सुनकर जहाँ ग्रगणित जीवों ने ग्रपना कल्याणसाधन किया, वहाँ दीर्घ संसारी मरीचिकुमार पर उसका रञ्चमात्र भी ग्रसर नहीं पड़ा । यथार्थ में काललब्धि का भी महत्वपूर्ण स्थान है । उसके निकट ग्राने पर मरीचिकुमार के जीव ने सिंह की पर्याय में धर्म को धारण करने का लोकोत्तर साहस किया था ।

### भरत का ग्रपूर्व भाग्य

भरत महाराज सदृश महान ज्ञानी के भाई, छोटी बहिन ब्राम्ही आदि ने दीक्षा ली, किन्तु भरत महाराज स्रयोध्या को लौट गए स्रौर दिग्विजय स्रादि साँसारिक व्ययतास्रों में संलग्न हो गए, क्योंकि उनकी परिग्रह परित्याग की पुण्य वेला समीप नहीं स्राई थी। जब काललब्धि का योग मिला, तो दीक्षा लेकर भरत सम्राट् शीघ्र ही ज्ञान-साम्राज्य के स्वामी बन गए। मुनिपदवी लेने के पश्चात् उन्हें फिर पारणा करने तक का प्रसङ्ग नहीं प्राप्त हुम्रा। उत्तरपुराण का यह कथन कितना स्रथंपूर्ण है:—

ब्रादितीर्थकृतो ज्येष्ठ-पुत्रो राजसु ष डश । ज्यायांश्चकी मुहूर्तेन मुक्तोयं कैस्तुलां ब्रजेत् ॥७४--४६॥

स्रादिनाथ तीर्थंकरके ज्येष्ठ पुत्र, सोलहवें मनु, प्रथम चंक्रवर्ती भरत महाराज ने स्रंतर्मुहूर्त के स्रनन्तर ही केवल्य प्राप्त किया था। उनकी बराबरी कौन कर सकता है?

उस समय धर्म तीर्थंकर की मङ्गलमयी वाणी के प्रसाद से ग्रगणित जीव ग्रपने कल्याण में संलग्न हो गए। उसे देखकर यह प्रतीत होता था, कि भोगभूमि का पर्यवसान होने के उपरान्त नवीन ही धर्मभूमि का उदय हुग्रा है। तीर्थंकर भगवान के कलंकमुक्त उज्ज्वल जीवन को देखकर भव्य जीव उनकी वाणी की यथार्थता को भली प्रकार समझते थे। समवशरण में ग्राने वाले जीवों के हृदय में यह गहरा प्रभाव पड़ता था, कि रत्नत्रय धर्म के बल से जब इन परम पुरुषार्थी प्रभु तीर्थंकर [ ३२९

ने मोह का नाशकर श्रद्भुत विभूति प्राप्त की है, तब इनके प्रत्यक्ष श्रम्युदय को देखते हुए मैं श्रात्मविशुद्धि के मार्ग में क्यों न उद्योग करूँ ? श्रतः सब उत्साहित हो स्वयमेव धर्म का शरण लेते थे।

#### प्रभुका प्रभाव

हरिवंशपुराण में कहा है कि भगवान के समवशरण में बीस हजार केवली थे। "विशितिस्ते सहस्राणि केवलज्ञानलोचनाः" (१२—७४ हरिवंशपुराण)। उनके गणधरों की संख्या ५४ थी। महावीर भगवान के ग्यारह गणधर कहे गए हैं। चौबीस तीर्थंकरों के गणधरों की संख्या चौदह सौ बावन कही गई है। उनमें प्रथम स्थान वृषभदेव गणधर का माना गया है।

भगवान के उपदेश का उस समय के सरल-चित्त व्यक्तियों के हृदय पर शीघ्र ही प्रभाव पड़ता था। पहले भगवान ने जो लोगों का उपकार किया था, उसके कारण भी के चित्त में प्रभु के प्रति महान ब्रादर तथा श्रद्धा का भाव था, उस पृष्ठभूमि को देखते हुए भगवान की दिव्यदेशना के प्रभाव का कौन वर्णन कर सकता है? वृषभनाथ भगवान के द्वारा उस धर्मशून्य युग में पुन: धर्म को प्रतिष्ठा प्राप्त हुई।

# द्वादशांग श्रुत की रचना

भगवान के उपदेश को सुनकर वृषभसेन गणधर ने द्वादशाँग वाणी की रचना की । भावश्रुत तथा ग्रर्थपदों के कर्ता तीर्थकर भगवान कहे गए हैं । "भावसुदस्स ग्रत्थपदाणं च तित्थयरो कत्ता" (धवला-टीका भाग १, पृष्ठ ६५) द्रव्यश्रुत के कर्ता गणधरदेव कहे गए हैं । महावीर प्रभु की दिव्यध्विन को लक्ष्य करके वीरसेनाचार्य ने लिखा है "दव्व-सुदस्स गोदमो कत्ता"—द्रव्यश्रुत के कर्ता गौतम गणधर थे । ऋषभदेव तीर्थकर के समय में द्रव्यश्रुत कर्ता वृषभसेन गण-नायक थे ।

### द्वादशांग वर्गन

द्वादशाँग रूप जिनवाणी में ग्राचाराँग को प्रथम स्थान प्रदान किया गया है। इस ग्रंग में मुनियों के ग्राचार का ग्रठारह हजार पदों द्वारा प्रतिपादन किया गया है । सूत्रकृताँग में छत्तीस हजार पदों के द्वारा ज्ञान, विनय, प्रज्ञापना, कल्प्य तथा ग्रकल्प्य, छेदोपस्थापना ग्रौर व्यवहार धर्म किया का कथन है । उसमें स्वमत तथा पर सिद्धांत का भी निरूपण है । स्थानाँग नाम के तीसरे ग्रंङ्ग में ब्यालीस हजार पदों के द्वारा एक को भ्रादि लेकर उत्तरोत्तर एक-एक भ्रधिक स्थानों का प्रतिपादन है। उदाहरणार्थ एक जीव है। ज्ञान दर्शन के भेद से दो प्रकार है । ज्ञान, कर्म, कर्मफलचेतना के रूप से तीन भेदयुक्त है । चारगति की ग्रपेक्षा चतुर्भेद युक्त है इत्यादि । चौथा समवायाँग एक लाख चौसठ हजार पदों के द्वारा पदार्थों के समवाय का वर्णन करता है । वह सादृश्य सामान्य से द्रव्य, क्षेत्र, काल श्रौर भाव की ग्रपेक्षा जीवादि पदार्थों का ज्ञान कराता है । व्याख्याप्रज्ञप्ति नाम के पंचम ग्रङ्ग में दो लाख ग्रद्वाइस हजार पदों द्वारा क्या जीव है ? या जीव नहीं है ? इत्यादि रूप से साठ हजार प्रश्नों का व्याख्यान है । नाथधर्मकथा नामका छठवाँ ग्रङ्ग पाँच लाख छप्पन हजार पदों द्वारा सुत्रपौरुषी ग्रर्थात् सिद्धान्तोक्त विधि से स्वाध्याय की प्रस्थापना हो इसलिए तीर्थंकर की धर्मदेशना का एवं स्रनेक प्रकार की कथास्रों तथा उपकथात्रों का वर्णन करता है। सातवें उपासकाध्ययन ग्रङ्ग में ग्यारह लाख सत्तर हजार पदों के द्वारा श्रावक के ग्राचार का कथन है । स्रतकृद्शाँग नाम थे स्राठवें स्रङ्ग में तेइस लाख स्रट्ठाईस हजार पदों के द्वारा एक-एक तीर्थंकर के तीर्थ में नाना प्रकार के भीषण उपसर्गों को सहनकर निर्वाण प्राप्त करनेवाले दस-दस ग्रंतकृत् केव-लियों का वर्णन किया गया है । नवमें श्रनुत्तर-श्रौपपादिक दशाङ्ग में बान्नवे लाख, चवालीस हजार पदों द्वारा एक एक तीर्थंकर के तीर्थ में उपसर्गों को सहनकर पाँच अनुत्तर विमानों में उत्पन्न होने वाले दश-दश महापुरुषों का वर्णन किया गया है । वर्धमान भगवान के तीर्थ में

तीर्थंकर [ २३१

ऋषिदास, धन्य, सुनक्षत्र, कार्तिकेय, ग्रानंद, नंदन, शालिभद्र, ग्रभय, वारिषेण ग्रौर चिलातपुत्र ये दश महापुरुष हुए हैं, जिन्होंने विजय, वैजयंत, जयंत, ग्रपराजित तथा सर्वार्थसिद्धि में जन्मधारण किया है। प्रश्नव्याकरण नाम के दशमें ग्रङ्ग में तेरानवे लाख, सोलह हजार पदों के द्वारा ग्राक्षेपिएगी, विक्षेपिएगी, संवेदिनी तथा निर्वेदिनी इन चार कथाग्रों का कथन किया गया है। तत्वों का निरुपण करनेवाली ग्राक्षेपिएगी कथा है, एकान्त दृष्टि का शोधन करनेवाली तथा स्वसमय की स्थापना करनेवाली विक्षेपिणी कथा है। विस्तार से धर्म के फल का कथन करनेवाली संविगनी कथा है। वैराग्य उत्पन्न करनेवाली निर्वेगिनी कथा है। विषाकसूत्र नामका एकादशम ग्रङ्ग एक करोड़ चौरासी लाख पदों के द्वारा पुण्य ग्रौर पाप रूप कमों के फलों का प्रतिपादन करता है। बारहवाँ ग्रङ्ग दृष्टिवाद है; उसमें तीन सौ त्रेसठ मतों का वर्णन तथा निराकरण किया गया है।

### दृष्टिवाद के भेद

दृष्टिवाद के पाँच भेद हैं:—पिरकर्म, सूत्र, प्रथमानुयोग, पूर्वगत ग्रौर चूलिका। चन्द्रप्रज्ञप्ति, सूर्यप्रज्ञप्ति, जंबूदीपप्रज्ञप्ति, द्वीप-सागरप्रज्ञप्ति ग्रौर व्याख्याप्रज्ञप्ति ये पिरकर्म के पाँच भेद हैं। दृष्टिवाद के द्वितीय भेद सूत्र में ग्रद्वाइस लाख पदों के द्वारा कियावादी, ग्रिक्तयावादी, ग्रज्ञानवादी ग्रौर विनयवादियों के मतों का वर्णन है। इसमें त्रैराशिकवाद, नियतिवाद, विज्ञानवाद, शब्दवाद, प्रधानवाद, द्वव्यवाद ग्रौर पुरुषवाद का भी वर्णन है।

१ "गोशालप्रवर्तिता स्राजीवकाः पाखिष्डिनस्त्रेराशिका उच्यन्ते । ते सर्वं वस्तु त्र्यात्मकिमच्छंति तद्यथा, जीवोऽजीवो जीवाजीवाद्य, लोका स्रलोका लोकमलोकाश्य, सदसत्सदसत् । नयिंचतायामिप त्रिविधं नय-मिच्छंति । तद्यथा द्रव्यास्तिकं, पर्यायास्तिकं, उभयास्तिकं चं" (नंदिसूत्र पृष्ठ २३६) ।

# प्रथमानुयोग

दृष्टिवाद का तृतीयभेद प्रथमानुयोग है। उसमें पाँचहजार पदों के द्वारा बारह प्रकार के पुराणों का उपदेश दिया गया है। उन पुराणों में जिनवंश श्रौर राजवंशों का वर्णन किया गया है। तीर्थंकर, चक्रवर्ती, विद्याधर, नारायण, प्रतिनारायण, चारणमुनि, प्रज्ञा-श्रमण, कुरुवंश, हरिवंश, इक्ष्वाकुवंश, काश्यपवंशवादियों का वंश तथा नाथवंशों का उन पुराणों में वर्णन है।

दृष्टिवाद का पूर्वगत नामका चतुर्थभेद पंचानवे करोड़ पचास लाख ग्रौर पाँच पदों द्वारा उत्पाद, व्यय ग्रौर ध्रौव्यादि का वर्णन करता है——"उप्पाद-वय-धुवत्तादीणं वण्णणं कुणइ", (धवलाटीका भाग १, पृ० ११३)।

# चूलिका में ग्रपूर्व कथन

चूलिका दृष्टिवाद का पंचमभेद है। वह जलगता, स्थलगता, मायागता, रूपगता तथा ग्राकाशगता रूप से पंच प्रकार कही गई है। जलगता चूलिका जल-गमन ग्रौर जल-स्तंभन के कारणरूप मंत्र, तंत्र ग्रौर तपश्चर्यारूप ग्रतिशय ग्रादि का वर्णन करती है, (जलगमण-जलत्थंभण-कारण-मंत-तंत-तवच्छरणाणि वण्णेदि)। स्थलगता-चूलिका पृथ्वी के भीतर गमन करने के कारणरूप मंत्र, तंत्र ग्रौर तपश्चरण तथा वास्तुविद्या ग्रौर भूमि सम्वन्धी दूसरे शुभ-ग्रशुभ कारणों का वर्णन करती है। (भूमि-गमण-कारण-मंत-तंत-तवच्छरणाणि, वत्थुविज्जं, भूमिसंबंधमण्णं पि सुहासुहकारणं वण्णेदि)। मायागता चूलिका में इन्द्रजाल ग्रादि के कारणभूत मंत्र, तंत्र ग्रौर तपश्चरण का वर्णन है। (इंद्रजालं वण्णेदि)। रूपगता

२ जत्तु जदा जेण जहा जस्स य णियमेण होदि तत्तु तदा ।
तेण तहा तस्स हवे इदिवादो णियदिवादो दु ।।गो० कर्मकांड ८८२।।

भ्रालसढ्ढो णिरुच्छाहो फंल किंचि ण भुंजदे।
 थणक्खीरादियाण वा पउसेण विणा ण हि ।।गो० कर्मकांड २६०।।

चूलिका में सिंह, घोड़ा ग्रौर हिरण ग्रादि के स्वरूप के ग्राकाररूप से परिणमन करने के कारणरूप मन्त्र, तन्त्र ग्रौर तपश्चरण का, तथा चित्रकर्म, काष्ट्रकर्म, लेप्यकर्म ग्रौर लेनकर्म ग्रादि के लक्षण का वर्णन है (सीह - हय- हरिणादि - स्वायारेण परिणमण -हेंदु -मंत- तंत-तवच्छरणाणि चित्त - कट्ठ - लेप्प - लेणकम्मादि - लक्खणं च वण्णेदि पृ० ११३, धवलाटीका भाग १)। ग्राकाशगता चूलिका द्वारा ग्राकाश में गमन करने के कारण रूप मंत्र, तंत्र ग्रौर तपश्चरण का वर्णन हुग्रा है। (ग्रायासगया ग्रायासगमण - णिमित्त - मंत - तंत-तवच्छरणाणि वण्णेदि) इन पाँचों ही चूलिकाग्रों के पदों का जोड़ दश करोड, उनचास लाख छियालीस हजार है।

# महत्वपूर्ग विचार

इस वर्णन को पढ़ते समय मुमुक्षु के मन में यह प्रश्न सहज उत्पन्न हो सकता है कि द्वादशाङ्ग वाणी में जलगमनादि के साधन मन्त्र-तन्त्रादि का वर्णन क्यों किया गया ? विचार करने पर इसका समाधान यह होगा, कि ग्राचार्यों ने संक्षेपमित शिष्यों के लिए ग्रल्प शब्दों में तत्व कहा है । द्वादशाँग वाणी का सार ग्राचार्य पूज्यपाद-स्वामी ने इन शब्दों में कहा है :—

'जीवोऽन्यः पुद्गलञ्चान्य इत्यसौ तत्वसंग्रहः'

जीव श्रन्य है तथा पुद्गल श्रन्य है; यह तत्व का सार है। विस्तार रुचिवाले महाज्ञानिपपासु तथा प्रतिभासम्पन्न शिष्यों के प्रतिबोध निमित्त विस्तृत रूप में वस्तु के स्वरूप का कथन किया गया है। भगवान वीतराग तथा सर्वज्ञ हैं। उनकी दिव्यध्विन के द्वारा विश्व केसमस्त पदार्थों के स्वरूप पर प्रकाश पड़ता है, जैसे सूर्य के प्रकाश में समस्त पदार्थ दृष्टिगोचर हो जाते हैं। इस प्रकरण से यह बात भी स्पष्ट हो जाती है कि ग्राज जो भौतिक विज्ञान का विकास हो रहा है, इससे कई गुना ग्रधिक ज्ञान महावीर भगवान के निर्वाण-समय के १६२ वर्ष पश्चात् तक रहा था। द्वादशाँग के ज्ञाता ग्रंतिम श्रुतकेवली

भद्रबाहुस्वामी हुए हैं। उनके शिष्य सम्राट् चन्द्रगुप्त थे, जिन्होंने दिगम्बर मुद्रा स्वीकार की थी। उनकी पावन स्मृति में मैसूर राज्य के ग्रंतर्गत श्रमणवेलगोला स्थल में चन्द्रगिरि पर्वत शोभायमान हो रहा है।

# पूर्व युग का विज्ञान

एक बात ग्रौर ध्यान देने की है, कि जो मनि सर्वावधिज्ञान के धारक होते हैं, वे परमाण तक का प्रत्यक्ष दर्शन कर सकते हैं। <mark>ग्राज का भौतिकशास्त्र जिसे ग्र</mark>णु कहता है, वह जैनशास्त्रानुसार ग्रनंत परमाणु पुज्ज स्वरूप है । परमाणु तो इन्द्रियों तथा यंत्रों के ग्रगोचर रहता है । परमाणु का प्रत्यक्ष दर्शन करनेवाले दिगम्बर जैन महर्षियों को जगत् में भ्रज्ञात भ्रनन्त चमत्कारों का ज्ञान रहता है। वीतराग, म्रात्मदर्शी, मुमुक्षु, महर्षि रहने से उनके द्वारा उस विज्ञान का प्रायः उपयोग नहीं किया जाता था । स्रागम के प्रकाश से ज्ञात होता है कि चन्द्रगुप्त मौर्य के समय तक देश में ऐसे बड़े-बड़े दिगम्बर जैन मुनिराज थे, जिनके द्वारा श्रवगत भौतिक विद्या के रहस्य को यन्त्रों के श्राश्रय से चलने वाला ग्राज का विज्ञान स्वप्न में भी नहीं जान सकता है। यह कथन अतिशयोक्ति नहीं है। श्रेष्ठ ज्ञान के चमत्कारों के दर्शनार्थ परिशुद्ध पवित्र संयमी जीवन ग्रावश्यक है। मद्य, माँसादि पाप-प्रवृत्तियों से परिपूर्ण पुरुषों की पहुँच उस तत्व तक नहीं हो सकती है, जहाँ तक पूर्व के मुनीन्द्र पहुँच चुके थे। यथार्थ में ज्ञान तो समुद्र है। कूपमण्डुक की दुष्टिवाले उस ज्ञानसिंधु की क्या कल्पना कर सकते हैं?

### पूर्व-प्ररूपरा

दृष्टिवाद के चतुर्थभेद पूर्वगत के उत्पाद, ग्रग्रायणीय, वीर्यानुप्रवाद, ग्रस्तिनास्तिप्रवाद, ज्ञानप्रवाद, सत्यप्रवाद, ग्रात्म-प्रवाद, कर्मप्रवाद, प्रत्याख्यान, विद्यानुप्रवाद, कल्याणवाद, प्राणावाय, क्रियाविशाल तथा लोकबिन्दुसार ये चौदह भेद कहे गए हैं।

# ग्रात्म-प्रवाद पूर्व

इनमें ग्रात्मतत्व का निरूपण करने वाला ग्रात्मप्रवाद सातवाँ पूर्व है । इस पूर्व में ग्रात्मा का वर्णन करते हुए कहा है कि म्रात्मा का पर्यायवाची जीव शब्द है । जो जीता है, जीता था तथा पहले जीवित था, उसे जीव कहते हैं । स्रात्मा को शुभ स्रशुभ कार्य का कर्त्ता होने से कर्ता कहते हैं । (सुहमसुहं करेदि ति कत्ता) । सत्य-त्रसत्य, योग्य-त्र्रयोग्य बोलने से वक्ता, प्राणयुक्त होने से प्राणी, देव, मनुष्य, तिर्यंच, नारकी के भेद से चार प्रकार के संसार मेंपुण्य-पाप का फल भोगने से भोक्ता कहते हैं। जीव को पुद्गल भी कहा है। ''छब्विह- संठाणं, बहुविह-देहेहि पूरदि गलदित्ति पोग्गलो'' ——नाना प्रकार के शरीरों के द्वारा छह प्रकार के संस्थान को पूर्ण करता है, ग्रौर गलाता है; इस कारण पुद्गल है। "सुखदुक्खं वेदेदित्तिवेदो"-सुख, दु:ख का वेदन करता है, इसलिए वेद कहलाता है । "उपात्तदेहं व्याप्रोतीति विष्णुः''–प्राप्त हुए शरीर को व्याप्त करता है, इससे विष्णु है। "स्वयमेव भूतवानिति स्वयंभूः" -स्वतः ही ग्रस्तित्ववान रहा है, इससे स्वयंभू है । शरीरयुक्त होने से शरीरी है । "मनुः ज्ञानं तत्र भव इति मानवः"---मन् ज्ञान को कहते हैं । उसमें उत्पन्न हुग्रा है, इसलिए मानव है। "सजण-सम्बन्ध-मित्त-वगादिस् त्ति सत्ता"—स्वजन सम्बन्धी मित्रादि वर्ग में ग्रासक्त रहने से सक्ता है । ''चउग्गइसंसारे जायदि जणयदित्ति जंतू''—चतुर्गति रूप संसार में उत्पन्न होता है, इससे जंतु है । मान कषाय के कारण मानी, माया कषाय के कारण मायी है । मनोयोग, वचन योग, काय योगयुक्त होने से योगी, ग्रत्यन्त संकुचित शरीर धारण करने से संकुट (संकुड़ो) है। सम्पूर्ण लोकाकाश को व्याप्त करता है, इसलिए ग्रसंकुट है। 'क्षेत्रं स्वरूपं जानातीति क्षेत्रज्ञः" स्व स्वरूप को तथा लोकालोक रूपक्षेत्र को जानता है, इससे क्षेत्रज्ञ है । "ग्रट्ठकम्मब्भंतरो ति ग्रंतरप्पा" जीवकाण्ड में लिखा है- ''व्यवहारेण ऋष्टकर्माभ्यन्तरवर्तिस्वभावत्वात् निश्चयेन चैतन्याभ्यंतरवितस्वभावत्वाच्च ग्रंतरात्मा" (संस्कृत टीका पृ० ३६६)—व्यवहार नय से ग्रष्ट कर्मों के भीतर रहने से तथा निश्चय नय की ग्रपेक्षा चैतन्य के भीतर विराजमान रहने से ग्रन्तरात्मा कहा है। इससे यह स्पष्ट होता है कि ग्रात्मप्रवाद नाम के सप्तम पूर्व में ग्रात्मा के विषय में विविध ग्रपेक्षाग्रों का ग्राश्रय ले सर्वाङ्गीण प्रकाश डाला गया है।

### विद्यानुवाद का प्रमेय

दशम पूर्व विद्यानुवाद के विषय म धवला टीका में लिखा है——िक यहम्रंगुष्ठप्रसेना ग्रादि सात सौ ग्रल्प विद्याग्रों का, रोहिणी ग्रादि पाँच सौ महाविद्याग्रों का ग्रौर ग्रन्तरीक्ष, भौम, ग्रंग, स्वर, स्वप्न, लक्षण, व्यंजन, छिन्न इन ग्राठ महा निमित्तों का वर्णन करता है। ग्राज भी विद्यानुवाद का कुछ ग्रंश किन्हीं-किन्हीं शास्त्र भंडारों में हस्तलिखित प्रति के रूप में मिलता है। उसके स्वाध्याय से ज्ञात होता है कि मंत्र विद्या में भी जैन साधुग्रों ने बड़ी प्रगति की थी।

ग्रक्षरों का विशेष रूप में रचा गया समुदाय मंत्र है। उच्च श्रुतज्ञान के सिवाय श्रेष्ठ ग्रविध, मनः पर्यय ज्ञानधारी ऋषिवर ज्ञाननेत्रों से शब्दों ग्रौर उनके द्वारा होने वाले पौद्गिलिक परिवर्तनों को जान सकते थे। जैसे हम नेत्रों से स्थूल वस्तुग्रों को देखते हैं, वैसे वे सूक्ष्म परमाणुग्रों तक को ज्ञान नेत्र से देखते थे। जिस प्रकार विष ग्रादि पदार्थों के द्वारा रक्त ग्रादि पर प्रभाव पड़ता है, इस प्रकार का परिवर्तन ये मुनीन्द्र शब्दों के द्वारा उत्पन्न होते हुए देखते थे।

उदाहरण के लिए सर्पदंशजनित विष प्रसार को रोकने के हेतु चिकित्सक श्रौषिधयों का प्रयोग करता है। शब्दों की सामर्थ्य को प्रत्यक्ष जानने वाले इन जैन ऋषियों ने ऐसे शब्दात्मक गूढ़ मंत्रों की संयोजना की, जिससे ग्रत्यन्त ग्रत्पकाल में विष उतर जाता है। श्राज के लोग प्राय: इस विद्या के श्रपरिचयवश इस विज्ञान को ही ग्रयथार्थ कहने का ग्रतिसाहस करते हैं। यह समझना कि हमारे सिवाय ग्रन्य सब ग्रज्ञानी हैं, सत्पुरुषों के लिए योग्य बात नहीं है।

#### श्रशोभन कार्य

गणधरदेव, द्वादशाँगपाठी, श्रुतकेवली स्रादि श्रेष्ठ यतीन्द्र मंत्र, तंत्र विद्या के महान ज्ञाता रहे हैं; इसलिए किन्हीं साधुश्रों को ग्रथवा ग्रन्य समर्थ ग्रात्माग्रों को मंत्रशास्त्र का ग्रभ्यास करते देख जो उनकी निन्दा तथा ग्रवर्णवादका कोई-कोई लोग पथ पकड़ा करते हैं, वह ग्रप्रशस्त, ग्रशोभन एवं ग्रभद्रकार्य है। यदि यह विद्या एकान्त रूप से ग्रकल्याणकारी होती तो सर्वज्ञ भगवान की दिव्यध्वनि में उसका ग्रर्थ रूप से प्रतिपादन न होता ग्रौर न उस पर परम वीतराग गणधरदेव सदृश साधुराज ग्रंथरूप में रचना करने का कष्ट करते ग्रत: ग्रज्ञानमूलक ग्राक्षेप करने की प्रवृत्ति में परिवर्तन ग्रावश्यक है।

### शरीर-शास्त्र का प्रतिपादन

द्वादशमपूर्व प्राणावाय में ग्रष्टाङ्ग ग्रायुर्वेद, भूतिकर्म ग्रथीत् शरीर ग्रादि की रक्षा के लिए किए गए भस्मलेपन, सूत्रबंधनादि कर्म, जाँगुलिप्रक्रम (विषविद्या) ग्रीर प्राणायाम के भेद-प्रभेदों का विस्तार से वर्णन किया गया है।

भगवान ने गृहस्थावस्था में भरत बाहुबिल स्रादि पुत्रों को उनकी नैसर्गिक रुचि, पात्रता ग्रादि को ध्यान में रखकर भिन्न-भिन्न विषय के शास्त्रों की स्वयं शिक्षा दी थी। उससे प्रभु का ज्ञान के विषय में दृष्टिकोण स्पष्ट होता था। ग्रब सर्वज्ञ ऋषभनाथ तीर्थंकर की दिव्यध्विन में प्रतिपादित ज्ञानराशि का श्रनुमान उसके रहस्य के ज्ञापक द्वादशाँग शास्त्र, जिसे जैन वेद भी कहते हैं, के द्वारा हो जाता है। महापूराण में कहा है, "श्रुतं सुविहितं वेदो द्वादशाँगमकलमषम्" (पर्व ३६—२२)।

# ग्रंथों की ग्रनुपलब्धि का काररा

कभी कभी मन में यह ग्राशंका उत्पन्न होती है, कि इतनी विशाल जैनों की ग्रंथराशि पहले थी, तो ग्रंब वह क्यों नहीं उपलब्ध होती है ? इतिहास के परिशीलन से पता चलता है, कि जैन-संस्कृति के विरोधी वर्ग ने जिस कूरता से ग्रन्थों का ध्वंस किया, उसका ग्रन्य उदाहरण कहीं भी न मिलेगा। उस जैन-धर्म-विरोधी मनोवृत्ति के कारण जहाज भर-भर के जैन-ग्रन्थ नष्ट कर दिए के ग्रन्थ तुष्ट्रभद्रा तथा ताताचार्य ने लिखा था, कि हजारों ताड़पत्र गए। प्रोफेसर ग्रार० कावेरी नदी में डुबा दिए गए थे। ग्रत्याचार, प्रमाद तथा ग्रज्ञान के कारण लोकोत्तर महान साहित्य नष्ट हो चुका। जो शेष बचा है, वह भी ग्रनुपम है। उसके भीतर भी वही सर्वंज्ञ वाणी का मथितार्थ भरा है, जिसके परिशीलन से ग्रात्मा ग्रानन्द ग्रौर ग्रालोक प्राप्त करती है।

#### दिव्य-ध्वनि

भगवान की दिव्यध्विन से ग्रमृतरस का पान कर इन्द्र ने प्रभु की स्तुति की ग्रौर कहा :—

> तव वागमृतं पीत्वा वयमद्यामराः स्फुटम्। पीयूषमिद्यमिष्टं नो देव सर्वरुजाहरम् ॥२०--२६॥

हे देव ! भ्रापके वचनरूपी भ्रमृत को पीकर भ्राज हम लोग वास्तव में भ्रमर हो गए हैं, इसलिए सब रोगों को हरनेवाला भ्रापका यह वचन रूप भ्रमृत हम लोगों को बहुत ही इष्ट है।

# सौधर्मेन्द्र द्वारा मार्मिक स्तुति

सौधर्मेन्द्र ने भगवान की अत्यन्त मार्मिक स्तुति की । धर्म-

- 1. Outlines of Jainism by Justice J. L. Jaini page XXXVIII.
- 2. Several thousands of palmyra manuscripts have been thrown into the Kaveri or Tungabhadra. [English Jain Gazette page 178, XVI]

साम्राज्य के स्वामी जगत्पिता जिनेन्द्र के विहार के योग्य समय को विचार कर विवेकमूर्ति सुरेन्द्र ने प्रभु के समक्ष उनके विहारार्थ इस प्रकार विनयपूर्ण निवेदन किया :——

> भगवन् भव्य-सस्यानां पापावग्रहशोषिणाम् । धर्मामृत-प्रसेकेन त्वमेघि शरणं विभो ।।२५——२२८।।

हे भगवन् ! भव्य जीवरूपी धान्य पापरूपी ग्रनावृष्टि ग्रर्थात् वर्षाभाव से सूख रहे हैं । उन्हें धर्मरूपी ग्रमृत से सींचकर ग्रापही शरणरूप होइये ।

> भव्यसार्थाधिप-प्रोद्यद्-वयाध्वजिवराजितम् । धर्मचक्रमिवं सज्जं त्वज्जयोद्योग-साधनम् ॥२२६॥

हे भव्यवृन्द-नायक जिनेन्द्र ! हे दयाध्वज-समलंकृत देव ! ग्रापकी विजय के उद्योग को सिद्ध करनेवाला यह धर्मचक तैयार है । निर्ध्**य मोहपृतना मुक्तिमार्गोपरोधिनीम् ।** तवोप**वेद्दं सम्दर्ग-कालोयं सम्**पस्थितः।।२३०।।

हे स्वामिन् ! मोक्षमार्गं को रोकने वाली मोह सेना का विज्ञाश करने के पश्चात् अब ग्रापका यह समीचीन मोक्षमार्ग के उपदेश देने का समय उपस्थित हुग्रा है।

सुरेन्द्र द्वारा प्रभु के धर्मविहार हेतु प्रस्तुत किए गए प्रस्ताव में यह महत्वपूर्ण बात कही गई है, कि भगवान ने मोह की सेना का ध्वंस कर दिया है, ब्रतएव वीतमोह जिनेन्द्र वीतरागता की प्रभावपूर्ण देशना करने में सर्वरूप से समर्थ हैं।

### विहार प्रारम्भ

प्रचन्ने विजयोद्योगं धर्मचन्नाधिनायकः ॥२४॥

त्रिलोकीनाथ, धर्मचक के स्वामी समवशरण लक्ष्मी से शोभायमान ब्रादिपुरुष वृषभनाथ तीर्थकर ने ब्रधर्म पर विजय का उद्योग प्रारम्भ किया ।

# विहार का परिरागम

भगवान के विहार के समय पुण्य सारिथ के द्वारा प्रेरित अगिणत देवों का समुदाय सर्व प्रकार की श्रेष्ठ व्यवस्था निमित्त तत्पर था। तीर्थंकर प्रकृति का बंध करते समय होनहार तीर्थंकर की यह विशुद्ध मनोकामना थी, कि मैं समस्त जगत् के जीवों में सच्चे धर्म की ज्योति जगाऊँ और मिथ्यात्वरूप ग्रंधकार का क्षय करूँ, अतएव तीर्थंकर प्रकृति की परिपक्व अवस्था में जीवों के पुण्य से आकर्षित हो उन दयाध्वजधारी जिनेन्द्र ने नाना देशों को विहार द्वारा पवित्र किया। धर्मशर्माम्युदय में कहा है :—

म्रथ पुण्येः समाकृष्टो भव्यानां निःस्पृहः प्रभुः । देशे देशे तमश्छेतुं व्यचरद्भानुमाननिव ॥२१—१६७॥

भव्यात्मात्रों के पुण्य से ब्राकिषत किए गए उन निस्पृह प्रभु ने सूर्य के समान नाना देशों में ब्रांधकार का क्षय करने के लिए विहार किया ।

भगवान के विहार द्वारा जीवों के त्रिविध सन्ताप स्रर्थात् ग्राध्यात्मिक, ग्रिधभौतिक एवं ग्रिधदैविक सन्ताप दूर हो जाते थे । धर्मशर्माभ्युदय में लिखा है :—

> यत्रातिशयसम्पन्नो विजहार जिनेश्वरः। तत्र रोग-ग्रहातंक-शोकशंकापि दुर्लभा।।१७३।।

चौतीस ग्रतिशयधारी जिनेन्द्रदेव का जहाँ-जहाँ विहार होता था, वहाँ-वहाँ रोग, ग्रशुभ ग्रह, ग्रातंक तथा शोक की शंका भी दुर्लभ थी ग्रर्थात् उनका ग्रभाव हो जाता था। परमागम में इस संसार को एक समुद्र कहा है, जो स्व-कृत-कर्मानुभावोत्थ है ग्रर्थात् जीवों के तीर्थंकर [ २४१

द्वारा स्वयं किए गए कर्मों के माहात्म्य से उत्पन्न हुम्रा है, म्रत्यन्त दुस्तर है, व्यसनरूपी भँवरों से भरा हुम्रा है। दोषरूपी जल-जन्तुम्रों से व्याप्त है, ग्रपार है, ग्रत्यन्त गहरा होने से उसकी थाह का पता नहीं है। वह परिम्रह्धारी जीवों के द्वारा कभी भी नहीं तिरा जा सकता है——''ग्रतार्यं ग्रंथिकात्मिभिः।'' उस ग्रलौकिक महासागर के पार जाने के लिए सम्यक्ज्ञानरूपी नौका ग्रावश्यक है——''सज्ज्ञाननावा संतार्यं।'' भगवान के द्वारा ग्रात्मज्ञान की जागृति होती थी। इससे ग्रगणित प्राणी सम्यक्ज्ञान रूपी नौका को प्राप्त कर लेते थे।

ये तीर्थंकर परमगुरु ज्ञानामृत द्वारा सन्ताप दूर करनेवाले चन्द्र सदृश थे। भव्य जीव रूपी तृषित पृथ्वी के लिए दया रूपी जल से परिपूर्ण जलधर समान थे। भ्रम तथा मिथ्यात्व रूपी ग्रनादि-कालीन ग्रन्धकार का नाश करनेवाले सूर्य तुल्य प्रतीत होते थे।

#### समवशररण विस्तार

संसार सिन्धु में डूबते हुए जीवों की रक्षा करता हुग्रा यह समवशरण ग्रनुपम तथा ग्रलौकिक जहाज समान दिखता था।

समवशरणमानं योजनं द्वादशादि । जिनपति-यदु-यावद्योजनार्धार्यहानिः ।। कथयति जिनपार्श्वे योजनैकं सपादम् । निगदित-जिनवीरे योजनैकं प्रमाणम् ।।२८।।

तिलोयपण्णत्ति में कहा है कि यह कथन अवसर्पिणीकाल की अपेक्षा है। उत्सर्पिणीं काल में हीनक्रम के स्थान में विपरीत क्रम होगा। उसमें अंतिम तीर्थंकर का समवशरण द्वादश योजन प्रमाण होगा।

१ ऋषभनाथ तार्थंकर का समवशरण द्वादश योजन विस्तारयुक्त था। शेष तीर्थंकरों का समवशरण क्रमशः म्राधा-प्राधा योजन कम विस्तार वाला था। वीर भगवान का एक योजन विस्तारयुक्त समवशरण था। निर्वाण-भक्ति में पार्श्वनाथ भगवान का समवशरण सवा योजन विस्तारयुक्त कहा है:—

### विहार के स्थान

भगवान ने सम्पूर्ण भव्यों को मोक्षमार्ग में लगाने की दृष्टि से धर्मतीर्थ प्रवर्तन हेतु सर्वदेशों में विहार किया था। तीर्थंकरों का विहार धर्मक्षेत्रों में कहा गया है। हरिवंशपुराण में लिखा है:—

मध्यदेशे जिनेशेन धर्मतीर्थे प्रवतिते। सर्वेष्विप च देशेषु तीर्थमोहो न्यवर्तत्।।३ सर्ग---१।।

मध्यदेश में धर्मतीर्थ की प्रवृत्ति के उपराँत उन वीर भगवान ने सम्पूर्ण देशों में विहार करके धर्म के विषय में स्रज्ञान भाव का निवारण किया था।

भगवान ने भारतवर्ष में ही विहार नहीं किया था, किन्तु भारत के बाहर भी वे गए थे। उनका विहार धर्म क्षेत्र में हुम्रा था। ग्रायंखण्ड में यूरोप, ग्रमेरिका, चीन, जापान ग्रादि देशों का समा-वेश होता है। भगवान का समवशरण पाँच मील, पाँच फर्लींग तथा सौ गज ऊँचाई पर रहता था। ऐसी स्थिति में यह ग्राशंका, कि म्लेच्छ समान ग्राचरण करने वाले नामतः ग्रायों की भूमि में भगवान कैसे रहते होंगे, सहज ही शान्त हो जाती है। भगवान को भूतल पर उतरने की ग्रावश्यकता ही नहीं पड़ती थी। पृथ्वी चाहती थी कि देवाधिदेव के चरणस्पर्श द्वारा में कृतार्थ हो जाऊँ, किन्तु वे भगवान भूतल का स्पर्श तक नहीं करते थे। इसके सिवाय एक बात ग्रौर ध्यान देने की है, कि जिनेन्द्रदेव की सेवा में संलग्न इन्द्र तथा उनके परिकर ग्रसंख्य देवों के निमित्त से सर्वप्रकार की सुव्यवस्था हो जाती थी। तीर्थकर प्रकृति का पुण्य सामान्य नहीं होता। उसके समान ग्रन्य पुण्य नहीं कहा गया है। वह ग्रद्भुत है।

विदेशों में वीतरागता तथा ग्रहिंसा तत्वज्ञान से संबंधित सामग्री का सद्भाव यह सूचित करता है, कि उस प्रदेश में पवित्रता का बीज बीने के लिए ग्रवश्य धर्म-तीर्थंकर का विहार हुग्रा था। महापुराणकार ने कहा है:—

ſ

जगत्त्रितयनाथोपि धर्मक्षेत्रेय्वनारतम् । उप्त्वा सद्धर्मबीजानि न्याधिचद्धर्मवृष्टिभिः ॥४७--३२१॥

त्रिलोकीनाथ ने धर्मक्षेत्र में सद्धर्मरूपी दीज बोने के साथ ही साथ धर्मवृष्टि के द्वारा उसको सींचा भी था।

#### ग्रात्म-तत्व की लोकोत्तरता

ग्रनादिकाल से जीव बंध मार्ग की कथा, शिक्षा, चर्या में प्रवीणता दिखाता रहा है। काम, भोग सम्बन्धी वार्ता से जगत् का निकटतम परिचय रहा है। ग्रविभक्त (ग्रद्वेत)ग्रात्मा की बात उसे कठिन प्रतीत होती है! समयसार में कहा है:—

सुदपरिचिदाणुभूदा स्टबस्स वि कामभोगबंधकहा। एयत्तस्सुदलंभो णद्धरि ण सुल्होऽदिहत्तरहः।।४।।

सब लोगों को काम तथा भोग विषयक बंध की कथा सुनने में ग्राई है, परिचय में ग्राई है ग्रौर ग्रनुभव में भी ग्राई है; इसलिए वह सुलभ है किन्तु रागादि रहित ग्रात्मा के एकत्व की बात न कभी सुनी, न परिचय में ग्राई ग्रौर न ग्रनुभव में ग्राई; ग्रतएव यह सुलभ नहीं है।

ग्रनादि ग्रविद्या के कारण ग्रपनी ग्रात्मा सम्बन्धी वार्ता पराई सी दिखती है ग्रौर ग्रनात्म परिणति एवं जगत् के जंजाल में फँसने वाली बात मधुर लगती है। रोगी को ग्रपथ्य ग्राहार ग्रच्छा लगता है। यही दशा मोह रोग से पीड़ित इस जीव की है। ऐसे रोगी की सच्ची चिकित्सा तीर्थंकर भगवान के द्वारा होती है। इसीलिए भगवान को भिषण्वर'ग्रश्रात् वैद्यशिरोमणि ग्रौर उनकी वाणी को 'ग्रौषधि' कहा है। भगवान ऋषभदेव एवं उनके पश्चात्कालीन शेष तीर्थंकरों ने ग्रपनी मुक्तिदायिनी महौषधि के द्वारा जगत के मोहज्वरजनित सन्ताप को दूर किया था। इससे ग्रगणित भव्य जीवों ने ग्रात्म सम्बन्धी सच्ची नीरोगता (स्वस्थता) प्राप्त की।

#### उपदेश का सार

संक्षेप में भगवान के उपदेश का भाव हरिवंशपुराण में इस प्रकार प्रतिपादित किया गया है । स्राचार्य कहते हैं—जिनेन्द्रदेव ने कहा था सम्पूर्ण सुखों की खानि तुल्य धर्म है, उसे सर्वप्रकार के प्रयत्न द्वारा प्राणियों को पालना चाहिये । वह धर्म जीवों पर दया स्रादि में विद्यमान है । देव समुदाय में तथा मनुष्यों में जो इन्द्रिय स्रौर विषय-जितत सुख प्राप्त होता है, वह सब धर्म सेउ त्पन्न हुम्ना है । जो कर्मक्षय से उत्पन्न स्नातमा के स्नाध्रित तथा स्नन्त निर्वाण का सुख है, वह भी धर्म से ही उत्पन्न होता है । सूक्ष्म रूप से दया, सत्य, स्रचौर्य स्नावर्य, स्नमूच्छी (परिग्रह त्याग) मुनियों का धर्म है स्नौर स्थूल रूप से उनका पालन गृहस्थों का धर्म है । गृहस्थों का धर्म दान, पूजा, तप तथा शील इस प्रकार चतुर्विध कहा गया है । यह धर्म भोग-त्याग स्वरूप है । सम्यग्दर्शन इस धर्म का मूल हे । उससे महान् ऋदि युक्त देवों की लक्ष्मी प्राप्त होती है । मुनि धर्म के द्वारा पुष्ट मोक्ष सुख प्राप्त होता है ।

जिनेन्द्रोऽिष जगौ धर्मः कार्यः सर्वसुखाकरः।
प्राणिभिः सर्वयत्नेन स्थितः प्राणिदयादिषु।।१०--४।।
सुखं देविनकायेषु मानुषेषु च यत्सुखं।
इंन्द्रियार्थसमृद्भूतं तत्सर्वं धर्मसंभवं।।५।।
कर्मक्षयसमृद्भू तमपवर्गसुखं च यत्।
ग्रात्माधीनमनंतं तद् धर्मादेवोपजायते।।६।।
दयासत्यमथास्तेयं ब्रह्मचर्यममूच्छंता।
सूक्ष्मतो यतिधर्मः स्यात्स्थूलतो गृहमेधिनां।
दानपूजातपः शीललक्षणश्च चतुविधः।
त्यागजश्चेव शारीरो धर्मो गृहनिषेविणां।।६।।
सम्यग्दर्शनमूलोऽयं महद्धिकसुरिश्यं।
ददाति यतिधर्मस्तु पुष्टो मोक्ष-सुखप्रदः।।६।।

# म्रबुद्धिपूर्वक ऋिया

तीर्थंकर के विहार के सम्बन्ध में यह प्रश्न किया जाता है

तीर्थंकर [ २४५

कि भगवान भव्य जीवों के सन्ताप दूर करने के लिये जो विहार करते हैं, उस समय उनके पैरों को उठाकर डग भरते हुए गमन को देखकर ऐसा प्रतीत होता है कि भगवान के इस प्रकार की किया का सद्भाव स्वीकार करना इच्छा के म्रस्तित्व का सन्देह उत्पन्न करता है।

समाधान:—मोहनीय कर्म का ग्रत्यन्त क्षय हो जाने से जिनेन्द्र भगवान की इच्छा का पूर्णतया ग्रभाव हो चुका है, फिर भी उनके शरीर में जो क्रिया होती है, वह ग्रबुद्धिपूर्वक स्वभाव से होती है। प्रवचनसार में कुन्दकुन्दस्वामी ने लिखा है कि:—

ठाण-णिसेज्ज-विहारा धम्मुवदेसो हि णियदयो तेसि । स्ररहंताणं काले मायाचारोस्व इच्छोणं ।।४४।।

श्ररहंत भगवान के श्ररहंत श्रवस्था में खड़े होना, पद्मासन से बैठना, विहार करना तथा धर्मोपदेश देना ये कार्य स्वभाव से ही पाए जाते हैं, जिस प्रकार स्त्रियों में माया का परिणाम स्वभाव से होता है। जिस प्रकार जिनेन्द्रदेव की दिव्यदेशना इच्छा के विना होती है इसी प्रकार उनके शरीर में खड़े रहना, बैठना तथा विहार करना रूप कार्य भी इच्छा के विना ही होते हैं।

## समवशरण में प्रभु का ग्रासन

समवशरण में विहार के पश्चात् भगवान खड्गासन में रहते हैं या उनके पद्मासन हो जाता है ?

समाधान :—समवशरण में भगवान पद्मासन से विराज-मान रहते हैं। हरिवंशपुराण में लिखा है कि महावीर भगवान के दर्शनार्थ चतुरङ्ग सेना समन्वित सम्राट श्रेणिक ने सिंहासन पर विराजमान वीर भगवान के दर्शन कर उनको प्रणाम किया था। इलोक में 'सिंहासनोपविष्टं' शब्द का ग्रर्थ है सिंहासन पर बैठे हुए। मूल-इलोक इस प्रकार है:—

सिंहासनोपविष्टं तं सेनया चतुरङ्गया । श्रेणिकोपि च संप्राप्तः प्रणनाम जिनेश्वरम् ।।२--७१।। इस प्रकरण में यह बात भी ज्ञातव्य है कि वीर भगवान ने कायोत्सर्ग ग्रासन से मोक्ष प्राप्त किया है। तिलोयपण्णत्ति में लिखा है:——

> उसहो य वास्युङ्जो णेमी पत्लंकबद्धया सिद्धा । काउस्सर्गण जिला सेसा मुस्ति समादण्णा ॥४—–१२१०॥

ऋषभनाथ भगवान, वासुपूज्यस्वामी तथा नेमिनाथ भगवान ने पत्यंकबद्ध ग्रासन से तथा शेष तीर्थंकरों ने कायोत्सर्ग ग्रासन से मोक्ष प्राप्त किया है।

शाँतिनाथपुराण में लिखा है कि समवशरण में शाँतिनाथ भगवान का पत्यंकासन था। कहा भी है:--

> श्रेष्ठ षष्ठोपवासेन धवले दशमीदिने । पौषमासि दिनस्यान्ते पत्यंकासनमास्थित :।।६२।। निर्ग्रन्थो नीरजो वीतिविघ्नो विश्वैकबांघवः । केवलज्ञान-साम्राज्यश्रिया शांतिमशिश्रियत् ।।६३।।

धर्मशर्माभ्युदय में लिखा है कि धर्मनाथ तीर्थंकर समवशरण में बैठे हुए थे। कहा भी है:——

> रत्नज्योतिर्भासुरे तत्र पीठे तिष्ठन् शुभ्रभामंडलस्थः । क्षीरांभोधेः सिच्यमानः पयोभिर्भूयो रेजे कांचनाद्राविवोर्ज्यः ।।२०—–६।।

तिलोयपण्णित्त के उपरोक्त कथन के प्रकाश में यह बात स्पष्ट हो जाती है कि धर्मनाथ, शाँतिनाथ तथा महावीर भगवान का मोक्ष कायोत्सर्ग ग्रासन से हुग्रा है, किन्तु समवशरण में वे पद्मासन से विराजमान थे। ग्रतएव केवलज्ञान होने पर समवशरण में तीर्थकर भगवान को पद्मासन मुद्रा में विराजमान मानना उचित है। सिंहासन रूप प्रातिहार्य ग्ररहंत भगवान के पाया जाता है; उस पर कायोत्सर्ग ग्रासन से रहने की कल्पना उचित नहीं दिखती है। एक बात यह भी विचारणीय है; कि द्वादश सभाग्रों में समस्त जीव बैठे रहें ग्रौर भगवान खड़े रहें, ऐसा मानने पर भक्त जीवों पर ग्रविनय का दोष

म्राए विना न रहेगा । तीन लोक के नाथ खड़े रहें म्रौर उनके चरणों के म्राराधक जीव बैठे रहें !

ज्ञानार्णव में पिडस्थ ध्यान के प्रकरण में सिंहासन पर पद्मासन से विराजमान जिनेन्द्रदेव के स्वरूप चितवन करने का कथन-ग्राया है। ग्रतः यह बात ग्रागम तथा युक्ति के ग्रनुकृल है कि समव-शरण में भगवान सिंहासन पर पद्मासन मुद्रा में से विराजमान रहते हैं। विहार में कायोत्सर्ग ग्रासन रहता है; उसके पश्चात् पद्मासन हो जाता है। ग्रासन में परिवर्तन मानने में कोई बाधा नहीं प्रतीत होती।

ग्रादिनाथ भगवान की ग्रायु चौरासी लाख पूर्व प्रमाण थी। उसमें बीस लाख पूर्व कुमारकाल के, त्रेसठ लाख पूर्व राज्यकाल के, एक हजार वर्ष तपश्चरण के तथा एक सहस्र वर्ष एवं चौदह दिन कम कम एक लाख वर्ष पूर्व विहार के थे। चौंदह दिन योगनिरोधके थे।

#### कैलाशगिरि पर स्रागमन

भगवान को सिद्धालय प्राप्त करने में जब चौदह दिन शेष रहे, तब वे प्रभु कैलाशगिरि एर ग्रा गए। कैलाशपर्वत पर प्रभु पद्मासन से विराजमान हुए।

#### विविध स्वप्त-दर्शन

जिस दिन योग निरोधकर भगवान कैलाशगिरि (ऋष्टापद पर्वत) पर विराजमान हुए, उस दिन भरत चक्रवर्ती ने स्वप्न में देखाः—

तदा भरतराजेन्द्रो महामंदरभूधरं। स्राप्नाग्भारं व्यलोकिष्ट स्वप्ने दैर्ध्येण संस्थितं।।४७--३२२।।

महा मंदराचल (सुमेरु पर्वत) वृद्धि को प्राप्त होता हुग्रा प्राग्भार पृथ्वी (सिद्ध-लोक) तक पहुँच गया है। भरत-पुत्र युवराज अर्ककीर्ति ने स्वप्न में देखा, एक महौषिष का वृक्ष स्वर्ग से ग्राया था। मनुष्य का जन्म-रोग नष्टकर वह पुनः स्वर्ग में चला गया। गृहपितरत्न ने देखा कि एक कल्पवृक्ष लोगों को मनोवाँछित पदार्थ देता था, ग्रब वह कल्पद्रुम स्वर्गप्राप्ति के लिए तत्पर है। चक्रवर्ती के प्रमुख मन्त्री ने देखा कि एक रत्नदीप जीवों को त्न देने के पश्चात् ग्राकाश में जाने के लिए उद्यत हो रहा है। सेनापित ने देखा, एक सिंह वज्र के पिंजरे को तोड़कर कैलाश पर्वत को उल्लंघन करने को लिए तैयार हुग्रा है। जयकुमार के पुत्र ध्रनंतवीर्य देखा कि त्रिलोक को प्रकाश करता हुग्रा तारकेश्वर ग्रथीत् चन्द्रमा ताराग्रों सहित जा रहा है।

> चक्रवर्ती की पट्टरानी सुभद्रा का स्वप्न था :---यशस्वती-सुनंदाभ्यां सार्घ शक्र-मनःप्रिया। शोचंतीश्चिरमद्राक्षीत् सुभद्रा स्वप्नगोचरा।।३३०।।

वृषभदेव भगवान की रानी यशस्वती ग्रौर सुनन्दा के साथ शक्त ग्रर्थात् इन्द्र की मनःप्रिया ग्रर्थात् महादेवी (इन्द्राणी) बहुत काल पर्यन्त शोक कर रही है।

#### स्वप्न-फल

इन स्वप्नों का फल पुरोहित ने यह बताया:— कर्माणि हत्वा निर्मूलं मुनिभिर्बहुभिः समं। पुरोः सर्वेपि शंसंति स्वप्नाः स्वगिप्रगामितां।।३३३।।

ये समस्त स्वप्न यह सूचित करते हैं कि भगवान वृषभदेव समस्त कर्मों का निर्मूल नाशकर ग्रनेक मुनियों के साथ मोक्ष पधारेंगे।

#### श्रानन्द द्वारा समाचार

इतने में ग्रानन्द नाम के व्यक्ति ने चक्रवर्ती भरतेश्वर को भगवान का सर्व वृत्तान्त बताया कि :---

> घ्वनौ भगवता दिव्ये संहते मुकुलीभवत् । कराम्बुजा सभा जाता पूष्णीव सरसीत्यसौ ॥३३५॥

#### दिव्यध्वनि का निरोध

भगवान की दिव्यध्विन का खिरना स्रव बन्द हो गया है, इससे सूर्य ग्रस्त के समय जैसे सरोवर के कमल मुकुलित हो जाते हैं उसी प्रकार सब सभा हाथ जोड़े हुए मुकुलित हो रही है।

#### कैलाश पर भरतराज

इस समाचार को सुनते ही भरत चक्रवर्ती तत्काल कैलाश पर्वत पर पहुँचे, उनकी तीन परिक्रमा करके स्तुति की ।

> महामह-महापूजां भक्त्या निर्वर्तदन्त्वयं। चतुर्वशदिनान्येवं भगवंतमसेवत्।।३३७।।

चक्रवर्ती ने महामह नाम की महान पूजा भिवतपूर्वक स्वयं की तथा चौदह दिन पर्यन्त भगवान की सेवा की।

यहाँ यह बात विशेष रूप से ध्यान देने योग्य है, कि सर्व सामग्री का सिन्नधान होते हुए भी ग्रादिनाथ जिनेन्द्र की लोककल्याण निमित्त खिरने वाली दिन्य वाणी दन्द हो गई, वयोंकि क्षण-क्षण में विशेष विशुद्धता को प्राप्त करने वाले इन प्रभु की शुद्धोपयोग रूप ग्राप्त ग्रत्यधिक प्रज्वलित हो गई है ग्रौर ग्रब उसमें ग्रघातिया कर्मों को भी स्वाहा करने की तैयारी ग्रात्मयज्ञ के कर्ता जिनेन्द्र ने की है। प्रारम्भ में निर्दयता पूर्वक पाप कर्मों को नष्ट किया था ग्रौर ग्रब शुभ भावों द्वारा बाँधी गई पुण्य प्रकृतियों का भी शुद्ध भावरूपी तीक्षण तलवार के द्वारा ध्वंस का कार्य शीघ्र ग्रारम्भ होने वाला है। संसार के जीवों की ग्रपक्षा प्रिय ग्रौर पूज्य मानी गई तीर्थंकर प्रकृति तक ग्रब इन वीतराग प्रभु को सर्वथा क्षययोग्य लगती है, क्योंकि ऐसा कोई भी कर्म का उदय नहीं है, जो सिद्ध पदवी के प्राप्त करने में विघ्नरूप न हो। पंचाध्यायी में लिखा है:—

निह कर्मोदयः कश्चित् जन्तोर्यः स्यात् मुखावहः । सर्वस्य कर्मणस्तत्र वैलक्षप्यात् स्वरूपतः ।।२--२५०।। २५० ] तीर्थंकर

ऐसा कोई भी कर्म का उदय नहीं है जो श्रात्मा को श्रानन्द प्रदान करें, क्योंकि सभी कर्म का उदय श्रात्मस्वरूप से विपरीत स्वभाव वाला है। इस कथन के प्रकाश में यह बात सिद्ध होती है कि स्वभाव परिणित की उपलब्धि में बाधक तथा विभाव परिणित के कारण होने से सभी कर्म त्यागने योग्य हैं। सुवर्णवर्ण के सर्प द्वारा दंश प्राप्त व्यक्ति उसी प्रकार मृत्यु के मुख में प्रवेश करता है, जिस प्रकार श्याम सर्पराज के द्वारा काटा गया व्यक्ति भी प्राणों का त्याग करता है। इसलिए शुद्धोपयोगी ऋषिराज ऋषभदेव तीर्थंकर ने दिव्य उपदेश देना बन्द कर दिया है। जितना कहना था, सब कह चुके। श्रन्य जीवों के उपकार हेतु यदि भगवान लगे रहें, तो वे सिद्धि वधू के स्वामी नहीं बन सकेंगे, इसलिए श्रव भगवान पूर्ण निर्मलता सम्पादन के श्रेष्ठ उद्योग में संलग्न हैं।

#### योग-निरोधकाल

श्चन्य तीर्थंकरों के योगनिरोध का समय एक माह पर्यंत कहा गया है, इतना विशेष है कि वर्धमान भगवान ने जीवन के दो दिन शेष रहने पर योगनिरोध श्चारंभ किया था। यही बात निर्वाण भिक्त में इस प्रकार कही गई है:——

> म्राद्यश्चतुर्दशदिनैविनिवृत्त-योगः षञ्जेन निष्ठितकृतिजिनवर्धमानः ! शेषाविधूतघनकर्मनिबद्धपाशाः मासेन ते यतिवरास्त्वभवन्वियोगाः ॥२६॥

ऋषभनाथ भगवान ने मन, वचन, काय के निरोध का कार्य चौदह दिन पूर्व किया था तथा वर्धमान जिनने दो दिन पूर्व योगनिरोध किया । घनकर्म राशि के बंधन को दूर करने वाले बाईस तीर्थंकरों ने एक माह पूर्व मन, वचन, काय की बाह्य किया का निरोध प्रारंभ किया था।

ि २५१

### समुद्घात-क्रिया

हरिवंशपुराण में लिखा है जिस समय केवली की श्रायु श्रंतर्मुहूर्त मात्र रह जाती है श्रीर गोत्र श्रादि श्रघातिया कर्मों की स्थित भी श्रायु के बराबर रहती है, उस समय सूक्ष्म-क्रिया-प्रतिपाति नाम का तीसरा शुक्ल ध्यान होता है। यह मन, वचन, काय की स्थूल क्रिया के नाश होने पर उस समय होता है जब स्वभाव से ही काय सम्बंधी सूक्ष्मिक्रया का श्रवलंबन होता है।

श्रंतर्म्हर्तशेषायुः स यदा भवती द्वरः।
तत्तु त्यस्थितिवद्यादित्रितयःच तदा पुनः।।५६--६१।
समस्तं वाग्मनीयोगं काययोगं च बादरं।
प्रहाप्यालंडय सूक्ष्मं तु काययोगं स्वभावतः।।७०।।
तृतीयं शुक्लसामान्यात्प्रथमं तु विशेषतः।
सूक्ष्मिक्षयाप्रतीपाति-ध्यानमास्कंतुमहिति।।७१।।

तत्वार्थराजवातिक में स्रकलक स्वामी ने लिखा है; जब संयोग केवली की स्रायु स्रंतर्मुहूर्त प्रमाण रहती है स्रौर शेष वेदनीय, नाम तथा गोत्र इन कर्मत्रय की स्थित स्रधिक रहती है, उस समय स्रात्म उपयोग के स्रतिशययुक्त साम्य भाव समन्वित विशेष परिणाम सहित महासंवर वाला शीघ्र कर्मक्षय करने में समर्थ योगी शेष कर्मरूपी रेणु के विनाश करने की शक्ति युक्त स्वभाव से दंड, कपाट, प्रतर, तथा लोक पूरण रूप स्रात्म प्रदेशों का चार समय में विस्तार करके पश्चात् उतने ही समयों में विस्तृत स्रात्म प्रदेशों को संकुचित करता हुस्रा चारों कर्मों की स्थिति-विशेष को एक बराबर करके पूर्व शरीर बराबर परिमाण को धारण करके सूक्ष्म काययोग को धारण करता हुस्रा सूक्ष्म-किया-प्रतिपाति नाम के ध्यान को करता है। मूलग्रंथ के शब्द इस प्रकार हैं:—"यदा पुनरंतर्मुहूर्तशेषायुष्कस्तोऽधिक-स्थितिविशेषकर्मत्र्यो भवति योगी, तदात्मोपयोगातिशयस्य सामा-ियकसहायस्य विशिष्टकरणस्य महासंवरस्य लघुकर्मपरिपाचनस्य शेषकर्मरेणु-परिशातनशक्ति - स्वाभाव्यात् दंड - कपाट - प्रतर - लोक-

२५२ ] तीर्थकर

पूरणानि स्वात्मप्रदेश-विसर्पणतश्चतुभिः समयैः कृत्वा पुनरिप ताविद्भिरेव समयैः समुपहृत-प्रदेश-विसरणः समी-कृत-स्थितिविशेष-कर्मचतुष्टयः पूर्वशरीरपरिमाणो भूत्वा सूक्ष्मकाययोगेन सूक्ष्म-क्रिया-प्रतिपातिष्यानं ध्यायित' (पृष्ठ ३५६, ग्रध्याय ६ सूत्र ४४)।

महापुराण में लिखा है:-स हि योगनिरोधार्थं उद्यतः केवली जिनः।
समृद्यात-विधि पूर्वं भ्राविः कुर्यान्निसर्गतः।।२१-१८६।।

स्नातक केवली भगवान जब योगों का निरोध करने के लिए तत्पर होते हैं, तब वे उसके पूर्व ही स्वभाव से समुद्धात की विधि करते हैं।

समुद्घात विधि का स्पष्टीकरण इस प्रकार है:—पहले समय में उनके केवल ग्रात्म प्रदेश चौदह राजू ऊंचे दंड के ग्राकार होते हैं। दूसरे समय में कपाट ग्रर्थात् दरवाजे के ग्राकार को धारण करते हैं। तृतीय समय में प्रतर रूप होते हैं। चौथे समय में समस्त लोक में व्याप्त हो जाते हैं। इस प्रकार वे जिनेन्द्र चार समय में समस्त लोका-काश को व्याप्त कर स्थित होते हैं।

#### ग्रात्मा की लोक-व्यापकता

इस प्रसंग में यह बात ध्यान देने योग्य है कि ब्रह्मवादी ब्रह्म को संपूर्ण जगत् में व्याप्त मानता है। जैन दृष्टि से उसका कथन सयोगी-जिनके लोकपूरण समुद्घात काल में सत्य चरितार्थ होता है, क्योंकि लोकपूरण की ग्रवस्था में उन जिनेन्द्र परमात्मा के ग्रात्म प्रदेश समस्त लोक में विस्तारवश व्याप्त होते हैं। ब्रह्मवादी सदा ब्रह्म को लोकव्यापी कहता है, इससे उसका कथन ग्रयथार्थ हो जाता है।

लोकपूरण समुद्घात के ग्रनंतर ग्रात्म-प्रदेश पुनः प्रतर रूपता को दूसरे समय में धारण करते हैं। तीसरे समय में कपाट रूप होते हैं तथा चौथेलसमय में दंड रूप होते हैं ग्रौर पूर्व शरीराकार हो

जाते हैं। समृद्घात किया में विस्तार में चार समय तथा संकोच में चार समय ग्रथीत् समस्त ग्राठ समय लगते हैं। लोकपूरण समृद्घात के समय ग्रातमा से प्रदेश सिद्धालय का स्पर्श करते हैं; नरक की भूमि का भी स्पर्श करते हैं तथा उन ग्राकाश के प्रदेशों का भी स्पर्श करते हैं जिन का पंचपरावर्तन रूप संसार में परिभ्रमण करते समय इस जीव ने चौरासी लक्ष योनियों को घारण कर ग्रपने शरीर की निवास भूमि बनाया था। ग्रनंतानंत जीवों के भीतर भी यह योगी समा जाता है। इस कार्य के द्वारा सयोगी-जिन कर्मों की स्थित में विषमता दूर करके उनकी ग्रायु कर्म के बराबर शीघ्र बनाते हैं। जिस प्रकार गीले वस्त्र को ऊँचा नीचा, ग्राड़ा तिरछा करके हिलाने से वह शीघ्र सूखता है, इसी प्रकार की किया द्वारा योगी कर्मों की स्थित तथा ग्रशुभ कर्मों की ग्रनुभाग शक्ति का खंडन करता है।

### प्रिय उत्प्रेक्षा

लोकपूरण समुद्घात किया क विषय म यह कल्पना करना प्रिय लगता है, कि समता भाव के स्वामी जिनेन्द्र सदा के लिए ग्रपने घर सिद्धालय में जा रहे हैं, इससे वे बैर विरोध छोड़कर बिना संकोच छोटे बड़े सब से भेंट करते हुए, मिलते हुए मोक्ष जाने को तैयार हो रहे हैं।

महापुराण में लिखा है:——
तत्राघातिस्थितेर्भागान् श्रसंस्येयाश्चिहःत्यसौ।
श्रनुभागस्य चानंतान् भागानशुभकर्मणाम्।।२१--१६३।।

उस समय वे भगवान ग्रघातिया कर्मों की स्थिति के ग्रसंख्यात भागों को विनष्ट करते हैं। इसी प्रकार ग्रशुभ कर्मों के ग्रनुभाग के ग्रनंत भागों को नष्ट करते हैं।

### भगवान की महत्वपूर्ण साधना

इस प्रसंग में यह बात ध्यान देने योग्य है कि क्षीणकषाय गुणस्थानवर्ती निर्ग्रन्थ ने एकत्व-वितर्क-ग्रवीचाररूप द्वितीय शुक्ल ध्यान के द्वारा केवलज्ञान की विभूति प्राप्त की थी। राजवार्तिक में केवली भगवान के लिए इन विशेषणों का प्रयोग किया गया है, "एकत्व-वितर्क-शुक्लध्यान-वैश्वानर-निर्दग्धघातिकर्मेन्धनः, प्रज्वलितकेवल-ज्ञान-गभस्तिमंडलः" (पृ० ३५६) ग्रर्थात् एकत्व-वितर्क नामक शुक्ल-ध्यान रूप ग्रग्नि के द्वारा घातिया कर्मरूपी ईन्धन का नाश करने वाले तथा प्रज्वलित केवलज्ञान रूपी सूर्ययुक्त केवली भगवान हैं।

#### प्रश्न

शुक्ल घ्यान का तृतीय भेद उस समय होता है, जब ग्रायु कर्म के क्षय के लिए ग्रंतर्मुहूर्त काल शेष रहता है; ग्रतएव प्रश्न होता है कि ग्राठ वर्ष कुछ ग्रधिक काल में केवली बनकर एक कोटि पूर्व काल में से किचित् न्यून काल छोड़कर शेष काल पर्यन्त कौनसा घ्यान रहता है?

#### समाधान

परमार्थ दृष्टि से 'एकाग्र-चिंता-निरोधो ध्यानं' यह लक्षण सर्वज्ञ भगवान में नहीं पाया जाता है। ग्रात्म स्वरूप में प्रतिष्टित होते हुए भी ज्ञानावरण के क्षय होने से वे त्रिकालज्ञ भी हैं, ग्रतः उनके एकाग्रता का कथन किस प्रकार सिद्ध होगा? चिंता का भी उनके ग्रभाव है। "चिंता ग्रंतः करणवृत्तिः"-ग्रंतः करण ग्रर्थात् क्षयोपशमात्मक भाव-मन की विशेष वृत्ति चिंता है। क्षायिक केवलज्ञान होने से क्षयोपशम रूप चित्तवृत्ति का सद्भाव ही नहीं है, तब उसका निरोध कैंसे बनेगा? इस ग्रपेक्षा से केवली भगवान के ध्यान नहीं है।

इस कथन पर पुनः शंका उत्पन्न होती है कि स्रागम में केवली के दो शुक्ल ध्यान क्यों कहे गए हैं ? तीर्थंकर [ २५५

#### समाधान

केवली भगवान के उपचार से ध्यान कहे गए हैं। राजवार्तिक में "एकादशिजने" सूत्र की टीका में अकलंकस्वामी लिखते हैं, केवली भगवान में एकादश परीषह उपचार से पाई जाती हैं। इस विषय के स्पष्टीकरण हेतु आचार्य लिखते हैं——"यथा निरवशेषनिरस्तज्ञानावरणे परिपूर्णज्ञाने एकाग्रिचिता-निरोधाभावेपि कर्मरजो-विधूननफल-संभवात् ध्यानोपचारः तथा क्षुधादि-वेदनाभावपरीषहाऽऽभावेपि वेदनीयकर्मोदयद्रव्यपरीषहसद्भावात् एकादशिजने संतीति उपचारो युक्तः" (पृष्ठ ३३८, राजवार्तिक)—जिस प्रकार ज्ञानावरण कर्म के पूर्ण क्षय होने से केवलज्ञान के उत्पन्न होने पर एकाग्र चिता-निरोध रूप ध्यान के ग्रभाव होने पर भी कर्मरज के विनाशरूप फल को देखकर ध्यान का उपचार किया जाता है, उसी प्रकार क्षुधा, तृषादि की वेदनारूप भाव परीषह के ग्रभाव होते हुए भी वेदनीय कर्मोदय द्रव्यरूप कारणात्मक परीषह के सद्भाव होने से जिन भगवान में एकादश परीषह होती हैं, ऐसा उपचार किया जाता है।

उपरोक्त विवेचन से यह स्पष्ट है कि केवली भगवान के आयु कर्ग की अंतर्मुहूर्त प्रमाण स्थिति शेष रहने के पूर्व ध्यान का सद्भाव नहीं कहा गया है, इसी कारण धवलाटीका में सयोगी जिनके विषय में लिखा है— सयोगिकेवली ण किंचि कम्मं खवेदि" (पृष्ठ २२३, भाग १)—सयोगी केवली किसी कर्म का क्षय नहीं करते हैं। कर्मक्षपण कार्य का अभाव रहने से सयोगी जिन के ध्यान का अभाव है। इतना विशेष है कि अयोगी केवली होने के पूर्व सयोगी जिन अधातिरूप कर्मों की स्थिति के असंख्यात भागों को नष्ट करते हैं तथा अशुभ कर्मों के अनुभाग को नष्ट करते हैं। उस समय उनके सूक्ष्म-क्रिया-प्रतिपाति शुक्लध्यान की पात्र उत्पन्न होती है।

# बो स्राचार्य परंपराएँ

इस भ्रवस्थावाली सभी भ्रात्माएँ समुद्घात करती हैं, ऐसा

२५६ ] तीर्थंकर

य्राचार्य यतिवृषभ का य्रभिप्राय है । धवलाटीका में लिखा है---"यति-वृषभोपदेशात् सर्वाघातिकर्मणां क्षीणकषायचरमसमये स्थितेः साम्या-भावात् सर्वेषि कृतसमुद्धाताः सन्तो निवृत्तिमुपढौकन्ते"---ग्राचार्य यतिवृषभ के उपदेशानुसार क्षीणकषाय-गुणस्थान के चरम समय में सम्पूर्ण भ्रघातिया कर्मों की स्थिति में समानता का भ्रभाव होने से सभी केवली समुद्घातपूर्वक ही मोक्ष प्राप्त करते हैं। स्रागे यह भी कथन किया गया है---''येषामाचार्याणां लोकव्यापि-केवलिषु विंशति-संख्यानियमस्तेषां मतेन केचित्समृद्घातयंति, केचिन्न समृद्घातयंति । के न समुदचातयंति ? येषां संसृतिव्यक्तिः कर्मेस्थित्या समाना, ते न समुद्धातयंति, शेषाः समुद्धातयंति'' (पृष्ठ ३०२, भाग १) -- जिन म्राचार्यों ने लोकपूरण समुद्घात करनेवाले केवलियों की संख्या नियम-रूप से बीस मानी है, उनके ग्रभिप्रायानुसार कोई जीव समुद्घात करते हैं स्रौर कोई समुद्घात नहीं करते हैं । कौन स्रात्माएँ समुद्घात नहीं करती हैं ? जिनके संसृति की व्यक्ति ग्रर्थात् संसार में रहने का काल, जिसे ग्रायु कर्म के नाम से कहते हैं, उस ग्रायु की नाम, गोत्र तथा वेदनीय कर्मों के समान स्थिति है, वे केवली समुद्घात नहीं करते हैं, शेष केवली समुद्घात करते हैं।

### ग्रन्तिम शक्लध्यान

समुच्छिन्न-िकया-िनवृत्ति अथवा व्युपरत-िकया-िनवृत्ति ध्यान के होने पर प्राणापान अर्थात् श्वासोच्छ्वास का गमनागमन कार्य रुक जाता है। समस्त काय, वचन तथा मनोयोग निमित्त से उत्पन्न सम्पूर्ण प्रदेशों का परिस्पंद बन्द हो जाता है। उस ध्यान के होने पर परिपूर्ण संवर होता है। उस समय अठारह हजार शील के भेदों का पूर्ण स्वामित्व प्राप्त होता है। चौरासी लाख उत्तर गुणों की पूर्णता भी प्राप्त होती है।

सम्यग्दर्शन का श्रेष्ठ भेद परमावगाढ़ सम्यक्तव तो तेरहवें गुणस्थान में प्राप्त हो गया था। ज्ञानावरण का क्षय होने से सम्यग्ज्ञान की भी पूर्णता हो चुकी थी, किर किंचित् न्यूम एक कोटि पूर्व काल प्रमाण परिनिर्वाण ग्रवस्था की उपलब्धि न होने का कारण परिपूर्ण चिरत्र में कुछ कमी है। ग्रयोगी जिन होते ही वह गुष्तित्रय का स्वामी हो जाता है। उस त्रिगुष्ति के प्रसाद से ग्रयोगी जिन के उपान्त्य समय में ग्रथीत् ग्रन्त के दो समयों में से प्रथम समय में साता-ग्रसाता वेदनीय में से ग्रनुदय रूप एक वेदनीय की प्रकृति, देवगित, ग्रौदारिक वैक्रियिक, ग्राहारक, तैजस, कार्माण ये पाँच शरीर, पाँच संघात, पाँच बंधन, तीन ग्राँगोपांगा, छह सहनन, छह संस्थान, पाँच वर्ण, पाँच रस, ग्राठ स्पर्श, दो गंध, देवगत्यानुपूर्वी, ग्रगुरुलघु, उच्छवास, परघात, उपघात, विहायोगित-युगल, प्रत्येक, ग्रयपांप्त, स्थिर, ग्रस्थर, शुभ, ग्रश्नुभ, दुर्भग, स्वरयुगल, ग्रनादेय, ग्रयशःकीर्ति, निर्माण तथा नीच गोत्र इन बहत्तर प्रकृतियों का नाश होता है।

### कार्य-समयसार रुप परिरामन

त्रंत समय में वेदनीय की शेष बची हुई एक प्रकृति, मनुष्यगित, मनुष्यायु तथा मनुष्यगत्यानुपूर्वी, पंचेन्द्रिय जाति, त्रस, बादर, पर्याप्त, सुभग, ग्रादेय, उच्चगोत्र, यशस्कीर्ति ये बारह तथा तेरहवीं तीर्थंकर प्रकृति का भी क्षय करके 'ग्र इ उ ऋ लृ' इन पंचलघु ग्रक्षरों में लगने वाले ग्रत्पकाल के भीतर वे ग्रयोगी जिन ग्रात्मविकास की चरम ग्रवस्था सिद्ध पदवी को प्राप्त करते हैं। मुनिदीक्षा लेते समय इन तीर्थंकर भगवान ने सिद्धों को प्रणाम किया था। ग्रव ये सिद्ध परमात्मा बन गए। ये समस्त विभाव-विमुक्त हो कार्य-समयसार रूप परिणत हो गए। ग्रव ये कृतकृत्य हो गए।

### निर्वाग की वेला

महापुराण में लिखा है कि ऋषभदेव भगवान ने माघकृष्णा चतुर्दशी को सूर्योदय की वेला में पूर्वाकिमुख हो "प्राप्तपत्यंक":— पत्यंकासन को धारणकर कर्मों का ताश किया:— शरीरत्रितयापाये प्राप्य सिद्धत्वपर्ययं। निजाष्टगुणसंपूर्णः क्षणावाप्त-तनुवातकः॥४७—–३४१॥

ऋषभनाथ भगवान ने श्रौदारिक, तैजस तथा कार्माण इन तीनों शरीरों का नाशकर श्रात्मा के श्रष्ट गुणों से परिपूर्ण सिद्धत्व पर्याय प्राप्त करके क्षणमात्र में लोक के श्रग्रभाग में पहुँचकर तनुवात वलय के श्रंत को प्राप्त किया।

श्रब ये तीर्थंकर भगवान सिद्ध वन जाने से समस्त विकल्पों से विमुक्त हो गए । ज्ञान नेत्रों से इनका दर्शन करने पर जो स्वरूप ज्ञात होता है, उसे महापुराण में इन शब्दों द्वारा व्यक्त किया गया है ।

नित्यो निरंजनः किचिद्नो देहादमूर्तिभाक्।

स्थितः स्वसुखसाद्भूतः पश्यन्विश्वमनारतम् ।।४७---३४२।।

श्रव ये सिद्ध भगवान नित्य, निरंजन, श्रंतिम शरीर से किंचित् न्यूनाकार युक्त श्रमूर्त, श्रात्मा से उत्पन्न स्वाभाविक श्रानन्द का रस पान करने वाले तथा संपूर्ण विश्व का निरन्तर श्रवलोकन करने वाले हो गए।

त्राज भगवान की श्रेष्ठ साधना परिपूर्ण हुई । दीक्षा लेते समय उन्होंने "सिद्धं नमः" कहकर श्रपने प्राप्तव्य रूप में सिद्धों को निश्चित किया था । श्रात्म-पुरुषार्थं के प्रताप से उन्होंने परम पुरुषार्थं मोक्ष को प्राप्त किया । इस मोक्ष के लिए इन प्रभु ने श्रनेक भवों में महान् प्रयत्न किए थे । श्राज वे जीवन के श्रंतिम लक्ष्य-बिंदु पर पहुँच गए । पहले उनके श्रंतकरण में निर्वाण प्राप्ति की प्रबल पिपासा पैदा हुई थी; पश्चात् मुक्ति के समीप श्राने पर उन्होंने मोक्ष की इच्छा का भी परित्याग किया था ।

मुक्ति की प्राप्ति के लिए निर्वाण की इच्छा भी त्याज्य मानी गई है। ग्रकलंक स्वामी ने स्वरूप सम्बोधन में कहा है:—
मोक्षेपि यस्य नाकांक्षा स मोक्षमिषणच्छति।
इत्युक्तत्वात् हितान्वेषी कांक्षां न क्वापि योजयेत्।।२१।।

जिसके मुक्ति की ग्रिभिलाषा भी नहीं है, वह मोक्ष को प्राप्त करता है। इस कारण हित चाहने वाले को किसी भी पदार्थ की इच्छा नहीं करनी चाहिए।

# सिद्ध कथंचित् ग्रमुक्त हैं

भगवान मुक्त हो गए, किन्तु स्रनेकांत तत्वज्ञान के मर्मज्ञ स्राचार्य स्रकलंकदेव भगवान को 'स्रमुक्त' कहते हुए उनको किसी दृष्टि से मुक्त स्रौर किसी से स्रमुक्त प्रतिपादन करते हैं। वे कहते हैं:—

> मुक्तांऽमुक्तंकरूपो यः कर्मभिः संविदादिना। ग्रक्षयं परमात्मानं ज्ञानमूर्ति नमामि तम्।।१।।

जो कर्मों से रहित होने के कारण मुक्त हैं तथा ज्ञानादि श्रात्म गुणों के सद्भाव युक्त होने से उनसे श्रमुक्त हैं, श्रतः जो कथंचित् मुक्त श्रौर कथंचित् श्रमुक्त हैं, उन ज्ञानमूर्ति, क्षयरहित सिद्ध परमात्मा को मैं प्रणाम करता हूँ।

#### ग्रात्मदेव की पदवी

श्रव वृषभनाथ भगवान शरीर से मुक्त होने से वृषभनाथ नहीं रहे। माता मरुदेवी के उदर से जिस शरीर युक्त श्रात्मा का जन्म हुग्रा था, उसे ही ऋषभनाथ भगवान यह पूज्य नाम प्राप्त हुग्रा था। निर्वाण जाते समय वह शरीर यहाँ ही कैलाशिगरि पर रह गया। श्रव श्रात्मदेव श्रनंत सिद्धोंके साथ विराजमान हो गए। उनका संसरण श्रर्थात् चौरासी लाख योनियों में भ्रमण का कार्य समाप्त हो गया। विभाव विमुक्त हो, वे स्वभाव में श्रा गए। श्रव वे सचमुच में श्रपने श्रात्म-भवन के श्रिधवासी हो गए। व्यवहार दृष्टि से हम उनको ऋषभनाथ, तथा उनके पश्चात्वर्ती तीर्थंकरों को ग्रजितनाथ श्रादि के रूप में कहते हैं, प्रणाम करते हैं श्रौर उनका गुण चितवन भी करते हैं, किन्तु परमार्थ रूप में उन नामों की वाच्यता से वे श्रतीत हो गए। श्रव वे शुद्ध परमात्मा हैं। श्रव वे श्रात्मदेव हैं।

'णमो सिद्धाणं'

# निर्वाग्र कल्याग्रक

भगवान जिनेन्द्र ने समस्त कर्मों का नाश करके असिद्धत्व रूप श्रौदियिक भाव विरिहित सिद्ध पर्याय को मुक्त होने पर प्राप्त किया है। ग्रयोग केवली की ग्रवस्था में भी ग्रसिद्धत्व भाव था। राज-वार्तिक में कहा है "कर्मोदय-सामान्यापेक्षो ग्रसिद्धः। सयोगकेवल्य-पोगिकेविलनोरघातिकर्मोदयापेक्षः" (पृ० ७६)। कर्मोदय सामान्य नी ग्रपेक्षा यह ग्रसिद्धत्वभाव होता है। सयोग केवली तथा गयोग केवली के भी ग्रघातिया-कर्मोदय की ग्रपेक्षा यह श्रसिद्धत्व माना गया है।

त्रागम में संपूर्ण जगत् को पुरुषाकृति सदृश माना है। उसमें सिद्ध परमेष्टी की त्रिभुवन के मस्तक पर स्रवस्थित मुकुट समान बताया है। कहा भी है "तिहुयण-सिर-सेहरया सिद्धां भड़ारया पसीयंतु" त्रिलोक के शिखर पर मुकुट समान विराजमान सिद्ध भट्टारक प्रसन्न होवें (धवलाटीका, वेदना खण्ड)।

#### सिद्धालय का स्वरूप

अनंतानंत सिद्धों ने घुव, अचल तथा अनुपम गित को प्राप्त कर जिस स्थान को अपने चिरिनवास योग्य बनाया है, उसके विषय में तिलोयपण्णित्त में इस प्रकार कथन किया गया है:—

सर्वार्थिसिद्धि इंद्रक विमान के ध्वजदण्ड से द्वादश योजन मात्र ऊपर जाकर ग्राठवीं पृथ्वी स्थित है। उसके उपरिम ग्रौर ग्रध स्तन तल में से प्रत्येक का विस्तार पूर्व पृश्चिम में रूप से रहित एक राजू है। वेत्रासन के सदृश वह पृथिवी उत्तर-दक्षिए। भाग में कुछ कम सात राजू लम्बी तथा ग्राठ योजन बाहुल्य वाली है—-"दिक्खण-उत्तर

( २६० )

भाए दीहा किचूण-सत्तरज्जूओ"। यह पृथिवी घनोदिध, घनवात स्रौर तनुवात इन वायुद्यों से युक्त है। इनमें प्रत्येक वायु का बाहुल्य बीस हजार योजन प्रमाण है (८, ६५४, ति० प०)।

इसके बहुमध्य भाग में चाँदी तथा सुवर्ण समान ग्रौर नाना रत्नों से परिपूर्ण ईषत्प्राग्भार नाम का क्षेत्र है।

एदाए बहुमज्झे खेलं णामेण ईसिपब्भारं । श्रक्जुण-सुवण्ण-सरिसं णाणा-रयणेहि परिपुःणं ॥ =--६५६॥

यह क्षेत्र उत्तान अर्थात् उर्घ्वमुख युक्त धवल छत्र के समान आकार से सुन्दर और पैतालीस लाख योजन प्रमाण विस्तार से युक्त है। उसका मध्य बाहुल्य अष्टयोजन और अंत में एक अंगुल मात्र है। अष्टमभूमि में स्थित सिद्धक्षेत्र की परिधि मनुष्य क्षेत्र की परिधि के समान है। (गाथा ६५२ से ६५८ पृ० ८६४)

तिलोयपण्णत्ति में ग्राठवीं पृथ्वी को 'ईषत्-प्राग्भारा' नाम नहीं दिया गया है। उस पृथ्वी के मध्य में स्थित निर्वाण क्षेत्र को ईषत् प्राग्भार संज्ञा प्रदान की गई है, किन्तु त्रिलोकसार में ग्रष्टम पृथ्वी को ईषत् प्राग्भारा कहा है।

त्रिभुवनमूर्धारूढ़ा ईषत्-प्राग्भारा घराष्टमी रूंद्रा। दोर्घा एकसप्तरज्जू श्रष्टयोजन-प्रमित-बाहल्या ॥५५६॥

त्रिलोक के शिखर पर स्थित ईषत् प्राग्भारा नाम की ग्राठवीं पृथ्वी है । वह एक राजू चौड़ी तथा सात राजू लम्बी ग्रौर ग्राठ योजन प्रमाण बाहुल्य युक्त है ।

उस पृथ्वी के मध्य में जो सिद्ध क्षेत्र छत्राकार कहा है उसका वर्ण चाँदी का बताया है :---(१)

> तन्मध्य रूप्यमयं छत्राकारं मनुष्यमहीन्यासं। सिद्धक्षेत्रं मध्येष्टवेधक्रमहीनं बाहुत्यम्।।५५७।।

<sup>(</sup>१) धवल वर्ण युक्त प्रदेश में महाधवल परणित परिणत परमात्माओं का निवास पूर्णतया सुसंगत प्रतीत होता है।

उस ईषत् प्राग्भारा पृथ्वी के मध्य में चाँदीमय छत्राकार पैतालीस ताख योजन प्रमाण मनुष्य क्षेत्र के बराबर विस्तार वाला सिद्ध क्षेत्र है। उसका बाहुत्य ग्रर्थात् मोटाई मध्य में ग्राठ योजन प्रमाण है ग्रौर ग्रन्यत्र वह कम-कम से हीन होती गई है —

> उत्तानस्थितमते पात्रमिव तनु तदुपरि तनुवाते । ऋष्टगुणाढ्या सिद्धाः तिष्ठंति स्रनंतसुखतृप्ताः ।।५५८।।

उस सिद्धक्षेत्र के ऊपर तनुवातवलय में श्रष्टगुण युक्त तथा श्रमंत सुख से संतुष्ट सिद्ध भगवान रहते हैं। वह सिद्धक्षेत्र श्रन्त में सीधे रखे गए श्रर्थात् ऊपर मुख वाले वर्तन के समान है।

#### राजवातिक का कथन

राजवार्तिक के ग्रन्त में इस प्रकार वर्णन पाया जाता है। तन्वो मनोज्ञा सुरभिः पुण्या परमभासुरा। प्राग्भारा नाम वसुधा लोकमूब्नि व्यवस्थिता।।१६॥

त्रिलोक के मस्तक पर स्थित प्राग्भारा नामकी पृथ्वी है, वह तन्वी है ग्रर्थात् स्थूलता रहित है, मनोज्ञ है, सुगंध युक्त है पवित्र है तथा ग्रत्यंत दैदीप्यमान है।

> नृलोकतुल्यविष्कंभा सितच्छत्रनिभा शुभा। उर्घ्वं तस्या क्षितेः सिद्धाः लोकान्ते समवस्थिताः ॥२०॥

वह पृथ्वी नरलोक तुल्य विस्तार युक्त है। श्वेतवर्ण के छत्र समान तथा शुभ है। उस पृथ्वी के ऊपर लोक के ब्रन्त में उिद्ध भगवान विराजमान हैं।

तिलोयण्णत्ति में कहा है :—
श्रद्धम-खिदीए उर्वार पण्णास-स्भिहिय-सत्तयसहस्सा।
दंडाणि गंतूणं सिद्धाणं होदि श्रावासो।।६ श्रध्याय—३।।

ग्राठवीं पृथ्वी के ऊपर सात हजार पचास धनुष जाकर सिद्धों का ग्रावास है।

### सिद्धों की ग्रवगाहना

सिद्धों की ग्रवगाहना ग्रंथीत् शरीर की ऊँचाई उत्कृष्ट पाँच सौ पच्चीस धनुष ग्रौर जघन्य साढ़े तीन हाथ प्रमाण कही गई है ।

तिलोयपण्णत्ति में यह भी कहा है:——
दोहत्तं बाहल्लं चरिमभवे जस्स जारिसं ठाणं।
तत्तो तिभागहीणं श्रोगाहण सब्वसिद्धाणं।।६——१०।।

ग्रंतिम भव में जिसका जैसा ग्राकार, दीर्घता तथा बाहुल्य हो, उससे तृतीय भाग हे कम सब सिद्धों की ग्रवगाहना होती है।

उक्त ग्रंथ में ग्रंथान्तर का यह कथन दिया गया है :——
लोय-विणिच्छयगंथे लोयविभागिष्म सव्विसद्धाणं।
ग्रोगाहणपरिमाणं भणिदं किंचूण चरिमदेहसमो।।६——६।।

लोक-विनिश्चय ग्रंथ में लोकविभाग में सब सिद्धों की ग्रवगाहना का प्रमाण कुछ कम चरम शरीर के समान कहा है।

ग्रादिपुराण में भगवान के निर्वाण का वर्णन करते हुए किंचित् ऊनो देहात् (४७—३४२) चरम शरीर से किंचित् ऊन ग्राकार कहा है।

द्रव्यसंग्रह में भी भगवान सिद्ध परमेष्ठी को चरम शरीर से किंचित् ऊन कहा है, यथा:—

> णिक्कम्मा भ्रट्ठगुणा किंचूणा चरम देहदो सिद्धा। लोयग्ग-ठिदा णिच्चा उप्पाद-वर्यीहं संजुत्ता।।१४।।

सिद्ध भगवान कर्मों से रहित हैं, ग्रष्टगुण समन्वित हैं। चरम शरीर से किंचित् न्यून प्रमाण हैं, लोक के ग्रग्रभाग में स्थित तथा उत्पाद, व्यय एवं ध्रौव्यपने से युक्त हैं।

इस प्रकार भगवान का शरीर चरम शरीर से किंचित् न्यून प्रमाण सर्वत्र कहा गया है, क्योंकि शरीर की स्रवगाहना को हीनाधिक करने वाले कर्म का क्षय हो चुका है। ऐसी स्थिति में तिलोयपण्णत्ति में कहे गए सिद्धान्त का, कि <mark>श्रंतिम शरीर से एक</mark> तृतीयाँश भाग न्यून प्रमाण सिद्धों की श्रवगाहना रहती है, रहस्य विचारणीय है।

#### समाधान

संपूर्ण दृश्यमान शरीर की अवगाहना को लक्ष्य में रखकर किंचित् ऊन चरम शरीर प्रमाण कथन किया गया है। सूक्ष्म दृष्टि से विचारने पर ज्ञात होगा कि शरीर के भीतर मुख, उदर ग्रादि में जीव-प्रदेश ज्न्य भाग भी है, उसको घटाने पर शरीर का घनफल एक तृतीय भाग न्यून होगा, यह अभिप्राय तिलोयपण्णत्तिकार का प्रतीत होता है। इस दृष्टि से उपरोक्त कथनों में समन्वय करना सयुक्तिक प्रतीत होता है। स्व ग्रात्मा के प्रदेशों में, शुद्ध दृष्टि से, उनका निवास कहा जा सकता है। गुणी ग्रात्मा ग्रपने ग्रनंत गुणों में विद्यमान है; ग्रतएव सिद्धों की ग्रात्मा की ग्रवगाहना ही यथार्थ में ब्रह्म लोक है।

### ब्रह्म-लोक

व्यवहार दृष्टि से ग्राकाश के जिन प्रदेशों में नित्य, निरंजन सकलज्ञ सिद्धों का निवास है, वह ब्रह्म-लोक है। इसके सिवाय ग्रौर कोई ब्रह्मलोक नहीं है। शुद्ध ग्रात्मा का वाचक ब्रह्म शब्द है। उस शुद्ध ग्रात्मा के निवास का स्थल ब्रह्मलोक है। उस ब्रह्मलोक में स्थित प्रभु के ज्ञान में लोकासोक के पदार्थ प्रतिबिम्बित होते हैं।

### निर्मलता तथा सर्वज्ञता

त्रात्मा की निर्मलता का सकलज्ञता के साथ कोई सम्बन्ध नहीं है, ऐसी भ्रान्त ग्रात्मा को परमात्मप्रकाश का यह दोहा महत्व पूर्ण प्रकाश प्रदान गरता है :——

> तारायणु जिल बिबियउ, णिम्मिल दोसह जेम । स्रप्पए णिम्मिल बिबियउ, लोयालोउवि तेम ॥१०३॥

तीर्थंकर ि २६५

निर्मल जल में तारागण का प्रतिबिंब बिना प्रयत्न के स्वयमेव दृष्टिगोचर होता है, इसी प्रकार रागादि मल रहित निर्मल ग्रात्मा में लोक तथा ग्रलोक स्वयमेव प्रतिबिंबित होते हैं। इसके लिए उन प्रभु को कोई उद्योग नहीं करना पड़ता है।

#### शिवादि पद वाच्यता

इन मुक्ति प्राप्त ग्रात्माग्रों को ही जैन धर्म में शिव, विष्णु ग्रादि शब्दों के द्वारा वाच्य माना है । ब्रह्मदेव सूरि का यह कथन महत्वपूर्ण है, "व्यक्तिरूपेण पुनर्भगवान् ग्राहंन्नेव मुक्तिगत-सिद्धात्मा-वा परमब्रह्मा विष्णुः शिवो वा भण्यते । यत्रासौ मुक्तात्मा लोकाग्रे तिष्ठति स एव ब्रह्मलोकः स एव विष्णुलोकः स एव शिवलोको नान्यः कोपीति भावार्थः (परमात्मप्रकाश पृ० ११३)

### सिद्ध का ग्रर्थ

लोक में किसी तपस्वी कुशल साधु को देखकर उसे सिद्ध-पुरुष कह दिया जाता है। काव्यग्रंथों में किन्हीं देवताग्रों का नाम सिद्ध रूप से उल्लेख किया जाता है। इनसे सिद्ध भगवान सर्वथा भिन्न हैं। उक्त व्यक्ति जन्म, जरा, मृत्यु के चक्र से नहीं बचे हैं; किन्तु सिद्ध भगवान इस महा व्याधि से सदा के लिए मुक्त हो चुके हैं।

#### भ्रम निवारएा

कोई यह सोचते हैं कि सिद्ध भगवान के द्वारा जगत् के भव्यों के हितार्थ कुछ संपर्क रखा जाता है। वे संदेश भी भेजते हैं। यह धारणा जैनागम के प्रतिकूल है। पुद्गलात्मक शरीर रहित होने से उन ग्रशरीरी ग्रात्म-द्रव्य सिद्ध भगवान् का पुद्गल से सम्बन्ध नहीं रहता है, ग्रतः उसके माध्यम द्वारा संदेशादि प्रसारित करना कल्पना मात्र है। वे भव्यों के लिए ग्रादर्श रूप हैं।

### सिद्धालय में निगोदिया

सिद्धलोक में सभी सिद्ध जीवों का ही निवास है, ऐसा सामान्यतया समझा जाता है, किन्तु आगम के प्रकाश में यह भी ज्ञात होता है कि अनन्तानंत सूक्ष्म निगोदिया जीव सर्वत्र लोक में भरे हैं। गोम्मटसार जीवकाण्ड में कहा है ''सव्वत्थ णिरंतरा सुहुमा" (१८४) सूक्ष्म जीव सर्वत्र निरन्तर भरे हैं। संस्कृत टीका में लिखा है, ''सर्वलोके जले स्थले आकाशे वा निरंतरा आधारानपेक्षितशरीराः जीवाः सूक्ष्मा भवंति" (पृ० ४१६)।

ग्रतः वे जीव सिद्धालय में भी भरे हुए हैं। इससे यह सोचना कि उन निगोदिया जीवों को कुछ विशेष सुख की प्राप्ति होगी, ग्रनुचित है; क्योंकि प्रत्येक जीव सुख दुःख का संवेदन ग्रपने कर्मोदय के ग्रनुसार करता है। इस नियम के ग्रनुसार निगोदिया जीव कर्माष्टक के द्वारा कष्टों के समुद्र में डूबे रहते हैं ग्रौर उसी ग्राकाश के क्षेत्र में विद्यमान ग्रात्मप्रदेशवाले सिद्धभगवान ग्रात्मोत्थ, परमशुद्ध, निराबाध ग्रानन्द का ग्रनुभव करते हैं। ग्रक्षर के ग्रनंतवें भाग ज्ञानवाली तथा ग्रनंतज्ञान वाली शुद्धात्मा एक ही स्थान पर निवास करती हैं।

### स्याद्वाद दृष्टि

द्रव्यार्थिक नय की अपेक्षा निगोदिया जीव भी सिद्धों के समान कहे जाते हैं, किन्तु परमागम में जिनेन्द्रदेव ने पर्यायदृष्टि का भी प्रतिपादन किया है। उसकी अपेक्षा दोनों का अंतर स्पष्ट है। भूल से एकान्तपक्षी विकारयुक्त दृष्टि के कारण सर्वथा सब जीवों को सिद्ध समान समझ बैठते हैं और धर्माचरण में प्रमादपूर्ण बन जाते हैं। स्याद्वाद दृष्टि का आश्रय लिए बिना यथार्थ रहस्य ज्ञात नहीं हो पाता है।

### सिद्धों द्वारा लोक कल्याएा

प्रश्न-कोई यह सोच सकता है कि भगवान में ग्रनंतज्ञान

है, ग्रनन्तशक्ति है, ग्रौर भी ग्रनन्त गुण उनमें विद्यमान हैं। यदि वे दु:खी जीवों के हितार्थ कुछ कृपा करें, तो जीवों को बड़ी शान्ति मिलेगी।

समाधान—वस्तु का स्वभाव हमारी कल्पना के श्रनुसार नहीं बदलता है। पदार्थ के स्वभाव को स्वाश्रित कहा है। बीज के दम्ध हो जाने पर पुनः श्रंकुरोत्पादन कार्य नहीं होता है, इसी प्रकार कर्म के बीज रूप राग-द्वेष भावों का सर्वथा क्षय हो जाने से पुनः लोक कल्याणार्थ प्रवृत्ति के प्रेरक कर्मों का भी श्रभाव हो गया है। श्रब वे वीतराग हो गए हैं।

ग्राचार्य ग्रकलंकदेव ने राजवार्तिक में एक सुन्दर चर्चा की है। शंकाकार कहता है—''स्यात् एतत् व्यसनार्णवे निमग्नं जगदशेष जानतः पश्यतश्च कारुण्यमुत्पद्यते।'' सम्पूर्ण जगत् को दुःख के सागर में निमग्न जानते तथा देखते हुए सिद्ध भगवान के करुणाभाव उत्पन्न होता होगा। शंकाकार का भाव यह है कि ग्रन्य सम्प्रदाय में परमात्मा जीवों के हितार्थ संसार में ग्राता है। ऐसा ही सिद्ध भगवान करते होंगे। ''ततश्च बंधः''—जब भगवान के मन में करुणाभाव इस प्रकार उत्पन्न होगा, तो वे बंध को भी प्राप्त होंगे। '

समाधान—"तन्न, कि कारणं? सर्वास्रव-परिक्षयात्। भिक्त-स्नेह-कृपा-स्पृहादीनां रागिवकल्पत्वाद्वीतरागे न ते संतीति" (पृष्ठ ३६२, ३६३—१०—४)। ऐसा नहीं है, कारण भगवान के सर्व कर्मों का ग्रास्नव बंद हो गया है। भिक्त, स्नेह, कृपा, इच्छा ग्रादि राग भाव के ही भेद हैं। वीतराग प्रभु में उनका सद्भाव नहीं है।

### पुनरागमन का ग्रभाव

प्रश्न—यदि भगवान कुछ काल पर्यन्त मोक्ष में रहकर पुन: संसार में ग्रा जावें, तो क्या बाघा है ? समाधान—गंभीर चिंतन से पता चलेगा, कि अपने ज्ञान द्वारा जब परमात्मा यह जानते हैं, कि मैं राग, देख, मोहांदि शत्रुओं के द्वारा अनंत दुःख भोग चुका हूँ, तब वे सर्वज्ञ, समर्थ तथा आत्मानन्द का रस पान करने वाले योगेंश्वर परमात्मा क्यों पाप-पंक में डूबने का विचार करेंगे ? अपनी भूल के कारण पंजर-बद्ध बुद्धिमान पक्षी भी एक बार पिंजरे से छूटकर स्वतन्त्रता का उपभोग छोड़कर पुनः पिंजरे में आने का प्रयत्न नहीं करेगा ? तब निर्विकार, वीतराग, सर्वज्ञ, परमात्मा अपनी स्वतंत्रता को छोड़कर पुनः माता के गर्भ में आकर अत्यंत मिलन मानव शरीर धारण करने की कल्पना भी करेगा; यह विचार मनोविज्ञान तथा स्वस्थ विचारधारा के पूर्णतया विरुद्ध होगा।

#### उनका कार्य

प्रदन—सिद्ध पर्याय प्राप्त करने पर वे भगवान ग्रनंतकाल पर्यन्त क्या कार्य करते हैं ?

उत्तर—भगवान अब कृतकृत्य हो चुके। उन्हें कोई काम करना बाकी नहीं रहा है। सर्वज्ञ होने से संसार का चिरकाल चलने वाला विविध रसमय नाटक उनके सदा ज्ञानांगोचर होता रहता है। उनके समान ही शुद्धोपयोग वाला तथा गुण वाला जीव विभाव का आश्रय ले चौरासी लाख योनियों में भ्रमण करता हुआ अनंत प्रकार का ग्रभिनय करता है। विश्व के रंग मंच पर चलने वाले इस महा-नाटक का ये महाप्रभु निविकार भाव से प्रेक्षण करते हुए अपनी आत्मानुभूति का रस पान करते रहते हैं। 'सकल ज्ञेय ज्ञायक तदिप निजानंद रस सीम।'

### परम समाधि में निमग्नता

एक बात ग्रौर यह है। सिद्ध भगवान योगीन्द्रों के भी परम ग्राराध्य हैं। योगी जन समाधि के परम ग्रनुरागी रहते हैं। जितना महान तथा उच्च योगी होगा, उसकी समाधि उसी प्रकार की रहेगी। योगी यदि सर्वोच्च है, तथा पूर्ण समर्थ हैं, तो उनकी समाधि भी श्रेष्ठ रहेगी। सिद्ध भगवान परम समाधि में सर्वदा निमग्न रहते हैं। उनकी स्नाधि कभी भी भंग न होगी, कारण ग्रब क्षुधा, तृषादि की व्यथा का क्षय हो गया। भौतिक जड़ शरीर भी ग्रव नहीं है। ग्रब वे ज्ञान-शरीरी बन गए हैं। इस शुद्ध ग्रात्म-समाधि में उन्हें श्रनंत तथा ग्रक्षय ग्रानन्द प्राप्त होता है। उस परब्रह्म समाधि में निमग्न रहने से उनमें बहिर्मुखी वृत्ति की कल्पना नहीं की जा सकती है।

जब तक ऋषभनाथ भगवान सयोगी तथा ग्रयोगी जिन थे, तब तक वे सकल (शरीर) परमात्मा थे। उनके भव्यत्व नामका पारिणामिक भाव था। जिस क्षण वे सिद्ध भगवान हुए उसी समय वे नि-कल परमात्मा हो गए। भव्यत्व भाव भी दूर हो गया। ग्रमव्य तो वे थे ही नहीं। भव्यपना विद्यमान था, वह भी दूर हो गया। इससे वे ग्रभव्य-भव्य विकल्प से भी विमुक्त हो गए। कैलाशगिरि से एक समय में ही ऋजुगित द्वारा उर्ध्वगमन करके ग्रादि भगवान सिद्धभूमि में पहुँच गए। वहां वे ग्रनंत सिद्धों के समूह में सम्मिलित हो गए। वहां उनका व्यक्तित्व नष्ट नहीं होता है। वेदान्ती मानते हैं ब्रह्मदर्शन के पश्चात् जीव परम ब्रह्म में विलीन होकर स्वयं के ग्रस्तित्व से शून्य होता है। सर्वज्ञ प्रणीत परमागम कहता है, कि सत् का नाश नहीं होता; ग्रतएव सिद्ध भगवान स्वद्रव्य, स्वक्षेत्र, स्वकाव्य तथा स्वभाव में ग्रवस्थित रहते हैं।

#### साम्यता

इस प्रसंग में एक बात ध्यान देने की है, कि सिद्ध भगवान सभी समान हैं। ग्रनंत प्रकार के जो संसारी जीवों में कर्मकृत भेद पाए जाते हैं, उनका वहां ग्रभाव है। सभी सिद्ध परमात्मा एक से हैं, एक नहीं हैं। उनमें सादृश्य है, एकत्व नहीं है। कोई कोई संप्रदाय मुक्ति प्राप्त करने वालों का ब्रह्म में विलीन होना मानकर एक ब्रह्म कहते हैं। स्याद्वाद शासन बताता है कि एक ब्रह्म की कल्पना अपरमार्थ है। एक के स्थान में एक सदृश अथवा एक से कहना परमार्थ कथन हो जाता है। सिद्धालय में मुक्त जीवों का पूर्णतया साम्यवाद है। इस आध्यात्मिक साम्यवाद में स्वाधीनता है।

#### निगोदिया जीवों में साम्यवाद

सिद्ध भूमि में पापात्माश्रों का भी साम्यवाद है। वहाँ रहने वाले अनंतानंत निगोदिया जीव दुःख तथा आत्म गुणों के ह्रास की अवस्था में सभी समानता धारण करते हैं। पुण्यात्माश्रों का साम्यवाद सर्वार्थसिद्धि के देवों में है। प्रत्येक प्राणी को अपनी शक्तिभर आध्यात्मिक साम्यवादी सिद्धों सदृश बनने का यविशुद्ध यस्त करना चाहिए।

### ग्रद्वेत ग्रवस्था

जब जीव कर्मों का नाश करके शुद्धावस्था युक्त निकल, परमात्मा बन जाता है, तब उसकी अद्वैत अवस्था हो जाती है। आत्मा अपने एकत्व को प्राप्त करता है और कर्म रूपी माया-जाल से मुक्त हो जाता है। मुक्तात्मा की अपेक्षा यह अद्वैत अवस्था है। इस तत्व को जगत् भर में लगाकर सभी को अद्वैत के भीतर समाविष्ट मानना एकान्त मान्यता है। सिद्ध भगवान बंधन रूप द्वैत अवस्था से छूटकर आत्मा की अपेक्षा अद्वैत पदवी को प्राप्त हो गए हैं। इस प्रकार का अद्वैत स्याद्वाद शासन स्वीकार करता है। यह अद्वैत अन्य द्वैत का विरोधक नहीं है। जो अद्वैत समस्त द्वैत के विनाश को केन्द्र बिन्दु बनाता है, वह स्वयं शून्यता को प्राप्त होता है।

#### ग्रनं तपना

श्चनंत गुण युक्त होने से सिद्ध भगवान को 'श्चनंत' भी कहते हैं । वे द्रव्य की ग्रयेक्षा एक हैं । वे ही गुणों की दृष्टि से ग्रनंत हैं । तीर्थंकर

किव गण कल्पना द्वारा जिस भ्रनंत की स्तुति करते हैं, वह भ्रनंत सिद्ध भगवान रूप है।

भगवान तो कर्मों का विनाश होते ही सिद्ध परमात्मा हो गए। ग्रतः ग्रब कैलाशगिरि पर ऋषभनाथ प्रभु का दर्शन नहीं होता है। ग्रब वे चिरकाल के लिए इन्द्रियों के ग्रगोचर हो गए। गोम्मट-सार कर्मकांड की टीका में लिखा है—ग्रयोगे मरणं कृत्वा भव्याः यांतिशिवालयं। (पृ० ७६२, गाथा ५५६)।

### मोक्ष-कल्याराक की विधि

श्रव भगवान शिवालय में विराजमान हैं श्रौर उनका चैतन्य शून्य शरीर मात्र श्रष्टापद गिरि पर दृष्टिगोचर होता है। भगवान के निर्वाण होने की वार्ता विदित कर इन्द्र निर्वाण कल्याणक की विधि सम्पन्न करने को वहाँ श्राए। मोही व्यक्ति उस प्राणहीन देह को शव मान व्यथित होते थे, क्योंकि वे इस तत्व से श्रपरिचित थे कि भगवान की मृत्यु नहीं हुई। वे तो श्रजर तथा श्रमर हो गए। वे परम शिव हो गए।

# मृत्यु को मृत्यु

यथार्थ में उन प्रभु ने मृत्यु के कारण कर्म का क्षय किया है ग्रतएव यह कहना ग्रधिक सत्य है कि ग्राज मृत्यु की मृत्यु हुई है। भगवान ने मृत्यु को जीतकर ग्रमृत्यु ग्रर्थात् ग्रमृतत्व की स्थिति प्राप्त की है। उस समय देव देवेन्द्रों ने ग्राकर निर्वाणोत्सव किया।

### भरत का मोह

महाज्ञानी चक्रवर्ती भरत को मोहनींय कर्म ने घेर लिया। उनके क्षेत्र से ग्रश्नुधारा बह रही थी। सभवतः उन्होंने भगवान के शिवगमन को ग्रपने पिता की मृत्यु के रूप में सोचा। भरत की मनोवेदना कौन कह सकता है ? चक्रवर्ती की दृष्टि में भगवान के ग्रनन्त उपकार

झूल रहे थे। बाल्यकाल के प्यार और दुलार से लेकर अन्त तक प्रभु ने क्या-क्या नहीं दिया? जैसे जैसे भरतराज अतीत का स्मरण करते थे, वैसे-वैसे उनके हृदय में एक गहरी वेदना होती थी। पराक्रम पुँज भरत के नेत्रों में कभी अश्रु नहीं आए थे। विपत्ति में भी वह तेजस्वी म्लान मुख न हुआ। उसके नेत्रों से उस समय अवश्य अश्रुधारा बहती थी, जब कि वह भगवान की भिक्त तथा पूजा कें रस में निमग्न हो आनन्द विभोर हो जाता था। वे आनन्दाश्रु थे; अभी शोकाश्रु हैं। देव, इन्द्र आदि आत्मीय भाव से चक्रवर्ती को समभते हैं कि इस आनन्द की वेला में शोक करना आप सदृश ज्ञानी के लिए उचित नहीं है। भरत के दुःखी मन को सबका समझाना सान्त्वना दायक नहीं हुआ।

#### गराधर द्वारा सांत्वना

इस विषम परिस्थिति में भरत के बन्धु वृषभसेन गणधर ने ग्रपनी तात्विक देशना द्वारा भरत के मोहज्वर को दूर किया । गणधर देव के इन शब्दों ने भरतेश्वर को पूर्ण प्रतिबुद्ध कर दिया ।

> प्रामिक्ष-गोचरः सप्रस्थेष चेतिस वर्तते । भगवांस्तत्र कः शोकः पश्येनं तत्र सर्वदा ॥४७, ३८६ म० पु०

ग्ररे भरत ! जो भगवान पहले नेत्र इन्द्रिय के गोचर थे, वे ग्रब ग्रंतः करण में विराजमान हैं; इसलिए इस संबंध में किस बात का शोक करते हो ? तुम उन भगवान का ग्रपने मनोमंदिर में सदा दर्शन कर सकते हो ।

तत्वज्ञानी भरत की ग्रंतर्वृष्टि खुल गई। चक्रवर्ती की समझ में ग्रा गया कि स्वात्मानुभूति के क्षण में चैतन्य ज्योति का में दर्शन करता हूँ। भगवान ने ग्राज सिद्ध पदवी प्राप्त की है। इसमें ग्रौर मेरे ग्रात्म-स्वरूप में कोई ग्रंतर नहीं है। इस दिव्य विचारों से भरतेश्वर को विश्लेष प्रेरणा प्राप्त हुई। चक्रवर्ती भी व्यथा त्यागकर उस ग्रानंदोत्सव में देवों के साथी हो गए। भरत के नंत्रों में ग्रानंदाक्षु ग्रा गए। तीर्थकर [ २७३

#### स्व का राज्य

संसार में शरीरान्त होने पर शोक करने की प्रणाली है, किन्तु यहां ग्रानंदोत्सव मनाया ला रहा है, कारण ग्राज भगवान को चिरजीवन प्राप्त हुग्रा है। मृत्यु तो कर्मों की हुई है। वह ग्रात्मा ग्राज ग्रपने निज भवन में ग्राकर ग्रनंत सिद्ध बंधुग्रों के पावन परिवार में सम्मिलित हुग्रा है। ग्राज ग्रात्मा ने स्व का राज्य रूप सार्थक 'स्वराज्य' प्राप्त किया है।

#### श्रानन्द की वेला

भगवान के अनंत आनन्द लाभ की वेला में कौन विवेकी व्यथित होगा? इसी से देवों ने उस आध्यात्मिक महोत्सव की प्रतिष्ठा के अनुरूप आनन्द नामका नाटक किया। इस आनन्द नाटक के भीतर एक रहस्य का तत्व प्रतीत होता है। सच्चा आनन्द तो कर्मराशि के नष्ट होने से सिद्धों के उपभोग में आता है। संसारी जीव विषय भोग द्वारा सुख प्राप्ति का असफल प्रयत्न करते हैं। भगवान अनंत आनंद के स्वामी हो गए। अञ्याबाध सुख की संपत्ति उनको मिली है। ऐसे प्रसंग पर सच्चे भक्त का कर्तव्य है कि अपने आराध्य देव की सफलता पर आनंद अनुभव करे।

# समाधि-मरएा शोक का हेत् नहीं

मिथ्यात्व युक्त मरण शोक का कारण है, समाधिमरण शोक का हेतु नहीं है। कहा भी है:—

> निथ्यादृष्टेः ततोः जंतोर्मरणं शोचनाम हि । न तु दर्शनशुद्धस्य समाधिमररणं शुचे ॥६१ सर्गं, ६६॥ हरिवंशपुरास

### पंडित-पंडित मररा

यह बात भी ध्यान देने योग्य है कि कायगुप्ति की पूर्णता पूर्वक शरीर का त्याग अयोगी जिनके पाया जाता है। उस मरण का नाम 'पंडित-पंडित' मरण कहा है। मिथ्यात्वी जीव को बालबाल कहा २७४ ] नीर्थकर

है। "पंडा यस्यास्ति स्रसौ पंडितः।" जिसके पंडा का सद्भाव है, वह पंडित है। मूलाराधाना टीका में लिखा है:— "पंडा हि रत्नत्रय-परिणता बुद्धिः" (पृष्ठ १०५) रत्नत्रय धर्म धारण में उपयुक्त बुद्धि पण्डा है। उससे स्रलंकृत व्यक्ति पंडित है। सच्चा पांडित्य तो तब ही शोभायमान होता है, जब जीव हीनाचरण का त्याग कर विशुद्ध प्रवृत्ति द्वारा स्रपनी स्रात्मा को समलंकृत करता है। स्रागम में व्यवहार पंडित, दर्शन पंडित, ज्ञान पंडित तथा चारित्र पंडित रूप से पंडित के भेद कहे गए हैं। स्रयोगी जिन परिपूर्ण दर्शन, ज्ञान तथा चारित्र से संपन्न होने के कारण पंडित-पंडित हैं। उनका शरीरान्त पंडित-पंडित मरण है। इसके पश्चात् उस स्रात्मा का मरण पुनः नहीं होता है। जिस शुद्धोपयोगी, ज्ञान चेतना का स्रमृत पान करने वाले को ऐसा समाधि-मरण प्राप्त होता है, उसको जिनेन्द्र की स्रष्ट गुण रूप संपत्ति की प्राप्ति होती है। ऐसी स्रपूर्व स्रवस्था की सदा स्रभिलाषा की जाती है। संपूर्ण जगत में छह माह स्राठ समय में छह सौ स्राठ महान स्रात्माओं को स्रात्मगुण रूप विभूतियां प्राप्त होती हैं।

### निर्वाग कल्यागक की श्रेष्ठता

जीवन में मोक्ष प्राप्ति से बढ़कर श्रेष्ठ क्षण नहीं हो सकता है। ग्रतएव विचारवान व्यक्ति की दृष्टि से निर्वाण कल्याणक का सर्वोपरि महत्व है। वह ग्रवस्था ग्रात्मगुणों का चितवन करते हुए जीवन को उज्ज्वल बनाने की प्रेरणा प्रदान करती है।

### शरीर का ग्रंतिम-संस्कार

शरीरं भर्तुरस्येति परार्ध्य-शिविकापितम् । स्रान्तिन्द्र-रत्नाभा-भासि-प्रोत्तुंग-मुकुटोद्भ्वा ।।४७ पर्व, ३४४।। चंदनाऽगरु-कर्यूर-पारी-काश्मीरजादिभिः । घृत-क्षीरादिभि श्चान्तवृद्धिना हुतभोजिना ।।३४५।। जगद् गृहस्य सौगंध्यं संपाद्याभूतपूर्वकं । तदाकारोपमर्देन पर्यायान्तरमानयन् ।।३४६, म० पु०।। उस समय निर्वाण कल्याणक की पूजा की इच्छा करते हुए सब देव बहां ग्राए । उन्होंने पिवत्र, उत्कृष्ट, मोक्ष के साधन, स्वच्छ तथा निर्मल ऐसे भगवान के शरीर को उत्कृष्ट मूल्यवाली पालकी में विराजमान किया । तदनंतर ग्राग्निकुमार नाम के भवनवासी देवों के इन्द्र के रत्नों की कांति से दैवीप्यमान ऐसे ग्रत्यन्त उन्नत मुकुट से उत्पन्न की गई चंदन, ग्रगर, कपूर, केशर ग्रादि सुगंधित पदार्थों से तथा घृत, क्षीरादि के द्वारा वृद्धि को प्राप्त ग्राग्न से त्रिभुवन में ग्रभूत पूर्व सुगंध को व्याप्त करते हुए उस शरीर को ग्राग्न संस्कार द्वारा भस्म रूप पर्यायान्तर को प्राप्त करा दिया ।

#### ग्रग्नित्रय

स्रभ्यांचताग्निकुंडस्य गंध-पुष्पादिभिस्तथा।
तस्य दक्षिणभागेऽ भूद्गणभृत्-संस्क्रियानलः।।३४७।।
तस्यापरस्मिन् दिग्भागे शेष-केवलिकायगः।
एवं विद्वित्रयं भूमाववस्थाप्यामरेश्वराः।।३४८।।

देवों ने गंध, पुष्पादि द्रव्यों से उस ग्रग्नि कुंड की पूजा की, उसके दाहिनी ग्रोर गणधर देवों की ग्रंतिम संस्कार वाली गणधराग्नि स्थापित की, उसके वाम भाग में शेष केवलियों की ग्रग्नि स्थापना की। इस प्रकार देवेन्द्रों ने पृथ्वी पर तीन प्रकार की ग्रग्नि स्थापना की।

### भस्म की पूज्यता

ततो भस्म समादाय पंच-कल्याणभागिनः। वयं चैवं भवामेति स्वललाटे भुजद्वये ।।३४६।। कण्ठे हृदयदेशे च तेन संस्पृश्य भिक्ततः। तत्पवित्रतमं मत्वा धर्मराग-रसाहिताः।।३५०।।

तदनंतर देवों तथा देवेन्द्रों ने भिक्त-पूर्वक पंचकत्याण प्राप्त जिनेन्द्र के देहदाह से उत्पन्न वह भस्म लेकर 'हम भी ऐसे हों' यही विचार करते हुए अपने मस्तक, भुज युगल, कंठ तथा छाती में लगाई । उन्होंने उस भस्म को ग्रत्यंत पवित्र माना तथा वे धर्म के रस में निमग्न हो गए ।

#### भ्रन्वर्थ भ्रमरत्व की श्राकांक्षा

जिनेन्द्र भगवान ने सचमुच में मृत्यु के कारण रूप ब्रायु कर्म का क्षय करके अन्वर्थ रूप में अमर पद प्राप्त किया है। देवताओं को मृत्यु के वशीभूत होते हुए भी नाम निक्षेप से अमर कहते हैं। इसी से उन अमरों तथा उनके इंद्रों ने उस भस्म को अपने अंगों में लगा कर यह भावना की, कि हम नाम के अमर न रहकर सचमुच में वृषभ-नाथ भगवान के समान सच्चे अमर होवें। 'वयं चैवं भवाम:।'

> चतुर्विधामराः सेन्द्रा निस्तंद्रारुन्द्रभक्तयः। कृत्वांत्येष्टि तद्मगत्म स्वं स्वामावासमाश्रयन्।।६३--५००।।

बड़ी भक्ति को घारण करने वाले प्रमाद रहित इन्द्रों सहित चारों प्रकार के देव वहां ग्राए ग्रौर भगवान के शरीर की ग्रंत्येष्टि (ग्रंतिम पूजा) कर ग्रपने ग्रपने स्थान को चले गए।

### ग्रंत्य-इष्टि का रहस्य

देवेन्द्रादि के द्वारा निर्वाण कत्याणक की लोकोत्तर पूजा को अंत्येष्टि संस्कार कहते हैं। अन्य लोगों में मरण प्राप्त व्यक्ति के देह दाह को अंत्येष्टि-किया कहने की पद्धित पाई जाती है। इस अर्थ शून्य शब्द का इतर संप्रदाय में प्रयोग जैन प्रभाव को सूचित करता है। निर्वाण कल्याणक में शरीर की अंतिम पूजा, अम्नि संस्कार आदि की महत्ता स्वतः सिद्ध है, किन्तु पशु पक्षियों की भांति अज्ञानपूर्वक मरने वाले शरीर की पूजा की कल्पना अयोग्य है।

# वीरनाथ के शरीर का वाह संस्कार

महावीर भगवान का पावानगर के उद्यान से कायोत्सर्ग स्रासन से मोक्ष होने पर देवों द्वारा शरीर का दाह संस्कार पावानगर के उद्यान में संपन्न हुग्रा था। पूज्यपाद स्वामी ने निर्वाण भक्ति में लिखा है:—

> परिनिवृतं जिनेन्द्रं ज्ञात्वा विबुधा ह्ययाशु चागम्य । देवतरु-रक्तचन्दन-कालागुरु-सुरिभ-गोशीर्षैः ।।१८।। ग्रग्नीद्राज्जिनदेहं मुकुटानल-सुरिभधूप-वरमात्यैः । ग्रभ्यच्यं क्लाधरानिय गता दिवं सं च वनभवजे ।।१९।।

महावीर भगवान के मोक्ष कल्याणक का संवाद अवगत कर देव लोग शीघ ही आए। उन्होंने जिनेश्वर के देह की पूजा की तथा देवदारू, रक्त चन्दन, कृष्णागुरु, सुगंधित गोशीर चन्दन के द्वारा और अग्निकुमार देवों के इंद्र के मुकुट से उत्पन्न अग्नि तथा सुगंधित धूप तथा श्रेष्ठ पुष्पों द्वारा शरीर का दाहसंस्कार किया। गणधरों की भी पूजा करने के पञ्चात् कल्पवासी, ज्योतिषी, व्यंतर तथा भवनवासी देव अपने अपने स्थान चले गए। अशग किव कृत वर्धमान चरित्र में भी भगवान के अंतिम शरीर के दाह संस्कार का इस प्रकार कथन आया है:—

ऋजीन्द्र-मौलि-वररत्न-विनिगंतेग्नौ । कर्यूर-लोह-हरिचन्दन-सारकाष्ठैः ।। संबुक्षिते सपदि वातकुमारनार्थः । इंड्रो मुदा जिनपते जुंहवुः झरीरं ।।१८——१००।।

ग्रग्नीन्द्र के मुकुट के उत्कृष्ट रत्न से उत्पन्न ग्रग्नि में, जो कपूर, ग्रगुरु, हरिचन्दन, देवदारु ग्रादि सार रूप काष्ठ से तथा वायुकुमारों के इंद्रों द्वारा शीघ्र ही प्रज्वलित की गई थी, इंद्रों ने प्रभु के शरीर का सहर्ष दाह-संस्कार किया । हरिवंशपुराण में नेमिनाथ भगवान के परि-निर्वाण पर की गई पूजादि का इस प्रकार कथन किया गया है :—

# हरिवंशपुरारण का कथन

परिविर्वाण-कल्याणपूजामंत्यशरीरगाम् । चतुर्विषसुराः जैनी चकुः शक्रपुरोगमाः ।।६५—-११।। जव नेमिनाथ प्रभु का परिनिर्वाण हो चुका, तब इंद्र और चारों प्रकार के देवों ने जिनेन्द्रदेव के श्रंतिम झरीर सम्बन्धी निर्वाण-कत्याणक की पूजा की ।

> गंध-पुष्पादिभिद्वियः पूजितास्तनवः क्षणात् । जैनाद्या द्योतयत्यो द्यां विलीना विद्युतो यथा । ।।१२।।

जिस प्रकार विद्युत् देखते देखते शीघ्र विलय को प्राप्त होती है, उसी प्रकार गंध पुष्पादि दिव्य पदार्थों से पूजित भगवान का शरीर अणभर में दृष्टि के ग्रगोचर हो गया ।

> ं सवीयं जिनादीनां करीरपरमाणवः । अ⇒ ते स्कन्धतामंते क्षणान् क्षणक्चामिव ।।१३।।

यह स्वभाव है कि जिन भगवान के शरीर के परमाणु श्रंत समय में स्कन्धरुपता का परित्याग करते हैं श्रौर विजली के समान तत्काल विलय को प्राप्त होते हैं।

# निर्वाग स्थान के चिह्न

हरिवंशपुराण में यह भी कहा है:—— ऊर्जयंतगिरो बच्चा बच्चेणः(लिख्य पावनं। लोके सिद्धिशिलां चक्रे जिनलक्षण-पंक्तिभिः।।१४ सर्ग ६५।।

गिरनार पर्वत पर इंद्र ने परम पिवत्र 'सिद्धि-शिला' निर्मापी तथा उसे वज्र द्वारा भगवान के लक्षणों के समूह से ग्रंकित किया ।

स्वामी समंतभद्र ने स्वयंभू स्तोत्र में भी यह बात कही है, कि गिरनार पर्वत पर इन्द्र ने निर्वाणप्राप्त जिनेन्द्र नेमिनाथ के चिन्ह ग्रंकित किए थे। यहां हरिवंश पुराण से यह विशेष बात ज्ञात होती है कि इन्द्र एक विशेष शिला-सिद्धिशिला की रचना करके उस पर जिनेन्द्र के निर्वाण सूचक चिन्हों का निर्माण करता है। ग्राज परंपरा से प्राप्त चरण-चिन्हों की निर्वाणभूमि में ग्रवस्थित देखने से यह ग्रनुमान किया जा सकता है, कि इंद्र ने मुक्ति प्राप्त करने वाले भगवान के स्मारक रूप में चरणचिन्हों की स्थापना का कार्य किया था।

२७६

ſ

ऋषभनाथ भगवान कैलाश पर्वत पर से मुक्त हुए, पश्चात् वे सिद्धालय में उर्ध्वगमन स्वभाव वश पहुँचे। इस दृष्टि से प्रथम मुक्तिस्थल ऋषभनाथ भगवान की ग्रपेक्षा कैलाश पर्वत है, वासुपूज्य भगवान की दृष्टि से चंपापुर है, नेमिजिनेन्द्र की ग्रपेक्षा गिरनार ग्रथीत् ऊर्जयन्तगिरि है, वर्धमान भगवान की ग्रपेक्षा पावापुर है ग्रौर शेष बीस तीर्थंकरों की ग्रपेक्षा सम्मेदिशखर निर्वाण स्थल है। निर्वाण काण्ड में कहा है:—

> ब्रद्वावयम्मि उसहो चंदाए वासुपुज्जिजणाहो । उज्जंते णेमिजिणो पावाए णिव्वदो महार्वारो ।।१।। वोसं तु जिणवरिदा श्रमरासुरवंदिदा घुदकिलेसा । सम्मेदे गिरिसिहरे णिव्दाणगया णमो तेसि ।।२।।

## महत्व की बात

सूक्ष्म दृष्टि से विचार करने पर ज्ञात होगा कि केवलज्ञान होने के पश्चात् भगवान का परम ग्रौदारिक शरीर पृथ्वीतल का स्पर्श नहीं करता है; इसलिए मोक्ष जाते समय उन्होंने भूतल का स्पर्श किया होगा यह विचार उचित नहीं है। भगवान के कर्म-जाल से छूटने का ग्रसली स्थान ग्राकाश के वे प्रदेश हैं, जिनको मुक्त होने के पूर्व उनके परम पवित्र देह ने व्याप्त किया था। तिलोयपण्णत्ति में क्षेत्र-मंगल पर प्रकाश डालते हुए लिखा है:—

एदस्स उदाहरणं पावा-णगरुज्जयंत-चंपादी।
ग्राहुटु-हत्थपहुदी-पणुवीस-ब्भिह्य-पणस्यधणूणि।।
देहश्रविटुद-केवलणाणावटुद्ध-गयणदेसी वा।
सेढ़ि-घणमेत्त-ग्रप्पप्देसगदलोयपृरणा पुष्ण्णा।।१---२२, २३।।

इस क्षेत्र मंगल के उदाहरण पावानगर, उर्जयन्त ग्रौर चंपापुर ग्रादि हैं; ग्रथवा साढ़े तीन हाथ से लेकर पांच सौ पच्चीस धनुष प्रमाण शरीर में स्थित ग्रौर केवलज्ञान से व्याप्त ग्राकाश प्रदेशों को क्षेत्र मंगल समझना चाहिए; ग्रथवा जगत् श्रेणी के घन मात्र ग्रथीत् लोक प्रमाण ब्रात्मा के प्रदेशों से लोकपूरण समुद्घात द्वारा पूरित सभी लोकों के प्रदेश भी क्षेत्र मंगल हैं।

स्वयंभूस्तोत्र में लिखा है कि उर्जयन्त गिरि से ग्ररिष्ट नेमि जिनेन्द्र के मुक्त होने के पश्चात् इंद्र ने पर्वत पर चिन्हों को ग्रंकित किया था, जिससे भगवान के निर्वाण स्थान की पूजा की जा सके।

ककुदं भुवः खचर-योषिदुषित-किखरैरलंकृतः ।

मेवपटल-परिवोत्ततटस्तव लक्षणभनि लिखितानि विज्रणा ।।२१७।।

वह उर्जयन्त पर्वत पृथ्वी रूप बैल की ककुद के समान था। उसका शिखर विद्याधरों तथा विद्याधरियों से शोभायमान था। तथा उसका तट मेघाटल से घिरा रहता था। उस पर वज्जी अर्थात् इन्द्र ने नेमिनाथ भगवान के चिन्हों को उत्कीर्ण किया था।

इस कथन के स्राधार पर इंद्र ने स्रन्य निर्वाण प्रदेशों पर भी भगवान के चरण चिन्हों की स्थापना की होगी, यह मानना उचित है।

#### काल-मङ्गल

जिस काल में भगवान ने मोक्ष प्राप्त किया, वह समय समस्त पाप रूपी मल के गलाने का कारण होने से काल मङ्गल माना गया है।

### कमों के नाश का ग्रर्थ

प्रश्न—सत् पदार्थ का सर्वथा क्षय नहीं होता है, तब भगवान ने समस्त कर्मों का क्षय किया, इस कथन का क्या ग्रिभप्राय है ?

समाधान—यह बात यथार्थ है कि सत् का सर्वथा नाश नहीं होता है ग्रौर न ग्रसत् का उत्पाद ही होता है। समंतभद्रस्वामी ने कहा है—"नैवाऽसतो जन्म, सतो न नाशो" श्रर्यात् ग्रसत् का जन्म नहीं होता, तथा सत् का नाश भी नहीं होता है। कर्मों के नाश का अथं यह है कि आतमा से उनका सम्बन्ध छट जाता है तथा वे पुनः रागादि विकार उत्पन्न नहीं करते । यहाँ अभिप्राय यह है कि पुद्गल ने कर्मत्व पर्याय का त्याग कर दिया है । वह अकर्म पर्यायरूप में विद्यमान है । अन्य कषायवान् जीव उसे योग्य बनने पर पुनः कर्मपर्याय परिणत कर सकता है । मुक्त होने वाली आत्मा के साथ उस पुद्गल का अब कभी भी पुनः बन्ध नहीं होगा । कर्मक्षय का इतना ही मर्यादापूर्ण अर्थ करना उचित है ।

# निर्वाग् भूमि का महत्व

ग्रातम निर्मलता सम्पादन में सिद्ध-भूमि का ग्राश्रय ग्रहण करना भी उपयोगी माना गया है। निर्वाण-स्वामी (मुनि) सल्लेखना के हेतु निर्वाण-स्थल में निवास को ग्रपने निए हितकारी मनुभव करते हैं। क्षपकराज, चारित्रचऋवर्ती १०८ ग्राचार्य शांतिसागर महाराज नेग्रात्म-विशुद्धता के हेतु ही कुंथलगिरि रूप निर्वाणभूमि को ग्रपनी ग्रन्तिम तपोभूमि बनाया था।

# श्राचार्यं शांतिसागर महाराज का श्रनुभव

त्राचार्य महाराज की पहले इच्छा थी, कि वे पावापुरी जाकर सल्लेखना को स्वीकार करें। उन्होंने कहा था—"हमारी इच्छा पावापुरी में सल्लेखना लेने की है। वहाँ जाते हुए यदि मार्ग में ही हमारा शरीरान्त हो जाय, तो हमारे शरीर को जहां हमारे पिता हैं, वहां पहुँचा देना।"

मैंने पूछा था :— महाराज ! पिता से ब्रापका क्या ब्रिभिप्राय है ?

उत्तर--'महावीर भगवान हमारे पिता हैं।"

मेरे भाई प्रोफेसर सुशीलकुमार दिवाकरने प्रश्न किया— तब तो जिनकाणी ग्राफ्की माता हुई ? उत्तर—"बिल्कुल ठीक बात है। जिनवाणी हमारी माता है ग्रौर महावीर भगवान हमारे पिता हैं।" उन्होंने यह भी कहा था, कि "सिद्धभूमि में रहने से भावों में विशेष निर्मलता ग्राती है तथा वहाँ सुखपूर्वक बहुत उपवास बन जाते हैं ऐसा हमारा श्रनुभव है। यहाँ कुंथलगिरि में पाँच उपवास करते हुए भी हमें ऐसा लगता है कि हमने एक उपवास किया हो।" ये उद्गार महाराज शाँतिसागर जी ने १६५३ में कुंथलगिरि चातुर्मास के समय व्यक्त किए थे।

#### निषीधिका

निर्वाणभूमि को निषीधिका कहा गया है। प्रतिक्रमण-ग्रंथ-त्रयों में गौतम गणधर ने लिखा है—''णमोत्थु दे णिसीधिए, णमोत्थु दे ग्ररहंत, सिद्ध'' (पृष्ठ २०)—निषीधिका को नमस्कार है। ग्ररहंत को नमस्कार है। सिद्ध को नमस्कार है। संस्कृत टीका में ग्राचार्य प्रभाचन्द्र ने निषीधिका के सत्रह ग्रर्थ करते हुए उसका ग्रर्थ सिद्धजीव निर्वाणक्षेत्र, उनके द्वारा ग्राश्रित ग्राकाश के प्रदेश भी किया है। उन्होंने यह गाथा भी उद्धृत की है:—

> सिद्धा य सिद्धभूमी सिद्धाग्ग-समाहिश्रो ग्रहो-देसो । एयाश्रो श्रण्णाश्रो ग्रिसीहियाश्रो सया बंदे ।।

में सिद्ध, सिद्धभूमि, सिद्धों के द्वारा आश्रित आकाश के प्रदेश आदि निषीधिकाओं की सदा वंदना करता हूँ।

इस त्रागम के प्रकाश में कैलाशगिरि ग्रादि निर्वाणभूमियों का महत्व स्पष्ट होता है।

#### मोक्ष का ग्रिभिप्राय

दार्शनिक भाषा में मोक्ष का स्वरूप है, 'जीव ग्रौर कर्मों का पूर्णरुपेगा संबंधविच्छेद ।' बंध की ग्रवस्था में कर्म ने जीव को तीर्थंकर [ २८३

बांधा था, श्रौर जीव ने भी कर्मों को पकड़ लिया था। उस श्रवस्था में जीव ग्रौर पृद्गल में विकार उत्पन्न होने से वैभाविक परिणमन हुग्रा था। मोक्ष होने पर जैसे जीव स्वतंत्र हो जाता है, उसी प्रकार बंधन-बद्ध कर्म रूप परिणत पुद्गल भी स्वतंत्र हो जाता है। जीव की स्वतंत्रता का फिर विनाश नहीं होता, किन्तु पुद्गल पुनः ग्रशुद्ध पर्याय को प्राप्त कर ग्रन्य मंसारी जीवों में विकार उत्पन्न करता है। दोनों की स्वतंत्रता में इतना ग्रंतर है।

# निर्वाण श्रौर मृत्यु का भेद

भगवान के निर्वाण का दिन यथार्थ में 'स्राध्यात्मिक स्वाधीनता दिवस' है। निर्वाण तथा मृत्यु में अंतर है। संसार में आयु कर्म के नष्ट होने के पूर्व ही आगामी भव की आयु का बंध होता रहा है। वर्तमान आयु का क्षय होने पर वर्तमान शरीर का परित्याग होता है। पश्चात् जीव पूर्वबद्ध आयु कर्म के अनुसार अन्य देह को धारण करता है। इस प्रकार मृत्यु का संबंध आगामी जीवन से रहता है। मोक्ष में ऐसा नहीं होता है। परिनिर्वाण की अवस्था में आयु कर्म का सर्वथा क्षय हो जाने से जन्म-मरण की प्रृंखला सदा के लिए समाप्त हो जाती है।

इस पंचम काल में संहनन की हीनता के कारण मोक्ष के योग्य शुक्ल-ध्यान नहीं बन सकता है, ग्रतः भरत क्षेत्र से मोक्ष गमन का ग्रमाव है। सामान्य लोग निर्वाण के ग्रांतरिक मर्म का ग्रवबोध न होने से लोक प्रसिद्ध व्यक्ति की मृत्यु को भी परिनिर्वाण या महानिर्वाण कह देते हैं। संपूर्ण परिग्रह को त्याग कर दिगम्बर मुद्राधारी श्रमण बनने वाले व्यक्ति को रत्नत्रय की पूर्णता होने पर ही मोक्ष प्राप्त होता है। जो हिंसामय धर्म से ग्रपने को उन्मुक्त नहीं कर पाए हैं, उनकी मृत्यु को निर्वाण मानना ग्रसम्यक् है। वीतरागता के पथ को स्वीकार किए बिना निर्वाण ग्रसंभव है।

२८४ ] तीर्थंकर

### मोक्ष का सुख

तत्वार्थसार में एक सुन्दर शंका उत्पन्न कर उसका समाधान किया गया है।

स्यादेतदशरीरस्य जंतोर्नष्टाष्टकर्मणः । कथं भवति मुक्तस्य सुखमित्युत्तरं श्रृणु ।।४६।। मोक्ष तत्वम् ।।

प्रश्न—ग्रष्ट कर्मों के नाश करने वाले शरीर रहित मुक्तात्मा के कैसे सुख पाया जायगा ? शंकाकार का ग्रमिप्राय यह है कि शरीर के होने पर सुखोपभोग के लिए साधन रूप इन्द्रियों द्वारा विषयों से ग्रानन्द की उपलब्धि होती थी । मुक्तावस्था में शरीर नाश करने से सुख का सद्भाव कैसे माना जाय ? इस प्रश्न का उत्तर देते हुए ग्राचार्य इस प्रकार समाधान करते हैं।

#### समाधान

सुख शब्द का प्रयोग लोक में विषय, वेदना का ग्रभाव, विपाक क्या मोक्ष इन चार स्थानों में होता है।

> लोके चतुष्विहार्येषु सुखश्चः प्रयुज्यते । विषये वेदनाभावे विपाके मोक्ष एव च ॥४७॥

सुखं वायुः, सुखं विन्हः—यह पवन आनन्ददायी है। यह अग्नि अच्छी लगती है। यहाँ सुखके विषय में सुख का प्रयोग हुआ है। दुःख का अभाव होने पर पुरुष कहता है—'सुखितोऽस्मि'—में सुखी हूँ। पुष्यकर्म के विपाक से इन्द्रिय तथा पदार्थ से उत्पन्न सुख प्राप्त होता है। श्रेष्ठ सुख की प्राप्ति, कर्मक्लेश का अभाव होने से, मोक्ष में होती है। मोक्ष के सुख के समान अन्य आनन्द नहीं है, इससे उस सुख को निरूपम कहा है। त्रिलोकसार में लिखा है—

चिक-कुर-फाण-सुरॅंदे- श्रहमिदे वं सुहं तिकालभवं। तत्तो अर्णतगुणिदं सिद्धाचं खणमुहं होदि।।५६०।।

चक्रवर्ती, कुरु, फणीन्द्र, सुरेन्द्र, ग्रहमिन्द्रों में जो कमशः ग्रनन्त मुणा सुख पाया जाता है; उनके सुखों को ग्रनंत मुणित करने

[ २८५

से जो सुख होता है, उतना सुख सिद्ध पगवान को क्षण मात्र में प्राप्त होता है।

## सुख-दुःख की मीमांसा

सुख स्रौर दुःख की सूक्ष्मता पूर्वक मीमांसा की जाय, तो ज्ञाता होगा, कि सच्चा सुख तथा शांति भोग में नहीं, त्याग में हैं। भोग में तृष्णा की वृद्धि होती जाती है। उससे स्नाकुलता रूप सुख का नाश होता जाता है। इन्द्रियजनित सुख का स्वरूप समझाते हुए ग्राचार्य कहते हैं, तलवार की घार पर मधु लगा दिया जाय। उसको चांटत समय कुछ स्नानन्द स्रवश्य प्राप्त होता है, किन्तु जीभ के कटने से स्रपार वेदना होती है। विषयजनित सुखों को दुःख कहने के बदले में सुखाभास नाम दिया गया है। परमार्थ दृष्टि से यह सुखाभास दुःख ही है। पंचाध्यायी में वेषयिक सुख के विषय में कहा है:—

"नह तत्सुखं सुखाभासं किन्तु दुःखमसंशम्यम्" ।।२३८॥

वह इन्द्रियजन्य सुख सुखाभास है । यथार्थ में वह दुःख ही है । शक-चक्रधरादीनां केवलं पुष्पशालिनाम् तृष्णाबीजं रितस्तेषां सुखावाप्तिः कुतस्तनी ॥२-२५७॥

महान पुण्यशाली इन्द्र, चक्रवती ग्रादि जीवों के तृष्णा के बीज रूप रित ग्रर्थात् ग्रानन्द पाया जाता है। उनके सुझ की प्राप्ति कैसे होगी? इन्द्रियजनित सुख कर्मोदय के ग्रघीन है। सिद्धों का सुख स्वाधीन है। इन्द्रिय जन्य सुख ग्रंब सिहत है, पाय का बीज है तथा दु:खों से मिश्रित है। सिद्धावस्था का सुख ग्रनंत है। वहां दु:ख का लेश भी नहीं है; कारण विघ्नकारी कर्मों का पूर्ण क्षय हो चुका है।

#### निर्वाग ग्रवस्था

नियमसार में कहा है :---जिंव कम्मं णोकम्मं जिंव चिंता जेव ग्रहुरुद्दाजि । ज वि धम्म-सुक्कन्नाजे तत्थेव होइ जिंव्याजं ।।१८१।। २८६ ] तीर्थंकर

सिद्ध भगवान के कर्म तथा नोकर्म नहीं हैं। चिन्ता नहीं है। ग्रातं तथा रौद्र ध्यान नहीं है। धर्मध्यान तथा शुक्लध्यान नहीं है। ऐसी ग्रवस्था ही निर्वाण है।

### निर्वाग तथा सिद्धों में ग्रभेद

कुंदकुंदस्वामी ने यह भी कहा है:—

णिव्वाणमेव सिद्धा सिद्धा णिव्वाणमिवि समुद्दिहा।

कम्मविमुक्को ग्रप्पा गच्छइ लोयग्ग-पज्जत्तं ।।१८३।।नियमसार।।

निर्वाण ही सिद्ध हैं ग्रौर सिद्ध ही निर्वाण हैं (दोनों में ग्रभेदपना है) । कर्मों से वियुक्त ग्रात्मा लोकाग्र पर्यन्त जाती है ।

## सिद्धों के सुख का रहस्य

भोजन-पानादि द्वारा सुख का स्रनुभव संसारी जीवों को है। मुक्ति में ऐसी सामग्री का स्रभाव होने से कैसे सुख माना जाय? यह शंका स्थूलदृष्टि वालों की रहती है।

इसके समाधानार्थ 'सिद्धभिक्त' का यह कथन महत्व पूर्ण है। भगवान ने भूख-प्यास की प्रादुर्भूति के कारण कर्म का नाश कर दिया है। उसकी वेदना नष्ट होने से विविध भोजन, व्यंजन ग्रादि व्यर्थ हो जाते हैं। ग्रपवित्रता से संबंध न होने के कारण सुगंधित माला ग्रादि का भी प्रयोजन नहीं है। ग्लानि तथा निद्रा के कारण रूप कर्मों का क्षय हो गया है, ग्रतएव मृष्ड शयनासनादि की ग्रावश्यकता नहीं है। भीषण रोगजनित पीड़ा का ग्रभाव होने से उस रोग के उपशमन हेतु ली जाने वाली ग्रौषिध ग्रनुपयोगी है ग्रथवा दृश्यमान जगत् में प्रकाशमान रहने पर दीप के प्रकाश का प्रयोजन नहीं रहता है। इसी प्रकार सिद्ध भगवान के समस्त इच्छाग्रों का ग्रभाव है, इसलिए वाह्य इच्छा पूर्ति करने वाली सामग्री की ग्रावश्यकता नहीं है। मोहज्वर से पीड़ित जगत् के जीवों का ग्रनुभव मोहमुक्त, स्वस्थ

ग्रर्थात् ग्रात्म स्वभाव में ग्रवस्थित सिद्ध भगवान के विषय में लगाना ग्रनुचित है । कहा भी है :—

> नार्थःक्षुत्-तृड्-विनाशात् विविधरसयुतैरन्नपानैरशुच्या । नास्पृष्टोर्गंध-माल्ये नेहि मृदुशयनैर्ग्लानि-निद्राद्यभावात् । ग्रातंकार्तेरभावे तदुपशमनसद्भेषजा-नर्थतावद् । दोपानर्थक्यवद्वा व्यपगत-तिमिरं दृश्यमाने समस्ते ।।८।।

स्रवर्णनीय इंद्रियजिनत सुख का अनुभव लेने वाले सर्वार्थसिद्धि के ग्रहमिन्द्र सदा यही अभिलाषा करते हैं कि किस प्रकार उनको सिद्धों का स्वाधीन, इंद्रियातीत अविनाशी सुख प्राप्त हो । सर्वार्थसिद्धि के अहिमन्द्रों में पूर्णतया समानता रहने से पुण्यात्माओं का परिपूर्ण साम्य पाया जाता है, ऐसा ही साम्य इनसे द्वादश योजन ऊंचाई पर विराजमान सिद्धों के मध्य पाया जाता है । यह ग्राध्यात्मिक विभूतियों के मध्य स्थित साम्य है । अहिमन्द्रों का साम्य तेतीस सागर की ग्रायु समाप्त होने पर तत्क्षण समाप्त होता है अर्थात् वहां से न्नायु क्षय होने पर श्रवस्थान्तर में ग्राना पड़ता है । सिद्धों के मध्य का साम्य प्रविनाशी है । वे सब ग्रात्माएं परिपूर्ण तथा स्वतंत्र हैं । एक दूसरे के परिणमन में न साधक हैं, न बाधक हैं ।

### सुख की कल्पना

ग्राचार्य रिवषेण ने पद्मपुराण में बड़ी सुन्दर बात कही हैं :——
जनेभ्यः सुिंक्तो भूपाः भूपेभ्य इचक्रवित्तनः ।
चिक्रभ्यो व्यंतरास्तेभ्यः सुिंक्तो ज्योतिषोऽमराः ।१०५—–१८७।।
ज्योतिभ्यो भवनावासास्तेभ्यः कल्पभुवः क्रमात् ।
ततो ग्रंवेयकावासास्ततोऽनुत्तरवासिनः ।।१८८।
ग्रनंतानंत-गुणतस्तेभ्यः सिद्धि-पदस्थिताः ।
सुक्षं नापरमुतकृष्टं विद्यते सिद्धसौक्ष्यतः ।।१८८।।

मनुष्यों की ग्रपेक्षा राजा सुखी है। राजाग्रों की ग्रपेक्षा चक्रवर्ती सुखी है। चक्रवर्ती की ग्रपेक्षा व्यंतरदेव तथा व्यंतरों की ग्रपेक्षा ज्योतिषीदेव सुखी हैं। ज्योतिषी देवों की ग्रपेक्षा भवनवासी तथा भवनवासियों की ग्रपेक्षा कल्पवासी सुखी हैं। कल्पवासियों की ग्रपेक्षा ग्रैवेयकवासी तथा ग्रैवेयकवासियों की ग्रपेक्षा विजय, वैजयन्त, जयंत, ग्रपराजित तथा सर्वार्थेसिद्धि रूप पंच ग्रनुत्तरवासी सुखी हैं। उनसे भी ग्रनंतानंतगुणे सुखयुक्त सिद्धि पद को प्राप्त सिद्ध भगवान हैं। सिद्धों के सुख की ग्रपेक्षा दूसरा ग्रौर उत्कृष्ट ग्रानंद नहीं है।

सिद्ध परमेष्ठी की महत्ता को योगी लोग भली प्रकार जानते हैं। इससे महापुराणकार उनको 'योगिनां गम्यः'—योगियों के ज्ञान गोचर कहते हैं। जिनसेन स्वामी का यह कथन प्रत्येक मुमुक्षु के लिए ध्यान देने योग्य है:—

वोतरागोप्यसौ ध्येयो भन्यानां भवविच्छिदे । विच्छिन्नबंधनस्यास्य तादुग्नैसर्गिको गुणः ।।२१---११६।।

भव्यात्माश्रों को संसार का विच्छेद करने के लिए वीतराग होते हुए भी इन सिद्धों का ध्यान करना चाहिए। कर्म बंधनका विच्छेद करने वाले सिद्ध भगवान का यह नैसर्गिकगुण कहा गया है। ग्राचार्य का ग्रभिप्राय यह है कि सिद्ध भगवान बीतराग हैं। बे स्वयं किसी को कुछ नहीं देते हैं, किन्तु उनका ध्यान करने से तथा उनके निर्मल गुणों का चितवन करने से ग्रात्मा की मिलनता दूर होती है ग्रीर वह मुक्ति मार्ग में प्रगति करती है। निरंजन निर्विकार तथा निराकार सिद्धों के ध्यान की 'रूपातीत' नाम के धर्म ध्यान में परिगणना की गई है।

#### रूपातीत-ध्यान

रूपातीत घ्यान में सिद्ध परमात्मा का किस प्रकार योगी चिन्तवन करते हैं, यह ज्ञानार्णव में इस प्रकार कहा है :—

> ब्योमाकारमानाकारं निष्पन्नं शांतमच्युतम् । चरमांगात्कियन्त्यम् स्वप्नदेशैर्षनैः स्थितम् ।।२२।। लोकाग्र-शिखरासीनं शिवीमूतमनामयम् । पुरवाकारमापन्नमप्यमूतं च चिन्तयेत् ।।४०—२३।।

श्राकाश के समान श्रमूर्त, पौद्गलिक श्राकार रहित, पिरपूर्ण, शांत, श्रविनाशी, चरम देहसे किंचित् न्यून, घनाकार श्रात्म प्रदेशों से युक्त, लोकाग्रके शिखर पर श्रवस्थित, कल्याणमय, स्वस्थ, स्पर्शादिगुण रहित तथा पुरुषाकार परमात्मा का चितवन रूपातीत ध्यान में करे।

# ध्यान के लिए मार्ग-दर्शन

ध्यान के ग्रभ्यासी के हितार्थ ग्राचार्य शुभचंद ने ज्ञानार्णव में यह महत्व पूर्ण मार्गदर्शन किया है:—

> म्रानुप्रेक्षाञ्च धर्म्यस्य स्युः सदैव निबंधनम् । चित्तभूमौ स्थिरोकृत्य स्व-स्वरूपं निरूपय ॥४१--३॥

हे साधु ! ग्रनुप्रेक्षाग्रों का चितवन सदा धर्मध्यान का कारण है, ग्रतएव ग्रपनी मनोभूमि में द्वादश भावनाग्रों को स्थिर करे तथा ग्रात्म स्वरूप का दर्शन करे।

ब्रह्मदेव सूरि का यह अनुभव भी आत्म-ध्यान के प्रेमियों के ध्यान देने योग्य है, "यद्यपि प्राथमिकानां सिवकल्पावस्थायां चित्तस्थिति-करणार्थं विषय-कषायरूप-दुर्घ्यानवंचनार्थं च जिनप्रतिमाक्षरादिकं ध्येयं भवतीति, तथापि निश्चय-ध्यानकाले स्वशुद्धात्मेव इति भावार्थः" (परमात्मप्रकाश टीका पृष्ठ ३०२, पद्य २८६)—यद्यपि सिवकल्प अवस्था में प्रारंभिक श्रेणी वालों के चित्त को स्थिर करने के लिए तथा विषय-कषाय रूप दुर्ध्यान अर्थात् आर्तध्यान, रौद्रध्यान दूर करने के लिए जिन प्रतिमा तथा जिन वाचक अक्षरादिक भी भ्यान के योग्य हैं, तथापि निश्चय ध्यान के समय शुद्ध आत्मा ही ध्येय हैं।

जिनेन्द्र भगवान की मूर्ति के निमित्त से श्रात्मा का रागभाव मन्द होता है, परिणाम निर्मल होते हैं तथा सम्यग्दर्शन की प्राप्ति होती है। २९० ] तीर्थंकर

### सिद्ध-प्रतिमा

सिद्ध परमात्मा का ध्यान करने के लिए भी जिनेन्द्र देव की प्रतिमा उपयोगी है। सिद्ध प्रतिमा के स्वरूप पर ग्राचार्य वसुनंदि सिद्धांतचक्रवर्ती ने मूलाचार की टीका में इस प्रकार प्रकाश डाला है:— "ग्रब्टमहाप्रातिहार्यसमिन्वता ग्रहंत्प्रतिमा, तद्रहिता सिद्ध-प्रतिमा।"—जो प्रतिमा ग्रब्टप्रातिहार्य समन्वित हो, वह ग्ररहंत भगवान की प्रतिमा है। ग्रब्टप्रतिहार्य रहित प्रतिमा को सिद्ध-प्रतिमा जानना चाहिए। इस विषय में यह कथन भी ध्यान देने योग्य है; "ग्रथवा कृत्रिमाः यास्ता ग्रहंत्प्रतिमाः, श्रकृत्रिमाः सिद्धप्रतिमाः" (पृष्ठ ३१ गाथा २५)—ग्रथवा संपूर्ण कृत्रिम जिनेन्द्र प्रतिमाएं ग्ररहंत प्रतिमा हैं। ग्रकृत्रिम प्रतिमाग्रों को सिद्ध प्रतिमा कहा है।

इस ग्रागम वाणी के होते हुए धातु विशेष में पुरुषाकार शून्य स्थान बनाकर उसके पीछे दर्गण को रखकर उसे सिद्ध प्रतिमा मानने का जब ग्रागम में विधान नहीं है तब ग्रागम की ग्राज्ञा को शिरोधार्य करने वाला व्यक्ति ग्रपना कर्तव्य ग्रौर कल्याण स्वयं विचार सकता है। यह बात भी विचारणीय है, कि पोलयुक्त मूर्ति में प्राणप्रतिष्ठा करते समय मंत्र-न्यास विधि किस प्रकार संपन्न की जायेगी, उसके ग्रभाव में प्रतिष्ठित तथा ग्रप्रतिष्ठित मूर्ति में किस प्रकार भेद किया जा सकेगा? मंत्र न्यास प्रतिष्ठा का मुख्य ग्रंग है। (ग्राज्ञाधर प्रतिष्ठासारोद्धार ४, १४६) दक्षिण भारत के प्राचीन ग्रौर महत्वपूर्ण जिन मंदिरों में इस प्रकार की सिद्ध प्रतिमाएं नहीं पाई जातीं, जैसी उत्तर प्रांत में कहीं-कहीं देखी जाती है। ग्रागम-प्राण सत्पुरुषों को परमागम प्रति-पादित प्रवृत्तियों को ही प्रोत्साहन प्रदान करने का पूर्ण प्रयत्न करना चाहिए।

### निर्वाण पद ग्रौर दिगम्बरत्व

सिद्ध पद को प्राप्त करने के लिए संपूर्ण परिग्रह का त्याग कर वस्त्र रहित (अचेल) मुद्रा का धारण करना अ्रत्यंत आवश्यक तीर्थंकर [ २९१

है। यह दिगम्बर मुद्रा निर्वाण का कारण है, इसलिए इसे निर्वाण मुद्रा भी कहते हैं। दक्षिण भारत में दिगम्बर दीक्षा लेने वाले मुनि राज को निर्वाण-स्वामी कहने का जनता में प्रचार है। ग्रजैन भी निर्वाण-स्वामी को जानते हैं।

सिद्धों का ध्यान परम कल्याणदायी है, इतना मात्र जानकर भोग तथा विषयों में निमग्न व्यक्ति कुछ क्षण बैठकर ध्यान करने का ग्रिभनय करता है, किन्तु इससे मनोरथ सिद्ध नहीं होगा। ध्यान के योग्य सामग्री का मूलाराधना टीका में इस प्रकार उल्लेख किया गया है:——

> संग-त्यागः कषायाणां निग्रहो व्रतधारणम्। मनोक्षाणां जयक्वेति सामग्री ध्यानजन्मनः।।पृ० ७४।।

वस्त्रादि परिग्रह का परित्याग, कषायों का निग्रह, त्रतों को धारण करना, मन तथा इंद्रियों का वश में करना रूप सामग्री ध्यान की उत्पत्ति के लिए ग्रावश्यक है।

### द्रव्य परिग्रह-परित्याग का उपयोग

"बाह्यचेलादिग्रंथत्यागो ग्रभ्यंतरपरिग्रहत्यागमूल:"—
बाह्य पदार्थ-वस्त्रादि का परित्याग ग्रंतरंग त्याग का मूल है; जैसे
चांवल के ऊपर लगी हुई मिलनता दूर करने के पूर्व में तंद् ल का छिलका
दूर करना ग्रावश्यक है, तत्पश्चात् चांवल के भीतर की मिलनता दूर
की जा सकती है, इसी प्रकार बाह्य परिग्रह त्यागपूर्वक ग्रंतरंग में
निर्मलता प्राप्त करने की पात्रता प्राप्त होती है। जो बाह्य मिलनता को
धारण करते हुए ग्रंतरंग मिलनता को छोड़ ध्यान का ग्रानन्द लेते
हुए सिद्धों का ध्यान करना चाहिते हैं, कर्मों की निर्जरा तथा संवर
करने की मनोकमना करते हैं, वे जल का मंथन करके घृत प्राप्ति का
उद्योग सदृश कार्य करते हैं। इससे यह स्पष्ट हो जाता है, कि
वस्त्रादि के भार से जो मुक्त नहीं हो सकते हैं, उनकी मुक्ति की ग्रोर
यथार्थ में प्रवृत्ति नहीं होती है। जो देशसंयम धारण करते हुए

दिगम्बर मुद्रा की लालसा रखता है, वह श्रावक मार्गस्थ है । धीरे-धीरे वह अपनी प्रिय पदवी को प्राप्त कर सकेगा, किन्तु जो वस्त्र-त्यागादि को व्यर्थ सोचते हैं, वे सकलंक श्रद्धा वश अकलंक पदवी को स्वप्न में भी नहीं प्राप्त कर सकते हैं। गंभीर विचारवाला अनुभवी सत्पुरुष पूर्वोक्त बात का महत्व शीघ्र समझेगा।

मूलाराधना में कहा है, भृकुटी चढ़ाना ग्रादि चिन्हों से जैसे ग्रंतरंग में क्रोधादि विकारों का सद्भाव सूचित होता है, इसी प्रकार वाह्य ग्रचेलता (वस्त्र त्याग )से ग्रंतर्मल दूर होते हैं । कहा भी है :---

बाहिरकरणविसुद्धी ग्रब्भंतकरण-सोधणत्थाए। ण हु कंडयस्स सोधो सक्का सतुसस्स कार्दुंजे।।१३४८।।

बाह्य तप द्वारा ग्रंतरंग में विशुद्धता ग्राती है तथा जो धान्य सतुष है, उसका ग्रंतर्मल नष्ट नहीं होता है। तुषशून्य धान्य ही शुद्ध किया जाता है।

इस धान्य के उदाहरण से यह बात स्पष्ट हो जाती है, कि ग्रंतरंग मल दूर करने के पूर्व बाह्य स्थूल परिग्रह रूप मलिनता का त्याग ग्रत्यन्त ग्रावश्यक है।

कोई कोई लोग सोचते हैं, स्रंतरंग पिवत्रता पहले स्राती है, पश्चात् पिरग्रह का त्याग होता है। यह भ्रमपूर्ण दृष्टि है। वस्त्रादि त्याग के उपरान्त पिरणाम स्रप्रमत्त गुणस्थान को प्राप्त होते हैं। वस्त्रादि सामग्री समलंकृत शरीर के रहते हुए देशसंयम गुण-स्थान से स्रागे परिणाम नहीं जा सकते हैं।

यह बात भी ध्यान देने योग्य है, कि ऐसे कुत्रिम नग्न मुद्राधारी भी व्यक्ति रहते हैं, जिन्होंने बाह्य परिग्रह का तो त्याग कर दिया है, किन्तु जिनका मन स्वच्छ नहीं है, उस उच्चपदवी के ग्रनुकूल नहीं है। इसके सिवाय यह भी विषय नहीं भुलाना चाहिए कि जिसकी ग्रांतरिक शुद्धि है, उसके पहले बाह्य परिग्रह रूप विकृति दूर होनी चाहिए।

# बाह्य परिग्रह द्वारा जीव-घात

बाह्य परिग्रह में जिनको दोष नहीं दिखता है, वे कम से कम यह तो सोच सकते हैं कि वस्त्रादि को स्वच्छ रखने में, उनको धोने ग्रादि के कार्य में त्रस-स्थावर जीवों का घात होता है, वह हिंसा समर्थ ग्रात्मा बचा सकती है, ग्रतः बाह्य परिग्रह के त्याग द्वारा ग्रहिंसादि की परिपालना होती है, यह बात समन्वयशील न्यायबुद्धि मानव को ध्यान में रखना उचित है।

कोई-कोई सोचते हैं, िक हमारे यहाँ शास्त्रों में वस्त्रादि परिग्रह के त्याग बिना भी साधुत्व माना जाता है । ऐसे लोगों को ग्रात्महितार्थ गहरा विचार करना चाहिए । यह सोचना चाहिए िक मनुष्य जीवन का पाना खिलवाड़ नहीं है । ग्रात्मकल्याण के लिए भय, संकोच, मोहादि का त्याग कर सत्य को शिरोधार्य करना सत्पुरुष का कर्तव्य है ।

संपूर्ण कर्मों का नाश करने वाले सिद्ध परमेष्ठी की पदवी ग्ररहंत भगवान से बड़ी है, यद्यपि भगवान शब्द दोनों के लिए उपयोग में ग्राता है।

# सिद्धों के विशेष गुण

इन सिद्धों के चार अनुजीवी गुण कहे गए हैं। जो घातिया कर्मों के विनाश से अरहंत अवस्था में ही उत्पन्न होते हैं, वे गुण भावात्मक कहे गए हैं। ज्ञानावरण के क्षय से केवलज्ञान, दर्शनावरण के विनाश से केवलदर्शन, मोहनीय के उच्छेद से अविचलित सम्यक्त्व तथा अंतराय के नाश द्वारा अनंतवीर्यता रूप गुणचतुष्टय प्राप्त होते हैं। अघातिया कर्मों के अभाव में चार प्रतिजीवी गुण उत्पन्न होते हैं। वेदनीय के विनाश से अव्याबाधत्व प्रगट होता है। गोत्र के नाश होने पर अगुरुलघुगुण प्राप्त होता है। नाम कर्म के अभाव में अवगाहनत्व तथा आयुकर्म के (जिसे जगत् मृत्यु, यमराज आदि नाम से पुकारता

है) विनाश होने पर सूक्ष्मत्व गुण प्रगट होते हैं । इन अनुजीवी तथा प्रतिजीवी गुणों से समलंकृत यह सिद्ध पर्याय है । इसे स्वभाव-द्रव्य-व्यजन-पर्याय भी कहा है । आलाप-पद्धति में लिखा है 'स्वभाव-द्रव्य-व्यंजन-पर्यायाश्चरमशरीरात्-किचित-न्यून-सिद्धपर्यायः' (पृष्ठ १६६)

# कैलाशगिरि पर चतुर्विशति जिनालय

भगवान ऋषभदेव के निर्वाण के कारण कैलाश पर्वत पूज्य स्थल बन गया । चक्रवर्ती भरत ने उस पर्वत पर अपार वैभवपूर्ण जिन मंदिर बनवाए थे । उन मंदिरों की रक्षार्थ अजितनाथ भगवान के तीर्थ में उत्पन्न सगर चक्रवर्ती के पुत्रों ने आसपास खाई खोदकर उसे जल से भरा था । उत्तरपुराण में कहा है :—

राज्ञाप्याज्ञापिता यूयं कैलासे भरतेशिना।
गृहा कृता महारत्नेश्चतुर्विशतिरर्हताम्।।१०७।।
तेषां गंगां प्रकुर्वीध्वं परिखां परितो गिरिम्।
इति तेपि तथा कुर्वन् दंडरत्नेन सत्वरम्।।१०८।। प्रध्याय १

चक्रवर्ती सगर ने ग्रपने पुत्रों को ग्राज्ञा दी, कि महाराज भरत ने केलाश पर्वत पर महारत्नों के ग्ररहंत देव के चौबीस जिनालय बनवाए हैं। उस पर्वत के चारों ग्रोर खाई के रूप में गंगा का प्रवाह बहा दो। यह सुनकर उन राजपुत्रों ने दण्डरत्न लेकर शीघ्र ही उस काम को पूर्ण कर दिया।

गुणभद्र ग्राचार्य ने यह भी कथन किया है कि राजा भगीरथ ने वैराग्य उत्पन्न होने पर वरदत्त पुत्र को राज्यलक्ष्मी देकर कैलाश पर्वत पर जाकर शिवगुप्त महामुनि के समीप जिन दीक्षा ली श्रौर ग्रांग के किनारे ही प्रतिमायोग धारण किया । ग्रंग के तट से ही उन्होंने मोक्ष प्राप्त किया था । इन्द्र ने श्राकर क्षीरसागर के जल से भागीरथ मुनि के चरणों का ग्रभिषेक किया था । उस ग्रभिषेक का जल ग्रंग में मिला; तब से ही यह ग्रंग इस संसार में तीर्थ रूप में पूज्य मानी जाती है । गुणभद्रचार्य कहते हैं :—

ſ

सुरेन्द्रेणास्य दुग्धाब्धि-पयोभिरिभ षेचनात्। क्रमयो स्तत्प्रवाह्नस्य गंगायाः संगमे सति।।१५०।। तदाप्रभृति तीर्थत्वं गंगाप्यस्मिन्नुपागता। कृत्वोत्कृष्टं तपो गंगातटे सौ निर्वृति गतः।।१–१४१।।

वैदिक लोग भी कैलाशगिरि को पूज्य मानते हैं—वे हिमालय पर्वत के समीप जाकर कैलाश की यात्रा करते हैं। कैलाश का जैसा वर्णन उत्तरपुराण में किया गया है, वैसी सामग्री का सद्भाव ग्रब तक ज्ञात नहीं हो सका है। उसके विषय में यदा कदा कोई लेख भी छपे हैं, किन्तु उनके द्वारा ऐसी सामग्री नहीं मिली है, जिसके ग्राधार पर उस तीर्थ की वंदना का लाभ उठाया जा सके। कैलाश नाम के पर्वत का ज्ञान होने के साथ निर्वाण स्थल के सूचक कुछ जैनचिन्हों का सद्भाव ही उस तीर्थ के विषय में संदेहमुक्त कर सकेगा। ग्रब तक तो उसके विषय में पूर्ण ग्रजानकारी है।

#### उपयोगी चिंतवन

भव्यात्माग्रों को मोक्ष प्राप्त तीर्थंकरों के विषय में यह विचार करना चाहिये कि चैतन्य-ज्योति समलंकृत चौबीसों भगवान सिद्धालय में विराजमान हैं। भगवान ऋषभदेव, वासुपूज्य ग्रौर नेमिनाथ ने पद्मासन से मोक्ष प्राप्त किया, शेष इक्कीस तीर्थंकरों की मुक्ति खङ्गासन से हुई थी, ग्रतः उनका उसी ग्रासन में चितवन करना चाहिये। जैसे दीपावली के प्रभात समय महावीर प्रभु के विषय में ध्यान करते समय सोचना चाहिए कि पावापुरी के चरणों के ठीक अपर लोक के ग्रग्रभाग में खङ्गासन से सात हाथ ऊँचाई वाली ग्रात्मज्योति विराजमान है। तिलोयपण्णत्ति में कहा है—

उसहो य वासुपुज्जो णेमी पल्लंकबद्धया सिद्धा। काउसग्गेण जिणा सेसा मुत्ति समावण्णा ॥४——१२१०॥

मोक्ष की प्राप्ति के योग्य स्थान कर्मभूमि मानी गई हैं। पन्द्रह कर्मभूमियाँ जम्बूद्वीप, धातकीखण्ड तथा पुष्करार्घ द्वीप में हैं। २९६ ] तीर्थकर

जंबूद्वीप में भरतक्षेत्र, ऐरावत क्षेत्र तथा विदेह क्षेत्र (देवकुरु तथा उत्तरकुरु को छोड़कर) रूप कर्मभूमियां मानी गई है। ब्राजकल जंबूद्वीप सम्बन्धी विदेह में पूर्व तथा पश्चिम विदेहों के दो दो भागों में चार तीर्थकर विद्यमान हैं। धातकीखण्ड में उनकी संख्या ब्राठ कही है, कारण वहाँ दो भरत, दो ऐरावत, दो विदेह कहे गए हैं। पुष्करार्ध द्वीप में धातकीखण्ड सदृश वर्णन है। वहाँ भी ब्राठ तीर्थकर विद्यमान हैं। इस प्रकार कम से कम ४ + 5 + 5 विदेश पर समय में एक को सत्तर मानी गई है।

#### तीर्थंकरों की संख्या

पंच भरत, पंच ऐरावत क्षेत्रों में दुषमासुषमा नामके चतुर्थ कालमें दस तीर्थकर होते हैं । एक विदेह में बत्तीस तीर्थकर होते हैं । पाँच विदेहों में १६० तीर्थकर हुए । कुल मिलाकर उनकी संख्या १७० कही गई है । हरिवंशपुराण में लिखा है :—

> द्वीपेष्वर्धतृतीयेषु ससप्तिति-शतात्मके । धर्मक्षेत्रे त्रिकालेभ्यो जिनादिभ्यो नमो नमः ॥२२—-२७॥

अढ़ाई द्वीप में १७० धर्मक्षेत्रों में भूत, वर्तमान तथा भविष्यत् काल सम्बन्धी अरहंतादि जिनेन्द्रों को नमस्कार हो ।

# विदेह में तीर्थंकारों के कल्याणक

विदेह के तीर्थकरों में सबके पाँचों कल्याणकों का नियम नहीं हैं। भरत तथा ऐरावत में पंचकल्याणकवाले तीर्थकर होते हैं। विदेह में किन्हीं के पाँच कल्याणक होते हैं, किन्हीं के तीन होते हैं, किन्हीं के तीन होते हैं, किन्हीं के दो भी कल्याणक होते हैं। इस विषय में विशेष बात इस प्रकार जानना चाहिये कि विदेह में जन्मप्राप्त श्रावक ने तीर्थकर के पादमूल में तीर्थकर प्रकृति का बंध किया। वह यदि चरमशरीरी है, तो उस जीव के तपकल्याणक, ज्ञानकल्याणक तथा निर्वाणकल्याणक होंगे।

यदि श्रावक के स्थान में मुनि पदवी प्राप्त महापुरुष ने तीर्थंकर प्रकृति का बंध किया और वह चरम शरीरी श्रात्मा है तो उनके ज्ञानकल्याणक तथा मोक्षकल्याणक होंगे। पाँच कल्याणक वाले तीर्थंकर तो सर्वत्र विख्यात हैं। चार कल्याणक तथा एक कल्याणक वाले तीर्थंकर नहीं होते। कहा भी है:—

'तीर्थबंधप्रारंभश्चरमांगाणामसंयत-देशसंयतयोस्तदा कल्या-णानि निःक्रमणादीनि त्रीणि, प्रमत्ताप्रमत्तयोस्तदा ज्ञानिन्वणि द्वे । प्राग्भवे तदा गर्भावतारादीनि पंचेत्यवसेयम्" (गोम्मटसार कर्मकांड गाथा ५४६, संस्कृतटीका पृष्ठ ७०८)—जब तीर्थंकर प्रकृति के बंध का प्रारंभ चरमशरीरी ग्रसंयमी ग्रथवा देशसंयमी करते हैं, तब तप, ज्ञान तथा निर्वाण ये तीन कल्याणक होते हैं । जब प्रमत्त संयत तथा ग्रप्रमत्त संयत बंध का प्रारंभ करते हैं, तब ज्ञान ग्रौर निर्वाण ये दो कल्याणक होते हैं । यदि पूर्वभव में बंध को प्रारम्भ किया था, तो गर्भावतरण ग्रादि पंचकल्याणक होते हैं ।

## सूक्ष्म विचार

इस संबंध में सूक्ष्म विचार द्वारा यह महत्व की बात अवगत होगी कि तीर्थंकर प्रकृति सहित ग्रात्मा को तीर्थंकर कहते हैं। उसका उदय केवली भगवान में रहता है। उसकी सत्ता में तो मिथ्यात्व गुण-स्थान तक हो सकता है। एक व्यक्तिने भरतक्षेत्र में तीर्थंकर प्रकृतिका बंध किया। वह मरण कर यदि दूसरे या तीसरे नरक में जन्म धारण करता है, तो अपर्याप्तावस्था में वह मिथ्यात्वी ही होगा। सम्यक्त्वी जीव का दूसरी ग्रादि पृथ्वियों में जन्म नहीं होता है। उन पृथ्वियों में उत्पत्ति के उपरान्त सम्यक्त्व हो सकता है। तीर्थंकर प्रकृति की सत्ता वाला जीव तीसरे नरक तक जाता है। वहां सम्यक्त्व उत्पन्न होने के उपरान्त पुनः तीर्थंकर प्रकृति का बंध हो सकता है। गो० कर्मकांड में कहा है "धम्मे तित्थं बंधदिवंसा-मेघाण पुण्णगो चेव।" (गाथा १०६) । तीर्थंकर प्रकृति के बंध का ग्रारंभ मनुष्य गति में होता है, उसका निष्ठापन देवगति-तथा नरकगति में भी होता है ।

#### तीर्थंकर का निर्वाण

तीर्थंकर रूप में जन्म धारण करने वाली म्रात्मा क गभ, जन्म, तप तथा ज्ञान कल्याणक होते हैं। इन म्रवस्थाशों में तीर्थंकर प्रकृति का म्रस्तित्व रहता है। ग्रयोग केवली के म्रंतिम समय में तीर्थंकर प्रकृति का क्षय हो गया, म्रतः उसकी सत्ता शेष नहीं रही। निर्वाण प्राप्त सिद्ध जीव के तीर्थंकर प्रकृति नहीं है। उनका निर्वाण-कल्याणक किस प्रकार तीर्थंकर का निर्वाण कल्याणक कहा जायेगा? म्रव तो वे तीर्थंकर पद वाच्यता से म्रतीत हो चुके हैं; म्रतएव सूक्ष्म दृष्टि से तीर्थंकर नामकर्म सहित म्रात्मा के गर्भ, जन्म, दीक्षा तथा ज्ञान कल्याणक कहे जायेंगे।

यहां यह शंका उत्पन्न होती है कि ग्रागम में तीर्थंकर को पंचकल्याणक-संपन्न (पंचकल्लाण-संपण्णाणं) क्यों कहा है ? इसके समाधान में यही कहा जायगा, कि भूतपूर्व नैगम नय की ग्रपेक्षा यह कहा जाता है । एवंभूतनय की ग्रपेक्षा ऐसा नहीं कहा जा सकता । जैन धर्म का सौन्दर्य उसकी स्याद्वादमयी पिवत्र देशनामें हैं, जिसके कारण ग्रविरोध रूप से पदार्थ का कथन होता है । उसी स्याद्वाद से इस प्रश्न पर दृष्टि डालने पर शंका दूर हो जाती है ।

भरत तथा ऐरावत में पंचकल्याणक वाले ही तीर्थंकर क्यों होते हैं, विदेह के समान तीन अथवा दो कल्याणक संपन्न महापुरुष क्यों नहीं होते ? इसका विशेष कारण चिंतनीय है। भरत तथा ऐरावत में एक उत्सर्पिणी में चौबीस तीर्थंकर होते हैं और अवसर्पिणी में भी चौबीस होते हैं। अवसर्पिणी के चौथे काल में तथा उत्सर्पिणी के तीसरे काल में इनका सद्भाव माना गया है। दुषमा-सुषमा काल के सिवाय अन्य कालों के होने पर इन स्थानों में मोक्षमार्ग

तीर्थंकर [ २९९

नहीं रहता । विदेह में नित्य मोक्षमार्ग है, कारण वहां दुषमासुषमा काल का सदा सद्भाव पाया जाता है । वहां तो ऐसा होता है कि एक तीर्थंकर के समक्ष कोई भव्य तीर्थंकर प्रकृति का बंध करता है । जब गुरुदेव तीर्थंकर मोक्ष चले गए, तो उस समय इस चरम शरीरी स्रात्मा के दीक्षा लेने पर तपादि कल्याणकों के कम में बाधा नहीं स्राती । दो तीर्थंकरों का परस्पर में दर्शन नहीं होता, जैसे दो चक्रवर्तियों स्रादि का भी परस्पर दर्शन नहीं होता । भरत तथा ऐरावत में ऐसी पद्धति है कि एक तीर्थंकर के समीप किसी ने तीर्थंकर प्रकृति क बंध किया है जैसे श्रेणिक राजा ने वीर भगवान के सानिध्य में तीर्थंकर प्रकृति का बंध किया था । उसके उपरान्त वह जीव या तो स्वर्ग में जायगा, या नरक में जायगा, इसके पद्चात वह तीसरे भव में तीर्थंकर होकर मुक्त होता है ।

विदेह नित्य धर्मभूमि है, श्रतएव वहां चरम शरीरी जीव तीर्थंकर प्रकृति का बंधकर उसी भवमें मोक्ष जाता है। भरतक्षेत्र, ऐरावत क्षेत्र में एक ही भव में तीर्थंकर प्रकृति का बंध करके उसी भव से मोक्ष जाने का कम नहीं है। बीस कोड़ाकोड़ी सागर प्रमाण कल्प-काल में भरत तथा ऐरावत में चौबीस तीर्थंकर उत्सिपणी में तथा चौबीस ही श्रवसिपणी में होगे। विदेह का हाल श्रपूर्व है। इतने लम्बे काल में वहां से विपुल संख्या में तीर्थंकर मुक्ति प्राप्त करते हैं। एक कोटि पूर्व की श्रायु प्राप्त कर मोक्ष जाने के पश्चात् दूसरे तीर्थंकर की उत्पत्ति होने में कोई प्रतिबन्ध नहीं है।

# सिद्धलोक भ्रौर कर्मभूमि का क्षेत्रफल

कर्मभूमियों से ही जीव सिद्ध होते हैं, किन्तु सिद्धलोक का क्षेत्र पैतालीस लाख योजन प्रमाण कहा है, उसमें कर्मभूमि तथा भोगभूमियों का क्षेत्र श्रा जाता है। श्रतः यह प्रश्न उत्पन्न होता है कि क्या देवकुरु, उत्तरकुरु, हैमवत क्षेत्र, हरिक्षेत्र, रम्यक क्षेत्र, हैरण्यवत क्षेत्रों से भी मोक्ष होता है ? यदि मोक्ष मानते हो, तो उनको भोगभूमि के स्थान में कर्मभूमि क्यों नहीं कहा गया है ?

इस प्रश्न का समाधान ग्रत्यन्त सरल है। सर्वार्थसिद्धि का कथन ध्यान देने योग्य है, ''किस्मिन् क्षेत्रे सिध्यन्ति ? प्रत्युत्पन्नग्राहिन-यापेक्षया सिद्धिक्षेत्रे, स्वप्रदेशे, ग्राकाश प्रदेशे वा सिद्धिभेवति। भूत-ग्राहिनयापेक्षया जन्म प्रति पंचदशसु कर्मभूमिषु, संहरणं प्रति मानुष-क्षेत्रे सिद्धिः''(ग्रध्याय १०, सूत्र ६ की टीका)।

### प्रश्न--- किस क्षेत्र में सिद्ध होते हैं?

उत्तर—वर्तमान को ग्रहण करने वाले नय की ग्रपेक्षा निर्वाणक्षेत्र से मुक्त होते हैं, ग्रपनी ग्रात्मा के प्रदेशों में मुक्त होते हैं, ग्रथवा शरीर के द्वारा गृहीत ग्राकाश के प्रदेशों से सिद्धि होती है। भूतकाल को ग्रहण करने वाले नय की ग्रपेक्षा से पंद्रह कर्मभूमि में जन्म प्राप्त जीव वहां से सिद्ध होता है। वहां जन्म प्राप्त जीव को देव ग्रादि ग्रन्थ क्षेत्रों में ले जावें, तो समस्त मनुष्यक्षेत्र निर्वाणभूमि है। इस कथन से शंका का निराकरण हो जाता है।

# महत्व की बात

सर्वार्थसिद्धि में एक और सुन्दर बात लिखी है, "श्रवसिपण्यां सुषम-दुःषमायाः श्रन्त्ये भागे दुःषमसुषमायाँ च जातः सिध्यति । न तु दुःषमायां जातो दुःषमायां सिध्यति । श्रन्यदा नैव सिध्यति । संहरणतः सर्विस्मन्काले उत्सिपण्यामवर्सापण्यां च सिध्यति" (१० ग्रध्याय, सूत्र ६)—श्रवसिपणी काल में सुषम-दुःषमा नाम के तृतीय काल के श्रंतिम भाग में तथा दुःषम-सुषमा नामके चतुर्थकाल में जन्मधारण करने वाला मोक्ष जाता है । दुःषमा नामक पंचम काल में उत्पन्न हुन्ना पंचम काल में मुक्त नहीं होता । श्रन्यकालों में मोक्ष नहीं होता । किसी देवादि के द्वारा लाया गया जीव उत्सिपणी, श्रवसिपणी के सभी कालों में सिद्ध पदवी को प्राप्त करता है । इस

कथन का भाव यह है कि विदेह सदृश कर्मभूमि में सदा मोक्षमार्ग चालू रहता है। ग्रन्य कर्मभूमि के क्षेत्रों में काल कृत परिवर्तन होने से मोक्षमार्ग रुक गया। ऐसे काल में भी देवादि के द्वारा लाया जीव इन क्षेत्रों से मुक्त हो सकता है, जहां मुक्ति जाने योग्य चतुर्थ काल का सद्भाव नहीं है।

प्रश्न :—जब समस्त पैतालीस लाख योजन प्रमाण मनुष्य क्षेत्र को निर्वाणस्थल माना है, तब पावापुरी, चम्पापुरी ग्रादि कुछ विशेष स्थानों को निर्वाण स्थल मानकर पूजने की पद्धित का भ्रन्तरंग रहस्य क्या है ?

समाधान—ग्रागम में लिखा है कि छठवें काल के ग्रन्त में जब उनचास दिन शेष रहते हैं, तब जीवों को त्रासदायक भयंकर प्रलयकाल प्रवृत्त होता है। उस समय महा गंभीर एवं भीषण संवर्तक वायु बहती है, जो सात दिन पर्यन्त वृक्ष, पर्वत ग्रौर शिला ग्रादि को चूर्ण करती है। इससे जीव मूच्छित होते हैं ग्रौर मरण को प्राप्त करते हैं। मेघ शीतल ग्रौर क्षार जल तथा विष जल में से प्रत्येक को सात-सात दिन तक बरसाते हैं। इसके सिवाय वे मेघ-धूम, धूलि, वज्र तथा ग्रिग्न की सात-सात दिन तक वर्षा करते हैं। इस कम से भरत क्षेत्र के भीतर ग्रार्य खण्ड में चित्रा पृथ्वी के ऊपर स्थित वृद्धिगत एक योजन की भूमि जलकर नष्ट हो जाती है। वज्र ग्रौर महाग्रग्नि के बल से ग्रार्य खण्ड की बढ़ी हुई भूमि ग्रपने पूर्ववर्ती स्वरूप को छोड़कर धूलि एवं कीचड़ की कलुषता से रहित हो जाती है। (तिलोयपण्णित्त ३४७ पष्ठ)। उत्तरपुराण में लिखा है:—

ततो घरण्याः वैषम्यविगमे सति सर्वतः। भवेच्चित्रा समा भूमिः समाप्तात्रावर्सीपणी।।७६—४५३।।

उनचास दिन की ग्रग्नि ग्रादि की वर्षा से पृथ्वी का विषम-पना दूर होगा ग्रौर समान चित्रा पृथ्वी निकल ग्रायगी । यहाँ पर ही ग्रवसर्पिणी काल समाप्त हो जायगा । इसके पश्चात् उत्सर्पिणी

तीर्थंकर

काल प्रारंभ होगा । उस समय क्षीर, ग्रमृत ग्रादि जाति के मेघों की वर्षा होगी, उससे सब वस्तुग्रों में रस उत्पन्न होगा ।

ग्रागम के इस कथन से यह स्पष्ट हो जाता है कि छठवें काल के ग्रन्त में सभी भवनादि कृत्रिम सामग्री इस ग्रायं खण्ड में नष्ट हो जायगी, तब निर्वाण स्थान ग्रादि का भी पता नहीं रहेगा। उस स्थित में ग्रागामी होने वाले जीव ग्रपने समय में मोक्ष जाने वाले महापुरुषों के निर्वाण स्थानों को पूजेंगे। इतनी विशेष बात है कि सम्मेदिशखर को ग्रागम में तीर्थकरों की स्थायी निर्वाण भूमि माना है। इस हुँडावर्सापणी कालके कारण ग्रादिनाथ भगवान का कैलाश, नेमिनाथ का गिरनार, वासुपूज्य का चंपापुर तथा वीर प्रभु का पावापुर निर्वाण स्थान बन गए। ग्रन्य काल में ऐसा नहीं होता; इसलिए सम्मेदिशखर तो ग्रविनाशी तीर्थ-रूपता धारण करता रहेगा। ग्रन्य तीर्थों की ऐसी स्थिति नहीं है। इससे उनकी शाश्वितकता स्वीकार नहीं की गई है।

यह बात भी विचारणीय है कि जिस स्थान से किन्हीं पूज्य ग्रात्माग्रों का साक्षात् संबंध रहा है, जिसका इतिहास है, उस स्थान पर जाने से भक्त हृदय को पर्याप्त प्रेरणा मिलती है। उज्ज्वल भावनायें जागती हैं। ग्रन्य स्थान में ऐसा नहीं होता। पावापुरी के पुण्य पद्मसरोवर में जो पवित्र परिणाम होते हैं, वे भाव समीपवर्ती ग्रन्य ग्रामों में नहीं होते, यद्यपि ग्रतीत काल की ग्रपेक्षा सभी स्थानों से मुक्त होने वाली ग्रात्माग्रों का सम्बन्ध रहा है। ग्रपने कल्याण तथा लाभ का प्रत्यक्ष विचार करने वाला व्यक्ति उन स्थानों की ही वंदना करता है, जहाँ के बारे में निश्चित इतिहास ज्ञात होता है। किस स्थान से कौन, कब मोक्ष गए इसका पता न हो, तो वह क्या प्रेरणा प्रदान करेगा? विचारवान् व्यक्ति उन्हीं कार्यों में प्रवृत्त होता है, जिनसे उसका हित होता है। इस प्रकाश में शंका का निराकरण हो जाता है।

सिद्धों को प्रणाम करने वाला व्यक्ति लोकाग्रभाग में विराजमान समस्त मुक्त ग्रात्माओं को प्रणाम करता है।

निर्वाण भूमि की वंदना में एक विशेष स्नानन्द की बात यह रहती है कि चरण चिन्हों के समीप खड़े होकर हम कल्पना के द्वारा उस स्थान के ठीक ऊपर सिद्धलोक में विराजमान भगवान का विचार करके उनको प्रणाम कर सकते हैं। उस जगह के ठीक ऊपर सिद्ध रूप में भगवान हैं, यह हम ज्ञान नेत्र से देख सकते हैं। जैनधर्म में ये कृतकृत्य सिद्ध जीव ही परमात्मा माने गए हैं।

### सिद्धों की संख्या

मूलाचार में सिद्धों के विषय में ग्रत्पबहुत्व पर इस प्रकार प्रकाश डाला गया है :—

मणुतगदीए थोवा तेहि ग्रसंखिञ्जगुणा णिरये। तेहि ग्रसंखिञ्जगुणा देवगदीए हवे जीवा ।१७०। पर्यास्तिश्रधिकार।

सबसे कम जीव मनुष्य गति में हैं। उनसे असंख्यातगुणें नरकगति में हैं। नारिकयों से असंख्यातगुणें देवगति में हैं।

> तेहिंतोगंतगुणा सिद्धगदीए भवंति भवरहिया। तेहिंतोणंतगुणा तिरयगदीए किलेसंता।।१७१।।

देवगित के देवों की अपेक्षा सिद्धगित में संसार परिश्रमण रिहत अनंतगुणें सिद्ध भगवान हैं। उन सिद्धों से अनंतगुणे जीव तिर्यंचगित में क्लेश पाते हैं। तिर्यंचों में भी निगोदिया एकेन्द्रिय जीव अनंतानंत हैं।

> एगणिगोदसरीरे जीवा वव्यप्पमाणदो दिट्टा । सिद्धेहि म्रणंतगुणा सब्वेण वितीदकालेण ।।१६६।। गो० जी०।।

सिद्धराशि से भ्रनंतगुणें तथा सर्व व्यतीत काल से भ्रनंतगुणें जीव हैं। विर्थं विर्थं तिर्थं कर

इन विकासहीन दुःखी निगोदिया जीवों की विचित्र कथा है।

> त्र्रित्थ श्रणंताजीवा जेहि ण पत्तो तसाण परिणामो । भाव-कलंक-सुपउरा णिगोदवासं ण मुंचंति ।।१६७।। गो० जो०।।

उन तिर्यंचगित के जीवों में ऐसे जीव भी ग्रनंत संख्या में हैं, जिन्होंने ग्रब तक त्रस पर्याय नहीं प्राप्त की है। वे मिलनता-प्रचुर भावों के कारण निगोदवास को नहीं छोड़ पाते हैं।

#### ग्रभक्यों की संख्या

ऐसी जीवों की स्थिति विचारते हुए किसी महान स्रात्मा का निर्वाण प्राप्त करना कितनी किन बात है, यह विवेकी व्यक्ति सोच सकते हैं। जीव राशि में एक संख्या ग्रभव्य जीवों की है, जिनका कभी निर्वाण नहीं होगा ग्रौर वे संसार परिभ्रमण करते ही रहेंगे। भव्यों की ग्रपेक्षा उनकी संख्या ग्रत्यन्त ग्रत्य है। ग्रभव्य राशि को ग्रनंत गुणित करने पर जो संख्या प्राप्त होती है, उससे भी ग्रनंत गुणित सिद्धों की राशि कहीं गई है। गोम्मटसार कर्मकांड में लिखा है—

सिद्धः ग्रांतिमभागं श्रभव्वसिद्धादग्रांतगुणमेव । समयपबद्धं बंधदि जोगवसादो विसरित्थं ।।४।।

सिद्धराशि के अनंतवें भाग तथा अभव्यराशि से अनंत गुणित प्रमाण एक समय में कर्मसमूह रूप समय-प्रबद्ध को यह जीव बांधता है। यह बंध योग के अनुसार विसदृश होता है अर्थात् कभी न्यून, कभी अधिक परमाणुओं का बंध होता है।

जीवप्रबोधिनी टीका में उपरोक्त कथन इस प्रकार किया गया है:—

"सिद्धराद्यनंतैकभागं, ग्रभव्यसिद्धेभ्योऽनंतगुणं तु-पुनः योगवद्यात् विसवृत्रं समयप्रबद्धं बध्नाति । समये समये प्रबध्यते इति समयप्रबद्धः" ।

ſ

### उत्सर्पिणी काल में सिद्धों की ग्रल्प संख्या

राजवार्तिक में श्रकलंक स्वामी लिखते हैं, उत्सर्पिणी काल में सिद्ध होने वाले जीव सबसे कम हैं। श्रवसर्पिणी काल में सिद्ध होने वालों की संख्या उनसे विशेष श्रधिक कही गई है। श्रनुत्सर्पिणी-उत्सर्पिणी काल (विदेह में नित्य चतुर्थकाल रहता है श्रतः वहां उत्सर्पिणी-श्रनुत्सर्पिणी का विकल्प नहीं हैं। वहां का काल श्रनुत्सर्पिणी-उत्सर्पिणी काल कहा जायगा) की श्रपेक्षा सिद्ध संख्यातगुणे हैं। कहा भी है 'सर्वस्तोका उत्सर्पिणी सिद्धाः। श्रवसर्पिणी सिद्धाः विशेषाधिकाः। श्रनुत्सर्पिण्यवसर्पिणी सिद्धाः संख्येयगुणाः''—— (श्रध्याय १०, सूत्र १०)।

#### विशेष कथन

पूज्यपाद स्वामी ने कहा है—"सर्वतः स्तोका लवणोदिसद्धाः, कालोदिसद्धाः संख्येयगुणाः । जंबद्घीपिसद्धाः संख्येयगुणाः । धातकी-खण्डिसद्धाः संख्येयगुणाः । पुष्करार्धसिद्धाः संख्येयगुणाः" (ग्रध्याय १०, सूत्र १०)—सबसे न्यून संख्या लवणसमुद्र से सिद्ध होने वालों की है । उनसे संख्यातगुणें कालोदिध से सिद्ध हुए हैं । उनसे भी संख्यात गुणित जंबद्धीप से सिद्ध हों । धातकीखंड द्वीप से सिद्ध होने वाले संख्यातगुणे हैं । पुष्करार्धद्वीप से सिद्ध होनेवाले उनसे संख्यातगुणे हैं । उन्होंने यह भी कहा है :—"जघन्येन एकसमये एकः सिध्यति, उत्कर्षेणाष्टोत्तरसंख्या"—जघन्य से एक समय में एक जीव सिद्ध होता है, ग्रधिक से ग्रधिक एक सौ ग्राठ जीव एक समय में मुक्त होते हैं ।

ज्ञानानुयोग की श्रपेक्षा सिद्धों के विषय में इस प्रकार कथन किया गया है। मित-श्रुत-मनःपर्ययज्ञान को प्राप्त करके सिद्ध होने वाले सबसे कम हैं। उनसे संख्यातगुणें मितज्ञान तथा श्रुतज्ञान से सिद्ध हुए हैं। मितज्ञान, श्रुतज्ञान, ग्रविध्ञान, मनःपर्यज्ञान से सिद्ध **३०६** ] तीर्थकर

संख्यातगुणे हैं। मित-श्रुत तथा ग्रविधिज्ञान से सिद्ध उनसे भी संख्यात गुणे हैं। इससे यह ज्ञात होता है कि मोक्ष जाने वाली संयमी ग्रात्मा मित-श्रुतज्ञान युगल के साथ ग्रविधिज्ञानावरण का भी क्षयोपशम प्राप्त करती है। राजवार्तिक में लिखा है—"सर्वस्तोकाः मित-श्रुत-मनःपर्ययसिद्धाः मितश्रुतज्ञानसिद्धाः संख्येयगुणाः। मितश्रुताविध-मनःपर्ययज्ञानसिद्धाः संख्येयगुणाः। मितश्रुताविधज्ञानसिद्धाः संख्येय-गुणाः" (पृष्ठ ३६७, ग्रध्याय १०—१०)

जीवों की सामर्थ्य के भेद से कोई कोई ग्रन्योपदश द्वारा प्रतिबुद्ध हो मुक्त होते हैं। कोई-कोई स्वयं सिद्धिपद के स्वामी बनते हैं। श्रकलंकस्वामी ने कहा है—''केचित् प्रत्येकबुद्धसिद्धाः, परोपदेश-मनपेक्ष्य स्वशक्त्येवाविर्भूतज्ञानातिशयाः। ग्रपरे बोधितबुद्ध-सिद्धाः, परोपदेशपूर्वकज्ञानप्रकर्षास्कंदिनः" (पृष्ठ ३६६)—कोई तो प्रत्येक बुद्ध-सिद्ध हैं, क्योंकि उन्होंने परोपदेश के बिना ग्रपनी शक्ति के द्वारा ज्ञानातिशय को प्राप्त किया है। ग्रन्य बोधितबुद्ध-सिद्ध कहे गए हैं, वे परोपदेशपूर्वक ज्ञान की उत्कृष्टता को प्राप्त करते हैं। इस ग्रपेक्षा से तीर्थकर भगवान 'प्रत्येकबुद्ध सिद्ध' कहे जावेंगे।

# परमार्थ-दृष्टि

इस प्रकार विविध दृष्टियों से सिद्ध भगवान के विषय में परमागम में प्रकाश डाला गया है। परमार्थतः सब सिद्ध समानरूप से स्वभावरूप परिणत हैं। उनका यथार्थ बोध न मिलने से एकान्त पक्षवालों ने भ्रान्त धारणाएँ बना ली हैं।

सिद्ध भगवान के विषय में विविध ग्रपरमार्थ विचारों का निराकरण करते हुए सिद्धान्त चक्रवर्ती ग्राचार्य नेमिचन्द्र कहते हैं—

ग्रद्विहकम्मवियला सीदी भूदा णिरंजणा णिज्या।

ग्रद्वगुणा किदिकच्या लोयग्ग-णिवासिणो सिद्धा ।।गो जी० ६८।।

वे सिद्ध भगवान ज्ञानावरणादि ग्रष्टकर्मों से रहित हैं, ग्रतएव वे सदाशिब मत की मान्यता के ग्रनुसार सदा से मुक्त ग्रवस्था संपन्न नहीं है। वे जन्म, मरणादि रूप सहज दुःख, रागादि से उद्भूत शारीरिक दुःख, सर्पादि से उत्पन्न आगंतुक पीड़ा, आकुलता रूप मानसिक व्यथा आदि के संताप से रहित होने से शीतलता प्राप्त हैं, अत्र त्यांकि वह सांख्य मुक्तात्मा के सुख का अभाव कहता है:——''अनेन मुक्तौ आत्मनः सुखाभावं वदन् सांख्यमतमपाकृतम्"

वे भगवान कर्मों के ग्रास्रव रूप मल रहित होने से निरंजन हैं। इससे सन्यासी (मस्करी नामके) मत का निराकरण होता है, जो कहता है, "मुक्तात्मनः पुनः कर्मा जनसंसर्गेण संसारोस्ति"— मुक्तात्मा के फिर से कर्मरूपी मल के संसर्ग होने के कारण संसार होता है । वे सिद्ध प्रति समय ग्रर्थपर्यायों द्वारा परिणमन युक्त होते हुए उत्पाद-व्यय को प्राप्त करते हैं तथा विशुद्ध चैतन्य-स्वभाव के सामान्य भाव रूप जो द्रव्य का ग्राकार है वह ग्रन्वय रूप है, उसके कारण सर्व कालाश्रित ग्रव्यय रूप होने से वे नित्यता युक्त हैं । इससे ''परमार्थतो नित्यद्रव्यं न"—वास्तव में कोई नित्य पदार्थ नहीं है, किन्तु प्रतिक्षण विनाशीक पर्याय मात्र हैं, इस बौद्ध मत का निराकरण होता है । वे वे ज्ञानवीर्यादि म्रष्ट गुणयुक्त हैं। "इत्युपलक्षण तेन तदनुसार्यानंत-गुणानां तेष्वेवांतर्भावः"—में ग्राठ गुण उपलक्षण मात्र हैं । इनमें उन गुणों के स्रनुसारी स्रनंतानंत गुणों का स्रंतर्भाव हो जाता है । इससे नैयायिक तथा वैशेषिक मतों का निराकरण हो जाता है; जो कहते हें, ''ज्ञानादिगुणा-नामत्यंतोच्छित्तिरात्मनो मुक्तिः''—–ज्ञानादि गुणों के ग्रत्यन्ताभाव रूप मोक्ष है।

वे भगवान कृतकृत्य हैं, क्योंकि उन्होंने "कृतं निष्ठापितं कृत्यं सकलकर्मक्षयतत्कारणानुष्ठानादिकं यैस्ते कृतकृत्याः," सम्यग्दर्शन चारित्रादि के ग्रनुष्ठान द्वारा सकल कर्मक्षय रूप कृत्य ग्रर्थात् कार्य को संपन्न कर लिया है। इससे उस मान्यता का निराकरण होता है, जिसमें सदामुक्त ईश्वर को विश्व निर्माण में संलग्न बताकर श्रकृत- **३०८** ] तीर्थकर

कृत्य कहा गया है (ईश्वरः सदामुक्तोपि जगन्निर्मापणे कृतादरत्वेना-कृतकृत्यः) ।

वे लोकत्रय के ऊपर तनुवातवलय के ग्रंत में निवास करते हैं (तनुवातप्रांते निवासनः—स्थास्नवः) । इससे मांडलिक मत का निवारण होता है, जो मानता है कि मुक्त जीव विश्राम न कर निरन्तर ऊपर ही ऊपर चले जाते हैं (ग्रात्मनः उर्ध्वगमन-स्वाभाव्यात् मुक्ता-वस्थायां क्वचिदपि विश्रामाभावात् उपर्युपरि गमनमिति वदन्मांडलिक-मतं प्रत्यस्तं । गो० जी० टीका पृष्ठ १७८) ।

#### पंचम सिद्धगति

मुक्तात्मात्रों की गित को सिद्धगित कहा है। यह चार गितयों से भिन्न है, जिनके कारण संसार में परिश्रमण होता है। इस पंचम गित के विषय में नेमिचंद्राचार्य कहते हैं:—

जाइ-जरा-मरण-भया संजोगिवजोग-दुक्त-सण्णाम्रो।
रोगादिगा य जिस्से ण संति सा होदि सिद्धगई।। गो० जी० १५२।।
जिस गित में जन्म, जरा, मरण, भय, संयोग वियोग-जिनत
दु:ख, प्राहारादि संज्ञाएं, शारीरिक व्याधि का स्रभाव है,
वह सिद्धगित है।

१ इस सिद्धगति के विषय में गोम्मटसार जावकःण्ड के अंग्रेजी अनुवाद में स्व० जस्टिस जे० एल० जैनी लिखित यह अंश मामिक है:—

<sup>&</sup>quot;The condition of liberated souls is described here. Liberation implies freedom from Karmic matter, which shrouds the real glory of the soul, drags it into various conditions and makes it experience multifarious pleasures and pains. But when all the karmas are destroyed, the soul which by nature has got an upward motion rises to the highest point of the universe—the Siddha-Shila and there lives for endless time in the enjoyment of its own glorious qualities un-encumbered by the worldly pleasures or pains. This is the ideal condition of a soul. (Gommatasara—Page 101)

इस सिद्धगति की कामना करते हुए मूलाचार में कहा है :— जा गदी श्ररहंताणं णिट्टिस्ट्टाणं च जा गदी। जा गदी दीतमोहाणं सा मे भवदु सस्सदा।।११६।।

जो गित ग्रिरहंतों की है, जो गित कृतकृत्य सिद्धों की है, जो गित वीतमोह मुनीन्द्रों की है, वह मुझे सदा प्राप्त हो ।

### मुक्ति का उपाय

इस मुक्ति की प्राप्ति का यथार्थ उपाय जिनेन्द्र वीतराग के धर्म की शरण ग्रहण करना है। जैन प्रार्थना का यह वाक्य महत्वपूर्ण है:—"चत्तारि सरणं पव्वज्जामि। ग्ररहंतसरणं पव्वज्जामि। सिद्ध-सरणं पव्वज्जामि। साहूसरणं पव्वज्जामि। केविलपण्णत्तो धम्मो सरणं पव्वज्जामि"—मैं चार की शरण में जाता हूँ; ग्ररहंतों की शरण में जाता हूँ। सिद्धों की शरण में जाता हूँ। साधुग्रों की शरण में जाता हूँ। केवली प्रणीत धर्म की शरण में जाता हूँ। यहां धर्म का विशेषण 'केविलपण्णत्तो' ग्रर्थात् सर्वज्ञ भगवान द्वारा कथित महत्वपूर्ण है। संसार के चक्र में फंसे हुए संप्रदायों के प्रवर्तकों से यथार्थ धर्म की देशना नहीं प्राप्त होती है।

#### मामिक कथन

इस प्रसंग में विद्यावारिधि स्व० चंपतरायजी बार-एट-ला का कथन चिंतन पूर्ण है:—

यथार्थ में जैनधर्म के अवलंबन से निर्वाण प्राप्त होता है। यदि अन्य साधना के मार्गों से निर्वाण मिलता, तो वे मुक्तात्माओं के विषय में भी जैनियों के समान स्थान, नाम, समय आदि जीवन की बातें उपस्थित करते। "No other religion is in a position to furnish a list of men, who have attained to Godhood by following its teachings." (Change of Heart, page 21)—जैन धर्म के सिवाय कोई भी धर्म उन लोगों की

सूची उपस्थित करने में समर्थ नहीं है, जिन्होंने उस धर्म की ग्राराधना द्वारा ईश्वरत्व प्राप्त किया है ।

इस संबंध में चौबीस तीर्थंकरों की पूजा में आग पाठ के परिशीलन से पर्याप्त प्रकाश प्राप्त होता है तथा शांति मिलती है। यहां वर्तमानकालीन तीर्थंकरों के जन्मस्थान, यक्ष-यक्षी, माता-पितादि का कथन करते हुए निर्वाण भूमि का वर्णनपूर्वक नमस्कार अर्पण किया गया है।

'साकेतपुरे नाभिराजमरुदेव्योर्जाताय कनकवर्णाय पंचशत-धनुरुत्सेधाय वृषभलांछनाय, गोमुख-चक्रेश्वरी-यक्षयक्षीसमेताय चतुर-शीतिलक्षपूर्वायुष्काय केलासपर्वते कर्मक्षयं गताय वृषभतीर्थंकराय नमस्कारं कुर्वे।

साकेतपत्तने जितारिनृप-विजयादेव्योर्जाताय सुवर्णवर्णाय गजलांछनाय पंचाशदिधकशतचतुष्टधनुरुत्सेधाय महायक्ष-रोहिणी-यक्षयक्षीसमेताय द्वासप्ततिलक्षपूर्वायुष्काय सम्मेदे सिद्धिवरकूटे कर्मक्षयं-गताय श्रीमदजिततीर्थंकराय नमस्कारं कुर्वे ।

सावंतीपत्तने दृढरथभूपित-सुषेणादेव्योर्जाताय सुवर्णवर्णाय चतुःशतधनुरुत्सेधाय श्रीमुख-प्रज्ञप्ती-यक्षयक्षीसमेताय ग्रश्वलाछनाय षष्ठिलक्षपूर्वायुष्काय संमेदिगरौ दत्तधवलकूटे परिनिवृ ताय श्रीशंभव-तीर्थंकराय नमस्कारं कुर्वे।

श्रीकौशलदेशे श्रयोध्यापत्तने संवरनृप-सिद्धार्थामहादेव्यो जीताय सुवर्णवर्णायः पंचाशदिधकत्रियतधनुरुत्सेधाय पंचाशल्लक्ष-पूर्वायुष्काय किपलांछनाय यक्षेश्वरवज्त्रश्रृं खलायक्षयक्षीसमेताय सम्मेद-गिरौ श्रानंदकूटे कर्मक्षयंगताय श्रीमदिभनंदनतीर्थेश्वराय नमस्कारं कुर्वे ।

ग्रयोध्यापुरे मेघरथनृप-सुमंगलादेव्योर्जाताय सुवर्णवर्णाय त्रिंशतधनुरुत्सेधाय चक्रवाकलांछनाय चत्वारिशल्लक्षपूर्वायुष्काय तुँबर-

तीर्थंकर [ ३११

पुरुषदत्तायक्षयक्षीसमेताय सम्मेदे ग्रविचलकूटे कर्मक्षयं गताय श्रीसुमतितीर्थेश्वराय नमस्कारं कुर्वे ।

कौशांबीपत्तने धरणनृप-सुषीमादेव्योर्जाताय लोहितवर्णाय कमललांछनाय त्रिशल्लक्षपूर्वायुष्काय पंचाशदिधक-द्विशतधनुरुत्सेधाय पुष्प-मनोवेगायक्षयक्षीसमेताय सम्मेदिगरौ मोहनकूटे कर्मक्षयंगताय श्रीपद्मप्रभतीर्थेश्वराय नमस्कारं कुर्वे।

वाराणसीपत्तने सुप्रतिष्ठनृप – पृथ्वीदेमहादेव्योवीर्जाताय स्वस्तिकलांछनाय हरितवर्णाय द्विशतधनुरुत्सेधाय चतुर्विशतिलक्ष-पूर्वायुष्काय वरनंदि-कालीयक्षयक्षीसमेताय सम्मेदे प्रभासकूटे कर्म-क्षयंगताय श्रीसुपार्श्वतीर्थंकराय नमस्कारं कुर्वे ।

चंद्रपुरीपत्तने महासेनमहाराज – लक्ष्मीमतीदेव्योर्जाताय चंद्रलांछनाय शुभ्र-वर्णाय पंचाशदधिकैकशत-धनुरुत्सेघाय दशलक्ष पूर्वायुष्काय शाम-ज्वालामालिनीयक्षयक्षीसमेताय सम्मेदे ललितघन-कूटे कर्मक्षयंगताय श्रीचंद्रप्रभु-तीर्थेश्वराय नमस्कारं कुर्वे ।

काकंदीपत्तने सुग्रीवमहाराज-जयरामादेव्योर्जाताय शुभ्र-वर्णाय शतधनु - रुत्सेधाय द्विलक्षपूर्वायुष्काय कर्कटलांछनाय ग्रजित-महाकाली - यक्षयक्षीसमेताय संमेदिगरौ सुप्रभक्टे कर्मक्षयंगताय श्री पुष्पदंततीर्थेश्वराय नमस्कारं कुर्वे।

भद्रपुरेदृढ़रथमहाराजसुनंदादेव्योर्जाताय श्रीवृक्षलांछनाय इक्ष्वाकुवंशाय, सुवर्णवर्णाय नवतिधनुरुत्सेघाय एकलक्षपूर्वायुष्काय ब्रह्म-कालीयक्षयक्षीसमेताय सम्मेदिगरौ विद्युद्वरकूटे कर्मक्षयंगताय श्री शीतलतीर्थेश्वराय नमस्कारं कुर्वे।

सिंहपुराधीश्वरिवष्णुनृपित-नंदादेव्योर्जाताय सुवर्णवर्णाय इक्ष्वाकुवंशाय गंडलांछनाय स्रशीतिधनुरुत्सेधाय चतुरशीतिलक्षवर्षा-युष्काय ईश्वरगौरीयक्ष-यक्षीसमेताय सम्मेदिगरौ संकुलकूटे कर्मक्षयं गताय श्रीश्रेयांसतीर्थंकराय नमस्कारं कुर्वे। वसुपूज्यनृप-जयादेव्योर्जाताय कुमारबालब्रह्मचारिणे रक्त-वर्णाय इक्ष्वाकुवंशाय महिषलांछनाय सप्ततिधनुरुत्सेघाय द्वासप्तित-लक्षवर्षायुष्काय सुकुमार-गांधारी-यक्षयक्षीसमेताय चंपापुरसमीपे रजतबालुकाख्यनदीतीरे मंदरशैलशिखरे मनोहरोद्याने मोक्षंगताय श्री वासुपूज्यतीर्थंकराय नमस्कारं कुर्वे ।

कांपिल्याख्यनगरे कृतवर्मनृप-भ्रायंश्यामादेव्योर्जाताय सुवर्ण-वर्णाय इक्ष्वाकुवंशाय वराहलांछनाय षष्ठिधनुरुत्सेधाय पंचाशल्लक्ष वर्षायुष्काय षण्मुख-वैरोटी-यक्षयक्षीसमेताय संमेदगिरौ वीरसंकुल-कूटे कर्मक्षयंगताय श्रीविमलतीर्थंकराय नमस्कारं कुर्वे ।

श्रयोध्यापत्तने सिंहसेननृपित-जयश्यामादेव्योर्जाताय सुवर्ण-वर्णाय इक्ष्वाकुवंशाय पंचाशद्धनुरुत्सेधाय त्रिशल्लक्षवर्षायुष्काय भल्लूकलांछनाय पातालश्चनंतमतीयक्षयक्षी—समेताय संमेदिगरौ कर्मक्षयंगताय श्रीमदनंततीर्थंकराय नमस्कारं कुर्वे ।

रत्नपुरे भानुमहाराज-सुप्रभामहादेव्योर्जाताय हाटकवर्णाय इक्ष्वाकुवंशाय वज्जलांछनाय पंचोत्तरचत्वारिशद्धनुरुत्सेधाय दशलक्ष-वर्षायुष्काय किन्नर-मानसीयक्षयक्षीसमेताय सम्मेदे दत्तवरक्टे परिनिर्वृताय श्रीधर्मनाथतीर्थेश्वराय नमस्कारं कुर्वे।

हस्तिनापुरे विश्वसेनमहाराज - ऐरांबामहादेव्योर्जाताय कांचनवर्णाय चत्वारिशद्धनुरुत्सेधाय एकलक्षवर्षायुष्काय गरुड-महामानसी-यक्षयक्षीसमेताय हरिणलांछनाय कुरुवंशाय सम्मेदशिखरे प्रभासाख्यकूटे कर्मक्षयंगताय श्रीशांतिनाथतीर्थेश्वराय नमस्कारं कुर्वे ।

हस्तिनाख्यपत्तने श्रीसूरसेनमहाराज-कमलामहादेव्योर्जाताय सुवर्णवर्णाय पंचाधिकत्रिशद्धनुरुत्सेधाय पंचोत्तरनवितसहस्त्रवर्षा-युष्काय स्रजलांछनाय कुरुवंशाय गंधर्व--जयायक्षयक्षीसमेताय सम्मेदे ज्ञानधरकूटे कर्मक्षयंगताय श्रीकुंथुतीर्थेश्वराय नमस्कारं कुर्वे । तीर्थंकर [ ३१३

हस्तिनापुरे सुदर्शनमहाराज – सुमित्रादेव्योर्जाताय सुवर्ण-वर्णाय कुरुवंशाय त्रिशद्धनुरुत्सेधाय मत्स्यलांछनाय चतुरशीतिसहस्र –वर्णायुष्काय माहेन्द्र-विजयायक्षयक्षीसमेताय सम्मेदिगरौ नाटककूटे कर्मक्षयंगताय श्रीमदरतीर्थेश्वराय नमस्कारं कुर्वे ।

मिथिलापत्तने कुंभमहाराजप्रभावतीदेव्योर्जाताय हाटकवर्णाय इक्ष्वाकुवंशाय पंचिवंशतिधनुरुत्सेधाय पंचपंचाशतसहस्र - वर्षायुष्काय कुंभलांछनाय कुबेरग्रपराजित-यक्षयक्षीसमेताय श्रीसम्मेदे संबलकूटे कर्मक्षयंगताय श्रीमिल्लितीर्थेश्वराय नमस्कारं कुर्वे ।

राजगृहपत्तने सुमित्रमहाराजपद्मावतीदेव्योर्जाताय इन्द्रनील-रत्नवर्णाय विशतिचापोन्नताय त्रिशत् सहस्रवर्षायुष्काय-कच्छपलांछनाय वरुणबहुरूपिणी - यक्षयक्षीसमेताय हरिवंशाय सम्मेदगिरौ निर्जरकूटे कर्मक्षयंगताय श्रीमुनिसुव्रततीर्थेश्वराय नमस्कारं कुर्वे ।

मिथिलाख्यपत्तने विजयनृप-विमिलामहादेव्योर्जाताय कनक-वर्णाय पंचदशधनुरुत्सेधाय दशसहस्रवर्षायुष्काय कैरवलांछनाय भृकुटि-चामुण्डीयक्षयक्षीसमेताय इक्ष्वाकुवंशाय सम्मेदिगिरौ मित्र-धरकूटे कर्मक्षयंगताय श्रीनिमतीर्थेश्वराय नमस्कारं कुर्वे ।

शौरीपुराधीश्वरसमुद्रविजयमहाराजमहादेवीशिवदेव्यो र्जाताय नीलनीरदिनभवर्णाय दशचापोन्नताय सहस्रवर्षायुष्काय शंख लांछनाय हरिवंशतिलकाय सर्वाह्व - कूष्माण्डिनी - यक्षयक्षीसमेताय ऊर्जयन्तशिखरे परिनिर्वृताय श्रीनेमितीर्थेश्वराय नमस्कारं कुवे।

वाराणसीनगरे विश्वसेनमहाराज - ब्रह्मामहादेव्योर्जाताय हरितवर्णाय नवकरोन्नताय शतवर्षायुष्काय सर्पलांछनाय धरणेन्द्र-पद्मावतीयक्षयक्षी-समेताय उग्रवंशाय सम्मेदगिरौ सुवर्णभद्रकूटे परि-निर्वृताय श्रीपार्श्वतीर्थेश्वराय नमस्कारं कुर्वे ।

श्रीकुण्डपुरे सिद्धार्थनरेशप्रियकारिणीदेव्योर्जाताय हेमवर्णाय सप्तहस्तोन्नताय द्वासप्तितवर्षायुष्काय केसरिलांछनाय मातंग- **३१४** ] तीर्थंकर

सिद्धायिनी-यक्षयक्षीसमेताय नाथवंशाय पावापुरमनोहरवनांतरे बहूनां सरसां मध्ये महामणिशिलातले परिनिर्वृताय श्रीमहावीरवर्षमान-तीर्थेश्वराय नमस्कारं कुर्वे ।"

# भूतकालीन चौबीस तीर्थंकर

"निर्वाण-सागर-महासाधु-विमलप्रभसु-दत्त-ग्रमलप्रभ-उद्धर-ग्रंगिर-सन्मति-सिधु-कुसुमांजलि-शिवगर्गा-उत्साह-ज्ञानेश्वर-परमेश्वर-विमलेश्वर-यशोयर-कृष्णमित-ज्ञानमित-शुद्धमित-श्रीभद्र-ग्रतिकान्त-शांताश्चेति भूतकालसंबन्धि-चतुर्विशित-तीर्थंकरेभ्यो नमो नमः ।

#### भविष्यकालीन चौबीस तीर्थंकर

महापद्म-सुरदेव-सुपार्श्व-स्वयंप्रभ-सर्वात्मभूत-देवपुत्र-कुलपुत्र-उदंक-प्रौष्ठिल-जयकीर्ति-मुनिसुव्रत-ग्रर-निष्पाप-निष्कराय-विपुल-निर्मल-चित्रगुप्त-स्वयंभू-ग्रनिवर्तक-जय-विमल-देवपाल-ग्रनंतवीर्या-इचेति-भविष्यत्कालसंबन्धि-चतुर्विशति-तीर्थंकरेभ्यो नमो नमः ।

### पञ्चविदेहस्थित विश्वति तीर्थंकर

सीमंधर-युगमंधर-बाहु-सुबाहु-सुजात-स्वयंप्रभु-वृषभाननश्रनन्तवीर्य-सुरप्रभ-विशालकीर्ति-बज्जधर-चन्द्रानन-भद्रबाहु-भुजंगमईश्वर-नेमिप्रभ-वीरसेन-महाभद्र-देवयश-ग्रजितवीर्याश्चेति-विदेहक्षेत्रस्थित-विश्ति-तीर्थंकरेम्यो नमो नम: ।"

### भगवान के उपदेश का मर्म

जिनेन्द्र भगवान के कथन को एक ही गाया द्वारा महामुनि कुंदकुंद स्वामी इस प्रकार व्यक्त करते हैं :—

> रत्तो बंधिंद कम्मं मुंबद्दि जीवो विरागर्सजुत्तो । एसो जिणोबएसो तम्हा कम्मेसु मा रज्ज ।।१५०।।समयसार

रागी जीव कर्मों का बंध करता है, वैराग्य-संपन्न जीव बंधन से मुक्त होता है; यह जिन भगवानका उपदेश है; श्रतः हे भव्य जीवो ! शुभ ग्रशुभ कर्मों में राग भाव को छोड़ो ।

### ग्रभिवंदना

हम त्रिकालवर्ती तीर्थंकरों को इन विनम्न शब्दों द्वारा प्रणामांजलि स्रपित करते हैं :—

> सकल लोक में भानु सम तीर्थंकर जिनराय। स्रात्म-शुद्धि के हेतु में वैदों तिनके पाय।।

> > ಆಲಾತ್ರ

राष्ट्रकवि मैथिलीशरण गुप्त

तीर्थंकर ग्रन्थ लिखने की योग्यता और श्रद्धा आपमें भरपूर है। आपने सुन्दर और उपयोगी कार्य किया है। मुझे आशा है कि इस ग्रन्थ का सर्वत्र समादर होगा।

प्रसिद्ध इतिहासवेता डॉ॰ राधाकुमुद मुकर्जी आपकी रचनाओं में सांस्कृतिक सामग्री का विपुल भंडार है, जिसका व्यापक ज्ञान आवश्यक है। इस दृष्टि से आपके प्रकाशन अत्यन्त उपयोगी हैं।

जैन-मित्र, सूरत

पाँचों कल्याणकों का ऐसा वर्णन प्रथम ही प्रगट हुआ है। बड़ी विद्वत्ता के साथ वर्णन किया गया है।

जैन-दर्शन, सोलापुर

तीर्थंकरों के पंचकल्याणक सम्बन्धी घटनाओं का वर्णन बहुत सुन्दर ढंग से किया गया है। यह पुस्तक अत्यन्त उपयोगी है, विद्वान लेखक ने इसको लिखकर मुमुक्षु जनता के प्रति भारी उपकार किया है।

जैन-संदेश, मथुरा

ग्रंथ में वर्णित विषयों का बड़े श्रम्पूर्वक संकलन किया है। अनेकानेक अवतरण देकर ग्रंथ को अत्यन्त उपयोगी बना दिया है। विभिन्न गृढ़ विषयों पर लेखक ने अपनी लेखनी चलाई है।

