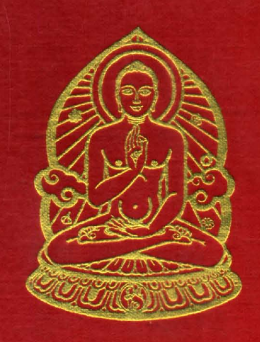


# निर्धंकर भगवानशी गहादीर

४८, चित्रांकासंपुट

\* गुजराती, हिन्दी, अंग्रेजी तीनों भाषाओं में \*

\* यह वित्र संपुट की चतुर्थ नई आवृत्ति है \*



कुशत वित्रद्याः गोकुलदास कापडिया

तेखड, संयोजड, संगादड आचार्य श्री यशोदेवसूरिजी

# TIRTHANKARA BHAGAWAN MARAIFRA ILLUSTRATED

# होधंडर प्रणंडान क्षी प्रसंबंधि

४८ रंगीन चित्र तथा उनका गुजराती, हिन्दी और अंग्रेजी भाषा में परिचय । १२ अतिमहत्त्वपूर्ण ऐतिहासिक परिशिष्ट, २६ मुख्य पूर्वभवों का प्रेरक परिचय और ४८ चित्रों की आलोचनात्मक मार्मिक समीक्षा, ये सभी बाबतें गुजराती, हिन्दी और अंग्रेजी भाषा में दी गई है । तथा पट्टियाँ ८०, प्रतीक १९६, उसीमेंसे ८० पट्टियाँ और १४४ प्रतीक चित्र गुजराती, हिन्दी और अंग्रेजी परिचय के साथ । यह चतुर्थ आवृत्ति में सभी विभाग तीनों भाषा में प्रकाशित हो रहा हैं ।

<sub>चित्रकार</sub> गोकुलदास कापडिया



# TIRTHANKAR BHAGAWAN MAHAYIRA

Fortyeight ornate paintings with their significance in Gujarati, Hindi and English. Twelve very important historic appendices, twentysix main cycles of previous birth with its inspiring illustrations, critical appreciation of fortyeight pictures, all with their explanations in Gujarati, Hindi and English languages are depicted. Eight artistic designs, one hundred and ninetysix images are shown, out of which eighty designs and one hundred fortyfour illustrative pictures with the explanatory notes in Gujarati, Hindi and English are depicted. In this fourth edition all parts are published in all the above three languages.







のののののでする

Pi

- અશોક વૃક્ષનો પરિચય -માનવજાતના બધી જાતના શોકોને દૂર કરનારા તીર્થકરદેવોના મસ્તક ઉપર છાયા પાથરનારા

(દેવનિર્મિત) અશોકવૃક્ષની આ પ્રતિકૃતિ છે. તેનાં

પાંદડાં લીલાં અને ફૂલો ઝુમખામાં લાલ રંગનાં હોય

છે. આસોપાલવ એ અશોક નથી, તે જુદું જ ઝાડ છે.

अशोक वृक्ष ओर उसके पुष्पगुच्छ Ashok tree and it's Flowers.

– બોર્ડર પરિચય – ચિત્રને ફરતી જે બોર્ડર મૂકી છે તે સોનેરી કલ્પસૂત્રના વિવિધ નમુનાઓ એકત્ર કરીને બનાવી છે.

૧) સપરિકર જિનમતિ

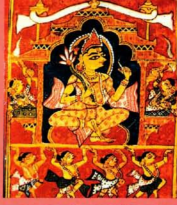


2 ) 201459fm



૬) સમવસરશ





પ) દીક્ષાની શિબીકા



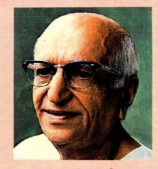
પ્રાચીન ચિત્રકલામાં ભગવાન શ્રી મહાવીર (ભગવાનશ્રીનાં જીવનનાં થોડાક પ્રસંગો અહીં રજૂ કર્યા છે)

આ કલા જૈનાશ્રિત ચિત્રકલાથી ઓળખાતાં, પશ્ચિમ ભારતમાં વધુ આદર પામેલાં કલાનાં થોડાંક રંગીન ચિત્રો અહીં આપ્યાં છે.આ કલા ઈરાનથી આવેલા મોગલ બાદશાહો સાથે આવેલા ઈરાની કલાકારો સાથે મળીને ભારતીય ચિત્રકારો દ્વારા નિર્માણ થએલી છે એમ કલાવિજ્ઞો કહે છે. આ કલાનાં ચિત્રોથી સેંકડો કલ્પસૂત્રોની હસ્તલિબિત પ્રતિઓ આજે જૈન ભંડારોને શોભાવી રહી છે.

આ કલા પ્રાયઃ ચૌદમા સૈકાથી શરૂ થઈ સત્તરમા સૈકા સુધી લગભગ ૪૦૦ વર્ષ સુધી ચાલુ હતી,પછી મોગલયુગ નષ્ટ થતાં તેના ઉપર પૂર્ણવિરામ મૂકાઈ ગયું. થોડામાં ઝાઝું બતાવી દેવું એ આ કલાનું પ્રધાન લક્ષણ-વિશેષતા છે. હરણના જેવી લાંબી આંખો, જરા લાંબું પોપટની ચાંચ જેવું તીશું નાક, ટૂંકા પગ.૪૦૦ વર્ષ સુધી એકઘારી ઘુંટાઈને વિકસિત થએલી આ કલાનો ખ્યાલ જૈનસંઘને નહીંવત છે એટલે મારી તીત્રેચ્છા હતી અને ત્રીજી આવૃત્તિમાં આ કલાનો પરિચય ચિત્રસંપુટના રસિક લોકોને થાય એટલે બહુ જ થોડા નમૂના અહીં આપ્યા છે છતાં મને સંતોષ ઉપજયો છે. આશ્ચર્ય છે કે મધ્યયુગીન કલ્યસૂત્રોમાં બીજી પદ્ધતિના કલાકારોની કલા જોવા મળતી નથી.



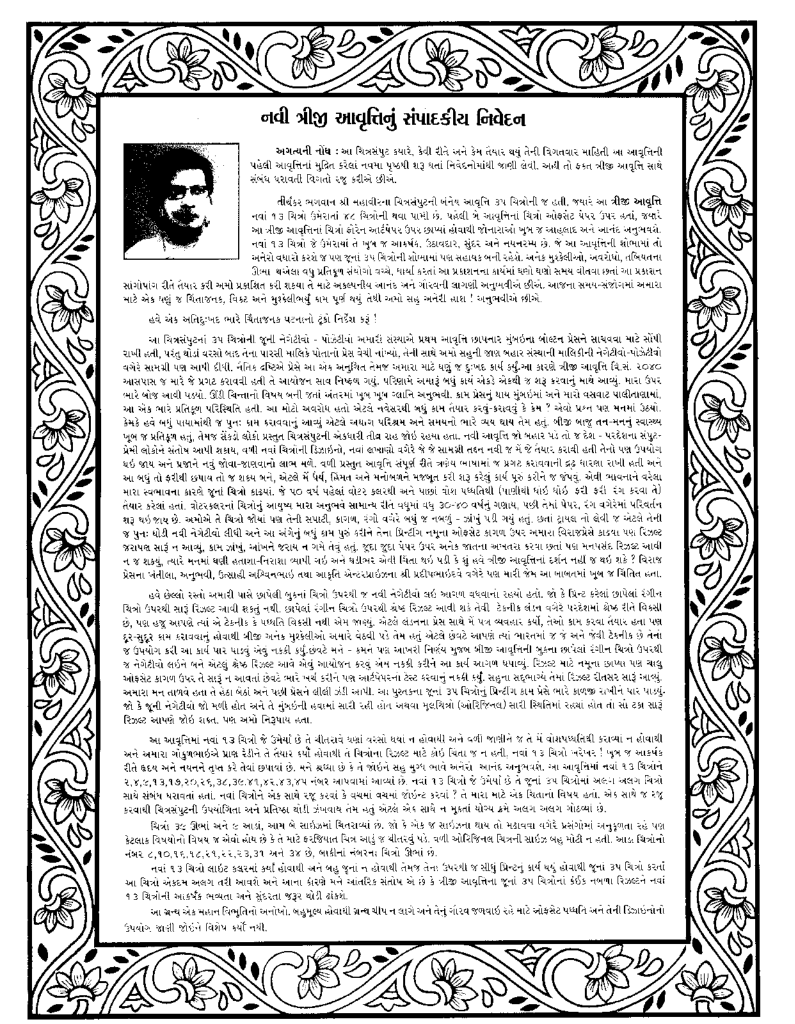
ર. અહીં આપેલાં ચિત્રો ૧૪૧૧ની સાલના છે.

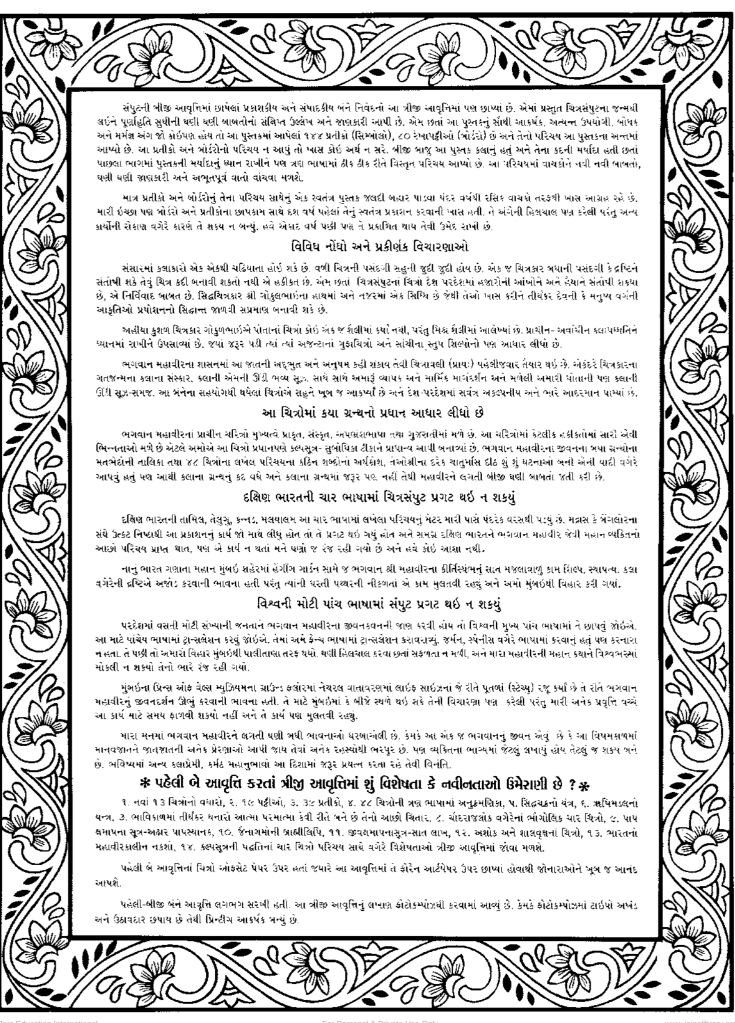


આ ચિત્રસંપુટના સિધ્ધહસ્ત ચિત્રકાર શ્રી ગોકુલદાસ કાપડિયા

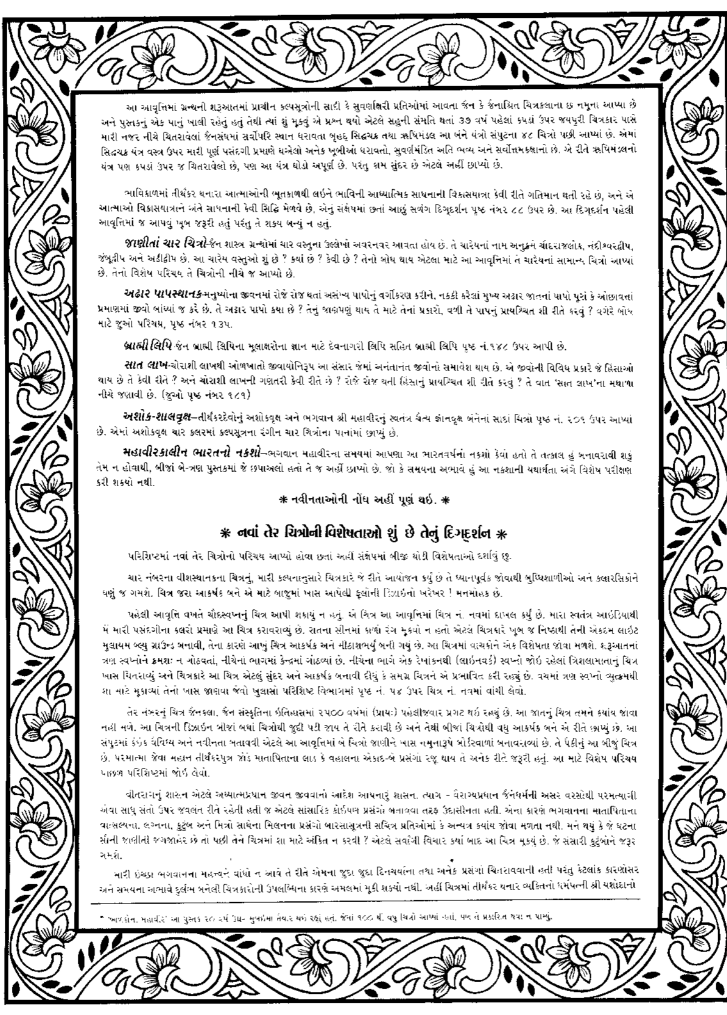


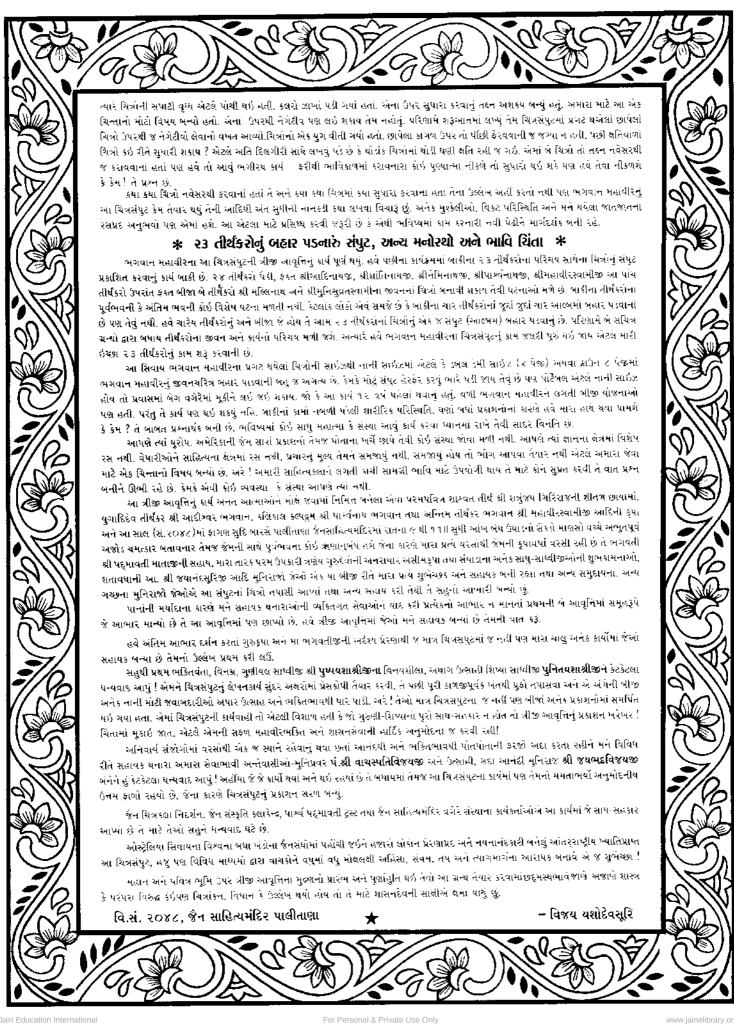
#### नवी त्रीञ्ज आवृत्तिनुं प्रકाशકीय निवेद्दन 'तीर्थंकर भगवान श्री **महार्क**र ३५ चित्रोंका संपृट' - આ નામના अन्य શિરોમણિ બ્રન્થરત્નની પહેલી-બીજી આવૃત્તિ વિ. સં. ૨૦૩૦, ૨૦૩૨માં ર્જન ચિત્રકલા નિદર્શન સમિતિ-મુંબઇ તરફથી પ્રકાશિત થઇ હતી, અને તેની અત્યારે પ્રગટ ચનારી ત્રીજી આવૃત્તિ જેન સંસ્કૃતિકલાકેન્દ્ર તથા પાર્શ્વપદમાવતી ટ્રસ્ટ આ બંને ટ્રસ્ટના આશ્રય નીચે પ્રકાશિત થઇ રહી છે. આંતર્રાષ્ટ્રીય ખ્યાતિપ્રાપ્ત અને દેશ પરદેશના જૈનસમાજમાં છવાઇ ગયેલું, અને અન્ય સમાજમાં . પંજા જાણીતું થયેલું આ ચિત્રસંપુટ કેટલીક નવીનતાઓ સાથે નયનમનોહર અને અત્યન્ત આકર્ષક એવાં નવાં ૧૩ ચિત્રોના ઉમેરા સાથે પ્રગટ ઘઇ રહેલ છે તે પૂજ્ય ગુરુદેવ માટે, સાથી કાર્યકરો માટે, પ્રેસ માટે, જૈનસંઘ માટે તવા એકંદરે અમારા સહ માટે અત્યંત આનંદ અને ગૌરવની બાબત છે. એક વખત તો આ આવૃત્તિ બહાર પડશે કે કેમ ! એવી તીવ્ર ચિંતા થઇ રહી હતી. પૂજ્યશ્રીની છેલ્લા એક વર્ષથી ઢીક રીતે કથળી ગયેલી તબિયત, માયાનું કષ્ટ વગેરે કારશે પ્રસ્તાવના લખવાનો પણ મુડ રહ્યો નહિ. પ્રકાશન ખુબ મોડું થતાં થોડી હતાશા-નિરાશા પણ ઊભી થઇ હતી. વળી ત્રીજી આવિત્ત પ્રકાશિત કરવા પ્રસંગે કેવી કેવી મુસ્કેલીઓ ઊભી થઇ તે અન્ય નિવેદનમાં ટૂંકમાં જણાવ્યું છે. કોઇ ભવિતવ્યતા જ એવી કે આ આવૃત્તિનું કાર્ય એક પા ભીજા કારજે ખેંચાતું જ રહ્યું અને ચિત્રસંપુટની રાહ જોઇ રહેલા દેશ-પરદેશના સેંકડો મહયસોને અમાં જલદી સંતોષી શક્યા નહિ. અમોએ પ્રકાશન થતાં પહેલાં ઓછામાં ઓછા દશ હજાર ગ્રાહકો એડવાન્સમાં નોંધવાનું વિચારેલું. અનેક લોકો સહકાર આપવા તૈયાર હતા, પરંતુ અમારા પ્રમાદે એ દિશામાં કોઇ પ્રવૃત્તિ કરી શકયા નહીં એટલે પુરતકની સંખ્યા કકત છ હજાર જે છે. પુરત્તકોની કોન્ટેટીવ મર્યાદિત હોવાથી પુસ્તક ઘણું મોંધું થવા પત્રમું છે. આ પ્રકાશન મોડું થવાથી ૨૩ તીર્થકરના ચિત્રસંપુટના તથા બીજાં સાહિત્ય-કલાનાં અપૂર્ચ કાર્યોને પણ ઘણી શતિ પહોંચી છે. આ અંગે પૂજેપશ્રી ખુબ ચિંતા સેવે છે. આજે પણ કામમાં ઘણો અવરોધ ઊભો થયો છે. એક મહત્ત્વનો ઉલ્લેખ કરવો અનિવાર્ય સમજીને અહીં કરીએ છીએ. ર્જન સમાજનું કેવું જબરજસ્ત વિરક્ષ પુલ્ય હશે કે જેવાં ચિત્રકાર તેવા જ કલાપ્રેમી ગુરુ, આ બંનેનું સુભળ મિલન જેન સમાજ માટે, દેશ-પરદેશ અને ર્જન કલાના ક્ષેત્રે કેવું અને કેટલું બધુ ઉપકારક બન્યું, એ લખવા માટે તો શબ્દો શોધવા પડે અને ઘર્શા પાના રોકવા પડે, વળી યોગ્ય ચિત્રકારો તો કદાચ મળી જાય પણ કલામાં ઊંગ્રે રસ ધરાવતા જૈનધર્મગુરુ મળવા એ સહેલું નથી. બંનેના પુરુષાર્થના શરણે ભગવાન મહાવીરનાં શ્રેષ્ઠ ચિત્રોની અનુપમ ભેટ ર્જનસમાજને - સહુને મળી, તે કદી પણ મળત નહિ. એક પુસ્તકના પ્રકાશન પાછળ ૨૦-૨૦ વર્ષ સુધી મધ્યા રહેલું અને બધી રીતે શ્રેષ્ઠકોટિનું પ્રકાશન તૈયાર કરી, લાખો રૂપિયાનો ખર્ચ કરાવી, વિમોચનના સમારોહો યોજી પ્રસિદ્ધિયી દૂર રહેતા એવા ચિત્રકારને અને તેમની કલાને સર્વત્ર પ્રસિદ્ધિ આપવાનું કાર્ય પૂ, ગુરુદેવ જ કરી શકે. જૈન સમાજ ઉપર, પ્રજા ઉપર પુજ્યશ્રીએ શબ્દોથી ન નવાજી શકાય એવો અસીમ ઉપકાર કર્યો છે. હવે પછી ૨૩ તીર્થકરનું સંપુટ વર્ચરે પ્રકાશન તૈયાર કરવાનું છે પણ પૂજય ગુરુદેવને પોતાની કથળોલી તબિયતના કારણે ખૂબ ચિંતા થઇ રહી છે કે આ કાર્ય મારા હાથે તૈયાર થઇ શકશે કે કેમ ! શહ્મનદેવને પ્રાર્થના કરીએ કે દેવ-ગુરુ કૃપાથી તેઓશ્રીનું સ્વાસ્થ્ય સારૂ રહે અને બાકીનાં કુલાનો પ્રફાશનોની ભેટ જલદીમાં જલદી જૈનસંઘને પ્રાપ્ત થાય ! આ ત્રીજી આવૃત્તિનું પ્રકાશન મહાનતીર્થ સિદ્ધાયલની પાવન ભૂમિમાં તૈયાર થવાનો સુભગ યોગ પ્રાપ્ત થયો. પૂજયશ્રીની શારીરિક-માનસિક તબિયતના સંયોગો જોતાં આ કાર્ય માટે તેઓશ્રીને આ ક્ષેત્રમાં રહેવું તે અનિવાર્ય જરૂરી બનતાં પ્રથમ તીર્થકર શ્રી આદીશ્વર ભગવાનની છત્રછાયામાં, પ્રગટપ્રભાવી શ્રી પાર્શ્વનાથ ભગવાન તથા શ્રી મહાવીરસ્વામી ભગવાનની પવિત્ર કૃષા.કાસનદેવ તથા પુજ્યશ્રી ઉપર વરસોથી **કૃષાવર્ષા વરસાવી** રહેલા **મા** ભગવતી **પદ્માવતીજીની** સહાયથી તેમજ અમારા તારક અને અધિરત અનેક ઉપકારોની વર્ષા વરસાવનારા, વંદનીય, શાસનપ્રભાવક ગુરુદેવો-**પરમપૂજ્ય આચાર્ય** શ્રી **વિજય મોહનસુરીશ્વરજી** મહારાજ સાહેબ, તેમના પટ્ટબિષ્ય વયોવૃદ્ધ **પરમપુજય આ. શ્રી વિજય પ્રતાપસુરીશ્વરજી** મહારાજ, લેખક - સંપાદકશ્રીના વિદ્ધદ્વર્ય, યુગદિવાકર ગુરુદેવ **પરમપુજાય આ. શ્રી વિજય ધર્મસ્**રીશ્વરજી **મહારાજની** કૃપા, પુજયશ્રીના તથા અન્ય સંઘાડાના સાધુ - સાધ્વીજીઓના, તથા એક યા બીજી રીતે સહાયક થનારા નામી-અનામી સહના સહકાર અને શુભેચ્છાથી આ પ્રકાશન તૈયાર થયું છે તેથી તે સહનો આભાર માની ઘન્યવાદ હવે આ બહુમૂલ્ય પુસ્તકની વિશાળ પ્રેસકોપી અને નેટર તૈયાર કરવામાં અને પ્રકરીઊંગ કરવામાં જેમનો સહુથી શ્રેષ્ઠ અસાધારણ ફાળો રહ્યો છે તેમનો આભાર માનવા એંગેની ભૂમિકા એ છે કે-પૂજ્ય સુરુદેવ ચિત્રસંપુટનું કામ શરૂ કરવાના હતા ત્યારે તેમનો જમલો હાથ એકસીડન્ટના કારણે લાખવામાં અંતરાયરૂપ બન્યો હતો. આંખે પણ મોતિયો હોવાથી તેની તકલી\$ ઊભી હતી એટલે આ કાર્યમાં સહાયરૂપ બની શકે એવી કોઇ અનુકૂળ અને સમજદાર વ્યક્તિની શોધમાં હતા. એમાં બે વર્ષ વીત્યાં પણ કોઇ અનુકૂળ વ્યક્તિ મળી નહીં. છેવટે અકસ્માત એક અનુકૂળ વ્યક્તિ પ્રાપ્ત થઇ અને કાર્યમાં ગતિ આવી. ત્રીજી આવત્તિનું વિશાળ લેખન કરવું, પછી પ્રેસકોપી તૈયાર કરવી, પૂકો જોવા અને તે અંબેની બીજી નાની-મોટી અનેક જવાબદારીઓ ભારે ઉમંગ ઉત્સાહથી એમને સંભાળી હીધી, તેવી બધું ભગીરથ કાર્ય પાર પડયું અને આ કારણે આ ત્રીજી આવૃત્તિનું પ્રકાશન શક્ય બન્યું. જો આવા અપ્રમાદી, કુશળ સહાયક ન મલ્યા હોત તો ઘણી મુશ્કેલી ઊભી થાત, આ વ્યક્તિ હતી એક સાધ્વીજી. પુરુચશ્રીની પાલીતાણામાં આચાર્ય પદવી થઇ તે પછીના ત્રીજા જે દિવસે પૂજ્ય યુગદિવાકરશ્રીની નિશ્રામાં સાહિત્યમંદિરમાં પૂજ્યશ્રીજીના હાથે જ રજોહરણ લઇ દીક્ષિત થયેલા વિનયવંતા, ગુણીયલ સાધ્વી શ્રી **પુષ્યયશાશ્રીજી મે**હારાજેના સુવિનીત. સતત ઉદ્યમી સાધ્વી શ્રી **પુનિતયશાશ્રીજી** મહારાજ. અમો એમના ખૂબ ખૂબ આભારી છીએ, અને ગુણવંતા, જ્ઞાનભક્તિવંતા ગુરુ-ક્ષિપ્યાને હાર્દિક અભિનંદન આપી ભાવભીના વંદન કરીએ છીએ.આજ સુષીમાં તેઓશ્રી પૂજ્ય ગુરુદેવો હસ્તકનાં નવાં લોષાજો અને ઉતારાનાં સાતેક હજારથી વધુ પાનાં લખી ચુક્યા છે. છાપેલા જેવા અતિસુંદર હસ્તાક્ષરોમાં લખીને તેમશે લેખનકજાની એક સિદ્ધિ પ્રાપ્ત - કદી છે. બંને વંદનીય આત્માઓ શ્રુતભક્તિ અને શાસનભક્તિનાં સહુના કલ્યાણાર્થ આવોં ને આવાં કાર્યો ઉત્તરોત્તર કરતાં રહે એ જ શાસનદેવને અમારી પ્રાર્થના છે. પૂજ્ય સુરુદેવના કાર્યમાં અનેક રીતે સતત સહાયમાં રહેનારા સેવાભાવી, ઉત્સાહી, ભક્તિવંતા મુનિરાજો પરમપુજ્ય પં<mark>ન્યાસજ શ્રીમાન, વાચસ્પતિવિજયજી</mark> મ. તથા છોટા મુનિવર <mark>શ્રી જયભદ્રવિજયજી મ. ને</mark> ખૂબ ખૂબ ધન્યવાદ ઘટે છે. તે પછી સંસ્થાના કાર્યકર્તાઓનો તથા શ્રી કનુભાઇપારેખનો તેમજ ત્રીજી આવૃતિનાં ચિત્રો માટેના પુનર્મદ્રણ અંગેના કામમાં ઊભી થયેલી ઘણી ચિંતા અને મુશ્કેલીઓ છતાં પોતાની સૂઝ-બૂઝનો ઉપયોગ કરી સુંદર રીતે ચિત્રોનું તથા સમગ્ર પુસ્તકનું મુદ્રણ કરી આપનાર વિસજપ્રેસના માલિક સૌજન્ય સ્વભાવી શ્રી અશ્વિતભાઇ તથા તેમના સાથી આકૃતિ એન્ટરપ્રાઇઝના ઉત્સાહી માલિક શ્રી પ્રદીપભાઇ દવે જેઓએ ફોટોકમ્પોઝ પઘ્ધતિએ પરિશિષ્ટો વગેરેનું છાપકામ સંદર થાય એ માટે અથાગ પરિશ્રમ ઉઠાવ્યો અને પહેલેથી ઠેઠ ગુધી સારી રીતે સહાયક બની રહ્યા તેથી તેમનો, તથા પ્રેસના કુશળ કાર્યકરોનો તેમજ તેમના સહાયક ધર્માત્મા ભાઇશ્રી નરોત્તમભાઇ શાહ તેમજ ભક્તિવંત કાર્યકર ભાઇશ્રી રોહિતભાઇનો પણ ખૂબ હાર્દિક આભાર માનીએ છીએ, ખરેખર ! સહુએ ભગવાન શ્રી મહાવીરના પુસ્તક દ્વારા ભક્તિ કરીને મોટું પુણ્ય બાંધ્યું છે. આ બહુમૂલ્ય ગ્રન્થરત્ને સેંકડો ઘરોમાં બાળકોથી લઇ વૃદ્ધો સુધી અનેકને આનંદ અને વિવિધરીત પ્રેરશાનો પ્રકાશ આપ્યો છે, પરંતુ જૈનસમાજમાં પ્રચારનું મહત્ત્વ કે ગૌરવ ખાસ ન હોવાથી આવાં ઉમતી પુસ્તકો ખરીદવા અથવા બીજાઓને ખાસ પ્રેરણા આપી ખરીદાવવાની બાબતમાં સમાજ ખૂબ જ ઉદાસીન છે એટલે આ પુસ્તકનાં પ્રશંસકો તથા જૈનસંઘને અમારી નમ્ર વિનંતિ છે કે આ પુસ્તકોનો ઘરખમ પ્રચાર થાય, શકિતસંઘન્ન વર્ગ પોતે પુસ્તક ખેરીદે, જરૂર પડે ત્યાં બીજે ભેટ આપે. લોકોના ઘરમાં ભગવાન મહાવીર વધારેમાં વધારે પ્રવેશ કરે પ્રસ્થાપિતથાય તે માટે બેદરકારી છોડી પ્રયત્ન કરવા નેમ્ર વિનંતિ છે. ર્જન સાહિત્યમંદિર, પાલીતાણા - વિ. સં. ૨૦૪૮<sup>,</sup>

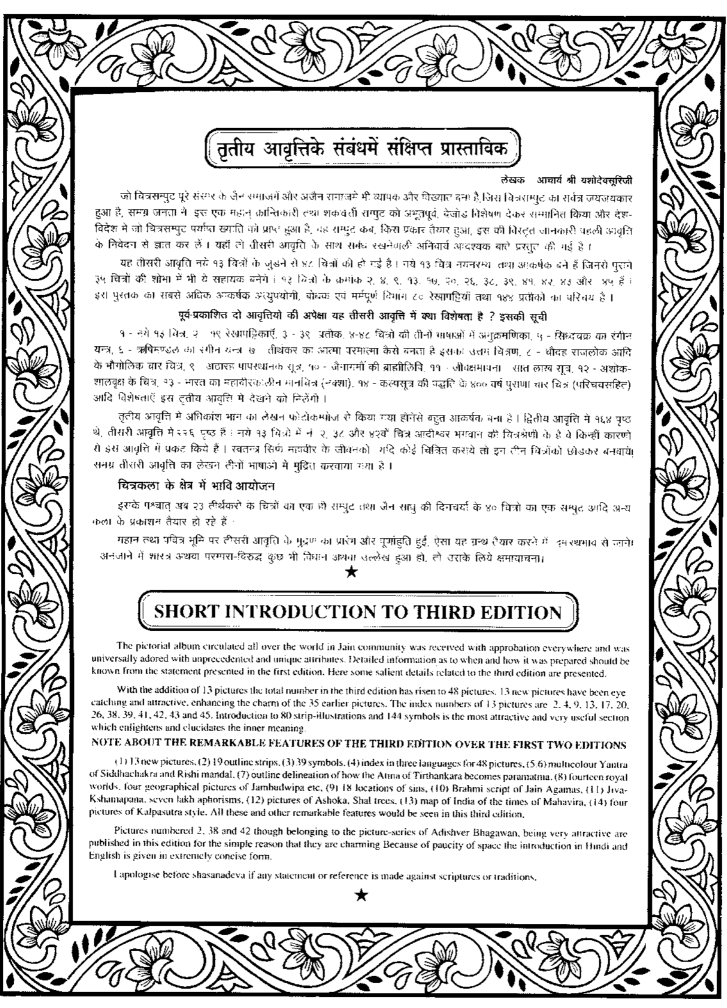


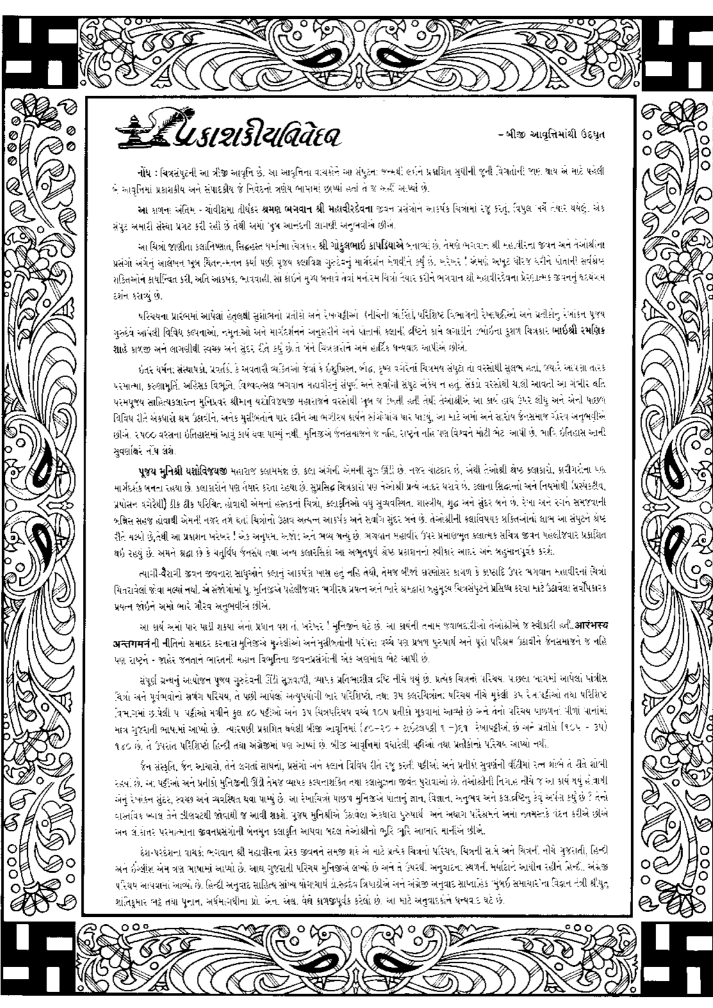


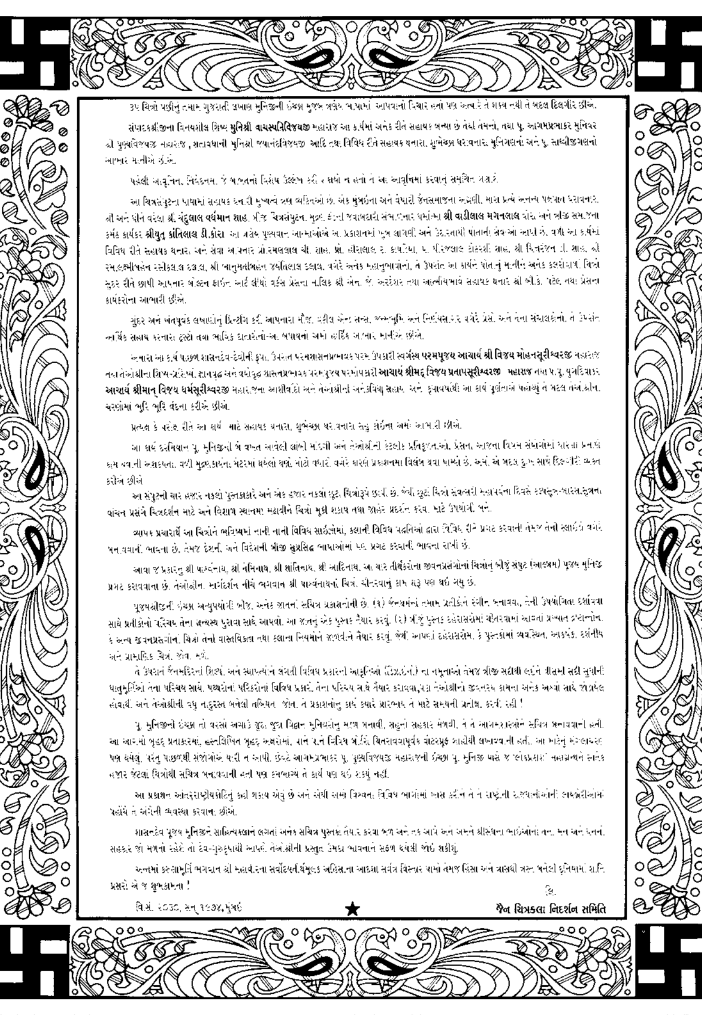




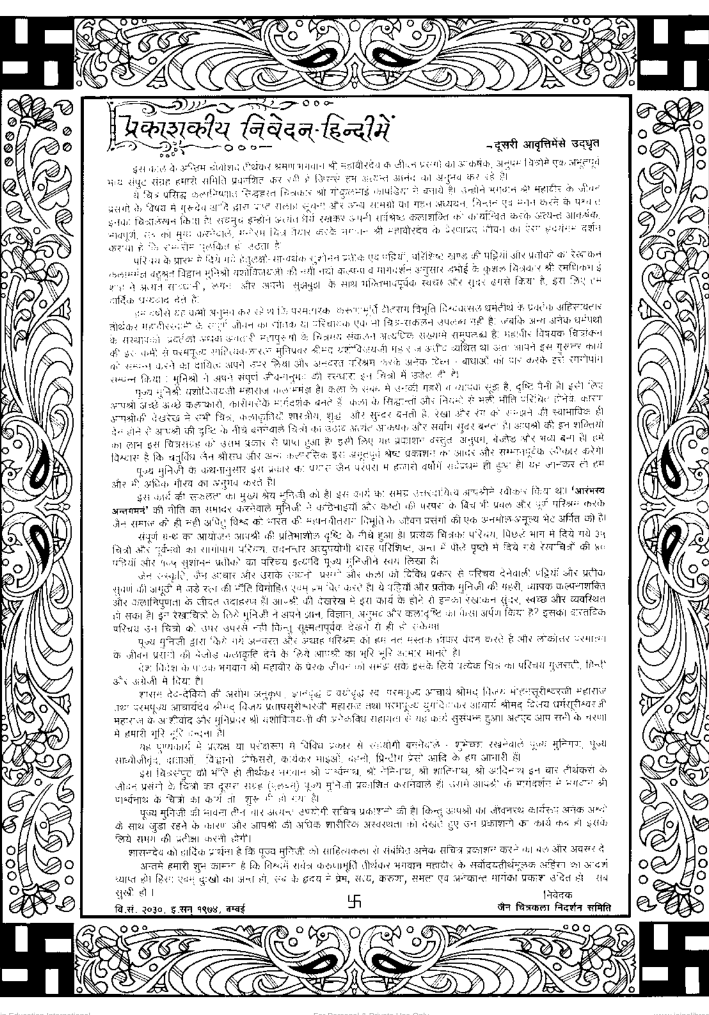


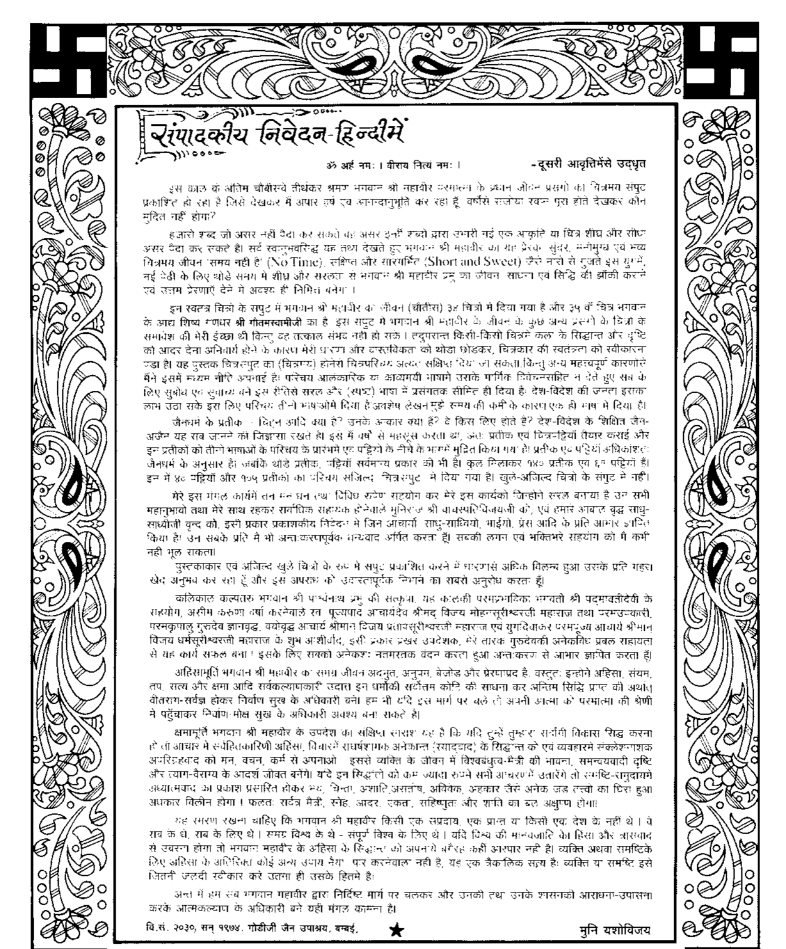


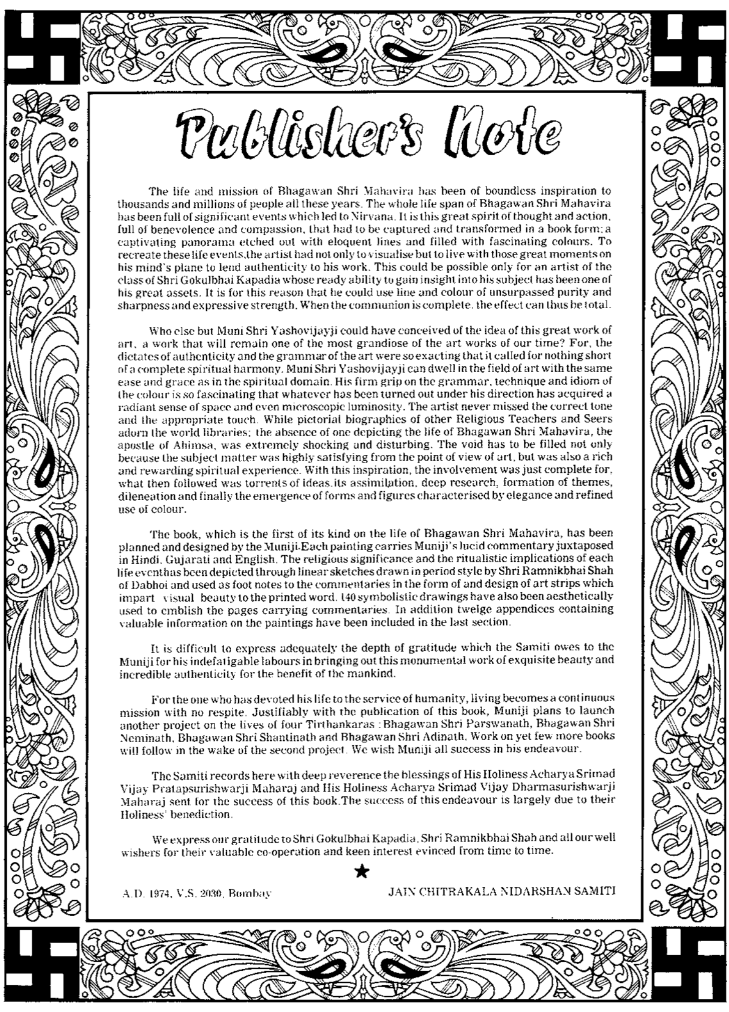


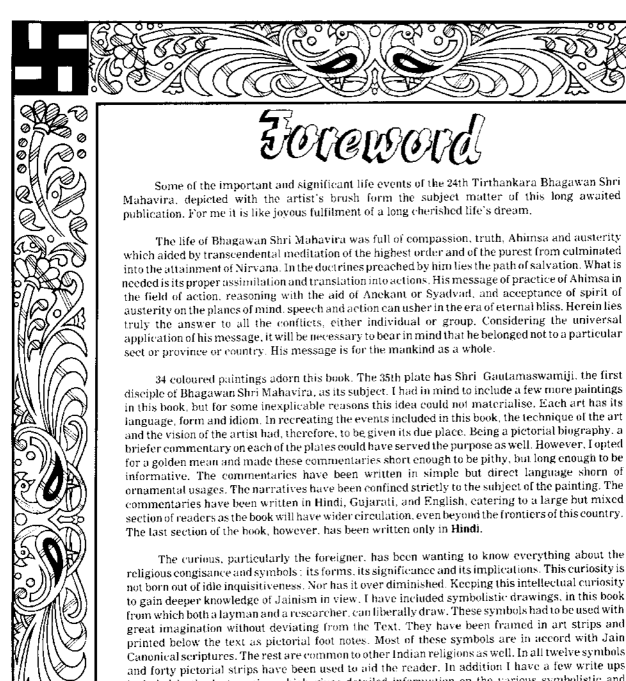












 $religious\ congisance\ and\ symbols\ ;\ its\ forms, its\ significance\ and\ its\ implications.\ This\ curiosity\ is$ not born out of idle inquisitiveness. Nor has it over diminished. Keeping this intellectual curiosity to gain deeper knowledge of Jainism in view. I have included symbolistic drawings, in this book from which both a layman and a researcher, can liberally draw. These symbols had to be used with great imagination without deviating from the Text. They have been framed in art strips and printed below the text as pictorial foot notes. Most of these symbols are in accord with Jain Canonical scriptures. The rest are common to other Indian religions as well. In all twelve symbols and forty pictorial strips have been used to aid the reader. In addition I have a few write ups included in the last section which gives detailed information on the various symbolistic and pictorial representations.

In this inspirational and creative work the lives and missions of great luminaries like Bhagawan Shri Parswanath, Bhagawati Shri Padmayati Devi, Acharyadev Srimad Vijay Mohansurishwaraji Maharaj, had been a great source of strength. Similarly, the blessings of Acharya Shri Vijay Pratapsurishwaraji Maharaj. Acharya Shri Vijay Dharmasurishwaraji Maharaj inspired me in this humble effort at every stage. I record my sincere appreciation of the invaluable co-operation and help of Muni Shri Vachaspativijayji through all the formative as well as final stages of this publication. The publishers' in their note have acknowledged the unflinching faith in a work of this nature and co-operation of the friends and well-wishers in giving shape and form to this stylised pictorial biography. I join the publishers in thanking everyone who is connected with this endeavour.

Let Bhagawan Shri Mahayira's life and word inspire humanity which is grouping in dark in this age of industrial growth and material prosperity.

Muni Yashovijay

A.D. 1974, V.S. 2030, Bombay





- ર. અષ્ટમહાપ્રાતિહાર્યયુક્ત તીર્થંકરનું ચિત્ર
- 3. ભગવાનના ૨૫ પૂર્વભવોનું દિગૃદર્શન
- ૪. વીશસ્થાનકનાં વીશ પદોનું ચિત્ર
- પ. દેવલોકમાંથી અવન (અવતરણ)
- ૬. પતિ સમક્ષ ૧૪ સ્વપ્નોનું કથન
- ૭. પરસ્પર ગર્ભાપહરણ
- ૮. ત્રિશલા માતાએ જોયેલાં ૧૪ સ્વપ્નો
- ૯. મોટી આકૃતિમાં ૧૪ સ્વપ્નોનું આકર્ષક દર્શન
- ૧૦. ૫૬ દિક્કમારિકાઓનો ઉત્સવ
- ૧૧. ઈન્દ્રનું મેરુપર્વત ઉપર પ્રયાણ
- ૧૨. મેરુપર્વત ઉપર દેવોનો અભિષેક
- ૧૩. બાળ ભગવાન અને માતાપિતા
- ૧૪. નિર્ભયતાની દેવપરીક્ષા
- १५. हैत्यहमन अने नामक्रश
- ૧૬. જ્ઞાનશાળામાં જ્ઞાનજયોતિ ભગવાન
- ૧૭. વર્ધમાનકુમારના લગ્ન આદિ પ્રસંગો
- ૧૮. માતાપિતાદિ પરિવાર સાથે ભગવાન
- ૧૯. દીક્ષા માટે અનુમતિ માગતા ભગવાન
- ૨૦. ભગવાન મહાવીરના વિવિધ જીવનપ્રસંગો
- ૨૧. ધર્મતીર્થપ્રવર્તન માટે દેવોની વિનંતિ
- ૨૨. કરોડો રૂપિયાનું વાર્ષિકદાન (વરસીદાન)
- ર ૩. દીક્ષાનો ભવ્ય વરઘોડો
- ૨૪. કેશલુંચન અને દીક્ષા-સંયમ સ્વીકાર

- રપ. સાધના અને સિદ્ધિ માટે વિહાર અને ઉપસર્ગો
- ૨૬. વિહાર, પ્રથમ પારણું આદિ
- ૨૭. દરિદ્ર બાહ્મણને વસ્ત્રનું દાન
- ૨૮. ગોવાળનો પ્રતિકૂળ ઉપસર્ગ
- ૨૯. શૂલપાણિ યક્ષનો ઉપસર્ગ
- ૩૦. દ્રષ્ટિવિષ ચંડકૌશિક સર્પને પ્રતિબોધ
- ૩૧. વૈરી દેવનો નૌકા દ્વારા જલોપસર્ગ
- ૩૨. સંગમદેવે કરેલા ભયંકર ૨૦ ઉપસર્ગો
- ૩૩. ચંદનબાળા દ્વારા અડદની ભિક્ષા
- ૩૪. કાષ્ઠશુલ (ખીલા) દ્વારા થયેલો કર્ણોપસર્ગ
- ૩૫. ધ્યાનની સર્વોચ્ચકક્ષાએ વર્તતા ભગવાન મહાવીર
- ૩૬. ભગવાનને કેવલજ્ઞાન-ત્રિકાલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ
- ૩૭. દેવનિર્મિત સમવસરણ (પ્રવચન સભા)
- ૩૮. અષ્ટપ્રાતિહાર્ય સહ સુવર્ણક્રમળ ઉપર વિહાર
- ૩૯. શાસ્ત્રાર્થ માટે આવેલા ૧૧ વિદ્વાન બ્રાહ્મણો
- ૪૦. ૧૧ વિદાન બાહ્મણોની દીક્ષા અને ગણધરપદની સ્થાપના
- ૪૧. ચૈત્ય-જ્ઞાનવૃક્ષને પ્રદક્ષિણા
- ૪૨. સમવસરણનો અતિભવ્ય દરવાજો
- ૪૩. તીર્થંકર સમક્ષ બલિવિધાન
- ૪૪. તેજોલેશ્યા દ્વારા ભગવાનને ભસ્મ કરવાનો પ્રયોગ
- ૪૫. કાશી કોશલના ૧૮ રાજાઓને ઉપદેશ
- ૪૬. ભગવાનની ૪૮ કલાકની અંતિમ દેશના
- ૪૭. ભગવાનના પવિત્રદેહનો અગ્નિ સંસ્કાર
- ૪૮. કેવલજ્ઞાનપ્રાપ્ત ભગવાનના શિષ્યશ્રી ગૌતમસ્વામીજી

#### \* અવશિષ્ટ વિભાગોની અનુક્રમણિકા \*

ભગવાન શ્રી મહાવીરના ૨૬ પૂર્વભવોનો તથા ૪૮ ચિત્રોનો પરિચય પૂ. નં. ૫૧ થી ૫૮ \* પરિશિષ્ટ વિભાગ નં. ૧ થી ૧૨ પૂ. નં. ૫૯ થી ૬૮ \* આત્મા પરમાત્મા-તીર્થંકર કેવી રીતે બને છે તે અંગે સંક્ષિપ્ત કથા પૂ. નં. ૮૮ \* ચૌદરાજલોક વગેરેની ભૌગોલિક આકૃતિઓ પરિચય સાથે પૂ. નં. ૧૧૪ \* ૮૦ રેખાપટ્ટીઓનો પરિચય પૂ.નં. ૧૧૫ થી ૧૩૫ \* અઢાર પાપસ્થાનક પૂ. નં. ૧૩૫ \* ૧૪૪ પ્રતીકોનો પરિચય પૂ. નં. ૧૩૬ થી ૧૪૮ \* જૈન લિપિના મૂલાક્ષરો પૂ. નં. ૧૪૮ \* સાત લાખ પૂ. નં. ૧૮૧ \* મહાવીરકાલીન ભારત પૂ.નં. ૨૧૫.

આ ચિત્રસંપુટમાં જે ચિત્રો તથા ડિઝાઈનોને પૃષ્ઠ નંબર આપ્યા નથી. તે ડિઝાઈનો કઈ કઈ છે? તો કલ્પસૂત્રનાં રંગીન ચિત્રો, પેપર કટીંગમાં શક્રસ્તવ, નવકારમંત્ર તથા સિઘ્ધચક્ર, રંગીન સિઘ્ધચક્ર તથા ૠષિમંડલનો યંત્ર અને શાલવૃક્ષ, અશોકવૃક્ષ વગેરે ચિત્રો છે.







### महावीर वचनामृत

सब्वे पाणा पिषाउषा, सृहसाया दुक्खपिङक्ला। अप्पिषवहा पिषजीवणो, जीविजकामा सब्वेसि।। जीवियं पिषं, नाइवाइज्ज किंचणं।।

-प्राणीमात्र को अपनी जिन्दगी प्यारी है। सुख सबको अच्छा और दुःख सब को बूरा लगता है। सब को बध्र अप्रिय है और जीवन प्रिय है। सब प्राणी जीना चाहते हैं। एक बात निश्चित है कि सब प्राणियों को अपना जीवन प्रिय है। इस कारण कोइ किसी भी प्राणी की हिसान करे।

एमं खुनाणिणो सारं, जंन हिसदु किंचणं।

− ज्ञानियों के ज्ञान का सार यह है कि−वह किसी भी प्राणी [सुक्ष्म-स्थल] की हिसा नहीं करता।

> जे एगं जाणड, से सब्वं जाणड़। जे सब्वं जाणड़, से एगं जाणड़ा।

— जो एक को जानता है यह सब को जानता है। और जो सब को जानता है यह एक को जानता है।।

–आचारांगसूत्र

नाणं च दंसणं चेव. चीरत्तं च तथे तहा। एस मग्गो लि पन्नतो जिणेहि वरवीसीहे।। (उ.२८,२)

-सर्वज्ञ जिन भगवान ने ज्ञान, दर्शन, चाण्त्रि और तप को मोक्ष का मार्ग बताया है।

> नाणेण जाणई भावे, दंसणेण य सद्दते। चरित्तेण न राण्हाइ,तवेण परिस्काई ।। (उ. २८,३४)

—ज्ञान से पदार्थों का सम्यग् बोध होता है। दर्शन से श्रद्धा होती है। चारित्र से कर्मों का निरोध होता है और तप से आत्मा परिशुद्ध-निर्मल होता है।

> नाणस्स सव्वस्स पगासणाए, अन्नाण मोहस्स विवज्जनाए। रागस्स दोसस्स य संखएगं, एगंतसोक्खं समुवेद मोक्खं।। (उ.३२.२)

- ज्ञान के समग्र प्रकाश से, अज्ञान और मोह के विवर्जन से, और राग-द्वेष के क्षय से आत्मा एकान्तसृख-स्वरूप मोक्ष को प्राप्त करता है।

> कुसारो जह ओस बिंदुए, श्रोवं चिट्ठइ लंबमाणए। एवं मणुयाण जीवियं, समयं गोयमा मा पमायए।।(उ. १०.२)

- जैसे कृश के अग्रभाग पर ओस का बूंद अपनी शोभा को धारण किये हुए थोड़े काल पर्यन्त ठहरता है, वैसे ही मनुष्य का जीवन भी अल्प समय तक स्थिर रहता है, ऐसा समझकर हे गौतम! समय मात्र [एक सेकन्ड का असंख्यात भाग] का भी प्रमाद मत कर।

> जहा नाहो तहा झोहो, लाहा नोहो पवड्रदं । दोमासकयं करजे, कोडीए वि न निट्टियं । । (उ. म. १७)

-जैसे-जैसे लाभ होता है, वैसे-वैसे लोभ बढता है। लाभ से लोभ की वृद्धि होती है। दो मासा सोने से होनेवाला (कपिल का) कार्य करोड़ो सुवर्णमुद्राओं से भी पूर्ण नहीं हुआ।

> जो सहस्सं सहस्साणं, संगामे बुज्जए जिणे। एगं जिणेज्ज अप्पाणं, एस से परमो जओ।। (उ. ९.३४)

—भयंकर युद्ध में हजारों-हजार शत्रुओं पर विजय प्राप्त करें उसकी अपेक्षा अपने आप को जीत लेना सब से बड़ी विजय है।

> चनारि परमंगाणि, दुल्लहाणीह जंतुणो । माणुसत्तं सुई सद्धा, संजमम्मि ध वीरियं । । (उ. ३.१)

—इस संसार में प्राणीमात्र को मनुष्यजन्म, धर्म का श्रवण सम्यक् श्रद्धा और संयम-चारित्रमें प्रवृत्ति, यह चार उत्तम अंगो की प्राप्ति होना अत्यन्त दुलंभ है।

> कम्मुणा बंभणो होइ, कम्मुणा होइ खत्तिओ। वइसो कम्मुणा होइ, सुद्दो हवइ कम्मुणा।। (उ. २४.३१)

 मनुष्य बाह्मण के योग्य कर्मद्वारा बाह्मण बनता है, क्षित्रय के योग्य कर्मद्वारा क्षित्रय बनता है। वैश्य के कर्मद्वारा वैश्य बनता है और शूद्र के कर्मद्वारा शूद्र बनता है।

-- उत्तराध्ययनसूत्र

कहं चरे कहं चिट्ठे, कहमाते कहं सए? कहं भुंजली भासली, पापकम्मं न बंधइ।। (दश. ४.३०)

प्रश्न-कैसे चलना? कैसे खड़ा रहना? कैसे बैठना? कैसे सोना? कैसे खाना? कैसे बोलना? जिससे उसे पापकर्म का बन्धन न हो?

> जयं चरे जयं चिट्ठे, जयमासे जयं सए। जयं भुंजन्तो भासन्तो, पायकम्मं न बंधइ।। (बशा. ४.३९)

प्रत्युत्तर-उपयोग या यत्नपूर्वक चले, यत्नपूर्वक खड़ा होवे. यत्नपूर्वक बैठे, यत्नपूर्वक सोवे, यत्नपूर्वक अर्थात् जयणापूर्वक भोजन करता हुआ और भाषण करता हुआ जीव पापकर्मको नहीं बांधता ।

कोहो पीई पणासेड, माणो विषयनासणो। भाया मित्ताणि नासेड, लोभो सब्बविणासणो।।(दश. ८३७)

-क्रोध से प्रीति का नाश होता है, मान-अभिमान से विनय का नाश होता है, माया से मित्रता का नाश होता है और लोभ से सभी सद्गुणों का नाश होता है।

- उबसमेण हणे कोहं, माणं महवया जिणे। - मायं च अज्जवभावेण, लोभं संतोसओ जिले।।(इश. ⊏.३=)

~शान्ति से क्रोध को, नम्रता से मान को, सरलता से माया को एवं सन्तोष से लोभ को जीतना चाहिये।

–दशबैकालिकसञ्ज



#### ૧. સુવર્ણકમલસ્થિત પદ્માસનસ્થ તીર્થંકર—શ્રમણ ભગવાન મહાવીર



જૈન ધર્મે અસંખ્ય વર્ષોની ગણુતરીનો 'ઉત્સર્પિણી' નામનો અને એ પૂરો થતાં એ જ માપનો 'અવસર્પિણી' નામનો એક મહાકાળ દર્શાવ્યો છે. આ મહાકાળમાં ભારતની ભૂમિ પર યથાકાળે ૨૪ તીર્થકરો જન્મે છે. તેઓ અહિંસા, સંયમ અને તપની ઉત્કટ સાધના વડે પોતાના આત્માની સંપૂર્ણ શુદ્ધિ કરીને સર્વગુણસંપન્ન પરમાત્મપદને પામે છે. જૈનો તેમને 'ઈશ્વર' તરીકે પૂજે છે. તેઓ સર્વન્ન (ત્રિકાળન્નાની), અન્તિમ કોટિના ચારિત્રવાન્ અને સંપૂર્ણ વીતરાગદશાને વરેલા હોય છે. આવા તીર્થકર-દેવો લોકોને તારનારા ધર્મતીર્થની સ્થાપના કરે છે અને તેથી તે તીર્થકર

કહેવાય છે. તેઓ પ્રતિદિન હુજારો મનુષ્યોને ધર્મની દેશના આપી તેમને આત્મકલ્યાણનો માર્ગ દર્શાવે છે, પોતાનું આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં સકલ કર્મનો ક્ષય કરી શીઘ મુક્તિ(– મોક્ષ – સિદ્ધિ)સ્થાને પહોંચી જાય છે અને પોતાના જીવનનું અન્તિમ સાધ્ય સિદ્ધ કરે છે. મોક્ષપ્રાપ્તિ થયા પછી તેઓને આ સંસારમાં જન્મ લેવાનો રહેતો નથી. સર્વ દુઃખથી મુક્ત અનેલા તેઓ ત્યાં અક્ષય, અનંત એવા આધ્યાત્મિક સુખનો સર્વોત્તમ આનંદ ભોગવે છે. રાગ-દ્રેષના વિજેતા પરમાત્માને જૈનો તીર્થકર, અર્હત્, અરિહંત, વીતરાગ, જિન વગેરે નામથી ઓળખાવે છે.

આ ચિત્ર આ કાળના અંતિમ-૨૪મા તીર્થંકર ભગવાન શ્રીમહાવીરનું છે. તેઓશ્રી વર્ધમાન, દેવાર્ય, ગ્રાતનંદન આદિ નામોથી પણ ઓળખાય છે.



#### १. सुवर्णकमलस्थित पद्मासनस्थ तीर्थंकर-श्रमण भगवान महावीर



जैन धर्म ने असंख्य वर्षों की गणना का 'उत्सर्पिणी' नामक तथा उसके पूर्ण होने पर उतनी ही गणना का 'अवसर्पिणी' नामक एक महाकाल का कथन किया है। इस महाकाल में भारत की पिवत्र भूमि पर चौबीस—चौबीस तीर्थङ्कर जन्म लेते हैं। वे अहिंसा, संयम और तप की उत्कट साधना द्वारा अपनी आत्मा की सम्पूर्ण-द्युद्धि करके सर्वगुणसम्पन्न परमात्म-पद प्राप्त करते हैं। जैन धर्मानुयायी उनकी ईश्वर के रूप में पूजा करते हैं। वे सर्वज्ञ (त्रिकालज्ञानी) अन्तिम कोटि के चारित्रवान् और सम्पूर्ण बीतरागदशा से युक्त होते हैं। ऐसे तीर्थङ्कर-देव लोक का उद्धार करने वाले धर्म-तीर्थ की स्थापना करते हैं। और इसी लिये वे तीर्थङ्कर कहे

जाते हैं। वे प्रतिदिन हजारों मनुष्यों को धर्म की देशना देकर उन्हें आत्मकल्याण का मार्ग दिखाते हैं। और अपनी आयु पूर्ण होने पर वे सकल कमों का क्षय करके मुक्ति (— मोक्ष — सिद्धि) स्थान पर पहुँच जाते हैं। और अपने जीवन का अन्तिम साध्य सिद्ध करते हैं। मोक्ष-प्राप्ति के पश्चात् उनके लिये इस संसार में जन्म लेना शेष नहीं रहता। सर्व दुःखों से विमुक्त होकर वे वहाँ अक्षय, अनन्त, अन्यावाध ऐसे आध्यात्मिक सुख का आनन्द भोगते हैं। जैनी रागदेष के विजेता अपने आराध्य परमात्मा को अईन्, अरिइंत, वीतराग, जिन आदि नामों से सम्बोधित करते हैं। यहाँ सामने दिया गया भव्य चित्र इस काल के अन्तिम-२४ वें तीर्थद्वर भगवान् श्रीमहावीर का है। उन्हें वर्धमान, देवार्य, ज्ञातनन्दन आदि नामों से मी पुकारा जाता है।



#### 1. BHAGWĀN MAHĀVĪRA: THE GREAT SAVIOUR IN LOTUS-POSTURE



The concept of time in Jainism is cyclic with the cycles of ascendance and descendance, each of uniform duration. During this period, twenty-four great Tirthamkaras are born in Bharata. They attain perfection by rigorous practice of non-violence, self-control and severe austerities. They are omniscient, omnipotent and are absolutely free from passions. They lay down the path for the spiritual uplift of humanity and hence are known as

Tīrthamkaras. They are highly venerated and worshipped by all the Jains. After annihilating all karmans, they get rid of the cycle of births and deaths and attain siddhi—a state of complete spiritual bliss. They are also known as Arhats, Arihantas, Vītarāgas, Jinas etc. The illustration facing this page shows Bhagavān Mahāvīra, the twenty-fourth and the last great Tīrthamkara of this age. He is also known as Vardhamāna, Devārya, Jñātanandana, etc.





- ૧ : જૈન ધર્મના ચોલીશમા તીર્થકર, વીતરાગ, સર્વજ્ઞ, પરમાતમા, શ્રમણ, ભગવાન શ્રી મહાવીર
- १: जैन धर्म के चौत्रीसर्वे तीर्थेकर, बीतराग, सर्वेज्ञ, परमात्मा, श्रमण, भगवान् श्री महावीर
- 1 : Bhagavan Mahavira : The Great Saviour in lotus-posture, seated on a golden lotus

#### ર. શ્રી તીર્થંકરદેવનું અષ્ટમહાપ્રાતિહાર્યયુક્ત ભવ્ય ચિત્ર



આ ચિત્ર જૈન તીર્થંકરદેવની<sup>.</sup> મૂર્તિનું છે. શ્રી તીર્થંકરદેવો કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયા પછી જીવનપર્યંત અષ્ટમહાપ્રાતિહાર્યો થી પૂજાતા હોય છે. એટલે આઠ પ્રાતિહાર્યો નો સ્પષ્ટ ખ્યાલ આવે એ માટે અને એક સુંદર અને દર્શનીય ચિત્રનો લાભ સહુને મળે એ ભાવનાથી ખાસ આ ચિત્ર બનાવરાવ્યું છે. આઠ મહાપ્રાતિહાર્યો નાં નામ – (૧) સિંહાસન, (૨) ભામંડલ, (૩) ત્રણ છત્ર, (૪) ચામર વીંજાવવું, (૫) અશોકવૃક્ષ, (૬) પુષ્પવૃષ્ટિ, (૭) દુંદુભિ અને (૮) દિવ્યધ્વનિ છે.

શ્રી તીર્થંકરદેવના આત્માઓ જૈનધર્મના કર્મવિજ્ઞાન મુજબ જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, મોહનીય અને અંતરાય, આ ચાર ઘાતી કર્મો નાં ક્ષયને કારણે અનેક ઉત્તમ ગુણોથી સભર બનતા હોવાથી તેઓ દેવો-ઈન્દ્રોથી વંદનીય અને પૂજનીય બને છે.

સાધના અને સિદ્ધિ માટે પદ્માસન તેમજ કાયોત્સર્ગ એબે જ આસનોને શ્રેષ્ઠ ગણ્યા છે.તીર્થંકરો આ બે જ આસનથી મોક્ષે જાય છે. તેથી એ બે જ આસનોવાળી મૂર્તિઓ કરાવવામાં આવે છે પણ સૂતેલી મૂર્તિ કરાવવાનો રિવાજ નથી. આ ચિત્ર આમ તો શ્રી આદીશ્વર ભગવાનનું છે પણ લાંછન અને નામ બદલવાથી કોઈ પણ ભગવાન માટે આ ચિત્ર વાપરી શકાય છે.



#### २. अष्ट महाप्रातिहार्य युक्त तीर्थंकर देवका भव्य चित्र



प्रस्तुत चित्र तीर्थंकर देवकी प्रतिमाका है। केवलज्ञान होने के बाद तीर्थंकर देव जीवन पर्यन्त अष्टमहाप्रातिहायों से पूजे जाते हैं। इन अष्ट प्रातिहायोंकी जानकारी आसानीसे हो सके और एक सुन्दर व दर्शनीय चित्रका लाभ हरएक को मिले, इस आशयसे यह चित्र बनाया गया है। इन आठों महाप्रातिहायों के नाम इस प्रकार है —

9. सिंहासन २. भामंडल ३. तीन छत्र ४. चामर ढलना ५. अशोकवृक्ष ६. पुष्पवृष्टि ७. देवदुंदुभि और ८. दिव्यध्विन । जैन धर्मके कर्मविज्ञानानुसार ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय और अंतराय इन चार घाती कर्मोंका संपूर्ण क्षय होनेसे

श्री तीर्थंकर देवकी आत्मा अन्य अनेक सर्वोच्च गुणोंसे युक्त हो जाने पर वे देवों-इन्द्रों द्वारा पूजनीय, वंदनीय होते हैं। साधना और सिद्धि के लिए पद्मासन और कायोत्सर्ग ये दो आसन ही श्रेष्ठ माने गये हैं।

तीर्थंकरों का मोक्षगमन इन्हीं दो आसनोंसे होता है। इसी कारण इन दो आसनोंकी ही मूर्तियाँ बनाई जाती है। शयनावस्था की प्रतिमा नहीं बनाई जाती।

यों तो यह चित्र आदीश्वर भगवान का है परंतु लांछन और नाम बदलनेसे किसी भी भगवान के लिए उपयोगी हो सकेगा।



## 2. A GRAND PICTURE OF A TĪRTHAMKARA DEVA WITH HIS EIGHT DIVINE ACCOMPANIMENTS (MAHĀ-PRĀTIHĀRYA)



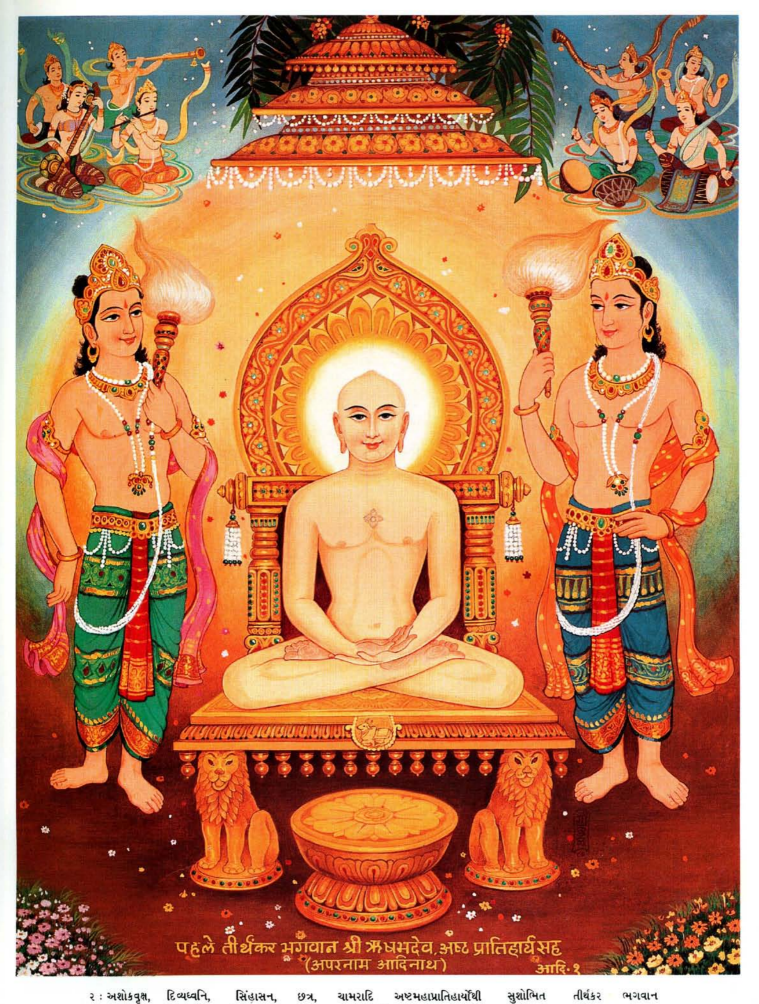
This is a picture of an idol of a Tirthamkara Deva. Tirthamkaras after becoming omniscient are worshipped life-long with eight divine accompaniments (Mahā-Prātihārya). This attractive and beautiful picture is specially drawn to give a clear idea of these divine accompaniments to all. The following are the names of these divine accompaniments:-(1) A throne (2) A halo (3) Three divine umbrellas (4) A chowrie (a fan-like instrument to show Tirthamkara's greatness) (5) The Asoka-

tree (6) A shower of flowers (7) A drum (8) Celestial notes (music).

According to the science of Karmas of Jainism, the souls of Tirthamkaras are becoming rich with great merits because of wearing away of the four ghati Karmas e.g. Jianāvaraniya, Daršanāvaraniya, Mohaniya and Amtarāya. So they naturally become worth worshipping to the gods like Indra.

Kāyotsarga and Padmāsana are considered to be the best āsanas for spiritual apprenticeship and Siddhi-complete spiritual bliss. When Tīrthamkaras attain salvation, they attain it in a position of any one of these two āsanas. So an idol of a Tīrthamkara is prepared in either of these two āsanas. There is no tradition to prepare it in a sleeping-position. This is the picture of Ādīśwara Bhagavān but it can be used to represent any Tīrthamkara by changing its name and Lāmchana- the mark of identification.





२ : अशोकवृक्ष, दिव्यध्यनि, सिंहासन, छत्र, चामर आदि अष्टमहाप्रातिहार्योंसे सुशोभित तीर्थंकर भगवान

#### ૩. ભગવાનના ૨૫ પૂર્વ ભવોનું સંક્ષિપ્ત દિગ્દર્શન અને એમની સાધના



જૈન દર્શનમાં ઈશ્વર થવાનો અધિકાર એક જ વ્યક્તિને નહિ, પણ અનેક વિશિષ્ટ આત્માઓને આપવામાં આવ્યો છે, અને એનો થથાર્થ સુમેળ માનવદેહથી જ થઈ શકે છે. ઈશ્વર થનારો આત્મા, એક વખત લગભગ અન્ય જીવો જેવો જ હોય છે. ઈશ્વર થવાનું ખીજ, ગત જન્મો પૈકી કોઈ ભવમાં રોપાય છે, એટલે કે પુષ્યોદય જાગવાનો હોય ત્યારે કોઈ સદ્દ-આલંબન-નિમિત્તથી અથવા સ્વત: અભૂતપૂર્વ તાત્વિક વિવેકનો દીપક પ્રગટ થાય છે, જેને જૈન પરિભાષામાં सम्यक्त्व કહે છે. ખીજા અર્થમાં તેને આત્માની સાચી સમજણનો અલ્પ-દિવ્ય પ્રકાશ કહી શકાય. એક

વખત ઝબકેલો એ પ્રકાશ પ્રતિકૂળ નિમિત્તો મળતાં છુઝાઈ પણ જાય, તેમ છતાં એક વખત ઝબકી ગયેલો એ પ્રકાશનો મહામૂલો સંસ્કાર માત્ર માનવજાતનાં જ નહીં પણ જીવમાત્રના અન્તિમ લક્ષ્યરૂપ મોક્ષને પ્રાપ્ત કરાવ્યા વિના રહેતો નથી. આ આદ્ય પ્રકાશની પ્રાપ્તિથી જ તીર્થકરોના ભવોની ગણતરી કરાય છે.

ચિત્ર-પરિચયઃ આ ચિત્રમાં ભગવાન શ્રીમહાવીરના કુલ ૨૭ ભવ પૈકીના ૨૫ ભવોનું દિગ્દર્શન કરાવ્યું છે. આ ચિત્રમાં મથાળેથી પહેલા વિભાગમાં પહેલો 'નયસારનો' ભવ, ત્યાર પછી બીજા વિભાગમાં ત્રીજે 'મરીચિ'નો ભવ અને પછી ૧૬, ૧૮, ૨૦, ૨૨, ૨૩, અને ૨૫ આ ક્રમાંકવાળા ભવો, તેના એક એક પ્રસંગ સાથે બતાવ્યા છે.

આ ચિત્રના કેન્દ્રમાં વિમાન દ્વારા દેવભવનું અને તેની નીચે રાક્ષસી મુખ દ્વારા નરકભવનું અને બંને બાજુઓમાં ત્રિદંડી— પ્યાદ્માણુનું પ્રતીક આપીને તેની નીચે તેના ભવોની સંખ્યા આપી છે.



#### ३. भगवान् के २५ पूर्वभव का संक्षिप्त दिग्दर्शन और उसकी साधना



जैन दर्शन में ईश्वर होने का अधिकार किसी एक ही व्यक्ति को नहीं, अपितु अनेक विशिष्ट आत्माओं को दिया गया है। और इसका यथार्थ सुयोग मानव-देह से ही हो सकता है। ईश्वर बनने वाली आत्मा, एक समय प्रायः अन्य जीवों के समान ही होती है। ईश्वर बनने का बीज गत जन्मों में से ही किसी एक भव में रोपित हो जाता है, अर्थात् पुण्योदय होनेवाला हो उस समय किसी सद् आलम्बन के निमित्त से अथवा स्वतः, अभृतपूर्व तात्विक विवेक का दीपक प्रगट हो जाता है, जिसे जैन परिभाषा में सम्यग्दर्शन-सम्यक्त कहते हैं। दूसरे अर्थ में जिसे आत्मा के सच्चे ज्ञान का अल्प-दिव्य प्रकाश कहा जा सकता है। एक बार

दीप्तिमान् बना हुआ यह प्रकाश प्रतिकृल निमित्तों के संयोग से बुझ भी जाए, तथापि एक बार दीप्त बने हुए इस प्रकाश को गहरी जड़ोंबाले संस्कार केवल मानव मात्र के ही नहीं, अपितु जीव मात्र के अन्तिम लक्ष्यरूप मोक्ष को प्राप्त कराये बिना नहीं रहते।

चित्र-परिचय: इस चित्र में भगवान् महावीर के कुल २७ भवों में से २५ भव का दिग्दर्शन कराया गया है। चित्र में ऊपर से पहले विभाग में पहला 'नयसार' का भव, उसके बाद द्वितीय विभाग में तीसरा मरीचि का भव, और तदनन्तर १६, १८, २०, २२, २३ और २५ इन क्रमांक वाले भव उनके एक-एक प्रसंग के साथ दिखाये गये हैं। इस चित्र के केन्द्र (मध्य) में विमान द्वारा देवभव तथा उसके नीचे राक्षसी मुख द्वारा नरक के भव का और दोनों पार्श्ववर्ती भागों में त्रिदण्डी एवं ब्राह्मण के प्रतीक देकर उनके नीचे उनके भवों की संस्था दी गई है।



#### 3. SYMBOLIC INCIDENTS FROM THE TWENTY-FIVE PRECEDING LIVES OF-BHAGAWĀN MAHĀVIRĀ



Jainism does not restrict the right of attaining perfection to any one individual. An individual, irrespective of his caste or creed, can aspire to this status provided he has the will to follow the path. But samyaktva or righteousness must first be born in him. It may well be that the soul has to pass through a series of births before this lamp of spiritual discretion is kindled, but once it is kindled, the march of progress is assured,

though it may be frequently hampered and impeded by numerous obstacles. The illustration depicts the twenty-five preceding lives of Bhagavan Mahavira. The first group depicts the life of Nayasara which marks the acquisition of samyaktva. Lives numbered as 16, 18, 20, 22, 23 and 25 and the life of Marici form the second group. A divine aerial car (Deva-vimana) is shown in the centre and a demon, symbolic of life in hell, is also shown. The twenty-first birth, that of Tridandi, is shown at right. Lives numbered 5, 6 and 8 are at extreme left and lives 12 and 14 are depicted at extreme right.





3: ભગવાન મહાવીરના નયસારથી લઈને નંદનમુનિ સુધીના ચારેય ગતિમાં થયેલા મહત્ત્વના રપ પૂર્વભવો અને આત્મસાધના ३: भगवान् महावीर के नयसार से लेकर नन्दनमुनि के भव तक चारों गति में हुए महत्त्व के २५ पूर्वभव और आवससाधना

Jain Education International Mahavira from the twenty-fixed & Printer Strain & Printer Stra

#### ૪. શ્રી તીર્થંકરપદની પ્રાપ્તિમાં અનિવાર્ય કારણભૂત બનતાં વીશસ્થાનકનાં વીશ પદો



જૈનો આત્મા, ધર્મ, કર્મ, પુણ્ય, પાપ, પરલોક, મોક્ષ આ બધાની સત્તા સ્વીકારે છે, પુણ્યથી સુખ મળે અને પાપથી દુઃખ મળે એમ પણ માને છે. માટે જ જીવે સત્કાર્યો દ્વારા પુણ્યનો સંચય કરતાં રહેવું જોઈએ.

જેમણે પોતાના આત્માને પરમાત્મા બનાવવો હોય તેમણે ઉત્કૃષ્ટ પુણ્યોત્પાદક આરાધના કરવી જોઈએ. ચિત્રમાં બતાવેલો વીશ સ્થાનકના વીશ પદોની આરાધના દ્વારા ઉત્કૃષ્ટ પુણ્ય બંધાય છે.

ભાવિમાં તીર્થંકર થનારો જીવ પોતાના અંતિમ ભવ પહેલાના ત્રીજા ભવે આ વીશે વીશ સ્થાનકોનીઅથવાઓછા-વઘતા સ્થાનકોની શ્રેષ્ઠ આરાધના કરીને પરમાત્મા બનવાનું પુષ્ય બાંધે છે. આ આરાધના કર્યા સિવાય કદી તીર્થંકર થવાતું જ નથી એ નિશ્ચિત વાત છે. આ વીશ પદોનાં નામ અનુક્રમે (૧) અરિહંતપદ, (૨) સિદ્ધપદ, (૩) પ્રવચનપદ, (૪) આચાર્યપદ, (૫) સ્થવિરપદ, (૬) ઉપાધ્યાયપદ, (૭) સાધુપદ, (૮) જ્ઞાનપદ, (૯) દર્શનપદ, (૧૦) વિનયપદ, (૧૧) ચારિત્રપદ, (૧૨) બહાચર્યપદ, (૧૩) ક્રિયાપદ, (૧૪) તપપદ, (૧૫) ગોયમપદ, (૧૬) જિનપદ, (૧૭) સંયમપદ, (૧૮) અભિનવજ્ઞાનપદ, (૧૯) શ્રુતપદ અને (૨૦) તીર્થપદ છે.

પદોનાં નામ અને ક્રમમાં મતાંતરો છે. બધા જ પદોની તેમજ લગભગ સમાન નામવાળા પદોની આકૃતિઓ નિશ્ચિતરૂપે નકકી થઈ શકે તેમ નથી. એટલે અમોએ અમારી કલ્પના પ્રમાણે દર્શાવી છે.



#### ४. श्री तीर्थंकर पदकी प्राप्तिमें अनिवार्य कारणभूत बीसस्थानक के बीस पद



जैन दर्शन आत्मा, मोक्ष, परलोक, पुण्य, पाप, कर्म और धर्मकी सत्तामें आस्था रखता है। यह भी स्वीकार करता है कि पुण्यसे सुख और पापसे दुःख मिलता है। और इसी कारण प्रत्येक जीवको सत्कार्यों द्वारा पुण्यका संचय करते रहना चाहिए। जिन्हें परमात्मा बनना हों उन्हें उत्कृष्ट पुण्योत्पादक आराधना करनी चाहिए। चित्रमें निर्देशित बीसस्थानकके बीस पदोंकी साधना-आराधनाके माध्यमसे उत्कृष्ट पुण्यका बंध होता है।

भाविमें तीर्थंकर बननेवाली आत्मा अपने अंतिम भव से तीसरे भव पूर्वमें इन बीसस्थानकके संपूर्ण या कुछ पर्दोकी श्रेष्ठ आराधना करके परमात्मा बननेका पुण्य उपार्जन करते हैं। यह आराधना किये बिना कभी तीर्थंकर हो नहीं सकते, यह निर्विवाद तथ्य है।

इन बीसस्थानकों के नाम क्रमशः इस प्रकार है— १. अरिहंत पद २. सिद्ध पद ३. प्रवचन पद ४. आचार्य पद ५. स्थविर पद ६. उपाध्याय पद ७. सांधु पद ८. ज्ञान पद ९. दर्शन पद १०. विनय पद ११. चारित्र पद १२. ब्रह्मचर्य पद १३. क्रिया पद १४. तप पद १५. गोयम पद १६. जिन पद १७. संयम पद १८. अभिनव ज्ञान पद १९. श्रुत पद और २०. तीर्थ पद। पदोंके नाम और क्रममें मतमतांतर है।

इन पदोंकी आकृतियाँ अलग अलग ढंगसे बनाते है। निश्चित आकृतियाँ बनाना सहज नहीं है, संभव भी नहीं है।



## 4. TWENTY-PADAS THE ELEMENTS OF VIMSATISTHĀNAKA ABSOLUTELY NECESSARY TO ATTAIN TĪRTHAMKARA NĀMAKARMA-PADA



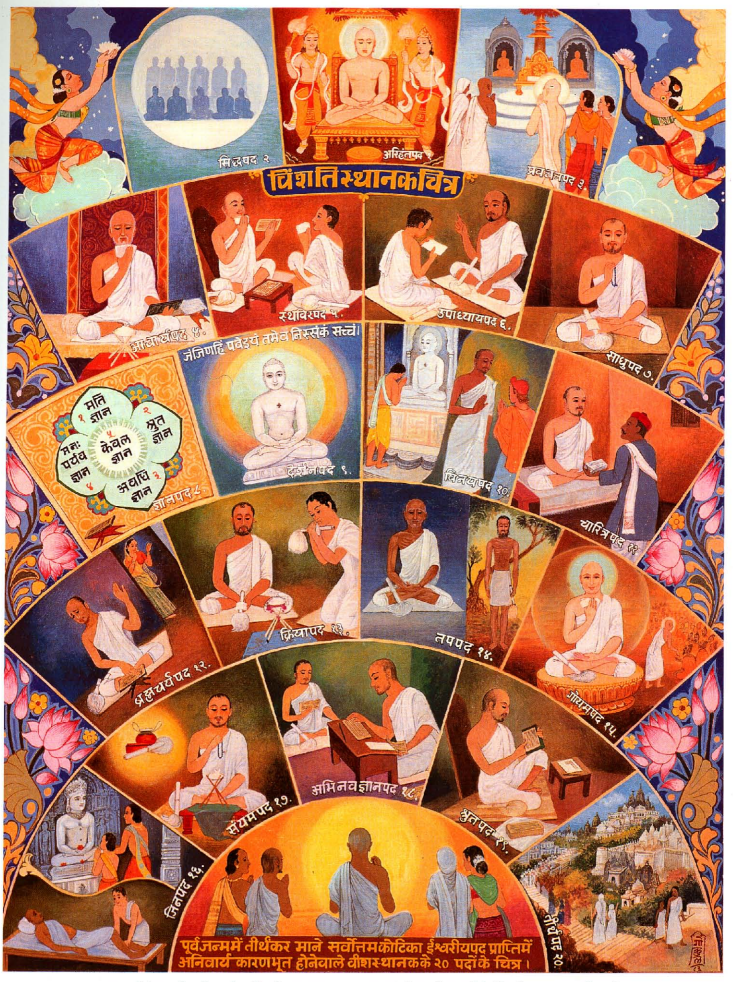
Jainas believe in soul, salvation, the other world, good deeds, sins, action and religion. They admit that good deeds lead to happiness and sins to misery. So every soul should store Punya by performing good deeds. Those who desire to become supreme-being Paramātmā should devote themselves to sacred deeds and devotional worship of Vimsati-sthānaka. A would be Tīrthamkara attains sufficient Punya to be Paramātmā by worshipping some of these twenty elements less or

more with deep devotion in the third birth prior to his last birth. Assuredly a soul cannot become a Tīrthamkara without this worship.

These elements-Padas are (1) Arihanta Pada (2) Siddha Pada (3) Pravacana Pada (4) Ācārya Pada (5) Sthavira Pada (6) Upādhyāya Pada (7) Sādhu Pada (8) Jňāna Pada (9) Darsana Pada (10) Vinaya Pada (11) Cāritra Pada (12) Brahmacarya Pada (13) Kriyā Pada (14) Tapa Pada (15) Goyama Pada (16) Jina Pada (17) Samyama Pada (18) Abhinava Jňāna Pada (19) Śruta Pada (20) Tīrtha Pada.

There is a difference of opinion about the names and order of the Padas. Diagrams of these Padas are made in different ways. Particular diagrams are not easy and possible.





- ૪ : તીર્થંકરપદની પ્રાપ્તિ માટે અનિવાર્ય કારણભૂત, સાધના કરવા યોગ્ય એવા અરિહંતાદિ વીશસ્થાનકના વીશ પદો
- ४ : तीर्थंकरपदकी प्राप्ति के लिए अनिवार्य कारणभूत, साधना करने योग्य ऐसे अरिहंतादि बीसस्थानक के बीस पद

Jain Education International 4: Inevitable causative attaining for twenty pagas of Africant etc. Invishasthanak to attain Tirthankar's rank

#### ૫. દેવલોકમાંથી ભારતની ધરતી ઉપર અવતરણ [૧] ચ્યવનકલ્યાણક=ગર્ભાવતાર [ભવ ૨૬, ૨૭]



માત્ર મનુષ્યશરીરે જ જન્મ લેતા તીર્થકરો, ઈધરો કે અરિદુંતો અન્તિમ ભવના આગલા જન્મમાં પશુ-પક્ષી અને મનુષ્ય સિવાયની દેવ કે નરકગતિ પૈકી કોઈ પણ એક ગતિમાં વર્તતા હોય છે. એ ગતિ-ભવની સમાપ્તિ થતાં, મનુષ્યરૂપે આ જ ભારત દેશની આર્યભ્મિ ઉપર તેઓ જન્મ લે છે. ભગવાન શ્રીમહાવીરનો જીવ, જે ગત-રકમા જન્મમાં ઊદ્વાદાશમાં અસંખ્ય કોશ-ગાઉ દૂર વૈમાનિક નિકાયના 'પ્રાણત' કલ્પમાં દેવ તરીકે હતો, તે ત્યાંનું આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં, રહ્યા ભવમાં, આ ભારતવર્ષની પૂર્વ દિશા(બિહાર)માં રહેલી વૈશાલી નગરીના ઉપનગર

વ્રાહ્મણુંકુંડપુરના નાયક કોડાલગોત્રીય વ્રાહ્મણુ શ્રીઋષભદત્તની જાલંધરગોત્રીયા પત્ની શ્રીદેવાનંદા ધ્રાહ્મણીની કુક્ષિમાં ગર્ભરૂપે જન્મ લેવા (ચિત્રમાં દર્શાવ્યા મુજબ) અવતરી રહ્યો છે.

તીર્થંકર જેવા વિશ્વત્સલ, વિશ્વોદ્ધારક, કરુણાસાગર આત્માઓનું આ ધરતી ઉપર ગર્ભરૂપે આગમન જન્મરૂપે પ્રગટ થતું, દ્વાસા લેવી, કેવળજ્ઞાન એટલે ત્રિકાલજ્ઞાનપ્રાપ્તિ અને નિર્વાણ – મોક્ષપ્રાપ્તિ, આ બધુંય ત્રણેય લોકના જીવોને કલ્યાણકારક દ્વોવાથી, એ પાંચેય પ્રસંગોને શાસ્ત્રકારોએ 'कल्याणक' એવા વિશિષ્ટ શબ્દથી ઓળખાવ્યા છે.



#### ५. च्यवनकल्याणक-गर्भावतार [१] देवलोक से मनुष्यलोक में अवतरण [भव २६, २७]



केवल मनुष्य-शरीर से ही जन्म लेने वाले तीर्थङ्कर ईश्वर, अथवा अरिहंत अन्तिम भव से पूर्व जन्म में पशु-पक्षी और मनुष्य के अतिरिक्त देव अथवा नरकगति में से किसी भी एक गति में होते हैं। उस भव की समाप्ति होने पर, मनुष्यरूप में इस भारत की भूमि पर जन्म लेते हैं। भगवान् श्रीमहावीर का जीव गत २६ वे जन्म में ऊर्ध्वाकाश में असंख्य कोस दूर वैमानिक-निकाय के 'प्राणत' कल्प में देवरूप में या, वहाँ की आयु पूर्ण होने पर यह भारत की पूर्विदेशा में स्थित, प्राचीन वैशाली नगरी के उपनगर बाह्मणकुण्ड में कोडाल-गोत्रीय श्रीकष्यभदत्त बाह्मण की पत्नी जालन्धर-गोत्रीय श्रीदेवानन्दा बाह्मणी की कुक्षि में गर्भरूप से

जन्म लेने के लिये (चित्र में दिखाये अनुसार) अवतरित हो रहा है। तीर्यङ्कर जैसी विश्ववस्तल, विश्वोद्धारक, करुणासागर आत्माओं का इस धरती पर गर्भरूप में अवतरण, जन्मरूप में प्रकट होना, दीक्षा लेना, केवलज्ञान-सर्वज्ञपदप्राप्ति और निर्वाण, यह सब तीनों लोक के जीवों के कल्याणकारक होने से, इन पाँचों प्रसंगों को शास्त्रकारों ने 'कल्याणक ' इस विशिष्ट नाम से सम्बोधित किया है।



## 5. CYAVANA-KALYĀŅAKA (THE AUSPICIOUS EVENT OF CONCEPTION) [Li. 26-27th]

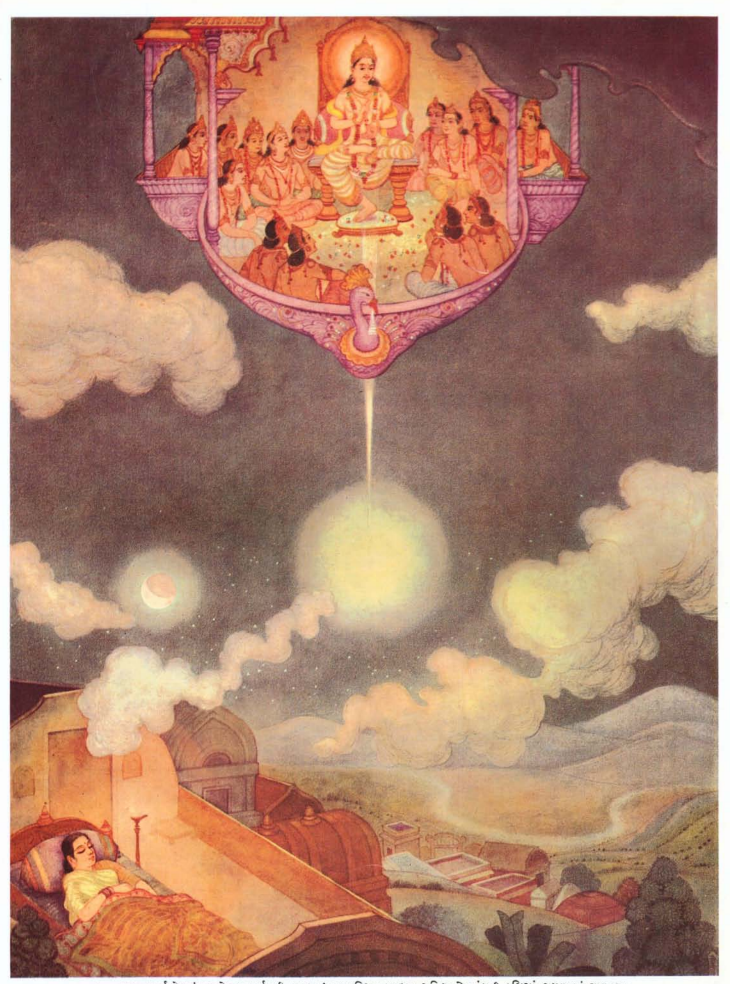


It is only as a human being that a soul can attain perfection. But such perfected souls, Tīrthamkaras or Arhats, come from heaven or hell, where they had preceding birth. Bhagavān Mahāvīra was a god in the Prānata Kalpa of the Vaimānika Nikāya (a celestial region) in his preceding birth. At the proper time he entered as foetus in the womb of Devānandā, a Brāhmin lady of Jālandhara Gotra and wife of Rṣabhadatta of Kodāla Gotra

and a leader of Brāhmanakundapura—a suburb of Vaisālī. This apostle of Ahimsā was born for the uplift of all souls in the three worlds. The five land-marks in his life are: (1) Conception, (2) Birth, (3) Initiation, (4) Attainment of omniscience (Kevala-Jñāna) and (5) Attaining liberation. These five are termed as Pañca-kalyāṇakas in the Jain scriptures.

This illustration depicts the first Kalyanaka (Cyavana)—the descent in the foetus.

#### चार लिपियोंकी वर्णमातृका



૫ : દશમા સ્વર્ગલોકમાં ૨૬મો ભવ પૂર્ણ કરી, બ્રાહ્મણકુંડનગરસ્થિત બ્રાહ્મણ મહિલા દેવાનંદાની કુક્ષિમાં ભગવાનનું અવતરણ प्: १० वें स्वर्गलोक में २६ वाँ भव समाप्त कर, ब्राह्मणकुंडनगरस्थित ब्राह्मणमहिला देवानंदा की कुक्षि में भगवान का अवतरण Jain Education International Cyavana-Kalyanaka (The auspicious event Posorcoaception) on [Incidents from lives 26th and 27th] www.jainelibrary.org

#### ૬. શ્રી દેવાનંદાનું સ્વપ્નકથન અને શક્રેન્દ્રનો હરિ-ણૌગમેષી દેવને આદેશ



ઉપરનું ચિત્ર: તીર્થંકરો જેવી સર્વોચ્ચ, લોકોત્તર વ્યક્તિઓ માટે સામાન્ય નિયમ એવો છે કે તેઓ અન્તિમ ભવમાં ઉચ્ચ ગણાતા ક્ષત્રિયાદિ જાતિ-કુલ-વંશમાં જ જન્મ લે, નહિ કે શ્દ્રાદિ જાતિ-કુલ-વંશમાં. પણ શ્રીમહાવીર માટે આ નિયમથી વિરુદ્ધ ઘટના બની અને આષાઢ સુદિ છઠ્ઠના દિવસે, લાખો વરસ પૂર્વે કરેલા કુલાભિમાનના કારણે તેઓ ભિક્ષુક પ્રાદ્યાશુકુલમાં ગર્ભપણે અવતર્યા. પહેલા દેવલોકના ઇન્દ્ર સૌધર્મ અવધિજ્ઞાનથી આ અઘટિત ઘટનાને જોતાં ચોંકી ઊદ્યા, અને ત્યાં જન્મ ન થાય તે માટે ક્ષત્રિયકુલનું યોગ્ય સ્થાન નક્કી કરી તુરંત જ હરિ-શૈગમેષી દેવને બોલાવી

ગર્ભપરાવર્તનનો આદેશ આપતાં કહ્યું કે, "તું શીઘ બ્રાહ્મણુંકુંડનગરમાં જ અને દેવાનંદાની કુક્ષિમાંથી ભગવાનના ગર્ભને લઈ, ઉત્તર ક્ષત્રિયકુંડ નગરમાં રહેલી રાજા સિદ્ધાર્થની ક્ષત્રિયાણી રાણી ત્રિશલાના ગર્ભમાં સ્થાપન કર અને ત્રિશલાના ગર્ભને લઈ દેવાનંદાની

કુક્ષિમાં મૂકી આવ."

નાંચનું ચિત્ર: તીર્શકર જેવા મહાન આત્માઓ જે પુષ્યવતી મહિલાના ગર્ભમાં આવે તે મહિલા ગર્ભના પ્રભાવે સર્વોત્તમ ગણાતા સિંહ, હાથી વગેરે ચૌદ મહાસ્વપ્નોને જુએ, એ નિયમાનુસાર ભગવાનની પ્રથમ માતા દેવાનંદાએ તન્દ્રાવસ્થામાં પ્રશસ્ત, મંગલકારક ચૌદ સ્વપ્નોને જોયાં અને પછી જાગ્યાં અને તુરંત જ પોતાના વિદ્વાન પતિ ઋષભદત્તને જણાવ્યાં, અને તેમણે કહ્યું કે, " હે દેવાનુપ્રિયા! તું સર્વગુણ-લક્ષણસંપન્ન અદ્ભુત પુત્રરત્નને જન્મ આપીશ."



#### ६. देवानन्दा द्वारा स्वप्नकथन तथा शक्रेन्द्र का हरि-णैगमेषी को आदेश



उत्पर का चित्र : तीर्थङ्कर जैसी लोकोत्तर आत्मा के लिये सामान्य नियम ऐसा है कि वह अन्तिम भव में उच्च क्षत्रियादि जाति-कुलों में ही जन्म ले। क्षुदादि जाति-कुलों में नहीं। किन्तु श्रीमहावीर के सम्बंध में इस नियम से विरुद्ध घटना घटी और आषाढ़ शुक्ला छठ के दिन लाखों वर्षों से पूर्व किये गये कुलाभिमान के कारण वे भिक्षुक ब्राह्मणकुल में गर्भावस्था में आये। पहले देवलोक के इन्द्र सीधर्म अवधिज्ञान से इस अघटित घटना को देखकर चौंक उठे और वहाँ जन्म न हो इसके लिये क्षत्रियकुल का योग्य स्थान निश्चित करके उन्हें शीघ्र ही हिर्न्णेगमेषी देव को बुलाया तथा गर्भपरावर्तन का आदेश देते हुए कहा कि "तू शीघ्र ब्राह्मणकुण्ड नगर में

जा और देवानन्दा की कोख से भगवान् के गर्भ को लेकर उत्तर क्षत्रियकुण्ड नगर में विराजमान राजा सिद्धार्थ की रानी त्रिशला के गर्भ में उसे स्थापित कर और त्रिशला के गर्भ को ले जाकर देवानन्दा की कुक्षि में रख आ।"

नीचे का चित्र: तीर्थङ्कर जैसी महान् आत्माएँ जिस पुण्यवती महिला के गर्भ में आती हैं वह महिला गर्भ के प्रभाव से सर्वोत्तम गिने जाने वाले सिंह, हाथी आदि चौदह महास्वप्नों को देखती है। इस नियमानुसार भगवान् की प्रथम माता देवानन्दा ने तन्द्रावस्था में चौदह महास्वप्न देखे, बाद में वे जगीं और शीघ्र ही अपने विद्वान् पति ऋषभदत्त को बतलाया। पति ने उनसे कहा कि "हे देवानुप्रिया! तुम सर्वगुण-लक्षण-शक्तिसम्पन्न पुत्र को जन्म दोगी।"



#### 6. DEVĀNANDĀ NARRATES HER DREAM AND ŚAKRA COMMANDS HARI-NAIGAMEŞIN TO TRANSPLANT THE FOETUS



ILLUSTRATION ABOVE: It is a well-established convention that the Tirthamkaras, being supermen, are born only in the noble warrior (Kṣatriya) caste. Bhagavān Mahāvīra was, however, conceived in the womb of a Brāhmin lady at midnight on the sixth day of the bright half of Āṣadha, as a result of his pride for superior caste in one of his previous births. Saudharma (Indra), the Lord of gods, wanted to avert this and hence he

commanded god Hari-naigameșin to transplant the foetus from the womb of Devananda to the womb of Triśala, the queen of Siddhartha, in the city of Kṣatriyakunda and to do vice-versa.

ILLUSTRATION BELOW: The mothers of would-be Tīrthamkaras witness fourteen auspicious objects in their dreams. Devananda also saw them in her dreams and on waking up she narrated her dreams to her husband Rsabhadatta. The learned Brahmin said to her: "O beloved of gods, a son, endowed with all virtues and valour, will be born to thee."





६ : गर्भपरावर्तन भाटे धन्द्रनो हिरि-धैंगभेषी देवने आहेश तथा देवानंदानुं पोताना पति श्राह्मख्र ऋषश्वदत्त समक्ष स्वप्नकथन ६ : गर्भपरावर्तन के लिये इन्द्र का, हरि-णैंगमेषी देव को आदेश और देवानंदा का स्वपति ब्राह्मण ऋषभदत्त के समक्ष स्वप्नकथन

### ૭. હરિ-ણાગમેષી દેવ દ્વારા પરસ્પરનું ગર્ભપરાવર્તન



ઇન્દ્રની આગ્ના થતાં હરિ-લ્રેગમેષી દેવ વિદુત્થી પણ વેગીલી ગતિથી મધ્યરાત્રિએ ખ્રાહ્મણકુંડ નગરમાં આવી ઋષભદત્તની હવેલીમાં પ્રવેશી, તેની નિદ્રાષ્ટ્રીન પત્ની દેવાનંદાની કુક્ષિમાંથી દેવી શક્તિ દ્વારા ગર્ભને કરકમલમાં લઈ, આકાશમાર્ગે રવાના થઈ, નજીકમાં રહેલા ક્ષત્રિયકુંડ નગરમાં આવે છે અને ગ્રાતક્ષત્રિય કાશ્યપગોત્રીય વિજ્ઞિગણ અને ગ્રાત્રકુલના રાજા સિદ્ધાર્થના રાજભવનમાં પ્રવેશી, તન્દ્રાચસ્ત રાણી ત્રિશલાના શયનાગારમાં જઈ, પ્રથમ તેનામાં પુત્રીરૂપે વર્તતા ગર્ભને બહાર કાઢી, ભગવાનના ગર્ભને સ્થાપન કરે છે અને પુત્રીરૂપ ગર્ભને ઉપાડી

સૂતેલા દેવાનંદાના ગર્લમાં મૂકે છે. તે પછી શીઘ દેવલોકમાં જઈ સૌધર્મ ઇન્દ્રને તેની જાણુ કરે છે. આને ગર્ભાપહરણની ઘટના કહેવામાં આવે છે. કરોડો વર્ષે બનતી આ એક આશ્ચર્યજનક ઘટના છે. મરીચિના ભવમાં કરેલા કુલમદના પરિણામે અંતિમ ભવમાં બ્રાહ્મણકુલમાં ભગવાનને અવતરહું પડ્યું, આથી કુલ, વૈભવ, સંપત્તિ, વિદ્યા-કલાદિનો કહી ગર્વન કરવો, એ આ પ્રસંગનો બોધપાઠ છે.



### ७. हरि-णैगमेषी देव द्वारा परस्पर गर्भ-परावर्तन



इन्द्र की आंडा पाते ही हरि-णैगमेषी देव बिजली से भी तेज गति से मध्यरात्रि में ब्राह्मणकुण्ड नगर में पहुँचकर ऋषभदत्त की हवेली में प्रविष्ठ हो, उसकी निदायीन पत्नी देवानन्दा की कुक्षि से दैवी शक्ति हारा गर्भ को कर-कमल में लेकर, आकाश मार्ग से गया और पास में ही स्थित क्षत्रियकुण्ड नगर में आता है तथा ज्ञातक्षत्रिय, काश्यपगोत्रीय बिज्ञगण और ज्ञातकुल के राजा सिद्धार्थ के राजभवन में जाकर, तन्द्राप्रस्त रानी त्रिशला के शयनागार में आकर, पहले उसकी कुक्षि में स्थित पुत्रीरूप गर्भ को बाहर निकालकर वहाँ भगवान के गर्भ को स्थापित करता है। और पुत्रीरूप गर्भ को ले जाकर सोई हुई देवानन्दा के गर्भ में

रख देता है। बाद में हरि-णैगमेषी देवलोक में जाकर सीधर्मेन्द्र को आदिए कार्य किया यह कहता है। इस को गर्भापहरण की घटना कही जाती है। करोड़ों वर्षी में होने वाली यह एक आश्चर्यजनक घटना है। मरीचि के भव में किये गये कुलमद के फल-स्वरूप अन्तिम भव में भी ब्राह्मणकुल में भगवान् को अवतरित होना पड़ा। इसलिये कुल, सम्पत्ति अथवा विद्या, कला, आदि का कभी अभिमान नहीं करना चाहिये। यह इस प्रसंग का बोधपाठ है।



#### 7. TRANSPLANTATION OF FOETUSES BY HARI-NAIGAMESIN



At the behest of Indra, Lord of gods, Hari-naigameşin, with speed surpassing even that of lightning, flies down to the city Brāhmaṇakuṇḍa and entering the mansion of Rṣabhadatta removes the foetus from the womb of Devānandā. From there he flies to the palace of king Siddhārtha, an illustrious Kṣatriya of Kāsyapa Gotra belonging to Vajjigana and Jnatrkula clans and entering the bed-chamber of queen Triśalā, removes

the female foetus from her womb and plants there the male foetus to be born as Bhagavān Mahāvīra later. Flying back he plants the female foetus in the womb of Devānandā. Returning to the heaven, he reports to Indra. This surgical feat is unique and has not been repeated even in thousands of years. In one of his previous births – that of Marīci – Mahāvīra felt proud of his high caste and as a result of that pride he was conceived by a Brāhmin lady.





૭ : देवानंदानी दुक्षिभांथी गर्भने લઈ ने राज्य सिद्धार्थना राष्ट्री त्रिशक्षानी दुक्षिभां स्थापित करने के खिये हिन् भयाष्ट्र ७ : देवानंदा की कुक्षि में से गर्भ को उठाकर सिद्धार्थपत्नी त्रिशलारानी की कुक्षि में स्थापन करने के खिये हिन्गैगमेथी का प्रयाण Jain Education Interrational Hari-naigameșin removes the foetus from Devasand & Sarina emb lodges it in the womb of queen Trisal awww.jainelibrary.org

### ૮. રાણી ત્રિશલા ક્ષત્રિયાણીને ચૌદ મહાસ્વપ્નોનું દર્શન



ત્રિશલાના ગર્ભાશયમાં ભગવાનનો ગર્ભ સ્થાપિત થયા બાદ ગર્ભના પુષ્યપ્રભાવે અખિલ વિશ્વના નારીવૃંદમાં મૂર્ધન્યપદને પામેલાં તન્દ્રાગ્રસ્ત મહાપુષ્યવતી રાણી ત્રિશલા મધ્યરાત્રિએ ૧. સિંહ, ૨. હાથી, ૩. વૃષભ, ૪. લક્ષ્મીદેવી, પ. પુષ્પમાળાયુગલ, ૧. ચંદ્ર, ૭. સૂર્ય, ૮. ધ્વજ, ૯. રોપ્યમય કુંભ, ૧૦. પદ્મસરોવર, ૧૧. ક્ષીરસાગર, ૧૨. દેવવિમાન, ૧૩. રત્નરાશિ તથા ૧૪. નિર્ધુમ અગ્નિ-એમ ચૌદ પ્રશસ્ત મહાસ્વપ્નોને જુએ છે, અને પોતાના પતિ સિદ્ધાર્થને જણાવીને તેનું કુળ પૂછે છે. સિદ્ધાર્થ પોતે અને સ્વપ્નલક્ષણપાઠકોએ તેનું કુળ

જણાવતાં કહ્યું કે 'તમો એવા મહાન પુત્રરતને જન્મ આપશો કે જે સર્વગુણો અને લક્ષણોથી સંપન્ન, સર્વાગસુંદર, મહાજ્ઞાની અને વીર હશે, તથા બવિષ્યમાં તે તીર્થંકરપદને મેળવશે.' રાણી ત્રિશલા એ વાસિષ્ઠગોત્રીયા ક્ષત્રિયાણી હતાં. વળી પૂર્વ દિશામાં આવેલા ગણસત્તાધારી વિદેહદેશની રાજધાની વૈશાલીના ગણતંત્રાધીશ નૃપતિ ચેટકની તે ભગિની થતાં હતાં. અન્તિમ ધર્મચક્રવર્તી કરુણામૂર્તિ પોતાની કુક્ષિમાં પધારતાં માતા ત્રિશલા ધન્ય બન્યાં, જીવન કૃતકૃત્ય થયું અને એક કવી ધરના શબ્દોમાં કહીએ તો તેઓ 'વિધ્યાતા' બન્યાં.



### ८. क्षत्रियाणी त्रिशला रानी को चौदह महास्वप्नों के दर्शन



त्रिशला के गर्भाशय में भगवान् का गर्भ स्थापित होने के बाद गर्भ के प्रभाव से अखिल विश्व के नारीसमाज में मूर्धन्य, तन्द्राग्रस्त माता त्रिशला मध्यरात्रि में १. सिंह, २. हाथी, ३. वृषभ, ४. लक्ष्मीदेवी, ५. पृष्पमाला-युगल, ६. चन्द्र, ७. सूर्य, ८. ध्वज, ९. रीप्यमय कुम्भ, १०. पद्मसरोवर, ११. क्षीरसागर, १२. देविवमान, १३. रत्नराशि तथा १४. निर्धूम अग्नि-इन चौदह महास्वप्नों को देखती है। तथा अपने पति सिद्धार्थ को बतलाकर इनका फल पूछती है। स्वयं सिद्धार्थ और स्वप्नलक्षण के ज्ञाताओं ने इसका फल बताते हुए कहा कि — 'आप ऐसे महान् पुत्ररत्न को जन्म देंगी जो सर्वगुण-लक्षणसंपन्न, सर्वाङ्गसुन्दर,

महाज्ञानी और बीर होगा तथा भविष्य में तीर्थङ्करपद प्राप्त करेगा'। रानी त्रिशला वासिष्ठगोत्रीया क्षत्रियाणी थीं और इस भारतदेश की पूर्विदेशा में स्थित गणसत्ताधारी विदेहदेश की राजधानी वैशाली के गणतन्त्राधीश नृपति चेटक की बहिन थीं। अन्तिम धर्मचक्रवर्ती, विश्वोद्धारक, अहिंसामूर्ति के अपनी कुक्षि में आने से माता त्रिशला धन्य हुई, उनका जीवन कृतकृत्य हुआ और एक कवीश्वर के शब्दों में वे 'जगञ्जननी अर्थात् विश्वमाता ' बनीं।



www.jainelibrary.org

### 8. QUEEN TRISÁLA WITNESSES FOURTEEN GREAT DREAMS



With the foetus of Bhagavan Mahavira in her womb, the holy queen Triśala witnesses the following fourteen auspicious objects in her dream:— (1) a lion, (2) an elephant, (3) a bull, (4) goddess Lakśmi, (5) a pair of garlands, (6) the Moon, (7) the Sun, (8) a flag, (9) a silver jug, (10) a lake with lotuses, (11) the milky ocean, (12) a divine aerial car, (13) a heap of jewels and (14) a smokeless fire. The queen narrated the dream to

the king and asked him what it augured. The king as well as the dream-interpreters predicted that the queen would give birth to an illustrious son destined to be a Tīrthamkara in this very life. Queen Triśalā, of Vāsiṣṭha Gotra, was the sister of king Ceṭaka of Kśatriya caste who ruled over the democratic state of Vaiśalī, the capital of Videha. King Siddhārtha and queen Triśalā were both followers of Bhagavān Pārśvanātha's Śramaṇa tradition. Queen Triśalā became the 'Universal Mother' because she gave birth to the twenty-fourth Tīrthamkara.





૮ : ગર્ભસ્થાપન પછી તરત જ તન્દ્રાચસ્ત ત્રિશલાદેવીએ ગર્ભના પુષ્યપ્રભાવે જોયેલાં તીર્થકર-જન્મ-સૂચક સિંહ, હાથી આદિ ૧૪ મહાસ્વમો

द : गर्भस्थापम के बाद तन्द्राप्रस्त त्रिशलादेवी का तीर्थेकर के जनसम्बक सिंह, हाथी, चुबभ, श्री-लक्ष्मीदेवी आदि १४ महास्वप्नों का दर्शन

### ૯. શ્રી તીર્થંકરદેવની માતાને આવતાં ચૌદ મહાસ્વપ્નોનું સ્વતંત્ર ચિત્ર



માનવનું મન બે પ્રકારનું છે. એક સ્થૂલ અને બીજું સૂક્ષ્મ. રાતના નિદ્રામાં સ્થૂલ મન સુષુપ્ત રહે છે અને સૂક્ષ્મ મન જાગૃત હોય છે, તેથી સ્વપ્નો આવે છે.

ભાવિ સંતાન કેવું થશે?તેનું સૂચન કરનારા સ્વપ્નશાસ્ત્રમાં ચૌદ સ્વપ્પો સૌથી શ્રેષ્ઠ બતાવ્યાં છે. તેનાં નામ અનુક્રમે૧.ગજ (હાથી), ૨. વૃષભ (બળદ), ૩. કેસરી સિંહ, ૪. શ્રીદેવી-લક્ષ્મી (અભિષેકયુકત),૫. પુષ્પની માળા (એક જ, બે નહીં), ૬. ચન્દ્ર, ૭. સૂર્ય, ૮. ઘ્વજ (સિંહના ચિત્રથી યુકત), ૯. કુંભ (પૂર્ણ), ૧૦. પદ્દમસરોવર, ૧૧. સમુદ્ર, ૧૨. વિમાન (કે ભવન), ૧૩. રત્નનો

ઢગલો અને ૧૪. અગ્નિ (પ્રજવલિત છતાં નિર્ધૂમ).

અહીં ચિત્રમાં અત્યંત આકર્ષક રીતે ચીતરેલાં અતિભવ્ય ચૌદ સ્વપ્નોને તીર્થંકર પુત્રને જન્મ આપનારી દરેક માતા જુએ છે. એનાં વિવિધ ફળો બતાવ્યાં છે.

એક ખુલાસો – ચૌદ સ્વપ્નો પૈકી પહેલાં સ્વપ્ન માટે વિકલ્પો છે. પહેલા ભગવાનની માતા પહેલાં સ્વપ્નમાં વૃષભ, છેલ્લા ભગવાનની માતા સિંહ અને બાવીશ ભગવંતોની માતા હાથીને જુએ છે. આ વાત સહુ ધ્યાનમાં રાખે.

ચિત્રમાં વૈકલ્પિક ગજ, સિંહ, વૃષભ આ ત્રણને જાણીને મેં વચ્ચોવચ્ચ બતાવ્યાં છે જેથી બરાબર ઘ્યાન જાય અને જ્ઞાન થાય. \* નીચે સૂતેલા ત્રિશલાદેવીનું રેખાંકન અત્યંત ચિત્તાકર્ષક અને કલાત્મક છે.



### ९. श्री तीर्थंकर देव की माता द्वारा देखे गये चौदह महास्वप्न



मानवका मन दो प्रकारका है— १. स्थूल और २. सूक्ष्म। रात्रिमें निदावस्थामें स्थूल मन सुषुप्त होता है और सूक्ष्म मन जागृत होता है तभी स्वप्न आते हैं। भावि संतान कैसी होगी? इस बात की सूचना देनेवाले स्वप्न शास्त्रमें चौदह स्वप्नोंको सर्वश्रेष्ठ बताये हैं। अनुक्रमसे उनके नाम इस प्रकार है— '

9. गज (हाथी) २. वृषभ (बैल) ३. केसरीसिंह ४. श्रीदेवी (अभिषेक युत लक्ष्मी) ५. पुष्पमाला (एक ही—दो नहीं) ६. चन्द्र ७. सूर्य ८. ध्वज (सिंहके चित्रसे युत) ९. पूर्ण कुम्भ १०. पद्म सरोवर ११. क्षीर समुद्र १२. विमान (अथवा भवन)

१३. रत्नराशि १४. अग्नि (प्रज्वलित पर निर्धूम)।

प्रस्तुत चित्रमें अत्यन्त आकर्षक रूपसे चित्रित अतिभव्य चौदह स्वप्नोंको तीर्थंकर-पुत्रको जन्म देनेवाली हर माता देखती है। इनके विविध फल बताये हैं।

एक स्पष्टीकरण—चौदह खर्जोमें से प्रथम खप्न के लिए विकल्प है। प्रथम तीर्थंकर की माता पहले खप्नमें वृषभ, अंतिम तीर्थंकर की माता सिंह और शेष बाईस तीर्थंकरोंकी माता हाथी देखती है। चित्रमें हाथी, सिंह और वृषभ इन तीर्नोको वैकल्पिक होनेसे सोच समझकर मध्यमें बताया है। ताकि यह बात आसानी से व जल्दीसे जानकारीमें आ सके।

\* नीचे शयन कर रहीं त्रिशला का रेखांकन चित्ताकर्षक व अत्यन्त कलात्मक बना है।



#### 9. FOURTEEN GREAT DREAMS OF THE MOTHER OF A TĪRTHAMKARA



A man has a material and a subtle mind. At night the material mind sleeps and the subtle is active. Hence one gets dreams. According to the scripture of dreams the following fourteen dreams are the best to forecast the future child in the womb.

Their names in order are as under-(1) an elephant (2) a bull (3) a lion (4) Laksami the goddess of wealth (5) a garland of flowers (6) the moon (7) the sun (8) a flag with diagram of a lion (9) a water-

pitcher (10) a lotus-lake (11) a sea (12) god's heavenly abode (13) a heap of jewels (14) a smokeless fire.

Every mother who gives a birth to a TIrthamkara dreams these fourteen attractive illustrated dreams as shown in the picture. Their various effects are also described in the scriptures.

An explanation— Everyone must remember that there is an option for the first dream. The mother of the first Tirthamkara dreamt of a bull, the mother of the last one dreamt of a lion and the mothers of the remaining twenty two dreamt of an elephant. The option in an elephant, a lion and a bull is purposely indicated by drawing them at centre. So that every one can understand it easily. These will draw the attention of all and enlighten them.

The downward sketch of sleeping mother Trisala is highly attractive and artistic.





મહાસ્વપ્નો જોએલાં તીર્થંકરનાં ત્રિશલાએ જન્મ સૂચક 98 ૯ ઃ તીર્થંકર આપનાર देखे तीर्थंकरके जन्मसूचक 98 हुए ९ : तीर्थंकर त्रिशला द्वारा

## ૧૦. ૫૬ દિક્કુમારિકાઓનો ઉત્સવ : [૨] જન્મકલ્યાણક [પ્રસંગ-૧]



વિં સંં પૂર્વે ૫૪૩ અને ઈ સ૦ પૂર્વે ૫૯૯ વર્ષની ચૈત્ર સુદિ તેરશની મધ્યરાત્રિએ, બ્રાહ્મણી દેવાનંદા તથા ક્ષત્રિયાણી ત્રિશલા, આ બન્ને માતાઓની કુક્ષિમાં થઈને (૮૨+૧૯૫ા) નવ મહિના અને સાડાસાત દિવસ વીત્યા બાદ વિશ્વવંદે અને વિશ્વોદ્ધારક ભગવાનનો માનવદેં જન્મ થયો. માતા-પિતાને અત્યન્ત આનંદ થયો. પરમાત્માના જન્મથી દ્શ્ય-અદ્શ્ય વિશ્વમાં (સ્વર્ગ, મત્યં અને પાતાળમાં) સર્વત્ર લોકોત્તર દિવ્ય પ્રકાશ પથરાઈ ગયો. મહાવિબૃતિના જન્મથી સર્વ જીવોમાં આનંદ આનંદ ફેલાઈ ગયો. શાશ્વત નિયમ મુજબ જન્મના પુષ્યપ્રભાવે

પ્રસૂતિકાર્યની અધિકારિણી પર દિક્કુમારિકા દેવીઓનાં સિંહાસનો ચલિત થતાં, વિશિષ્ટ (અવધિ) ગ્રાનથી ભગવંતના જન્મપ્રસંગને જાણી પોતાનું ભક્તિ-કર્તવ્ય અદા કરવા તે દેવીઓ જન્મની રાતે જ દૈવિક શક્તિથી જોતજોતામાં જન્મસ્થાને આવે છે, અને ભગવાન તથા તેમની માતાને નમસ્કાર કરી, કદલીગૃહો રચીને અંનેની સ્નાન, વિલેપન, વસ્તાલંકાર પહેરાવવા વગેરે દ્વારા ભક્તિ કરી ભગવાનના ગુણુગાન કરીને શીધ વિદાય લે છે.



## १०. जन्मकल्याणक का उत्सव (२) दिक्कुमारिकोत्सव [प्रसंग पहला]



वि० सं० पूर्व ५४२ तथा ई. सन् पूर्व ५९९ वर्ष की चैत्र शुक्ला त्रयोदशी की मध्यरात्रि में, ब्राह्मणी देवानन्दा तथा क्षत्रियाणी विश्वाल, इन दोनों के गर्भाशय में नौ मास तथा साढ़े सात दिन बीत जाने के बाद, विश्ववन्य और विश्वोद्धारक भगवान् का मानव देह में जन्म हुआ। परमात्मा के जन्म से दृश्य-अदृश्य विश्व में सर्वत्र लोकोत्तर दिव्य प्रकाश फैल गया। माता-पिता को अपार आनन्द हुआ। और महान् विभूति के जन्म से सभी जीवों में आनंद ही आनंद व्याप्त हो गया। शाश्वतिनयमानुसार जन्म के पुण्य-प्रभाव से प्रसृति-कार्य की अधिकारिणी ५६ दिक्कुमारिका देवियों के सिंहासन डोलने पर विशिष्ट ज्ञान से भगवान् के

जन्मप्रसंग को जानकर अपना कर्तव्य पालन करने के लिये वे देवियाँ जन्म की रात्रि में ही दैवी शक्ति से शीघ्र ही जन्मस्थान पर आती हैं और भगवान् तथा उनकी माता को नमस्कार करके भव्य कदलीगृहों में दोनों की स्नान, बिलेपन, बस्नालङ्कार-धारण आदि से भक्ति करके भगवान् के गुणगानादि कर शीघ्र बिदा होती हैं।



#### 10. JANMAKALYĀŅĀKA: CELEBRATION OF THE BLISSFUL BIRTH [Incident-1]



Five hundred and forty-three years before Vikrama Era(in 599 B.C.) Bhagavan Mahāvīra, the twenty-fourth and the last Tīrthamkara was born at midnight on the thirteenth day of the bright half of the month Caitra. He was in the womb of Devānandā for 82 days and in the womb of Trisalā for a period of 195 days and a half (in all nine months and seven and a half days). The birth of this great saviour spread

divine light in the whole universe. All beings were steeped in divine bliss. In accordance with the established convention, the thrones of the fifty-six goddesses presiding over all the directions, started receiving tremors and realising that it was the signal of the great event of the birth of the saviour, they all flew towards Bhagavān Mahāvīra and his blessed mother. They bowed down to them, bathed them, applied scented pastes, dressed and decked them artistically. With their mission fulfilled, they returned to their respective abodes.





૧૦: નવજાત પુત્રના સાથે સૂતેલાં ત્રિશલામાતા સમક્ષ પક દિફ કુમારિકાઓ દ્વારા કદલીગૃહોમાં વિવિધ જન્મકૃત્યોનું વિધાન

१० : नवजात पुत्र के साथ शरयाधिरूट त्रिशला के समक्ष-कदलीगृहों में ५६ दिक्कुमारियों द्वारा विविध जन्मकृत्यों का विधान

10 : Janmakalyanaka : Celebration of the blissful birth by fifty-six Dik-Kumaris [Incident-1]

# ૧૧. ઇન્દ્રનું મેરૂપર્વત પ્રતિ ગમન : જન્મકલ્યાણક પ્રસંગ-ર]



જન્મસમયે અસંખ્ય યોજન દૂર આકાશ અને પાતાલવર્તી દેવલોકના તમામ ઇન્દ્રોનાં સિંહાસનો ચલિત થયાં. જન્મ-કાર્યમાં જેની શાશ્વતી અને પ્રધાન જવાબદારી છે એવા પહેલા સૌધર્મ દેવલોકના 'શક' ઇન્દ્ર અવધિજ્ઞાનથી ભગવાનના જન્મને જાણી તરત જ, ત્યાંથી જ, પ્રભુ સન્મુખ ચાલીને દર્શન-વંદન-સ્તુતિ કરે છે. પછી તીર્થંકરોના જન્માભિષેકનો પવિત્ર ઉત્સવ પૃથ્વી ઉપર રહેલા મેરુ પર્વત પર જઈ ને પોતાને ઊજવવાનો હોઈ, સૌધર્મ દેવલોકના અન્ય દેવદેવીઓને પોતાની સાથે ઉત્સવમાં પધારવા સુઘોષા ઘંટા વગડાવીને દેવદ્વારા આમંત્રણ પાઠવે છે. અસંખ્ય

દેવો અને ત્રેસઠે ઇંદ્રો સ્વસ્થાનથી ખારોખાર મેરુ પર્વત ઉપર જાય છે, જ્યારે શકેન્દ્ર જન્મની રાત્રે જ સીધા પૃથ્વી પર આવી, ત્રિશલાના શયનગૃહમાં જઈ, માતા સહિત ભગવાનને નમસ્કાર કરી, આગ્ઞા માગી, દૈવિક શક્તિથી અવસ્વાપિનીનિદ્રા દ્વારામાતાને નિદ્રાધીન કરી, ભક્તિનો સંપૂર્ણ લાભ સ્વયં લેવા તરત જ વૈકિયલબ્ધિ-શક્તિથી પોતાનાં જ પાંચ રૂપ બનાવી, એક રૂપથી એઓ ભગવંતને બે હાથમાં લે છે, બીજાં રૂપોથી છત્ર-ચામરાદિક ધારણ કરીને જંખદ્ભી પના કેન્દ્રમાં આવેલા, નંદનવન અને જિનમંદિરોથી શોભતા મેરુપર્વત પર લઈ જાય છે.



# ११. जन्मकल्याणक का उत्सव इन्द्र का मेरूपर्वत प्रति गमन [प्रसंग दसरा]



जन्म के समय असंख्य योजन दूर आकाश-पातालमें स्थित देवलोकों के समस्त इन्द्रों के सिंहासन विचलित होने से जन्मकार्य में जिसका शाश्वत और प्रधान उत्तरदायिल हैं, ऐसे सौधर्म देवलोक के 'शक्त' इन्द्र अवधिज्ञानं द्वारा भगवान् के जन्म को जानकर सत्वर वहीं रहते हुए दर्शन-वन्दन और स्तुति करते हैं, तत् पश्चात् तीर्यङ्करों के जन्मामिषेक का उत्सव मेरु पर्वत पर जाकर स्वयं के द्वारा आयोजित करने की दृष्टि से देवलोक के अन्य देव-देवियों को अपने साथ उत्सव में प्रधारने का आमन्त्रण देते हैं; आमन्त्रण का भाव से स्वीकार कर असंख्य देव-देवियाँ भी तथा तिरसठ इन्द्र मेरु पर्वत पर पहुँचते हैं; जब कि शक्तेन्द्र जन्म की रात्रि में ही

सीधे पृथ्वी पर आकर, त्रिशला के शयनागार में जाकर, माता सिंहत भगवान् को नमस्कार करते हैं और अवस्वापिनी नामक दैविक शक्ति से उन्हें निदाधीन करके आज्ञानुसार भक्ति का पूरा लाभ लेने के लिये शीव्र अपने ही शरीर के वैक्रियलिध-शक्ति से पाँच रूप बनाकर एक रूप से दोनों हाथ में भगवान् को लेकर, अन्य रूपों से छत्र-चामरादिक धारण करके जम्मूढीप के केन्द्र में विराजमान नन्दनवन तथा जिनमन्दिरों से सुशोभित मेरुपर्वत पर ले जाते हैं।



# 11. JANMAKALYĀŊAKA : CELEBRATION OF THE BLISSFUL BIRTH [Incident-2]



The birth of a Tirthamkara is an epoch-making event. The thrones of all the lords of heavens (Indras) started shaking with a mild tremor. Sakrendra, the chief among the Indras, visualised by means of the Avadhi knowledge that Bhagavan Mahavira was born and he paid respectful homage there and then to him. It is one of the sacred missions of Sakrendra that he should perform all the rites such as annointing, bathing etc. of the

new-born child destined to be a Tirthamkara. He then sends for all the other gods and goddesses and flies down to the bed-chamber of Trisalā immediately, bows down to the Bhagavān and his mother and induces her to sleep. Thereafter, he assumes five forms by divine power, takes hold of the Bhagavān by one while with his other forms he holds an umbrella, chowries, etc. over the head of the Bhagavān and takes him to Nandanavana, the Temples situated on Mount Meru, in the centre of Jambu dvīpa, which has a number of temples dedicated to the Jinas.





૧૧: ભક્તિના પરમ અભિલાધથી પોતાનાં પાંચ રૂપો બનાવી, કરકમલમાં ભગવાનને લઈને સૌંધર્મેન્દ્રનું મેરુપર્વત તરફ પ્રયાણ १९: परमभक्तिवशात् अपना पंचरूप बनाकर, करकमल में भगवान् को लेकर सौधर्मेन्द्र का मेरुपर्वत प्रति प्रयाण

Jain Education Internation: Janmakalyanaka : Birth celebration of Folindranal carrying Jee Bhagavan to Mount Meru [Incident-2] www.jainelibrary.org

## ૧૨. મેરૂ પર્વત ઉપર દેવોનો અભિષેક : જન્મકલ્યાણક ઉત્સવ [પ્રસંગ-૩]



શકેન્દ્ર મેરુ પર્વત ઉપર ભગવાનને લાવીને, એ પોતે તે પર્વતના શિખર ઉપર આવેલી એક સુંદર શિલા ઉપર બેસીને, ભગવાનને પોતાના ખોળામાં રાખે છે. એ વખતે ત્રિલોકનાથ પરમાત્માની ભક્તિ કરી આત્મકલ્યાણ કરવાને ઉત્સુક બાકીના ૧૩ ઇન્દ્રો અને અસંખ્ય દેવ-દેવીઓ ભેગાં થયેલાં છે. શકેન્દ્રે અભિષેક માટે પવિત્ર પર્વતો-તીર્થસ્થળોની માટી, તથા પવિત્ર નદી-સમુદ્રનાં સુગંધી ઔષધિઓથી મિશ્રિત જલથી ભરેલા સોના, રૂપા અને રતના હજારો મહાકાય કલશો તૈયાર કરાવ્યા. પછી ઇન્દ્રનો આદેશ થતાં ઇદ્રાદિક દેવ-દેવીઓ અપૂર્વ ઉત્સાહ અને

આનંદપૂર્વક તે કલશો હાથમાં લઈને ભગવાનનો સ્નાનાભિષેક કરે છે. અંતે શક્રેન્દ્ર અભિષેક કરે છે. પછી ભગવંતની પવિત્ર કાયાને ચંદનાદિ સુગંધી દ્રવ્યથી વિલેષન કરી, આરતી-દીવો ઉતારી અષ્ટમંગલ (તેના આકારો)નું આલેખન કરે છે. બીજા દેવ-દેવીઓ ભગવંતની સ્તુતિ અને ગીત-નૃત્યો દ્વારા આનંદ વ્યક્ત કરે છે. ત્યાર બાદ સવાર પડે એ પહેલાં જ શક્રેન્દ્ર ભગવાનને ત્રિશલાના શયનાગારમાં લાવી બાજુમાં સ્થાપિત કરે છે. અન્ય દેવગણુ સ્વસ્થાને પહોંચી જાય છે. આ મહોત્સવ તે જ રાત્રિમાં ઊજવાઈ જાય છે. ત્યારપછી માતા-પિતા દળદળાભર્યો જન્મોત્સવ ઊજવે છે, અને પછી કુડુમ્બીઓ ભેગા થઈ બાળકનું 'વર્ધમાન ' એવું ગુણનિષ્પન્ન નામ સ્થાપિત કરે છે.



# १२. मेरू पर्वत पर जन्मकल्याणक का उत्सव स्नात्राभिषेकोत्सव [प्रसंग तीसरा]



शकेन्द्र मेह पूर्वत पर भगवान् को लाकर स्वयं पूर्वत के शिखर पर स्थित एक सुन्दर शिला पर बैठकर भगवान् को अपनी गोद में रखते हैं। उस समय परमात्मा की भक्तिपूर्वक आत्मकल्याण के इच्छुक शेष ६२ इन्द्र तथा असंख्य देव-देवियाँ एकत्र हुए हैं। इन्द्र अभिषेक के लिए पृथित पूर्वतों-तीर्थस्थलों की मृतिका तथा नदी-समुद्रों के सुगन्धित औपिधियों से मिश्रित जल के सुवर्ण, चाँदी और रत्नों के हजारों महाकाय कलश तैयार कराने के पश्चात् इन्द्र का आदेश मिलने पर इन्द्रादिक देव-देवियाँ अपूर्व उत्साह और आनन्द के साथ कलशों को हाथ में लेकर, भगवान् का स्नानाभिषेक करते हैं। अन्त में शकेन्द्र स्वयं अभिषेक

करता है। तदनन्तर भगवान् के पवित्र देह को चन्दनादि सुगन्धित इन्य से बिलेपन कर, आरती-दीपक उतारकर अष्टमङ्गलों (उसकी आकृतियों) का आलेखन करते हैं। अन्य देव तथा देवियाँ भगवान् की स्तुति और गीत-नृत्यों के द्वारा आनन्द व्यक्त करती हैं। फिर प्रातःकाल से पूर्व ही भगवान् को त्रिशला के शयनागार में लाकर पास में सुला देते हैं और देवगण अपने स्थान पर चले जाते हैं। यह जन्ममहोत्सव उसी रात्रि में ही मना लिया जाता है। इसके अनन्तर माता-पिता भव्य जन्मोत्सव आयोजित करते हैं, बाद में सब कुटुम्ब एकत्र होकर वालक का 'वर्धमान' ऐसा गुणनिष्पन्न नाम स्थापित करते हैं।



### 12. JANMAKALYĀŅAKA: CELEBRATION OF THE BLISSFUL BIRTH (Incident-3)



Sakrendra, the chief of all Indras, carries Bhagavan Mahavira to Mount Meru and placing him on his lap, he makes arrangements for the anointment and the bathing ceremony. Numerous gods and goddesses including the sixtythree Indras have also assembled there to participate in the auspicious ceremony. They bathe him with water brought from various holy places and oceans and mixed with perfumes and the holy

earth of sacred places. The water is poured from gold and silver pitchers studded with jewels. Then follows the application of various perfumes and sandal paste, waving of lamps (Ārati) and drawing of the eight auspicious symbols. All gods and goddesses celebrate the occasion by singing eulogistic songs and by dancing with joy. The child is later placed beside Triśalā in her bed-chamber. The parents and relatives, etc. celebrate his birth with royal pomp and glory and name the child, thereafter, as Vardhamāna.



૧૨: મેરુપર્વત ઉપર સૌધર્મેન્દ્ર તથા અન્ય દેવ-દેવીઓ દ્વારા ધામધૂમથી ઊજવાઈ રહેલો ગીતનૃત્યસહ જન્માભિષેકમહોત્સવ

१२: मेरुपर्वत पर सीधर्मेन्द्र और अन्य देव-देवियों द्वारा धूमधाम से मनाया गया गीतनृत्यादिसह भगवान् का जन्माभिषेकमहोत्सव

12: Janmakalyanaka: Birth celebration—Ceremonial bath by gods and goddesses (Incident-3)

### ૧૩. પોતાના ઇશ્વરી બાલ-સંતાન જોડે વહાલ કરતાં માતાપિતા



આ ચિત્ર પોતાના તીર્થંકરપુત્ર વર્ધમાન (મહાવીર)ને વહાલ કરી રહેલા પિતા સિદ્ધાર્થ અને માતા ત્રિશલાનું છે. વિશ્વનાં પ્રાણીમાત્રનું આત્મકલ્યાણ કરવાની શકિત-સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરવા માટે પૂર્વ જન્મોથી જ મહાન સાઘના, આરાઘના કરનારા કરુણાવતાર એવા બાલ ભગવાન મહાવીર કોને વહાલા ન લાગે? દેવો અને ઈન્દ્રોથી સ્તવાયેલા-પૂજાએલા પાપા પગલી કરતા ઈશ્વરીય સંતાનને જોઈને કયા માતાપિતાનાં મન હેલે ન ચઢે? ભવિષ્યમાં એકના મટી સહુના થનારાં, કાલી કાલી ભાષા બોલતાં એ સુકોમળ બાળક જોડે પ્રેમ-વહાલ કરવાનું મન કોને ન થાય?.... સહુને થાય. તો પછી સાચા માતાપિતાનું મન પોતાના આ બાલ

રાજાને જોઈને કેટકેટલું ભર્યુંભર્યું હરખઘેલું રહેતું હશે !તેમની આંખો કેવી તૃપ્ત થતી હશે !

બાલ ઈસુ અને માતા મેરીના અનેક ચિત્રો જેયાં પછી મારા ભગવાનનાં એવાં ચિત્રો પ્રકાશિત કરાવવાની વરસોથી મારી ભાવના હતી. આપણે ત્યાં આવું ચિતરાવવાની પ્રથા નથી <mark>એટલે ચાલુ ચીલો</mark> ચાતરીને કંઈક નવીનતા કરવી અને સમાજને કંઈક નવું દર્શન કરાવવું એ સ્વભાવમાં હોવાથી આવું ચિત્ર તૈયાર કરાવ્યું છે. જૈન ચિત્રકલાના ઈતિહાસમાં પહેલી જ વાર આવું ચિત્ર પ્રગટ થાય છે, શ્રદ્ધા છે કે જનતા જરૂર આવકારશે.

# १३. अपनी ईश्वरी बाल संतानको प्यार करते हुए मातापिता





प्रस्तुत चित्र अपने तीर्थंकर पुत्र वर्धमान-महावीर को प्रेम करते माता त्रिशला और पिता सिद्धार्थका है। विश्व के प्राणीमात्र का आत्मकल्याण करनेकी शक्ति-सिद्धि प्राप्त करने के लिए पूर्वजन्मों से ही महान् साधना, आराधना करनेवाले करुणावतार बाल भगवान महावीर किसे प्रिय नहीं लगते? देवों तथा इन्द्रों द्वारा पूजित, मनभावन वाणी बोलते अपने सुन्दर, तेजस्वी बाल्पुत्र के निर्मल स्वरुपको देखकर किस माता-पिता के हृदय में आनन्द की उच्छल ऊर्मियाँ नृत्य न करने लगे? भविष्यमें एकके मिटकर सबके बननेवाले इस कोमल बालक को देखकर किसके हृदयमें प्रेम व वात्सल्य की बीना न बज उठे?

फिर उनके अपने मातापिता का मन इन बालराजा को देखकर कितना भरा भरा, हर्षयुत रहता होगा! उनकी आँखें कितनी तृप्त हो जाती होंगी! बालक ईसु और माता मेरी के अनेक चित्र देखने के बाद वर्षोंसे मेरी भावना थी कि भगवान महावीरके भी ऐसे चित्र प्रकाशित किये जाय। अपने यहाँ ऐसे चित्र बनानेकी प्रथा नहीं है। इसलिए कुछ नयेपन का बोध समाजको करानेका स्वभाव होनेसे लीक से हटकर यह चित्र तैयार कराया है। जैन चित्रकला के इतिहास में पहली ही बार ऐसा चित्र प्रकट हो रहा है। श्रद्धा है कि यह जनता द्धारा आदरास्पद बनेगा।



# 13. THE PARENTS OF A WOULD BE TĪRTHAMKARA FONDLING AND LOVING THEIR DIVINE CHILD



The picture depicts the father Siddhārtha and the mother Trisalā loving and fondling their Tirthamkara child Vardhamāna (Mahāvīra). Who will not like the child Bhagavān Mahāvīra the universal saviour, the incarnation of compassion? He acquired this siddhi by great spiritual apprenticeship and devotional prayers in his previous births. Which parents will not be joyful to see their divine child praised and worshipped by gods and Indra? Every one will like him. We have no

tradition to draw the pictures of meeting child, Vardhamāna with the mother Trišālā. So I could not find the pictures of household life of Bhagavān Mahāvīra. Hence I got this picture drawn. In the history of painting of Jaina Tīrthamkaras this type of picture is presented for the first time. I hope people will appreciate it.



१ 3: विश्वनां मनुष्यो अने मनुष्येतर सर्व प्राष्ट्रीओनां आत्मक्रस्याण भाटे ४०-मेखा जाण भगवान वर्धमान कोऽ वढाब करता मातापिता १३: विश्वके मनुष्य और मनुष्येतर सभी प्राणियों के आत्मकल्याणके लिए जनमें हुए बालभगवान वर्धमान को प्यार करते मातापिता 13: The parents fondling infant Bhagavan Varidanta photos for prosperity of all the worldly beings

## ૧૪. ભગવાન વર્ધમાન કુમારની નિર્ભયતાની દેવપરીક્ષા [આમલકી ક્રીડા]



આ વિશ્વ પરસ્પરવિરોધી દ્વંદ્રભાવોથી ભરેલું છે. એક બાજુ કોઈનાં શૌર્ય અને પરાક્રમની ગાયાઓ ગવાતી હોય છે, જ્યારે બીજી બાજુ તેની અસ્યાના આલાપો ગવાતા હોય છે; પણ તેથી તેજસ્વીના તેજને કશી આંચ આવતી નથી. બાળ ભગવંત માટે પણ એવું જ બન્યું. કુમાર વર્ધમાન આંકેક વર્ષના થયા ત્યારે તેઓશ્રીના બાલમિત્રોએ આગ્રહ કર્યો કે 'વર્ધમાનજ! ચાલો ચાલો, આપણે નગર બહાર રમવા જઈએ 'એટલે મિત્રો સાથે એઓ નગર બહાર જઈને 'આમલકી' નામની રમત રમવા લાગ્યા. એ જ વખતે દેવસભામાં શક્ક્ઇન્દ્રે વર્ધમાનકુમારના અંજેડ

બળ, ઘૈર્ય, સાહસ અને નિર્ભયતાની પ્રશંસા કરતાં કહ્યું કે 'બાળક છતાં અબાલપરાક્રમી વર્ષમાનજીને શક્તિશાલી દેવો પણ ડરાવી શકે તેમ નથી.' એ સાંભળીને સભામાંથી એક ઇર્ષાળુ દેવે પડકાર ફેંક્ચો : 'એક માનવી અને તે પણ અન્નજલનો ભોગી અને પાછો બાળક, એનામાં આવી નિર્ભયતા હોય, એ મનાય જ કેમ ? એમ બોલીને વર્ષમાનને ડરાવવા, અને પોતાના નેતા ઇન્દ્રનું વચન મિથ્યા કરવા તે ઝટપટ ધરતી ઉપર રમતના સ્થળે આવી કુંફાડા મારતા ભયંકર સર્પનું રૂપ લઈને વૃક્ષનાં થડ કરતો વીંટળાઈ ગયો. એ જેતાં બાળકોએ નાસભાગ કરવા માંડી, પણ વર્ષમાને તો જરાપણ ન ડરતાં હિંમતથી ઊભા રહીને એ સર્પને હાથથી પકડીને દ્રર ફગાવી દીધો.



### १४. भगवान वर्धमान की निर्भयता की देव परीक्षा [आमलकी ऋीडा]



विश्व परस्पर-विरोधी भावों से भरा हुआ है। एक ओर किसीके शौर्य की गायाएँ गाई जाती हैं, तो दूसरी ओर उसकी अस्या के आलाप होते हैं; किन्तु इससे तेजस्वी के तेज को कोई आँच नहीं आता। बालक भगवान् के सम्बन्ध में भी ऐसा ही हुआ। कुमार वर्धमान प्रायः आठ वर्ष के हुए तब, उनके बालमित्रों ने आग्रह किया कि 'वर्धमानजी! चलिये, हम नगर के बाहर खेलने चलते हैं।' इसलिये वे मित्रों के साथ नगर से बाहर जाकर 'आमलकी' नामक खेल खेलने लगे। उसी समय देवसभा में शक्तेन्द्र ने स्बयं वर्धमानकुमार के बल, धैर्य, साहस और निर्भयता की प्रशंसा करते हुए कहा कि – 'बालक होते हुए भी अबाल-

पराक्रमी वर्धमान को कोई शक्तिशाली देव नहीं डरा सकता है।' यह सुनकर उसी समय सभा में स्थित एक ईर्ष्याल देव ने ललकारते हुए कहा: एक तो मानव, फिर अन्नजल का भोगी, और बालक, उसमें ऐसी निर्भयता हो यह कैसे माना जा सकता है? देवेन्द्र का वचन मिथ्या करने के लिए और भगवान् को डराने के लिये, वह तत्काल धरती पर खेल के स्थान पर आकर फुंकार मारते हुए भयंकर सर्प का रूप लेकर बृक्ष से लिपट गया। उसे देखकर सब बालक भागदीड़ करने लगे, किन्तु भगवान् तनिक भी नहीं डरे, नहीं हठे, और साहसपूर्वक उस सर्प को हाथ से खींचकर दूर फेंक दिया।

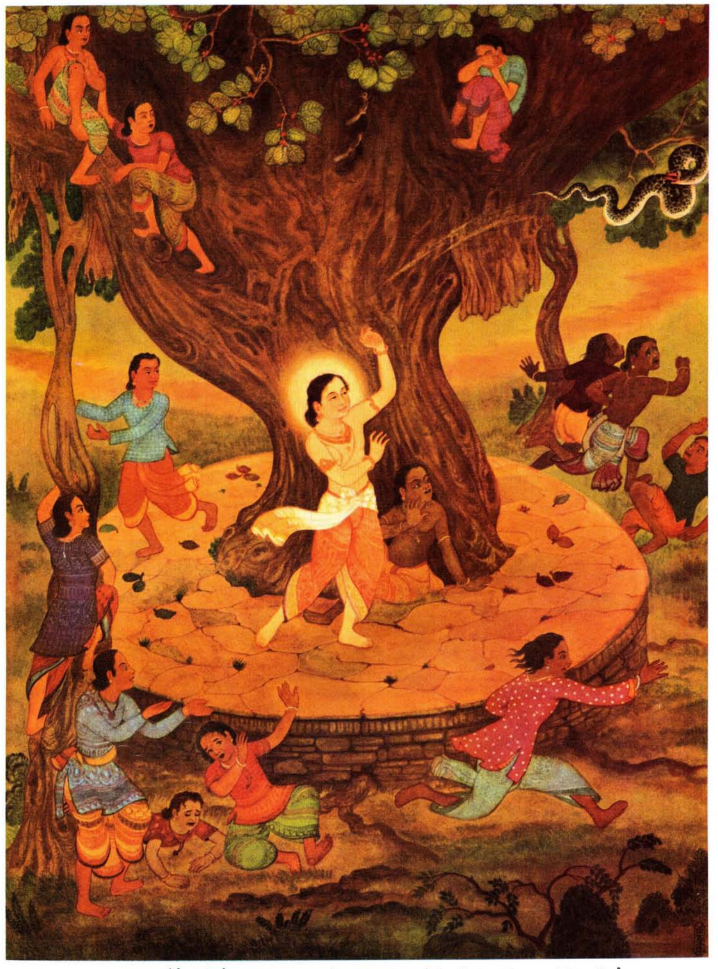


### 14. PRINCE VARDHAMĀNA'S COURAGE TESTED BY A GOD



The world is full of contradictions. While there are people who sing praises and appreciate the valour of a person, there are others who are jealous of him. Bhagavān Mahāvīra was also subjected to this experience. Once prince Vardhamāna was playing with his mates on the outskirts of the city. At that very moment, Sakrendra started paying glowing tributes to the courage, valour, bravery and fearlessness of prince

Vardhamāna, a young boy of eight. A jealous god challenged the statement on the ground that fear is an instinct inherent amongst all mortals and especially in children. In order to frighten the child, he assumed the form of a formidable and frightening cobra and encircled the tree on which the children were playing. Naturally all the boys were frightened and ran away for their life, but Mahāvīra stood there like a rock. Without batting an eyelid and being completely undaunted, he caught hold of the cobra bravely with his hands and flung it away.



૧૪: ભાલ ભગવાનના ધેર્ય અને નિર્ભયતાની પરીક્ષા કરવા માટે આવેલા નાગરૂપધારી દેવતાને શીધતાથી દૂર કગાવી દેતા શ્રીવર્ધમાન ૧૪: बाल भगवान के धेर्य और निर्भयता की परीक्षा के लिये आए हुए नागरूपधारी देवता का भगवान वर्धमान द्वारा दूर प्रक्षेप

Jain Education Indee Prince Vardhamāna's courage tested by For Personal Prince Prince Vardhamāna's courage tested by For Jeanous and Indee Only Prince Vardhamāna's courage tested by For Jeanous Bod Who assumes the form of a cobrawww.jainelibrary.org

## ૧૫. વીરતાની પુનઃ દેવપરીક્ષા, દૈત્યદમન અને 'મહાવીર' નામ સ્થાપન



પ્રથમ પરીક્ષામાં દેવ નિષ્ફળ ગયો, એટલે તેલે બીએ દાવ અજમાવ્યો. તે અન્ય બાળકના જેવું રૂપ લઇ દોડી આવીને બાળકોમાં ઘૂસી ગયો. પછી નવી રમત રમવાનું નક્કી કર્યું, પણ બનાવડી બાળકે કહ્યું કે "કંઈક શસ્ત રાખો તો રમતમાં એશ આવે." આથી 'હારેલો વિજેતાને ખભે બેસાડી ફેરવે' એવી શસ્ત નક્કી કરાઈ. પેલો બાળક બની ગએલો દેવ જાણીને જ હારી ગયો, એટલે વિજેતા વર્ધમાનને કહે 'લો ચાલો, બેસી જાવ મારા ખભે.' વર્ધમાનકુમાર ખભે બેઠા. પરીક્ષાની તક ઊભી થઈ ગઈ. દેવે કાયાની માયા વધારતાં વિકરાળ-ભયંકર રાક્ષસનું રૂપ

ધારણ કર્યું. તે કૂદતો જાય અને સાથે શરીરને વધારતો જાય. જેતજેતામાં દૈવિક શક્તિથી શરીરને ડુંગર જેવડું કર્યું. એ જ પળે વર્ધમાનકુમારે અવધિજ્ઞાનથી જોયું કે આ છે શું ? ત્યારે જણાયું કે આ તો પોતાને ડરાવવા આવેલા દેવની દેવમાયા છે, એટલે જરા પણ ગભરાટ અનુભવ્યા વિના એને બોધપાઠ આપવા, વજ જેવી કહિન મુઠ્ઠી જેરથી એ દેવના ખભા પર મારી. એની વેદના તેને અસહ્ય થઈ પડી. સંશય નષ્ટ થયો. દેવેન્દ્રનાં વચનોનો યથાર્થ સાક્ષાત્કાર થતાં તેણે મૂળ સ્વરૂપ પ્રગટ કર્યું અને ભગવાનને નમી, ક્ષમા માગી એ સ્વસ્થાને ગયો. વર્ધમાન પરીક્ષામાં વિજયી બન્યા. દેવલોકમાં જયજયકાર ગવાયો, અને તે જ વખતે હજારો દેવોની સભા વચ્ચે, ભારે હર્ષનાદો સાથે ઇન્દ્રે શ્રી વર્ધમાનનું બીજું 'મહાવીર ' એવું ગુણનિષ્પન્ન નામ જાહેર કર્યું. ભગવાન આ જ નામથી વિશ્વિખ્યાત બન્યા.



## १५. वीरता की पुन: देवपरीक्षा, दैत्यदमन और 'महावीर' नामस्थापना



प्रथम परीक्षा में देव निष्फल हुआ इस लिये उसने दूसरा प्रयोग अजमाया । वह दूसरे बालकों जैसा रूप लेकर दौड़ते हुए बालकों में धुस गया। बाद में नया खेल खेलने का निर्णय लिया गया, किन्तु बनावटी बालक ने कहा कि कुछ शर्त रखें तो खेल में जोश आये। तदनुसार शर्त में 'प्राजित बालक विजेता को अपने कन्धे पर बिठा कर धुमाये' यह निश्चित किया गया। वह देवबालक जान-बूझकर ही हार गया और विजेता वर्धमान से बोला – लो चलो, बैठ जाओ मेरे कन्धे पर। वर्धमान कन्धे पर बैठे, परीक्षा का अवसर मिल गया। देव ने काया की माया बढ़ाते हुए एक विकराल राक्ष्मस का रूप धारण किया। वह कूदता

जाता था और शरीर को बढ़ाता जाता था। देखते-ही-देखते उसने दैविक-शक्ति से शरीर को पहाड़ जैसा बना लिया, उसी समय वर्धमानकुमार ने अविश्वान से देखा तो बात हुआ कि यह तो मुझे इराने के लिये आये हुए देव की माया है। इसलिये तिनक भी घबराये बिना उसे शिक्षा देने के लिये, जोर से वज़ जैसा कठिन यूँसा कन्धे पर मारा, उसकी वेदना देव सहन नहीं कर सका। संशय नष्ट हुआ। उसने अपना वास्तविक स्वरूप प्रकट किया और भगवान् को प्रणाम करके क्षमा-याचना की और अपने स्थान पर गया। वर्धमान परीक्षा में विजयी हुए। देवलोंक में जय-जयनाद हुआ, तथा उसी समय हजारों देवों की सभा के बीच इन्द्र ने श्रीवर्धमान का 'महावीर' ऐसा गुण संपन्न नाम घोषित किया। भगवान् इसी नाम से विश्वविख्यात हुए।



#### 15. BRAVERY TESTED AGAIN AND HE IS BESTOWED THE TITLE 'MAHĀVIRĀ'



The god who failed so miserably in his first attempt to frighten prince Vardhamāna, decided to test his bravery again. Assuming the form of an ordinary child, he mingled with the group of children and suggested a novel game in which the victor was to be carried over his shoulders by the vanquished child. The god lost the game to prince Vardhamāna and offered to carry him on his shoulders. But as soon as he had the prince on his

shoulders, the god started inflating his body at every jump, and ultimately he assumed a gigantic form. But prince Vardhamāna visualised by means of his Avadhi knowledge that this is the same god who had tried to frighten him before and he gave a mighty blow on his shoulder with his clenched fists. The god could not withstand the blow and having assumed his original form, he bowed down to the prince and returned back to the heaven. Sakrendra and all the other gods hailed the victory of prince Vardhamāna and exclaimed that he was 'Mahāvīra'-'The Great Hero'. Since then he is universally known by that epithet.



૧૫ : તે જ દેવે ભયંકર રાક્ષસી રૂપ દ્વારા ભગવાનના ધૈર્યના કરેલી પુનઃપરીક્ષા, તેનું સૃષ્ટિથી દમન અને દેવગણ દ્વારા 'મહાવીર' નામ ન્સ્થાપન ૧૪ : रાક્ષસીરૂપ द्वारा भगवान के धैर्य की पुनः परीक्षा, उस का मुष्टि से दमन, और देवगण द्वारा 'महावीर' नाम न्स्यापन Jain Educations the organization of Mahawana's bravery is tested again. The demonstrate of Mahawana's Mahawana's bravery is tested again.

### ૧૬. જ્ઞાનશાલામાં જ્ઞાનજ્યોતિનો અપૂર્વ પ્રકાશ



તીર્થંકર ખનનારી વ્યક્તિ ગર્ભથી જ મતિ, શ્રુત અને અવધિજ્ઞાનવાળી હોય છે, અર્થાત્ મહાન વિચારશક્તિ, શ્રેષ્ઠ શાસ્ત્રીય જ્ઞાન, અને પરોક્ષ પદાર્થોને મર્યાદિત રીતે પ્રત્યક્ષ એઈ શકે તેવું જ્ઞાન ધરાવનારી હોય છે. આથી ભગવાન અલીકિક જ્ઞાન અને વિદ્યાઓના પ્રકાષ્ટ્ર વિદ્વાન હોવા છતાં પોતાની ગંભીરતાને લીધે માતાપિતા તેમની આ જ્ઞાનશક્તિથી અજ્ઞાત જ રહ્યા. એટલે આઠ વર્ષ પૂરા થતાં માતા-પિતા પોતાના પ્રિયપુત્રને ધામધુમથી જ્ઞાનશાલામાં વિદ્યાધ્યયન કરવા માટે લઈ ગયા. બીજી બાજુ દેવોના ઇંદ્રે જ્ઞાનથી જાલ્યું કે 'અહો! આ તે કેવું! ભગવાનને વળી

ભાષાનું?' એટલે તરત જ તે વૃદ્ધ ખ્રાહ્માણું રૂપ કરી શાળામાં આવે છે અને વિદ્યાગુરુને બાજુમાં બેસવાનું જણાવીને ભગવાનને ગુરુની ગાદી ઉપર બેસાડે છે. પેલા ખ્રાહ્માણું ઇન્દ્રે બાળ ભગવાનને વ્યાકરણુશાસ્ત્રને લગતા અતિગૃઢ પ્રશ્નો અને પંડિતના મનની ગુમ શંકાઓ પૃછી. ભગવાને તરત જ તે પ્રશ્નોનું ઝડપથી સમાધાન કર્યું. કુમારનું આ જ્ઞાન જેઈ ને સમગ્ર સભા અને વિદ્યાગુરુ વગેરે અત્યંત આશ્ચર્યમાં પડી ગયા. છેવટે પેલા વૃદ્ધ ખ્રાહ્માણું પોતાનું દેવરૂપ પ્રગટ કરીને કહ્યું કે, "ભાઈ! આ તો વગર ભણ્યે જ પંડિત, મહાજ્ઞાની પ્રભુ છે, એમને ભણાવવાના ન હોય. ભવિષ્યમાં આ ધર્મતીર્થકર થઈ ને ભારતવર્ષનો ઉદ્ધાર કરશે." લોકોને થયું કે "ખરેખર! આ બાળક જ્ઞાનનો મહાસાગર અને વિદ્યાનો નિધિ છતાં કેવો ગંભીર!" આખરે એ તેજોમય જ્ઞાનજયોતિને જ્ઞાનશાલામાંથી રાજમહેલમાં પાછા લાવ્યા.



# १६. ज्ञानज्योति का ज्ञानशाला में अपूर्व प्रकाश



तीर्थक्कर बननेवाला व्यक्ति गर्म से ही मित, श्रुत और अविध ज्ञान से सम्पन्न होता है। अर्थात् महान् विचारशक्ति, श्रेष्ठ शास्त्रीय ज्ञान तथा परोक्ष पदार्थों को मर्पादित रूप से प्रत्यक्ष देख सके ऐसे ज्ञान का धारक होता है। ऐसे महाज्ञानी बालक को क्या पढ़ाना शेष रह जाता है? तथापि मोहवश माता-पिता अपने प्रिय पुत्र को पढ़ाने के लिए धूम-धाम से ज्ञानशाला में ले जाते हैं। दूसरी ओर देवों के इन्द्र ने अतीन्द्रिय अविध ज्ञान से जान लिया कि — 'अहो! यह क्या बात है? भगवान् और उनको भी पढ़ना?' अतः शीष्ठ ही वह बृद्ध ब्राह्मण का रूप धारण कर शाला में आता है और विद्यागुरु के पास में बैठने के लिये कहकर

भगवान् को गुरु के आसन पर बिठाता है। उस ब्राह्मणरूपधारी इन्द्र ने बाल भगवान् से व्याकरणशास्त्र के अत्यंत गूढ प्रश्न तथा पण्डित के मन में निहित गुप्त शङ्काएँ पूर्छी। भगवान् ने तत्काल ही उन प्रश्नों का समाधान किया। कुमार के इस ज्ञान को देखकर सारी सभा और विद्यागुरु आदि आश्चर्य में डूब गये। अन्त में उस बृद्ध ब्राह्मण ने अपना देवरूप प्रकट करते हुए कहा कि – 'भाई! ये तो बिना पढ़े ही पण्डित—महाज्ञानी प्रभु है। इन्हें पढ़ाया नहीं जाता!' लोगों को ज्ञात हुआ कि वस्तुतः यह बालक ज्ञान का महासागर तथा विद्या का निधि होते हुए भी कितना गम्भीर है! अन्त में ज्ञानुग्योति को ज्ञानुशाला से राजमहल में वापस लाये।



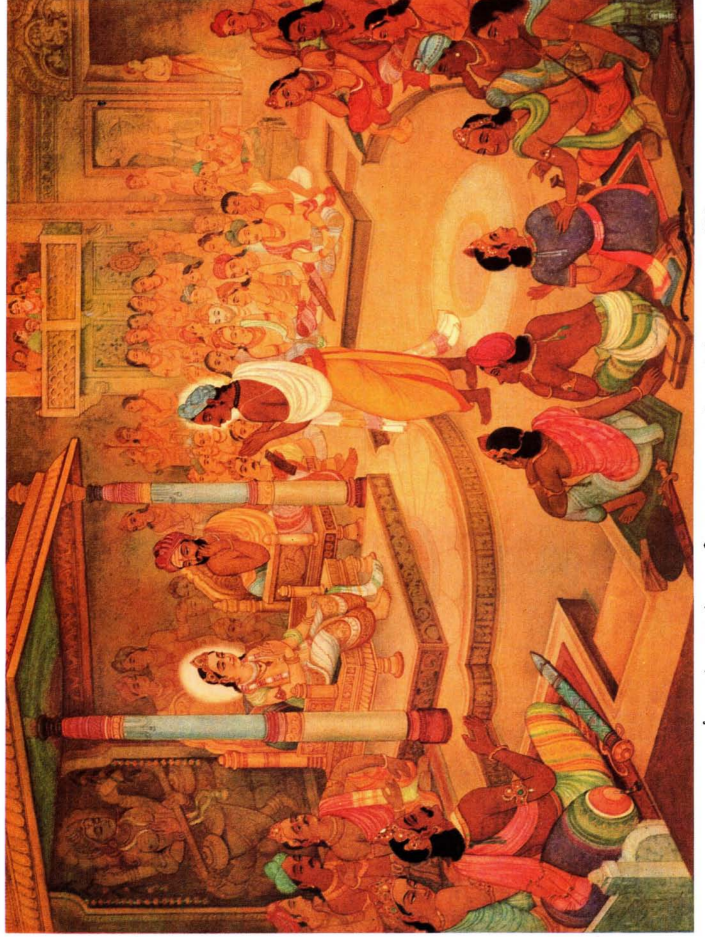
# 16. PRINCE VARDHAMĀNA SURPRISES EVERYBODY BY HIS PROFOUND ERUDITION



Tirthamkaras possess threefold knowledge, -Mati, Śruta and Avadhi, -right from their birth. But the parents, not being aware of this naturally insist on their attending a school. Prince Vardhamāna was accordingly admitted to a school. But Indra did not like the idea. He therefore, came to the school in the guise of an old Brahmin and requested the teacher to allow prince Vardhamāna to occupy the teacher's seat. Indra

then started asking the prince questions on grammar, as well as other knotty problems in philosophy and metaphysics, which would have baffled even his teacher. But prince Vardhamana gave very lucid explanations to all the queries. The entire assembly, including his teacher, were amazed at his profound erudition. Indra then revealed himself and told the teacher, "Brother, he is an embodiment of knowledge, the Omniscient Lord! It is futile, as well as superfluous, to try to teach him!" Naturally after this incident his schooling came to an end and he returned to the palace.





૧૬ : વર્ષમાતકુમારનું ગ્રાનશાલામાં આગમન, વિઘાગુરુ સમક્ષ બ્રાજ્ઞણકુપધારી ઇન્દ્રતા પ્રશ્નોદ્ધારા ભાગવાતના ગ્રાનભ્યોતિનું પ્રકાશન १६ : ज्ञानी, गंभीर वर्धमानकुमार का ज्ञानशाला में आगमन, बिद्यागुरु के समक्ष बाह्मणरूपचारी इन्द्र द्वारा भगवान् की ज्ञानज्योति का प्रकाशन 16 : Prince Vardhamana surprises everybody by his profound erudition, by replying to Indra's questions

## ૧૭. વર્ધમાન-મહાવીરનો લગ્નપ્રસંગ, પરિવાર મિલન અને મિત્રગોષ્ઠી



આ ચિત્રમાં ગૃહસ્થજીવનના પાંચ પ્રસંગો બતાવ્યા છે. પહેલું ચિત્ર રાજકુમારી યશોદા સાથેના લગ્નનું, બીજું પોતાની પુત્રીની સાથે લાડ-પ્રેમ કરતી માતા યશોદાનું, ત્રીજું ચિત્ર ભગવાનનું પોતાના પત્ની અને પુત્રી સાથેના મિલનનું, ચોથું ચિત્ર મિત્રો સાથેના વાર્તાલાપનું, વચલું વર્તુળાકાર ચિત્ર બીજાઓનું રક્ષણ કરવું એ ક્ષાત્રવંશીય પુરુષનો ધર્મ છે એનો ખ્યાલ આપવા માટે બાણધારી વર્ધમાનકુમારનું છે. તીર્થંકરો ક્ષત્રિય હોય છે. અહિં સાના ભેખધારી હોવા છતાં પ્રજાના યોગક્ષેમ માટે જરૂર પડે તો શસ્ત્રોનો ઉપયોગ કરવો પડે છે. તીર્થંકરો રાજાઓ અને ચક્રવર્તીઓ પણ હોય છે ત્યારે તેમને ભયંકર યુદ્ધો પણ કરવા પડે છે.

નોંધ- આપણે ત્યાં સેંકડો વરસથી કલ્પસૂત્ર-બારસાસૂત્રની સેંકડો હસ્તલિખિત પોથીઓમાં તેમજ મંદિરો કે અન્ય શિલ્પોમાં ભગવાનની બાલ્યાવસ્થા, તેઓશ્રીના લગ્નપ્રસંગો, મિત્રમિલન વગેરે પ્રસંગો ગમે તે કારણસર કયાંય જોવા મળતા નથી. બીજી બાજુ જીવનમાં બનેલી વાસ્તવિક ઘટનાઓની તેમજ તીર્થંકર પરમાત્મા જેવાની પત્નીનાં પાત્રની ઉપેક્ષા થાય તે વાત પણ ઉચિત ન લાગી તેથી અહીયા પહેલીજવાર બંને અવસ્થાના પ્રસંગો નમૂના પૂરતા રજૂ કર્યા છે.



## १७. वर्धमान-महावीर का लग्न प्रसंग, परिवार मिलन और मित्र गोष्ठी



इस वित्रमें गृहस्थ जीवन के पाँच प्रसंग बताये हैं। प्रथम चित्रमें राजकुमारी यशोदा के साथ विवाह प्रसंग चित्रित किया गया है। दूसरा चित्र अपनी पुत्री को प्रेम कर रही माता यशोदाका है। तीसरे चित्रमें भगवानको अपनी पत्नी व पुत्री के साथ दिखाया गया है। चौथा चित्र मित्रोंके साथ वार्त्तालाप कर रहे वर्धमानका है। मध्य के वर्तुलाकार चित्रमें धनुष-बाणका प्रयोग कर रहे वर्धमान कुमारको दिखाया गया है।

तीर्थंकर क्षत्रिय होते हैं। अहिंसा के लिए प्रतिबद्ध होने पर भी प्रजा के योगक्षेम के लिए आवश्यकता पड़ने पर शस्त्रोंका उपयोग भी उन्हें करना पड़ता है। तीर्थंकर राजा और चक्रवर्त्ती भी होते हैं। तब उन्हें भयंकर युद्ध भी लड़ने पड़ते हैं।

टिप्पणी— अपने यहाँ सैकड़ों वर्षोंसे कल्पसूत्र (बारसा सूत्र) मूलकी हजारों प्रतियोंमें, मंदिरों और अन्य शिल्पमें भगवानके गृहसंसारसे संबंधित प्रसंगोंका चित्रण आज तक नहीं हुआ है। परंतु जीवनमें घटी वास्तविक घटनाओंकी और परमात्मा जैसे सर्वोच्च व्यक्ति की पत्नी जैसे महत्त्वपूर्ण पात्र की उपेक्षा मुझे योग्य—समुचित नहीं लगनेसे पहली बार कुछ नये प्रसंगोंका चित्रण कर प्रसिद्धिमें लानेका प्रयास किया है।



# 17. THE WEDDING CEREMONY OF VARDHAMĀNA MAHĀVĪRA, HIS MEETING WITH HIS FAMILY MEMBERS AND HIS TALK WITH FRIENDS



The picture depicts five incidents from the house-hold life of Vardhamāna-Mahāvīra. The first scene shows the wedding of princess Yasodā with Mahāvīra. The second scene shows mother Yasodā loving and fondling her own daughter. The third includes the meeting of Bhagavān Mahāvīra with his wife and daughter. The fourth depicts Bhagavān Mahāvīra and his friends talking. In the centre in a circular scene Bhagavān Mahāvīra is purposely drawn as an archer.

Tirthamkaras are Ksatriyas. In spite of their being followers of non-violence, they use weapons if necessary for the welfare of the people. Tirthamkaras may be kings and even emperors. Then they have to declare deadly wars.

Note— Hundreds of years have passed but so far no one has depicted the incidents from household life of Bhagavān Mahāvīra either in thousands of manuscripts of the Kalpasūtra-Bārasā or in the sculptures or in the temples. I felt it unfair either to neglect the wife of Bhagavān Mahāvīra-Tīrthanikara or to ignore the natural incidents taking place in his life. So I decided to put before the world a few incidents from his life for the first time.



૧૭: यशोदा साथे લગ્ન, પોતાની પત્ની, પુત્રી સાથે સ્નેહ અને મિત્રો સાથે વાર્તાલાપ કરી રહેલા યુવા ભાવિ ભગવાન વર્ધમાન ૧७: यशोदाके साथ लग्न, अपने पत्नी, पुत्रीके साथ स्नेह और मित्रके साथ वार्तालाप करते हुए युवा भावि भगवान वर्धमान 17: Young Bhagavan's marriage with Yashoda, His love to wife and daughter, His discussion with friends

### ૧૮. માતા-પિતાદિ કુટુમ્બ-પરિવાર સાથે ભગવાન શ્રીવર્ધમાન



આઠ વરસથી લઈને અઠ્ઠાવીસમાં વર્ષ સુધીમાં ભગવાનનાં જીવનની મુખ્ય ઘટનાઓમાં ખાસ કરીને સમરવીર સામંતની પુત્રી યશોદા સાથે પાણિગ્રહણ, પ્રિયદર્શના નામની પુત્રીનો જન્મ તથા ભગવાનના માતાપિતાનો અનશન-પૂર્વક સ્વર્ગવાસ એટલી હુકીકતો ઉપલબ્ધ છે. પ્રસ્તુત વર્ષોની આછી ઝાંખી થાય અને વધુ પડતો શૂન્યાવકાશ જેવો વચ્ચેનો વીશ વરસનો લાંબો ગાળો ચિત્રદ્વારા પૂરક બને તે માટે કુટુંબમિલનનું સુંદર ચિત્ર અહીં રજૂ કરાયું છે. આ ચિત્રમાં વચ્ચેની પાટ ઉપર પ્રભુના પિતા રાજા સિદ્ધાર્થ અને બાજમાં સિદ્ધાર્થનાં પત્ની અને પ્રભુની માતા રાણી

ત્રિશલા એઠાં છે. ત્રિશલાના ખોળામાં ભગવાનની પુત્રી પ્રિયદર્શના છે. આપણી ડાળી બાજુની પાટ ઉપર ભગવાનના મોટાભાઈ નંદિવર્ધન અને એઠે જ આભામંડલથી યુક્ત ભગવાન શ્રી વર્ધમાન (મહાવીર) છે. તેમની આગળ પલાંઠી પાસે જ હસ્તલિખિત (તાડપત્રીય) પ્રતિ-પોથી પડી છે. આપણી જમણી બાજુની પાટ ઉપર ત્રિશલાની પછી નંદિવર્ધનના ધર્મપત્ની જયેષ્ઠા અને તેની બાજુમાં ભગવાનનાં ધર્મપત્ની યશોદા છે. સાયંકાલે ભગવાન સહુને પ્રથમ ધાર્મિક ઉપદેશનું શ્રવણ કરાવે છે અને તે પૂરું થતાં સુંદર ભાવવાહી સંગીતમય સ્તવના શરૂ થાય છે.



# १८. माता-पितादि कुटुम्ब-परिवार के साथ भगवान श्रीवर्धमान



आठ वर्ष की आयु से लेकर २८ वें वर्ष तक भगवान् के जीवन की प्रमुख घटनाओं में समरवीर सामन्त की पुत्री यशोदा के साथ पाणि-प्रहण, प्रियदर्शना नामक पुत्री का जन्म तथा भगवान् के माता-पिता का अनशनपूर्वक स्वर्गवास आदि घटनाएँ उपलब्ध होती हैं। शून्यावकाश जैसे प्रस्तुत वर्षों की एक उत्तम झाँकी हो सके और कौटुम्बिक भावना का श्रेष्ठ आदर्श का स्थाल हो, इस दृष्टि से यहाँ "कुटुम्ब-मिलन" का सुन्दर चित्र प्रस्तुत किया गया है।

इस चित्र में बीच की चौकी पर राजा सिद्धार्थ तथा पार्श्वभाग में उनकी धर्मपत्नी रानी त्रिशला बैठी हुई है। त्रिशला की गोद में भगवान् की पुत्री प्रियदर्शना है। उनके दाहिने भाग में चौकी पर भगवान् के बड़े भाई श्रीनन्दिवर्धन और उनके पास ही आभामण्डल से युक्त श्रीवर्धमान है। उनके आगे धर्मशास्त्र की हस्तलिखित (ताडपत्रीय) प्रति रखी है। दाहिनी ओर त्रिशला तथा उनके पश्चात् नन्दिवर्धन की धर्मपत्नी ज्येष्ठा और उनके पास ही भगवान् की धर्मपत्नी यशोदा हैं। भगवान् सबको प्रथम धार्मिक उपदेश दे रहे हैं। उपदेश के अनन्तर सङ्गीतमय स्तुति आरम्भ होती है।



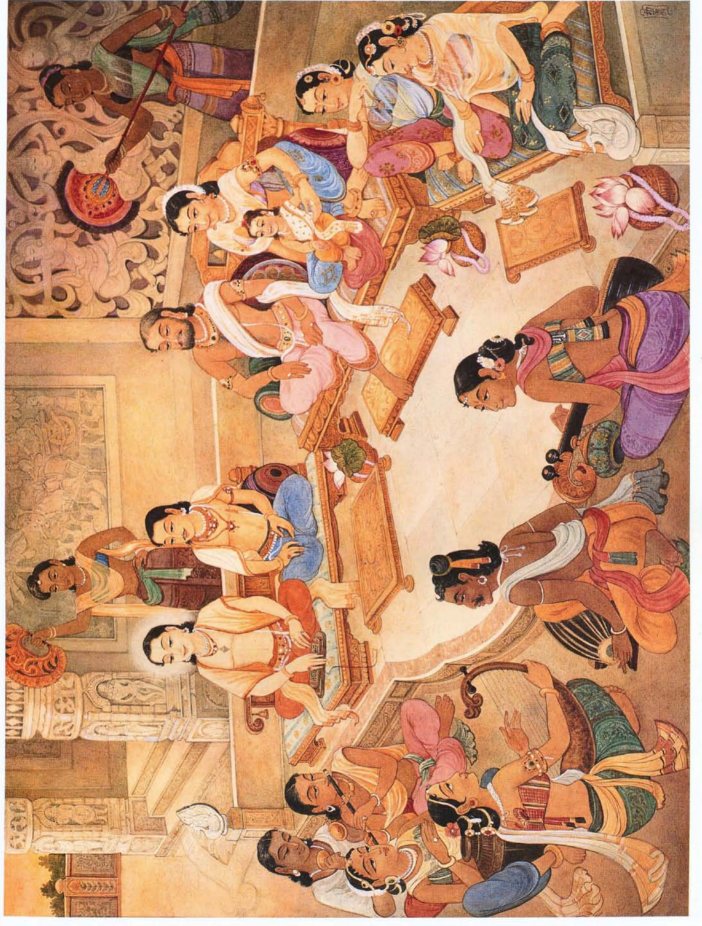
#### 18. PRINCE VARDHAMĀNA WITH THE MEMBERS OF HIS FAMILY



The major important events in the life of Bhagavān Mahāvīra from the age of eight to the twenty-eighth are the following:—(1) marriage with Yaśodā, the daughter of a feudatory king Samaravīra; (2) birth of a daughter named Priyadarśanā and (3) the final fast unto death by his parents. The illustration depicts a scene from his domestic life. King Siddhārtha and queen Triśalā are seated at the centre, with Priyadarśanā seated on her

lap. To their right are seated Nandivardhana, the elder brother and Bhagavan Mahavira, with a halo round his head and a scroll of palm-leaf manuscript in front. To their left are the wives of Nandivardhana and prince Vardhamana. It is evening and after the recitation of scriptures, the customary prayers, accompanied by music have commenced. The musicians are seated facing the king and the queen.





पिता, आता, भाभी, भपनी पत्नी-पुत्री के समक्ष धार्मिक उपदेश भीर संगीतमय प्रार्थना 12 : પોતાના માતા, પિતા, ખંધુ. ભાભી. પત્ની, પુત્રી સમગ્ન ભગવાનનો ધાર્મિક ઉપદેશ અને સંગીતમય સ્તવના depicts an aspect of his domestic life of his family. members Vardhamana with the १८: भगवान् का अपने माता,

# ૧૯. દીક્ષાની અનુમતિ માટે વડીલ બંધુ શ્રીનંદીવર્ધનને પ્રાર્થના અને શોક



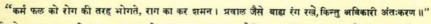
" ભોગ કરમકળ રોગ તણા પરે, ભોગવે રાગ નિવારી; પરવાલા પરે બાહ્ય રંગ ધરે, પણ અંતર અવિકારી." આ આદર્શને વરેલા, જલકમલવત્ રહી ઉચ્ચ કોટિનું જીવન જીવી રહેલા મહાવીર-વર્ધમાન ૨૮ વર્ષની ભરયુવાવસ્થાએ પહોંચ્યા ત્યારે વિશ્વનાં પ્રાણિમાત્રનું સર્વાંગી કલ્યાણુ કરવા ગૃહસ્થાવાસને તિલાંજિલ આપી એમણે મહાપ્રસ્થાન કરવાનો નિર્ણય કર્યો. ત્યાગ-વૈરાગ્યમૂલક સાધુધર્મનો સ્વીકાર કરવાની પોતાની ભાવના એમણે વડીલ બંધુ શ્રીનંદિવર્ધન પાસે વિનયપૂર્વક રજૂ કરી. મોટાભાઈ ચિંતામાં પડી ગયા. છેવટે મોટાભાઈને થયું કે વિશ્વને

અજવાળનારી જ્યોતિને નાનકડો ખૂણો અજવાળવા કેમ રોકી શકાય ? એટલે ભાવનાનો આદર તો કર્યો, પણ માતા-પિતાના વિયોગના તાજા દુઃખમાં વધારો ન કરવા નમ્રતાપૂર્વક બે વર્ષ રોકાઈ જવાની વિનંતિ કરી. શ્રીવર્ધમાને તેનો સાદર સ્વીકાર કર્યો.

એક ઈશ્વરી વ્યક્તિ વડીલ અંધુની આજ્ઞાને શિરોધાર્ય કરે, એ શિસ્ત – વિનયધર્મના આદર્શને રજૂ કરતી અને પ્રજાને તે રીતે વર્તવા જવલંત પ્રેરણા આપતી એક અનુપમ અને અદ્ભુત ઘટના છે.



# १९. दीक्षा की अनुमति के लिये ज्येष्ठ भाता नंदीवर्धन से प्रार्थना और शोक





इस आदर्श को आत्मसात् करके अनासक्त भाव से जलकमलवत् उच्च कोटि का जीवन-यापन करते हुए महावीर २८ वर्ष की पूर्ण यौवनावस्था में पहुँचे तब उन्होंने विश्व के प्राणिमात्र का सर्वाङ्गीण कल्याण करने की जन्म-जन्मान्तर से अभिकांक्षित शुभ भावना को साकार बनाने के लिये गृहस्थाश्रम को तिलाञ्जलि देकर महाप्रस्थान करने का निर्णय किया। त्याग एवं वैराग्यमूलक साधुधर्म को स्थीकृत करने की अपनी भावना अपने ज्येष्ठ-बन्धु श्रीनन्दिवर्धन के समक्ष विनयपूर्वक प्रस्तुत की। बड़े भाई चिन्ता

में पड़ गये। अन्त में उन्होंने सोचा कि विश्व को प्रकाशित करनेवाली ज्योति को एक छोटे से कोने को प्रकाशित करने के लिये कैसे रोका जा सकता है? इस लिये उनकी भावना का आदर तो किया, किन्तु माता-पिता के वियोग से उत्पन्न तात्कालिक दुःख को और न बढ़ाने के लिये नम्रतापूर्वक दो वर्ष और रुक जाने की प्रार्थना की। श्रीवर्धमान ने वह प्रार्थना आदरपूर्वक स्वीकृत कर ली।

एक ईश्वरीय व्यक्ति अपने ज्येष्ठ श्राता की आज्ञा को शिरोधार्य करे, यह शिष्टता — विनय धर्म के मूलभूत बहुमूल्य आदर्श को उपस्थित कर, प्रजाजनों को इसी प्रकार व्यवहार करने की उज्ज्वल प्रेरणा देनेवाली एक अनुपम और अङ्गुत घटना है।



# 19. REQUESTING NANDIVARDHANA TO GRANT HIM PERMISSION FOR INITIATION



The law of Karman is inexorable. Nobody can escape the fruit of actions done in the past. But one is exhorted to bear it patiently and bravely, keeping one's balance and without being swayed away by passions. Prince Vardhamāna was leading an ideal life even as a householder, but at the age of twenty-eight he decided that it was then high time for him to renounce the world and fulfil the ambition cherished during the previous births.

But it was an accepted convention that one must secure the permission of the elders before accepting initiation. He, therefore, approaches his elder brother for permission. Nandivardhana is shocked as the request came soon after the death of the parents. But realising that his younger brother was no ordinary mortal, he requested him to postpone his decision for two years. Prince Vardhamāna readily and graciously consented. And in doing so, he set a very noble example to the whole world. Even the great ones should observe the normal codes of conduct and discipline.





१८ : हीक्षाना अनुभति भाटे अगवाने वडील अंधु नंहिवर्धनने डेरेली प्रार्थना अने ते अंगे थनारा विरक्ष्यी नंहिवर्धननी ढार्हिड व्यथा १९ : दीक्षा की अनुमति के लिये भगवान् की अपने ज्येष्ठ बन्धु नन्दिवर्धन से प्रार्थना और होनेवाले विरह से हार्दिक व्यया

19: Request to Nandivardhana to grant him permission for initiation and Nandivardhana's sorrow www.jainelibrary.org

### ૨૦. ભગવાન મહાવીરના વિવિધ જીવનપ્રસંગો



આ ચિત્રમાં ઉપર બે અને નીચે ત્રણ એમ પાંચ પ્રસંગો બતાવ્યા છે. પ્રથમ ચિત્રમાં ભગવાનના પિતા-રાજા સિદ્ધાર્થની ગંભીર માંદગીના પ્રસંગમાં પિતાનો આત્મા જાગૃત હોવા છતાં પરિવાર-સંતાનો સહુ ઘરઘણીનું સમાધિ મૃત્યુ થાય અને સદ્દગતિ પ્રાપ્ત કરે એવું જ ઈચ્છતા હોય એટલે પિતૃભકિત પરાયણ ભગવાન પિતાજીને મોહ -માયા -મમતા છોડી અંતર્મુખ બની, ઘર-સંસારમાં જીવ ન રાખતાં અનાસકત બની બધા જીવો સાથે ક્ષમાપના કરી, નવકારમંત્રનું સતત સ્મરણ કરવા સાથે સમતાભાવમાં સ્થિર રહેવા પ્રેરણા કરે છે, જેને જૈન પરિભાષામાં નિજામણા (નિર્યામણા)

કહેવાય છે.

બીજા ચિત્રમાં પિતાના મૃત્યુ બાદ બંને ભાઈઓ એક બીજાને રાજય-સિંહાસન સંભાળી લેવા આગ્રહ કરી રહ્યાં છે.

માતાપિતાના જીવતા દીક્ષા નહિ લેવી એવી ગર્ભસ્થ માતૃભકત ભગવાને કરેલી પ્રતિજ્ઞા પૂર્ણ થતાં, મોટાભાઈ નંદિવર્ધન પાસે તેઓ દીક્ષા માટે સંમતિ માંગે છે ત્યારે મોટાભાઈ થોડું ખમી જવાનું કહેતાં ભગવાન બે વર્ષ ઘરમાં જ રહે છે. એ સમય ભગવાન દેવદર્શન-પૂજન, અને ધ્યાનની સાધના વગેરેમાં પસાર કરે છે. આ વાત શત્રુંજય મહાત્મ્ય ગ્રન્થ જણાવે છે.

એક જ ચિત્રમાં વધુ પ્રસંગોનું આલેખન કરવાથી ઘટનાક્રમ જાળવી શકાયો નથી.



### २०. भगवान मबावीरके विविध जीवन प्रसंग



प्रस्तुत चित्रमें ऊपर दो और नीचे तीन इस प्रकार कुल ५ प्रसंगोका चित्रांकन किया गया है।
प्रथम चित्रमें भगवान के पिता—राजा सिद्धार्थ गंभीर रूपसे अस्वस्थ है। वे आत्मजागृत है तथापि हर संतानकी ऐसी स्वाभाविक
इच्छा रहती है कि उनके पिताश्री समाधिमरण को प्राप्त करें, सद्गतिको प्राप्त करें, इसी शुभ संकल्पसे पितृभक्ति परायण
भगवान वर्धमान पिताश्री को जागृत कर रहे हैं। वे फरमा रहे हैं—मोह, माया, ममता छोड़कर अन्तर्मुख बनें, गृह-संसारमें ममत्व मत
रखना, अनासक्त बनना, नवकार महामन्त्रका सतत स्मरण करना, सर्व जीवोंके साथ क्षमायाचना करना, समत्व भाव धारण कर

आत्मस्थिर बनना। इसे जैन परिभाषामें निजामणा (निर्यामणा) कहते है।

दूसरे चित्रमें पिता की मृत्यु के बाद दोनों भाई एक दूसरेसे राज-सिंहासन संभालनेका आग्रह कर रहे है।

माता-पिताकी जीवितावस्थामें दीक्षा नहीं लेनेकी प्रतिज्ञा पूर्ण होने पर गर्भस्थ मातृभक्त भगवान ज्येष्ठ बंधु नंदीवर्धन के पास जाकर नम्रतापूर्वक दीक्षाकी अनुमित मांगते हैं। बड़े भाई द्वारा कुछ काल के लिए रोकने पर दो वर्ष तक भगवान गृहवास करते हैं। यह समय भगवान देवदर्शन, पूजन, तथा ध्यान-साधनादि में बिताते हैं। यह बात शास्त्रमें लिखी है।

एक ही चित्रमें अधिक प्रसंगोका आलेखन होनेसे घटनाक्रम का पालन नहीं हो सका है।



### 20. VARIOUS INCIDENTS FROM THE LIFE OF BHAGAVÂN MAHÂVÎRA



In this picture five pictures are depicted two above, three below.

In the first incident the king Sīddhārtha, the father of Bhagavān Mahāvīra is shown seriously ill. He himself is conscious. However the members of his family and his own offsprings desire him to have a peaceful death and attain salvation. Devoted Bhagavān Mahāvīra inspires his father to conquer delusion, attachment to life and become introspective and sever all worldly relations by becoming

indifferent to everything and request all souls to forgive him if he had harmed them in any way and be calm by reciting 'Navakāra Mantra'. It is called Nijāmanā (Niryamanā) in Jaina terminology.

In the second incident both the brothers are insisting on each other to accept the responsibility of the kingdom. Bhagavān Mahāvīra devoted to his mother even while he was in her womb had decided not to take a religious vow for Dikṣā-initiation till his parents were alive. His promise being fulfilled, he requested his elder brother to permit him for initiation. His elder brother asked him to wait for some time.





- ૨૦: પિતા સિદ્ધાર્થનું ધાર્મિકભાવનામાં (સમાધિ) મૃત્યુ થાય એ માટે ધર્મ સંભળાવતા ભગવાન વર્ધમાન તેમજ અન્ય પ્રસંગો
- २०: पिता सिद्धार्थका धार्मिकभावनामें (समाधि) मृत्यु हो इस लिये धर्म सुनाते हुए भगवान वर्धमान तथा अन्य प्रसंग

### ૨૧. લોકાંતિકદેવોની ધર્મતીર્થપ્રવર્તન માટે વિનંતિ



નંદિવર્ધનની વિનંતિ સ્વીકાર્યા બાદ ગૃહસ્થવેશમાં પણ સાધુ જેવું સાદું અને સંયમી જીવન ગાળતાં એક વર્ષની અવિધ વીતી અને ભગવાન ૨૯ વર્ષના થયા ત્યારે તેમણે અવિધ જ્ઞાનથી પ્રવ્રજ્યા–દીક્ષા સ્વીકારનું સંપૂર્ણ એક વર્ષ શેષ રહેલું જાણ્યું, એટલે ભગવાને પોતાની આધ્યાત્મિક સાધનાનાં સોપાન ઉપર ઊદવાંતિ ઊદવંપણે આરોહણ કરવા માંડયું. અખિલ વિશ્વનાં પ્રાણીઓનું કલ્યાણ કરવું હોય તો સમય પ્રદ્માંડની વ્યવસ્થા, એનાં દ્રવ્યો, ગુણો અને પર્યાયોનું– વિવિધ તત્ત્વોનું ત્રૈકાલિક પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન મેળવવું એઈ એ તે પછી જ ખીજાને જ્ઞાન અને ઉપદેશ યથાર્થ આપી શકાય,

અને જનતાને સન્માર્ગ દર્શાવવા દ્વારા મોક્ષમાર્ગાભિમુખ કરી શકાય. એ ગ્રાન પ્રાપ્ત કરવા ગૃહસંસારનો ત્યાગ કરીને દીક્ષા—ચારિત્ર લેવી એઈ એ. વર્ષમાન એ માટે પોતાના આત્માને મુસજ્જ કરી રહ્યા છે, ત્યાં તો શાશ્વત આચારના પાલન માટે ઉદ્ધાંકાશમાં વસતા એકાવતારી નવ લોકાન્તિક દેવો પ્રભુના આવાસમાં આવી પહોંચે છે. આવીને બે હાથ એડી, નમસ્કાર કરી 'जय जय नंदा! जय जय महा!' — એટલે કે 'તમારો જય હો! જય હો! તમારું કલ્યાણ હો!' એમ બોલીને, 'વિશ્વને મુખ-શાંતિ-કલ્યાણને આપનારા ધર્મતીર્થની શીધ સ્થાપના કરો' એવી વિનંતિ કરે છે.



### २१. लोकान्तिक देवों की धर्मतीर्धप्रवर्तन के लिये प्रार्थना



निन्दबर्धन की प्रार्थना स्वीकृत करने के पश्चात् गृहस्यवेश में भी साधु जैसा सरल और संयमी जीवन बीताते हुए एक वर्ष की अवधि बीत चुकी और भगवान् २९ वर्ष के हुए। उन्होंने अवधि-ज्ञान से प्रव्रज्या—दीक्षा लेने में संपूर्ण एक वर्ष शेष रह गया है, ऐसा जानकर अपनी आध्यात्मिक साधना के सोपान पर तीव्रता से आरूढ़ होना आरम्भ किया। अखिल विश्व के प्राणियों का कल्याण करना हो तो समग्र ब्रक्षाण्ड की व्यवस्था, उसके द्रव्य, गुण और पर्याय का तथा उनके विविध तस्त्रों का कैकालिक प्रत्यक्ष ज्ञान प्राप्त करना चाहिये। तदनन्तर ही दूसरों को ज्ञान और उपदेश

यथार्थरूप से दिया जा सकता है, और जनता को सन्मार्ग दिखाने के साथ ही मोक्षमार्गाभिमुख किया जा सकता है। अतः इस ज्ञान की प्राप्ति के लिये घरबार को छोड़ कर दीक्षा (चारित्र) लेनी ही चाहिये। वर्धमान इसके लिये अपनी आत्मा को सुसज्ज कर रहे हैं। वहाँ शाश्वत आचार-पालन के लिये अध्वीकाश में रहनेवाले एकावतारी नौ लोकान्तिक देव उनके आवास में आ पहुँचते हैं और दोनों हाथ जोड़कर नमस्कार करते हुए — 'जय जय नदा! जय जय महा!'— अर्थात् 'आपकी जय हो! आपका कल्याण हो!' ऐसा कह कर 'विश्व में सुख, शान्ति और कल्याण करनेवाले धर्मतीर्थ की शीघ स्थापना करो ' ऐसी प्रार्थना करते हैं।



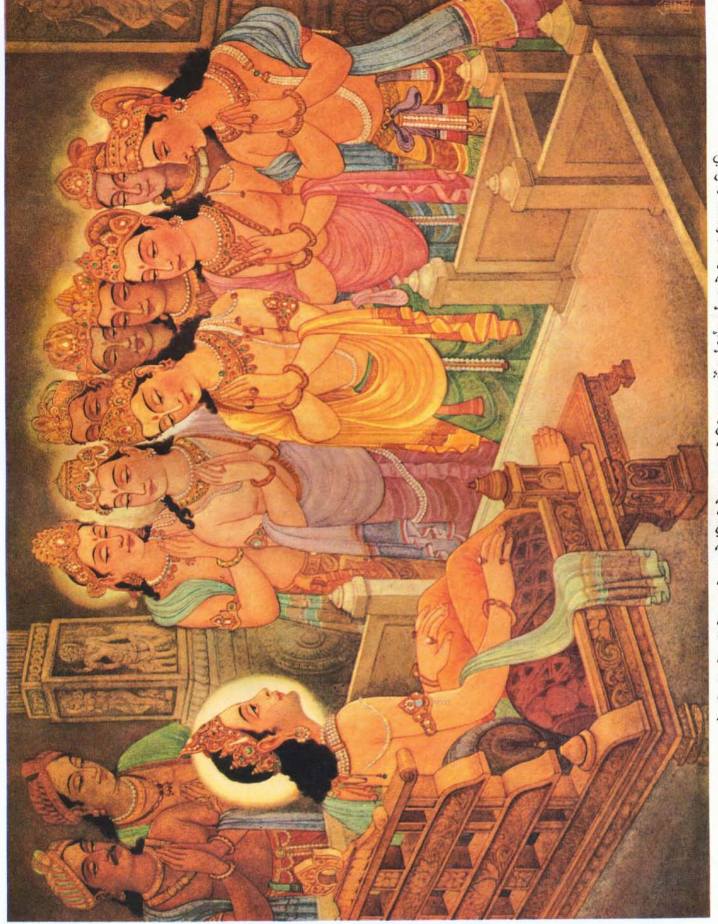
### 21. GODS BESEACHING BHAGAVĀN MAHĀVĪRA TO ESTABLISH THE RELIGIOUS ORDER



Prince Vardhamāna led a very simple and disciplined life for one year. When he realised that he had now exactly one more year of a householder's life left, he undertook very severe and rigid austerities. If one wishes to lead the whole world and guide it along the proper path, then one must be equipped with omniscience and perfect code of conduct. Prince Vardhamāna was accordingly trying to equip himself for the spiritual

leadership of the universe. Just at this juncture, nine Lokantika gods approach him, bow down to him and hail and greet him. They are seen here requesting and entreating him to establish a religious order that will save all creatures and lead them to eternal bliss and salvation.





ર ૧ : વૈત્રાનિક દેવલોકવર્તી એકાવતારી નવ લોકાંતિક દેવોના ભગવાનને વિશ્વકૃત્યાણાર્થે ધર્મતીર્થપ્રવર્તન માટે દીણા સ્વીકારવાના વિનતિ २१ : वैमानिकनिकाय के पञ्चमस्वर्ग के वासी एकावतारी नव लोकान्तिक देवों की भगवान् से विश्वकल्याण के लिये धर्मतीर्थप्रवर्तन करने की प्रार्थना

21 : Gods beseaching Bhagavan Mahavira to establish the religious order to lead all to eternal bliss and salvation

# ૨૨. લાખો લોકોનું દારિદ્રય દૂર કરવા કરોડો સોનૈયા વગેરેનું વાર્ષિક દાન



દેવોએ વિનંતિ કરી અને પ્રભુએ દીન-દુઃખીના ઉદ્ધાર માટે છૂટે હાથે દાન દેવા માંડ્યું. તીર્થંકરો માટે એક નિયમ એવો છે કે ગૃહવાસનો–ઘરસંસારનો સર્વથા ત્યાગ કરવા અગાઉ એક વર્ષ પર્યંત એટલે કે દીક્ષાના દિવસ સુધી દાનનો વરસાદ (વરસીદાન) વરસાવ્યા બાદ જ તેઓ (જીવનપર્યંતના) સંયમનો સ્વીકાર કરે. આ દાનમાં પોતાના માલ-મિલકત ઉપરાંત, દેવો દ્વારા લાવેલા દ્રવ્યાદિકનો પણ ઉપયોગ થાય છે. આ દાનમાં ધન, સુવર્ણ, ઝવેરાત ઉપરાંત વસ્ત-અલંકારાદિ બીજું પણ ઘણું ઘણું હોય છે. ભગવાન જેને જે એઈએ તે આપે છે. લોકો પ્રભુના હાથની

પ્રસાદી લઈ કૃતાર્થ અને છે. પ્રભુ હંમેશાં સવારમાં ત્રણ કલાક સુધી એક કરોડ આઠ લાખ સોનૈયાનું જાહેર રીતે દાન કરે છે. જે વરસને અન્તે કરોડો સુવર્ણમહોરો(દિનારો)નું થાય છે. આમ લાખો માનવીનાં દુ:ખ-દારિદ્રય અને ગરીબાઈ દ્વર કરી તેઓ ત્યાગી-યોગી ખનવા અભિનિષ્ક્રમણ કરે છે. વિશ્વની આ એક અંજેડ ઘટના છે. આ દાનધર્મ દ્વારા ભગવાન 'માનવજાત માટે દાન એ સદાય આચરવા લાયક અને દેનાર-લેનાર ઉભય પક્ષને આનંદ આપનાર મહાન ધર્મ છે' એની ડિંડિમનાદે જાહેરાત કરે છે.



# २२. लोगों का दाख्रिय दूर करने के लिए करोड़ों मुद्राओं का वार्षिक दान



देवों ने प्रार्थना की और प्रमु ने दीन-दुःखियों आदि के उद्धार के लिये मुक्त-इस्त से दान देना आरम्भ किया। तीर्थक्करों के लिये एक नियम ऐसा है कि गृहत्याग से पूर्व एक वर्ष अर्थात् दीक्षा के दिन तक दान की वृष्टि करते रहने के पश्चात् ही जीवन-पर्यंत का संयम स्वीकृत करें। इस दान में स्वयं की सम्पत्ति के अतिरिक्त देवों द्वारा लाये गये द्रव्यादि का भी उपयोग होता है। इस दान में धन, सुवर्ण, मणि-माणिक्यादि के अतिरिक्त वस्त-अलङ्कारादि अन्य अनेक वस्तुएँ होती हैं। भगवान् जिसे जो चाहिये उसे वही देते हैं। लोग प्रमु के पवित्र हाथ से दी गई प्रसादी को प्राप्त कर कृतार्थ होते हैं। प्रमु प्रतिदिन प्रातः तीन

घण्टे तक एक करोड़ आठ लाख स्वर्ण-मुद्राओं का दान करते हैं। यह दान वर्ष के अन्त में करोड़ों स्वर्ण-मुद्राओं का हो जाता है। इस प्रकार लाखों मानवों के दु:ख-दारिद्रय और दीनता को दूर कर त्यागी-योगी बनने के लिए अभिनिष्क्रमण करते हैं। विश्व की यह एक अजोड़ और अद्भुत घटना है। इस दानधर्म द्वारा भगवान् ने डिण्डिमघोषपूर्वक यह स्पष्ट किया कि "दान मानवजाति के लिए सदैव आवश्यक है। तथा दाता और प्रहीता दोनों पक्षों के लिए आनन्द देनेवाला महान् धर्म है।"



# 22. PRINCE VARDHAMĀNA DISTRIBUTING LARGESSES



Every Tirthamkara is expected to distribute largesses, to everybody who comes to him begging, irrespective of caste, creed or status for a period of one year before he actually renounces the world. Conforming to the convention, prince Vardhamāna also started giving liberally to all those who came to him begging. He gave away every day one crore and eight lacs of gold coins. In addition to this, he also distributed freely jewels,

precious stones, clothes etc. The treasury is replenished by the Gods. This unique and unprecedented charity is intended to impress on the minds of the people that 'Charity is doubly blessed, - it blesses him who gives and also him who receives.'





Prince Vardhamana distributing largesses for a period of one year before renouncing the world રર: પ્રજ્ઞનું દાશ્કિય દૂર કરવા ભગવાને એક વરસ સુધી દીન દુઃખી-સુખી જતો માટે કરેલું કરોડો સોનૈયા વગેરેનું અજોડ દાન २२: प्रजा का दारिद्रय दूर करने के स्टिये एक वर्ष तक भगवान् के दिये हुए करोड़ों सोनैया और विविध बस्तुओं का बेजोड़ दान

### ૨૩. મહાવીરનું મહાભિનિષ્ક્રમણ અને દીક્ષાનો ભવ્ય વરઘોડો



વર્ષી દાન-વરસીદાન આપી ભગવાન વિશ્વકલ્યાણાર્થે સ્થાવર-જંગમ એવા તમામ પ્રકારના પરિગ્રહને જતા કરી, સંપૂર્ણ ત્યાગમય અનગાર (સાધુ) ધર્મ સ્વીકારવા તૈયાર થયા ત્યારે એમનો આત્મા વિશુદ્ધ વિચારધારાની પવિત્ર ગંગામાં સ્નાન કરી રહ્યો હતો. બીજી બાજુ વડીલ બંધુએ દીક્ષાના ઉત્સવની પ્રચણ્ડ તૈયારીઓ કરાવી. દેશમાં સર્વત્ર આનંદનું મોજું કરી વળ્યું. સમય રાજ્ય આ ઉત્સવ ઊજવવા થનગની રહ્યું. રાજાએ પવિત્ર માટીથી મિશ્રિત જલથી પૂર્ણ સોનારૂપાના કલશો તૈયાર કરાવ્યા. પછી તરત જ નંદિવર્ધન તથા ઇદ્રાદિક દેવોએ ભગવંતનો ભક્તિભાવપૂર્વક

છેલ્લો સ્નાનાભિષેક કર્યો. શ્રેષ્ઠ વસ્ત્રથી શરીર લૂછી ઉત્તમ દ્રવ્યો વડે વિલેપન કર્યું. ભગવાન જરિયાન વસ્ત્રો, અલંકારો, અમ્લાન પુષ્પની માળા વગેરેથી સુંદર શોભવા લાગ્યા. પછી તેઓ સંયમ માટે દીક્ષાયાત્રા(વરઘોડા)માં જવા સુસજ્જ બન્યા. માગસર વિદ (ગુ. કાર્તક વિદ) દશમનું મંગલ પ્રભાત અનેરો સંદેશો દઈ રહ્યું હતું. હજારો લોકો વિવિધ સામગ્રીથી પરિપૂર્ણ દીક્ષાના વરઘોડામાં ભાગ લેવા લમ્ય્યા હતા. મહાસાધના દ્વારા પરમ સિદ્ધિ મેળવવા ભગવાને રાજમહેલમાંથી વિજય મુહૂર્તે અન્તિમ પ્રસ્થાન કર્યું. એઓ ભવ્ય અને દિવ્ય પાલખીમાં છેઠા. એમની સાથે કુટુંબની સ્ત્રીઓ પણ છત્ર ધારણ કરીને છેઠી. ઇદ્રાદિક દેવોએ પાલખી ઉપાડી. હજારો માણસોથી યુક્ત અતિ ભવ્ય વરઘોડો જયનાદ કરતો શહેરમાં ફર્યો. હજારો માણસોથી ભગવાનને—તેમના મહાત્યાગને—નમન કરી ભાવભીની વિદાય આપી.



### २३. महावीर का महाभिनिष्क्रमण तथा भव्य दीक्षायात्रा



वर्षीदान देकर भगवान् विश्वकल्याण के लिये स्थावरजंगम सभी प्रकार के परिप्रह को छोड़ सम्पूर्ण त्यागमय अनगार (साधु) धर्म के लिये तैयार हुए। उस समय उनकी आत्मा विशुद्ध विचारधारा की पवित्र गंगा में स्नान कर रही थी। दूसरी ओर ज्येष्ठ भाता ने दीक्षा-महोत्सव की प्रचण्ड तैयारियाँ करवाईं। सर्वत्र आनन्द की लहर व्याप्त हो गई। समप्र देश इस उत्सव को मनाने के लिये उत्सुक था। राजा ने पित्रत्र मृत्तिका से मिश्रित जल से पूर्ण सोने और चाँदी के कलश तैयार कराये। तदनन्तर शीघ ही निन्दिवर्धन तथा इन्द्रादि देवों ने भगवान् को भक्तिभाव-पूर्वक अन्तिम स्नानाभिषेक किया। श्रेष्ठ वस्न से शरीर पोंछ कर

सुगन्धि द्रव्यों का विलेपन किया। भगवान् ने जरी के वस्त्र तथा अलङ्कार धारण किये। कण्ठ में अम्लान पुष्प की माला पहन कर वे संयम के कारण दीक्षायात्रा के लिये सुसन्ज बने। मार्गशीर्ष कृष्णा (गु. कार्तिक कृष्णा) दसमी का मङ्गल प्रभात अपूर्व सन्देश दे रहा था। हजारों लोग विविध सामग्री से पूर्ण दीक्षा की इष्ट शोभायात्रा में सम्मिलित होने के लिये उमड़ रहे थे। महान् साधना द्वारा परमसिद्धि की प्राप्ति के लिये भगवान् ने राजमहल से विजयमुद्धते में शुभ प्रस्थान किया। वे भन्य तथा दिन्य शिविका में बैठे। साथ में कुटुम्ब की स्नियाँ भी छत्र धारण करके बैठीं। देवों और इन्हों ने पालकी उठाई। हजारों मनुष्यों से युक्त शोभायात्रा ने जयनाद करते हुए नगर में भ्रमण किया। हजारों मनुष्यों ने भगवान् को—उनके महात्याग को—नमन करते हुए भावभीनी बिदा दी।



# 23. THE GREAT FINAL DEPARTURE AND THE GRAND PROCESSION FOR INITIATION



At the end of the year which was marked by magnificent munificence, prince Vardhamana had attained perfect 'Aparigrahatva' – Freedom from attachment for possession and was now fully prepared for the life of a monk. His elder brother made elaborate preparations for the initiation. There was great excitement and enthusiasm throughout the country also. Indra and all the gods also participated in the ceremony. Gold and

silver pitchers, filled with water and earth from various holy places were kept ready. The prince was then anointed with perfumed pastes and bathed with holy waters. He was then dressed in royal garments and decked with precious ornaments. He was then carried in a palanquin, in a grand procession. The day was the tenth day of the dark half of Mārgašīrṣa (or Kārtika). On this day, at an auspicious moment, prince Vardhamāna left the palace for ever. Indra and the other gods carried the palanquin on their shoulders. The procession progressed slowly through the huge crowd that had gathered to pay their homage to the prince.





સંયમ કોવા મુસજ્જ ખતેલા ભગવાનનું મહાબિનિષ્કમણ અને નગરમાંથી પસાર થઈ રહેલી દેવમાનવસહિત અતિભવ્ય દીક્ષાયાત્રા कस्याण के छिए सुसज्ज भगवान का क्षत्रियकुण्डनगर में से महाभिनिष्फ्रमण और देव-मानव-समूह से युक्त अतिभय्य दीक्षायात्रा and for initiation with Indra grand procession .. ee 23

# ૨૪. કેશલુંચન સહ દીક્ષા-સંયમ સ્વીકાર : [3] દીક્ષાકલ્યાણક



સુવત નામના દિવસે [ગુજ. કા. વ. ૧૦] વિજયમુહૂર્તે આરંભાયેલી દીક્ષાયાત્રાં ધામધૂમથી જ્ઞાતખંડ વનમાં આવી પહોંચી. ભગવાન શિબિકામાંથી ખહાર આવ્યા. એમણે પહેરેલા વસ્તાલંકારોને સ્વયં ઉતારી કુલવૃદ્ધા સ્ત્રીને સોંપી દીધા; બે દિવસના ઉપવાસી ભગવાન અશોકવૃક્ષ નીચે હજારો માણુસોની સમક્ષ દીક્ષાની પ્રતિજ્ઞા લેવા ઊભા થયા. આ વખતે કુલવૃદ્ધાએ હિતશિક્ષા આપતાં અને શુલેચ્છા વ્યક્ત કરતાં કહ્યું કે, "આપ સંયમમાર્ગમાં અપ્રમત્ત-ભાવે સાવધાન રહી, અનંત મહાપ્રકાશની પ્રાપ્તિમાં વિઘ્નરૂપ કર્મોનો નાશ કરી અન્તિમ સિદ્ધિને વરજો." પછી

तुरंत જ ભગવાને ખંને હાથોથી પંચમુષ્ટ લોચ કરતાં, ચાર મુષ્ટિથી મસ્તક ઉપરના અને એક મુષ્ટિથી દાઢી-મૂછના કેશ સ્વહસ્તથી ખેંચી દ્વર કર્યાં. તે કેશ ઇંદ્ર મહારાજે ગ્રહ્યું કર્યાં. ત્યાર ખાદ ધીર-ગંભીર ભાવે પ્રતિજ્ઞાનો ઉચ્ચાર કરતાં ભગવાને "णमो सिद्धाणं" શબ્દ વહે સિદ્ધોને નમસ્કાર કરીને करेणि सामाइयं० એ પ્રતિજ્ઞા-સ્ત્રુનો ઉચ્ચાર કરી, સર્વ પાપના ત્યાગરૂપ સામાયિકનો—સાધુધર્મનો યાવજ્લ સ્વીકાર કર્યો. તે ક્ષણે ભગવાને નવાં કર્મોને રોકવા અને પુરાણાં કર્મોનો ક્ષય કરવા માટે અહિંસા, સત્ય, અચૌર્ય, બ્રહ્મચર્ય અને અપરિગ્રહ આ પાંચ મહાવતોને પણ ગ્રહ્યું કર્યો. ઇંદ્રે ભગવાનના હાળા ખભે દેવદ્વશ્ય નામનું બહુમૂલ્ય વસ્ત્ર સ્થાપન કર્યું. તે જ વખતે ભગવાનને મનવાળા પાણીઓના વિચારોને જાણી શકાય તેવું 'મનઃપર્યવ' નામનું ચોશું જ્ઞાન પ્રગટથયું ત્યાંથી ભગવાને 'અસ્થિક' ગામ તરફ વિહાર કર્યો.



# २४. स्वहस्त से केशलुंचन तथा संयम-स्वीकार : [३] दीक्षाकल्याणक



'सुत्रत' नामक दिन को [गुज. का. व. १०] विजय मुहूर्त में आरम्भ हुई दीक्षायात्रा बड़ी धूमधाम से ज्ञातखण्ड वन में पहुँची! भगवान् शिबिका से बाहर आये। पहने हुए वस्न और अलङ्कार स्त्रयं उतार कर कुलबृद्धा को सींप दिये। दो दिन के उपवास किये हुए वे अशोकबृक्ष के नीचे हजारों मनुष्यों के समक्ष दीक्षा की प्रतिज्ञा के लिये खड़े हुए। उस समय कुलबृद्धाने हितशिक्षा देते हुए तथा शुभेच्छा व्यक्त करते हुए कहा कि – "आप संयममार्ग में अप्रमत्त भाव से सावधान रह कर, अनन्त प्रकाश की प्राप्ति में विश्ररूप कमों को नष्ट कर अनन्त सिद्धि प्राप्त करें।" इसके पश्चात तत्काल भगवान ने दोनों हाथों से पृक्चमष्टि-लोच करते हुए

चार मुष्टि से मस्तक और एक मुष्टि से दाढी-मूँछ के केश अपने हाथों से शीघ खींचकर दूर किये। उन केशों को इन्द्र ने प्रहण किया। तदनन्तर धीर-गम्मीर भाव से प्रतिज्ञा का उच्चारण करते हुए भगवान् ने 'णमो सिद्धाणं' शन्द से सिद्धों को नमस्कार करके 'करेमि सामाइयं०' इस प्रतिज्ञासूत्र का पाठ बोल कर यावज्जीवन का सामायिक—साधुधर्म स्वीकृत किया। उस समय भगवान् ने नये कमों को रोकने के लिये तथा पुराने कमों का क्षय करने के लिये अहिंसा, सत्य, अचीर्य, ब्रह्मचर्य और अपरिप्रह इन पाँच महावतों को प्रहण किया। इन्द्र ने उन के बाएँ कन्धे पर देवदृष्य नामक बहुमूल्य वस्त्र को स्थापन किया। उसी समय भगवान् को मनवाले प्राणियों के विचारों को जाना जा सके ऐसा 'मनःपर्यव 'नामक चतुर्थ ज्ञान प्राप्त हुआ। वहाँ से भगवान् ने 'अस्थिक' गाँव की ओर प्रस्थान किया।



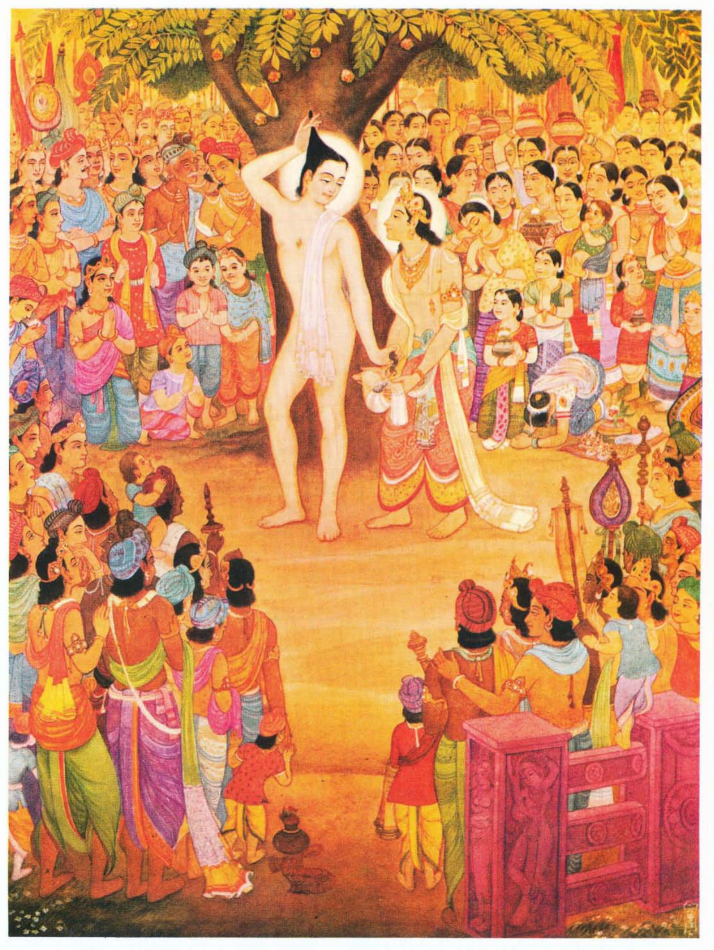
### 24. PLUCKING OFF THE HAIR AND ACCEPTING THE VOW OF RENUNCIATION



The grand procession finally reached the forest 'Jnatakhanda.' After alighting from the palanquin, Prince Vardhamana stripped himself of all the garments and ornaments and handed them over to an elderly lady of the family. At the end of two days of fasting, he stood under an Asoka tree and in the presence of thousands of men, he took the solemn vow of renunciation. He then plucked all the hair on the head in four handfuls and the

hair on the chin and the lips only in one handful and threw it away (Pañcamuṣṭi loca). Indra himself collected the hair. He then solemnly recited the words, "I bow down to all the liberated souls,"—and accepted life-long renunciation. Then, he took the five great vows of non-violence, truth, non-stealing, celibacy and non-possession in order to avoid accumulation of any fresh karman in future and to annihilate the past karman. Indra then placed a divine piece of cloth (Devadūṣya) on his left shoulder. And immediately Bhagavān Mahāvīra acquired the 'Manaḥparyava' knowledge (reading the thoughts of all sentient beings). Thereafter he proceeded on foot to the village Asthika.





२४: वस्त्रालंडार तळ, डेशबुंचन डरी, હिंसाहि पांच पापो न डरवा पांचमढावतीनी आछवन प्रतिज्ञापूर्वंड लगवाननी हाझास्वीडार २४: वस्त्रालंकार का त्याग, और केशलुंचन सह हिंसाहि पाप न करने के लिए आजीवन प्रतिज्ञापूर्वंक भगवान् का दीक्षा-स्वीकार 24: Plucking off the hair with his own hands and accepting the vow of renunciation

#### રૂપ. તપ-સંયમની મહાસાધના માટે પ્રસ્થાન-વિહાર અને અનુકૂલ ઉપસર્ગ



સાધનાના માર્ગમાં કંઈ ગુલાબ જ પાથરેલાં નથી હોતાં, કાંટાઓ પણ હોય છે. સાધક એ કાંટાઓને દૂર કરી અથવા સમભાવે સહન કરી આગળ વધે છે અને કર્મક્ષય કરતો, સિદ્ધિનાં સોપાન પર ચઢતો ઇષ્ટ સિદ્ધિના શિખરે પહોંચી જાય છે. તોર્થકરોનું અન્તિમ લક્ષ્ય નિર્વાણ-પ્રાપ્તિનું હોય છે. તેથી તેઓ સર્વોચ્ચ અવસ્થા અને સર્વગ્રપદની પ્રાપ્તિ અનિવાર્ય રીતે કરે છે. આ પ્રાપ્તિ માટે તેઓને ઉચ તપ અને સંયમધર્મની આરાધના દ્વારા અવરોધક કર્મોનો ક્ષય કરવો પડે છે. હવે ભગવાને શીઘ સાધના શરૂ કરી દીધી. એકાકી, વસ્ત્રવિહીનશરીરી, નિદ્રાત્યાગી, મૌની, પ્રાય:

(અજ્ઞ-જળ વિનાના) ઉપવાસી, વિશ્વનાં પ્રાણી માત્ર પ્રત્યે મૈત્રી-કરુણા-દયા ભાવ રાખનાર, સહુના આધ્યાત્મિક કલ્યા<mark>ણની ભાવના સેવનાર</mark> ભગવાન, વિવિધ પરીષહો – કચ્ટોને કર્મક્ષય માટે સ્વેચ્છાથી સહન કરતા, (પ્રાયઃ) ઊભા ઊભા ધ્યાનાવસ્થામાં સમય પસાર કરવા લાગ્યા અને આત્મવિશુદ્ધિ પૂર્વક આત્માનું ઊધ્વીકરણ કરતા સફળતાનાં સોપાન પર ચઢવા લાગ્યા.

સાધનાનાં સાડા ભાર વર્ષો દરમિયાન દેવો, મનુષ્યો અને તિર્ચંચો દ્વારા અનુકૂળ કે પ્રતિકૂળ, જે કોઈ ઉપસર્ગો થયા તે અંગેનાં ચિત્રોનો અહીંથી પ્રારંભ થાય છે.પહેલો સ્ત્રીઓનો ઉપસર્ગ અને બીજો ગોવાળનો ઉપસર્ગ આ બે જ ઉપસર્ગો મનુષ્ય દ્વારા થયા છે.

— વિઢાર દરમિયાન દીક્ષા લેવા પૂર્વે શરીર ઉપર ચોપડેલાં સુગંધી દ્રવ્યોની મનોમુગ્ધ સુગંધથી આકર્ષાઈને યુવાનો મૌની ભગવાન પાસે સુગંધ અને મનોઢર રૂપથી આકર્ષાઈને યુવતીઓ પ્રેમની યાચના કરી રહ્યાં છે, એ આ ચિત્રમાં દર્શાવ્યું છે.



## २५. महासाधना के लिये भगवान का विहार तथा नर-नारियों के अनुकूल उपसर्ग



साधना के पथ में केवल गुलाब ही बिछाये हुए नहीं होते; काँटे भी होते हैं। साधक इन काँटों को दूर कर के अथवा समभाव-पूर्वक सहन करके आगे बढ़ता है, और कर्मक्षय करता हुआ सिद्धि के सोपान पर चढ़ता हुआ इष्ट सिद्धि के शिखर पर पहुँच जाता है। तीर्थक्करोंका अन्तिम लक्ष्य निर्वाण-प्राप्ति होता है, इसलिये वे सर्वोच्च अवस्था तथा सर्वज्ञपद की प्राप्ति अनिवार्य रूप से करते हैं। इसकी प्राप्ति के लिये उम्र तप और संयमधर्म की आराधना-द्वारा अवरोधक कमों का क्षय करना पहता है। भगवान् ने शीम्र साधना प्रारम्भ कर दी।

एकाकी, वस्त्रविद्दीनशरीरी, निद्रात्यागी, मौनी, प्रायः (अन्न-जल-रहित) उपवासी, सब प्राणियों के प्रति मैत्री, करुणा-दयाभाव रखते हुए, सभी के आत्म-कल्याण की भावना से पूर्ण, कर्मक्षय के लिये विविध परीषहों को स्वेच्छा से सहन करते हुए, प्रायः खड़े-खड़े ध्यानावस्था में समय-यापन कर, आत्मविद्युद्धिपूर्वक आत्मा का ऊर्ध्वीकरण करते हुए सफलता के सोपान पर चढ़ने लगे। इस समय से साधना के १२॥ वर्षों के बीच देव, मनुष्य और तिर्यंचों द्वारा अनुकूल अथवा प्रतिकृत जो कुछ उपसर्ग हुए उन से सम्बन्धित चित्रों का यहाँ से प्रारम्भ होता है।

विहार में दीक्षा लेने से पूर्व शरीर पर लगाये गये सुगन्धित द्रव्यों की सुगन्ध से आङ्ग्रष्ट होकर युवकगण मौनी भगवान् के पास सुगन्ध से तथा मनोहर रूप से आङ्ग्रष्ट होकर युवतियाँ प्रेम की याचना कर रही हैं। यह प्रस्तुत चित्र में दिखाया गया है।



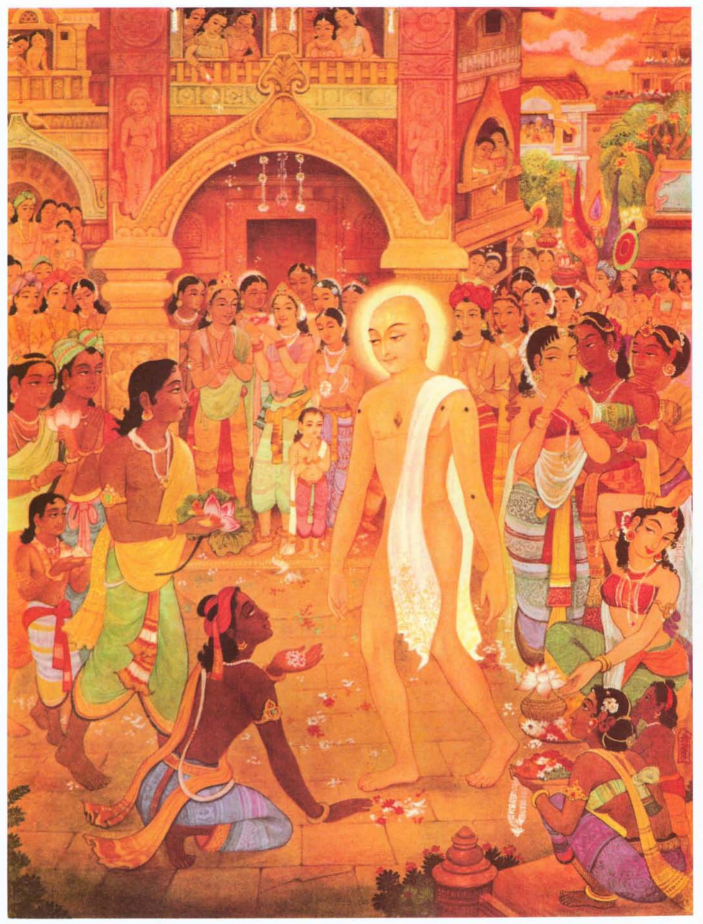
#### 25. PLEASANT DISTRACTION DURING THE RELIGIOUS WALK



The path of a spiritual aspirant is never smooth. He has to be prepared for bouquets as well as brickbats, for roses as well as thorns, but he must never lose his equanimity or balance of mind. He must neither be depressed by one, nor elated by the other. Then alone he can reach the goal. During the next twelve and a half years of Sādhanā (spiritual apprenticeship), Bhagavān Mahāvīra had to undergo all sorts of sufferings, trials

and tribulations, at the hands of gods, human beings and animals. The illustrations which follow depict some of these incidents. This illustration depicts how young men are attracted towards him because of the sweet smell and aroma that emanated from his body as a result of the application of heavenly perfumes and the women are attracted by his youth and divine charm. They are making amorous overtures to him. But Bhagavan Mahavira is completely oblivious to everything around him.





२५: हीक्षा पछी विकार करते. हाए भगवान को गन्ध-सौन्दर्यमुग्ध युवान नर-नारियों के प्रेमोपसर्ग और चित्त की अद्भुत स्वस्थता

25 : Bhagavan Mahavira's walking tour is beset with pleasant and painful distractions

#### ૨૬. વિહાર-ધ્યાન-પ્રથમ પારણું કરતા અને અપ્રીતિ થાય ત્યાં ન રહેવું એવી પ્રતિજ્ઞા લેતા ભગવાન



પ્રથમ-ઉપલા ચિત્રમાં ભગવાનની બે પ્રવૃત્તિ બતાવી છે. (૧) વિહારની અને (૨) કાયોત્સર્ગની મુદ્રાસહ ધ્યાનાવસ્થાલીન ભગવાન. જંગલમાં વિચરતા ભગવાનને જોવા એ એક લહાવો છે. જુઓ!આ ચિત્ર કેટલું આહ્લાદક અને મનમોહક છે. બીજું ચિત્ર – નીચેનું ચિત્ર દીક્ષા લેતી વખતે કરેલા છર્ઢ (બે ઉપવાસ)નું પારણું ગૃહસ્થના પાત્રમાં (વાસણમાં) ક્ષીર વહોરીને કર્યું હતું તે પ્રસંગનું છે... તીર્થંકરો હંમેશાં કરપાત્રી એટલે હાથમાં લઈને જ ભોજન કરનારા હોય છે. પણ બધા કરપાત્રી ન બની શકે એટલે બીજા સાધુઓ કાષ્ઠ-લાકડાંના પાત્રો રાખે અને તે પાત્ર દારા ભોજન કરે તો તે પણ યોગ્ય છે એમ જણાવવા ગૃહસ્થના પાત્રમાં

ફકત એક જ વાર ભિક્ષા લીધી. તે પછી આજીવન કરપાત્રી જ રહ્યા. ત્રીજું ચિત્ર – તાપસોના આશ્રમની ઘાસની ઝૂંપડીમાં ભગવાન ચોમાસું રહ્યા તે પ્રસંગનું છે. ભગવાન તો ઊભા ઊભા ધ્યાનમાં લીન રહેતા હતા. ધ્યાનીને બીજો ખ્યાલ શો કરવાનો હોય?ગાયો ઝૂંપડીના ઘાસને ખેંચીને ખાવાલાગી, આશ્રમના સાધુઓ દોડી આવ્યા. ભગવાન તો મૌનપણે ધ્યાનમાં

હતા. મુખ્ય સંન્યાસીએ ભગવાનને ઠપકો આપતાં કહ્યું કે, પક્ષીઓ પણ પોતાના માળાનું રક્ષણ કરે છે તો તમે રાજપુત્ર છતાં ઝૂંપડીનું રક્ષણ ન કરો તે કેવું કહેવાય? આવો ઠપકો સાંભળીને ભગવાને પ્રતિજ્ઞા કરી કે, 'જયાં અપ્રીતિ થાય ત્યાં રહેવું નહીં'…… વગેરે.

ભગવાને કરેલો આ નિયમ સહુએ અમલમાં મૂકવા જેવો છે.



## २६. विहार, ध्यान, प्रथम पारणा करते और जहाँ अप्रीति हो वहाँ न रहनेकी प्रतिज्ञा करते भगवान



प्रथम ऊपरके चित्रमें भगवानकी दो प्रवृत्तियोंका चित्रण हुआ है। एक विहारकी और दूसरी कायोत्सर्ग मुद्रा सह ध्यानावस्थामें लीन भगवान। जंगलमें विहार करते भगवान का दर्शन करना एक रोमाञ्चक घटना है। देखो, यह चित्र कितना आस्लादक और मनमोहक लगता है।

दूसरा चित्र—नीचेका चित्र दीक्षा लेते समय भगवानने छडु (दो उपवास) किया था। उसका पारणा गृहस्थके पात्रमें क्षीर बहर (ग्रहण) कर किया था, उस प्रसंग का यह चित्र है। तीर्थंकर हमेशा करपात्री होते हैं अर्थात् वे हाथमें लेकर ही भोजन करते हैं। परन्त सब साध्

करपात्री नहीं हो सकते। इस कारण साधु वर्गके पात्र रखनेमें और पात्र द्वारा भोजन करने में कोई अनौचित्य नहीं है, यह निर्देश देने के लिए उन्होंने गृहस्थके पात्रमें सिर्फ एक ही बार भिक्षा ग्रहण की। बादमें भगवान आजीवन करपात्री रहे।

तीसरा चित्र—तापस-आश्रम की पर्णकुटीरमें भगवानने चातुर्मास किया, उस प्रसंगका यह चित्र है। भगवान तो खड़े खड़े ध्यानमें लीन रहते थे। ध्यानी के हृदयमें अन्य कोई विचार नहीं होता। वहाँ गायें आतीं और झोंपड़ी की घास खाने लगतीं। आश्रम के तपस्वी दौड़े आये। भगवान तो मौन रुपसे ध्यानमें मग्न थे। मुख्य तापसने भगवानको उलाहना दिया कि पशु-पक्षी भी अपने घरका, घोंसलेका रक्षण करते हैं, आप राजपुत्र होने पर भी झोंपड़ी की रक्षा भी नहीं कर सकते! यह उपालंभ सुनकर भगवानने प्रतिज्ञा की कि ''जहाँ अप्रीति हो वहाँ नहीं रहना''। भगवान द्वारा ली गई यह प्रतिज्ञा वर्तमानमें हर एक के लिए आचरणीय है।

# 26. BHAGAVĀN MAHĀVĪRA'S RELIGIOUS WALK, HIS DHYĀNA (MEDITATION) AND HIS FIRST BREAKING OF THE FAST (PĀRANĀ) AND HIS DECISION NOT TO STAY AT A PLACE WHERE HE DOES NOT LIKE



In the above picture two activities of Bhagavān Mahāvīra are shown. One, his religious walk and the other his absolute absorption in Kāyotsarga pose. It is one's great fortune to observe Bhagavān Mahāvīra wandering in a jungle. How pleasant and attractive this picture is!

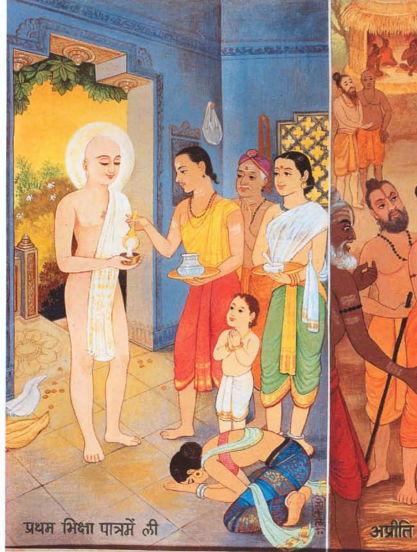
Second Picture — The following picture depicts Bhagavan Mahavira breaking his two days' fast observed at the time of the initiation by taking pudding (khir) in the vessel of a house

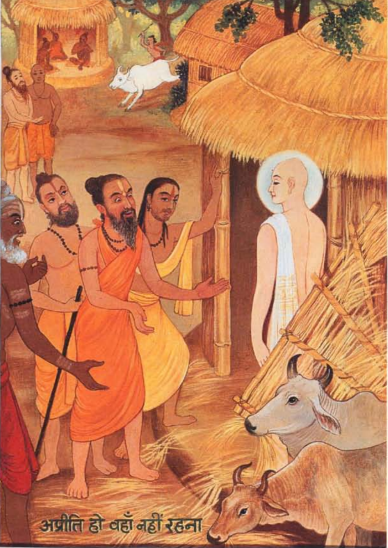
holder. Tirthamikaras always take their meals in their hands. However, all of them cannot observe this custom. So it is proper that other ascetics keep wooden vessels and take their food from them. To support this Bhagavān Mahāvīra accepted Bhiksā only once in a wooden vessel. Then he took his meals in his hands for whole the life. Third picture — This picture depicts the incident which took place when Bhagavān Mahāvīra stayed for a monsoon in a grass hut of a hermitage. Bhagavān Mahāvīra was standing absorbed in Dhyāna (meditation). A meditator has to think of nothing else. The cows started to graze the grass of the hut. The hermitage-ascetics ran out to drive away the cows. Bhagavān Mahāvīra was absorbed in meditation motionless calmly. The chief Samnyāsi of the hermitage reprimanded him. He commented that even birds protect their nests. How strange it is that even being a prince he does not protect the grass hut? On hearing such a reprimand Bhagavān Mahāvīra vowed not to stay at a place where he was not welcome.

The above rule made by Bhagavan Mahavira is worth practising by all.









ર૬ : સાધના દરમિયાન ભગવાન જંગલમાં કેવી સ્થિતિમાં વિહાર અને ધ્યાન કરતા હતા તેનું તથા પ્રથમ પારણાનું ચિત્ર २६ : साधना के दरिमयान भगवान जंगलमें किस स्थितिमें विहार और ध्यान करते थे उसका तथा प्रथमपारणाका चित्र

26: Bhagavan walking in forest during his accomplishment and meditation

For Personal & Private Use Only

And His first breaking fast (Parana)

#### ૨૭. દરિદ્ર બ્રાહ્મણને અડધા દેવદૃષ્ય વસ્ત્રનું દાન



જ્યારે ભગવાન વર્ષીદાન દ્વારા લાખો માનવીઓનું દારિદ્રય દૂર કરી રહ્યા હતા ત્યારે સોમ નામનો એક બ્રાહ્મણુ ધન કમાવા પરદેશ ગયેલો, તે ત્યાંથી પણ ધનપ્રાપ્તિ કર્યા લિના પાછો ક્યોં. આ જોઈને ગરીબાઈથી ત્રાસેલી પત્નીએ ઉપાલમ્બ આપતાં કહ્યું કે, "તમે કેવા અભાગિયા છો! જ્યારે વર્ષમાન કુમારે સોનાનો વરસાદ વરસાવ્યો ત્યારે તમો પરદેશ જતા રહ્યા અને પરદેશથી આવ્યા ત્યારે ખાલી હાથે પાછા ક્યાં. હવે ખાઈશું શું? હજુ જંગમ કલ્પવૃક્ષ જેવા વર્ષમાન પાસે જાઓ. તેઓ ઘણા દયાળુ અને દાનવીર છે, પ્રાર્થના કરો. તેઓ જરૂર દારિદ્રય દૂર

કરશે." તે બ્રાહ્મણ વિહારમાં ભગવાનને ભેટી ગયો. તેણે દીન મુખે વિનંતિ કરતાં કહ્યું કે, "આપ ઉપકારી છો, દયાળુ છો, સહુનું દારિદ્રચ આપે દ્વર કર્યું, નિર્ભાગી હું જ રહી ગયો, તો હે કૃપાનિધિ! મારો ઉદ્ધાર કરો." હવે ભગવાન પાસે ખભા ઉપર માત્ર એક દેવદ્રષ્ય વસ્ત્ર હતું. તેમાંથી તેમણે અડધો ભાગ ચીરીને આપી દીધો. બ્રાહ્મણ ભગવાનને વંદન કરી આભાર માની ઘરે આવ્યો. તેની સ્ત્રીએ તેને વણકર પાસે મોકલ્યો. તેણે કહ્યું કે, "બાકીનું અડધું વસ્ત્ર જો લઈ આવ તો તેને અખંડ ખનાવી દઉ, તેની કિંમત એક લાખ દીનાર—સુવર્ણમહોર ઊપજશે અને આપણે બન્ને સુખી થઇશું." તે ભગવાન પાસે પહોંચ્યો. એ શરમથી માગી ન શક્યો, પણ તેમની પાછળ પાછળ ક્રતાં જ્યારે તે વસ્ત્ર પવનથી કાંટામાં ભરાતાં પડી ગયું ત્યારે તેને લઈને ઘરે પહોંચ્યો. ત્યાર પછી ભગવાન જીવનભર નિર્વસ્ત્ર રહ્યા. વસ્ત્રદાન પ્રસંગ ખળદના ઉપસર્ગ પહેલાં થયો કે પછી આ બાબતમાં બ્રન્થમાં મતભેદ આવે છે.સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ નથી મળતો.



### २७. दिख् ब्राह्मण को आधे देवदुष्य वस्त्र का दान



जब भगवान् वर्षीदान् द्वारा लाखों मानवों का दारिद्र्य दूर कर रहे थे, उस समय सोम नामक एक ब्राह्मण द्वन्योपार्जन के लिये परदेश गया हुआ था। वह वहाँ से धनप्राप्ति किये बिना ही वापस लौट आया। यह देखकर दीनता से त्रस्त उसकी पत्नी ने उपालम्भ देते हुए कहा कि—'आप कैसे अभागे हैं! जब वर्धमानकुमार ने सोने की वर्षा की उस समय आप परदेश चले गये और परदेश से आये तो खाली हाथ वापस आये। अब क्या खाएँगे! अब भी जंगम कल्पवृक्ष जैसे वर्धमान के पास जाओ, वे बहुत दयालु और दानवीर हैं, प्रार्थना करो, वे अवस्य ही दारिद्र्य दूर करेंगे।' वह ब्राह्मण विहार में भगवान् से मिला। उसने दीन-मुख

हो प्रार्थना करते हुए कहा कि — 'आप उपकारी हैं, दयालु हैं, सब का दारिद्रय आपने दूर किया है, मैं ही अभागा रह गया हूँ, हे कृपानिधि! मेरा उद्धार करो। अब भगवान् के पास कन्धे पर केवल देवदृष्य वस्न या, उसमें से उन्होंने आधा भाग चीर कर दे दिया। ब्राह्मण भगवान् को बन्दन करके आभार मानकर घर गया। उसकी स्त्री ने उसे बुनकर के पास मेजा। बुनकर ने कहा कि इस का बचा हुआ आधा वस्त्र यदि ले आओ तो मैं उसे अखण्ड बना दूँ। इस का मूल्य एक लाख दीनार (सुवर्ण-मुदाएँ) मिल जाएँगी और हम दोनों सुखी हो जाएँगे। वह भगवान् के पास पहुँचा। लज्जावश वह मौँग तो नहीं सका, किन्तु उनके पीछे घूमते-चूमते जब वायु के द्वारा उडकर वह वस्त्र काँटों में उलझ गिर गया, तब उसे लेकर वह घर पहुँचा। इसके बाद भगवान् जीवनभर निर्वस्न रहे। वस्त्रदान प्रसंग बैस्त के उपसर्ग पहले किया था बादमें उसके बारे में ग्रंथमें मतांतर है।





#### 27. GIFT OF THE HALF OF THE DEVADÜSYA TO A POOR BRAHMIN

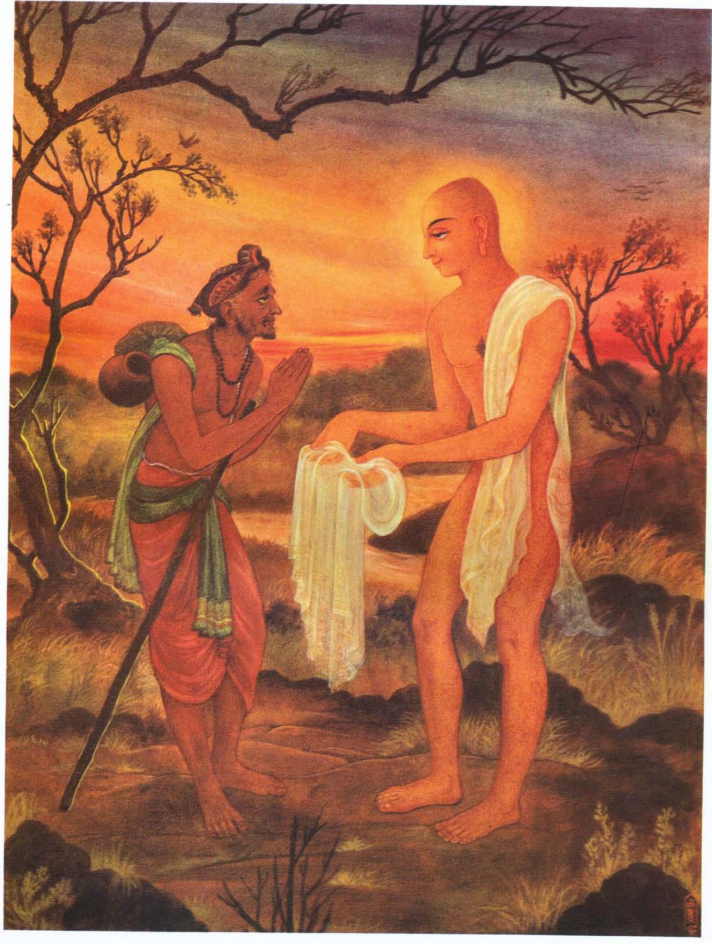


While Bhagavān Mahāvīra was distributing largessess, a poor Brahmin was away and his wife naturally started nagging him, saying "Even now, you better approach Bhagavān Mahāvīra because he alone can possibly help you." The Brahmin accordingly went in search of him and ultimately found him on the way. He narrated his tale of woe to Bhagavān Mahāvīra. Moved by the harrowing tale, he gave the Brahmin half of the

divine cloth given to him by Indra. The Brahmin's wife showed the garment to a weaver. He said, "If you can get the other half also, I will stitch them into one piece. It would easily fetch one lac of golden coins."

The Brahmin again went in search of Bhagavan Mahavira and found him, but he could not summon courage to beg for the remaining half of the garment. He, therefore, followed him in the forest. The garment got stuck in a thorny shrub and slipped from the shoulders of Bhagavan Mahavira who never bothered about it. The Brahmin avidly gathered it and went away. Since then Bhagavan Mahavira remained nude throughout his life.





२७: हिरिद्र ध्राह्माञ्चनी याचना परथी कागवाने प्रका उपर रहेला हेबहूध्य वस्त्रना अर्धा कागनुं डरेलुं अनुडंपा-हान २७: अकिंचन भगवान् का अपने कंधेपर रखे हुए देवदूष्य वस्त्र के आधे भाग का दरिद्र ब्राह्मण को अनुकंपा-दान 27: Gift of the half of the Devadūṣya (divine cloth given by Indra) to a poor Brahmin

### ૨૮. ગોવાળનો પ્રતિકુલ ઉપસર્ગ અને ઈન્દ્રનો અટકાવ

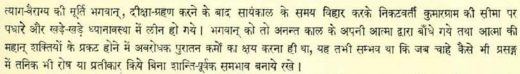


ત્યાગ વૈરાગ્યની મૂર્તિસમા ભગવાન, દીક્ષાયહ્યુ કર્યા ખાદ સાયંકાલે વિહાર કરી નજીકના કુમાર ગામના સીમાડે પધાર્યા. એમને કોઈ રહેઠાયુ, બીજી કોઈ સગવડ કે સરભરાની જરૂર જ કયાં હતી? સંસારના ભૌતિક તમામ સુખ-સાધનોનો ત્યાગ કર્યો હતો, એટલે તેઓ તો ગામ બહાર ઊભા ઊભા ધ્યાનાવસ્થામાં લીન બની ગયા. ભગવાનને તો અનંત કાળના પોતાના આત્માએ બાંધેલાં અને આત્માની મહાન શક્તિઓને પ્રગટ થવામાં અવરોધક બનેલાં એવાં પુરાતન કર્મોને ખપાવવાં હતાં. એ ત્યારે જ બને કે જ્યારે સુખ-દુ:ખ, સારા-નરસા ગમે તેવા પ્રસંગમાં

જરાપણ રોષ-શુસ્સો કે પ્રતિકાર કર્યા વિના શાંતિ જાળવી સમભાવે રહે. હવે ભગવાન જયાં ઊભા હતા ત્યાં એક અજ્ઞાત ગોવાળિયો પોતાના બળદને બેસાડીને, તેનું ધ્યાન રાખવાનું મહાવીરને કહી ગામમાં ગયો. બળદો તો ચરવા દૂર દૂર જતા રહ્યા. ગોવાબે ગામમાંથી પાછા ક્રીને જોયું તો બળદો ન જોયા. ભગવાનને પૂછ્યું કે, 'મારા બળદો ક્યાં છે?' ભગવાનને મૌન હોવાથી એને જવાબ ન મળ્યો. ગોવાળ શોધમાં આખી રાત રખડપટી કરી પાછો ક્યોં ત્યારે પેલા બળદોને ભગવાન પાસે બેઠેલા જોયા, તેથી ગોવાળે ગુસ્સાપૂર્વક કહ્યું કે, 'હે દેવાર્થ! તમે જાણતા છતાં પણ મને કેમ કહ્યું નહિ અને મને નાહક રખડપટી કરાવી?' તે બળદની રાશ (દોરડું) લઈ ભગવાનને મારવા દોડ્યો. ત્યાં દેવલોકમાંથી ઇન્દ્ર શીઘ આવીને તેનો હાથ પકડી તેને અટકાવે છે અને તેને ઉપાલમ્ભ આપતાં કહે છે કે, 'હે દુરાત્મન્! આ કોઈ રખડાઉ માણસ નથી, પણ રાજા સિદ્ધાર્થના દીક્ષિત પુત્ર વર્ધમાન છે.'



## २८. ग्वाले का प्रतिकुल उपसर्ग और इन्द्र द्वारा अवरोध



भगवान् जहाँ खड़े हुए थे वहाँ एक अज्ञात ग्वाला अपने बैलों को बैटा कर भगवान् को उसका ध्यान रखने के लिये कहकर गाँव में गया। बैल चरने के लिये दूर चले गये। ग्वाला गाँव से लौट कर आया तो देखता है कि उसके बैल वहाँ नहीं हैं। उसने भगवान् से पूछा कि - 'मेरे बैल कहाँ हैं ?' भगवान् के मौत होने के कारण कोई उत्तर नहीं मिला। ग्वाला बैलों की खोज में सारी रात इधर-उधर भटकता रहा और वापस आया तो बैलों को भगवान् के पास बैठे हुए देखा। इससे कृद्ध होकर ग्वाला बोला कि हे देवार्य! आपने जानते हुए भी मुझे क्यों नहीं कहा और रात भर मुझे इधर-उधर भटकाया? और वह बैलों का रस्सी लेकर भगवान् को मारने दौड़ा। वहाँ देवलोक से इन्द्र दीघ्र आकर उसका हाय पकड़कर उसे रोकते हैं और उसे उपालम्भ देते हुए कहते हैं कि – हे दुरात्मन्! यह इधर-उधर भटकनेवाले कोई सामान्य व्यक्ति नहीं हैं, अपितु राजा सिद्धार्थ के दीक्षित पत्र वर्धमान हैं।

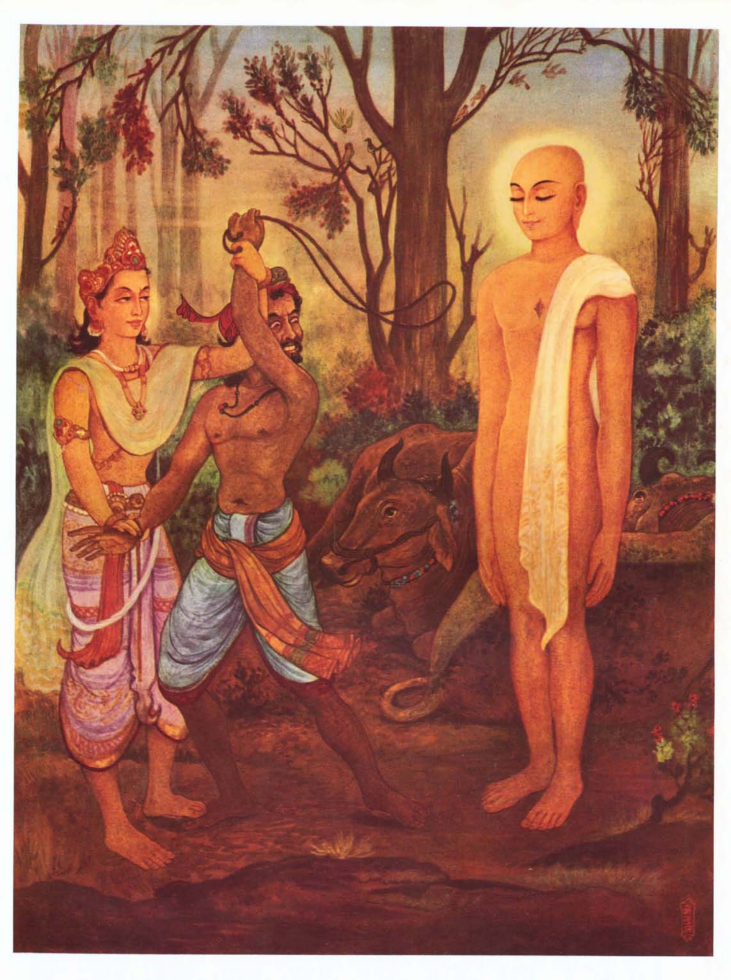


#### 28. INDRA PREVENTS A COWHERD FROM ASSAULTING BHAGAVĀN MAHĀVĪRA



Bhagayan Mahavira, an embodiment of perfect renunciation, detachment and Ahimsa, once reached the outskirts of a village named Kumaragrama in the course of his tour. He stood there motionless, absorbed in deep meditation. A cowherd approached him and asked him to look after his bullocks while he visited the village. On his return he found that the bullocks were missing. He asked Bhagayan Mahavira but received no

reply as he was observing the vow of silence. The cowherd searched for his bullocks throughout the night, but failed to locate them. In the morning he returned to the same spot and found the bullocks seated by the side of the standing saint. Thinking that Bhagavan Mahavira had purposely sent him on a fool's errand, he became furious and rushed towards him, with the intention of thrashing him with his whip. Indra, however, intervenes and exhorts him by telling him that this is no ordinary wandering mendicant, but prince Vardhamana, son of king Siddhartha, who had recently accepted initiation.



२८ : निर्दोष छतां अभयानने योर समक्षने भारवा तैयार थे खेक्षा भेडूतने रोडवा स्वर्गभांथी छन्द्रनुं शीध आजभन २८ : निर्दोष भगवान् को चोर समजकर, एक किसान की ताडनकी तैयारी, और सहाय के लिये स्वर्ग से इन्द्र का आगमन

#### ૨૯. ધ્યાનસ્થ ભગવાનને શુલપાણિ યક્ષનો ઉપસર્ગ



ભગવાન કુમાર (કર્માર-કર્મિર?) ગામથી 'અસ્થિક' ગામ પધાર્યા. ત્યાં ધ્યાન માટે નિર્જન એકાન્ત જગ્યાની શોધ કરતાં ગામ બહાર ટ્રેકરી ઉપર આવેલાં શૂલપાણિ યક્ષના મંદિરની પસંદગી કરી. ગામ લોકોની અનુમતિ માગી પણ લોકોએ આગ્રહપૂર્વક કહ્યું કે, "આ મંદિરનો યક્ષ અતિ ફૂર છે. અહીં જે કોઈ રાત રહે છે તેને તે મારી નાખે છે, માટે આપ બીજે પધારો." ભગવાને કહ્યું કે "તેની ચિંતા ન કરો." તેમની અનુમતિ લઈને ભગવાન ત્યાં રહ્યા, અને સ્થળ નિર્જન થયા બાદ ધ્યાનારૂઢ બન્યા. આથી શુલપાણિ રોષે ભરાયો અને મનોમન બોલ્યો કે "સહુએ ઘસીને ના પાડી

છતાં પોતાની તાકાત ઉપર મુસ્તાક રહેનાર આ કેવો ઘૃષ્ટ માણુસ છે? આ તો મારી સામે પડકાર છે. હવે હું એને મારી શક્તિનો પરચો બરાબર બતાવું." તેણે તુરંત જ બગવાનને ડરાવવા આભ તૂટી પડે એવું ભયંકર અદુહાસ્ય કર્યું. હાથી, પિશાચ, સર્પાદિકનાં ભયંકર રૂપો લઈને ભગવાનને વિવિધ પ્રકારે ત્રાસ આપ્યો, છતાં તેની કશી જ અસર ન થઈ ત્યારે આંખ, કાન વગેરે માર્મિક અંગોમાં ભયંકર વેદનાઓ ઉત્પન્ન કરી. આમ છતાં અખૂટ ધૈર્યશાલી ભગવાન જરા પણ ધ્યાનભગ્ર ન બન્યા. શૂલપાણ ભગવાનની અપ્રતિમ શક્તિથી પરાજિત થયો. એણે ક્ષમાશીલ ભગવાનના ચરણુમાં પડી અપરાધોની ક્ષમા માગી, ચરણપૂજા કરી, ગુણુગીતો ગાયાં અને એ યક્ષ સદાને માટે પ્રશાન્ત બન્યો. સવારે ગામના લોકો મંદિરે પહોંચ્યા અને ભગવાનની અગાધ શક્તિ અને અપાર મહિમાને એઈ નતમસ્તક બની ભગવાનનો જયજયકાર કર્યો.



## २९. ध्यानस्थ भगवान का प्रति शूलपाणि यक्ष का उपसर्ग



भगवान् कुमारग्राम से अस्थिक गाँव पधारे। वहाँ ध्यान के लिये एकान्त स्थान की खोज करने पर वहीं गाँव के बाहर टीले पर स्थित शुलपाणि-पक्ष के मन्दिर को पसन्द किया और गाँव के लोगों से अनुमति माँगी, किन्तु लोगों ने आग्रहपूर्वक कहा कि – 'यह यक्ष अति क्रूर है। रात रहने वालों को वह मार डालता है। अतः आप अन्यत्र पधारें।' भगवान् ने कहा 'इसकी कोई चिन्ता न करों '। तदनन्तर उनकी अनुमति लेकर भगवान् वहाँ रहे और स्थल निर्जन होने के बाद ध्यानारूढ हो गये। इसे से शुलपाणि कुद्ध हो गया, मन ही मन बोला कि – सभीने आग्रहपूर्वक निषेध किया, फिर भी अपनी शक्ति पर निर्भर रहनेवाला यह कितना

ढीठ-चृष्ट मनुष्य है? यह तो मेरे समक्ष चुनौती है। अब मैं अपनी शक्ति का परिचय दूँगा। उसने शीप्र ही भगवान् को डराने के लिये हृदय फट पड़े ऐसा अश्रहास किया। हाथी, पिशाच, सर्प आदि के भयङ्कर रूप धारण कर भगवान् को विविध प्रकार से त्रास पहुँचाने लगा। तथापि उसका कोई प्रभाव नहीं पड़ा, तब आँख, कान आदि मामिक अंगो में भयङ्कर वेदनाएँ पहुँचाईँ। इतना होने पर भी अक्षय-धैर्यशाली भगवान् तिनक भी ध्यान से विचलित नहीं हुए। शूलपाणि भगवान् की अप्रतिम शक्ति से पराजित हुआ। क्षमाशील भगवान् के चरणों में अपराधों की क्षमा माँगी, चरणों की पूचा की, गुण-गान किया और वह सदा के लिये शान्त हो गया। प्रातः गाँव के लोग मन्दिर में आयें, भगवान् की अगाध शक्ति और अपार महिमा को देखकर नतमस्तक हो, भगवान् का जयजयकार किया।



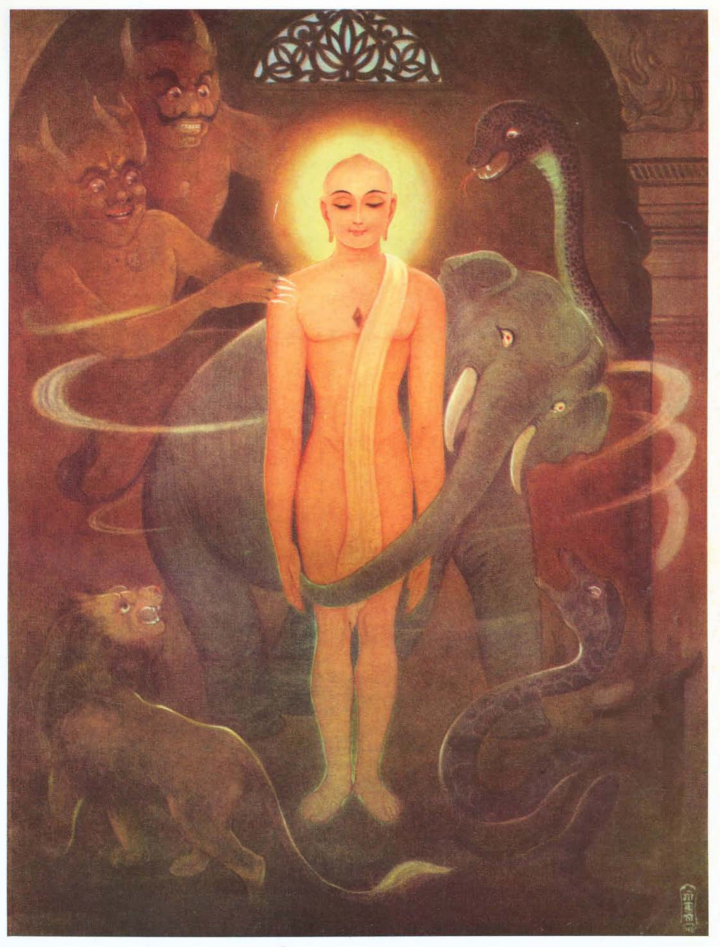
#### 29. YAKŞA ŚŪLAPĀŅI HARASSING BHAGAVĀN MAHĀVĪRA IN MEDITATION



A spiritual aspirant has to face numerous difficulties and obstacles in the course of his pursuit of penance. When Bhagavān Mahāvīra came to Asthikagrāma, he wanted to spend the night in the temple dedicated to a Yakṣa called Sūlapāṇi. The villagers warned him that the wicked Yakṣa tortures to death any traveller who happened to spend the night in that shrine. But he insisted on staying there overnight. The Yakṣa became

enraged and furious, as he thought that it was a challenge to his powers. He, therefore, tried to frighten Bhagavān Mahāvīra by assuming various forms, such as that of a goblin, an elephant, a cobra, a lion etc., but did not succeed. He then tried to pierce his eyes and ears. But Bhagavān Mahāvīra stood unperturbed and motionless like a rock. Being thus utterly discomfited, the Yakṣa fell down at his feet and apologised to him. From that day he gave up his wicked nature. When the villagers saw Bhagavān Mahāvīra in the morning, they were highly impressed and hailed and greeted him with shouts of joy and victory.





२८: ध्यानस्थ लगवानने शूलपाणि यही करेखा विविध प्रकारना प्रतिकृत उपसर्गो अने लगवाननी अपूर्व समता २९: ध्यानस्थित भगवान् के प्रति 'शूलपाणी' यक्ष के विविध प्रतिकृत उपसर्ग, और भगवान् की अपूर्व समता

29: The Yaksa Śūlāpaņi tries to harass Bhagavan Mahavīra while absorbed in deep meditation

## ૩૦. ક્રોધ-હિંસામાં <mark>ડૂબેલા દેષ્ટિવિષ 'ચ</mark>ણ્ડકૌશિક' સર્પને પ્રતિબોધ [ક્રોધ સામે ક્ષમાનો અને હિંસા સામે અહિંસાનો અપૂર્વ વિજય]



ખૂતકાળનો એક તપસ્વી જૈન સાધુ કોધના ભાવમાં મૃત્યુ પામી ચોથા ભવે જંગલમાં 'વાચાલા' ગામની સમીપના આશ્રમમાં દેષ્ટિવિષ સર્પ તરીકે જન્મ્યો. તે 'ચહ્રકૌશિક' એવા નામથી ઓળખાયો. આ સર્પ પોતાની દેષ્ટિમાં રહેલા કાતિલ ઝેરથી અનેક પશુ-પક્ષીઓ અને માનવોનો સંહાર કર્યે જતો હતો. પરિદ્યામે આખું જંગલ સાવ નિર્જન અને ભયંકર બની ગયું હતું. એ રસ્તે કોઈ જ પસાર થતું ન હતું. કરુણાસમુદ્ર ભગવાન મહાવીરે જ્ઞાનથી આ જાહ્યું. તેના ઉપર કરુણા ઊપજી. તેને પ્રતિબોધ કરી હિંસાથી મુક્ત કરવા, જનતાની ના છતાં, જંગલમાં જઈ ને

તેના દર નજીક ધ્યાનસ્થ ખનીને તેઓ ઊભા રહ્યા. સર્પને માનવની ગંધ આવી. એણે મનોમન વિચાર્યું કે "અરે! નિર્જન ખનાવેલા આ સ્થળમાં આવવાની હિંમત કરનારો આ છે કોણુ ! મારી તાકાતનો ખરાબર પરચો બતાવું." તરત જ ભગવાન પાસે આવી તેમને ખતમ કરવા તેમના દેહ ઉપર વારંવાર પોતાની વિષપૂર્ણ જવાલાઓ ફેંધ્રી. પણ તેની કશી જ અસર ન થઈ. છેવટે કોધાન્ધ ખની તે ભગવાનના પગના અંગૂઠામાં ડંખ મારીને દૂરથી એઈ રહ્યો. ભગવાન ન પક્યા, ન મૃત્યુ પામ્યા. વળી ડંખમાંથી લાલને બદલે જેત રુધિર એઈ, ભારે આશ્ચર્યમગ્ન ખની તે પ્રભુની પ્રશાન્ત મુદ્રા એતાં શાંત થવા લાગ્યો. તે વખતે ભગવાને મધુર શખ્દોમાં કહ્યું કે—'હે ચણ્ડકોશિક! તું બોધ પામ અને શાંત થા.' એવું વારંવાર કહેવાથી તેને ગત જન્મનું જ્ઞાન થયું. પોતાનો આત્મા કોધ કરવાને કારણે સાધુમાંથી સર્પયોનિમાં જઈ પહોંચ્યો હતો, તેથી એણે પાપનો પશ્ચાત્તાપ કર્યો. ભગવાનની ક્ષમા માંગી, હિંસા છોડી અને અનશન કરી એ આડમા વૈમાનિક દેવલોકમાં દેવ થયો.

- ક્રોધ સામે ક્ષમાના અને હિંસા સામે અહિંસાના થયેલા ભવ્ય વિજયનું આ જવલંત ઉદાહરણ છે.



## ३०. क्रोध-हिंसा में रत दृष्टिविष चण्डकौशिक सर्प को प्रतिबोध [क्रोध के आगे क्षमा का, हिंसा के आगे अहिंसा का अद्भुत विजय]



भूतकाल का एक तपस्वी जैन साधु क्रोधावस्था में मरकर दृष्टिविष सर्प के रूप में उत्पन्न हुआ। वह 'चण्डकौशिक' नाम से प्रसिद्ध हुआ। यह अपनी दृष्टि में निहित घातक विष से अनेक प्राणियों का संहार कर रहा था। फलतः सारा जंगल निर्जन और भयानक बन गया था। उस मार्ग से कोई निकलता भी नहीं था। भगवानने यह बात ज्ञान से जान ली। उनके दिल में करूणा प्रकट हुई। उसे प्रतिबोध देकर हिंसा से मुक्त कराने के लिये जंगल में जाकर उसके बिल के पास ही ध्यानस्थ होकर खड़े रहे। सर्प को मानव की गंध आई। मन ही मन सोचा कि—'अरे! निर्जन बनाये हुए इस स्थल में आने का साहस करनेवाला यह

कौन है ? मैं अपनी शक्ति का योग्य परिचय दूँगा?। शीघ ही उसने भगवान के पास आकर उन्हें नष्ट करने के लिये उनके शरीर पर बार बार अपनी विषयूर्ण ज्वालाएँ डालीं, िकन्तु उस का कोई असर नहीं पड़ा। अन्त में कोधान्य होकर भगवान् के पैर के अँगूठे में डंक मार कर दूर से देखने लगा। भगवान् न तो गिरे और न मरे। इस पर भी विशेषता यह हुई कि डंक मारा था चहाँ से लाल रुधिर के स्थान पर श्वेत रुधिर देखकर अति आश्वर्यान्वित हो, प्रमु की प्रशान्तमुद्रा देखकर शान्त होने लगा। उस समय भगवानने कहा कि—'हे चण्डकौशिक! त्र बोध प्राप्त कर और शान्त हो जा, उसी समय उसको अपने पूर्व जन्म का स्मरण हो आया। वह भगवान् के चरणों में जा पड़ा। भगवान् के प्रेमपूर्ण वचनामृत से वह शान्त हो गया और पश्चात्ताप्तृकिक हिंसा का त्याग किया। भगवान् से क्षमा माँगी। अन्त में अनशन (उपवासों) द्वारा मृत्यु पाकर वैमानिक देवयोनि में उत्पन्न हुआ।

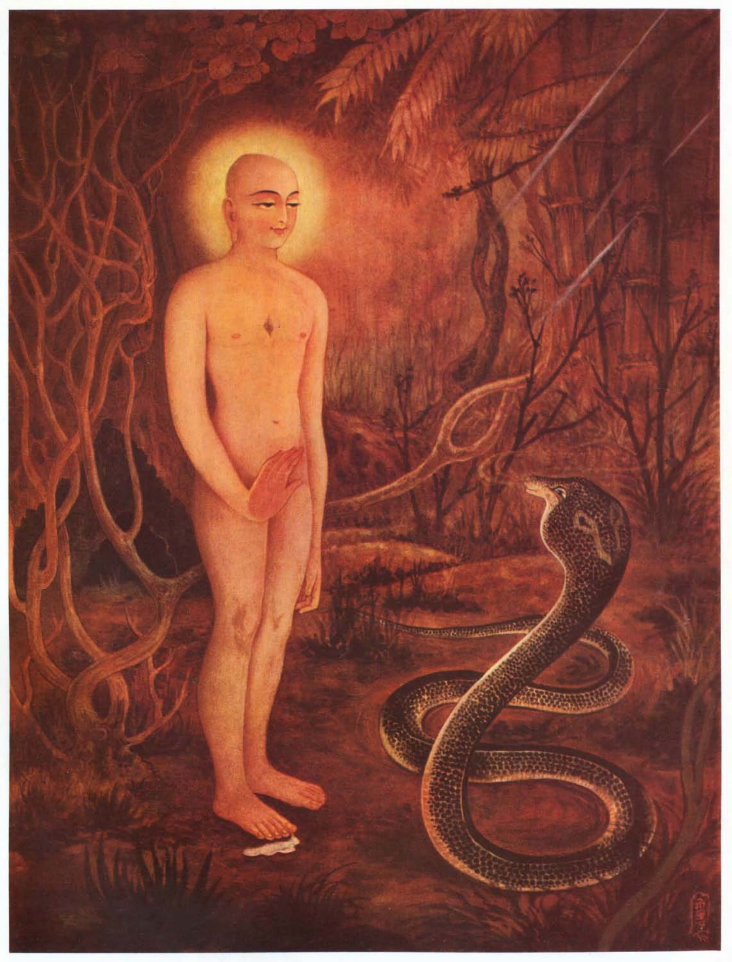
#### 30. CANDAKAUŚIKA – A DEADLY COBRA ENLIGHTENED BY MAHĀVĪRA



A Jain monk died in a fit of anger and was born as a cobra. As eyes emitted venom, anything coming within the sphere of his vision succumbed to the deadly poison. Therefore no one used to cross the forest which was its habitat. Bhagavān Mahāvīra knew this by his divine knowledge and in order to enlighten the cobra by his universal love he entered the forest and stood motionless in meditation by the place where the

cobra resided. The proud king-cobra rushed out of its hole, hissing and gazing at Bhagavan Mahavīra. But he stood motionless and unperturbed. Blind with rage, the cobra bit him on the toe. But milk-like blood started flowing from the toe. Bhagavan Mahavīra cast a gentle glance and said, "O Caṇḍakausika, be enlightened and attain peace of mind." The words had magic effect. Repenting sincerely for the past sins, he renounced violence.





30: ट्रिटिविय सर्प चण्डकीशिक का मरणान्त उपसर्ग, श्रेत रुधिर का निस्सरण और पराजित सर्प को भगवान का सफल प्रतिबोध

www.jainelibrary.org

30 - Love always wins anger and hatred, Bhagavan Mahvavira enlightens a deadly poisonous cobra Candkauśika
Jain Education International For Personal & Private Use Only

#### ૩૧. પૂર્વજન્મના વૈરી સુદંષ્ટ્ર નાગકુમાર દેવનો નૌકાદ્વારા જલોપસર્ગ



સુરિભિપુરથી રાજગૃહ જતાં વચમાં આવતી ગંગા નદી પાર કરવા ભગવાન નાવમાં ખેઠા. એમાં ખીજા પણ અનેક લોકો ખેઠા. નાવિકે નાવ હુંકારી. તે બરાબર ઊંડા જલ પાસે પહોંચી કે અચાનક પાતાલવાસી સુદંષ્ટ્ર નામના નાગકુમાર દેવે જ્ઞાનથી જાણ્યું કે 'અહો! આ મહાવીર ગત જન્મમાં વાસુદેવના ભવમાં હતા અને હું સિંહના ભવમાં હતો ત્યારે આ વાસુદેવે મારું મોઢું ચીરી મને જાનથી મારી નાંખ્યો હતો.' તેથી તેની વૈરવૃત્તિ જાગી ઊડી. તે બદલો લેવા દોડી આવ્યો. આવીને તેણે પોતાની દિવ્ય શક્તિથી ભયંકર તોફાન ઊલું કર્યું. તેણે પ્રારંભમાં

મહાપવનને વિકુર્વ્યો. ગંગાનાં નીર હિલોળે ચઢ્યાં, નાવ આમ તેમ ઝોલાં ખાતી ઊછળવા લાગી, અને સઢનો સ્તંભ તૂટી ગયો. સહુને માથે મોત ભમતું દેખાયું, ગભરાટ વધી ગયો, હો હા થઈ પડી, 'ભચાવો બચાવો'ની બૂમાબૂમ થવા માંડી. બચવા માટે સહુ ઇંબ્ટદેવનું સ્મરણ કરવા લાગ્યા. આવા પ્રસંગમાં પણ ભગવાન તો નિશ્ચલ ભાવથી ધ્યાનમાં જ મગ્ન બેઠા હતા. આ તોફાનની જાણ ગ્રાનથી કંબલ-શંબલ નામના નાગદેવોને થતાં તેઓ તુરંત આવી પહોંચ્યા. આવીને તેમણે સુદંબ્દ્રદેવને ધૂકારી હાંકી કાઢ્યો. તોફાન શમી ગયું અને નાવ હેમખેમ કિનારે પહોંચી. ખરેખર! આ મહાન આત્માના જ પુષ્યપ્રભાવે આપણા સહુની રક્ષા થઈ છે એમ સમજીને તમામ પ્રવાસીઓએ ભગવાનને ભાવભીની વંદના કરી હાર્દિક આભાર માન્યો.

ચિત્રમાં પાણીના પ્રવાહમાં જ નૌકા નીચે સુદંષ્ટ્રદેવ નૌકાને ઊથલાવતો અતાવ્યો છે. ઉપર આપણી ડાબી ભાજુએ ખૂણામાં રક્ષા કરવા આવી રહેલા કંબલ-શંબલ દેવો ખતાવ્યા છે.



## ३१. पूर्वजन्म के वैरी सुदंष्ट्र नागकुमार देव का नौका द्वारा जलोपसर्ग



सुरभीपुर से राजगृह जाते समय मार्ग में आई हुई गंगा नदी को पार करने के लिये भगवान् नाव में बैठे, उसी नाव में दूसरे भी कई लोग बैठे। नाविक ने नाव खेना आरम्भ किया। वह जब ठीक गहरे जल के पास पहुँची, तब अचानक पातालवासी सुदंष्ट्र नामक नागकुमार देव ने ज्ञान से जाना कि 'अहो! जब ये महावीर गत जन्म में बासुदेव के भव में थे और मैं सिंह के भव में था, तब इन्होंने मुँह से चीरकर मुझे जान से मार दिया था'। इस से उसकी वैरवृत्ति जाग उठी। वह प्रतिशोध लेने के लिये दौड़ आया और अपनी दिव्य शक्ति से भयङ्कर तूफान उपस्थित कर दिया। शुरू में उसने भयङ्कर वासु को फैलाया, जिससे

गंगा के पानी में उभार आया। नाव इधर-उधर डगमगाती हुई उछलने लगी। मस्तूल टूट गया। सभी को अपने सिर पर नाचती हुई मौत दिखाई दी। घबराहट बढ़ गई, हाहाकार मच गया। बचने के लिये सभी इष्ट देव का स्मरण करने लगे। ऐसे अवसर पर भगवान् तो निश्चल भाव से ध्यान में ही पूर्ण मग्न थे। इस उत्पात की जानकारी कम्बल-शम्बल नामक नागदेवों को ज्ञान द्वारा होने पर वे तत्काल आये और उन्होंने सुदंष्ट्र को भगा दिया। तूफान शान्त हो गया और नाव सकुशल किनारे पर आ पहुँची। "इस महान् आत्मा के पुण्य प्रभाव से ही हम सब की रक्षा हुई है।" ऐसा मानकर सभी प्रवासिओं ने भगवान् को भावपूर्ण बन्दना की और हार्दिक आभार माना।

चित्रमें जलप्रवाह में सुदंष्ट्रदेव और ऊपर कंबल-शंबल को चित्रित किया है।



#### 31. SUDAMSTRA, A SERPENT-PRINCE, CAUSES HAVOC IN THE RIVER



While on his way to Rājagrha from Surabhipura, Bhagavān Mahāvīra had to cross the river Gañgā in a boat. The serpent-prince Sudamstra bore a grudge against Bhagavān Mahāvīra, as the serpent-prince — who was then a lion — was killed by Bhagavān Mahāvīra, in one of the previous births, who was then known as Vāsudeva. In order to have his revenge on his killer, the serpent-prince creates a terrific cyclonic storm by his magic

power. The boat is rocked by the huge waves of the river Ganga, the mast is broken and pandemonium prevails everywhere. But Bhagavan Mahavira is seated calmly and serenely, deeply absorbed in meditation. The two gods of the nether regions, Kambala and Śambala knew it by their divine power and rushed to the spot. They drove away Sudamstra and the storm subsided. All aboard the boat bowed down to him with great respect and gratitude, as they were convinced that they owed their lives to the presence of the great saint.





39 : પૂર્વજન્મના વૈરી નાગદેવલોકના સુદંષ્ટ્ર દેવનો જલદ્વારા નાવોપસર્ગ, અને કંખલ-શંખલ દેવો દ્વારા ભગવાન તથા પ્રવાસીઓની રક્ષા ३१ : ध्वंजन्म के वैरी नागदेव छोक के सुदंषू देव का जरुद्वारा नावोपसर्ग, और कंबल-शंबल देवों द्वारा भगवान् और प्रवासिओं की रक्षा 31: Soul itself is the strongest power, Sudamstra, a serpent-prince, creates a heavy storm in the river, but fails

#### ૩૨. ધ્યાનથી ચલિત કરવા સંગમદેવે કરેલા ભયંકર ૨૦ ઉપસર્ગો



કહિન કર્મોનો ક્ષય કરવા ભગવાને સ્લેચ્છોથી સભર અને સાધુ-સંતોથી તદ્દન અજ્ઞાત એવી પ્રજાવાળી ભૂમિને પસંદ કરી. વિહાર કરતા તેઓશ્રી દૃઢભૂમિના પોલાસ ચૈત્યમાં પહોંચ્યા. ત્યાં ત્રણ દિવસના ઉપવાસ કરી, નિર્જ્વ શિલા ઉપર જરા અવનત દૃદે જિનસુદ્રાપૂર્વક ઊભા રહી 'મહાપ્રતિમા' નામનું તપ આદર્યું. ચિત્તને સ્થિર કરી નિર્નિમેષ દેષ્ટિથી આખી રાત એક અચિત્ત પુદ્દગલ સ્કંધ ઉપર જ ધ્યાન સ્થિર કર્યું. મહાવીરના અડગ અને અણુનમ ધ્યાનને ઇન્દ્રે જ્ઞાનથી જાણીને પોતાની દેવસભામાં પ્રશંસા કરતાં કહ્યું કે "ધ્યાન અને ધૈર્યમાં ભગવાન મહાવીરની

તોલે કોઈ આવે નહિ. મનુષ્યો તો શું, દેવ પણ તેમને ચલિત કરી શકે નહિ." આ પ્રશંસા તેએ દ્વેષી સુરાધમ સંગમદેવથી સહન ન થઈ શકી. એણે કહ્યું કે "માનવીમાં આ સામર્થ્યનો કદી સંભવ જ નથી તેની હું હમણાં જ ખાતરી કરાવી આપું." તે પછી તરત જ ભગવાનને ધ્યાનથી ચલિત કરવા શીઘ દોડી આવ્યો. એક રાતમાં પિશાચ, હાથી, વાઘ, સાપ અને વીંછીનો ઉચ ઉપદ્રવો તથા પગ વચ્ચે અગ્નિ સળગાવીને તેના પર રસોઈ કરવી, અપ્સરાના હાવભાવપૂર્વકનાં પ્રલોભનો, કાલચકુ પ્રક્ષેપ આદિ પ્રતિફૂળ-અનુકૂળ એવા વિવિધ વીસ ભયંકર, ત્રાસજનક ઉપસર્ગો કર્યા પણ ધીર-વીર એવા ભગવાન તલમાત્ર પણ ક્ષુષ્ધ ન થતાં સર્વથા નિશ્વલ રહી કસોડીમાંથી પાર ઊતર્યા. આખરે સંગમદેવ થાક્યો અને હારીને રવાના થઈ ગયો. દીક્ષા પછી ભગવાનની સાધનાનું આ અગિયારમું વર્ષ ચાલતું હતું.



## ३२. ध्यान से चलित करने के लिये संगमदेव द्वारा किया हुआ दारूण बीस उपसर्ग



कठिन कमों का क्षय करने के लिये भगवान् ने म्लेच्छों से परिपूर्ण तथा साधु-सन्तों से सर्वथा अज्ञात ऐसी भूमि पसन्द की। तथा विहार करते हुए वे दृद्भूमि के पोलास चैत्य में पहुँचे। वहाँ तीन दिन के निर्जल उपवास कर निर्जीव शिला पर कुछ अवनत शरीर से जिनमुद्रा-पूर्वक खड़े रहकर 'महाप्रतिमा' नामक तप स्वीकार किया। चित्त को स्थिरकर निर्निमेष दृष्टि से सारी रात एक अचित्त पुद्रल-स्कन्ध पर ही ध्यान स्थिर किया। महावीर के अडिंग और दृढ़ ध्यान को इन्द्र ने ज्ञानद्वारा जानकर अपनी देव सभा में प्रशंसा करते हुए कहा कि — "ध्यान और वैर्थ में भगवान् की समानता कोई नहीं कर सकता है। और

भगवान् को अपने इस ध्यान से कोई चिलत भी नहीं कर सकता है"। भगवान् की इस प्रशंसा को तेजोहेशी सुराधम संगमदेव सहन नहीं कर सका। उसने कहा कि—"मनुष्य में ऐसा सामर्थ्य हो ही नहीं सकता है, इसे मैं प्रमाणित कर सकता हूँ।" और वह भगवान् को ध्यान से विचलित करने के लिये शीप्र ही दौड़ आया। उसने एक रात्रि में ही पिशाच, व्याप्र, सर्प, विच्छू आदि प्राणियों का उग्र उपद्रव, अप्सरा के हावभावपूर्वक विविध प्रलोभन, कालचक प्रक्षेप आदि प्रतिकृल-अनुकृल कष्ट देनेवाले ऐसे बीस उपसर्ग किये, किन्तु धीर-वीर भगवान् तिनक भी क्षुच्य न हुए— सर्वया निश्चल रहे और परीक्षा में पार उतरे। अन्त में संगमदेव सर्वया हार मानकर वहाँ से चला गया।



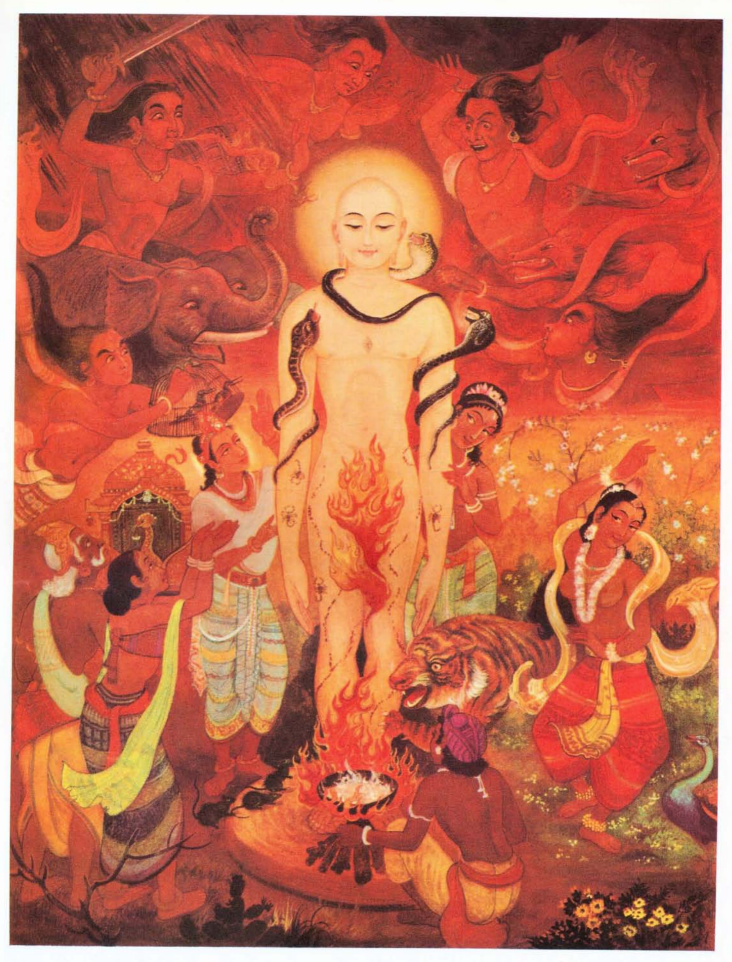
#### 32. GOD SAÑGAMA TESTS MAHĀVĪRA'S ENDURANCE AND COURAGE BY TWENTY SEVERE TESTS



To annihilate the remaining Karma Bhagavan Mahavira selected the most uncivilised regions inhabited by savages and aborigines. He arrived at a place called Polasa-caitya. After observing fasts for three days, he started practising the most severe austerity called Mahapratima, standing in the posture called Jina-mudra. Throughout the night, he stood motionless and absorbed in transcendental meditation. Indra, who witnessed all

this divine power, extolled and praised Bhagavān Mahāvīra and told the assembly of gods, "Nobody can equal Bhagavān Mahāvīra in meditation and courage". A god named Sañgama became jealous and could not believe that a mere mortal could have such superhuman abilities and in order, therefore, to test Bhagavān Mahāvīra's courage and endurance, he created by his supernaturd power, ghosts, an elephant, a tiger, serpents and scorpions to frighten him. He kindled fire between his legs and cooked food over it. He brought divine damsels to distract Bhagavān Mahāvīra. But in spite of their alluring charms, they also could not disturb him. Ultimately, the god Sañgama had to admit defeat and he goes back to heaven being crest-fallen.





उरः ध्यानिभाग्न अभवानने विश्ववित करने के लिये, संगमदेव के विविध दारुण उपसर्ग, अगवाननुं अर्कोऽ धेर्य अने आह्आुत क्षमा इरः ध्यानाधिरूढ भगवान् को विचलित करने के लिये, संगमदेव के विविध दारुण उपसर्ग, भगवान् का बेजोड़ धेर्य और अद्भुत क्षमा

32: Jealous god Sangama tests Mahavira's endurance and courage by twenty severe tests; Mahavira is victorious

#### ૩૩. અભિગ્રહસમાપ્તિ-પ્રસંગે ચંદનબાલાદ્વારા અડદના બાકળાનું દાન અને દાનપ્રભાવ



દીર્ધ તપસ્વી ભગવાને દીક્ષાના ખારમાં વર્ષમાં કૌશામ્બી પધારી ભિક્ષા સંબંધી દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ, અને ભાવગર્ભિત વિવિધ બોલનો – પ્રકારનો ઘોર અભિગ્રહ કર્યો. દ્રવ્યથી—અડદ ખાંકલા તે પણ સ્પડાના ખૂણામાં હોય તો જ લેવા. ક્ષેત્રથી—એક પંગ ઉબરામાં અને એક પંગ બહાર રાખીને આપે તો જ વહોરવું. કાલથી—િ ક્ષેત્રથ નિક્ષા લઈ ગયા પછીના સમયે મળે તો જ વહોરવું. ભાવથી—કોઈ રાજકુમારી અને તે દાર્સીપણાને પામી હોય, પંગમાં બેડી નાંખેલી હોય, માશું મુંડાવેલી હોય, રંડતી હોય, અઠ્ઠમના તપ એટલે ત્રણ દિવસથી ભૂખી હોય, વળી તે પવિત્ર સતી સ્ત્રી

હોય, તે વહોરાવે તો જ વહોરવું. આવી પ્રતિજ્ઞા બાદ ભગવાન કોશામ્બીમાં હંમેશાં ભિક્ષા માટે અને કનાં ઘરે પધારે છે, પણ સૃચિત અભિગ્રહ પૂરો થતો નથી. લોકો આ દુઃશક્ય અભિગ્રહને જાણતા ન હોવાથી ખૂબ ચિંતાતુર રહે છે. આમ કરતાં પાંચ મહિના અને પચીસ દિવસ પસાર થયા ત્યારે, નિત્યનિયમ મુજબ ભગવાન ભિક્ષાર્થ ધનાવહ શેઠને ત્યાં પધાર્યા. તે સમયે એવું બનેલું કે ચંપાપતિ રાજા દિવસાહનની પુત્રી ચંદનબાળાને પાપોદયે વેચાવાનો વખત આવ્યો. ધનાવહે તેને ખરીદી. પાછળથી શેઠની પત્ની મૂલાંને તેના પર અતિઈ માં થતાં, જાણી જેઈ ને છૂપી રીતે તેનું માથું મૂંડાવી, પગમાં એડી નાંખી, તેને ભોંચરામાં પૂરી દીધી. ત્રણ દિવસ બાદ શેઠને ખબર પડતાં એને બહાર કાઢી. શેઠે સ્પડાના ખૂલ્યામાં અડદના બાકલા ખાવા આપ્યા. તે લઈને ઉંબરા ઉપર ઊબીને, દાન માટે કાેઇ ભિક્ષની રાહ જેતી હતી ત્યાં ખુદ કરપાત્રી ભગવાનનું પધારવું થયું. ભગવાને પોતાના સ્વીકૃત અભિગ્રહમાં માત્ર આંસુની ખામી જોઈ તેઓ ત્યાંથી પાછા કર્યા. ભગવાન જેવા ભગવાન ઘરે પધાર્યા અને પાછા કર્યા તેનો તીત્ર આઘાત લાગતાં બાલાચંદના રડી પડી. રુદનનો અવાજ સાંભળીને ભગવાન પાછા કર્યા. બે હાથ પસારીને ચંદનાની ભિક્ષા સ્વીકારી.દાનપ્રભાવે પાંચ દિલ્યો પ્રગટ થયાં. ધન્ય ચંદના! ધન્ય દાન!



## ३३. अभिग्रह-समाप्ति में चन्दनबाला द्वारा उड़द के बाकले का दान और दानप्रभाव



दीर्घ तपस्वी भगवान् ने दीक्षा के बारहवें वर्ष में कौशाम्बी पधार कर मिक्षा सम्बन्धी द्रब्य, क्षेत्र, काल, भाव आदि विविध प्रकार की प्रतिज्ञाओं से युक्त घोर अभिषह किया। द्रव्य से पकाये हुए उड़द के बाकले, वे भी सूपके कोने में हों। क्षेत्र से एक पैर घर में और एक पैर बाहर हो, काल से भिक्षाचर भिक्षा लेकर चले गये हों, बाद में मिले तो लेना, भाव से कोई राजकुमारी, फिर दासी भाव को प्राप्त हुई हो, मस्तक मुँडा हुआ हो, पैर में बेड़ियाँ पड़ी हों, रोती हो, अञ्चम का तप किया हो, तो ही ग्रहण करना यानी कि

तीन दिनों से भूखी हो. तथा वह सती-पवित्र ही हो, वह भिक्षा दे तो लेना। ऐसी प्रतिज्ञा के बाद भगवान् कौशाम्बी में प्रतिदिन के लिये घर घर प्रधारते हैं किन्तु सूचित अभिप्रह पूरा नहीं होता। लोग इस दुःशक्य अभिप्रह का ज्ञान न होने से बहुत चिन्तातुर रहते हैं। पाँच मास और पर्चास दिन बीत चुके तब नित्य नियमानुसार भगवान् भिक्षा के लिये धनावह सेठ के यहाँ पधारे। उसी समय वहाँ ऐसा हुआ कि चम्पापित राजा दिधवाहन की पुत्री चन्दनवाला को पापोदयवश विकने का प्रसंग आया। धनावह ने उसे खरीदा। उसकी अनुषस्थित में सेठ की पत्नी मूला ने ईर्थ्यावश उसका सिर मुँडवाकर तथा पैर में बेडियाँ डालकर उसे तलघर (भूमिगृह) में डाल दिया। तीन दिन बाद सेठ को पता लगने पर उसे बाहर निकाली और सूप के कोने में उड़द के बाकले खाने को दिये। वह दान देने के लिये किसी जैन निर्प्रन्थ-मुनि की प्रतिक्षा कर रही थी, इतने में स्वयं करपात्री भगवान् पत्रारे। स्वीकृत अभिग्रह पूर्ति में केवल आँसुओं की कमी देखी, अतः वे वापस जाने लगे, यह देखकर चन्दना जोर से रो पड़ी। भगवान् रदन सुनकर लौट आये और दोनों कर पसार कर चन्दना की भिक्षा स्वीकार की। उस समय दानप्रभाव से देवकृत पाँच दिव्य प्रकट हुए। धन्य चंदना! धन्य दान!



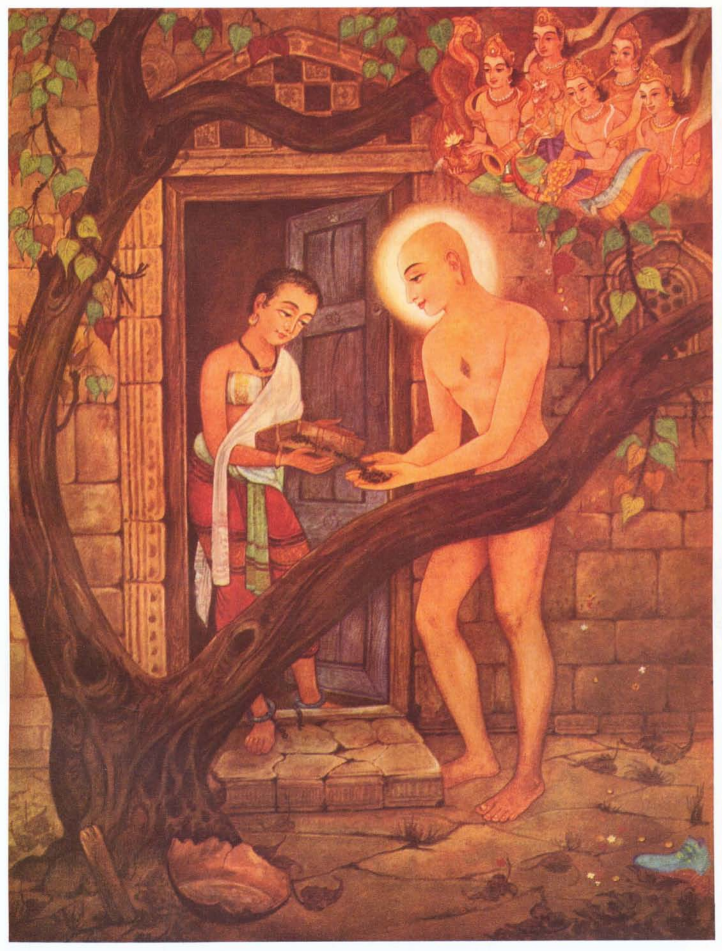
#### 33. ACCEPTING ALMS FROM CANDANABĀLĀ ON FULFILMENT OF THE VOWS



During the twelfth year after initiation Bhagavan Mahavira entered the city of Kauśambi after a long penance. He would accept alms (Bhikśa) only from the donor who fulfilled his ten untold conditions. He would accept an Urad preparation from the corner of a winnowing basket, given by a person with one leg on the threshold and the other outside, who was a princess turned into a slave, who had a shaven head and whose legs were

bound by chains. She must be a chaste woman, performing the penance of Atthama (three days' fasts), and should serve him after all mendicants had left and with tears in her eyes. Five months and twenty-five days elapsed, but no donor fulfilled these conditions. Candanabālā, a princess, sold as a slave, shackled and shaved by the jealous wife of a rich merchant, fulfilled all the conditions except weeping. Bhagavān Mahāvīra turned his face away at the last moment without accepting her humble alms. This made Candanabālā weep and the last condition being realized, Bhagavān Mahāvīra accepted the alms.





33 : भगवान क्रति किंदिन अभिग्रह की समाप्ति होने पर चन्दनबाला का उड़द के बाकले का दान और देवकृत दानप्रभाव 33 : Accepting alms from Chandanbālā for breaking fasts of five months and twentyfive days with specific Vows

## ૩૪. ગોવાળિયાએ તીક્ષ્ણ કાષ્ઠશૂલ દ્વારા કરેલો ભયંકર કર્ણોપસર્ગ અને તેનું નિવારણ



ભગવાન જ્યારે છમ્માણુ ગામની અહાર કાયોત્સર્ગ મુદ્રામાં ધ્યાનસ્થ હતા ત્યારે સંધ્યાકાળે કોઈ ગોવાળિયો ભગવાનની પાસે બળદો મૂકીને ગામમાં ચાલ્યો ગયો. કામ કરીને પાછો આવ્યો ત્યારે બળદો ન જોતાં ભગવાનને પૃછ્યું, "દેવાર્ય! અળદો ક્યાં ગયા ?" મૌની ભગવાને જવાબ ન આપતાં દુષ્ટ ગોવાળિયાએ કોધાન્ધ બની કાસ (દાભ) નામના અતિ કઠણુ ઘાસની અણીદાર શૂલો-સળીઓ પશ્ચરથી ઠોકીને બન્ને કાનોમાં જેરથી ખોસી દીધી. તથા કોઈ તે કાઢી ન શકે એટલા માટે તેના બહારના ભાગને પણ કાપી નાંખ્યો. આવા દારુણુ કષ્ટમાં પણ ભગવાન

નિશ્ચલભાવે ધ્યાનરત જ રહ્યા અને કહિન કર્મો ઓછાં કર્યો. ત્યાંથી શલ્યસહિત ભગવાન મધ્યમા (પાવા) પધાર્યો અને ભિક્ષાર્થે સિદ્ધાર્થ વિશેકના ઘરે પહોંચ્યા. તે વખતે તે 'ખરક' નામના મિત્રવૈદ્ય સાથે વાતો કરતો હતો. ભગવાન પધારતાં તેણે વંદનપૂર્વક સ્વાગત કર્યું. એ વખતે ખરકે ભગવાનની મુખાકૃતિ ઉપરથી ભગવાનનાં શરીરમાં કંઈક શલ્ય છે એમ પારખી લીધું. પછી શરીર તપાસતાં કાનમાં દર્ભ-કાકની શૂલો ખોસાયેલી એઈ. સિદ્ધાર્થને વાત કરતાં તે કંપી ઊઠચો. તેણે કહ્યું કે "એ શલ્યને જલદી ખહાર કાઢો અને પુષ્યના ભાગીદાર ખનો." પછી ભગવાનને મુશ્કેલીથી સમજાવી, નસો ઢીલી કરવા તેલના કુંડામાં બેસાહ્યા. પછી ખૂબ માલિશ કર્યું. તે કર્યા ખાદ કુંશળપ્રયોગપૂર્વક સાણસીથી શૂલો ખેંચી કાઢી. તે વખતે ભયંકર વેદનાના કારણે ભગવાનથી કારમી ચીસ પડાઈ ગઈ. ગત જન્મમાં ભગવાનના જીવે અજ્ઞાનભાવે બાંધેલું પાપ-કર્મ અંતિમ ભવે પણ ઉદય આવ્યું. ખરેખર! કર્મ કોઈને છોડતું નથી અને નિકાચિત ભાવે બાંધેલું કર્મ ભોગવવું જ પડે છે. કર્મસત્તાનો સિદ્ધાંત કેવો નિલ્પક્ષ અને અટલ છે! એની સચોટ પ્રતીતિ આ પ્રસંગ કરાવી જાય છે. અને "બંધસમય ચિત્ત ચેતીએ ઉદયે શો સંતાપ?" આ પદ્યપંદિતનું પણ સ્મરણ મૂકી જાય છે.



## ३४. ग्वाले का तीक्ष्ण काष्ठसलाका द्वारा अति दारूण कर्णोपसर्ग तथा उसका निवारण



भगवान् जब छम्माणि गाँव के बाहर ध्यानस्थ दशा में थे, तब सन्ध्या के समय कोई ग्वाला भगवान् के समीप बैल छोड़कर गाँव में चला गया। और जब वह वापस लौटा तब बैलों को वहाँ न देखकर भगवान् से पूछा – 'देवार्य! मेरे बैल कहाँ गये?' मौनी भगवान् द्वारा उत्तर न मिलने पर दुष्ट ग्वाल ने कुद्ध होकर भगवान् के दोनों कानों में काँस नामक काठ के कीले (कठोर दर्भ— घास की अति तीखी सलाकें) पत्थर से ठोक दिये और कोई निकाल न सके इस लिये उनके बाहरी भागों को भी काट दिया। ऐसे दारुण कष्ट में भी भगवान् निश्वल भाव से ध्यानस्थ ही रहे और कठिन कर्मों को क्षीण किये। वहाँ से शल्यसहित भगवान्

मध्यमा (पात्रा) प्रधारे और भिक्षा के लिये सिद्धार्थ विणक्ष के घर पहुँचे, उस समय वह मित्रवैद्य खरक के साथ बात कर रहा था। भगवान् के प्रधारने पर उसने वन्दनपूर्वक स्वागत किया। उस समय खरक ने भगवान् की मुखाकृति से उनके शरीर में कहीं शल्य है, यह समझ लिया। फिर शरीर की परीक्षा करते हुए कानों में लकड़ी के कीले खोंसे हुए देखकर सिद्धार्थ को बताया। वह काँप उठा। उसने कहा कि — 'ये शल्य शीन्न बाहर निकालो और पुण्य के भागी बनो।' बाद में भगवान् को बड़ी कठिनाई से समझाकर तैल द्रोणी में बिठाया, नसों को नरम करने के लिये खूब मालिश की और बाद में कुशल-प्रयोग-पूर्वक सँड्सी से कीले निकाल दिये। उस समय भयङ्कर वेदना के कारण भगवान् के मुख से एक भीषण चींख निकल पड़ी। यत जन्म में भगवान् की आत्मा ने अज्ञान से बाँचा हुआ पापकर्म अन्तिम भव में उदय आया। कर्म किसीको छोडता नहीं, और तदाकार बने

हुए कमीं का भोग करना ही पड़ता है। इसीलिए पाप कर्म बाँधने के समय जागृत रहना नितान्त जरूरी है।



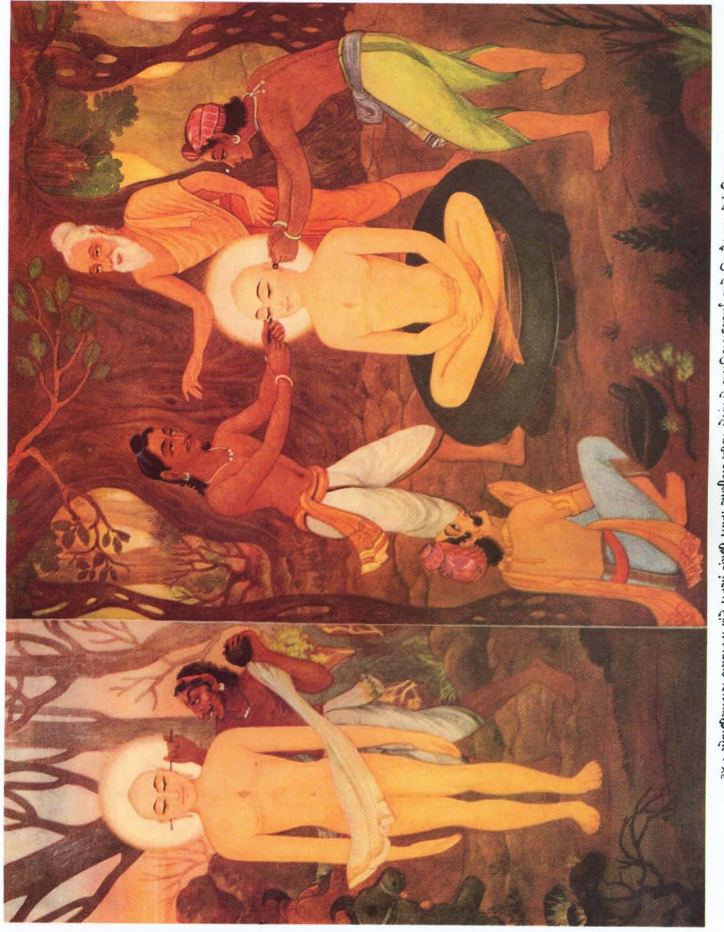
#### 34. EARS PLUGGED WITH PEGS AND THEIR REMOVAL BY PINCERS



Once Bhagavān Mahāvīra was standing motionless, absorbed in deep meditation, on the outskirts of the village Chhammānī. A cowherd left his oxen near him and asked him to keep an eye on them. When he returned, he did not find the cattle and so he inquired about the missing cattle. When he received no reply to his persistent queries, he became furious and plugged hard grass pegs in the ears of Bhagavān Mahāvīra. The saint

bore all the pain patiently. From there, Bhagavan Mahavira went to Pava. In the course of his begging round, he entered the house of a rich merchant named Siddhartha, who was then sitting in the company of an eminent physician named Kharaka. The physician immediately realised from the facial expression of Bhagavan Mahavira that he was suffering from some acute pain. He was persuaded with great difficulty to undergo the operation. He was made to sit in a basin filled with oil, given a massage and then the pegs were removed by means of pincers. The pain was so excruciating that even Bhagavan Mahavira cried out in agony

| Manay | vii a cried out | In ag | ony. |    |    |   |         |         |           |             |           |   |    |    |    |    |    |   |   |      |   |
|-------|-----------------|-------|------|----|----|---|---------|---------|-----------|-------------|-----------|---|----|----|----|----|----|---|---|------|---|
| 38    | 2 7 6           | 9     | 2    | 3  | १३ | 9 | 24      | €0<br>₹ | क्षि      | 19          | 90        | 9 | २२ | ą  | 9  | 99 | 16 | 9 | 9 | 2/ - |   |
| 130   | 8 6 5           | 9     | 99   | 90 | 6  | 9 | 40      | 4 4 8 4 | ų<br>ž    | 30          | 4:<br>24: | 9 | 18 | 20 | 21 | 2  | 6  | 9 |   |      | - |
| 64    | 0 8 3 5         | (0)   | 9    | Ę  | 88 | 6 | उ०      | 39      | ्<br>स्वा | <b>4</b> 91 | 61        | 6 | 36 | 28 | 4  | 6  | 55 | 6 |   |      |   |
| 20    | र उ ६           | 8 8   | 68   | 89 | 1  | 8 | ¥4<br>₹ | 10      | हा        | 54          | H0<br>판:  | 8 | 90 | ?? | 93 | 23 | 8  | 8 |   | 9    |   |



૩૪ : ગોવાલીઆદારા ભગવાનના ખંતે કાતમાં જંગલી કાષ્ટના અણીદાર ખીલા ઠોકવાનો મહાતિમહાઉપસર્ગ અને વિમર્વવદારા તેનું નિવારથ ३४ : चीर समझकर गोपद्वारा भगवान् के दोनों कर्णों में काठ के कीछें ठोक देने का महातिम्हाउपसर्ग और विज्ञवैद्य से उसका निवारण 34 : Bhagavan Mahavīra's ears plugged with needle-like wooden pegs. The pegs are being extracted with the help of pincers

## ૩૫. સાધનાના અંતે ધ્યાનની પરાકાષ્ઠાનું સુભગદર્શન અને શુક્લ ધ્યાનમાં પ્રવેશ



અનાદિ કાળથી આત્મપ્રદેશો સાથે ક્ષીર-નીરની જેમ એકાકાર અનેલાં શુભાશુભ કર્મોનો ક્ષય થાય તો જ આત્મા મુક્તિ-મોક્ષને મેળવે છે. પણુ એ પહેલાં કેવલજ્ઞાનનો મહાન પ્રકાશ પ્રાપ્ત કરવો જોઈએ. એ પ્રકાશ મેળવવા આત્માના મૂલભૂત અવિનાભાવી લેખાતા જ્ઞાનાદિ શુણોના ઘાતક ગણાતા, ઘાતીથી ઓળખાતાં જ્ઞાનાવરણીય, મોહનીય આદિ ચાર ઘાતી કર્મોનો ક્ષય કરવો જ જોઈએ. અને એ ક્ષય કરવા માટે સંયમપૂર્વક તપ અને ધ્યાનસ્વરૂપ અગ્નિને પ્રચંડ રીતે પ્રજવલિત કરવો જોઈએ. તે દરમિયાન જે જે ઉપસર્ગો, પરિષહો અને સંકટો આવે તેનો હિંમતથી

સમતાભાવે આત્મળળ કે મનોબળથી સામનો કરી, ઘ્યેયની દિશામાં આગળ વધવું જોઈએ. તેમ જ વિષય-વાસનાઓનું શમન અને ક્રોધ-માન-માયા-લોભાદિ ક્યાયોનું દમન કરતાં ક્ષમાદિ આત્મિક શુણોનો વિકાસ સાધી રાગ-દ્રેષ વિનાની નિર્મળ—વીતરાગ અવસ્થા પણ મેળવવી જોઈએ. આટલું થાય ત્યારે આત્માનાં ચાર ઘાતી કર્મોનો ક્ષય થાય છે. ત્યાર પછી જીવનના અંતે તે આત્મા શેષ અઘાતી ચાર કર્મોનો ક્ષય કરીને આઠેય કર્મથી રહિત બની અવ્યાળાધ, અનંત અને શાધત એવા મુક્તિસુખનો અધિકારી બને છે. ભગવાન પોતાના અંતિમ લક્ષ્યને સિદ્ધ કરવા અઘાવધિ ઉક્ત પ્રક્રિયાનો જ અમલ કરી રહ્યા છે.

ભગવાનનો મહાન આત્મા ધર્મધ્યાનની પરાકાષ્ટાએ પહોંચીને શુકલ-અત્યુજ્જવલ પ્રકારના ધ્યાનમાં પ્રવેશ કરવાની તૈયારી કરી રહ્યો છે. તેનો ખ્યાલ આપતું, ધ્યાનપોષક વાતાવરખુને દર્શાવતું આ ભાવવાહી ચિત્ર છે. કૈવલજ્ઞાન પહેલાં ભગવાનનો આત્મા કૈવા કૈવા ગુણોથી મહાન બન્યો હતો, તે જણાવનારા 'કલ્પસૂત્ર'માં આવતા 'संखे इव निरंज्ञणे०' વગેરે વિશેષણોને અહીં ફરતી કિનારમાં ચિત્રો દ્વારા રજૂ કરી દર્શાવેલાં છે.



## ३५. साधना के अन्त में ध्यान की पराकाष्ठा का सुभगदर्शन और शुक्ल ध्यान में प्रवेश



अनादि काल से आत्मप्रदेशों के साथ क्षीर-नीरवत् एकाकार बने हुए शुभाशुभ कमों का क्षय हो, तभी आत्मा मुक्ति को प्राप्त करती है। किन्तु इससे पूर्व केवलज्ञान का महान् प्रकाश प्राप्त करना चाहिये। उस प्रकाश की प्राप्ति के लिये आत्मा का ज्ञानादि गुणों के घातक चार घाती कमों का क्षय करना चाहिये और उसका क्षय करने के लिये संयमपूर्वक तप तथा ध्यानस्वरूप अग्नि को प्रचण्ड रूप में प्रज्वलित करना चाहिये। उसमें जो जो उपसर्ग, परीसह और संकट आएँ उनका साहस-पूर्वक वैर्थ और समताभाव से सामना करते हुए ध्येय की दिशा में तेजी से अग्रसर होना चाहिये। तथा विषय-वासनाओं का दमन, और क्षोध, मान, माया, लोभादि

कषायों का शमन करते हुए क्षमादि आत्मिक गुणों का विकास कर राग-द्रेष विहीन निर्मल-वीतरागावस्था भी प्राप्त करनी चाहिये। तदनन्तर वह आत्मा अवशेष अघाती चार कर्मों का क्षय करें। जब वह पूरा आठों कर्म से रहित हो तब वह अव्यावाध, अनन्त और शाश्वत ऐसे मुक्ति सुख की अधिकारी बनती है। भगवान् अपने चरम लक्ष्य को सिद्ध करने के लिए अद्याविध उक्त प्रक्रियाओं को ही प्रयोग में ला रहे हैं।

भगवान् की महान् आत्मा धर्मध्यान की पराकाष्टा पर पहुँचकर शुक्र-अत्युष्ण्यल ध्यान में प्रवेश कर रही है। उस समय का यह भाववाही चित्र है। केवलक्षानप्राप्ति के पूर्व भगवान् की आत्मा किन-किन गुणों से अलङ्कृत बनी थी १ यह 'कल्पसूत्र' मूल में आये हुए 'संखे इव निरंजणे०' इत्यादि विशेषणों के भावों को, यहाँ चारों ओर के किनारे के चित्रों से दिखाया गया है।

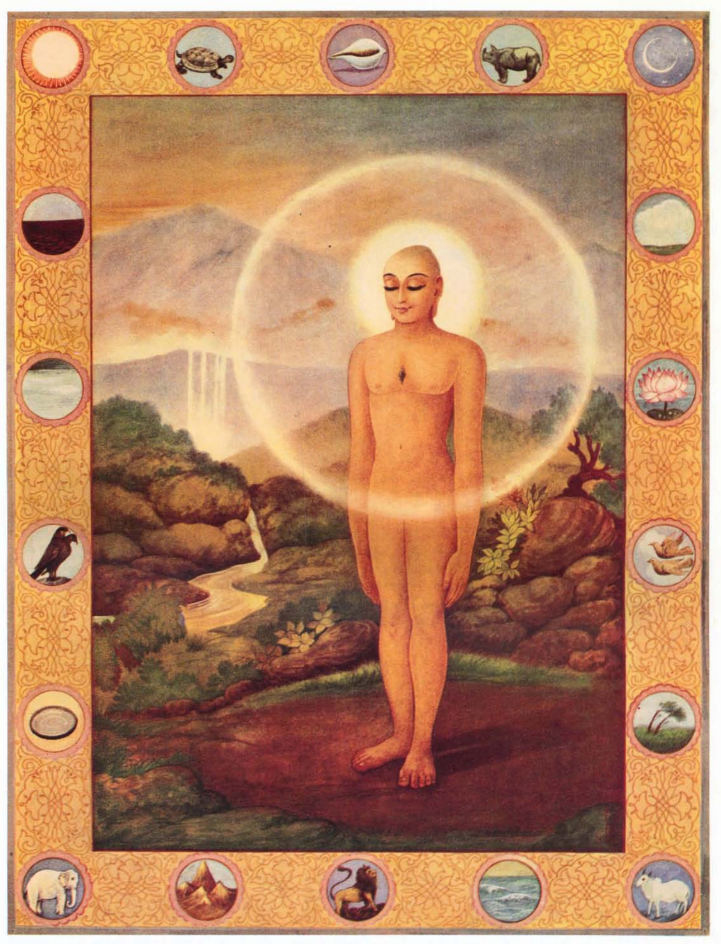


## 35. BHAGAVĀN MAHĀVĪRA ABSORBED IN SUKLA-DHYĀNA-HIGHEST MEDITATION



The soul is compelled to go through the cycle of worldly existence in order to suffer the results of its own actions—good or bad. This kārmic bondage of the soul is there from time immemorial. In order to attain liberation—Mokśa—it is essential to destroy the fourfold destructive karmans. When that is accomplished the soul attains Kevala-Jñāna or Absolute Knowledge. But to attain that, one has to practise perfect self-control and

absolute meditation. The path is beset with umpteen difficulties and obstacles and in order to overcome them, one must conquer all passions and be completely detached and balanced. The illustration depicts Bhagavan Mahavira absorbed in the highest type of deep meditation. The white halo and the white aura are symbolic of the highest purity.



34 : परिसद-उपसर्गों के समभाव से सहन करने के साथ संयम और तप की उम्र साधना से प्राप्त परमसमाधि में खयलीन भगवान् 35 : Bhagavan Mahavira deeply absorbed in the highest type of meditation

## ૩૬. ગોદોહિકાસને સ્થિત ભગવાનને કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ : [૪] કેવલજ્ઞાન કલ્યાણક



ઓછામાં ઓછા બે ઉપવાસ (છઠ્ઠ)થી લઈ ને છ છ મહિના સુધીના ઉપવાસ આદિની અનેકવિધ મહાતપશ્ચર્યાપૂર્વક ઉદ્યાનો, વનો, નિર્જન સ્થાનો વગેરે સ્થળોમાં ધ્યાનસ્થ રહી, દેવ-મનુષ્યાદિ દ્વારા થયેલા ઉપસર્ગો અને પરીસહોને સમભાવપૂર્વક સ્વેચ્છાથી સહન કરી, સાધિક સાડાબાર વર્ષની સાધનાને અંતે ભગવાન ધર્મ-ધ્યાનની પરાકાષ્ઠાએ પહોંચ્યા. ત્યાર બાદ તેઓશ્રી મધ્યમામાંથી વિહરી, જૃમ્ભિક ગામે આવ્યા અને ત્યાં ગામ બહાર વહેતી ઋજુવાલિકા નદીના કિનારા ઉપરના ખેતરમાં દાખલ થયા ત્યારે તેમને બીજો ઉપવાસ હતો. વિશ્વના પ્રાણિમાત્રનું થથાર્થ કલ્યાણ

કરવું હોય તેને વિશ્વનાં સમસ્ત પદાર્થો, તેની ત્રૈકાલિક અવસ્થાઓ અને તેનાં ગૃઢ રહસ્યોનું સંપૂર્ણ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવું જોઈ એ. એ માટે 'કેવલજ્ઞાન'નો મહાપ્રકાશ મેળવવો જોઈ એ. એ મેળવવા આત્મિકગુણોના પૂર્ણવિકાસને રૂંધી રહેલાં કર્મોનો ક્ષય કરવો જોઈ એ. એ કરવા માટે અહિંસા, સંયમ અને તપની મહાસાધના કરવી જોઈ એ. ભગવાન ૧૨ ાા વર્ષ સુધી એ માર્ગને અનુસર્યા. અને પ્રારંભેલી મહાસાધનાની અન્તિમ સિદ્ધિ(-કેવલજ્ઞાનપ્રાપ્તિ)નો સમય નિક્ટ આવી રહ્યો હતો ત્યારે ભગવાને શાલવૃક્ષની નીચે સૂર્યના આતપમાં ગોદોહિકાસને (ચિત્ર-મુજળ) બેસીને શુક્લઘ્યાનમાં પ્રવેશ કર્યો. એમણે ધ્યાનાર્હ વિવિધ વિષયોમાંથી મનને ખેંચીને ઇષ્ટ વસ્તુની ઉપર ધ્યાનને કેન્દ્રિત કર્યું. મન નિષ્પ્રકંપ બનતું ગયું. ઉત્તરાત્તર વિશુદ્ધ શુકલધ્યાનમાં પ્રવિષ્ટ હતા ત્યારે, તેઓશ્રીએ મીહનીય, જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, અને અંતરાય, આ ચાર ઘાતીકર્મોનો સંપૂર્ણ ક્ષય કર્યો અને (પાંચમું) કેવલજ્ઞાન તથા કેવલદર્શન પ્રગટ થયાં. તે દિવસ હતો વૈશાખ શુદિ દશમનો, અને પ્રહર હતો ચોથો. ભગવાન સર્વજ્ઞ અને સર્વદર્શી થવાથી તેઓ સંપૂર્ણ લોકાલોક-વિશ્વનાં ત્રણેય કાલના મૂર્તામૂર્ત, સૂક્ષ્મ કે સ્થૂલ, ગુપ્ત કે પ્રગટ એવા સમસ્ત જડ, ચેતન પદાર્થો, અને તેના પર્યાયો (અવસ્થાઓ)ને પ્રત્યક્ષ રીતે જોવા અને જાણવાવાળા થયા. તેમ જ અઢાર દોષ રહિત થતાં 'અરિદ્ધત' બન્યા. તેથી તેઓ ત્રણેય લોકને આરાધ્ય, વંદનીય અને પૃજનીય બન્યા.



## ३६. शुक्लध्यान निमग्न भगवान को केवलज्ञान-त्रिकालज्ञान की प्राप्ति



कम-से-कम दो (छड्ड) उपवास से लेकर छः छः महीने तक के उपवास आदि से अनेकविश्व महातपश्चर्यापूर्वक उद्यान, बन, निर्जन-स्थान आदि स्थलों में ध्यानस्थ रहकर देव-मनुध्यादि कृत उपसगों और पिरसहों को समभावपूर्वक सहन कर साधिक साढ़े बारह वर्ष (१९५ दिन) की साधना के पश्चात् भगवान् धर्मध्यान की पराकाष्टा पर पहुँचे और तदनन्तर वे मध्यमा से विहार करके जृम्भिक गाँव आये। वहाँ गाँव के बाहर बहती हुई ऋजुवालिका नदी के किनारे पर स्थित खेत में प्रधारे। तब उनका दूसरा उपवास था। अवशिष्ट धातीकभों के क्षयपूर्वक केवलज्ञान का प्रकाश प्राप्त करने के लिये भगवान् सालवृक्ष के नीचे धृप में ही

गोदोहिका या उकहूँ आसन से (चित्र में दिखाये अनुसार) बैठकर शुक्रध्यान में प्रविष्ट हुए। ध्यानाई विविध विषयों से मनको खींच कर इष्ट वस्तु पर ध्यान को केन्द्रित किया। मन निष्प्रकम्प होता गया। उत्तरोत्तर विशुद्ध शुक्रध्यान में प्रविष्ट भगवान् को मोहनीय ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, तथा अन्तराय, इन चार घातीकर्मों का सम्पूर्ण क्षय करने के साथ साथ पाँचवाँ केवलज्ञान और केवलदर्शन प्रकट हुआ। उस समय वैशाख शुक्र दसमी का चौथा प्रहर था। तब से भगवान् सर्वज्ञ और सर्वदर्शी बने। सम्पूर्ण लोकालोक—दृश्यादृश्य विश्व के तीनों काल के मूर्तामूर्त, सृक्ष्म या स्थूल, गृप्त या प्रकट ऐसे समस्त जङ्-चेतन पदार्थ और उनके पर्यायों (अवस्थाओं) के प्रत्यक्ष ज्ञाता और दृष्टा बने। इतना ही नहीं वे अठारह दोष रहित सर्वगुणसम्पन्न अरिहन्त होकर तीनों लोक के यूजनीय बने। समस्त विश्व की आमूलचूल व्यवस्था का परिपूर्ण ज्ञान होने के बाद भगवान् प्रवचन देने के पूर्णिविकारी बने।



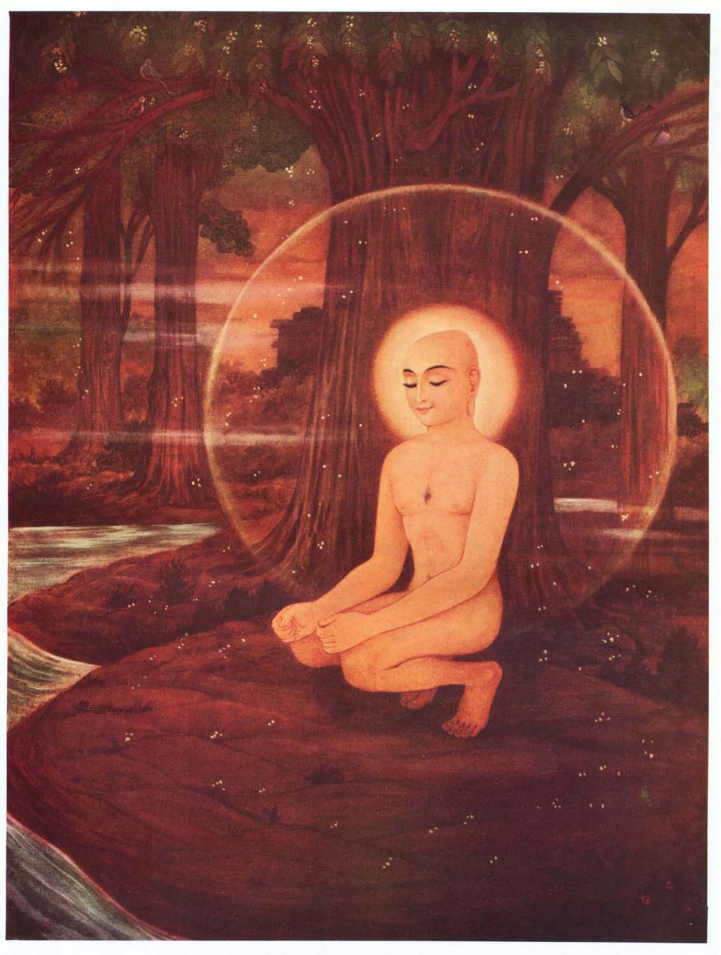
#### 36. BHAGAVĀN MAHĀVĪRA ATTAINS ABSOLUTE KNOWLEDGE (KEVALAJÑĀNA)



Bhagavan Mahavira practised severe austerities and deep meditation for a period of twelve years and a half. During this period he used to reside in parks, forests and deserted places and bore all the obstacles and tortures patiently and bravely. He used to observe fasts commencing from a two-days, fast and gradually going up to a fast lasting for six months. He had now reached the highest stage of meditation. He then reached

the village Jṛmbhika and stayed on the banks of the river Rjuvalukā. At that time he was observing a fast of two days. In order to annihilate the lingering remnants of the destructive Karmans, Bhagavān Mahāvīra sat down in the 'cow-milking' posture, as shown in the illustration. His mind was absorbed in the highest type of meditation and with all the karmans completely destroyed, he attained the absolute knowledge on the tenth day of the bright half of the month of Vaiśākha. He became omniscient, comprehending and visualising everything in the whole universe, – as well as everything in the past, present, and the future. Being free from all impurities, he now became an Arihanta.





3६ : विश्वनां समस्त जड-व्येतन द्रव्यों और त्रैकालिक पर्यायो का सम्पूर्ण ज्ञान करानेवाले केवलज्ञान (सर्वज्ञता)नी प्राप्ति ३६ : विश्व के समस्त जड़-व्येतन द्रव्यों और त्रैकालिक पर्यायों का सम्पूर्ण ज्ञान करानेवाले केवलज्ञान (सर्वज्ञता) की प्राप्ति 36 : Bhagavān Mahāvīra attains omniscience (Kevala-jñāna) while absorbed in the highest type of meditation

## ૩૭. દેવનિર્મિત સમવસરણ-(ધર્મસભામંડપ)માં ભગવાનનો આદ્યોપદેશ-પ્રથમ ધર્મદેશના



દિવસના ચોથા પ્રહ્નરે કેવલગ્રાન થતાં ઇન્દ્રાદિકનાં સિંહાસનો ચલિત થયાં. હુર્ષિત થયેલા અસંખ્ય દેવો ચોથા કલ્યાણુકની ઊજવણી કરવા આવી પહોંચ્યા. તેઓએ દર્શન-વંદન કરી ભગવાનના પ્રવચન માટે સમવસરણુ- (ધર્મસસા)ની રચના કરી. એ સભામાં દેવોની જ હાજરી હોવાથી કોઈ ને વિરતિ-ત્યાગપરિણામ થયો નહિ. ત્યાંથી બોધિપ્રાપ્ત (કેવલી) ભગવાન મહાન લાભનું કારણ જાણી એક રાતમાં જ દીર્ઘ વિહાર કરી મધ્યમા-(પાવાપુરી-)ના મહાસેન ઉદ્યાનમાં પધાર્યા. ત્યાં દેવોએ ભગવાનનું બીજું સમવસરણ રચ્યું. પ્રવચનસભા કે ધર્મસભાને જૈન

પરિભાષામાં 'સમવસરઘુ' કહેવામાં આવે છે. દેવો દૈવિક શક્તિથી વૈક્રિય પુદ્દગલોદ્વારા તેની રચના કરે છે. આ સમવસરઘુ ગોળ કે ચોરસ હોય છે. (અહીં ગોળ ચીતરેલું છે.) તે ત્રઘુ ગઢનું હોય છે. એમાં નીચેથી પહેલો ગઢ રૂપાનો, તે ઉપર બીજો સોનાનો, તે ઉપર ત્રીજો વિવિધ મિશુરત્નોનો હોય છે. પહેલા ગઢનું તળિયું દેવ-મનુષ્યના વાહન માટે, બીજાનું તળિયું પશુ-પક્ષીઓ માટે અને ઉપરનું અંતિમ તલ દેવ-મનુષ્યની ખાર પર્વદા-સભાવાળું ભગવાનને દેશના આપવા માટે હોય છે. અષ્ટમહાપ્રાતિહાર્યો-(અતિશયો-)યુક્ત ભગવાન સિંહાસનમાં પૂર્વાભિમુખ બેસી પ્રવચનમુદ્રાથી, અનેક યુઘુસંપન્ન વાણીથી માલકોશ રાગમાં, અને ત્યાગ-વૈરાગ્યની ગંગામાં સ્નાન કરાવનારી આધ્યાત્મિક પ્રકારની અમોઘ દેશના આપે છે. આ પ્રવચન મૃદુ-મધુર એવી અર્ધમાગધી ભાષામાં જ આપતા હોવા છતાં ભગવાનના વિશિષ્ટ અતિશયને લીધે વિવિધ ભાષાભાષી હજારો લોકો તેમ જ પશુ-પક્ષીઓ સુધ્ધાં પોતપોતાની જ ભાષામાં સમજી જાય છે. ભગવાન કચારેક સુવર્લ્યનય કમળ ઉપર બેસીને પણ દેશના આપે છે. રોજ બે વખત થઈને તેઓ છ છ ક્લાકનાં પણ પ્રવચનો કરે છે.



## ३७. देवनिर्मित समवसरण [अद्वितीय और अद्भुत प्रवचन मण्डप] में भगवान का आद्य धर्मप्रवचन



दिन के चौथे प्रहर में केवलज्ञान होने पर इन्द्रादि के सिंहासन डोल उठे। हिर्षित असंख्य देव चौथे कल्याणक का उत्सव मनाने के लिये आ पहुँचे। उन्होंने दर्शन-वन्दन करके भगवान् के प्रवचन के लिये समवसरण (धर्मसभा) की रचना की। इस सभा में देवों की ही उपस्थित होने से किसी को सर्वविरति—देशविरति आदि विषयक त्याग परिणाम नहीं हुआ। वहाँ से बोधिप्राप्त भगवान् महान् लाभ का कारण जानकर एक रात्रि में ही दीई विहार करके मध्यमा (पावापुरी) के महासेन उद्यान में पधारे। वहाँ देवों ने भगवान् के दितीय समवसरण की रचना की। प्रवचनसभा या धर्मसभा को जैन परिभाषा में 'समवसरण' कहते हैं।

देवगण देवी शक्ति से वैकिय पुद्रलों द्वारा उसकी रचना करते हैं। यह समबसरण गोल अथवा चौकोर होता है। प्रस्तुत चित्र में इनका गोल चित्रण है। यह तीन गढ़ (मंजिल) का होता है। इनमें नीचे से पहला गढ़ चाँदी का, उसपर सोने का और उसपर तीसरा विविध मणि-रत्नों का होता है। पहले गढ़ का तल-प्रदेश देव और मनुष्यों के बाहन आदि के लिये, दूसरा तल-प्रदेश पशु-पिक्षयों के लिये और अन्तिम तल देव-मनुष्यों की बारह पर्षद् सिंहत भगवान् द्वारा देशना-प्रवचन देने के लिये होता है। इस के बीच में विशाल अशोक वृक्ष होता है। उसके नीचे अप्ट महाप्रातिहायाँ-अतिशयों से युक्त सिंहासन स्थित भगवान् चतुर्मुख से, अनेक गुणसम्पन्न वाणी द्वारा मालकोश राग में अमोध देशना देते हैं। यह प्रवचन अर्थमागधी भाषा में होता हुआ भी भगवान् के विशिष्ट अतिशय-प्रभाव के कारण विविध भाषाभाषी मनुष्य तथा पशु-पक्षी अपनी ही भाषा में समझ लेते हैं। कभी कभी सुवर्णमय कमल पर बैठ कर भी भगवान् देशना देते हैं। और दो बार हो कर छह धण्डे तक का भी प्रवचन करते हैं।



## 37. BHAGAVĀN MAHĀVĪRA DELIVERING A SERMON IN THE SAMAVASARANA



The thrones of Indra and the other gods received tremors the moment Bhagavān Mahāvīra attained omniscience. Immediately, hosts of gods thronged there to celebrate the fourth Kalyāṇaka (auspicious occasion). They constructed a divine Assembly Hall, known as Samavasaraṇa, for Bhagavān Mahāvīra's first sermon. He delivered the first sermon at night when only the gods were present. Then overnight Bhagavān travelled to Pāvāpuri

and stayed in the garden named Mahāsena. The gods constructed another divine assembly hall there. This Samavasaraṇa hall is either circular, as in the illustration, or a square one. There are three enclosures. The lowest is of silver, the upper one is of gold and the uppermost one is of precious stones like diamonds etc. The first enclosure serves as a sort of parking ground for the conveyances of gods and men, the second one is meant for lower animals, and the third and the uppermost for gods and human beings. Under Asoka tree, Mahāvīra (delivering sermon) precepting in Ardhamāgadhi understood by all.





૩૭ : ज्ञानप्राप्ति णाह देवनिर्फित 'सभवसराष् ' (प्रवयनभंउप) मां अशो ५२०६ नांचे भेडेला लगवाननुं अद्भुत अने अमोध धर्मप्रवयन

३७: ज्ञानप्राप्ति के बाद देवनिर्मित 'समवसरण' (प्रवचनमंडप) में अशोकवृक्ष के नीचे भगवान् का धर्मतीर्थ प्रवर्तन के लिये अद्भुत और असोध धर्मप्रवचन 37: Mahavira delivering the sermon in Samvasarana arranged by gods where souls forget their birth enmity

## ૩૮. અષ્ટમહાપ્રાતિહાર્યસહ સુવર્ણક્રમળ પર વિહાર



પોતાના અંતિમ ભવમાં જન્મ પામીને લોકોનું કલ્યાણ કરવા દીક્ષા લઈને કેવલજ્ઞાન (ત્રિકાલજ્ઞાન) પ્રાપ્ત કરે ત્યારે ભગવાન સાચા અર્થમાં વીતરાગ-તીર્થંકર બને છે. હવે એમને ઈચ્છા, તૃષ્ણા, અપેક્ષા વગેરે કાંઈ હોતું નથી. છતાં ઈન્દ્રાદિદેવો ભકિતથી અનાદિકાલીન પોતાના કર્તવ્યના કારણે આઠ પ્રકારે તેઓશ્રીનો મહિમા કરે છે. જૈન પરિભાષામાં એને અષ્ટ મહાપ્રાતિહાર્યો કહેવાય છે. કેવલજ્ઞાન પછી આજીવન રહેનારા આ પ્રાતિહાર્યો આકાશમાં ભગવાનની સાથે જ ચાલે છે.તેનાં નામ અનુક્રમે ૧. અશોકવૃક્ષ (આસોપાલવ નહીં), ર.પુષ્પોની વૃષ્ટિ,૩.અત્યંત મધુરદિવ્ય ઘ્વનિ,૪. ચામર વીં જવા,૫.બેસવા માટે સિંહાસન,૬. મસ્તકની પાછળ

ફરતું આભા-પ્રકાશ મંડળ, ૭. દુંદુભિ એટલે નગારા વગેરેનો મઘુર ઘ્વનિ ૮. માથા ઉપર ત્રિકોજ્ઞાકારે (માથા ઉપર પ્રથમ મોટું, તેની ઉપર નાનું, તેની ઉપર તેથી લપર તેથી નાનું) ઉપરાઉપરી ત્રજ્ઞ છત્રો છે. તે ઉપરાંત હવે ભગવાન ઘરતી ઉપર ન ચાલતાં દેવોએ મૂકેલાં સુવર્જીનાં મુલાયમ કમળો ઉપર ચાલે છે. દેવો ભક્તિથી ઘરતી ઉપર બધી જાતના સુગંઘી પુષ્પો પાથરે છે. આ પ્રમાણે દિવ્ય અને ભવ્ય પ્રભાવ પાથરતી શોભાયાત્રા સાથે ભગવાન નિર્વાણ પર્યંત વિચરતા રહે છે.



## ३८. अष्ट महाप्रातिहार्य सह सुवर्णकमल पर विहार



अपने अंतिम भवमें जन्म लेकर लोक-कल्याणके पावन उद्देश्यसे दीक्षा स्वीकार कर जब केवलज्ञान-त्रिकालज्ञान प्राप्त करते हैं तब वे सच्चे अर्थोंमें वीतराग-तीर्थंकर बन जाते हैं। अब उन्होंने इच्छा, तृष्णा, अपेक्षा आदि कुछ नहीं होता। ऐसा होने पर भी इन्द्रादि देव भिक्तसे तथा अपने अनादिकालीन कर्तव्य के कारण आठ प्रकारसे उनकी महिमा करते हैं। जैन परिभाषामें इन्हें अष्ट महाप्रातिहार्य कहते हैं। केवलज्ञान के बाद आजीवन रहनेवाले ये प्रातिहार्य आकाशमें भगवान के साथ ही चलते हैं। उनके नाम क्रमशः इस प्रकार है। १. अशोकवृक्ष (आसोपालव नहीं) २. पुष्पोंकी वर्षा ३. अत्यन्त मधुर दिव्य ध्वनि ४. चामर ढोलना ५. बैठनेके लिए

सिंहासन ६. मस्तिष्क के पीछें चारों ओर घूमता आभा मंडल ७. दुंदुभि अर्थात् नगाडे आदिकी मधुर ध्वनि और ८. मस्तिष्क पर त्रिकोणाकारे तीन छत्र। इनके अलावा भगवान अब धरती पर नहीं चलते हैं बल्कि देवों द्वारा स्थापित सुवर्णके कोमल-कमलों पर पाँव रखकर चलते हैं। भिक्तिवश देव धरती पर सभी प्रकारके सुगंधी पुष्प बिछाते हैं। इस प्रकार दिव्य और भव्य प्रभाव फैलाती शोभायात्राके साथ भगवान निर्वाण पर्यन्त विचरण करते हैं।



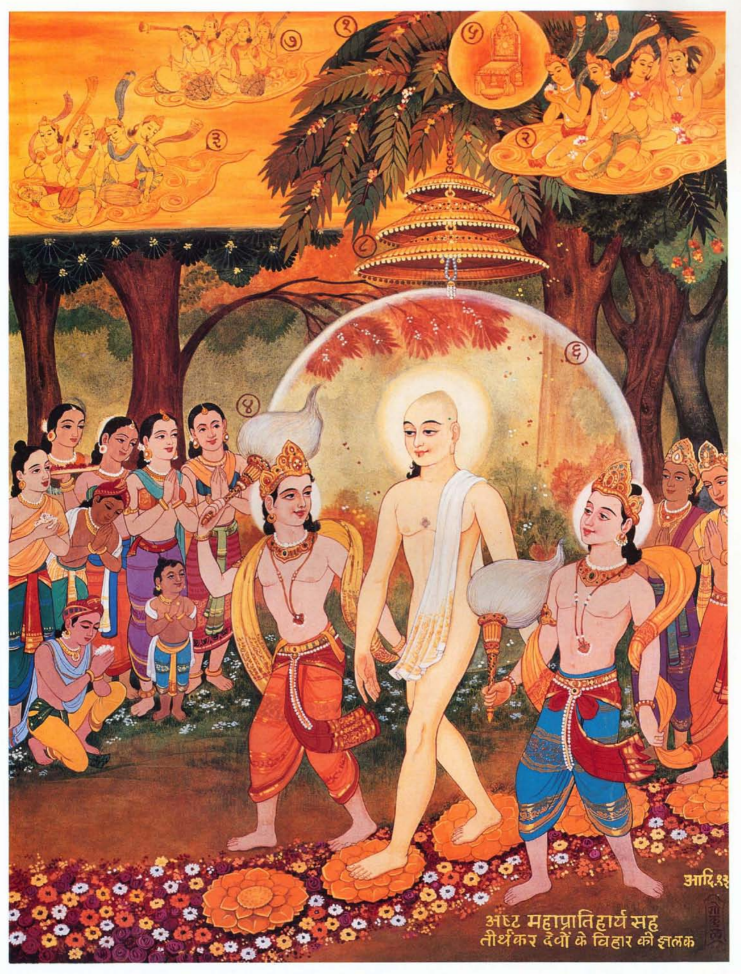
## 38. A TĪRTHAMKARA'S RELIGIOUS WALK ALONG WITH EIGHT GREAT DIVINE ACCOMPANIMENTS ON A GOLDEN LOTUS



When a Tîrthamkara acquires absolute knowledge-Kevala Jñāna he begins to preach religion for the welfare of people. Thus he truly becomes a Tīrthamkara Vītarāga a conqueror of all passions. Now he does not feel any desire, passion or expectation. Still gods like Indra with his eight divine accompaniments worship him. In jaina-terminology these divine accompaniments are known as 'Asta Mahā-Prātihārya'. These Prātihāryas follow Bhagavān through out their lives. Their names

are-(1) Asoka-tree (not Āso-Pālava) (2) a shower of flowers (3) celestial notes (music) (4) a chowrie (5) a throne with Lion-diagram (6) a halo round his head (7) sweet notes of a drum (8) three divine umbrellas (chatras) on head in a triangular shape (The biggest one over the head, then the smaller one and the smallest, the last above). Bhagavān does not walk on the earth but walks on the soft golden lotuses spread by gods. Gods, with devotion, scatter scented flowers on the earth under his feet. Thus Bhagavān moves from place to place till 'Nirvāna' in a very grand and impressive manner.





૩૮ : सर्वोच्य કક્ષાએ પહોંચેલા તીર્થંકરો અષ્ટપ્રાતિહાર્યોની શોભા સાથે સુવર્જ્યક્રમળ ઉપર કેવી રીતે વિહાર કરે છે તેનું દ્રશ્ય ३८ : सर्वोच्चकक्षा प्राप्त तीर्थंकर अष्टप्रातिहार्योंकी शोभाके साथ सुवर्णकमल पर किस तरह विहार करते हैं उसका दृश्य

#### ૩૯. શાસ્ત્રાર્થ કરવા માટે આવેલા ૧૧ વિદ્વાન બ્રાહ્મણો



આ ચિત્ર એટલા માટે બનાવરાવ્યું છે કે ભગવાનને સહુથી પ્રથમ અગિયાર શિષ્યો થયા જેઓ ગણઘર શબ્દથી ઓળખાયા. તેઓ બાહ્મણ અવસ્થામાં ભગવાન પાસે આવ્યા. એ બાહ્મણ અવસ્થાનું ચિત્ર બની શક્યું ન હતું તેથી આપ્યું ન હતું. મને એમ થયું કે છેલ્લા તીર્થંકર ભગવાન મહાવીર અને એમના પ્રથમ અને મુખ્ય શિષ્યો જૈનો નહીં પણ બાહ્મણો જ છે, આ એક વિશેષતા હતી. ભગવાનના શાસનમાં જ્ઞાતિભેદ ન હતો. આ જાણીને જૈનો અને બાહ્મણો બંને વચ્ચેનો ભાતૃભાવ વધે એ કારણે આ પ્રસંગ રજૂ કર્યો છે. જુદા જુદા સ્થળના એ અગિયારે બાહ્મણો ચાર વેદ અને ચૌદ વિદ્યામાં નિપૃણ હતા, શાસ્ત્રાર્થ કરવામાં પારંગત હતા. તે સેં કહો શિષ્યોના

પરિવારવાળા અગિયારે ગણઘરોના નામ અનુક્રમે ૧. ઈન્દ્રભૂતિ, ૨. અગ્નિભૂતિ, ૩. વાયુભૂતિ, ૪. વ્યકત, ૫. સુધર્મા, ૬. મંડિત, ૭. મૌર્યપુત્ર, ૮. અકંપિત, ૯. અચલભાતા, ૧૦. મેતાર્ય અને ૧૧. પ્રભાસ હતા. તેઓ અનુક્રમે આત્મા, કર્મ, પંચભૂત, દેવો, નરક, પુણ્ય, પરલોક, મોક્ષ વગેરેનું અસ્તિત્વ છે કે કેમ તેની શંકાવાળા હતા. તેઓ ભગવાન મહાવીર પાસે આવ્યા. સર્વજ્ઞ ભગવાન મહાવીરની યુકિત પૂર્વકની સમજાવટથી શંકાઓનું સમાધાન થઈ જતાં તેમણે ભગવાનના ચરણક્રમળમાં પોતાનું જીવન સમર્પિત કરી દીધું એટલે દીક્ષા લીધી.

ભગવાનને જીતવા માટે આવેલા પોતેજ જિતાઈ ગયા.



## ३९. शास्त्रार्थ करनेके लिए ११ विद्वान ब्राह्मणोंका आगमन



भगवान वर्धमानके सबसे पहले ग्यारह शिष्य हुए। जो 'गणधर' कहलाये। ये सभी बाह्मण अवस्थामें भगवानके पास आये। इस बाह्मणावस्थाका चित्र पहले तैयार न हो पानेके पूर्वकी प्रथमा-आवृत्तिमें नहीं दिया जा सका था। यह एक बहुत बड़ी विशेषता थी कि भगवानके प्रथम और मुख्य शिष्य सभी जैन नहीं लेकिन बाह्मण थे। भगवानके शासनमें ज्ञातिभेद नहीं था। यह जानकर जैनों तथा बाह्मणों परस्पर सौहार्दता, भ्रातृभावमें अभिवृद्धि हो, इसी कारणसे यह चित्र यहाँ प्रकट किया गया है। पृथक्-पृथक् स्थानोंके ये ग्यारहों ही बाह्मण चार वेद और चौदह विद्यामें निपुण थे, शास्त्रार्थ करने में पारंगत थे। सैंकड़ों शिष्योंके परिवारसे संपन्न उन ग्यारह

गणधरींके नाम अनुक्रम से १. इन्द्रभूति २. अग्निभूति ३. वायुभूति ४. व्यक्त ५. सुधर्मा ६. मंडित ७. मौर्यपुत्र ८. अकंपित ९. अचलभ्राता १०. मेतार्य और ११. प्रभास थे।

वे क्रमशः आत्मा, कर्म, पंचभूत, देव, नरक, पुण्य, परलोक, मोक्ष इत्यादिका अस्तित्व है या नहीं, इस विषयमें वे शंकाशील थे। वे भगवान महावीर के पास आये। सर्वज्ञ भगवान महावीर द्वारा युक्तिपूर्वक समझानेसे उनकी शंकाओंका पूर्ण निरसन हो गया और उन्होंने भगवानके चरणकमलोमें अपना जीवन समर्पित कर दिया। भगवानको जीतनेके लिए आये वे स्वयं भगवान द्वारा जीत गये।



#### 39. ELEVEN LEARNED BRAHMINS' ARRIVAL TO INTERPRETE THE 'SASTRAS'

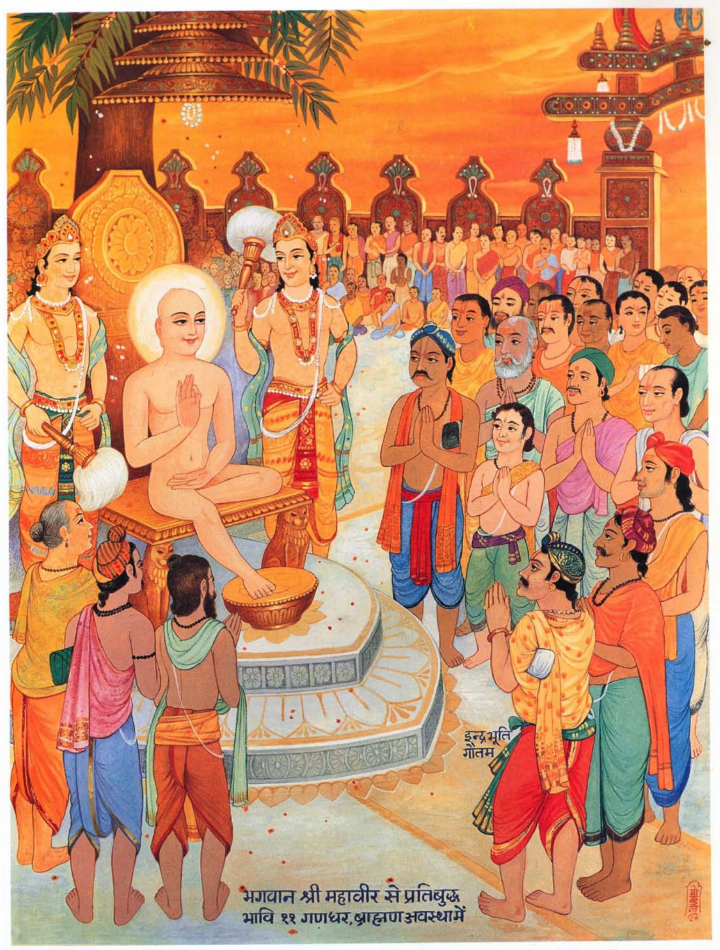


Bhagavān had first of all eleven disciples known as 'Gaṇadharas.' They approached Bhagavān as learned Brahmins. It is a main peculiarity that Tīrthamkara Mahāvīra's first and chief disciples were Brahmins. It teaches us that there is no caste difference in Jaina religion so the picture will encourage Brahmins and Jainas to come close together. These Brahmins were from different places and were expert in the four 'Vedas' and fourteen branches of knowledge. They were expert in interpreting the

'Sāstras'. These Gaṇadharas had hundreds of disciples. Their names are in order here -

(1) Indrabhūti (2) Agnibhūti (3) Vāyubhūti (4) Vyakta (5) Sudharma (6) Mandita (7) Mauryaputra (8) Akampita (9) Acalabhrātā (10) Metārya (11) Prabhāsa. They doubted the existence of soul, Karma, the five elements, the other world, hell, Puṇya (good deeds), salvation etc. They came to Bhagavān Mahāvīra. Omniscient Mahāvīra dispelled all their doubts skilfully, so they surrendered and dedicated their lives to him. They had come to conquer Bhagavān Mahāvīra but were conquered themselves.





૩૯ : આત્મા, પરલોક, સ્વર્ગ, નરક વગેરે છે કે નહિ તે અંગે ચર્ચા કરવા, સમાધાન મેળવવા આવેલા ૧૧ વિદ્વાન બ્રાહ્મણો ૨९ : आत्मा, परलोक, स्वर्ग, नरक आदि है या नहीं इस बाबतकी चर्चा करके समाधान पाने के लिये आये हुए ११ विद्वान ब्राह्मण 39 : Eleven learned Brahmins' arrival to discuss about soul, the other world, heaven, hell with Bhagavan

## ૪૦. સ્વશિષ્યો સહ ૧૧ બ્રાહ્મણવિદ્વાનોને દીક્ષા, ગણધરપદપ્રદાન શાસ્ત્રસર્જન અને સંઘ સ્થાપના



સમવસરાષુમાં અસંખ્ય દેવો તથા માનવો વચ્ચે, ૩૪ અતિશયો અને ૩૫ ગુણોથી અલંકૃત વાણીમાં ભગવાને અદ્ભુત પ્રવચન આપ્યું. હજારો હૈયાં ધર્મભાવનાથી તરબોળ બન્યાં. બીજી બાજુ એ જ નગરમાં એક મહાયજ્ઞ શરૂ થયો હતો. તે માટે અનેક વિદ્વાન ખ્રાહ્મણો આવેલા હતા. એમાં અગિયાર ખ્રાહ્મણો મહાવિદ્વાન હતા. એ બધાય પોતાની જાતને સર્વજ્ઞ માનતા હતા. એમાં મુખ્ય ગૌતમ-ગોત્રીય ઇન્દ્રભૂતિ હતા. એ ખ્રાહ્મણોએ લોકોના મોઢેથી સાંભળ્યું કે અમો સર્વજ્ઞ બનેલા મહાવીરને વંદન કરી આવ્યા, ત્યારે ઇન્દ્રભૃતિનો ઇર્ધ્યાંગ્નિ પ્રજ્વલિત બન્યો. 'મારા સિવાય

જગતમાં સર્વત્ત છે જ ક્યાં ? આ કોઈ મહાધૂર્ત લાગે છે. હું જાઉ અને એને શાસાર્થ દ્વારા ચૂપ કરી દઉ.' તેઓ ૫૦૦ શિષ્યો સાથે ત્યાં પહોંચ્યા, પણ દ્વરથી ભગવાનને જેતાં જ સ્તાબ્ધ ખની ગયા. પછી નજીક ગયા ત્યાં જ ભગવાને નામ-ગોત્રના ઉચ્ચારપૂર્વક તેમને ખોલાવ્યા અને એના મનમાં 'આત્મા જેવું સ્વતંત્ર દ્વચ છે કે નહિ ?' એવી જે ગુપ્ત શંકા હતી, તે જણાવતાં જ તેનો ગર્વ ગળી ગયો અને 'મહાવીર સાચા સર્વત્ત છે' એવી સંપૂર્ણ પ્રતીતિ થઈ. ભગવાને તરત જ યુક્તિયુક્ત અર્થવાળી ગંભીર વાણીથી શંકાનું સમાધાન કર્યું, એટલે ઇન્દ્રભૃતિએ પાંચસો વિદ્વાન શિષ્યો સાથે ભગવાન પાસે દીક્ષા લીધી. તેની જાણ અન્ય દસ વિદ્વાન પ્રાદ્ધાણોને થતાં તેઓ પણ ભગવાન પાસે આવ્યા. તેમની ગૂઢ શંકાઓનાં સમાધાનો થતાં હજારો (૪૪૦૦) શિષ્યો સાથે તેઓ પણ દીક્ષિત ખન્યા. ઇન્દ્રભૃતિ મુખ્ય શિષ્ય ખન્યા. પછી ભગવાને ઊભા થઈ ઇન્દ્રના હાથમાં રહેલા થાળમાંથી વાસક્ષેપ લઈ સૌના મસ્તક ઉપર નાંખી આશીર્વાદ આપી તેમને ગણધરપદે સ્થાપિત કર્યા. પ્રભુએ સહુને ત્રિપદી આપી. તેના આધારે અર્થથી સમાન પણ શબ્દથી ભિન્ન દ્વાદશાંગશાસ્ત્રોની પ્રાકૃત ભાષામાં શીધ્ર રચના કરી અને સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, શ્રાવિકાર્ય શ્રીસંઘની સ્થાપના કરવા દ્વારા સ્વતીર્થ-શાસન-પ્રવર્તન કર્યું.



## ४०. समवसरण में ११ ब्राह्मण विद्वानों को प्रव्रज्या, गणधरपदप्रदान, शास्त्रों का सर्जन और श्रीसंघ की स्थापना



समयसरण में असंख्य देव तथा मनुष्यों के बीच ३४ अतिशयबाले भगवान् ने अद्भुत प्रवचन दिया। हजारों हृदय धर्मभावना से ओतप्रोत हो गये। दूसरी ओर इसी नगर में एक महायइ आरम्भ हुआ था। तदर्थ अनेक विद्वान् ब्राह्मण आये हुए थे। उनमें ११ ब्राह्मण महाविद्वान् थे। वे सब स्वयम् अपने आपको सर्वइ मानते थे। उनमें मुख्य गौतमगोत्रीय इन्द्रभूति थे। उन सभीने लोगों के मुँह से सुना कि हम सर्वइ महावीर को वन्दन कर आये हैं। तब इन्द्रभूति की क्रोधाग्नि प्रज्वलित हो उठी, 'मेरे अतिरिक्त जगत् में सर्वइ है ही कहाँ ! यह कोई धूर्त प्रतीत होता है। मैं जाऊँ और उसे शास्त्रार्थ द्वारा चुप कर दूँ।' वे सैकड़ों

रिष्यों के साथ वहाँ पहुँचे, किन्तु दूर से भगवान् को देखते ही स्तन्ध हो गये। फिर निकट गये, वहाँ भगवान् ने नाम गोत्र लेकर उनको बुलाया और उनके मनमें 'आत्मा जैसा कोई दृष्य है अथवा नहीं' ऐसी जो राङ्का थी, उसे बताते ही उनका गर्व समाप्त हो गया। भगवान् ने युक्तियुक्त अर्थगंभीर वाणी से उनकी राङ्का का समाधान किया। सम्यक् तत्त्व का यथार्थ ज्ञान पाने पर प्रसन्तमना इन्द्रभृति ने अपने ५०० विद्वान शिष्यों के साथ भगवान् से दीक्षा ले ली। यह बात अन्य १० विद्वानों को ज्ञात होने पर वे भी स्वशिष्यों के साथ वहाँ आ पहुँचे। सभी ने स्वशङ्काओं का समाधान पाने पर दीक्षा ली। भगवान् ने ४४०० दीक्षित ब्राह्मणों पर वासक्षेप डाला। इन्द्रभृतिजी प्रधान शिष्य बने। मुख्य ११ मुनिओं को त्रिपदी-त्रिस्त्री दी। उसके आधार पर प्रत्येक ने प्राकृत भाषामें द्वादशाङ्कराक्षों की रचना की। भगवान् ने उनको प्रमाणित किया। और चतुर्विध संव की स्थापना की।



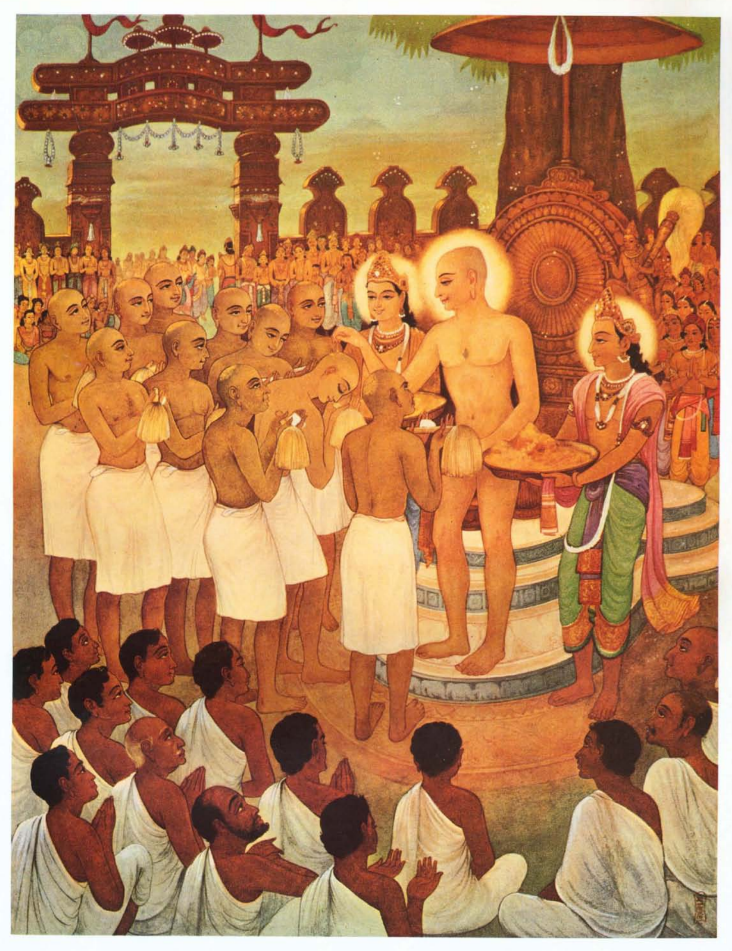
### 40. ELEVEN LEARNED BRAHMINS ACCEPTING INITIATION, AS GANADHARAS



Bhagavān Mahāvīra, endowed with thirty-four Atisayas (distinguished attributes), delivered a soul-stirring and impassioned sermon in the assembly of gods and human beings. Simultaneously, a great sacrifice was in progress in another part of the city. But huge crowds were seen going in the opposite direction, towards Samavasarana. Indrabhūti, of Gautama Gotra, was the chief priest, and he was told about Bhagavān

Mahāvīra's Samavasaraṇa. On hearing this, his vanity was hurt and he decided to put to test the so-called omniscience of the new saint. He, therefore, started towards the Samavasaraṇa accompanied by to his disciples. Mahāvīra, called him by his name and without asking dispelled his doubts about soul, upon which he with his 500 disciples accepted monkhood. Hearing this, the remaining ten learned scholars came there and their secret doubts having been removed, accepted initiation with 4400 disciples. Mahāvīra, gave Trīpadi and established four-fold samgha. 11 Gaṇadharas, composed Trīpadi into Dwādashāngī.

|       | . 1 |     |     |      |     |      |      |       |     |     |     |   |      |     |     |     | _   | _    | _   |     |     |       |     |     |     |        |     |      |     |      |     |     |      |                |     |     |      |     |    |      |     |     |     |       |     |      |     |     |      |      |   |     |
|-------|-----|-----|-----|------|-----|------|------|-------|-----|-----|-----|---|------|-----|-----|-----|-----|------|-----|-----|-----|-------|-----|-----|-----|--------|-----|------|-----|------|-----|-----|------|----------------|-----|-----|------|-----|----|------|-----|-----|-----|-------|-----|------|-----|-----|------|------|---|-----|
| - 12  | ۲.  | 4.  | 1,8 | 1 9  | -   | 1    | -    | 17    | 1.8 | 13  |     | 4 | 1    | 1   | . K | 5   | -14 | 3    | 3   | - 3 | 3   | 5     | 1   | 3.  | . 3 | -10    | - X | 1    | 9   | 16   |     | 18  | .8   |                | 14  | .5  | - 18 | 3.  | 9  | - 64 |     | ×:  | 5.8 | 3:    | ×   | 14   | 3   | 1   | 2    | 14   | Y | - 3 |
| - 10  |     | 5   | 18  |      | ×   | 1,10 | 1.3  | 1.20  | .8  | 13  |     | 4 | . p. | . 1 | A.  | 5   | N.  | - 1  | . 5 | *   | 3   | No.   | .5  | 1.  | 3.  | No.    | ×   | 3    | . 2 | - te | 8   | - Y | .3   | 8              | 14  | 3.  | ×    | 3   | 7  | 6    | -7  | *   | 2   | 9     | ·×  | -14  | 3   | 5   |      | 1    |   |     |
| - 6   | я   | 1.5 | 3   | . 5  | X.  | 1.54 | 17   | ×     | 7   | 13  |     |   | *    | W.  | 3   | .5  | -14 | . 5  | X   | 3   |     | 160   |     | 3   | .5  | N.     | ×   | 5    | 4   | 3    | 3   | ×.  | 3    | t <sub>a</sub> |     | 3   | ×    | 9   |    |      |     |     |     | -     |     |      | -   | 1   | -    |      |   |     |
| - 100 |     | 3   | 4   | .5   | 3   | 154  | ×    | 10    | 1 2 | 1 3 |     | 1 | 8    | 9   | 3   | 2   | /kc | ×    | 3   | 1   |     | 4     | - 1 | 9   | 0   | To the | V   | -    | -   | -    |     |     |      | -              | -   | -   | -    | -   | -2 | -    | -   | -   | 7.4 | - 6   |     | -    | -   | -   | - 4  | - 1  |   | -   |
| - 6   | п   | 5   | 1   | 9    | Ų   | - Au | 13   | T V   | 1   | 13  |     | + | 3    | Ù   | -   | -   |     |      | -   | -   |     |       | -   | -   |     | -      | -   | -3-  | 1.5 | -    |     | -   | -1   | 2.             |     | 4   | . 6  | -   | 3  | 3.   | 3   | - 1 | .8  | - 1   | 7.  | Tq.  | - 2 | 14  | 3    | 3    | 3 | -   |
| - 12  | 88  |     | -   | +    | - 4 | -    | -    | +-    | -   | +3  | -   | - | -    | -   | -   | -   | -   | -    | 3.  | - 3 | 100 | - 3   | 7   | 1   | -35 | 1      | 8   | 3.   | 14  |      | - 1 | Y   | 3    | .No            | 18  | 5   | 8    | 1   | 1  | 5    | 3.  | ×   | .5  | 8     |     | 14   | 3   | 9.  | 4    | - 8  | × | - 3 |
|       | т.  | 2   |     | 1.1  | - 4 | 1.75 | -    | 12    | 1.5 | - 2 |     |   | 2.   | - 2 |     | 5.  | -N  | , A  | 3   | 3   | 1   | 1     | - 3 | .2  | . 8 | 141    | X.  | -4   | 3   | 4    | 3   | X   | · lq | -              | . 8 | - 8 | X.   | 34  | 1  | 8    | - 8 | X.  | 8   | . 5   | 8   | 1161 | 3   | 4   | 3    | -2   | Y |     |
| - 13  | ė į | 1   | ×   | 1.3  | 3   | 3    | 13   | . R   | 140 | - 6 | 1   |   | 8    | 3   | ×   | ×   | 5   | 8.   | 3   | 54. | 8   | 9     | - 8 | ×   | 14  | -      | 9   | 3    | ×   | 1.44 | 3   | 2   | 2    | - 3            | ×   | 4   | 1    | 3   | 3  | 4    | ×   | 3   | 3   | -     |     |      |     | 1   | -    | 1    | - | -   |
| 1     | 7 1 | K-  | 3   | 1.14 | 5   | 1    | - 8  | 1.5   | As: | . 5 | - 3 |   | 3    | 8   | ×   | N.  | -3  | -3   | 2   | 140 | 18  | 9     | · V | 7   | 4   | -      | 2   | ×    | 3   | 84   | 9   | 2   | 3    | -              | V.  | 10  | -    | -   |    | -    | -   | -   | -   |       | -   |      | -   |     | -    | -    | - | -   |
| - 18  | 6.8 | 3   | ¥   | ×    | 1.5 | 3    | .2   | The C | ×   | P   | 3   |   | 9    | ×   | 3   | 14  | 9   | 9    | 14  | 9   | 76  | -     | 4   |     | -   | -      | -   | -    |     | -    | -   | -   |      | -              | -   | -   | -    | -   |    | 4    |     | 2.5 |     | - 2   | .31 |      |     | .8. | 4    | 1.74 | 4 | -   |
|       | 1   | 6   | -   | 1 2  | 1 2 | 13   | - 6  | -     | -   | +   | +   | - | -    |     | -   |     | -   |      |     | -   | -   | 7     | - 1 | 100 | -   | -      |     | -    | -4  | - 6  |     | 4   | -8   | -              | 3   | 4   | 3.   | 7   |    | . 5  | 8   | . 6 | 3   | 16    | -   |      | 100 | - 8 | Eq.  | 8    | 5 | . 8 |
| - 10  | ₩-  | -   | -   | + -  | -   | 1    | -    | 1     | -   | -   | - 4 | - | *    | Χ.  | 3   | 14  | 3   | 74   | 7   | 180 |     | 5.    | 3   | 1   | ×   |        | 3   | -140 | 3   | . 8  | -75 | 4   | - 8  | 5              | 3   | 6   | 3    | 140 | .2 | 9)   | 8   |     | le: | . 5   | - 1 | 3    | 87  | TN. | 3    | -8   | 5 |     |
| 0     | 0   | 5   | 4   | 1    | 1 3 |      | .8   | 14    | 3   | 1   | 3   |   | 3    | Ж.  | 18  | N.  | . 5 |      | lej | 5.  | 8   | - 9.1 | . 8 | 4   | - 1 | 3      | 5   | R    | 14  | 9    | 8   | 3.  | 1    | 8              | 3   | 14  | 3    | - 8 | 4  | 5    | ×   | . 2 | ×   | tion. | 3   | -    | -   | 100 | - 64 | 3    | 3 |     |
| 15    | 31  | 4   | 18  | 1.8  | 1.5 | 3    | - 44 | 180   | 5.  | 1.7 | - 3 |   | 7    | 3   | - 2 | No. | *   | Te : |     | - 8 | 8   | 9     | 16  | 18  | 100 | - 1    |     | 74   | ×   | 9.   | 9.  | -2  | - 12 | 1              | 3   | 4   |      | - 6 | 3  | 3    | W   |     | -   | -     | -   |      |     | 100 | -    |      |   | -   |



४० : भगवान के उपदेश से प्रतिबुद्ध १९ ब्राह्मण पण्डितों को दीक्षाप्रदान, वासक्षेपद्वारा ब्राह्मीवाँद, गणधरपदे स्थापना कौर द्वादशांग शास्त्र की रचना ४० : भगवान के उपदेश से प्रतिबुद्ध १९ ब्राह्मण पण्डितों को दीक्षाप्रदान, वासक्षेपद्वारा ब्राह्मीवाँद, गणधरपदे स्थापना कौर द्वादशांग शास्त्र की रचना 40 : Eleven learned brahmins, being satisfied for their questions, accept Initiation at the hands of Mahāvīra

## ૪૧. કૃતકૃત્ય એવા ભગવાન ચૈત્યવૃક્ષને પ્રદક્ષિણા કરે છે



આ ચિત્રમાં ત્રણ પ્રસંગો બંતાવ્યા છે. ઉપરનો પ્રથમ પ્રસંગ આ રીતે જાહેરમાં પહેલીજ વાર રજૂ થાય છે.આ પ્રસંગ ભગવાન સિંહાસન ઉપર બેસતાં પહેલાં જે વૃક્ષ નીચે એમને બોધિ-કેવલજ્ઞાન (ત્રિકાળજ્ઞાન) ઉત્પન્ન થયું હોય તેનો આદર કરવા તેને પ્રદક્ષિણા આપે છે. ભગવાનને આ રીતે જોવા એપણએકલહાવો છે.પ્રદક્ષિણા આપ્યા પછી પ્રવચન આપે તે પહેલાં ભગવાન કૃતકૃત્ય હોવા છતાં પોતે જ સ્થાપેલા તીર્થનો આદર કરવા બે હાથ જોડી "તમો તિત્થસ્સ" બોલી શ્રીસંઘ-તીર્થને નમસ્કાર કરે છે.

નીચેનાં બે ચિત્રો-ત્રણ કલાકના પ્રવચન બાદ ભગવાન સિંહાસન ઉપરથી ઉઠીને દેવછંદમાં ચાલ્યા જાય..... તે પછી તેઓશ્રીના મુખ્ય શિષ્ય શ્રી ગૌતમસ્વામીજી પ્રવચન આપે છે. પણ ભગવાનની જગ્યાએ બેસીને નહીં પરંતુ શિષ્યના અધિકાર-મર્યાદા મુજબ સિંહાસનની આગળ રહેલ પાદપીઠ ઉપર અથવા લાવવામાં આવેલા આગળ મૂકેલા બીજા સિંહાસન ઉપર બેસીને પ્રવચન આપે છે.

તીર્થંકરદેવો પણ ચૈત્યવૃક્ષ જેવા એક વૃક્ષને પ્રદક્ષિણા આપે એ ક્ષણભર આપણને આશ્ચર્યમાં મૂકે તેવી બાબત છે!



## ४१. कृतकृत्य भगवान भी चैत्यवृक्षको प्रदक्षिणा देते हैं



इस चित्रमें तीन प्रसंग बताये हैं। ऊपरका प्रथम प्रसंग इस रूपमें पहली बार प्रकट हो रहा है। जिस वृक्ष के नीचे भगवानको बोधि—केवलज्ञान—त्रिकालज्ञान प्राप्त होता है उस वृक्ष का आदर करने के लिए भगवान सिंहासन पर बैठनेसे पूर्व उसकी प्रदक्षिणा देते हैं। इस अति विशिष्ट स्वरूपमें भगवानके दर्शन करना भी एक लाहु है। प्रदक्षिणा देने के बाद देशना देनेसे पूर्व भगवान कृतकृत्य होने पर भी अपने ही स्थापित तीर्थके प्रति समादरभाव प्रकट करने के लिए दोनों हाथ जोड़कर 'नमो तित्यस्स' कहकर श्री संघ—तीर्थको नमस्कार करते है।

नीचेके वो चित्र—तीन घण्टेकी देशनाके बाद भगवान सिंहासन पर से उठकर 'देवछंद' में पधार जाते हैं। बादमें उनके प्रमुख शिष्य श्री गौतमस्वामीज़ी देशना देते हैं। परन्तु वे भगवानके सिंहासन पर बैठकर नहीं किन्तु शिष्यके अधिकार, उनके विनय-मर्यादानुसार सिंहासन के आगे स्थित पादपीठ पर अथवा देवों द्वारा लाये गये अन्य सिंहासन पर बैठकर देशना फरमाते हैं।

तीर्थंकर देव भी चैत्यवृक्ष जैसे एक वृक्षको प्रदक्षिणा देते है, यह अत्यन्त मार्मिक आश्चर्यजनक घटना है।

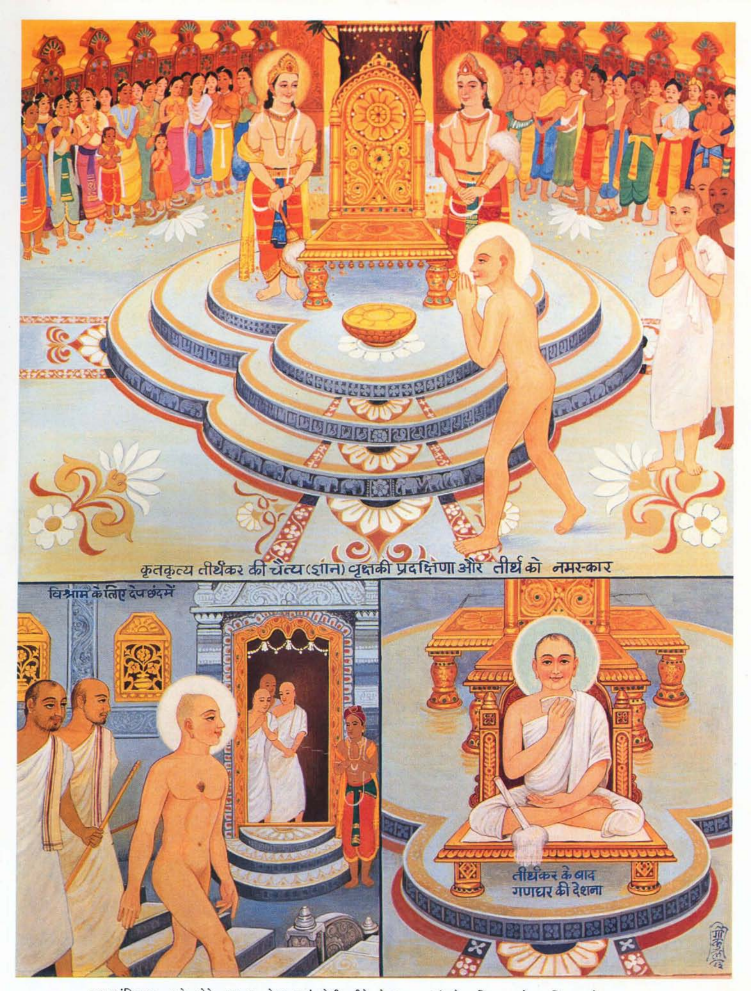


## 41. EVEN BHAGAVĀN MAHĀVĪRA WHO HAS FULFILLED HIS DUTIES MOVES ROUND THE HOLY TREE



This picture shows three incidents. (1) The first incident above is introduced for the first time. In this incident Bhagavān Mahāvīra before sitting on the throne moves round the holy tree under which he had attained absolute knowledge-Kevala Jñāna in order to respect it. It is a great pleasure to see Bhagavān even in a picture moving round the tree. Then he bowed to Śrī Sanigha Tīrtha by repeating 'Namo-titthassa' to respect it before delivering his sermon. (2 & 3) After delivering sermon

for three hours Bhagavān Mahāvīra got down from the throne and returned to 'Devachanda' a place in a Samavasaraṇa. Then his chief disciple Gautama Swāmījī delivered a sermon not from the Bhagavān Mahāvīra's throne but from the place reserved to keep feet in front of the throne or from the other throne brought for him by gods. We are wonder-struck to see Tīrthamkara Bhagavān moving round the holy tree.



४१: अंतिभत्भव अने पोते कृतकृत्य होने पर भी जिसके नीचे केवलज्ञान प्राप्त हुआ उस पवित्र पृक्षने प्रदक्षिणा देते हुए भगवान ४१: अंतिमभव और स्वयं कृतकृत्य होने पर भी जिसके नीचे केवलज्ञान प्राप्त हुआ उस पवित्र पेडकी प्रदक्षिणा देते हुए भगवान Jain Education Intellettis Bhagavan even being omniscient walking round the holy street and see which he achieved the purest spiritual knowledgew.jainelibrary.org

## ૪૨. સમવસરણનો અતિભવ્ય દરવાજો અને ત્રીજા ગઢનું લાક્ષણિક દેશ્ય



આ એક વિશિષ્ટ પદ્ધતિએ બનાવેલું લાક્ષણિક ચિત્ર છે. આ ચિત્ર કરાવવાનો મારો મુખ્ય ઉદ્દેશતો સમવસરણના દરવાજાની કમાનો, રત્ન, મણિઓ અને અન્ય અલંકારોથી કેવી સુંદર,દિવ્ય અને ભવ્ય હોય છે તેનું પ્રેક્ષકોને સ્વતંત્ર દર્શન કરાવવાનો છે. આ ચિત્રનું ઊંડાણ (ડેપ્થ) જુઓ!ત્રિપરિમાણ (થ્રી ડાયમેન્શન) જેવું અત્યંત આકર્ષક, સુંદર અને લાક્ષણિક ચિત્ર તમને દેખાશે, સાથે તમને ૨૫૦૦ વરસ પહેલાંના સમયમાં લઈ જશે. અને આ દૃશ્ય જોઈને સાક્ષાત્ સમવસરણ કેવું હશે? તેની કલ્પના આવીજશે. સ્કટિકરત્નની પીઠિકા ઉપર સ્થાપિત કરેલા સુવર્ણના સિંહાસન ઉપર ભવ્ય રીતે બેઠેલા ભગવાનના તમને આહલાદક દર્શન થશે.

પીઠિકા નીચે ધર્મચક્ર મૂકયું છે. ચતુર્વિધ સંઘ ઊભો ઊભો ભગવાનને વંદન કરે છે.

આ સમવસરણ દેવો પોતાની વિશિષ્ટ પ્રકારની વૈક્રિયશકિતથી વૈક્રિયપુદ્દગલો દ્વારા જોતજોતામાં રચે છે અને પ્રસંગ પૂર્ણ થયા બાદ તેના પરમાણુઓ ગમે ત્યારે વિખરાઈને આકાશમાં ભળી જાય છે. વિશ્વમાં સર્વો ચ્ચ અને સર્વોત્તમ વ્યક્તિ માત્ર એક તીર્થંકર હોવાથી દેવો તેમની જેટલી ભક્તિ કરે તેટલી ઓછી છે. વિશ્વમાં સમવસરણરૂપ વ્યાખ્યાનપીઠ તીર્થંકર સિવાય બીજા કોઈના માટે થતી નથી.

દેવો સમવસરણની રચના 'વૈક્રિયવર્ગણા' નામના પુદ્દગલોથી કરે છે. અને આ જાતના પુદ્દગલોની સ્થિતિ ૧૫ દિવસની જ હોય છે. ૧૫ દિવસ પૂરા થતાં પુદ્દગલો વિખરાઈ જાય છે અને આકાશમાં ભળી જાય છે.



## ४२. समवसरण का अतिभव्य प्रवेशद्वार और तीसरे गढ़ का लाक्षणिक दृश्य



विशिष्ट पद्धितसे बनाया गया यह एक लाक्षणिक चित्र है। समवसरणके द्वारकी कमानें रत्न, मणियाँ और अन्य अलंकारोंसे कितनी सुन्दर, दिव्य और भव्य होती हैं, उसका दर्शक वर्ग को स्वतंत्र दर्शन कराना ही इस चित्र बनानेका मेरा उद्देश्य है। इस चित्र की गहराई (डेप्थ) देखिए। त्रिआयामी (थ्री डायमेंशनल) जैसा अत्यन्त आकर्षक, सुन्दर और लाक्षणिक चित्र नज़र आयेगा। ध्यानसे देखें, यह चित्र आपको २५०० वर्ष पूर्वके समयमें ले जाएगा और यह दृश्य देखकर साक्षात् समवसरणकी कल्पना उपस्थित कर देगा। स्फटिक रत्नकी पीठिका पर स्थापित सुवर्ण सिंहासन पर भव्य रूपसे विराजमान भगवानके दर्शन कितना आहलाद पैदा करते हैं।

पीठिका के नीचे धर्मचक्र रखा है। चतुर्विध संघ खड़ा खड़ा भगवानको वंदन करता है। देव अपनी विशिष्ट वैक्रिय शक्तिसे वैक्रिय पुद्गलों द्वारा देखते देखते इस समवसरणकी रचना करते हैं। और प्रसंग पूर्ण होने के बाद उसके परमाणु बिखर कर अवकाशमें मिल जाते हैं।

विश्व में सर्वोच्च व सर्वोत्तम व्यक्ति मात्र एक तीर्थंकर होनेसें देव उनकी जितनी भक्ति करे उतनी कम है। विश्व में समवसरण रूप व्याख्यान पीठ की रचना, तीर्थंकर के सिवा ओर किसी के लिए नहीं होती।



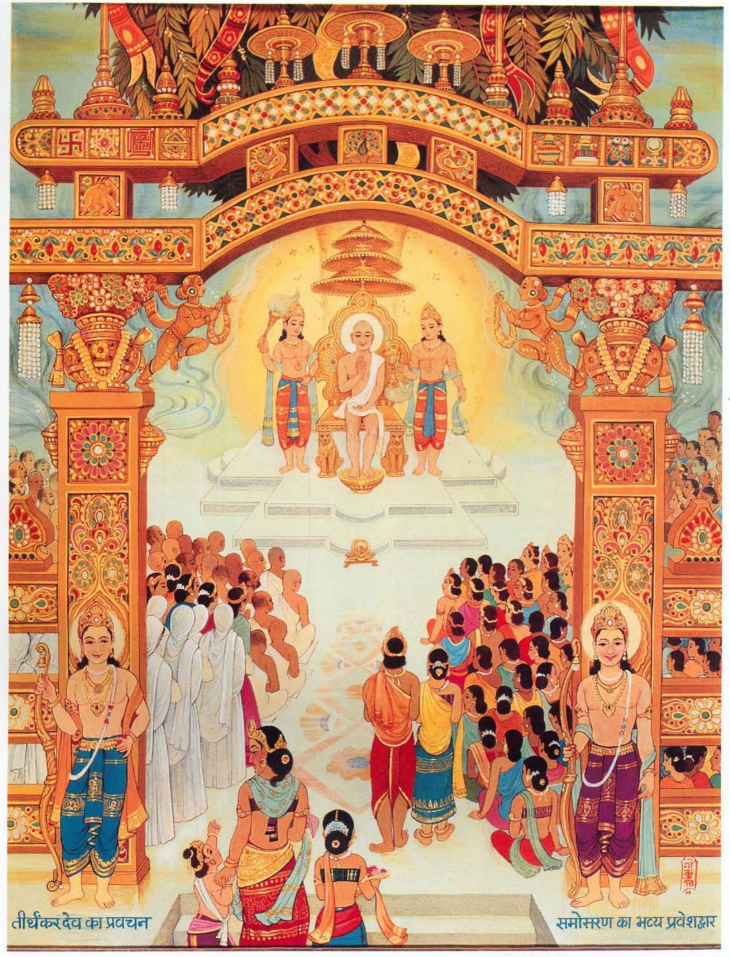
## 42. AN ULTRA GRAND ENTRANCE-DOOR OF THE SMAVASARANA AND A CHARACTERISTIC SCENE OF THE THIRD GADHA (ENCLOSURE)



This characteristic picture is drawn with a peculiar style. The chief aim of the picture is to present before the spectators. The independent viewing of the beauty and grandeur of the arches studded with jewels, beads and ornaments of the door of the samavasarana. Please observe the depth of the picture. You will find it attractive, beautiful and characteristic like a three dimensional picture. It will take you in the age of two thousand five hundred years ago. On seeing this scene it will give you an

idea of the real samavasaraṇa. You will find Bhagavān Mahāvīra seated majestically on a golden throne with lion's diagram supported by crystal platform. 'Dharma-cākra' is placed under the platform and four-fold Jainas are bowing to him. Gods construct such a samavasaraṇa by their particular 'Vaikriya' strength from 'Vaikriya' matter in no time. As soon as the programme is over its particles disper in the sky. A Tīrthamkara is the greatest and the best being in universe, so gods worship him fully. Such a divine Samavasaraṇa is formed only for Tīrthamkaras.





४२ : देवो द्वारा रयाती समवसरक्ष नामनी प्रवयन पीठनो अतित्मव्य दरवाको अने त्रीक गढ<mark>नी भेठ</mark> ५ नुं बाक्षक्षि ६ दृश्य ४२ : देवों द्वारा रचे हुए समवसरण नामके प्रवचनपीठका अतिभव्य दरवाजा और तीसरे गढकी बैठक का लाक्षणिक दृश्य

42 : The grand gate of Samavasaran arranged by gods and typical scene of seat in third enclosure

## ૪૩. તીર્થંકર દેવો સમક્ષ થતો બલિ વિધાનનો એક વિશિષ્ટ મંગલવિધિ



સમવસરજ્ઞમાં થતો આ પ્રસંગ ઘણાઓને ખ્યાલમાં નથી હોતો. આ પ્રસંગનું મૂલ્ય સામાન્ય વ્યક્તિને શું હોય !પણ વર્તમાન દેશકાળની પરિસ્થિતિમાં મને આ ચિત્રનું મૂલ્ય ઘણું સમજાયું છે. સામાન્ય રીતે આચાર્યો અને સાધુઓ એવું જ માને છે કે અમારાથી ગૃહસ્થો-સંસારીઓની સુખશાંતિમાં કશો સાથ સહકાર આપી શકાય જ કેમ? આવું સમજનારાઓ માટે ખુદ ભગવાને માન્ય રાખેલો આ પ્રસંગ આંખ ઊઘાડી નાંખે તેવો છે. સામાન્ય રીતે તીર્થંકરો કૃતકૃત્ય વ્યકિતઓ કહેવાય છે છતાં બલિ-વિધાનનો પ્રસંગ સંસારી જીવોની સુખશાંતિ માટેનો હોવા છતાં ભગવાન ઈન્કાર કરતા નથી. ઉલટું તેના સાક્ષી બને છે.આ સંસારી જીવોની સુખશાંતિની

ક્રિયા અને તે સમવસરણમાં અને વળી ભગવાનની હાજરીમાં....આ એક સૂચક અને વિચારમાં મૂકી દે તેવી બાબત છે.

તીર્થંકર જેવી લોકોત્તર વ્યક્તિને જે અધિકારો હોય છે તે અધિકારો બીજાને ભોગવવાના જ હોય એવું નથી, માટે સુયોગ્ય વ્યકિતએ વિવેકપૂર્ણ

દેષ્ટિ રાખીને માર્ગદર્શક બનવું.

બલિ એટલે સુગંઘી દ્રવ્યો નાંખીને તૈયાર કરેલા અર્થપકવ ચોખા. વિશિષ્ટ વ્યક્તિના ઘરમાં આ અર્ધપકવ ચોખા તૈયાર થાય. પછી વાજતે ગાજતે સમવસરણમાં લાવે ત્યારે જ ભગવાનનું પ્રવચન બંઘ થાય. પછી બલિ લઈને શ્રાવકો પ્રદક્ષિણા આપે અને ભગવાનના ચરણપાસે રાખી પછી ભગવાનની પવિત્ર નજર પડે, ચોખા પ્રભાવિત બની જાય. પછી દેવો એ ચોખા આકાશ તરફ ઉછાળે. એનો એક દાણો ગ્રહણ કરી માથે મૂકે તો રોગ જાય અને ૬ મહિના સુધી નવો રોગ ન થાય. (વિશેષ સમજ માટે પાછળ આપેલું પરિશિષ્ટ જુઓ.)



## ४३. बलि विधानका मंगल कार्यक्रम



समवसरण में बनते इस प्रसंगकी कइयोंको जानकारी नहीं है। सामान्य व्यक्ति इस प्रसंगका मूल्यांकन नहीं कर सकता परंतु वर्तमान देशकाल की परिस्थिति में मुझे इस प्रसंगका बहुत महत्त्व लगता है। सामान्य रूपसे आचार्य और श्रमणवर्ग यही मानता है कि हमसे गृहस्थों, संसारियोंकी सुख-शांतिमें सहकार कैसे दिया जा सकता है? ऐसी विचारधारा रखनेवालों के लिए स्वयं भगवान द्वारा मान्य यह प्रसंग आँखें खोल देगा। सामान्य रूपसे तीर्थंकर कृतकृत्य होते हैं। फिर भी बलिविधानका कार्यक्रम जो सांसारिक जीवोंकी सुख-शांति के लिए होते हुए भी, भगवान उसका प्रतीकार नहीं करते, बल्कि वे इसके साक्षी बनते हैं। यह क्रिया सांसारिक

जीवोंकी सुखशांति के लिए होती है। और वह भी समवसरणमें और भगवानकी उपस्थिति यह एक सूचक और विचारणीय हकीकत है।

बिल अर्थात् सुगंधी दव्योंसे परिपूर्ण अर्धपक्व चावल। विशिष्ट व्यक्तिके घरमें ये अर्धपक्व चावल तैयार किये जाते है बादमें वाद्य-यंत्रोंकी स्वर-लहिरियोंसे युक्त आडम्बरपूर्वक समवसरण में लाते हैं तब भगवान देशना रोक देते हैं। फिर बिल लेकर श्रावक प्रदक्षिणा देते हैं और बादमें उस थाल को भगवान के चरणोंके पास रखते हैं। भगवान की अमृत नज़र उन चावलों पर पड़ती है। इस क्रियासे चावल प्रभावित हो जाते हैं बादमें देव इन चावलोंको आकाशमें उछालते है। उन चावलोंका एक कण लेकर सिर पर रखे तो रोग शान्त हो जाता है और छः मास तक नये रोगकी उत्पत्ति नहीं होती।



## 43. AN AUSPICIOUS CEREMONY OF BALIVIDHĀNA



Many are not aware of the Balividhāna ceremony celebrated in Samavasaraṇa. One should know about the auspicious ceremony of Balividhāna. An ordinary man cannot know its importance but is it of a great importance in present-age situation.

Bali means half-cooked scented rice. It is cooked in the house of a remarkable person and brought in the Samavasarana in the form of a procession. Then the Tirthamkara's sermon stops. Then the

persons bringing Bali moves round Tirthamkara with Bali in their hands. They put this Bali at the feet of Tirthamkara. His holy eyes look at it and the Bali becomes very effective. The gods throw Bali into the air. The gods and human-beings take this rice. If any one takes a grain of it and puts it on his head, he is cured of all diseases and does not become a victim of a new disease for six months.



43 : A peculiar holy ceremony of throwing up Ball-half cook rice in air performed in presence of Tirthankars

## ૪૪. ભગવાનને ભસ્મ કરવા ગોશાલકે ફેંકેલી તેજોલેશ્યાનો ગોશાલામાં જ પ્રવેશ



વિદ્વાર કરતાં કરતાં ભગવાન શ્રાવસ્તીમાં પધાર્યા અને ત્યાં બિરાજ્યા. એ વખતે ભગવાનનો સ્વચ્છંદી આઘશિષ્ય ગોશાલક (ગોશાલો) પોતાની જાતને તીર્થંકર તરીકે ઓળખાવતો હતો. ગૌતમસ્વામીએ આ વાત ભગવાનને કહી. ભગવાને તેનો પ્રતિકાર કરતાં કહ્યું કે 'આજીવિક સંપ્રદાયનો મંખલીપુત્ર ગોશાલક અષ્ટાંગનિમિત્તનો શ્રેષ્ઠ જ્ઞાતા હોવાથી કેટલુંક ભવિષ્યકથન કરી શકે. પણ તે જે પદનો દાવો કરે છે; તે તદ્દન ગલત છે. એ તો એક વખતે મારો ધર્મશિષ્ય હતો.' આ વાત ઉપસ્થિત જનતાએ સાંભળી અને તે ગોશાલકના કાન સુધી પહોંચી. તે ઘણો

કૃપિત થયો અને ભગવાનની ખબર લેવા પોતાના ભિક્ષુસંઘ સાથે આવી પહોંચ્યો. ભગવાને જાણી જેઈને પોતાના સાધુઓને એનાથી દૂર રહેવા કહ્યું, પણ બે સાધુઓ ભજ્તિવશ ન જ ખરયા. ગોશાલક દૂર ઊભો રહી, ભગવાનને લક્ય કરી તાડ્કીને કહેવા લાગ્યો 'હે કાશ્યપ! તું શા માટે મારી નિંદા કરી મને હલકો પાડે છે! તારો જૂનો ગોશાલક શિષ્ય હું નથી. હું તો બીજે છું.' ભગવાને કહ્યું કે 'હજુ તારો જુઠું બોલવાનો સ્વભાવ ગયો નહિ.' એ સાંભળી પુનઃ વધુ પ્રકૃપિત થતાં તે બોલ્યો : 'હે કાશ્યપ (મહાવીર), તેં મને છંછેડીને શૂળ ઊભું કર્યું છે. હવે તું જીવતો રહેવાનો નથી.' આ વખતે ભગવાનના બે શિષ્યોએ તેની ભર્ત્સના કરતાં તે બજેને તેણે ભગવાનની કૃપાથી જ પ્રાપ્ત તેએલેશ્યાથી શીધ્ર ભસ્મીભૂત કરી નાંખ્યા. તે પછી કૃતઘી તેણે ભગવાનને બાળી નાંખવા પુનઃ તેએલેશ્યા નામની ભયંકર જાજવલ્યમાન ઉષ્ણ શક્તિ છોડી, પણ તીર્થકરો ઉપર કોઈ શક્તિ કામયાબ થતી ન હોવાથી તે શક્તિ મહાવીરદેવના શરીરને ફરતી પ્રદક્ષિણા આપી ચકરાવો મારતી પાછી વળીને ગોશાલકના શરીરમાં પ્રવેશી ગઈ. પરિણામે ગોશાલક બળીને ખાખ થવા લાગ્યો.



#### ४४. भगवान को भस्म करने के लिये गोशालक द्वारा तेजोलेश्या का प्रयोग



भगवान् श्रावस्ती में बिराजमान थे। उसी समय भगवान् का स्वच्छन्दी आद्यशिष्य गौशालक अपने आपको 'मैं तीर्थङ्कर हूँ' ऐसा सबको बताता था। गौतमस्वामीजी ने यह बात सुनकर भगवान् से कही। भगवान् ने प्रतिकार करते हुए कहा कि — "आजीविक सम्प्रदाय का अगुआ मंखलीपुत्र गोशालक अष्टांगनिमित्त का ज्ञाता होने से कुछ भविष्य कथन कर सकता है। किन्तु वह जिस पद की घोषणा करता है वह सर्वथा मिथ्या है। वह तो एक समय मेरी छश्चस्थ अवस्था में मेरा धर्मशिष्य था।" यह बात उपस्थित जनता ने सुनी, और वह गोशालक के कान तक पहुँची। वह अतिकृद्ध होकर बदला लेने के इरादे से अपने भिक्षुसंघ के साथ

भगवान् के पास आ पहुँचा। भगवान् ने जानवृझकर उससे अपने साधुओं को दूर रहने के लिये कहा, किन्तु दो साधु भक्तिवश नहीं गये। गोशालक दूर खड़ा रहकर भगवान् को लक्ष्य कर के चिछा कर कहने लगा। 'हे काश्यप! त् मेरी निन्दा करके अवहेलना क्यों करता है? तेरा वह शिष्य तो भर गया है, मैं तो दूसरा हूँ।' भगवान् ने कहा – 'अभी तक तेरा सत्य को असत्य कहने का वक स्वभाव गया नहीं?' यह सुनकर और अधिक कुढ़ हो वह बोला – 'हे काश्यप! तूने मुझे छेड़कर एक श्रल उत्पन्न कर लिया है। अब तू जीवित नहीं रह सकेगा।' उस समय भगवान् के दो विनीत शिष्यों द्वारा उसकी भर्सना होने पर प्रथम तो उसने उन दोनों को तेजोलेश्या से शीघ्र जला डाला। बाद में उसने भगवान् को जलाने के लिये तेजोलेश्या नामक भयञ्चर जाज्वत्यमान उष्णशक्ति छोड़ी। परन्तु तीर्थञ्चरों पर कोई शक्ति फलीभूत नहीं होती, अतः महावीर की प्रदक्षिणा कर चकर काटती वापस गोशालक के शरीर में प्रविष्ट हो उसीको जला दिया।



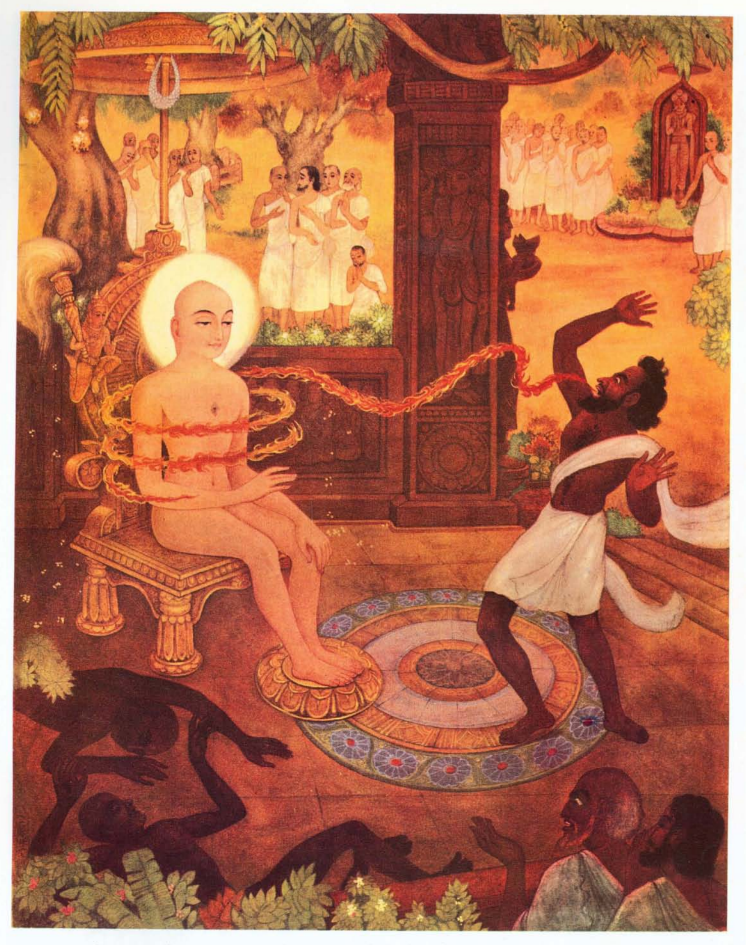
www.jainelibrary.org

#### 44. GOŚĀLAKA RELEASES TEJOLEŚYĀ-A FIERY FLAME-TO BURN DOWN BHAGAVĀN MAHĀVĪRA BUT FAILS



In the course of his walking tour Bhagavan Mahavīra came to the city of Śrāvastī. Gośālaka, son of Mahkhalī and a former disciple of Bhagavan Mahavīra, was also living in Śrāvastī at that time. He had founded a rival sect—the Ājīvika sect, was well-versed in astrology and used to call himself an omniscient Tīrthamkara. On being informed about this, Bhagavan Mahavīra told his disciples that Gośālaka was his former disciple

and that he has not attained absolute knowledge. When Gośala came to know about this, he was furious and he came to Bhagavan Mahavira and abused and cursed him. He cast an all-consuming fiery flame towards Bhagavan Mahavira. Two of his disciples, who happened to be there inspite of his advice to keep away, were burnt down, but the flame could not hurt Bhagavan Mahavira, with the result that it recoiled against Gośalaka himself and he was reduced to ashes.



४४ : भगवान को भस्मीभृत करने के लिये गोशालकद्वारा छोड़ी हुई 'तेजोलेक्या' का अपना सम्पूर्ण प्रभाव बताये बिना ही गोशाला के मुख में प्रवेश 44 : Who digs a ditch falls in it. Gosálaka hurls Tejolesya—fiery flame to burn Mahavira but he himself is burnt

### ૪૫. ઉત્તર પ્રદેશના કાશી કોશલના અઢાર રાજાઓને દેશના-ઉપદેશ



તીર્થંકર-વીતરાગ ભગવાનને જે દિવસે કેવલજ્ઞાન થાય તે જ દિવસથી તેઓ રોજ રોજ ત્રણ કલાક દેશના આપે છે અને એ દેશના દ્વારા જીવોને કરાતા પરોપકારથી જ તેઓ પોતાના અવશેષ કર્મ ખપાવી અકર્મા બની મોક્ષે જાય છે.

ચિત્રમાં ભગવાનને પ્રવચન મુદ્રાએ (અંગૂઠા સાથે પહેલી આંગળીનું જોડાણ) પ્રવચન આપતા બતાવ્યા છે.પરમાત્માનો ભકતવર્ગ માત્ર સામાન્ય પ્રજા જ ન હતી પરંતુ રાજા-મહારાજાઓ પણ તેમના ભકત હતા. એમાં સહુથી વધુ ભકિતવંત મગધનરેશ શ્રેણિક હતા જેઓએ ભગવાનનાં પ્રવચનો સાંભળી બૌદ્ધઘર્મ છોડીને જૈન ધર્મ સ્વીકાર્યો હતો. પછી તો ભગવાનનાં સેંકડો પ્રવચનો

સાંભળી મહાવીરના પરમભકત બની ગયા હતા. તેમની સાતે ઘાતુઓ મહાવીરના સ્મરણ-ધ્વનિથી એકાકાર બની ગઈ હતી. અસાઘારણ સમર્પણ ભાવ, ભકિત અને સેવાથી જીવન મહાવીરમય બની ગયું હતું. શ્રેણિકે મહાવીરદેવની ઉપાસના કરી તીર્થંકર થવાનું નામકર્મ ઉપાજર્યું. હજારો વરસ પછી શ્રેણિકનો આત્મા જન્મ લઈ તીર્થંકર થશે. ઈયળ ભમરીનું ઘ્યાન કરતાં જેમ ભમરી બની જાય છે તેમ શ્રેણિક રાજા, જેવા મહાવીરપ્રભુ હતા તેવા જ તીર્થંકર થશે, એટલે કે ૭૨ વર્ષનું જ આયુષ્ય,પાંચે કલ્યાણકોની તિથિઓ સરખી વગેરે સમાનતાઓ હશે.



## ४५. अठारह राजाओंको देशना द्वारा प्रतिबोध



तीर्थंकर—वीतराग भगवानको जिस दिन केवलज्ञान होता है उसी दिनसे वे प्रतिदिन तीन घंटेकी देशना फरमाते हैं। और इस देशना द्वारा जीवोंके प्रति होते परोपकारसे ही वे अपने अवशिष्ट कर्मोंका क्षय करके मोक्ष पधारते हैं।

चित्रमें भगवान प्रवचन मुद्रा (अंगुष्ठ के साथ तर्जनीका संयोग) द्वारा देशना फरमा रहे हैं। परमात्मा के भक्त सिर्फ सामान्य प्रजा ही नहीं थी अपितु कई राजा-महाराजा भी परमात्मा के परम अनुयायी थे। मगध नरेश श्रेणिक तो परमात्माका परम भक्तिवंत श्रावक था। वह पहले बौद्ध धर्मका अनुयायी था। बाद में परमात्मा के प्रवचन सुन सुनकर उसने जैन धर्मका स्वीकार किया। प्रतिदिन

प्रवचन सुनकर वह परम भक्त बन गया था। उसकी सप्त धातुओंमें परमात्माका अविरत स्मरण, ध्वनि का नाद गूंजता था। उसका मन परमात्माके साथ तदाकार बन गया था। असाधारण भक्तिभाव, पूर्ण समर्पण भाव, सेवा से वह महावीरमय बन गया था।

श्रेणिकने महावीरकी उपासना द्वारा तीर्थंकर नाम कर्मका उपार्जन किया। हजारों वर्षोंके बाद श्रेणिक का जीव तीर्थंकर रूपमें जन्म लेगा और जैसे महावीर थे वैसा ही बनेगा।

इल्ली भँवरी का ध्यान लगाती हुई जैसे स्वयं भँवरी ही बन जाती है, वैसे श्रेणिक राजा महावीरप्रभु जैसा ही तीर्थंकर हो जाएगा।



## 45. A SERMON-DEŚANĀ DELIVERED TO EIGHTEEN KINGS



A detached (Vîtarāga) Tīrthamkara delivers a sermon for three hours daily from the day he attains absolute knowledge (Kevala Jñāna). This deed of benevolence to embodied souls done by delivering a sermon daily he destroys his remaining past karma and attains salvation. Bhagavān is shown delivering a sermon in Pravacan pose (the first finger touching the thumb). Not only the common men but the kings and the emperors also were his devotees. Of all his devotees Sreņika the

king of Magadha was one of the foremost. After hearing the sermon delivered by Bhagavān he left Buddhism and accepted Jainism. He became a fond devotee of Bhagavān after attending his sermons. All his nerves and vitality were absorbed in Bhagavān Mahāvīra by reciting his name. His whole life was absorbed in Bhagavān Mahāvīra by his unique dedication, devotion and worship. After thousands of years Srenika will be born as Tirthamkara. He will be just like Bhagavān Mahāvīra in all respects.



૪૫ : ભગવાનનો અહિંસા, ત્યાગ, શાંતિ અને જીવનમુકિતનો ઉપદેશ શ્રવણ કરી રહેલા કાશીકોશલના અઢાર રાજાઓ ४५ : भगवानका अहिंसा, त्याग, शांति और जीवन मुक्तिका उपदेश श्रवण करते हुए काशी कौशलके अटारह राजा-महाराजा Jain Education Internal Fina Eighteen kings of Kashi-Kaushal hearing Bhagayan કહાજા about non-violence, desertion, peace and salvation

## ૪૬. પાવાપુરીમાં ભગવાનની ૧૬ પ્રહર [૪૮ કલાક] ની અંતિમ દેશના અને [૫] નિર્વાણ-કલ્યાણક



ભગવાન અનેક દેશમાં પગપાળા વિચર્યા. એમણે ઉપદેશનો ધોધ વરસાવ્યો. જેમાં ગરીબો, અમીરો, શ્રમજીવીઓ અને શ્રીમંતો, રાજકુમારો, રાણીઓ, રાજઓ હતાં, એવા હજારો જીવોને દીક્ષા આપી, અને લાખો લોકોને ધાર્મિક બનાવ્યા. અંતમાં કેવલી પર્યાયના ૩૦માં, દીક્ષાના ૪૨માં અને જન્મના ૭૨માં વર્ષે અંતિમ ચાતુર્માસ અને જીવનનું અંતિમ વર્ષ પૂર્ણ કરવા ભગવાન અપાપાપુરી (પાવાપુરી) પધાર્યા. ત્યાં તેઓશ્રી હસ્તિપાલ રાજાના કારકુનોના સભાખંડમાં ચાતુર્માસ રહ્યા. હંમેશાં અપાતાં નિર્શન્થ પ્રવચનોથી પ્રતિભૃદ્ધ થઈ અનેક ભવ્ય જીવોએ નિર્શન્થ ધર્મની

પ્રવજ્યા સ્વીકારી. ચોમાસાનો ચોથો મહિનો (ગુજ.) આસો વિદ અમાવસ્યાએ પોતાનું પરિનિર્વાણ થવાનું હોવાથી ચૌદસ-અમાસના છે નિર્જલ ઉપવાસ (છઠ્ઠ તપ) કર્યા. જગતના કલ્યાણ માટે સુવર્ણકમળ ઉપર પલ્યંકાસને—પદ્માસને છેસી અંતિમ દેશનાનો પ્રારંભ કર્યો. સભામાં ચારેનિકાયના દેવો, ચતુર્વિધ શ્રીસંઘ, કાશી-કોશલ દેશ આદિ જનપદના માન્ય ૧૮ ગણરાજાઓ, તેમ જ ગણ્ય-માન્ય અન્ય વર્ગ અને સામાન્ય વર્ગ પણ ઉપસ્થિત હતો. પ્રવચનમાં ભગવાને પુષ્ય-પાપ ફલ વિષયક અધ્યયનો આદિ વર્ણુંં અમાવસ્યાની પાછલી રાતની ચાર ઘડી ભાકી રહી ત્યારે સાળ પ્રહર—૪૮ કલાકની અવિશત ચાલેલી પ્રલંબ દેશના પૃરી થતાં જ ભગવાનનો આત્મા શરીર ત્યજી, વેદનીયાદિ ચાર અઘાતી કર્મોનો ક્ષય થતાં, આદેય કર્મોનો સંપૂર્ણ ક્ષય કરી, ૭૨ વર્ષનું આયુષ્ય પૃરં કરીને સ્વાતિ નક્ષત્રમાં ઉપર્વાકાશમાં અસંખ્ય યોજન દ્વર રહેલા મુક્તિ-સ્થાનમાં એક જ સમયમાં (એક સેકન્ડનો અસંખ્યાતામો ભાગ) પહોંચી જ્યોતિમાં જ્યોતિરૂપે ભળી ગયો. હવે તેઓ જન્મ-મરણથી મુક્ત થયા. તમામ બંધનો, દુ:ખો, સંતાપોથી રહિત બની સર્વ સુખના ભોકતા બન્યા. આ મહાન આત્માએ ગત જન્મમાં કરેલી સાધના અને અંતિમ જન્મમાં કરેલી મહાસાધનાના ફળરૂપે અભીષ્ટ-પરમોચ્ચ એવા સિદ્ધિપદને મેળવ્યું. જૈન ધર્મના સિદ્ધાન્ત મુજબ સિદ્ધિ કે મોક્ષની પ્રાપ્તિ બાદ કરી તેમને આ સંસારમાં અવતરનું પડતું નથી.



### ४६. पावापुरी में भगवान की १६ प्रहर की अन्तिम देशना और निर्वाण-मोक्ष की प्राप्ति, [पाँचवा कल्याणक]



भगवान् ने भारत के अनेक देशों में विचरण-विहार किया, उपदेशों की अजस्न दृष्टि की। हजारों को दीक्षा दी, लाखों लोगों को धर्मिष्ट बनाये। अन्त में केवली पर्याय के ३०, दीक्षा के ४२, और जन्म के ७२ वें वर्ष में अन्तिम चातुर्मास और अपने जीवन का – देह का अन्तिम वर्ष पूर्ण करने के लिये भगवान् विहार देश की अपापापुरी (पावापुरी) पधारे। वहाँ वे हस्तिपाल राजा के कर्मचारियों की रज्जूगशाला में चातुर्मास रहे। दैनिक प्रवचनों से प्रतिबुद्ध हो अनेकों ने वहाँ निर्प्रन्थ धर्म की प्रवज्या ली। चौमासे के चौथे मास कार्तिक कृष्णा (गु. आ. वदि) अमावास्या के दिन अपना परिनिर्वाण को जाना। चतुर्दशी और अमावास्या के

दो निर्जल उपवास (छड़ तप) किये। लोककल्याण के लिये स्वर्णकमल पर पर्यंकासन-पद्मासन से बैठकर अन्तिम देशना प्रारम्भ की। सभा में देवनिकाय, चतुर्विध श्रीसंघ, अन्य जनता, और काशी-कोशल आदि जनपद के मान्य १८ गणराजा भी उपस्थित थे। भगवान् ने पुण्य-पाप फल विषयक अध्ययनादि का वर्णन किया। अमावास्या की पिछली रात्रि के चार प्रहर शेष रहे। तब प्राणिमात्र के कल्याण के लिये सोलह प्रहर (४८ घण्टे) की प्रलम्ब देशना धाराप्रवाह से दी। वह पूर्ण होते ही अवशेष अधाती कमों का क्षय पूर्वक सम्पूर्ण अष्ट कमों का क्षय करके ७२ वर्ष की आयु पूर्णकर भगवान् की आत्मा सदा के लिये देह को छोड़कर ऊर्ध्वाकाश में स्थित मुक्तिस्थान में तत्काल पहुँच कर ज्योति में ज्योति मिले वैसी मिल गई। वे सम्पूर्ण सुखों के भोक्ता बने।

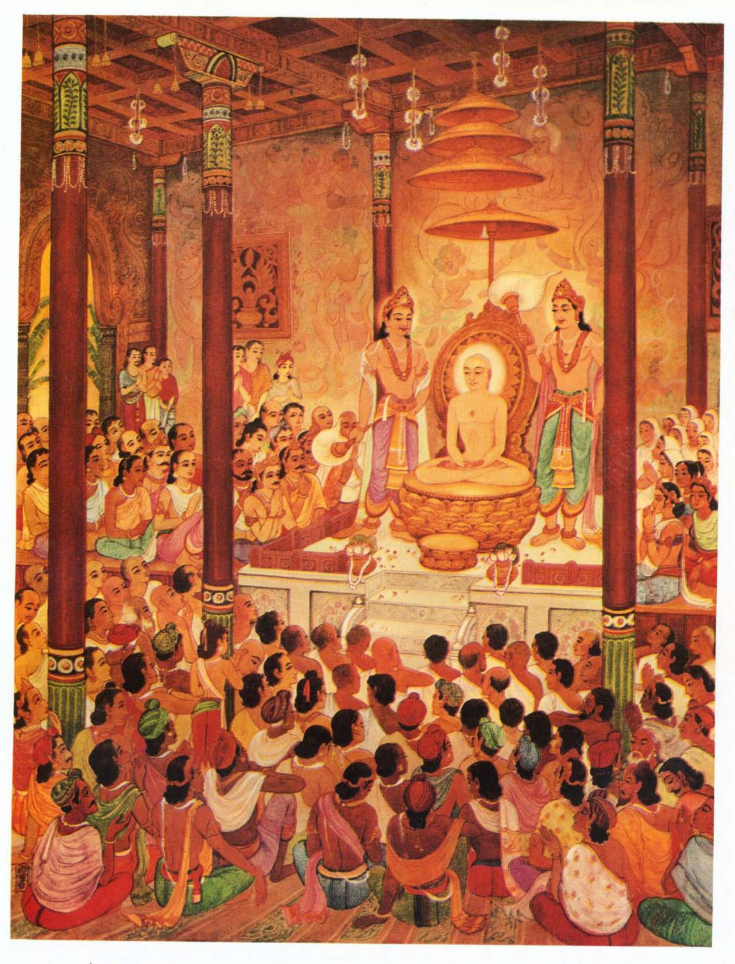


# 46. BHAGAVĀN MAHĀVĪRA'S LAST SERMON AT PĀVĀPURĪ LASTING FOR FORTY-EIGHT HOURS AND THE NIRVĀŅA [FINAL LIBERATION]



During the forty-two years of his ascetic life, Bhagavan Mahavira preached his gospel of Ahimsa to millions of people and initiated into monkhood thousands of his disciples. At the age of seventy-two he came to Pāvāpurī for spending the final rainy season there. In the month of Aśvina he observed fast for two days—without even taking water—and seated in the lotus posture on a golden lotus he delivered his last and longest sermon,

lasting for forty-eight hours, before the four-fold sampha. With only four Ghatīs of the new-moon night left, he destroyed the remaining four types of non-destructive karmans. And thus with all the eight karmans completely annihilated, his soul soared high and reached the pinnacle of Loka and went to the permanent abode of Siddhas, never to return again. And thus the great soul achieved the highest goal after practising severe austerities spreading over numerous previous births and especially in the last one.



४६ : चौदराजलो विश्वना अंते आवेला भुक्तिस्थानमां जतां पहेलां भगवाने विश्व क्या खार्थे १९ प्रहर (४८ क्या के) भुधी करेलुं अंति म प्रवचन ४६ : चौदहराजलोक विश्व के अन्त में स्थित, मोक्ष में जाने के पहिले विश्वकल्याणार्थे, १६ प्रहरों (४८ घण्टों) तक मगवान्ने किया हुआ अन्तिम प्रवचन 46 : Bhagavan Mahavira's last sermon at Pavapuri lasting for fortyeight hours for universal welfare

#### ૪૭. દેવો અને માનવોએ ખિન્નહૃદયે કરેલો અગ્નિસંસ્કાર અને દિવાલી પર્વનો પ્રારંભ



નિર્વાણુસમયે કાશી-કોશલના ૧૮ ગણુતંત્ર રાજાઓ ઉપસ્થિત હતા. તેમણે ભાવ-(જ્ઞાન-)પ્રકાશ અસ્ત થતાં, દ્રવ્યપ્રકાશ કરવા સર્વત્ર દીવાઓ-દીપમાલિકાઓ પ્રગટાવ્યા. ત્યારથી આ દિવસ દીપોત્સવી તરીકે પ્રસિદ્ધિને પ્રામ્યો અને ટૂંક સમયમાં દેશભરમાં દિવાળીપર્વ તરીકે મશહૂર બન્યો. ઇન્દ્રાદિક દેવો જ્ઞાનથી નિર્વાણ જાણીને પાંચમું કલ્યાણુક ઊજવવા પાવાપુરી આવી પહોંચ્યા. અંત્યેષ્ટિ કર્મ કરવા શકે જુદા જુદા દેવો દ્વારા શીઘ ગોશીર્ષ ચંદના- દિકનાં કાશો આદિ સામશી મંગાવી ચિતા તૈયાર કરાવી, પછી આભિયોગિક દેવો પાસે લીરસમુદ્રનાં જલ મંગાવી

અનંત ઉપકારી ભગવાનના અતિ પવિત્ર નિર્જુવ શરીરને સ્નાન કરાવ્યું. હરિચંદનથી લેપ કર્યો. રેશમી વસ્ત પહેરાવ્યાં. મુગટ આદિ સુવર્લું રત્નોના અલંકારો પહેરાવ્યાં. પછી ભગવાનના દેહને દેવનિર્મિત ભવ્ય શિબિકામાં પધરાવ્યો. આ નિર્વાલ્યાત્રામાં અસંખ્ય દેવો અને લાખો પ્રજાજનો સામેલ થયા. સૌનાં નેત્રો અશ્રુથી પૃર્લુ હતાં. સૌના ચહેરા દુ:ખ-શોકથી મ્લાન હતાં. દેવોએ શિબિકા ઉપાડી. વાજતે ગાજતે જયનાદોની પ્રચંડ ઘોષણા સાથે નિર્વાલ્યાત્રા ચિતાસ્થાને આવી. ચિતા ઉપર શિબિકા પધરાવી અને સ્તુતિ-પ્રાર્થનાઓ કરી. દેવોએ અગ્નિ પ્રગાતવ્યો અને ઘી વગેરેથી સિંચન કર્યું. દેહ-પુદ્દગલ નષ્ટ થતાં સુગંધી જલથી ચિતા કરી. આ પ્રમાણે નિર્વાલ્યુમહોત્સવ પૂર્લુ કરી ભગવાનની દાઢાઓ અને અન્ય અસ્થિઓને દેવો દેવલોકમાં લઈ ગયા. અગ્નિસંસ્કારના સ્થાને ભવ્ય સ્તૂપની સ્થાપના કરવામાં આવી. એ પહેલાં ભગવાને પોતાનો કેવલજ્ઞાની, અવધિગ્રાની, મનઃપર્યવગ્રાની, વાદી, મહાતપસ્વી, અદ્ભુત વિદ્યા-સિદ્ધો વગેરેથી અલંકૃત લાખો સાધુ-સાધ્યીજીઓનો તથા લાખો કરોડો શ્રાવક-શ્રાવિકા-(પુરુષ-સ્ત્રી)ઓનો સંઘ, પાંચમા શિષ્ય ગલ્યુધ શ્રીમુધર્માસ્વામીજીને સોંપ્યો.

તેઓશ્રીનો ચિત્રમય જીવન-પરિચય અહીં પૂરો થાય છે. અંતમાં—

શ્રમણ ભગવાન મહાવીરને અંતરનાં કોઠાનુકોઠિ વંદન!



### ४७. देव और मानव समूह द्वारा शोकमग्न हृदय से किया गया अन्तिम संस्कार, दिवाली पर्व का प्रारंभ



निर्वाण के समय काशी-कौशल के १८ गणतन्त्र राजा उपस्थित थे। उन्होंने भाव (ज्ञान) प्रकाश अस्त होने पर, द्रव्यप्रकाश करने के लिये सर्वत्र दीप जलाये। वह दिन दीपोत्सव के रूप में प्रसिद्ध हुआ। जो अल्प काल में ही सारे देश में दीपावली पर्व के रूप में प्रसिद्ध हो गया। इन्द्रादिक देव ज्ञान से निर्वाण को जानकर पाँचवाँ कल्याणकोत्सव मनाने के लिये पावापुरी आगये। अंत्येष्ठि के लिये इन्द्र ने विभिन्न देवों द्वारा गोशीर्ष चन्द्रनादि-काष्ठ आदि सामग्री मँगवाकर चिता बनवाई। फिर आभियोगिक देवों से क्षीरसमुद्र का जल मँगवाकर अनन्त उपकारी भगवान् के पवित्र पार्थिव शरीर को स्नान कराया, हरिचन्द्रन का लेप किया,

रेशमी वल ओढ़ाया। सुवर्ण-रत्नों के मुकुटादि अलङ्कार पहनाये। फिर भगवान् के शरीर को देवनिर्मित भव्य शिविका में पथराया। इस निर्वाणयात्रा में असंख्य देव तथा लाखों लोग सिम्मिलित हुए। सभी के नेत्र अश्रुपूर्ण थे। मुखाकृतियाँ शोकाकुल थीं। देवों ने शिविका उठाई। बाद्य और जयनाद की प्रचण्ड घोषणा के साथ निर्वाणयात्रा चितास्थान पर आई। चिता पर शिविका रखकर स्तुति—प्रार्थना की। देवों ने अग्नि जलाई। घृतादि से अभिषेचन किया। देह—पुद्रल नष्ट होने पर सुगन्धित जल से चिता उढी की। इस प्रकार निर्वाण-महोत्सव पूर्णकर भगवान् की दाढ़ों और अन्य अस्थियों को देवगण देवलोक में ले गये। अग्निसंस्कार के स्थान पर भव्य स्तूप की रचना की। भगवान का चित्रमय परिचय समाप्त हुआ। अन्त में अमण भगवान् महाचीर को हार्दिक कोटानुकोटी वंदन!



#### 47. THE FUNERAL RITES PERFORMED BY MOURNING GODS AND MEN

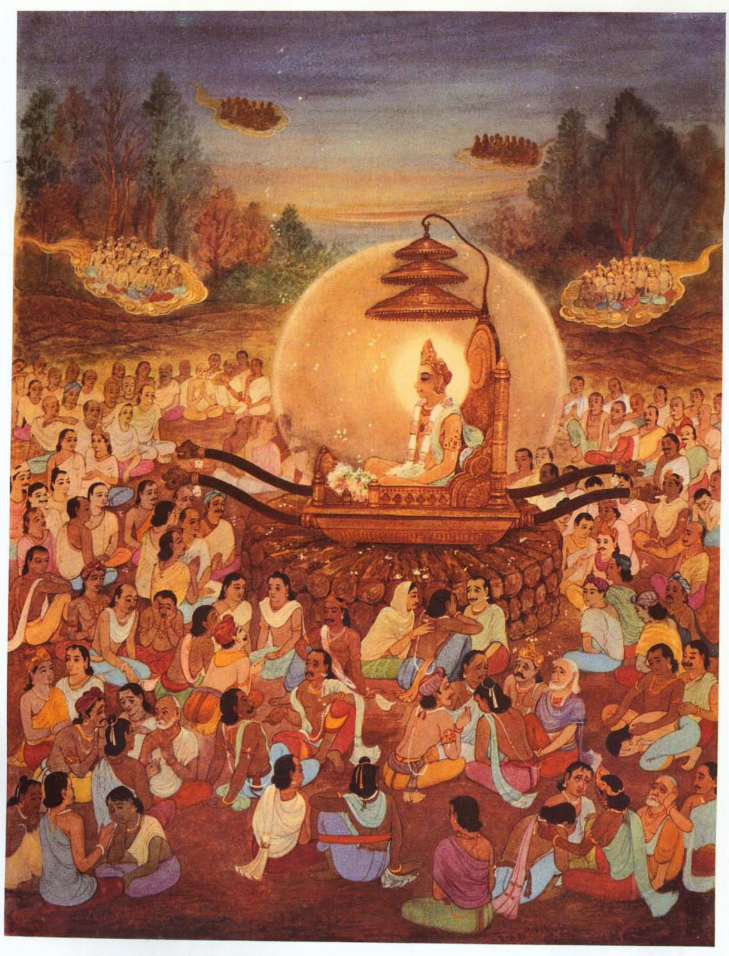


All the eighteen rulers of the various states in Kāśī-Kosala were present at the time of Bhagavān Mahāvīra's Nirvāṇa. When the light of knowledge was extinguished, they lighted numerous earthen lamps. And it was since then that the Festival of Lights (Dīpāvalī) is being observed in India. Indra and the other gods flew down to the earth to celebrate the fifth Kalyāṇaka (auspicious event). They bathed his body with holy

waters, applied sandal paste, dressed the body in silk and decked and adorned him with a crown and other ornaments. He was carried in a palanquin and millions had joined the procession to pay their last homage to the great saint. There was solemn music accompanied by musical instruments. The palanquin was placed on a pyre of fragrant sandalwood. The final prayers were offered. Clarified butter (ghee) was sprinkled over the pyre. Perfumed water was sprinkled to extinguish the fire. After the final rites were over the gods carried with them the molars and the bones to the heaven.

Obeisance to Śramana Bhagavān Mahāvīra!





૪૭ : નિર્જીવ દેહના નિર્વાદ્ધયાત્રા કાઢીને ચંદનના ચિતા ઉપર પધરાવેલા, સુગટ આદિથી અલંકૃત પવિત્રદેહનો દેવો-મનુષ્યો દ્વારા અગ્નિસંસ્કાર

४७: निर्जीव देह की निर्वाणयात्रा निकाल कर चंदन की चिता ऊपर स्थापित मुकुट आदि से अलंकृत पवित्र देह का शोकमग्न देव-मनुख्यों द्वारा अग्निसंस्कार

### ૪૮. સુવર્ણકમલસ્થિત શ્રી ગૌતમસ્વામીજીને કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ, અને પ્રથમ ધર્મ દેશના



ભગવાન શ્રીમહાવીરના મુખ્ય શિષ્ય ગૌતમગોત્રીય શ્રીઇન્દ્રભૂતિ હતા. તેઓ 'ગૌતમ' (ગોત્ર) નામથી જ વિશેષ પ્રસિદ્ધિને પામ્યા હતા. પૂર્વાવસ્થામાં તેઓ બ્રાહ્મણુકુલોત્પન્ન અને વેદ-વિદ્યામાં પારંગત હતા. તેઓ ગણુધરપદે આવ્યા ત્યારે તેમની ઉંમર ૫૦ વર્ષની હતી. તેઓ હંમેશા સેંકડો શિષ્યોને શાસ્ત્રની વાચના આપતા અને ખુદ મહાવીર ભગવાનના ૧૪ હજાર સાધુ, ૩૬ હજાર સાધ્યી અને લાખો-કરોડો શ્રાવક શ્રાવિકારૂપ સંઘની યોગ્ય વ્યવસ્થા અને જવાબદારી સંભાળતા હતા. ગૌતમસ્વામીને મહાવીર ઉપર અવિહડ સ્નેહ-રાગ હતો અને એ રાગ પ્રશસ્ત છતાં એમની

આત્યન્તિક સિદ્ધિ(મોક્ષપ્રાપ્તિ)ની આડે આવતો હતો. એ બંધન તૂટી જય એટલા ખાતર ઉપકારી ભગવાને નિર્વાણના દિવસની સાંજે જ એમને બોલાવીને કહ્યું કે, 'ગૌતમ, તું સામેના ગામમાં રહેલા દેવશમાં બ્રાહ્મણને પ્રતિબોધ કરવા જા.' પડતો બોલ ઝીલનાર પ્રખર આગ્નાંકિત, ગૌતમસ્વામીજી ત્યાં ગયા. પ્રતિબોધ કરીને પાછા કરતાં માર્ગમાં જ એમણે ભગવાનનું નિર્વાણ (મૃત્યુ) સાંભળ્યું. સાંભળતાં જ વજાઘાત થયો! શૂન્યમનસ્ક બની ગયા! પોતાને ખરે અવસરે વેગળો કર્યાના કારણે ભગવાનને ઉપાલમ્ભ આપવાપૂર્વક કરુણ વિલાપ કરવા લાગ્યા! પછી, 'વીર! ઓ વીર!' રટતા રહ્યા. એકાએક મોહનાં પડલો ખસી ગયાં. ત્યાં એમને સાચો ગ્રાન-પ્રકાશ લાધ્યો. સમજાયું કે 'અરે! નિર્મોહીને મોહ શેનો હોય! મારા એક પક્ષીય સ્નેહને ધિક્કાર હો!' આમ વૈરાગ્ય ભાવના ભાવતાં તેમને પ્રભાતે કેવલગ્રાન થયું. પછી એમણે દેવોએ રચેલા સુવર્ણક્રમળ ઉપર પદ્માસને બેસીને ધર્મોપદેશ આપ્યો. બાર વર્ષ સુધી અનેક સ્થળે વિચરી, લાખો લોકોને તારીને અંતે એક માસના ઉપવાસ કરી એઓ મોશ્રે પધાર્યા. ગૌતમસ્વામીને તદ્દભવ મોક્ષગામી પ૦ હજાર શિષ્યો હતા. તેમનું નામ પ્રભાવશાળી હોવાથી હજારો જૈનો નિરંતર પ્રભાતમાં અનેકલિબ્ધથી સમ્પન્ન ગૌતમસ્વામીની પાર્થના-પૂજદિક કરતા આવ્યા છે અને આજે પણ કરે છે.



## ४८. केवलज्ञान-प्राप्त, पद्मासनस्थित श्रीगौतमस्वामीजी की प्रथम धर्म देशना



भगवान् महावीर के ज्येष्ट शिष्य गौतमगोत्रीय श्रीइन्द्रभृति थे। वे 'गौतम' (गोत्र) नाम से प्रसिद्ध थे। पूर्वावस्था में वे ब्राह्मण-कुलोत्पन्न और वेद-विद्या में पारंगत थे। वे दीक्षित एवं गणधर-पद पर आरूट हुए तब उनकी आयु ५० वर्ष की थी। वे सदा सैंकड़ों शिष्यों को शास्त्र-वाचना देते थे और महावीर भगवान् के १४ हजार साधु, ३६ हजार साध्वियाँ और लाखों श्रावक-श्राविकारूप संघ की व्यवस्था और उत्तरदायित्व संभालते थे। गौतम को श्री महावीर पर अडिंग स्नेह था किन्तु यह स्नेह उनकी आत्यन्तिक सिद्धि में विश्व-रूप था। यह बन्धन टूट जाय इसलिये उपकारी भगवान् ने निर्वाण के दिन शाम को ही गौतम को

बुलाकर कहा कि—'त् सामने गाँव में स्थित देवशर्मा ब्राह्मण को प्रतिबोध करने के लिए जा।' आज्ञापालक गाँतन वहाँ गये, प्रतिबोध देकर लौटते समय मार्ग में ही भगवान के निर्वाण (मृत्यु) की बात सुनी। सुनते ही बजावात सा हुआ। अवाक् हो गये। आप को ऐसे समय पर दूर करने के कारण भगवान को उपालम्भ देते हुए करूण बिलाप करने लगे। 'वीर! ओ वीर!' रटते रहे। उसी समय उनको तास्विक ज्ञान हुआ। मोह के परदे खुल गये। समझ गये कि निर्मोही को मोह कैसा? मेरे एकपक्षीय स्नेह को बिकार है। ऐसी वैराग्य-भावना करते हुए उन्हें प्रातःकाल में केवलज्ञान हुआ। बाद में देवनिर्मित स्वर्णकमल पर पद्मासन से बैठकर आपने धर्मीपदेश किया। १२ वर्ष तक अनेक स्थानों में विचरण कर लाखों लोगों का उद्धार किया। अन्त में एक मास के उपवास कर मोक्ष में गये। गाँतमस्वामी के मोक्षगामी ५० हजार शिष्य थे। इनके नाम की भारी मिहमा है।



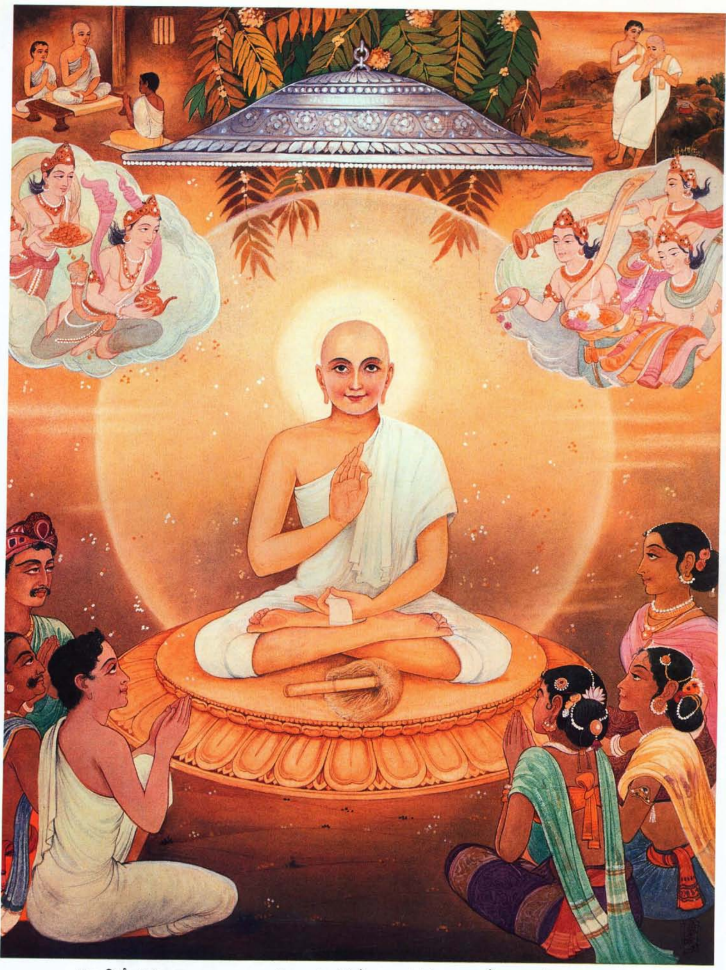
#### 48. GAUTAMASWĀMĪ ATTAINS ABSOLUTE KNOWLEDGE AND FIRST SERMON



Indrabhūti, of Gautama Gotra, was the senior-most disciple of Bhagavān Mahāvīra. He became Gaṇadhara at the age of fifty and was in charge of a large number of monks and nuns. But he had great attachment and affection for Bhagavān Mahāvīra and this proved to be an obstacle in his attaining the absolute knowledge. In order to cut asunder the bonds of affection, Bhagavān Mahāvīra sent him on a mission to preach the gospel

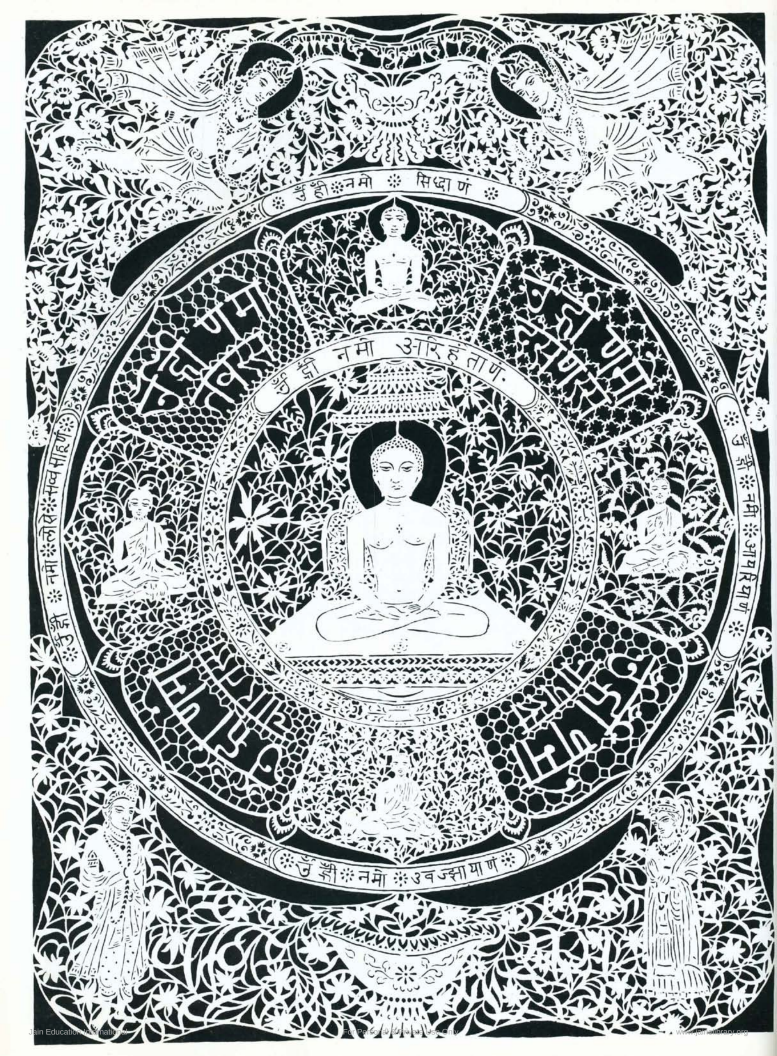
to a brahmin who was staying in a nearby village, on the very eve of his Nirvāṇa. On his return journey he learned about Bhagavān Mahāvīra's Nirvāṇa and was completely broken down with grief. He went on lamenting and bewailing throughout the night. But then all of a sudden he realised the folly and futility of it and at that very moment he attained absolute knowledge. Then, seated in the Padmāsana posture on a golden lotus, he commenced his first sermon.





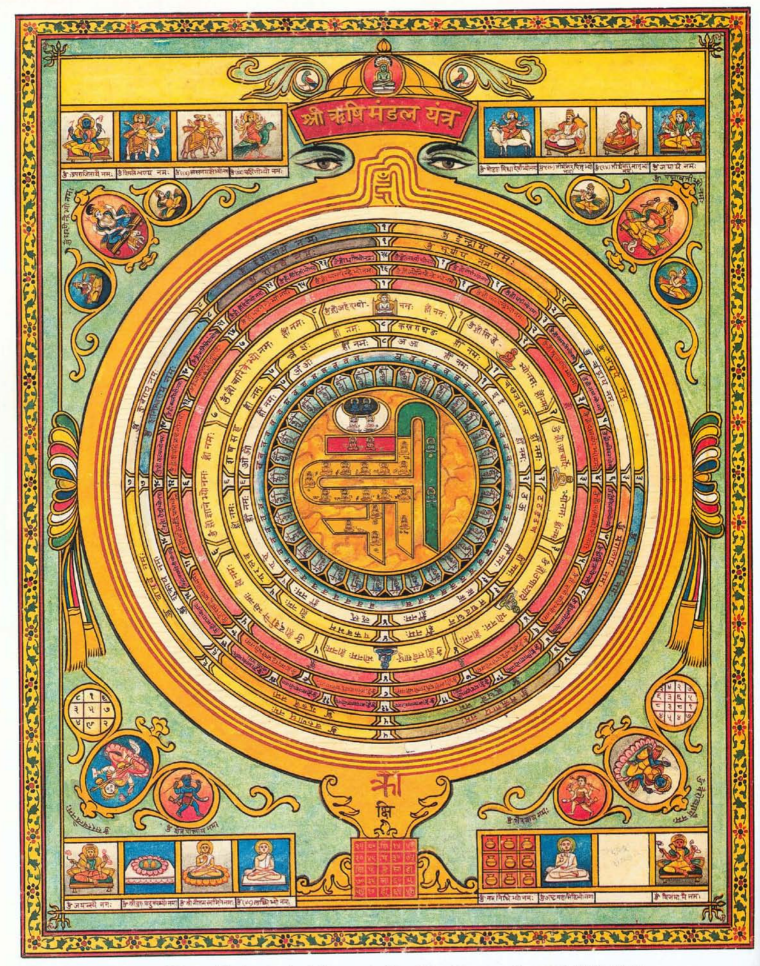
४८: निर्वाख पछी तस्त ज क्षत्रवानना अप्य शिष्य शक्ष्य श्री भौतभस्याभीक्षने देवसन्नान (सर्वज्ञता) नी प्राप्ति अने प्रथभदेशना ४६: निर्वाण के बाद तुरंत ही भगवान् के मुख्य किच्य श्री गौतमस्वामीजी को केवलज्ञान (सर्वज्ञता) की प्राप्ति और आद्योगदेश

48 : Freed from attachment and hatred Gautam attains omniscience and delivers the first sermon www.jainelibrary.org





વિ. સં. ૨૦૧૦ માં અમદાવાદમાં જ્યપુરી કલમથી પૂજ્ય મુનિશ્રી યશોવિજયજીએ ઊંડા સંશોધન બાદ પોતાની પસંદગી પ્રમાણે સેંકડો વરસ બાદ શુધ્ધિકરણ થવા પામેલો કપડાં ઉપર ચિતરાવેલો આ સિધ્ધ**ચક્ર બૃહદ્દ્ યન્ત્ર** છે. આ સંપુટમાં આપવાનું જરૂરી ન હોવા છતાં એક કલાત્મક, અતિભવ્ય અને વિશિષ્ટ કૃતિના દર્શનનો જૈનસમાજને લાભ મળે એ હેતુથી અહીં પ્રગટ કર્યો છે યન્ત્ર પરિચય બીજેથી જાણી લેવો . મૃનિશ્રી યશોવિજય ચિત્રકલા સંગ્રહ



આ ઋ ષિમંડલયન્ત્રનું વિ. સં. ૨૦૧૦ માં મારૂં સંશોધન ચાલતું હતું તે સમયે તે ઋષિમંડલ યન્ત્રના બે-ત્રણ પ્રકારે પૈકી એક પ્રકારે આ યન્ત્ર ચિતરાવ્યો હતો. તે પછી મારૂં સંશોધન ઠીક રીતે પૂર્ણ થતાં હીઁકાર ઉપર વરસોથી ભૂલાયેલી નાદની આકૃતિની સ્થાપના થવા પામેલી હતી. તેથી તે નાદની આકૃતિ આ યન્ત્રમાં જોવા નહીઁ મળે. આ યન્ત્ર અધુરૂં અને અપૂર્ણ હોવાથી કોઈએ તેની નકલ કરવી નહીં. . .



નોંધઃ આ ચિત્રસંપુટમાં ભગવાન શ્રી મહાવીરના જીવનનાં જે ચિત્રો આપ્યાં છે તે ચિત્રોની કેટલીક વિશેષ સમજ અને વિશેષતાઓ અહીં દર્શાવું છું. વળી ત્રીજું ચિત્ર ભગવાનના ૨૫ પૂર્વભવોને લગતું છે તેથી તેનો પણ પરિચય અહીં આપું છું, એ જાણવું પ્રેરક અને રસપ્રદ થશે. આ પરિચયથી એક વખતની સામાન્ય વ્યકિત સતાવીસમા ભવમાં જયારે તીર્થંકર-પરમાત્મા બને ત્યારે તેઓની ગત જન્મની પરિસ્થિતિ અને સાધના કેવી હતી તેની ઝાંખી થશે.

#### ર૬ ભવની કથાનું અવતરજ્ઞ--

સમગ્ર પરિવાય ચૈતન્ય સ્વરૂપી આત્મા અને જડસ્વરૂપી કર્મ-શત્રુ વચ્ચે ખેલાએલા દી ર્ઘ સંગામમાં માનવ સ્વભાવના અને તેનાં વર્તનનો વિવિધ પાસાઓનું દર્શન, કર્મસત્તાની વિવિધરંગી વિચિત્રતાઓ અને તેનું અજોડ સામર્થ્ય, ઈન્દ્રિયોના વિષમ વિષયો અને ક્રોધ, માન, માયા, લોભાદિ કષાયોનો શિકાર બનવા આત્માની થતી **દુર્દશા** અને અધોગતિ, વચ્ચે વચ્ચે પ્રાપ્ત થઈ જતા શુભ સંયોગો, તેથી સર્જાતા ઇન્તિત અવનતિના આરોહ-અવરોહો, છેવટે વિશ્વનાં પ્રાણીમાત્રને સાચું સુખ પ્રાપ્ત કરાવવાની જાગેલી ભાવદયાના કારણે કરેલી પ્રમુપ આધ્યાત્મિક સાધના, એનાં ફળ રૂપે કેડીમાંથી નીકળીને રાજપથ ઉપર થતું તેઓશ્રીનું પદાર્પજ્ઞ, અનુકૂળ સંયોગો પ્રાપ્ત થતાં સર્વશક્તિમાન ગણાતા આત્માએ પોતાની જ્ઞાનાદિકની અનેતી શક્તિઓને પ્રાપ્ત કરવામાં અવરોધક બની બેઠેલા કર્મશત્રુઓને ખતમ કરવા પોતાની તાકાતનો બતાવેલો પરચો, આદરેલા પ્રચંડ પુરુષાર્થના અન્તે પરમાત્મ દશાની અન્તિમ સિદ્ધિનો મેળવેલો જવલંત વિજય વગેરે બાબતો અંગે અવનવો ઘણો પ્રકાશ પાડશે.

ચિત્ર ૧: સુવર્લકમલના આસન ઉપર પદ્માસને બિરાજમાન તીર્થંકર ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવની સુવર્લ રંગની મનોહર મૂર્તિ. કમળમાં સિંહ લાંછન મૂકવામાં આવ્યું છે અને નીચેના ભાગે સુવર્લનું નાનું 'પાદપીઠ'થી ઓળખાતું કમલાસન મૂકયું છે. ભગવાન ઊંચા આસન ઉપરથી નીચે ઊતરતાં પહેલાં પાદપીઠ ઉપર પગ મૂકે છે. વળી દેશના આપતી વખતે એ જ પાદપીઠ ઉપર બંને પગ રાખે છે. આ પાદપીઠ દેવ વિરચિત સમવસરણમાં ખાસ હોય છે.

ચિત્ર ર: અષ્ટમહાપ્રાતિહાર્ય સાથેનું અરિહંતનું એક ભવ્ય મૂર્તિચિત્ર કરાવવું રહી ગયું હતું તેથી એક સુંદર આકર્ષક ચિત્ર ચિતરાવ્યું છે. અનાનુપૂર્વી બનાવવી હોય તેને તથા કોઈપણ તીર્થંકરદેવની સામૂહિક આરાધના કરાવવી હોય ત્યારે સમૂહની સામે પઘરાવવા આવા સુંદર ચિત્રની જરૂર પડે છે, એટલે અહીંયા શ્રી આદીશ્વર ભગવાનની ચિત્રશ્રેણી માટે શ્રી આદીશ્વરજીનું જ સુંદર ચિત્ર બનાવરાવ્યું, પણ એવી રીતે બનાવરાવ્યું કે કોઈપણ તીર્થંકર માટે વાપરવું હોય તો ફકત લાંછન બીજા કાગળ પર ચિતરાવી તેને ત્યાં મૂકી દેવું એટલે કામ પતી જાય. વળી વિચાર આવ્યો કે ત્રેવીશ તીર્થંકરનું સંપુટ કયારે બહાર પડે કોને ખબર? એટલે એવો નિર્ણય કર્યો કે આવું અત્યંત સુંદર આકર્ષક ચિત્ર ભગવાન મહાવીરની ત્રીજી આવૃત્તિમાં જ (મહાવીર તરીકે જ) પ્રગટ કરી દેવું. વળી અષ્ટમહાપ્રાતિહાર્ય સાથેનું ચિત્ર ભગવાન મહાવીરપ્રભુના ચિત્રસંપુટની પ્રથમ આવૃત્તિમાં વિચાર છતાં મૂકી શકાયું ન હતું, આ મુકાતાં સહુને આનંદ થશે. આ ચિત્રમાં મને મનગમતાં ત્રણ છત્રો, સિંહાસન, ઈન્દ્રો વગેરે બહુજ આકર્ષક બનાવ્યાં છે. આવું ચિત્ર જૈનસંઘને પહેલીજવાર જેવા મલશે.

૧. ભગવાન મહાવીરના ૨૭ ભવોની પરિગયના બાબતમાં મહત્વનાં જે મતાંતરો મળે છે તેને અહીં નોંધું છું. આવશ્યક નિર્બુક્તિ-ચૂર્લિ-વૃત્તિ, ત્રિમષ્ટિશલાકાપુરુષચરિત્ર, કલ્પસૂત્રની ટીકાઓ વગેરે ચન્યો ૨૭મો-અન્તિમ ભવ દેવાનંદાની કુલિમાં (જન્મ માટે) ગર્ભપસે અવતરવાનો અને જન્મ ત્રિશલાની કૂખેષી થયાનું જ્યાવે છે. જયારે સમવાયાંગ સૂત્ર અન્યની વૃત્તિ એક વિલક્ષણ વિધાન કરતાં ૨૬મો ભવ દેવાનંદાની કુલિથી જન્મ થયાનું અને ૨૭મો ભવ ત્રિક્ષલા રાશીની કુલિથી જન્મ થયાનું નોંધે છે.

વળી આવશ્યક નિર્યુકિત-વૃત્તિ, ત્રિષષ્ટિ, તેમજ કલ્પસૂત્રની કેટલીક ટીકાઓ બાવીસમો ભવ મનુષ્યનો જણાવે છે પણ તેનું જન્મસ્થળ. નામ, આયુષ્યાદિ અંગે કંઈ પણ વિગત તે ગ્રંથો જણાવતા નથી. માત્ર એટલો ઘ્વનિ નીકળે છે કે આ મનુષ્યભવમાં ભગવાને તપક્ષ્યો દ્વારા (ચક્રવર્તીને યોગ્ય) શુભ પુશ્યોપાર્જન કર્યું હતું. એટલે ત્યાંથી તેઓ ચક્રવર્તીપણે જન્મ્યા. પણ ગુભભદ્રસ્થિત મહાવીરચરિયં માનવ જન્મ સમાપ્ત કરીને દેવલોકમાંઉત્યન્ન થયાનું નોંથે છે

#### રપ ભવનો પરિચય

ચિત્ર ૩: જૈન ધર્મની દેષ્ટિએ કોઈ પણ આત્મા અનાદિથી પરમાત્મા હોતો નથી, પરંતુ તે આપણા જેવો સંસારી જીવાત્મા હોય છે અને જયારે સમ્યગૃદર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્રની ક્ષાયિક ભાવે આરાધના કરે ત્યારે જ તે પરમાત્મા થઈ શકે છે. કાળ અનંતો વીતી ગયો તે અપેક્ષાએ અનંત પરમાત્માઓ થઈ ગયા. હવે પછી પણ અનંતો કાળ જશે. પરંતુ છ આરા (કે યુગ)ની અપેક્ષાએ, વ્યક્તિઓની દેષ્ટિએ ૨૪ તીર્થંકરોની જ ગણત્રી મૂકાય છે—ન્યૂનાધિકની નહીં. વળી દરેક તીર્થંકરના આત્માઓ ભિન્નભિન્ન હોય છે. અહીં શ્રમણ ભગવાન મહાવીરનો આત્મા પણ અનાદિ કાળથી આપણી કે બીજાઓની જેમ જ કર્મનાં આવરણવાળો, અશુદ્ધ અને ચારેય ગતિમાં પરિભ્રમણ કરનારો સંસારી જીવાત્મા જ હતો એટલે પૂર્વભવની ગણત્રી શી રીતે થાય? છતાં તેમના ૨૭ ભવની જે ગણત્રી મૂકાય છે તે આધ્યાત્મિક વિકાસનો મુખ્ય પ્રારંભ અથવા મોક્ષમાર્ગના પાયારૂપ સમ્યગૃદર્શનનો પ્રકાશ જે ભવમાં પ્રથમ પ્રાપ્ત થયો તે હિસાબે તે ભવથી તેની ગણતરી શરૂ થાય છે. આ વિકાસ કે પ્રકાશ 'નયસાર''ના ભવમાં થયો, તેથી તે ભવને ભગવાન મહાવીરનો પહેલો ભવ ગણવામાં આવ્યો છે. આ સમ્યગૃદર્શનને જ પરમાત્મદશાનો પાયો અથવા મોક્ષફળ-ની પ્રાપ્તિનું બીજ કહ્યું છે.

ત્રીજા ચિત્રમાં ભગવાનના ૨૫ ભવો સંક્ષેપમાં બતાવ્યાં છે. એ ઉપરથી આછો ખ્યાલ આવશે કે સમ્યગૃદર્શનની પ્રાપ્તિ પછી પણ આત્મા જો જાગૃત ન રહે તો વિવિધ ગતિઓના કેવા કેવા આરોહ-અવરોહ સર્જાય છે તેમ જ તેના આત્મવિકાસમાં કેવી કેવી ઉત્ક્રાન્તિ અને અપક્રાન્તિઓ પ્રાપ્ત થાય છે.

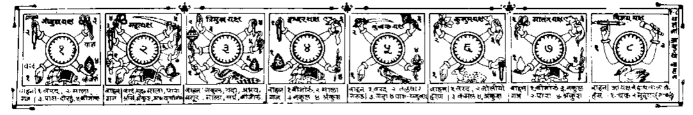
જ્યારે સમવાયાંગકારે તો બાવીસમો ('માનવ' તરીકેનો) ભવ જ માન્ય રાખ્યો નથી.

નંદલાલ વકીલે લખેલા મુદ્રિત 'મહાવીરચેરિંગ' માં તો બાવીસમો ભવ 'વિમલ રાજકુમાર' તરીકે જણાવ્યો છે.

- ૧. એક જ જન્મ અને બે ભવની ગણત્રી કઈ અપેક્ષાએ હશે તે સમજી શકાતું નથી.
- ૨૭ ભવને લગતાં અનેક સંદર્ભો જેવા છતાં મને 'વિમલ રાજકુમાર'ના ભવનો ઉલ્લેખ ક્યાંય મલ્યો નથી. તેથી પ્રશ્ન થાય છે કે તેઓએ કૃયા આધારે એ લખ્યું હશે?
- દિગમ્બર ગન્થકાર નયસારની જગ્યાએ પુરુરવા નામના માંસાહારી ભીલનો ઉલ્લેખ કરે છે અને એ સાગર મુનિના ઉપદેશથી અહિંસક બનતા બોધિ પ્રાપ્ત કરે છે.



देवी सरस्वती



ભવ પહેલોઃ ગામનો મુખી નયસાર લાકડા કાપવા માટે જંગલમાં જાય છે ત્યાં તે ભોજનનો સમય થતાં કોઈ અતિથિને જમાડીને જમું એવી ભાવનાપૂર્વક તેની પ્રતીક્ષા કરી રહ્યો છે. એવામાં દૂરથી સાધુઓ જેવી વ્યકિતઓને આવતી જોઈ તેના હૈયામાં અમાપ હર્ષ થયો. સામે જઈને વંદન કર્યું, માર્ગમાં ભૂલા પડેલા સાધુઓએ નયસારને 'ધર્મલાભ' શબ્દથી આશીર્વાદ આપ્યા. પછી તે માર્ગ ભૂલેલા સાધુઓને પોતાનઃ સ્થાને સાચવીને લઈ આવ્યો. એ સત્યુગનો માનવી હતો. એના હૈયામાં સાધુ-સંતો પ્રત્યે અથાગ માન-ભક્તિ બેઠાં હતાં એટલે સાધુઓને યોગ્ય સ્થાને બેસાડયા. સાધુ સાથે થોડો વાર્તાલાપ કરી પોતાને ભિક્ષાનો લાભ આપવા માટે વિનંતિ કરતાં કહ્યું કે 'આપ અમને કંઈક લાભ આપો પછી અમે જમીશું' અને ત્યારબાદ ધર્મના બે શબ્દો આપના મુખઘી સાંભળીને આપને સાચા રસ્તા ઉપર ચઢાવી દઈશું. અસીમ આનંદને પામેલા નયસારે ખૂબ ભકિતભાવથી સાધુઓને ભિક્ષાદાન કર્યું. ત્યારપછી ગુરુદેવે અસરકારક ઉપદેશ આપ્યો. નયસાર માટે આવો પ્રસંગ પહેલો જ હતો એટલે તે ખૂબ રસપૂર્વક સાંભળતો હતો. ભાવિ કાળના ભગવાન મહાવીરનો જીવ જે વર્તમાનમાં નયસાર ૩૫ હતો તે સાધુઓને દ્રવ્યમાર્ગ બતાવતો હતો જયારે સાધુ મહાત્મા ઉપદેશ હારા નયસારને **ભાવમાર્ગ-મોક્ષમાર્ગ બતાવી રહ્યા** હતા. આત્મા યોગ્ય હતો એટલે ઉપદેશના પ્રભાવે તેના મોહનો આવરસો ખસી ગયાં. વચનામૃતના પ્રભાવે એના આત્મામાં કેવલજ્ઞાનના અંશ સમાન સમ્યગ્દર્શનનો ભવ્ય પ્રકાશ ઉત્પન્ન થયો અને આ જ પ્રકાશના પ્રભાવે ૨૭માં ભવમાં ભગવાન મહાવીર બનવાનું પુષ્ય બાંધવાનો પ્રારંભ કરી દીધો. તે પછી નયસારે ગુરુદેવને સાચે માર્ગે ચઢાવી દીધા.

નયસાર મરીને **બીજા ભવમાં** દેવલોકમાં ઉત્પન્ન થયો. (ઉપરના ભાગમાં જે જણાવ્યું તે ચિત્રની પહેલી પંકિતમાં ચિત્રરૂપે આલેખ્યું છે.)

ભવ ત્રીજોઃ દેવલોકનું આયુષ્ય પૂર્લ થતાં દેવ થયેલા નયસારના જીવે આ કાળના પ્રથમ તીર્થંકર ઋષભદેવં–આદિનાથ પ્રભુના પ્રથમ પુત્ર ભરત ચક્રવર્તી જેવાને ત્યાં મરીચિ તરીકે જન્મ લેવા છતાં સમ્યગદર્શનનું બીજ જે વવાઈ ગયું હતું એના પ્રતાપે સંસારની ભૌતિક સુખ-સામગ્રી તેને સંસારમાં જકડી રાખવા સમર્થન બની. તીર્થંકર થયેલા ઋષભદેવ પ્રભુની ઉત્તમ દેશના સાંભળી વૈરાગ્ય થતાં મરીચિએ ભાગવતી દીક્ષા સ્વીકારી તેમના શિષ્ય બન્યા. તેમને સાધુ જીવનની ગ્રહણ અને આસેવન શિક્ષા આપવા સ્યવિર સાધુને સોંપ્યા. (જુઓ ચિત્રનું ખાનું બીજું)

એક વખત વિહાર કરતાં ઉઘાડા પગે ચાલતા મુનિ મરીચિ ગ્રીષ્મની સખત ગરમીનો અને તૃષાનો પરિષઢ સહન ન કરી શકયા. રેબઝેબ થવાથી અતિશય કંટાળી ગયા. ચારિત્રમોહનીય નામના કર્મે ઉછાળો માર્યો. 'મારાથી અતિદુષ્કર સંયમનો ભાર હવે બિલકુલ સહન થઈ શકે તેમ નથી. હવે મારે શું કરવું?' અલ્લ પતાનોન્મુખી વિચારોના વમળમાં અટવાઈ ગયા. એક વખતનો કાયાની માયાને કગાવી મુનિ થનારો શૂરવીર આત્મા આજે કાયરતાના શરસે બેસી ગયો. 'મન ભાંગ્યું તેનું સૌ ભાંગ્યું' એ ઉકિત અનુસાર નિર્બળ વિચારોએ મનનો પૂરો કબજો લઈ લીધો અને મુનિ મરીચિ પુનઃ કાયાની માયામાં લપેટાયા. ઘરે તો પાછા જવાનું મન ન હતું પણ આચારથી પતિત થયેલા શુદ્ધ સાધુવેશમાં રહી પણ કેમ શકે? એટલે મનની ગડભાંજને અન્તે નિર્ણય કર્યો કે 'કંઈક સાધુ જેવો દેખાઉં એવો વેષ ધારણ કર્યું અને શરીરને કષ્ટ ન થાય અને મનની મોજ માણી શકાય એવા જ નિયમોને સ્વીકાર્યું,' એટલે ભગવા વેષધારી ત્રિદંડી-સંન્યાસી બન્યા. નિયમોમાં છત્રી રાખવી, જેડા પહેરવા, સચિત જલ વાપરવું, પરિગ્રહ રાખવો, લોચ ન કરવો ઈત્યાદિ સ્વીકાર્યું. (જુઓ ખાનું ત્રીજું)

મરીચિ અગિયાર અંગભૂત આગમશાસ્ત્રોના જ્ઞાતા હતા. એટલે મરીચિ જો કે આચારથી પતિત થયા હતા પણ હજુ પેલો પ્રકાશનો પ્રભાવ બેઠો હતો એટલે શ્રદ્ધાથી પતિત થયા ન હતા તેથી તેઓ ઉપદેશ તો સહુને સાચા માર્ગનો જ શુદ્ધ શ્રમણઘર્મનો

3. ૠષભદેવ એ માત્ર, જૈનોના જ સ્વીકૃત ભગવાન ન હતા. તે અજૈનોના પણ દેવ હતા. એધી ૨૪ અવતારોમાં 'ૠષભાવતાર' તરીકે તેમને સ્થાન મળ્યું છે. ભાગવત પુરાભમાં તેનું વિસ્તૃત જીવન દર સાલ લાખો અર્જનો સાંભળે છે અને ભાગવતકારે તો આ અવતારને સર્વોત્તમ અવતાર જજ્ઞાવીને તેની ભારોભાર પ્રશંસા કરી છે. તે સિવાય વેદ તથા અન્ય અનેકપુરાણાદિમન્યોમાં ઋષભ કે વૃષભ નામના અનેક ઉલ્લેખો મળે છે.

આપતા હતા. અને જે જે પ્રતિબોધ ધામે તે તે સહુને કહેતા કે 'સાચો ધર્મમાર્ગ ભગવાન શ્રી ઋષભદેવ પાસે છે માટે ત્યાં જઈને દીક્ષા સ્વીકારો.' સૌ ત્યાં જતા અને શ્રમણ-સા! માર્ગને સ્વીકારતા. આ વાત અહીં રહી.

એક વખતે એવું બન્યું કે સર્વજ્ઞ ભગવાન શ્રી ૠયભ**દેવને ભરત ચક્રવર્તી એ પ્ર**ા પૂછયો કે 'ભગવાન આપની પર્યદામાં ભાવિ કોઈ તીર્થંકરનો જીવ છે ખરો?' એ વખત ભગવાને કહ્યું કે 'તારો જ પુત્ર મરીચિ જે અમારા સંઘમાં શિથિલાચારી બન પરિત્રાજકના વેશમાં રહે છે તે જ આ ચોવીસીમાં વર્ધમાન-મહાવીર નામના અન્તિય તીર્થંકર<sup>,</sup> થશે એટલું જ નહિ ત્રિપૃષ્ઠ નામના પ્રથમ વાસુ**દેવ અને મહાવિદેહની મૃક** નગરીમાં તમારા જેવા જ પ્રિયમિત્ર નામના ચક્રવર્તી પણ તે થશે.' પોતાનો પુત્ર ત્રણ ત્રણ વિશિષ્ટ પદવીઓ પ્રાપ્ત કરશે તે જાણીને કયા પિતાને આનંદ ન થાય? **ચક્રવર્ત** ભરત તો પ્રભુને વંદન કરી શીઘ મરીચિ પાસે પહોં ચ્યા. ત્યાં જઈને મરીચિને સ્પષ્ટ કહ્ કે : 'હું તમારા ત્રિદંડી વેષને વંદન કરતો નથી પણ તમો ચોવીસમા તી**ર્થંકર થવાના છો** તે જાણીને તમને નમસ્કાર કર્યું છું.' વળી કહ્યું કે - 'પ્રથમ વાસુદેવ અને મહાવિદેહમ પ્રિયમિત્ર ચક્રવર્તી પણ તમે થવાના છો.' એ સાંભળીને મરીચિને એકદમ કુલાભિમાન જાગૃત થઈ ગયું. માથે છત્રી, પગમાં ચાકડી અને ભગવા વેષધારી એવા મરીચિ વારંવાર અહંકારના અહોભાવ સાથે ખુશ થવા લાગ્યા, પણ એટલેથી જ એમનો આનંદ સીમિત ન બન્યો એટલે ખૂબ હર્ષમાં આવી નાચવા-કૂદવા સાથે તેઓ બોલવા લાગ્યા કેન ''અહો! મારું કુલ કેવું ઉત્તમા અરે! આ યુગમાં પહેલા જ તીર્થકર તે મારા દાદા, પહેલા જ ચકવર્તી તે મારા જ પિતા અને પહેલો જ વાસુદેવ તે હું." મરીચિના ત્રિકરણ યોગો અભિમાનના શિખરે પહોંચી ગયા અને તે જ વખતે તેમને નીચ ગોત્રમાં જન્મ **લેવા**નું વિપરીત નિમ્ન કોટિનું નીચ ગોત્રકર્મ બાંધી લીધું. શાસ્ત્રકારો કહે છે કે-મળેલી સંપત્તિ વિધા કે શકિતનું કદી અભિમાન ન કરજો **પણ ફળ આવતાં નમી જતાં વૃક્ષની જેમ**પણ ને વધુ વિનમ્ર બનજો ! નહીંતર ભવાંતરમાં મળી છે તેથી ઊલટી સ્થિતિને પ્રાપ્ત કર**શો** 

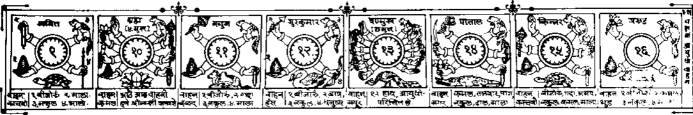
અહીં ચિત્રના ત્રીજા વિભાગમાં મ**રીચિને નાચતા બતાવ્યા છે. કુલાભિમાન શેનું** કર્યું અને તેનું શું ફળ મળ્યું તેની ઝાંખી ચિત્રમાં જ મથાળે ગોળાકારે બતાવેલાં **ચાર** નાનકડાં ચિત્રો દ્વારા કરાવી છે.

ત્રીજા ભાગમાં વચ્ચે દેવલોકસૂચક વિમાન અને નીચે નરકસૂચક રાક્ષસી મુખ બતાવ્યું છે અને વિમાનની બંને બાજુએ પંદર ભવ સુધી એકાંતરે થયેલા બાહ્મ**વ્ર**-ત્રિદંડીના ભવો-સંખ્યાંકો આપીને બતાવ્યા છે. દેવના ભવો માટે વારંવાર વિ<mark>માનો ન</mark> બતાવતાં વચ્ચે દેવ સહિત એક જ વિમાન બતાવી તેની નીચે જે ભવ દેવલોકનો પામ્મા તેના અંકો આપ્યા છે. એ જ રીતે નરકના પ્રતીક નીચે ભવના અંકો આપ્યા છે. ની<mark>ય</mark> ગોત્ર બાંધવાથી ભગવાનને વારંવાર ભિક્ષુક લેખાતા-યાચક પ્રધાનવૃત્તિવાળા બ્રાહ્મણના અપ્રશસ્ત ભવોમાં ઉત્પન્ન થવું પડયું. અને ત્યાં ત્રિદંડી સંન્યાસો લેવા પડયા, બાંધેલું નીચ ગોત્રકર્મ અસંખ્ય કાળ સુધી ભોગવાતાં છતાં શેષ રહી ગયું તે કર્મ (ક્ષત્રિષ્કુળમાં તીર્થંકરોનું ઉત્પન્ન થવું અનિવાર્ય છતાં) છેલ્લા મહાવીરના ભવમાં પણ ઉદયમાં **આવ્યું** અને ભગવાનને દેવાનંદા બાહ્યણીની કુક્ષિમાં ઉત્પન્ન થઈને ત્યાં ૮૨ દિવસ સુધી રહેવું પડયું. તે પછી ઈન્દ્રે દેવ મારફત ગર્ભાપહરણ કરાવીને ઉચ્ચ ગ<u>ણા</u>તા ક્ષત્રિયના કુળ<mark>મા</mark>ં જન્મ થાય તે માટે ભગવાનને ત્રિશલા ક્ષત્રિયાણીની કુક્ષિમાં પધરાવ્યા.(જુઓ ચિત્ર સં. ૫) કયારેક અંઘકાર તો કયારેક પ્રકાશ માનવ જીવનમાં સંતાકૂકડીની જેમ કેવો ભાષ ભજવે છે તેનો પ્રેરક ખ્યાલ મરીચિનો ભવ આપી જાય છે. કુસંસ્કારનાં વહેણ કેટલા દીર્ધકાળ સુધી વહેતાં રહે છે તે જાલીને તેવા કુસંસ્કારોથી સો ગાઉ દૂર જ રહેવું એ જ આ પ્રસંગનો બોધપાઠ છે.

ત્યારપછી એવું બન્યું કે મરીચિ માંદા પડયા. અસંયમી અને મિથ્યાવેષી સંન્યાસીની સેવા સાચા સંયમી સાધુથી કેમ થઈ શકે? એટલે પોતાના પ્રતિબોધેલા અનેક મુનિઓમાંથી પણ જયારે કોઈ સેવા-ચાકરી કરતા નથી ત્યારે તેમને શિષ્યની અપેશા ઊભી થઈ. મનોમન નક્કી કર્યું કે હું સ્વસ્થ થઈશ ત્યારે શિષ્ય બનાવીશ. તેઓ સાથ થયા અને શુદ્ધ ધર્મનો ઉપદેશ આપવા લાગ્યા. એવામાં તેમની પાસે રાજકુમાર કપિલ આવ્યો અને મરીચિએ તેને શ્રમણધર્મની દીક્ષા સ્વીકારવા પ્રેરણા કરી. ત્યારે તેણે સાથે પ્રશ્ન કર્યો કે 'તમે બીજાને કહો છો તો તમો સાચા શ્રમણધર્મનું પાલન કેમ કરતા નથી?'



ध्यानागिन दग्धकर्मात् कर्मक्षयथी मोक्ष



મરીચિએ જવાબ આપ્યો કે 'તે ધર્મનું પાલન કરવામાં હું અસમર્થ છું' એટલે કપિલે પુનઃ પ્રશ્ન કર્યો કે એ તો કહો કે 'તમો અત્યારે જે માર્ગનું અનુસરણ કરી રહ્યા છો તેમાં શું ધર્મ નથી?' મરીચિને થયું કે આ પણ મારા જેવો જ દર્ફર મળ્યો છે, મરીચિ મૂંઝાયા. શિષ્ય માટે લલચાયા હોવાથી હું સાચો જવાબ આપું ને દીક્ષા ન લે તો? વળી ઓછાશ થાય એવું કેમ કહેવાય? દર્શનમોહ અને મિથ્યાત્વમોહ કર્મના ઉદયે સહસા શ્રદ્ધાથી પતિત થયા. અહીં યા સાચી શ્રદ્ધાની જયોત બુઝાઈ ગઈ.મરીચિએ પ્રત્યુત્તર વાળતાં કહ્યું કે कविला इत्यं ડ્રિપ, इहચંડ્રપિ કપિલ ત્યાં (પ્રભુ પાસે) પણ ધર્મ છે અને અહીં પણ ધર્મ છે. છેવટે કપિલને શિષ્ય બનાવ્યો. પોતાના માર્ગમાં સત્ય ધર્મ ન હોવા છતાં અસત્ય ભાષણ કર્યું તેથી દીર્ઘ સંસાર-ભ્રમણનું નવું કર્મ બાંધી લીધું (જુઓ ખાનું ત્રીજું)-મરીચિ કરેલા પાપનું પ્રાથિત કર્યા વિના મરીને પાંચમા દેવલોકમાં ઉત્યન્ન થયા.

ભવ સોળમોઃ પંદરમાં દેવભવમાંથી ચ્યવીને મહાવીરનો આત્મા રાજગૃહ નગરના વિશ્વનંદી રાજાના ભાઈ વિશાખાભૃતિના પુત્ર તરીકે ઉત્પન્ન થયો. તેનું વિશ્વભૂતિ એવું નામ પાડવામાં આવ્યું. વિશ્વનંદી રાજવી હતા અને વિશાખાનંદી યુવરાજ પુત્ર હતા. ઠેઠ સોળમાં ભવે ભિક્ષાવૃત્તિપ્રધાન બ્રાહ્મણકુલના સંસ્કારનું બળ કંઈક નરમ પડતાં ભગવાનના જીવે ક્ષત્રિય જેવા ઉચ્ચ કુલમાં જન્મ લીધો. વિશ્વભૂતિ યુવાવસ્થાએ પહોં ચે છે ત્યારે તે પોતાની રાણીઓ સાથે રાજગૃહના વિખ્યાત બગીચામાં આમોદ-પ્રમોદ કરવા જાય છે. ત્યાં પ્રણયક્રીહમાં મોજ કરી રહેલા વિશ્વભૂતિને દાસીઓએ જેયા. તેઓથી આ સહન ન થયું, દાસીઓએ મહારાણી પાસે આવીને કહ્યું "તમારા ગાદીવારસ પુત્ર વિશાખાનંદીને છે કંઈ મોજ માજવાની? મોજમઝા તો ઉધાનમાં વિશ્વભૂતિ બરાબર ઉડાવે છે, જયારે સાચા હકદાર તો તમો છો." આ કથને રાશીના હૈયામાં ઈર્ષ્યાગ્નિ પ્રગટાવ્યો. રાશ્રીએ રાજા સાથે રૂસણાં લીધાં. રાજાએ ઘલું સમજાવવા છતાં એકના બે ન જ થયા. રાજા પોતાની કુલમર્યાદાનો ભંગ કરવા માગતા ન હતા. શું કરવું? તેની વિમાસણમાં પડયા. અમાત્ય જોડે વાત કરતાં આ મહાગાંઠનો ઉકેલ લાવવા એક ખોટો કીમિયો ઊભો કર્યો. એના પરિજ્ઞામે પાડોશી રાજાને હરાવવા ખાતરપિતાની રજા લઈને વિનીત પિતૃભકત વિશ્વભૃતિને ઉધાનક્રીડા સંકેલીને સેન્ય સાથે લડવા જવું પડયું. બીજી બાજુ જયાં ઉંધાન ખાલી થયું કે તરત જ વિશાખાનંદી પોતાના અન્તઃપુરની સાથે આમોદ-પ્રમોદ કરવા અંદર દાખલ થઈ ગયો. વિશ્વભૃતિ શત્રુ રાજાના પ્રદેશમાં પહોંચ્યો. ત્યાં જોયું તો યુદ્ધની વાત ખોટી નીકળી, એટલે વિશ્વભૃતિ પાછો ફર્યો અને પાછો ઉદ્યાનમાં દાખલ થવા જાય છે ત્યાં દ્વારપાલે અટકાવીને કહ્યું કે ઉધાનમાં તો વિશાખાનંદી તેમની રાણીઓ સાથે ક્રીડા કરવા આવ્યા છે. વિશ્વભૂતિ ચકોર હતો. તરત જ તેને ખ્યાલ ગયો કે વિશાખાનંદીને ઉધાનમાં આવવું હતું એટલા ખાતર જ વહીલોએ આ ખોટું તૂત ઊભું કર્યું હતું. રોષના આવેશમાં બાજુમાં રહેલા કોઠાના ઝાડ ઉપર જોરથી મુષ્ટિપ્રહાર કરીને એવું હચમચાવી દીધું કે કોઠાનાં પડતાં ફળોથી જમીન ઢંકાઈ ગઈ. તેને દારપાલને કહ્યું કે મારામાં જો પિતૃભક્તિ અને કુલની લાજ રાખવાનો ગુણ ન હોત તો તમારા સહુનાં મસ્તકો કોઠાંની જેમ નીચે પાડી દેત! હું વડીલો પ્રત્યે કેટલી શ્રદ્ધા અને નિખાલસ ભક્તિભાવ રાખું છું ત્યારે તેઓમારી સાથે આવી છૂપી કપટબાજી રમે છે !આ રીતનું પોતાનું અપમાન થવાથી તેને અત્યન્ત આઘાત લાગ્યો. તે મનોમન વિચારવા લાગ્યો કે ખરેખર !આ સંસાર\_સ્વાર્થ અને કુડકપટથી જ ભરેલો છે. અંતે વૈરાગી બની સંસારને તિલાંજલિ આપી આચાર્યશ્રી આર્યસંભૂતિ સ્થવિર પાસે દીક્ષા હીધી. વિશ્વભૂતિ મુનિ વિવિધ તપની સાધનામાં વધતાં માસક્ષમભ્ર-એક એક મહિનાના ઉપવાસ કરવા સુધી પહોંચી ગયા.

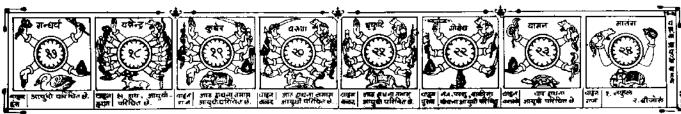
એક વખતે તેઓ મથુરા નગરીમાં ભિક્ષાચર્યા માટે નીકળ્યા. તે વખતે વિશાખાનંદી પણ લગ્ન કરવા મથુરા આવેલા હતા. ત્યાં તેઓ રાજમાર્ગ નજીક ઊતર્યા હતા. વિશાખાનંદીના માલસોએ ઘોર તપથી અતિકૃશ બનેલા વિશ્વભૂતિને દૂરથી ઓળખી કાઢયા. પછી વિશાખાનંદીએ પણ ઓળખ્યા. વિશ્વભૂતિ મુનિને જોતાં જ તેને ક્રોઘ ચઢયો. એવામાં વિશ્વભૂતિ અચાનક એક ગાયની હડફેટમાં આવી જતાં જમીન ઉપર પડી ગયા અને પાત્રો ફૂટી ગયાં (જુઓ ચિત્ર) એ જોઈને વિશાખાનંદી વગેરેથી ન રહેવાયું. સહુએ મશ્કરી કરતાં કહ્યું કે 'કોઠાં પાડવા વખતનું તમારું બળ કયાં ગયું?' આ વચન સાંભળતા વિશ્વભૃતિ મૃનિની વિશાખાનંદી ઉપર દ્રષ્ટિ પડી. તે પડતાં જ

વિશ્વભૂતિ મુનિ પોતાનો ક્ષમા ધર્મ ચૂકયા, ક્રોધની આગમાં લપેટાયા, એમાંથી માનદશા પ્રગટ થઈ, પોતાના બળનું પ્રદર્શન કરવા પેલી ગાયને શિંગડાં પકડીને આકાશમાં ઘુમાવી, અને તેમને ત્યાં જ નિયાણું કર્યું કે મારા તપ-સંયમનું જો કંઈ પણ કળ હોય તો ભવાંતરમાં એવું કાયિક બળ મળે કે વિશાખાનંદીને હું ખતમ કરી શકું !' આ મલિનઘારા વિશ્વભૂતિ મુનિના મનમાંથી એક કોડ વર્ષ જીવ્યા ત્યાં સુધી પણ ન ગઈ!ન તેનો પશ્ચાનાપ થયો !પછી આલોચના કે પ્રાથશ્વિત કરવાની વાત જ કયાં રહી !છેવટે તે મૃત્યુ પામી સત્તરમા ભવે મહાશુક્ર દેવલોકમાં ઉત્પન્ન થયા અને ત્યાંથી **અઢારમા ભવમાં** ત્રિપુષ્ઠ વાસુદેવષણે જન્મ્યા. યોગ્ય વધે પોતાના બળથી ત્યાં વર્તતા પ્રતિવાસુદેવ અશ્વર્મીવને હરાવી ત્રણ ખંડનું રાજય કબજે કર્યું. ત્રિપૃષ્ઠ શોખીન અને ઈન્દ્રિયોના વિષયના લોલુપી હતા. એક દિવસ એવું બન્યું કે રાતના સંગીતનો જલસો ચાલતો હતો. ત્રિપૃષ્ઠે પોતાના શય્યાપાલકને કહ્યું કે 'સંગીતના મધુરનાદ સુણતાં જો મને ઊંઘ આવી જય તો તું આ સંગીતકારોનું સંગીત બંધ કરી રજા આપી દેજે.' શય્યાપાલકે હા પાડી. એવામાં ત્રિપૃષ્ઠને ઊંઘ આવી ગઈ. પણ પેલો શય્યાપાલક મધુર સંગીત સાંભળવામાં એવો તલ્લીન બની ગયો હતો કે રાજાજ્ઞા ભૂલી ગયો અને સંગીત ચાલુ રહ્યું. થોડો સમય ગયા બાદ વાસુદેવ અચાનક જાગી ગયા. એક્ષે સંગીત ચાલુ રહેલું જોયું. એને થયું કે મારી આજ્ઞા છતાં એક્રે સંગીત બંધ ન કર્યું!મારી આજ્ઞાનો મારી સામે જ ખુલ્લો અનાદર !એના કાન સંગીત સાંભળવામાં કેવા તલ્લીન બની ગયા કે મારી આજ્ઞાના ભંગનો ભય ન લાગ્યો. ખૂબ રોષે ભરાયા. તેને શિક્ષા શી કરવી તેનો નિર્કાય કરી લીધો. અને સવારે તેને બોલાવીને પોતાની હાજરીમાં જ તેના કાનમાં ઘગઘગતું ગરમ સીસું રેડાવ્યું. તેથી શય્યાપાલક મૃત્યુને પામ્યો. તીવ્ર વિષયલોલુપતા અને ઉચ કપાયભાવના કારણે સમ્પક્**ત્વગુણને ગુમાવીને વાસુદેવ મૃત્યુ** પામી, **ઓગણીસમા ભવમાં** સાતમી નરકે પહોંચી ગયા. ત્યાંની ભયંકર યાતનાઓ ભોગવીને **વીસમા ભવમાં** નયસારના જીવે હિંસક અને ફૂર ગણાતા સિંહ રૂપે (પશુપક્ષે) જન્મ ધારણ કર્યો. ત્યાંથી મરીને સિંહનો જીવ **એકવીસમા ભવમાં** નરકમાં ઉત્પન્ન થયો. નરકનું આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં નયસારનો જીવ **બાવીસમા ભવમાં** મનુષ્યપક્ષે ઉત્પન્ન થયો. ત્યાં તપશ્ચર્યાદિ કરીને તેના ફળ રૂપે ચક્રવર્તી પશું અને સંયમ બંનેની પ્રાપ્તિ થવાનાં પુષ્યાદિ કર્મી બાવીસમા ભવમાં બાંધી લીધેલાં એટલે તે અનામી મનુષ્યે મૃત્યુ પામીને ત્રે**વીસમા ભવે** મહાવિદેહની મુકાનગરીમાં ચક્રવર્તીપણે જન્મ લીધો. પ્રિયમિત્ર એવું નામ પાડયું. ચક્રવર્તીની રિદ્ધિસિદ્ધિ ભોગવ્યા બાદ સંસાર ઉપર નિર્વેદ જાગતાં પોફિલાચાર્ય પાસે ચારિત્ર ગ્રહણ કર્યું. અન્તે કાળધર્મ-મૃત્યુ પામીને **ચોવીસમા ભવે** મહા**શુક્ર** કલ્પમાં દેવપણે જન્મ્યા. ઠેઠ બાવીસમા ભવમાં વિરાધક ભાવનો ઉપશમ અને આરાધક ભાવનો ઉદય થયો તે ઉત્તરોત્તર વધતો જ રહ્યો. દેવલોકનું આયુષ્ય પૂર્લ કરી **પચ્ચીસમા ભવમાં** ભરતક્ષેત્રમાં છત્રા નગરીમાં ક્ષત્રિયાણી રાણી ભદ્રાની કૂખે અવતાર ધારણ કર્યો નંદનકુમાર એવું નામ રાખ્યું. ૨૪ લાખ વરસનું આયુષ્ય ગૃહસ્થાશ્રમમાં પસાર કરી એક લાખ વર્ષનું આયુષ્ય બાકી રહ્યું ત્યારે તેમને પોફિલાચાર્ય નામના મુનિ ભગવંત પાસે દીક્ષા લીધી. હવે તે નંદન રાજર્ષિ બન્યા. દીક્ષા દિવસથી જ તેમને માસક્ષમણને પારણે પાછું માસક્ષમણ, એ રીતે જીવન પર્યન્ત તપ કર્યું. તેમના જીવનમાં ત્રણ ગુણોનો ત્રિવેણી સંગમ થતાં તેઓ મહાજ્ઞાની,મહાસંયંમી અને મહાતપસ્વી બન્યા. આ ગુજોના પ્રભાવે દૃદયની ભાવના વિશાળ બનતી ચાલી. 'સવિ જીવ કર્ડું શાસન રસી'નો ઉદાત, વ્યાપક અને મહાન ભાવ પ્રગટયો. ગમે તેવા મારા આત્મભોગે જો મનેવિશ્વનાં પ્રાણી માત્રના કલ્યાલ માટે અમોધ શકિત પ્રાપ્ત થાય, તો ગમે તેવી ઉત્કૃષ્ટ આરાધના કરવા તૈયાર છું. આવી લોકોત્તર ભાવદયા પ્રજવલિત બની. તે સાથે તે ભાવના સફળ બને એ માટે બાહાઆભ્યંતર બંને રીતે તપસ્વરૂપ વીશસ્થાનકનાં તપની આરાધના કરીને તીર્થકર નામકર્મ ઉપાજર્યું. પોતાનું આયુષ્ય પૂર્શ થવાના પ્રસંગે વિશ્વનાં જીવો સાથે અતિ-સુંદર રીતે ક્ષમાપના કરી **છવ્વીસમા ભવમાં** દેવલોકમાં ઉત્પન્ન થયા.

(ત્રીજા ચિત્રનો પરિચય પૂરો થયો)

ય. નંદનમુનિની ક્ષમાપનાના શ્લોકો મોંઢે કરવા જેવા છે. તે દૃદય વલોવી નાખે તેવા ભાવવાળા છે. આ ક્ષમાપનાનો અધિકાર ત્રિમષ્ટિ શલાકાના દૃશમા પર્વમાં છે.





૪. ત્રિપૃષ્ઠ ૧૧મા શ્રેયાંસનાથના સમયમાં થયા છે.

ચિત્ર ૪: આ ચિત્રની રજૂઆતમાં વીશ ખાનાંઓ કેવી રીતે બતાવવા તે માટેની અનેક રીતો છે, પણ સર્વાંગી વિચાર કરતાં જે યોગ્ય લાગ્યો તે આકાર અહીં સ્વીકાર્યો છે. વીશસ્થાનકમાં અરિહંત પદનું સ્થાન સર્વોપરિ હોવાથી સહુથી મથાળે અષ્ટમહાપ્રાતિહાર્યો સાથે ચામરધારીઓ બતાવીને અલંકાર વિનાની અરિહંતની અવસ્થા બતાવી છે. અરિહંત એ પરમાત્માનું જ બીજું નામ છે. તે એક છે તો બધું છે ને તે એક નથી તો બીજું કશુ જ નથી. એકની પાછળ ઓગણીશ પદોનું જોડાજ્ઞ છે. શાસનના કેન્દ્રમાં અરિહંત છે અને અરિહંત થવા માટે આપણા સહુની સાધના-આરાધના છે.

કમાન આકારે છ ભાગો કરી તેમાં વીશ ખાનાં પાડીને આ ચિત્ર તૈયાર કરવામાં આવ્યું છે. આ ચિત્ર અનેક પુરુષાકૃતિઓથી સભર હતું. તેથી તે આંખને ભારે ન લાગતાં આંખ જ હળવાશ અનુભવે એટલે તેની બંને બાજુ જો કંઈક કલાત્મક ચિત્રકામ (ડિઝાઈન) થઈ શકે તો આખા ચિત્રનો ઉઠાવ સુંદર લાગે એટલે કમાનોનો વળાંક એવી રીતે રાખ્યો હતો કે કમાનોની બંને બાજુએ ખાલી જગ્યા રહે તો ફૂલઝાડની ડિઝાઈનો બનાવી શકાય અને ઉપરના ભાગે બંને બાજુએ દેવીઓ અને વાદળો વગેરે બતાવી શકાય, એ માટે બંને બાજુએ તેની જગ્યા પશ છોડી એટલે સુંદર રંગોમાં સુંદર ડિઝાઈનો થવા પામી, જે આખા ચિત્ર ઉપર પ્રભાવ પાડી રહી છે.

વીશસ્થાનકર્ના વીશ પદોનાં કોઈ કોઈ પદોલગભગસરખાં વિષયવાળાં છે. વળી કેટલાક પદોની યથાર્થ આકૃતિ બનાવવી ઘણી મુશ્કેલ છે. વીશસ્થાનકની આકૃતિઓ ૧૦૦ વરસ પહેલાં કોઈ જુદી રીતે, વિચિત્ર રીતે પણ ચીતરેલી જોવા મળે છે, જયારે આજે તો બુદ્ધિમાન મુનિરાજો પોતપોતાની દ્રષ્ટિએ ચિતરાવતા રહ્યા છે.

એકલા વીશસ્થાનકનાં વીશ પદો બતાવી દેવાથી તેનો મુખ્ય હેતુ અધૂરો લાગે એટલે ચિત્રમાં ઠેઠ નીચેના વર્તુળમાં મેં (જૈનસંઘમાં ચતુર્વિંઘ સંઘ આરાઘના કરતો હોવાથી) વીશ સ્થાનકની આરાઘના કરતી ચતુર્વિંઘ સંઘની એક એક વ્યક્તિઓને અને મુખ્ય સાધક વ્યક્તિને મૂકી છે.

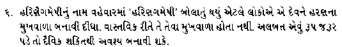
આજથી ત્રીસેક વરસ પહેલાં વાલકેશ્વરમાં વીશ સ્થાનકની વીશ આકૃતિઓ નવી કલ્પના મુજબ કરાવી, તેનું જરીનું પૂંઠિયું (છોડ) ભરાવરાવ્યું હતું. આ રીતનો છોડ પહેલી જ વાર બન્યો હતો. પછી તેના ઉપરથી સુરતમાં ઘક્ષાઓએ છોડ ભરાવ્યા હતા.

ચિત્ર પઃ આકાશમાં વિમાનદારા દેવનો ર દમો ભવ બતાવ્યો છે. વિમાનમાં વચ્ચે બેઠેલો દેવ એ જ ભગવાનનો જીવ છે. એ દેવભવનું આયુષ્ય પૂર્શ થતાં ૨૭ મા ભવમાં અગાસીમાં સૂતેલા દેવાનંદા બાહ્યશીની કૃક્ષિમાં અવતરવા નીચે ઊતરી રહ્યો છે તે તેજના શ્વેત વર્તુળદારા સૂચિત કર્યું છે.

ચિત્ર **૬**: ચિત્રને બે ભાગમાં વિભક્ત કર્યું છે. ઉપરના વિભાગમાં વિમાનસ્થિત સૌધર્મેન્દ્ર પોતે ડાબી બાજુએ ઊભેલા હરિશ્રેગમેષી દેવ જેનું હરજ જેવું મુખ બતાવ્યું છે. અને હાથ જોડીને ઊભા છે તેને ગર્ભાપહરણ માટે આદેશ કરે છે. નીચેના ભાગમાં બાહ્મણી દેવાનંદા પોતાને આવેલો ૧૪ સ્વપ્નોને બાહ્મણપતિ ઋષભદત સમક્ષ કહી રહેલાં અને ઋષભદત્તને તેનું ફળ જણાવતાં બતાવ્યાં છે.

ચિત્ર ૭: ચિત્રને ત્રણ વિભાગમાં વિભક્ત કરીને ચિત્રકારે ત્રણ ઘટનાઓનું દર્શન કરાવ્યું છે. ઉપરના ભાગે શયનગૃહમાં ગર્ભાષહરણ થયા બાદ શોક ગ્રસ્ત દેવાનંદાનું,વચ્ચે ભગવાનને ત્રિશલાની કુક્ષિમાં પધરાવવા આકાશ દ્વારા ક્ષત્રિયકુંડ જઈ રહેલા હરિણેંગમેપીનું, અને નીચે સેવા કરતી દાસીઓ સાથે તન્દ્રાગ્રસ્ત ત્રિશલાનું શયનગૃહ બતાવ્યું છે.

ચિત્ર ૮ : પલંગમાં સૂતેલા મહાપુષ્ટ્યવતી તન્દ્રાગ્રસ્ત રાણી ત્રિશલાની કુશિમાં કુશળતા પૂર્વક દેવે ગર્ભનું સ્થાપન કર્યું, પછી તરત જ ગર્ભના પ્રભાવે આવેલા ચૌદ મહા-



- ૭. દિગમ્બર પરંપરા ૧૬ સ્વપ્નો માને છે.
- ૮. ત્રિશલાની કુક્ષિમાં રહેલા પુત્રીરૂપ ગર્ભને કાઢીને દેવાનંદાની કુક્ષિમાં મૂક્યો હતો.

સ્વપ્નોને પૂર્ણચન્દ્રવદન માતા ત્રિશલાતન્દ્રાવસ્થામાં જોઈ રહ્યાં છે તે બતાવ્યું છે. ચિત્ર ૯ઃ હૃદય અને નયન તૃપ્તિ અનુભવે એવું અને સહુથી વધુ સુંદર આ ચિત્ર છે. બ્લૂ બેક ગ્રાઉન્ડ બહુ જ આકર્ષક બની છે, અને તે આખા ચિત્રને ઉઠાવદાર-રૂઆબદાર બનાવે છે. આમાં મેં બે બાબત તરફ વાચકોનું ખાસ ધ્યાન ખેંચ્યું છે.

આ ચિત્ર જોતાંની સાથે જ આપણી નજરને આકર્ષી લે છે. સ્વપ્નાં રાત્રે આવતાં હોવાથી બેક ગ્રાઉન્ડ કાળા રંગની થઈ શકે, પરંતુ કાળા રંગની પસંદગી ધાર્મિક ક્ષેત્રમાં ખાસ થતી ન હોવાથી બ્લૂ-ભૂરો રંગ વાપર્યો છે. એ રંગથી સોલીડ ચિત્ર વધુ ઉઠાવદાર બન્યું છે. ચૌદ સ્વપ્નમાં ત્રણ સ્વપ્નો પ્રસિદ્ધ પંચેન્દ્રિય જાનવરનાં છે. હાથી, સિંહ અને બળદ એ ભારતીય, ધાર્મિક સંસ્કૃતિના તેમજ કલાના ક્ષેત્રના માનીતા અને જાજ્ઞીતાં પ્રતીકો છે. ચોવીશ તીર્થંકરના લાંછનમાં ત્રણેયને સ્થાન છે. તીર્થંકરની મૂર્તિના પરિકરની ગાદીમાં સિંહ અને હાથીને અવિચલ સ્થાન મલ્યું છે. અહીં યા જાણી જોઈને ત્રણેય પ્રતીકોને એક સાથે અને કેન્દ્રમાં મુકાવરાવ્યાં છે. સ્વપ્નનાં સાચા ક્રમ મુજબ પ્રથમ હાથી, વૃષ્ભ, સિંહ, લક્ષ્મીજી એમ ચીતરાવાય, પરંતુ એમ ન કરતાં ક્રમભંગ કરીને ગોઠવ્યાં એની પાછળ એક પ્રબળ કારણ બન્યું હતું.

પેપર કટીં ગ કલાના શ્રેષ્ઠ કલાકાર ભૈયાજી પાસે પાટલુમાં પેપર કટીં ગમાં મારા ચિત્રસંપુટના છાપેલા ચિત્રો ઉપરથી ચૌદ સ્વપ્નનું ચિત્ર જયારે કોતરાનું હતું ત્યારે ભૈયાજીને ત્યાં જોવા માટે કેટલાક આચાર્યો અને સાધુઓ આવ્યા હશે. એમાં પહેલાં સ્વપ્નમાં સિંહને કોતરેલો જોઈને જોનારાએ કહ્યું કે યશોવિજયજીની ભૂલ થતી લાગે છે. ભૈયાજીએ પૂછયું કેમ? ત્યારે તેઓ કહે છે કે, પહેલાં સ્વપ્નમાં હાથી આવે છે માટે તે ચીતરવો જોઈએ. સિંહ તો ત્રીજા સ્વપ્નમાં આવે. એ વાત ભૈયાજીએ મુંબઈ મારા પર વિગતવાર જણાવી હતી. કાગળ વાંચીને નવાઈ લાગી. પછી ભૈયાજીને મેં લખ્યું કે અમારા આચાર્ય મહારાજો અને મુનિરાજો દર સાલ પર્યુપણમાં કલ્યસૂત્ર મન્ય વાંચે છે, એ મન્યમાં સ્પષ્ટ ખુલાસો કર્યો છે કે બાવીશ તીર્યં કરની માતાઓ પહેલાં સ્વપ્નમાં હાથીને જૂએ છે ને છેલ્લા ભગવાન મહાવીરની માતા સિંહને જૂએ છે આ રીતે સ્પષ્ટ વાત લખી છે. એમ લખીને સાથે એનો પાઠ પણ લખી મોકલ્યો ને જણાવ્યું કે હવે પછી કોઈપણ સવાલ કરે ત્યારે મોકલેલો પાઠ વંચાવી દેવો.

આ ખ્યાલ રહી જવાના કારણમાં કલ્પસૂત્ર વરસમાં એકવાર વંચાય. વાંચવાની ઉતાવળ, લક્ષ્ય ન રહે, ભૂલી જવાય એ હતું. જયારે સ્નાત્ર રોજેરોજ ભણાવાતું હોય છે. એમાં 'પહેલે ગજવર દીઠો, બીજે વૃષભ પઈકો, ત્રીજે કેસરી સિંહ' આ ગુજરાતી કહી સુવિખ્યાત છે, અનેકને મોંઢે હોય છે એટલે સહુને ચૌદ સ્વપ્નમાં પહેલો હાથી જ હોય એવો ખ્યાલ રહે. સ્નાત્રમાં પહેલાં સ્વપ્નમાં હાથીનું નામ લીધું તેનું કારણ એ છે કે બાવીશ તીર્થકરોની માતાઓને પ્રથમ સ્વપ્નમાં હાથી જ આવે છે એટલે બહુમતી હાથીની જ છે.

ચૌદ સ્વપ્નમાં જનવરોનાં સ્વપ્ન ત્રજ્ઞ છે, અને ત્રજ્ઞને અનુલક્ષીને આ વૈકલ્પિક વ્યવસ્થા થઈ શકી છે.

અમોએ ચિત્રમાં પણ એ બહુમતીના ન્યાયને માન આપીને કેન્દ્રમાં સ્વતંત્ર ક્ષથી બતાવ્યો. તેની ઉપર વૃષભ અને સિંહ બે ચિતરાવ્યા એટલે હવે કોઈપણ વ્યક્તિ ભ્રમમાં નહીં રહે તેવી આશા રાખીએ.

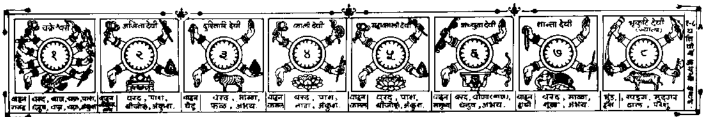
એકલાં સ્વપ્નાં બતાવવાં તેના કરતાં જેને સ્વપ્નાં આવે એ માતાને પક્ષ બતાવાય તો આખું ચિત્ર સંપૂર્લ બને અને ઝટ સમજાઈ જાય, એટલા માટે ચૌદ સ્વપ્નાંની મુખ્યતા જળવાઈ રહે તેનો ખ્યાલ રાખીને ઠેઠ નીચે માતાનું ભવ્ય લાક્ષજ્ઞિક રેખાચિત્ર સુંદર પલંગ સાથે ચિતરાવ્યું છે.

આ ચિત્ર કોઈપણ તીર્થંકરના ચરિત્ર પ્રસંગમાં વાપરી શકાય છે. એ તો શાશ્વત બાબત છે કે જન્મ આપવાનો અધિકાર સ્ત્રીઓનો છે, એટલે અનાદિથી અનંતકાળ સુધી ૧૪ સ્વપ્તાંનો દર્શન કરવાનો અધિકાર સ્ત્રીઓનો જ છે. પુરુષો ચૌદ સ્વપ્તાંને કદી જોવા પામવાના નથી. તીર્થંકરને જન્મ આપવાની જવાબદારી એ સ્ત્રીના માથે છે. આથી સમગ્ર સ્ત્રીજાતિ માટે આ એક ગૌરવભરી, નોં ઘપાત્ર બાબત છે.

આ ચિત્ર બનાવવાનાં અનેક કારણ્રો પૈકી એક કારણ એ હતું કે સંવચ્છરીના દિવસે કલ્પસૂત્ર-બારસાના વાંચન પ્રસંગે સભા સમક્ષ સ્વપ્નનું વર્શન ઠીક ઠીક લાંધું



चौदह राजलोक ्जैन विश्व)



ચાલે છે. એ વખતે વચમાં એકાદ ચિત્ર બતાવવું ખૂબ જરૂરી હતું જેથી શ્રોતાઓમાં ભગૂતિ રહે.

ચિત્ર ૧૦: કદલીગૃહો વચ્ચેના આરામ મંડપમાં ત્રિશલાને સૂતેલા બતાવ્યાં છે.બાજુમાં તરતના જન્મેલા ભગવાન છે. અને દેવલોકમાંથી જન્મોત્સવ ઉજવવા આવેલી અને આનંદમંગલ સાથે રાસ લેતી તથા ભગવાનના ગુણ ગાતી, કરતી પદ્દ દિક્કુમારિકા દેવીઓ છે. બાકીના કદલી ગૃહોમાં ભગવાનની વિવિધ ભક્તિ કરતી દેવીઓને બતાવી છે.

ચિત્ર ૧૧: પહેલા દેવલોકનો સૌધર્મેન્દ્ર પોતે જ તારક ભગવાનની પવિત્ર ભકિતનો બધો જ લાભ પોતાને મળે એવી ઉત્કટ ઈચ્છાથી દૈવિકશકિતથી પોતાના જ પાંચ રૂપ બનાવે છે, એક રૂપ દ્વારા કરકમલમાં નવજાત ભગવાનને ધારણ કરે છે, બીજા બે રૂપથી બંને બાજુએ રહીને ચામરો વીંઝે છે, ચોથા રૂપથી છત્ર ધારણ કરે છે અને પાંચમા રૂપથી ઈન્દ્રનું અજેડશસ્ત્ર વજૂ ઉલાળે છે. ચિત્રમાં ઈન્દ્રને આકાશમાર્ગ મેરુ પર્વત ઉપર જઈ રહેલા બતાવેલા છે.

ચિત્ર ૧૨ : મેરુપર્વતની અભિષેક શિલા ઉપર બેઠેલા સૌઘર્મેન્દ્રના ખોળામાં ભગવાન છે અને દેવો લાળ ભગવાનને અભિષેક કરી રહ્યા છે. અન્ય દેવો અભિષેકના કળશો તથા પૂજાદિક સામગ્રી લઈને ઊભા છે અને બાકીનું દેવવૃંદ આકાશમાં ભગવાનનું ભકિતભાવથી ગુણસંકીર્તન કરી રહેલું બતાવ્યું છે.

ચિત્ર ૧૩: આધ્યાત્મિક વિચાર અને ભાવનાપ્રધાન ધાર્મિક પરિસ્થિતિમાં માતાપિતા અને પુત્રનું વહાલ કરતાં ચિત્રો બતાવવાની પ્રથા જૈન સમાજમાં જોવા મલતી નથી. કલ્પસૂત્રની પ્રતિઓમાં, મંદિરોમાં તેમજ હસ્તલિખિત પોથીઓમાં હજારો વરસ દરમિયાન માતાપિતા પોતાના તીર્થંકર પુત્રને વહાલ કરતાં, લાડ લડાવતા, વાત્સલ્યભાવ બતાવતાં બતાવ્યાં હોય એવું ચિત્ર જેવા મલ્યું નથી, એટલે અમોએ જાણીને આ ચિત્ર બનાવરાવ્યું છે, ઘણાંને જે ગમશે.

ચિત્રમાં માતા અને પુત્રના ચહેરાઓની પસંદગી અનેક રીતે થઈ શકે. પસંદગી સહુની જુદી જુદી હોય છે. એમ છતાં વિશેષ આઘાર ચિત્રકારની કલ્પના કે પસંદગી ઉપર વધુ રહેતો હોય છે.

**ચિત્ર ૧૪ થી ૧૬**: આ સ્પષ્ટ સમજાય તેવાં છે તેથી વિવેચન કર્યું નથી.

ચિત્ર ૧૭: આજ સુધી ઘરસંસારના મહત્વના અને સર્વસામાન્ય પ્રસંગોથી ભગવાનની ચિત્રકથા અધૂરી રહી છે, એટલે અહીં ઘરસંસારના પાંચ પ્રસંગો ચિતરાવ્યા છે.

અહીં પહેલાં ચિત્રમાં યશોદા અને વર્ધમાનકુમાર બંને જણાનાં લગ્નના જોડાક્ષનું એક નાનકડું પ્રતીક ચિત્ર બતાવ્યું છે. ચિત્રમાં યશોદાએ પ્રથમ વરમાળા વર્ધમાનકુમારના ગળામાં નાંખી, જે ગળામાં લટકતી દેખાય છે. ત્યારપછી વર્ધમાનકુમાર પોતાના ભાવિ પત્ની યશોદાના કંઠમાં વરમાળા પહેરાવી રહ્યા છે, તે બતાવ્યું છે, બીજા ચિત્રમાં તાજી જન્મેલી પુત્રીને પ્રેમ-વાત્સલ્ય-વહાલ કરતાં બતાવ્યાં છે. નીચેના ત્રીજા પ્રસંગમાં પતિ-પત્ની આનંદપૂર્વક વાર્તાલાય કરતાં અને ચોથા પ્રસંગમાં ભગવાન પોતાના ક્ષત્રિય મિત્રો સાથે વાત કરતા બતાવ્યા છે. આમ પત્ની, પુત્ર અને મિત્રોના સંબંધો રજુ કર્યા છે.

ભગવાન વર્ધમાન-મહાવીરના લગ્નના તથા ગૃહસ્ય સંસારના મળીને કુલ પાંચ પ્રસંગો દર્શાવતું આ ચિત્ર છે. ચારે દિશાના ચાર ચિત્રો અને વચ્ચે વર્તુલાકારની અંદર વર્ધમાન શ્રત્રિયકુમાર છે, વીર છે'વગેરે ખ્યાલ આપવા માટે ધનુષબાલ સાથે બતાવ્યાં છે.

ઘનુધારી મહાવીરનું ચિત્ર જોઈ કેટલાક ચોંકી ઉઠશે કે અહિંસાના ભેખઘારીનું આવું ચિત્ર કરાય જ કેમ? જે લોકો તીર્યંકરોના જીવનચરિત્રોને જણતા નથી, જાણે છે તો અધૂરા જાણે-સમજે છે. બાકી ચરિત્રનાં ચિંતકો તો જાણે છે કે તીર્યંકરો રાજકુળમાં જન્મ લેતાં હોવાથી કેટલાકને ઘનુર્વિધા આદિ કલાનો ઉપયોગ સ્વ-પર રક્ષા માટે કંયારેક કરવો પજ પડે છે. શાંતિનાથ, નેમિનાથ, પાર્શ્વનાથ આદિને નાનાં-મોટાં યુદ્ધો પણ કરવાં પડયાં છે, તીર્યંકરોની અહિંસા વીરોચિત હોય છે.જોકે ભગવાન મહાવીરને યુદ્ધની ઘટના બની નથી, પરંતુ ક્ષત્રિય હોવાથી ક્ષત્રિયોચિત પ્રતીકવાળા બતાવ્યા છે.

યશોદા એ સર્વોચ્ચ અંતિમ કક્ષાના ગજાતા પુરુષની પત્ની છતાંય આ બાબત પડદા પાછળ ઢંકાયેલી રહે એ મને યોગ્ય ન લાગવાથી બંને પાત્રોને ચિત્ર દ્વારા અહીં સજીવન કર્યાં છે.

ચિત્ર ૧૮ઃ સાયંકાળનો આદર્શ રજૂ કરતું કુટુમ્બસમૂહનું આ ચિત્ર છે. તેમાં રાજા સિદ્ધાર્થનું કુટુંબ બતાવ્યું છે. (વિશેષ માટે જુઓ ચિત્રપરિચય)

ચિત્ર ૧૯: ભ્રાતૃવિરહની વ્યથા રજૂ કરતું સુંદર ચિત્ર. ખુદ ભગવાન વડીલબંધુ પાસે ઊભા રહીને બે હાથ જોડી વિનયપૂર્વક દીક્ષાની સંમતિ માગી રહ્યા છે. આ ચિત્ર આજની પ્રજાને વિનયધર્મનો ભારે બોધપાઠ આપી જાય તેવું પ્રેરક છે.

ચિત્ર ૨૦: ભગવાન મહાવીરનું જીવનચરિત્ર આગમમાં જજ્ઞાવ્યું છે. ત્યાર પછી તે તે સમયે પ્રાકૃત, સંસ્કૃત, અપભ્રંશ ભાષાઓમાં પણ જુદા જુદા વિદ્વાનોએ નાના મોટા ચરિત્રોનું આલેખન કર્યું છે. એ તમામ ચરિત્રોમાં થોડા થોડા મતમતાંતરો, વિષયની ભિન્નતાઓ વગેરે આશ્ચર્યજનક લાગે તેવાં મલે છે.

કેટલીક બાબતો નવાઈ લાગે એટલી હદે ભિન્ન પડે છે. પરંતુ જૈનાચાર્યો અને જૈન સાધુઓએ સહુએ બધાં ચરિત્રો જોયાં હોય કે ન જોયાં હોય અને જોયાં હોય તો વિગતો પાદ રહી ન હોય, વિગતો ઉતાવળે વાંચી હોય, ઘ્યાન બહાર ચાલી ગઈ હોય અને પછી પોતાની જાણ બહારની વિગત કોઈ લેખકે લખી હોય અને નજરે પડી જાય તો-કેવું શાસ્ત્ર વિરુદ્ધ લખ્યું છે? ભગવાન મહાવીરની કેવી આશાતના કરી છે? મન કાવે તેમ લખી નાખ્યું છે, આમ જાતજાતની આલોચના કરવા લાગે છે. કટુ શબ્દોની પણ લ્હાણી થવા માંડે છે. પરંતુ સહુને નમ્ન વિનંતિ કે કંઈપણ વાંચીને ઉતાવળિયો અભિપ્રાય બાંધતા પહેલાં કે ચુકાદો આપતાં પહેલાં લખનાર લેખક પાસેથી ખુલાસો મેળવવો. અથવા જાતે બીજાં જીવનચરિત્રો જોઈ લેવાં જોઈએ જેથી શંકાનું સમાધાન થઈ જાય.

સામાન્ય રીતે આપણે ત્યાં કલ્પસૂત્ર અને ત્રિષષ્ટિ શલાકા પુરુષ આ બંને વધુ પ્રમાણમાં વંચાય છે. એટલે એ બંનેમાં જે વસ્તુ ના આવી હોય એવી વસ્તુ વાંચવામાં આવે એટલે વાચકનું મન એકદમ અધીરું બની જાય, વિષમ બની જાય છે. કારણ ગમે તે હશે પણ ભગવાન મહાવીરના ચરિત્રની પરંપરા એક સરખી ચાલી નથી, એક વાકયતા રહી નથી. મને પોતાને આશ્ચર્ય એ થાય છે કે ભગવાન મહાવીરના નિર્વાણ પછી એક હજાર વર્ષ બાદ ચરિત્રો લખાયાં. એ બધામાં કંઈકને કંઈક ભિન્નતા ઊભી થવા પામી. શોધક વિદ્વાનોએ તેનાં કારણો શોધવા ખૂબ જરૂરી છે.

અહીં જે પ્રસંગો ચીતરાવ્યા છે તે કલ્પસૂત્ર-ટીકા તથા અન્ય ગ્રન્થોના ઉલ્લેખના આધારે ચીતરાવ્યા છે. તીર્વકરો પજ્ઞ ગૃહસ્થજીવનમાં પૂજા કરે છે તે અધિકાર અજિતનાથ તીર્વકર ચરિત્ર ગ્રન્થોમાં આવે છે, એટલે પૂજા કરતાં ભગવાનને બતાવ્યા છે. આમ બે વર્ષ કેવી રીતે કાઢયા? એ જાણવાની જિજ્ઞાસા વાચકોના મનમાં હોય એટલે મેં મારી દેષ્ટિએ પ્રતીકરૂપે પૂજા અને ઘ્યાનના બે પ્રસંગો રજૂ કર્યા છે.

ચિત્ર ૨૧: ચિત્ર સ્પષ્ટ સમજાય તેવું છે.

ચિત્ર ૨૨: દાનશાળામાં અધાતું ઈચ્છિત દાન દઈ રહેલા ભગવાન. દાન લેનારા સેંકડો લોકો અને ભગવાનની બાજુમાં દેવો પોતાની ફરજ બજાવવા ઊભેલા દેખાય છે. ભગવાન તો માગે તેટલું સામાને આપે, પણ વચમાંથી દેવો જ સામાના ભાગ્યમાં હોય તેટલું જ જવા દે છે. બાકીનું તે વચ્ચેથી સંહરી પાછું કોશપાત્રમાં નાંખી દે છે.

ચિત્ર ૨૩: ત્રણલોકના નાથની દીક્ષાની શિબિકા-પાલખી ભાડૂતી નોકરોને હઠાવીને મહાસુખી એવા દેવો પોતે ઉપાડી રહ્યા છે. ભગવાન જેવા તારક દેવની ભકિત ભાડૂતી નહિ પણ શરમ છોડીને જાતે જ કરવી જોઈએ એવો બોધપાઠ આ ચિત્ર આપી જાય છે. પાલખીમાં કુટુંબની વડેરી તથા છત્ર-ચામરાદિથી ભગવાનની ભક્તિ કરતી યુવતીઓ બેઠેલી દેખાય છે.

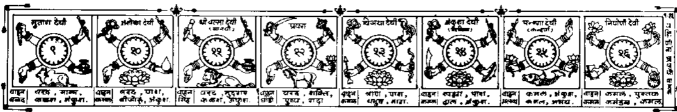
ચિત્ર ૨૪: ચિત્ર સ્પષ્ટ છે. ભગવાન અશોકવૃક્ષ નીચે ઊભા રહીને જનતા સમક્ષ જ પંચમુષ્ટિ લોચ કરી રહ્યા છે. તે કેશને ઈન્દ્ર વસ્ત્રમાં ગ્રહજ્ઞ કરે છે અને તે સમયે ઈન્દ્રે આપેલાં બહુમૂલ્ય દેવદૃષ્ય વસ્ત્રને ડાબા ખભે ભગવાન ઘારજ્ઞ કરે છે.

ચિત્ર ૨૫: આ ચિત્રમાં ભગવાનના શરીર ઉપર સુગંધથી ખેંચાયેલા કાળા રંગના ભમરા દેખાય છે. ભગવાન તેને ઉદ્યહવાની પરવા કરતા નથી અને ડંખને સમભાવે સહન કરે છે.

--અહીંથી શરૂ થયેલા ઉપસર્ગ સમયનું ભગવાનનું મુખમંડલ જુઓ. અપૂર્વ શાંતિ અને ઘૈર્યનું કેવું અદ્ભુત દર્શન થાય છે. ગમે તેવાં કષ્ટોમાં સૌએ ક્ષમા-સહિષ્ણુતા



े सार भारको ग्रहि रहे च्योथा देइ उद्गय (क.)



કેવી જાળવવી જોઈએ એ બોઘપાઠ હવે પછીનાં ઉપસર્ગનાં ચિત્રો આપી જાય છે.

ચિત્ર ૨૬: આપલે ત્યાં કલ્પસૂત્ર-બારસામાં તેમજ કયાંક કયાંક અન્યત્ર તીર્થંકર ભગવાનના ચિત્રો જેવા જે મળે છે તે લગભગ એક જ જાતના એક જ પદ્ધતિના મળે છે. આ ચિત્રો મિશ્ર (ભારત-ઈરાન) શૈલીનાં છે. બહુ જ થોડા આકારમાં કે રેખાઓમાં વસ્તુને રજૂ કરી દેવી એ આ શૈલીનું મુખ્ય લક્ષણ છે.

આ ચિત્રોમાં કલાની ઊંડી દ્રષ્ટિ, પ્રમાણભાન કે વસ્તુની વાસ્તવિકતાની દ્રષ્ટિ બહુ ઓછી હોય છે. ૧૪મી સદીથી ૧૮મી સદી સુધીના કલ્પસૂત્રોનાં ચિત્રોની સમીક્ષા એટલે કે શૈલી, રંગ, લાંબુ-તીણું નાક, લાંબા નેત્રો, ટૂંકા પગો, ટૂંકી પથારી, વસ્ત્ર-અલંકાર, વૃક્ષ બતાવવાની પદ્ધતિ, પ્રાણી ચિત્રો વગેરે બતાવવાની એક વિશિષ્ટ હથોટી વગેરે અંગે ઘશું બધું લખી શકાય પણ આ સ્થાન એ માટેનું નથી.

ભગવાનને લોકોત્તર પુરુષ કહૃાા પણ લોકોત્તર કર્યા અર્થમાં, કયા સંદર્ભમાં, એના અર્થની મર્યાદા શી? એ ઉપર વિશેષ વિચાર કે ચિંતન કરવાનું ન હોય. તીર્થંકરોનાં ત્યાગ-વૈરાગ્ય પ્રધાન જીવનનાં કારક્ષે તીર્થંકરોનાં ચિત્રો અંગે એક લક્ષ્મણ રેખા કાયમ માટે દોરાઈ ગઈ. તીર્થંકરો સાધુ, શ્રમણ, ત્યાગી એટલે અમુક રીતના જ ચિત્ર દોરી શકાય. આવી પરંપરાથી રૃઢ થએલી સમજના કારક્ષે કલ્પસૂત્ર વગેરેના ચિત્રોમાં ભગવાનનું ન તો વાસ્તવિક જીવન રજૂ થઈ શક્યું, ન આવી શકી નવીનતાઓ. ઈન્ડિયન આર્ટમાં લાઈટ શેડને સ્થાન હોતું નથી. એમ છતાં ચિત્રસંપુટની ત્રીજી આવૃત્તિમાં થોડી વાસ્તવિકતા અને નવીનતા બતાવવા પ્રયત્ન સેવ્યો છે. આ બધી વાતોનું પૂર્ણવિરામ કરીને ૨૬માં ચિત્રની વાત કરીએ.

આ ચિત્રમાં ભગવાનને જંગલમાં વિહાર કરતાં અને ડાબી બાજુના છેડે કાયોત્સર્ગ મુદ્રામાં-ધ્યાનાવસ્થામાં બતાવવામાં આવ્યા છે. નીચેનાં બે ચિત્રોમાં પ્રથમ ચિત્રમાં પંચદિવ્ય બતાવી શકાયા નથી. ચોથા ચિત્રમાં ભગવાન ક્ષત્રિય રાજકુમારની હજી તાજી દીક્ષા છે. તાપસો ભગવાનને ઉપાલંભ આપે છે છતાં સેવેલા મૌન સાથે ચહેરા ઉપરનો સમતાભાવ આપણા માટે ખૂબ જ પ્રેરક બની રહે તેવો છે.

ચિત્ર ૨૭: દરિદ્ર બ્રાહ્મણની પ્રાર્થના સાંભળીને ખુદ ભગવાન એને અડધું દેવદૂષ્ય વસ્ત્ર અર્પણ કરે છે. તીર્થંકરદેવો પજ પોતાની વહોરેલી ચીજમાંથી અનુકંપાદાન કરે છે. આ એક ધ્યાનમાં રાખવા જેવી મહત્ત્વની ઘટના છે.

ચિત્ર ૨૮ થી ૩૦: ચિત્રો સ્પષ્ટ સમજાય તેવાં છે.

ચિત્ર ૩૧ : નાવ નીચે જળમાં સુદંષ્ટ્ર દેવ બતાવેલો છે. ઉપરના ભાગે ખૂણામાં રક્ષા કરવા આવી રહેલા દેવો દેખાડયા છે.

ચિત્ર ૩૨: અનેક પ્રકારના કષ્ટો-ઉપસર્ગોથી ભગવાન ઘેરાએલા છતાં મુખમંડલ ઉપરના અદ્ભુત ઉપશ્રમ ભાવને નિહાળો, તેથી આપણે કયાં છીએ,કેવા છીએ તેનો ખ્યાલ આવશે:એવો નિયમ છે કે ક્રોઘથી વાતાવરણ ગરમાગરમ ને ઘમઘમતું થાય છે અને ગરમ-ઉષ્ણ તત્ત્વનો રંગ રકત મનાયો હોવાથી ચિત્રકારે ચિત્રને રકતરંગપ્રધાન રજૂ કર્યું છે.

ચિત્ર ૩૩: એક રાજકુમારીની કેવી દર્શા થાય છે તે, અને પારસમણિ જેવા ભગવાનનો મેળાપ થતાં તેની કેવી ઉન્નતિ થાય છે તે, અને તર્શ્વિકર જેવી લોકોત્તર ગણાતી વ્યક્તિ દ્વારા અપાતા દાનનો મહિમા કેવો છે તે, આ બધુંએ ચિત્ર ઉપરથી સમજી શકાય તેવું છે. ભગવાને આ જ ચન્દનાને પોતાના શાસનની જે દિવસે સ્થાપના કરી (વે. સુદિ ૧૧) તે જ દિવસે પોતાના સંઘની આધ અને મુખ્ય સાધ્વી તરીકે સ્થાપી હતી. તેઓ 'આર્યા ચન્દના'થી ઓળખાયા. આ આર્યા કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી એ જ ભવમાં મુક્તિએ પહોંચ્યા હતા. ચંદનાની કથા અન્ય ગ્રંથોમાં જુદી જુદી રીતે મળે છે.

ચિત્ર ૩૪: કાષ્ઠશૂલના ખીલા કાઢવાની બીજી રીતની ક્રિયાનો ઉલ્લેખ 'ચઉપન્ન મ૦પુ૦ચેરિયં'માં મળે છે.જુઓ આ પુસ્તકના પરિશિષ્ટોનું પાનું ૧૩ ટિપ્પણ ૩૬.

જોકે ચંદનાના ગીતોમાં કવિઓ ચંદનાના પગ ઉપરાંત હાથમાં પણ બેડી નાખી હતી એવું વર્લન કરે છે પણ ચરિત્રગંથોમાં તો માત્ર બેડી-સાંકળ પગમાં જ નાખી હતી એમ જણાવે છે અને વિચાર કરતાં એ જ વાત યોગ્ય હાંગે છે. ચિત્ર ૩૫: આ એક જ ચિત્ર સપ્રયોજન કિનારી (બોર્ડર)વાળું બનાવરાવ્યું છે. ભગવાનનો આત્મા કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિની પૂર્વે ધ્યાન, તપ અને ચારિત્રની કેવી પરાકાષ્ઠાએ પહોં ચ્યો છે તેનો ભવ્ય ખ્યાલ આપતી જે જે ઉપમાઓ કલ્પસૂત્રના મૂલ પાઠમાં આપી છે (જેને હું આખા કલ્પસૂત્રનો ભગવાનના મહાન આત્માનો યથાર્થ પરિત્રય કરાવવાવાળો હૃદય જેવો ભાગ સમજું છું) તે ઉપમાઓને આ કિનારીમાં ચિત્રો દ્વારા આલેખેલી છે. ચિત્રની કિનારીમાં આપણી ડાબી બાજુના મથાળેથી પ્રથમ સૂર્ય, તે પછી ક્રમશઃ કાચબો વગેરે ૧૮ ઉપમાચિત્રોને બતાવ્યાં છે.

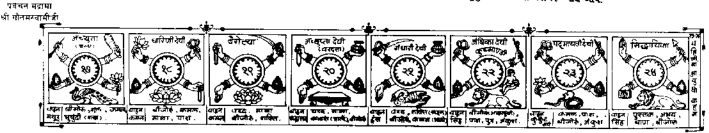
તેનો પરિચય આ પ્રમાણે છે -

(૧) ભગવાન દ્રવ્યથી, દેહની કાન્તિથી અને ભાવથી જ્ઞાન વડે સુર્ય જેવા દેદીપ્યમાન, (૨) કાચબાની માફક પોતાની ઈન્દ્રિયોને ગોપવીને રાખનારા, (૩) પાલીથી જેમ શંખ લેપાતો નથી તેમ ભગવાન રાગાદિ દોષોથી લિપ્ત ન થનારા, (૪) વળી એક શિંગડાવાળા ભારતીય ગેંડાં<sup>°</sup> ની જેમ ભગવાન કર્મશત્રુઓ સામે એકલા જ ઝઝૂમનારા, (૫) ચન્દ્રમાની માફક સૌમ્ય-શાન્ત સ્વભાવી, (૬) આકાશ જેમ નિરાલંબ છે તેમ ભગવાન કોઈના પણ આધાર-સહાયની અપેક્ષા વિનાના, (૭) જળ**થી** લિપ્ત ન **થતાં**. કમળની જેમ કર્મલેપથી અલિપ્ત, (૮) પક્ષીઓની જેમ મુકતવિહારી, (૯) વાયુની મારૂક અપ્રતિબદ્ધ વિહારી, (૧૦) વૃષભની માફક મહાવ્રતાદિના ભારને વહન કરવામાં સમર્થ, (૧૧) હર્ષ-વિષાદના પ્રસંગોમાં પણ સમ-સ્થિર સ્વભાવી હોવાથી સાગરની જેમ ગંભીર, (૧૨) પરિષહાદિ પશુઓથી અજેય હોવાથી સિંહની જેમ દુર્ધર્ષ, (૧૩) ઉપસર્ગો રૂપી પવન વડે ચલાયમાન થતા ન હોવાથી મેરુની માફક અચલ, (૧૪) કર્મરૂપી શત્રુઓની સામે વીર હોવાથી હાથીની માફક પરાક્રમી, (૧૫) નિર્મળ સુવર્જ જેમ તેજસ્વી હોય છે એમ ભગવાન કર્મમલથી રહિત થવાથી સુશોભિત, (૧૬) જેને ઉદર અને શરીર એક, ડોક બે અને પગ ત્રણ હોય છે એવું ભારંડ નામનું પક્ષી પ્રાચીનકાળમાં આ દેશમાં હતું એવા ઉલ્લેખો મળે છે. આકાશમાં જવા માટે એનો સવારી તરીકે ઉપયોગ પણ થતો. બંને જીવોના શરીરનું બંધારણ એવું કે જોડાએલા શરીરવાળા છતાં ડોક જુદી હોય. આ બંનેને સમાન ઈચ્છાઓ જ થાય પણ ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારની ઈચ્છા થાય ત્યારે બંનેનું મૃત્યુ સર્જાય. એવું ન બને એ માટે તેઓ અપ્રમત ભાવે ખૂબ જાગૃત રહે છે. આવા ભારંડ પક્ષીની માકક ભગવાન અપ્રમત્ત ભાવે રહેનારા, (૧૭) શરદ ૠતુના નિર્મળ જળની મારુક કલુષિત ભાવથી અકલંકિત હોવાથી શુદ્ધ દૃદયવાળા અને (૧૮) વસુંઘરા-પૃથ્વી જેમ શીતોષ્ણાદિ તમામ ભારને સમતાપૂર્વક સહન કરે તેમ ભગવાન પણ પૃથ્વીની જેમ બધાં જ કષ્ટોને સમભાવે સહન કરનારા ભગવાન આવી શ્રેષ્ઠ ઉપમાઓને યોગ્ય બન્યા

ચિત્ર ૩૬: એક ખેતરમાં પહોંચી, દેહાવસ્થાનો સંકોચ કરી, તેને સંયમિત બનાવી, મનને ધ્યાનની પરાકાષ્ઠાએ પહોંચાડી, શાલ વૃક્ષની નીચે રહી, ગોદોહિકાસને (-કે ઉત્કટિકાસને) સાયંકાળે કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરતા ધ્યાનસ્થ ભગવાનને બતાવ્યા છે. બાજુમાં ઋજુવાલુકા નદી અને કરતું જ્ઞાનપ્રકાશસૂચક વર્તુળ બતાવ્યાં છે.

ચિત્ર ૩૭: આ ચિત્ર 'સમવસરક્ષ' અથવા લોકભાષામાં 'સમોસરજ઼'નું છે. મહાવીર હવે ભાવ તીર્યંકર એટલે સાક્ષાત્ પરમાત્માની કક્ષાએ પહોંચ્યા હોવાથી, તેઓ શ્રીના મહાન પુસ્પપ્રકર્ષથી, દેવો ભક્તિ નિમિત્તે, ભગવાનને પ્રવચન આપવા સારું વ્યાખ્યાનપીઠ તરીકે (ચિત્રમાં બતાવ્યા મુજબ) એક યોજન પ્રમાક્ષના 'સમોસરસ઼'ની ત્રક્ષ ભાગરૂપે રચના કરે છે. એ પ્રત્યેક ભાગને 'ગઢ' શબ્દથી ઓળખાવાય છે. પહેલો, બીજો અને ત્રીજો. આમ સમોસરક્ષ ત્રજ્ઞ બઢવાળું હોય છે. દરેક વિભાગની બેઠકોને કરતોગઢ-ક્લિલો હોવાથી તે ગઢથી ઓળખાય છે. આ ગઢની રચના કરતાં પહેલા દેવો જમીન ઉપર પીઠિકા (-ઓટલો) રચે છે. પછી તેના ઉપર દેવો પોતાની દૈવિક-વૈક્રિય શક્તિથી જોતજોતામાં આ ગઢોની રચના કરે છે. એમાં પહેલો ગઢ રૂપાનો રચીને ઉપર કાંગરા સોનાના બનાવે. બીજો ગઢ સોનાનો બનાવીને તેના કાંગરા રત્નો વૈપર કાંગરા સોનાના બનાવે. બીજો ગઢ સોનાનો જના રત્નોથી જડિત રચીને કાંગરા મહિના બનાવે છે. જોનાર જોઈને જ મુચ્લ બની જાય અને સહસા

<sup>\*</sup> સમોસરણનું રિત્ર જાણીને જરા ત્રાંસુ ચીતરાવ્યું છે. જેથી બાજુના એક ભગવાન વધુ દેખાય તો ચતુર્યુંબ ભગવાનનો બરાબર ખ્યાલ આવે.



૧૦. આફ્રિકામાં બે શિંગહાવાળા ગેંહ થાય છે.

સમોસરણમાં જવાનું મન થઈ જાય એવી મનોહર એની રચના હોય છે. પહેલા ગઢમાં પ્રવચનસભામાં જે લોકો વાહનો લઈને આવ્યાં હોય તે પોતાનાં વાહનો પહેલા ગઢની પહોળાઈવાળા ભાગમાં મૂકે છે. (એ ચિત્રમાં સ્પષ્ટ દેખાય છે.) બીજા ગઢમાં તિયીયો – પશુપક્ષીઓ જેમને ભગવાનની વાણીનું આકર્ષણ કર્ણથી થયું હોય તેઓ આવીને બેસે છે. ત્રીજા ગઢમાં જેની નીચે કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું તે શાલ નામના ચૈત્યવૃક્ષ સહિતનું અશોકવૃક્ષ-જે સમોસરણ જેટલું જ લાંબુ-પહોળું હોય છે, તેની નીચે ભગવાનને બેસવા માટે દેવો સિંહાસન અને તેની આગળ બે પગ મુકવા માટે નાનું પાદપીઠ રચે છે. વળી સાથે સાથે (૧) અશોકવૃક્ષ, (૨) દેવો દારા સુગંધી પુષ્પોની વૃષ્ટિ, (3) દિવ્ય ધ્વનિ, (૪) બે ચામરોનું વીં ઝાવું, (૫) ભવ્ય સિંહાસન, (૬) મસ્તક પાછળ મહાતેજસ્વી આભામંડળ (આભા-પ્રકાશ), (૭) દુન્દુભિ' એટલે વાજીને પૂરક બનતા નગારાનો તાલબદ્ધ અવાજ, (૮) ત્રક્ષ છત્રો. આ અષ્ટ પ્રાતિહાર્યો ને દેવો ભગવાન સિંહાસન ઉપર બેસે તે પહેલાં જ રચી નાંખે છે. ભગવાન સમોસરણના પૂર્વ દારથી પ્રવેશ કરીને ત્રીજા ગઢમાં પહોંચીને ચૈત્યવૃક્ષે સહિતના અશોક વૃક્ષને પ્રદક્ષિણા આપી, પછી તીર્થને નમસ્કાર કરીને, સિંહાસન ઉપર પૂર્વ દિશા સન્મુખ મુખ કરીને સિંહાસન ઉપર બેસે છે તે જ વખતે દેવો તરત જ ત્રણેય દિશાના સિંહાસન ઉપર ભગવાન જેવા જ ત્રણ પ્રતિબિંબોને (બનાવટી પક્ષ જાશે સાક્ષાત્ જીવતા હોય એવાં) વિકુર્વે છે. આ કારણે ભગવાન ચતુર્મખેં બને છે. બાકી વાસ્તવિક રીતે તે ચતુર્મુખ દેહવાળા હોતા નથી. આ પછી ઈન્દ્રાદિક દેવો, કેવલીઓ, ગલઘરો વગેરે મુનિઓ, સાધ્વીજીઓ, દેવાંગનાઓ, મનુષ્યોમાં નર અને નારીઓનાં વૃંદો વગેરે પોતપોતાની મર્યાદા મુજબ પોતપોતાની નિયત દિશામાં સ્થાન ગહણ કરીને, બે હાથ જોડીને બેસે કે ઊભા રહે છે. ભગવાન ચતુર્મુખ થવાથી દરેક દિશામાં બેઠેલાઓને ભગવાન મને જ કહી રહ્યા છે એવું લાગે છે. તેથી તેમની ભાવવૃદ્ધિ ટકી રહે છે. પૂર્વોકત સભા સમક્ષ ભગવાન માલકોશ રાગમાં એક અર્ઘમાગઘી ભાષામાં જ અતિમધુર અમૃતમય પ્રવચન સવારના પ્રથમ પ્રહર એટલે ત્રણ કલાક સુધી આપે છે અને સૌ શાંતિથી સાંભળે છે. બીજા ગઢમાં પરસ્પર વિરોધી પશુ-પક્ષીઓ પણ પાસે પાસે બેઠેલા હોવા છતાં ભગવાનના પુરુષ પ્રભાવે પોતાના વૈર-વિરોધને ભૂલી જાય છે. દેશના બાદ ભગવાન બીજા ગઢમાં (ચિત્રમાં જુઓ) શ્વેત રંગનો ઓરડો બનાવ્યો છે-જેને શાસ્ત્રીય શબ્દમાં 'દેવચ્છંદ' કહેવામાં આવે છે-ત્યાં વિશ્રાન્તિ કરવા તથા આહાર-પાસી આદિ લેવા પધારે છે. ત્યાર બાદ બીજી વારની દેશના ગયુધર ભગવંત સિંહાસનની આગળ દેવોએ રચેલી પાદપીઠ (બેસવાની બેઠક) ઉપર બેસીને આપે છે. ત્યાર પછી પાછા ભગવાન બીજી વાર છેલ્લા પ્રહરની ત્રણ કલાકની દેશના આપે છે. હજારો લોકો શાંતિ-સ્થિરતાથી તે સાંભળે છે અને પોતપોતાની ભાષામાં સહુ સમજે છે. ભગવાનના અતિશયોના પ્રભાવે કોઈને નથી લાગતો થાક કે નથી આવતો ઊઠવાનો વિચાર.

૧૧. દુ-દુભિષી દેરાસરમાં વગાડવામાં આવતા નગારાની જોડી સમજવી.

૧૨. કેટલાંક ચૈત્યવૃક્ષ અને અશોકવૃક્ષ બંને એક જ છે એમ સમજે છે પણ તે સંમજ બરાબર નથી. વળી 'અશોક' એ એક વૃક્ષનું જ સ્વતંત્ર નામ છે. જયારે 'ચૈત્ય' એ કોઈ વૃક્ષનું નામ નથી. બંને વસ્તુઓ જુદી છે. એટલે ચૈત્યવૃક્ષથી ચૈત્યનો એક અર્થ શ્વાન થતો હોવાથી અહીં શાનવૃક્ષ લેવાનું છે જે વૃક્ષ નીચે રહીને તીર્થકરોને કેવલશાન પ્રમટ થાય તે વૃક્ષને ચૈત્યવૃક્ષથી ઓળખાવાય છે. અને એથી જ દરેક તીર્થકરને પોતપોતાનું ચૈત્યવૃક્ષ કે શ્વાનવૃક્ષ હોય છે. 'અશોક' તો જાશે અષ્ટ મહાપ્રાત્તિહાર્યોમાં જ સમાવિષ્ટ હોવાથી તે તો દરેક તીર્થકરને અવશ્ય હોય જ, જયારે ચૈત્ય કે શ્વાન વૃક્ષ એ કંઈ એક જ જાતનું નથી હોતું પજ્ઞ લિનન ભિન્ન હોય છે. અને જયારે જયારે તીર્થકરના સમવસરણની રચના શ્વાય ત્યારે દેવો ચૈત્ય કે શ્વાનવૃક્ષનો સમાદર કરવા તેને અશોક વૃક્ષની ટોચ ઉપર અલગ રચે છે.

આથી બીજી એક વાત એ નિશ્ચિત થાય છે કે તીર્થંકરોને કેવલજ્ઞાન વનઉર્ધાન જેવા ક્ષેત્રમાં કોઈ વૃક્ષ નીચે જ પ્રાપ્ત શાય છે અને તેથી તે વૃક્ષ પદ્મ વંદનીય, પૃજનીય અને પ્રતિષ્ઠાને પાત્ર બને છે. સૈત્યવૃક્ષને 'બોધિવૃક્ષ' પદ્મ કહેવાય છે. અહીં 'બોધિ' એ શબ્દ કેવલજ્ઞાનનો વાચક લેવાનો છે. બૌદ્ધોએ વિશેષ કરીને 'બોધિ' શબ્દને પસંદગી આપી છે.

 દિગમ્બર પ્રન્થકારો ચતુર્યું ખપણું સ્વીકારતા નથી. તેઓ સમવસરક્ષની રચના પજ્ઞ ઘણી લ્મિન્ન બતાવે છે. ત્રક્ષેય ગઢના દરવાજાઓમાં દેવો વ્યવસ્થા જાળવવા પહેરગીરોનું <sup>કામ</sup> બજાવે છે, ચારે દિશામાં મોટા ધ્વજો લહેરાતા હોય છે. પીવા માટે પાણીની વાવડીઓ પણ હોય છે, ચિત્રમાં નીચે પ્રવચન સાંભળવા આવી રહેલા રાજા શ્રેસિકની સવારી પણ બતાવી છે.

ચિત્ર ૩૮ઃ અહીંયા ચિત્ર નં-૩૮, ૩૯, ૪૧, ૪૨, ૪૩, ૪૫ વગેરે ચિત્ર પ્રસંગો જનતાને પહેલીજવાર જેવા મળી રહ્યા છે.

ભગવાન મહાવીરનું જીવન એટલું બધું વિશાળ છે કે આ બુકમાં રજૂ કરેલાં ૪૮ પ્રસંગો-ચિત્રો ઉપરાંત હજુ બીજાં ત્રીસ-ચાલીસ પ્રસંગોનાં ચિત્રો ઉમેરી શકાય.

ચિત્ર નં-૩૮ માં ચિત્રકારે તીર્થંકર ભગવાનને વિહાર કરતાં બતાવ્યાં છે. એમાં એમની સુંદર ચાલ અને ચાલવાની ઝડપ ખૂબ જ આકર્ષક છે. ભગવાનની કાયાની ઊંચાઈ, પહોળાઈ બધું જ સમતોલપક્ષે બતાવ્યું છે. આ ચિત્ર ભવ્ય, રમ્ય તથા અત્યંત ભાવોત્પાદક છે. ઉપર અષ્ટપ્રાતિહાર્યનાં આઠ નંબરો નાંખ્યા છે. ચિત્ર આમ તો ૠખભદેવ ભગવાનનું છે એટલે વાળની લટ ખભા ઉપર જોવા મળે છે. પણ જરૂર પડે તો તે વાળની લટ દબાવીને કોઈપક્ષ તીર્થંકરના જીવનચરિત્ર માટે (વાળ જેટલા ભાગ ઉપર કાગળ ચિટકાવી કલરથી મેળવી ઉપયોગમાં લેવાય તો) આનો ઉપયોગ થઈ શકશે. ચિત્ર નં.૨માં લખ્યા મુજબ અહીયા ચિત્ર આપ્યું છે.

ચિત્ર ૩૯: અહીં યા ૩૯ થી લઈને ૪૧, ૪૨, ૪૩, ૪૫, આ ચિત્રોની ઘટના સમવસરલ (સમોસરલ)માં બની હતી, એટલે દરેક ચિત્રમાં સમોસરલનો ઉપરનો થોડો ભાગ બતાવ્યો છે.

આ ચિત્રમાં ઈન્દ્રભૂતિને જુદા પાડવા જાણીને ડાબા હાથની બગલમાં પોથી બતાવી છે. પ્રવચન મુદ્રાએ પ્રભુને બતાવવામાં આવ્યા છે.

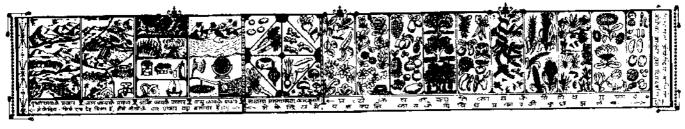
ચિત્ર ૪૦: આ ચિત્ર તેની સામે આપેલા વર્લન ઉપરથી સ્પષ્ટ સમજાય તેમ છે. ચિત્રમાં કંઈક નમીને ઊભેલા મુખ્ય ૧૧ બાહ્યલ વિદ્વાનોને સમોસરણમાં જ દીક્ષા અપાતાં તેમણે જૈન સાધુનો વેષ ઘારણ કર્યો અને તે જ વખતે 'ગણઘર' પદનો ઉદય થયો હતો. વાસક્ષેય નાંખવાની પ્રથા ખુદ તીર્થંકરોએ પણ અપનાવેલી છે. મૂર્તિ પૂજક સંપ્રદાયમાં તો તે અધાવધિ સર્વત્ર ચાલુ છે. વાસ-શ્રેપ એટલે સુગંધી ચંદનના કાષ્ઠનું અનેક સુંગધી દ્વયોથી મિશ્રિત, મંત્રિત કરેલું ચૂર્લ.

આ ઘટના સમોસરણમાં બનેલી હોવાથી તેનો થોડોક ભાગ ચિત્રમાં બતાવ્યો છે. ભગવાન અશોક વૃક્ષ નીચે ઊભા છે. નીચે બેઠેલા છે તે દીક્ષિત થયેલા ગણઘરોના શિષ્યો છે. વૈશાખ સુદિ એકાદશીના દિવસે જ તે બધાય બાહાણોએ ચારિત્રનો સ્વીકાર કર્યો તે પછી તેમને 'ત્રિપદી' આપતાં ગણઘરપદને યોગ્ય બન્યા. તરત જ ભગવાને પોતાના શાસનની સ્થાપના કરીને સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકારૂપ ચતુર્વિંઘ સંઘની જાહેરાત કરી અને ચારેય સંઘના અધિનાયકોની નામપૂર્વક નિમશૂંક કરી. તે દિવસથી 'વીરશાસન'નો પ્રારંભ થયો. આ શાસન ૨૧ હજાર વર્ષ સુધી અવિચ્છિન્નપણે ચાલશે.પછી તેનો અન્ત થશે અને તે પછી પ્રલયકાળનો પ્રારંભ થશે.

ચિત્ર ૪૧: આ ચિત્ર પણ ખૂબ જ આકર્ષક છે અને આપણા મનને ૨૫૦૦ વર્ષ પહેલાં ભગવાન મહાવીર પાસે હાજર કરી દે છે. સમોસરણમાં શ્રોતાઓ શિસ્તબદ્ધ સભ્યતાપૂર્વક ઊભેલા બતાવ્યા છે. હંમેશા પહેલાં ત્રણ કલાકની એકધારી દેશના તીર્થકરની હોય અને બીજી દેશના એમના મુખ્ય શિષ્ય ગણધરની હોય છે. તીર્થકર પોતાની દેશના પૂરી થયે તરત જ સિંહાસન ઉપરથી ઊઠીને સાધુઓ સાથે સમવસરણનાં બીજા ગઢના ઈશાનખુણામાં દેવોએ બનાવેલા જેને શાસ્ત્રીય

૧૪. 'ત્રિપદી' એટલે શિષ્યોને અગાધજ્ઞાનનો મહાપ્રકાશ પ્રાપ્ત થાય અને પ્રાણી માત્રનું કલ્યાલ કરી શકે તેવાં મહાન શાસ્ત્રોની રચના કરવાનું સામર્થ્ય મળે, એ માટે વિશ્વનાં મૂલભૂત સ્વરૂપનું દર્શન કરાવનારા ગંભીરાર્થક ત્રણ સૂત્રપદોને ઉચ્ચારે અને ગલઘરો એકેક પ્રદક્ષિણા આપીને એકેકને સહણ કરે, એમાં ભગવાન પ્રથમ उपनेह લાબોલે પછી વિષયેદ લાબોલે, તે પછી શુવેદલ બોલે આ ત્રણ વાકયો એ દ્વાદશાંગ શાસ્ત્રની રચનાનાં અને વિશ્વરચના-વ્યવસ્થાનાં બીજક છે. એનો ભાવાર્થ એ છે કે દ્રવ્ય-પદાર્થ અપેક્ષાએ ઉત્પન્ન થાય છે, અપેક્ષાએ તે નાશ પામે છે અને અપેક્ષાએ તે મૂલ સ્વરૂપે શુવ-નિત્ય રહે છે.





ભાષામાં 'દેવેંચેંઇંદ' શબ્દથી ઓળખાતા સ્થાનમાં વિરામ કરે છે. એમની સાથે સેવામાં સાધુઓ રહે છે.

ચિત્ર ૪૨: શાસ્ત્રમાં સમવસરણના (સમોસરણ) દરવાજાનું સુંદરવર્લન આવે છે.આવો દ્વાર-દરવાજો ચિતરાવવાનો આજસુધી સંઘમાં કોઈએ પ્રયત્ન કર્યો નથી.મને ઘણાં વરસોથી ઈચ્છા હતી કે કકત સમોસરણનો અલગ દરવાજો (દ્વાર) અત્યંત આકર્ષક, સુંદર, શ્રેષ્ઠ કોટિનો બનાવરાવવો, અંદરના ભાગમાં ઊંડાણ દેખાય એ રીતે સિંહાસન સહિત ભગવાનને બતાવવા, ચતુર્વિધ સંઘને અમુક રીતે બેઠેલો અને ઊભેલો બતાવવો અને સિંહાસન સ્કટિક રત્નનું હોવાથી એ રીતનો જ કલર આપવો. મારી આ ઈચ્છા અમારા ચિત્રકારે ઘણા સારા પ્રમાણમાં સંતોષી છે. આકાર, રંગ, રેખા અને ઝવેરાત સહિત શાસ્ત્રોકત વર્લનને જાળવીને ચીતરેલો આ દરવાજો ખરેખર ઉડીને આંખે વળગે એવો બન્યો છે. એને જોઈને કોઈપણ વ્યક્તિની આંખો મુગ્ય થયા વિના નહીં રહે, વારંવાર જોવાનું મન થશે. સમોસરણના ત્રણ ગઢ હોય છે. એક ગઢમાં ચાર દરવાજા હોવાથી ત્રણે ગઢમાં થઈને બાર દ્વારો હોય છે.

#### – બલિવિધાન –

ચિત્ર ૪૩: બલિવિધાનના ત્રણ પ્રસંગનો સમાવેશ આ એકજ ચિત્રમાં કરવો પડયો છે. એ ત્રણે ચિત્રો જો અલગ અલગ બનાવવામાં આવે તો એટલા બધા આકર્ષક, ભાવવાહી, દર્શનીય બની શકે કે જોતાં ધરાઈએ જ નહીં.

બલિ એટલે અડધા સીઝેલા ચોખા — આ બલિનો વિધિ પ્રથમ પ્રહરની દેશનાને અંતે થાય છે. બિલ તૈયાર કરવાનો અધિકાર ચક્રવર્તીથી લઈ સામાન્ય પ્રજા સુધીનો છે. બિલના ચોખા બધાય અખંડ, પાતળા, સુંગધીદાર, ફોતરાંરહિત અને પાણીથી ખૂબ શુદ્ધ કરેલા હોય છે. પછી તેને પકવવા ચૂલા ઉપર ચઢાવે, અર્ધા પાકે એટલે ઉતારી લે, પછી દેવો તેમાં સુંદર સુંગધી દ્રવ્યો નાંખી તેને સુંગધીદાર અને પ્રભાવિત કરે. પછી સંપૂર્ણ શણગારોથી સજજ થએલી સધવા સ્ત્રી માથા પર લે, પછી વાજને ગાજતે ખૂબ ધામધૂમથી મોટાં ઉત્સવ સાથે જયનાદ પોકારતાં પૂર્વ દ્વારથી સમવસરણમાં ચઢી પ્રભુ પાસે આવે, એટલે તરત જ ભગવાન ક્ષણવાર વિરામ પામે અર્થાત્ દેશના બંધ કરે. પછી બલિને લાવનાર વ્યક્તિ ભગવાનને ત્રણ પ્રદક્ષિણા આપે. પછી ભગવાન પાસે ઊભા રહે.' ભગવાનની પ્રભાવશાળી અમી નજર બલિ ઉપર પડે. આ ક્રિયાથી બલિમાં એક વિશિષ્ટ શકિતનો પ્રાદુર્ભાવ થઈ જાય છે.

પછી અધિકૃત વ્યકિતઓ ભગવાનની સામે ઊભા રહી થાળમાંથી મુક્રીઓ ભરી ભરીને ઉછાળે. આ બલિ-ચોખા નીચે પડતાં પહેલાં અડધા તો અદ્ધરથી જ દેવો લઈ લે, પછીના અડધા બલિ બનાવનાર લે અને બાકીના ચોખા અન્ય ભાગ્યશાળી 'લોકો હોય તે લેવા પામે.

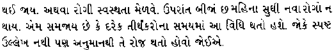
આ વિધિમાં કોરા ચોખાને બદલે બલિ બનાવીને થોડા આઠજ વાપરવા પાછળ કંઈક તાંત્રિક રહસ્ય હશે ખરૂં?

આનું ફળ શું?

આ બલિનો એકજ ચોખો માથા પર મૂકવામાં આવે તો રોગીના બધા રોગો શાંત

- ૧૫. કેટલાક ગ્રન્થો દેવછંદો બીજા ગઢના ઈશાનખૂલામાં છે એમ જજ્ઞાવે છે. જયારે કેટલાક આગમના ટીકાકારો અશોકવૃક્ષની નીચેના ભાગે જજ્ઞાવે છે. વળી તે કયાં અને કેવી રીતે તે કંઈ જજ્ઞાવતા નથી. છંદ એટલે આસન. દેવને બેસવાનું સ્થાન તે દેવછંદ.
- तिस्मन्नागतमात्रे च विस्मन्ति जिनाः खो प्र.सर्ग ३०, श्लोऽ ६२.
- ૧૭. છેદસૂત્રશાસ્ત્રમાં બલિ ભગવાનના ચરણે મૂકી અન્ય વ્યવસ્થા કરાય છે. એમ જણાવ્યું છે,
- ૧૮. એ પણ ખાસ ધ્યાનમાં લેવું ઘટે કે આ ચોખા ઝીલવાનો અધિકાર જેન-અજેન સહુને હોય છે. સંસારી જીવોના બાદા હિત માટે વિવેકપૂર્વક ઉચિત સહકાર આપવાનો હોય તો પણ એ કામ અમારે કરવાનું ન હોય, આવી એકાંત સમજ ઘરાવનારા ત્યાગી મહાનુભાવોએ આ પ્રસંગ વાંચ્યા પછી અનેકાંતી બનવું ઉચિત છે. આ પ્રસંગ ચતુર્વિંઘ શ્રીસંઘની-શાસનની સ્વસ્થતા, સુરક્ષા, સ્થિરતા અને સુદ્રઢતા માટે તે તે પ્રસંગે તે તે કાળે ઉચિત વ્યવહાર કરવો એ ગીતાર્થોની કરજ છે. જ ૩૨ પડે અપવાદોનું સેવન કરવું એ પણ જ રૂરી હોય છે. માત્ર એકાંતવાદથી શાસન કદી ચાલી શકે નહિ. એ વાત બહિની ઘટના સચોટ રીતે સુચવી જાય છે.

પ્રાચીન મહર્ષિઓએ અનેક અર્થો અને રહસ્યોથી ભરેલી એક વાત એવી કહી છે કે, "જૈન શાસનમાં કોઈપણ બાબતનો સર્વથા નિષેધ નથી, તેમ સર્વથા વિધિ નથી." આ વચન ઘણું ઘણું કહી જાય છે. મહાનુભાવોએ આ વાત નજર સામે રાખવી.



#### હવે વિચારવા જેવી વાતો--

તીર્થંકરો લોકોત્તર વ્યક્તિઓ છે. વળી તે કૃતકૃત્ય (બધું કરી નિવૃત્ત થએલા) પુરુષો છે. જયારે બલિની ક્રિયા લૌકિક છે. રોગ નિવારણની ક્રિયા માત્ર સંસારી જીવોની સુખાકારી માટેની છે, આ મોક્ષમાર્ગાનુકૃળ વિધિ નથી, અિનકાય વગેરેની હિં સામૂલક ક્રિયા છે. તો પછી તીર્થંકર દેવો પ્રવચન બંધ કરી દે, બલિની ક્રિયાને આટલું બધું મહત્વ અને માન આપે, તેના સાસી બની રહે, આટલો બધો સાથ સહકાર આપે તેના કારણો શું? આ બાબત ગંભીર વિચારણા માગી લે તેવી છે અને અનેક પ્રશ્નો ઊભા કરે છે. શાસનની ધુરા વહન કરનારા આચાર્યોને આ પ્રસંગ વિચાર કરવા પ્રેરે તેવો છે. 'લોકોત્તર' શબ્દથી તેની અર્થ મર્યાદા કેટલી તે પણ વિચાર માગી લે છે. તીર્થંકર દેવો પાસે આવી ક્રિયાની અગત્ય ખરી?

આ બાબત બહુ ઓછા આચાર્યાદિ મુનિવરો જાણતા હોય છે. તેથી શાસ્ત્રોના એક ખૂણામાં લખેલો પ્રસંગ આજના દેશકાળ માટે ખાસ વિચારવા જેવો હોવાથી જાણીને પ્રસિદ્ધિ આપી છે.

આ બલિનો (વેધિ શું રોજ થતો હોય છે? દરેક તીર્થંકરોના પ્રસંગમાં જાણવા મલ્યો નથી. તેમજ તે કોના કહેવાથી તૈયાર કરાય છે તેનો ઉલ્લેખ મલ્યો નથી.

ચિત્ર ૪૪: સ્પષ્ટ છે. ફકત બાજુમાં ભસ્મીભૂત થયેલા બે સાધુઓના શ્યામ મૃતદેહો દેખાય છે. તેજોલેશ્યાનો પ્રક્ષેપ 'પ્રવચનસારોદ્ધાર'' ગ્રન્થના જણાવ્યા મુજબ મુખમાંથી જ કાઢીને સામા ઉપર કરવાનો હોય છે.

ચિત્ર કેપઃ આ ચિત્રમાં ભગવાન એકલા સામાન્ય જનતાના ગુરુ-દેવ ન હતા પણ રાજ-મહારાજઓના પણ ગુરુ હતા. ભગવાનના ભકત અનેક રાજાઓ હતા. તેની જનતાને જાણ કરવા ખાતર ખાસ આ ચિત્ર બનાવરાવ્યું છે.

ચિત્ર ૪૬: સુવર્ણ કમલ ઉપર પદ્માસને બેસી વિશ્વનો જીવોના કલ્યાલ માટે વધુમાં વધુ તત્ત્વજ્ઞાન અને ઉપદેશ આપવા માટે ૧૬ પ્રહર=૪૮ કલાક સુધી એકઘારું પ્રવચન આપ્યું તે પ્રસંગ. બે દિવસ અન્ન જળ વિનાના ઉપવાસ સાથે આટલું લાંબું પ્રવચન આપ્યાનો દાખલો લાગે છે કે ઈતિહાસમાં પહેલો જ હશે.

ચિત્ર ૪૭: અન્તિમ યાત્રા પહેલાં જ દેવોએ ભગવાનના મૃત શરીરને મુગટ આભૂષલોથી<sup>૧૦</sup> અલંકૃત કર્યું હતું તે બતાવ્યું છે. મૃત દેહનો ચંદનનાં કાષ્ઠોથી અિનસંસ્કાર કરાયો હતો.

ચિત્ર ૪૮: આ ચિત્ર કેવલજ્ઞાન થયા બાદ અશોક વૃક્ષ નીચે દેવરચિત સુવર્લ કમળ ઉપર પદ્માસને બેસી 'પ્રવચન' સુદ્દાપૂર્વક આધોપદેશ આપતાતીર્થંકર શ્રી મહાવીરદેવના આધે ગજ્ઞધર શ્રી ગૌતમસ્વામીજીનું છે. બંને બાજુએ કેવલજ્ઞાનનો મહિમા કરતા દેવો બતાવ્યા છે. તેની ઉપરના ભાગે ડાબી બાજુના ખૂલામાં દેવશર્મા બાહ્યલને પ્રતિબોધ કરી રહેલા ગૌતમસ્વામીજી છે અને જમલા ખૂલામાં પાછા કરતાં રસ્તામાં જ ભગવાનનું એકાએક નિર્વાલ સાંભળી ધુસકે ધુસકે રડી રહેલા ગૌતમસ્વામીજી છે. ગૌતમ (ઈન્દ્રભૂતિ) મગધ દેશના ગોબર ગામના ગૌતમગોત્રીય બાહ્યલ વસુભૂતિના જયેષ્ઠ પુત્ર હતા. શ્રમણ સંધની સુવ્યવસ્થા માટે ભગવાનના અધ્યાપન વિભાગને નવ ગલ્નો-વિભાગોમાં વિભક્ત કરાયો હતો અને તેના ઉપર પ્રધાન-અધ્યાપક શિષ્યોની નિમલ્યૂંકો કરવામાં આવી હતી. એઓ 'ગણઘર' પદથી અલંકૃત હોવાથી તે પદથી ઓળખાતા હતા. તેમાં ગૌતમ ગણઘર આધે હતા. ૫૦ વર્ષની ઉંમરે પાવાપુરીમાં દીક્ષા લઇ ૮૨ મા વર્ષે કેવલી (સર્વજ્ઞ) બન્યા. અન્તમાં એક મહિનાનું અનશન કરી ૯૨ વર્ષની ઉંમરે નિર્વાલ પામ્યા.(ગૌતમબુદ્ધ અને ગૌતમસ્વામી બંને તદ્દન ભિન્ન વ્યક્તિઓ છે એ ધ્યાનમાં રાખવું ઘટે.)અન્તમાં-

"અંગૂઠે અમૃત વસે લબ્ધિ ત**ણા** ભંડાર. શ્રી ગુરુગૌતમ સમરીએ વાંછિત કલ દાતાર."

અહીં ૪૮ ચિત્રનો પરિચય સમાપ્ત થાય છે.

- જય મહાવીર





૧૯. જુઓ–ઢાર ૨૭૦મું.

૨૦. મૃતકને અલંકૃત કરવાનો ઉલ્લેખ પ્રાકૃત 'મહાવીરચરિંપ' ગ્રન્થમાં છે. આથી તીર્ઘકરો બધી અવસ્થામાં પૂજનીય છે તે સૂચિત થાય છે. કેટલાકને આ વાત ન ગમે છતાં આપી છે.



**અવતરણ**—જે કે આ પુસ્તક ચિત્રમય જીવનતું છે, એટલે એમાં વધારાનાં પરિશિષ્ટો વગેરે સામગ્રી ન આપી હોત તો ચાલી શકત, પરંતુ વર્તમાન પ્રજાની પરિસ્થિતિને લક્ષ્યમાં રાખી તીર્થંકર શ્રી મહાવીરદેવ અને તેમના પ્રસંગ અને સમય સાથે સંબંધ ધરાવતી વધુ માહિતી પરિશિષ્ટો રૂપે અપાય તો તે ઉપયોગી ખનશે, એમ સમજીને કેટલાંક ઉપયોગી પરિશિષ્ટો અહીં આપ્યાં છે.— સંપાય હ

## પશ્ચિષ્ટસં. ૧ વિહારસ્થલ નામ-કાષ

નોંધ — આ ગ્રન્થનાં ૪૮ ચિત્રોની સામે છાપેલા પરિચયના લખાણમાં ભગવાનના વિહાર અને ચામાસાં અંગે જે જે સ્થળાના નિર્દેશ થયાે છે, (લગભગ) તેના જ પરિચય પૂરતાે આ કોય છે. એમાં કેટલાંક સ્થળાનાં આધુનિક સ્થાના કયાં છે તે જાણી શકાયાં નથી. કેટલાંકનાં જે રીતે જાણી શકાયાં છે, તેના તે તે સ્થળે આછાે નિર્દેશ કર્યો છે

\*અપાપાપુરી` – પહેલાં આ નગરનું નામ અપાપા-પુરી (પાપ વિનાની નગરી) હતું, પણ શ્રી મહાવીરનું દેહાન્ત—નિર્વાણ થતાં, લેક્કોએ તેનું નામ પાવાપુરી—પાપાપુરી પાડવું. તે વખતે પાવા નામનાં ત્રણ સ્થળો હતાં, તે પૈકી આ પાવાને 'પાવા મધ્યમાં' તરીકે ઓળખાતી સમજવી. [ચાપાસું કરશું]

**"અસ્થિકગામ** — વિદેહ જનપદમાં હતું, જેના સીમાડે શૂલપાણિ યક્ષનું ચૈત્ય હતું. [ચો.૧] **"આલંભિકા**ર — રાજગહનગરથી બનારસ જતાં વચ્ચે આવતી હતી. ચિંત જો!

ઋજુવાલિ(લુ)કા નદી — આ નદીનું સ્થળ ક્યાં સમજવું એનાે ચાક્કસ<sup>રુ</sup> નિર્ણય પુરાતત્ત્વવિદા અદ્યાવધિ કરી શકયા નથી, પણ જાૃંભિક ગામની નજીક, શ્યામાક નામના ખેડૂતના ખેતરમાં સાલ (શાલ) વૃક્ષ નીચે, જયાં ભગવાનને કેવલજ્ઞાન થયું એની નજીક હતું.

કનકખલ આમમ – શ્વેતામ્બી નગરીની નજીકનું સ્થળ. આ આશ્રમમાં જ ક્રૂર અને ભયંકર દૃષ્ટિવિષ ચણ્ડકીશિક સર્પે ભગવાનને ઉપસર્ગ કર્યો હતો. તેને પ્રતિભોધ કરીને ભગવાન ૧૫ દિવસ ત્યાં જ ધ્યાનસ્થ રહ્યા હતા.

કુમાર (કર્માર) ગામ — ભગવાનતી જન્મભૂમિ ક્ષત્રિયકુંડની નજીકનું જ ગામ. દીક્ષાની પહેલી જ સતે ભગવાન અહીં રહ્યા અને ગાેવાળીઓએ પહેલે ઉપસર્ગ અહીં જ કર્યો.

કાશી — વારાણસી આસપાસનો પ્રદેશ. આ કાશી એક રાષ્ટ્ર ગણાનું અને વારાણસી એની રાજધાની હતી. મહાવીરના સમયમાં તે કેશથ રાષ્ટ્રમાં ગણાતી હતી.

કોલ્<mark>લાક સંનિવેશ — વાણિજયગામની નજીકનું ગામ. ભગવાને દીક્ષાના બીજા દિવસે તપનું</mark> પારાશું અહીં કરેલું.

**ક્રોશલ-જનપદ –** ઉત્તર પ્રદેશમાં આવેલા એક દેશ, તેની રાજધાની શ્રાવસ્તી હતી.

ક્રિશામ્બી — ઉત્તર પ્રદેશમાં પ્રયાગ નજીકના પ્રદેશ. મહાવીરના સમયમાં આ નગરી વત્સદેશની રાજધાની હતી. અહીંના રાજ ઉદયન અને તેની માતા રાજમાતા મૃગાવતી મહાવીરનાં પરમ ભક્તો હતાં.

શતિયકુંડ ગામ\* — કુંડપુર નગરનું ક્ષત્રિયકુંડ એ ભગવાનની જન્મભૂમિ, પજ્ઞ એ કયાં આવ્યું એ માટે વર્ષોથી વિદાનો સંશોધન કરે છે. કેટલાક સંશોધકો સાચું ક્ષત્રિયકુંડ લછવાડ પાસે જે છે તેને જ કહે છે અને તેજ સાચું છે એમ કહે છે. જયારે અન્ય સંશોધકો ક્ષત્રિયકુંડ વૈશાલી પાસે હતું અને એ જ જન્મભૂમિ હતી એમ કહે છે.

- ગંગા નદી ભારત વર્ષની બે મેાટી ગણાતી નદીઓ પૈકીની એક નદી. જૈન શાસમાં આનું મૂળ ક્ષુદ્ર-યુલ્લ-હિમલંત પર્વતવર્તી પદ્મદ્રહમાં દર્શાવ્યું છે, પણ વર્તમાન ભૌગોલિકો આજે તેનું ઉદ્દભવસ્થાન હિમાલયવર્તી ગંગાત્રી જણાવે છે. એક લા ભગવાને વહાણ દ્વારા છત્તસ્થાવસ્થામાં બે વાર અને કેવલજ્ઞાન થયા બાદ અનેક\* વખત પાતાના શ્રમણ શ્રમણી સંઘ સાથે જલ-માર્ગના નીકા(-વહાણ) સાધન દ્વારા ગંગા પાર કરી હતી.
- ગુણશ્રીલ ચૈત્ય રાજગૃહનું સુપ્રસિદ્ધ ઉદ્યાન. ભગવાન વારંવાર આ જ ઉદ્યાનમાં ઊતરતા હતા. આ તેમનું ધર્મપ્રચારનું મુખ્ય મથક હતું. ૧૧ ગણધરો અહીં જે નિર્વાણ પામ્યા હતા. મૂર્તિપૂજક સંપ્રદાયમાં સર્વોત્તમ આદરપાત્ર અને પૂજતીય ગણાતા 'કલ્પસૂત્ર' શાસના અન્તના મૂલપાઠમાં પોતાના આશ્રાવતી ધતુર્વિધ સંઘ સમક્ષ પ્રસ્તુત કલ્પસૂત્રનું વાંચન 'ગૃણશીલ' ચૈત્યમાં ભગવાને કર્યાનો જે ઉલ્લેખ આવે છે તે આ જ ચૈત્ય.
- \*મમ્પા (~ નગરી) ભાગલપુર પાસેની પ્રખ્યાત અને જૈન ઇતિહાસની પ્રસિદ્ધ નગરી. ભગવાન જયારે ચંપામાં પધારતા ત્યારે ત્યાંના પૂર્ણભદ્ર ચૈત્ય નામના પ્રસિદ્ધ ઉદ્યાનમાં ઊતરતા હતા. પ્રથમ તે અંગદેશની રાજધાની હતી, પણ પાછળથી કૂણિકે તેને મગધની રાજધાની બનાવી હતી. ચિન્ક ૧૨]
- છમ્માણિ (પણ્યાની) <sup>૬</sup> પાવા મધ્યમાની નજીક, ચમ્પાનગરી જતાં ગંગાની પાસે વચમાં આ સ્થળ હતું. અહીંયા ભગવાનને કાનમાં કાશની કાષ્ઠશૂલ નાંખવાનો પ્રસંગ બન્યો હતો અને નજીકમાં જ તે કાઢવાના પણ ઉપસર્ગ થયો હતો.
- જામ્ભિક (કા) ગામ ઋજુવાલિકા નદીની નજીક આવેલું એક ગામ. આ જ નદીના કિનારાવર્તી ખેતરમાં ભગવાનને કેવલજ્ઞાન થયું હતું. જુઓ 'ઋજુવાલિકા' શબ્દ.
- **શાતખણ્ડવન ક્ષ**ત્રિયકુંડ નગરીની બહાર આવેલું ઉદ્યાન, જયાં ભગવાને દીક્ષ(-ચારિત્ર) - દ્રત સ્વીકાર્યું હતું.
- **દૃઢભૂમિ —** મહાવીરના સમયમાં સ્લેચ્છ બહુલ વસ્તીવાળા એક પ્રદેશ. જે ભૂમિના પેઢાલ ગામના પાલાસ ચૈત્યમાં સંગમદેવે એક રાતમાં વીસ ઉપસર્ગા કરેલા, આજના ગોંડવાના પ્રદેશ એ સ્થળ છે, એમ વિદ્વાના કહે છે.
- \*નાલંદા-<sup>૭</sup> પ્રાચીન રાજગૃહનું અનેક ધનાઢયોથી સમૃદ્ધ, સુવિખ્યાત અને વિશાલ ઉપનગર. - પ્રસિદ્ધ 'નાલંદાપીઠ' તે જ આ સ્થળ. ચિંત્ર ર, ૩૪, ૩૮]
- \*પાવા ( પાવાપુરી) ' કુલ ત્રણ પાવાઓ હતી. આ પાવા મગધ જનપદવર્તી હતી અને તે 'પાવા મધ્યમાં' અથવા 'મધ્યમા પાવા' અથવા 'મધ્યમાં' થી ઓળખાતી હતી. આજે તે બિહાર પ્રાંતવર્તી છે. ભગવાનનું અન્તિમ ચામાસું અને નિર્વાણ અહીં જ થયાં છે. જેનાનું આજે આ પવિત્ર તીર્થધામ છે. જુઓ–અપાપાપુરી શબ્દ. [ચા. ૪૨મું]

**ૈપૃષ્ઠચમ્યા** — ચંપાનું જ એક શાખાપુર, 🚉 જ્યું 🕽

- 🌯 આવું ચિદ્ધન ભગવાનના વર્ષોવાસ (ચામાસા)ના સ્પળને સચિત કરે છે.
- ૧. સ્થળનાં નોમા માત્ર સંસ્કૃત ભાષાનાં જ વાપર્યા છે. અહીં પ્રાકૃત નામા આપ્યો નથી.
- ર, આલ ભિકા કે આલ ભિયા એક જ સ્થળનાં સૂચક નામા છે, એમ વિદાનાનું કાનવું છે.
- 3, આપણા માટે આ એક કમનસીળ વાત છે કે આ સ્થળના નિર્ભુય અહાવધિ થઇ શક્યો નથી, નહીંતર ક્યાં ભગવાનને મહાન જ્ઞાનપ્રકાશ પ્રાપ્ત થયા હોય તે રથળને તા ભન્ય યાત્રાધામ તરાકે વિકસાવયું નિર્દેશ.
- ૪. ભગવતી, કશ્યસ્ત્ર, આવશ્યકાદિ આગમ અને આગમેતર (શ્વે.-દિગ.) મન્યામાં આ સ્થલના મૂલબૂત નામ તરાકે कुण्ड, कुण्डमा(गा)म, कुण्डपुर આ ત્રણ સબ્દોનો ઉલ્લેખ થયા છે. વળો તે સ્થલમાં ક્ષત્રિયો અને ક્ષાક્ષણો ખંતે અલગ અલગ વિભાગમાં સમૃદ્ધારે રહેતા હૈાવાથી ઉત્તર વિભાગમાં વસતા ક્ષત્રિયોલા વિભાગને આળખાવવા તેની પૂર્વ 'ક્ષત્રિય' રાખ્દ અને રાહેર હૈાવાથી તેની આગળ 'નગર' રાખ્દ તેની ખિલ્લો માટે 'ક્ષાદ્માં આવ્યું. અને એ જ રીતે દક્ષિક્ષ વિભાગમાં વસતા બ્રાહ્મણોના વિભાગ માટે 'બ્રાહ્મણું કંગામ નગર' એવું પૂર્ણનામ પ્રસિદ્ધિમાં આવ્યું. ખહુપા આ જ નામને ઉપયોગ સર્વત્ર થયા છે. 'કુક્ડપુર' તે! ઉલ્લેખ નહાકનિ અસગ, આ જિન્સન, આ. ગુણુલદ્ધ આદિ દિગમ્બર વિદ્યાનો ખાસ કર્યો છે. જ્યાપ્યલાકારે कुण्डपुरपુર રાખ્દ વાપર્યો છે. બાયું આચારાંગ સૂત્રકારે નગર રાખ્દના સ્થાને ક્ષત્રિવેશ રાખ્દ વાપર્યો છે. પણ અહીં 'સબ્દિયો' તેને ટૂંટા અર્થ ન ક્ષેત્રાં સિદ્ધાર્થ રાખ્દ હોવાથી 'નગર' અર્થનું જ પ્રહાનુ કરવું યાબ્ય છે. હૈમચંદ્રાયાર્થ ત્રિવિચેશ (ર-૧૫) માં બ્રાક્ષણુકંડને 'સબિવેશ' અને ક્ષત્રિયકંડને 'પુર' તરાકે એલાબાન્યાં છે
- પ. ભૌગોલિક સ્થિતિ ખેતાં વિદ્વારમાં અન્ય અનેક નદીઓ પાર કરી હતી.
- 'છમ્માણિ' આ પ્રાકૃત નામનું સંસ્કૃત કપાંતર 'મણમાની' યાય છે. અને એ અનેક યન્યકારોએ માન્ય રાપ્યું છે. એમ છતાં આવશ્યકસ્ત્ર~–મલયગિરિ શકામાં 'છમ્માણિયા' માતું તત્સમ જેવું કપ પણ માત્રપું છે.
- છ. પ્રાચીન નામ णागलंद હતું. 'સ્ત્રકૃતાંગ' આગમમાં આ નામના અનેક અર્ધો દર્શાવ્યા છે.

૮. પાલાપુરીના પૂર્વનામ તરીકે अवाबाए શબ્દકારા 'અપાપા' નામના ઉલ્લેખ महावीर चिरिये (ક્લા. ૧૩૮૮)માં તેમિચન્દ્રસારિએ કર્યા અને તેમણે ભ પાછા વાલા શબ્દ કાશ 'પાપા' આ નામના પણ નિર્ણય કર્યો. એક જ નગરા માટે નિર્વાણ પહેલાંના વર્ણનમાં બંત્રે નામો ઉલ્લેખ્યાં. એવા જ ઉલ્લેખ હેમચન્દ્રાચાર્ય પણ કર્યો. તેઓએ ત્રિષષ્ટિ (સર્ગ. પ-૧૦, ૧૨-૪૪૦)માં પ્રથમ अवाषापुरीના ઉલ્લેખ કરાત્રે પણ, નિર્વાણ પહેલાંના વર્ણનમાં હિસ્તપાલ રાજનો વાલાપુરી-વૃત્તિ (સ. ૧૩-૩) તરોકે પશ્ચિમ કરાત્યાં, બાજ બાજુ કરપસંત્ર મહાના સુખાપિકા-દીકાકાર વિનયવિજયે શકાત્રાં 'અપાપા' અને 'પાવા'ની બાખતમાં એવે ખુલાસા કર્યો છે કે પ્રથમ આ નગરીતું નામ 'અપાપા' હતું પણ અગવાનના નિર્વાણના અર્ચંગલ ઘટના બનતાં દેવાએ 'અ' ૧૦૦૬ રદ કરતે 'પાપા' શબ્દ રાખા પાયા' શન્ સાખા લગ્ન પણ લગાવી તે તે સુખાપાય હતું પણ આ નગરી 'પાવાપુરી' શ્રી ઓળખાય છે. સુખાપાય કરાત્રો હતું તે પણ આ નગરી 'પાવાપુરી' શ્રી ઓળખાય છે. સુખાપાય હતું પહેલાના વર્ણનમાં નગરીનું નામ 'અપાપા' સમજ કે લખ્યું તે હંગો એક નિર્વાણ પહેલાના વર્ણનમાં નગરીનું નામ 'અપાપા' સમજ કે લખ્યું તે હંગો હતે તે એક વિચારહાય બાબન છે.

ભાજ ખાજ કલ્પસત્ત મુલમાં પૂર્વનામ अपाबाए એટલે કે અપાપ. (પુરા) હતું એવા કયાંય ઉદ્કોખ તથી કર્યો. ઉદ્ધાં, ઉદ્ધાં એના ૧૨૨, ૧૪૦ નંભરના સત્રમાં પાલાપ (-મજ્જિમાપ) રાગ્દના નિર્ફેશ કરાત્ર પ્રથમથા જ આ નગરા 'પાવા' હતી એવું સ્પષ્ટ સ્ચિત કરે છે, આવશ્યકસ્ય, --મૂલ-વિર્ફુન્ન-ચૂર્ણિ અતે ઠીકાકારા પણ પાલાપ (-મજ્જિમાપ) ઉદ્ધાંખ કરે છે. મફાલીરન્નરિત માં ગુણુચન્દ્રાચાર્ય પણ આવશ્યકના મતને અનુસરીને પાલાપ જણાવ્યું છે. વધુમાં આગળ પાલાપુરી અંગું સખી સ્પષ્ટ પાલાપુરી રાગ્દ જ વાપમાં છે. એટલે નગરાના નામ તરીકે પ્રાચીના 'પાવા' તે માન્ય રાખે છે. સુણાવિકા-દીકાકારના મત કોના આધારે પદાયા છે તે નાણા શકાયું નથી, પણ એને માન્ય રાખીએ તેયા સામાન્ય રીતે પાલા કે પાલાવુરી આવું નામ નિર્વાણની ઘટના પછી જણાવાની ખાબતમાં વાપરનું એકએ.

તે કાલમાં 'પાવા' ત્રશ્યુ હતી એમ ઇતિહાસકારા કહે છે. એમાં આ પાવા બેનો વચ્ચે હોવાથી તે 'પાવા મધ્યમાર' કે 'મધ્યમા પાવા'થી ઓળખાતી હતી.



\*પ્રણીતભૂમિ<sup>6</sup> — બંગાળ પ્રદેશના એક વિભાગ, મહાવીરના સમયમાં તેની અનાર્ય પ્રદેશમાં ગણના થતી હતી. પાછળથી તે આર્યપ્રદેશ બન્યાે હતાે. લાક-રાઢ આના જ ભાગ હતા. ચાિ. કર્યું]

બ્રાહ્મણકુંડ ગામ – વિદેહની રાજધાની વૈશાલીની નજીકનું સ્થળ. મૂલ નામ કુંડગામ અથવા કુંડપુર હતું. તેના બે વિભાગા હતા. એક ઉત્તરનાે અને બીજે દક્ષિણનાે. ઉત્તર વિભાગ ક્ષત્રિય-પ્રધાન હતાે. અને દક્ષિણ વિભાગ બ્રાહ્મણપ્રધાન હતાે. ઉત્તર વિભાગ 'ક્ષત્રિયકુંડ ગામ' અને દક્ષિણ વિભાગ 'બ્રાહ્મણકુંડ ગામ'થી ઓળખાતાે હતાે.

**°ભદ્રિકા (ભદ્દીયા) —** અંગદેશની પ્રસિદ્ધ નગરી, અહીં ભગવાને છદ્મસ્થાવસ્થામાં ચામાસું કરેલું. ચિત ૧ફ્રેં]

**°ભદ્રિલનગરી** — મહાવીરના સમયની મલયદેશની રાજધાની. ચિ. પર્યું]

\*મધ્યમાં -- પાવાનું જ ઉપનામ તરીકે ચાલુ થયેલું અને સમય જતાં પર્યાય રૂપ બનેલું બીજું નામ 'મધ્યમા' હતું. ચિંત ૪૨મો

મહાસેન**ઉદેશન** — પાવામધ્યમાનું નગર બહારનું ઉદેશનસ્વલ. કેવલજ્ઞાન થયું તે જ રાતે ભગવાને ૪૮ ક્રેશનો વિહાર કરી, બીજા દિવસે જે વનમાં પહેાંચી, સમવસરણમાં બેસી દેશના આપી અને જયાં ૧૧ બ્રાહ્મણાને પ્રતિબાધીને પ્રવજયા આપી, સંઘસ્થાપના અને શાસસર્જન (દ્વાદશાંગીનું) પણ થયાં,તે જ આ સ્થળ. (વધુ માટે વાંચો ચિત્ર-પરિચય સંખ્યાંક 3૭)

**માસક સનિવેશ — વૈ**શાલીની આજુબાજુમાં વર્તનું કોઈ ગામ.

\*રાજગૃહ — મહાવીરકાલીન મગધની સુવિખ્યાત અને મહાન રાજધાની. હાલ બિહાર પ્રાંત-વર્તી રાજગિર—રાજગિરિ અને તેની આજુબાજુના પ્રદેશ ગણાય. એ જમાનામાં સમૃહિની ટોચે પહોંચેલું, ભગવાનના ઉપદેશ, ધર્મપ્રચાર અને ચામાસા માટેનું સહુથી માટું અને મજબૂત કેન્દ્ર હતું. આની બહાર ઘણાં ઉદ્યાના હતાં. પણ ભગવાન તા હંમેશા ગુણશીલ ચૈત્ય નામના ઉદ્યાનમાં જ ઊતરતા. અહીં સેંક્ડો વખત તેમનાં સમાસરણ રચાયાં. ભગવાને હજારોને દીક્ષાઓ આપી. રાજ-રાણી, રાજકુમારો, સેનાપતિ આદિ અધિકારી વર્ગને તથા લાખા-કરોડા પ્રજાજનાને પાતાના સંઘમાં દાખલ કર્યા. તે બધું આ જ નગરમાં બન્યું. ભગવાનનું આ મજબૂતમાં મજબૂત મથક હતું, ચિમાસાં વારાકરતી કુલ અગિયાર કર્યાં]

"લાઢ — પશ્ચિમ બંગાળના અમુક ભાગ 'પ્રણીત' 'લાઢ' કે 'રાઢ'ના નામથી ઓળખાતા હતા. 'કલ્પસૂત્ર' ટીકામાં આ પ્રદેશ માટે પ્રળીતમૂર્મિ શબ્દ વાપયો છે. તેથી અનાર્ય ગણાતા પ્રણીત, લાઢ કે રાઢ એ નામાં એક જ પ્રદેશના પાસે પાસેના સ્થળસૂચક સંભવે છે. અને એ જ પ્રદેશમાં વજભૂમિ અને શુદ્ધભૂમિથી ઓળખાતા પેટાપ્રદેશા હતા. આ પ્રદેશા પણ અનાર્ય જ હતા. ભગવાન આ ધરતી ઉપર બે વાર પધાર્યા હતા. ત્યાં વિચર્યા ત્યારે ફૂર અને અન્ય મનુખથી સર્વથા અસહ્ય એવા ભોષણ ઉપસર્ગો—કચ્ટો—ત્રાસોને સહન કર્યા હતા. ચોમાસાં માટે કોઇએ સ્થાન ન આપતાં વૃક્ષ નીચે જ ચેકમાસું રહી તેમણે તપ-ધ્યાન વગેરે સાધના કરી હતી. મહાવીરના સમયમાં આ પ્રદેશ અનાર્ય હતો, પણ પાછળથી સાધુ-સંતોના પ્રચારથી લોકો આર્ય જેવા સંસ્ક્ષરી બનતાં તે પ્રદેશ 'આધ્ય' જ બન્યો હતો. એથી આગમમાં જયાં સાડીપચીસ આર્ય-દેશની નોંધ કરી છે ત્યાં આને આર્ય તરીકે નોંધ્યો છે. ચિંત કર્યો

વત્સ — ઉત્તર પ્રદેશવર્તી એક દેશ. એની રાજધાની કૌશામ્બી હતી. જે જમના નદીના કાંઠા પર વસેલી હતી. ત્યાંના રાજા શતાનિક અને તેના પુત્ર ઉદયન ભગવાન મહાવીરના ભક્તજના હતા.

વાચાલા — શ્વેતામ્બી નગરીની નજીકનું નગર. ભગવાનનું શેષ—અડધું દેવદૂષ્યવસ્રા કાંટામાં ભરાઈ જવાથી પડી ગયું. તે ઘટના વાચાલાની નજીકમાં જ બની હતી. વાચાલાના ઉત્તર દક્ષિણ એમ બે વિભાગા હોવાથી તે ઉત્તર વાચાલા અને દક્ષિણ વાચાલાથી ઓળખાતા હતા.

\*વાણિજયગામ -- વૈશાલી નગરી નજીકનું સમૃદ્ધ અને જાણીતું વેપારી મથક ચિંદ કલ ૭ કર્યાં ]

વિદેહ (-જનપદ) દેશ — ગંડક નદીની નજીકના પ્રદેશ. આની રાજધાની (મહાવીર પ્રભુના સમય પહેલાં) મિશિલા હતી, જયાં જનક રાજ થયા હતા. પણ પાછળથી આ દેશની રાજધાની વૈશાલી બની. આ વિદેહ દેશમાં મહાવીર અવતર્યા હતા.

\*વૈશાલી – એ વિદેહ દેશની સુવિખ્યાત રાજધાની હતી. રાજગૃહની નજીક આવેલી આ નગરી એક ઇતિહાસ-પ્રસિદ્ધ નગરી હતી. આ નગર જૈન ધર્મનું પ્રધાન કેન્દ્ર હતું અને ત્યાં જૈનોની ભારે બેાલેબાલા'' હતી. ચિંા કલ છ કર્યાં]

- E. પ્રણાત ભૂમિ-વજ્બમિ-લાડ-રાડ પ્રદેશ, એ ખપાં ભંગાલની અનાર્ય પ્રદેશની ભૂમિઓના નાંધો છે. 'કલ્પસૂત' મૂલમાં આ માટે 'વળી अभूમિ' રાષ્ટ્ર છે. શું પણ્યબૂમિના અર્ધમાં હ્રસ્વ 'કં' વાળું એવ 'વળિઅમૂમિ' (प्रणितभूमि) નામ હાઈ શકે ખર્યું હ્રયારે બોર્ક્સ ચસ્ત્રિમાં તેને લાઢ-સહયો આજખાવેલ છે.
- ૧૦. પ્રજ્ઞ માટે કે પ્રદેશ સાટેના આર્ય, અનાર્યના ન્યાપ્યા કંઇ કાયમી છાતી નથી. સ્મિ લાત ભૂહત કદય (-હેદ) સુવધત્તિ તથા પૃથ્વાચન્દ્રચરિત્રમાં જણાવી છે.] જે દેશ-પ્રદેશા એક લખત પ્યાર્થિક સંસ્કા-રાના કારણે આર્ય તરીકે પ્યાતિ પાચ્યા હોય તે સાધુ-સંતાના દીર્ષકાલ પર્યન્તના વિરહ્ધી ઉપદેશા-ભાવ થતાં અનાર્ય બના જય. અતે જે દેશ-પ્રદેશા અનાર્ય હોય તે સાધુ-સંતાના વિદ્વારથી સંત

**શૂલપાણિયલ ચેત્ય —** અડ ચૈત્ય અસ્થિક ગામના સીમાડે આવેલું હતું, આ જ મંદિરમાં **ચાૈમાસું** રહેલા ભગવાનને શુલપાણિએ ઉગ્ર ઉપદ્રવો કર્યા હતા.

\*શાવસ્તી — કુણાલદેશની અથવા ઉત્તર કેશલદેશની રાજધાની, ગોશાલાએ તેજોલેશ્યાનો ઉપદ્રવ આ નગરમાં જ કર્યો હતો, આજીવ(વિ)ક સંપ્રદાયનું એ જાણીનું મથક હતું. ચિંહ ૧૦૬)

સુરભિપુર — વિદેહથી મગધ જતાં વચગાળાનું સ્થાન.

#### •

#### પરિશિષ્ટ સં. ૨

#### ભગવાનશ્રી મહાવીરના ૨૭ ભવ

નોંધ — જેન્દર્શન કે જેન તત્ત્વજ્ઞાનના પાયા પૂર્વભવો-જન્મા છે. જે તે માનવામાં ન આવે તા ધાર્મિક કે આધ્યાત્મિક બધી માન્યતાઓ અને વ્યવસ્થાઓ નૂટી પડે અને તે અંગેની સાધના પણ અનાવશ્યક બની જય. જન્માન્તર છે અને તેથી જ સારા જન્મ માટે સારી સાધના જરૂરી છે. આ જ સાધના — આરાધના (ગતિનામ અને આયુષ્યકર્મના જ્ઞય કરાવી) જન્માન્તરના સદાયને માટે અન્ત લાવી, અનંત સુખના સ્થાનરૂપ સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરાવે છે.

પ્રત્યેક આત્મા શાશ્વત છે, તેથી તેનો આદિ કે અન્ત હોતો જ નથી. તેનું વિવિધ યોનિઓમાં પરિભ્રમણ અનંતકાળથી પ્રવર્તે છે. ભગવાન મહાવીરના આત્મા પણ મિથ્યાન્વ—અક્ષાનાદિ કર્મને પરાધીન પડીને ભવચક્રમાં ભમી રહ્યો હતો. એમાં નયસારના ભવમાં જૈન નિર્ગૃત્ય સાધુનો સંસર્ગ થયા. ધર્માપદેશ સાંભળતાં સાચી સમજણનાં જ્ઞાનપ્રકાશ પ્રગટ થયા, જેને જૈનદર્શનમાં 'સમ્યગ્ દર્શન' કહેવાય છે. આ દર્શન જ મેક્ષનું બીજ હોવાથી પરંપરાએ તે મેક્ષફળને આપે છે.

આત્મિક વિકાસમાં કારણરૂપ સમ્પગ્ દર્શનની પ્રાપ્તિ જે ભવશી થઈ, તે જ ભવશી ભવેાની ગણતરી શરૂ કરવાની પ્રથા જૈનદર્શનમાં છે. અહીં નાના નાના સામાન્ય ભવાને જતા કરી મહાવીર-જન્મ સુધીના પ્રસિધ્દ મુખ્ય ૨૭ ભવાને જ ગણતરીમાં લીધા છે. તેની યાદી નીચે મુજબ છે.

આ યાદી આ વિશ્વના મંચ ઉપર, જીવ શુભાશુભ કર્મના ઉપાજનથી કેવા કેવા પાઠો ભજવે છે એના આછે! ખ્યાલ આપી રહેશે.

- ૧. **નયસાર<sup>૧૨</sup>** (ગામનો મુખી)
- ર. પહેલા સોધર્મ-દેવલાકમાં દેવ
- મરીચિ રાજકુમાર (સંયમગહણ)
- પાંચમા બ્રહ્મ-દેવલોકમાં દેવ
- પ. કોશિક બ્રાહ્મણ
- દ. પૃષ્યમિત્ર બ્રાહ્મણ
- પહેલા સૌધર્મ-દેવલાકમાં દેવ
- ૮. અગ્નિદ્યોત બ્રાહ્મણ
- ૯. **બીજા** ઈશાન-દેવલોકમાં દેવ
- ૧૦. અગ્નિભૃતિ બ્રાહ્મણ
- ૧૧. ત્રી**જા સનત્કુમા**ર-દેવલાકમાં દેવ
- ૧૨. ભારદાજ બાહ્યણ
- ૧૩. **ચાેથા માહેન્દ્ર-**દેવલાકમાં દેવ
- ૧૪. સ્થાવર બ્રાહ્મણ

- ૧૫. પાંચમા બૂભ-દેવલોકમાં દેવ
- ૧૬. વિશ્વભૂતિ રાજકુમાર (સંયમગ્રહણ)
- ૧૭. સાતમા મહાશુક્ર-દેવલાકમાં દેવ
- ૧૮. ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવ
- ૧૯. સાતમી નરકમાં નારક
- ૨૦. સિંહ
- **૨૧. ચોથી ન**સ્કમાં નાસ્ક
- **૨૨. મનુષ્યભવ** (અનામી) (સં**યમગ્રહણ**)
- ૨૩. **પ્રિયમિત્ર-ચક્રવર્તી** (સંયમગ્રહણ)
- ૨૪. સાતમા મહાશુક્ર-દેવલોકમાં દેવ
- રમ. નંદન રાજકુમાર (સંયમગૃહણ)
- ૨૬. દશમાં પ્રાણત-દેવલોકમાં દેવ
- ફ્રી વર્ધમાન—મહાવીર (અન્તિમ ભવ)

સમાગમ સધાતાં આવે બની નય. જેમ રાન સમ્પ્રતિએ અહિંસા, દમા આદિ ધર્મના પ્રવાર કર્યો તેથી ઘણું પ્રદેશ આર્ય બન્યા હતા. એટલે જ પાછળથી શાસ્ત્ર કર્યો ન આર્ય દેશ-પ્રદેશાની સસ્હદોની તેથી ઘણું પ્રદેશ આર્ય દેશ-પ્રદેશાની સસ્હદોની તેથી બદલવી પડી છે. પરિણામે દેશમાં દાને ત્રેણું કરા તેઓએ સાંધી-સાદી ટૂંકી ન્યાપ્યા ખાંધીત્ર આર્ય-અનાર્યના વિવાદ ઉપય પડદા પાડી દીધા છે. તેમણે ન્યાપ્યા એમ બાંધી આપી કે જ્યાં જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રની આરાધના-વિદાસ અને વૃદ્ધિ થાય તે પ્રદેશ આર્ય જ કહેવાય. ન્યાં તે ન થાય તે અનાર્ય. એકે આ બાબતમાં વૈદિક અને બીલ મર્યાદાઓ બિલલિલ પ્રકારની છે.

- ૧૧. જુઓ સીની યાત્રી 'યુઆન સ્વાંગ' લિખિત 'યાત્રાપ્રવાસ' ગ્રંથ.
- ૧૨. તેમિ. કુત 'મહાવીરચરિયં' માં 'બલાયિક' નામ છે. શેય ચરિત્રકારા ઉપર્યુક્ત નામ તેાંયે છે.
  - \* રહ મુખ્ય ભાવ ધરેએ પણ તાના તાના વ્યવાત્તર અતેક ભવા ધયા છે. પણ તેની વિવધા શ્રી નથી, અવાત્તર ભાવ હતા એવા ઉલ્લેખ કુવલચમાલા કંકિકા ઢક્ક શ્રી ૩૫૭ માં છે કે સહેતા રાજા મકતને અતેગ તામના રાજકુમાર હતા અને તે ભગવાનનાજ એક પૂર્વભાવ રૂપે હતા, ત્યા ઉલ્લેખ અત્યાત્ર ક્યાંય તથી,



- ૨૭ ભવા પૈકી ૨, ૪, ૭, ૯, ૧૧, ૧૩, ૧૫, ૧૭, ૨૪, ૨૬, આ દક્ષ ભવા દેવલોકમાં દેવ તરીકેના. ૧૯, ૨૧, આ બે ભવ નરકમાં નારકી તરીકેના. ૨૦મા ભવ તિપૈચગિતમાં પશુ સિંહ તરીકેનો. અને ૧, ૩, ૫, ૬, ૮, ૧૦, ૧૨, ૧૪, ૧૬, ૧૮, ૨૨, ૨૩, ૨૫, ૨૭, આ ૧૪ ભવા મનુષ્મગતિમાં મનુષ્મ તરીકેના છે. એમાં ૫, ૬, ૮, ૧૦, ૧૨, ૧૪, આ ભવા પ્રથમ બ્રાહ્મણ અને પછીથી ત્રિદંડી બન્યાના સમજવા.
- ૩, ૧૬, ૨૨, ૨૫, આ ચારેય ભવામાં રાજકુમાર હતા. આ ચારેય ભવવાળી વ્યક્તિઓએ એ જ ભવમાં સંયમ-ચારિત્ર લીધું હતું. ૨૩મા ભવમાં મહાવિદેહમાં ચક્રવર્તી બન્યા અને ૧૮મા ભવ વાસુદેવના થયા.
- તીર્શંકર થવાનું પુર્યનામકર્મ ૨૫મા નંદનમુનિના ભવમાં વીશસ્થાનકાદિતપની આરાધના દ્વારા બાંધ્યું – નિકાચિત કર્યું અને તે ૨૭મા ભવે ઉદયમાં આવતાં તીર્થંકર રૂપે જન્મ્યા.
- ૨૭ ભવમાં ૧/૩ ભાગ દેવલોકના અને એનાથી કંઈક વધુ ભાગ મનુષ્ય ગતિનો છે.
- \* 'નયસાર'ની કથા શ્વેતામ્બર-દિગમ્બર બંને સંપ્રદાયનાં પ્રાકૃત-સંસ્કૃત ચરિત્રેહમાં વિવિધ રીતે જેવા મળે છે.

## પશિક્ષપ્ટ સં. ૩

# ભગવાનશ્રી મહાવીરના કુટુમ્અપરિચય

નોંધ — શ્વેતામ્બર માન્યતા મુજબ ભગવાન મહાવીર બ્રાહ્મણ અને ક્ષત્રિય એમ બન્ને કુલની બે માતાના ગર્ભમાં પેષાયા હતા. ક્લ્પસૂત્રના વિધાન મુજબ તેઓશ્રીએ પાણિગ્રહણ-લગ્ન કર્યું હતું અને સંતતિને જન્મ પણ આપ્યા હતા. તીર્ધકર જેવી વ્યક્તિઓને પણ અન્તિમ ભવમાં લગ્ન અને ભાગમાર્ગને આધીન થવું પડ્યું છે, તે ઉપરથી કર્મની સત્તા કેવી પ્રબલ અને અભેડ છે, તેના ખ્યાલ મળી રહે છે.

—દિગમ્બર માન્યતા પ્રમાણે ભગવાનની માતા (ત્રિશલા) એક જ હતી અને ભગવાન અપરિણીત હતા.

| યગપણ           | નામ         | स्थव             | મેજ           |
|----------------|-------------|------------------|---------------|
| પ્રથમ માતા ો   | દેવાનંદા    | બ્રાહ્મણ કુંડગામ | <b>ઝ</b> લંધર |
| પ્રથમ પિતા ∫ 👚 | ગ્રહ્મભદત્ત | ,,               | કોડાલ         |
| દૂતીય માતા 🚶   | ત્રિશલા     | વિદેહ જનપથ       | વસિષ્ઠ        |
| દૂૈતીય પિતા 🚶  | સિહ્વાર્થ   | સ્ત્રિય કુંડગામ  | કાશ્યપ        |
| જ્યુન્ટ ભ્રાતા | નંદીવર્ધન   | ,,               | ,,            |
| લ <b>ભી</b>    | જયેષ્દ્ર    | વૈશાલી           | વસિષ્ઠ        |
| હોન            | સુદર્શના    | ક્ષત્રિય કુંડગામ | ,,            |
| ત્ની           | યશાદા       | र                | કોંડિન્ય      |
| <b>ન</b> ત્રી  | પ્રિયદર્શના | ક્ષત્રિય કુંડગામ | કાશ્યપ        |
| -<br>રીત્રો    | શેષવતી      | **               | ,,            |
| <b>ા</b>       | સુપાર્શ્વ   | · .              |               |
| જમાઈ           | જમાલો       | જ્ઞત્રિય કુંડગામ | ٠,            |

- \* ભગવાન પાતે કાશ્યપ ગાત્રના હતા.
- આક્ષર્યની વાત એ છે કે ભગવાન મહાવીર જેવાની માતાના પિતાનું (—નાનાનું) નામ ક્યાંય ઉપલબ્ધ થતું નથી. ત્રિશ્રલાના પરિચય અનેક ગ્રન્થલેખકોએ વિદેહ-નૃપતિ ચેટકની ભબિની તરીકે આપીને સંતેભ માન્યો છે. ચેટકના માતા-પિતાન્<sup>પ3</sup> નામ મળે તો ત્રિશશ્રાનો પ્રશ્ન ઊકલે.
- \* પ્રથમ મકતા દેવાનંદાના વિશેષ પરિચય મળતા નથી. યશાદા જેવી ભગવાનની સહધર્મ-ચારિજ્ઞોના ઇતિહાસ પણ સાવ અંધારામાં છે. વર્ધમાન-મહાવીરને પુત્રી, ભાઈ અને બહેન વગેરે એકેક જ હતાં.
- \* ભગવાનની પુત્રીનું 'જયેષ્ઠા'<sup>૧૪</sup> એવું ત્રીજું નામ પણ હતું.
- \* દેવાનંદા અને પિતા ૠપભદત્તો મહાવીર પાસે જ દીક્ષા લઈ, તપ તપી, તે જ ભવમાં મેહક્ષ પ્રાપ્ત કર્યો હતો.

- \* ત્રિશલા વિદેહજનપદનાં હોવાથી તેમનું વિદેહદિન્ના<sup>૧૫</sup> અને તે ઉપરાંત વિશાલા<sup>૧૬</sup> નામ પણ હતું.
- \* યશેદા વસંતપુરના સમરવીર સામંતના પુત્રી હતા, એ જાણીતી વાત છે. જયારે દેવેન્દ્રસૂરિકૃત દાનાદિકુલકમાં માલવાના ક્ષત્રિયશભાનાં પુત્રી હતાં એમ જણાવ્યું છે. પણ ગ્રામ કે રાજાનું નામ જણાવ્યું નથી.
- \* સંસ્કૃતમાં ग्राम અને પ્રાકૃત (અને ગુજરાતી)માં गाम—ગામ શબ્દ વપરાય છે.

### $\star$

#### પશિશ્વષ્ટ સં. ૪

# ભગવાન શ્રીમહાવીરના ચાતુર્માસોના ક્રમ, તેનાં સ્થળ, સમય આદિ

| L |              |                                |                           |                                         |                                      |  |  |
|---|--------------|--------------------------------|---------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------------|--|--|
|   | <b>≜</b> Mia | स्यण                           | સમણજીવનનું<br>કર્યું વર્ષ | વિ. પૂર્વે <sup>૧૭</sup><br>કર્યું વર્ષ | છપસ્થાવસ્થા<br>તથા કેવળથાનની<br>યાદી |  |  |
| ١ | 9            | અસ્થિક                         | ٩                         | ૫૧૨ - ૫૧૧                               | <b>છ</b> ધ્રસ્થ                      |  |  |
| ١ | ર            | નાલ-દા <sup>૧૮</sup>           | ર                         | ૫૧૧ - ૫૧૦                               | ,,                                   |  |  |
| ١ | 3            | ચંપા                           | 3                         | ५१० - ५०५                               | ,,                                   |  |  |
| ١ | ¥            | પૃષ્કચંપા                      | ¥                         | <b>૫</b> ૦૯ - ૫૦૮                       | ٠,,                                  |  |  |
| d | મ            | ભદ્રિકા (પુરી)'લ               | પ્                        | ૫૦૮ - ૫૦૭                               | ,,                                   |  |  |
|   | ę.           | ભદ્રિકા                        | 6                         | ५०७ - ५०६                               | **                                   |  |  |
|   | 9            | આ <b>વ</b> ભિકા <sup>૨</sup> ૦ | 9                         | <b>५०६ - ५०५</b>                        | **                                   |  |  |
|   | 6            | સજગૃહ                          | 4                         | <b>પ્</b> રુપ - પ્ર•γ                   | ,,                                   |  |  |
| 1 | ૯            | પ્રણોતભૂષિ (અનાર્ય)            | ૯                         | <b>10γ-103</b>                          | ,,                                   |  |  |
| ١ | 90           | શાવસ્તી                        | 90                        | ૫૦૩ - ૫•૨                               | 17                                   |  |  |
| ۱ | 49           | વેશલી                          | 11                        | ५०२ - ५०१                               | <b>)</b> 2                           |  |  |
|   | <b>૧</b> ૨   | મંપા                           | 17                        | ૫૦૧ - ૫૦૦                               | * 9 *                                |  |  |
| 7 | 13           | રાજગૃહ                         | 43                        | ५०० - ४७७                               | (કેવળ ૦)                             |  |  |
| ↲ | 98           | वैशाबी                         | ۹૪                        | Y66 - Y66                               | ર                                    |  |  |
| ı | 94           | વાણિક્યગામ                     | ૧૫                        | YEC - YES                               | 3                                    |  |  |
| I | 9 €          | રાજગુહ                         | 9 %                       | 769-768                                 | Y                                    |  |  |
| ı | 9.9          | વાણિજયગામ                      | ૧૭                        | ४७६ - ४७५                               | ય                                    |  |  |
| ı | 96           | રાજગૃહ                         | 96                        | ४७५ - ४७४                               | ş                                    |  |  |
| 1 | ૧૯           | "                              | 96                        | YCY - YC3                               | 9                                    |  |  |
| 1 | २०           | વૈશાવી                         | २०                        | 763 - 762                               | ć                                    |  |  |
| ı | ર૧           | વાણિજયગામ                      | <b>૨</b> ૧                | ४७२ - ४७१                               | ٠                                    |  |  |
|   | રર           | કાસગૌલ                         | રર                        | ४८१ - ४८०                               | 9.0                                  |  |  |
| l | <b>૨૩</b>    | વાણિજયગામ                      | 23                        | 160 - 166                               | 99                                   |  |  |
| ı | २४           | રાજગૃહ                         | २४                        | 308-300                                 | ૧૨                                   |  |  |
| ı | રપ           | મિષિયા                         | રપ                        | Y44 - Y49                               | 9.3                                  |  |  |
|   | 5.6          | ,,                             | 2 ૬                       | 769-868                                 | 48                                   |  |  |
| ł | ર૭           | ,,                             | ર, ૭                      | <b>ያረፍ - </b> <mark>ያረ</mark> ባ         | ૧૫                                   |  |  |
| Ì | 3.5          | વાણિજયગામ                      | ₹.                        | ¥24 - ¥2¥                               | 9.5                                  |  |  |
| 1 | ર૯           | વૈશાલી                         | રહ                        | ¥6¥-¥63                                 | 4.9                                  |  |  |
| 1 | 30           | વાણિજયગામ                      | 30                        | ¥23 - ¥23                               | 96                                   |  |  |
| ĺ | 39           | વૈશાલી                         | 31                        | ¥62 - ¥61                               | ૧૯                                   |  |  |
|   | 32           | 19                             | 33                        | <b>አ</b> ረፊ - አረዕ                       | ₹ •                                  |  |  |
|   | 33           | રાજગૃહ                         | 33                        | ¥20 · ¥96                               | ર ૧                                  |  |  |
| l | 3Y           | નાલંદા (રાજ)                   | 37                        | Y9C - Y9C                               | રર                                   |  |  |
|   | ૩૫           | વૃક્ષાલી                       | <b>૩</b> ૫                | Y94 - Y99                               | <b>₹</b> 3                           |  |  |
|   | 36           | <b>મિચિલા</b>                  | 35.                       | 799 - Y95                               | ર૪                                   |  |  |
| т |              |                                |                           |                                         |                                      |  |  |

- હરિયેલા ચાર્યકૃત 'ખુલતકથાકાય' માં આવતા 'કેલિકઠયાનક' (શ્લા. ૧૧૫)માં ચેટકના પિતાનું નામ 'કેઠ' અને માતાનું નામ 'ચશામતી' જલા-યું છે.
- ૧૪. જુઓ વિશે. ભા, દીકા. કલ્પસ્ત્રમાં આ નામ નથી.
- ૧૫. જુઓ કલ્પસૂત્ર, સૂત્ર-૧૧.
- ૧૧. જુઓ ભગવતીસૂત્ર વ્યભયદેવીયા ઠીકા, રા. ૨, ઉ. ૧, પ્ર. ૨૪૧. તથા લગ્શેખરી ઠીકા પૃ. ૪૪. સ્વકૃતાંગ-સૌલાંક ઠીકા, પૂ. ૭૮.
- ૧૭. અહીં આપેલી સંવત નોંધ ધમલ્યુભગવાન મહાવીરે પુસ્તકના આધારે આપી છે.
- १८. नासंध के शब्दगुढ़न विषयात अपने मुद्ध विषवार हता.
- ૧૬. ક્રિપસુત્ર મુલમાંના દો સંદિવાદ પાઠમી પ, ૧, બને ચામાસાં મહિકામાં થયાનું નક્કી થાય છે. આ ભિદ્રિકા એક નગરી હતી, અને તે નખતે તે આંગે દેશની રાજ્યાની હતી. આવશ્યક સૂત્રકાર ભદિકામાં એક જ ચામાસું કર્યોનું અને બોલું ચામાસું ભદિલ નગરમાં કર્યોનું નેવિ છે, જે નગરી મહત્યદેશના તત્કાલીનું રાજ્યાની હતી. ભદિલનું ચામાસું પાંચમું સમજનું.
- રુ. કાઈ આલેમિકા કહે છે. પણ ખેતે એક જ સ્થાનનાં નિર્દેશક છે.



| કર્યાક | स्थल                                     | મ <b>પણજીવનનું</b><br>કૃતું વર્ષ | વિ. પૂર્વે<br>કૃષું વર્ષ | છપસ્થાવસ્થા<br>તથા કેવળશાનની<br>યાદી |
|--------|------------------------------------------|----------------------------------|--------------------------|--------------------------------------|
| 39     | <i>র</i> জগু <i>র</i>                    | 3.9                              | YSS · YSU                | રય                                   |
| 32     | નાલંદા (રાજ) <sup>ર ૧</sup>              | 32                               | YOU YOY                  | 25                                   |
| 36     | <b>બિવિવા</b>                            | 36                               | ¥97 - ¥93                | ર૭                                   |
| ¥0     | 11                                       | ٧.                               | Y93 - Y92                | 26                                   |
| PY     | રાજગુહ                                   | 79                               | 792 - 799                | ર૯                                   |
| ४२     | પાવા મધ્યમા<br>(પાવાપુરી) <sup>ર ર</sup> | λś                               | 399 - 390                | 3•                                   |

 $\star$ 

#### પરિક્ષિપ્ટ સં. ૫

# ભગવાનશ્રી મહાવીરે ક્યા કેટલાં ચાતુર્માસો કર્યા ?

નોંધ — નિર્વાણ — મેાલમાર્ગના પશિક નિર્ગ્રન્થ મુનિને રાગાદિ દેશોથી અને આચાર મંદતાથી બચવા, તેમ જ સ્વ સાથે પરકલ્યાણ ખાતર પણ એક જ સ્થળે વધુ વસવાટ કરવાે ઉચિત નથી હોતો એટલે શાઓલા મુજબ વર્ષના આઠ મહિના જૈન સાધુ-સાધ્વીઓને પાદવિહાર દ્વારા વિવિધ સ્થળોમાં વિચરવાનું હોય છે. પણ હિંસાદિ દોષોથી બચવા અને પોતાની જીવનશુદ્ધિ માટે આધ્યાત્મિક સાધનામાં વેગ લાવવા તેને વર્ષાવાસ એટલે ચામાસાના ચાર મહિના તો એક જ સ્થળે ફરજિયાત રહેવાની આલા છે. લગભગ આ જ માર્ગને અનુસરનારા ભગવાન મહાવીર વિવિધ સ્થળોમાં નિર્વસ રહી, સર્વથા અપરિગ્રહી બની, મૌન રાખી આઠ મહિના વિચરતા હતા. અને ચામાસામાં એક જ સ્થળે રહેતા હતા. તે દરમિયાન તેઓ તપ, સંયમ અને ધ્યાનની શ્રેષ્ઠ સાધના કરવા સાથે આવી પડતા વિવિધ પરિપહો અને ઉપસર્ગોને અખૂટ અને અખંડ સમતાથી સહન કરી આત્માના પૂર્ણપ્રકાશ તથા લાકકલ્યાણ માટે એકાન્ત જરૂરી એવા કેવલલાનના પ્રકાશને અવરોધક એવાં કર્મો — દોષોની નિર્જરા (ક્ષય) કરતા રહ્યા હતા. અને એ ક્ષય થતાં તેમણે વરસાથી (અથવા જન્મજન્મોથી) અભિલધિત કેવલલાન (ત્રિકાળ શાન) પ્રાપ્ત કર્માં.

−જૈન સાધુઓમાં ચામાસાંની ગણતરી કરવાની ખાસ પ્રથા છે. અહીં દીક્ષાના પહેલાં ચામાસાથી લઈને નિર્વાણ સુધીનાં ચામાસાની યાદી 'કલ્પસૂત્ર'ગ્રન્થનાં આધારે રજૂ કરી છે.

| ચાતુર્ધાસ સંખ્યા            | સ્થળ નામ                                        | દેશ નામ                   | ચોષાસાનો ક્રષાંક                               |
|-----------------------------|-------------------------------------------------|---------------------------|------------------------------------------------|
| ૧ ચેલાસું                   | અસ્થિક ગામમાં <sup>વ3</sup>                     | વર<br>વિદેહ જન <b>પ</b> દ | ٩                                              |
| ર ચાેેેેેેે પાસાં           | ચંપામાં                                         | અંગદેશ                    | 3, 92                                          |
| ૧ ચામાસું                   | પૃષ્ઠચંપામાં                                    | 19                        | ¥                                              |
| ર ચાેેેેમાસાં <sup>રપ</sup> | ભદ્રિકા <b>માં</b>                              | અંગદેશ                    | ૫, ૬                                           |
| ૧ ગ્રામાર્સુ                | આલં(લ)ભિકામાં                                   | કાશીરાષ્ટ્ર               | 9                                              |
| ૧ ચામાસું                   | પ્રણૌતભૂમિમાં<br>(વજભૂમિ નામના<br>અનાર્ધ દેશની) |                           | Ŀ                                              |
| ૧ મામાસું                   | શ્રાવસ્તીમાં                                    | કુણાલદેશ                  | 90                                             |
| ૬ ચાવાસાં                   | વૈશાલીમાં                                       | વિદેહદેશ                  | ૧૧, ૧૪, ૨૦ ૩૧, ૩૨,<br>૩૫                       |
| ૬ ચામાસાં                   | વાફ્લિજય ગ્રામમાં                               | **                        | ૧૫, ૧૭, ૨૧, ૨૩, ૨૮,<br>૩૦                      |
| ૧૧ ચામાસાં                  | રાજગૃહ નગર                                      | મગધદેશ .                  | ८, १३, १६, १८, १૯<br>२२, २४, २૯, ३३, ३७,<br>४१ |

- ર૧. ભગવાને મુલ્યુશિલ ચૈત્વમાં પશ્ચિવાર ઉપદેશ આપ્યા છે. 'ક્લ્પમૂત્ર' તું વાંચન ત્યાં જ થયું છે. આ ચૈત્ય નાલન્દામાં આવેલું. ચૈત્યમાં ઉપદેશ આપ્યો. એનો તાત્પર્યાર્થ ચૈત્યતા બહાર વિશાળ ખાલી પ્રદેશ હોય ત્યાં આપ્યા. પલ્યુ ખાલી જગ્યા પ્રાય: અનામી હોય તેં તેને આળખાવવી શી રીતે? આ માટે સમીપવર્તિ ચૈત્યના નિર્દેશ કરવામાં આવે છે.
- રક, મૂળ નામ 'અધાપાપુરી' હતું.
- રક. શ્રીમાસાના સમ્માતના ૧૫ દિવસ 'મારાક'માં પસાર કરા ખાશીનું ગામાં અસ્થિક ગામમાં ગાળ્યું હતું. આનું મૂલ નામ વર્ષમાન હતું.
- ર૪. જનપદ-રાજ દેશવાચી સમજવા. વિદેશ જનપદ કહેા કે વિદેશ દેશ કહેા, બંને સમાનાર્યક છે.
- રષ. આવાયક્ષુત્રમાં અહીં સામાર્સ કર્યાતું જણાવ્યું છે.
- ૨૧. જનમુતિમાં નાલ-દાના પાડામાં અને ત્યાં સંબંગ ૧૪ ચામામાં કર્યો હતાં એનું સાંભળવા મળે છે.

| ૩ ચામકર્યા | નાલંદા (ઉપનગર) માં <sup>ગ દ</sup> | મગધદેશ   | ર, ૩૪, ૩૮           |
|------------|-----------------------------------|----------|---------------------|
| ૬ ચામાસાં  | મિથિલા નગરીમાં <sup>રે ૭</sup>    | વિદેહદેશ | ૨૫, ૨૬, ૨૭, ૩૬, ૩૯, |
| ૧ ચેલ્યસું | પાવા મધ્યમા —                     | મગધદેશ   | ¥•                  |
| ૪૨         | પાવાપુરી                          |          | ¥२                  |

પરિશાપ્ટ સંદ

# ભગવાનશ્રી મહાવીરનાે દીર્ઘ અને મહાન તપ તેના સમય, સ્થળ આદિ સાથે

નોંધ — સુવર્ણની શુદ્ધિ જેમ અગ્નિથી થાય છે, તેમ આત્માની શ્રેષ્ઠ અને આત્મન્તિક શુદ્ધિ ક્ષમાભાવપૂર્વકના તપશ્ચરણ — તપશ્ચર્યા રૂપ અગ્નિથી થાય છે. આ શુદ્ધિને ભાવશુદ્ધિ કહેવાય છે. પણ આ શુદ્ધિ માટે પ્રથમ બાહ્યશુદ્ધિની આવશ્યકતા છે. એની શુદ્ધિ થાય તેા શરીર સ્વસ્થ, શાંત અને સ્થિર બને. તેમ જ મન પણ કેટલેક અંશે નિર્મળ બને. આ બાહ્યશુદ્ધિ ભાવશુદ્ધિનું અનન્તર કારણ છે. બીજા શબ્દોમાં બાહ્યશુદ્ધિ સાધન છે અને ભાવશુદ્ધિ તેનું સાધ્ય છે. સાધનની જેટલી શુદ્ધિ તેટલી સાધ્યની શુદ્ધિ શ્રેષ્ઠ બને છે.

ઉકત બન્ને પ્રકારની શુદ્ધિ માટે જૈન શાસોમાં બાહ્ય અને આભ્યન્તર એમ બે પ્રકારના તપ બતાવ્યો છે. સામાન્ય રીતે બાહ્યશુદ્ધિ માટે બાહ્યતપનું અને આભ્યન્તરની શુદ્ધિ માટે આભ્યન્તર તપનું પ્રાધાન્ય છે. બાહ્યતપમાં — (૧) અનશન, (૨) ઊણાદરિકા, (૩) વૃત્તિસંક્ષેપ, (૪) રસત્યાગ, (૫) કાયકલેશ, (૬) સંલીનતા. જયારે આભ્યન્તર તપમાં — (૧) પ્રાથમિત્ત, (૨) વિનય, (૩) વૈયાવૃત્ય, (૪) સ્વાધ્યાય, (૫) ધ્યાન, (૬) ઉત્સર્ગ આ છ પ્રકારો છે. આંતરજીવનની શુદ્ધિ દ્વારા મોક્ષમાર્ગ મેળવવામાં બાધક ઇન્દ્રિયોના વિકારો—વાસનાઓ શર્મ, મનની ચંચળતા અને તૃષ્ણાઓનો હાસ તેમ જ ઘાતીકમેનિ લય થાય એ માટે જ્ઞાન અને વિવેકપૂર્ણ એવા ક્લિપ્ટ બાહ્યતપની ઉપેદા ન કરવી એ અનિવાર્ય રીતે જરૂરી છે. અને અનિકાચિત કે નિકાચિત કોટિનાં પુરાણાં યાવત્ અઘાતીકોટિનાં કર્મોની નિર્જસ—લય કરીને આન્મિક શુદ્ધિ-વિશુદ્ધિ મેળવીને મોક્ષપ્રાપ્તિ થાય એ માટે આભ્યન્તર તપ કરવો એ એથી પણ વધુ જરૂરી છે. ભગવાનના બન્ને પ્રકારના તપ કેવી સમાંતર રેખાએ થઇ રહ્યો હતો, તેની ઝાંખી નીચે આપેલી તપની તાલિકા પરથી આવશે.

−જેટલી નોંધ ઉપલબ્ધ બની તેટલી અહીં આપી છે.

| સમય        | તપમાન                       | સ્થલ                           | પારણાસ્થળ     | મેણે કરાવ્યું?                                               | શેનાથી?                      |
|------------|-----------------------------|--------------------------------|---------------|--------------------------------------------------------------|------------------------------|
| દીકા વખતે  | ૧૮<br>- દ9કું<br>(બે ઉપવાસ) | <b>સ</b> ત્રિયકુંડ             | झेल्लाङ       | <sup>ર ષ્ટ</sup><br>બહુલબ્રાહ્મણના<br>યાત્રમાં વાપ <b>ું</b> | 3.0<br>શીરથી                 |
| ચાપાસું ૧  | પાસક્ષમણ<br>(પંદર ઉપવાસ)    | માેરાકમાં-૧<br>અસ્થિકમાં-<br>૭ |               |                                                              |                              |
| ચામાસા બાદ | પાસજમણ                      | કનક <b>ખલ</b><br>આશ્રમ         | ઉત્તરવાચાલા   | નાગસેને                                                      | ક્ષીર <b>થી</b>              |
| ચામાસું ર  | માસક્ષમણ ૧<br>માસક્ષમણ ૨    | નાલંદા                         | નાલંદા<br>"   | વિજય શ્રેષ્ઠિએ<br>આનંદે                                      | કૂરાદિથી<br>રાંધેલાં<br>અનાજ |
|            | માસક્ષમણ ૩<br>માસક્ષમણ ૪    | ))<br>))                       | ,,<br>કોલ્લાક | સુનન્દાએ<br>બહુલ બ્રાહ્મણે                                   | લીરથી<br>સૌરથી               |
| ચામાસા બાદ | છઠ્ઠ                        | બાબલ                           |               | નન્દે                                                        | દહીંમિશ્રિ<br>ભાતથી          |

- પણ સાચી હકોકતમાં એકલા નાલ-દામાં નહિ પણ રાજગૃહ અને નાલ-દા અંતેનાં એતાં થઇને ૧૪ સમજવાનાં છે. અલમ ગ્રભીએ તેા ક નાલ-દા અને ૧૧ રાજગૃહમાં અને તે એક સાથે નહિ પણ અલગ અલગ વર્ષમાં કર્યો છે. નાલ-દા રાજગૃહની ઉત્તરદિશાનું મહત્ત્વનું ઉપવગર હતું.
- ૨૭. પ્રિયિલાનગરાને સ્થિતલા દેશ પણ કહી શકાય. એક વખત આ નગરા વિદેશના રાજધાના હતી.
- રડ. દક્ષિકા, કેવલ, અને મોક્ષ આ ત્રણેય કત્યાલુક વખતે છઠ્ઠ (એ ઉપવાસ) હોય છે. એમ! એક ઉપવાસ આગલા દિવસે હોય અને બીજ ઉપવાસે કત્યાલુક હોય.
- રક. સાધુ પાત્રો રાખે તા ય તેને ધર્મ હોઈ શકે છે, તે જણાવવા પહેલું પારસ્યું પાત્રમાં અને ગૃહસ્થને ત્યાં કર્યું. ભગવાન તા વ્યપાત્રી જ હતા, એટલે તેમની પાસે પાત્ર-ભાજન હતું નહિન્
- તાર્પકરનું જયાં પાસહું ચાય ત્યાં દેવા અદકાશમાંથી સુગંષીજના, વસા અને નાખે: કરેદેદ સેવિયાની વૃષ્ટિ વગેરે પંચક્રિત્ય હારા દાનના મહિમા પ્રગટ કરે છે.



| સમય                                    | તપમાન                                                                 | સ્થળ                       | પાસ્સ્રા<br>સ્થલ     | કાંચુે કરાવ્યું                           | શેનાથી?                    |
|----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|----------------------------|----------------------|-------------------------------------------|----------------------------|
| ચાપાસું ૩                              | ર માસલમણ <sup>૩૧</sup><br>ર                                           | i                          | ચમ્પામાં<br>ગામ બહાર |                                           |                            |
| ચાપાસું ૪                              | ચાર માસી <sup>33</sup>                                                | "<br>પૃથ્ઠ સમ્યા           | ગામ બહાર             |                                           |                            |
| ચામાસું ૫                              | ,,                                                                    | ભદ્રિકા                    | ,,                   |                                           |                            |
| ચામાસું ૧                              | 37                                                                    | ,,                         | ,,                   |                                           |                            |
| ચામાસું ૭                              | **                                                                    | આલંભિકા                    | 71                   |                                           |                            |
| ચામાર્યું ૮                            | વિવિધ<br>અભિગ્રહેા સાથે                                               | સજગૃહ                      | ,,                   |                                           |                            |
| <b>રામા</b> સું ૯                      | ચાર માસી                                                              | વજભૂમિ                     | ,,                   |                                           |                            |
| ચાેબાસું ૧૦                            | વિવિધ-<br>તપ્રયુક્ત                                                   | શ્રાવસ્તી                  | ,                    |                                           |                            |
| યાયાસા બાદ                             | ભદ્ર. મહાભદ્ર<br>અને ભદ્ર પ્રતિમા<br>બિ, ચાર અને                      | સાનુલબ્ધિક                 | સાનુલબ્ધિક           | બહુલાદાસીએ<br>(આનંદના ધરે)                | બીરજથી<br>(સાકર<br>મિશ્રિત |
| ચાેમાસા બાદ                            | દસ ઉપવાસથી]<br>૬ મહિનાના <sup>3 3</sup><br>ઉપવાસ<br>(સંગમના<br>કારણે) | પૈઢાલ                      |                      | વત્સપાલિકાએ<br>(ગાવાલણ)                   | ભાત)-<br>શ્રીરથી           |
| <b>વાેમાસું ૧</b> ૧                    | ચાર <sup>°</sup> માસી                                                 | વૈશાલી                     | વૈશાલી               | દાસીના હાથે<br>(અભિનવ<br>શેઠના ઘરે)       | અડદ-<br>બાકુલાથી           |
| ચાેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેે | પ મહિના-<br>૨૫ દિવસ<br>(અભિગ્રહના<br>કારણે)                           | કૌશાંબી<br>                | કૈશાંબી              | ચંદનબાળાના<br>હાથે (ધનાવહ<br>શેઠને ત્યાં) | 41                         |
| ચોમાસું ૧૨                             | ચાર માસી                                                              | યંપા                       | ગામ બહાર             |                                           |                            |
| <del>યામાસું</del> ૪૨                  | છકુ<br>(બે ઉપવાસ)                                                     | પાવાપુરી<br>(નિવણિ<br>સમય) |                      |                                           | ···=                       |

#### \* તપસાધનાનાં ૧૨။ વર્ષ અને ૧૫ દિવસ દરમિયાન ભગવાન પ<mark>લાંડી</mark> વાળીને બેંઠા કે સૂતા નથી. બને ત્યાં સુધી ઊભા ઊભા સાધના કરી છે. ક્યારેક બેંઠા છે તો ઊભડક પગે.

- ૧૨ વર્ષ અને દાા મહિનાના ૪૫૧૫ દિવસોમાં માત્ર ૩૪૯ દિવસ જ આહાર ગ્રહણ કર્યો હતો. બાકીના ૪૧૬૬ દિવસો અન્નજલ વિનાના ઉપવાસવાળા હતા.
- 🍍 પ્રમાદકાળ સાવ જ અલ્પ. આ સાધના દરમિયાન (લગભગ) મૌનાવસ્થાના સ્વીકાર.
- \* તે જ ભવમાં મેક્ષે જવાનું નિશ્ચિત છતાં બાહ્યતપ અતિ ઉગ્રકેટિનું આવર્ષું, એ આચરીને બાહ્યતપની પણ મેક્ષના પુરુષાર્થ માટે અસાધારણ આવશ્યકતા છે એના પ્રજાને સચોટ ખ્યાલ આપ્યા.
- \* પરિષહો અને ઉપસર્ગો સહન કરવા પૂર્વકની ભગવાન મહાવીરની દીર્ઘકાલીન તપસર્યાના કારણે જૈન-અર્જન ગ્રન્થકારોએ તેમને 'દીર્ઘતપસ્વી' વિશેષણથી બિરદાવ્યા છે.
- \* તપાચરણમાં જૈન સંઘની જોટે કોઈ સમાજ સંપ્રદાય આવી શકે તેમ નથી. જૈન સંઘમાં બાળકથી માંડીને વૃદ્ધ સુધી, ઉત્સાહપૂર્વક થતી ઉપવાસાદિકની તપશ્ચર્યા એ જૈન સંઘનું ઝળહળનું એક અભેડ પ્રભાવક અંગ છે, અને એથી જ જૈનશાસન ગૌરવવંત છે.
- \* તપ કરવાનું ફરમાન અને તેનું મહત્ત્વ વૈદિક અને ભૌલ્દ ગ્રન્થોમાં અનેક સ્થળે મહત્ત્વપૂર્ણ રીતે જણાવ્યું છે. તફાવત એટલા છે કે જૈનાએ ગંભીરતા અને વિવેકપૂર્વક એ તપને ક્લિપ્ટ સ્વરૂપે અને વ્યાપક પ્રમાણમાં અમલમાં મૂકી એ પરંપરાને અખંડ રીતે જાળવી રાખી છે.

#### પરિક્રિપ્ટ સં. ૭

## ભગવાન મહાવીરને કયા વરસમાં ક્યાં, કેવા ઉપસર્ગો થયેલા તેની નોંધ

**નોંધ** – જેણે માનવ જાતને સત્યનું દર્શન કરાવવું હેઠ્ય તેણે અન્તિમ કોટિનું મહાશાન મેળવવું જ જોઈએ. કારણ કે એ વિના સત્યનું યથાર્થ દેશન શક્ય નથી. કર્મોનાં આવરણાથી ઢંકાએલા જ્ઞાનના મહાપ્રકાશ આત્મિક નિર્મળતા વિના પ્રગટ થતો નથી. આ નિર્મળતા સંયમ અને તપની મહા સાધના વિના પ્રાપ્ત થતી નથી. આ એક નિર્વિવાદ હકીકત છે. એટલે જ તીર્થંકર થવાને જન્મેલા પરમધુરુષા યોગ્ય સમયે પ્રથમ ગૃહસ્થાશ્રમને એટલે કે ઘર, કુટુંબ, પરિવાર અને અન્ય તમામ બાહ્ય પરિગ્રહને તજીને, પાપાશ્રવોને સર્વથા રોકવા આજીવન સંયમ–દીક્ષા વ્રતને ગ્રહણ કરે છે. તેઓ પ્રાય: નિર્વસી અને મૌની બની ખુલ્લા શરીરે ટાઢ-તડકાની દરકાર કર્યા વિના ગામેગામ, નગરેનગર, વનેવન, જંગલેજંગલ વિચરે છે. શારીરિક ધર્મોની ઉપેક્ષા કરી देहदुःसं महाफलम् ना સૂત્રને સંપૂર્ણપણે અમલમાં મુકે છે. સંયમ અને તપ વિના કદી કોઈનો ઉદ્ધાર થયો. નથી અને થતો પણ નથી, એ શાશ્વત સત્યનું આલંબન લઈ એની સાધનામાં મગ્ન બને છે. નિદ્રા, આસમને તિલાંજલિ આપે છે. વિહારમાં માેટા ભાગે તેઓથ્રી ચૈત્યા, ઉદ્યાના, વના વગેરે એકાંત સ્થાનામાં એકાકી ખડેપગે—કાયોત્સર્ગ મુદ્રાએ ઊભા રહી વિવિધ પ્રકારના ધ્યાનમાં નિમગ્ન રહે છે. સમ-ભાવમાં સ્થિર રહી, અનેક જન્માપાર્જિત કર્માની નિર્જરા–ક્ષય કરતા ભય છે. એ કર્મીને સંપૂર્ણ રીતે હઠાવવા પોતાની સાધનાને ભગવાન ઉત્તરોત્તર ઉગ્ર બનાવે છે. હિંસા, અસત્ય, ચોરી, અબ્રહ્મ અને પરિગ્રહ વગેરે પાપકમેંથી વિરમેલા ભગવાન, ઇન્દ્રિયોની વિષયવાસનાઓ અને ક્રોધાદિ ક્યાંયોનો રંગ રજ માત્ર રખેં લાગી ન જાય તે માટે પોતાનાં મન, વચન, કાયાને અપૂમત્ત ભાવે પ્રવર્તાવે છે. ગમે તેવાં કપ્ટો, દુ:ખાં, અપમાના, અનાદરો, અગવડો અને વિવિધ પરિ,પહોને અદીન ભાવે સહન કરે છે. એમની સાધનાયાત્રા દરમિયાન અસરો, સરો, મનુષ્યો કે પશુ-પક્ષીઓ દ્વારા થતા નાના-માટા ઉપસર્ગા-ઉપદ્રવોનું, વિરોધની લાગણી વિના—પ્રતિકારની લેશ માત્ર ભાવના સેવ્યા વિના હસતે મુખે સ્વાગત કરે છે. અને એમ કરતાં આત્મગુણાના ઘાતી કર્માવરસોનો સર્વથા ક્ષય કરી વીતરાગ અવસ્થાએ પહોંચીને કેવલશાન (સર્વશ્રતા)ના મહાપ્રકાશને મેળવે છે. એ મળતાં પોતે ફતફત્યતા અનુભવે છે. અને તે પછી પોતાના જ્ઞાનપ્રકાશ દ્વારા,વિશ્વને સુખ, શાંતિ અને કલ્યાણનાે રાજમાર્ગ પ્રહાયે છે.

ભગવાન મહાવીરે પણ એ જ માર્ગે જ્ઞાનપ્રકાશ પ્રાપ્ત કર્યો હતો. એ પ્રકાશપ્રાપ્તિની સાધના દરમિયાન અસુરે, સુરેડ અને મનુષ્યો દ્વારા જે ઉપસર્ગો થયા તે કયા કયા અને કેણે કર્યા, તેની પ્રાપ્ય નોંધ અહીં આપી છે.

| વર્ષ)        | 9                      | ٩                                      | বর্গ   |                                                                                                       |
|--------------|------------------------|----------------------------------------|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| स्मव         | <u>કુ</u> મારત્રામ     | અસ્થિકગામ                              | સ્થલ   | } લેહાર્ગલ                                                                                            |
| y she        | ગાવાળિયાનેહ            | શૂલપાણિના <sup>3૪</sup>                | પ્રકાર | ∫ મહાવીરની ધરપકડ                                                                                      |
| વર્ખ ો       | ૨                      | ર                                      | વર્ષ   | ) હ                                                                                                   |
| સ્થલ         | ઉત્તર વાચાલા પાસે<br>· | સુરભિપુર                               | स्यव   | અનાર્ય ગણાતી પ્રણીત<br>ભૂમિમાં લાઢ-રાઢથી<br>ઓળખાતા પ્રદેશની વજ-<br>શુદ્ધ ભૂમિ                         |
| પ્રકાર       | ચણ્ડકૌશિક સર્પના       | સુદંષ્ટ્ર દેવના                        | પ્રકાર | માનવકૃત ફૂર ઉપસર્ગો                                                                                   |
| વર્ષ         | γ                      | _                                      | વર્ષ   | 99                                                                                                    |
| સ્થલ         | . ચાંસક                |                                        | સ્થલ   | દૃઢના પેઢાલગામનું પાલાસ<br>ચૈત્ય                                                                      |
| પ્રકાર J     | કૂવામાં ઝબાેળવું       |                                        | प्रभर  | ્રેસંગમના ૨૦ ઉપસર્ગો<br>તાસલીમાં ફ્રાંસીએ લટકવું<br>વગેરે                                             |
| વર્ષ         | ч                      | ų                                      | વર્ષ   | 13                                                                                                    |
| <b>સ્થ</b> લ | · કલંબુકા              | _                                      | સ્થલ   | <b>પણમાણિ</b>                                                                                         |
| प्रमध् )     | મારીને દેારડે બાંધ્યા  | લાઢ રાઢની—<br>અનાર્ય ભૂમિના<br>ઉપદ્રવો | પ્રકાર | ગેરવાલ દ્વારા કાનમાં કાષ્ઠના<br>ખીલા હેકવાના <sup>3પ</sup> તથા<br>કાષ્ઠના ખીલા કાઢવાના <sup>3 દ</sup> |
|              |                        |                                        |        |                                                                                                       |

ક૧. મૂળ રાબ્દ 'માસણમણું' છે, પણ આજે શાહમાં આપમાં શ પંચોશો 'માસખમણું' રાબ્દ વપરાય છે.

<sup>—</sup> જે ક્ષેષ્ઠિ શ્ર@-રાક્ષાકા રાજ્કના અર્થ સાંખંડના ખીલા કરે છે અને તે પ્રમાણે મોટા ખીલા લઈને ક્ષેપ્પંડના પાણથી કાનમાં નાંખતા હોય તેવાં ચિત્રો હપાયે છે, તે ખરાબર નથી. ખીલા જેવું ખર્કુ પણ તે કારા નામના કહિલ પાસની આણીદાર સાળીઓ જ સમજવી.



<sup>3</sup>ર. એક સાથે થતા પંદર ઉપવાસને પાસક્ષયણ, પ્રતિના સુધીના ઉપવાસને બાસક્ષમણ, બે મહિનાના કરે ત્યારે દિન્બેમાસી અને એક્ષી સાથે ચાર માસના ઉપવાસ કર્યા હોય તેને ચારમાસી, આ રીતે પરિષ્કારા સમત્રની.

<sup>88.</sup> ચોબાસા ખાદ કાર્તિકથી અમાઢ વચ્ચેના સમજવા.

<sup>3</sup>૪. 'ચઉપપન્ન લ્ચરિસં'માં અરિયક નાગરાજ સર્પે ઉપદ્રવ કર્યોના વાત જણાવી છે.

<sup>34.</sup> કરપસૂત્ર 'સુબોપિકારીકા' માં ઉત્કૃષ્ણતિઉત્કૃષ્ટ ઉપસર્ગ વરીકે कर्णकीसककर्षणं લખીતે ખોલા ખહાર કાટ્યા તે જણાવ્યું છે. जे કે ખીલા કાઢવાની ક્રિયા ઉપસર્ગ કપની નથી પત્સુ લ્યક્તિથી રહ્યા કપની

હતી છતાં નાંખતી લખતે જે કપ્ટ નથી થયું તે કાઢની લખતે થયું છે તે અપેક્ષાએ ઉપસર્ગ અને તેના ઉત્સુષ્ટતા સ્લીકારી છે.

<sup>3\$. &#</sup>x27;ચર્કપપન્નવ્યરિક'માં ખીલા કાઢ્યા ત્યારે ભગવાન કાઉસગ્ય ખાનમાં ઊભા હતા એમ જણાવ્યું છે. અને વૈદ્યે નજીકના વૃક્ષના ખંતે ભાજુઓના શાખાઓને નમાવી, પછા તેને દારકાયો ભાંધી, તે દારકાને કાનના કાષ્ઠ (ન્તીસ્લુ યાસના) શુલાં–સળાંઆ સાથે ખાંધી, પછા દાળાંને એડી દેતાં તે શુલા ખેંગાઇને કાનના ખઢાર નોકળા ગઈ એમ જણાવ્યું છે. અહીં આપેલું ચિત્ર ત્રિપ્પી, વગેરેના આધારે છે.

| पूर्व<br>स्वव<br>१९६१ | ६<br>કૂપિક સંનિવેશ<br>માર અને ધરપકડ | ૬<br>શાલિશીર્ષ<br>કટપૂતના—<br>વ્યંતરીના | <del></del> | <del>-</del> |
|-----------------------|-------------------------------------|-----------------------------------------|-------------|--------------|
|                       |                                     |                                         |             | ·            |

- " ગાેશાલાએ તેજેલેશ્યા મૂકી એ પણ ઉપસર્ગ જ હતાે. પણ એ કેવલી અવસ્થામાં થયાે તેથી તેને ગણતરીમાં ન લેતાં 'આશ્રધો'ની ગણતરીમાં ગણ્યો છે.
- \* ગાવાલિયાથી શરૂ થયેલા ઉપસર્ગા ગાવાલિયા દ્વારા જ પૂર્ણાહૃતિને પામ્યા. આ ઉપસર્ગા માનવીથી શરૂ થયા અને માનવીથી પૂર્ણ થયા. યેાગાનુયોગ બન્નેનાં સ્થળ, સમય, નિમિત્ત સમાન હતાં. માટા ઉપસર્ગો સૂર્યાસ્ત પછી જ થયા છે, અને એમ હોવું એ સ્વાભાવિક પણ હતું.
- \* ભગવાનના શરીરના સાંધાનાં અસ્થિઓનું બંધારણ અસાધારણ રીતે મજબૂત હોય છે. શાસમાં જીવોના શરીરના સાંધાની અસ્થિરચનાના બંધારણનાે જુદા જુદા પુગને આશ્રીને છ પ્રકારો બતાવ્યા છે. તે પૈકી આ પહેલા પ્રકાર છે. જેને શાસો 'વજુ ≋યભનારાચ સંઘયલ'ના નામથી ઓળખાવે છે.
- <sup>\*</sup> વર્તમાન યુગના **જવો છેલ્લામાં છેલ્લા પ્રકારની તદ્દન નબળી અસ્થિરચના** ધરાવે છે.
- \* ૧૨။ વર્ષ સુધી અહેરાત અવિરત ધ્યાનપૂર્વકની સાધના બહુધા ઊભા ઊભા કરી હતી. પહાંઠી વાળીને તેા બેઠા જ ન હતા. નિદ્રારૂપ પ્રમાદના સરવાળા બધા ભેગા કરતાં ૧૨૫ વર્ષ દરમિયાન માત્ર બે ઘડી-૪૮ મિનિટનો જ હતા. કેવી પ્રચંડ સાધના! ખરેખર! આ ઘડીભર સ્તબ્ધ બનાવી દે તેવી ઘટના છે.
- ૨૭ ભવ મુખ્ય પણ અવાન્તર નાના ભવો થયાં થયા છે. કુવલયમાલા કંડિકા ૩૪૯ થી ૩૫૩ જુઓ.

#### પશ્ચિમ્ટ સં. ૮

## ભગવાન શ્રીમહાવીરના ભક્ત રાજ્યો

નોંધ – ભગવાન મહાવીરના, ક્યા કયા રાજાઓ અનુયાયી, ઉપાસક કે ભક્તજન હતા, અને ક્યા દીક્ષિત થયા હતા, તેની પ્રાપ્ય નોંધ અહીં આપી છે. તે સિવાય દીક્ષિત થએલ સંખ્યાબંધ રાજકુમારો, રાજકુમારિકાઓ તથા રાજરાણીઓ વગેરેની નોંધ આપી નથી.

| ક્રમાંક<br>- | રાજાનું નામ                     | દેશનગરી               | વિશેષતા                               |
|--------------|---------------------------------|-----------------------|---------------------------------------|
| ٩            | <b>અ</b> દીન <b>શ</b> બ્ર       | હસ્તિશીર્ષ            |                                       |
| ર            | અપ્રતિહત                        | સૌગંધિકા              | ĺ                                     |
| 3            | અલ્કુન                          | સુધેલ                 | !                                     |
| Y            | અલકખ                            | વારા <b>ણ</b> સી—કાશી | દીક્ષા લીધી                           |
| ų            | GE4-1 34                        | કૌશામ્બી              |                                       |
| ę.           | ઉદ્રાવણ <sup>૩૮</sup><br>(ઉદયન) | સિન્ધુ—સૌવીર          | દીક્ષા લીધી                           |
| 9            | કનકૃત્વજ                        | તેતલીપુર              |                                       |
| ۷            | કરકંડૂ                          | કાંચનપુર              | પ્રત્યેક બુદ્ધ                        |
| ٤            | ₹[û÷3€                          | મગધ                   | શ્રમણાપાસક <sup>૪</sup> °<br>(શ્રાવક) |
| 90           | ત્રાગલી                         | પૃષ્ઠચમ્પા            | દીક્ષા લીધી                           |
| 11           | ચણ્ડપ્રદેશેત <sup>૪૧</sup>      | ઉજજૈની                | શ્રમણાપાસક                            |
| ૧૨           | સેટક                            | વૈશાલી                | м                                     |

- \* તે ઉપરાંત વૈશાલી રાજ્યના સભાહકાર તરીકે નિયુક્ત વએવા કાશી-કેશલ પ્રદેશના નવ મલ્લકી અને નવ હિચ્છવી થઈને ૧૮ ગણ રાજાઓ તથા તે ઉપરાંત વીરંગય,<sup>૪૧</sup> એણેયક વગેરે.
- ર, ૩, ૧૧, ૧૪, ૧૯, ૨૬, ૨૭, ૩૨, ૩૬, આ સંખ્યાવાળા રાજકુમારોને ભગવાને દીક્ષા આપી હતી.
- \* દરેક નગરીનાં ચાક્કસ સ્થળાે ઉપલબ્ધ ન હોવાથી તેની નોંધ આપી નથી.

કરુ. આ રાવ્યને જેવ, ભાલ અને વૈદિક આ ત્રણેય પરંપરા પ્રાતપાતાના અનુસાયા તરાક માને છે. આના ઉલ્લેખ જેનાગમામાં લગવતી અને વિપાકસૂત્રમાં છે; ક્યાસાહિત્યમાં પણ છે. ત્યારે ભૌદ્ર ગ્રન્થામાં — ધમ્મપર—અકુકવા અને સંયુક્ત નિકાયમાં છે. વાસવદત્તાના કથાના ઉદયવ તે જ આ છે.

- ૩૮. પશ્ચિમ લાક્ષ્લમાં આવેલ અને 'વાતલવપત્તન'ના રાજધાનાથી શાભતા સિંધુ—સૌવાર દેશના આ રાજ હતા. આવું સાસું નામ ઉદાયભુ છે. આ નામ આવન નિર્યુ ૦, ઉત્તરાન તેમિન શકા અને ઉપન માલામાં છે. ભોલ પ્રત્યમાં આવું 'સ્ટાયસ્યુ' નામ માર્ગ છે. એમ છતાં આજે જેનામાં આ રાખની સુપ્રસિતિ ઉદયન (રાજવિં) નામથી છે. આ રાજને દીક્ષા સ્થાપના ખાતર ખુદ ભગવાન મહાનીર ઠેઠ पूर्व भारतया विद्वार क्या पश्चिम भारतमा प्रधार्य दता.
- se. અસલ નામ 'ફૂલ્ફિક' છે. બીત પરંપરામાં તેને 'અલતરાતુર, 'ફાલ્ફિક' આ રાખ્કાથી ઓળખાન્યાે છે. अने केव आवस्य व्यक्तिमां 'अरहे अवन्त्र' अदु' नामांतर आध्या है. भगवेश्वर मेश्विकपुत है। शिक्ष
- ૪૦. શાયક માટે શાસામાં 'સમણે પાસક' રાગ્દ આવે છે,
- ૪૧. મૂળ નામ 'પ્રથોત' હતું.
- ૪૨. જિતરાયુ નામના ઘણા રાજ્યો થયા છે. કાઈવાર આ નામ વિશેષ્ય ૧૫ તેમ કાઈવાર ગુણવાચક 🛮 ૪૫. જુઓ ઠાણાંગ સ્. ૧૨૧.

વિશેષણ ત્વીકે તેંધાયું છે. જે દ્વાય તે, પણ આ નામના કુલ નવ રાન્ટએક મહાવીરના અક્તજન હતા. સંયુક્ત અને બિક્સિમનિકાયમાં કાશલશજ પ્રશ્નેવજિયના ઉલ્લેખ અરથે છે. તે આ જિત-शत्रुषा कीलभाते। 🕶 है। ई राज्य है। वे अभि, केंद्रुं ईतिहासक्षत्रेत्रुं भावत् है. केंद्र अनुसूति (ત્રિ. શા.) માં પ્રસેનમ્પ્લ નામ એ આવે છે તે તો મેલ્યુકના પિલા હતા અને તે પાર્યનાય शास्त्रवा स्थनधारी देती.

¥3. મૂલનામ 'જ4' છે.

ક માંક

٩3

17

94

15

99

96

96

₹•

29

ર ર

₹3

18

રપ

ર ૬

રક

26

રહ

30

PE

32

33

37

34

34

3.9

36

36

Yo

¥٩

73

Y.3

YY

YU

YĘ

**Y**3

87

રાજાનું નામ

જિતશ્રુપ ર

દિષવાદ્યન

દશાર્શભડ

દિમુખ<sup>૪૩</sup>

ધનાવહ

નગ્ગતિ

નીદિવર્ધન

પુરુષપાલ

प्रसन्नथन्द्र प्रियम्बद

પ્રદેશો

બલ

મહાયન્દ્ર

મહાબલ

મિત્રનનિક

વાસવદત્ત

વિજય

વિજય

વીરમશ

શ્વતાનિક

શંખ

વિજયમિત્ર

વૌરકૃષ્ણ મિત્ર

વેમમણ દત્ત

શિવ-રાજમિં

શૌરિકદત્ત

મોદામ

आव

s)[RSYY

<u> નવાસાવ</u>

સિલાર્થ

સેવ

સંજય

હસ્તિપાલ

મિત્ર

નમિ-રાજપિં

દત્તા

૪૪, 'ગ્રેસિફક' નાં બોલ્ને નામા તરીકે ભંભસાર, ભિંભસાર, ભિંભિસારના ઉલ્લેખા મળે છે. ઉત્તરવર્તી સંસ્કૃત-પ્રાકૃત પ્રત્યકારા એ 'અ'અસાર' રાખને સ્વીકાર્યો છે. જ્યારે વાલ પ્રત્યામાં તેનું બિલ્બિસાર

मेल्डिन, देख्या, देशमञ्ज, दिवन आ शामकीत. केन अने मादमन्या पातपाताना अनुवास त्रीके क्राजान के. जीव अन्यामा अवयरित, विनयपिटक, दीव-मक्तिज्ञम-विकाय वर्षेरे मह्यावा शक्ष्य, कैन आगमब्रन्थामां स्थानांत्र, दशाशुतरात्म, ६ववाई, व्यवस्थापादिक, झातापर्याक्या बजेरे अस्तावी राकाय.



Jain Education International

વિશેષતા

દીશા

દીશા

પ્રત્યેક બુલ્ડ

પ્રત્યેક બુલ્ડ

પ્રત્યેક બુલ્ડ

શ્રમણાપાસક

દીજા

કીક્ષા

દીવા

દીવા

દીક્ષા

દીશાં

દીશા

દીયા (?)

દેશનગરી

નવનગરા

ચંપાનગરી

દશાર્શપુર

કામ્પિલ્થ

ૠ**ષભ**પુર

મિષિલા

**ল**িস্ধূর্ড

પાતનપુર

કનકપુર

મહાપુર

સારંજણી

પુરિમતાલ

સાકેતપુર

વિજયપુર

પાલાસપુર

મૃગ(ગા)ગ્રામ

વર્લ્ડ માનપુર

વીરપુર

રોહિતક

કૌશામ્બી

હસ્તિનાપૃર

શૌરિકપુર

મથુરા

મગધ

પૃશ્વયા

પુષ્કચંપા

પાટલિખંડ

આમલકલ્પા

કશ્ચિલપુર

અપાપાપુરી

મુષ્

વાસિજયગ્રહમ

સેતવ્યા (સેતમ્બિકા)

યમ્પા

# પાંચ કલ્યાણુકાનાં નામ, દિવસ, સ્થળ, દેશ વગેરે

નોંધ — જૈન શાસોમાં તીર્થકરોની પાંચ ઘટનાઓને પ્રધાન ઘટનાઓ કહી છે અને એ ઘટનાને 'कत्याणक' શબ્દથી બિરદાવી છે. એનું કારણ એ છે કે તીર્થંકરોનું આ ધરતી ઉપર આવવું, જન્મવું કે દીક્ષા લેવી વગેરે પાંચેય પ્રસંગા ત્રણેય લાકના જીવા—પ્રાણીઓના કલ્યાણ માટે જ હોય છે. તીર્થંકરો માટે એવું છે કે (આપણાથી ઊલટું) તેમનું પરકલ્યાણમાં સ્વકલ્યાણ સમાએલું હોય છે. લોકોત્તર અવસ્થાએ પહોંચેલી વ્યક્તિઓની આ જ એક વિશેષતા છે.

| _  | નામ                                                                            | આજથી<br>ક્યારે થયું?           | વિક્રમ સંવત<br>પૂર્વે ક્યારે? | ઈસ્વી. પૂર્વે<br>ક્યારે? | દિવસ<br>( ગુજ.ગ <b>જ</b> ના) | સ્થલ                                     | દેશ                      |
|----|--------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|-------------------------------|--------------------------|------------------------------|------------------------------------------|--------------------------|
| ٩  | . સ્વવન<br>કલ્યાણક                                                             | રપ૬૯—વર્ષ<br>૯મ. ૭૫ દિન<br>ઉપર | ብጹኢ                           | ६०० वर्षे                | અ <b>પાડ</b> સુદિ<br>૬       | બાહ્યણકુંડ<br>ગામ નગર                    | વિદેહ જનપદ<br>(ઉ. બિહાર) |
| ₹. | . જન્મ<br>કલ્યાણક                                                              | ર૫૬૯ <b>વર્ષ</b><br>ઉપર        | นชั่                          | ૫૯૯                      | ચૈત્ર સુદિ<br>૧૩             | ક્ષત્રિયકુંડ<br>ગામ નગર                  |                          |
| 3. | દી <b>શા</b><br>કલ્યાલુક                                                       | રમ૩૯ વર્ષ<br>ઉપર               | ૫૧૩                           | ૫૬૯                      | ગુ- કા. વ <b>દિ</b><br>૧૦    | "                                        | ,,                       |
| γ. | કેવલ <b>શાન</b><br>કલ્ <b>યાણક</b><br>[સંપૂર્ણ<br>શાન કે<br>સર્વજ્ઞ<br>અવસ્થા] | રમર <b>૭ વર્ષ</b><br>ઉપર       | પ, ૄ લ્                       | <b>પ</b> પ <b>૭</b>      | વૈશાખ સુદિ<br>૧૦             | જુમ્ભિક ગામ<br>[ૠજુવાલિકા<br>નદી કિનારે] | વર્તમાન બિહાર            |
| ч. | માશ-<br>નિર્વાણ<br>કલ્યાણક                                                     | ર ૪૯૭ વર્ષ<br>ઉપર              | rev                           | પર૭                      | ગુ. આસો વદિ<br>અમાસ          | પાવાપુરી                                 |                          |

\* અહીં જે વર્ષેનાિ ઉલ્લેખ કર્યા છે, તે આ ગ્રન્થલેખન સમયે પ્રવર્તમાન વિ. સં. ૨૦૨૭, ઈ. સ. ૧૯૭૦ને લક્ષમાં રાખીને કર્યો છે. દિવસો છોડીને માત્ર વર્ષના પૂર્ણાંકજ આપ્યાં છે.

\* દરેક તીર્શકરદેવના (સ્પવન કલ્યાણકને છેલીને બાકીના ચાર) કલ્યાણકના સમયે ત્રણેય લાકમાં અંતર્મુહૂર્ત (લગભગ બેઘડી) સુધી ઉદ્યોત થાય છે. અને આ ચારની ઊજવણી કરવા ઇન્દ્રાદિક દેવા મનુષ્યલાકમાં આવે છે.

#### પરિશિષ્ટ સં૧૦

# ભગવાન શ્રી વર્ધમાન-મહાવીરનાં મુખ્ય વિવિધ નામા

વર્ધમાન

માતાપિતાએ પાડેલું

મહાવીર

દેવાએ પાડેલું

શાતનન્દન<sup>૪૬</sup>

<sup>૪૬</sup>જ્ઞાતકુલાત્પન્ન હોવાથી

નિર્ગૃત્ય

મુનિ (સગદ્રેષની ગ્રન્થિના ભેદક હોવાથી)

શ્રમણ દેવાર્ય સાધુ (તપશ્ચર્યા કરવાની મહાન શક્તિના કારણે) લોકેએ પાડેલું.

- \* ભગવાનનાં 'વિદેહ' (કલ્પ. સુ. ૧૧૦) અને 'વૈક્ષાલિક' (સૂત્રકૃતાંગ ટીકા) તેમજ 'સન્મતિ' એવા અન્ય યૌગિક નામા મળે છે.
- \* બૌલ્ડ ગ્રન્થકારોએ મહાવીર માટે તિનષ્ઠ, નાટવુત્ત, નાતવુત્ત, ળાવવુત્ત<sup>૪૭</sup> આદિ શબ્દો વાપર્થા છે.
- અન્ય ગ્રન્થકારોએ ભગવાનને વિવિધ નામોથી ઓળખાવ્યા છે એમ છતાં ભગવાન દેવકૃત 'મહાવીર' નામથી જ સુવિખ્યાત થયા.



૪૧. પ્રાચીન કાળમાં કુધ, વેશ. અતિ, દેશ, અને ગામના આધારે વ્યક્તિને ઐાળખવાના પ્રથા વિશેષ પ્રકારે હતી. અહીં ભગવાન વર્ષમાન-મહાવીરનાં પ્રવેતાંબર, દિગમ્બર તથા બોહ ગ્રન્થકારોએ, તેઓશ્રીના કુલયી આધારિત કર્યા કર્યા નાંધા દર્શાવ્યાં છે તે એઇએ.

એક પ્રુલાસા સમજવા જરૂરી છે કે કુલ, વેશ અને જાતિ, આ રાગ્દોના અર્થ વચ્ચે એક્ટ્રેખા હોવા છતાં ક્ષેખકા સામાન્ય પ્રસંગે સમાનાર્યક પણ સ્ત્રીકારી કો છે, જેમકે झातकुल झातबंदा આદિ.

<sup>^</sup>વેતામ્બરીય કલ્પસૂત, સુત્રકૃતાંગાદિ આગંમામાં અનેક સ્થયે णायकुळे રાળ્ક વાપરી ભગવાનને 'જ્ઞાતકુલ' ના કહ્યા એટલે જ્ઞાત એ કુલ (તથા વંશ) ના વાચક શબ્દ થયા. હવે એ શબ્દ એડે पुत्त શબ્દ એડી ભગવાનને णायपुत्त तरीકે ઓળખાબ્યા. તેના સંસ્કૃત ભાષાંતરમાં તેઓને ज्ञातपुत्र કહા.

<sup>િ</sup>ગરુપર પર્વપરામાં જવાવલાકારે (ભા. ૧. શ્કેરક ૨૩) અગવાનને णाइकुले, તિલાય પણ્લુત્તી (ચ્ય. ४) માં णाष्ट्रोगांकीषु वीर°, અને કાગભક્તિમાં उपनामौ पार्मगीरी°, ગુણબદીય ઉત્તરપુરાણમાં नायकुल्स्यैकः વગેર દશ્કોખદાસ નાયકુલના જલાવ્યા છે.

એલ ત્રિપિટકામાં नाहपुत्ती (કીધ. તિ.) ત્રાત્તપુત્તી (સ. તિ.) થી સંબોધ્યા છે. ત્યા બધાયતા કલિતાર્થ એ કે−ળાય -नाय, जाह, નાટ-नाह, નાત(તિ)-નાત્ત ત્યા બધા એક જ અર્થના વાચક છે. માત્ર ભાષાએક શબ્દએકો સર્ત્તયા છે.

<sup>—</sup> भीव त्रिपिटक्ष्मां अभवान भक्कावीर भारे निगण्ड, निगण्डणावपुत्ती भा शब्दना वपु उपयोग वयो छे

૪૭, વળી સૂત્રકૃતાંગ (૨, ૨, ૩૧) માં તેા પાપ (-કાત) રાજ્યી જ મહાવીર નામ સૂચવાયું છે.

# તીર્થકર ભગવાન શ્રીમહાવીરના જીવનની અને તેમની સાથે સંબંધ ધરાવતી **બાબતાની સંક્ષિપ્ત નાંધ.**

નાંધ — સર્વોદય તીર્થના સ્થાપક ભગવાન શ્રીમહાવીરની ગતજન્મથી લઈને તેંગ્યા માક્ષે પધાર્યા ત્યાં સુધીની વિવિધ બાબતાની જરૂરી સંક્ષિપ્ત નોંધ-સૂચી અહીં આપી છે.

#### ૧. અવન તથા ૨. જન્મ, એ બન્ને ક્લ્યાણકો અને તેની સાથે સંબંધ ધરાવતી વિગતો

| ٩ | મહત્ત્વના મુખ્ય ભવાની સંખ્યા       |
|---|------------------------------------|
| ₹ | ગત જન્મમાંથી શુતશાન કેટલું લાવ્યા? |
| 3 | சிவீட் வளி வ <sub>ச</sub> வ?       |

- ૪ ગત જન્મમાં ક્યાં હતા?
- ૫ પૂર્વભવનું દેવ-આયુષ્ય કેટલું?
- ૬ ચ્યવનસ્થલ
- ૭ ગર્ભધારક પ્રથમ માતાનું નામ
- ૮ પ્રથમ પિતાનું નામ
- ૯ દેવાનંદાને કેટલાં સ્વપ્નાે આવ્યાં?
- ૧૦ તેનાં ફળો કોણે કહ્યાં?
- ૧૧ ચ્યવનમાસ અને તિથિ (અર્ભધારણ દિન)
- ૧૨ ચ્યવન નક્ષત્ર
- ૧૩ ચ્યવન રાશિ
- ૧૪ સ્થવન કાલ
- ૧૫ ૪ ગર્ભાપહરણ ક્યારે થયું?
- ૧૬ કોણે કર્યું?
- ૧૭ શા કારણે કર્યં?
- ૧૮ ગર્ભને ક્યાં પધરાવ્યા?
- ૧૯ દેવાનંદાના ગર્ભકાળ કેટલાે?
- ૨૦ ગર્ભધારક દ્વિતીય માતાનું નામ
- ૨૧ દ્વિતીય પિતાનું નામ
- રર માતા ત્રિશલાને પણ ૧૪ સ્વપ્નો આવેલાં?
- ૨૩ તેનું ફળ કોણે કહ્યું?
- ૨૪ ત્રિશલાનું ગૃહસ્થાન ક્યાં હતું?
- ૨૫ સિહ્કાર્થનું ગૃહસ્થાન ક્યાં હતું?
- ૨૬ ત્રિશલાના ગર્ભમાં કેટલા સમય રહ્યા?
- ૨૭ બન્નેના સમૃદિત સંપૂર્ણ ગર્ભકાલ કેટલા?
- ૨૮ જન્મ માસ અને તિથિ
- २८ छन्म समय
- ૩૦ જન્મ નક્ષત્ર
- ૩૧ જન્મ રાશિ
- ૩૨ જન્મ ક્યા આસમાં?<sup>પ</sup>
- ૩૩ જન્મ સમયે ચાથા આરો બાકી કેટલાે?
- ૩૪ જન્મ દેશ
- ૩૫ જન્મદેશની રાજધાની
- 35 ov-4 442
- ૩૭ ભગવાનના ગોત્રનું નામ
- ૩૮ <sup>૮</sup>જાતિનું નામ
- ૩૯ કુલનું નામ
- ૪૦ વંશનું નામ
- ૪૧ વર્ધમાન નામ શાથી પડ્યું?
- ૪૨ મહાવીર નામ શાથી પડ્યું?

- ૨૭ (શ્વેતામ્બર મતે)
- ૧૧ અંગ-આગમ-શાસ્ત્રો જેટલં
- 'વીદ 'સ્થાનક' નામના તપની શ્રેષ્ઠ
- આરાધનાથી
- ૧૦મા પ્રાણત નામના વૈમાનિક કલ્પ (-દેવલાક)માં
- ૨૦ સાગરોષમ
- બ્રાહ્મણકુડ ગામ-નગર
- <sup>ર</sup> દેવાનંદા બ્રાહ્મણી (શ્વેતામ્બર મતે)
- ૠપભદત્ત બ્રાહ્મણ
- ર્સિહ વગેરે ૧૪
- પતિ ઋષભદત્તે<sup>૩</sup>
- આષાઢ સૃદિ ૬
- ઉત્તરાફાલ્ગુની
- रत्था
- મધ્યગ્રત્ત્રિ
- (અવન દિવસથી) ૮૩મા દિવસે (શ્વેતામ્બર મતે)
- ઇન્દ્રની આશાથી હરિણીગમેપીદેવે
- ભિલુકકુલના કારણે
- ક્ષત્રિયાણી ત્રિશલારાણીની કૃક્ષિમાં
- ૮૨ દિવસનાે
- ક્ષત્રિયાણી રાશી ત્રિશલા
- સિસ્ટાર્થરાજા
- હા, દેવાનંદાની જેમ જ
- પતિ સિલ્હાર્થતથા સ્વપ્ન-લક્ષણ-
- પાઠકોએ
- શ્રુત્રિયકુંડગામ-નગર
- ક્ષત્રિયકુંડગામ-નગર
- ૬ મહિના અને ૧૫૫ દિવસ
- ૯ મહિના અને આ દિવસ
- ચૈત્ર સુદિ ૧૩ મધ્યરાત્રિ
- ઉત્તરાફાલ્ગુની

- ચાથા આસમાં
- ૭૫ વર્ષ અને ૮૫ મહિના
- વિદેહ (વર્તમાન બિહાર)
- વૈશાલી (મહાવીર-કાલીન)
- <sup>ર</sup>જાત્રિયકુંડગામ-નગર<sup>છ</sup>
- કાશ્યપ
- <sup>હ</sup>શાતકાત્રિય
- શાતકુલ<sup>૧</sup>૦
- સાતવંશ
- ગર્ભમાં આવ્યા બાદ ઘરમાં ધન-ધાન્યાદિની વૃષ્દ્રિ થતી રહી તેથી
- આમલકી<sup>૧૧</sup> ક્રીડા પ્રસંગે દેવના પરા-
- જય કરવામાં મહા વીરતા બતાવી તેથી દેવાએ આ નામ પાડયું
- (એક મત પ્રમાણે)

- ૪૩ લાંછન ચિહ્ન શું હતું? ર્સિહ<sup>૧૧</sup> (જંઘા ઉપર રહેલી ચામડી-ની જ કુદરતી એક આકૃતિ) ૪૪ શારીરિક શુભ ચિહ્નો–લક્ષ્ણો કેટલાં?
- ૪૫ જન્મ વખતે અને સંસારાવસ્થામાં કેટલા શાનથી સહિત હતા?
- ૪૬ દેહ વર્ણ
- ૪૭ દેહનાં રૂપ-કાન્તિ
- ૪૮ શરીર બલ કેટલું?
- ૪૯ સંઘયણ (-અસ્થિ સંધિની રચના)
- ૫૦ સંસ્થાન (-શરીરરચના માપ)
- ૫૧ *ઉત્સેધ અં* ગુલથી દે**હમા**ન
- **પર આત્મ અંગુલથી દેહમાન**
- ૫૩ પ્રમાણ અંગુલથી દેહમાન
- પજ મસ્તકની વિશેષતા શી?
- ૫૫ દેહના રુધિરનાે વર્ણ કેવાે?
- ૫૬ વિવાહ (લગ્ન) કરેલા હતો.' ૫૭ વિવાહિત પત્નીનું નામ શ્ં?
- ૫૮ સંતાન હતું?
- ૫૯ ગૃહસ્થાશ્રમનાે કાળ કેટલાે?
- ૬૦ વાર્ષિક દાન કેટલું આપ્યું?

- 9006
  - <sup>૧૩</sup>મતિજ્ઞાન, શુતજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન ( મર્યાદિત પ્રત્યક્ષ પરોક્ષ પદાર્થનું
  - . જ્ઞાન)એ ત્રણ જ્ઞાનથી પીત<sup>્ય</sup> (પીત રંગના સુવર્ણ જેવા
  - પીળા) સર્વરૂપાેથી સુંદર, સર્વકાન્તિથી ક્રોપ્ઠ

  - પહેલું <sup>૧૫</sup>૧**૧૪ ઋષભનારા**ચ (અત્યન્ત મજબૂત)
  - પહેલું સમયતૃરસ્ત્ર (ચારે છેહઓ
- સરખા હોવાથી અંતિ સંદર) સાત હાથનું
- ૧૨૦ અંગુલનું <sup>૧૬</sup>
- રવ અંશ
- શિ**ખાસ્થાન<sup>૧૭</sup> ધારા**ં ઉન્નત
- શ્વેત<sup>૧૮</sup> (ગાયના દૂધ સમાન) હા શ્વિતાં. મતે]
- ષશાહા
- હા (માત્રએક જ પૃત્રી હતી)
- ૩૦ વર્ષ
- ૩ <sup>૧૯</sup>અબજ, ૮૮ કરોડ, ૮૦ લાખ
- સાનામહારાનું

#### 3. દીમા કલ્યાણક અને તેને લગતી વિગતો

- ૧ દીક્ષામાસ અને તિથિ માગસર વદિ દશમ (ગુ. કા. વદિ)
- ર દીજાસમય
- 3 દીક્ષાનક્ષત્ર
- ૪ દીક્ષારાશિ
- ધ દીક્ષાસમયે વય
- ૬ દીક્ષામાં સ્વીકૃત મહાવ્રતાે કેટલાં હાેય?
- ૭ દીક્ષા-દિવસના તપ
- ૮ દીજા મહાયાત્રાની શિબિકાનું નામ? ૯ દીજ્ઞા વખતે સાથે બીજા દીજ્ઞા લેનારા
  - હતા?
- ૧૦ દીક્ષાવ્રત ક્યા ગામમાં લીધ?
- ૧૧ દીજા ક્યાવનમાં લોધી?
- ૧૨ દીક્ષાક્યાવક્ષ નીચેલીધી?
- ૧૩ લાચ કેટલી મૃષ્ટિથી કર્ષી? ૧૪ લતોચ્ચારણ બાદ કર્યું જ્ઞાન થયું?

- દિવસનાે ચતુર્થપ્રહર ઉત્તરાફાલગુની
- કન્યા
- ૩૦ વર્ષની
  - અહિંસા,<sup>૧</sup>° સત્ય આદિ પાંચ છ 🛊 (-૨ ઉપવાસ)ના
- ચંદ્રપુભા ના (એકલા જ હતા)
- ક્ષત્રિય-કુંડ ગામ-નગરમાં
- કુંડગામના જ્ઞાતખંડવનમાં અશોક વૃક્ષ નીચે
- પંચમૃષ્ટિથી<sup>ર</sup>૧ ચાેલું-મન:પર્ધવ<sup>૧૧</sup>જ્ઞાન

# ૧૨૫ વર્ષ અને પંદર દિવસના સાધના કાળ અને તેને લગતી હકીકતો

- ૧ દેવદુષ્ય કેટલે৷ વખત રહ્યું?
- ર પ્રથમ પારાસ્ટું શાનાથી કર્યું?
- ૩ પ્રથમ પારાસું ક્યારે કર્યું? જ પ્રથમ પારાશું કર્યા કર્યું?
- ૫ પ્રથમ પારાશું કોણે કરાવ્યું અને ક્યાં?
- ૬ પ્રથમ ક્ષીર શેમાં લીધી?
- એક વર્ષ અને એક મહિનાથી અધિક (શ્વેતામ્બર મતે)
- ક્ષીર-ખીરથી દીક્ષાના બીજા દિવસે
- કોલ્લાગ સન્નિવેશમાં બહુલ નામના બ્રાહ્મણે પાેતાના<sup>વ ક</sup> ઘરે
- ગૃહસ્થે આપેલા પાત્રમાં

| 9          | ઉત્કૃષ્ટ તપ કેટલા મહિનાના કર્યાં?                           | ૬ મહિનાના ઉપવાસના                                  |
|------------|-------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| 6          | અભિગ્રહો કરેલા?                                             | विविध प्रकारे क्या                                 |
| e          | સંપૂર્ણ તપ કેટલેા?                                          | ૪૧૬૬ દિવસના ઉપવાસના                                |
| <b>9</b> o | સાધિક ૧૨૫ વર્ષના ઉપવાસી તપમાં<br>પારણાના દિવસાે કેટલા?      | 3 <b>%</b> &                                       |
| 99         | સાધના-કાળનું ક્ષેત્ર કર્યું?                                | પૂર્વ અને ઉત્તર ભારતના પ્રદેશ                      |
| १२         | સાધિક ૧૨૫ વર્ષની સાધનામાં<br><sup>૨૪</sup> પ્રમાદ-નિદ્રાકાલ | અન્તર્મુહૂર્નબે ઘડીના (૪૮ મિનિટ)                   |
| ٩3         | ઉપસર્ગા થયા હતા?                                            | હા, ઘણો જ <sup>રૂપ</sup>                           |
| 97         | કોણે કર્યા હતા?                                             | મનુષ્યો, દેવા અને તિયંચાએ                          |
| 94         | સાધના કયા આસને કરી?                                         | માટા ભાગે ઊભા ઊભા કાયોત્સર્ગ<br>આસને (જિનમુદ્રાથી) |

#### ૪. કેવલશાન કલ્યાણક અને તેને લગતી મુખ્ય લકીકતો

| ٩   | કેવલજ્ઞાન <sup>ર દ</sup> માસ અને તિથિ         | વૈશાખ સુદિ ૧૦                                                                                 |
|-----|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ł   | દિવસનું નામ                                   | સુવ્રત (શોસ્ત્રીય નામ)                                                                        |
| 3   | મુહૂર્તનું નામ                                | વિજય (શાસીય નામ)                                                                              |
| 7   | કેવલજ્ઞાનના સમય                               | યતુર્થ પ્રહર-સાયંકાલ                                                                          |
| ų   | કેવલજ્ઞાન સમયની રાશિ                          | કન્યા                                                                                         |
| ç   | કેવલક્ષાન સમયની વય                            | ૪૩ વર્ષ                                                                                       |
| .9  | કેવલશાનનું સ્થાન                              | જં <b>ૃ</b> ભિક <sup>૧૭</sup> ગામની બહારનું ૠજુ-<br>વાલિકા નદી પાસેનું ખેતર<br>(બિહાર પ્રાંત) |
| C   | કેવલજ્ઞાન વખતે બીજા કોઈ શિખો<br>સાથે હતા ખરા? | એક પણ નહિ                                                                                     |
| Ŀ   | તે વખતે શરીર ઉપર વસ હનું?                     | ના <sup>ર</sup> <                                                                             |
| ૧ • | બીજું કંઈ સાથે રાખ્યું હતું?                  | ના, સર્વથા અપરિગ્રહી                                                                          |
| 99  | સાધના કાળમાં ઉપદેશાદિ આપે?                    | વિશિષ્ટ ઉપદેશ રૂપે પ્રાય: ન બોલે,<br>વાર્તાલાપ હોઈ શકે છે                                     |
| ૧૨  | કેવલજ્ઞાન કયા વૃક્ષ નીચે થયું?                | સાલ (શાલ) <sup>૨૯</sup> વૃક્ષ નીચે                                                            |
| ۹.3 | કેવલજ્ઞાન કયા આસને થયું?                      | ઉત્કટુક અથવા ગાદોહિકા <sup>3 જ</sup>                                                          |
| 48  | કેવલજ્ઞાન વખતે તપ કર્યો?                      | છકુ (બે ઉપવાસ) તપ                                                                             |
|     | અતિશયા કેટલા?                                 | ચોત્રીસ                                                                                       |
| 95  | વાણીના ગુણા કેટલા?                            | પાંત્રીસ                                                                                      |
| و۹  | `પ્રાતિહાર્યો કેટલા?                          | અંદિ                                                                                          |
|     |                                               |                                                                                               |

# પાતાના <mark>તીર્ધ (શાસન)ની સ્થાપના અને</mark> વિગતા

| ٩ | तीवेरियस्ति इयारे?                     | કેવલક્ષાન પ્રાપ્તિના બીજા દિવસેં<br>બીજા વખતના સમવસરણમાં |
|---|----------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| 2 | તીર્થસ્થાપના માસ અને તિથિ              | વૈશાખ-સુદિ ૧૧                                            |
| 3 | તીર્થના ક્યારે વિચ્છેદ થશે?            | <sup>૩૧</sup> પાંચમા આરાના છેલ્લા દિવસના<br>બે પ્રહર બાદ |
| 7 | પ્રથમ ગણધરનું નામ?                     | <sup>૩૨</sup> ઇન્દ્રભૂતિ                                 |
| ų | પ્રથમ સા <sup>દ</sup> વીનું નામ?       | <sup>33</sup> ર્યદનભાળા                                  |
| ξ | પ્રથમ શાવકનું નામ?                     | <sup>ઉ</sup> ૪ૄોખ                                        |
| 9 | પ્રથમ શાવિકાનું નામ?                   | <sup>ઢપ</sup> સુલસા                                      |
| ć | ભકત રાજાઓમાં પ્રધાન ભક્ત<br>રાજવી કોણ? | <sup>ક ર</sup> મગધે શ્વર 'શ્રેણિક'                       |
| Č | શાસનયક્ષનું નામ?                       | <sup>લહ</sup> માતંગ                                      |
| ø | શાસનયક્ષિણીનું નામ?                    | <sup>કે દ</sup> સિચ્દ્રાયિકા                             |
|   |                                        |                                                          |

#### પશ્ચિર વર્ણન

|   | ગણસબ્યા          | નવ                                                                                                         |
|---|------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ₹ | ગણધરોની સંખ્યા   | <sup>૩૯</sup> અગિયાર                                                                                       |
|   | સાધુઓની સંખ્યા   | ¥°ચૌદ હજાર (સ્વહસ્તદીક્ષિત)                                                                                |
| 7 | સાધ્વીઓની સંખ્યા | <sup>૪૧</sup> છત્રીસ હજાર (સ્વહસ્તદીર્ક્ષત)                                                                |
| ц | શ્રાવકોની સંખ્યા | <sup>૪૨</sup> એક લાખ ઓગણસાઠ હજાર                                                                           |
| , | શાધિકાઓની સંખ્યા | (બાર વ્રતધારી, બાકી એ વ્રત<br>ુવિનાના લાખા હતા)                                                            |
| • | ઝાલ્યકાઓના સખ્યા | <sup>૪૩</sup> ત્રણ લાખ અઢાર હજાર (ભાર<br>ઘનધારી, બાકી પ્રત વિનાના<br>શાવક શ્રાવિકાની સંખ્યા ઘણા<br>લાખોની) |
|   |                  |                                                                                                            |

| ć   | કેવલજ્ઞાની મુનિઓની સંખ્યા<br>મન:પર્યવજ્ઞાની મુનિઓની સંખ્યા | સાતસા<br>પાંચસા                |
|-----|------------------------------------------------------------|--------------------------------|
|     | અવધિજ્ઞાની મુનિઓની સંખ્યા                                  | તેરસ <u>ે</u> ંા               |
|     | ચૌદ પૂર્વધર <sup>૪૪</sup> મુનિઓની સંખ્યા                   | ત્રક્ષસા                       |
| 99  | વૈક્રિષ <sup>ર્રેપ</sup> લબ્ધિધારી મુનિઓની સંખ્યા          | સાંતસા                         |
| 93  | વાદી (-વાદવિવાદમાં શ્રેષ્ઠ) મુનિઓની<br>સંખ્યા              | ચારસા                          |
| ۹,3 | સામાન્ય મુનિઓની સંખ્યા                                     | <sup>૪૬</sup> દશ હજાર નેવ્યાસી |
| ۹7  | પ્રકીર્ણક મુનિઓની સંખ્યા                                   | ચૌદ હજાર                       |
| 14  | પ્રત્યેકબુલ્ક <sup>૪૭</sup> મુનિઓની સંખ્યા                 | ચૌદ હજાર                       |
| 95  | અનુત્તર વિમાનમાં <sup>૪૮</sup> જનારા મુનિ-<br>એરની સંખ્યા  | આઠસા                           |

# ૫. નિર્વાણ-માેમ<sup>૪૯</sup> કલ્યાણક અને તેને લગતી લકીકતાે

| ٩   | મોક્ષગમન–માસ અને તિથિ                                  | કાર્તિક વદિ અમાવસ્યા (ગુ. આસો<br>વદિ અમાસ)                                                  |
|-----|--------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| ર   | મોક્ષસમયનું નક્ષત્ર                                    | સ્વાતિ ′                                                                                    |
| 3   | માલસમયની રાશિ                                          | તુલા                                                                                        |
| ¥   | ં નિર્વાણ—માલ સમયની વય                                 | ૭૨ વર્ષ                                                                                     |
| પ   | માક્ષ વખતે કરો સંવત્સર ચાલતો હતો?                      | <sup>પ</sup> °ચંદ્ર નામનાે બી <b>જે</b> સંવત્સર                                             |
| Ę   | મોક્ષે ગયા તે મહિનાનું નામ                             | પ્રીતિવર્લ્ડન (શાસીય નામ)                                                                   |
| و   | માક્ષે ગયા તે પક્ષનું નામ                              | નંદીવર્લ્લન (શાસ્ત્રીય નામ)                                                                 |
| ~   | ં માેક્ષે ગયા તે દિવસનું નામ                           | અિનવેશ્ય અથવા ઉપશંમ 🦙                                                                       |
| ۷   | મોક્ષે ગયા તે રાત્રિનું નામ                            | દેવાનંદા અથવા નિરતિ 🦷                                                                       |
| ૧૦  | માેક્ષસમયનાે લવ કર્યાે?                                | અર્ચ (શાસ્ત્રીય નામ)                                                                        |
| 99  | મા≉સમયના પ્રાણ કયો?                                    | મુહૂર્ત (શાસ્ત્રીય નામ)                                                                     |
| 93  | માલસમયના સ્તાક કરા?                                    | સિલ્ડ (શાસ્ત્રીય નામ)                                                                       |
| ٩.3 | માજસમયનું કરણ કર્યું?                                  | નાગ [ત્રીજુ કરણ] (શાસ્ત્રીય નામ)                                                            |
| чү  | માેલસમયનું મુહૂર્ત ક્યું?                              | સર્વાર્થસિલ્દ (પાછલી સતન્) "                                                                |
| 94  | માષ્ટ્રસમયનું સ્થળ કર્ષું?                             | <sup>પર</sup> પાવા-મધ્યમા અપાપાપુરી<br>(પ્રાચીન કાલમાં મગધવર્તી અને<br>વર્તમાનમાં બિહારમાં) |
|     | માજસમયનું સ્થાન ક્યું?                                 | <sup>પર</sup> હસ્તિપાલ રાજાના કોરકૂનોની<br>શાલા                                             |
|     | માલ વખતે દેશના કેટલા ક્લાક આપી?                        | અખંડ ૪૮ ક્લાક                                                                               |
|     | ક્યા આસને મોક્ષે પધાર્યા?                              | <sup>પર</sup> પર્યકાસને અથવા પદ્માસને                                                       |
| ૧૯  | માક્ષમાં ગયા પછી અશરીરી એમના<br>આત્માની અવગાહના કેટલી? | ૪-૨/૩ <b>હાથની</b>                                                                          |
| ર∘  | માહ્યસમયનો તપ                                          | છકું (બે ઉપવાસ) તપ                                                                          |
| ર૧  | માલસમયે માલે જનારા બીજા સાથે<br>હતા?                   | કોઈપણ નહિ                                                                                   |
| રર  | માસે પધાર્યા તે સમય કર્યા?                             | પાછલી રાત્રિનેહ                                                                             |
| ₹3  | ક્યા આરામાં માેક્ષે ગયા?                               | ચે <b>ા</b> થા આરાના છેડે <sup>પ૪</sup>                                                     |
| २४  | માલસમયે ચોથો આસે કેટલો બાકી<br>હતો?                    | ત્રણ વર્ષ સાહ્ય આઠ મહિના                                                                    |
|     | કેટલી પરંપરા સુધી માત્રમાર્ગ ચાલુ<br>રહ્યો?            | <sup>પપ</sup> ત્રણ પાટ સુધી (એટલે ત્રણ<br>શિષ્ય-પ્રશિષ્ય સુધી)                              |
| ર્  | તેમના શાસનમાં માેક્ષે જવાનાે પ્રારંભ<br>ક્યારે થયાે?   | કેવલજ્ઞાન થયા પછી ચાર વર્ષ <sup>પદ</sup><br>વીત્યાં ત્યારે                                  |
|     |                                                        |                                                                                             |

#### પ્રક્રીર્ણક જાણવા યોગ્ય કેટલીક વિગતો

| <del></del>                                                  |                                                                                  |
|--------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| ૧ દેશના શેના ઉપર બેસીને આપે?                                 | દેવનિર્મિત સમાસરણમાં <sup>પછ</sup> કે સુવર્ણ<br>કમલ ઉપર                          |
| ૨ શું પ્રવચન રોજ આપે?                                        | d(.                                                                              |
| ૩ રોજ કેટલા વખત આપે?                                         | સવાર, બપાર બે વખત. દરેક વખતે<br>એક પ્રહર આપે (કુલ ૨ પ્રહર<br>એટલે ૬ ક્લાક બાેલે) |
| ૪ કઈ ભાષામાં આપે?                                            | અર્ધમાગધી <sup>પર</sup> -પ્રાકૃત <sup>ં</sup> (સર્વભાષાની<br>જનેતા)માં           |
| પ તેમનાં શાસ્ત્રો ગણધરોએ <sup>પ∉</sup> કઈ<br>ભભામાં ગૃથ્યાં? | મુખ્યત્વે અર્ધમાગધી-પ્રાકૃતમાં                                                   |
| ૬ પ્રથમ તપના પારણામાં અન્નદાન<br>આપનારની ગતિ કઈ થાય?         | પહેલા કે ઝીજા ભવે માેક્ષે જનાર<br>હોય                                            |

www.jainelibrary.org

द्याण

4,9

| 🤊 ભિક્ષાસમયે પંચ દિવ્યો ક્યા થાય?                     | ૧. વસ, <sup>૧.</sup> ૨. સુગંધી જલવૃષ્ટિ,                             | ૧૯ સંયમ-ચારિત્રના પ્રકારો કેટલા?      | सत्तर <sup>७</sup> °                                                    |
|-------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
|                                                       | ૩. વસુધારાવૃષ્ટિ, (૧૨૫ લાખ                                           | ૨૦ આચારપાલન સુલભ કે દુર્લભ?           | બહુ દુર્લભ                                                              |
|                                                       | (ફ્રોડ) સાનેયાની વૃષ્ટિ] ૪. 'અહેર-<br>દાને'ની દેશપણા, ૫. દુંદુભિનાદ. | ર૧ મુનિ કેવાં વસ્ત્રો વાપરે?          | રંગવિનાર્ના શ્વેત <sup>ાર</sup> અને સામાન્ય<br>કોટિનાં                  |
| ૮ એમના શાસનમાં કેટલા જણાએ<br>તીર્થકર નામકર્મબાંધ્યું? | પુરુષ અને સી મળીને નવ <sup>ેદર</sup><br>જણાએ                         | રર એ વખતની પ્રજાનો સ્વભાવ કેવા?       | વક જડ-એટલે સરલતા ઓછી અને<br>બૃહિની પ્રગલ્ભતા ઓછી.                       |
| ૯ એમના તીર્થમાં રુદ્ર ક્યા થયા?                       | સત્યકી <sup>ય થ</sup>                                                | ર ૩ ભારતમાં ભગવાનને વિહાર કર્યા કર્યા | મોટા ભાગે પૂર્વ ઉત્તર ભારતમાં:                                          |
| ૧ ● એમના તીર્ધમાં ક્રમા દર્શનની ઉત્પત્તિ<br>થઈ?       | વૈશેષિક દર્શનની                                                      | થયાં?                                 | નાટા ખાર્ચ યૂપ ઉત્તર ખારતના.<br>તે ઉપરાંત એકાદ વખત પશ્ચિમ<br>ભારત સુધી. |
| ૧૧ ભગવાનની આશ્ચર્યજનક ઘટનાઓ<br>કેટલી બની?             | પાંચ <sup>દક</sup> (ગર્ભાપહરણ, પ્રથમ દેશના<br>નિષ્ફ્રય વગેરે)        | ૨૪ કેટલા રાજાઓ ભકત હતા?               | સંખ્યાબંધ <b>રાજા</b> ઓ                                                 |
| ૧૨ સાધુનાં મહાવ્રતાે કેટલાં?                          | પાંચ <sup>૧૪</sup>                                                   | 1                                     | 3 -: G                                                                  |
| ૧૩ શાવકનાં અછુવ્રતાે કેટલાં?                          | બાર <sup>૬ પ</sup>                                                   | ત્રેબીજીના ગર વર્તમાં આવેત            | શાળના સાથપ્ત વહેરણા                                                     |
| ૧૪ ચારિત્રના પ્રકાશે કેટલા?                           | પાંચ <sup>૧૧</sup>                                                   | ૧ ગૃહસ્થાવસ્થાના કહ                   | ૩૦ વર્ષ                                                                 |
| ૧૫ મૂલ તત્ત્વાની સંખ્યા કેટલી?                        | નવ <sup>ક્ષ</sup> અથવા ત્રણ                                          | ર દીક્ષાપર્યાયના કરલ                  | ૪૨ વર્ષ (અને એટલા જ શાનુમસિં।)                                          |
| ૧૬ સામાયિક વ્રત કેટલા પ્રકારે?                        | ચાર <sup>૧૮</sup>                                                    | ૩ છપ્રસ્થાવસ્થાનો કાલ                 | ૧૨૫ વર્ષ અને ૧૫ દિવસ                                                    |
| ૧૭ પ્રતિક્રમણ કેટલા પ્રકારે?                          | પાંચ <sup>૧૯</sup>                                                   | ૪ કેવલજ્ઞાનના કાલ                     | રહ વર્ષ પાડ મહિના                                                       |
| ૧૮ છ આવશ્યક-પ્રતિક્રમણ કેટલી વાર<br>કરવાનાં?          | सांज-सवार (निषभितपक्षे भे वार)                                       | ૫ સંપૂર્ણ આયુષ્ય કાલ                  | ૭૨ વર્ષ સંપૂર્ણ (પ્રાચીન જૈન<br>પહિતની ગણના મુજબ)                       |

#### પશિષ્ટિષ્ટ સં. ૧૨

# શ્વેતામ્ભર અને દિગમ્બર પ્રન્થ વચ્ચેના મતંદ્રરની નોંધ

નોંધ — ભગવાન શ્રી મહાવીરના ચરિત્રની મોટા ભાગની હકીકતામાં બન્ને વચ્ચે સામ્ય છે. પણ જયાં જયાં અસામ્ય છે તેમાંની કેટલીક બાબતો નીચેની તાલિકામાં આપી છે. આ તાલિકા જેવાથી ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના જીવનની બાબતમાં બન્ને સંપ્રદાયા વચ્ચેનો તફાવત સમજાશે એટલું જ નહિ પણ એક જ સંપ્રદાય વચ્ચે પણ કેવી વિભિન્ન પરંપસ હતી તેનો ખ્યાલ આવશે.

|     |                   | न्वेताम्बर मते     | रवेतास्वर मते विगम्बर मते |             |          |             |                          | बेताम्बर भते   | र मते विगम्बर महे     |                | ति     |  |
|-----|-------------------|--------------------|---------------------------|-------------|----------|-------------|--------------------------|----------------|-----------------------|----------------|--------|--|
|     |                   |                    | हरिवंश                    | उत्तरपु.    | तिलोय.   |             |                          |                | हरिवंश                | उत्तरपु.       | तिलोच. |  |
| ŧ.  | मातृताम           | ત્રિશલા            | પ્રિયકારિણી→              | ,,,         | 1)       | ११.         | केवलकान स्वल             | ઋજવાલિકા       | ૠજુકલા→               | ,,             | 75     |  |
| ₹.  | जम्म <b>मू</b> मि | કુણ્ડપુર           | કુલ્ડપુર→                 | **          | કુરહાપુર | ₹२.         | साम्बी संस्था            | <b>૩૬ હજાર</b> | <b>૩૫ હજાર</b>        | <b>૩૬ હજાર</b> |        |  |
|     |                   | કુણ્ડલપુર          |                           |             | -        | ₹₹.         | भावक संस्था              | ૧ લાખ–         | ૧લાખ-→                | **             | 19     |  |
| ₹.  | च्य. नक्षत्र      | ઉત્તરાફાલ્ગુની     | ઉત્તરભાઢા $ ightarrow$    | **          | 10       | , ,         |                          | ૫૯ હજાર        |                       | "              | "      |  |
| ¥,  | बीकातिचि          | કા. વદ્દિ ૧૦       | માગ. વ. ૧∘→               | ٠,,         | ,,       | ₹¥.         | वैक्यिसम्बद्धारी         | 900            | €00 <del></del>       | **             | "      |  |
| ٩.  | दीकासाची          | કોઇ નહિ            | કોઇ નહિ                   | કોઈ નહિ     | એક       | <b>१</b> ५. | माता एक के बे?           | બે             | એક→                   | "              | ,,     |  |
| Ę,  | माच तप            | છઠ્ઠ (બેલા)        | છઠ્ઠ                      | અઠ્ઠમ (તેલા | ) ,,     |             | गर्भेपरा <b>वर्त</b> न⊸  | en             | <b>-</b> tl→          | ,,             | "      |  |
| ١.  | आच पारचुं         | બહુલને ત્યાં       | બહુલ                      | કુલ         | ,,       |             | चयेलुं?                  |                |                       | **             | **     |  |
| ८.  | प्रथम पारचानुं    | કોલ્લાક            | કુણ્ડપુર                  | કલગ્રામ     | "        | ₹७.         | सम्ब धरेतां?             | बा             | ના→                   | <b>»</b>       | ,,     |  |
|     | स्वल              |                    | 3. 3                      | •           | "        | 86.         | आ <b>धोपदे</b> श क्यारे? | પ્રથમ–         | ક્ક દિવસ⊶             |                | "      |  |
| ۹.  | ज्यस्य काल        | ૧૨ાા <b>વર્ષ</b> – | ૧૨ વર્ષ⊶                  | ы           | ,,       | •           |                          | દિવસે જ        | પછી                   | •              | "      |  |
|     |                   | ૧૫ દિવસ            |                           | .,          |          | <b>25</b> . | सफल उपवेश भयां           | પાવા–          | વિપુલાચલ              | <b>→</b>       | ,,     |  |
| ţo. | केवलकामनसञ्       | ઉત્તરાફાલ્ગુની     | મઘા⊶                      | **          | " j      |             | ज्ञाप्यो?                | મધ્યમામાં      | પર્વત ઉપર<br>(આધોપદેશ |                | ••     |  |

આ ઉપરાંત સમયસરણની રચનામાં ઘણા તફાવત છે. શ્વેતામ્બરો ભગવાનની વાણીને અક્ષરમયી માને છે, જયારે દિગમ્બરો અનક્ષરમયી (એટલે દિવ્યધ્વનિથી સમજાતી) અને \*અક્ષરમયી બન્ને રીતે માને છે. ગણધરોનાં નામામાં પણ નામાન્તરો છે.



### કંઈક જાશવા જેવું

- ૧. ગુજરાતી ૧૧મો પરિશિષ્ટમાં ૭૧ આંકડા ટિપ્પજાના આપ્યા છે પરંતુ સકારણ તેની ટિપ્પજા આપી શકયા નથી.
- ર. આ ગ્રંથમાં આવેલા પારિભાષિક અને ક્લિપ્ટ શબ્દોના અર્ધો, વિશેષ નાર્મોનો કોશ, વિહારમાં આવતા નાનાં-મોટાં ગામો અને શહેરોની ક્રમબદ્ધ સૂચિ વગેરે આપી શકવા નથી.
- ૩. ભગવાન શ્રી મહાવીરના જીવન વિષયક શ્વેતામ્બરીય મંઘોમાં ચાલી આવતી વિવિધ પરંપરાઓના કારણે પરસ્પર વિરોધાત્મક અને વૈકલ્પિક ઉલ્લેખો મળે છે. જેમકે—ચઈપન્ન મહાપુરુષ ચરિયં મંઘમાં ભગવાન મહાવીરની આઠ પત્નીઓ હતી એવો ઉલ્લેખ મળે છે. શ્વેતામ્બર મંઘોમાં જે મતભેદો આવે છે તેની સ્વતંત્ર નોંધ અહીં આપી નથી.
- ૪. આ ગંથમાં રામપ્રસાદ જડિયાએ પેપર કટીંગની બનાવેલી નમસ્કાર, નમૃત્યુજો તથા સિદ્ધચક્રની ત્રણ આકૃતિઓ આપી છે.
- પ. એક વાત એવી છે કે ચિત્રપ્રધાન આ કલા ગ્રંથમાં વધુ પડતી લેખ સામગ્રી આપવી એ પણ ઠીક ન લાગવાથી સંક્ષેપ કર્યો છે.



<sup>\*</sup> જુઓ જિન્સેનાચાર્યકૃત 'મહાપુરાણ'—૫–૨૩૦

# 

भूमिका: इस चित्रसम्पुट के अन्तर्गत भगवान श्री महाबीर के जीवन से सम्बद्ध जो चित्र दिये गये हैं, उन चित्रों के विषय में कुछ विशेष जानकारी और उन्हींकी विशेषताओं को यहाँ प्रस्तुत करता हूँ। और तीसरा चित्र जो भगवान के २५ भवों से सम्बन्धित है, उसका भी आवश्यक परिचय यहाँ दे रहा हूँ। इसका जान−जानकारी प्रेरणादायक एवं रसप्रद होगा। इस परिचय से एक समय की सामान्य व्यक्ति जब सत्ताईसर्वे भव में तीर्थंकर परमात्मा होती है तब उसके गत जन्म की परिस्थितियों और साधना कैसी थी? उसकी किञ्चित् झाँकी प्राप्त होगी।

#### २६ भवों की कथा का अवतरण

समस्त परिचय चैतन्य स्वरुपी आत्मा और जहस्वस्प कर्म-शजुओं के बीच खेले गये दीर्घकालीन संधाम में मानव स्वभाव और उसके आचरण के विविध पहलुओं का दर्शन, कर्मसत्ता की वैविध्य पूर्ण विचित्रता और उसका असाधारण सामर्थ्य, इन्द्रियों के विषय विषय और कीध, मान, माया, लोभ आदि कवायों का शिकार बनती आत्मा की होनेवाली दुर्दशा एवं अधोगति, बीच बीच में प्राप्त होनेवाले शुभ संयोग तथा उससे सर्जित होनेवाले उन्नति अवनति के आरोह अवरोह, अन्त समय में प्राणिमात्र को सच्चे मुख की प्राप्ति कराने हेतु उत्पन्न हुई दया-भावना के कारण की गई प्रखर आध्यात्मक, साधना, उसके फल स्वरूप परादण्डी से निकल कर राजमार्ग पर होनेवाला उनका पदार्पण, अनुकूल संयोगों की प्राप्ति होने पर सर्वशक्तिमान आत्मा के द्वारा अपनी ज्ञानादि अनन्त शक्तियों को प्राप्त करने में अवरोधक बने कर्मस्पी शत्रुओं को नष्ट करने के लिये प्रदर्शित की गयी अपनी शक्ति को परिचय, व प्रारम्भ किये गये दिव्य पुरुषार्थ के अन्त में परमात्मस्वरूप अन्तिम सिद्धि को प्राप्त हुई ज्वलन्त विजय आदि प्रसंगों पर बहुत कुछ विशिष्ट प्रकाश हालेगा।

चित्र-9: सुवर्णकमल के आसन पर पद्मासन में विराजमान तीर्षंकर भगवान श्री महावीर की स्वर्ण रंग की मनोहर मूर्ति। कमल के भीतर सिंह का चिन्ह स्थापित किया गया है और नीचे के हिस्से में स्वर्णनिर्मित लघु कमलासन (जिसे 'पादपीठ' कहते हैं) स्थापित है। भगवान उच्च आसन से उत्तरते समय प्रथम पादपीठ पर चरण रखते हैं। पुनः उपदेश देते समय भी उसी पादपीठ पर दोनों चरण रखते हैं। यह पादपीठ देवों द्वारा विरचित समवसरण में अवश्य रहता है।

विक्र-२: वित्रसंपुटकी पूर्व दो आकृतियों में अरिहंत का एक ऐसा वित्र बनाना रह गया था जिसमें अध्य महाप्रातिहायोंका सुदर वित्रांकन हो। इसी कारण यह भव्य-आकर्षक वित्र वित्रित कराया गया है। यो तो यह चित्र आदिश्वर प्रभुका है पर इस ढंगसे बनाया गया है कि अन्य किसी भी तीर्षंकर के लिए उपयोगी बन सकता है। सिर्फ लांछन एक अन्य कागज पर वित्रित कर उसे समुचित स्थान पर रखना होगा। अनानुपूर्वी बनानी हो अथवा किसी तीर्षंकर देवकी सामूहिक आराधना करानी हो तब संघ समक्ष स्थापन करनेके लिए ऐसे भव्य वित्रकी आवश्यकता रहती है। यो तो यह चित्र २३ तीर्थंकर के संपुट-प्रकाशन के लिए बनाया गया था। परन्तु न मालूम उसका प्रकाशन कब होगा? यह सोचकर भगवान महावीरकी इस तृतीयावृत्तिये ही प्रकाशित करने का निर्णय लिया। इस चित्रये कलाकार द्वारा मुझे बेहद मन्यसन्द तीन छत्र, सिहासन, इन्द्र इत्यादिका आकर्षक अंकन किया गया है। यह भव्य चित्र जैनसंघको पहली है। बार देखने को मिलता है।

- 9. मगवान महावीर के २७ मर्वों की परिगणना में जो महत्त्वपूर्ण मत-मतान्तर उपस्थित हैं, उन्हें यहाँ निर्दिष्ट करता हूँ। आवश्यक निर्युक्ति चूर्णि-वृत्ति, त्रिषष्टिशलाका पुरुष चिरत्र, करूपसूत्रों को टीकाएँ आदि ग्रन्थ, सत्ताइसवे—अन्तिम भव में देवानन्दा की कुक्ति में (जन्म के लिये) गर्मस्य में अवतरित होने का, और जन्म त्रिशला की कुक्ति से होने का निर्देश करते हैं। जब कि समवायांग सूत्र ग्रन्थ की वृत्ति एक विलक्षण विधान प्रस्तुत करते हुए २६ वे भव में देवानन्दा की कुित लेन्म होने का और २७ वे भव में त्रिशला संगी की कुित्त से जन्म होने का निर्देश करते हैं।
  - तथा आवश्यक-नियुंबित-वृत्ति, त्रिषष्टि तथा कत्यसूत्र की अनेक टीकाएँ बाईसवाँ भव मनुष्य का बंतलाते हैं, परन्तु उसका जन्मस्थल, नाम, आयुष्यादि के विषय में वे ग्रन्थ सर्वथा मौन हैं। मात्र इतनी ध्विन निकलती है कि इस मनुष्यभव में भगवानने तपश्चर्या के द्वारा (श्वक्रवर्ती के योग्य) शुभ-पुष्यों का उपार्जन किया था, इसलिए वहाँ से उन्होंने चक्रवर्ती के रूप में जन्म ग्रहण किया। परन्तु गुणमदर्श्वित 'महावीर चरियं' के अन्तर्गत मानव जन्म की समाप्ति पर देवलोक में जन्म ग्रहण करने का उत्लेख है, जब कि समवायांगकारने तो बाईसवाँ (मानव रूप) मव ही अभान्य ठहराया है।
- नन्दलाल वकील के द्वारा लिखित, मुद्रित 'महावीरचरित्र' में तो बाईसवाँ भव 'विभल राजकुमार' के रूप में मान्य है।

#### २५ भवों का परिचय

किञ-३: जैन धर्म के अनुसार कोई भी आत्मा अनादि से परमात्मा नहीं होता, अपितु वह हमारे सदृश ही लेकिन विशिष्ट कोटि का संसारी जीवाल्या होता है। पुनः जब सम्यगृदर्शन, ज्ञान और चारित्र के क्षायिक भाव (मानसिक परिणाम) से आराधना करता है, तभी वह परमात्मा हो सकता है। अनन्त काल व्यतीत हो गया और इसी अपेक्षा से परमात्मा मी अनन्त हो गये। इसके पश्चात् भी काल की गति अनन्त होगी परन्तु छह आरा (अर्घात् युग) की अपेक्षा से, व्यक्तियोंकी दृष्टि से चौबीस तीर्यंकरों की ही गणना होती है-न्यूनाधिक की नहीं। प्रत्येक तीर्यंकर की आत्मा भित्र-भित्र होती है। यहाँ श्रमण भगवान महावीर की आत्मा भी अनादि काल से हमारे यहाँ औरों के सदृश ही कर्म के आवरणों से युक्त, अशुद्ध और चारों मतिओं में परिश्रमण करनेवाली, लेकिन विशिष्ट कोटि की संसारी-जीवात्मा ही थी, अतएव पूर्व अवतारों-भवों की गणना कैसे हो? तथापि उनके प्रधान २७ भवों की जो परिगणना उपस्थित की जाती है, वह आध्यात्मिक विकास का मुख्य प्रारम्भ अथवा मोक्ष मार्ग के प्रधान आधाररूप बोधिलाभ-सम्यग्दर्शन का प्रकाश जिस मव में प्रथम प्राप्त हुआ तदनुसार उस भव से उसकी गणना प्रारम्भ होती है। यह विकास अथवा प्रकाश 'नयसार' नामक अवतार भव में हुआ, जिससे उस अवतार को भगवान महावीर का प्रथम अवतार-भव माना जाने लगा। इस वरबोधि सम्यग् दर्शन को ही परमात्य अवस्था की नींव अथवा मोक्षफल की प्राप्ति का बीज कहा है।

तीसरे चित्र में मगवान के २५ अवतारों को संक्षेप में दिखाया गया है, इस पर से मली भाँति समझ सकेंगे कि सम्यग्दर्शन की प्राप्ति के अनन्तर भी आत्मा यदि जागृत नहीं रहे तो विविध-गतियाँ के किस प्रकार आरोह-अवरोह आते हैं तथा मनुष्य के आत्मविकास में कैसी-कैसी उत्कान्ति और अपकान्तियाँ होती हैं।

प्रवम भवः ग्राम का मुखिया नयसार लकड़ियाँ काटने के लिये वन में जाता है, वहाँ भोजन का समय होने पर किसी अतिथि को भोजन कराके ही भोजन करूँ, इस प्रकार भावनापूर्वक उसकी प्रतीक्षा कर रहा है। इतने में दूर से साधुओं के समान व्यक्तियों को आते हुए देखें, उसके हृदय में अपरिमित हर्ष हुआ। सामने जाकर प्रणाम किया। मार्ग को भूले हुए साधुओं के द्वारा नयसार को 'धर्मलाभ' शब्द द्वारा आशीर्वाद दिया गया। प्रश्चात् वह मार्ग भूले

- एक ही जन्म और दो भवों की गणना किस दृष्टि से होगी, यह विचारणीय है।
- × २७ भन्ने से सम्बद्ध अनेक ग्रन्थसन्दर्भों पर दृष्टिपात करने पर भी 'विमल राजकुमार' के भव का उल्लेख कही भी नहीं मिला, जिससे शंका होती है कि उन्होंने किस आधार पर लिखा होगा?
- २ दिगम्बर ग्रन्थकार नयसार के स्थान पर पुरुरवा नामक मांसाहारी भील का उल्लेख करते हैं और उसने सागरमुनि के उपदेश से अहिंसक बनकर बोधि-सम्यग्दर्शन प्राप्त किया था। तथा दिगम्बर परंपरा तैतीस भवों का उल्लेख करती है।

हुए साधुओं को अपने स्थल पर सावधानी से ले आया। वह सत्युग का मानव था। उसके हृदय में सायु-सन्तों के प्रति अत्यधिक मान-भिंकत थी अतएव सायुओं को उचित स्थान पर बिठाया। साधुओं के साथ कुछ वार्तालाप करके स्वयं को भिक्षा का लाभ देने के लिए निवेदन करते हुए कहा कि "आप मुझे कुछ लांभ दीजिए, फिर भोजन करूँगा और तदनन्तर धर्म के दो शब्द आपके मुख से सुनकर आपको ठीक मार्ग पर वहा दूंगा"। असीम आनन्द से युक्त नयसारने अत्यधिक भिंकतभाव के साथ साधुओं को भिक्षा दान दिया। तर्यश्चात् गुरु महाराज ने असरकारक उपदेश दिया। बाद में नयसार ने स्वय गुरु के साथ जाकर उन्हें सही मार्ग पर वहा दिया। मार्ग में चलते हुए गुरुजी ने उपदेश दिया। नयसार के जीवन में इस प्रकार का प्रसग् सर्वप्रथम ही आया था, इसलिए वह खूब रसपूर्वक सुन रहा था। मावि काल के भगवान महावीर का जीव जो वर्तमान में नयसार के रूप में था, वह साधुओं को द्व्यमार्ग दिखाता था जब कि माधु महात्मा उपदेशों के द्वारा नयसार को मादमार्ग—मोक्षमार्ग बता रहे थे। आत्मा योग्य थी अवत्य उपदेश के प्रभाव से उसके मोह के आवरण दूर हट गये। अमृत-दचनों के फलस्वरूप उसकी आत्मा में केवलजान के अंश के समान सम्यग्दर्शन का दिव्य प्रकाश उत्यत्न हुआ और इसी प्रकाश के प्रभाव से २७ वें भव में भगवान महावीर बनने का पुण्य एकत्रित होना प्रारम्भ है। स्था।

नयसार मरकर दूसरे भव में देवलोक में उत्पन्न हुआ। (उपर्युक्त जो वर्णन किया गया है, उसे चित्र की प्रथम पंक्ति में चित्र द्वारा दर्शाया गया है।)

हुतीय भव : देवलोक का आयुष्य पूर्ण होने पर देवत्व को प्राप्त नयसार के जीवन इस काल के प्रथम तीर्थंकर ऋषमदेव!—आदिनाथ प्रमु के प्रथम पुत्र भरत दक्तवर्ती जैसे कि यहाँ परीचिरूप में जन्म लेने पर भी सम्यरदर्शन का जो बीज वो दिया गया था, उसके प्रताप में मंसार की भौतिक सुख-साम्रगी उसे संसार के बन्धन में अकड़ने में समर्थ न हो सकी। तीर्थंकर हुए ऋषभदेव प्रभु के उत्तम उपदेश सुनकर वैराग्य प्राप्त होने पर मरीचि ने भागवती दीक्षा ग्रहण कर उनका शिष्यत्व स्वीकार किया, उनको साथु जीवन की ग्रहण और आसेवन की शिक्षा देने के लिये स्थविर साथु को सौपा गया। (देखो चित्र विमाग-२)

एक समय विकार करते हुए, नंगे पैरों से चलते हुए मुनि मरीचि ग्रीष्म की तींव गरमी और तृषा का परिषह सहन न कर सके। पसीना पसीना होने से अत्यधिक परेशान हो गये। चारित मंत्रनीय नामक कर्म ने छलांग मारी। 'मुझसे अतिशय दुष्कर संयम का भार अब धातमा भी सहन हो सके वैसा नहीं है। अब मुझे क्या करना चाहिए' इस प्रकार पतनोन्मुखी विचारों के भीतर उलझ गये। एक समय काया की माया को त्यागकर मुनि होनेवाला शूरवीर आत्मा आज कायरता की शरण में जा बैठा। 'मन टूटा उसका सब कुछ टूटा' इस उक्ति के अनुमार मन निर्मल विचारों के पूर्ण वशीभूत हो गया, और मुनि मरीचि पुनः काया की माया में लिपट गये। घर वापिस जाने का तो मन नहीं था, परन्तु आचार से पतित होकर शुद्ध साधु के वेशमें भी केसे रहा जाय? इसलिए तीव मनोमन्थन के अन्त में निर्णय किया कि 'कुछ साधु के वैशमें भी केसे रहा जाय? इसलिए तीव मनोमन्थन के अन्त में निर्णय किया कि 'कुछ साधु के वैसा दिखाई हूँ वैसी वेशमूषा धारण करूँ और शरीर को कष्ट न हो तथा मन की अभिलाषा भी पूर्ण हो सके, वैसे ही नियमों को ग्रहण करूँ।' इस प्रकार वह रोहए कस्त्र धारण करनेवाला जिदण्डी-संन्यासी बना। नियमों के अन्तर्गत छाता रखना, जूते पहनना, सचित्तजल का उपयोग करना, परिग्रह रखना, लोच न करना इत्यादि स्वीकार किया। (देखों चित्र विभाग-३)

मरीचि ग्यारह अंगरुप आगमशास्त्रों के जाता थे। इसलिये मरीचि जो कि आचार से पितत हुए थे परन्तु अभी तक उस सम्यक् प्रकाश का प्रमाद आत्मा में विद्यमान था, इसलिये श्रद्धा से पितत नहीं हुए थे, अतः उपदेश तो सभी को सत्यमार्ग का ही - शृद्ध श्रमण धर्म का ही देते थे और जिस-जिसको प्रतियोध होता, उन सबसे कहते कि 'सत्य धर्ममार्ग भगवान श्रीऋभभदेव के पास है, अतः वहाँ जाकर दीक्षा चहण करें'। सभी वहाँ जाते और श्रमण मार्ग की स्वीकार करते। यह बात तो यही तक रही।

एक समय ऐसा हुआ कि सर्वज्ञ भगवान श्रीऋषभदेव को भरत चक्रवर्ती ने प्रश्न किया कि 'भगवान ! आपके संघ में कोई भावि तीर्थंकर का जीव है क्या ' उस समय भगवान ने कहा कि ''नेरा ही पुत्र मरीचि जो हमारे संघ में आचार से शिथिल हुआ परिवाजक के वेष में रहता है, वही इस चौदीसी में (वर्धमान-महावीर नामका) अन्तिम नीर्थंकर होगा, इतना ही नहीं अपितु जिप्नुष्ठ नाम के प्रथम वासुदेव और महाविदेह की मूकानगरी में तुम्हारे जैसे ही प्रियमित्र नामके चक्रवर्ती भी होगा'। मेरा पुत्र तीन-तीन विशिष्ट पदविओं को प्राप्त करेगा, यह जानकर किस

पिता को आनन्द न होगा? चक्रवर्ती भरत तो प्रभु को वन्दना कर के शीघ परीचि के पास पहुँचे, वहाँ जाकर मरीचि को स्पष्ट कहा कि मैं तुम्हारे त्रिदण्डी वेश को नमस्कार नहीं करता हूँ परन्तु तुम चौबीसवे तीर्धंकर होनेवाले हो यह जानकर तुम्हें नमस्कार करता हूँ। और यह कहा कि प्रथम वासुदेव और महाविदेह में प्रियमित्र चक्रवर्ती भी तुम होंगे। यह सुनकर मरीचि को सहसा कुलाभिमान जायत हुआ। सिर पर छाता, पैरों में खड़ाऊ, और गेरूआ करत्र पारण करनेवाले ऐसे मरीचि बार-बार अहंकार के अहंभाव के साथ खुश होने लगे, परन्तु इतने से ही उनका आनन्द सीमित न हुआ अतएव बहुत हर्षित होकर नाचने-कूदने लगे और कहने लगे कि 'अहो! मेरा कुल कैसा उत्तम! अरे! इस युग में प्रथम तीर्धंकर वह मेरे दादाजी, प्रथम वक्रवर्ती वह मेरे पिता और पहला हो वासुदेव मैं'! मरीचि के जिकरण योग अभिमान के शिखर पर पहुँच गये और उसी समय उन्होंने नीच गोत्र में जन्म तेने का विपरीत निम्मकोटि का नीच गोत्रकर्म बाँच लिया। शास्त्रकार कहते हैं—— 'प्राप्त सम्पत्ति, विद्या अथवा शक्ति का कभी अभिमान नहीं करना चाहिये, परंतु फलयुक्त झुके हुए हुह के समान अधिक से अधिक विनय होना चाहिये, अन्यथा भवान्तर में वर्तमान में प्राप्त हुई स्थिति से विपरीत स्थिति को प्राप्त करोंगे।'

यहाँ चित्र के तृतीय विभाग में मरीचि को नाचते हुए दिखाया गया है। कुलाभिमान किसका किया और उसका फल क्या मिला? उसका स्पष्टीकरण ऊपर की ओर गोलाकाररूप में दिखाये गये चार छोटे चित्रों द्वारा किया गया है।

तृतीय भाग में बीच में देवलोकसूचक विमान और नीचे नरकसूचक राक्षसीमुख दिखाया गया है और विमान के दोनों तरफ पत्राकृति में पन्दह भवों तक एकान्तर हुए बाह्मण त्रिदण्डी के भवों को सख्याक देकर बताया गया है। देव के भवों के लिये बार-बार विभानों को न बताते हुए बीच में देवसहित एक ही विमान दिखाकर उसके नीचे जो भव देवलोक का प्राप्त किया उसके अक और नरक के प्रतीक नीचे दो भव के अंक दिये गये हैं। नीच गोत्र कर्मबन्ध के कारण भावि भगवान की आत्मा को जब जब मनुष्य भव प्राप्त हुआ तब तब याचकप्रधान वृत्ति के कारण जिसकी गणना अच्छे कुलों में नहीं होती थी ऐसे कुछ जो बाह्मण कुल थे उनमें उत्पन्न होती रही। और वहाँ त्रिदण्डी - संन्यास ग्रहण करने पड़े। एकत्रित किये अशुप्र गोत्र कर्म को असंख्य काल तक भोगने पर भी शेष रह गया जो कर्म (क्षत्रिय कुल में तीर्थंकरों का उत्पन्न होना अनिवार्य होने पर भी) अन्तिम वर्धमान-महादीर के भव में भी उदित हुआ और भरवान को देवानन्दा बाह्मणी की कुक्षि में उत्पन्न होकर वहाँ ८२ दिन तक रहना पड़ा। उसके बाद इन्द्रने देव ढारा गर्मापहरण कराकर शुभ माने जानेवाले क्षत्रियकुल में जन्म हो, उसके लिये भगवान को त्रिशला क्षत्राणी की कुक्ति में स्थापित किया। (देखो-चित्र सं. ५) कभी अन्धकार तो कभी प्रकाश, मानव जीवन में आँख मिचौनीका सा कैसा खेल खेलता है, इसकी प्रेरक-विचारधारा भरीचि के भव से मिलती हैं। कुसंस्कारों का प्रवाह कितने दीर्घकाल तक बहता रहता है, यह जानकर दैसे कुसंस्कारों से सौ कोस दूर रहना चाहिए, यही इस प्रसंग की शिक्षा

इसके बाद ऐसा हुआ कि मरीचि बीमार हुए। असंयमी और मिथ्यावेषी संन्यासी की सेवा सच्चे संयमी साधु द्वारा कैसे हो सकती है? इसलिये अपने द्वारा प्रतिबोधित अनेक मुनियों में से भी जब किसी ने सेदा-चाकरी नहीं की तब उन्हें शिष्य की अपेक्षा हुई। मन ही मन निर्णय किया कि मैं स्वस्थ होउँमा तब शिष्य बनाऊँमा। वे ठीक हुए और शुद्ध धर्म का उपदेश देना प्रारम्भ कर दिया। ऐसी अवस्था में उनके पास राजकुमार कपिल आया और मरीचि ने उसे श्रमणधर्म की दीक्षा ग्रहण करने के लिये प्रेरित किया। तब उसने सामने प्रश्न किया कि 'आप दूसरे को कहते हैं, तो स्वंय सच्चे श्रमणधर्म का पालन क्यों नहीं करते?' मरीचि ने उत्तर दिया कि 'उस धर्म का पालन करने में मैं असमर्थ हूँ।' इस पर कपिल ने पुनः प्रश्न किया कि यह तो बताइये कि 'आप इस समय जिस धर्म का अनुसरण कर रहे हैं, क्या उसमें धर्म नहीं है?' मरीचि को लगा कि यह भी मेरे जैसा ही जड़ मिला है। मरीचि संकोच में पड़ गये। शिष्य की जालमा होने से यह भी शंका थी कि मैं सत्य उत्तर दूँ और यह दीक्षा न ले तो? अगर प्रभाव कम होता हो तो ऐसा भी क्यों कहीं जाय?दर्शन मोह और मिष्यात्व मोह कर्म के उदय से सहसा श्रद्धा से पतित हुए, यहाँ पर सत्य श्रद्धा की ज्योति बुष्ट गई। मरीचि ने प्रत्युत्तर देते हुए कहा कि — "कविला इत्थंs पि, इहयंs पि" कपिल, वहाँ (प्रभु के पास) भी धर्म है और यहाँ भी धर्म है। अन्त में कपिल को शिष्य बनाया। स्वय के मार्ग में मत्य धर्म न होने पर भी असत्य भाषण किया, इसके द्वारा दीर्घ ससार-धक्त भ्रमण का नवीन कर्म बाँघ लिया। (देखो भाग-३) मरीचि किये हुए पाप का पायश्चित किये बिना मरकर पाँचवे देवलोक में उत्पन्न हुए। **भव सोलहवाँ**: पन्दहवें देवभव से चयकर-मरकर महावीर की आत्माने राजगृह नगर के विश्वनन्दी राजा के भाई विशाखाभूति के पुत्ररूप में जन्म लिया। उसका दिश्वभूति नाम रखा गया। विश्वनन्दी राजा थे और विशाखानन्दी युवराज पुत्र थे। अन्तिम सोलहर्वे मव में मिक्षावृत्ति प्रधान बाह्मणकुल के संस्कारों का बल कुछ क्षीण होने पर भगवान के जीव ने क्षत्रिय जैसे उच्चकुल में जन्म लिया। विश्वभूति युवावस्था को प्राप्त होते हैं, तब वह अपनी रानियों के साथ राजगृह के प्रसिद्ध उद्यान में आमोद-प्रमोद करने जाते हैं। वहाँ प्रणयक्तीड़ा में मग्न हुए विश्वभृति की

इस्त्रभदेव मात्र जैनों द्वारा ही स्वीकृत भगवान है वैसा नहीं है। वे अजैनों के भी देव थे। उनके २४ अवतारों में 'ऋषभावतार' के रूप से ऋषभ को स्थान मिला है। 'भागवन पुराण' में उनका विस्तृत जीवन प्रत्येक वर्ष लाखों अजैनों-हिन्दुवर्ग द्वारा सुना जाता है, और भागवनकार ने तो इस अवतार को सर्योत्तम अवतार बताकर उसकी महती प्रशंसा की है। इसके अनिरिक्त वेद तथा अन्य पुराणादि यन्थों के अन्तर्गत ऋषभ व वृषभ नाम के अनेक उल्लेख मिलते हैं।

दासियों ने देखा। उनसे यह सहन न हुआ। दासियों ने महारानी के पास आकर कहा— ''आपके युवराज पदापिकारी पुत्र विश्वाखानन्दी के लिये क्या कुछ आमोद-प्रमोद के साधन हैं? मौज-मजा और स्त्रियों के साथ रंगरेलियाँ तो उद्यान में विश्वमृति निरन्तर करता रहता है, जब कि सच्चा हक तो आपको है।" इस कथन ने रानी के हृदय में इंप्यांग्नि प्रज्वलित की। रानी राजा से स्ट गई। राजा के द्वारा बहुत समझाने पर भी न मानी, राजा अपनी कुलमर्यादा को तोड़ना नहीं चाहता था। क्या करना चाहिए? इस उलझन में पड़ गये। अमात्य के साथ विमर्श करते हुए इस उलझन का हल निकालने के लिये एक झूठा प्रपंच खड़ा किया। इसके परिणाम स्वरूप पड़ोसी राजा को हराने की खातिर पिता की आज्ञा लेकर पितृभक्त विश्वभृति को उद्यान ऋीड़ा समाप्त कर सैन्य के साथ लड़ाई में जाना पड़ा। दूसरी ओर जैसे ही उद्यान ख़ाली हुआ कि तुरन्त ही विशाखानन्दी अपने अन्तःपुर के साथ आमीद-प्रमीद करने के लिये अन्दर प्रविष्ट हुआ, उधर जाके वहाँ देखा तो युद्ध की बात गलत निकली। इसलिये विश्वभृति वापस लौटा और फिर उद्यान में प्रवेश करना वाहा। वहाँ द्वारपाल ने रोक कर कहा कि उद्यान में तो विशाख्वानन्दी अपनी रानियों के साथ कीड़ा करने आये हैं। विश्वभूति चतुर या। शीघ्र ही वह समझ गया कि विशाखानन्दी को उद्यान में आना था, इसलिये बड़े लोगों ने यह मिथ्या प्रपंच खड़ा किया है। क्रोप के आवेश में पास में खड़े कैथ के वृक्ष पर जोर से मुख्टिप्रहार करके उसे ऐसा झकझोर दिया कि कैय के गिरे हुए फलों से पृथ्वी ढेंक गयी। उसने द्वारपाल से कहा कि यदि मुझ में पितृमक्ति और कुलमर्यादा बनाये रखने का गुण न होता तो तुम सब के मस्तक कैय की तरह नीचे गिरा देता ! मैं बड़ों के प्रति कितनी श्रद्धा और निःखार्थ भक्तिमावना रखता हूँ फिर भी दे लोग मेरे साथ इस प्रकार छलकपट करते हैं? इस प्रकार का अपना अपमान होने से उसे अत्यन्त चोट लगी। उसने मन ही मन विदार किया कि सचमुच यह संसार स्वार्थी और छलकपट से भरा हुआ है। अन्त में बैरागी होकर संसार को तिलांजिल देकर आचार्य श्री आर्यसम्मूर्ति स्यविर के भास दीक्षा ग्रहण की। विश्वपूति मुनि विविध तय की साधना में बढ़ते हुए भासक्षमण –एक एक महीने के उपवास करने तक पहुँच गये।

बादमें विहार करते हुए भथुरा पहुँचे। एक समय वे मधुरा नगरी में ही भिक्षाटन के लिये निकले। उस समय विशाख्यानन्दी भी विवाह करने के लिये मधुरा आये हुए ये। वहाँ वे राजमार्ग के समीप उतरे थे। विशाखानन्दी के आदमियों ने घोर तप से अत्यन्त कृश हुए विश्वभूति को दूर से ही पहचान लिया। बाद में दिशास्त्रानन्दी ने भी पहचान लिया। विशवभूति मुनि को देखते ही उसे ऋोध आया। ऐसी स्थिति में विश्वभृति अञ्चानक एक गौ की टक्कर लगने से जमीन पर गिर गये और पात्र फूट गये। (देखो दिन्न विभाग-४) यह देखकर विशाखानन्दी आदि से न रहा गया। सब ने हैंसी करते हुए कहा कैथ के फल को गिशते समय का तुम्हारा वह बल कहाँ गया? यह वचन सुनते ही विश्वमृति मुनि की विशाखानन्दी पर दृष्टि गई। दृष्टि गिरते ही विश्वभूति मुनि अपने क्षमा धर्म से च्युत हुए, क्रोध की आग में लिपट गये, उसमें से मान की स्थिति प्रकट हुई। अपने बल का प्रदर्शन करने के लिये उस करुणापात्र गाय के सींग पकड़कर आकाश में उछालने का पाप किया। और उन्होंने वहीं मनोमन साघना का बदला माँगते हुए मन में दिवारा कि- 'मेरे तप-संयम का जो कुछ भी फल हो तो भवान्तर मे मुझे ऐसा कुछ बल प्राप्त हो कि विशाखानन्दी को मैं मार सकूं।' यह पलिनधारा विश्वभूति के मन से एक करोड़ वर्ष जीवित रहने तक न निकली और न तो उसका पश्चात्ताप हुआ! फिर आलोचना अथवा प्रायश्चित करने की तो बात ही कहाँ रही? अन्त में वह मृत्यु प्राप्तकर सम्बह्वे भव में महाशुक्र देवलोक में उत्पन्त हुए और वहाँ से अठारहवें भन में त्रिपृष्ट वासुदेव के रूप में जन्म लिया। योग्य वय में अपने बल से वहाँ रहते प्रतिवासुदेव अध्वयीय को हराकर तीन खण्डों का राज्य अपने अधीन कर लिया। त्रिपृष्ठ शौकीन और इन्द्रिय विषयों में लोलुप थे। एक दिन ऐसा हुआ कि रात्रि के संगीत का कार्यक्रम चल रहा था। त्रिपृष्ठ ने अपने शय्यापालक से कहा कि 'संगीत का मधुरनाद सुनते हुए जो मुझे नींद आ जाय, तो तू इन संगीतकारों का संगीत बन्द कराकर इन्हें छुट्टी दे देना। शय्यापालक ने हाँ कहा। होनहार कि त्रिपृष्ठ को तुरंत नींद आ गयी, परन्तु वह शय्यापालक मधुर संगीत सुनने में ऐसा तल्लीन हो गया कि राजाज्ञा को भूल गया और संगीत चलता रहा। कुछ समय बीतने पर वासुदेव अचानक जाग गये। उसने संगीत चलता हुआ देखा। उसे हुआ कि मेरी आजा होने पर भी उसने संगीत बन्द नहीं किया ! मेरी ही आजा का मेरे ही सामने स्पष्ट अनादर ! उसके कान संगीत सुनने में ऐसे तल्लीन हो गये कि मेरी आज्ञा के भंग का भय तक न हुआ। बहुत गुस्सा हुआ। उसे क्या दंड देना चाहिए, इसका निर्णय कर लिया और प्रातःकाल उसे बुलाकर अपने सामने ही उसके कान में गरम-गरम सीसा इलवाया। इससे शय्यापालक मृत्यु को प्राप्त हुआ। तीव विषय लोलुपता और उग्र कषायभाव के कारण सम्यक्त्वगुण को छोड़कर वासुदेव मृत्यु को प्राप्त हुए, उन्नीसवें भव में सातवें नरक में पहुँच गये। वहाँ की भयंकर यातनाओं को भोगकर **बीसवें भव** में नयसार के जीव ने हिंसक और कूर माने जानेवाले सिंह रूप में (पशुरूप) जन्म ग्रहण किया।

वहीं से मरकर सिंह का जीव **इक्कीसर्वे भरू** में नरक में उत्पन्न हुआ, वहाँ नरक का आयुष्य पूर्ण

४. त्रिपृष्ठ ९९ वें तीर्थंकर श्रेयांसनाथ के समय में हुए हैं।

होने पर नयसार का जीव **बाईसवे भव** में मनुष्यरूप से उत्पन्न हुआ। वहाँ तपश्चर्या आदि करके, उसके फलस्वरूप चक्रवर्तीपद और संयम दोनों की प्राप्ति होने के पुण्यादि कर्म **बाईसवें भव** में एकत्रित कर लिये थे, जिससे वह अनामी मनुष्य मृत्यु को प्राप्तकर ते**ईसर्वे भव** में महाविदेह की मूकानगरी में चक्रवर्तीरूप से जन्म लिया। 'ब्रियमित्र' ऐसा नाम रखा। चक्रवर्ती की रिद्धिसिद्धि भोगने के बाद संसार के ऊपर निर्वेद जागृत होने पर पोट्टिलाचार्य के पास चारित्र ग्रहण किया। अन्त में कालधर्म-मृत्यु पाकर **चौबीसवें भव** में महाशुक्त करूप में देवरूप से उत्पन्न हुए। आखिर बाईसर्वे भव में विरायक भाव का उपशम और आराधक भाव का जो उदय हुआ, वह उत्तरोत्तर बढ़ता ही रहा। देवलोक का आयुष्य पूर्ण करके **पच्चीसर्वे भव** में भरतक्षेत्र में छत्रा नगरी में क्षत्राणी रानी भद्रा की गोद में अवतार धारण किया— 'नन्दनकुमार' ऐसा नाम रखा गया। २४ लाख वर्ष का आयुष्य गृहस्थाश्रम में बिताकर एक लाख वर्ष का आयुष्य शेष रह गया, तब उन्होंने पोट्टिलाचार्य नामके भुनि भगवन्त के पास दीक्षा ली। अब वे नन्दन राजर्षि हुए। दीक्षा दिवस से ही उन्होंने मासक्षमण के पारणे, फिर मासक्षमण, इस प्रकार जीवनपर्यंत तप किया। उनके जीवन में तीन गुणों का त्रिवेणी संगम होने पर वे महाज्ञानी, महासंयमी और महातपस्वी हुए। इन गुणों के प्रभाव से हृदय की भावना विशाल होती गयी। 'सवि जीव करूं शासन रसी' अर्थात् सब को मुक्तिमार्ग का पथिक बनाने की उदात्त, व्यापक और महान भावना प्रगट हुई। चाहे जैसे आत्म बलिदान करने पर मुझे विश्व के प्राणी मात्र के कल्याण के लिये अमोघ शक्ति प्राप्त हो, तो कैसी भी उत्कृष्ट, कठिनतम महान् आराधना करने के लिये तैयार हूँ। इस प्रकार की लोकोत्तर दया-भावना प्रज्वलित हुई। उसके साथ वह भावना सफल हो उसके लिये बाह्य आभ्यन्तर दोनों रूप से तपस्वरूप विंशति स्थानक' नामक तप की आरायना करके तीर्थंकर नामकर्म (ईश्वरपद प्राप्तिरूप कर्म) का उपार्जन किया। अपना आयुष्य पूर्ण होने के अवसर पर विश्व के जीवों के साथ अत्यन्त सुन्दर ढंग से क्षमापना करके **छ<b>्नीसर्वे भव** में देवलोक में उत्पन्न हुए। [तृतीय चित्र का परिचय पूर्ण हुआ ]

चित्र- ४: यों तो बीसस्थानक के बीस खाने विविध प्रकारसे चित्रित कर सकते हैं पर यहाँ मुझे जो ठीक लगा उस आकारमें चित्रित करवाये गये हैं। बीसस्थानक में प्रथम अरिहंत पद का स्थान सर्वोपिर होनेसे सबसे ऊपर अष्टमहाप्रातिहायोंसे युक्त दिखाया है। अरिहंत और परमात्मा एक ही अर्थ के बोधक है। अरिहंत है तो अन्य स्थान-साधनों का मूल्य है, अरिहंत नहीं तो कुछ भी नहीं। एक के पीछे उन्नीस हैं। जैनशासन के केन्द्र में अरिहंत है और तीर्थंकर अरिहंत बनने के लिए ही इस बीसस्थानक की आराधना है।

कमान आकार के छः भाग करके उनमें बीस खाने बनाये हैं। इस चित्रमें पुरुषाकृतियोंका बहुत्व होने के कारण ज्यादा बोझिल महसूस न हो तदर्थ दोनों ओर फूलबेलोंका कलात्मक चित्रण किया आय, इस दृष्टिकोण को व्यानमें रखते हुए कमाने इस ढंगसे बनायी है कि दोनों ओर योड़ी थोड़ी जगह खाली रहे। इसी प्रकार ऊपर के भागमें दोनों ओर देवियाँ और बादल आदि निदर्शित किये गये हैं। चारों ओर का यह कलात्मक सुन्दर चित्रण संपूर्ण चित्रको भव्य बना रहा है।

बीसस्यानक के बीस पदोंमें कोई कोई पद लगभग समान विषयवाले हैं। फिर कितनेक पदोंकी तो योग्य आकृतियाँ बनाना भी सहज नहीं है तथापि परिश्रमपूर्वक यहाँ विशिष्ट आकृतियाँका चित्रण किया गया है। १०० वर्ष पूर्व के चित्रोंमें बीशस्थानक की आकृतियाँ अलग अलग प्रकारसे, विचित्र रूपसे चित्रित उपलब्ध होती है। वर्तमानमें तो बुद्धिमान व्यक्ति अपनी बुद्धि-कर्पनानुसार अलग अलग बंगसे चित्रित कराते हैं।

जैनसंघ में चतुर्विध संघ बीसस्थानक की आराधना करता है। इस कारणसे इस चित्र के नीचे के वर्तुल में चतुर्विध संघका प्रतिनिधित्व करते हुए एक-एक व्यक्ति का तथा मुख्य साधक का चित्रण किया गया है।

आजसे लगमग तीस वर्ष पूर्व बम्बई में बीसस्थानक की बीस आकृतियाँ नृतन करूपनानुसार बनवायी थीं। बाद में जरीके पुंठिये (छोड) में वे आकृतियाँ चित्रित करवाई। इस प्रकारका पुंठिया प्रथम बार बना। बाद में तो उसके आधार पर अनेक अनुकृतियाँ बनी।

चित्र—५: आकाश में विमानद्वारा देवों का २६ वाँ भव बताया गया है। विमान के बीच में बैठा हुआ देव यहीं भगवान का जीव है। इस देवभव का आयुष्य पूर्ण होने पर २७ वें भव में छत पर सो रही देवानन्दा बाहमणी की कुिक्ष में जन्म लेने के लिये नीवे उत्तर रहा है, उसे तेज के श्वेतिबन्दु द्वारा सूचित किया गया है।

५. नन्दनमुनि की क्षमापना के क्लोक कण्टस्थ करने योग्य है। वे हृदयस्पर्शी-हृदय को आन्दोलित करनेवाले भावों से युक्त है। इस क्षमापना का अधिकार त्रिषष्टि शलाका. के दशमपर्व में हैं।

चित्र—६: वित्र को दो भागों में विभक्त किया गया है। ऊपर के विभाग में विभान स्थित सौधमेंन्द स्वयं बाई ओर खड़े हुए हरिणैगमेषी देव जिसका हरिण जैसा मुख बताया है और हाथ जोड़कर छड़े हैं, उसे गर्भापहरण के लिये आदेश दे रहे हैं। नीवे के भाग में बाह्मणी देवानन्दा स्वयं को आये हुए १४ स्वप्न बाह्मणपित ऋषभदत्त के समक्ष कहती हुई एवं ऋषभदत्त को उसका फल समझाते हुए दिखाया गया है।

चित्र-७: चित्र को तीन विभाग में विभक्त करके चित्रकार ने तीन घटनाओं का दर्शन कराया है। ऊपर के भाग में शयनगृह में गर्भापहरण होने के बाद शोकग्रस्त देवानन्दा का, बीच में भगवान को त्रिशला की कुक्षि में स्थापित करने के लिये आकाशाद्वारा क्षत्रियकुण्ड में जा रहे हरिणैगमेषी का, और नीचे सेवा करती दासिओं के साथ तन्द्राग्रस्त त्रिशला का शयनगृह दिखाया है।

चित्र- ८: पलंग पर सोई हुई महापुण्यवती तन्दायस्त क्षत्राणी रानी त्रिशला की कुक्षि में कुशलतापूर्वक देव ने गर्भ स्थापन किया। फिर तुरन्त ही गर्भ के प्रभाव से आये हुए चौदह महास्वन्नों को पूर्ण चन्द्रवदना माता त्रिशला तन्द्रावस्था में देख रही है, यह बताया गया है।

चित्र-९: हृदय और नयन दोनों तृप्तिरस से परितृप्त बन जायें. ऐसा यह सुन्दर भव्य चित्र है। ब्लू बेकग्राउण्ड बहुत आकर्षक बना है। और वही इस चित्रमें प्राण फूक रहा है-चित्रकों चित्ताकर्षक बना रहा है। इसमें दो बातों पर विशेष स्पसे पाठकींका ध्यान आकृष्ट कर रहा हैं।

खान रात्रिमें आते हैं अतः बेक ग्राउण्ड काले रंगसे चित्रित किया जा सकता था, परन्तु धार्मिक परिवेश में काला रंग वर्ज्य समझे जानेसे नीले रंगका उपयोग किया है। इस रंगसे चित्र ज्यादा प्रभावशाली लग रहा है। चौदह स्वप्नोंभेसे तीन स्वप्न प्रसिद्ध पंचेन्द्रिय जानवरों के हैं। हाथी, सिंह और वृष्टभा ये भारतीय-धार्मिक संस्कृति व कला क्षेत्रके मान्य व प्रसिद्ध ग्रतीक है। २४ तीर्थंकरों के लांछनोंमें भी इन तीनीको स्थान है। तीर्थंकर की प्रतिमा के परिकर में सिंह और हाथी को अविचल स्थान मिला है। यहाँ चित्रमें बहुत सोच समझकर तीनों प्रतीकोंको एक साथ केन्द्रमें चित्रित कराये हैं। सामान्य रूपसे हाथीके बाद लक्ष्मी चित्रित की है। परन्तु क्रमानुसार बतानेके लिए तो लक्ष्मीके स्थान पर वृष्टम और माला के स्थान पर सिंह होना चाहिए। इस क्रमसे स्वप्न न बताकर क्रमभंग करके चित्रित कराने के पीछे एक प्रवल कारण बना था।

पेपर करिंग कला के श्रेष्ठ कलाकार भैयाजी मेरे विश्वसंपुटके आधार पर पाटण शहरमें चौदह स्वप्न का चित्र पेपर किंटग में बना रहें ये तब उनके पास उस चित्रको देखनेके लिए कई आधार्य और साधु आये। जब उन्होंने प्रथम स्वप्नमें सिहका चित्रण देखा तो उन्होंने कहा—हसमें यशोविजयजी महाराज की भूल मालूम होती हैं—क्योंकि प्रथम स्वप्न तो हाबीका है अतः वही चित्रित होना चाहिए। सिंह तो तीसरे स्वप्नमें आता है। यह सारा वार्तालाप विस्तारसे भैयाजीने मुझे लिखा। मुझे बड़ा आश्चर्य हुआ। मैंने समाधान करते हुए लिखा कि हमारे आचार्य म., मुनि भगवंत प्रतिवर्ष पर्युषणमें कल्पसूत्रका वांचन करते हैं। इस सूत्रमें स्पष्ट उल्लेख है कि मध्य के २२ तीर्यंकरोकी माता प्रथम स्वप्नमें हाबी, आदिनाथ की माता प्रथम स्वप्नमें वृष्यम और अंतिम तीर्यंकर महावीरकी माता प्रथम स्वप्नमें सिंह देखती है। मैंने भैयाजी को इस उल्लेख का सूत्रपाठ भी भेज दिया और लिखा कि अब यदि कोई शंका करे तो यह पाठ बता देना।

क्योंकि कल्पमूत्र वर्षमें एक ही बार पढ़ा जाता है, साथ ही समयकी अल्पता के कारण वांचन में शीधता होती है, फिर प्रतिदिन जो स्नात्र पूजा पढ़ाई जाती है, उसकी ये पंकितयाँ—"पहले गजवर दीठो, बीजे वृष्य पड़्ड्रां, तीजे केसरी-सिंह" बहुत प्रसिद्ध हैं। बहुतसे लोगोंको यह पूजा कंठस्थ भी है। इस कारण सभी को यही घ्यान रहता है कि प्रथम स्वप्न हाथीका ही होना है। २२ तीर्पंकरोंकी माता प्रथम हाथी देखती है, इस कारण बहुमत होनेसे स्नात्र आदिमें प्रथम हाथी को स्थान दिया है।

चौदह स्वप्नोंमें जानवरोंके स्वप्न तीन होनेसे यह वैकल्पिक व्यवस्था संभव हो सकी है। हमने भी चित्रमें बहुत-न्यायको मान्य करके केन्द्रमें स्वतन्त्र हाथी बताया है, उसके ऊपर वृषभ और सिंह चित्रित कराये हैं। आशा है अब कोई भ्रम में नहीं रहेगा।

्र परमा क्या के अनुमार सार का रुखा दीने बीचा साहिये नेकिन रेतनोक आकाश्यक्ष बीचे

सिर्फ स्वप्न बतानेकी अपेक्षा स्वप्नदृष्टा माता का भी चित्रण साथमें हो तो चित्रमें पूर्णता झलकेगी, इस उद्देश्यसे चौदह स्वप्नोंकी प्रयानता रखते हुए नीधे त्रिशला माता का अति आकर्षक, नथन मनोहर, मेरे मनपसंद लाझणिक रेखाचित्र चित्रित कराया है।

किसी भी तीर्वंकर के जीवनचरित्रमें इस चित्रका उपयोग कोई करना चाहे तो हो सकता है।

यह तो शाश्वत सत्य है कि मनुष्य-मात्र को जन्म देनेका अधिकार मात्र स्त्रियोंको ही है। इस कारण इन चौदह महास्वप्नोंको देखनेका अधिकार भी मात्र स्त्रियोंको ही है। स्त्रियों पर ही तीर्षंकर आत्माको जन्म देने की महायशस्त्री जिम्मेदारी होती है। समग्र स्त्रीसंसार के लिए यह एक अत्यन्त गौरवास्पद और नोंघपात्र घटना है।

इस चित्रको बनाने के अनेक कारणोंमें से एक कारण यह भी था कि संवत्सरीके दिन मूल कल्पसूत्र-बारसा वांचन के समय स्वप्नोका वर्णन ठीक ठीक लम्बा चलता है। श्रोताओंमें जागृति बनी रहे तदर्थ उस समय बीच बीच में एकाद चित्र बताना बहुत जरुरी था। जो चित्रसंपुटकी प्रथमावृत्तिमें प्रकाशित नहीं हो सका था।

विश्व-१०: कदली गृहों के बीच आरामपण्डप में त्रिशला को सोयी हुई दिखायी है, बगल में नवजात भगवान है और देवलोक से जन्मोत्सव मनाने के लिये आयी हुई, वर्तुलाकार धूमती हुई और आनन्दमंगल के साथ रास करती तथा भगवान के गुण गाती ५६ दिक्कुमारिका देवियाँ हैं। अन्य कदलीगृहों में भगवान की विविध भनित करती हुई देवियों को दिखाया गया है।

चित्र 9 १: प्रथम देवलोक का सौधर्मेन्द्र स्वयं ही तारक भगवान की पवित्र भक्ति का संपूर्ण लाभ एक मात्र मुझे ही मिले ऐसी उत्कट इच्छा से दैविक शक्ति के द्वारा अपने ही पाँच रूप बनाते हैं। एक रूप द्वारा करकमलों में नवजात भगवान को धारण करते हैं, दूसरे दो रूप से दोनों तरफ होकर चामर हुलाते हैं। चौथे रूप से छत्र धारण करते हैं और पाँचवे रूप से इन्द्रके शक्तिशस्त्र वज्र को उछालते हैं।

चित्र में इन्द्र को आकाशमार्ग से मेरुपर्वत की ओर जाते हुए दिखाया गया है। विश्व-9२: मेरू पर्वत की अभिषेक-शिला के ऊपर बैठे हुए सौधर्मेन्द्र की गोद में भगवान है। और देव बाल-मगवान का अभिषेक कर रहे हैं। अन्य देवगण अभिषेक के कलश तथा पूजादिक सामग्री लेकर खड़े हैं और श्रेष देवगुन्द को आकाश में भगवान का भक्तिभाव से गुण संकीर्तन करते हुए बताया गया है।

चित्र—9 इ: आध्यात्मिक विचार और मावनाप्रधान धार्मिक परिस्थितिमें माता, पिता और पुत्र-प्रेम के चित्र बनानेकी प्रधा जैन परम्परामें नहीं हैं। माता-पिता अपने तीर्षंकर जैसे महान् पुत्रको प्रेम कर रहे हैं, लाड-प्यार, दुलार कर रहे हैं, वात्सत्थ का रस बरसा रहे हैं, इस प्रकार के चित्र मंदिरोमें अथवा हस्तिलिखित प्रतियोमें कहीं पर भी देखनेमें नहीं आये। इसलिए प्रस्तुत चित्रमें बहुत चिन्तनपूर्वक इस विषय को भव्य रूपसे उपस्थित किया है। कल्पसूत्रकी प्रतिमें अथवा श्रमणभगवान महावीरकी जीवनीमें कहीं पर भी ऐसे प्रसंगोंका चित्रण देखनेमें नहीं आया। इसी कारण इस नई दिशामें कदम बढ़ाकर ऐसा चित्र प्रस्तुत कर नवीनताकी ओर प्रस्थान किया है। यहाँ प्रेम-यात्सत्य के कुछेक प्रसंग प्रस्तुत किये हैं। इस प्रकारके अनेक चित्र बनाये जा सकते हैं।

माता और पुत्रके चेहरोंकी कल्पनाएँ अनेक प्रकारसे हो सकती है। पसंद सबकी अलग-अलग होती है। फिर भी कभी कभी चित्रकार की इच्छाका आदर करना पड़ता है। यह मनीरम चित्र अवश्यमेव जनताके चित्त में प्रमोद-प्रसन्नता भर देया।

विद्य-१४ से १६: ये चित्र स्पष्ट समझ में आ जाते हैं, अतएव विवेचन की जरुरत नहीं है।

चित्र-१७: आज तक गृह संसारसे सम्बन्धित, सर्वसामान्य प्रसिद्ध जीवन प्रसगोंका प्रमु महावीरकी चित्रकथामें अभाव रहा है। हजारों वर्षोंसे प्रभुसे संबंधित अनेक चित्र बने, पर इस प्रकारके चित्र बनानेका साहस आज तक किसीने नहीं किया। इस खटकनेवाली कभी की परिपूर्ति हेतु यहाँ गृह-संसारके पांच प्रसंग चित्रित किये हैं। यशोदा और वर्धमानकुमारके विवाहका एक छोटा-सा मात्र प्रतीक चित्र बताया है। चित्रमें यशोदाने प्रथम वरमाला वर्धमानकुमार अपनी में आरोपित की जो उनके गलेमें लटकती दिखाई दे रही है। पश्चात् वर्धमानकुमार अपनी मावी पत्नी यशोदा के कंठमें वरमाला पहना रहे हैं यह दिखाया गया है। दूसरे चित्रमें अपनी प्रिय पुत्री को भगवान प्रेम वात्सल्य कर रहे हैं। नीचेक तीसरे प्रसंगमें पति पत्नी दोनों सानंद वार्ता विनोद कर रहे हैं। और चौथा प्रसंगमें भगवान अपने क्षत्रिय मित्रोंके साथ वार्तालाप कर रहे हैं।

भगवान वर्षमान-महावीरके विवाहके तथा अन्य गृह-संसारके कुल पाँच प्रसंगोका दिग्दर्शन इस वित्र द्वारा कराया गया है। मध्यके वर्तुलाकारमें वर्षमान क्षत्रिय कुमार है ऐसा बोध

६ घटना ऋम के अनुसार उपर का दृश्य नीचे होना चाहिये, लेकिन देवलोक आकाशस्य होने पर ऊपर बलाना उचित समझकर उपर बताया है।

अ. हिरिणैगमेषी का नाम व्यवहार में 'हिरिणगमेषी' प्रचलित हुआ, इसिलिये लोगों ने उस देव को हिरिण के मुखवाला बना दिया। वास्तव में वह उस प्रकार के मुखवाला नहीं हैं, परन्तुं कभी ऐसे रूप की आवश्यकता हो तो दैविक शक्ति से अवश्य बना सकते हैं।

८ दिगम्बर परम्परा मीनपूगल और कलश को मिलाकर १६ स्वप्न मानती है।

त्रिशला की कृक्षि में स्थित पुत्रीरूप गर्भ को निकालकर देवानन्दा की कृक्षि में रख दिया था।

करानेके लिए घनुषबाण के साथ दिखाया है। हालाँकि प्रगयान महावीरके जीवनमें युद्ध का प्रसंग नहीं बना था लेंकिन पगवान नेमिनाथ, पार्श्वनाथ, शान्तिनाथ आदिको छोटे-बड़े कई युद्ध करने पड़े थे। तीर्थंकर चक्रवर्ती भी होते हैं तब छः खण्ड भूमिको जीतने के लिए हिंसाजन्य महायुद्ध भी उनको करने पड़ते हैं। तीर्थंकरोंकी अहिंसा वीरोकी है कायरोंकी नहीं। तीर्थंकर सत्रिय होते हैं, यह बोध कराने के लिए मात्र प्रतीक स्पमे यह थित्र बनाया गया है। इसी दृष्टिकोण से इसे समझे।

यशोदा परमोच्चकोटिके पुरुष की पत्नी थी, वह बात अधेरेमें रहे, यह मुझे योग्य नहीं लगा और इसी कारण दोनों पात्रों पर प्रकाश डाला गया है।

चित्र-१८: सार्यकाल का आदर्श प्रस्तुत करनेवाला यह चित्र है। इसमें राजा सिद्धार्थ का कुटुम्ब दिखाया गया है। (विशेष के लिये देखें चित्र के सामने दिया गया चित्र परिचय)

चित्र-१९: भातृविरहं की व्यथा प्रस्तुत करनेवाला यह सुन्दर चित्र है। स्वयं भगवान ज्येष्ठ बन्धु के पास खड़े होकर, दोनों हाथ जोड़कर विनयपूर्वक दीक्षा की अनुमित माँग रहे हैं। यह चित्र आज की प्रजा को विनय धर्म की उत्कृष्ट शिक्षा प्रदान कर सके. ऐसा प्रेरक है।

चित्र-२०: आचारांग आदि आगमों में भगवान महावीर का जीवन चरित्र संप्राप्त होता है। उसके बाद तो समय-समय पर प्राकृत, संस्कृत अपघंश षाषाओं में अनेक विद्वानोंने लघु-विस्तृत चित्र ति समय-समय पर प्राकृत, संस्कृत अपघंश षाषाओं में अनेक विद्वानोंने लघु-विस्तृत चित्र ति हो। इन सभी चित्रों में थोड़े थोड़े मतमतांतर, विषमता और विषय निरुपणकी भिन्तता होती है। भगवान महावीरके जीवनचरित्रके विषयमें पिछले हजारेक वर्षमें एकरुपता का अभाव होना, यह आश्चर्यजनक सत्य है। कुछ बातें तो बेहद अलग मालूम होती है। लेकिन आचार्य-साधु सभी चित्र न पढ पाये हों अथवा पढ़ने पर भी स्मरण न रहा हो, जन्दीसे पढ़ा हो और ख्याल न रहा हो इस कारण जब कभी कोई लेखक इस प्रकारका प्रसंग लिख दें जो उनके ध्यालमें न हो तो वे तुप्त नाना प्रकारसे प्रतिकृल आलोचना करने लग जाते हैं। ''कैसा शास्त्र विरुद्ध लिखा है? उत्सूत्र प्ररूपणा की है। भगवान महावीरकी आशातना की हैं। आदि आदि बोलते, लिखते वे कटु शब्दावलीका उपयोग भी करने लग जाते हैं। परन्तु मेरी सभीसे नच प्रार्थना है कि सहसा कोई अभिप्राय व्यक्त न करें। अपना निर्णय देनेसे पूर्व लेखकसे स्पष्टीकरण कर ले अथवा स्वयं विविध प्रन्य देख ले, ताकि समाधान हो जाय।

सामान्य रूपसे अपने यहाँ कल्पसूत्र और त्रिषष्टीशलाका पुरुष वरित्र ये दोनों ज्यादा पढ़े नाते हैं। इन दोनोमें जिस प्रसंग वर्णन न आया हो, ऐसा प्रसंग यदि पढ़नेमें आता है तो वाचक अधीर, विषम, आकुल-व्याकुल बन जाता है। यह एक निश्चित बात है कि भगवान महावीरके चरित्रमें एकरूपता नहीं रही। मुझे आश्चर्य तो इस बात का होता है कि भगवान महावीर के निर्वाण के बाद एक हजार वर्षमें लिखे गये चरित्रोमें कुछ न कुछ पृषकृत्च नजर आता है। शोधक विद्वानोंको भिन्नता के कारणों पर शोध व चिन्तन करना चाहिए।

यहाँ जिन प्रसंगों को बतामा गया है, उनका आधार कल्पसूत्र-टीका तथा अन्य ग्रंथ है। तीर्वंकर भी गृहस्थावस्थामें पूजा करते हैं, यह अधिकार कल्पसूत्र तथा अन्य चरित्र ग्रन्थोंमें उपलब्ध होता है। इस कारण यहाँ पर यह प्रसंग चित्रित कराया है। उन्होंने दो वर्षोंमें क्या किया होगा? इस जिज्ञासा के समाधान स्वरूप प्रतीक रूपमें पूजा और ध्यान विश्वयंक चित्र पस्तुत किये हैं।

चित्र--२9: चित्र स्पष्ट समझा जा सकता है। इसमें विशेष कथनीय, कुछ नहीं है।

चित्र--२२: दानशाला में दिये जानेवाले इच्छित दान देते हुए भगवान, दान लेनेवाले सैकड़ों लोग

और घगवान की बगल में देवगण अपना कर्तव्य निभाने के लिये खड़े हुए दिखाई दे रहे हैं।

भगवान तो जो जितना माँगता उतना ही अनेवाले को देते हैं, परन्तु बीच में से देवगण ही

सामनेवाले के भाग्य में जितना होता है, उतना ही जाने देते हैं। बचा हुआ ये बीच में से
लेकर वापिस कोशपात्र में डाल देते हैं।

चित्र--२३: तीनलोक के नाथ की दीक्षा की शिक्षका-पालकी किराय के नौकरों को हटाकर के महान् सुखी जैसे देवगण स्वयं उठा रहे हैं। भगवान जैसे तारक देव की भिक्त किराये की नहीं अपितु लज्जा-संकोध छोड़कर स्वयं ही करनी चाहिए ऐसी शिक्षा इस चित्र द्वारा दी जा रही है। पालकी के अन्दर कुटुम्ब की प्रधान स्त्री तथा छत्र-वासरादि द्वारा भगवान की भिक्त करनेवाली अन्य युवतियाँ बैठी हुई दिखाई पड़ रही है।

चित्र--२४: चित्र स्पष्ट है। भगवान अशोकवृक्ष के नीचे खड़े होकर जनता के समक्ष ही पंचमुच्टि लोच कर रहे हैं। उन केशों को इन्द्र वस्त्र में ग्रहण करते हैं और उस समय इन्द्र के द्वारा दिये गये बहुमूल्य देवदूष्य वस्त्र की बाएँ कन्ये पर धारण करते हैं।

चित्र--२५: इस चित्र में भगवान के शरीर उपर की सुगन्य से आकर्षित काले रंग के भ्रमर दिखाई दे रहे हैं। भगवान उसे उड़ाने की परवाह नहीं करते और डंक को समता भावना से सहन करते हैं। और युवती स्त्रियाँ प्रेम की और युवक सुगन्य की यांचनाकर अनुकूल उपसर्ग कर रहे हैं।

—यहाँ से प्रारम्भ हुए उपसर्ग की अवस्था में भी ध्यानस्थित भगवान का मुख्यमण्डल देखी। अपूर्व शान्ति और पैर्य का कैसा अद्भुत दर्शन होता है। कैसे भी कष्टों में सब की क्षमा-सहिष्णुता किम प्रकार बनाये सखनी चाहिये? इस प्रकार की शिक्षा इसके बाद के उपसर्गों के चित्र दे रहे हैं।

विज्ञ-२६: कल्पसूत्र-बारसा आदिमें जहाँ कहीं तीर्धंकर भगवान के वित्र देखनेको मिलते हैं, वे प्रायः एक ही तरहके, एक ही शैली व पद्धति के होते हैं। ये चित्र मिश्र शैली (भारतीय-ईरानी) के हैं। अति लघु आकारमें अथवा थोड़ी-सी रेखाओं द्वारा विषय को प्रस्तुत कर देना, यह इस शैली की विशेषता है। इन चित्रोंमें कलात्मक दृष्टिकोण, प्रमाणभान अथवा वस्तुस्थितिके सम्यक् निरुपणकी दृष्टि का नितान्त अभाव होता है। १४ वीं सदीसे १८ वीं सदी तक के कल्पसूत्रोंके चित्रोंकी समीक्षा अर्थात् शैली, रंग, लम्बा नाक, दीर्घनेत्र, छोटे पैर, छोटी शय्या तथा वस्त्र, अलंकार, वृक्ष बतानेकी पद्धति, प्राणी चित्र आदि चित्रित करनेकी एक विशेष रीति आदि के सम्बन्ध में बहुत कुछ लिखा जा सकता है, परंतु यह स्थान समीक्षा के लिए समुचित नहीं जान पडता।

भगवानको 'लोकोत्तर पुरुष'से संबोधित किया गया परन्तु लोकोत्तर किस अर्थ में, किस संदर्भ में, उस अर्थ की मर्यादा क्या? इस पर विशेष विचार या चिन्तन नहीं किया गया। तीर्षंकरों का जीवन त्याग-वैरात्यप्रधान होनेसे तीर्थंकरोंके चित्रोंके लिए विचय सीमित ही रहे और आगे जाकर लक्ष्मण रेखा खींच दी गई। तीर्थंकर साधु, त्यागी वर्ग के परम्परा से मान्य विषयोंके ही चित्र बनते रहते हैं। ऐसी परम्परा हो जाने से हमारा मानस भी बद्ध और रुढ हो गया। इसी कारणसे कल्पसूत्र आदि के चित्रोंमे भगवानका न तो वास्तविक जीवन उभर कर आ सका और न ही नवीनता आ सकी।

भारतीय कला (इन्डियन आर्ट) में लाइट-श्रेड को तो स्थान ही नहीं था। ऐसा होने पर भी चित्रसंपुट की इस तीसरी आवृत्ति में थोडी वास्तविकता और नवीनता बतानेका प्रयास किया है। और! अब इन बातों पर पूर्ण विराम करें और प्रस्तुत चित्र का विवेचन करें।

इस चित्र में भगवान जंगलमें विहार कर रहे हैं और बार्यी ओर के फिनारे कायोत्सर्ग मुद्रामें ध्यान कर रहे हैं, यह प्रदर्शित किया हैं। नीचे के दो चित्रोंमें से प्रथम चित्रमें पंचदिव्य बताये नहीं जा सके। दीक्षा होने के बाद भगवान आश्रम में पद्यार गये। संन्यासी भगवानको उपालंभ देते हैं तबापि चेहरे पर दिखाई देता मौम सहित समतामाव अद्भुत प्रेरणा दे रहा है। यह प्रसंग यहाँ चौबे चित्र में स्पष्ट किया गया है।

चित्र—२७: दिरिद बाह्मण की प्रार्थना सुनकर स्वयं भगवान उसे आधा देवदृष्य प्रदान करते हैं। तीर्वैकर देव भी अपनी स्वीकृत वस्तुओं में से अनुक्रमावश दान देते हैं। यह एक ध्यान में रखने योग्य महत्त्वपूर्ण घटना है।

चित्र-२८ से ३०: चित्र स्पष्ट समझा जा सकता है।

विज्ञ-३१: नौका के नीचे जल में सुदंष्ट्रदेव दिखाया गया है, ऊपर के भाग में किनारे पर रहा के लिये आते हुए देव दिखाई पड़ रहे हैं।

चिन्न--३ २: अनेक प्रकार के कर्ष्टों-उपसर्गों से घिरे रहने पर भी भगवान के मुख्यमण्डल पर के अद्भुत उपशम-प्रशान्त भाव को देखिये। उसके द्वारा हम कहाँ है? कैसे हैं? इसका विवार होगा ऐसा नियम है कि कोध से वातावरण गरम और प्रज्वलित होता है और गरम--उष्ण तत्व का रंग रक्त माना गया है, इसलिये चित्रकारने चित्र को रक्तरंगप्रधान परसूत किया है।

चित्र—३३: एक राजकुमारी की कैसी दशा ें होती है, वह और पारसमणि जैसे भगवान का मिलाप होते ही उसकी कैसी उन्तित होती है वह, और तीर्षंकर जैसे लोकोत्तर व्यक्तियोंद्वारा दिये जानेवाले दान की महिमा कैसी है, यह सभी कुछ चित्र द्वारा समझा जा सकता है। भगवान ने अपने शासन की जिस दिन स्थापना की (वैशाख शुक्ता -- 9 9 ) उसी दिन इसी चन्दना को देव समवसरण में ले आया था और भगवान ने अपने संघ की आद्य और प्रधान साध्यों के रूप से स्थापित की थी। वे 'आर्या चन्दना' के नाम से विख्यात हुई। इसी आर्या ने केवलज्ञान प्राप्त कर उसी भव में मुक्ति प्राप्त की थी। जैनधर्म में मुक्ति प्राप्त होने के बाद संसार में कभी। आना नहीं रहता।

विश्व-३४: काष्टशूल के कील निकालने की चित्रस्थ पद्धति गुणचंद मुनिवर रचित 'महावीर चरियं' और 'त्रिषष्टि श्र, चरित्र' पर आधारित है। दूसरी रीति की किया का उल्लेख 'चउपत्र म. पु. चरियं' में मिलता है। देखिये इस पुस्तक के परिशिष्टों की पत्र संख्या १४, टिप्पण-३६।

<sup>9</sup>०. श्वेताम्बर और दिगम्बर ग्रन्थों में चन्दना की कथा भित्र रूप से पाई जाती है। श्वेताम्बर ग्रन्थों में भी परस्पर भित्रता है। बेड़ी पैर और हाथ दोनों में डाली थी कि मिर्फ पैर में थी? इस विषय में भी मतभेद देखा जाता है।

विश्व - ३ ५: यह एक ही चित्र मैंने इसदा पूर्वक किनारीदार (बॉर्डरवाला) बनवाया है। भगवान की आत्मा केवलजान की प्राप्ति से पूर्व प्यान, तप और चारित्र की कैसी पराकाष्ट्रा तक पहुँची है, उसकी सुन्दर कल्पना प्रस्तुत करती हुई जो जो उपमाएँ कल्पसूत्र के मूलपाठ में दी है (जिसे मैं सारे कल्पसूत्र का भगवान की महान आत्मा का यथार्थ - हृदयंगम परिचय करानेवाले हृदय के समान महत्त्व का भाग समझता हूँ] उन उपमाओं की इस किनारी के अन्तर्गत वित्रो द्वारा चित्रित किया गया है। चित्र की किनारी में अपनी बाँई ओर चित्रित प्रथम सूर्य, उसके बाद कमशा कछुआ इल्यादि १८ उपमा चित्रों को दिखाया गया है।

उसका परिचय इस प्रकार है :--

(१) भगवान दव्य से शरीर की कान्ति से और भावना से ज्ञान के द्वारा सूर्य जैसे देदीप्यमान, (२) कछुओं के समान अपनी इन्द्रियों को गुप्त रखनेवाले. (३) पानी में जैसे शंख गीला नहीं होता वैसे ही भगवान रागादि दोषों से लिप्त न होनेवाले हैं, (४) एक सींगवाले भारतीय 'गेंडा' े की तरह भगवान कर्म-शत्रुओं के सामने अकेले ही लड़नेवाले,(५) चन्द्रमा के समान सौम्य-शान्त स्वभाववाले, (६)आकाश जिस प्रकार निरालम्ब है, उसी प्रकार भगवान किसी के भी आधार-सहाय की अपेक्षा रहित,(७) जल से लिप्त न होनेवाले कमल के जैसे कर्मलेप से अलिप्त, (८) पक्षियों के समान मुक्त-विहार करनेवाले,(९) वायु के समान अप्रतिबद्ध रूप से विहार करनेवाले, (१०) वृष्यभ के समान महाबतादि का भार वहन करने में समर्थ, (१९) हर्ष-विषाद के प्रसंगों में भी सम-स्थिर स्वभावयुक्त होने के कारण सागर के समान गम्भीर, (१२) परिषहादि रूप पशुओं से अजेय होने से सिंह के समान दुर्धर्ष,(१३)उपसर्गरूपी हवा के द्वारा चलायमान न होने से मेरु की तरह अचल, (१४) कर्मरूपी शत्रुओं के सामने वीर होने से गंज के समान पराऋमी,(१५) शुद्ध-सुवर्ण जिस प्रकार तेजस्वी होता है, उसी प्रकार भगवान कर्प-पल से रहित होने से सुशोभित, (१६) जिसका उदर और शरीर एक, मस्तक दो और पाँच तीन होते है ऐसा भारण्ड नाम का पक्षी प्राचीन काल में इस देश में था, ऐसा उल्लेख मिलता है। आकाश में जाने के लिये उसका वाहनरूप में भी उपयोग होता था। दोनों शरीरों की बनावट ऐसी थी कि जुड़े हुए शरीरवाला होने पर भी मस्तक अलग अलग होता। इन दोनों को समान इच्छाये ही होती, परन्तु भिन्न-भिन्न फल खाने की इच्छा हो तब दोनों की मृत्यु उपस्थित हो जाती। ऐसा न हो, उसके लिये वे अप्रमत्त भाव से खूब जागृत रहते है। ऐसे भारण्ड पक्षी के समान साधना में भगवान अग्रमत्त भाव से रहनेवाले,(१७) शरदऋतु के निर्मल जल के समान कलुषित भावनाओं से अकलंकित होने से शुद्ध हृदयवाले और (१८) वसुन्यरा-पृथ्वी जिस प्रकार शीतीष्णादि समस्त भारों को समानभाव से सहन करती है उसी प्रकार भगवान पृथ्वी की तरह सभी कष्टों को समान-भाव से सहन करने वाले हैं। भगवान इस प्रकार की श्रेष्ठ उपमाओं के योग्य थे।

चित्र—३६: एक खेत में पहुँचकर, देशवस्था को संकुचित करके, उसे संयमित बनाकर, मन को ध्यान की पराकाष्ट्रा तक ले जाकर, शालवृक्ष के नीचे रहकर, गोदीहिकाआसन द्वारा (या उकदू-आसन)सायंकाल केवलज्ञान प्राप्त करते हुए ध्यान-मन्न भगवान को दिखाया गया है। पास में ऋजुवालुका नदी और घूमता हुआ ज्ञान प्रकाश सूचक वर्तुलाकार प्रभामण्डल दिखाया गया है।

किम-३७: यह चित्र 'समवसरण' १३ अथवा लोकभाषा में 'समोसरणका या प्रवचनसमापिठ का है।
महावीर अब भावतीर्थ अर्थात् साक्षात् परमात्मा की अवस्था तक पहुँचे जाने के कारण, उनके
महान् पुण्यों के प्रकर्ष से, देवगण भिक्त के निमित्त, भगवान के प्रवचन देने के हेतु
व्याख्यानपीठ के रूप में (चित्र में दिखाये गये के अनुसार) एक योजन प्रमाण वाले
'समोसरण' की तीन भागों में रचना करते हैं। उस प्रत्येक भाग को 'गढ़' शब्द के नाम से
जाना जाता है। प्रथम, द्वितीय और तृतीय। इस प्रकार समोसरण तीन गढ़वाला होता है।
प्रत्येक विभाग की बैठक के चारों ओर गढ़-किला होने के कारण, वह गढ़रूप से जाना जाता
है। इस गढ़ की रचना करने से पहले देव जमीन के ऊपर पीठिका (चबूतरा) बनाते हैं, फिर
उस पर देवता अपनी दैविक-वैक्रियक शिवत से देखते ही देखते इन गढ़ों की रचना कर देते
हैं। उसमें प्रथम गढ़ चाँदी का रचकर उस पर कंगूरे सोने के बनाते, दूसरा गढ़ सोने का
बनाकर उसके कंगूरे रत्न के बनाते, और तीसरा गढ़ जवाहरात याने विविध रंगों के रत्नों से
जड़ित बनाकर कंगूरे चक्रचिकत विविधमणि के बनाते हैं। देखनेवाला देखते ही मुण्य हो जाय,
और सहसा समोसरण में जाने का मन हो, ऐसी मनोहर उसकी रचना होती है। प्रथम गढ़ में

प्रवचन सभा में जो लोग वाहन लेकर आये हों, वे अपने वाहनों को प्रथम गढ़ की चौड़ाईवाले भाग में रखते हैं, (यह चित्र में स्पष्ट दिखाई देता है।) दूसरे गढ़ की चौड़ाई में तिर्यंघ पश्रपक्षीगण जिन्हें भगवान की वाणी का आकर्षण कर्ण से हुआ हो, वे आकर बैठले हैं। तृतीय गढ़ में जिसके नीचे केवलज्ञान प्राप्त हुआ उस शालवृक्ष नामक चैत्यवृक्ष सहित अशोकवृक्ष-जो कि समोसरण जितना ही लम्बा-चौड़ा होता है, उसके नीवे भगवान के बैठने के लिये देवगण सिंहासन और उसके आगे चरण रखने हेतु छोटा पादपीठ रचते हैं, और उसके साथ ही साथ (१) अशोकवृक्ष, (२) देवों द्वारा सुगन्धित पुष्पों की वृष्टि (३) दिव्य ध्वनि (४) दो चामरों का दुलाना (५) भव्य-सिंहासन (६) मस्तक के पीछे महातेजस्वी आमा मण्डल (आभा-प्रकाश) (७) दुन्दुभि <sup>२३</sup> अर्थात् वाणी का पूरक बननेवाले नगाडे का तालबद्ध स्वर (८) तीन छत्र, इन अच्ट प्रातिहायाँ की रचना देवगण भगवान के सिंहासन पर बैठने से पहले से ही करते हैं। भगवान समोसरण के पूर्व द्वार से प्रवेश करके, वृतीय गढ में पहुँचकर चैत्पवृक्ष " सहित अशोकवृक्ष की प्रदक्षिणा कर, फिर तीर्थ को नमस्कार कर सिंहासन पर पूर्व दिशा की ओर मुख करके बैठते हैं, उसी समय देवता तुरंत ही तीनों दिशाओं के सिंहासन पर भगवान के जैसे ही तीन प्रतिबिम्बी (कृत्रिम, परन्तु मानी साक्षात् जीदित ही ऐसे) का सर्जन कर देते हैं। इस कारण से भगवान चतुर्भुख १५ हो जाते हैं। वैसे वास्तविक रूप से वे चतुमुँखवाले नहीं होते। इसके पश्चात् इन्द्रादिक देव, केवली, गणधर इत्यादि मुनिगण, साध्वियाँ, देवांगनाएँ, मनुष्यों में नर और नारियों के वृन्द आदि अपनी-अपनी मर्यादा के अनुकूल, अपनी अपनी नियत दिशा में स्थान ग्रहण करके, दोनों हाथ जोड कर बैठते हैं या तो खड़े रहते हैं। भगवान चतुर्मुख होने से प्रत्येक दिशा में बैठे हुए लोगों को भगवान मुझे ही कह रहे हैं ऐसा लगता हैं। इससे उनकी भावना वृद्धि बनी रहती हैं। पूर्वीक्त सभा के समक्ष भगवान मालकोश राग के स्वर में, सिर्फ अर्धमागधी भाषा में ही, अतिमधुर, अमृतमय प्रवचन सुबह के प्रथम प्रहर अर्थात् तीन घण्टे तक देते हैं और सभी शान्ति से सुनते हैं। दूसरे गढ़ में परस्पर विरोधी पशु-पक्षी भी पास-पास में बैठे होने पर भी भगवान के पुण्य प्रभाव से अपने वैर-विरोध को भूल जाते हैं। उपदेश के बाद भगवान दूसरे गढ में (चित्र में देखें) श्वेतरंग का कमरा बनाया है—जिसे शास्त्रीय शब्दों में ''देवच्छंद'' कहा जाता है। वहाँ विश्रान्ति करने तथा आहार-जल आदि लेने आते हैं। उसके बाद दूसरी बारका उपदेश गणधर भगवन्त सिंहासन के आगे देवों द्वारा रचित पादपीठ के ऊपर बैठकर देते हैं। उसके पश्चात् फिर भगवान दूसरी बार अन्तिम प्रहर के तीन धण्टे का उपदेश देते हैं, हजारों व्यक्ति शान्ति-स्थिरता से सूनते हैं और वचनातिशय के प्रभावसे अपनी-अपनी भाषा में सब समझते हैं। भगवान के अतिशयों के प्रभाव से किसी को न तो बकान होती है, और न तो उठने का ही विचार होता है।

तीनों ही गढ़ के दरवाओं में देवगण व्यवस्था के लिये पहरेदारों का कार्य करते हैं। चारों दिशाओं में बड़े-बड़े ध्वज फहराते हैं। पीने के लिये पानी की बावड़ियाँ भी होती हैं। चित्र में नीदे प्रवचन सुनने आये हुए राजा श्रेणिक की सवारी दिखाई गई है।

चित्र-३८: चित्र नें. ३८, ३९, ४९, ४२, ४३, ४५ आदि के चित्र प्रसंग जनताको प्रथम बार देखनेका सौभाग्य प्राप्त हो रहा है।

भगवान महावीरका जीवन इतना विराट् है कि इस संपुट में ४८ चित्र प्रस्तुत करने पर भी दूसरे तीस-चालीस चित्र-प्रसंग ओर तैयार किये जा सकते हैं।

- पुन्तुभि से तात्पर्य देवालय में बजाई जानेवाली नगाड़ों की जोडी समझना।
- 9 थं. कितने ही लोग चैत्यवृक्ष और अशोकवृक्ष दोनों एक ही है, ऐसा समझते है, परन्तु ऐसा समझना ठीक नहीं है। अशोक यह एक वृक्ष का ही स्वतन्त्र नाम है, जब कि 'चैत्य' यह वृक्ष का नाम नहीं है। दोनों वस्तुएँ मित्र हैं। अतएव चैत्यवृक्ष से चैत्य का एक अर्थ ज्ञान होने से यहाँ 'ज्ञानवृक्ष' अर्थ ग्रहण करने का है। जिस वृक्ष के नीचे रहकर तीर्थंकरों को केवलज्ञान प्रकटित हो उस वृक्ष को 'चैत्यवृक्ष' नाम से खाना जाता है और इसी कारण प्रत्येक तीर्थंकर का अपना-अपना अलग अलग चैत्यवृक्ष अर्थात् ज्ञानवृक्ष होता है। 'अशोक' तो अन्द महा प्रातिहायों के अन्तर्गत समाविष्ट होने के कारण वह तो प्रत्येक तीर्थंकर के लिये अवश्य होता ही है, जब कि चैत्य अथवा ज्ञानवृक्ष एक ही प्रकार का नहीं होता। बल्कि मिन्न-मित्र प्रकार के होते हैं, और जब-जब तीर्थंकर के समवसरण की रचना होती है, तब-तब देव चैत्य अथवा ज्ञानवृक्ष का आदर करने के लिये उसे अलग से अशोकवृक्ष की चोटी पर स्वते हैं।

इससे एक ओर बात निश्चित होती है कि तीर्यंक्सें को केवलज्ञान वन-उद्यान जैसे क्षेत्र में किसी वृक्ष के नीचे ही प्राप्त होता है और उससे वह वृक्ष भी वन्दनीय, पूजनीय और प्रतिष्ठा का पात्र बनता है। चैत्यवृक्ष को "बोधिवृक्ष" भी कहते हैं। यहाँ 'बोधि' शब्द केवलज्ञान का वाचक है। बौद्धों ने अर्थान्तर में 'बोधि' शब्द को विशेषकरके प्रधानता हो है। 9 ५. दिगम्बर ग्रन्थकार चतुर्मुख की मान्यता का स्वीकार नहीं करते, उनकी समदसरण की रचना भी श्वेताम्बर से बहुत फिन्न है।

<sup>9.9</sup> आफ्रिका में दो सींगवाले गेंडे होते हैं। यह एक ध्यान में रखनेकी बात है। 9.2 केवल ज्ञान-त्रिकालज्ञान होने के साथ साथ भगवान सातिशय ज्ञानी हो जाते हैं। देव भगवान के प्रवचन के लिए निश्चित समवसरण (समोसरण) की भव्य रचना करते हैं। यह चित्र आद्य समोसरण का नहीं समझना, किन्तु अन्य दिन का बना हुआ समझना। सचमुच तो तीर्थंकर देव के समीसरण कैसे होते हैं? यही ख्याल कराने की दृष्टि से यह बताया गया है।

चित्र नं. ३८ में मगवान महाबीर विहार कर रहे हैं। इनकी सुन्दर चाल, चलनेकी त्वरित गित का आकर्षक भाव चित्रमें परिलक्षित हो रहा है। भगवान के अरीर की ऊँचाई, चौडाई आदि सब अति व्यवस्थित सपसे चित्रित किये हैं। यह चित्र अति भव्य, रम्य तथा अत्यन्त भावोत्पादक है। ऊपर अष्ट प्रातिहायौंके आठ नंबर अंकित किये हैं। यो तो पह चित्र मेरे द्वारा तैयार की हुई ऋष भदेव भगवानकी चित्र श्रेणीका है, इसी कारण उनके स्कंघ पर बालोंका एक गुच्छ दिखाई पड रहा है। परन्तु इस गुच्छ जितने भाग पर सफेद कागज चिपकांकर रंगका समायोजन कर लिया जाय तो किसी भी तीर्षंकर का चित्र तैयार हो सकता है।

चिज्ञ—३९: ३९, ४९, ४२, ४३ और ४५ इन चिजोंने विचित्र घटनाएँ समवसरणमें घटित हुई घी, इसी कारण प्रत्येक चित्रमें समवसरणका ऊपरी हिस्सा दिखाया गया है। चित्र ३९ में इन्द्रभृति अलगसे ही मालूम हो जाय, इस कारण उनके बाये हाथमें पुस्तक दिखाई है। भगवान को यहाँ प्रवचन मुद्रामें बताये हैं।

किन्न-४०: यह चित्र ऊपर दिये गये वर्णन के आधार पर स्पष्ट समझा जा सकता है। चित्र में कुछ झुककर खड़े हुए ११ बाह्मण विद्वानों को समोसरण में ही दीवा लेकर उन्होंने जैन सायु का वेश धारण किया और उसी समय 'गणधर' पद का उदय हुआ। वासक्षेप डालने की प्रधा स्वयं तीर्षकर की चलायी हुई है—अतएव अति प्राचीन है। मूर्तिपूत्रक सम्प्रदाय में तो यह प्रधा अद्यावधि सर्वत्र चल रही है। वास-क्षेप यह सुगन्धित चन्दन के काष्ठ का अनेक सुगन्धित द्रव्यों से मिश्रित, मन्त्रित किया हुआ चूर्ण है। और वह मंगल आशीर्वाद देने के लिये साध्-साध्वी एवं गृहस्थवर्ग के शिर पर डाला जाता है।

यह घटना समोसरण में घटित होने के कारण उसका थोड़ा हिस्सा चित्र में दिखाया गया है। भगवान अशोक वृक्ष के नीचे खंडे हैं, नीचे बैठे हुए हैं वे दीक्षा लेने के लिए बैठे हुए हाई वे दीक्षा लेने के लिए बैठे हुए हाई वे दीक्षा लेने के लिए बैठे हुए हाई वे दीक्षा लेने के लिए बैठे हुए बाह्मण विद्यार्थी गण है। वैशाख शुक्ला एकादशी के दिन ही उन सभी बाह्मणों ने चारित्र स्वीकार किया, उसके बाद उन्हें 'त्रिपदी' देते हुए गणघर पद के योग्य हुये। शीघ्र ही भगवान ने अपने शासन की स्थापना करके साधु, साध्वी, श्रावक और श्राविकासप चतुर्विध संघ की घोषणा की और चारों ही संघ के अधिनायकों की नियुक्ति की। उस दिन से 'वीर (—महावीर) शासन' का प्रारम्भ हुआ। यह शासन २१ हजार वर्ष तक अविच्छित्र हप से चलता रहेगा। बाद में तुरंत उसका अन्त होगा। और उसके बाद प्रतयकाल का प्रारम्भ होगा।

चित्र-४९: ज्योंही हमारी नजर इस लाक्षणिक, कमनीय चित्र पर टिकेगी त्योंही हम २५०० वर्ष पूर्व भगवान महावीर के परिवेशमें प्रवेश कर जायेंगे। हमारे सामने परमात्या महावीरका समवसरण दृश्य साक्षात् हो उठेगा। दिलमें संजोयी करूपना इस चित्र द्वारा साकार बनी है।

समबसरणमें श्रोता वर्ग व्यवस्थित, सम्पतापूर्वक, शिष्टता के साथ खडे हैं। हमेशा पहले तीन पण्टेकी सतत देशना तीर्थंकर फरमाते हैं और बाद में दूसरी देशना उनके मुख्य शिष्य गणघर की होती हैं।

अपनी देशना पूरी होते ही तीर्धंकर सिंहासन से उठकर साधुओंके साथ समवसरण के दूसरे गढ़ के ईशान कीणमें देवों द्वारा निर्मित 'देवच्छंद<sup>77</sup>में पधार कर विश्वाम करते हैं। इनके साथ सेदामें साधु रहते हैं।

चित्र--४२: शास्त्रोमें समवसरण के चार द्वारोंका सुन्दर वर्णन उपलब्ध होता है। इस द्वार की मध्यताका चित्रोंकन आज तक किसीने न किया न करवाया। कई वर्षोंसे मेरी यह कामना ची कि एक बित्र ऐसा बनवाया जाय जिसमें सिर्फ एक द्वार (दरवाजा) का ही चित्रांकन किया जाय। तािक उसकी भव्यता, आकर्षण प्रकाशमें आ सके। प्रस्तुत चित्र द्वारा मेरी इच्छा साकार बनी है और मेरी कल्पना को चित्रकारने अपनी कुशल कला द्वारा यदार्थताका ठीक परिधान पहनाथा है। इस चित्र के द्वारकी भव्यता और इसकी महराई हृदयको तृप्त कर दे ऐसी है। सिंहासन पर प्रमु विराजमान है। चतुर्विय संघ परम्परा, योग्यता व औचिरपानुसार बैठा किंवा छड़ा है। सिंहासन स्फटिक रत्मका होनेसे उसका कलर भी वैसा ही किया है। आकार, रंग, रेखाएँ और जवाहरातयुक्त शास्त्रोक्त विधान-वर्णन अनुसार चित्रित इस भव्य

दरवाजे को अपलक नेत्रोसे निरन्तर निहारते रहने पर भी आँखे हटानेकी इच्छा नहीं होती, ऐसा यह भव्य चित्र है।

समबसरण में तीन गढ़ होते हैं। एक गढ़ में चार दरवाजे होने से कुल १२ द्वार होते हैं। क्लिम—४३: इस एक ही चित्रमें बलिविधानसे संबंधित तीन प्रसंगीको चित्रित किया है। यदि इन तीनोंके पृथक्-पृथक् चित्र बनाये जाय तो वे इतने दर्शनीय, आकर्षक और प्रवाह परिपूर्ण होंगे कि उसका अनुमान नहीं किया जो सकता। क्योंकि हमारी कार्य मर्यादा है अतः यह संघव नहीं हो सका।

बिस अर्थान् अर्थपक्य वाबल— यह बिल विधान प्रथम प्रहरकी देशना के अंत में होता है। चंकवर्ती से लेकर सामान्य प्रजा तक को भी बिल तैयार करनेका अधिकार है। बेलिमें प्रयुक्त होनेवाले चावल अखण्ड, पतले, सुगंधयुक्त, छिलके रहित और जल द्वारा विशुद्ध किये हुए होते हैं। बाद में उन चावलों को पकाने के लिए चूल्हे पर चळाते हैं। अर्थ पक्वावस्थामें नीचे उतार लेते हैं। बादमें देव उसमें दिव्य, सुगंधी द्व्य डालकर उसे सुगंधीदार बनाते हैं। बाद में संपूर्ण शणगार युक्त सधवा युवा स्त्री उस थाल को सिर पर रखती हैं। बाद में घूमधाम से वाजित्र युक्त बड़े उत्सव के साथ जय-जय का उद्घोष करते हुए पूर्व द्वार से समवस्रणमें प्रविष्ट होकर ज्योंही वे प्रभु के पास पहुँचते हैं त्योही भगवान क्षणभर के लिए विराम लेते हैं फिर बिले लानेवाले लोग भगवान को तीन प्रदक्षिणा देकर भगवान के पास खड़े रहते हैं। भगवान की अमृतमयी नजर बिले पर पडती है। इस दिव्य नजरसे चावलोंमें एक विशिष्ट शक्ति का सदार हो जाता है।

बाद में अधिकृत लोग भगवानके समक्ष खंडे रहकर थालमें से मुद्धियाँ भरके चावल उछालते हैं। नीचे गिरनेसे पहले ही आये चावलोंको तो देवलोकके देवता गण ग्रहण कर लेते हैं। शेष के आये चावल बिल बनानेवाला लेता है। बाद में जो भाग्यशाली होता है वह गिरते हुए चावलोंकी अथवा समवसरण की घरती पर पडे हुए चावलोंको प्राप्त करना है। इसका फल क्या?

इस बिलका सिर्फ एक चावल सिर पर रखा जाय तो रोगीके सारे रोग शान्त हो जाते है, वह स्वस्थ हो जाता है। और साथ ही छः मास तक उसे अन्य कोई रोग नहीं होता। ऐसा लगता है कि यह बिल विधान प्रत्येक तीर्थंकर के समय होता रहा होगा। यह प्रतिदिन भी होता होगा, पर इसका कोई उल्लेख अकरोंने पढ़नेको नहीं भिलता।

### विचारणीय प्रश्न-

तीर्षंकर लोकोत्तर व्यक्ति होते हैं। वे कृतकृत्य भी होते हैं। जब कि बिल विधान ती लौकिक क्रिया है। रांग निवारणके लिए हैं। मात्र संसारी जीवोंके सुखके लिए हैं। यह क्रिया मोक्ष प्राप्तिकी नहीं हैं। इस क्रिया से अग्नि-वायु काय आदि जीवोंकी हिंसा होती हैं। तो फिर इस विधानके लिए तीर्षंकर देव देशना बंद कर देते हैं और बिल की इस क्रिया को इतना महत्त्व देते हैं, उसके साझी बनते हैं, इतना सहकार प्रस्तुत करते हैं, इसका कारण क्या है? यह अति गंभीर विचारणीय प्रश्न हैं।

शासन के संवाहक आचार्य के लिए यह प्रसंग प्रेरणास्मद है। लोकोत्तर शब्दकी अर्थमर्यादा क्या है? यह भी विचारणीय प्रश्न है। यह प्रश्न भी समुपस्थित होता है कि तीर्थंकर देवोंके समझ इस क्रियाकी क्या आवश्यकता है?

यह प्रसंग अप्रसिद्ध होनेसे बहुतसे आचार्य, मुनिवरोंके ध्यानमें नहीं होगा। यह चित्र हर दर्शक के मनमें तरंगे जमा देगा। शास्त्रीकी पंकितयोंमें छिपे इस वर्णन पर प्रकाश फैक कर इसे उभारा गया है।

यह बलि किनके कहनेसे तैयार होती है व तथा अन्य बातोंका उल्लेख उपलब्ध नहीं होता।

- १८. तस्मिन्नागतमात्रे च विरमंति क्षणात् जिनाः। लो.प्र. ३० श्लोक ६२
- 9९. छेदसूत्र में चावल प्रभुके वरणोंमें रखा जाता है, ऐसा लिखा है।
- २०. यह भी ध्यानमें लेना होगा कि चाबलों को लपकनेका अधिकार जैन-अजैन सबको होता है। संसारी बीवोंके बाह्यहित के लिए विवेकपूर्वक उचित सहकार देना हो तो भी यह काम हमें नहीं करना होता है ऐसी एकांत समझ रखनेवाले त्यागी महानुभावोंको इस प्रसंग के पढ़ने के पश्चाल् अनेकान्ती बनना उचित होगा।

यह प्रसंग चतुर्विध श्रीसंधकी—शासनकी स्वस्थता, सुरक्षा, स्थिरता और सुदृढता के लिए होनेसे कालानुसार प्रसंगोचित व्यवहार करना गीतार्थोंका फर्ज है। जरुरत पड़ने पर अपवादोंका सेवन भी अनिवार्य हो जाता है। सिर्फ एकान्तवादसे शासन कभी चल नहीं सकता यह इससे सुचित होता है।

प्राचीन महर्षियोंने अनेक अभी तथा रहस्योंसे भरपूर एक बात की कि, "जैनशासनमें किसी भी बाबतका सर्वथा निषेध नहीं, वैसे सर्वथा विधि भी नहीं," इस वचनमें बहुत कहा गया हैं। सुन्न इस बात की ध्यानमें रखें।

<sup>9</sup>६. 'त्रिपदी' अर्थात् शिष्यों को अगाधजान महाप्रकाश प्राप्त हो और प्राणी मात्र का कल्याण कर सके वैसे महान् शास्त्रों की रचना करने का सामर्थ्य मिले, इसके लिये विश्व के मृलभूत स्वरूप का दर्शन कराने वाले गम्भीरार्थक तीन सूत्र पदी को भगवान बोले और गणधर एक एक प्रदक्षिणा करके एक-एक को ग्रहण करें। उसमें भगवान प्रथम "उपनेष्ठ वा" कहते, फिर "विगमेइ वा" कहते और फिर "धुवेइ वा" कहते। ये तीन वाक्य उस द्वादशाग शास्त्र की रचना के और विश्वरचना-व्यवस्था के बीजक हैं। इसका भावार्थ यह है कि द्व्य-पदार्थ अपेक्षा से उत्पन्न होता है, अपेक्षा के ही कारण वह नाश को प्राप्त करता है और अपेक्षा से ही वह मूल स्वरूप में धुव-नित्य रहता है।

<sup>9.</sup>७. कितनेक प्राचीन ग्रन्थोंमें अशोक वृक्ष के नीचे के भागमें देवच्छंद स्थान बताते हैं, परन्तु अशोक वृक्ष के नीचे किस प्रकार, िकस दिशामें होता है, इस संबंधमें कोई स्पष्टता नहीं मिलती। छंद अर्थात् आसन।

चित्र-४४: चित्र स्पष्ट हैं । केवल एक तरफ फर्स्मीमूत हुए दो साधुओं के श्याम मृतदेह दिखाई दे रहे हैं। तेजीलेश्या का प्रक्षेप 'प्रदचन-सारोद्धार' ग्रन्थ के कथनानुसार मुख से ही निकालकर सामनेवाले के फपर करना होता है।

चित्र-४५: इस चित्रमें मगवान तिर्फ सामान्य प्रजा के ही गुरू-देव नहीं थे अपितु छोटे-बड़े राजा-महाराजाओंके वे उपदेशक गुरू-देव थे, यह दिखाया गया है। जनता के ख्याल में यह बात आवे, इस हेतु से यह चित्र विशेष रूपसे तैयार कराया गया है।

चित्र-४६: स्वर्णकमल के ऊपर पद्मासन में स्थित होकर विश्व के प्राणियों के करूपाण के लिये अधिक से अधिक तस्वज्ञान और उपदेश देने के लिये १६ प्रहर-४८ घण्टे तक लगातार प्रवचन दिया, वह प्रसंग। दो दिन अत्र-जल रहित उपवास के साथ इतना लम्बा प्रवचन देने का यह उदाहरण लगता है कि इतिहास में (शायद) प्रथम ही होगा।

चित्र-४७: अन्तिम यात्रा से पूर्व ही देवों ने भगवान के मृत शरीर को मक्ति-बहुमान के हेतु मुकुट आदि आभूषणों से अलंकृति कर दिया या, यह बताया है। मृतदेह का अग्निसंस्कार चन्दन के काष्टों से हुआ था।

- २१. गोश्नालक आजीवकसंप्रदाय का नेता था। उस संप्रदाय के मुनि निर्वस्व रहते ये अथवा विकल्प था? वह निश्चित हो नहीं सका। यहाँ तो सक्स्त्र बताया है और देह तेजीलेश्या ग्रस्त बताया है।
- २२, देखो-द्वार २७० वाँ।
- २३. मृतक की अलंकृत करने का उल्लेख प्राकृत 'महावीरचरिय' ग्रन्थ में हैं। यह प्रथा अति प्राचीन काल से चली आती हैं।

विक्र-४८: यह चित्र केवलज्ञान होने के बाद अशोक दृक्ष के नीचे देवों द्वारा रचित स्वर्णकमल पर पद्मासन से स्थित होकर 'प्रवचन' भुद्धा पूर्वक आद्योपदेश देते हुए तीर्वंकर श्री महावीर देव के आद्य गणपर श्री गौतमस्वामीजी का है। दोनों तरफ केवलज्ञान की महिमा करते हुए देवों को दिखाया गया है। उसके ऊपर के भाग में बाई और के कोने में देवशर्मा ब्राह्मण को प्रतिबोध करते हुए गौतमस्वामीजी है और दायें कोने में पीछे लौटते रास्ते में ही भगवान का एकाएक निर्वाण सुनकर चिल्ला चिल्लाकर रोते हुए गौतमस्वामीजी को बताया है। गौतमजी (इन्द्रभूति) मगध देश के गोबर ग्राम के गौतमगोत्रीय ब्राह्मण वसुभूति के ज्येष्ठ पुत्र थे। श्रमण संघ की सुव्यवस्था के लिये भगवान के अध्यापन विभाग को नौ गणों—विभागों में विभक्त कराया था और उसके ऊपर प्रधान अध्यापन विभाग को नौ गणों—विभागों में विभक्त कराया था और उसके ऊपर प्रधान अध्यापन शिष्यों की नियुक्ति की गई थी। वे 'गणघर' पद से अलंकृत होने से उस पद से जाने जाते थे। उसमें गौतम गणधर आद्य थे, ५० वर्ष की उम्र में पांवापुरी में दीक्षा लेकर ८२ वे वर्ष में केवली (---सर्वज) बने। अन्त में एक महीने का अनशन करके ९२ वर्ष की आयु में निर्वाण प्राप्त किया। गौतमबुद्ध और गौतमस्वामी दोनों ही सर्वधा भिन्न व्यक्ति है, यह य्यान में रखान योहिए। अन्त में-

''अंगूठे अमृत बसे, लिब्ध तणा भण्डार। श्री गुरु मौतम समरिए, वांष्ठित फल दातार॥''

--यहाँ ४८ चित्र का परिचय समाप्त होता है।

- जय महावीर

संपा. मु.यशो वि.

२४. गौतमस्वामीजी का नाम तो इन्द्रभृति या, लेकिन प्राचीनकाल में देश में-गोत्र या गोत्रनाम की बहुत महिमा थी। इस वास्ते गोत्र नाम से ही वे सुविख्यात हुए।





अवतरण-यद्यपि यह पुस्तक विज्ञमय जीवन की है, इसलिये इसमें अतिरिक्त परिशिष्ट आदि सामग्री न दी होती, तो भी पर्यापा था लेकिन वर्तमान प्रजाकी परिस्थितिको लक्ष्य करके तीर्यंकर श्री महावीरदेव और उनके प्रसंग तथा समय के साथ सम्बन्ध रखनेवाली विशेष जानकारी परिशिष्ट के रूप में दी जाया तो उपयुक्त होगी, ऐसा समझकर कुछेक उपयोगी परिशिष्ट यहाँ दिये गये हैं।

### परिशिक्ट सं. १

### +विहारस्थल नाम-कोव

भूषिका---इस ग्रन्थ के ४८ चित्रों के सामने दिये गये परिचय के लेख में भगवान के विहार और चातुर्मास के विषय में जिन-जिन स्थलों का निर्देश हुआ है, (लगभग) उसी के ही परिचय हेतु यह कोष है। उसमें अनेक स्थलों के वर्तमान स्थान कहाँ है उसकी जानकारी नहीं हो सकी है। कितने ही स्थलों की जानकारी हुई है, उनका उस-उस स्थल पर थोड़ा-बहुत निर्देश कर दिया गया है।

- \* अराषापुरी 1 --पहले इस नगरी का नाम अपापा-पुरी (पाप रहित नगरी) था, परन्तु मगवानश्री महाबीर का देहान्त-निर्वाण होने पर लोगों ने इसका नाम पावापुरी-पापापुरी (पापनगरी) रख दिया। उस समय पावा नामके तीन स्थल थे, अत एवं इस पावा को 'पावा मध्यमा'' नाम से प्रसिद्ध पावा समझना। (चौमासा-४२ वाँ)
- अस्थिकगाम—विदेह जनपद में था, जिसकी सीमा पर शूलपणि यक्ष का बैत्य था। (चौ. .9)

"आलम्पिको — राजगृह नगर से बनारस जाते समय-बीच में आता था। (चौ. ७ वाँ) ऋजुबासि(लु) का नदी—इस नदी का स्थान कहाँ माना जाय इसका ठीक निर्णय पुरातत्त्वविद् अद्याविष्ठ नहीं कर सके हैं। परन्तु जृम्भिकग्राम के पास, श्यामाक नामके किसान के खेत में, साल (शाल) वृक्ष के नीचे, जहाँ भगवान को केवलज्ञान हुआ, उसके समीप था।

कनकखल आश्रम—श्वेताम्बिका नगरी के सभीप का स्थान। इस आश्रम में ही क्रूर और भयंकर दृष्टिविष वण्डकौशिक सर्प ने भगवान पर उपसर्ग किया था, उसे प्रतिबीध करके भगवान १५ दिन तक वहीं ध्यानस्थ रहे थे।

कुमार (कर्मार) गाम भगवान की जन्मभूमि क्षत्रियकुण्ड के समीप का गाँव। दीक्षा की प्रथम रात्रि में भगवान यही रहे और गोपालने प्रथम उपसर्ग यही किया।

काली वाराणसी के आस-पास का प्रदेश। यह काशी एक राष्ट्र मिना जाता था और वाराणसी उसकी राजधानी थी। महावीर के समय में वह कौशल राष्ट्र में मानी जाती थी। कोरलाक सन्निवेश वाणिज्य गाँव के समीप का गाँव। भगवान ने दीक्षा के दूसरे दिन तप का पारणा यही किया था।

- + विहार स्थल का चित्र—नकशा प्रथमावृत्ति में देरी लगने से दे नहीं सका, लेकिन इसी आवृत्ति में देने के लिये प्रयत्नशील हूँ।
- ऐसा चिह्न भगवान के वर्षावास (चौमासा) के स्थल को सूचित करता है।
- स्थल के नाम मात्र संस्कृत भाषा में ही दिये गये हैं। यहाँ प्राकृत नाम नहीं दिये गये हैं।
- आलिम्पका अथवा आलिम्पया एक ही स्थान के सुचक नाम है, ऐसी विद्वानों की मान्यता
  है।
- ३. हमारे लिये यह एक दुर्भाग्य की बात है कि इस स्थान का निर्णय अद्यावधि नहीं हो सका है, अन्यथा जहाँ भगवान को महान् ज्ञान-प्रकाश मिला हो, उस स्थल को तो भव्य यात्राधाम के रूप में विकसित करना चाहिए।

**कीक्षल-जनपद**—उत्तर प्रदेश में आया हुआ एक देश। उसकी राजधानी श्रावस्ती थी। **कौज़ाम्बी** -- उत्तर प्रदेश में प्रयाग के समीप का प्रदेश। महावीर के समय में यह नगरी वत्सदेश

की राजधानी थी। यहाँ का राजा उदयन और उसकी माता राजमाता मृगावती महावीर के

परम मक्त थे।

**शक्तियकुण्ड गामं —-बिहार जम्मुई स्टेशन से १८ माईल दूर मुंगेर जिल्ला का लखवाड़ ग्राम है।** वहीं से ३ माईल दूर क्षत्रियकुण्ड तीर्थ है, वर्तमान में यही स्थान सैंकड़ों वर्षों से माना जाता है। लेकिन जैन-अजैन पुरातत्त्वविदों की ऐसी मान्यता है कि मुजफरपुर जिले के बेसाइपट्टी के समीप आया हुआ जो वसुकुण्डगाँव है वही प्राचीन क्षत्रियकुण्ड ग्राम है। यह स्थल महावीर की जन्मभूमि थी। वह वैशाली के समीप में आया हुआ एक राज्य था, इसी लिए वैशाली का ही उपनगर माना जाता बा। उस पर राजा सिद्धार्थ का आधिपत्य था। एक पद्य रचनामें महावीरका 'वैशालिक' नामसे उल्लेख किया है। सचमुच यह गहरी शोघका विषय है।

- ४. भगवती, कल्पसूत्र, आदश्यकादि आगम और आगमेतर (श्वे-दिग) ग्रन्थों में इस स्थल के मूलभूत नामरूप से कुण्ड, कुण्डग्रा (गा) म, कुण्डपुर इन तीन शब्दों का उल्लेख हुआ है. और उस स्थल में क्षत्रिय और बाह्मण दोनों अलग अलग विभाग में समूहरूप से रहने के कारण उत्तर विभाग में बसे हुए क्षत्रियों के विभाग की पहचान के लिये उसके पूर्व में 'क्षत्रिय' शब्द और शहर होने के कारण उसके आगे 'नगर' शब्द जोड़कर "क्षत्रियकुण्डग्राम-नगर" ऐसा पूर्णनाम प्रसिद्ध हुआ, और इसी तरह दक्षिण विभाग में बसे हुए बाह्मणों के विभाग के लिये "बाह्मणकुण्डग्राम नगर" ऐसा पूर्णनाम प्रसिद्ध हुआ। बहुया उसी नाम का उपयोग सर्वत्र हुआ है। कुण्डपुर का उल्लेख महाकवि असंग, आ. जिनसेन, आ. गुणभद आदि दिगम्बर विद्वानों ने मुख्य रूपसे किया है। जयधवलाकार ने कुण्डपुरपुर शब्द प्रयोग किया है। दूसरा आचारांग सूत्रकारने नगर शब्द के स्थान पर सन्निवेश शब्द ग्रहण किया है। परन्तु यहाँ सन्निवेश का संक्षिप्त अर्थ न लेते हुए सिद्धार्थ राजा होने से 'नगर' अर्थ का ही ग्रहण उचित है। हेमचन्द्राचार्यने त्रिषष्टि (२-१५) में ब्राह्मणकुण्ड को 'सन्निवेश' और क्षत्रियकुण्ड को 'पुर' रूप से बताया है।
- ५. वर्तमान के जैन अजैन अनेक इतिहासकारोंने क्षत्रियकुण्ड वैशालीका उपनगर था ऐसा स्पष्टरूप से घोषित किया है। और वे वर्तभान में प्रचलित क्षत्रियकुण्ड को स्थापना-तीर्थ बताते हैं। उनका कहना है कि भूतकाल में यह स्थान विदेह देशमें नहीं था। निम्न हकीकत क्षत्रियकुण्ड का स्थानविषयक विवाद का यथार्थ चित्र क्या है यह समझने के लिये ही दी है।

क्षत्रियकुण्ड का स्थान कौनसा है इस विषय में दो मत है।

- (१) एक मत यह है कि-आजकल यात्रियों द्वारा पूजनीय लघुआड़ के पास में जो विद्यमान है वही भगवान का जन्म स्थान है।
- (२) दूसरा मत यह है कि—क्षत्रियकुण्ड वैशाली का ही उपनगर या और आज का दसुकुण्ड गाँव यही क्षत्रियकुण्ड और वही जन्मस्थल है। जो लघुआड़ से दूरवर्ती है।

प्रथम लाखुआड के पास वाला क्षत्रियकुण्ड स्थान सैंकडो वरसों से मान्य पूजनीय श्वेताम्बर तीर्घ है। और इतिहास प्रेमी मुनिश्री दर्शन विजयजी (त्रिपुटी) ने एक पुस्तिका द्वारा दलील और प्रमाण से इसी स्थानको प्रापाणिक जन्मस्थल है ऐसा साबित किया है।

दूसरे मत के अग्रणी है दो श्वेताम्बरीय तपागच्छीय विद्वान आ. श्री. विजयेन्द्रसूरिजी और मुनिश्री कल्याणविजयजी।

आज से २५ वर्ष पहले इन्हीं लोगोंने यह मत अपनी पुस्तिका में जाहिए किया था। इसके अलावा श्वेताम्बर मूर्तिपूजक पन्न में सभी गच्छवाले और तपगच्छ के विविध पक्षवाले, स्थानकवासी, तेरापंथ और दिगम्बर ये चारों संप्रदाय के साधु और गृहस्थ विद्वानों ने ३०, ४० वर्ष के बीच भगवान श्री महावीर का जो चरित्र लिखा है उन सभीने निर्विवाद रुपसे स्पन्ट शब्द में वैशाली या वैशाली के बगल में - पास में अवस्थित मूमि ही क्षत्रिय कुण्ड है ऐसा उद्योषित किया है।

एक बात और भी ध्यान में रखने योग्य है कि आगम में भगवती आदि की टीका में भगवान को 'बेसालिय'— वैशालिक नाम से उल्लिखित किया है और उसका ही अनुवाद पं. श्रीवीरविजयजी ने जल पूजा काव्य में 'वैशालिक मुख दर्शन थाय' ऐसी पंक्ति लिखकर भगवान को वैशालिक कहा है।

इसीलिये कितनेक लोग देसालिय-वैशालिक शब्द का अर्थ व्याकरणानुसार विशाला में उत्पन्न हुए ऐसा करते हैं। लेकिन टीकाकारोंने यौगिक दृष्टि से ओर ही अर्थ किया है। जन्मभूपि सूचक कुछ भी संकेत नहीं किया। विवादास्पद यह विषय पर आज भी खोज चल रही है। **गंगा नदी**—भारतवर्ष की दो बड़ी मानीजानेवाली नदियों में से एक नदी। जैन शास्त्र में इसका मूल श्रुद्र-चुल्ल हिमवन्त पर्वतदर्ती पश्चदह में दिखाया गया है। परन्तु वर्तमान भौगोलिक आज उसका उद्भव स्थान हिमालयवर्ती गंगोत्री बतलाते हैं। अकेले भगवान ने नौका द्वारा छद्यस्थायस्था में दो बार और केक्लज्ञान होने के पश्चात् अनेके बार अपने श्रमण-श्रमणी संघ के साथ जलमार्गी नौका साधन द्वारा गंगा पार की थी।

**गुणभील चैत्थ**—राजगृह का सुप्रसिद्ध उद्यान। भगवान बारबार इस उद्यान में ठहरते थे। यह उनका धर्म प्रचार का प्रधान केन्द्र था। ११ गणधरोंने यही निर्वाण प्राप्त किया था। मूर्तिपूजक सम्प्रदाय में सर्वोत्तम आदरपात्र और पूजनीय 'कल्पसूत्र' शास्त्र के अन्तिम मूलपाठ में अपने आजावर्ती चतुर्विध संध के समक्ष प्रस्तुत कल्पसूत्र का वंश्वन "गुणशील-गुणशिलक चैत्य" में भगवान के द्वारा किये जाने का जो उल्लेख मिलता है, वह यही चैत्य है।

• कम्पा (नगरी)—भागलपुर के समीप प्रख्यात और जैन इतिहास की प्रसिद्ध नगरी। भगवान जब चम्पा में पधारते तब वहाँ के पूर्णभद चैत्य नाम के प्रसिद्ध उद्यान में ठहरते थे। पहले वह अंग देश की राजधानी थी, परन्तु बाद में कूणिक ने उसे मगय की राजधानी बनायी थी। (बी. ३, १२)

**छम्माणि** (बण्मानी) –पावा मध्यमा के समीप, चम्पानगरी जाते समय मध्य में गंगा के समीप यह स्थान था। यहाँ भगवान के कान में काश की काष्ठशूल डालने का प्रसंग हुआ था और पास में ही उसे निकालने का भी उपसर्ग हुआ था।

**भूम्भिक (का) गाम**— ऋजुवालिका नदी के समीप आया हुआ एक गाँव है। इसी नदी के तटवर्ती खेत में भगवान को केवलज्ञान हुआ था। देखिये— 'ऋजुवालिका' शब्द।

**ज्ञातखण्डक्<del>न क</del>त्रियकुण्ड नगर के बाहर आ**या हुआ उद्यान है, जहाँ भगवान ने दीशा-चारित्र-बंत ग्रहण किया या।

हु**ढचूमि**—महावीर के समय में म्लेच्छ बहुल जनसंख्यावाला एक प्रदेश है, जिस भूमि के पेढालग्राम के पोलास चैत्य में संगम देव ने एक रात में बीस उपसर्ग किये थे। आजका गोंडवा का प्रदेश यह स्थल है, ऐसा विद्वान भानते हैं।

- नालन्दां —प्राचीन राजगृह का अनेक धनाक्यों से समृद्ध, सुविख्यात और विशाल उपनगर। प्रसिद्ध जो 'नालन्दापीठ' दही यह स्थल हैं। (बी. २, ३४, ३८)
- पावा (-पावापुरी) -पादाएँ कुल तीन थी। यह पावा मगध-जनपदवर्ती थी और वह 'पावा
  - ६. भौगोलिक स्थिति को देखते हुए विहार समय में अन्य अनेक नदियाँ पार की थी।
  - 'छम्माणि' इस प्राकृत नाम का संस्कृत रूपान्तर षण्मानी होता है, और यह अनेक यन्थकारों को मान्य है। ऐसा होने पर भी 'आवश्यक' सूत्र मलयगिरि टीका के अन्तर्गत 'छम्माणिया' इस प्रकार तत्सम जैसा रूप भी दिया है।
- ८. प्राचीन नाम 'णागलंद' था। 'सूत्रकृतांग— आगम में इस नाम के अनेक अर्य बताये हैं। ९. पावापुरी के पूर्वनाम रूप से 'अपावाए' शब्द द्वारा "अपापा" नामका उल्लेख 'महाबीर
- चरियं' (इलो. १३९९) में नेमिचन्दसूरि ने किया और उन्होंने ही फिर पावा शब्द द्वारा 'पापा' इस नाम का भी निर्णय किया। एक ही नगरी के लिये निर्वाण पहले के दर्णनों मे दोनों नामों का उल्लेख दिया है। ऐसा ही उल्लेख हेमचन्द्राचार्य ने भी किया है। उन्होंने त्रिष्णिट (सर्ग ५--१०, १२-४४०) में प्रथम अपापापुरी का उल्लेख करके फिर निर्वाण से पूर्व के वर्णनों में हस्तिपाल राजा का 'पावापुरी-पति' के (स. १३–३) रूप में परिचय दियां है। दूसरी ओर कत्यसूत्र मूल के सुबोधिका-टीकाकार विनयविजयजी ने व्याख्या में 'अपापा' और 'पावा' के प्रसंग में ऐसा निर्णय किया है कि प्रथम इस नगरी का नाम 'अपापा' या परन्तु मगवान के निर्वाण को अमगल घटना होने पर देवी ने 'अ' शब्द की निकालकर 'पापा' शब्द रखकर पावापुरी नाम उद्घोषित किया। उसके बाद यह नगरी 'पावापुरी' नाम से जानी जाती है। सुबोधिका टीकाकार ने यह बात अत्यन्त स्पष्ट रूप मे लिखी हैं। इससे उनके मतानुसार स्पष्ट होता है कि निर्वाण होने से पहले की घटनाओं के वर्णन में नगरी का नाम 'अपापा' समझना या लिखना चाहिए। उसके अनुसार उपरोक्त ग्रन्थकारों ने निर्वाण पहले की घटनाओं में दोनों नामों के वैकल्पिक उल्लेख को मान्यता दी है, यह एक विचारणीय बात है।

दूसरी ओर कल्पसूत्र मूल में पूर्वनाम 'अपावाए' अर्थात् अपापा (पुरी) था, ऐसा कही भी उल्लेख नहीं किया गया। उसके विपरीत १२२, १४७, संख्या वाले सूत्र में पावाए (मजिनमाए) शब्द का निर्देश करके पहले से ही यह नगरी 'पावा' थी ऐसा स्पष्ट सूचित

मध्यमा" अथवा "मध्यमा पावा" अथवा "मध्यमा" के नाम से पहचानी जाती थी। आज वह बिहार प्रान्तवर्ती हैं। भगवान का अन्तिम चातुर्मास और निर्वाण यहीं हुआ था। जैनों का यह आज पवित्र तीर्थधाम हैं। देखिये—अपापापुरी शब्द। (ची. ४२ वॉ)

- \* प्रष्ठ चम्पा- चम्पा का ही एक शाखानगर। (चौ. ४)
- \* प्रणीतभूमि के संगाल प्रदेश का एक विभाग है। महावीर के समय में उसकी अनार्य प्रदेश में गणना होती थी, बाद में यह आर्य प्रदेश हुआ था। लाठ-राठ इसी के ही माग थे। (चौ. ९ वॉ)
- \* ब्राह्मण कुण्डनाम विदेह की राजधानी वैशाली के समीप का स्थल है। मूलनाम कुण्डनाम अथवा कुण्डपुर था। उसके दो विभाग थे। एक उत्तर का और दूसरा दक्षिण का। उसर विभाग कित्रय प्रधान था और दक्षिण विभाग बाह्मण प्रधान था। उत्तरविभाग 'क्षत्रिय कुण्डनाम' और दक्षिण विभाग 'बाह्मण-कुण्डगाम' से प्रसिद्ध था।
- \* भडिकाः (भड़ीया)—अंगदेश की प्रसिद्ध नगरी। यहाँ भगवान ने छद्धस्थावस्था में चौमासाः किया था। (चौ. ६ वीं)
- मिललगरी— महावीर के समय की मलयदेश की राजधानी। (चौ. ५ वाँ)
- \* मध्यमा—पावा की ही उपनाम रूप से प्रचलित हुआ और समय व्यतीत होते पर्यायवाची हुआ, दुसरा नाम 'मध्यमा' था। (चौ. ४२ वाँ)

महासेन उद्यान— पाधामध्यमा नगर का बाहरी उद्यानस्थल है। केवलज्ञान हुआ उसी रात्रि को ही भगवान ने ४८ कोस का विहार करके दूसरे दिन जिस वन में पहुँचकर समवसरण में बैठकर उपदेश दिया और जहाँ ११ बाहमणों को प्रतिबोध देकर प्रवच्या दी, संघ स्थापना और शास्त्र—सर्जन (द्वादशाग का) भी किया. वही यह स्थल है। (अधिक परिचय हेतु पढ़िये चित्र परिचय संख्यांक ३७)

मोराक सन्तिवेश----वैशाली के आस-पास का कोई गाँव।

- राजगृह— महावीर काल के मगध की सुविख्यात और महान् राजधानी थी। वर्तमान में बिहार प्रान्तवर्ती राजगिर-राजगिरि के आसपास का प्रदेश माना जा सकता है। उस समय में समृद्धि के शिखर पर पहुँचा हुआ, भगवान के उपदेश, धर्मप्रचार और चातुर्मास रहने का सबसे बड़ा और दृढ केन्द्र था। इसके बाहर बहुत से उद्यान थे, परन्तु मगवान तो गुणशील-गुणशिलक वैत्य नाम के उद्यान में ही ठहरते। यहाँ अनेक बार उनके समवसरण रचे गये। भगवान ने हजारों को दीक्षा दी। राजा, रानी, राजकुमार, मेनापित आदि अधिकारीवर्ग को तथा लाखों-करोडों प्रजाजनों को अपने संघ में प्रवेश दिया। यह सब इसी नगर में हुआ। भगवान का यह अत्यन्त जीरदार और मजबूत केन्द्र था। (चौमासे बारी-बारी से कुल ग्यारह किये)
- लाह—पश्चिम बंगाल का कुछ हिस्सा 'प्रणीत' 'लाढ' अथवा 'राढ' के नाम से प्रसिद्ध था। कल्पसूत्र टीका में इस प्रदेश के लिये 'प्रणीतभूमि' शब्द प्रयोग किया है। इससे अनार्य माने जानेवाले प्रणीत, लाढ अथवा राढ ये नाम एक ही प्रदेश के पास पास के स्थलसूचक है, यह सम्भव है और उसी प्रदेश में वजमूमि और शुद्धभूमि के नाम से प्रसिद्ध पेटा प्रदेश थे। ये प्रदेश भी अनार्य ही थे। भगवान इस घरती पर दो बार आये थे। वहाँ विचरण-विहार किया तब कूर और अन्य मनुष्य से सर्वथा असह्य जैसे भीषण उपसर्गो, कष्टों—परेशानियों को सहन किया था। चौमासा के लिये किसी के द्वारा स्थान न दिये जाने पर वृक्ष के नीचे ही चौमासा निकालकर उन्होंने तप, ध्यान आदि की साधना की थी। महावीर के समय में यह प्रदेश अनार्य था, परन्तु बाद में साधु-सन्तों के प्रचार से लोग आर्य जैसे संस्कारी बनने से

वह प्रदेश आर्य बना था। इससे आगम में जहाँ २५॥, आर्यदेश की सुचि तैयार की है, उसमें उसे 'आर्य' रूप से सूचित किया है। (बौ ९ वौ)

क्स्स-जित्तर प्रदेशवर्ती एक देश है। इसकी राजधानी कौशाम्बी थीं, जो यमूना नदी के किनारे बसी हुई थीं। वहाँ का राजा शतानिक और इस का पुत्र उदयन भगवान महावीर के भक्तजन थे। बाचाला-श्वेताम्बी नगरी के समीप का नगर। भगवान का शेष-आधा देवदूष्यवस्त्र कॉर्ट में लग

जाने से गिर गया वह घटना यही वाचाला के समीप में ही हुई थी। वाचाला के उत्तर—दक्षिण ये दी विभाग होने के कारण वह उत्तर वाचाला और दक्षिण वाचाला के नाम से प्रसिद्ध थे।

\* **वाध्यिञ्चनाम**—-वैशाली नगरी के समीप का समृद्ध और प्रसिद्ध व्यापारिक केन्द्र। (वौ. कुल छह किये)

विवेह (—जनपद) देश--गण्डक नदी के समीप का प्रदेश। इसकी राजधानी (महावीर प्रमु के समय पूर्व) मिथिला थी, जहाँ जनक राजा हुए थे। परन्तु बाद में इस देश की राजधानी वैशाली हो गयी। इस विदेह देश में महावीर अवतरित हुए थे।

वैशाली—यह विदेह देश की सुप्रसिद्ध राजधानी थी। यह नगरी एक इतिहासप्रसिद्ध नगरी थी।
 यह नगर जैनधर्म का प्रधान केन्द्र था और वहाँ जैनों का काफी बोलबाला थी। (चौ. कुल छह किये)

शूनपारिंग यस वैत्य—यह वैत्य अस्थिक गाँव की सीमा पर स्थित था। इसी मन्दिर में चौमासा करते हुए भगवान को शूनपाणि ने उग्र उपदव किये थे

 श्रावस्ती — कुणाल देश की अथवा उत्तर कोशलदेश की राजधानी। गोशालक ने तेजोलेश्या नामक दाहक शक्ति का उपदव इसी नगर में किया था। आजीव (वि) के सम्प्रदाय के यह विख्यात केन्द्र था। (ची. १० वीं)

सुरिभवुर—विदेह से मगध जाते समय बीच में अवस्थित स्थान।

### \*

### परिशिष्ट सं. २

### भगवान श्री महाबीर के २७ भव

भूमिका—जैन दर्शन व जैनतत्त्वज्ञान की आधारशिला पूर्वभव-जन्म है। यदि यह न मानें तो धार्मिक अथवा आध्यात्मिक सभी मान्यताएँ और व्यवस्थाएँ दूट जायेगी और उसके लिये की जानेवाली साथना भी अनावश्यक हो जायेगी। पुनर्जन्म या जन्मान्तर इसीलिये ही अच्छे जन्म के लिये अच्छी साधना आवश्यक है। यही साधना-असराधना (गतिमान और आयुष्य कर्म का क्षय कराकर) जन्मान्तर का सदा के लिये अन्त लाकर, अनन्त सुख के स्थानस्वरूप सिद्धि को प्राप्त कराती है।

प्रत्येक आत्मा शाश्वत है। अतः उसका आदि या अन्त होता ही नहीं है। उसका विविध योतियों में परिधमण अनन्त काल से होता आया है। भगवान महावीर की आत्मा भी मिथ्यात्व - अज्ञानादि कर्म के पराधीन होकर भवचक में धूम रही थी। इसमें नयसार नामक भव में जैन निर्यन्य मुनि का संसर्ग हुआ। धर्मोपदेश सुनने से सत्य ज्ञान का प्रकाश उदित हुआ, जिसे जैन दर्शन में 'सम्यग्-दर्शन' कहा जाता है। यह दर्शन ही मोक्ष का बीज होने के कारण परम्परा से वह मोक्ष फल को प्राप्त कराता है।

आत्मिक विकास में कारणरूप सम्यग् दर्शन की प्राप्ति जिस मव से हुई, उसी मव से भवों की गणना प्रारम्भ करने की प्रथा जैन दर्शन में हैं। यहाँ छोटे-छोटे सामान्य भवों को

- किया गया है। आवश्यकसूत्र—मूत्—निर्युक्ति—चूर्णि और टीकाकार भी पावाए (मिक्किमाए) का उल्लेख करते हैं, 'महावीर चरितं' में गुणचन्द्रमुनि ने भी 'आवश्यक ग्रन्थकार का अभुसरण करते हुए "पावाए" बताया है। और भी आगे 'पावापुरीए' ऐसा लिखकर स्पष्ट पावापुरी शब्द ही प्रयोग किया है। इसलिये नगरी के नाम में प्राचीन 'पावा' को मान्यता देते हैं। सुबोधिका-टीकाकार का मत किस आधार पर स्थापित हुआ है, यह जात नहीं हो मका है परन्तु उसे मान्य रखें तो सामान्य रूप से 'पावा' अथवा 'पावापुरी' ऐसा नाम निर्वाण की घटना के बाद के प्रसंगों में उपयोग करना चाहिए।
- उस काल में 'पावा' तीन थी ऐसा इतिहासकार कहते हैं। उसमें यह पावा दोनों के बीच होने से वह 'पावा मध्यमा' अथवा 'पध्यमा पावा' से जानी जाती हैं। 90 प्रणीत भूमि वजभूमि—लाइ— राह्र प्रदेश, वे सभी (पश्चिम) बंगाल की अनार्य प्रदेश की भूमि के नाम हैं। 'कल्पसूत्र' मूल में इसके लिये 'पणीअभूमि' शब्द है। क्या पुण्यभूमि के अर्थ में हुस्व 'इ' युक्त पणिअभूमि' (प्रणीतभूमि) नाम हो सकता है? जब कि दूसरे चरिजों के अन्तर्गत उसे लाइ—राह् के नाम से प्रसिद्धि दी गई हैं।
- 99. प्रजा के लिये या प्रदेश के लिये आर्य-अनार्य की ब्याख्या कोई स्थायी नहीं हुआ करती। [यह यात बृहत्कल्प (—छेद) सूत्रवृत्ति तथा पृथ्वीचन्द्र चरित्र में बतायी गई है ] जो देश-प्रदेश एक समय धार्मिक संस्कारों के कारण आर्य नाम से विख्यात हुए हों, वे साधु-सन्तों के दीर्घकालपर्यंत के विरह से उपदेशाभाव होने पर अनार्य हो जाते है, और जो देश-प्रदेश अनार्य हों, वे साधुसन्तों के विहार से सत्समागम प्राप्त होते ही आर्य बन जाते हैं। जैसे राजा सम्प्रति ने अहिसा, दया आदि धर्म का प्रचार किया जिससे अनेक प्रदेश आर्य बने थे। इसी लिये बाद में शास्त्रकारों को आर्य-देश-प्रदेशों की सूची में परिवर्तन करना पड़ा था। परिणामस्वरूप देश मर्यादा को गौणरूप देकर उन्होंने सीधी-सादी संक्षिप्त व्याख्या करके आर्य-अनार्य के विवाद पर पर्दा डाल दिया है। उन्होंने इस प्रकार व्याख्या प्रस्तुत की कि जहाँ जान, दर्शन, चारित्र की आराधना, विकास और वृद्धि हो, वह प्रदेश आर्य ही कहा जाता है। जहाँ वह न हो, वह अनार्य। यद्यपि इस विषय में वैदिक और बौद्ध मर्यादाएँ भित्र-भित्र प्रकार की है।
- १२. देखिये-चीनी यात्री 'युआन च्वांग' लिखित 'यात्रा प्रवास' ग्रन्थ।

होड़कर महावीर जन्म तक के प्रसिद्ध मुख्य २७ भवों को ही गणना की गई है। इसकी सूची निम्नानुसार है।

यह सूची इस विश्व के मंच पर जीव शुमाशुम कमों के उपार्जन से कैसे-कैसे स्वरूप ग्रहण करता है, उसका कुछ परिचय प्रदान करेगी।

१. नयसार

(गामका मुखिया)

- २. प्रथम सीधर्मदेक्लोक में देव
- ३. **मरीचि राजकुमा**र (संयम ग्रहण)
- ४. पंचम प्रश्नुमलोक में देव
- ५. कौशिक डाह्मण
- ६. पुष्यमित्र साह्मण
- ७. प्रथम सीधर्म वेक्लोक में देव
- ८. अन्निद्योत बाह्मण
- ९. द्वितीय-ईशानवेक्लोक में वेव
- १०. अन्तिभृति ब्राह्मण
- तृतीय सन्तकुमार--वेक्लोक में वेथ
- १२. भारक्षा
- 9३. चतुर्थ माहेन्द्र देक्सोक में देव
- १४. स्थानर ब्राह्मण

- १५. पंचम इहमदेवलोक में देव
- ९६. **निश्चभूति राजकुमार** (संयम ग्रहण)
- ९७. सप्तम महासुक्रदेव लोक में देव
- १८. जिल्ला बासूदेव
- **१९. सप्तम नरक में नारकी**
- २०. सिंह
- २१. चतुर्व नरक में नसकी
- २२, **मनुष्यपत्र** (अनामी) (संयम ग्रहण)
- २३. ग्रियमित-चक्रकर्ती (संयम ग्रहण)
- २४. सन्तम महास्थुक देवलोक में देव
- २५. मन्दन राजकुमार (संयम ग्रहण)
- २६. दशर्वे प्राणतः देवलोकः में देव
- २७, **वर्धमान महावीर** (अन्तिम भव)
- ₹ २७ भव मे से-२, ४, ७, ९, ९१, ९१, ९६, ९७, २४, २६, मे देश भव देवलोक में देवरूप से। ९९, २१, ये दो भव नरक में नारकीय रूप से। २० वाँ भव तियँच गति में पशु-सिंह रूप का। और १, ३, ५, ६, ८, १०, ९२, १४, ९६, ९८, २२, २३, २५, २७, ये १४ भव मनुष्यगति के अन्तर्गत मनुष्यरूप के थे। इसके अन्तर्गत ५, ६, ८, १०, ९२, १४, ये मव प्रथम बाह्मण और बाद में त्रिदण्डी होने के समझने चाहिये।
- ★ ३, १६, २२, २५, इन चारों ही भवों में राजकुमार थें। इन चारों ही भवों वाले व्यक्तियोंने एक ही भव में संयम-चारित्र ग्रहण किया था। २३ वें भव के अन्तर्गत महाविदेह में चक्रवर्ती हुए और १८ वों भव वासुदेव का हुआ।
  - ★ तीर्यंकर होने का पुण्यनामकर्म २५ वे नन्दन मुनि के घद में बीशस्थानकादि तप की आराधना द्वारा बद्ध किया—निकाचित किया और वह २७ वे भव में उदित होने पर तीर्यंकर रूप से जन्म प्राप्त किया।
- ★ २७ भव में १/३ भाग देवलोक का और उससे कुछ अधिक मनुष्यगित का है।
- ★ नयसार की कथा श्वेताम्बर-दिगम्बर दोनों सम्प्रदायों के प्राकृत-संस्कृत वरित्रों में विविधस्य में दृष्टिगोचर होती है।

\*

### परिशिष्ट सं. ३

## भगवान श्री महावीर का कुटुम्ब-परिचय

मूमिका— श्वेताम्बर मतानुसार भगवान महावीर बाहमण और क्षत्रिय इस प्रकार दोनों कुल को दो माताओं के गर्भ में पोषित हुए थे। कल्पसूत्र के विधान के अनुसार उन्होंने पाणिग्रहण-विवाह किया था और संतित को जन्म भी दिया था। तीर्यंकर जैसी व्यक्तियों को भी अन्तिम मव मे विवाह और भोगमार्ग के अधीन होना पड़ा है, उससे कर्म की सत्ता कैसी प्रबल और अप्रतिहार्य है उसका पता चल जाता है।

9३. नेमि, कृत 'महाबीर चरियं' में 'बलायिक' नाम है। शेष चरित्रकार उपर्युक्त नाम प्रस्तुत करते हैं।

— दिगम्बर मान्यता के अनुसार भगवान की माता (त्रिशला) एक ही थी और भगवान अविवाहित थे।

| सम्बन्ध        | नाम         | स्थलं नाम         | गोत्र     |
|----------------|-------------|-------------------|-----------|
| प्रयम माता     | देवानन्दा   | बाह्मणकुण्डगाम    | जालंधर    |
| प्रयम पिता     | ऋषभदत्त     |                   | कोडाल     |
| दितीय माता     | त्रिशला     | विदेह जनपद        | वसिष्ठ    |
| दितीय पिता     | सिद्धार्य   | स्रत्रियकुण्ड गाम | काश्यप    |
| ज्येष्ठ भ्राता | नन्दिवर्धन  |                   |           |
| <b>धा</b> धी   | ज्येष्ठा    | वैशाली            | वसिष्ठ    |
| बहन            | सुदर्शना    | स्रवियकुण्ड गाम   | l –       |
| पत्नी          | यशोदा       |                   | कौण्डिन्य |
| पुत्री         | प्रियदर्शना | क्षत्रियकुण्ड गाम | काश्यप    |
| पीली           | शेषवती      |                   |           |
| चाचा 📗         | सुपार्श्व   |                   |           |
| वामाद          | जमालि       | क्षत्रियकुण्डगाम  | }         |

- 🛨 भगवान स्वयं काश्यप गोत्र के थे। मतांतरे नन्दिवर्धन लघुबन्धु थे।
- अश्चर्य की बात है कि भगवान महावीर जैसे व्यक्ति की माता के पिताका (नाना का) नाम कही उपलब्ध नहीं होता। विशना का परिचय अनेक ग्रन्थ लेखकों ने विदेह-नृपति चेटक की भगिनी रूप से देकर सन्तीष माना है। चेटक के मातापिता <sup>31</sup> का नाम मिले तब विशना का प्रश्न हल हो सके।
- ★ प्रथम माता देवानन्दा का विशेष परिचय मिलता नहीं है। यशोदा जैसी भगवान की सहधर्मचारिणी का इतिहास भी सर्वथा अन्यकार में है। वर्धमान-महावीर के पुत्री, माई, और बहन एक-एक ही थे।
- 🛨 भगवान की पुत्री का 'ज्येष्ठा' ऐसा तृतीय नाम भी था।
- ★ देवानन्दा और पिता ऋषभदत ने महावीर के ही पास दीक्षा ग्रहण करके, तप करके, उसी भव में मोक्ष प्राप्त किया था।
- ★ त्रिशला विदेह जनपद में होने के कारण उनका 'विदेहदित्रा'-विदेहदत्ता और उसके अतिरिक्त 'वैदेही' और 'विशाला' नाम भी था।
- ★ यशोदा वसन्तपुर के समरवीर सामन्त की पुत्री धी, यह प्रसिद्ध बात है, जब कि देवेन्द्रसृत्कृत दानादिकुलक में मालवा के क्षत्रिय राजा की पुत्री धी ऐसा निर्देश किया है, परन्तु गाँव अथवा राजा का नाम बतलाया बही है। दिगम्बर परंपरा जितशत्रुकी पुत्री धी ऐसा मानते है।
- ± संस्कृत में ग्राम और प्राकृत (—गुजराती) में गाम शब्द का प्रयोग होता है।

### परिक्रिक्ट सं. ४

## भगवान श्रीमहावीर के चातुर्मासों का ऋम, उनके स्थान, समय आदि

| ऋमांक | स्थल                           | श्रमणः अधिन<br>का कौनसा वर्ष? | वि. पूर्व <sup>1</sup><br>कौन सा वर्ष? | ष्ठग्रस्यावस्था<br>तथा केवलज्ञान<br>की जानकारी |
|-------|--------------------------------|-------------------------------|----------------------------------------|------------------------------------------------|
| 9 3   | अस्थिक<br>ग्रीस्थिक<br>नालन्वा | 9<br>7                        | 497-499<br>499-490                     | <b>छद्यस्य</b><br>ः                            |
| *     | चम्पा<br>पृष्ठचम्पा            | a<br>8                        | ५१०-५०९<br>५०९-५०८                     | "                                              |

- 9४. हरिषेणाचार्यकृत "बृहत्कथाकोष" के 'श्रेणिक कथानक' (श्लो. १६५) में चेटक के पिता का नाम 'केक' और माता का नाम 'यशोमती' बताया गया है। दिगम्बर परंपरात्रिशला को चेटक की पुत्री मानते हैं।
- ९५. देखो-विशे. भा. टीका। कल्पसूत्र में यह नाम नहीं हैं।
- १६. देख्ये कल्पसूत्र सूत्र. ११।
- ९७. देखो-भगवतीसूत्र अभयदेवीया टीका, श. २, उ. ९, प्र. २४६. तथा दानशेखरी टीका पुष्ठ-४४ सूत्रकृतांग-शीलांक टीका, पृष्ठ ७८।
- 9८. यहाँ दी गई संवत सूची.पं. श्री कल्याणदिजयजी लिखित 'श्रमण भगवान महावीर' पुस्तक के आधार पर दी गयी है।
- नालन्दा यह राजगृह का विख्यात और बृहत् उपनगर था।

| क्रमांक   | स्यल                          | श्रमण जीवन<br>काकीन-सावर्ष? | बि. पूर्व<br>कौन -सा वर्ष? | स्रथस्याक्त्या<br>तथा केक्स्प्रज्ञान<br>की जानकारी |
|-----------|-------------------------------|-----------------------------|----------------------------|----------------------------------------------------|
| ч         | भद्रिका ( <mark>पुरी</mark> ) | iq.                         | ५०८-५०७                    | छ <b>दा</b> स्थ                                    |
| દ્દ       | भदिका                         | Ę                           | ५०७-५०६                    | ,,                                                 |
| ও         | आलिको                         | ৩                           | <b>૫૦૬-૫૦</b> ૫            | 11                                                 |
| ۷         | राजगृह                        | ۷ .                         | ५०५-५०४                    | 11                                                 |
| ۴.        | प्रणीतभूमि (अनार्व)           | ९                           | <b>५૦૪–५૦</b> ર            | #1                                                 |
| 90        | श्राकरती                      | 90                          | ५०३-५०२                    | ,1                                                 |
| 99        | <b>बै</b> शाली                | 99                          | ५०२-५०१                    | "                                                  |
| 9 २       | चम्पा                         | 9 २                         | 409-400                    | н                                                  |
| ļ         |                               |                             | ļ                          | * 9 *                                              |
| 97        | राजगृह                        | 9.4                         | ५००-४९९                    | (केवलज्ञान)                                        |
| 98        | वैशाली                        | 98                          | ४९९-४९८                    | ₹                                                  |
| 94        | वाणिज्यगाम                    | 94                          | ४९८-४९७                    | ą                                                  |
| 96        | राजगृह                        | 9 ξ                         | ४९७-४९६                    | ¥                                                  |
| 915       | वाणिञ्यनाम                    | 919                         | ४९६-४९५                    | ų                                                  |
| 92        | राजगृह                        | 96                          | ४९५-४९४                    | Ę                                                  |
| 9 ९       | राजगृह                        | 9 9                         | 868-863                    | ون                                                 |
| २०        | वैशाली<br>-                   | २०                          | ४९३-४९२                    | ۷                                                  |
| २१        | वाणिज्यगाम                    | ₹9                          | ४९२-४९१                    | 9                                                  |
| १२        | राजगृह                        | २२                          | ४९१-४९०                    | 90                                                 |
| ₹ ३       | वाणिज्यगाम                    | ₹३                          | ४९०-४८९                    | 99                                                 |
| ४         | राजगृह                        | २४                          | <b>४८९-</b> ४८८            | 93                                                 |
| ų         | मि <b>वि</b> ला               | २५                          | ४८८ <b>-४८</b> ७           | 93                                                 |
| (६        | मिक्ला                        | २६                          | ४८७-४८६                    | 98                                                 |
| રહ        | मिक्ला                        | २७                          | ¥८६-४८५                    | 9 પ                                                |
| 25        | वाणिज्यगाय                    | २८                          | 864-868                    | 96                                                 |
| १९        | वैशाली                        | २९                          | &< &-&< 3                  | 915                                                |
| ه {       | वाणिज्यनाम                    | 30                          | 873-875                    | 94                                                 |
| 9         | कैगाली                        | 39                          | 842-869                    | 99                                                 |
| <b>२</b>  | वैशाली                        | ३२                          | 869-860                    | २०                                                 |
| 13        | राजगृह                        | ३३                          | 860-806                    | ₹9                                                 |
| 8         | नालन्दा (राज.)                | ₹8                          | <u> </u> ሄ७९-४७८           | <b>२</b> २                                         |
| 14        | <del>वैशाली</del>             | <b>3</b> le                 | <b>४७८-४७७</b>             | ₹ ३                                                |
| <b>१६</b> | मिविला                        | 3 €                         | ४७७-४७६                    | २४                                                 |
| <u>و</u>  | राजगृह                        | ३७                          | ४७६-४७५                    | २५                                                 |
| ا که      | नालन्दा (राज.)                | ₹4                          | ४७५-४७४                    | २६                                                 |
| ١٩        | मिषिला े                      | <b>ર</b> ૧                  | ४७४-४७३                    | २७                                                 |
| 10        | मिषिला                        | ¥o                          | ४७३-४७२                    | २८                                                 |
| 69        | राजगृह                        | ४१                          | १७२-४७१                    | २९                                                 |
| ४२        | पना मध्यमा                    | ४२                          | 8 <b>७</b> 9-8७०           | 30                                                 |
| -         | (पाबापुरी) २३                 |                             |                            |                                                    |

### पुरिक्षिष्ट सं. ५

### भगवान श्रीमहावीर ने कहाँ कितने चातुर्मास किये?

भूमिका—निर्वाण-मोक्षमार्ग के पथिक निर्मन्थमुनि-सायु को रागादि दोशों से और आधरण की शिथिलता से बचने के लिये, और अपने साथ परकल्याण हेतु भी एक ही स्थल पर अधिक निवास करना उचित नहीं होता, इसलिये शास्त्राज्ञा के अनुसार वर्ष के आठ महीने जैन-सायु-साध्वियों को पादिविहार द्वारा विविध स्थानों में विचरण करना पड़ता है। परन्तु हिंसादि दोशों से दूर रहने व अपने जीवन की शुद्धि के लिये आध्यात्मिक साधना में तीव्रता हेतु उसे वर्षावास अर्थात् वौमासा के चार मास तो एक ही स्थान पर अनिदार्य रहने की आजा है। अधिकाश इसी मार्ग का अनुसरण करने वाले भगवरन महावीर विविध स्थानों में निर्वस्त्र रहकर, सर्वथा अपरिग्रही होकर, मौन रखकर आठ मास विचरण करते थे और चौमासा में एक ही स्थल पर रहा करते थे। उसके अन्तर्गत वे तम, संयम और ध्यान की श्रेष्ठ साधना करते समय उपस्थित होनेवाले विविध परिसहों और उपसर्गों को अपरिमित और अखण्ड समता के साथ सहकर आत्मा के पूर्णप्रकाश तथा लोककल्याण के लिये सर्वधा आवश्यक जैसे केवलज्ञान के प्रकाश के अवरोधक कर्मों-दोशों की निर्जरा (ह्राय) करते रहे थे। और उसके स्रय होते ही उन्होंने वर्षों से (जन्मजन्मान्तरों से) अभिलंषित केवलज्ञान (त्रिकाल ज्ञान) प्राप्त किया।

 - जैन सायुओं में चौमासा की गणना करने की खास प्रथा है। यहाँ दीक्षा के प्रथम चौमासा से लेकर निर्वाण पूर्वन्त चौमासा की सूची 'कल्पसूत्र' ग्रन्थ के आधार पर प्रस्तुत की है।

| चातुः | र्गस संख्या          | स्वल नाम                          | वेश नाम       | चातुर्मास क्रमांक |
|-------|----------------------|-----------------------------------|---------------|-------------------|
| 9     | चीमासा               | अस्थिक गाम में २४                 | विदेह जनपद १५ | 9                 |
| ₹     | चौमासे               | दम्पा में                         | अंगदेश        | <b>३</b> , १२     |
| 9     | चीमासा               | पृष्ठचम्पा में                    | 11            | Ŗ                 |
| 4     | चौमासे <sup>२६</sup> | मदिका-मदिया में                   | **            | ધ, દ્             |
| 9     | चीमासा               | आलं (ल) भिका में                  | काशीराष्ट्र   | ও                 |
| 9     | वीमासा               | प्रणीतचूमि में (बज्रभूमि          |               |                   |
|       |                      | नाम के अनार्य देश की)             | <u> </u>      | ٩                 |
| 9     | चौमासः               | श्रावस्ती में                     | कुणालदेश      | 90                |
| Ę     | चौमासे               | वैशाली मे                         | विदेहदेश      | 99,98,20,39,32,34 |
| Ę     | चीमासे               | वाणिज्यगाम में                    | ,,            | 94,96,29,23,24,30 |
| 99    | चौमासे               | राजगृह नगर मे                     | मगद्यदेश      | ८,१३,१६,१८,१९,    |
|       |                      |                                   |               | २२,२४,२९,३३,३७,४१ |
| ₹     | चीमासे               | नालन्दा (उपनगर) में <sup>२७</sup> | मगधदेश        | ર, ३४, ३८,        |
| Ę     | वीमासे               | मिबिला नगरी में <sup>२८</sup>     | विदेहदेश      | २५,२६,२७,३६,३९,४० |
| 9     | चौमासा               | पावामध्यमा-पावापुरी में           | मगधदेश        |                   |
| ४२    |                      | ļ                                 |               | ४२                |

### परिशिष्ट सं. ६

भगवान श्रीमहाबीर का दीर्घ और महान तप, उसका समय एवं स्थान आदि सह भूमिका-स्वर्ण की शुद्धि जिस प्रकार अग्नि से होती है उसी प्रकार आत्मा की श्रेष्ठ और आत्यन्तिक शुद्धि क्षमा-भावनायुक्त तपश्चरण-तपश्चर्या रूपी अग्नि के द्वारा होती है। इस शुद्धि को भावशुद्धि कहा जाता है। परन्तु इस शुद्धि के लिये प्रथम बाह्य शुद्धि की आवश्यकता है।

\*

- २०. करपसूत्र मूल के 'दो महियाए' पाठ से ५, ६ दोनों चौमासे मदिका में होना निश्चित होता है। यह भदिका एक नगरी थी, और उस समय यह अंग देश की राजधानी थी। 'आवश्यक' सूत्रकार भदिका में एक ही चातुर्मास करने का और दूसरा चौमासा मदिल नगर में किये जाने को सूचित करते हैं, जो नगरी मलयदेश (उत्तर प्रदेश) की तत्कालीन राजधानी थी। भदिल का चौमासा पाँचवाँ जानना चाहिए।
- २१. कोई आलिम्पका कहते हैं परंतु दोनों एक ही स्थान का निर्देश करते हैं।
- २२. भगवान ने गुणशील चैत्य में बहुत बार उपदेश दिया है। 'कल्पसूत्र' का वांचन वहीं हुआ था। यह चैत्य नालन्दा में है। चैत्य में उपदेश दिया इसका तात्पर्य यह कि—वैत्य के बाहर विशाल खाली प्रदेश हो, वहाँ दिया, परंतु खाली जगह प्रायः अनामी हो तो उसे किस रूप से जाना जाय? इसलिये समीपवर्ती चैत्य का निर्देश किया जाता है।
- २३. मूल नाम 'अपापापुरी' या।

- २४. चौमासा के प्रारम्भ के १५ दिन 'मोराक' में बिताकर शेष चौमासा अस्थिक गाँव में निकाला या, इसका मूल नाम वर्षमान था।
- २५. 'जनपद' शब्द देशवाचक समझना चाहिए। विदेह जनपद अथवा विदेह देश दीनों समानार्यक है।
- २६. 'आवश्यक सूत्र' में यहाँ चालुर्मास करने का वर्णन है।
- २७. जनश्रुति में नालन्दा के क्षेत्र में और वहाँ लगातार १४ चौमासे किये थे, ऐसा सुना जाता है, परंतु वास्तव में केवल नालन्दा में नहीं अपितु राजगृह और नालन्दा दोनों के मिलाकर १४ समझें। अलग गिने तो ३ नालन्दा और ११ राजगृह में, और वे भी एक साथ नहीं, बल्कि अलग-अलग वर्ष में किये थे। नालन्दा यह राजगृह की उत्तर दिशा का महत्त्व का उपनगर था।
- मिथिला नगरी को मिथिला देश भी कह सकते हैं। एक समय यह नगरी विदेह की राजधानी थी।

उसकी शुद्धि से शरीर स्वस्थ, शान्त और स्थिर होता है और पन भी कुछ अंश तक निर्मत होता है यह बाह्यशुद्धि भावशुद्धि के लिये कारणभूत है। दूसरे शब्दों में बाह्यशुद्धि साधन है, और भावशुद्धि उसका साध्य है। साधन की जितनी शुद्धि होगी उतनी ही साध्य की शुद्धि श्रेष्ठ होती है।

उक्त दोनों प्रकार की शुद्धि के लिये जैन-शास्त्रों में बाह्य और आम्यन्तर दो प्रकार का तप बताया गया है। सामान्यसप में बाह्यशुद्धि के लिये बाह्यतप का और आम्यन्तर की शुद्धि के लिये आम्यन्तर तप का प्राधान्य है। बाह्यतप के अन्तर्गत (१) अनशन (२) उनोदिर (३) वृत्तिसंक्षेप (४) रसत्याग (५) कायक्तेश (६) संलीनता। जब कि आम्यन्तर तप में (१) प्रायश्चित (२) विनय (३) वैयावृत्य (४) स्वाच्याय (५) ध्यान और (६) उत्सर्ग यह छह प्रकार है। अन्तरिक जीवन की शुद्धि द्वारा मोसमार्ग में बाधक इन्द्रियों के विकार-वासनाओं का शपन होता है, मन की धंधलता तथा तथा तथा हास लघा घातक [आत्मगुण के नाशक] कर्मों का सय होता है, इसलिये जान और विवेकयुक्त ऐसा बाह्यतप की उपेक्षा कभी भी न करनी चाहिए, यह तप आस्थलतर तप का अनिवार्य साधन हैं। और अनिकाचित अथवा निकाचित कोटि के पुरातन से लेकर विद्यमान अधातक कोटि के कर्मों की निर्जरा-ह्या करके, आत्मिक शुद्धि-विशुद्धि प्राप्तकर मोक्षप्राप्ति हो, इसलिये आम्यन्तर तप करना उससे भी अधिक आवश्यक है। भगवान का दोनों प्रकार का तप किस प्रकार समानान्तर रूप से चल रहा था, उसकी झाँकी नीचे दी गई तालिका से होगी।

यहाँ दी हुई तपतालिका में तीन, अठी, देढ मासी, आदि की सूची दी नहीं है।

|          | ····                  |                  |              |                |                           |
|----------|-----------------------|------------------|--------------|----------------|---------------------------|
| समय      | तपप्रकार              | स्यल             | पारणास्वस    | किसने          | किससे?                    |
|          |                       |                  |              | करवाया?        |                           |
| दीशा समय | छट्ट ३९               | सत्रियकुण्ड      | कोल्लाक      | बहुल ३०        | परभाजभीर से <sup>३९</sup> |
| पर       | (दो उपवास)            |                  |              | ब्राष्ट्रमण ने |                           |
|          | बेला                  |                  |              | (गृहस्य पात्र) | (धृत, शक्कर,              |
| चीमासा १ | पासक्षमण              | मोराक में १      |              | में किया)      | दूष मिश्रित               |
|          | (पन्दह                | अस्थिक           |              |                | चावल)                     |
|          | उपदास)                | मे ७             |              |                |                           |
| चौमासः   | भासक्षमण              | कनक <b>ख</b> ल   | उत्तरवाचाला  | नागसेन ने      | क्षीर से                  |
| बाव      |                       | आश्रम            |              |                |                           |
| वीपासा २ | भाससमण १              | नालन्दा          | नालन्दा      | विजयश्रेष्ठी   | कूरादि से                 |
|          | मासक्षमण-२            | ,,               | ,,           | आनन्द ने       | पके हुए अन्न से           |
|          | माससमण-३              | ,,               | ,,           | सुनन्दा ने     | क्षीर से                  |
|          | माससमण-४              |                  | कोल्लाक      | बहुल ने        | क्षीर से                  |
| चौमासा   | <b>छ</b> ट्ठ          | बाह्मण           |              | नदने           | दहीं मिश्रित              |
| बाद      | \                     |                  |              |                | भात से                    |
| चौमासा ३ | २ माससमण ।२           | चम्पा            | चम्पा        |                |                           |
|          | २ मास क्षमण           | ,,               | गाँव के बाहर |                |                           |
| चीमासा ४ | चारमासी <sup>३३</sup> | पृष्टचम्पा       | गाँव बाहर    |                |                           |
| चीमासा ५ | 1,                    | भदिका            | 12           |                |                           |
| चीमासा ६ | n                     | ,,               | **           |                | ,                         |
| चौमासा ७ | "                     | आ <b>लम्पिका</b> | 41           |                |                           |
|          | 1                     | 1                | <u> </u>     |                | <u> </u>                  |

- २९. दीक्षा, केवल और मोक्ष ये तीनों ही कल्याणक के समय पर छठ्ठ (दो उपवास) होते हैं। इसमें एक उपवास अगले दिन होता है और दूसरे उपवास पर कल्याणक होता है।
- ३०. साधु पात्र रखें तो भी उसे धर्म हो सकता है, यह बताने के लिये प्रथम पारणा गृहस्थ दत्त पात्र में और गृहस्थ के यहाँ किया। क्योंकि भगवान तो अपात्री ही थे, इसलिये उनके पास पात्र या भाजन था ही नहीं। क्षीरसे-प्राक्कर दूध मिश्रित भात।
- ३१. तीर्यंकर का जहाँ पारणा हो, वहाँ देव आकाश में से सुगन्धित जल, वस्त्र और लाखों करोड़ों सोना-मुहरों की वृष्टि इत्पादि पंचदिव्य द्वारा दान की महिमा प्रकट करते हैं।
- ३२. 'मासक्षमण' यह संस्कृत शब्द है और 'मासखमण' यह प्राकृत शब्द है।
- ३३. एक साथ होनेवाले पन्द्रह दिन के उपवास को पास—पक्ष क्षमण, महीने तंक के उपवास को मासक्षमण, दो महीने के किये जायें तो द्विमासी और एक ही साथ चार महीने के उपवास किये जायें तो उसे चारमासी, इस प्रकार परिभाषा समझनी चाहिए।

| -American | ,   | विविध अभिग्रही  | राजगृह              | 13         | I             |              |
|-----------|-----|-----------------|---------------------|------------|---------------|--------------|
| वानाता    | ٠   | के साथ          | (14) 20             |            |               |              |
| चौपासा    | ٥   | l " ".          | वज्रभूमि            | 15         |               |              |
|           |     | 1               | थावस्ती <u>।</u>    | *1         |               | ••••••       |
| चीमासा    |     | विविध तपयुक्त   |                     |            | ,,            |              |
| चौमासा    | के  | मद, महाभद       | सानुलन्धिक          | सानुलन्धिक | बहुला         | बिरंज से     |
| बाद       |     | और भद्र प्रतिमा |                     |            | दासी ने       | (मिश्रीयुक्त |
|           |     | (दो, चार        |                     |            |               | भात)         |
| 1         |     | और दस उपवास     |                     |            | j             |              |
| !         |     | से)             |                     |            |               |              |
| चौमासा    | के  | ६ महीने के      | <sup>३४</sup> पेडाल |            | वत्सपालिका    | क्षीर से     |
| बाद       |     | उपवास           |                     |            | ग्वालिन ने    |              |
|           |     | (संगम के कारण)  |                     |            |               |              |
| चीभासा    | 99  | चारमासी वैशाली  | वैशाली              | वैशाली     | दासी के हाथसे | उबले हुये    |
|           |     |                 |                     |            | (अभिनव        | उद्द के      |
| •         |     |                 |                     |            | सेठ के घर)    | बाकले से     |
| चौमासा    | के  | ५ महीने २५      | कौशाप्दी            | कौशाम्बी   | चन्दनबाला     | ,,           |
| बाद       |     | दिन (अभिग्रह    |                     |            | के हाय से     |              |
| } "       |     | के कारण)        |                     |            | (धनावह सेठ    |              |
| Ì         |     | , , , ,         |                     |            | के यहाँ)      |              |
| यौमासा    | 9 २ | वारभासी         | च मा                | गाम बाहर   |               |              |
| वीमासा    |     | छट्ट (दो उपवास) |                     |            |               |              |
| 41-31511  | 14  | (41 0 44(1)     | (निर्वाण के         |            |               |              |
| 1         |     | }               | समय)                |            |               |              |
| 1         |     |                 | 1 1111              |            |               |              |
|           |     | ļ               |                     | <u> </u>   |               |              |

- ★ तप साधना के १२॥ वर्ष और १५ दिन के अन्तर्गत भगवान आसन लगाकर बैठे अथवा सोये नहीं थे। हो सका वहाँ तक छाड़े रहकर साधना की थी। कभी बैठे भी तो (प्राय:) उकड़ू बैठे हैं।
- ★ १२ वर्ष और ६॥ महीने के ४५१५ दिनों में (बीच बीच) मात्र ३४९ दिन ही आहार ग्रहण किया था। अन्य ४१६६ दिन अत्र-जल रहित उपवासवाले थे।
- 🖈 प्रमादकाल बिलकुल ही अल्य। इस साधना काल में (प्रायः) मौन इत का स्वीकार।
- ★ उसी भव में मोक्ष प्राप्ति निश्चित होने पर उपवास कायक्लेश व्यानादि बाह्यतम अत्यन्त उच्चकोटि का किया। यह आचरण बाह्यतम की भी मोक्ष के पुरुषार्थ हेतु असाधारण आवश्यकता है, इसका प्रजा को स्पष्ट निर्देश दिया।
- परिषहों और उपस्त्यों के सहने से भगवान महावीर की दीर्घकालीन तपश्चर्या के कारण जैन-अजैन ग्रन्थकारों ने उन्हें 'दीर्घ तपस्वी' इस विशेषण से सम्मानित किया है।
- संतप के आवरण में जैन संघ के साथ कोई समाध-सम्प्रदाय मुकाबला नहीं कर सकता। जैन संघ में बालक से लेकर वृद्धों तक से उत्साह पूर्वक होनेवाली उपवासादि की तपश्चर्या यह जैन संघ का चंमकता हुआ एक अप्रतिम प्रभावशाली तेजस्वी अंग है, और इसीलिये जैन शासन गौरवान्वित है।
- तप करने की विधि और उसका महत्त्व वैदिक और बौद्ध ग्रन्थों में अनेक स्थलों पर महत्त्वपूर्ण ढंग से बताया गया है। अन्तर इतना ही है कि जैनियों ने गंभीरता और विवेकपूर्वक उस तप को क्लिस्ट स्वरूप में और व्यापक ग्रमाण में आवरण में लाकर उस परम्परा को अविच्छित्र रूप से बनाये रखा है।

 $\star$ 

३४. बौमासा के पश्चात् (गुज.) कार्तिक से आषाढ तक का समझना चाहिए।

### परिशिष्ट सं. ७

# भगवान महाबीर को किस वर्ष में, कहाँ, कैसे उपसर्ग हुए वे? उसकी सूची।

भूमिका-- जिसे भानवजाति को सत्य का दर्शन कराना हो, उसे अन्तिम कोटि का महाज्ञान प्राप्त करना ही चाहिए, क्यों कि उसके बिना सत्य का यथार्थ दर्शन शक्य नहीं है। कमी के आवरण से प्रच्छत्रज्ञान का महाप्रकाश आत्मिक परिशुद्धि के बिना संघव नहीं है। यह निर्मलता संयम और तप की महान् साधना के बिना प्राप्त नहीं होती। यह एक निर्विवाद तथ्य है। इसीलिये तीर्यंकर होने के लिये जन्मे हुए परमपुरुष योग्य समय पर प्रथम गृहस्थाश्रम को अर्घात् घर, कुटुम्ब परिवार और अन्य सभी बाह्य परियहों को छोड़कर पापाश्ववों को सर्वधा रोकने के लिये आजीवन संयम-दीक्षा वृत ग्रहण करते हैं। वे प्रायः निर्वस्त्री, मौनी होकर नग्न शरीर पर शीत धूप की परवाह किये बिना प्रत्येक गाँव, प्रत्येक नगर, प्रत्येक वन, प्रत्येक जंगल में विचरण करते हैं। शारीरिक आवश्यक धर्मों की भी उपेक्षा करके "देहदुःखं महाफलम्" के सूत्रको सम्पूर्णस्प से अहमसात् कर तेते हैं। संयम और तप के बिना कभी किसी का उद्धार हुआ नहीं है, और होता भी नहीं है। वे शास्त्रत सत्य का आलम्बन लेकर उसकी साधना में पग्न हो जाते है। निदा और आराम को तिलान्जलि देते हैं। विहार में वे अधिकांश चैत्य, उद्यान, वन इत्यादि एकान्त स्यली में, एकाकी कायोत्सर्ग मुद्रा में खड़े होकर दिविध प्रकार के ध्यान में निमग्न हो जाते हैं। समभाव में स्थिर होकर, अनेक जन्मों से उपार्जित कर्मों को निर्जरा-क्षय करते जाते हैं। कर्मों को सम्पूर्णस्प से नष्ट अर्घात् आत्म प्रदेशों से सर्वधा पृथक् करने के लिये अपनी साधना को भगवान उत्तरोत्तर तीव करते जाते हैं। हिंसा, असत्य, वोरी, अबह्म और परिग्रह आदि पापकर्मी से विमुक्त भगवान इन्दियों की विषय-वासनाओं और ऋोघादि कषायों का रंग लेश मात्र भी कहीं न लग जाय, उसके लिये अपने मन, क्चन और काया को अप्रमत भाव से प्रवर्तित करते हैं। कैसे भी कप्ट, दुःख, अपमान, अनादर, असुविधा और अनेक परिषहों को अदीन भाव से सहन करते हैं। उनकी साधनायात्रा के अन्तर्गत, असुरों, सुरों, मनुष्यों अथवा पशुपक्षियों द्वारा होनेवाले उपसर्गो-उपदर्वों के विरोध की भावना के बिना-प्रतिकार की लेशमात्र भी भावना रखे बिना हँसते पुख से स्वागत करते हैं। और इस प्रकार करते हुए आत्मगुणों के घातक-घाती कर्मावरणों का सर्वथा क्षय करके, वीतरांग की अक्स्था को प्राप्त होकर, केवलज्ञान के महाप्रकाश को प्राप्त करते हैं। उसके प्राप्त कर लेने पर स्वयं को कृतकृत्य मानते हैं। और उसके पश्चात् अपने ज्ञान प्रकाश द्वारा विश्व को सुख-शान्ति और कल्याण का राजमार्ग दिखांते हैं।

भगवान महावीर ने भी उसी मार्ग से ज्ञानप्रकाश प्राप्त किया था। उस प्रकाश प्राप्ति की साधना के भीतर असुरों, सुरों और मनुष्यों के द्वारा जो उपसर्ग हुए, वे कौन कौन से और किस किसने किये उसकी प्रान्त जानकारी यहाँ दी गयी है।

| _        |                  |                       |                    |                           |
|----------|------------------|-----------------------|--------------------|---------------------------|
| वर्ष     | و (              | 9                     | वर्ष               | ٤ (                       |
| त्यस     | कुमार गाम.       | अस्थिक गाँव           | स्यल               | } लोहार्गल                |
| प्रकार   | ं यालों का       | शूलपाणि का ३५         | प्रकार             | महाबीर की गिरफ्तारी       |
| वर्ष     | ٦ ٦              | २                     | वर्ष )             | । ९                       |
| स्वल     | उत्तर वाचाला     | सुरभिपुर.             | स्यल               | अनार्य मानी जाती          |
|          | के पास           |                       |                    | प्रणीत भूमि में लाड       |
| प्रकार   | चण्डकौशिक        | सुद्दंष्ट्र देव का    |                    | राढ से प्रसिद्ध प्रदेश    |
|          | ∫ सर्पका.        |                       |                    | की वजशुद्ध (भ्र?) मूमि    |
|          |                  |                       | प्रकार             | मानवकृतं क्रूर उपसर्ग     |
| वर्ष )   | 8                | _                     | क्यं )             | 99                        |
| स्बल     | चोराक            | <b>J</b>              | स्यस               | हुड़ के पेड़ालगाम के      |
| प्रकार 🏓 | कूएँ में डुबकाना |                       | Į                  | पोलास चैत्य               |
|          |                  |                       | <b>प्रकार</b>      | ,<br>संगम के २० उपसर्ग,   |
|          |                  |                       |                    | तोसली गाम में फॉसी-       |
|          |                  |                       | J                  | पर लटकना आदि              |
| वर्ष )   | ų                | 4                     | वर्ष )             | 9 ₹                       |
| स्यस     | क <b>लंबुका</b>  | -                     | स्थल               | <del>प्रमा</del> णि.      |
| प्रकार   | पीटकर के रस्सी   | लाढ़-राढ़ की अनार्य   | ध् <del>का</del> र | खाले के द्वारा कान में    |
|          | से बाँध दिया     | भूमि के उपदव          | Ì                  | काष्ठ की कील ब्रोकने ३६   |
|          |                  |                       | i                  | त <b>दा काष्ठ की की</b> ल |
| वर्ष )   | Ę                | Ę                     | J                  | निकाल ने का 🍱             |
| स्थल     | कूपिक संनिवेश    | श <del>ालिशीर्थ</del> |                    |                           |
| प्रकार   | मारना और         | कटपूतना               |                    |                           |
| j        | गिरफ्तारी        | व्यन्तरी का           |                    |                           |

- ★ गोशालकने जो तेजोलेश्या फेकी, यह मी उपसर्ग ही बा, परन्तु वह केवली अवस्था में हुआ बा, अतः उसकी गणना न करते हुए उसे 'आश्चर्या' की गणना में रखा गया है।
- ★ खालों के द्वारा प्रारम्भ हुए उपसर्गों की खालोंद्वारा ही पूर्णाहुित हुई। ये उपसर्ग मानव से प्रारम्भ हुये और मानव से पूर्ण हुये। योगानुयोग दोनों के स्थल, समय, निमित्त समान थे। बड़े उपसर्ग सूर्यास्त के बाद ही हुये हैं, और ऐसा होना स्वामाविक भी था।
- ★ मगवान के शरीर की सन्यियों की हिड्डियों की बनावट असाधारण दुढ़ होती है। शास्त्र में जीवों के शरीर की सन्यियों की अस्थिरचना के मिन्न २ युग के आश्रय से छह प्रकार बताये गये हैं। उसके अन्तर्गत यह प्रथम प्रकार है, जिसे शास्त्र "क्यू ऋषभनाराच संघयण" के नाम से परिचय देते हैं।
- ★ वर्तमान युग के जीव अति अन्तिम प्रकार की निर्बल अस्थि रचना की धारण करते है।
- ★ १२॥ वर्षों तक दिनरात अविरत ध्यानपूर्वक साधना बहुधा खड़े-खड़े की थी। आसन लगाकर तो खबें बैठे ही नहीं थे। प्रमादकप निदाकाल की समय गणना एकत्रित करने पर १२॥ वर्ष के अन्तराल मात्र दो घड़ी अर्थात् ४८ मिनट की ही थी। कैसी प्रचण्ड साधना! सचमुख! यह झणमर के लिये स्तब्ध कर दे ऐसी घटना है।

### \*

### परिकिन्द सं. ८

### भगवान श्री महाबीर के मक्त राजागण

भूभिका—मगवान महावीर कें, कौन-कौन से राजा अनुयायी, उपासक अवदा मक्तजन थे और कौन दीक्षित हुये थे, उसकी प्राप्य सूची यहाँ दी गयी है। उसके अतिरिक्त दीक्षित हुये संख्याबद्ध राजकुमार, राजकुमारियाँ तथा राजरानियों की सूची यहाँ नहीं दी गयी है।

| र्भाक    | राजा का नाम                                 | देश-चगरी          | विशेषता   |
|----------|---------------------------------------------|-------------------|-----------|
| 9        | अदीन शत्रु                                  | <b>हस्तिशीर्ष</b> |           |
| <b>२</b> | अवीन शत्रु<br>आप्रतिहत                      | सौगन्धिका         |           |
| 3        | <b>अर्जु</b> न                              | सुघोष             |           |
| 8        | अलक्ख                                       | वाराणसी-काशी      | दीक्षा ली |
| ų        | उदयन <sup>२८</sup><br>उद्यायण <sup>३९</sup> | कौशाम्बी          |           |
| Ę        | उद्यायण <sup>१९</sup>                       | सिन्यु-सौदीर      | दीक्षा ली |
|          | (उदयन)                                      | <del>-</del>      |           |

- ३५. 'वउपन्न. चरियं' में अस्थिक नागराज सर्प द्वारा उपदव किये जाने की बात कही गयी है।
- ३६. कल्पसूत्र ''सुबोयिका टीका'' में उत्कृष्टातिउत्कृष्ट उपसर्ग रूप में 'कर्णकीलककर्षण' लिखकर कील बाहर निकाले यह बताया गया है। वस्तुतः कील निकालने की किया उपसर्ग रूप की नहीं है परन्तु भक्ति से रक्षास्वरूप की थी, फिर भी डालते समय जो कष्ट नहीं हुआ, वह निकालते समय हुआ है, इस दृष्टि से उपसर्ग और उत्कृष्टता स्वीकार की गयी है।
- ३७. "चउपक्र. चरियं"में कीले निकाली गई तब भगधान काउसग्ग ध्यान में अवस्थित दे ऐसा बताया गया है। और वैद्य ने समीप के कृश की दोनों तरफ की शाखाओं को मूकाकर, फिर उसे रस्सी से बॉयकर, उस रस्सी को कान की काष्ट (तीक्ष्ण धासकी) शुलों-सरियों के साथ बॉयकर, फिर शाखाओं को छोड़ देने पर वे शूल खीचकर कान से बाहर निकाली गयी, ऐसा बताया गया है।
  - जो लोग शूल-शलाका शब्द का अर्थ लोहे की कील करते हैं और तदनुसार लोहेकी बड़ी कील ग्वाल मगवान के कानों में ठोक रहा है ऐसे चित्र पहले छपे हैं यह ठीक नहीं है। कील का तो प्रयोग किया ही नहीं था। बल्कि काश नामक घास की जड़ की मजबूत और तीहण खूंटी थी।
- ३८ इस राजा को जैन, बौढ़ और वैदिक ये तीनों ही परम्पराये अपना-अपना अनुयायी मानती है। इसका उल्लेख जैन-आगमों के अन्तर्गत भगवती और विपाक सूत्र में है। कथा साहित्य में भी है। जब कि बौढ़ ग्रन्थों में धम्मपद-अट्ठक्या और संयुक्त निकायमें है। वासवदत्ता की कथा का उदयन यही है।
- ३९. पश्चिम भारत में आये हुवे और 'वीतभयपत्तन' की राजधानी से सुशोभित सिंधु-सीवीर देश का यह राजा था। इसका ठीक नाम उदायण है। यह नाम आव. निर्यु, उत्तरा. नेमि. टीका और उपदेश माला में है। बौद्ध ग्रन्थों में इसका नाम कदायण मिलता है। ऐसा होने पर भी आज जैनों में इस राजा की सुप्रसिद्धि 'उदयन' (राजमि) नाम से है। सिर्फ इस राजा को दीला देने के लिये स्वयं भगवान महावीर पूर्व भारत से शीघ्र विठार करके सैंकड़ों कोश दूर पश्चिम भारत में आये थे।

| मांक | राजा का नाम              | देश-नगरी               | विशेषता                  | क्रमांक | राजर का नाम           | वेश-नगरी           | विशेषता    |
|------|--------------------------|------------------------|--------------------------|---------|-----------------------|--------------------|------------|
| ,    | कनकवज                    | तैतलीपुर               |                          | २८      | महाधल                 | पुरिमताल           |            |
|      | करकंडू                   | कांचनपुर               | प्रत्येक बुद्ध           | ર ૧     | मित्र                 | वाणिज्यगाम         |            |
|      | কুণিক <sup>*</sup> °     | <b>म</b> ग्रं <b>य</b> | श्रमणोपासक <sup>४९</sup> | ३०      | <del>यित्रनदि</del>   | साकेतपुर           |            |
| į    | -                        | Ì                      | (जैन श्रावक)             | ₹9      | वास्त्रदत्त           | विजयपुर            |            |
| j    | गानली                    | पृष्ठचम्पा             | दीक्षा ली                | ३२      | विजय                  | पोलासपुर           |            |
|      | चण्डप्रयोत <sup>४२</sup> | उज्जयिनी -             | श्रमणोपासक               | ३३      | विजय                  | मृग (गा) ग्राम     |            |
|      | चेटक                     | वैशाली                 | "                        | 3 %     | विजयमित्र             | वर्द्धमानपुर       |            |
| j    | जिलगानु <sup>४३</sup>    | नद नगर                 |                          | ર 4     | वीरकृष्ण मित्र        | <b>वीरपुर</b>      | दीक्षा     |
|      | दल                       | चन्यानगरी              |                          | ३६      | <b>बीरयश</b>          | _                  | दीक्षा (?) |
|      | द <b>िवा</b> हन          | वस्य                   | दीक्षा                   | 30      | वैश्रमणदत्त           | रोहितक             |            |
|      | दशार्णभद                 | दशार्णपुर              | दीक्षा                   | ₹∠      | शतसनिक                | कौशाम्बी           |            |
| ·    | विमुख <sup>४४</sup>      | काम्पिल्य              | प्रत्येक बुद्ध           | 3 9     | शंख                   | म <b>बु</b> रा     |            |
|      | घनावह                    | ऋषभपुर                 |                          | 80      | शिव-राजर्थि           | हस्तिनापुर         |            |
|      | निध-राजर्बि              | मि <b>थि</b> ला        | प्रत्येक बुद्ध           | 89      | शीरिकदत्त             | शौरिकपुर           |            |
|      | नग्वति                   | -                      | प्रत्येक बुद्ध           | ु ४२    | श्रीदाम               | <b>मबु</b> रा      |            |
|      | मन्दिक्द्रं न            | क्षत्रियकुण्ड          |                          | 83      | श्रेणिक <sup>४५</sup> | मगध                |            |
|      | पुज्यपाल                 | -                      |                          | 8.8     | साल                   | पृष्ठचम्पा         | दीक्षा     |
|      | प्रदेशी                  | सेतव्या (सेतम्बका)     | श्रमणोपासक               | ૪૫      | महासाल                | <b>पृष्ठच</b> म्या | दीक्षा     |
|      | प्रसञ्जयम्               | पोतनपुर                | दीक्षा                   | ४६      | सिद्धार्थ             | पाट <b>लिखण्ड</b>  |            |
|      | प्रियचन्द्र              | <del>कनक</del> पुर     |                          | 80      | सेय                   | आमलकस्पा           | दीभा       |
| -    | <b>घ</b> स               | महापुर                 |                          | AC.     | संजय                  | कम्पिलपुर          | दीक्षा     |
|      | महाचन्द                  | सारंजणी                |                          | ४९      | हस्तिपाल              | अपापापुरी          | दीभा       |

- तदुपरांत वैशाली राज्य के सलाहकार रूप से नियुक्त हुये काशी-कोशल प्रदेश के नव मल्लकी और नव लिच्छवी मिलकर १८ गण राजा तथा उसके अतिरिक्त वीरंगय \*६ ऐणेयक इत्यादि।
- \* २, ३, ११, १४, १९, २६, २७, ३२, ३६ इन संख्यांकित राजकुमारों को भगवान ने
- \* प्रत्येक नगरी के ठीक-ठीक स्थल उपलब्ध होने से उसे नहीं दिया गया।



### परिक्रिष्ट सं. ९

### पाँच कल्याणकों के नाम, दिवस, स्थल, देश इत्यादि

भूमिका—-जैन शास्त्रों में तीर्यंकरों की पाँच घटनाओं को प्रधान घटनाएँ बताया गया है, और उन घटनाओं को 'कल्पाणक' शब्द से दर्शाया गया है। इसका कारण यह है कि तीर्थंकरों का इस घरती पर आना, जन्म ग्रहण करना, दीक्षा लेना इत्यादि पाँचों ही प्रसंग तीनो ही लोक के जीव-प्राणियों के कल्याण के हेत् ही होते हैं। तीर्यंकरों के लिये ऐसा है कि (अपने से दिपरीत) उनका परकल्याण में स्वकत्याण समाविष्ट होता है। लोकोतर अवस्था को प्राप्त व्यक्तियों की यही एक विशेषता है।

- ४०. असली नाम कृणिक है। बौद्ध परम्परा में इसे 'अजातशत्रु कोणिक' इन शब्दों में उसका उल्लेख किया गया है, और जैन 'आवश्यक चूर्णि' में 'अशोकचन्द्र' ऐसा नामान्तर दिया गया है। मगयेश्वर ब्रेंगिक पुत्र 'कोणिक' यही है।
- ४९, ब्रावक के लिये शास्त्र में ''श्रमणीपासक'' शब्द आता है।
- ४२. मूलनाम 'प्रद्योत' था।
- ४३. जितशत्रु नामके अनेक राजा हुये हैं। किसी समय यह नाम विशेष्य रूप से, तो कभी गुणवाचक विशेषण रूप से प्रस्तुत हुआ है। जो भी हो, इस नाम के कुल नौ राजा महावीर के भक्तजन थे। संबुक्त और मज्जिमनिकाय में कोशलराज प्रसेनजित् का उल्लेख आता है। वह इस जितशत्रु के नाम से ही प्रसिद्ध राजा होना चाहिए, ऐसा इतिहासकारों का मत है। चैन अनुख्रुति में (त्रि. श.) प्रसेनजित् नाम जो अन्नाता है, वे तो श्रेणिक के पिता में और वे | ४६. देखों — ठाणांग सू. ६२९।

पार्श्वनाथ शासन के अनुयायी थे।

- ४४. मूलनाम 'जय' है।
- ४५. श्रेणिक के दूसरे नामों के रूप में भंभसार, भिंभसार, भिंभिसार के उल्लेख मिलते हैं। उत्तरवर्ती संस्कृत प्राकृत ग्रन्थकारों ने 'मंगसार' शब्द को माना है, जब कि बौद्ध ग्रन्थों में उसका 'बिम्बिसार' नाम मिलता है। श्रेणिक, कोणिक, उद्रायण, उदयन इन राजाओं को, जैन और≔बौद्ध ग्रन्थ अपना-अपना अनुयायी मानते हैं। बौद्ध ग्रन्थों में बुद्धचरित, विनयपिटक, दीघ-मजिल्लम-निकाय आदि गिना सकते हैं। जैन आगम ग्रन्थी में-स्थानांग, दशाश्रुतस्कन्ध, उदवाई, अनुत्तरोपपातिक, ज्ञाताचर्म कचा आदि कहे जा सकते है।

| नाम                                          | अलाज से काब शुक्षा?                      | निकम तंत्रतः<br>पूर्व कथ? | इंत्वी. पूर्व<br>कव? | दिन क्या वा?                                              | स्वल नाम                                    | देश                      |
|----------------------------------------------|------------------------------------------|---------------------------|----------------------|-----------------------------------------------------------|---------------------------------------------|--------------------------|
| ९. स्यवन कल्याणक                             | वी.सं. २५६९-वर्ष,<br>९ महिने ७॥ दिनान्ते | 488                       | ६००<br>वर्षान्ते     | आषाड शुक्ला-६                                             | बाह्मणकुंड गरम<br>नगर                       | विदेह जनपद<br>(उ. बिहार) |
| २. जन्म कत्याणक                              | २५६९-वर्षान्ते                           | ્ષ્૪३                     | ५९९                  | चैत्र शुक्ला १३                                           | क्षत्रिय कुंडगामनगर                         | **                       |
| ३. वीका कल्याणक                              | २५३९ वर्षानी                             | ૫૧૨                       | <b>ધ</b> દ્          | कार्तिक कृष्णा १०<br>(शास्त्रीय मार्गेशीचें<br>कृष्णा १०) | ·,                                          | "                        |
| r. केबलज्ञान<br>कल्याणक (सर्व-<br>ज्ञानस्था) | २५२७ - यर्गानी                           | 409                       | ५५७                  | वैशास शुक्ला—१०                                           | जृष्मिकगाम<br>(ऋजुंवालिका<br>नदी के किनारे) | वर्तमान बिहा             |
| <. मो <b>स-निर्धा</b> ण<br>कल्याणक           | २४९७ वर्षानी अधिक                        | <b>४</b> ७१               | <b>પ</b> ૨૭          | आश्विन कृष्णा<br>अभास<br>शास्त्रीय का कृष्णा              | पादापुरी                                    | 11                       |

<sup>★</sup> यहाँ जिन वर्षों का उत्लेख किया है, वह इस ग्रन्थ लेखन के समय में ग्रवर्तमान वि.सं. २०२७, ई. स. १९७० को लाख में रखकर किया गया है। दिवस छोड़कर मात्र वर्ष के ही पूर्णांक दिये गये हैं।

<sup>★</sup> क्या सभी कल्याणक के प्रसंग पर इन्द्र के सिंहासन का कंपन <sup>पण</sup> और शक़स्तव की स्तुति होती है? जवाब में-कोई निश्चित उल्लेख मिला नहीं है।



### परिविष्ट सं. १०

|                                               | भगवान श्रीमहावीर के मुख्य-विविध नाम                                                                                        |
|-----------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <del>बर्बमान मा</del> तापिता द्वारा दिया गया। | ज्ञात-चन <sup>४८</sup> ज्ञातकुलीत्पन्न होने के कारण। श्र <b>मण</b> सायु (तपश्चर्या करने की महान् शकि                       |
| भक्ताचीरदेवों द्वारा दिया गया।                | तथा सहन करने की शक्ति के कारण<br>निर्प्यन्य मुनि (राग-डेप की यन्यि वे <b>सर्प</b> -लोगों डारा प्रदत्त।<br>के मेदक होने से) |

<sup>🖈</sup> मगवान के 'विदेह' (कल्प. सू. १९०) और 'वैशालिक (सूत्रकृतांग टीका) तथा 'सन्मति' ऐसे अन्य यौगिक नाम मिलते हैं।

<sup>🖈</sup> अन्य ग्रन्थकारों ने भगवान को विविध नामों से परिचित कराया है, तथापि भगवान देवकृत 'महावीर' नाम से ही सुविख्यात हुये।



- ४७. एक समझने योग्य बात यह है कि (श्री नेमिश्चन्दरियत 'महावीर सिरियं' (श्ली. ६०२) और तिमश्की शा.पु. चरित्र सर्ग २, श्ली. ७) आदि ग्रन्थों में, इन्द का सिंहासन आधाढ शुक्ला वस्त्री जो व्यवन कल्याणक का दिन है उसी दिन कंपित नहीं हुआ वर। लेकिन गर्भागहरण द्वारा गर्भ को तिरासी वे दिन देवानंदा की कुझि में स्थापित किया उसी दिन कंपित हुआ वा ऐसा स्पष्ट उल्लेख हैं। जब कि कल्पसूत्र मूल में देवानंदा की कुझि में अवतरण के समय तथा गर्भागहरण के समय सिंहासन कंपने की बात का कुछ भी उल्लेख नहीं है, वहाँ तो इन्दने खेच्छा से ज्ञान द्वारा सित्रयकुण्ड को देखा और देवानन्दा के गर्भ में मगवान को आया देखा। और इन्दने 'नमुत्युणं' की जो खुति की है वह देवानंदा के गर्भ में आये तब की है। इस से यह जाना जाता है कि व्यवन कल्याणक के दिन सिंहासन चलित होने की बात का उल्लेख मही है।
- ४८. प्राचीन काल में कुल, वंश, जाति, देश और श्राम के आधार पर व्यक्ति को पहचानने की प्रवा-विशेष रूप में थी। यहाँ मगवान वर्द्धमान-महावीर के श्वेतास्थर, दिगम्बर तथा बौद्ध प्रन्यकारों ने उनके कुल से आधारित क्या-क्या नाम का उल्लेख किया है, यह देखें। एक स्पष्टता होनी आवश्यक है कि कुल, वंश, जाति, इन शब्दों के अर्थ के बीच में भेद रेखा होने पर भी लेखक सामान्य रूप से समानार्थक भी खीकार करते हैं, जैसे कि

शातकुल शासवंश आदि।

श्वेताम्बरीय करूपसूत्र, सूत्रकृतांगादि आगमों में अनेक स्थान पर 'णायकुले,' शब्द प्रयोगकर भगवान को जातकुल का बताया है, अर्थात् ज्ञात यह कुल (तथा वंश) का वाचक शब्द हुआ। अब उस शब्द के साथ 'पुत्त' शब्द को जोड़कर चगवान को 'णायपुत्त' कहा है। इसके संस्कृत रूपान्तर में उन्हें 'ज्ञातपुत्त' कहा गया।

दिगम्बर परम्परा में अध्यवकाकार ने (मा. १, श्लोक २३) मगवान को णाहकुले, तिलोयपण्णती ग्रन्थ में (अ. ५) में 'णाहोग्गक्शेषु दीर', और देशभक्ति में 'उग्रनाची पार्श्विरी', गुणभदीय उत्तरपुराण में 'नाबकुलस्यैकः' आदि उल्लेख द्वारा नाथकुल के बताये गये हैं।

बौद्ध त्रिपिटकों में 'नाहपुत्ती' (दीघ. ति.) 'नात्तपुत्तो' (म.ति.) से सम्बोधित किया गया है। इन सबका फलिताबं यही है कि णाय-नाय, णाह, नाट, नाट-नात्त (ति)-नात्त ये सब एक ही अर्थ के वाचक है। मात्र पाचा मेद से ही शब्द मेद हुये हैं। बौद्ध त्रिपिटक में मगवान महावीर के लिये निगण्ठ, निगण्ठणायपुत्तो, इन शब्दों का अधिक प्रयोग हुआ है। ४९. और भी सूत्रकृतांग (२, २, ३९) में तो णाय (ज्ञात) शब्द से ही महावीर का नाम सूचित किया है।

<sup>★</sup> प्रत्येक तीर्यंकरदेव के (च्यवन कल्याणक की छोड़कर शेष चार) कल्याणक के समय पर तीनों ही लोक में अन्तर्मुहूर्त (दो घड़ी) तक उद्योत होता है, और इन चार का उत्सव मनाने के लिये इन्दादिक देव मनुष्यलोक में आते हैं।

<sup>🖈</sup> बौद्ध ग्रन्थकारों ने महावीर के लिये निगण्ठ, नाटपुत्त, नातपुत्त, णायपुत्त<sup>४९</sup>आदि शब्द प्रयोग किये हैं।

### तीर्थंकर भगवान श्री महाबीर के जीवन की और उनसे सम्बन्धित १९२ विवयों की संक्रिया सूची

भूमिका-सर्वोदय तीर्थ के संस्थापक भगवानश्री महावीर के गत जन्म से लेकर, वे मोक्ष को प्राप्त हुए तब तक के अनेक विषयों की आवश्यक संक्षिप्त सूची यहाँ प्रस्तुत की गई है।

| <ol> <li>महत्त्वपूर्ण मुख्य भवों की संख्या</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | २७१ (श्वेताम्बर मतानुसार)                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| २. गतजन्म से श्रुतज्ञान कितना साये?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ११ अंग <sup>३</sup> —आगम शास्त्रतुल्य         |
| <ol><li>तीर्यंकर किससे हुए?</li></ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 'बीश स्थानक' । नामक तप की श्रेष्ठ आराधना से   |
| ४. गत जन्म में कहाँ थे? (व्यवन स्थल)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | १० वे प्राणत, सामक वैमानिक <sup> ४</sup> कल्प |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | (देवलोक में)                                  |
| ५. पूर्वभव का देवायुष्य कितना वा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २० सागरोपमं                                   |
| ६. च्यवन स्थल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | कुण्डपुर, कुण्डलपुर, भारूपणकुंड धाम-नगर       |
| ७. गर्भवारक प्रथम माता का नाम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | देवानन्दा ॰ बाह्मणी (श्वेताम्बर मतानुसार)     |
| ८. प्रथम पिता का नाम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ऋषभदत्त बाह्मण-                               |
| ९. देवानन्दा को कितने स्वप्न आये?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | सिंह इत्यादि १४                               |
| १०. उनका फल किसने बताये?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | पति ऋषभदत्तने                                 |
| ११. च्यवन मास और तिथि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | आषा <b>ढ शुक्ला <b>मध्</b>ठी</b>              |
| (गर्भधारण दिवस)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ţ                                             |
| ९२. च्यवन नक्षत्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | उत्तरा फालुनी                                 |
| ९३. च्यवन राशि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | कन्या                                         |
| ९४. च्यवन काल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | मध्यरात्रि                                    |
| ९५. मर्भागहरणकब हुआ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | (च्यवन दिवस से) ८३ वें दिन को                 |
| -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | (श्वेताम्बर मतानुसार)                         |
| १६. किसने किया?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | इन्द्र की आज्ञा से हरिणगमेची देवने            |
| ९७. किस कारण से किया?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | भिज्ञुक कुल के कारण से                        |
| १८. गर्भ को कहाँ पहुँचाथा?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | त्रिशलारानी 'की कुक्ति में।                   |
| ९९. देवानन्दा का गर्भसमय कितना?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ८२ दिवस का                                    |
| २०. गर्भधारक द्वितीय माता का नाम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | कत्राणी रानी त्रिशःला                         |
| २१. द्वितीय पिता का नाम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | सिद्धार्थ राजा <sup>६०</sup>                  |
| २२. माता त्रिशला को भी क्या १४ खप्तः<br>आये वे?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | हाँ ! देवानन्दा के समान ही                    |
| २३ उसका फल किसने कका?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | पति सिद्धार्थ तथा स्वप्न लक्षण पाठकों ने      |
| २४. त्रिशला का गृह स्वान कहाँ वा?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | क्षत्रिय-कुंड ग्राम-नगर                       |
| २५. सिद्धार्व का गृहस्थान कहीं चा?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | क्षत्रिय कुंड ग्राम-नगर                       |
| २६. त्रिशला के गर्म में कितने समय रहे?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ६ महीने और १५ दिन                             |
| २७. दोनों का समुदित गर्मसमय कितना?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ९ महीने, ७॥ दिन                               |
| २८. जन्म मास और तिबिध                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | भास चैत्र, तिबि शुक्ता त्रयोदशी               |
| २९. जेन्म समय १२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | मध्य रात्रि १३                                |
| ३०. जन्म नसंत्रभ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | उत्तरा-काल्पुनी (दिग. उत्तराषाद्य)            |
| ३९. जन्म राशि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | कन्या<br>कन्या                                |
| ३२. जन्म किस 'आरा' १५ मे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | चतुर्व 'आरा' में                              |
| ३३. जन्म समय में चतुर्व आरा कितना<br>बाकी वा?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ७६ दर्व और ८॥ महीने                           |
| ३४. जन्म देश                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | विदेह 🌿 (वर्तमान बिहार)                       |
| ३५. जन्मदेश की राजधानी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | वैशाली > (महावीर कालीन)                       |
| ३६. जन्म नगर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | क्षत्रियं कुंडगाम नगर १८                      |
| ३७. भगवान के भौत्र १९ का नाम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | काश्यप ३०                                     |
| ३८. जाति का नाम <sup>्</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ज्ञातक्रत्रिय <sup>२१</sup> —                 |
| १९. कुल का नामरव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>ज्ञातकु</b> ल <sup>२४</sup>                |
| ८०. वंश का नाम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ज्ञातवंश ₹५                                   |
| ११. वर्डमान नाम कैसे हुआ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | गर्भ में आने के बाद घर में घन धान्यादि        |
| 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | की वृद्धि होती रही इससे                       |
| (२. महावीर नाम कैसे पड़ा?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | आमलकी कीड़ा अक्सर पर देव को पराजय देने में    |
| the state of the s |                                               |

| ४३. लाञ्चन - चिन्ह <sup>३६</sup> क्या वा? | सिंह (बहुधा के ऊपर चर्म की ही एक स्वाभाविक         |
|-------------------------------------------|----------------------------------------------------|
|                                           | सिंहाकार आकृति) (श्वे. मते)                        |
| ४४. शारीरिक शुच चिन्ह-संबंध कितने?        | 900630                                             |
| ४५. जन्म के समय और—सांसारिक अवस्था        | मतिज्ञान, श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान, २८ (मयदित         |
| में कितने ज्ञान युक्त ये?                 | प्रत्यक्ष-परोक्ष पदार्थ का ज्ञान) इन तीन ज्ञान से। |
| ४६ देहवर्ण                                | पीत (१९ पीतवर्ण के सुवर्ण के समान पीला)            |
| ४७, देह की रूप-कान्ति                     | सर्वसपों में सुन्दर, समस्त कान्तियों में श्रेष्ठतम |
| ४८. शरीर – बल कितना?                      | अनन्त                                              |
| ४९. संघयण (अस्यि सन्धि की रचना)           | प्रथम क्या ऋष्यनाराच 🕫 (अत्यन्त दृढ़)              |
| ५०. संस्थान (शरीर रचना माप)               | <b>४थम समच</b> तुरस्त्र (चारौ कोने समान            |
|                                           | होने से अति सुन्दर)                                |
| ५१. उत्सेच अंगुल १९से देहमान              | सात हांच का                                        |
| ५२. आतम अंगुल ११ से देहमान                | १२० अन्युलका                                       |
| ५३. प्रमाण अंगुक्ष ११ से देहमान           | २ ९ अवंशा भ                                        |
| ५४. मस्तक की विशेषता क्या?                | शिखास्थान २५ बहुत ऊँचा जिसको 'उड़्णिष'             |
|                                           | बोलते हैं।                                         |
| ५५, देह के रुधिर का वर्ण कैसा?            | श्वेत <sup>३६</sup> (गाय के दूघ के समान)           |
| ५६. विवाह (लम्न) किया वा?                 | हाँ (श्वेता. मतानुसार)                             |
| ५७. विवाहित पत्नी का नाम क्या?            | यशोदा                                              |
| ५८. सन्तान बी?                            | हों (केवल एक पुत्री ही बी)                         |
| ५९. गृहस्थाश्रम का समय कितना?             | ३० वर्ष                                            |
| ६०. बार्षिक दान कितना दिया?               | ३ अरब ८८ करोड़ ८० लाख ३० स्वर्णमुदा                |
|                                           |                                                    |

| ٩.         | दीका मास और तिथि                         | मार्गशीर्ष कृ. दशमी (आदा.) मतांतरे-चैत्र                         |
|------------|------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
|            |                                          | सुदि १० (सत्तरी) (गुज. कार्तिक कृष्णा.)                          |
| ₹.         | दीखा समय                                 | दिन का चतुर्च प्रहर                                              |
| ₹.         | दीका नक्षत्र                             | उत्तराफाल्गुनी                                                   |
| ¥,         | दीका राशि                                | कन्या                                                            |
| ч.         | दीक्षा समय की आयु                        | ३० दर्घकी                                                        |
| <b>Ę</b> . | दीक्षा में स्वीकृत महाइत कितने होसे हैं? | अहिंसा, <sup>३८</sup> सत्य, अ <b>दौर्य, बह्</b> पस्वर्य,अपरिग्रह |
|            | -                                        | आदि पाँच                                                         |
| ७.         | दीका दिवस का तप                          | बेला-छद्व (२ उपवास) का                                           |
| ٤.         | दीका महायात्रा की शिविका                 | चन्द्रप्रमा                                                      |
|            | का नाम                                   |                                                                  |
| ٩.         | दीका के समय अन्य दीका लेनेवाले बे?       | नहीं (अकेले ही थे)                                               |
| 90.        | दीकावत किस गाँव में लिया?                | भत्रियकुण्ड ग्राम-नगर में                                        |
| 99         | .दीक्षा किस दन में ली?                   | कुण्ड ग्राम के जातखण्ड वन में                                    |
| ٩२.        | दीका किस वृक्ष के नीचे ली?               | अशोक वृक्ष * के नीचे                                             |
| ۹ą.        | लोच कितनी मुस्टियों से किया गया?         | पाँच मुस्टियों से ४०                                             |
| 98.        | बतोच्चारण के पश्चात् कौनसा ज्ञान हुआ?    | चतुर्थं मनःपर्यद ज्ञान <sup>४०</sup>                             |

| १२॥ यम अ      | रि पन्नह दिन की साधना का समय और उससे सम्बद्ध जानकारी |
|---------------|------------------------------------------------------|
| १. देवदूष्य भ | कितने समय रहा? एक वर्ष और एक महीने से अधिक (श्वेता-  |
|               | म्बर पतानुसार)                                       |
| २. प्रवम पार  | णा किस वस्तुसे किया? शीर से (वावलिमश्री सह दूध)      |
| ३. प्रथम पार  | णा कब किया? दीक्षा के दूसरे दिन                      |
| ४. प्रवम पार  | णा कहाँ किया? कोल्लाग सत्रिवेश में                   |
| ५. प्रवम पार  | णा किसने करवाया - बहुत नामक बाहुमण ने अपने घर ध      |
| और कहाँ       | • •                                                  |

महा बीरता बताई, जिस के कारण देवों ने यह नाम

दिया (एक मत के अनुसार)

|             |                                  | मृहस्थ के द्वारा दिये गये पात्र में        |
|-------------|----------------------------------|--------------------------------------------|
| <b>19</b> . | उत्कृष्ट तप कितने महीने का कियाँ | ?६ महीने * के उपवास का                     |
|             | अभिग्रह किये थे?                 |                                            |
| ٩.          | सम्पूर्ण तप कितना?               | १६६ दिन के निर्धल उपवास का                 |
| 90.         | साधिक १२॥ वर्ष के उपवास के       | ₹ <i>४९</i>                                |
|             | तप में पारणा-भोजन के दिन कितने   | ?                                          |
| 99.         | साधना काल का क्षेत्र कौन घा?     | पूर्व और उत्तर भारत* का प्रदेश             |
|             |                                  | अन्तर्मुहूर्त, अर्थात् दो घडी का (४८ मिनट) |
|             | में प्रमाद-म्थ निद्राकाल?        |                                            |
| ٩ą.         | उपसर्ग हुए थे?                   | हाँ, गोवाल, कटपुतना, शूलपाणि, संगम,        |
|             | · ·                              | चण्डकौशिक इत्यादि का "                     |
| 98.         | किसने किये थे?                   | मनुष्य, देव और तिर्यंचोंने                 |
| 94.         | साधना किस आसन पर की?             | बहुया खड़े खड़े - कायोत्सर्ग मुदाआसन से    |
|             |                                  | (—जिन मुद्रा से)                           |

१६. साधना के मुख्य साधन क्या थे? संयम, तप, ध्यान, मौन

|      | ४. केवलज्ञान कल्याणक और               | उससे सम्बद्ध प्रधान जानकारा              |
|------|---------------------------------------|------------------------------------------|
| 9    | केवल जान, "९ मास और तिथि              | वैशाखशुक्ता दशमी (ई.पू. ५५७)             |
| ₹.   | दिवस का नाम                           | सुद्रत (शास्त्रीय नाम)                   |
| ₹    | मुहूर्तका नाम                         | विजय (शास्त्रीय नाम)                     |
| ¥.   | केवलज्ञान का समय                      | चतुर्ग प्रहर-सार्यकाल                    |
| ч.   | केवलज्ञान समय की राशि                 | कन्या                                    |
| Ę.   | केवलज्ञान समय की आयु                  | <b>ধ</b> হৰ্ম                            |
| ७.   | केवलज्ञान का स्थान                    | जृष्मिक*ं ग्राम के बाहर का ऋजुवालिका     |
|      |                                       | नदी के पास का खेत (बिहार प्रन्ति)        |
| ۷,   | केवल ज्ञान के समय कोई दूसरे           | एक भी नहीं                               |
|      | शिष्य साथ ये क्या?                    |                                          |
| ٩.   | उस समय श्ररीर पर दस्त्र था?           | न <b>ही</b> ''                           |
| 90.  | दूसरा कोई साधन या व्यक्ति साथ में था? | नहीं, सर्वया अपरिग्रहीअकिंचन             |
| 99.  | साधना के समय में उपदेशादि देते?       | विशिष्ट उपदेश के रूप में कुछ नहीं बोलते, |
|      |                                       | जरूर हो तो वार्तालाप कर सकते है।         |
| 9 P. | केवलज्ञान किस वृक्ष के नीचे हुआ?      | साल (शाल) 🗠 वृद्ध के नीचे                |
| 93.  | केवलज्ञान किस आसन पर हुआ?             | उत्कटुक अबवा गोदीहिका ५१                 |
| 98.  | केवल ज्ञान के समय तप कौनसा?           | <b>छ</b> ट्ठ (दो उपवास) तप               |
| 94.  | अतिशय कितने?                          | चौंतीसभ                                  |
| 96.  | वाणी के गुण कितने?                    | पैतीस ५५                                 |
| 919. | प्रातिहार्य कितने?                    | आठ**                                     |
| 96.  | आद्योपदेश और आद्य समोवसरण की          | वैशाख शुक्ता दशमी                        |
|      | स्थापना कव?                           |                                          |

## अपने तीर्य (शासन) की स्यापना और अन्य जानकारी

| १. तीर्योत्पति कद?             | केवलज्ञान प्राप्ति के दूसरे '* दिन-दूसरी |
|--------------------------------|------------------------------------------|
| 77 11. 11. 11.                 | बार के समदसरण में                        |
| २ तीर्थ स्थापना का मास और तिबि | वैशाखशुक्ला एकादशी (दि. मते श्रा. व. १)  |
| ३. तीर्थं का विच्छेद कम होगा?  | पाँचवे आरा * के अन्तिम दिन के दी-प्रहर   |
|                                | के बाद '                                 |
| ४. प्रथम गणघर का नाम?          | इन्द्र <b>पू</b> ति <sup>८०</sup>        |
| ५. प्रथम साध्यी का नाम?        | चन्दनबाला ५२                             |
| ६. प्रथम श्रावक का नाम?        | शंख <sup>६३</sup>                        |
| ७. प्रथम श्राविका का नाम?      | सुलसा 环                                  |
| ८. भक्त राजाओं में प्रधान      | मगधेश्वर 'श्रेणिक' <sup>६</sup> ग        |
| भक्तराजा कौन?                  |                                          |
| ९. शासन यक्ष का नाम?           | मातंग ६५                                 |
| १०. शासन यक्तिणी का नाम?       | सिद्धायिका ५५                            |

### परिवार वर्णन

| 9.   | गण संख्या                                | नौ                                     |
|------|------------------------------------------|----------------------------------------|
| ₹.   | गणधरीं की संख्या                         | ग्यारह                                 |
| ₹.   | साधुओं की संख्या                         | चौदह हजार ६० (स्वहस्त दीकित)           |
|      | साध्वीओं की संख्या                       | छतीस हजार १८ (खहस्त दीक्षित)           |
| ٧.   | श्राक्कों की संख्या                      | एक लाख उनसठ हजार 🖰 (समी बारह,          |
|      |                                          | धर्म वतचारी, वत दिना के अन्य मक्तलोग   |
|      |                                          | लाखों थे) (दिगम्बर मते १ लाख)          |
| ξ.   | श्राविकाओं की संख्या                     | तीन लाख अठारह हजार (सभी बारह           |
|      |                                          | इतयारी) इत बिनाके शावक त्राविकाओं व    |
|      |                                          | संख्या अमेक लाखों में यी (दि. मते ३ ला |
| 19,  | केवसज्ञानी मुनियों की संख्या             | सात सी                                 |
| ۷.   | मनःपर्यवज्ञानी * मुनियों की संख्या       | पाँचसो                                 |
|      | अवधिज्ञानवाले " मुनियों की संख्या        | तेरह सी                                |
| 90   | चौदह पूर्वघर १२ मुनियों की संख्या        | तीन सौ                                 |
|      | वैक्रिय लब्बियारी थ मुनियों की संख्या    | सातसौ                                  |
| 97.  | वादी (वाद-विवाद में श्रेष्ठ)             | चार सौ                                 |
|      | मुनियों की संख्या                        |                                        |
| 94.  | सामान्य मुनियों की संख्या                | दस हजार नवासी                          |
|      | प्रकीर्णक मुनियों की सं <del>ख</del> ्या | चौदह हजार                              |
| 94.  | प्रत्येक बुद्ध मुनियों की संख्या         | चौदह हजार                              |
| 9 Ę. | अनुत्तर विमान में जानेवाले               | आठ सौ                                  |
|      | मुनियों की संख्या                        |                                        |
|      |                                          |                                        |
|      | - निर्माण सोधा क्राज्यामाक अग्रिय        | ्यान्य क्रान्यकारी                     |

|       | Michael Ger Dutan an vican             | 3770 6 3111                             |
|-------|----------------------------------------|-----------------------------------------|
| 98.   | अनुत्तर विमान में जानेवाले             | आठ सौ                                   |
|       | मुनियों की संख्या                      |                                         |
|       | नुष्या या तल्या                        |                                         |
| ч.    | निर्वाण-मोक्ष कल्याणक और               | उससे सम्बन्धित जानकारी                  |
| 9.    | मोक्ष गमन-मास और तिबि                  | कार्तिककृष्णा अमावस्या (ई.पू. ५२१)      |
|       |                                        | (गुज. आश्विन कृष्ण अभास)                |
|       | मोभ समय का नक्षत्र                     | स्वाति                                  |
| ₹.    | मोक्ष समय की राशि                      | तुला                                    |
|       | निर्वाण-भोब समय की आयु                 | ७२ वर्ष 🕶 (मतांतरे साधिक ७२)            |
| ٩.    | भोज के समय संबत्सर कौन सा बा?          | बन्द्रनाम का द्वितीय संवत्सर 🛰          |
|       | मोभ प्राप्त हुए उस भास का नाम          | प्रीतिवर्धन 😘 (शास्त्रीय नाम)           |
| رق.   | मोक्र प्राप्त हुए, उस पक्ष का नाम      | नन्दीवर्धन 🕶 (शास्त्रीय नाम)            |
| ۷,    | मोक्ष को प्राप्त हुए, उस दिनका नाम     | अस्निवेश्य १४ अन्या उपशम                |
| ٩.    | मोक्त को प्राप्त हुए, उस रात्रि का नाम |                                         |
|       | मोक्स समय का लंद कौनसा?                | अर्च 🕫 (यह शास्त्रीय नाम है)            |
| 99.   | मोक्त समय का प्राण कौनसा?              | मुहूर्त 🖰 (शास्त्रीय नाम)               |
| 93.   | मोझ समय का स्तोक कौनसा?                | सिद्ध 🖰 (शास्त्रीय नाम)                 |
| 93.   | मोक्त समय का करण कौनसा?                | नाग 🛂 (तृतीयकरण) (शास्त्रीय नाम)        |
|       | मोक्ष समय का मुक्कूर्त कौनसा?          | सर्वा <b>र्वसिद्धि</b> भ (पिछली रात का) |
| 94.   | मोक्ष समय का नगर कौनसा?                | पावामध्यमा-अपापापुरी ' '                |
|       |                                        | (प्राचीनकाल में मगचवर्ती बी और वर्तमान  |
|       |                                        | में बिहारवर्ती)                         |
| 9 & . | मोक समय का स्थल कौनसा?                 | हस्तिपाल राजाके लेखकों की 🗥 शाला        |
| 90.   | मोक्ष के समय उपदेश कितने घण्टे         | अखण्ड ४८ घण्टे तकः                      |
|       | तक दिया?                               |                                         |
|       | किस आसन से मोह को प्राप्त हुए?         | पर्यंकासन ५५ से अबवा पद्मासन से         |
| 99.   | मोक्ष प्राप्ति के पश्चात् अशरीरी       | ४-२/३ <b>हाच की</b> ं                   |
|       | उनके आत्मा की अवगहना कितनी?            |                                         |
| ₹٥.   | मोन समय का तप                          | <b>छट्ठ (दो उपवास)</b> तप               |
| ₹9.   | मोश के समय मोश प्राप्त करनेवाले        | कोई भी नहीं                             |
|       | अन्य ये?                               |                                         |

पिछली रात का

चतुर्व आरा के अन्त में ''

तीन वर्ष साढ़े आठ महीने

२२. मोक्ष प्राप्ति का समय कौनसां?

२३. कौन से आरा-काल में मोन गये?

२४. मोक्सगमन के समय चतुर्व आरा कितना बाकी वां?

२५. कितनी पढ़म्परातक मोक्षमार्ग थलता रहा?तीन पाटतक ११ (अर्बात् तीन शिष्य-प्रशिष्य तक)

२६. उनके शास्त्र में मोक्ष जाने का प्रारम्भ कब हुआ? केवल्क्षान होने के बाद चार<sup>००</sup> वर्ष व्यतीत हुए तब

### प्रकीर्णक जानने योग्य बहुत सी बार्ते

 उपदेश किस पर बैठकर देते? देवों द्वारा निर्मित समोसरण 🛂 में अषवा सुवर्ण कमल के ऊपर २. क्या प्रतिदिन प्रवचन देते? ३. प्रतिदिन कितना समय देते? प्रातः, दोपहर दोनौ समय, प्रत्येक समय मे एक प्रहर देते। प्रहर से तीनघण्टा (कुल दो प्रहर अर्थात छह घंटे '\*) ठ. कौनसी मामा में देते? अर्घमागयी 😘 प्राकृत (सर्वभाषाओं की जननी) में ५. उन के शास्त्र गणधरी ने मुख्य रूप से अर्थमागधी प्राकृत में किस भाषा में रहे? ६. आद्य तप की पूर्णाहृति में, अश्रदान प्रथम अध्वा तृतीय भव में दाता की क्या गति होती? मोक्षप्राप्त करने वाला हो ७. मिशा समय में पंच दिव्य १५ कौन से (१) बस्त्र, (२) सुगन्धित जल दृष्टि होते है? (३) वसुधारावृष्टि (१२॥) लाख (करोड़) स्वर्णमुदा की वृष्टि। (४) 'अहोदानं' की घोषणा, (५) दुन्दुमि नाद ८. उनके शासन में कितने लोगों पुरुष और स्त्रियाँ मिलकर

ने तीर्षंकर नाम कर्म उपार्शित किया? नौ व्यक्तियों ने \*\*

९. उनके तीर्ष में कद कौन हुए? सत्यकी \*

९०. उनके तीर्ष में कौन से दर्शन वैशेषिक दर्शन की की उत्पत्ति हुई?

की उत्पत्ति हुई? ११. भगवान की आश्चर्यजनक घटनाएँ कितनी हुई?

९२. सायुओं के महावत कितने?
९३. श्रावकों के अणुवत कितने?

१४. चारित्र के प्रकार कितने?१५. मुलतत्त्वौं की संख्या कितनी?

प्रतिक्रमण कितने प्रकार का?
 ठह आवश्यक प्रतिक्रमण

१६. सामायिक इत के कितने प्रकार?

कितनी बार करने के? 9९. संयम चारित्र के कितने प्रकार?

२०. आचार पालन सुलंभ अबदा दुर्लभ

२१. मुनि कैसे वस्त्र प्रयोग करते? २२. उस समय की प्रचा का प्रधान रूपसे स्वमाव कैसा था?

२३. भारत में भगवान का— विहार कहाँ-कहाँ हुआ?

२४. कितने राजा मक्त हे?

वैशेषिक दर्शन की

पाँच ' (गर्भापहरण, प्रथम उपदेश
निक्कल, इत्यादि)
पाँच ' । ।

बारह ' ।

पाँच ' । ।

सत्रह १९६ अत्यन्त दुर्लभ

श्वेत, 100 रंगबिना के और सामान्य कोटि के वंक-जड़ अर्वात् सरलता कम

और बुद्धि की प्रगत्मता कम अविकांश पूर्वोत्तर १९४ भारत में, उसके अतिरिक्त पश्चिम भारत तक अनेक

भगवान के ७२ वर्ष की आयुष्य काल का संक्षिप विभाजन

गृहस्य अवस्था का समय

४२ वर्ष (और इतनेही चातुर्मास)

दीकापर्याय का काल
 उन्नस्थावस्था का काल

१२॥ वर्ष और १५ दिन

४. केवलज्ञान का समय

२९ वर्ष ५॥ महीने

५. सम्पूर्ण आयुष्य काल

७२ वर्ष सम्पूर्ण (प्राचीन पैन पद्धति की विशिष्ट गणना के आधार पर) आवश्यक तिथियाँ की सुची

ईस. पूर्व ५९९ में भगवान का जन्म

" ५६९ में भगवान की दीक्षा

५५९ में भगवान केवली सर्वत बने

😬 🖟 ५२७ में भगवान का परिनिर्वाण हुआ

विक्रभपूर्व ५४२ में भगवान का जन्म

4 ५ २ में भगवान की दीका

" ५०० में भगवान केवली बने

४७० में चगवान का परिनिर्वाण

<u>परिक्रिष्ट सं. १२</u>

### श्वेतस्वर और दिगम्बर ग्रन्थों के मतांतर की सूची

चूमिका:— भगवान श्री महावीर के चरित्र की अधिकांश बातों में दोनों सप्रदाय के बीच साम्य है। परन्तु जहाँ-जहाँ असाम्य है, उनमें से बहुत सी बातें निम्न तालिका के अन्तर्गत दी गयी है। इस तालिका को देखने से भगवान श्री महावीर के जीवन के विषय में दोनों सम्प्रदायों के बीच का अन्तर स्पष्ट होगा, इतना ही नहीं, अपितु एकही सम्प्रदाय के मीतर किस प्रकार की भिन्न-भिन्न परम्परायें थी उसकी भी जानकारी होगी।

|     | श्वेताम           | र मतानुसार             | िर             | गम्बर मतानुसा | t          | श्वेताम्बर मतानुसार                         |            | दिगम्बर मतानुसार | ₹     |
|-----|-------------------|------------------------|----------------|---------------|------------|---------------------------------------------|------------|------------------|-------|
|     |                   |                        | हरिबंश:        | उत्तरपु.      | तिस्तीय.   |                                             | ) हरिवंश.  | ् उत्तरपु        | तिलोय |
| 9.  | मानुनाम           | त्रिशला                | प्रियकारिणी    | "             | ļ <i>"</i> | 9-३. श्रा <del>वक संख्या</del> 9 लाख-५९ हजा | एक लाख     |                  | .,    |
|     | जन्मपूरि          | कुण्हपुर, कुण्डलपुर,   | कुण्डपुर       | ,,            | कुण्डल पुर | ९४. <b>आविकासंख्या</b> ३ लाख १८ हजा         | 1 4        | ,,               | **    |
| 4.  | व्यक्तनसम         | उत्तराफाल्युनी         | उत्तराषादा     | "             | " "        | १५. वैक्रिय लेखियारी ७००                    | 900        | "                | .,    |
| ¥.  | दीमारिषि          | का.कृष्णा १०           | मार्गकृष्णा १० | h 10          | n          | १६. माला एक                                 |            | 1                |       |
| 4.  | <b>दीका</b> सांमी | कोई नहीं               | कोई नहीं       | "             | एक         | अ <b>थवा दो</b> ? दो                        | एक         | "                | **    |
| Ę,  | आरा तप            | छट्ठ (बेला)            | 9g             | अट्टम (तेला)  | 13         | १७. गर्म परावर्तन                           |            |                  |       |
| 19, | आद्य पारणु        | बहुल के यहाँ           | बहुल           | कूल           | 1,         | हुआ वा? हाँ,                                | नहीं       | "                |       |
| ۷.  | प्रवस पारणा       | कोल्लाक                | कुण्डपुर       | कुलगाम        | и          | १८. विवाह हुआ वा? हीं                       | नहीं       | 11               | **    |
|     | कास्वल            |                        |                | ; -           |            | १९. दीक्षा समय में                          | - [        |                  |       |
| ۹.  | प्रथस्य काल       | <b>१२⊪ वर्ष</b> १५ दिन | १२ व. १५ दि.   | "             | 21         | <b>माता–पिता थे</b> १ नहीं वे               | वे         | ये               | धे    |
| ٥,  | केमसभान नकप्र     | उत्तरा फाल्युनी        | मघर            | ,-            | **         | २०. आ <b>घोषदेश कव</b> ?प्रवस ही दिन        | ६६ दिन बाद | ,,,              | **    |
|     | केन्सलज्ञानस्थल   | ऋजुवालिका              | ऋजुकुला        | ,,            | **         | २९. <b>सफल उपदेश</b> पावा मध्यमा में        | विपुलाचल   | ,,               | *1    |
| ₹.  | सामी संख्या       | ३६ हजार                | ३५ हजार        | ३६ हजार       | ३६ हजार    | कहाँ विया                                   | पर्वतपर    |                  |       |

- 🍍 इसके अतिरिक्त समवसरण की रचना में बहुत अंतर 🔭 श्वेताम्बर भगवान की वाणी को अक्षरमयी मानते हैं, अब कि दिगम्बर अनक्षरमयी 🕒 (अर्थात् दिव्यध्वनि से ज्ञात होनेवाली) । और
- \* अक्षरमयी दोनों तरह से मानते हैं। गणधरों अंतर के नामों में भी नामान्तर हैं। देवदृष्य नहीं होता। दीक्षा में पिच्छी-कमण्डलू रखते हैं।
- \* भगवान महावीर के संघ की वर्तमान में दो शाखा प्रधान है। दोनों के बीच सैद्धान्तिक (१) केवलीमुक्ति और (२) स्त्रीमुक्ति का मुख्य हैं। खेताम्बर की सभी परंपरा अद्याविध एक ही मत के केवलज्ञान (त्रिकालज्ञान) होने के बाद भी तीर्थंकरों को अवशिष्ट किंचित् कर्म के हेतु आहार ग्रहण करना पड़ता है और स्त्री अवस्था में भी स्त्री-नारी मुक्ति प्राप्तकर सकती है। जब दिगम्बर की प्रधान परंपरा केवली को आहार ग्रहण और स्त्री को मुक्ति की अधिकारिणी नहीं मानते हैं।
- देखिये—जिनसेनाचार्यकृत 'महापुराण' (५-२३०')।

## किञ्चित् ज्ञातव्य

- गुजराती और हिन्दी के ११ वे परिशिष्ट में टिप्पण के १०८ अंक दिया है। लेकिन सकारण इस आवृत्ति में टिप्पण नहीं दिया है।
- २. इस ग्रन्थ में जो विवेचन दिया है उसमें आये हुए कठिन शब्दों की व्याख्या, विशेष नाम के कोष, ४२ वर्ष का विहार और आवासस्थल की क्रमबद्ध सूची इत्यादि नहीं दिया है।
- ३. एक बात यह भी है कि चित्रप्रधान ग्रन्थ में ज्यादा लेख सामग्री देना कहाँ तक उचित है यह भी सोचनीय था।
- ४. भगवान श्री महावीर के जीवन विषयक श्वेताम्बरीय ग्रन्थों में विविध परम्पराओं के कारण परस्पर विरोधात्मक उत्लेख मिलते हैं। यथा—'चउपन्न महापुरुष वरियं' ग्रन्थ में भगवान महावीर के आठ पत्नियाँ थी ऐसा उत्लेख है। यहाँ मैं ने श्वेताम्बरीय मतभेदों की स्क्तंत्र सूची नहीं दी है।
- ५. ग्रन्थ में णमोक्कार मंत्र आदि पेपर कर्टिंग की तीन आकृतियाँ दी है वे श्रेष्ठ कलाकार श्री रामप्रसाद जडियाँ की है।

## 🛂 માનવમાંથી મહામાનવ બનનાર આત્મા તીર્થકર પરમાત્મારૂપે કેવી રીતે બને છે તેની સંક્ષિપ્ત કથા 🧏

એક માનવી સામાન્ય સ્થિતિમાંથી અરિહંત જેવા પરમાત્માની સ્થિતિએ, એક માનવમહામાનવનીસ્થિતિએ કેવી રીતે પહોંચતો હશે?એવી જિજ્ઞાસા સહેજે થાય. આ માટે શાસ્ત્રોકત કથનના આઘારે તેમના જીવનવિકાસની ગતિ-કથનને અતિ ટૂંકમાં સમજી લઈએ.

અખિલ વિશ્વનાં પ્રાણીમાત્રમાંથી કેટલાંક આત્માઓ એવા વિશિષ્ટ કોટિના હોય છે કે તેઓ પરમાત્માની એટલે ઈશ્વરીય સ્થિતિએ પહોં ચવા માટેની યોગ્યતા ધરાવતા હોય છે. એવા આત્માઓ પૂર્વજન્મોમાં જડ કે ચેતનનું કંઈ ને કંઈ નિમિત્ત મળતાં પોતાનો આત્મવિકાસ સાધતા જાય છે. અન્યજન્મો કરતાં માનવ જન્મો જયારે જયારે મળે ત્યારે ત્યારે વિકાસની ગતિ ખૂબ જ ઝડપી બને છે અને છેલ્લા ભવોમાં એ આત્માઓમાં મૈત્ર્યાદિ ઘાર્મિક ભાવનાઓનો ઉદ્દગમ થાય છે અને ઉત્તરોત્તર 🛮 એ ભાવનામાં પ્રચંશ્ડ વેગ આવે છે. એક જન્મમાં એમની મૈત્રી ભાવના પરાકાષ્ઠાએ પહોંચે છે ત્યારે તેમના આત્મામાં સાગર કરતાં વિશાળ મૈત્રી ભાવ જન્મે છે.'**આત્મવત્ સર્વભૃતેષુ સુખદુ** :**ખે પ્રિયાડપ્રિયે**'ની જેમ વિશ્વનાં સમગ્ર આત્માઓને આત્મતુલ્ય સમજે છે. એઓનાં સુખદુઃખને પોતાના જ કરીને માને છે. તેઓને એમ થાય છે કે "**જન્મમરભ્રાદિકનાં અનેક દુઃખોથી ખદબદી રહેલાં, દુઃખી અને અશ્વરભ્ર** બનેલાં આ જગતને હું ભોગવવા પડતાં દુઃખોથી મુકત કરી સુખના માર્ગે પહોં ચાડું !એવી જ્ઞકિત-બળ હું કયારે મેળવી જ્ઞકીશ?" આવો આંતરસૃષ્ટિ ઉપર નાયગરાના ઘોધથી અનેક ગુકો જેરદાર અને વાયુષી પણ વેગીલો વહી રહેલો ભાવનાનો મહાસ્ત્રોત પરમાત્મદશા પાપ્ત કરી શકાય તેવી સ્થિતિ નિર્માણ કરે છે. આ સ્થિતિ નિર્માણ કરનારો જન્મ એ પરમાત્મા થવાના ભવ પહેલાંનો ત્રીજો ભવ હોય છે. ત્યાર પછી ત્રીજા જ ભવે પૂર્વના ભવોમાં અહિંસા, સત્ય, ક્ષમા, ત્યાગ, તપ, સેવા, દેવ-ગુરુ ભકિત, કરુણા, દયા, સરળતા વગેરે ગુસો દ્વરા જે સાધના કરી હતી એ સાધનાના ફળ તરીકે પરમાત્મારૂપે અવતાર લે છે.આ જન્મ તેમનો ચરમ એટલે અંતિમ જન્મ હોય છે. તેઓ જન્મતાંની સાથે જ અમુકકક્ષાનું (મતિ, શ્રુત, અવધિ) વિશિષ્ટ જ્ઞાન લઈને આવે છે. જે દ્વારા મર્યાદિત પ્રમાણની ભૂત, ભવિષ્ય અને વર્તમાનની ઘટનાઓને પ્રત્યક્ષ જોઈ-જાણી શકે છે. જન્મતાંની સાથે જ દેવ-દેવેન્દ્રોથી પૂજનીય બને છે, ત્યારપછી ઘીમે ઘીમે મોટા થાયછે. ગૃહસ્થ ધર્મમાં હોવા છતાં તેમની આધ્યાત્મિક સાધના ચાલુ હોય છે. પોતાને પ્રાપ્ત જ્ઞાનથી પોતાનું ભોગાવલી કર્મ અવશેષ છે એવું જાજો તો તે કર્મને ભોગવી ક્ષય કરવા માટે લગ્નનો સ્વીકાર કરે છે. અને જેમને એવી જરૂરિયાત ન હોય તેઓ તેનો અસ્વીકાર કરે છે. ત્યાર પછી ચારિત્ર, દીક્ષા કે સંયમની આડે આવતાં ચારિત્ર મોહનીય કર્મનો ક્ષયોપશમ થતાં અશરણ જગતને શરણ આપવા, અનાથ જગતના નાથ બનવા, વિશ્વનું યોગ ક્ષેમ કરવાની શકિત મેળવવા યથાયોગ્ય સમયે સાવધ (પાપ) યોગના પ્રત્યાખ્યાન-નિષેધ અને નિરવધ (પુસ્ય) યોગના આસેવન સ્વરુપ દીક્ષા-ચારિત્રને (પંચ-મહાવ્રત) મહણ કરે છે. પછી પરમાત્મા વિચારે છે કે જન્મ, જરા મર**ણથી પીડાતા અને** તત્માયોગ્ય અન્ય અનેક હુઃખોથી સંતપ્ત બનેલા જગતને સાચો સુખ-શાંતિનો માર્ગ બતાવવો હોય ત્યારે પોતે પ્રથમ સ્વયં એ માર્ગને ય<mark>થાર્થ રીતે જણવો જોઈએ. એ માટે અપૂર્લ નહિ પણ સંપૂર્લ શાન પ્રાપ્ત કરવું</mark> જેઈએ. જેને શાસ્ત્રીય શબ્દોમાં કેવલજ્ઞાન કે સર્વજ્ઞપણું કહેવાય છે. અને આવું જ્ઞાન અજ્ઞાન અને <mark>મોહનો સર્વથા ક્ષય કર્યા વિના મગટ થતું નથી એટલે ભગવાન એનો ક્ષય કરવા માટે</mark> અહિંસા, સંયમ અને તપની સાધનામાં પ્રચંડપક્ષે ઝૂકાવી દે છે. ઉત્કૃષ્ટ કોટિના અતિ નિર્મળ સંયમની આરાધના, વિપુલ અને અતિ ઉગ્ર કોટિની તપશ્ચર્યાને કાર્યસિદ્ધિનું માધ્યમ બનાવીને ગામડે ગામડે, જંગલે જંગલે, નગરે નગરે (પ્રાય : મૌનપક્ષે) વિચરે છે. એ દરમિયાન તેમનું મનોમંથન ચાલુ હોય છે. વિશિષ્ટ ચિંતન અને ઊઠા આત્મસંશોધનપૂર્વક ક્ષમા, સમતા આદિ શસ્ત્રો સજીને મોહનીય આદિ કર્મરાજા સાથે મહાયુદ્ધમાં ઉતરે છે અને પૂર્વ સંચિત અનેક સંક્લિષ્ટ કર્મોનાં ભૂકકા ઉડાવતા જાય છે.આ સાધના દરમિયાન ગમે તેવા ઉપસર્ગો, આપત્તિઓ, સંકટો,મુસીબતો આવે તોતેનું સહર્ષ સ્વાગત કરે છે,તે તેને સમભાવે વેદે છે. તેથી આત્માનો મૂલભૂત તિરોહિત રહેલો મૂલપ્રકાશ પ્રગટ થતો જાય છે. છેવટે વીતરાગ દક્ષાની પરાકાષ્ઠાએ પહોંચતા આત્માનો પૂર્શ પ્રકાશરૂપ નિર્મળ સ્વભાવ પ્રગટ થઈ જાય છે. આત્માના અસંખ્ય પ્રદેશો ઉપર આચ્છાદિત રહેલાં કર્મનાં આવરણો ખસી જતાં કેવલજ્ઞાન અને કેવલ દર્શનનો સંપૂર્ણ જ્ઞાન-પ્રકાશ પ્રગટ થઈ જાય છે. અર્થાત્ ત્રિકાલજ્ઞાનાદિકની પ્રાપ્તિ થાય છે. પ્રચલિત શબ્દમાં '**સર્વજ્ઞ'** બન્યા એમ કહેવાય છે.

એ જ્ઞાન પ્રગટ થતાં વિશ્વનાં તમામ દ્રવ્યો-પદાર્થી અને તેનાં ત્રૈકાલિક ભાવોને સંપૂર્લપક્ષે જણવાવાળા અને જોવાવાળા બનેછે. સર્વજ્ઞ થયા એટલે તેઓ પ્રાષ્ઠીઓ માટે સારું શું નરસું શું? ધર્મ શું અને અધર્મ શું? હેય શું અને ઉપાદેય શું? કર્તવ્ય શું અને અકર્તવ્ય શું? સુખ શાથી મળે અને દુઃખ શાથી મળે? આત્મા છે કે નહિ? છે તો કેવો છે? તેનું સ્વરુપ શું છે? કર્મ શું છે? કર્મનું સ્વરુપ શું છે? આ ચેતન સ્વરુપ આત્મા સાથે જડરૂપ કર્મનો શો સંબંધ છે? સદાકાળ જીવને એકધારો સુખનો જ પૂર્લપક્ષે અનુભવ થાય એવું સ્થાન છે ખરૂં? એ છે તો તે શું સાધના કરવાથી મળે? ઈત્યાદિ અનેક બાબતોને જાણે છે. આજના વૈજ્ઞાનિકોને તો પ્રાણીઓ કે દુન્યવી એક એક પદાર્થો નું રહસ્ય જાણવા માટે અનેક અખતરા-પ્રયોગો કરવા પડે છે, પણ આ આત્માઓ તો વગર અખતરા કે પ્રયોગે એક કેવલજ્ઞાનના પ્રત્યક્ષ બળથી વિશ્વનાં તમામ સચેતન પ્રાણીઓ-પદાર્થો અને અચેતન દ્રવ્યો-પદાર્થો ના આમૂલચૂલ રહસ્યોને જણી શકે છે. તેઓની ત્રૈકાલિક સ્થિતિ સમજી શકે છે. પોતાના આત્મબળથી વિશ્વમાં ગમે ત્યાં ઉડીને જવું હોય તો પળવારમાં જઈ આવી શકે છે. સર્વજ્ઞ વીતરાગ દશાને પ્રાપ્ત દોષો-અવગુણોથી મુકત,સર્વગુણસંપન્ન પ્રભુ હજારો આત્માઓને મંગલ અને કલ્યાજ્ઞકારી ઉપદેશ સતત આપે છે, અને વિશ્વના સ્વરુપને યથાર્થરપે જાયતા હોવાથી યથાર્થરપે જ પ્રકાશિત પણ કરે છે, અને લાખો અત્યાઓને આવ્યાત્મિક પ્રકાશ આપીઊદ્યાં કાશમાં આવેલા મોક્ષ સ્થાને પહોં ચાડે છે. જયાં શરીર હોતું નથી, માત્ર અત્યા જયોતિરૂપે સ્થિર થઈ જાય છે. ત્યાં ગયા પછી ફરી આ સંસારમાં જન્મ લેવા આવવાનું રહેતું નથી.

ઉપર તીર્થંકરપણું કેવી રીતે પ્રાપ્ત થાય છે તેની આછી રૂપરેખા જણાવી. ટૂંકમાં સમજીએ તો આ અરિહંતના આત્માઓ અઢાર દોષોથી રહિત છે. પરમપવિત્ર અને પરમોપકારી છે, વીતરાગ છે, પ્રશમરસથી પૂર્ણ અને પૂર્ણાનંદમય છે.

તેઓની મુકિત માર્ગ બતાવવાની શૈલી અનોખી અને અદ્દભુત છે. તેઓશ્રીનું તત્ત્વ પ્રતિપાદન સદા સ્યાદ્વાદ- અનેકાન્તવાદની મુદ્રાથી અંકિત છે. મન, વચન અને કાયાના નિગ્રહમાં અજેડ છે. સૂર્ય કરતાં વધુ તેજસ્વી અને ચંદ્ર કરતાં વધુ સૌમ્ય અને શીતળ છે. સાગર કરતાં વધુ ગંભીર છે. મેરુની માફક અડગ અને અચલ છે. અનુપમ રૂપના સ્વામી છે. આવા અનેકાનેક વિશેષણોથી શોભતાં સર્વગુણસંપન્ન અરિહેતો જ પરમોપાસ્ય છે અને એથી જ તેઓ નિતાન્ત સ્તુતિને પાત્ર છે. 🗱 🗱



## By: Muni Yashovijay

NOTE: More light is thrown here on the paintings about the life of Bhagavan Mahavira and its salient features are set forth. Besides, comprehensive explanation is presented here about the 25 preceding births of Bhagavan Mahavira as depicted in the Third painting. This information will prove to be both inspiring as well as interesting and would give an idea of the past life and the spiritual practices of an ordinary person who rises in the twenty-seventh birth as Supreme Being, stage by stage.

### THE NARRATION OF 26 BIRTHS

The introduction as whole would throw remarkable light on various aspects of human nature and behaviour particularly during the course of the long-drawn battle between the animate soul the gross deeds, on the variegated wonders and the unique impact of actions, on the plight and degradation of the soul which falls a prey to the dangerous objects of the senses and the sins of anger, ego, avarice etc. on the occasional happy co-incidents, on their resultant ascendence and descendence, on the rigorous spiritual practice with an aim of piety so that all beings may attain true bliss, on the treading upon the royal path after traversing the narrow route as a result of such piety, on the exhibition of the power to eliminate evil actions which obstruct the attainment of infinite powers including that of enlightenment by the soul which is capable of attaining the status of a supreme being and on the glowing success of the final achievements of becoming supreme being as a result of tremendous efforts to achieve such ultimate success etc.

Painting 1: The golden image of Bhagavan Mahavira, the saviour seated in lotus posture (padmasana) on a lotus-shaped golden seat. The lotus bears the symbol of a lion. There is also another lotus-shaped golden stand known as Padapeeth. Bhagavan rests one foot on his stand while rising from a high seat. He also keeps both his feet on this stand while delivering the religious discourse. This stand is provided particularly at the auditorium for the spiritual gathering, by divine beings.

Painting 2: A grand picture of an icon of an Arihant along with his eight divine accompaniments (Ashta Maha Pratiharya) was not prepared so far. So this grand and attractive picture is drawn. If one desires to make an 'Ananupurvi' (A sort of a table with numbers prepared to recite Mantra) or if one proposes to worship an Arihant collectively one needs such a fine picture to keep in front. Therefore a beautiful picture of Shri Adishwar Bhagavan is prepared for the album of the pictures of Shri Adishwar Bhagavan. The Picture, however, is prepared with such

skill that it can be used to present any Tirthankar. One has only to get 'Lanchhan' (the special mark of identification of a particular Tirthankar) drawn on a separate slip and place it in the place kept for it. Then the work is over. I did not know when I would publish an album containing the pictures of twentythree Tirthankars. So I decided to publish this very attractive picture as Bhagavan Mahavira in the third edition of the album. The place and position of the 'Lanchhan' is kept in such a way in this picture that it can be used to present any Tirthankar. I wanted to publish the picture of Bhagavan Mahavira with his eight divine accompaniments in the first edition itself but was unable to do it. Everyone will be delighted to see such a fine picture. Three divine umbrellas (chhatra), the throne, Indra etc., dear to me, are very artistically portrayed in this picture Such a picture is rarely seen in Jain Sangha.

### Introducing 25 Births

Painting 3: According to Jainism no person is a supreme being from the outset as he possesses all the attributes of an ordinary individual and can become a supreme being through Karmas-eliminating practices or right vision, right knowledge and right conduct. Immeasurable time has passed and as such there had been innumerable supreme beings. Immeasurable time will still pass on but for the convenience of calculation the conceivable time is looked upon as having six segments during which 24 supreme beings-saviours flourish. Again, each of the saviour has an individual soul. Here the soul of Bhagavan Mahavira was, from time immemorial enveloped by Karmas and as in the case of ordinary persons in the world was impure and moving through births. How can all the preceding births of a being be comprehended? However the first of the twenty-seven births taken into consideration is that which was the starting point of spiritual development or when the light of the right vision which is the basis of spiritual liberation commenced. Thus the birth as Naya-



जैन धर्मन् नव् प्रतीक (१४ राजलोक)

89

Again Niryukti Vritti, Trishashti and certain commentaries on Kalpa Sutra mention the 22nd birth as that of a human being but those texts have not provided any details about the place of birth, name, span of life etc. The only reference is that during this human birth he had earned merits to make him a supreme being through penance and so he was born in a royal family but 'Mahavira Charit' composed by Gunabhadra notes his hirth in the divine world at the end of his human incarnation. While the author of Somavayanga has not recognized the Iwentieth human incarnation.

Mahavira Charitra (2) written by Nandlal Vakil mentions the 22hd incarnation as that of the prince Vimal.

It is incomprehensible to grasp two incarnations through the same birth

While going through references about the 27 incornations we have found popularence to the incornation as prince Vimal. The source for this therefore is still enigmatic.

1 गोमुख 2. महावक 3. जिनुख 8. इंग्वर (धक्रीका) ५, तुम्बर ६. हुसुम 8. महावा ६. हिराह्म

I. Ancient texts differ about the calculation of the 27 incarnations. Niryukti-Churmi-Vritil, Trishashtishalaku Furusha Charitra and the commentaries on Kalpa Sutra etc. look upon 27th incarnation as that when Bhagavan Mahavira was in the form of a foetus in the womb of Devananda and was born from the womb of Trishala. But Samavayanga Sutra and its commentary note the 26th incarnation from the birth through the womb of Devananda and the 27th birth from the birth (II through the womb of Trishala).

sara<sup>2</sup> is looked upon as the first incarnation of Bhagavan Mahavira. This right vision is said to be the foundation of the status of a supreme being and also the germination of spiritual liberation.

The third painting shows the 25 births of Bhagavan Mahavira in miniature. This would provide a rough idea about the fact that if the soul ceases to remain awakened even after right vision, it has to pass through ascendence and descendence during forward movement and through up and down during the course of spiritual evolution.

First Birth: Nayasara, the head of the village goes to the forest for cutting the trees. To fulfil his vow of dining only after offering food to a stranger who comes to him, he was waiting for the arrival of a stranger when he saw two ascetics approaching him. Being extremely happy he stepped forward and paid his respects to them. The ascetics who has lost their way blessed him with the words; "May you have the benefit of religion" (The actual words of traditional blessing in Jainism are 'Dharma Labha'). He led the ascetics carefully to his house. Being a man of the golden age he had intense respect and devotior towards the ascetics. He welcomed them at home and offered food and when the ascetics had finished the meals, he guided them on the right path through the jungle. He received religious instructions on the way from the chief ascetic. Nayasara received such religious instructions for the first time and so he listened with keen interest. Nayasara who was going to become Bhagavan Mahavira in future was showing the physical track to the ascetics who were showing to him the path of spiritual liberation. As his soul was fully prepared to receive such religious instructions, the veils of attachment vanished. The nectar-like words of the religious instruction spread the sublime light of right vision which was part of supreme enlightenment. It was this very streak of light which finally raised him as Bhagavan Mahavira, the Saviour in his 27th incarnation, the culmination of all the merits achieved right from this very first incarnation.

Nayasara was born in the world of gods in his second life when he died. (The first strip illustrates what is stated above.)

The Third Birth: With the completion of the span of life in the world divine Nayasara was born as Marichi the son of emperor-Bharata, the first son of Rishabh Deva³, the saviour of this age and better known as Adinath Prabhu. As the seed of right vision was already sown in the previous incarnation, it detached him from worldly pleasures. Marichi listened to the touching discourses from Rishabh Deva, the first saviour who initiated him as a disciple and placed him in charge of an old ascetic for instructions and service (See the second strip).

While on a holy walk from place to place Marichi, the ascetic was unable to bear the abnormal heat and thirst during the summer. He was disgusted with the perspiration. Being frustrated he thought: "What should I do as self-control is quite unbearable?" He was confused by such degrading thoughts and the brave ascetic who had transcended the gross aspect of life, was thus overcome by cowardice. A broken mind means a broken life and he lost his tenacity. Marichi, the ascetic was tempted by physical com-

forts. He hesitated to return home but it was equally hard to wear the dress of an ascetic while remaining thus degraded. After a lot of hard thinking he decided to continue to wear the dress of a Sanyasi (recluse) and to accept only that part of the code of conduct which would keep him away from physical discomforts and which would keep him in joyful mood. So he wore the ochrecoloured robe and kept the sacred staff trisected at the top. He used unboiled water, used an umbrella, wore footwear, accepted anything indiscriminately and stopped plucking his hair (See strip second: illustration third).

Marichi was an authority over the eleven scriptures called Agama Shastras and though degraded thus the divine light though dim in him was still there and he maintained his faith in principles of Jainism and so he preached what he should and said: "Rishabh Deva, the saviour knows what is true religion. So contact him and be initiated." The listeners approached Rishabh Deva, the saviour and accepted the path of ascetism.

Once it so happened that Bharata, the supreme ruler asked Rishabh Deva: "Is there anyone in your assembly, who is destined to be a saviour?".

Rishabh Deva said: "Your own son Marichi who wears the dress of a recluse, though slack in conduct will be the last among the twentyfour saviours during the present span of time and will be known as Vardhamana Mahavira. Besides, he will be the first Vasudeva named Triprishtha and a supreme ruler of your stature and will be named as Priya Mitra in the city of Mooka in Mahavideha". Wouldn't a father rejoice to hear about the three prospective types of status for his son? Bharata, the supreme ruler bade farewel to Rishabh Deva and hurried towards Marichi and said: "I bow down, not to your attire as a recluse but to you whom I know to be the twenty-fourth saviour. You are also going to be the first Vasudeva and also Priya Mitra, the supreme ruler in Mahavideha". He became puffed up with the ego about his noble family. Marichi who used an umbrelia, wore wooden footwear and ochre-coloured robe felt happy out of ego and while dancing with joy he exclaimed: "How great is our family! My grand father is the first saviour of this age, my father is the supreme ruler and I would be the first Vasudeva!" When his ego reached the climax, he was bound to fall. The scriptures declare: "Never be proud of wealth. learning or power but be more humble like the tree which bows down with the advent of fruits. Or else the next life will reverse your fortune."

In the third strip Marichi is shown as dancing and the four small circles at the top show the nature and the result of the pride of the high family.

In the middle of the third strip the aerial car, symbolic of the divine world is depicted, and under it the demon's face symbolic of hell is shown. The numbers on both the sides of the aerial car show, the alternative incarnations as Brahmins and recluses. Instead of showing the aerial car symbolising the incarnations as gods, the numbers of such incarnations are mentioned. The numbers of incarnations in the hell are given under the symbol of hell. Being originally born in a family of sinners Bhagavan Mahavira had to have his ignoble birth as Brahmins who were mainly inclined to beg and he had to become recluse bearing a trisected staff. The result of such actions continued to remain in balance till Bhagayan Mahayira was in his final incarnation (It is a must for a saviour to be born in the family of Kshatriyasthe ruling class) born in a Brahmin family and he had to remain as a foetus for 82 days in the womb of Devananda, a Brahmin woman. Then Indra, the ruler of heaven got the foetus removed by a god who then implanted the same in the womb of Trishala the queen of the ruling class (See the fifth





The author who belongs to the Digambar branch of Jainism mentions not Nayasara but Pururava, a non-vegetarian Hall (aborigine) and he is depicted as becoming enlightened and non-violent through the instructions from Sagar Muni, an ascetic.

<sup>.</sup> Rishbhadeva was accepted as a supreme being by the Jains and he is looked upon as one of 24 incarnations of God by millions of non-Jains who listen to his detailed life as described in Bhagavata Purana which has profusely praise him as the best among the incarnations. Besides, there are numerous references to Rishabha or Vrishabha in the Vedas. Puranas and other ancient

illustration). Birth as Marichi shows the inter-changing role of darkness and light, which play the game of hide and seek in human life. The incident shows how our evil tendencies continue from birth to birth and warns us to keep away from them.

Then it so happened that Marichi fell sick and none among the true self-controlled ascetics came forward to nurse him as he was self-willed and a hypocrite. He realized the folly and decided to prepare faithful disciples as none of the ascetics taught by him nursed him in sickness. When he recovered, he taught the true religion. Marichi inspired Kapila, the royal prince to accept the life of an ascetic. "Why don't you practise what you preach?" asked the prince.

"It is beyond my capacity," replied Marichi.

"Does this mean that what you follow at present is not religion?" asked the prince.

Marichi was confused as Kapila, the prince appeared to be a hard nut to crack. He was afraid, a true answer would drive away the prince from initiation. He was unwilling to express his limitations. However he said, "O Kapila, religion is here as well as there." Finally he initiated Kapila as a disciple. As he substituted falsehood for truth, the long cycle of worldly lives was reserved for him. (See the last picture in the third strip in the second painting.) Without repentence for the sin, Marichi had birth, in the fifth world of gods.

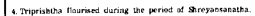
Sixteenth Birth: From the fifteenth birth in the world of gods Bhagavan Mahavira was born in the Sixteenth birth as Vishvabhuti, the son of Vishakhabhuti, the brother of Vishakhanandi who was the ruler of the city of Rajagriha. In this birth the past Brahminic tendencies of living on doles had partly worn out and he was thus born in the family of rulers.

Once your Vishvabhuti was sporting with his harem in the royal garden though such entertainment by right should have been reserved for Vishakhanandi, the crown-prince. The jealous maids injected jealousy into the mind of the queen who expressed her displeasure against the ruler's connivance, despite great persuasion. The ruler wanted to maintain the status quo but being confused he consulted the minister and planned out a strategy. Vishvabhuti was asked to undertake a military expedition against a neighbouring ruler. The ideal son obeyed the father at once, left all the amorous sports in the garden and rushed to the battle field.

Vishakhanandi occupied the vacant garden, with his harem for amorous sporting. Vishvabhuti who marched to the neighbouring kingdom found no reason for a war and returned. The watchman stopped him from entering the garden and said I was already occupied by Vishakhanandi with his royal wives for amorous sports. Clever Vishvabhuti at once realised the strategy of the elders to create condition favourable for Vishakhanandi to occupy the garden. Being enraged he struck a tree of woodapples nearby so hard with his fists that the falling woodapples covered the ground. He said to the gatekeeper: "Like woodapples the heads of all of you would have fallen to the ground if I lacked in devotion to my father and lacked in the quality of preserving the prestige of the family. My elders conspired against me despite my deep faith in them and my open-hearted devotion towards them." Thus offended he got disgusted at the selfishness and deceptions as prevailed in the world. He renounced the worldly life and accepted the life of an ascetic through Arya Sambhuti, an old religious teacher who initiated him into the order of the ascetics. Great was the penance practised by Vishvabhuti who fasted many times at a stretch for the

While Vishvabhuti was moving in the city of Mathura for Gochari (the begged food), he was recognized by the com-

pany of Vishakhanandi his cousin who had arrived there for his marriage. Vishakhanandi was enraged at the very sight of Vishvabhuti who was almost reduced to a skeleton because of rigorous penance. At this very moment Vishvabhuti was pulled down by a running cow and all the earthen vessels he carried broke into pieces. (See painting second, strip fourth on the right). Being unable to control himself Vishakhanandi said: "Where is your strength with which you brought down the woodapples?" Vishvabhuti who saw his cousin flared up and thus forgot his forbearance. To demonstrate his strength he lifted the cow by the horns and revolved her with great force and said: "May I attain, in the next birth strength enough to finish Vishakhanandi." This evil thought persisted in his mind for all the 10 million years till he lived without repentance, leaving aside the question of introspection and penitence. When he died, he was born in his SEVENTEENTH birth in the powerful world of the divine and his EIGHTEENTH birth was that of Triprishtha Vasudeva4. When he grew up, he conquered three continents by defeating Ashvagreeva who claimed to be the right Vasudeva. Triprishtha loved luxuries and objects of pleasure. One night he ordered the attendant to relieve the musicians if the sweet music induced sleep to him but the attendant became so much engrossed in the music that the music went on though Triprishtha was fast asleep. When the ruler accidentally awoke from sleep, he heard the music. Violation of his order infuriated him so much that in the morning melted led was poured into the erring ears of the guardian of his bedroom (See painting second, strip five, picture first). The attendant died there. Because of his love for objects of pleasure and sinful approach Triprishtha lost his good qualities and his NINETEENTH birth was in the seventh hell. After passing through the horrors of the hell Nayasara who was finally to become Bhagavana Mahavira was born in his TWENTIETH birth as a cruel and violent lion. The TWEN-TY-FIRST birth was in the hell. At the end of his life in the TWENTY-SECOND birth Nayasara was born as a human being who performed penance and did so much good that his next birth was destined to be that of a supreme ruler with self-control. He was then born in his TWENTY-THIRD birth as Priyamitra the supreme ruler of the city of Muka in Mahavideha. Having fully enjoyed the life of a supreme ruler he took the vow of holy conduct before Pottilacharya and when he died, he was born in the TWENTY-FOURTH birth as a god during the age-span of Mahashukra. Since the twenty-second birth the positive attitude took place of negative attitude, and this continued. Completing his span of life in the world of the divine, he was born in his TWENTY-FIFTH birth as Nandanakumar in the city of Chhatra in India. His mother was Bhadra. He led the life of a householder for 2.4 million years and when he was yet to live for one hundred thousand years still, he was initiated by Pottilacharya into the order of ascetics. Thus he took food only once every month. So great was his knowledge, self-control and asceticism that his heart became nobler and aspired for universal brotherhood and welfare. He was prepared to make the best efforts, even self-sacrifice to gain unfailing strength for the good of all beings. To reach such a noble goal he performed external as well as internal penance marked by twenty locations. While breathing his last he solicited apologys from all beings if they were wronged (directly or indirectly). (Introduction of the Third Painting ends here).



<sup>5.</sup> The verses of apology as offered by the ascetic Nandana are worth commutting to memory as they are most touching. They appear in the lenth Parva of Trishashti Shalaka



ज्ञानपष्पोनी वृष्टि



Painting 4: There are a number of methods of drawing twenty sections in the presentation of this picture. After considering all aspects I selected the shape which seemed to me to be proper. The place of an Arihant is the highest in 'Vish-Sthanak'. So he is shown without any ornaments at the top with his eight divine accompaniments and cowrieholders. An Arihant is another name of 'Paramatma' Bhagawan. If he is there, everything is there but if He is not there, there is nothing. Nineteen 'Padas' are attached to him. An Arihant is at the centre of Jain order. Everyone desires to become an Arihant by worship and self discipline.

An arch shape was selected for this picture. It was divided into six parts and twenty columns. This picture is full of sketches of men. An arch shape is purposely selected so that the picture will not appear too heavy to the eyes. Space is left for artistic natural designs of flowers and leaves on both sides and for the goddesses and clouds at the top. This background supports the main theme and makes it very attractive with its fine colour scheme.

Some of these twenty padas of 'Vish Sthanak' have nearly the same subject. So it is very difficult to draw the exact figure of some of these 'Padas'. The figures of 'Vish Sthanak' are found drawn in a different strange ways a hundred years ago. Intelligent ascetics draw them according to their own idea.

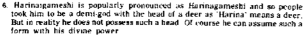
Merely showing twenty 'Padas' of 'Vish Sthanak' is not sufficient. Its main intention is not fulfilled. Hence at the bottom of the picture I have shown one person from the four-fold Jain community and the chief who pursues spiritual discipline to attain the highest goal.

Thirty years ago at Valkeshwar I got the picture of twenty figures of 'Vish-Sthanak' drawn according to my imagination. I got them embroidered on a thick silk cloth (chhod) with 'Jari' (gold and silver fabrics). Many followed this and got such chhods embroidered.

Painting 5: The TWENTYSIXTH birth before the advent of Bhagavan Mahavira is shown by the aerial car in the sky. His soul is symbolically shown as a god in the aerial car. At the end of the span of life in that birth the soul is descending for the TWENTYSEVENTH birth, to be born in the womb of Devananda the Brahmin woman asleep on the terrace. The descent of the soul is suggested by the circular white light.

Painting 6: The painting is divided into two parts. In the upper part of the painting Saudharma (the ruler of heaven) who is seated in the aerial car commands Harinaigameshie a demigod with the head of a deer, who stands with respect to remove the foetus (for transplantation). In the lower part Devananda the Brahmin woman narrates her fourteen dreams7 to Rishabhadatta her Brahmin husband who in turn narrates the results of such dreams.

Painting 7: The artist has depicted three incidents by trisecting the painting. In the uppermost section Devananda is shown with grief at the loss of the foetus, the middle portion depicts Harinaigameshi, the demi-god flying to the city of Kshatriya Kund for transplanting the foetus into the womb of Trishala and in the third illustration below queen Trishala is shown in light sleep while the royal maids are shown busy with service. Chronologically the upper scene should be below but the abode of gods being in the sky. It is shown above to make it reasonable.



<sup>7.</sup> The Digambara tradition narrates 16 dreams

Painting 8: Trishala, the queen who is in light sleep sees fourteen dreams immediately after the transplanation of the foetus into her womb, while she is lying down on the cot, as shown in the illustration.

Painting 9: This is the most beautiful picture. It satisfies the eye and the heart at the same time. Blue background is very attractive. It adds beauty to the picture and makes it very impressive. The readers are struck specially by the following two things.

This picture attracts anyone at first sight. One dreams at night. To indicate this, black colour can be used but the black colour is avoided in the religious field. So blue colour is selected. This colour adds to its beauty. Three dreams out of fourteen are of animals with five senses. An elephant, a lion and a bull are famous and favourite symbols in Indian religious culture and art. Three of them are used as the mark of identification 'Lanchhan' for three Tirthankars. A lion and an elephant have a permanent place in the arabesque (Parikara) of a Jain icon of a Tirthankar. These three symbols are purposely kept at the centre together. Generally goddess Lakshmi follows the elephant in the picutre. However, to maintain the order the bull should take the place of Lakshmi and the lion should be in place of a garland. Dreams could be arranged in this order. However, the dreams are not arranged in the above order for the following sound reason.

Some Acharyas and sadhus had been to Bhaiyaji, an expert artist in paper-cutting in Patan, when he was engraving a picture of the fourteen dreams from the printed pictures in my album. After seeing the lion being carved first the observer commented that Yashovijayaji had committed a mistake. Bhaiyaji asked him the reason. Then he replied that the elephant came first in the dream, so it must be carved first. The lion came in third. Bhaiyaji communicated the above incident to me in details. I was surprised to know the fact. So I wrote to him that in the Kalpa Sutra which is read by our every Acharya and Muni in every 'Paryusan' it is recorded that the mothers who conceived the first twenty two Tirthankars saw the bull first in their dream and the mother of Mahavira saw the lion. The script where the above fact was recorded was also quoted for his information and reference. He (Bhaiyaji) was asked to read that section to the person who objected to the above order.

The main reason for this is that the 'Kalpa Sutra' is read only once a year and that too in a hurry. So one overlooks the above fact. 'Snatra' is to be recited everyday. An elephant is put first in it then follows the bull and then the lion. Many have got the following Gujarati line by heart.

'Pahele' gajavar ditho, Bije vrishabh payettho, Trije kesari sinh.

In 'Snatra' an elephant is put first because the mothers of twenty-two Tirthankars saw the elephant. That is the majority.

Among the fourteen dreams three are of animals. So an alternative among these three can be easily arranged.

We do respect the majority of opinions. Hence we have shown an elephant separately in the centre. A bull and a lion are drawn above it. We believe that now none will have

womb of Devananda, the Brahmin woman,



छ लेश्यानं द्रष्टास्त

जीवना परिणामनी घटना

<sup>8.</sup> The female feetus in the womb of queen Trishala was transplanted into the

any doubt about their order. The picture becomes complete only when the mother who dreams is shown instead of showing merely the dreams. Then one can understand it easily. At the bottom of the page a grand sketch of the mother lying down on a beautiful royal cot is drawn to maintain the consistency of the dreams.

This picture can be introduced in the album, of the pictures of any Tirthankar. To give birth is only a woman's privilege. This is the universal truth. So it is only the woman who can have the above dreams from the beginning of humanity till its end. Males can never have such dreams. To give birth to a Tirthankar is the great responsibility of only a woman. So every woman must be proud of the fact.

One of the many reasons for drawing this picture was that on a Samvachchhari (Annual) day while reading the Kalpa Sutra-Barasa one has to describe these dreams for a long time. It was necessary to keep a picture in front at that time so that the listeners would remain active.

Painting 10: Trishala, the queen is shown resting at the retreat surrounded by banana trees. Beside her, is the child (Bhagavan Mahavira). Around her are the fifty-six presiding maids of the directions who have arrived there from the world of the divine to celebrate the birth of the child. They are shown performing Rasa dance with expression of joy and singing about the glory of Bhagavan Mahavira.

Painting 11: Saudharmendra the ruler of heaven is shown as assuming five forms with divine power as he wants to secure all the benefit of the holy devotion to Bhagavan Mahavira, the saviour. With one form he holds new-born Bhagavan Mahavira, with two forms he moves the chowries, with the fourth form he holds the royal umbrella and with the fifth form he wields the adamant. The illustration shows Saudharmendra flying to the Meru mountain.

Painting 12: Saudharmendra is shown with Bhagavan Mahavira, resting on his lap while he is sitting on the coronation stone on the Meru mountain, and some gods pour holy water on Bhagavan Mahavira while some stand in a line, with pitchers and materials for worship. The remaining group of gods in the sky sings with devotion the glory of Bhagavan Mahavira.

Painting 13: There is no tradition in Jain community to draw pictures showing parents loving their children in predominantly spiritual and sensitive religious environment. During thousands of years a picture of the parents of a Tirthankar loving or fondling their son is not found in any temple or in any manuscript. So this picture is prepared. Many will like it.

The shape of the face of the mother and that of the son may be drawn in various ways. Every one will have his choice. An artist's choice is based on his own imagination.

### Painting 14 to 16 are self-explanatory.

Painting 17: The album of Bhagavan Mahavira is so far incomplete without important and common pictures of his domestic life. So five incidents of his domestic life have been depicted here.

The first picture depicts the wedding of Yashoda and Vardhamankumar. In the picture Yashoda first puts a garland (Varmala) around the neck of Vardhamankumar. The garland is seen hanging round his neck. Then Vardhamankumar puts a garland (Varmala) round the neck of his future wife Yashoda. In the second picture they are shown loving and fondling their new born daughter. In the third the husband Vardhamankumar is seen talking happily with his wife Yashoda. In the fourth he is shown as exchanging words with his Kshatriya friends.

This picture shows, five incidents, including his wedding, based on his domestic life. Four pictures are drawn in four directions and at the centre in a circle Vardhaman-kumar is pointed with a bow and arrows to indicate that he is a Kshatriya prince.

I do not think it proper that Yashoda being the wife of a perfect man should remain obscure, behind a curtain. So I tried to make both of them alive in this picture.

Painting 18: The family of Bhagavan Mahavira's father, king Siddhartha is illustrated here at a get-together evening scene.

Painting 19: This illustrates what a brother feels at the very idea of separation from a brother. Here Bhagavan Mahavira is shown as seeking with modesty the permission of his elder brother for allowing him to be initiated into the holy order of ascetics and for this purpose he is standing before his elder brother with folded hands. This illustration inspires the modern generation to learn the lesson of courtesy.

Painting 20: The biography of Bhagavan Mahavira is recorded in 'Agam'. Afterwards many different scholars have written his short or long biographies in Prakrit and Sanskrit. In all of them one will find surprising difference in subjects and opinions.

Certain details recorded in these biographies are so different that everyone will be surprised to note them. Jain Acharyas and Sadhus might not have gone through all of them. If they have gone through them, they might have forgotten the details. Perhaps they might have read them in a hurry. So they might have overlooked them. If any writer writes any details not known to them, they come forward to criticise him bitterly and bitingly. They comment that the author has not written according to the Shastras and add that he has misrepresented the facts about Bhagavan Mahavira. I humbly request such critics that they should ask for the explanation from the author or should read themselves other biographies before commenting. Then all their doubts will be dispelled.

Generally the Kalpa-Sutra and 'Trishashti Shaiaka Purush Charitra' are often read by many. If the reader finds anything new which is not mentioned in the above books, he is upset. Whatever may be the reason, there is no consistency in the biographies of Bhagavan Mahavira. The same tradition is not maintained in all these biographies. His biographies were written a thousand years after his 'Nirvana'. I simply wonder at the differences. Research scholars must find out the reasons behind these various narrations.

The incidents which are depicted here are based on description found in the 'Kalpa-Sutra-Tika' and other books. Tirthankars have a right to worship when they are house holders before their initiation into a religious rite. This we find recorded in the Kalpa Sutra and biographies. Hence Bhagavan Mahavira is shown as worshipping. How did he spend two years before his initiation? Readers may be eager to know about it, so I have presented two incidents, in (i) showing him worshipping, (ii) showing him as lost in meditation—Dhyana, suggesting, how he spent his time during that period.

### Painting 21: This is self-explanatory.

Painting 22: Bhagavan Mahavira gives holy gifts as desired by the mendicants at the gift-house. Hundreds of people are seen ready to receive alms while gods are shown ready to do their duty. Bhagavan Mahavira would like to give as much as the mendicant would ask for but the gods restrict the alms as per the destiny of the mendicant and return the surplus to the treasure.



मध्विन्द्नुं द्वष्टांत















१५ कन्दर्भ(प्रज्ञति-एन्नरी-अ



Painting 23: Gods, the happiest of all beings send aside the hirelings and carry the palanquin meant for the initiation of Bhagavan Mahavira the lord of the three worlds. The illustration teaches the lesson that the saviours should be served, not through hired persons but personally. In the palanquin are also the elderly women of the family as well as women moving the chowries as a mark of devotion.

Painting 24: The illustration is self-explanatory. Standing under the Ashoka tree before the people Bhagavan Mahavira plucks off the hair five times with the fist. Indracollects the hair in a piece of cloth and Bhagavan Mahavira wears on his left shoulder a divine cloth presented by Indra, the ruler of heaven.

Painting 25: The illustration shows black drones attracted by the fragrance emanating from the body of Bhagavan Mahavira. He bears their stings out of equanimity instead of driving them away.

Mark the face of Bhagavan Mahavira during the period of ordeal. Peace and patience are wonderfully reflected on the face. The paintings which follow teach the lesson that one must cultivate tolerance and forbearance under all the ordeals of life.

Painting 26: The pictures of Tirthankar Bhagavan seen in the 'Kaipa-Sutra-Barasa' and sometimes in other places are presented in almost the same style. These pictures are drawn in Indo-Iranian style. To present a thing with shapes or sketches is the chief characteristic of this style.

These pictures lack deep artistic insight and sense of proportion and realistic attitude to life. The pictures in the Kalpa Sutra from the 14th century to the 18th century, if observed, will reveal the same style. All show the same colour scheme, the same method of drawing i.e. long sharp nose, long eyes, short legs, short beds, the same style of dress and ornaments, the same methods of presenting trees and animals etc. We can write a volume on this style, However, this is not a suitable place for it.

Bhagavan is considered to be super-human. In what sense or reference is he treated to be so? There is no need for us to ponder over it. Tirthankars are considered to have conquered their passions. They are 'Vita-Ragas' so there was a natural restriction on the selection of the subjects for the pictures of Tirthankars. There was a firm conviction that Tirthankars, Sadhus and Shramans were renouncers of wordly life. So only a special kind of subject was selected. Owing to this conviction the pictures in the Kalpa-Sutra ignored the realistic side of the life of Bhagavan Mahavira. These pictures lack in variety too. Light and shade have no place in Indian style. Inspite of these difficulties I have tried to show a little reality, a little variety in the third edition of the album. Let us consider the picture No. 26, by putting a fullstop to all these things.

In this picture Bhagavan Mahavira is shown on his religious walk in a forest. At the end of the left side he is shown in Kayotsarga pose absorbed in meditation-(Dhyana). In the first picture of the two pictures below we were unable to show 'Panch Divya' five celestial substances. In the fourth picture Bhagavan the Kshatriya Prince who is recently initiated is portrayed. Sanyasis rebuked Bhagavan Mahavira but he who had taken the vow of abstaining from speech kept mum. His expression of tranquility inspires the

Painting 27: Bhagavan Mahavira gives away half of the divine scarf to a poor Brahmin who entreats him for the

Painting 28 to 30: The illustrations are self-explanatory. 10. In Africa there are two-horned rhinos

Painting 31: The demi-god Sudanshtra is shown in water under the ship. In the corner of the ship are shown gods who have run to Bhagavan Mahavira's rescue

Painting 32: Observe the miraculous sense of forbearance on the face of Bhagavan Mahavira who passes through numerous ordeals.

Painting 33: The illustration shows the plight of a princess and her redemption and rise when she comes in contact with Bhagavan Mahavira, the touchstone. It also shows the great value of what is given by the saviour, a superman. Chandana, the princess was appointed as the head of the order of female ascetics when the new order was heralded by Bhagavan Mahavira, she being the first among the female ascetic as well. She was then known as Arya Chandana. Having reached the state of absolute enlightenment she attained redemption in that very life.

Painting 34: 'Chaupanna M.P. (hariya' mentions another technique of removing the wooden spikes. See the footnote 36 in the Appendix 7.

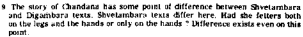
Painting 35: There is a purpose behind keeping a border around this illustration. The illustrations in the border depict the similies given in the original text of Kalpa Sutra-(an authoritative scripture of Jainism), and which give the idea of the fulfilment of meditation, penance and other practices, performed by Bhagavan Mahavira before he reached the state of absolute enlightenment. (I look upon this part as the heart of the text as it gives glimpses into the noble soul of Bhagavan Mahavira. In the border from left to right are shown the sun, the tortoise etc. which are in all 18 illustrations of similies.)

The similies are further explained below:

(1) He was bright with enlightenment like the sun because of his bright gross body, complexion and inclination, (2) Like a tortoise his senses were turned inward, (3) Like a conch unaffeeted by water, he was immune to attachment and other evil tendencies, (4) Like a single-horned rhino10, he struggled single-handed against unworthy actions, (5) Like the moon he was gentle and serene, (6) Like the sky he sought no support, (7) Like the lotus unaffected by water he was untouched by actions, (8) Like birds he moved freely, (9) Like the boundless wind, he had no boundaries, (10) Like a bull he was capable to bear the rigours of mighty vows, (11) Like the serene ocean he maintained his equanimity on occasions of joy and sorrow. (12) Like the lion he was difficult to be faced with violence as he was unmolestable by brutal ordeals, (13) He was stable like the mountain Meru as he remained unshaken in ordeals, (14) Like the elephant he had venturing spirit as he was brave against unworthy actions. (15) Like gold he was pure and bright as he was free from the impurities of actions, (16) In ancient India there was a strange bird called Bharand which had two necks and three legs. There are references about this bird being used as a means of conveyance in the air. This bird had two separate souls and because of two separate necks, they had two similar desires at a time but if the two parts desired to eat separate fruits the bird would die. To avoid such a catastrophy the bird had to remain advertant. Like this bird he was always alert, (17) Like the clean water in the autumn he had a



तीर्थकरनी <mark>माता</mark>न् प्त्रदशंत





pure heart free from evil inclinations, (18) Like the earth that bears cold and heat objectively, he would tolerate all worldly hardships with equanimity. Bhagavan Mahavira thus deserved all such similes.

Painting 36: The illustration shows Bhagavan Mahavira in meditation while receiving absolute enlightenment in the evening while he has adopted the milkman's or hip-raised posture under the Shal tree when his mind had reached the climax of meditation while contracting and controlling the gross senses in a field. Nearby is shown the Rujuvaluka river with soft sand (The halos are shown to symbolize enlightenment).

Painting 37: This is the illustration of the Samavasarana (auditorium) for religious discourses. With the attainment of absolute enlightenment transcending time. Bhagavan transcends even such enlightenment. God of heaven creates a majestic auditorium fordiscourses of him. The auditorium as depicted is of the other day. This is depicted just to give a general idea about the auditorium for Tirthankara. The first rampart is made from silver with golden ridges, the second rampart is made from gold with diamond ridges and the third from diamonds of various colours and with ridges of very precious jewels. The whole construction is so charming that any onlooker would at once be inclined to attend the discourses. Those who have come with their means of conveyance keep them at the broad sides of the first rampart (as clearly illustrated). The second rampart is occupied by birds and animals who are attracted by the speech of Bhagavan Mahavira. In the third rampart gods create: (1) Ashoka tree together with the holy Shala tree under which Bhagavan Mahavira attained absolute enlightenment. The trees cover the whole auditorium. Under the trees the gods create the throne to be occupied by Bhagavan Mahavira and before the throne is created a pedestal for supporting the feet. When Bhagavan Mahavira is just to occupy the throne, (I) the gods create the Ashoka tree, (2) fragrant flowers are showered by gods, (3) there is divine sound, (4) the chowries are moved, (5) majestic throne is created, (6) superbright aura is created behind the head. (7) the drums are played with rhythm<sup>11</sup>. (8) three umbrellas are offered. Bhagavan Mahavira enters the auditorium from the eastern gate, reaches the third rampart, moves round the Chaitya tree12, the tree of enlightenment, which is above the Ashoka tree, bows down to the holy place and occupies the throne and faces the east. At this time the gods create the living images of Bhagavan Mahavira on the throne in the remaining three directions. The images are so lifelike that he appears four-faced<sup>13</sup> which in reality he is not. Then comes Indra and other gods, ascetics with spiritual perfection. Ganadharas (the spiritual teachers) and other male and female ascetics, heavenly damsels and groups of men and women. They

This proves that Tirthamkaras attain absolute enlightenment under a tree only at a garden or in the forest and so the tree becomes respectable, worth worshipping and deserves credit. The Chaitya-tree is also called Bodhi tree. Here the word 'Bodhi' means absolute enlightenment. The word Hodhi has been particularly preferred by the followers of Buddha.

occupy their seats in their allotted places after bowing down. They either stand there or are seated. As Bhagavan Mahavira appears four-faced, each person in the audience sitting in any part feels that Bhagavan Mahavira addresses him. Before this assembly Bhagavan Mahavira delivers his most melodious discourse in Ardhamagadhi language in the classical melody of Malkosh for one Prahara (three hours) in the morning while the audience listens under perfect silence. In the second rampart birds and animals who have mutual antagonism (by nature) forget it though sitting side by side, because of the holy influence of Bhagavan Mahavira. After delivering the gospel he turns to the white chambers in the second rampart (see the painting). for rest and lunch. At the second religious session Bhagavan Mahavira occupies the seat created by gods, before the throne and delivers the gospel. Then follows the third session of one Prahara (three hours). Thousands of people listen to him with full attention. They all understand in

Gods serve as sentinels at the gates of all the three ramparts. Sizable flags are fluttering in all the four directions. There are wells with steps, for drinking water. At the lower end the procession of king Shrenik is shown as he comes to listen to the holy discourse.

their own language what he says. So impressive and inspi-

ring are the discourses that nobody gets bored or feels like

leaving the auditorium.

Painting 38: The public will see for the first time the picture of the incidents drawn in the pictures No. 38, 39, 41, 42, 43, 45 etc.

The biography of Bhagavan Mahavira is very long. Fortyeight pictures of incidents from his life are presented in this album. Thirty to forty incidents still can be easily added.

The artist has shown Bhagavan Mahavira on a religious tour in the picture No. 38. What an attractive mode of walking. The speed of walking is also attractive. The form of Bhagavan is very symmetrical. His height and breadth are absolutely proportionate. This picture is very grand and charming. It appeals to our heart. The numbers of eight accompaniments (Pratiharya) are mentioned above. This picture in fact is of Rishabhadev Bhagavan. So a lock of hair we find on the shoulder. However, if necessary, if can be used to represent any Bhagavan Tirthankar by sticking a paper over it and painting it with a suitable colour.

Painting 39: The incidents presented in the pictures 39, 41, 42, 43, 45 had taken place in "Samavasaran" (Divine religious auditorium). So a little upper part of it is shown in every picture.

In picture 39 a manuscript is deliberately shown in the left armpit of Indrabhuti to distinguish him from others and Bhagavan Mahavira is shown in an orator's pose (Pravachan Mudra).

Painting 40: The illustration can be clearly grasped by the text provided on the page facing it. The illustration shows eleven Brahmins who received initiation at this very august assembly. They are shown bowing to Bhagawan Mahavira in respect. They were appointed as Ganadharas the spiritual teachers and scripture-composers. The custom of offering Vasakshepa (literally the offer of fragrant substances) is practised by the Tirthankaras (the saviours). Among the Jains who worship the holy image the tradition is universal and continuous. Vasakshepa is sanctified fine powder of sandalwood and many fragrant substances.

As this episode took place at this august assembly a part of it is shown in the illustration. Bhagavan Mahavira is standing under the Ashoka tree. Those who are sitting are



्रहॉकार बीजमां पार्श्वनाथ (धात्मृर्ति)



 $<sup>\</sup>Pi$ . The drums are known as Dundubhi and a pair of them is played at Jain temples.

<sup>12.</sup> Chattya tree—the tree of enlightenment and Asboka tree are not identical as some think. Asboka is a distinct tree white Chaltya is not the same of a particular tree. As Chaltya also means enlightenment, Chattya tree should be interpreted here as the tree of enlightenment, under which the saviours receive absolute enlightenment. That is why each of the saviours has his own tree of enlightenment (Chaltya Vriksha). Every firihankai has an Asboka tree which is one of the eight great paraphernalias provided by gods but the trees of enlightenment are of different types. Whenever the auditorium is cerated, the gods create the tree of enlightenment over the Asboka tree out of respect for it.

<sup>13</sup> The authors of Digambar texts do not accept the four-faced appearance. They describe the auditorium with great difference.

the disciples of the Gandharas. It was the eleventh day of the bright half of the month of Vaishakha when all these Brahmins accepted the code of asceticism. Then they repeated three aphorisms<sup>14</sup> and were qualified for becoming Ganadhara. Bhagavan Mahavira, then established the code of religious discipline and announced the fourfold formation of the constituents of the Samgha as male ascetics, female ascetics, the householders (Shravakas which literally mean listeners) and the housewives (Shravikas). He also appointed the heads of all the four divisions. From that day the Veera Shasana (literally the disciplined organisation of Bhagavan Mahavir) started, and will continue uninterrupted for twenty-one thousand years, still and then the great deluge will follow. There is a reason why the front side of the auditorium is not depicted.

Painting 41: This very attractive picture carries us into the past, more than two thousand and five hundred years ago and puts us in the presence of Bhagavan Mahavira. All listeners are found standing politely with perfect discipline in Samavasaran (divine religious auditorium). A Tirthankar always delivers a religious discourse first for three hours continuously. Next his chief disciple 'Ganadhar' delivers a religious discourse. A Tirthankar after delivering his religious discourse gets down from his throne and retires with Sadhus to 'Devchhand' as known in Shastras, a retiring place created by gods in the north-east. These Sadhus remain present with him to serve him.

Painting 42: In the Shastras there is a detailed description of the beauty of the entrance-door of 'Samavasaran' (divine religious seat). No one among the Jain community so far has tried to construct such an entrance-door of a Samavasaran. I had a keen desire since years to get done a fine, attractive, the best quality entrance-door of a Samavasaran only in such a way that the depth of the interior part could be seen with Bhagavan together with throne and the four sect Sangh seated and stood in a particular manner and the throne being of crystal should be coloured in the same crystal colour. Now I feel that the painter had done justice to my idea to a great extent. The door is drawn exactly as it is described in the Shastras. Its colour, shape, lining Jewellery etc. are so finely depicted that it fascinates the observer. One feels like not taking his eyes away from it. Samavasaran has three ramparts. Every rampart has four doors. Thus a Samavasaran (divine religious auditorium) has twelve doors in all.

Painting 43: The three incidents of Bali Vidhan ceremony are shown in the same picture. If they are shown separately in three pictures, they will become so attractive, so inspiring and so worth seeing that none would like to take away his or her eyes from them.

'Bali' means half cooked unbroken rice.

This ceremony of 'Bali Vidhan' takes place at the end of the 1st Prahara's (First three hours of the day) religious discourse. The right of preparing 'Bali' is given to anybody from an emperor (a Chakravarti) to a common man. The rice used for Bali should be unbroken, thin, fine, scented and without hosk. It must be properly washed a number of



हीकार बीजमा श्री पाइवंताय

times. Then it is kept on fire for cooking. When it is half-cooked, it is taken down from the fire. Then gods by adding divine scented ingredients make it scented and—worthy. Then a married woman (whose husband is allive) wearing all her ornaments puts it over her head and brings it in a grand procession with pomp and festivities through the eastern door of a Samavasaran near Bhagavan. Bhagavan immediately stops his religious discourse. Then the person bringing the 'Bali goes round Bhagavan thrice and stands by his side. When the Bali receives nectar-like sweet sight of Bhagavan, it acquires a special kind of energy.

Then the authorised persons standing in front of Bhagavan take handfuls of it and throw it up in the air. The gods take half of the rice thrown up and half of the remaining rice is taken by the person who prepares it. The remaining rice come to the share of only lucky ones.

What is the effect of the 'Bali'?

If a sick man puts only one grain of this rice over his head, his sickness and diseases leave him, and no other new disease dare attack him for six months to come. It seems this ceremony used to take place in the life of every Tirthankar. There is not reference to its performance anywhere but the writer thinks that it must be taking place everyday.

Points to Ponder: Tirthankars are superhuman. They have fulfilled all their duties and have retired. The ceremony of the 'Bali' is social. It is a deed to scare away diseases. It is intended mainly for the welfare of worldly men. It is not a suitable ceremony for men on the way to salvation. It involves voilence to 'Agnikaya' beings. Then why should Tirthankars discontinue their religious discourse and give importance to it and become witness to it? What is the reason of their extending so much co-operation? This is a grave matter and deserves our attention and thought. This matter moots a number of questions. It can inspire and even elighten Acharyas who bear the responsibility of administration. The word 'Lokottar' superhuman draws our attention how to interprete the word superhuman? What is its limitation? Have Tirthankar Devs any importance for this?

The above ceremony is known only to very few Acharyas and Munis. This incident lying idle in a corner is purposely published. This incident will open our eyes to our duties in the present circumstances. It is not mentioned any where whether this Bali ceremony takes place everyday, is related to every Tirthankar and is performed by whose suggestion.

Painting 44: The illustration is clear. On one side are the black, charred bodies of two ascetics who are dead. Tejoleshya the powerful destructive energy is to emanate from the mouth (to destroy the opponent) according to the text 'Pravachana Saroddhar's. Whether the ascetics of Ajivaka Sect followed by Goshalaka remained nude or dressed is still not certain. Hence he is shown dressed while afflicted by Tejoleshya.

Painting 45: Bhagavan Mahavira was not only the preceptor of the common men, but also of the kings and emperors. Bhagavan Mahavira had many kings and emperors as his disciples. The picture is intended only to communicate the above fact to the common man.

Painting 46: The painting illustrates the event when Bhagavan Mahavira continuously spoke for sixteen Praharas (48 hours) to express the philosophy and to deliver the gospel for the good of all beings, while he was sitting

15 See the Dwar 270



<sup>14.</sup> Tripadi means a collection of three aphorisms. They are accepted by the Gandhara each at a time by moving round Bhagavan Mahavira so that they may have the supreme light of unfathonable enlightenment and they may have the capacity to write great scriptures which can bring biss to all beings. The aphorisms contain subtime meaning which reveal the basic essence of the creation. Here Bhagavan Mahavira utters the aphorisms as Upannet Va Vigamei Va and Dhuvei Va. These three aphorisms are at the root of the composition of the twelve-fold scriptures and the cosmic arrangement. The aphorisms in essence mean, the substance has relative creation, it has relative destruction and a remains in its original essence steady for ever.

with lotus posture on the golden lotus. It seems this was the first feat in the history of delivering such a long speech without taking food or water.

Painting 47: Before the final rites of the lifeless mortal frame started, the gods decorated the body with the crown etc.16 and he was creamated with Sandalwood.

Painting 48: The Painting illustrates Gautam Swamiji the first among the Ganadharas of Bhagavan Mahavira while he delivers his first religious discourse in the correct style of the speaker adopting the lotus-posture on the golden lotus created by gods under the Ashoka tree, after he had attained absolute enlightenment. On both the sides are shown gods who sing the glory of absolute enlightenment. On the left upper corner Gautam-Swamiji is shown instructing Devasharma, the Brahmin and on the right corner is shown Gautam Swamiji who weeps bitterly when he hears the

news of the sudden passing away of Bhagavan Mahavira, while the former was returning. Gautam (Indrabhuti) was the eldest son of Vasubhuti a Gautam shrotriya Brahmin of the town Gober in the state of Magadha.

As Gotra name had assumed greater significance, he was better known among all as Gautam Swami, rather than by his own name -Indrabhuti. For excellent management of the order of ascetics the teaching section was divided into nine departments (Ganas) under various teachers who were known as Ganadharas led by Gautam. He was initiated at the city of Pavapuri when he was fifty years of age and had attained absolute enlightenment (Kevali) when he was eighty two. His end came at the age of 92 when he fasted for one month. (It should be noted that Gautam Swamiji is distinct from Gautam Buddha). A verse about Gautam Swamiji :

Nectar was at his toe and he was treasure-house of all achievements. We remember Gautam Swamiji who fulfils all our desires

### APPENDICES

Further information about the history and philosophy of Jainism and biographical details about Bhagavan Mahavira

### APPENDIX 1

### HOLY TOURS

- The information provided here is limited only to those names and words mentioned in the descriptions about the paintings and which are associated with the holy tours and the monsoon halts of Bhagavan Mahavira.

- 1. Places visited by Bhagavan Mahavira during the holy tours and the monsoon halts. Modern locations of some of them have not been traced while modern locations are mentioned wherever they could be traced.
- \*Apapapuri 1 The city was formerly known as Apapa-puri which means a city without sins but with the passing away of Bhagavan Mahavira, the people named it as Pavapuri or Papapuri. There were at that time three places known as Pava and so this Pava should be known as 'Pava Madhyama' the middle-Pava. It was the 42nd monsoon halt of Bhagavan Mahavira.
- \*Asthikagam It was situated in the Videha territory and on its out skirt there was a temple of Shoolapani a demigod. \*Alambhika\* — This was situated between the cities of Rajagriha and Kashi.

Rujuvalu (li) ka River - Archaeologists and scholars have not yet been able to discover the exact location3 of this river but it seems it was near the Shal tree under which Bhagavan Mahavira had attained absolute enlightenment. The tree was in the field of Shyamaka, a farmer. Nearby was the village of Jrimbhik.

Kanakakhal Ashrama — This hermitage was situated near the city of Shvetambi. Chandakaushika a cruel, horrifying serpent who would kill his victim by a simple gaze had put Bhagavan Mahavira upon an ordeal at this very hermitage. He lived at this hermitage in meditation for fifteen days after showing the correct way of life to the serpent.

Kumar (Karmar) Gam - This was situated near Kshatriya Kunda, the birth place of Bhagavan Mahavira. Bhagavan Mahavira stayed here on the first night after initiation and a cowherd's cruelty put him to test.

Kashi - This was the territory of which Benares was the capital. The territory at that time was part of the State of

Kollaka Sannivesha — This town was situated near the town of Vanijyagam. Bhagavan Mahavira broke his fast on the next day after his initiation.

Koshala Janapada — This state was in northern India and Shravasti was its capital.

Kaushambi — The territory near Prayag in northern India. The city bore the same name as the territory and in Bhagavan Mahavira's times it was the capital of the State of Vatsa. The ruler Udayana and his mother Mrigavati were great devotees of Bhagavan Mahavira.

Kshatriyakunda Gam4 - Some archaeologists and scholars hold that Vasukundagam near Besadpatti in Mujfarpur district is the original city of Kshatriyakunda. This was the birth place of Bhagavan Mahavira and the ruler was Siddharatha. The truth about the latter fact can be revealed only through intensive research.

Ganga - This is one of the two great rivers of India. According to the Jaina scripture its origin is at Padmadrahanear Kshudrachulla in the Himalayas while modern explorers declare Gangotri as its origin. Bhagavan Mahavira had crossed it twice incognito and many times<sup>5</sup> by ships, with the groups of male and female ascetics after attaining absolute enlightenment.

Gunasheela Chaitya - A famous garden of Rajagriha. Bhagavan Mahavira used to station here often. It was the

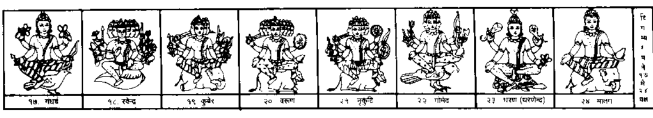
- 4. Bhagayati, Kalpasutra, Avashyakadi Agama and other sacred texts of both the Shvetambara as well as Digambara Jains have referred to this city as -Kunda, Kunda G (r) ama and Kundapura. As the classes of Kahatriyas and staying in groups in different parts, the northern part where Kshatriyas lived was known as Kshatriyakunda game-nagara and the southern part of Brahmins was known as Brahminkunda-gama-nagara. This name has been mostly used. The name Kundapura has been parti-This name has been mostly used. The name kindapura has been particularly used by the epic-poet Asaga, Acharya Jinsena, Acharya Gunabhadra and other. Digambara scholars. The author of Jayadhavala has used the word Kundapurapura. Besides, the author of Acharanga Sutras has used the word Sannivesa for the city. So the word Sannivesa should be interpreted as a city as Siddhartha was a King. In Trishashti (2-15) Hemachandracharya has introduced Brahmankunda as Sannivesha and Kshatriyakunda as Pura the city.
- Considering the topographical condition, he must have crossed many rivers while touring.



कायोत्सर्ग मुद्रामा श्री पार्श्वनाथ

- This sign shows the place where Bhagavan Mahavira stayed during the
- 1. The name of the places are given here, not in Prakrit language but in
- 2. Scholars identify Alambhika with Alambhiya.

  3. It is a sad state of affairs that the location of this place has not yet been discovered even to-day. If discovered, it should be developed as a grand place of pilgrimage as Bhagavan Mahavira had received absolute enlightenment here.



<sup>16.</sup> Decoration of the dead body is mentioned in the Prakrit book-Mahavira Charivam.

headquarter of his religious propagation. 11 Ganadharas received Nirvana here. This is the very Chaitya a holy place where Bhagavan Mahavira had read Kalpasutra before the fourfold disciplined community as referred to in the original text at the end of Kalpasutra which commands the highest worshipful respect in the Murtipujaka section of the Jain community.

Champa (Nagari) — The famous city of Jaina history was situated near Bhagalpur. Whenever Bhagavan Mahavira visited Champa, he used to lodge at the holy garden known as Purnabhadra Chaitya. Formerly it was the capital of the state of Anga but Kunal, the ruler made it the capital of the state of Magadha. Bhagavan Mahavira stayed here during the third and the twelfth monsoons.

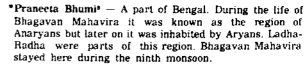
Chhammani (Shanmani)<sup>6</sup> — This place was situated between the Middle Pava and the city of Champa near Ganga. It was here that hard grass spikes were hammered into Bhagavan Mahavira's ears and at a place nearby he had to undergo the ordeal of their removal.

Jrimbhik (a) Gam — The town was situated near the river Rujuvalika. On a field on the bank of the river Bhagavan Mahavira had received absolute enlightenment. See 'Rujuvalika'.

Gnatakhandavana — This garden was situated outside the city of Kshatriyakunda.

Dridhabhumi — A territory inhabited mostly by Mlechchhas in the times of Bhagavan Mahavira for whom Samgamadeva, a demi-god had created twenty ordeals in a night at Polas Chaitya, a holy place at the town of Pedhala situated in that territory. Scholars identify this territory with the territory of Gondava.

- •Nalanda<sup>7</sup> This was the satellite city of ancient Rajagriha. It was prosperous, famous and vast and inhabited by many rich people. The famous centre of learning 'Nalandapeeth' was here. Bhagavan Mahavira stayed here during the second thirty fourth and thirty-eighth monsoons.
- \*Pava (Pavapuri)\* There were three cities bearing identical names. Pava which was in the middle was known as Pava Madhyama, and was situated in the territory of Magadha. It is located in Bihar State at present. Bhagavan Mahavira stayed here during the forty-second i.e. last monsoon and also passed away. At present it is the sacred place of pilgrimage for Jains. See the word—Apapapuri.
- \*Prishtha Champa It was a satellite city of Champa. Bhagavan Mahavira stayed here during the fourth monsoon.
- 6 Shanmani is the Sanskrit form of Chhainmani, a Prakrita word, However the Malayagiri commentary on the Avashyaka Sutra mentions the derivative from Chhamania.
- 7 The oneignt name was Nagalando Satrakritanga Agama gives many meanings of this word
- 8 The name Apapa was used through the word Apavae as an apposition to Pavapuri by Nemichandra Suri in Mahavira Chariyam (Verse 1338) and again he derived the name Papa through the word Pava. Thus hereferred to both names inthe narration about the period before the passing away of Bhagavan Mahavira, for the same city Bernachandracharya did the same. He referred to Apapapurifirst in Trishashti (Canto 5-10, 12-40) and then he introduced king Hastipala as the rulerof Pavapuri (canto 13-3). On the other side Vinaya Vijaya the Subodhika Commentator of the original Kalpasutra has explained the words Apapa and Pava by stating that the city was known as Apapa (sinless) but as the inauspicious incident of the passing away of Bhagavan Mahavira took place here, the gods removed "A from "Apapa" and keeping the word "Papa" named this city as Pavapuri, the name by which this city is known since then. Subodhika commentary has clearly stated this. So Irom his opinion it is clear that the city should be understood or mentioned as Apapa in the event before the passing away of Bhagavan Mahavira. But the above mentioned authors have accepted both names as alternative. This deserves some further research



Brahamanakunda Gam — It was situated near Vaishali, the capital of Videha and was originally known as Kundagama or Kundapura. Its northern part was mostly inhabited by Kshatriya—the martial community while the southern part was inhabited by Brahmins, the scholarly community. The northern part was known as Kshatriya Kunda Gama and the southern part was known as Brahmana Kunda Gama.

- \*Bhadrika (Bhaddiya) A famous city of the State of Anga.

  Bhagavan Mahavira stayed here incognite during the sixth monscon
- \*Bhaddila Nagari The capital of the State of Malaya where Bhagavan Mahavira stayed for the fifth monsoon.
- \*Madhyama Another name of the city of Pava associated with Bhagavan Mahavira who stayed here during the forty-second mensoon.
- \*Mahasena Udyana This was the garden outside the city of Pava (Madhyama).

After realization of absolute enlightenment at night Bhagavan Mahavira walked over a distance of fortyeight Koshas (a linear measurement) and reached this place where he gave the religious discourse at the divine auditorium, initiated 11 Brahmins into the order of ascetics, established the (fourfold) order of Samgha. (the organized community following certain religious principles.) The scriptures (Dwadashangi) were also composed here. (For details read the note about the painting number thirty.)

Morak Sannivesh - A town near Vaishali.

- \*Rajagriha The great and famous capital of Magadha during the times of Bhagavan Mahavira. Its location can be traced to Rajagir Rajagiri and the area surrounding it in the Bihar State. It was a powerful and most prosperous centre for the religious discourses, religious propagation and the stay during the monsoon for Bhagavan Mahavira. Out of the many gardens on the outskirts of the city he used to camp at the garden known as Gunashila Chaitya. Here innumerable religious conferences were held and Bhagavan Mahavira initiated thousands of people into the order of asceticism. He admitted into his religious fold the kings, the queens, the princes, the military commanders and other officers and millions of people of different castes and creeds in this city. It was his most powerful centre. Here he stayed during eleven monsoons.
- \*Ladha A part of West Bengal was known as Praneeta, Ladha or Radha. The commentary on Kalpasutra has used the word Praneeta for this region. Hence the Anaryan names Praneeta, Ladha or Radha suggest adjoining areas in the same territory, the other areas being known as Vajrabhumi and Suddhabhumi, which too were inhabited by Anaryans. Bhagavan Mahavira toured this region twice during which he had to pass through unbearable ordeals. As none offered him a resting place for the monsoon, he engaged himself in penance and meditation under a tree during the monsoon. This region which was inhabited by Anaryans during the times of Bhagavan Mahavira became
- 9. Praneetabhumi-Vajrabhumi-Ladha-Radha all these are names of Anaryan regions in Bengal. The original Kalpasutra has used the word 'Paniabhumi'. Can there be the name Paniabhumi (Pranitabhumi) with short 'i' in the sense of Panyabhumi'. Other texts have referred to this region as Ladha-Radha.



















Aryan (cultured) because of the propagation by the saints and ascetics. This is why the Agamas (the scriptures) have enlisted this as Aryan region among the twenty five and a half Aryan regions. Here Bhagavan Mahavira stayed during the ninth monsoon.

Vatsa - This state was situated in the present state of Uttar Pradesh. The capital was Kaushambi and Shatanika, the ruler and prince Udayana were devotees of Bhagavan Mahavira

Vachala - This city was near the city of Shvetambi. Near this city the remaining half of the divine scarf of Bhagavan Mahavira, being pricked by thorns had slipped down. The city was divided into two parts known as northern Vachala and southern Vachala.

- \*Vanijya Gam It was a prosperous commercial centre near the city of Vaishali. Bhagavan Mahavira stayed here during six monsoons.
- Videha (Janapada) Desh Mithila, the city of the king Janaka was the capital of this state on the bank of the river Gandaki, before the advent of Bhagavan Mahavira but later on Vaishali was known as its capital. Bhagavan Mahavira was born in this state.
- Vaishali It was the capital of the state of Videha. It was a historical city in the vicinity of Rajagriha. It was a prominent centre of Jainism and was dominated by Jainsii. Bhagavan Mahavira stayed here during six monsoons.
- \*Shoolapani-Yaksha-Chaitya This holy place was situated on the outskirts of the town Asthika. Shoolapani had tortured Bhagavan Mahavira who stayed here during a
- \*Shravasti It was the capital of the state of Kunala or north Koshala. This was the city where Goshalaka had released the destructive energy of Tejoleshya. It was a famous centre of the Ajiva (vi) ka sect. Bhagavan Mahavira stayed here during the tenth monsoon.

Surabhipur — This place was situated between Videha and Magadha.

### APPENDIX 2

### 27 BIRTHS OF BHAGAVAN MAHAVIRA

Note - The previous incarnations of Bhagavan Mahavira are at the basis of the Jain scriptures and philosophy and without them the spiritual and religious practices related to them would be meaningless and all religious and spiritual beliefs and systems would collapse. Because of the transmigration of the soul, practices for betterment are essential. This very practice or worship annihilates all the movements, names and actions born through pre-vious actions and the soul ceases to migrate any more and attains perfection for infinite bliss.

All souls are eternal, without beginning or end. Since time immemorial they wander from one birth to the other. The soul of Bhagavan Mahavira was also moving in the cycle of births and deaths as it was enslaved by actions born

10. The words Aryans and Anaryans are not permanently applied to people of a particular region (as explained in Brihat Kalpa (chhed) Sutra Vritti and Prittvichandra charitra). Those states or regions known as Aryan because of religious culture may become Anaryan in the absence of teachings by the saints and ascetics and those states or regions which are Anaryan may become Aryan by the association and tours of saints and ascetics e.g. many regions had become Aryan when king Samprati pro-pagated non-violence, compassion and other virtues. Therefore the authors of scriptures have to change demarcation of boundaires of Aryan states and regions in their notes. So they have dropped a curtain on the con-troversy of Aryans and non-Aryans by clearly defining the states and territories, subordinating, other limitations. They defined an Aryan region as one where knowledge, boly visits and good conduct develop. Where these are absent, the region is Anaryan, However the Vedic and Baudhist demarcations between Aryan and Anaryan are different. 11. See the travel-notes of Huan Chuang. ascetics e.g. many regions had become Aryan when king Samprati proout of illusion and ignorance. During his life as Nayasara he came in contact with ascetics who were free from the bondages of worldly life. Listening to the religious discourse he gained the enlightenment of correct understanding, which in Jain philosophy is known as Samyag darshan-right vision the germination of redemption which is obtained later on.

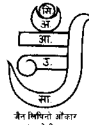
The Jain scriptures enlist the births by starting from that birth where right vision, the cause of spiritual evolution is received for the first time. While ignoring minor births, only twenty-seven births are taken into consideration as follows: -

This list will provide an idea about the various roles played by the self because of actions good or evilon the platform of the world.

- 1. Nayasara<sup>12</sup> (Village-head)
- 2. First Saudharma, a god 17. in the divine world
- 3. Prince Marichi
- 4. A god in the fifth divine 19, Naraka in the seventh world of Brahma
- 5. Kaushika Brahmin
- 6. Pushyamitra Brahmin
- 7. A god in the divine world of the first Saudharma
- 8. Agnidyota Brahmin
- 9. A god in the second divine world of Ishana
- 10. Agnibhuti Brahmin
- 11. A god in the third divine world of Sanatkumara
- 12. Bharadwaja Brahmin
- 13. A god in the fourth divine world of Mahendra
- 14. Sthavira Brahmin
- 15. A god in the fifth divine 27. Shree Vardhamana world of Brahma

- 16. Prince Vishvabhuti (accepting self-control)
- A god in the seventh divine world of Mahashukra
- (Accepting self-control) 18. Triprishtha Vasudeva
  - helt
  - 20. A lion
  - 21. Naraka in the fourth hell
  - 22. A human being (anonymous) (accepting self-control)
  - 23. Supreme ruler Priyamitra (accepting selfcontrol)
  - 24. A god in the seventh divine world of Mahashukra
  - 25. Prince Nandana (Accepting the vow of self control)
  - 26. A god in the tenth divine world of Pranata
    - Mahavira(The final hirth)
- Out of the 27 births he had the birth as god in the world of the divine during birth numbers 2, 4, 7,9,11, 13, 15,17,24 and 26. Birth numbers 19 and 21 were in hell as Naraka, Birth number 20 was as an animal, a lion. Birth numbers 1, 3, 5, 6, 8, 10, 12, 14, 16, 18, 22, 23, 25 and 27 were as a human being. Here too birth numbers 5, 6, 8, 10, 12, 14 were first as a Brahmin and then as a recluse keeping a trisected staff.
- \* He was a prince during the birth numbers 3, 16, 22 and 25. Those who were in all these four births had accepted the vow of self-control. In the 23rd birth he became a supreme ruler in Mahavideha and the 18th birth was that of Vasudeva.
- He earned the merits qualifying him to be the Tirthankara during the 25th birth as Nandana Muni by performing penance marked by twenty locations.
- \* In the 27th incarnation 1/3 of the life was spent in the world of the divine and a little more than that was spent as a human being.
- The narration about Nayasara occurs in Prakrita and Sanskrita texts of Shvetambara and Digambara sects with some variations.

<sup>12. &#</sup>x27;Mahavirachariam' by Nemis krut has mentioned Batadhika' as his name while the rest of the biographers have maintained the same name



पंचपरमे**ण्डी**मय















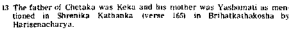


### FAMILY OF BHAGAVAN MAHAVIRA

Note - According to the Shvetambar tradition Bhagavan Mahavira was nurtured in the wombs of two mothers who were Brahmin and Kshatriya respectively. As stated in Kalpasutra he had married and had a daughter. According to the Digambar tradition Bhagavan Mahavira had only one mother Trishala and he had remained unmarried.

| Relation              | Name                   | Place                              | Gotra      |
|-----------------------|------------------------|------------------------------------|------------|
| First mother          | Devananda              | Brahminkunda<br>Gam                | Jalandhar  |
| First father          | Rishabhadatta          | ,, ,,                              | Kodal      |
| Second mother "father | Trishala<br>Siddhartha | Videha territory<br>Kshatriyakunda |            |
|                       |                        | Gam                                | Kashyapa   |
| Elder brother         | Nandivardhana          | " "                                | .,         |
| Sister-in-law         | Jyeshtha               | Vaishali                           | Vasishtha  |
| Sister                | Sudarshana             | Kshatriyakunda<br>Gam              | ,,         |
| Wife                  | Yashoda                | ** **                              | Kaundinaya |
| Daughter              | Priyadarshana          | 13 H                               | Kashyapa   |
| Grand-<br>daughter    | Sheshvati              | ) P 73                             | 1200-iyapa |
| Uncle                 | Suparshva              | ?                                  | נג         |
| Son-in-law            | Jamali                 | Kshatriyakunda<br>Gam              |            |

- · Gotra refers to the original religious head in the genelogy. Bhagavan Mahavira belonged to Kashyapa Gotra.
- \* It is really amazing that the name of the maternal grand father of Bhagavan Mahavira is not yet discovered. Many authors have remained contented by introducing Trishala as the sister of Chetaka, the ruler of the state of Videha. The problem of Trishala can be solved if the names of the parents13 of Chetaka come to light.
- Nothing more is known about Devananda, the first mother. Details about Yashoda the wife of Bhagavan Mahavira are also still in the dark. Bhagavan Mahavira had only one daughter, one brother and one sister.
- The daughter of Bhagavan Mahavira was also bearing a third name Jyeshthalf.
- \* Devananda and Rishabhadatta, the first parents of Bhagavan Mahavira got redemption in the same life by doing penace after being initiated by Bhagavan Mahavira.
- . As Trishala hailed from the state of Videna she was also known as Videhadinnais as well as Vishalais.
- It is a known fact that Yashoda was the daughter of the chieftain Samaravira of Vasantapura-while she has been described as the daughter of the Kshatriya King of Malava in the text Danadikulaka written by Davendrasuri but the name of the King and the city are anonymous.
- \* A town is known as 'Gam' in Prakrit and 'Gram' in Sanskrit.



- 14. See Vishe. Bha. Commentary. Kalpasutra does not mention this name.
- 15. See Kalpasutra, aphonsm 11.
- See Abhayadeviya commentary on Rhagavatishtra Sh. 2, U.U. Pra 246 and also Danashekhari commentary P. 44. Sutrakritanga-Shilanka commentary P. 78.



### MONSOON HALTS OF BHAGAVAN MAHAVIRA

State in-

|   | Sr.<br>No. | Place                     | The year<br>of<br>aceticism | The year<br>before<br>Christ | Cognito and of absolute enligh- tenment |
|---|------------|---------------------------|-----------------------------|------------------------------|-----------------------------------------|
| 1 | 1,         | Asthika                   | 1.                          | 564 - 563                    | incognito                               |
| 4 | 2.         | Nalanda 11                | 2 !                         | 563 - 562                    |                                         |
| i | 3.         | Champa                    | 3                           | 562 - 561                    | .,                                      |
| Į | 4.         | Prishtha Champa           | 4                           | 561 - 560                    | 11                                      |
| i | 5.         | Bhadrika (Puri) 19        | 5                           | 560 - 559                    | .,                                      |
| I | 6.         | Bhadrika                  | 6                           | 559 - 558                    | ••                                      |
| I | 7.         | Alabhika »                | 7                           | 558 - 557                    | **                                      |
| I | 8.         | Rajagriha                 | 8                           | 557 - 556                    | ,,                                      |
| I | 9.         | Praneeta Bhumi            |                             |                              |                                         |
| I |            | (Anarya)                  | 9                           | 556 - 555                    |                                         |
| I |            | Shravasti                 | 10                          | 555 - 554                    | 1.5                                     |
| ļ |            | Vaishali                  | 11                          | 554 - 553                    | **                                      |
| ł | 12.        | Champa                    | 12                          | 553 - 552                    | ,,                                      |
| 1 |            |                           | i .                         |                              | * 1 *                                   |
| 1 |            |                           | 1                           |                              | Absolute                                |
| Ì |            | _                         | '                           |                              | enlighten-                              |
| ľ |            | Rajagriha                 | 13                          | 552 - 551                    | ment                                    |
| I |            | Vaishali                  | 14                          | 551 - 550                    | 2                                       |
| I |            | Vanijya Gam               | 15                          | 550 - 5 <b>49</b>            | 3                                       |
| J |            | Rajagriha                 | 16                          | 549 - 548                    | 4                                       |
| 1 |            | Vanijya Gam               | 17                          | 548 - 547                    | 5                                       |
| 1 |            | Rajagriha                 | 18                          | 547 - <b>54</b> 6            | 6                                       |
| I |            | Rajagriha                 | 19                          | 5 <b>46 - 54</b> 5           | 7                                       |
| I |            | Vaishali                  | 20                          | 545 - 544                    | В                                       |
| ١ |            | Vanijya Gam               | 21                          | 544 - 543                    | 9                                       |
| ŀ |            | Rajagriha                 | 22                          | 543 - 542                    | 10                                      |
| l | 23.        | Vanijya Gam               | 23                          | 542 - 541                    | 11                                      |
| l |            | Rajagriha                 | 24                          | 541 - 540                    | 12                                      |
| l |            | Mithila                   | 25                          | 540 - 539                    | 13                                      |
| l |            | Mithila                   | 26                          | 539 - 538                    | 14                                      |
| l |            | Mithila                   | 27                          | 538 - 537                    | 15                                      |
| 1 |            | Vanijya Gam               | 28                          | 537 - 536                    | 16                                      |
| l |            | Vaishali                  | 29                          | 536 - 535                    | 17                                      |
| l |            | Vanijya Gam<br>Vaishali   | 30<br>31                    | 535 - 534<br>534 - 533       | 18                                      |
| l |            | Vaishati                  | 32                          | 533 - 532                    | 19                                      |
| l |            | Rajagriha                 | 32                          | 532 - 531                    | 20                                      |
| l |            | Nalanda Raj               | 33<br>34                    | 531 - 530                    | 21<br>22                                |
| l |            | Vaishali                  | 35                          | 530 - 529                    | 23                                      |
| 1 |            | Mithila                   | 36                          | 529 - 528                    | 23<br>24                                |
| ĺ |            | Rajagriha                 | 37                          | 528 - 527                    | 2 <del>4</del><br>25                    |
| I |            | Nalanda Raj <sup>21</sup> | 38                          | 526 - 527<br>527 - 526       | 25<br>26                                |
| ĺ |            | Mithila                   | 39                          | 526 - 525                    |                                         |
| ĺ | 40.        | ",                        | 40                          | 525 - 525                    | 27                                      |
| ١ |            | Rajagriha                 | 41                          | 525 · 524<br>524 - 523       | 28                                      |
| ĺ |            | Pava Madhyama             | 42                          | 523 - 522                    | 29<br>30                                |
| ١ |            | (Pavapuri) <sup>±</sup>   | 76                          | VEO - BEZ                    | aQ.                                     |
| ŀ | 17 775     |                           | e mentioned i               | in the book – Shee           | mana Rhagayan                           |

17. The years quoted here are as mentioned in the book - Shramana Bhagavan

Nationals was the famous suburb of Rajagriha.

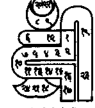
According to the original text of Kalpasurra - DO BHADDIYAE' it is certain that Bhagavan Mahavira stayed at Bhadrika during both the fifth and the sixth monsoon. Bhadrika was the capital of the state of Anga. Avashyaka sutrakar mentions one monsoon at Bhadrika and the other at Bhaddila which was the capital of the State of Malaya. The monsoon at Bhaddila should be taken as the lifth one.

Bhadolla soond betaken as the first one.

30. Some refer to it as Alambhika but both the places are identical.

21. Bhagavan Mahavira delivered man of his religious discourses including the recitation of Kalpasurra (regarding code of conduct) at Gunasheela Chaitya at Nalanda, on the open space attached to it, the place being identified by the holy place of Gunasheela Chaitya.

22. The original name was Apapapuri.



जैन निपिनो हीँकार



### LOCATION WISE MONSOON HALTS OF BHAGAYAN MAHAVIRA

Note - For the ascetic (Muni) unbound who seeks the path of redemption it is not advisable to live permanently at one place, so that he may be saved from the attachment and other limitations and from slack conduct and for the good of himself and others, it would not be worth for him to stay at one place for a long time. Hence the male as well as female ascetics have to move from place to place on foot for eight months as per the scriptural command but there is a command that they have to stay at one place for the four months of the monsoon to avoid violence and other evils and to speed up spiritual practices for the purification of his or her life. Bhagavan Mahavira who followed this routine moved from place to place for eight months without any dress, without any possession and observed silence and stayed at one-place during the monsoon. During this period he practised релапсе, self-control and meditation and at the same time went through various sufferings and ordeals with constant equanimity and went on eliminating the evil effects of actions which veiled the light of absolute enlightenment and finally when such evil effects were completely washed off, he attained absolute enlightenment (three-fold temporal enlightenment) desired for many years (or many births consequently). The Jain ascetics have their particular method of calculating the monsoons. The list of such monsoons from the first monsoon after the initiation to the monsoon of absolute redemption (Nirvana) is presented here in accordance with Kalpasutra text.

| Number of monsoon | Place                                                   | The State             | Serial number of the monsoon                  |  |
|-------------------|---------------------------------------------------------|-----------------------|-----------------------------------------------|--|
| 1 monsoon         | At Asthika Gam <sup>23</sup>                            | Videha<br>territory24 | 1,                                            |  |
| 2 monsoon         | At Champa                                               | State of<br>Anga      | 3, 12                                         |  |
| I monsoon         | At Prishtha Champa                                      | "                     | 4                                             |  |
| 2 monsoon         | At Bhadrika¤                                            | ,,                    | 5, 6                                          |  |
| 1 monsoon         | At alambhika                                            | State of<br>Kashi     | 7                                             |  |
| 1 monsoon         | At Praneeta-Bhumi<br>(Anarya State<br>named Vajrabhumi) |                       | 9                                             |  |
| 1 monsoon         | At Shravasti                                            | State of<br>Kunala    | 10                                            |  |
| 6 monsoons        | At Vaishali                                             | State of<br>Videha    | 11, 14, 20,<br>31, 32, 35                     |  |
| 6 monsoons        | At Vanijya Gram                                         | **                    | 15, 17, 21,<br>23, 28, 30                     |  |
| l monsoons        | At the city of<br>Rajagriha                             | State of<br>Magadha   | 8, 13, 16, 18<br>19, 22, 24, 29<br>33, 37, 41 |  |

<sup>23.</sup> The first fifteen days of the monsoon were passed at Moraka while the remaining days were passed at the city of Asthika which was originally known as Vardhaman.

| 3 monsoons | In Nalanda<br>(Suburb) <sup>26</sup> | State of<br>Mugadha              | 2, 34, 38                |
|------------|--------------------------------------|----------------------------------|--------------------------|
| 6 monsoons | At the city<br>of Mithila            | State of<br>Videha <sup>27</sup> | 25. 26, 27<br>36, 39, 40 |
| 1 monsoon  | At Pava<br>Madhyama-<br>Pavapuri     | State of<br>Magadha              | 42                       |

### APPENDIX 6

# DURATION AND PLACES OF THE LONG, HARD PENANCE BY BHAGAVAN MAHAVIRA

Note — As gold is refined through fire, the soul is perfectly and finally refined through penance based on forbearance. Such refinement is called refinement of inclinations. External purity is essential for such refinement which makes the body healthy, calm and steady, and the mind may also become pure to a certain extent, external purity also results into the refinement of inclinations. Thus external purity is the means while refinement of inclinations is the end. The end is as pure as are the means.

For both the purities mentioned above the Jain scriptures have prescribed rigorous practices both external and internal. Ordinarily, for external purity external rigorous practices and for internal purity internal rigorous practices are mostly prescribed. The external rigorous practices include (1) fasting, (2) consuming less food than required, (3) Limiting the desires for necessities of life, (4) being not carried away by tastes, (5) welcoming physical discomforts and (6) remaining engrossed in controlling the senses.

The internal rigorous practices include (1) penitence, (2) courtsey, (3) service to others, (4) studying scriptures, (5) meditation and (6) to get absolved and experience oneness with the soul while remaining steady in a physical posture leaving the attachment of the body.

The refinement of internal life leads to the subsidence of the evil attitudes of the senses which obstruct the finding out of the path of redemption. Not to disregard the rigorous external practices which are based on knowledge and discretion has been looked upon as compulsory so that evil desires may subside, the unsteadiness of the mind may be relieved, evil desires may be eliminated and violent actions may be avoided. It is still more essential to undertake rigorous practices so that our previous Karmas may be eliminated and we may achieve redemption through spiritual purity and refinement. The following table will give an idea about the parallel rigorous practices of both these types.— Whatever facts available have been noted herein.

| Time                            | Type of rigorous practice                        | Place                   | Place of<br>breaking<br>fast |                                                                    | The food<br>item for<br>breaking<br>fast |
|---------------------------------|--------------------------------------------------|-------------------------|------------------------------|--------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| At the<br>time of<br>initiation | Chhattha i.e.<br>two days<br>fasts <sup>28</sup> | Ksha-<br>triya<br>Kunda | Koilak                       | The<br>utensil<br>of Bahul<br>Brahmin<br>was<br>used <sup>29</sup> | Milk-rice<br>Sweet<br>Soup <sup>36</sup> |

28. Two fasts (Chhattha) are observed each at the time of initiation, absolute enlightenment and redemption, one fast being on the previous day while the second being on the day connected with the event.

29. An ascetic may use certain vessels, according to principles. To endorse this view a vessel was used for breaking the fast and that too at the house of a householder. Bhagavan Mahavira kept no vessels.

30. Where a Tirthankara breaks his fast gods signify the glory of alms by showering fragrant water, cloth and millions of golden coins.





<sup>24.</sup> The word Janapada was used both for a state and a territory.

<sup>25.</sup> Avashyaka sutra mentions a monsoon, halt here.

<sup>26.</sup> According to the oral tradition he had continuously stayed for 14 monsoons at a part of Nalanda, but as a matter of fact 14 monsoons were divided between Nalanda (3) and Rajagriha (11). Nalanda was an important northern suburb of Rajagriha.

The city of Mithila can also be called Mithila Desha as well. At one time it was the capital of Videha.

| Time                       | Type of rigorous practice                            | Place                                   | Place of<br>breaking<br>fast  | breaking                                  | breaking                                  | After<br>monsoon      | 6 months <sup>33</sup><br>fast because<br>of Sangama                | Pedhala                    |                         | Vatsa-<br>palika<br>(wife of a<br>cowherd)                          | Milk-<br>rice<br>Sweet<br>Soup           |
|----------------------------|------------------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------|-------------------------------------------|-------------------------------------------|-----------------------|---------------------------------------------------------------------|----------------------------|-------------------------|---------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| First<br>monsoon           | Paksha<br>Kshaman i.e.<br>15 days fasts              | At                                      | _                             | of fast                                   |                                           | Eleventh<br>monsoon   | Four months                                                         | Vaishali                   | Vaishali                | Maid-<br>servant<br>at the<br>house<br>of the                       | With<br>puffed<br>up<br>urida<br>pulses. |
| After<br>monsoon           | 15 days fasts                                        | Asthika-7<br>Kanaka-<br>khala<br>Ashram | 1                             | Na <b>ga</b> sena                         | Milk-rice<br>Sweet<br>Soup                | After                 | 5 months and                                                        | Kau-                       | Kau-                    | merchant,<br>Abhinava                                               | •                                        |
| Second<br>monsoon          | One month-1<br>One month-2                           | Nalanda<br>                             | Nalanda<br>                   | Vijaya,<br>the<br>mer-<br>chant<br>Ananda | Cooked<br>Iood<br>with<br>light<br>pulses | monsoen               | [                                                                   | shambi                     | shambi                  | Chan-<br>danbala<br>at the<br>house of<br>the<br>merchant<br>Dhana- |                                          |
|                            | One month-3                                          | **                                      |                               | Sunanda                                   | Sweet<br>Soup                             | Twelfth               | Four months                                                         | Champa                     | Outside                 | vaha                                                                | _                                        |
|                            | One month-4                                          | **                                      | Kollaka                       | Bahula<br>Brah-<br>min                    | Milk-rice<br>Sweet<br>Soup                | monsoon Forty- second | Two fasts                                                           | Pava-                      | the<br>town             |                                                                     | _                                        |
| After<br>monsoon           | Two days fasts                                       | Brahmin                                 |                               | Nanda                                     | Rice<br>mixed<br>with<br>curds            | толѕооп               |                                                                     | at the<br>time of<br>death |                         |                                                                     |                                          |
| Third<br>monsoon           | Two months                                           | Champa                                  | Champa<br>outside<br>the city |                                           |                                           | репал                 | g the twelve a                                                      | Mahavira                   | neither                 | sat with fol                                                        | ded legs                                 |
| Fourth<br>monsoon          | Four<br>months <sup>32</sup>                         | Prishtha<br>Champa                      | Outside<br>the city           |                                           | :                                         | er by                 | ept. Most of the<br>sitting on the<br>g the 4515 day                | front se                   | oles.                   |                                                                     |                                          |
| Fifth<br>monsoon           | .,                                                   | Bhadrika                                | "                             |                                           |                                           | monti<br>days         | ns he took food<br>were days of                                     | for only fasting v         | 349 days.<br>vithout fo | The remain<br>ood or wat                                            | ning 4166<br>er.                         |
| Sixth<br>monsoon           | **                                                   | **                                      |                               |                                           |                                           | durin                 | ested minimun<br>g this period (<br>gh destined t                   | of practic                 | ce.                     |                                                                     |                                          |
| Seventh<br>monsoon         | ,,                                                   | Alam-<br>bhika                          | "                             |                                           |                                           | under<br>broug        | took the most<br>that to the mind<br>tices are extre                | t rigorou<br>Is of the p   | s practic<br>people tha | es of pena<br>et external                                           | ince and<br>rigorous                     |
| Eighth<br>monsoon<br>Ninth | With various<br>rigorous<br>practices<br>Four months |                                         |                               |                                           |                                           | man (<br>penar        | ain authors ha<br>of long penanc<br>ace over a longs<br>and ordeals | e — 'Dee<br>g duratio      | rgha Tap                | asvi' becau                                                         | ise of his                               |
| monsoon Tenth monsoon      | With various                                         | bhumi                                   | Outside                       |                                           |                                           | by pe<br>impre        | igorous penanceople of all the essive characte to its glory.        | e age gr                   | oups is a               | n outstand                                                          | ing, and                                 |
| After                      | Bhadra,<br>Mahabhadra                                |                                         | Sanula-                       | Bahula                                    | With                                      | • The V               | Vedic and Bau y its significa have continuo                         | nce with                   | the only                | difference                                                          | that the                                 |



monsoon

and Bhadra

Pratima

two, four

fast for

and ten

days

labdhika

bdhika

maid-

servant

Ananda

at the

home

of

(rice

with

mixed

sugar)

Biranja

discretion.

Jains have continuously maintained its tradition intact on

a vast scale in its difficult forms with all seriousness and



Masakshamana is a Sanskrit word while Masakhamana is a Prakrit word.
 It means fasting for a month

 Fasting for a fortnight is known as Paksha Kshamana, for a month as Masa kshamana, for two months as Dwt-Masi, four months as Char-Masi and so on

<sup>33.</sup> The months except those of the monsoon are usually from November to

# THE YEAR, THE PLACE AND THE NATURE OF THE ORDAELS OF BHAGAVAN MAHAVIRA

Note - He who wants to reveal Truth to humanity must attain supreme abstract knowledge as Truth cannot be revealed without it. Without spiritual refinement the great light of knowledge enveloped by (evil) actions cannot be revealed. That such refinement cannot be achieved without self-control and rigorous practice is an unchallenged fact. This is why great men born to be Tirthankaras (saviours) give up at the right time the life of a householder i.e. the house, the home, the family and all other objects and accept the vow of lifelong self-control so that all sinful activities may completely cease. Mostly they remain nude, observe silence, remain indifferent to cold and heat, move from place to place and from forest to forest. They remain indifferent to physical necessities and practise the aphorism
— "pain to the body is gain of the soul." None is redeemed nor can be redeemed without self-control and penance. With this eternal truth in their hearts they remain engrossed in practice, give up sleep and rest. While wandering they mostly remain engrossed in different techniques of meditation in Kayotsarga Mudra (a particular posture for physical steadiness). Standing on one leg at a lonely place in Chaityas, holy places, gardens and parks. Thus, maintaining steady equanimity they go on destroying the Karmas born out of the previous births. In order to annihilate the actions completely Bhagavan Mahavira makes the practice more and more rigorous. He who has refrained from violence falsehood, stealing, sex and acquisition etc. remains alert mentally, verbally and physically so that he can keep completely detached from gross desires and impurities such as anger etc. Such souls bravely forbear all hardships, miseries, insults, discomforts and various sufferings. During the course of practice they welcome with a smiling face and without the least sense of revenge and opposition all ordeals, and infestations from demons, gods, human beings, animals and birds and thus they remove completely the veil of actions which are against spiritual qualities, reach the state above attachment and attain the supreme light of absolute enlightenment and then feel a sense of satisfaction and then through the light of their enlightenment they preach about the royal path of happiness, peace and bliss to the world.

Bhagavan Mahavira had received the enlightenment through the same path. Here are noted the details about the types of ordeals, the perpetrators of the ordeals viz, the demons, gods and men during the practice for realising the enlightenment.

|        | ·                                              | <del></del>                                       |
|--------|------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| Year ) | 1                                              | 1                                                 |
| Place  | Kumar Gam                                      | Asthika Gam                                       |
| Type ] | Impending attack<br>by cowherds                | From Shoolapanis                                  |
| Year ) | 2                                              | 2                                                 |
| Place  | Near Uttar Vachala                             | Surabhipur                                        |
| Type J | Chanda Kaushika the<br>serpent rushing to bite | From god Sudanshtra                               |
| Year ) | 4                                              |                                                   |
| Place  | Chorak                                         |                                                   |
| Type   | Dipping in the well                            |                                                   |
| Year ) | 5                                              | 5                                                 |
| Place  | Kalambuka                                      |                                                   |
| Туре   | Tied with rope and bitten                      | Harassment in the Anarya<br>region of Ladha-Radha |
|        |                                                |                                                   |

34 The book Chaupanna Charium states that the harassment was from Asthika the king of the kobras Year
Place
Type

6
Kupika Sannivesha
Type
Beating and arrest

Year Place Lohargala Type Betention.

Year
Place
The Vajra Shuddha
Bhumi of the LadhaRadha region known
as Anaryan.
Type
Ordeal from men

Year
Place
The Polas Chaitya of Pedhala Gam of Dridha
Type
Type
Samgam-hanging at Tosli etc.

Tosh etc.

Year
Place
Shanmani
Hammering the thick
grass spikes in the
ears by the
cowherd³³ and their
removal³⁵

6 Shalishirsha Katputna Vyantari (goblins)

- The release of fatal energy (Tejoleshya) by Goshaiaka was also an ordeal but Bhagavan Mahavira had already reached the state of absolute enlightenment by then. This event is noted only as a miracle.
- The ordeals had started with a cowherd and also ended with the cowherd, started with a human being and ended with a human being. The place, the time and the reasons also happened to be the same. Great ordeals have occurred after the evening and it was quite natural.
- The bones of the joints of Bhagavan Mahavira were exceptionally strong. (Vajra Rishabha Naracha Sanghayana) The scriptures describe six types of the bones according to the different ages for all beings.
- The bones of the beings of the present age are the weakest
- He had done the practice of meditation for twelve and a half years mostly while standing constantly day and night.
   During these twelve and a half years he slept only for forty-eight minutes. This is really a stupendous penance!



- 35. The subodhika commentary of Kalpasutra mentions the removal of the spikes as the gravest ordeal, though the removal of the spikes is in reality not a form of ordeal but the removal of the spikes being more painful it is shown as the ordeal.
- 36. The Chaupanna Chariyam mentions that Bhagavan Mahavira was standing in the Kausagga (Kayotsarga) Posture of meditation and that the spikes were tied to strong threads which were again tied to the bent branches of trees by the physician who released the branches so that the spikes came out of the ears.

— Some interpret the word 'Shoola' for a wooden spike as Shoola shalaka i.e. big iron nails and print picture showing such nails being struck with hammers, but this is not proper. The spikes were like nails but made from hard 'Kasha' grass with sharp ends.



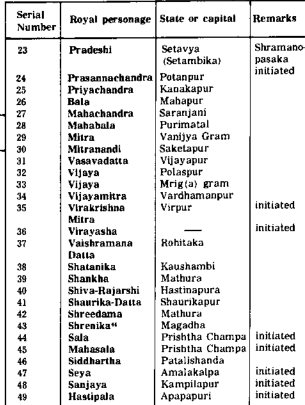


### ROYAL DEVOTEES OF BHAGAVAN MAHAVIRA

Note — The available note about the rulers who followed, worshipped or remained devoted to him is presented here. Besides there were numerous princes, princesses, queens etc. who were also initiated but their names are not noted here.

| Serial<br>Number | Royal personage       | State or capital        | Remarks     |
|------------------|-----------------------|-------------------------|-------------|
| 1                | Adinashatru           | Hastishirsha            |             |
| 2                | Apratihata            | Saughandhika            |             |
| 3                | Arjuna                | Sughosha                |             |
| 4                | Alakakha              | Varanasi-Kashi          | initiated   |
| 5                | Udayana <sup>37</sup> | Kaushambi               |             |
| 6                | Udrayana#             | Sindhu Sauvira          | initiated   |
|                  | (Udayana)             |                         |             |
| 7                | Kanakadhvaja          | Tetalipura              |             |
| 8                | Karakandu             | Kanchanapura            | Pratyeka    |
| 9                | Kunikası              | Magadha                 | Buddha      |
| J                | Kumka-                | Magauna                 | Shramano-   |
|                  |                       |                         | pasaka 🚜    |
|                  | <b>-</b>              |                         | (Shravaka)  |
| 10               | Gagali                | Prishtha                | 1_141_4 4 4 |
|                  | a, , , a              | Champa                  | initiated   |
| 11               | Chandapradyota        | Ujjaini                 | Shramano-   |
|                  |                       |                         | pasaka      |
| 12               | Chetaka               | Vaishali                |             |
| 13               | Jitashatru42          | Nine cities             | ,,          |
| 14               | Datta                 | Champa Nagari           |             |
| 15               | Dadhiyahana           | Champa .                | initiated   |
| 16               | Dasharnabhadra        | Dasharnapura            | initiated   |
| 17               | Dwimukha42            | Kampilya                | Pratveka    |
| • • •            | DWILLIAMING           | ttu ii pi i ju          | Buddha      |
|                  |                       |                         | Dadana      |
| 18               | Dhanavaha             | Rishabhapur             |             |
| 19               | Nami Rajarshi         | Mithila                 | Pratyeka    |
|                  | Ţ.                    |                         | Buddha      |
| 20               | Naggati               | _                       | Pratyeka    |
|                  |                       |                         | Buddha      |
|                  | W.T W.L               | Mark at ular a lary = 3 |             |
| 21               | Nandivardhana         | Kshatriyakunda          | }           |
| 22               | Punyapala             | <del></del> -           |             |
|                  |                       |                         |             |

- 37. The Jain, Bauddha and Vedic traditions look upon this king as their follower. He is referred to in Bhagavati Sutra and Vipaka Sutra in the Jain Agamas (scriptures) and in the story literature and also in Bauddha scriptures —Dhammapada Atthakatha and Samukta Nikaya. This is the same. Udayana associated with the story of Vasavadatta.
- 38. This was the king of Sauvira (Sindhu) with the beautiful capital of vitta-bhayapattana in western India. His true name is Edrayana and is mentioned in Ava. Niryu. Uttara Nemi, commentary and Upa. Mala. Bauddhatext mentions him as Rudrayana. However he is popularly known among the Jains as Udayana (Rajarshi-a-royal sage.) Bhagavan Mahavira toured from eastern India to the western India to initiate him.
- 39. The original name is Kunika. The Bauddha tradition recognises him as Ajatashatru and Konika. Another name appearing in Avashyaka Churni (a commentary) is Ashoka Chandra. He is Konika, the son of Shrenika and ruler of Magadha
- 40. The scriptures employ the word Shramanopasaka (those who serve the ascetics) for Shravakus, the householder followers of Jainism.
- 41. The original name was Pradyota.
- 42. There have been many rulers named Jitashatru. The name has been noted at times as a proper noun and at times as an adjective. However, nine kings bearing this very name are noted as devotees of Bhagavan Mahavira. Samyukta and Majzim Nikaya refer to Prasenajit, the ruler of Koshala. Historians believe him to be one of those kings known as Jitashatru (meaning the conqueror of the enemies). Prasenajit who is mentioned in Jam traditions (Tri-sha) was the father of Shrenik who was the follower of the religious discipline of Parshvanatha.
- 43. The original name is 'Jaya'



- \* Besides, nine Mallakis and nine Lichchhavis of Kashi and Koshala regions and who were appointed as the advisers of the State of Vaishali. In all eighteen over and above virangaya<sup>46</sup> Aineyaka etc.
- The princes mentioned against numbers 2, 3, 11, 14, 19, 26, 27, 32 and 36 were initiated by Bhagavan Mahavira.
- No details are given as the exact location of every city is not available.



44 Shrenika has also been referred to as Bhambhasara. Bhambhasara and Bimbisara. The later Sanskrit and Prakrit authors have accepted the word Bhambhasar while Bauddha texts refer to him as Bimbisara.

The Jain as well as Bauddhist texts consider Shreiika, Konika, Udrayana and Udayana as the followers of their own faiths. The Bauddha texts include Buddhacharita, Vinayapitaka, Digha Maizim Nikaya etc. while the Jain Agama texts include Shananga, Dashashrutaskandha, Uvavai, Anuttaropapatika, Ghatadharmakatha etc.

45. See Thananga Sutra-621.



कटनी सवारी



### FIVE AUSPICIOUS OCCASIONS WITH THE NAMES, DAYS, PLACES, STATES ETC.

Note-Jain scriptures have considered five occasions in the lives Tirthankaras (Saviours) as outstanding and named them as 'Kalyanakas' because all these occasions including the arrival, the birth, the initiation etc. are meant for the good of all beings in the three worlds. The Tirthankaras look upon the maximum good of others as their own good, unlike ordinary human beings. This is the peculiar characteristic of those who have transcended ordinary human capacity.

| Name<br>1                                                                 | The time<br>from<br>present<br>2        | Before<br>Vikrama<br>Era<br>3 | The year<br>before<br>Christ<br>4 | Day<br>Gujarati<br>Month<br>5                 | Place<br>6                                                    | The State                            |
|---------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------|-----------------------------------|-----------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| Auspicious     occasion of     descent                                    | Before 2569 years, 9 months and 7½ days | 544                           | 600 B. C.                         | Ashadh<br>Shukla Paksha<br>6th day            | Brahmin<br>Kunda<br>Gam<br>Nagara                             | The State<br>of Videha<br>(N. Bihar) |
| 2. Auspicious occasion of birth                                           | Before<br>2569<br>years                 | 543                           | 599 B. C.                         | Chaitra<br>Shukla Paksha<br>13th day          | Kshatriya<br>Kund<br>Gam<br>Nagara                            | h                                    |
| 3. Auspicious occasion of initiation                                      | Before<br>2539<br>years                 | 513                           | 569 B. C.                         | Kartik<br>Krishna Paksha<br>10th day          | и                                                             | ,,                                   |
| 4. Auspicious occasion of absolute enlightenment the State of omniscience | Before<br>2527<br>years                 | 501                           | 557 B. C.                         | Vaishakh<br>Shukla Paksha<br>10th day         | The town of Jrim- bhika (on the bank of the river Rujuvalika) | Present<br>State of<br>Bihar         |
| 5. Physical redemp-<br>tion Nirvana i.e.<br>end of earthly<br>life        | Before<br>2497<br>years                 | 471                           | 527 B. C.                         | Aso<br>Krishna Paksha<br>last day<br>(Amavas) | Pavapuri                                                      |                                      |

- \* The years mentioned here are counted from the year 1970 A.D. at the time of preparing this album. The exact number of days are not taken into consideration.
- During the four auspicious occasions i.e. except the first one, of every Tirthankara there is extraordinary light for about six hours in all the three worlds and to celebrate these occasions Indra and other gods descend to the human world.
- Does the throne of Indra rock and does Indra pray at every auspicious occasion? No specific answer is found in the texts. The rocking of the throne during the transplantation of the foetus is mentioned in Mahavirachariam by Shree Nemichandra and in Tri. Sh. Sh. P. Ch. 2, V-7,

### APPENDIX 10

### VARIOUS NAMES OF BHAGAVAN MAHAVIRA

Vardhamana Mahavira Gnatanandana 46

Name given by parents Name given by gods

Nirgrantha Muni (being the piercer of the knot

of attachment and prejudice)

Being born in a known family

Shramana Sadhu (because of great capacity for penance)

46. In ancient times a person was more known by his ancestor head, geneo-logy, country, and the town. Here, let us consider the names based on

logy, country and the town. Here, let us consider the names based on families and as presented by Shvetambara and Digambara sects of Jaina community as well as by Banddha writers.

It should be specifically noted that the ancestor head, geneology and the community group are all quite distinct but on ordinary occasions the words are used as synonyms as well e.g. Gnatakula.

Kalpasutra of Shvetambara sect and the scriptures such as Sutra Kritanga have used the word Nayakula i.e. belonging to a known or illustrious family (Gnatakula) where the word 'Known' qualified the word 'family' by joining the word 'the son' with it he was called the son of a known or an illustrious family. The Sanskrii word for the Ardha-Magadh! known or an illustrious family. The Sanskrit word for the Ardha-Magadhi word Nayaputra is Gnataputra

In the Digambara tradition Jayadhavalakara (Bha. I. VS. 23) has called Bhagavan Mahavira Nabakule, Tiloyapannati(chapter 4) has called him Nahoggavansheshu vira. Dashama Bhakti has called him by words. Ugranathau Parshvavirau and Uttarpurana by Gunabhadra introduces him as belonging to the Natha sect.

The Bauddha Tripitakas have addressed him as Nabaputto (Digha Nikaya) and Nataputto (Ma. Ni.). The sum and substance of all this is yaya, Nayan Naha, Nata, Natym, Nata (ii) Natta are all synonyms with a little linguistic variation.

-The Bauddha Tripitakas have mostly used the wordsNigantha and Miganthaya putto.





- Bhagavan Mahavira was also known by such other names as 'Videha' (Kalpasutra Sutra 110) and 'Vaishalika' (Sutra Kritanga commentary) and 'Sanmati'.
- The Bauddha writers have named him as Nigantha Nataputta, Nataputta, Navaputta 47 etc.
- Still other writers have mentioned different names but Bhagavan Mahavira became popularly known as 'Mahavira' - the name given by gods.
- 47. Moreover Satra Kritanga (2, 2, 31) has suggested the name Mahavira by the word 'Naya' (Gnata)

#### BIO-DATA OF TIRTHAMKAR BHAGAVAN MAHAVIRA

NOTE: All essential facts in the life of Bhagavan Mahavira, the founder of the Tirtha (a holy place) for the good of all, right from the previous births are concisely presented here

- 1. DETAILS ABOUT THE (1) DESCENT AND THE (2) BIRTH, THE TWO AUSPICIOUS OCCASIONS AND RELATED DETAILS:
- 1 Main important births
- 2 How much knowledge gained by listening in the previous birth was brought forward?
- 3 What made him Tirthamkar?
- 4 Where was he in the previous birth?
- 5 What was the span of life in the previous birth?
- 6 The place of descent
- 7 The first mother who conceived him
- 8 The name of the first father
- 9 How many dreams Devananda had?
- 10 Who predicted the result of the dreams?
- 11 The month and date of descent (The day of conception)
- 12 The constellation at the time of descent
- 13 The zodiac of descent
- 14 The time of descent
- 15 When was the foetus transplanted?
- 16 Who removed the foetus?
- 17 Why was the foelus removed?
- 18 Where was the foetus implanted?
- 19 How long did Devananda bear the foetus?

- 27, (according to the Shvetambara tradition)
- As much as 11 Anga-Agama scriptures
- The hardest practice of twenty types of penances known as 'Sthanka' with a spirit of universal welfare In the tenth divine world Vaimanika Kalpa named 10th Pranata
- As much as twenty Sagaropams (a measure of time). Brahminakunda Gam Nagага.
- Devananda, the Brahmin woman according to Shvetambara tradition. Rishabhadatta Brahmin.
- 14. Lion, etc.

Her husband Rishabha Datta

According to Jain calendar it was the month of Ashadha (in monsoon) and the 6th day of the bright half of the month

Uttara falguni according to Jain calendar

Virgo

Midnight

- On the 83rd day after descent (according to the Shvetambara tradition)
- A demi-god named Harinaigameshi at the command of Indra, the ruler of the heaven
- Because the parents belonged to the Brahmin caste. In the womb of queen Trishala of the Kshatriya caste (Protectors' class).
- For 82 days

- 20 What was the name of the second mother who bore the foetus?
- 21 The name of the second father.
- 22 Did mother Trishala also get 14 dreams?
- 23 Who predicted the results of them?
- 24 Where was the residence of Trishala?
- 25 Where was the residence of Siddhartha?
- 26 How long Trishala carried Mahavira?
- 27 What was the total period of pregnancy of the two women?
- 28 The month and the date of
- 29 The time of birth
- 30 The constellation of birth
- 31 The zodiac of birth
- 32 In which cycle (Ara) of time was he born?
- 33 How much time was yet to be completed for the fourth cycle at the time of his birth?
- 34 The state of birth
- 35 The capital of the state of birth
- 36 The city of birth
- 37 The name of Gotra i.e. the ancestral head of the clan.
- 38 The name of the caste
- 39 The name of the clan
- 40 The name of the geneology
- 41 Why was he called Vardhamana?
- 42 Why was he called Mahavira?

Queen Trishala of the Kshatriya (Protectors') caste

King Siddhartha

Yes, same way as Devananda got

The husband Siddhartha and the dream predictors Kshatriyakunda Gam Nagar

Kshatriyakunda Gam Nagar

Six months, fifteen and a half days

Nine months, seven and a half days

The month of Chaitra according to Jaina calendar and the day was the thirteenth day of the bright half the month.

Midnight Uttara falguni

Virgo In the fourth cycle of time

Seventy five years, 8 and a half months

Videha (Modern Bihar) Vaishali (of the time of Bhagavan Mahavira) Kshatriya kunda Gam Nagar Kashyapa

Gnatakshatriya Gnatakula

Gnatavansha

Because after his being conceived there was all-round prosperity

As he showed bravery in defeating a god while playing under the Amalaki tree So, gods gave him this name (according to one opinion)





- 43 What was his mark of identification?
- 44 How many were the auspicious signs on his body?
- 45 What were the branches of learning over which he had mastery at the time of birth and during the life of the householder?
- 46 Complexion
- 47 Beauty
- 48 How much physical power?
- 49 The constitution of joint bones
- 50 Sansthana (The form of the body)
- 51 Height from the fingers of the legs
- 52 Length from the fingers of the arms
- 53 Finger and thumb-angle
- 54 Distinguishing feature of the head
- The Pigment of blood
- 56 Was he married?
- 57 What was the name of his wife?
- 58 Had be any children?
- 59 How long as a householder
- 60 What was his charity during a year?

The shape of a lionmark on the thigh 1008

The three branches of learning were Mati Gnana, Shruta Gnana and Avadhi Gnana

Golden yellow Most beautiful Infinite

Vajrarishabhanaracha Extremely strong

Most beautiful because of square shape. (Not too long and not too broad) Seven arm-length

120 Angula (about 60 inches -150 cms t

21 degrees

The centre-top elevated

White (like the milk of a cow) Yes (according to the belief of Shvetambara tradition)

Yashoda Yes, one daughter (Priyadarshana)

30 years

3,88,80,00,000 gold coins

#### DETAILS ABOUT INITIATION

- 1 The month and date of initiation
- 2 The time of initiation
- 3 The constellation at the time of initiation
- 4 The zodiac at the time of initiation
- 5 Age at the time of initiation
- 6 How many are the fundamental vows at the time
- of initiation? 7 The penance on the day of

initiation

- 8 The name of the palanquin used during the great procession of initiation
- 9 Was anyone else initiated together with him?
- 10 In which city was he initiated?
- 11 In which forest was he initiated?
- 12 Under which tree was he initiated?
- 13 How did he pluck off the hair?

The month was Margashirsha according to Jain Calendar and the date was the tenth Day of the dark half of the month.

The fourth Prahara (a measure of time) of the day. Uttara falguni

Virgo

30 years

Five including non-violence, truth etc.

Fasting for two days

Chandraprabha

No. (He was alone to be initiated)

At Kshatriyakunda Gam Nagara

In Gnatkhandvana of Kunda

Under the Ashoka tree

By using the fist five times

14 What knowledge did he get after taking the oath?

#### DETAILS ABOUT THE SPIRITUAL PRACTICE

- I How long did he wear the divine scarf?
- 2 What diet was used to break the first fast?
- When did he break the fast?
- Where did he break the first fast?
- Who gave him food for breaking the fast and where?
- 6 What utensil was used for the milk-soup?
- 7 What was the duration of the most rigorous репапсе?
- B Had he practised Abhigraba ?
- What was the total duration of penance ?
- 10 How many were the days of breaking the fast during the fasting period of more than twelve and a half years ?
- 11 Where did he carry on his spiritual practices ?
- 12 Duration of relaxation during the spiritual practices of more than twelve and a half years.
- 13 Had he undergone ordeals ?
- 14 Who harassed him ?
- 15 What posture did he adopt for spiritual practice ?
- 16 What were the techniques of spiritual practices ?

The knowledge that transcends the mind

For one year and one month (according to the Shvetambar (radition)

Khir-a milk preparation with rice

On the day next to the day of initiation At Kollag Sannivesha

A Brahmin named Bahula at his residence

The utensil was provided by the householder

It was the fasting for six months

In various ways

Total fasting for 4166 days

349 days

In eastern and northern India

For 48 minutes (when he slept)

Yes, many

Men, gods and animals Mostly Kayotsarga posture was adopted in Jina Mudra while standing

Self control, Penance, meditation and observance of silence

#### THE AUSPICIOUS OCCASION OF ABSOLUTE ENLIGHTENMENT

- 1 Absolute enlightenment month and date
- 2 The name of the day
- 3 The name of the auspicious time
- 4 The time of absolute enlightenment
- 5 The zodiac at the time of absolute enlightenment
- 6 Age at the time of absolute enlightenment
- 7 The place of absolute enlightenment
- B Were any disciples present at the time of abso-
- lute enlightenment? 9 Was he wearing any dress
- at that time ? 10 Had he any articles with him ?

According to Indian calendar the month of Vaishakha and the tenth day of the bright half of the month Suvrata (classical name) Vijaya (classical name)

The fourth part of the dayevening Virgo

43 years

A field outside the town Jrimbhika, on the bank of the river Rujuvalika (Bihar State)

No

No, being completely nonpossessive





- 11 Did he preach anything during the period of spiritual practice ?
- 12 Under which tree did he receive absolute enlightenment?
- 13 What was his posture at the time of absolute enlightenment?
- 14 What was the penance at the time of absolute enlightenment?
- 15 How many are the divine attributes ?
- 16 How many are the qualities of speech ?
- 17 How many are the divine symbols of a Tirthankara in Samoyasarana ?
- 18 When was the first auditorium built and the first discourse delivered ?

Not by way of any special preaching but he would talk

Under the Sala (Shala tree) (Shorea Robusta)

Utkatuka or Godohika (Like that of a man milking the cowi

Fasting for two days (Chhattha)

Thirty four

Thirty five

Eight

The tenth day of the bright half of the month of Vaishakha according to Indian calendar.

On the next day after attain-

gious auditorium

of the month

day

Shankha

Sulasa

Matanga

Siddhayika

Indrabhuti

Chandanbala

ment of absolute enlight-

enment at the second reli-

According to Indian calen-

dar it was the month of

eleventh in the bright half

Vaishakha and the day was

On the last day of the fifth

cycle of time (Ara), after

the two Praharas of the

Shrenika, the ruler of the

state of Magadha

#### FORMATION OF RELIGIOUS DISCIPLINE

- I When was the religious discipline formed?
- 2 The month and date of the formation of religious discipline.
- 3 When will this religious discipline end ?
- 4 The name of the first Ganadhara (spiritual teach-
- 5 The name of the first female ascetic
- 6 The name of the first householder follower
- 7 The name of the first female-householder Follower
- 8 The most prominent royal devotee
- 9 The name of the demigod of the discipline
- 10 The name of the demigoddess of the discipline

#### THE INNER CIRCLE OF BHAGAVAN MAHAVIRA

- 1 The number of groups 2 The number of the heads
- of the groups 3 The number of ascetics
- 4. The number of female ascetics
- 5 The number of householders who were followers
- 6 The number of female householders
- 7 The number of ancient ascetics who had absol-

Eleven

Fourteen thousand (initiated by himself)

Thirty-six thousand (initiaated by himself)

One lac fifty-nine thousand (twelve of whom observed all the vows)

Three lac eighteen thousand (twelve of whom observed all the vows) while followers both male as well as female were millions)

Seven hundred

ute enlightenment

- 8 The number of ascetics with transcendental knowledge
- 9 The ascetics who had the faculty of extra-sensory perception
- 10 The number of ascetics who could remember fourteen parvas (scrintures)
- 11 The number of ascetics who could assume different types of bodies and forms
- 12 The number of ascetics who were best logicians
- 13 Ordinary ascetics
- 14 Sundry ascetics 15 Pratyeka Buddha asce-
- tics who were initiated by others
- 16 The ascetics who were destined to go to Anuttara Vimana (highest abode of gods.)

- Five hundred
- - Thirteen hundred
  - Three hundred
  - Seven hundred
  - Four hundred
  - Ten thousand eighty nine Fourteen thousand
  - Fourteen thousand
  - Eight hundred

#### DETAILS ABOUT PHYSICAL REDEMPTION OF BHAGAYAN MAHAYIRA (NIRVANA MOKSHA)

- 1 The month and date of mortal redemption
- 2 The constellation at the time of redemption
- 3 The zodiac at the time of redemption
- 4 Age at the time of redemption
- 5 What was the name of the year at the time of redemption?
- 6 The name of the month of redemption
- 7 The name of the fortnight of redemption
- The name of the day of redemption
- 9 The name of the night of redemption
- 10 What was the 'Lava' (a particular time) of redemption?
- II What was the 'Prana' (the vital energy) at the time of redemption?
- 12 What was the 'Stoka' (a short duration of time) the time redemption?
- 13 What was the 'Karana' (a particular auspicious time) at the time of redemption?
- 14 What was the Muhurta (an auspicious astral conjunction) at the time of redemption?
- 15 What was the place of the time of redemption?

The last day of the dark half of the month Kartika according to Jain calendar. In Hindu calendar it is the month of Ashvin Swati (Arcturus)

Tula (Libra)

72 years

Second year named Chandra (the moon)

Preetivardhana (a classical name)

Nandivardhana (a classical name)

Agniveshya or Upashama (a classical name)

Devananda or Nirati (a classical name)

Archa (a classical name)

Muhurta (a classical name)

Siddha (a classical name)

Naga (the third Karana) (a classical name)

Sarvarthasiddha (of the later night) (a classical name)

Pava Madhyama Apapapuri (in ancient times





in the present state of Biharai 16 What was the place at the

The clerical office of king Hastipala

it was near Magadha and

Continuously for 48 hours

18 What was the posture at the time of redemption?

redemption?

time of redemption?

devote for religious dis-

course at the time of

17 How much time did he

Paryankasana (Cot posture) or Padmasana (Lotus posture)

19 What was the measure of his spirit after liberation?

Two-third of the physical body

20 The penance at the time of redemption? 21 Was there redemption of

continuous Two fasts (Chhattha)

No

22 What was the time of redemption?

ly?

anyone simultaneous-

Later part of the night

23 In which cycle of time he got redemption?

At the end of the fourth cycle of time

24 What time was left for the fourth cycle of time at the redemption?

Three years eight and a half months

25 How far the tradition of such redemption continued?

Upto the third succession of disciple to disciple

26 When was the system of redemption started during his discipline?

Four years after he attained absolute enlightenment

#### MISCELLANEOUS NOTEWORTHY FACTS

I Where does he deliver his religious discourse?

In the divine auditorium created by gods or on a

2 Is the religious discourse delivered daily?

3 How many times and how long are the religious discourses delivered daily?

4 What is the medium of religious discourse?

5 In which language the spiritual teachers (Ganadharas) composed the scriptures?

6 What is the future for one who offers food to Tirthankara Mahavira for breaking the fast after his first penance?

7 What are the five divine incidents at the time of giving food?

golden lotus

Yes

In the morning and in the afternoon (three hours each time i.e. six hours in all)

In Ardha-Magadhi Prakrit then a language of the masses

Mostly in Ardha-Magadhi Prakrit

In the first or third birth he ceases to have further births

i. Dress, 2. shower of fragrant water, 3. shower of 12 and a half lac (or crore) of gold coins, 4. announcement of "what a great alm!" and 5. the sound of Dundubhi a musical instrument

8 How many persons were destined to be future Tirthankaras under his discipline?

9 Who was the Rudra in his discipline?

10 Which system of philosophy was created under his discipline?

II How many miracles happened in his life?

12 How many are the fundamental vows of an ascetic?

13 How many are the subtle vows of the followers of Jainism? (Shravaka)

14 How many are the types of conduct?

15 How many are the fundamental elements?

16 How many are the types of "Samayika" vows?

17 How many are the types of Pratikramana?

18 How many times the six essential Pratikramana. should be practised?

19 How many types of practices for self-control are there?

20 Is it easy or difficult to follow good conduct?

21 What type of dress should the ascetics wear? 22 How was the tempera-

ment of contemporary people?

23 Which were the areas toured by Bhagavan Mahavira?

24 How many kings were devoted to him?

Nine persons including males and females

Satvaki

Vaisheshika philosophy

Five (transfer of foetus, the failure of the first religious discourse etc.)

Twelve

Five

Nine or three

Four

Five

Regularly every morning and evening

Seventeen

Very difficult

Colourless, white and of ordinary quality

Crooked and orthodox, no modesty and less of intellectual achievement

Mostly, in eastern and northern India besides once upto western India

Numerous kings

#### THE CONCISE DIVISION OF THE LIFE SPAN OF BHAGAVAN MAHAVIRA

1 Duration as householderness

2 Life after initiation

3 Life incognito

4 Life after absolute enlightenment

5 Total life-span

30 years

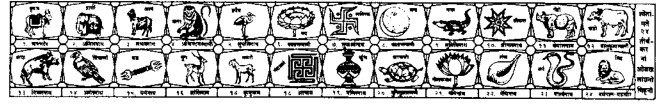
42 years (and the same number of monsoonhalts)

12 and a half years and fifteen days

29 years, five and a half months

Complete seventy two years (according to the ancient Jain calendar)





#### WHERE SHVETAMBAR TEXTS DIFFER FROM DIGAMBAR TEXTS

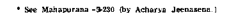
Note-Most of the facts about the life Bhagavan Mahavira are similar in these two sects of Jainism. The following table will bring out the difference between the two and that will give an idea about their distinct traditions.

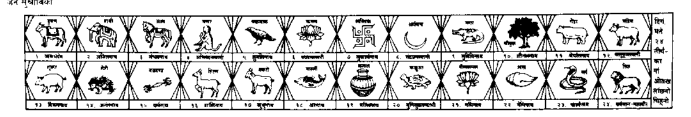
|                                                   | SHVETAMBAR<br>TRADITION                                   |                                                     | BAR TRAI                                                                                                        | DITION                                                                                                          | SHVETAM<br>TRADITI                                                                                       |                                                    | DIGAMBAR TRADITION                              |                                                 |                                                 |  |
|---------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|-------------------------------------------------|-------------------------------------------------|-------------------------------------------------|--|
| i. Mother's name                                  | Trishala                                                  | Harivansha<br>Priya-<br>karini                      | Priya-<br>karini                                                                                                | Tiloy<br>Priya-<br>karini                                                                                       | absolute en-<br>lightenment                                                                              | lunar<br>mansion<br>consisting<br>of two<br>stars) | mansion<br>consis-<br>ting<br>of five<br>stars) | mansion<br>consis-<br>ting<br>of five<br>stars) | mansion<br>consis-<br>ting<br>of five<br>stars) |  |
| Birth place     Constellation of descent          |                                                           |                                                     | Kundapur<br>Uttar-<br>ashadha                                                                                   | Kundalpur<br>Uttar-<br>ashadha                                                                                  | 11. Place of<br>absolute en-<br>lightenment                                                              | Ruju-<br>valika                                    | Ruju-<br>valika                                 | Ruju-<br>valika                                 | Ruju-<br>valika                                 |  |
| 4. Date of initiation                             | of bright<br>half ac-<br>cording to<br>Jain cal-<br>endar | Marga-<br>shirsha<br>and the<br>tenth day<br>of the | Month of<br>Marga<br>shirsha<br>and the<br>tenth day<br>of the<br>dark half<br>according<br>to Jain<br>calendar | Month of<br>Marga<br>shirsha<br>and the<br>tenth day<br>of the<br>dark half<br>according<br>to Jain<br>calendar | 12. Number of female ascetics 13. Number of followers (Shravaka) 14. Number of ascetics who could assume | 36,000<br>1,59,000<br>700                          | 35,000<br>1,00,000<br>900                       | 36,000<br>1,00,000                              | 36,000<br>1,00,000<br>900                       |  |
| 5. Companion<br>at the time<br>of initiation      | None                                                      | None                                                | None                                                                                                            | One                                                                                                             | different type<br>of bodies &<br>forms                                                                   |                                                    |                                                 |                                                 | _                                               |  |
| 6. The first penance 7. First break of fast       | Chhattha<br>(Bela)<br>The home<br>of Bahula               | Chhattha<br>Bahula                                  | Atthama<br>(Tela)<br>Kula                                                                                       | Atthama<br>(Tela)<br>Kula                                                                                       | 15. Number of<br>mothers<br>16. Whether<br>transplan-<br>tation of                                       | Yes                                                | One<br>No                                       | One<br>No                                       | One<br>No                                       |  |
| 8. The town of<br>the first<br>break of<br>fast   | Kollaka                                                   | Kunda-<br>pur                                       | Kula-<br>gram                                                                                                   | Kula-<br>gram                                                                                                   | foetus took<br>place<br>17. Whether<br>married                                                           | Yes                                                | No                                              | No                                              | No                                              |  |
| 9. The period<br>of remain-<br>ing incog-<br>nito | 12 and a<br>half years<br>and fifteen<br>days             |                                                     | 12 years                                                                                                        | 12 years                                                                                                        | 18. When was<br>first<br>discourse<br>19. Where was                                                      | First day<br>of ini-<br>tiation<br>Pava            | Sixty Six<br>days after<br>initiation<br>On the | Sixty Six<br>days after<br>initiation<br>On the | Sixty Six<br>days after<br>initiation<br>On the |  |
| 10. The constel-<br>lation at the<br>time of      | Uttara-<br>falguni<br>(twelfth                            | Magha<br>(tenth<br>lunar                            | Magha<br>(tenth<br>lunar                                                                                        | Magha<br>(tenth<br>lunar                                                                                        | the sucessful                                                                                            | Madh-<br>yama                                      | mount<br>Vipula-<br>chal                        | mount<br>Vipula-<br>chal                        | mount<br>Vipula-<br>chal                        |  |

Besides, there is difference about the design of the religious auditorium. The followers of Shvetambar sect believe that the preachings of Bhagavan Mahavira were rendered into alphabets while the followers of Digambar sect believe the same to be beyond alphabets (i.e. which can be explained by divine sounds alone.) as well as rendered into alphabets. The name of the Ganadharas (the spiritual teacher) also vary. There is no Devadushya. They keep the Chowrie and the Kamandalu in the initiation. They also differ about the annual charities and the anecdotes about Chandanbala. These two main branches of Jainism among the followers of Bhagavan Mahavira mainly differ about (1) absolute enlightenment and (2) emarcipation of women. Shvetambar traditions unanimously declare even today that even after attainment of absolute enlightenment, \* Tirthankaras have to take food because of the remnants of a few past actions and that women can attain spiritual liberation while the main tradition of Digambara does not recognise the taking of food by those who have realized absolute enlightenment and the right of women for spiritual liberation.

Even the texts of Shvetambara branch differ about certain facts—e.g. the text Chaupanna Mahapurusha Charium mention that Bhagavan Mahavira had eight wives.









# ८० विश्वपद्धिकोती अनुस्रमणिका

| ૧. ધર્મચક્ર વંદના<br>                                         | ર. ઓ હી'                                       | ૩. અષ્ટમંગલ                                                         | ૪. <b>આચાર્યશ્રી</b> નો નગર<br><b>પ્રવેશ</b> (૧૨મી શતાબદી)   | ય. વિવિધ લિપિઓ<br>અને અંકો                                              | ૬. ચૌદ સ્વપ્નો                              |
|---------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| ૭. સાત સ્વરો                                                  | ૮. બાર રાશિ (જઘોતિષ<br>પકી)                    | ૯. અષ્ટપ્રકારી પૂજા                                                 | ૧૦. ભગવાન મહાવીરના<br>જીવન પ્રસંગો                           | ૧૧. <b>ટિપ્પણી નૃત્ય</b><br>(ગુજરાતી પદ્ધતિ)                            | ૧૨. જીવવિચાર                                |
| ૧૩. ધર્મપ્રવચન<br>(૧૨મી શતાબ્દી)                              | ૧૪. વાધયંત્રના પ્રકારો                         | <b>૧૫. જિન મ</b> રિકર (પરઘર)<br>(ઉપરનો ભાગ)                         | ૧ <b>૬. જિનપરિકર</b><br>(મધ્યભાગ)                            | ૧૭. જિનપરિકર<br>(નીચેનો ગાદીનો ભાગ)                                     | 1૮. સ્વસ્તિકો<br>(સાથિયા)                   |
| ૧૯. <b>શિલ્પાકૃતિ</b><br>(અમ્બિકાભકિત)                        | ર૦. શિલ્પ કલાકૃતિ                              | રા. સોળ વિધાદેવીઓ<br>(૧ થી૮)                                        | રર. સોળ વિધાદેવીઓ<br>(૯ થી ૧૬)                               | ર ૩. પશુચિત્રો                                                          | ૨૪. દશ્વ દિક્પાલ દેવો                       |
| રપ. નવસહો                                                     | રેક. અષ્ટકર્મ                                  | ર૭. અધ્યોત્રલ                                                       | ર૮. હસ્તમુદાઓ                                                | ર૯. અષ્ટાંગ ધોગ                                                         | ૩૦. અષ્ટ મહાપ્રાતિહાર્ય                     |
| ૩૧. સમવસરણ ગઢ પહેલો<br>(બાર પ્રકારની પર્યદ્ધ)                 | ૩૨. <b>સમવસરણ ગઢ બીએ</b><br>(પશુ-પશ્રીઓની સભા) | ૩૩. અષ્ટમંગલ                                                        | ૩૪. યન્ત્રાકૃતિઓ                                             | ૩૫. માનવ ગર્ભની<br>વિકાસ યાત્રા                                         | ૩૬. વિવિધ કટમાં<br>રત્વ-હીરા                |
| ૩૭. નવરસોત્પાદક ચિત્ર<br>———————————————————————————————————— | ૩૮. નવરસદર્શન                                  | ૩૯. આવર્તી દારા<br>જપ પદ્ધતિ                                        | ૪૦. અંક દ્વારા જપ<br>પદ્ધતિ (અનાનુપૂર્વી)                    | ૪૧. <b>નમાયાર્ચના</b><br>(મિચ્છામિ દુક્ક <i>ં</i> )                     | ૪૨. ભાર આગમશાસ્ત્રો<br>(હાદશાંગી)           |
| ૪૩. પ્રચલિત ૪૫<br>આગમ શાસ્ત્રો                                | ૪૪. નવગ્રહનો પરિચય<br>અને તેનો ઉપયોગ           | ૪૫. જેનધર્મના પ્રસિદ્ધ<br>સાત શેત્રો                                | ૪૬. વિવિધ પ્રકારના<br>નમસ્કારો                               | ૪૭. ભારતના છ ધર્મો, તેની<br>જનસંખ્યા અને પ્રાર્થના                      | ૪૮. હા <b>થી</b> નો વરથોડો<br>(જ્ઞાનયાત્રા) |
| ૪૯ થી ૫૪. ૨૪ તીર્થકરોના<br>યશ-પશ્ચિમીઓનું સ્વરુપ              | પપ. એકેન્દ્રિય જીવોના<br>પ્રકારો               | પદ, બેઈન્દ્રિયથી લઈને<br>પંચેન્દ્રિય જીવોના પ્રકારો                 | પછથી ૬૨.૨૪ તીર્વકરોના યક્ષ-<br>યક્ષિણીની છ પટ્ટી (શ્વે. મતે) | ६૩ થી ૬૮.૨૪ તીર્થકરોના યશ-<br>ધ <b>શ્રેણીની</b> છ પ <b>ટી</b> (દિ. મતે) | ૬૯. વધારાના ય <b>વ-દેવો</b><br>(શ્વે. દિ.)  |
| ૭૦-૭૧. ૧ થી ૧૬ વિધા-<br>દેવીઓ (શ્વે.મતે)                      | ૭૨-૭૩. ૧ થી ૧૬ વિધા-<br>દેવીઓ (દિ. મતે)        | ૭૪. નેબિનાથનું સ્થવન<br>અને ચૌદ સ્વપ્નો                             | ૭૫. નેધિનાથનો જ-મ<br>અને દીજ્ય પ્રસંગ                        | ૭૬. દેવલોકની પટ્ટી                                                      | ૭૭. ૨૪ તીર્થકરોનાં<br>લાંછનો (થ્વે. મતે)    |
| ૭૮. ૨૪ તીર્થકરોનાં<br>લાંછનો (દિ. મતે)                        | ૭૯. જેને જપતિ શાસન                             | ૮૦. <b>પ્રવચનની વિવિધ મુદ્રાઓ</b><br>(મુખ <b>પૃષ્ઠ</b> ઉપરની પદ્રી) |                                                              | - "                                                                     |                                             |

| - 6:                                   |                                          | <del></del>                         | ·                                                |                                                                             | in the state                                                                       |
|----------------------------------------|------------------------------------------|-------------------------------------|--------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| 1. સિંહ                                | ર, કળશ                                   | ૩. હાથી                             | ૪. સૂત્રવાચના                                    | પ હંસ                                                                       | <b>ધ. શરણાઈ</b>                                                                    |
| ૭. <b>ઑ' હીં અહેં</b><br>(વર્તુળાકારે) | ૮. <b>ઓ' હ્રી' અ</b> ઈ<br>(લંબગોળાકારે)  | લ. અહેં                             | 10. 38                                           | 11. 544                                                                     | <b>ત</b> ક થ્ <mark>ર</mark>                                                       |
| ૧૩. માળાધારી દેવ                       | ૧૪. વિદેહધરદેવ                           | ૧૫ અન                               | 15. Ris                                          | ૧૭. સિંહ-ગજમુખો                                                             | ૧૮. વૃષભ (લળદ)                                                                     |
| ૧૯. કાંસીએડા અને મંજીસ                 | ર૦. શરજાઈ વાદન                           | ર1. નમારાવાદન                       | ૨૨. મૂદંગવાદક                                    | ર ૩. નર્નકી                                                                 | ર૪. વાધવાદક નારી                                                                   |
| રપ. ત્રિશલા અને વર્ધમાન                | રક્. આરતી                                | ર૭. દીપક (દીવો)                     | ર૮. દેવી શ્રી પદ્ધાવતી                           | રેલ. ઋષભદેવ અને<br>ઈયુરસનું દાન                                             | ૩૦. હંસ                                                                            |
| ૩૧. મુગસંયોજના                         | ૩૨. મૃગયુગલ                              | <b>૩૩. હંસ</b>                      | ૩૪. અંબાઈ-અંભિકા-અંબા<br>(આમકૃષ્માણિડની)         | ૩૫. લશ્મી                                                                   | ૩૬. સરસ્વત <u>ી</u>                                                                |
| ૩૭. જિનમૂર્તિ                          | ૩૮. જિનમંદિર                             | . <b>૩</b> ૯. <b>જેન સાધુ-મૃ</b> નિ | ૪૦. જૈન સાધ્વી-આર્યા                             | ૪૧. શ્રાવક-જેન                                                              | ૪૨. શ્રાવિકા-જેન                                                                   |
| ¥3. शा <b>⊣</b>                        | ૪૪. દર્શન                                | ૪૫. ચારિત                           | ૪૬. અરિહેતની મુદ્રા                              | ૪૭. સિદ્ધની મુદ્રા                                                          | ૪૮. આચાર્ધની મુદ્રા                                                                |
| ૪૯. ઉપાધ્યાયની મુકા                    | ૫૦. સાધુની મુદ્રા                        | પ૧. જેન મુનિનાં<br>કાષ્ઠપાત્રો      | પર. રજોહરલ (ઓધો)મુહયત્તી<br>(જેન મુનિનાં ઉપકરણો) | પાંડ. <b>ચરવળી, સૂપડી,</b> દંડાસન,<br>કમ્ <b>લલ</b> (જેન મુનિનાં અન્ય ઉપકરા | પ૪. કટાસ <b>લું, મુ</b> હપની ચરવળો<br>શો) (જૈન શ્રાવક-શ્રાવિકાનાં ઉપકર <b>ન્નો</b> |
| પય. જૈન સાધુ                           | પ૬. કાઉસગ્ગમુદ્રા<br>(કાયોત્સર્ગ મુદ્રા) | પછ. માળા <b>જપ</b> માટેની           | ૫૮. <b>યુમ્મટ</b> (પ્રકાર-૧)                     | પલ. યુમ્મટ (મકાર-૨)                                                         | <b>50. 4242</b> (4512-3)                                                           |
| ૬૧. સ્વસ્તિક (સાથિયો)                  | દર. કળશ                                  | ૬૩. ભૂમિતિની આકૃતિ                  | ૬૪. કૂર્મલિલા                                    | <b>૬૫. મકર</b> (મગરવિરાહી)                                                  | દદ. મકરમુખ                                                                         |
| ૬૭. છત્રત્રથી                          | ૬૮. ચામર                                 | €¢. ઈ-इ ध्वक                        | ૭૦. ઠવથી પુસ્તક સહિત                             | ૭૧. સ્થાપનાચાર્ય<br>(અપરનામ ઠવણી)                                           | ૭૨. બાબોઠ                                                                          |
| ૭૩. પ્રવચનમુદ્રા                       | ૭૪. ગરુડમુદા                             | ૭૫. પંચતત્વ                         | ૭૬. ઓ                                            | ૭૭. ઑ                                                                       | ૭૮. ઓ <sup>હ</sup>                                                                 |
| ૭૯. નંધાવર્ત, પાંચ<br>સ્વસ્તિક સાથે    | ८०. <b>કવ</b> શ                          | ८१. स्वस्तिक पंचक                   | ૮૨. ગાંધર્વ                                      | ૮૩. અરિહંતાકૃતિ                                                             | ૮૪. ધ્વજદંડ                                                                        |
| ૮૫. સૂર્ધ                              | ૮૬. ચંદ્ર                                | ૮૭. હંસપુગલ                         | ૮૮. શ્રીકળ                                       | ૮૯. હંસદીપક                                                                 | ૯૦. શતદલ કમળ                                                                       |
| ૯૧. પંચોગ પ્રણામ                       | ૯૨. સામાયિક (શ્રાવકનું)                  | ૯૩. <b>સામાયિક</b> (શાવિકાનું)      | ८४. इत्रस                                        | ૯૫. ષંટ                                                                     | ૯૧. હોમવેદિકા<br>૧૦૨. સિંહ                                                         |
| <b>૯૭. અરિહંત</b> (દેશના મુદ્રામાં)    | ૯૮. ત્રિસ્તા                             | ૯૯. स्वस्ति <u>ः</u>                | ૧૦૦. સિદ્ધચકનું પ્રતીક                           | ૧૦૧. મત્સ્ય યુગલ                                                            | ૧૦૨. સિંહ                                                                          |
| ૧૦૩. શ્રી ગૌતમસ્વામીજી                 | ૧૦૪. નંધાવર્ત                            | 104. 598                            | ૧૦૬ થી ૧૪૪. વિવિધ<br>પ્રકારનાં આકૃતિ ચિત્રો      |                                                                             |                                                                                    |



जैन साधु की स्मसान यात्रा (पालखी)

# ८० वित्रपट्टियोकी अनुक्रमणिका

| 9.            | पर्भवक वंदना                                   | ₹.              | कं हीं                                      | 3.         | अन्दर्भगत                                         | ¥,               | आबार्यश्रीका नगर<br>प्रवेश (५२ वी शताब्दी) | <b>b</b> q. | विकित निययों और अंक                              | <b>Ę</b> .  | चीदह स्वप्न                                |
|---------------|------------------------------------------------|-----------------|---------------------------------------------|------------|---------------------------------------------------|------------------|--------------------------------------------|-------------|--------------------------------------------------|-------------|--------------------------------------------|
| <b>'</b>      | मात स्वर                                       | ۷.              | बारह राशियाँ<br>(ज्योतिष पट्टी)             | ٩.         | अन्द्रप्रकारी पूजा                                | 90.              | भगवान भहाबीर के<br>जीवन प्रसंग             | 99.         | <b>टिप्पणी नृत्य</b><br>(गुजराती पद्धति)         | 97.         | जीवविद्यार                                 |
| 93.           | <b>धर्मध्ययः</b><br>(१२ वी शताब्दी)            | 9 8.            | वाधवंत्रके प्रकार                           | 94.        | जिन परिकर (परघर)<br>(उपरका भाग)                   | ٩६.              | जिन परिकर<br>(मध्य भाग)                    | 919.        | जिन परिकर<br>(नीचेका गादीका भरग)                 | 96.         | स्वदितक (साविया)                           |
| 99.           | क्रिल्याकृति<br>(अम्बिका मक्ति)                | ₹0.             | शिस्य कलाकृति                               | ₹9.        | सोलह विधादेवियाँ<br>(१ से ८)                      | ₹₹.              | सोलह विद्यादेवियाँ<br>(९ से १६)            | ₹₹.         | पश्चित्र                                         | ₹¥.         | वेश विक्याल वेक                            |
| ₹4.           | नवग्रह                                         | ₹€.             | अध्यक्तमं                                   | ₹७.        | अन्दर्भगल                                         | २८.              | हस्तमुद्राएँ                               | ₹₹.         | अन्दांग योग                                      | <b>3</b> 0. | अस्टम्हाप्रातिहार्य                        |
| ≱9.           | समक्सरण गढ फला<br>(बारह प्रकारकी पर्वदा)       | ₹₹.             | सम्बद्धारण गढ दूसरा<br>(पशु-पक्षियोंकी सभः) | 23.        | अ <b>न्ट</b> पंगल                                 | <b>₹ &amp;</b> . | क् <del>ञाकृतियाँ</del>                    | ₹4.         | मानव गर्भकी<br>विकास बाजा                        | 35.         | विकिन कटमें<br>रल-हीरें                    |
| <b>ą</b> (6). | नबस्तीत्पातक वित्र                             | 14.             | नवरसदर्शन                                   | ₹9.        | अकर्ती द्वारा जय पद्धति                           | ¥o,              | अंक द्वारा जय<br>पद्धति (अनानुपूर्व)       | 89.         | क्षमध्याचना<br>(भिकामि दुक्क्ड)                  | ¥4.         | बारह अत्यवशास्त्र<br>(द्वादशांगी)          |
| 81.           | प्रयसित ४५<br>आगमसा <del>त्य</del>             | ¥¥,             | नवप्रहोंका परिचय<br>और उनके उपयोग           | 84.        | जैनपर्म प्रसिद्ध<br>सात क्षेत्र                   | 86.              | विविध प्रकारके<br>नमस्कार                  | ¥0,         | भारतके छः पर्म, उनकी<br>जनसंख्या और प्रार्थना    | ¥ć,         | हाचीका जुलूम<br>(ज्ञानमात्रा)              |
| ¥ ę.          | से ५४, २४ तीर्यंकरों<br>के यस-यक्तिनियोंका स्व |                 | एकेन्द्रिय जीवींके<br>प्रकार                | યદ્દ.      | वो इन्डियमें लेकर<br>पंचेन्द्रिय जीवीके प्रकार    |                  |                                            |             | ६८. २४ तीर्घकरोंके यह<br>वीकी छः पष्टियाँ (दि. म |             | अन्य यश-देव<br>(इवे. दि )                  |
| V9 c3 −V5     | 9, 9 से 9६ वि<br>देवियाँ (श्वे. मत)            | <b>m</b> −u ₹-0 | ३. ९ से १६ वि<br>वेकियाँ (दिमत)             | चा-७४.<br> | नेमिनाचका च्यक्त<br>और चौदह स्कन                  | હવ.              | नेविनाधका अन्य<br>और दीका प्रसंग           | ७६          | वेक्लोककी पट्टी                                  | <b>9</b> 4. | २४ ती <b>र्यकरोंके</b><br>लांछन (स्वे. मत) |
| 194.          | २४ तीर्यकरोके<br>सांछ <b>र</b> (दि. मत)        | હ૧.             | कैनं जयति<br>शक्तनं                         | 40.        | प्रवचन की विकिय<br>मुदारों (मुख्यपुष्ट परकी पट्टी |                  |                                            |             |                                                  |             |                                            |

| The state of the state of | CONTRACT OF STATE | THE STATE OF                              | STATE OF THE STATE |
|---------------------------|-------------------|-------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| s R. E                    | 🕏 (a) a)          | La Be                                     | 41 (2001)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1,500,00                  |                   | 70年 10年 10年 10年 10年 10年 10年 10年 10年 10年 1 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| 9.             | सिंह                              | ₹.           | कल्या                     | <b>4</b> .   | हान्यी                | ٧.               | सूत्रवाधना                                 | ٩.            | <b>हं</b> स                                  | Ę.             | श्हनाई                                          |
|----------------|-----------------------------------|--------------|---------------------------|--------------|-----------------------|------------------|--------------------------------------------|---------------|----------------------------------------------|----------------|-------------------------------------------------|
| <b>9</b> .     | औं हीं अहीं (गोलाकारमें           | } ८.         | औं हैं अहे (लम्बगोलाका    | रमें) ९.     | <b>अर्क</b>           | 90.              | zř.                                        | 99.           | कम्ल                                         | 99.            | Ú,                                              |
| 93.            | मालाबारी वेब                      | 9¥.          | विघायर वेव                | 94.          | अप्रव                 | 94.              | सिंह                                       | ۹७.           | सिहराजमुख                                    | 94.            | कृषम (बैल)                                      |
| 98.            | मांस तया मैंजीरे                  | ₹0.          | श्रहनाई सदन               | 79.          | नगाडाबादन             | २२.              | <b>मृदंगबादक</b>                           | ₹ ₹.          | नर्तकी                                       | ₹¥.            | वाधनायक नारी                                    |
| ₹4.            | विश्वता और वर्षमल                 | ₹₹.          | आरती                      | ₹७.          | दीयक (दीया)           | ₹८.              | वेबी श्री पद्मावती                         | ₹.            | ऋषपदेव और<br>इज्ञुत्सका दान                  | <b>1</b> 0,    | <b>हंस</b>                                      |
| ₹9.            | मृग संयोजना                       | ₹ ₹.         | मृगदुगल                   | ₹₹.          | हंत                   | ₹¥.              | সন্দরে, সঁকিনা,<br>স্কলা (সামকুম্পাণ্ডিনী) | ₹५.           | लक्ष्मी                                      | 14.            | <b>सस्पती</b>                                   |
| ₹७.            | जिन <b>पूर्ति</b>                 | <b>\$</b> 4. | जिनमंदिर                  | <b>‡</b> ९.  | वैन सम्यु-मुनि        | ¥o.              | वैन सम्बी-आर्या                            | ¥9.           | शासक-जैन                                     | ¥3.            | श्रविक)-जैन                                     |
| ¥ā.            | <b>ज्ञा</b> न                     | 88,          | stim.                     | ¥4.          | चारित्र               | ¥Ę.              | औरहंताकृति                                 | ¥'0.          | सिद्धाकृति                                   | ¥4.            | आचार्य                                          |
| 89.            | उपस्याव                           | 40.          | साधु                      | 49.          | वैन मुनिके काश्चपात्र | 42.              | रजेहरण (ओघा),<br>मुँहपसी (मुनिके उपकरण)    |               | वरवली, सूच्छी, वंडालन,<br>कम्बल (अन्य उपकरण) |                | कटासना, मुँहपत्ती, चरबता<br>श्राविकाओंके उपकरण) |
| 44.            | <b>बै</b> न सांधु                 | <b>4 €</b> . | काउसम्म (कायोत्सर्ग मुदा) | ં પછ.        | अप के लिये माला       | 46.              | <b>चुम्मर</b> (धकार-५)                     | 44.           | पुज्यट (प्रकार-२)                            | <b>6</b> 0.    | मुम्बर (प्रकार-३)                               |
| 6,9.           | स्वरितक                           | ₹₹.          | कलम                       | <b>5 2</b> . | एक आकृति              | Ę¥.              | कूर्मशिला                                  | <b>ξ</b> 4.   | मकर (मगर-विशाली)                             | <b>\$ \$</b> . | पकरपुत                                          |
| <b>\$</b> (6). | <b>ए ज</b> नवी                    | <b>ξ</b> ∠.  | चामर                      | <b>६</b> ९.  | <b>TRUM</b>           | 190.             | ठकणी पुरतक सहित                            | <b>v9</b> .   | स्थापनाव्यर्थ<br>(प्रवलित नाम ठवणी)          | હર.            | बाजीठ                                           |
| 93.            | प्रका मुहा                        | <b>9</b> γ,  | गरुद्र मुद्रा             | છ્ય.         | पंचतस्य               | ισε <sub>ξ</sub> | <b>₫</b>                                   | <b>13</b> 19. | र्ज                                          | <b>ن</b> اور.  | ক                                               |
| ७१.            | नंधावर्त, पाँच<br>स्वतितकाँके साथ | ۷٥.          | कलश                       | 41.          | स्वतिक पंचक           | ۷٦.              | गंग्र                                      | 41.           | अरिहंताकृति                                  | <b>6</b> ¥.    | ध्यवय                                           |
| ۷٩.            | मूर्य                             | ۷٤.,         | क्द                       | £10.         | <b>हंस</b> युगस       | ۷٤.              | श्रीफल                                     | ۷٩.           | हंसदीयक                                      | 90.            | शतदल कमल                                        |
| ₹¶.            | पंचांग प्रणाम                     | 44.          | सामाधिक (श्रावकका)        | 43.          | सामाविक (श्राविकाका)  | 98.              | कत्वज्ञ                                    | <b>94</b> .   | मण्टा                                        | 46.            | होमवेदिका                                       |
| 9.6.           | अरिहंत                            | ₹८.          | चित्रत् <b>य</b>          | 99.          | न्दर्शतक              | 900.             | सिद्धवक प्रतीक                             | 909.          | मत्त्रप्रकृतः                                | 907.           | सिंह                                            |
| 901.           | श्री गौतमस्वामीजी                 | 908,         | नंधावतं                   | 904.         | कर्मश                 | 908              | से १४४, विविध<br>प्रकारके आकृति चित्र      |               |                                              |                |                                                 |

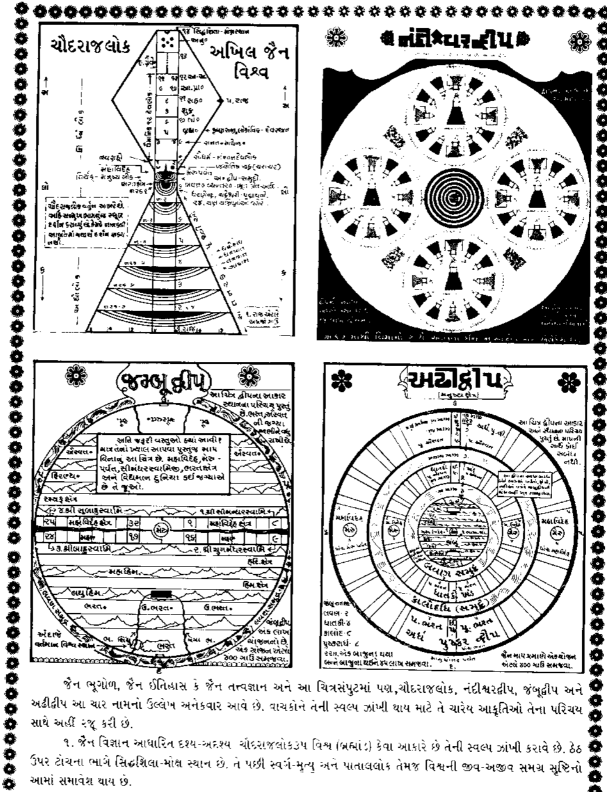


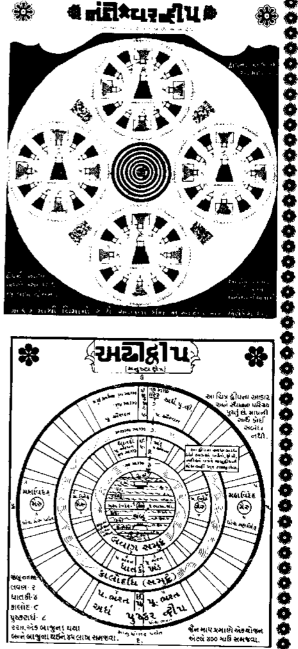
## TCDES OF A STILL SUBSEINS AND SECTIONS

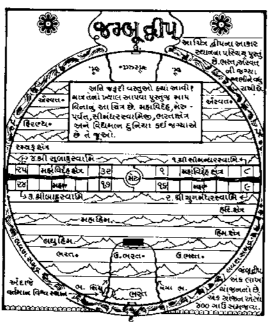
|                                                      |                                                            |                                                                      |                                                                    |                                                          | E 4                                                  |
|------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| Homage to the wheel of religion                      | 2. Aum Hrim                                                | Eight auspicious symbols                                             | <ol> <li>Entry of the<br/>preceptor in thecity</li> </ol>          | 5. Various scripts<br>and numerals                       | 6. Fourteen dreams                                   |
| 7. Seven notes of music                              | 8. Twelve signs of the zodiac                              | 9. Eightfold worship                                                 | 10. Events from the life of Bhagawan mahavira                      |                                                          | 12. The dynamics of the soul                         |
| 13. Religious dis-<br>course                         | 14. Types of musical instruments                           | 15. Jina Parikara (Apart of the religious seat)                      | 16. Jina Parikara (The middle Portion)                             | 17. Jina Parikara<br>(The upper part)                    | 18. Swastika                                         |
| 19. Ambika worship in sculpture                      | 20. Sculpture strip                                        | 21-22. Sixteen godde-<br>sses of learning                            | 23. Illustrations of animals                                       | 24. Regent gods<br>of ten directions                     | 25. The nine Planets                                 |
| 26. Eight Karmas                                     | 27. Eight auspicious<br>symbols                            | 28. Hasta mudras                                                     | 29. Eightfold yoga                                                 | 30. Eight divine accompaniments(Pratiharya)              |                                                      |
| 32. Samavasarana<br>second rampart                   | 33. Eight auspicious symbols                               | 34. Yantra figures                                                   | 35. Human foetus<br>development                                    | 36. Different cuts in gems-diamonds                      | 37. Nine poetic sentiments                           |
| 38. Viewing of fine sentiments                       | 39. Japa method by<br>Avartas                              | 40. Japa method by<br>numerical figures<br>(Ananupurvi)              | 41. Forgiveness<br>(Michchhami<br>dukkadam)                        | 42. Twelve Agama<br>shastras<br>(Dwadashangi)            | 43. Prevalent 45<br>Agama Shastras                   |
| 44. Nine planets<br>and their uses                   | 45. Seven famous<br>Kshetras (places)<br>in Jain Religion  | 46. Different types of obeisance                                     | 47. Six main religions of India, their followers and prayers       | 48. The elephant<br>procession (A know-<br>ledge travel) | 49 to 54. Yaksha-<br>Yakshinis of 24<br>Tirthankaras |
| 55. Types of mono-<br>sense livingbeings             | 56. Types of 2 to 5 senses livingbeings                    | 57 to 62. Yaksha-<br>Yakshinis of 24 Tirthan-<br>karas (shv. belief) | 63 to 68. Yaksha-<br>Yakshinis of 24 Tirtha<br>karas (Dig. belief) | 69. Other Yaksha-<br>in- gods (shv., Dig.<br>belief)     | 70-71. 16 goddesses of<br>knowledge (shv. belief     |
| 72-73. 16 goddesses<br>of knowledge (Dig.<br>belief) | 74. Incarnation of Neminath and 14 dreams                  | 75. Birth of<br>Neminath and<br>his initiation                       | 76. Devloka                                                        | 77. Lanchhans of<br>24 Tirthankaras<br>(shv. belief)     | 78. Lanchhans of<br>24 Tirthankarss<br>(Dig. belief) |
| 79. Jainam jayati<br>shasanam                        | 80. Sermons—in<br>different postures<br>(Title page strip) |                                                                      |                                                                    |                                                          |                                                      |

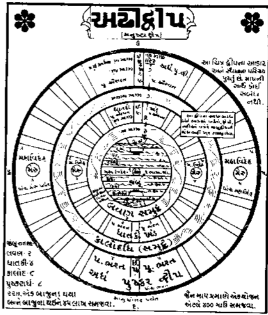
|                                                       |                                                    |                                                           |                                                                 |                                                                              | A Committee of the second                                 |
|-------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| 1. The lion                                           | 2. The holy jug                                    | 3. The elephant                                           | 4. Reading of Sutra<br>(aphorisms)<br>(teaching)                | 5. The swan                                                                  | 6. Shahanai-an Indian musical instrument                  |
| 7. AUM HRIM<br>ARHAM<br>(Jain Script)                 | 8. AUM HRIM<br>ARHAM<br>(Jain Script)              | 9. ARHAM<br>(Jain seript)                                 | 10. HRAM                                                        | 11. The lotus                                                                | 12. HRIM                                                  |
| 13 The god with a garland                             | 14. Demi-god Vidya-<br>dhara                       | 15. The horse                                             | 16. The lion                                                    | 17. The lion with the head of an elephant                                    | 18. The bull                                              |
| 19. The Kansi pair and Manjiras musical instruments   | 20. The playing of<br>Shahanai                     | 21. Playing the drums<br>(Dundubhi)                       | 22. The drum player                                             | 23. A dancing girl                                                           | 24. A woman busy with a musical instrument                |
| 25. Trishala and<br>Bhagayan<br>Mahayira              | 26. Acati-waving the lamp in honour                | 27. A lamp                                                | 28. Goddess<br>Padmavati                                        | 29. Rishabhadeva<br>and the alm of sugar-<br>cane juice                      | 30. The swan                                              |
| 31. Composite design of a deer                        | 32. A couple of deer                               | 33. The swan                                              | 34. Ambai,Ambika<br>Amba-(The Goddess<br>Amra Kushmandini)      | 35. Lakshmi the<br>Goddess of wealth                                         | 36. Sarasvati the goddess of learning                     |
| 37. An idol of Jina<br>(first field)                  | 38. Jina temple<br>(Second field)                  | 39. Jain ascetic who observes silence (third field)       | 40. Jain female<br>ascetic-Arya<br>(fourth field)               | 41. Shravaka-the<br>Jain follower<br>(fifth field)                           | 42. Shravika-the female<br>Jain follower<br>(Sixth field) |
| 43. Knowledge<br>(seventh field)                      | 44. Vision                                         | 45. Conduct                                               | 46. Arihant-the<br>Supreme soul (1)                             | 47. Perfect supreme<br>soul (2)                                              | 48. A Jain head of ascetics (3)                           |
| 49. A Jain religious<br>teacher (4)                   | 50. A Jain<br>ascetic (5)                          | 51. The wooden<br>utensils of a<br>Jain ascetic           | 52. The broom and<br>the mouth-strip (used<br>by an ascetic)    | 53. Charavali, Supadi,<br>Dandasana, Kambal (The<br>are paraphernalia of asc | ese (mouth strip) and                                     |
| 55. A Jain ascetic                                    | 56. Kausagga Mudra<br>(Kayotsarga<br>Mudra)        | 57. A rosary                                              | 58. The dome<br>(First type)                                    | 59. The dome<br>(Second type)                                                | 60. The dome<br>(Third type)                              |
| 61. Swastika                                          | 62. The holy jug                                   | 63. A geometrical design                                  | 64. Kurmashila-the foundation stone                             | 65. The crocodile                                                            | 66. The crocodile mouth                                   |
| 67. The three<br>divine umbrellas                     | 68. The chowrie                                    | 69. The flag of Indra                                     | 70. The bookstand<br>with a book                                | 71. Replica indicating<br>the presence<br>of a guru                          | 72. The pedestal                                          |
| 73 The posture for a discourse                        | 74. The eagle posture                              | 75. The five funda-<br>mental elements                    | 76. AUM                                                         | 77. AUM                                                                      | 78. AUM                                                   |
| 79. Nandyavarta design<br>with five Swastikas         | 80. The holy jug                                   | 81. The five fold<br>Swastika                             | 82. The Gandharvas<br>— demigods                                | 83. The illustration of 'Arihanta' (the destroyer of enemy                   | 84. The flag staff                                        |
| 85. The sun                                           | 86. The moon                                       | 87. The swan pair                                         | 88. A coconut                                                   | 89. A swan shaped<br>lamp                                                    | 90. A lotus with<br>100 petals                            |
| 91. Bowing down to<br>the five main<br>organs         | 92. Time-measure for<br>the follower<br>of Jainism | 93. Time-measure for<br>the female<br>follower of Jainism | 94. A holy jug                                                  | 95. A bell                                                                   | 96. Construction for sacrifice                            |
| 97. Arihanta (in the posture for religious discourse) | 98. The three jewels                               | 99. Swastika<br>(a sculpture)                             | 100. The Symbol of<br>Siddhachakra (the<br>wheel of perfection) | 101. A fish-pair<br>(an auspicious sign)                                     | 102. A lion                                               |
| 103. Shree Gautama -<br>swamiji                       | 104. Nandyavarta an auspicious design              | 185. A holy jug                                           | 196 to 144.<br>Different type of des                            | ign                                                                          |                                                           |











જૈન ભૂગોળ, જૈન ઈનિહાસ કે ર્જન તત્ત્વજ્ઞાન અને આ ચિત્રસંપુટમાં પણ,ચૌદરાજલોક, નંદીશ્વરદીપ, જંબૂદીપ અને અઢીઢીપ આ ચાર નામનો ઉલ્લેખ અનેકવાર આવે છે. વાચકોને તેની સ્વલ્પ ઝાંખી થાય માટે તે ચારેય આકૃતિઓ તેના પરિચય સાથે અહીં રજૂ કરી છે.

- ૧. જૈન વિજ્ઞાન આધારિત દશ્ય-અદશ્યા ચોંદરાજલોક૩૫ વિશ્વ (બ્રહ્માંડ) કેવા આકારે છે તેની સ્વલ્પ ઝાંખી કરાવે છે. ઠેઠ ઉપર ટોચના ભાગે સિદ્ધક્ષિલા-મોક્ષ સ્થાન છે. તે પછી સ્વર્ગ-મૃત્યુ અને પાતાલલોક તેમજ વિશ્વની જીવ-અજીવ સમગ્ર સૃષ્ટિનો આમાં સમાવેશ થાય છે.
- ૨. જૈન ભૂગોળ પ્રમાણે મનુષ્યલોકની ઘરતી ઉપર અસંખ્ય દ્વીય-સમુદ્રો છે. એ પૈકી કેન્દ્રીય જંબૃદ્દીપથી આઠમો નંદીશ્વર દ્વીપ છે. આકાશી દેવોનું આ ઘરતી ઉપરનું પ્રધાન વિખ્યાત ઉતરાણ સ્થાન (એરોડ્રામ) છે.
- ૩. <mark>જૈન ભૂગોળ અસંખ્ય દીપ⊤સમુદ્રો માને</mark> છે. આ દ્રીષ વર્તુળાકારે એક લાખ યોજનનો છે. જેમાં ભરતાદિ **ક્ષેત્રો, મહાવિદેહ,** મેરુપર્વત રહેલ છે.
- ૪. અઢીતીપનું આ ચિત્ર જંબૃતીપ પછી આવેલ બે દીપ, બે સમુદ્ર અને અડધો પુષ્કરત્રીપ મળીને થાય છે. અઢીદ્વીપનું બીજું નામ મનુષ્યક્ષેત્ર છે. મનુષ્યો અઢીદીપ એટલે ૪૫ લાખ યોજનની ઘરતીમાં રહ્યા છે.







ત્રીજી આવૃત્તિ

લેખકઃ મુનિ યશોવિજય (વર્તમાનમાં આચાર્ય યશોદેવ સુરિજી)

અવતરશ—

ચિત્રસંપુટની આ ત્રીજી આવૃત્તિ છે. આ વખતે નવાં ૧૩ ચિત્રાં ઉમેરવામાં આવતાં આ આવૃત્તિમાં ૪૮ ચિત્રો પ્રગટ થયાં છે. ૪૮ ચિત્રો સામેના દરેક પાનામાં ચિત્રનો ગુજરાતી, હિન્દી અને ઈંગ્લીશ ત્રણ ભાષામાં પરિચય છાપ્યો છે. દરેક પરિચયના પ્રારંભમાં વિવિધ વિષયના એક ઈંચના સમચોરસ પ્રતીકો છાપ્યા છે, અને દરેક પાનામાં નીચેના ભાગે વિવિધ વિષયની સુંદર પટ્ટીઓ છાપી છે. ત્રીજી આવૃત્તિમાં ૧૦૫ (૩૫ × ૩ = ૧૦૫) પ્રતીકો હતાં. નવાં ૧૩ ચિત્રોનો ઉમેરો થતાં (૧૩ × ૩ = ૩૯) ૩૯ પ્રતીકોનો આમાં વધારો થયો છે. એટલે કુલ પ્રતીકો ૧૪૪ થયાં છે. તે સિવાય પરિશ્રિષ્ટ વિભાગમાં બીજી આવૃત્તિનાં પાનાનાં છેડા ઉપર નાની મોટી બીજી અનેક આકૃતિઓ છાપી હતી. આ વખતે તેમાં પણ વધારો થયો છે, સંઘમાં ઉજવાતા વિવિધ પ્રસંગોની કંકોત્રી વગેરેમાં ઉપયોગી થઈ શકે તેવી પદીઓ પણ આ આવૃત્તિમાં ઉમેરાણી છે.

બીજી આવૃત્તિમાં ૬૦ પટ્ટીઓ હતી. આ ત્રીજી આવૃત્તિમાં ૪૮ મૂલ ચિત્રોમાં (૩૬થી ૪૮ વચ્ચે) ૧૩ પટ્ટીઓ વધી, અને તે પછીના પરિશિષ્ટોમાં બીજી ૩૧ નવી આપી છે અને એક શરૂઆતના ટાઈટલ ઉપર છાપી છે. બધી મળીને ૮૦ પટ્ટીઓ છાપી છે. જેનસંઘને શક્ય એટલું નવું આપવાની ઈચ્છાના કારણે યથાશકિત પ્રયત્ન સેવ્યો છે.

પટ્ટીઓ ધાર્મિ ક, સાંસ્કૃતિક, ભાષા, સંગીત, શિલ્પ, સ્થાપત્ય, યોગ,જ્ઞાન, મંત્ર, તંત્ર, જયોતિષ, વિદ્યાદેવીઓ, યક્ષ-યક્ષિણીઓ, યંત્ર, મુદ્દા, પરિકર, વાધ, લાંછનો વગેરેને લગતી છે. એ જ રીતે પ્રતીકો પણ જૈનધર્મ સંસ્કૃતિ તથા ભારતીય સંસ્કૃતિને લગતાં વિવિધ વિષયનાં આપ્યાં છે.

અહીં જે પરિચય આપ્યો છે તે વિદ્વાનો કે ઉચ્ચતમ અભ્યાસીઓને અનુલક્ષીને નહિ પણ સર્વસામાન્ય જનતાને નજરમાં રાખીને મધ્યમ રીતે આપ્યો છે. પદીઓ અને પ્રતીકો બોધક, પ્રેરક, જ્લવા-સમજવા યોગ્ય છે. એમાં કેટલાક પ્રતીકો અને પદીઓ સાવ સાદા પણ છે.

આ આવૃત્તિમાં પટીઓ અને પ્રતીકોનો હિન્દી, અંગ્રેજી પરિચય વધારવામાં આવ્યો છે. એટલે ત્રણેય ભાષામાં પરિચય મલી જાય છે. અહીં પ્રથમ ગુજરાતી પરિચય આપ્યો છે.

### ત્રણ ભાષાવાળા પરિચય પૃષ્ઠો નીચે છાપેલી પ્રથમ ૪૮ ચિત્રપટ્ટીઓનો પરિચય \*

9. धर्मचक वेदना- આ ધર્મચક્રની પટ્ટી છે. આ ધર્મચક્ર દરેક તીર્થંકરના ધર્મચકીપણાને ખ્યાત કરનારું, પ્રતિપક્ષીઓના મદને મહાત કરનારું અને સૂર્ય કરતાં અધિક તેજસ્વી હોય છે. તે વિહાર કરતા તીર્થંકરની આગળ ઝગમગાટ કરતું આકાશમાં ગમન કરે છે. દેવો તેને સમવસરણમાં ચારે બાજુએ પ્રભુની બેઠક સામે જ સુવર્શકમળ ઉપર રચે છે.તે સમવસરણના દરવાજા ઉપર પણ હોય છે.વળીતે ધર્મના પ્રકાશને કરનારું,તેની પ્રબળ સત્તાને સૂચવતું અને તેની પ્રેરણા આપનારું પ્રતીક છે. વહેવારમાં સહુથી પહેલું ધર્મચક્રપવર્તન અબજો વર્ય અગાઉ શ્રી ઋષભદેવ ભગવાનના વિહાર કાળમાં તક્ષશિલામાં (પેશાવર પ્રદેશ) ભગવાનના જ પુત્ર બાહુબલીજીએ કર્યું હતું. 'તપાવલી' સન્થમાં ધર્મચક્રનું તપ કરવાનું પણ વિધાન છે પણ આપણે એને લગભગ વીસરી ગયા, એટલે ધર્મચક્રનું આધે પ્રવર્તન કરનારા જૈનો છે એ વાત જૈનોના મન ઉપર ન રહી તો પણી બીજાને તો ખ્યાલ જ શેનો હોય ! આજે તો બીઢોના અઢી હજાર વર્ષ ઉપર શરૂ થયેલા ધર્મચક્રનું ભારત સરકારે ગૌરવ કરવાથી તે સવિશેષ પ્રસિદ્ધિમાં આવ્યું છે. બંને ધર્મમાં ધર્મચક્રની આકૃતિ લગભગ સરખી છે.

અહીં ચિત્રમાં ધર્મચક્ર માત્ર દર્શનીય જ નથી પક્ષ સહુને વંદનીય છે એનો ખ્યાલ આપવા ચતુર્વિંઘ શ્રીસંઘ ધર્મચક્રને ભાવપૂર્વક વંદન કરતો બતાવ્યો છે. બંને બાજુએ બેઠેલાં મૃગલાંઓને ગ્રન્થમાં સત્ત્વ અને કરુજ્ઞાનાં પ્રતીકરૂપે ઓળખાવ્યાં છે.

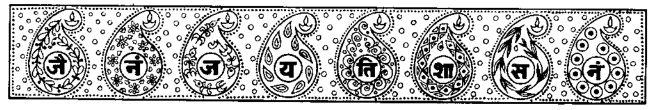
ધર્મચક્રના આરા સાતથી લઈને ાર્જ સંખ્યા વચ્ચેની વિવિધ સંખ્યાવાળા જોવા મળ્યા છે. મૂર્તિ ઓમાં ધર્મચક્રો સન્મુખ તથા આડાં (એટલે આપણી સામે ચક્ર ઉપરની બંધારણ પટ્ટી જ આવે અને આરા બંને બાજુએ રહે) બંને પ્રકારનાં કરવામાં આવતાં હતાં. ઘણા પ્રાચીન કાળમાં આડાંનો ઠીક ઠીક પ્રચાર હતો. આજે તો (પ્રાયઃ) માત્ર સન્મુખનો પ્રકાર કરવાની પ્રણાલિકા છે.

- ર. ॐ हैं- જૈન પરંપરા મુજબની દેવનાગરી લિપિમાં લખાતા એં અને હ્રીં કેવી રીતે ચીતરવા જોઈએ તેનો ખ્યાલ આપવા આ પટ્ટી આપી છે. લઘુ કે બૃહત્ શાંતિસ્તાત્રની વિધિ પ્રસંગે માટીની વેદી-પીઠિકા બનાવવામાં આવે છે ત્યારે તેની ઉપર આ બંને મંત્રબીજોને આલેખવા પડે છે. વળી આ બીજો લગભગ સર્વધર્મ પ્રસિદ્ધ છે. મંત્રો,યંત્રો, જપ તથા ધ્યાન વગેરેમાં એમનો વ્યાપક ઉપયોગ થાય છે. જૈનો 'ઍ'ને પંચપરમેપ્દીમય અને 'હ્રી'ને ચોવીશ તીર્થકરમય કલ્પે છે. ઑ' અને હીં મંત્ર બીજો ઉપર તેના મહિમાના અને સાધનાના મન્થો, મંત્રકલ્પો લખાયા છે.
- 3. अध्यमंगल- અનાદિ કાળથી વિશ્વમાં મંગલરૂપે ગણવામાં આવેલી આઠ આકૃતિઓની આ પટ્ટીમાં અનુક્રમે (૧) સ્વસ્તિક (૨) શ્રીવત્સ (૩) નંદ્રાવર્ત (૪) વર્ધમાનક (૫) ભદાસન (સિંહાસન) (૬) કળશ (ઘટાકૃતિ) (૭) મીનયુગલ અને (૮) દર્પણ આ આકૃત્તિઓ આલેખી છે. શાસ્ત્રોકત આદેશાનુસાર આ આઠેય આકૃત્તિઓ દરેક શ્રાવકે જિનમંદિરમાં ભગવાનની પૂજા કર્યા બાદ મંડપમાં બેસી ચૈત્યવંદન શરૂ કરતાં પહેલાં જિનેન્દ્ર ભગવાનની પ્રતિમા સન્યુખ હંમેશા શુદ્ધ અને અખંડ એવા અક્ષત-ચોખાથી હાથથી આલેખવી જોઈએ પણ આજે આ પ્રથા લગભગ બંધ થઈ ગઈ છે એનાં સ્થાને આજે માત્ર પાટલા ઉપર ચોખાનો સ્વસ્તિક બનાવવો પછી જ્ઞાન, દર્શનઅને ચારિત્રનાપ્રતીકરૂપે અક્ષતથી ત્રણ ઢગલીઓ કરવી, તેની ઉપર સિદ્ધશિલાનો ચન્દ્રાકાર કરવો અને તેની વચ્ચે ચોખાની નાની ઢગલી સિદ્ધાત્મા સૂચક કરવાની પ્રથા છે. આ પ્રથામાં આજે કકત આદા મંગલાકૃતિ ''સ્વસ્તિક''નું આલેખર્ન જરૂર જળવાઈ રહ્યું છે. અનેક પ્રસંગોમાં તે આલેખવામાં આવે છે.

વર્તમાનમાં નાના મોટા હજારો જૈન સ્ત્રી પુરુષો હંમેશા મંદિરમાં જઈ કાષ્ઠના પાટલા ઉપર પોતાના ઘરના શુદ્ધ ચોખા દ્વારા આ સ્વસ્તિકની રચના કરે છે. આ અષ્ટમંગલની આકૃતિઓ પ્રભુ સમક્ષ ચોખાથી આલેખવાની - કરવાની હોય છે. પ્રાચીન કાળમાં તો જૈન રાજાઓ,

- ૧. શાસ્ત્રમાં 'ધર્મચક્ર'ને હજાર આરાવાળું પણ દર્શાવ્યું છે.
- ર. આઠમના ચંદ્રમાના જેવી આકૃતિ,
- ⊭િજનમંદિરોમાં ભોંયતળિયાની જગ્યામાં વરસોથી સાથિયો કે નંદાવર્તનું પથ્થરથી શિલ્પીઓ ક્ષરા આલેખન થતું આવ્યું છે. એના ઉપર પગ પડવાના, સહુ બેસવાના, તે શું ઉચિત ગણાય ખર્ું? આ પ્રથા કયારથી થઈ, કોણે કરી? તે વિચારવું રહ્યું.





www.jainelibrary.org

શ્રીમંતો સોતા ચાંદીના અક્ષત-ચોખા બનાવીને તેનાથી મંગલાકારો રચતા હતા. ગમે તે માધ્યમથી આ આકારો રચવાની પ્રથા પ્રાચીન ક્રળમાં સારી રીતે પ્રચલિત હતી. પાછળથી લોકોને એ રીતે રોજેરોજ કરવાનું અનુકૂળ ન આવ્યું એટલે સરલતા લાવવા અને સમયનો બચાવ કરવા તેમાં પરિવર્તન કરીને અષ્ટમંગલના આઠેય આકારોને બાજોઠ પાટલામાં ક્ષેતરાવાનો રિવાજ શરૂ થયો. ઉપાસક ગૃહસ્થ તે આકારોવાળા ખોદેલા ભાગમાં સરલતા અને રીક્ષતાથી ચોખા ભરી આકૃતિઓને રચી ક્રહતો એટલે પહેલાં કરતાં આ પ્રથા બધાને ગમો ગઈ, વળી આગળ જતાં આ પણ ન પોષાયું, એટલે આલેખન બંધ થતાં પ્રસ્તુત પ્રથા લુક્ષ થવા માંડી. શ્રી સંઘને લાગ્યું કે આથી તો પ્રજા મંગલાકારોથી પ્રાદુર્ભૂત થતો મંગલ લાભ ખોઈ બેસરો એટલે તેમણે છેવટે ઉપસાવેલા આકારોવાળા અષ્ટમંગલની ધાલુની બનાવેલી પાટલીઓ જિનાલયોમાં મુકવાની પ્રથા શરૂ કરાવી, એટલું જ નહિ 'સ્તાત્ર ' સચ્ચાવવા માટે પંચધાતુની સૃતિ સાથે અષ્ટમંગલનો પાટલી હોવી જ જોઈ એ એવી કરજ પાડીને તેનો નિસકર્મ વિધિમાં સમાવેશ કર્યો એટલે તે હંમેશની જરૂરીઆતની વસ્તુ બની ગઈ. આ કારણે પ્રત્યેક જૈનાં મદિરમાં એક કે એકથી વધુ સંખ્યામાં તે સર્વત્ર હોય જ છે. વળી નૈમિત્તિક કર્મમાં એટલે સત્તરબેદી પૂજનમાં અષ્ટમંગલ માટે ખાસ પૂજા જ બનાવી દીધી, તેથી તે પૂજા પ્રસંગે નાના અને મોટા શાંતિસ્તાત્રાદિ પ્રસંગોમાં થતા પાટલા—પૂજનમાં નવમહાદિના પૂજન પ્રસંગે સેવનના લાકડામાં બનાવેલા અષ્ટમંગલના પાટલાનું વિધાન કરાતું હોવાથી તેની અગત્મ અનિવાર્ય બની ગઈ.

અન પાટલીબાની આકૃતિઓ પૂજા કરવા માટેની નથી પણ જે આકારો જે રીતે બનાવેલા હોય છે તેવો જ આકાર કરવાનો હોવાથી અનામિકા આંગળીને ઘસેલા ચંદનમાં બોળીને તેનાથી તેના ઉપર તેવો આકાર (આઉટ લાઈન) આલેખવાનો હોય છે. પણ આજે સાચી હક!કતના જ્ઞાનના અભાવે સૌ ચંદનથી ટીલાં ટપકાં કરીને પતાવે છે, પણ તે યોગ્ય તો નથી જ.

અષ્ટમંગલોનું આલેખન કે રચના કરીને 'મને શુભ મંગલોની પ્રાપ્તિ થાઓ ' એવી પ્રાર્થના કરવી, આથી જીવનમાં વિવિધ પ્રકારનાં મંગલોની પ્રાપ્તિ થાય છે.

તીર્ધકરોને મેરુપર્વત ઉપર અભિષેક થયા ળાદ ઇન્દ્ર મહારાજા રૂપાના બનાવેલા અક્ષન—ચોખાથી સાક્ષાત્ પ્રભુ સમક્ષ ભહુમૂલ્ય પાટલા ઉપર અષ્ટમંગલને આલેખે છે, વળી સમ્યગૃદ્દષ્ટિ દેવો દેવલોકમાં પ્રભુની પૂજા વખતે હંમેશા તે આલેખે છે, મગધેશ્વર શ્રેલ્યિક તો રોજે રોજ તવાનવા સોનાના 'જવ ' બનાવી તેનાથી અષ્ટમંગલો આલેખતા હતા. સાનૈયામાં દીલા, રથયાત્રાદિતા વરઘોડામાં મોખરે પ્રથમ અષ્ટમંગલો રહેતાં અને તે પુરુષો લઈને ચાલતા હતા. અષ્ટમંગલોના આ આકારો કથા કારણથી માંગલિક છે ? એતું વિવેચન મારા વાંચવામાં આવ્યું નથી, પણ તે અંગેની કેટલીક વિગતો રાજપ્રશ્રીય ( રાયપસેણી ), ત્રાતાધર્મકથા ( ણાયા ધમ્મકહા ) વગેરે આગમ શ્ર'થોમાં મળે છે. અને ત્યાં સૂર્યાભદેવના પ્રસંગમાં લખ્યું છે કે સૂર્યાભે ભગવાન સમક્ષ જે હત્યો કર્યા અનિત્રમ ત્રન અષ્ટમંગલના એક એક આકાર મુજબનું જ કર્યું હતું. વળી દેવલોકના વિમાનોમાં આ આકારો અનાદિકાળથી વિદ્યમાન છે. સમોતરણમાંના અશોક શ્રુષ્ઠ ઉપર તથા તેના દરવાજાઓ ઉપર પણ અષ્ટમંગલો હોય છે.

આપણે ત્યાં જૂતાં કાજનાં, સંઘનાં કે વ્યક્તિનાં મંદિરોની તથા જૂતી જૈન હવેલીઓની ભારસાખો ઉપર અષ્ટમંગલો કોતરાતાં હતાં, આજે પણ તે જોવા મળે છે.

અકુજે મોટા ભાગના જૈન મંદિરોના ગર્ભગૃહના દરવાજાની ભારસાખ ઉપર ચાંદીના બનાવેલાં અષ્ટમંગલનાં તોરણો લટકાવવાનો રિવાજ ખૂબ જ પ્રચલિત છે.

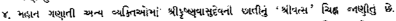
તે ઉપરાંત વર્તમાનમાં હખ્યીઓ, મંજૂષાઓ, દેરાસરના ચોપ્પાના ભંડારો, વ્યાખ્યાનની પાઠલીઓ, ઓઘાના પાઠાઓ, ફંકોત્રીઓ, ચૂંદરવાનાં તોરહ્યો, ચિત્રો, રંગોળીઓ, રેખાઓ વગેરેમાં અષ્ટમંગલોને વ્યાપક સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે.

કેટલાંક જિનાલયોમાં તો સ્વરિતક, નંદાવર્તના આકારોને ખેસવાની ચાલવાની જમીન ઉપર ચીટકાવેલી આરસની લાદીમાં પણ બનાવવામાં આવે છે.

અષ્ટુમંગલના ક્રમમાં પહેલું સ્થાન સ્વસ્તિક—સાથિયાનું છે જેને લાખો જૈનો મંદિરમાં આલેખે છે. બીજું શ્રીવત્સનું છે. શ્રીવત્સ શખ્દ અહીં <sup>3</sup>રૂઢ અર્થમાં સમજવાનો છે. તેથી શ્રીવત્સ એટલે મહાપુરુષાની જાતીના અન્ત ભાગનો ઉંમત અવસ્વ વિશેષ, તોર્ચંકરાદિ મહાપુરુષોની જાતીના અન્ત ભાગનો ઉંમત સાથિયા કિંમણાવર્તવાળા સુકોમળ કેશોનો સમૃદ સુંદર રીતે શોભતો હોય છે. કેશ સહિતના આ ઉંમત ખનવય વિશેષનું જ નામ શ્રીવત્સ છે. આ ચિદ્ધ તમામ અરિહત—તીર્ચંકરોનો છતી ઉપર હોય છે. અને તેથી તેઓની પ્રતિમાઓમાં પણ તે ચિદ્ધ મુકાય છે. દેશસરની તમામ પ્રતિમાઓમાં છતી ઉપર આ ચિદ્ધ 'ઉપસાવેલું હોય છે.

ત્રીજું સ્થાન 'નંદ્યાવર્ત'નું છે, આ એક જૈનધર્મ પ્રસિદ્ધ ખૃહત્ સ્વસ્તિક જ છે. અને નવ ખૂબિયાથી નિર્માણ થતી એક બુદ્ધિગમ્ય સુંદર આફૃતિ છે. ચોશું 'વર્ધમાનક'નો અર્થ 'શરાવ' એટલે કે કોડિયું ઘાય છે, અને એથી જ તેનું વધુ જાબીલું નામ 'શરાવસંપુટ' છે. એને 'વર્ધમાનસંપુટ' પણ કહે છે, શરાવ કે વર્ધમાનથી દીવો કરીએ દીએ તે 'કોડિયું' અને સંપુટ એટલે બે કોડિયાનું જેનાણ, આ બધાંયનો તાત્પર્યાર્થ એ કે એક ચત્તા કોડિયા ઉપર ઊંધુ કોડિયું મુકવાથી સંપુટ–દાબડા જેવી આફૃતિ સર્જાય છે. આવી આફૃતિ 'મંગલ' ગણી છે. પાંચમું કળશ એટલે કોર્દ પણ એક પ્રકારત ઘડાની આફૃતિ, છકું મંગલ ભારાસન એટલે બેસવાનું આસન-સિંહાસન વિશેષ. મીન અને દર્પણનો અર્થ સ્પષ્ટ છે. અહીં દર્શાવેલા ક્રમ કલ્પસ્ત્રના ચિત્રને અનુલક્ષીને છે.

ક, શ્રીવસ્ત એમાં શ્રી અને વસ્ત શબ્દ છે. વસ્ત નો અર્થ છાતી છે. શ્રી ના અનેક અર્થી પૈકી શોભા અને રચનાએ એ ખે અર્થીની સંગતિ કરીએ તો 'શોભા કે રચનાયુક્ત એવી છાતી' આ જાતનો યોગ્રિક અર્થ થાય, હવે એ શોભા−રચના શૈની <sup>ફ</sup> તો ઉપર જુજ્યું તેમ 'અવયવ વિશેષની' એ રીતે અર્થ થટમાન થાય.



પ. આના ઉલ્લેખ માટે જુઓ જંખૂ પ્રતિષ્ઠિ, ઔપર, સમર, મહાર, આદિ આગમો.

૬. છેલ્લાં ૪૦, ૫૦, વરસમાં ભરાએલી અનેક મૂર્તિઓમાં શ્રીવત્સનું ચિદ્ધ ઘાલું ઊંચું, પહોળું અને માપના નિશ્વિત ધોરણ વિનાનું મૂકવામાં આવ્યું છે. પરિણામે મૂર્તિના શોભામાં ક્ષતિ પહેંચી છે. માટે આ ચિદ્ધ યથાયોગ્ય રીતે જ બનાવવું જોઈએ, 'શ્રીવત્સ'નો આકાર ચિત્રમાં કઈ જાતનો કઈ રીતે આલેખવો ? તે બાટે પ્રાચીત ચિત્રો વગેરેમાં વિવિધ પ્રકારો મળતા હોવાથી ધોરણ નિશ્વિત થઈ શક્યું નથી. સહુ ભિન્ન ભિન્ન રીતે (સપાટપણે) ચિતરે છે.



Jain Education International

આ અષ્ટમંગલોનો ક્રમ શાસ્ત્રમાં વિવિધ પ્રકારે મળે છે. અને એનાં કારણે દહેરાસરો-નોરણો કે ચિત્રોમાં પણ વિવિધ ક્રમ જેવા મળે છે. પંચધાતુની પાટલીઓ પણ વિવિધ ક્રમતાળા મળે છે. એમાં 'એક સરખું ધોરણ જળવાયું જ નથી પણ અહીં આપેલી પટ્ટી આગમશાસ્ત્રોકત પાટ મુજબની છે. અને તે આગમોના નામનો ઉલ્લેખ પટ્ટીના કેન્દ્રમાં કર્યો પણ છે. જે આ પટ્ટીનો ક્રમનો સહુ કોઈ સ્વીકાર કરે તો સર્વત્ર એક જ ક્રમનો આદર થાય.

પ્રત્યેક જૈનના ઘરમાં છૂટક છૂટક રીતે. અથવા સમૂહરૂપે આ અષ્ટમંગલોની સ્થાપના ( ગમે તે પ્રકારની ) કરવી જ જોઈએ, એને પ્રવેશદારમાં તોરણરૂપે કે દ્વારશાખમાં કલાત્મક રીતે કોતરાવી–ચીતરાવીને મૂકી શકાય, આથી તે સ્થાનક કે ઘરનું મંગલ થાય છે.

અષ્ટમંગલના આકારો અનેક હન્પયી દોરેલાં મળે છે. તેની પ્રતીતિ આ જ પુસ્તકમાં નમૂના ખાતર બીજી બે પટીઓ આપી છે તે જોવાયા યશે. દેશભેદે કે કાળભેદે વસ્તુની રચનાઓમાં વિવિધતા અને તકાવત રહેવાનો જ અને એ આવકારદાયક છે.

ધ. आचार्यजीको આ બારમી સદીનું ગુજરાતી પહિતનું ચિત્ર છે. આ ચિત્ર એક કાકપટી ઉપર ચીતરેલું હતું. તેની આ સુરસ્ય અનુકૃતિ क्रगर प्रवेश – છે. પટીમાં શિબ્ધ પરિવાર સાથે ઊબેલા જૈનાચાર્ય અને સિદ્ધરાજ જયસિંહ વચ્ચેનું બિલન, અને આકર્ષક બંગીમા નૃત્ય અને વૃંદવાદન થઈ રહેલું દર્શાવ્લું છે. આ ચિત્રમાં પ્રાચીન કાળમાં પુરુષો પણ અંબોહે બાંધતા અને મોદી દાઢી રાખતા તે બતાવ્યું છે. વળી તે બધાયને કલ્પસત્રની પહિત પ્રમાણે દીર્થનેત્રો અને શુક્રનાસ જેવી અણીયાળી નાસિકાઓ, તે સમયના જૈન- સાધુઓની, રાજ્યઓની અને પ્રજાની વેબભૂધા, જમણા હાથે પ્રવચનમુદાએ ઉપદેશ આપતા જૈનાચાર્ય, ૧૦ મી સદીથી ૧૭મી સદીના જૈન-મુનિઓનાં ચિત્રો તથા ગુરુમૂર્તિઓનાં કેટલાંક પાષાચારિલ્યોમાં જોવા મળતી (હ્રાળા નહિ પણ) જમણા ખભા ઉપર વસ્ત્ર મુક્તાની તે સમયની એક પ્રયા વગેરે દૃષ્ટિગોચર થાય છે.

**५. विविधक्तिपिओ** આ પટ્ટીના ચાર ખાનાઓમાં ચાર જાતની લિપિઓ આપી **છે. અને પાંચમાં ખાનામાં ઉપરની** લિપિઓના શેષ અક્ષરો, **अने अंको – જૈ**નલિપિતા સંયુક્તાક્ષરો, દેવનાગરી, જૈન કે બાળબોધ લિપિમાં વપરાતા અંકો, શબ્દ વાક્યોમાં વપરાતા ચિદ્ધો—સંકેતો વગેરે પ્રક્રીર્ણક બાબતોને બતાવી છે.

> લિપિ એટલે અક્ષર કે અંકોને અમુક રીતે 'સ્થાપવા–લખવા તે, અથવા ''ભાષા માટે અમુક રીતે લખાતા વર્ણો <sup>11</sup>અક્ષરો કે તેનો સમૂહ તે. વર્ષ્યુના બીજા નામો અક્ષર કે માતૃકા છે, લિપિના વર્ષ્યુમાતૃકા, સિદ્ધાન્તમાતૃકા, સિદ્ધમાતૃકા એ નામાન્તરો છે. તે સિવાય એ વર્ષ્યુમાળા અક્ષરમાળા કે મૂળાક્ષર આ નામોથી પણ ઓળખાવાય છે.

> માતુકા એટલે માતા. આ વર્ણો શાસ્ત્ર-સિદ્ધાન્તો, વિધા, કલા અને યાવત વિશ્વના તમામ વહેવારોને જન્મ આપનાસ, તેમજ પોષણ આદિ કરનારા હોવાથી તેને બાતાની ઉપમા આપી તે યથાર્થ છે. તેથી જ તેને 'સિદ્ધાન્તમાતુકા' કહેવાય છે. વર્ણોની કોઇ આદિ નથી કે ઉત્પત્તિ નથી તેથી તેને 'અનાદિસંસિદ્ધ' કહે છે.

#### ચિત્રપક્ષી અંગે—

પાંચ ખાનાં પૈકી પહેલા ખાનામાં વર્તમાનમાં વપરાતી देवनागरी લિપિ ખતાવી છે. બીજામાં जैन, ત્રીજામાં खरोष्टी અને ચોથામાં ब्राह्मी છે. જૈન ક્રિતહાસ કે લિપિશાસ્ત્રીઓના કૃતિહાસની દૃષ્ટિએ જોઈ એ તો પદૃષ્ટામાં વ્યાહ્મી, <sup>પર</sup>ખરોષ્ટી, દેવનાગરી અને જૈન, આ ક્રમથી ખતાવવી જોઈ એ. પણ નીચે આપેલી અપરિચિત લિપિઓના અક્ષરોને ઓળખવાનું કાર્ય સરલ બને એ માટે પરિચિત એવી દેવનાગરી પ્રથમ બતાવી છે. બાકી થથાર્થ રીતે પરિવર્તન સમજવા માટે ખાનાનો ક્રમ ૪, ૩, ૨, આ રીતે ખ્યાલમાં રાખવો. પ્રથમ ખાનામાં જ્યાં જે અક્ષરો છે તેની નીચે તેમાંના જ વર્ણો આપેલા છે. જેમકે અ ની નીચે બધા જ લિપિઓનો હ્રા, આથી સેંકડો વરસ દરમિયાન લિપ્યક્ષરોમાં થયેલા ધરખમ પરાવર્તનનો ખ્યાલ આવી શકે.

#### પહેલાં ખાનાની દેવનાગરી અને ખાવન અક્ષરની ગણત્રી

અાધુનિક દેવનાગરીનું મૂળના મनागर કે नागरी છે. પાજળથી દેવ જોડીને देवनागरी નામકરષ્ટ્ય કર્યું છે. વ્યક્ત નાગરી આજે <sup>પત</sup>ળાળગોધ તરીકે ઓળખાય છે. એના અક્ષરોની સંખ્યા <sup>પત</sup>ળાવન ની છે.

ઝ યી औ સુધીના<sup>૧૫</sup> ૧૪ સ્વરો, **૬ થી ફ** સુધીના ૩૩ વ્યંજનો, સ્વરાદિ ઉપર મૂક્ષતું અનુસ્વાર <sup>૧૫</sup>દર્શક એક બિન્દુ [ૈગં], બે બિન્દ્

- છ. પણ એક ધ્યાનમાં રાખવું ઘટે કે એકધોરણ જળવવા ખાતર ભલે કોઈ પણ એક નિર્ણય કરીએ પણ એનો અર્થ એવો ન કરવો કે અન્ય શ્રાંથોએ થોડોક ફેરફારવાળો જે ક્રમ બતાવ્યો છે. તે ખોટો છે. એને વૈકલ્પિક તરીકે આદરણીય જ ગણવો જોઈએ.
- ૮. જૈન સાધુઓમાં આજે તો પ્રાપ્યા ખબે કમ્પ્યલ મુકવાની પ્રથા પ્રવર્તે છે.
- ૯. लिखिताश्वरविन्याते लिपिर्लिविरूमी । અમરકોશ-૧૪૯૯, આવો જ નિર્દેશ હૈમકોશ \*લો. ૩–૧૪૮ માં છે. લિપિને કર્મશ્ર-થની ભાષામાં 'સંત્રાક્ષર', અને ભાષાને વ્યંજનાક્ષર અને પુનઃ તે બંનેને દ્રવ્યાક્ષર કહેવાય, અને અક્ષરત્તાનના બોધરૂપ લબ્ધ્યક્ષરને ભાષાક્ષર કહેવાય. (જુઓ આવ. મૂ. ટીકા )
- ૧૦. એક વાત લક્ષમાં રાખવી કે ભાષા અને લિપિ એ અલગ બાળતો છે. ઉચ્ચારાય તે ભાષા અને જેલખાય તે લિપિ. કોઈપણ ભાષાને કોઈપણ લિપિમાં ઉતારી શકાય અને કોઈપણ લિપિનો અનુવાદ કોઈપણ ભાષામાં કરી શકાય.
- ૧૧. એક વર્ષ્ય અક્ષરને પણ લિપિ, માતૃકા કે માતૃકાક્ષર પણ કહી શકાય છે.
- ૧૨. કેટલાક લિપિ વિશારદો ખરોક્ષેતે ઐતિહાસિક દૃષ્ટિએ **થાઇને પહે**લાંની ગણે છે.
- ૧૩. હિન્દ્રી લિપિ લગભગ બાળબોધ જેવી છે.
- १४. श्वश्चनानि त्रयख्निशत् स्वराक्षेत्र चतुर्दशः, अनुस्वारा विसर्गाक्ष जिह्नामूतीय एव च ॥ १ ॥ गज्जकुम्माकृतिवर्णा प्रोक्तीऽनुनासिकस्तया । एते वर्णा द्विपञ्चासाद् मातृकावामुदाहृताः ॥ २ ॥
- १५. औदन्ता स्वराः॥ [सि. है.]



રૂપ વિસર્ગ<sup>પ</sup> [: अ: ], <sup>પ</sup>િજિહ્વામૂલીય [×奪×奪] અને <sup>પે</sup>ઉપધ્માનીય [×વ,×વ,] આ ચાર વર્ણો અને <sup>પં</sup>ળાવનમો અનુનાસિક વર્ષ્ણ [ઁૐ], પહેલા ખાનામાં દેવનાગરીના ૭૯ અક્ષરો બતાવ્યા છે. શેષ રજ્ઞા તે પાંચમાં ખાનામાં આપેલા છે. આ આર્યલિપિ ઈ. સ. ની ઁદશમી શતાબ્દીથી શરૂ થયાનું લિપિવિશો જથાવે છે. આ લિપિ સાર્વદેશિક બની ગઈ છે. અને આજે પસ્ય્ દેશના મોટા ભાગમાં વિવિધભાષી લોકોમાં આ લિપિનો વપરાશ છે.

#### બીજા ખાનાની જૈન લિપિ -

લિપિવિદોની માન્યતા મુજબ સમય જતાં <sup>રા</sup>નાગરી લિપિમાંથી જ જૈન લહિયાઓએ કેટલાક અક્ષરોનું એક વિલક્ષણ સ્વરૂપ વિકસાવ્યું, તેથી પ્રસ્તુત નાગરી 'જૈનલિપિ' એવા સ્વતંત્ર નામને પામી ખરી રીતે એને માટે જૈનશૈલીની નાગરી એમ કહેલું વધારે સમુચિત છે. નાગરીના જે અક્ષરોના મરોક્રે પરાવર્તન પામ્યા તેની સંખ્યા પાંચ સ્વરો અને છ વ્યંજનો મળીને અગિયારની છે. સ્વરોમાં લા, જા, હુ, ક્રો, સૌ અને વ્યંજનોમાં મુખ્યત્વે છુ, હુ, ફ, ફ, ફ, ફ, ફ, ફ.

જૈન લિપિમાં લખવા માટે અપ્રમાત્રા અને પડિમાત્રાના બે પ્રકારો ચાલતા હતા. એમાં અપ્રમાત્રાતા પ્રકારમાં હ્રસ્વ દોર્થ ચિદ્ધો, અક્ષરની ઉપર કે નીચે ન મૂકતાં અક્ષરના આગલા ભાગમાં મૂકાતાં હતાં જેમકે— રૂ અને પડિ કે પૃષ્ઠ માત્રામાં લખાણની સુંદરતા જાળવવા મસ્તક ઉપરની માત્રા અક્ષરની પાછળ એ જ અક્ષરના માયાને સ્પરીતિ મૂકાતી. જેમકે દેવેન્દ્ર લખવું હોય ત્યારે દ્વાવન્દ્ર આ બંને પ્રકારો હાલ નષ્ટપ્રાયઃ થયા છે. આજે તો આ બધાં ચિદ્ધો ઊર્ષ્વમાત્રા કે અધીમાત્રાના રૂપમાં જ લખાય છે.

#### ત્રીજા ખાનાની ખરોષ્ઠી લિપિ

"ખરોક તામતા આચાર્યના તામ ઉપરથી અને અન્ય મતે ખર એટલે રાદભ અને ઓક એટલે હોઠ, આ લિપિના અક્ષરો ર્ગદેબતા હોઠ જેવા મોટા લખવામાં આવતા હોવાથી, અથવા ખરોક નામની જાતિ ઉપરથી લિપિનું પૂર્વોક્ત નામ પહું છે. આ લિપિની વિશેષતા એ છે કે સ્વરમાં માત્રાઓ જોડાઈને લખાય છે. જેમકે–િંગ ઝુ<sup>ચ્ચ</sup> ઇત્યાદિ, આના મૂલાક્ષરો ૩૭ છે. એમાં સ્વરો પાંચ છે. અને તે દ્વસ્વ જ છે. શેષ વ્યંજનો છે. આ લિપિ ઈ. સ. પૂર્વે ચોથી શતાબ્દીમાં જન્મીને ઈ. સ. ની ત્રીજી શતાબ્દીમાં <sup>જ</sup> અસ્તાચલે પહેંાચી ગઈ હતી. જૈનચન્થમાં જ્યાં લિપિના પ્રકારો બતાવ્યા છે એમાં ખરોકીનો ઉલ્લેખ થયો છે.

#### ચોથા ખાનાની બ્રાહ્મી લિપિ

જૈન અનુશ્રુતિ પ્રમાણે આ લિપિનું જ્ઞાન, અબજોનાં અબજો વસ્સ ઉપર આ યુગની આદિમાં યએલા આદ્ય તીર્યકર ભગવાન શ્રીઋષબદેવે પોતાની પુત્રી 'બ્રાહ્મી'ને જમણા હાયવડે આ યુગમાં પહેલ વહેલું આપ્યું ત્યારથી લખવા માટે 'વર્લ્યમાલા' માનવ-જાતને પ્રાપ્ત થઈ. એટલે લિપિ વિજ્ઞાનનો પ્રારંભ થયો. આ લિપિ 'બ્રાહ્મી'ના નામથી બ્રાહ્મી<sup>સ્પ</sup> તરીકે ઓળખાઈ અને તે 'આદ્યૈલિપિ' ગણાઈ. શ્રી ઋષભદેવે બીજી પુત્રી સુન્દરીને 'અંકજ્ઞાન <sup>સ્ત્ર</sup> શીખવાશ્રું. અંક પણ એક પ્રકારની લિપિ જ કહેવાય છે.

૧ક–૧૬, અનુસ્વાર વિસર્ગ વગેરે આકૃતિઓ અનક્ષરી ક્રોવાં છતાં તેમાં પણ અર્ધસંકેત દોવાથી તેને વર્ણમાં ગણીને વર્ણમાલામાં સ્થાન આપ્યું છે,

१७, कः कुलिशाकृतिः ।

#### ९८, गजकुम्भाकृतिः पश्च ।

તાતપર્ય એ છે કે કોઇ શબ્દને અન્તે વિસર્ગ હોય અને તે પછી ક્ કે લ્ ધી શરૂ થતો શબ્દ હોય તો પૂર્વે રહેલા વિસર્ગનું ઉચ્ચારણ જિલ્લાના મૂલાગ્રભાગથી અમુક પ્રકારે કરવામાં આવે છે. આ વિશિષ્ટ ઉચ્ચારણની ઓળખ માટે વૈયાકરણોએ વિસર્ગની જગ્યાએ અમુક સંકેતાત્મક ચિદ્ધ વજાકૃતિ, × મૂકવાનું મુચવ્યું અને એને 'મહાપ્રાણવિસર્ગ' નું નામ આપીને એને જ જિલ્લાગ્રમૂલીય વર્ષ્યુની સંત્રા આપી, ઉદાહરણ તરીકે ત્રવઃ કાર્ય કરોતિ ! આ રીતે જ લખી શકાય. હવે વિસર્ગ પછી ૧ કે જ આવે તો એનું ઉચ્ચારણ હોઠથી અમુક રીતે થતું હોવાથી તેના સંકેત તરીકે ગજના ગયક્સ્થલને મળતું ★ ( એમાંથી એક જાતનું ચિદ્ધ મૂકાય છે. તેને ઉપધ્માનીય વર્ણ કહેવાય છે. ઉપધ્મા એટલે હોઠ અને તેથી ઉચ્ચારાતો વર્ણ તે ઉપધ્માનીય.

૧૯. બાવનની ગણતરી બીજી રીતે પણ થાય છે. જેમાં જિલ્લામ્લીય, ઉપધ્માનીય અને અનુનાસિક વ્યંજનોમાં ਛ, ક્ષ, અને જ્ઞ વ્યંજનો ને પણ ગણાવે છે.

ચોથી શતાબ્દી પછી આજે લખાતા ક્ષ ની જગ્યાએ સંયુક્તાક્ષર રૂપે સ્વર ઉમેરીને 'ક્ય્ ' આ રીતે લખાતો. પાછળથી તેને પોતાનું મૂલ સ્વરૂપ બદલાવીને ક્ષ્ અવતારને ધારણ કર્યો. આમ થતા ક્ષુ માં ક્યા વર્ણો છે તેની ઓળખ આપવાની જરૂરીયાત ઊભી થતાં વ્યાકરણકારોને ક્ષ્યા સંયોગે ક્ષાઃ' એવું વિધાન કરવું પશું. એ જ પ્રમાણે ક્ષ ની જગ્યાએ સંયુક્તાક્ષર ' ગ્રૃ ગં માટે બન્યું તેને પણ પોતાનો કાયાકલ્પ કરીને ગ્રૃ એવો અભિનવ દેહ ધારણ કરતાં ગ્રુગ્યોર્જા આવું સત્ર આપવું પશું. વળી આજનો સંયુક્તાક્ષર 'શ્રૃ' માટે વિદ્યા કાળમાં તર્ આ રીતે લખાતો, સ્વર ઉમેરીને તર્ લખાતો તેને કાલાંતરે ગ્રૃ એવો નવો અવતાર લીધો. આ માત્ર વર્ણ નહીં પણ સંયુક્તવર્ણો છે.

રુ. આ લિપિયાં ઇ. સ. ૧૦૦૮ માં લખાએલો એક પ્રત્ય લંડન–કેમ્પ્લોજમાં છે. વળી **વિરોધાવરયક્રમાપ્યટી**કા એ નામની કૃતિ પણ નાગર લિપિમાં છે, અને તે જેસલમેરના ભંડારમાં છે. મેં એનાં દર્શન કર્યા છે. એ ઉપરાંત નાગરી અભિલેખોના અક્ષરો સાથે મળતા ગૂલતા **અક્ષરો**વાળી તાડપત્રીય પ્રતો ઘણી મળે છે. જેનો સમય ૧૦–૧૧ શ્રીશતાખ્દી છે.

૨૧. એમ પણ પ્રશ્ન થઈ શકે ખરો કે જૈન લિપિમાંથી જ નાગરીનો જન્મ કેમ થયો ન હોય?

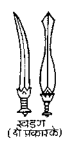
૨૨ આ માન્યતા ચીની વિદ્વાનોની છે.

૨૩, છેલ્લા ૩૦, ૪૦ વરસથી ગાંધીવાદી મંડળોમાં આ જાતની લિપિનો વપરાશ થઈ રહ્યો છે.

ર૪. તુર્કસ્તાન વગેરે દેશો જ્યાં ભારતીય કે ખૌદ સભ્યતા કાક હતી ત્યાં આ લિપિ ઘણા લાંબા સમય મુધી ચાલી દ્વતી.

રપ, બ્રાહ્મીની ઉત્પત્તિમાં અર્જનો બ્રહ્માને કારણરૂપ માને છે ને બ્રહ્માથી મળેલી તેથી બ્રાહ્મી નામ પશું એમ કહે છે. ચીનનો વિશ્વકોશ પણ આ વાતને ટેકો આપે છે. બંને વ્યનુશ્રુતિઓ તેની પ્રાચીનતાનો સ્વીકાર કરે છે એ સ્પષ્ટ છે.

૨૬, શત્ય અંકની શોધ સંપૂર્ણ ભારતીય છે. આ દેશે જ અન્ય દેશને શત્ય અંકની બેટ આપેલ છે.



બ્રાહ્મી લિપિતા મૂળાક્ષરોની સંખ્યા કેટલી હતી <sup>9</sup> આ માટે જૈન આગમસૂત્ર સમવાયાંગ ૪૬ તી સંખ્યા જસ્યાવે છે. **યદ્યપિ મૂલકાર** કયા ૪૬ તે ભાભતમાં મૌત રહે છે. પેલું પ્રસ્તુત અંગની અગિયારમી શતાબ્દીમાં સ્થાએલી ટીકામાં ટીકાકાર **प्र यह** रू दूर स्तरो અને इ છ્ વ્યંજનો આ પાંચ સિવાયના ૪૬ ની સંભાવના નોંધે છે.

ભારતીય લિપિ વિશાનના પિતા ઓઝાજી જ કે જ્ઞ એમાંથી એકનો વિકલ્પ સચવે છે. સાતમી સદીના ચીની યાત્રી શુએનસંગે ૪૭ની તેમજ અન્યત્ર ૪૨ ની પણ નેંધ લેવાઈ છે. આ લિપિના આકારો કેવા હશે ? તેનો નિર્દેશ 'પ્રશ્નવ્યાકરણ'માં થયો છે. તે આજની લિપિ સાથે ક્વચિત બંધ એસે છે.

#### <sup>રુ</sup>**પ્રાદ્યાની** મહત્તા

બાહી લિપિને લિપિનિદોએ વિદ્યાના હજારો લિપિઓની માતા તરીકે ઓળખાવી છે. ભારતની તમામ લિપિઓનું મૂળ બાહીને જણાવી છે. એટલે બાહી એ માતા અને અન્ય લિપિઓને તેના વંશવિસ્તારરૂપે સમજવી જોઈએ. આ લિપિ વ્યવસ્થિત રીતે ગોદવાયેલી કોઈ પણ લિપિનું અનુકરણ કર્યા વિનાની, જેવું લખાય તેવું જ બોલાય અને જેવું બોલાય તેવું જ લખાય એવી છે. તેથી જ તે એક વિકાસોન્મુખ વૈજ્ઞાનિક હળે ગોદવાએલી વર્શ્વમાળાવાળી લિપિ ગસ્ત્રાય છે, અને અનેક કારસ્થ્રીયી તેને એક સાર્વદેશિક લિપિ લેખવામાં આવે છે. જૈન યત્થો આ લિપિને 'આર્યલિપિ' તરીકે ઓળખાવે છે.

વ્યા જ લિપિમાં <sup>ર</sup>જૈન–બૌહ<sup>\*</sup> ધર્મશાસ્ત્રો લખાયાં હતાં. વર્તમાન નાગરીનું પ્રાચીન સ્વરૂપ તે બ્રાહ્મી અને તેનો અર્વાચીન અવતાર તે નાગરી. આ વ્યાહ્મી પ્રાદેશિક ભેદે, લેખનભેદે ધીમે ધીમે એવું પરાવર્તન પામી કે બ્રાહ્મીના મૂલ<sup>જ</sup> મરોડો શોધવાનું કામ મુશ્કેલ બન્યું. લિપિ વસ્તુ જ એવી છે કે તે હંમેશાં <sup>અ</sup>પરાવર્તનશીલ જ હોય છે.

#### પાંચમા ખાતા અંગે

આ ખાનામાં લિપિની પ્રક્ષાર્થુક બાબતો આપી છે એમાં થાલી અને જૈન લિપિનો <sup>અ</sup>જ આપો છે. તે પછી ક્રમશઃ અનુનાસિક વર્ષ્યુ, છલ્વામૂલીય, ઉપધ્માનીય વર્ષ્યુ, અનુસ્વાર, વિસર્ગ, સંયુક્તાક્ષરો ક્ષ્યુ, અને ક્ષ્ય વર્ષ્યું આપ્યા છે. તે પછી વધુ પ્રચલિત ત્રણ મંત્ર બીજો, દીર્ષ સ્વર જ અને ક્ષ્ય સ્વ વ્યા માત વ્યંજન–વર્ષ્યુના જોહલ્યી થતો <sup>અ</sup>પિપ્યક્ષર અથવા કૃટાક્ષર આપો છે. તે પછી જૈન લિપિમાં સવિશેષ વપરાએલા ૧૪ સંયુક્તાક્ષરો–જોહક્ષરો, તે પછી જૈન–અજૈન લિપિની જરૂર પુરતી ૧ થી ૯ તથા શન્યની અંક સંખ્યા, વળી અન્તમાં પ્રાચીન લિપિમાં વપરાએલાં અને અર્વાચીન લેખનકળામાં વપરાતાં ચિદ્રો દર્શાવ્યા છે. અહીં અલમાત્રા કે પડિમાત્રાના નમૂના વગેરે ભાળતો દર્શાવી નથી.

**દે. चૌર સ્વર્ળો**-તીર્થકરોતા ગર્ભાવતરણ ભાદ એમની માતાઓને મધ્યરાત્રિએ આવતા ૧૪ મહાસ્વમો, આ મહાસ્વમો સર્વોત્તમ પુસ્પશાલી એવા ભગવાનના ગર્ભના પ્રભાવે જ આવે છે. અને એથી આ સ્વમો તીર્થકરનો જ આત્મા અવતર્યો છે તેનું સૂચન કરનારા છે. પહેલા તીર્થકરની માતા ચૌદ સ્વપ્રમાં પ્રથમ વૃષ્ભને અને તે પછી ગજ, સિંહ, લક્ષ્મી વગેરેને જુએ છે. જ્યારે ભાવીશ તીર્થકરની માતાઓ સ્વપ્રમાં પ્રથમ <sup>38</sup>હાયીને અને તે પછી ગજ, <sup>84</sup>વૃષ્ણ વગેરેને જુએ છે.

> ચ્યા સ્વધ્નનાં **દર્શનથી, જોનારને કે તેના કુટુંબને કલ્યા**ણ, સંપત્તિ, આરોગ્ય, સન્તોષ, દીર્ઘાયુષ અને ઉપદ્રવોનો અભાવ વગેરે ફળોની પ્રાપ્તિ શાસ્ત્રમાં જણાવી છે.

મ્યા <sup>કર</sup>ોદ સ્વધ્નોને તેનાં નામ સાથે અહીં આલેખ્યાં છે.

**७. सात स्वरो** – સ્વરો અસંખ્ય હોઈ શકે છે. પણ તે બધાયનું વર્ગી કરણ કરી તેનો સાતમાં જ સમાવેશ કરાયો *છે.* વડવૃક્ષ જેવા વિરાદ્ શબ્દ લક્ષનું સાત સ્વરનું મંડલ એ બીજ છે. સંગીતને 'પંચમવેદ ' જેવી ઉપમા આપી છે. કેવી અદ્દસુત વાત અને કેવી અજબ લીલા ! અસંખ્ય વર્ષોથી ગવાતા કરોડો સગોનું મૂળ માત્ર આ સપ્ત—સ્વરો જ. અહીંઆ સારેગમ૦ વગેરે સાત સ્વરોને બતાવ્યા છે.

- ૨૮. જુઓ-પત્રવણા, સમવાયાંગ અને ચઉપત્રવ ચરિયંના ઉલ્લેખો.
- રહ, જુઓ–' લલિત વિસ્તરા.'
- ૩૦. ધ્યાહ્મીના મરોડો બધા બદલાયા પણ એક ઢ વર્ષે પોતાનું મૂલ સ્વરૂપ ન છોડ્યું એવી 'ઢ' હઢીલો વર્ષ્ણ કહેવાય છે. જિદ્દી કે મૂર્ખ વ્યક્તિને 'ઢ' જેવી કહેવાય છે તે આ જ કારણે.
- ૩૧. લિપિ હંમેશા કાળબેટે કે દેશબેદે પરાવર્તનશીલ જ રહે છે. ઋષભદેવ ભગવાને ખતાવેલી લિપિ અને ત્રણ હજાર વર્ષ ઉપરની કે આગમ લેખિત કાળની લિપિ વચ્ચે શો તફાવત હશે તે નિર્ણય કરવાનું નિર્ણયાત્મક કોઈ સાધન નથી.
- ૩૨, આ વર્ણો બાવન અક્ષરની ગણત્રીમાંના છે.
- 33. પિલ્ડ એટલે સમૂહ, સમૂહવર્ણોથી નિષ્યન્ન અક્ષર તે પિલ્ડાક્ષર, આ અક્ષરને લખીએ ત્યારે ફૂટ એટલે શિખર જેવો લાગતો હોવાયી કૂટાક્ષર અને સંયુક્તાક્ષર કે જોડાક્ષર પસ્યુ કહેવાય છે. આની સંખ્યામાં થોડો મતલેદ છે. આ અક્ષરો ક્ થી ફ્ સુધીના તમામ વ્યંજનોથી બને છે. અહીં ક્ થી શરૂ થતો આવા અક્ષર બતાવ્યો છે. બીજા અક્ષરો શ્ર્, ગ્ થી શરૂ થતા સમજવા, કૂટાક્ષરો ૩૨ થી ૩૫ સંખ્યા વચ્ચેના આવે છે. આનું સંપૂર્ણ વલય કેવું હોય તે માટે જુઓમારૂં સમ્યાદિત કરેલું મુલ્લિ ક્રાપિકેલ્સ્ટ્રિ
- ૩૪, સહુધી વધુ તીર્થકરતી ( એટલે બાવીશની ) ખતાઓ ચૌદ સ્વમમાં પ્રથમ હાર્ધાતે જેતી હોવાથી શાસ્ત્રમાં પ્રથમ હાયીનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. તેના આધારે આત્રપૂજામાં 'પહેલે ગજવર દીકો' કહેવામાં આવ્યું છે.
- ૩૫. જે તીર્થંકરનો આત્મા સ્વર્ગમાંથી ચ્યવી આવતો હોંય તો તેમની માતા બારમા સ્વપ્રમાં 'વિમાન' તે જુએ અને તરકમાંથી નીક્લીને આવતો હોય તો તેની માતા 'ભવન' (ભવ્ય ગૃહ—આવાસ ) તે જુએ છે.
- ૩૬, દિગમ્બર સંપ્રદાય સોળ સ્વપ્નો આવ્યાનું માને છે.



રળ શાસ્ત્રોમાં લિપિઓની જ્યાં નામાવલિઓ મળે છે ત્યાં આ**હે** ઉલ્લેખ 'શ્રાહ્મી'નો જ હોય છે. જૈન આગમ અંગોમાં પાંચમાં અંગ ભગવતીજી સત્રનો પ્રારંભ ળામો વંમીષ્ટ જિવિષ્ટ સત્રથી જ થયો છે. અર્થાત પ્રારંભમાં જ 'શ્રાહ્મોલિપિને નમસ્કાર' કર્યો છે. લિપિ પણ કેમી સન્માન્ય અને આદરપાત્ર બાળત છે તેનો આ સત્ર સ્**ચક** ખ્યાલ આપે છે.

આ સ્વરનાં પ્રાકૃત નામો અનુક્રમે સજ્જ, રિસભ, ગં (ગાં ?) ધાર, મજિઝમ, પંચમ, ધેવત અને નિસાત છે. સંગીતશાસ્ત્રમાં તેનાં ક્રમશઃ પડ્ઝ<sup>૩૦</sup> ઋષભ, ગાન્ધાર, મધ્યમ, પંચમ, ધૈવત<sup>હ</sup> અને નિષાદ આ નામો છે. પડ્ઝ છહેવાના અમભાગયી. ૠષભ જાતામાંથી, ગા-ધાર કંઢમાંથી, મધ્યમ જીલ્લાના મધ્ય ભાગથી. પંચમ નાસિકામાંથી, ધેવત દન્તોક સ્થાનમાંથી અને નિષાદ મસ્તકમાંથી ઉત્પન્ન થાય છે.

આ સાત સ્વરો \*સરિગમ,, સારિગમ, સારેગમ કે સર્ગમ આવી દુંકાક્ષરીથી પણ ઓળખાય છે.

આ સ્વરીની ગ્રામ મૂર્કનાઓ, તેના રંગો, ઋતુઓ, રસો, અલંકારી વગેરે અનેક બાળતોનું વર્શન જૈન આગમોમાં તથા પ્રાચીન સાહિત્યકારોએ સંગીતાદિના ગ્રન્થોમાં આપ્યું છે.

સંગીત શાસ્ત્રીઓએ જીવનિશ્ચિત અને અજીવનિશ્ચિત સ્વરોની વાત કરી છે. એટલે કયા જીવનો અવાજ કયા સ્વરના જેવો છે <del>ગા</del>તે કહું અજીવ-વાદ્યે કુયા સ્વર ધ્વિતિને વ્યક્ત કરે છે? એના માટે જીવપક્ષમાં પશુ-પક્ષીઓ તક્કો કર્યા છે. અહીંયા આપેલી મનોરમ પટ્ટીમાં સંગીતકાર તાનસેને ખનાવેલા સવૈયાના આધારે તે તે સ્વર ઉપર પશુપક્ષીઓ ખતાવ્યા છે, એમાં ક્રમશઃ મોરા ચાતક, બકરો, ક્ર્રીંચ, કોયલ, દેડકો અને હાથી છે. યદ્રીપિ 'અનુયોગદ્વાર'ની ટીકામાં તથા અન્યત્ર પશુ પક્ષીઓના <sup>જ</sup>વિકલ્પો બતાવ્યા છે. કેમકે એક જ સ્વર અનેક છવોથી પણ વ્યક્ત થઇ શકે છે.

૮. बारराश्चि – આ પટ્ટી જ્યોતિષશાસ્ત્રને લગતી છે એમાં ભારરાશિઓને તેની સાથે સંબંધ ધરાવતા અક્ષરો સાથે બતાવી છે. [ ज्योतिषपही ] આ રાશિઓના આધારે પ્રત્યેક વ્યક્તિનું ત્રૈકાલિક ભવિષ્ય જોઈ શકાય છે. કેવી અજબ વાત છે. કરોડો નહીં પણ અખને જવીતું ભવિષ્ય જોવા માટેની એની એ જ રાશિઓ માત્ર ભાર, એ ભારમાં માત્ર અસંખ્ય છવો નહિં પણ અચેતન પદાર્થીનું પણ ભવિષ્ય છૂપાયેલું હોય છે. વિશ્વ ઉપરતા ચરાચર ભાવોના શુભાશુભ અસરો માટે આ રાશિઓ મહત્ત્વનો ભાગ ભજવે છે.

આ પક્ષી તીર્થકરદેવની મૂર્તિની સેવા-ભક્તિરૂપે કરાતી (અંગ અને અમ શબ્દથી ઓળખાતી) **અષ્ટપ્રકા**રી પૂજા કેવી રીતે पूजा - અને કેવા ક્રમથી થાય છે તે દર્શાવવા આપી છે. હાળી ભાજુએથી પ્રથમ જલપૂજા, પછી ક્રમશઃ ચંદન, પુષ્પ, ધૂપ, દીપ, અક્ષત ત્રૈવેદ્ય અર્થાત્ સ્વસ્તિક ઉપર બે હાથ વડે કોઈ પણ જાતની મીક્ષઈ-બિષ્ટ વસ્તુ મુક્લી તે, અને આદમા કળે પૂજા એટલે કે ચોખાર્યા ચીતરેલી સિદ્ધશિલા ઉપર બે હાથ વડે મોક્ષ ફળની માગણી કરવા પૂર્વક ફળ પધરાવલું તે. પ્રથમની ત્રણ પૂજા 'અંગ પૂજા' હોવાથી ગર્ભગૃહમાં કરવાની છે, અને શેષ પૂજા 'અગ્ર પૂજા' હોવાથી ગર્ભગૃહની ખહાર પ્રભુની આગળ મંડપમાં કરવાની છે.

મ્માર્કેય પૂજા કરતાં જે ભાવનાઓ ભાવવાની હોય છે તેના અલગ અલગ કુદ્ધાઓ આવે છે. લોકો એ બોલીને આઠેય પૂજાઓ કરે છે. આ પૂજાને દ્રવ્યપૂજા કહેવાય છે. આદમી ફળ પૂજા પૂરી કર્યા બાદ, પૂજક શ્રાવક શ્રાવિકા ચૈત્યવંદન તથા સ્તોત્ર સ્તવન–પ્રાર્થનાદિ કરવા દ્વારા ભગવાનની ભાવ પૂજ્યમાં જોડાય છે.

જૈન સાધુ--સાધ્વીઓને તો પોતાના આચારના કારણે માત્ર સ્તુતિ–પ્રાર્થનાદિરૂપ ભાવપૂજ જ કરવાની હોય છે.

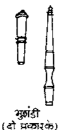
શ્રમભ્ ભગવાન મહાવીરનાં પાંચે કલ્યાધ્યુકો અને બીજા વિશિષ્ટ પ્રસંગો સાથેની આ પટી છે. એમાં અતુક્રમે વ્યવન, જન્મ, महावीरमा દેવપરીક્ષા, દક્ષા, અયકોશિકનો ઉપલ્લ, કાનમાં કાઇની શક્ષો, ચંદનભાળાએ આપેલી ભિક્ષા, કેવલગ્રાનની પ્રાપ્તિ અને મોક્ષ એમ जीवन प्रसंगो— નવ પ્રસંગો આલેખ્યા છે. બાકી આનું વિશેષ વર્ણન ૩૫ ચિત્રોના પરિચયમાં આવી જાય છે તેથી અહીં વિશેષ લખ્યું નથી. **₹₹. ટિપ્પળીનૃત્ય** – આ પટી ગુજરાતના ટિપ્પણી નૃત્યની છે. ગુજરાતમાં ઘરની અગાસીની નવી કરસ−તળિયાને મજબૂત કરવાડિપ્પ**ણી**નૃત્ય કરવામાં [गुजराती पदाति] આવે છે. તે વખતે કડીઆ વર્ગ ચિત્રમાં ભતાવ્યા મુજબ દિ પછીના તાલબદ દેકાપૂર્વક, ગીતો ગાવો સાથે શ્રમપૂર્વકના નૃત્યોત્સવની મોજ માણે છે. આ ચિત્ર ધાર્મિક ન હોવા છતાં ગુજરાતનું પ્રશંસા પામેલ હોવાથી આપ્યું છે.

> ૩૭. ત્રીજ આગમઅંગ 'દાષ્ટ્ર'માં ષડ્જ સ્વર–નાસિકા, કપ્ડ, છાતી તાલવું, જિલ્વા અને દાંત, એ છ સ્થળના આશ્રયથી ઉત્પન્ન યતો હોવાથી વડ્ઝ કહેવાય છે. અને નાબિથી ઉત્પન્ન થયેલો વાયુકંઠ મસ્તકમાં આહત થઇને બહાર નીકળે છે ત્યારે તે બળદની માફક અવાજ કરતો હોય તેવો ભાસ થતો હોવાથી તેને ઋષભ (શ્વિભ ) કહેછે. અન્ય સ્વરો માટે જુઓ દાશ્યાંગ સ્.-૫૫૩, ઉ. ૩. સ્વરમાં આ અને સંગીતને લગતું વર્ષ્યુન દૃષ્ટિવાદ નામના ભારમાં અંગના એક મહત્ત્વના અંશરૂપ ' પૂર્વગતના વિવિધ પ્રાભૃતો પૈકી 'સ્વરપ્રાભૃત'માં હતું. આજે એ મન્ય નષ્ટ થયો છે.

> ૩૮. સ્થાનાંગ અને અનુષોગ દાર એ એ આગમોમાં મતાંતરે મેવતના સ્થાને અપ્રસિદ્ધ એવો 'રેવત' શબ્દ નોંધ્યો છે. શું અતિ પ્રાચીન કાળમાં ધૈવતની જગાએ 'રૈવત' હશે ખરો ? આ આગમમાં આપેલું સ્વરમાંડલ અંગેનું વર્ષન દું કું છતાં જાણવા જેવું છે.

> ૩૯. મુલસ્વરૂપ 'સ રિ'હતું કે 'સારે' તેનો નિર્સ્થુય મુલતવી રાખીને એક વાત નોંધું કે 'શિશુપાલવધ' સર્ગ ૧–૧લોક દસની ચોદમાં સદીની મક્ષિનાથીટીકા તથા શંકરાચાર્યકૃત (?) સ્થામલા નવરત્નમાલિકાના સાતમા શ્લોકના પ્રથમ ચરણમાં બંને સ્થળે 'સ રિ' એવો ઉલ્લેખ છે. ૧૬ મી સદીના મેરાડી કવિ ખીડકરે 'સારિ' એવી નોંધ લીધી છે. પણ અત્યારે તો 'સા રે' સર્વત્ર રહ થયેલ છે.

૪૦. સ્વરોની જીવનિશ્રિત સરખામણીમાં નેાંધાએલા મતાંતરોનું કોષ્ટક.



| તાન                                             | અ મરકાર                         | t                             | અનુ. દ્વારે                     | તાન                                  | અમરકા                | અતુ. દ્વાર               |                      |
|-------------------------------------------------|---------------------------------|-------------------------------|---------------------------------|--------------------------------------|----------------------|--------------------------|----------------------|
| સા — મોર<br>રે — ચાતક<br>ગ — બકરો<br>મ — ફ્રીંચ | ગાય<br>ચાતક<br>બકરો<br>ક્ર્રેંચ | મયૂર<br>૧૧ભ<br>બકરો<br>ક્રોંચ | કૂક્યો<br>ચાતક<br>હંસ<br>કૂર્ોચ | પ — કોયલ<br>ધ — દેહકો<br>નિ — ક્રાયા | કોયલ<br>થોડો<br>હાથી | કોયર્લ<br>થોડો<br>હ્યુધી | કોયલ<br>સારસ<br>હાથી |

૧ જેમ જીવનિશ્રિત સ્વરો જણાવ્યા તેમ અજીવનિશ્રિત મુદંગાદિ વાલોના અવાજની સાથે પણ સ્વરોની સરખામણી થાય છે.

ર, કોયલથી તરકોયલ સમજવો.

જીવામાં અખિલ વિશ્વ—વ્યક્ષાંડમાં ૮૪ લાખ જીવામોનિઓ છે. આ યોનિઓમાં અનેતા જ્વોનાં જન્મ મરણો થયાં કરે છે. આ ૮૪ લાખ જીવામોનિઓ અથવા સંસારવર્તી અનેતા જીવોની જિપકા, ભેદોદ્વારા આ ચિત્ર પદોમાં ઝાંખી કરાવી છે. આ બધાય જીવોનો સમાવેશ સ્થાવર અને ત્રસ આ બે નામથી ઓળખાતા પ્રકારમાં પણ થાય છે. અહીંઆ બંને પ્રકારો દ્વારા જીવ બેદોનાં ચિત્રો બતાવ્યાં છે. સ્વેચ્છાપૂર્વક ગિત કરવામાં સમર્થ તે 'ત્રસ 'કહેવાય છે. સ્થાવર પ્રકારમાં એકેન્દ્રિય—એક ઇન્દ્રિયવાળા જીવોનો સમાવેશ થાય છે. અને તેના પૃથ્ધી, જળ, અશ્વિ, વાયુ અને વનસ્પતિ પ્રકારો છે. જૈનદર્શન ધરતીમાંથી નીકળતી માટી એ એકેન્દ્રિય જીવોનાં શરીરો છે એમ માને છે. તેથી જ જૈન પ્રન્યો તેને પૃથ્ધી—કંત્રય કહે છે. પાણી સ્વયં જીવોનું "જેશીરા છે તેથી જૈનપ્રન્યો તેને અપ્–કાય નામથી ઓળખાવે છે. એ રીતે કાલ, વિધુત્ત આદિમાંથી પ્રકાર થતો પ્રકાશ તે અગ્નિ-તેજસ નામથી ઓળખાવામાં આવતાં "જેશરીરો જ છે. હવા-વાયુ સ્વયં જીવનાં શરીર રૂપે છે. તમામ વનસ્પતિઓ એ જીવોનાં શરીરો જ છે. હવા-વાયુ સ્વયં જીવનાં શરીર રૂપે છે. તમામ વનસ્પતિઓ એ જીવોનાં શરીરો જ છે. અ બધાય જીવોને માત્ર (તે તે જન્મને અનુરુપ) એક શરીર જ હોય છે. બાળીની ચારે ઇન્દ્રિયોમાંથી એકેય નથી હોતી તેથી તેને તેના વિધ્યોનું પ્રદહ્ય પણ નથી.

ત્રસતા પ્રકારોમાં બેઇન્દ્રિયથી માંડીને પંચેન્દ્રિય સુધીના બધા પ્રકારોનો સભાવેશ થાય છે. બેઇન્દ્રિય-દ્રોન્દ્રિય છવો તરીકે ચિત્રપ£માં શંખ, કોડી, જળો વગેરે બતાવેલાં છે. તેઇન્દ્રિય-ત્રીન્દ્રિયમાં કીડી, માંકડ, મંકોડા, ચઉરિન્દ્રિય-ચતુરિન્દ્રિયમાં ચીંછી, મ<sup>2</sup>છર, <sup>પ્ર</sup>માખી આદિ. અને પંચેન્દ્રિયમાં તિર્યંચ, દેવ, મૃતુષ્ય અને નરકના પ્રકારો બતાવ્યા છે. એમાં તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયના ત્રષ્યુ પ્રકારોમાં જલચરો, સ્થળચરો અને ખેન્ચરો (= આકાશમાં ઉડતાસ)ને બતાવ્યા છે. પછી દેવ વિમાનની આકૃતિથી બધી જાતના દેવોને, રાજ્યના ચિત્રથી બધી જાતના મતુષ્યોને અને યાંભલાની સાથે વળગેલા છવો અને બાજુમાં ઊમેલા પરમાધામી દેવના ચિત્રથી 'તરક'ના જીવોને સચિત કર્યા છે.

૧૩. ધર્મમથલન ખ્યાતિને પામેલું સુરમ્ય અને લાક્ષબ્લિક ચિત્ર, એક જૈનધર્મગુરુ ઉદ્યાનમાં બાજોડ્યા ઓળખાતા કાશ્યસન ઉપર બેસીને ચતુર્વિધ શ્રીસંઘને ધર્મોપ્દેશ સંભળાવી રહ્યા છે. સામે 'સ્થાપનાચાર્ય છ' પધરાવેલા છે. તે પછી ક્રમશઃ સાધુઓ, રાજાઓ, શ્રાવકો, સાધ્વીજીઓ અને શ્રાવિકાઓ વિનયપૂર્વક વિશિષ્ટાસને બેસી હાથ જોડીતે પ્રવચન સાંભળી રહ્યા છે. પાછળ સેવા કરતો શિષ્ય ભેજોલો છે. ચિત્રમાં સન્મુખ બેકેલા સાધુના હાથમાં શાસ્ત્ર લખેલું લાંશુ તાડપત્રનું પાતું છે. ભગલમાં રજોહરબુ-ઓથી છે. ઉભાક પગે બેસીને વાચના લઈ રહ્યા છે. ઉપદેશકની ભાવવાહી મુદ્રા, પ્રાચીન કાળમાં પુરુષોમાં લાંબી દાઢી રાખવાનો અને અંબોડો બાંધવાનો રિવાજ હતો તે આમાં નજરે પડે છે. ચિત્રમાં સહની વેવબૂધા જોવા જેવી છે.

**१୫. बाद्यवंत्रना** વિશ્વમાં હજારો પ્રકારનાં વાદનો–વાદ્યંત્રો છે. એ તમામનો સમાવેશ (પ્રાય:) મૂલભૂત ચારવર્ગની અંદર જ થાય છે. **પ્રकारो** – તેનાં નામ આ પ્રમાણે છે. ૧. તંતુ, ૨. તુષિર, **૧. ઘન, અને ચો**શું <del>વર્</del>યા. એ ધ્યાનમાં રાખવું ઘટે કે કોઈ પણ વાદ્યનો ધ્વનિ વાયુદ્દાસ કરવામાં આવતી કંપનક્રિયાથી પ્રગટે છે.

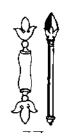
> તંતુવાદ્યો તંતુ<sup>કર</sup> કે તારવાળા હોય છે. અને તેથી તેને તારવાદ્યો પણ કહે છે. આ વાદ્યો આંગળીઓ કે ગજ વગેરેના ઘસાવાયી વાગે છે. આ વાદ્યોમાં–વીષ્ણ, સિતાર, સરોદ, સારંગી, દિલરૂખા, તાનપુરો વગેરેનો સમાવેશ થાય છે.

> સુષિર બાર્ધો મુખની હવા અથવા અન્ય સાધનદાસ હવાનું દળાણ થતાં વાગે છે, સુષિર એટલે છેદ, કે કાણું એમાં હવા જવાથી અને સાથે આંગળીઓનો ઉપયોગ કરવાથી જે વાગે તે. આમાં શંખ, બંસરી, પાવો, શહનાઈ, રણશિપડું, પીપુડી વગેરેને ગણાવી શકાય. શ્રુન વાદ્યી એક બીજાને અથડવાથી વાગે તે. અથવા નક્કર ધ્વનિથી જોરદાર વાગતા હોય તે. આ વાદ્યમાં કાંસીજોડા, મંછરાં, લેઝિમ વગેરેને ગણાવી શકાય.

> <sup>જ</sup>ચર્મવાદ્યમાં ચામદ્રાર્થી જે મહેલાં હોય તે. આ વાદ્યો હાથ, યષ્ટિ વગેરેથી વાગે છે. આમાં તબલા, મૃદંગ, પપ્પાજ, દુન્દુસ્તિ, હાલ, પટક, ડમરુ પંજરી, ત્રાંસા આદિનો સમાવેશ કરી શકાય.

> આ ચિત્રપદીમાં ચારેય પ્રકારના વાદ્યોને નામનિર્દેશ સાથે આલેખ્યાં છે. કેટલાક ચારને બદલે <sup>જ</sup>ત્રણપ્રકાર માતે છે. તે લોકો વન અને ચર્મ વાદ્યોનો સમાવેશ તાસ શબ્દ યોજીને તાસવાદ્યામાં કરી લે છે. આનું કારણ એ છે કે ઘન અને ચર્મ એ કંકી સંગીતના રાગોને વ્યક્ત કરનારા વાદ્યો નથી એ તો સ્ટ્રાવિલમાં તાલ આપનારા વાદ્યો છે. એટલે તે બધાયને તાલવાદ્યના પ્રકારમાં ગણી લે છે.

- ૪૧. ૮૪ લાખ યોતિ એટલે શું ? જુવો અનંત છે પણુ મોનિઓ આશ્રી વર્ગીકરણ કરી તેનો ૮૪ લાખમાં સમાવેશ કરવામાં આવ્યો છે. આ વર્ગી કરણનો કંઈ આધાર ખરો ? લા. જે જે યોતિ એટલે ઉત્પત્તિ સ્થાનો સમાન વર્લ્યું, સમાન ગંધ, સમાન રસ⊸સ્વાદ અને સમાન સ્પર્શ⊸આકારવાળાં હોય તે સમૂદનો એક પ્રકાર કે વર્ગ ગણાય. આ રીતે સર્વજ્ઞોએ તમામ યોનિઓની સમાનતાઓને ત્રાનથી જાણી તેનું વર્ગી કરલા ઉક્ત સંખ્યા તેમને મળી આવી. એટલે જ ' ૮૪ લાખનો સંસાર ' કહેવાય છે. કયા ક્યા પ્રકારમાં કેટલી યોતિ સંખ્યા છે ? તે બાટે જૈનોતા પંચપ્રતિક્રમણ સત્રોમાં આવતા 'સાતલાખ ' આ નામના ગુજરાતી સત્રપાઠમાં જણાવી છે.
- ૪૨, ૫૬૩ બેદોની વિસ્તૃત માહિતી માટે 'જીવવિચાર' પુસ્તક જોવું,
- ૪૩. પાણી–જળ માત્ર સજીવ છે. દેખાતું પાણી એ જલીય જીવોનું એક પ્રકારનું શરીર જ છે. એમાં ઉત્પન્ન થતાં પોરા આદિ જે જીવો છે તે ત્રસ છે. અને એ જીવો પાણીથી અલગ છે. એથી જ જૈન સાધુ જીવહિંસાથી બચવા વાવ, કુવા, તળાવના જળને સ્પર્શ કરતા નથી અને તેને પીતા નથી.
- ૪૪, અધિનો પ્રકાશ એ સ્વયં સહમ અમિના જીવોનું શરીર જ છે. તેથી તે સજીવ છે અને એ જીવોની હિંસાથી બચવા જૈન સાધુ તે અમિને સ્પર્શ કરતા નથી કે તેનો ઉપયોગ કરતા નથી.
- ૪૫. જીવની ઇન્દિયની સંખ્યા બાબતમાં તથા તેના સ્વરૂપમાં શાસ્ત્ર અને આજના વિજ્ઞાનીઓના અનુભવ વચ્ચે તકાવત જોવા મળે છે.
- ૪૬. આનાં તત અને તાંત એવાં પણ નામો છે.
- ૪૭. ચર્મવાદાને સંગીતના કેટલાક અન્યમાં आनद કે अवषद શબ્દથી ઓળખાવે છે. આનદનો અર્થ વીટેલું, મહેલ, જડેલ શાધ, અને આ વાદો ચામહથી મહેલાં જ હોય છે.
- ૪૮. કેટલાંક વાધી એવાં હોય છે કે જેનો સ્વતંત્ર કોઈ પણ એક પ્રકારમાં સમાવેશ કરી ન શકાય, જેમ કે હારમોનિયમ અને પરદેશનો • પિયાનો વગેરે, ત્યારે તેને મિશ્રપ્રકારમાં ગણવા પડે. આ વાદ્યોમાં સુષિર અને વન બે પ્રકાર ઘટી શકે.



यज (दो प्रकारके)

ર્ષ્યુ-१६-१७. ત્રણેય ચિત્રપટ્ટીઓ જિતમંદિર-દહેરાસરમાં બિરાજમાન તીર્થકર દેવની મૂર્તિની પાર્યા ભૂમિમાં સ્થાપિત કરવામાં આવતા પરિકરની **જિલ્લામાં કરે** 'પર્યા છે. 'પરિકર' એ સંસ્કૃત શબ્દ છે. જેનો ભાષામાં એને 'પરયા' કહે છે. પરિકરનો અર્થ પરિવાર અને **પરિજન કે સમૂહ** [વરસર] થાય છે. જેમાં દેવ, દેવીઓ વગેરે પરિવાર વર્તતો હોય તે પરિકર કહેવાય.

મોટા ભાગની જૈન પ્રજ્ન પરિકરમાં શું આવે છે? તે શા માટે છે? તેને જાણવી નથી. તેઓ થરે બેડા પેડા પણ આ અંગેનો કંઇક ખ્યાલ મેળવી શકે એ ખાતર જ તેની ત્રણ પદીઓ અહીં ચિતરાવીને આપી છે. એમાં પરિકરમાં આવતી વર્તમાન પ્રચલિત બધી વસ્તુઓને બતાવી છે. તેનો પરિચય આ પ્રમાણે છે:—

૧૫ નંભરની પહેં — મૂર્તિના ઉપરના ભાગે અર્ધવર્તુલાકારે જે ભાગ હોય છે તેને અહીં સીધી—સપાટ રીતે દર્શવામાં આવ્યો છે, આ ભાગમાં વાજતે ગાજતે જન્મોત્સવ ઉજવવા જતા દેવોની અભિષેક યાત્રા ખતાવાય છે. એની વચ્ચોવચ્ચ ત્રથ્ય છત્ર ઉપર એ હાથશે શંખવાદન કરતો, ઉભાક પગે ખેઠેલો એક દેવ દર્શાવ્યો છે. તેની ખત્ને ખાજુએ મેરુપર્વત ઉપર જન્માભિષેકનો ઉત્સવ ઉજવવા આકાશમાંગે જઈ રહેલા જળ કલશધારી હાથી ઉપર એઠેલા ઈન્દ્રો તેમજ મૃદંગ વગાડતા ગાન્ધવે દેવો અને શંખવાદક દેવની નીચે મૂર્તિની ઉપર પ્રાતિહાર્ય તરીકે રખાતાં ત્રથ્ય છત્રો છે, તે પછી ભગવાનના કર્શની અને ખાજુએ મૂકાતા કમલ દંદધારી, તે પછી તેની સમાંતર રેખામાં વર્તતી બંને ભાજુની નાની મૂર્તિઓની દહેરીઓનાં શિખરો, પરિકરના ટોચના વર્તુલા-કાર ભાગમાં કરવામાં આવતી હંસપક્ષીઓની શ્રેષ્ટિ, અને તે પછી કરાતી કમલની પાંખડીઓ, ચિત્ર પદીમાં મથાળાની અને પંકિનઓમાં અને છેલ્લે શોભા ખાતર કરાતાં મયુર તથા પોપટનાં યુગલો ખતાવ્યાં છે. કેટલાંક પરિકરોમાં ઉપરના ભાગે ગોંધવે દેવ—દેવીઓની પટ્ટી હોય છે પણ તે આમાં નથી, આ રીતે અત્યારે ખતતા <sup>મા</sup>પરિકરોમાં સામાન્ય રીતે જે સામગ્રી મૂકાય છે તેનું અહીં દર્શન કરાવ્યું છે.

પ્રાચીન કાળમાં પરિકરો, વિષયરચના અને કહ્યાની દૃષ્ટિએ વિવિધ પ્રકારના ખનતાં હતાં. આજે ક્લાનો રસ ઘટી જવાના કે એ જાતની દૃષ્ટિ-લક્ષ્ય ન હોવાના કે પ્રસ્તો ખર્ચ ન કરવા વગેરે કારણે વર્તમાનમાં (પ્રાય:) ગતાનુગતિએ સાદા અને લગભગ એક જ પ્રકારના પરિકરો બની રહ્યાં છે. જેથી તેમાં ખીજાને ભાગ્યે જ નવીનતા કે સુંદરતા જોવા મળે. જ્યારે પ્રાચીન કાળના પરિકરોમાં વિવિધતા, કહ્યાની દૃષ્ટિ, સુરેખ અને <sup>પ</sup>્યાકર્ષક શિલ્પ સુંદર રીતે જોવા મલે છે.

૧૬ નંભરની પહી – આ પટીમાં પરિકરના મધ્યવર્તા આકૃતિઓ ખતાવી છે. કેન્દ્રમાં મૂલનાયકની મૂર્તિ બતાવી છે. તેની બંને બાજુએ છેલ ઉપર બતાવાતા એ તેની બંને બાજુએ છેલ ઉપર બતાવાતા સામર તથા અમૃત કુંભધારી દેવો, તે પછી ક્રમશઃ બંને બાજુએ હાથી અને મગરના મૈત્રી મિલનની આકૃતિઓ, બંને ક્રાઉસઓમાં ઉપર બંને બાજુની દેરીઓમાં પધરાવાતી પદ્માસનસ્થ મૂર્તિઓ વગેરે બતાવેલ છે. વળા નાના પ્રતિમાજીની બંને બાજુએ મગર જેવું જે જલચર પ્રાણી હોય છે તેને અહીં મુખધી અગ્નિની જવાલા કાઢનું બતાવ્યું છે.

પ્રાચીન કાળમાં વિવિધ રીતે પરિકરો થતાં, એમાં મોટા ભાગે વચ્ચે મૂલનાયક તરીકેની એક જ મૂર્તિ રહેતી. વળી ત્રધ્ય મૂર્તિવાળા પરિકરો પણ વધવા માંઆં, જેમાં મૂલનાયક ઉપરાંત બંને ખાજુએ કાઉસગીયા એટલે ઊભી બે મૂર્તિઓ રહેતી, તે પછી પાંચ મૂર્તિવાળા પરિકરો ખૂબ વધવા માંઆં અને છેલા સેંકડો વરસથી તો એની જ પ્રધાનતા રહી છે. અને હાલમાં તો આ એક જ પ્રમાર જાણે રહ જેવો થઈ ગયો છે. કેટલાક પરિકરો અષ્ટપ્રાતિહાર્યોવાળાં પણ હોય છે.

એક મૂર્તિવાળા પરિકરને એક તીર્થ, ત્રણ મૂર્તિવાળાને ત્રણતીર્થ, અને પાંચમૂર્તિવાળાને <sup>પક્</sup>પંચતીર્થ (ન્કે તીર્થી )પરિકર કે મૂર્તિ તરીકે ઓળખાવાય છે. ૨૪ તીર્થકરોમાં 'क्कूलकंद' તી સ્તૃતિમાં કહેલા પાંચ તીર્થકરોનું પ્રાધાન્ય વર્તતું હોવાથી શ્રીઆદિનાયજી, શ્રીશાંતિનાયજી, શ્રીનેમિનાયજી શ્રીપાર્શ્વનાયજી અને શ્રીમહાવીરસ્વામીજી, આ પાંચેયતે સ્થાન આપવામાં આવે છે. એમાંથી કોઇ પણ એકને મૂલ નાયક તરીકે સ્થાપીને શેષ ચારતે પરિકરમાં સ્થાન આપવામાં આવે છે.

૧૭ નંભરની પહેં! — આમાં પરિકરનો સહુથી નીચેનો સિંહાસન કે લોકભાયામાં 'ગાદી' શખ્દથી ઓળખાવાતો ભાગ બતાવ્યો છે. વચ્ચે શાંતિદેવી અથવા આદ્ય શક્તિની મૂર્તિ હોય છે. ત્યાર મછી બંને બાજુએ હાથી અને સિંહ મૂક્યા છે. આ મૂકવાની હેતુ સ્પષ્ટ જાણવા મળ્યો નથી પણ સિંહ શ્રેષ્ઠ પરાક્રમી તરીકે અને હાથી શ્રેષ્ઠ બળવાન તરીકે ગણાતા હોવાથી 'શુભ કાર્યો માટે પરાક્રમી અને પરોપકાર માટે બળવાન બનલું જોઈએ 'આવો કે આના જેવો કોઈ શુભ—પ્રેરકભાવ દર્શકે ખેંચવાનો હોય, તે ઉપરાંત પરસ્પર વિરોધી પ્રાણીઓ પણ સાથે રહીને વ્યક્ત કરી રહેલા અવિરોધી અહિંસક ભાવના આદરીને પણ જીવનમાં ઉતારવો જોઈએ એવા હેતુથી આ શિલ્પ મૂકાતું હોય તો અપ્રસ્તુત નથી. તેમ જ આ બંને પ્રાણીઓની ભારતીય વિદાનોએ 'મંગલ' તરીકે ગણના કરી હોવાના કારણે પણ આ મુકવાની પ્રથા હોય તે પણ સંભવિત છે. આ બધા ''અનુમાનો છે. સત્ય જે હોય તે. ત્યાર પછી ડાબી બાજુએ પહેલા ત્રીર્થક શ્રી આદીશ્વરપ્રભુના ચાર હાથવાળા 'પ્યોમેધયક્ષને ગજવાહન ઉપર તેના આયુષો' સાથે અને આપણી જમણી બાજુએ આદ હાથવાળી ગરુતાકાના ચેક્ર મરીને તેના આયુષો સાથે બતાવાયાં છે.

પય પ્રાચીન કાળના અમુક સૈકાના પરિકરોમાં પરિકરના જે મૂલનાયક હોય તેના જ યક્ષ-યક્ષિણી મૂકવાની પ્રયા ન હતી. પણ નક્કી કરેલા જ યક્ષ-યક્ષિણી મૂકાતાં હતાં. એમાં યક્ષિણી તરીકે (પ્રાય:) અધ્યિકા જ મુકાતી હતી. અને યક્ષ તરીકે પણ એક જ પ્રકારનો મોટા ઉદરવાળો, અને હસ્તિવાહન વાળો યક્ષ મૂકાતો હતો. આ યક્ષકમો હતો તે સમજી શકાતું નથી પણ



૪૯. આ પદીઓ ચેમ્ખુર (મુંખર્ધ) ના મૂલ ગર્ભગૃહનાં પરિકર ઉપરથી બનાવી છે.

પ૦. જો કે પ્રાચીન પરિકરો વિવિધ પ્રકારનાં મળે છે એમ છતાં ગુજરાતમાં જે કંઈ જોઈ શકાયા એમાં સ્પષ્ટ, સુરેખ અને ત્યારીક શિલ્પની દૃષ્ટિએ ઉત્તમ પાટણના ખડાખોટડીના પાડાનું, અને ઉઠાવદાર યાવત નખશુદ્ધ શિલ્પની દૃષ્ટિએ જોઈએ તો અમદાવાદની નિશાપોળના બેાયરામાંના જગવલ્લભ પાર્શ્વનાથનું શ્રેષ્ઠ કોટિનું છે.

પ૧ આનો બીજો પ્રસિદ્ધ શબ્દ 'ખડ્ગાસન' છે.

પર. આ પ્રાણીનું યથાર્થ નામ શું છે તે, તથા તેને અહીં મૂકવાનો યથાર્થ હેલુ શું છે ? તે જાણવા મલ્યું નથી.

પાં સ્તાત્ર માટે ધાલુની જે 'પંચતીર્યાં' મૂકવાનો રિવાજ છે તે ઉપરોક્ત પાંચ તીર્શકરવાળા એવી મૂર્તિનો સચક છે.

પ૪. જોકે આનો સાચો હેતુ મને મળ્યો નથી. અને મને જે મળ્યો છે તે હ્રદયંગમ નથી તેથી અહીં નાંધતો નથી.

ચઢ્ટેશ્વરીના હાથ, આયુધો અને વાહતો માટે વિક્રમો છે.

१८. स्वस्तिको-

મંગલ ગણાતા સ્વસ્તિક –સાથોઋાની વિવિધ પ્રકારની આકૃતિઓ, આ પટ્ટીના કેન્દ્રમાં 'નંદ્રાવર્ત' નામના બુદ્ધત્ સ્વસ્તિકની અમકૃતિ બતાવી છે. આ સ્થાકૃતિ જૈનોમાં જ વપરાય છે. આનું તો મોટું પુજન પણ થાય છે. અને તે કાર્યની નિર્વિષ્ન સમાપ્તિ માટે તથા અન્ય પ્રભાવ માટે જાણીતો છે.

સ્વસ્તિક એ અષ્ટમંગલ પૈકીની એક મંગલાકૃતિ છે. વળી એ ભારતીય પ્રજ્તનું-આર્યસંસ્કૃતિનું મંગલ પ્રતીક છે. ધાર્મિક કે સામાજિક પ્રસંગોમાં કંકુ કે અક્ષત આદિથી તેને રચવામાં આવે છે. આથી કરનારનું મંબલ થાય છે એવો શાસ્ત્રીય ઉલ્લેખ છે. આ બંગલ અન્ક્ષત રહે તેથી ખાસ કરીને ચોખાથી કરવાની પ્રથા છે. હન્નરો જેનો પોતાના બેદિરમાં ભગવાન સમક્ષ રોજેરોજ અક્ષતથા સ્વસ્તિક–સાથીઓ દોરે છે. સ્નાત્ર–પુરુત–અનુષ્ઠાનોમાં અનેક વખતે *અને*ક **સાથી**આ આલેખાય છે. અમુક તપમાં તે માટી સંખ્યામાં થાય છે. દેવમૂર્તિ અને સુરૂઓના પ્રવેશોત્સવ તથા વ્યાખ્યાનાદિકના અનેક પ્રસંત્રે કરાતી 'ગહુંલી'માં આ સ્વસ્તિક (અથવા નં**વા**વર્ત પણ ) આલેખાય છે.

અહીં છેલ્લો દોરેલો સ્વસ્તિક એ પશુરામાં આવેલા બે હન્નર વર્ષ જૂના 'આયાગપટ'ના સાધીઆની અનુકૃતિ છે.

અહીં આપેલા સ્વસ્તિકો <sup>ખ</sup>સવળા છે. પણ જૈતસાધુ કાલધર્મ (≔યૃત્યુ ) પામે ત્યારે, મૃતકને પ**હેરાવવામાં આ**વતા વસ્ત્રાદિકમાં કેસરથી અવળા સાથીઆ કરવાનો આચાર છે.

અર્જનોમાં અવળા સાયીઆ કરવાની પ્રથા પણ છે. કલાની દ્રષ્ટિએ તે વિવિધ પ્રકારે આલેખાય છે.

**१९. ફ્રીક્વાકૃતિ**−ગ્યા ચિત્રપદી પત્થરની શિલ્પાકૃતિના નમૂના તરીકે આપી છે. એમાં વચ્ચે સિંહવાહના યક્ષિણી અંબિકા છે અને આજુબાજુ [अक्रियका मकि] વિવિધ મુદ્રાઓમાં અંગ ભંગવાળો—નૃત્ય કરતી દેવાંગનાઓ બતાવી છે. આ દેવી ભાવીસમા તીર્થકર શ્રીનેમિનાથ પ્રસુની અધિકાર્યિક છે. એતું ખીજું નામ 'આઝ્ર–કુષ્માંડિની' છે. આ ફેવી જૈન–અજૈન વર્ગમાં સુપ્રસિદ્ધ છે. અજૈનો 'માતાજી'ર્યો જે ફેવીતું સંબોધન કરે છે તે આ જ દેવી છે. નવરાત્રીમાં (પ્રાય:) આની જ ગરબીઓ અને ઉપાસનાઓ શ્રાય છે. આનાં પ્રસિદ્ધ બંદિરો આણ અને ગિરનાર ઉપર છે.

**૨•. શિસ્પપદી** – ભારદ્દત સ્તૂપમાં કંડારેલા પાષાચૃશિશ્પની એક સુંદર અનુકૃતિ, આમાં ત્રણ વર્તુલાકારોમાં ક્રમશઃ *જૈન* સં**ઘ પ્રસિદ્ધ મમધેશ્વ**ર શ્રેણિક, સભ્રાદ્ સંપ્રતિ અને સભ્રાદ્ ખારવેલની કાલ્પનિક આકૃતિઓ આપી છે. શ્રેણિક ભગવાન મહાવીરના પરમ ભક્ત હતા. મ્યાગામી યુગમાં તેઓ મહાવીર સ્વામીજી જેવા જ તીર્યકર થવાના છે. અવન્તિનો સત્રાફ સંપ્રતિ જૈનધર્મનો મહાન ધર્મ પ્ર**ચા**રક હતો. એએ કરોડો જૈનમૂર્તિઓ બસવી હતી તે વીર સં. ૨૨૦ માં થઈ ગયો, ત્યારભાદ કહિંગ (ઓરીસા) દેશનો મહાન મેચવાહન રાજ ખારવેલ ઈ. સ. પૂર્વે બીજા સૈકામાં થયો. એપ્સે જૈનધર્મનો અઢારે આલમમાં જયજવકાર કરાવ્યો હતો, સંપ્રતિનો ક્રતિહાસ ખહુ અશ્ય મળે છે. જ્યારે મહામેલવાહન સમાટ ખખારવેલનો માત્ર નામોલ્લેખ 'આવશ્યક યૂર્લિ' કે ' દેખવંત ધેરાવિલ' માં મળે છે. દિલગીરીભરી વાત એ છે કે તેમનો કશો વિશેષ ઇતિહાસ ઉપલબ્ધ નથી.

૨૧, ૨૨ નંબરની બંને પદીમાં થઈને ૧૬ વિદ્યાદેવીઓ આલેખી છે. આ વિદ્યાદેવીઓનાં નામો તે પદીમાં નંબરના કર્માંક **વિદ્યારે તી**ઓ - સાથે જ્યાબ્યાં છે. વિદ્યારેવીઓનાં જે નામો છે એ જ નામની 'વિદ્યાઓ ' છે. પ્રાચીન કાળમાં તે તે વિદ્યાની સાધનાઓ કોઈ કોઇ કરતા પણ હતા. વસુદેવહિન્ડી તથા અન્ય મન્યોમાં રોહિણી, પ્રતિષ્ઠ્ર વૈરોટ્યા વગેરે વિ**દાદેવીઓ**ની સાધના કર્યાના ઉલ્લેખો મળે છે એટલે જલાગે છે કે જે નામો છે એ નામની ૧૬ વિદ્યારમો છે અને વિદ્યાદેવીઓ તેની અધિકાત્રીઓ છે.

આ વિદ્યાદેવીઓ અમોએ કલ્પસૂત્રમાં ચિત્રો કેવી હળનાં છે તેનો પ્યાદ મળે તેથી મધ્યયુપીન કલ્પસૂત્રની પદ્ધતિએ-તેની નકલ રૂપે જ-આરોપ્ટ્યાં છે. એમનાં આયુષો અને વાહતો જે હતાં તે જ રાખ્યાં છે. એ સ્પષ્ટ દેખાતાં હોવાથી તેનું વર્ષ્યન અહીં ને(પ્યું નથી,

ગ્યાના વર્ષ્યુનમાં અન્ય પ્રત્યોમાં વિકલ્પો નેાંધાયાં છે. આ દેવીઓનું સ્મરક્ષ્યુ નવસ્મરક્ષ્યુદિ સ્તોત્રોમાં **થાય છે**. વિ**દ્યા**⊷મંત્ર પટોમાં પણ તે હોય છે અને અનુશનો કે મંત્રસાધનામાં પૂજન પણ કરવામાં આવે છે.

આજુના શુભટમાં વિદ્યાદેવીઓની આરસની ઊભી સુંદર મૂર્તિઓ છે. પ્રાચીન તાડપવ્યાદિ પ્રતિઓમાં પણ તે ચિત્રો કર્ષે જોવા મળે છે. **રકે. પશુચ્ચિમો** – આ વિવિધ પશુઓની પટ્ટી છે, મધ્યકાલીન જૈન કલ્પસત્રમાં જે ઢંભે પશુચ્ચિત્રો દોરેલાં હતાં તેની નક્કલ કરીને તે જ રૂપે અપા પટી અહીં આપી છે.

**૨૪. ૄરા<sup>™</sup> વિક્ષ**- વચ્ચોવચ્ચ કાયોત્સર્ગાસને–ખડ્ગાસને તીર્થકરની મૂર્તિ બનાવી તેની ઉપાસના કરતા. વૈઞાનિકાદિ નિકાયના દ**રા** દિક્**ષાલો**ને **પાਲકેથો-**અહીં આલેખ્યા છે.

> દિક્પાલો એટલે ચાર દિશા, ચાર વિદિશા અને **લખ્બ તથા અધો દિશાઓ, આ રીતે દરો દિશા ઉપર પોતપોતા**નો અધિકાર ધરાવતા અને એથી જ તેના પાલક ગણાતા દેવો, આ દેવોને દિશાના ચિંતકો અને રક્ષકો કલા છે. જૈનોના તાના કે મોટા શાંતિસ્નાત્રાદિ અનેક અનુષ્ટાનોમાં આ પૂજન પ્રથમ થાય છે. બલિ-ભાકના પણ અપાય છે. એમાં

વિદ્વાનો 'સ્નાતસ્યાં'ની ચોથી સ્તુતિમાં ઉલ્લેખાએલા 'સર્વાંત્રબૂતિ'ની કલ્પના કરે છે. દેવ–દેવીઓ સામાન્ય રીતે ચાર કે તેથી વધુ હાથવાળા હોય છે પણ પ્રાચીન કાળમાં એ હાથવાળા દેવ–દેવીઓ બનાવાની પરંપરા પણ હતી.

- પદ, જર્મનો આર્યો કહેવાય છે. તેના એક નેતા હિટલરે (સવળા કે અવળા ) સ્વસ્તિકને રાજચિક્ર ભનાવ્યું હતું. જર્મન રાષ્ટ્રધ્વજમાં, સૈનિકોના હાથના ભાવડા ઉપર, યત્રો, શસ્ત્રો વર્ગેરે ઉપર આ ચિક્ર જ ચીતરાતું હતું.
- પણ ખારવેલ એક મહાન જૈન સમાટ થઈ ગયો. તેની પાસે આદીધાર ભગવાનની મૂર્તિ હતી, તે નક્કર સુવર્ધની અને રત્નોથી જડેલી હતી. પાછળથી તેનું નામ ખારવેલે 'કાર્લેગજિત' પાડ્યું હતું. મ્યા પ્રતિમાનો વાર્ષિક મહોત્સવ **લજવા**તો ત્યારે કાર્લેમ દેસની સમમ્ર પ્રજ્ય તેમાં ભાગ લેતી હતી. આ મૂર્તિ હાલ ક્યાં છે તે શોધનો વિષય છે.

પ૮. લોકપાલોની સંખ્યામાં વિકલ્પો છે.



(दो प्रकारक)

૧, પૂર્વ ફિક્ષાનો સ્વામી ઇન્દ્ર ૨, અમિ ફિશાનો સ્વામી અમિ ક દક્ષિણ દિશાનો સ્વામી યમ ૪, નૈત્રદ્ભય દિશાનો સ્વામી નિર્ફ્યાનો સ્વામી નિર્ફ્યાનો સ્વામી નિર્ફ્યાનો સ્વામી વસુષ્ણ, ૬, વાયવ્ય દિશાનો સ્વામી વાયુ, ૭, ઉત્તર દિશાનો સ્વામી કુમેર, ૮, ઇશાન ફિશાનો સ્વામી ઇશાન, ૯, ઉપર્વ દિશાનો સ્વામી બ્રહ્ય, અને ૧૦, અધો દિશાનો સ્વામી નાગ છે, આ દિક્ષમાલો— લોકપાલો, તે તે દિશામાં જે જે કાર્યો ચાલી સ્લાં હોય તેનાં પર તેઓ પોતાનું આધિપત્ય ધરાવે છે, એટલે જ "યમ" લોકપાલ દક્ષિણ દિશાનો અધિપત્ય ધરાવે છે, એટલે જ "યમ" લોકપાલ દક્ષિણ દિશાનો અધિપતિ હોવાથી તેનું અપમાન ન થાય માટે દક્ષિણ દિશા સામે ૫ગ કરીને ન સૂવાનો રિવાજ છે. ૨પે ! તે કોઈ વખત ખીજાઇને માણસને કંઈ કષ્ટ આપે !

ચિત્રમાં આ દિક્ કે લોક–પાલોને ભગવાન તીર્થકરની સેવા કરતાં પોત પોતાનાં આયુધો અને વાહનો સાથે બતાવ્યાં છે. શું દિકપાલો એ જ લોકપાલો છે? તેનો જવાબ મન્યાન્તરથી મેળવવો

ુ આ દિક્ષ્પાલોનાં આયુધો, વાહનો માટે જૈન~અજૈન પ્રત્યોમાં વિવિધ વિકલ્પો નોંધાયા છે. અહીંઆ અમોએ અમ્ક ધોરણને અનુસરીને દર્શવ્યાં છે.

રે**પે. મલગ્રહો** –વચ્ચોવચ્ચ ભગવાન પાર્શ્વનાથની મૂર્તિ આલેખી, તેમની સેવા કરતા, આકાશમાં રહેલા નવમહોને બતાવ્યા છે. તેનાં નામ, વાહનો અને આયુષો વગેરેને ચિત્રમાં સ્પષ્ટ રીતે આલેખ્યાં છે. આ મહો ત્રીજી જ્યોતિષ્ક નિકાયના દેવો છે. તેઓ વિમાનવાસી છે. અને એ વિમાનો ચર છે. જૈન શાસ્ત્ર મુજબ સૂર્ય પછી ચન્દ્ર અને તે પછી મહોનું સ્થાન છે.

> જૈન પદ્ધતિએ આલેખેલા આ શ્રહો છે. એમ છતાં અન્ય મન્યોમાં અને અજૈન પ્રત્યોમાં આના પણ વિકલ્પો નોંધાયા છે. આ ચિત્રમાં કયા ગ્રહ સાથે કયા તથેંકરોનો સમ્યન્ધ છે. તેની જણ માટે ચિત્ર નીચે તે તે તીર્થકરોનાં નામો પણ આપ્યાં છે. ચિત્રમાં સંખ્યાના અંકો પણ લખ્યા છે કે જેથી જેને જે શ્રહનો જપ કરવો હોય તેને તેની સુલભતા થાય.

> ુખા પ્રહોનાં નામ ઉપરથી જ <sup>ખ</sup>વારનાં નામો પશ્ચાં છે. ૮૮, પ્રહોમાં સાત કે નવ પ્રહોતું પ્રાધાન્ય છે. પ્રહોના સ્માધારે માનવીતું ત્રૈકાલિક ભવિષ્ય પણ જોવાય છે.

> પરિકરવાળી પાષાશ્વ કે ધાતુની મૂર્તિ નીચે અાઠ કે નવમહો બતાવવાની ખાસ વિશિષ્ટ પ્રથા છે. ખૃહત્ (મોટી) શાંતિ આદિ અનેક સ્તોત્રોમાં તેનું રમરશ્વ તેમજ પ્રાર્થના આપી છે. શાંતિસ્નાત્રાદિ પ્રસંગે તેની પ્રાર્થના, પૂજા અને જાપ કરવામાં આવે છે.

૨૬. अइकर्म - ચૌદરાજ લોકમાં બ્રહ્માંડમાં વાયુ જેમ સર્વઝૂ વ્યાપીને રહેલો છે અને ષટ્ દ્રવ્યો જેમ લોકાકાશમાં સર્વઝ વ્યાપીને રહેલાં છે એમ જૈનો જેને 'કર્મ' શબ્દથી ઓળખાવે છે તેના પુદ્દગલ સંકંધો એટલે કાર્મણ નામની વર્ગણાના સ્કંઘો લોકાકાશથી ઓળખાવા અખિલ વિશ્વમાં સર્વઝ વ્યાપીને રહેલા છે. જે કર્મ પુદ્દગલોથી ઓળખાય છે. જેને વર્ણ, ગંઘ, રસ અને સ્પર્શ એ ચારે હોય તેને પુદ્દગલ કહેવાય છે. એટલે પુદ્દગલ એક જાતનો જડ અચેતન દ્રવ્ય-પદાર્થ જ છે.એને અતીન્દ્રિય જ્ઞાનીઓ જ જોઈ શકે છે એ કર્મ પુદ્દગલો સ્વયં જીવને સુખ દુઃખ આપવા સમર્થ નથી હોતા, પણ જીવ, મન, વચન કે કાયા દ્વારા જયારે જયારે શુભાશુભ પ્રવૃત્તિ કરે ત્યારે ત્યારે, સ્થળે વર્તતા કાર્મણ વર્ગણાના પુદ્દગલ -પરમાણુઓને સંસારી આત્મા લોહ ચુંબકની જેમ ખેંચીને તરત જ પોતાના જ આત્મપ્રદેશો જોડે તેનું જોડાણ કરે છે. આ જોડાણ જયારે જયારે થાય ત્યારે ત્યારે ત્યારે તરત જ કર્મ પરમાણુઓમાં ચાર પ્રકારની પરિસ્થિતિઓ એક સાથે નિશ્વિત થઈ જાય છે.

પ્રથમ તે તે કર્મના સ્વભાવો શું છે ? તે નક્કી થાય છે. સાત કે આઠ પ્રકારનાં કર્મ બાંધતી વખતે પ્રસ્તુત કર્મો આતમાના ક્યા ક્યા મુખ્ય મુણોને રૂંધરો તે નક્કી થાય છે. જેને પ્રકૃતિઅંધ કહેવાય છે. બીજું બંધાએલા કર્મો કેટલો વખત આતમા સાથે જોડાએલાં રહેરો તેનો સ્થિતિ કાળ નક્કી થાય છે. જેને સ્થિતિઅંધ કહેવાય છે. અને ત્રીજું કાર્ય બંધાએલ કર્મ આત્માને કેવા પ્રકારે બાલા તેમ જ અંતરંગ શુલ કે અશુલ કળ આપશે અને તે પણ તીવકોટિનું કળ આપશે કે મંદ કોટિનું એનો પ્રકાર નક્કી થાય છે. એને શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં અનુભાગ બંધ કે રસબંધ કહેવાય છે. અને ચોશું એ બધા કાર્મણ વર્મણાઓના દલિકોનું જે પ્રદલ્ણ થાય છે તેમાંથી તે ક્ષણે બંધાતાં સાત અથવા આઠ કર્મો પૈકી કોને કેટલો હિસ્સો મળે છે તેનો પણ નિર્ણય થાય છે જેને પ્રદેશબંધ કહેવામાં આવે છે. તે કેટલા પ્રમાણ–કે જય્યામાં થાય છે તે પણ તે જ વખતે નિર્ણય થઈ જાયં છે અને એ રીતે ઉદયમાં આવે છે. જગતમાં મૂર્ખતા કે બિદ્ધતા સુખ કે દુઃખ, અમીરી કે ગરીબી, સમ્યમ્યુણિક કે મિયાબુહિ, અસ્યામના પરિણામ, ઉચ્ચ કે નીચકુલ, અંતરાયો એ બધું તે તે રૂપે આત્માએ બાંધેલાં આ કર્મીના ઉદયને જ આભારી છે. સમય સંસારની રચના, તેનું સમય સંચાલન, આ કર્મના આધાર ઉપર જ ચાલે છે. એ તમામ કર્મીનાં દ્વ્યાનો સર્વથા ક્ષમ થાય તો જ આત્મા નિષ્કર્મ ખની મુકતાત્મા બને છે

ચ્યા કર્મ આઠ પ્રકારનાં છે. જેનાં નામ પટ્ટીમાં ચ્યનુક્રમે ૧. શાનાવરણીય, ૨. દર્શનાવરણીય, ૩. વેદનીય, ૪. મોહનીય પ. આયુષ્ય, ૬. નામ, ૭. ગોત્ર, અને ૮. અંતરાય અા રીતે લખ્યાં છે. આ પટ્ટીમાં આઠેય કર્મના માત્ર સ્વભાવો જ ચિત્રો દ્વારા વ્યતલાવ્યા છે.

૧٠ પહેલું ગ્રાનાવરણીય કર્મ આ ચિત્ર આંખ ઉપર પાટો બાંધેલું બતાવ્યું છે. આ ચિત્ર એમ બોધ આપે છે કે ગ્રાનાવરણીય કર્મ ચક્ષુ ઉપર બાંધેલા વસ્ત્રના પાટા જેવું છે. પાટા બાંધેલા ચક્ષુવાળો જેમ કોઈ વસ્તુને દેખી જાણી ન શકે તેમ ગ્રાન કે ગ્રાનીની આશાતના કે ઉપેક્ષાદિ દ્વારા ગ્રાનાવરણીય કર્મ જીવ જો બાંધે તો તે જીવના ગ્રાનરૂપ ચક્ષુ ઉપર કર્મરૂપી પાટો આવવાથી આત્માના ગ્રાનપ્રકાશને અન²જીદિત કરે છે. તેથી આત્મા કોઈ પણ વસ્તુને સારી રીતે, સ્પષ્ટ રીતે કે સંપૂર્ણ પણે જાણી-સમજી શક્તો નથી, એટલું જ નહિ, આત્મા અનંત ગ્રાનમય હોવા જતાં તેની કેવળગ્રાન-શક્તિને પ્રગટ કરી શક્તો નથી. ટુંકમાં તાત્વિક ફલિતાર્થ એ કે આ કર્મ જીવોના અનંત કોટિના ગ્રાનગ્રહ્યુને અવરોધે છે, જેવો જેવો પાટો તેવો તેવો

૬૦. નિર્વિભાજ્ય અંશનું નામ પરમાક્ષુ છે. એવા પરમાક્ષુઓનો સમુદાય તેને સ્કંધ કહેવાય છે. કર્મ યોગ્ય પુદ્દગલ સ્કંધો અનંતાનંત પરમાક્ષુઓના સમુદાયરૂપે હોય છે. અને એવા કર્મસ્કંધો સમગ્ર લોકમાં સર્વત્ર રહેલા છે.



પ૯- સર્યનું ખીજું નામ **આદિ**ત્ય, સોમનું ચંદ્ર, મંગલનું ભૌમ, ગુરૂનું ખૃહસ્પતિ અને શનિનું શનિશ્વર છે.

શાનગુષ્યુનો અવરોધ શ્વય છે. ભુદ્ધિ, સમજરાકિત-યાદરાકિત વગેરેની ન્યૂનાધિકતા ગ્યા કર્મના ન્યૂનાધિક ક્ષયોપરાબ ભાવને આભારી છે

- ર. બીજું દર્શનાવરણીય કર્મ--આનો સ્વભાવ પ્રતિહારી- દારપાળની જેમ કરજ બજાવે છે. એક માણસને રાજાને જોવો છે પણ દારપાળ કે પોલીસ અંદર જવા ન દે પછી ક્યાંથી દર્શન થાય ! તેમ દર્શનાવરણ રૂપ દ્વારપાળ, આત્માને કોઈ પણ પદાર્થનું દર્શન કરતાં રોકો રાખે છે. તાત્પર્ય એ કે આ કર્મના ઉદયથી જીવ પદાર્થનો સામાન્ય બોધ કરી શક્તો નથી આ કર્મ આત્માના અનંત દર્શન ગુણ-સામાન્ય બોધના પ્રકાશને ઢાંકો દે છે. દર્શનનાં ધર્મ, શ્રદ્ધા, સામાન્ય બોધ આદિ અનેક અર્થો-માંથી અહીં સામાન્યબોધ અર્થ ગ્રહણ કરવો. ચિત્રમાં દ્વારપાળ હાથથી રાજાના દર્શનની મનાઈ કરતો બતાબ્યો છે.
- 3. ત્રીજું વેદનીય કર્મ-જે કર્મ સુખ કે દુ:ખનો અનુભવ કરાવે તે કર્મને વેદનીય કહેવાય છે. તેથી સુખનો અનુભવ કરાવનારા કર્મને 'સાતાવેદનીય' અને દુ:ખનો અનુભવ કરાવનારા કર્મને 'અસાતાવેદનીય' કહેવામાં આવે છે. આ કર્મના સ્વભાવને મધ લગાવેલી તલવારની ધાર સાથે સરખાવ્યો છે. તલવારની ધાર ઉપરનું મધ ચાટતાં જેમ મધુર સ્વાદનો અનુભવ થાય તેના જેવો અનુભવ સાતાવેદનીય કર્મ ભોગવતાં થાય છે. અને એ ચાટતાં જીભ કપાય ત્યારે જેવું દુ:ખ થાય તેના જેવો અનુભવ અસાતા વેદનીય કર્મ ભોગવતાં થાય છે. આ કર્મના ઉદયથી જીવને મીડા-કડાવા એવા બાલ મુખ દુ:ખના અનુભવો થાય છે. અને આભ્યત્તર દેષ્ટિએ તો આ કર્મ આત્માના અનેત સાચા મુખને અટકાવે છે. ચિત્રમાં મધુલિમ તલવારને ચાટલું ચિત્ર ખતાવ્યું છે.
- ૪. ચોશું મોહનીય કર્મ આ કર્મના સ્વભાવને મદિરાની સાથે સરખાલાય છે. મિદરા પીવાયી મનુષ્ય જેમ અવિવેકી, પરાધીન અને યાવત ખેશુહ બને છે ત્યારે તે યોગ્યાયોઅનું ભાન વિસરી જાય છે. તેમ આ કર્મના ઉદયે છવ સત્યાસત્ય ધર્મ અધર્મ, કર્તવ્યાકર્તવ્ય કે ઉચિતાતુચિતના વિવેકથી રહિત બને છે. અયોગ્ય વર્તન કરે છે. છવન ઢંગધડા વગરનું, સ્વચ્છંદી. બનેછે. પાપબહુલ છવન છવે છે. મોહ-માયામાં મસ્ત બને છે. એની દૃષ્ટિ મિથ્યા મિલન રહે છે. જેથી એને પદાર્થનું સાચું દર્શન થતું નથી. તેમજ એની સમજબ્ધ અવળી હોવાથી તેનાથી સદ્વર્તન થતું નથી. આ કર્મ તાત્વિક ફ્લાદેશની દૃષ્ટિએ વિચારીએ તો તે આત્માના શહ સમ્યક્ત્વગ્રથને તથા તેના અનંત ચારિત્રગ્રથને પથ ઢાંકી રાખે છે. જેથી ત્યાગનો સંસ્કાર ઊભું થવા દેતું નથી. ચિત્રમાં મિદરાપાન કરતો માનવી બતાબો છે.
- પ. પાંચમું આયુષ્ય કર્મ આતા સ્વભાવને હેડ, બેડી કે કેદખાના સાથે સરખાવાય છે. જેથી હેડ, બેડી કે કેદખાનામાં જક્ડાએલા કેદીને એની નિયત મુદ્દત પૂરી ન થાય ત્યાં સુધી તેમાં ક્રરજિયાત ગોંધાઈ રહેવું પડે છે. તેમ આ કર્મના ઉદયથી ચારે ગતિ પૈકીના કોઈ પથ વિવક્ષિત શરીરમાં જન્મેલા જીવને મૃત્યુ પર્યન્ત તે જ ગતિનું જીવન ગાળવાની ક્રરજ પડે છે. આ કર્મનો ઓગવડો પૂરો ન થાય ત્યાં સુધી તેને તે જ ગતિમાં કે મહય્ કરેલાં શરીરમાં રહેવું જ પડે છે. આ કર્મનું અહિત્વ આત્માના અક્ષમ સ્થિતિ નામના મુખ્યને રોકી રાખે છે. અહીં ચિત્રમાં અમુક મુદ્દતની સજ્ય પામેલી વ્યક્તિ બતાવી છે.
- **૬. કહું નામકર્મ**–તેનો સ્વભાવ ચિત્રકાર–ચિતારા જેવો છે. જેમ ચિત્રકાર વિવિધ પ્રકારના રંગોદારા જાતજાતનાં રૂપો ચિત્રો બનાવે છે એમ આ કર્મ જીવોને ચારેય ગતિમાં, પાંચેય જાતિમાં વિવિધ જાતનાં માપોવાળાં વિવિધ પ્રકારના રૂપ, રંગ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શીવાળાં શરીરોને પ્રાપ્ત કરાવે છે. જસ કે અપજસ, સારું કે ખરાબ રૂપ, ક્રીર્તિ કે અપકર્મિત વગેરે આ કર્મના ઉદયને આભારી છે. આ કર્મના ઉદયથી આત્માનો અરૂપી ગ્રહ્મ પ્રગટ થતો નથી. ચિત્રમાં જાતજાતનાં રૂપો બતાવતો ચિત્રકાર બતાબ્યો છે.
- **૭. સાતમું** ગોત્રકર્મ—ગોત્ર કર્મ ઉચ્ચ અને તીચ છે પ્રકારે છે. આ કર્મને કુંભાર સાથે સરખાવાય છે. કુંભાર લક્ષ પ્રસંગમાં કે કુંભસ્થાપનાદિ માટે ઉત્તમ ઘડા બનાવે તો તે મંગલ તરીકે આદર પાત્ર બનીને પૂજાય, જ્યારે મદિસ–દારૂ આદિ ખરાબ વસ્તુ ભરવા માટે ઘડા બનાવે તો તે ઘડાઓ અનાદરને પાત્ર થાય, તેમ આ કર્મના **લીધે જ છવ<sup>ે પ</sup>ઉચ્ચ** ગોત્રમાં અથવા તો **નીચ** ગોત્રમાં ઉત્પત્ર થાય છે. ઉચ્ચ ગોત્રમાં જન્મે તો આદરપાત્ર બને છે અને નીચ ગોત્રમાં જન્મે તો અનાદરને પાત્ર બને છે. આ કર્મનો મૂલભૂત સ્વભાવ આત્માના અગુસ્લશુ નામના મુખ્યુને રોકે છે. ચિત્રમાં વિવિધ ચીજોને બનાવતો કુંભાર બતાવ્યો છે.
- ૮. આડમું અંતરાય કર્મ-આ કર્મનો સ્વભાવ કોશાધ્યક્ષ-અંહરી જેવો છે. રાજ યાચકને દાન આપવા માટે અંહરીને આતા કરે પણ અંહરી આહે આહે અને આદ્યાનો અમલ ન કરે તો રાજા દાન દર્ષ્ઠ ન શકે, તેમ આ કર્મ જીવને ∀ગ્ળ લોય છતાં દાનાદિક પાંચ કાર્યને કરવા દેવું નથી, કરવા દે તો સરખું થવા ન દે, આ અંતરાય કર્મના ઉદયથી જીવ ન દાન કરી શકે, ન બીજા લાભો મેળવી શકે, ન વસ્તુઓનો ભોગવટો કે ઉપયોગ કરી શકે તેમજ શક્તિ છતાં પોતાનાં વીર્ય-ખળનો ઉપયોગ કરવા ન દે.

આ વિશ્વ ઉપરોક્ત આઠેય કર્મના આધાર ઉપર સંચાલિત છે. તેની સત્તા પ્રાણી માત્રમાં રહેલી છે. અખિલ બ્રહ્માંક્વર્તા' મનુષ્યો, દેવો, નારકાઓ કે તિર્પેચ છવોની નાની–મોટી કોઈ પણ પ્રવૃત્તિઓ પાછળ જન્માન્તરનું કે આ જન્મનું કોઈને કોઈ કર્મ કામ

૬૧. લોહીના સંબંધો ઉત્તરોત્તર વારસામાં ઉતરે છે. અને લોહીનો સંબંધ વિચાર અને આચાર **ઉપર અસર કરે છે**.



કરતું જ હોય છે. આ કર્મની સત્તા આત્મામાં વર્તતી હોય ત્યાં સુધી સંસારનું બંધન છે, ત્યાં સુધી સંસારનું પરિભ્રમણ છે અને એ છે તો આધિ–વ્યાધિ અને ઉપાધિઓનાં દુ:ખો છે. આત્મા અહિંસા, સત્ય, સંયમ, તપ, ત્યાગ આદિ સતકર્મોદારા કર્મની સત્તાનો ક્ષય કરતો જાય તો કોઈ જન્મમાં સર્વયા નિષ્કર્માં બને અને એ ખનતાં તે મુક્તિના ધામમાં પહોંચી સંસારી મટી મુકતાતમા બની જાય.

- **૨૭. શ્રષ્ટમङ्ग**ळ-ચ્યા ચ્યષ્ટ મંગલો મધ્ય **યુગી**ન કલ્પસત્ર (પજ્જોસવણાક<sup>પ</sup>પ ) ના ચિત્રના આધારે દોરેલાં છે. ક્રમમાં સામાન્ય ફેરફાર છે. વિરોષ પરિચય પટ્ટી કમાંક ત્રણ મુજબ સમજવો.
- **૨૮. इस्तमुद्वाओ**⊸અહીં મુદ્રાનો અર્થ આકારવિશેષ લેવાનો છે. આ પટ્ટીમાં (શરીરના અન્ય <sup>પ્ર</sup>અંગોપાંગથી નહિં પણ⊸) માત્ર ભંને હાથની ફ્રિયાથી સર્જાતી મુદ્રાઓ દર્શાવી છે. અહીંઆ હાથથી આંગળીઓ, મુષ્ટિ અને હસ્તનો ઉપયોગ સમજવાનો છે. મુદ્રાઓ એ મંત્ર સાધના, પ્રતિકા, પૂજા, અનુકાનો તેમજ યોગસાધનાનું એક આવશ્યક અંગ છે. આ મુદ્રાઓ દેવતાઓના પ્રીત્યર્થ, તેમજ અમુક મુદ્રાપૂર્વકના જાપદ્રારા દેવોનાં આકર્ષણાર્થે, તેમજ લક્ષ્મી, સૌભાઅ, ગ્રાન, વશીકરણ ઇત્યાદિતી પ્રાપ્તિમાં ભાગ ભજવે છે. 'મુદ્રાસિહ' '<sup>૧</sup>૯મક્તિ માત્ર મુદ્રાઓ દ્વારા કે મંત્ર સહિતની મુદ્રાદ્વાર ઇષ્ટાનિષ્ટ કાર્યો તેમજ અનેક રોગો કષ્ટો વગેરે દ્વર કરી શકે છે. તે તે પ્રત્યોમાં અનેક જાતની મુદ્રાઓ બતાવી છે પણ અહીં અત્યુપયોગી <sup>પશ</sup>્યોડીક મુદ્રાઓ આપી છે.

પટ્ટીમાં આપેલી પ્રારંભની છ મુદ્રાઓ સિદ્ધચક્ર, ઋષિમંડલ આદિ પૂજનોમાં, તથા વર્ષમાનવિદ્યા કે સ્ટ્રિમંત્રના જાપ-પૂજનાદિકમાં વપરાય છે. બાકી કેટલીક અંજનશલાકા–પ્રતિશ્વમાં ઉપયોગી છે.

ધાર્મિક વિધાનો માટેની અમુક મુદ્રાવ્યો ધર્મેં ઝન્થોમાં બતાવી છે, તેમજ સંગીત નૃત્ય અને નાટકના પ્રસંગોમાં ઉપયોગી અનેક મુદ્રાઓનું વર્ણન તેને લગતા શ્રન્થોમાં આપેલું છે.

- ૨૧. अष्टांग थोग-ધ્યાનની અષ્ટાંગ સામગ્રી-પ્રકારને યોગ કહેવાય છે. મોક્ષ માર્ગનું જે જોડાલ્લુ કરાવી મુક્તિને અપાવે તેનું નામ 'યોગ,<sup>ધ</sup>' યોગના આઠ અંગોને જૈન, વૈદિક બૌલ, ત્રહોય સંરકૃતિએ માન્ય રાખ્યાં છે. આ બધાય અંગોને તેના નામ સાથે પદ્દીમાં આપાં છે, પહેલું ચિત્ર यम અંગેનુ ઊછું આપ્યું છે. બીજું ચિત્ર પ્રતિજ્ઞા કરતું નિયમ નું, ત્રીલું વજ્ઞાસન નું, ચોધું प्राणायाम નું અને બાક્ષીના પ્રત્યાહારાદિ ત્રલ્લ અંગોના (ચિત્રો દ્વારા) ભેદ બતાવી શક્ય તેવી કોઈ કલ્પના કરી ન શક્યાયી એક સરખા આપ્યાં છે, માત્ર આદમામાં વધારામાં આભાગંદ્રળ બતાવ્યું છે. આ અષ્ટાંગ યોગની અન્તિમસિદ્ધિ તરીકે ઇધાર-પરમાત્મા પદની પ્રાપ્તિ થતી હોવાયી અન્તમાં તેનું પ્રતીક આપ્યું છે. અષ્ટાંગની ડુંકી વ્યાપ્યા આ પ્રમાણે છે-
  - (૧) यम—એટલે અહિંસા, સત્ય, અર્ચોર્ય, બ્રહ્મચર્ય અને અપરિગ્રહ, આ પાંચ ત્રતોનો જીવન પર્યન્ત યથાયોગ્ય રીતે સ્વીકાર કરવો. (૨) नियम—લોગોપલોગ સામગ્રીનો યથોચિત—યથાયોગ્ય રીતે ત્યાગ રાખવો, અથવા શૌચ, સન્તોષ, સ્વાધ્યાય, તપ, ધ્યાન આદિનો અમલ કરવો, વળી જીવનને નિયમિત ખનાવતું, પાંચ સમિતિ, ત્રધ્યુ ગુપ્તિ તથા વિવિધ નિયમોને ધારણ કરવા તે. (૧) आसન—ચંચલતા છોડીને અનુકૂલ આસને રિચરતા પૂર્વક એસતું કે ઊલા રહેતું તે. આમાં પદ્માસન, સિદ્ધાસન, ખડ્ગાસન આદિ અનેક આસનોનો સમાવેશ થાય છે. ક્રમશઃ એને વધારતા રહીને આસનસિદ્ધ બનવાનું હોય છે. (૪) प्रणायाम—એટલે ધાસોધાસના નિરોધની ક્રિયા તે, આ પ્રાણાયામ પ્રકૃક, રેચક અને કુંલક એમ ત્રણ પ્રકારે કરવાનો હોય છે. એમાં ધાસને લેવો તે પ્રરુક, લઈ ને ળહાર કાઢવો તે રેચક અને પ્રરુક બનેલા પ્રાણ—વાયુને શરીરમાં યથાયોગ્ય રીતે સંચારી નાબિમાં રિચર કરવો તેને કુંલક કહેવાય છે. (૫) પ્રાયાદ્ધાર—પાંચ ઇદિયોની કે મનની વિવિધ વૃત્તિઓને તેના વિષયોમાંથી ખેંચી લેવી તે. (૧) ઘારળા—જડ કે ચેતન કોઇ પણ પદાર્થ, પદ કે વિષય ઉપર દર્શિને કે ચિત્તને સ્થિર કરીને મનના પ્રવાહને એ જ પદાર્થ, પદ કે વિષય ઉપર ટકાવી રાખવો તે. (૫) ધ્યાન—ધારણાની પૂર્વોકત પ્રક્રિયામાં મનને સર્વથા એકાગ્ર ખનાવી દેવું. અથવા કોઈ મંત્રબીજ કે પદ ને નાબિ, હદય કે લલાટમાં સ્થાપી (અર્થત અશુલ ધ્યાનને સર્વથ તિલાંજલી આપી શુલ ધ્યાનમાં) તલ્લીન ખનવું તે. અને (૮) समાધિ—ધારણા સિદ્ધ થતાં, મન અન્ય સંકલ્પ-વિકલ્પોથી રહિત થતાં પ્રાપ્ત થતી મનની પ્રશાંત અવસ્થા અથવા આત્મરવર્યમાં સ્થિર થતું તે.

યોગમાર્ગનો સાધક યોગના આ અષ્ટાંગોને ક્રમશઃ અમલમાં મૂકી, અભ્યાસ વધારતો કોઈ કાળ 'સમાધિ' સુધી પહોંચી નય છે. અને સમાધિ આવી એટલે ઇધારપદની પ્રાપ્તિ સુલભ બને છે. બાહ્યદ્ષષ્ટિએ યોગબળથી તનના અને મનના બંને પ્રકારના રોગો દૂર કરી શકાય છે. વળી સાધના દરમિયાન યોગ અને તપના પ્રભાવે વિવિધ પ્રકારની અદ્ભુત સિદ્ધિઓ-લિબ્ધઓ પ્રાપ્ત થઈ શકે છે, તે ઉપરાંત અનેક ચમતકારો સર્જી શકે છે. પણ સાચો સાત્વિક યોગી તેનો ભાગ્યે જ ઉપયોગ કરે છે. તે તો આત્માની સમ્યગ્ હાન, દર્શન અને ચારિગની સર્વોચ્ચ કોઠિની સર્વોત્તમ સિદ્ધિને મેળવવામાં જ તન્મય હોય છે. આવ્યત્તરદૃષ્ટિએ આત્મા આપ્યાત્મિક અવસ્થાની પૂર્ણ દશાએ પહોંચી જીવન મુક્તિને નિક્ટમાં લાવી શકે છે. અત્યારે યોગ તરફ જનતાનું આકર્ષણ વધતું નવય છે. બૌતિક સમૃદ્ધિની ટોચે પહોંચેલા અને તેના સુખર્યી પરિતૃપ્ત થયેલા અને પછી મનની અતૃપ્તિનો સતત અનુભવ કરતા યૂરોપ અમેરિકાના માનવીઓ પણ આ યોગ માર્ગ પ્રત્યે ખૂબ જ પ્રભાવિત થતા નવય છે. કેમકે એનાથી તેઓને બાહ્યદૃષ્ટિએ પણ મનની અનેક પ્રકારની શાંતિ અને સ્વસ્થતાનો અનુભવ થાય છે.

**३०. अप्र महा** દ્વારપાલ અર્થમાં રહેલા પ્રતિહારી શબ્દ ઉપરથી 'પ્રાતિહાર્ય ' ખને છે. જેમ પહેરગીર માલીકની સેવામાં સતત હાજર રહે છે प्रातिहार्य – એમ આ પ્રાતિહાર્યા જિનેશ્વરો – ત્રીર્થકરોની સેવામાં સતત ખડા રહીને તીર્થકરના પુષ્યવૈભવ અને ગૌરવનું દર્શન કરાવે છે.

કર્ શરીરના અન્ય અંગોપાંગથી સર્જાતી મુદ્રાઓ અહીં નથી આપી

ધ્રંગ. હાથનો કે શરીરનો માત્ર અમુક આકાર ક્ષ્ટ્રાનિષ્ટ કલમાં કેવી રીતે ભાગ ભજવે છે એનું રહસ્ય જાણવા મૃદ્ધું નથી. ૧૪. મુલના સચિત્ર–વિસ્તૃત પરિચય માટે સંગીત્રતાકર, સંગીત પારિજાત આદિ ગ્રન્થો, જૈન ગ્રન્થોમાં નિર્વાણ કલિકા, પ્રતિષ્ઠા ગ્રન્થો, આચાર દિનકર, વિધિમાર્ગપ્રપા આદિ, તથા કોંગ્લિશ ભાષાના ગ્રન્થો તથા સામાર્યકો જેવાં.

६५. मोक्षोपायो योगः ।

તીર્થંકરોને કેવલતાન થાય કે તરત જ તેઓશ્રીના પ્રભલ પુષ્ય પ્રકર્ષેથી દવો અશોકદક્ષ આદિ આઠ પ્રાતિહાર્યો રચે છે. આની હાજરી જિનેશ્વરના આયુષ્ય પર્યન્ત રહે છે, તેથી તેઓ જ્યારે વિચરતા હોય કે દેશના આપતા હોય ત્યારે આ પ્રાતિહાર્યોની હાજરી હોય જ, આ રચના લોકોત્તર ભગવાન વીતરાગની ભક્તિ અર્થે, તેમજ તેઓશ્રીના ખુદના અને તેઓશ્રીની વાણીના મહિમાને વિસ્તારવા માટે કરે છે. આ પ્રાતિહાર્યો લોકોત્તર અને સર્વેદ્યન્ય ગણાતી વ્યક્તિ સિવાય બીજને હોતાં નથી. આ પ્રાતિહાર્યો સમોસરણના ચિત્રમાં તેમજ પરિકર–પરઘરમાં અથવા અરિહતના ચિત્રમાં બતાવવાની પ્રથા છે. દેવો પોતાની ટૈવિક શક્તિથી આ પ્રાતિહાર્યોને રચે છે.

પટ્ટીમાં વચ્ચે કમલાસનસ્થિત પ્રવચનમુદ્રાએ દેશના આપતા તૌર્થકર બતાવ્યા છે. તેની બંને બાજુએ પ્રાતિહાર્યો દર્શાવ્યાં છે. એમાં તેમનાં નામો પણ આપ્યાં છે. અશોક્વક્ષ ઉપર નાનું ચૈત્યવક્ષ (કેવલગ્રાન વખતનું કક્ષ) પણ બતાવ્યું છે. તીર્થકરોનું

ચૈત્ય એટલે કે તાનવૃક્ષ જુદું જુદું હોય છે. તેથી તે શક્ષ અશોક ઉપર અલગ અલગ હોય છે. બાકીના સાત પ્રાતિહાર્ય સહુના સરખા છે. દિવ્યખ્વિન પ્રાતિહાર્ય એટલે કે પ્રવચન વખતે વાંકોનો દિવ્યખ્વિન દ્વારા કર્ણપ્રિય સંગીતના એવા મધુર સ્વરો—નાદ રેલાય કે શ્રોતાઓમાં તેનું અજબ આકર્ષણ ઉત્તું શ્રાય, દુ-દુબિ એટલે પૂજ્ય કે આરતી વખતે વગાડવામાં આવતું "નગારં, ત્રણછત્રમાં છત્રો જે ક્રમે અંદર બતાવ્યાં છે તે જ ક્રમ યથાર્થ છે. પ્રાચીન ચિત્રો, પરિકરો અને કેટલીક પાષણ તથા ધાતુમૂર્તિઓમાં આજ ક્રમ હોય છે. મંદિરોમાં ભગવાન ઉપર લટકાવાનાં ત્રણ છત્રો આ ક્રમવાળાં જ હોવાં એઇએ પણ ઘણે કેકાણે ઉલટા ક્રમથી લટકાવેલાં હોય છે તે સદ્દેતર ખોટું છે અને શાસ્ત્રવિરૃદ્ધ છે. આ નિવિધાદ બાબત છે.

**३१. समवसरण** સમવસરષ્યુનો સાદી રીતે સપાટ રીતે બતાવેલો પહેલો ગઢ. અશોક વૃક્ષ નીચે, સુવર્લ્યુ કમળના સિંહાસનમાં ભગવાન બેઠા છે. **गढ पहे**स्त्रो – બાજુમાં ઈન્દ્રો છે. અને ચર્તુર્વિક સં**વ** ઉપરાંત દેવ-ઈન્દ્રો પોતાના નિયમોને માન આપી, બે હાથ જોડી, વિનય પૂર્વેક ભાવથી [बारप्रकारनी पर्वदा] ભગવાનનાં કંલ્યાલ્યકારી પ્રવચનને શ્રવણ કરી રહેલા છે. સાધ્યી અને સ્ત્રીઓને ઊભા દેશના સાંભળવાનો અધિકાર હોવાથી તેમને તે રીતે બતાવ્યા છે. લોકભાષામાં 'સમોસરણ' શબ્દ વપરાય છે.

**३२. समयसरण** સમવસરસ્તો આ બીજો ગઢ પણ પહેલાંની જેમ સાદી રીતે બતાવ્યો છે. અશોક વક્ષ નીચે સુવર્સ્ય કમલ ઉપર એઠેલા, અહિંસા **गढ़ बीजो** – મૂર્તિ, વિશ્વવત્સલ ભગવાનનો અહિંસા અને મૈત્રીનો ઉપદેશ સાંભળીને પરસ્પર વિરોધી એવા પ્રાણીઓ પણ ભગવાનની વાણીના [एशु-एक्सीओनी समा] અદભુત પ્રભાવે જન્મજાત વૈર-વિરોધને ભૂલી જાય છે તે ભાવ અહીં પ્રદર્શિત થયો છે.

**રૂર. ક્ષણમંગલ –** આ અષ્ટ મંગલો મધ્યયુગીન કલ્પમુત્ર (પજ્જોસવણા કપ્પ) ના ચિત્રના આધારે દોરેલાં છે. ક્રમમાં સામાન્ય ફેરફાર **છે.** વિશેષ પરિચય માટે પટ્ટી ક્રમાંક ત્રણ જુઓ.

**રેધ. ચન્ત્રા-** વિશ્વના વહેવારની આધારશિલા ગણાતા અક્ષર અને અંકનો મહિમા વિશ્વવિખ્યાત છે. એ બંનેનું અર્થગર્ભિત સંયોજન **कृतिओ** – એક વિશિષ્ટ પ્રકારની સામૃહિક શક્તિનું પ્રગઠીકરણ કરે છે. જેમ મંત્રમાં મંત્રભીજ સહિત કે રહિત શબ્દો--વર્ણીનું પ્રાધાન્ય છે તેમ યન્ત્રોમાં (વિવિધ સંખ્યાવાળા અંકો અને અક્ષરો સહિતની) આકૃતિઓનું પ્રાધાન્ય છે.

યન્ત્રોની અનેક જાતો છે અને તેના અગણિત પ્રકારો છે. આ યન્ત્ર ભનાવવાની <sup>૧૦</sup>ગાણિતિક પ્રક્રિયા એવી છે કે એનાથી લાખો યંત્રો નીપંજાથી શકાય છે. યન્ત્રો અંકોના વિશેષ પ્રમાણમાં હોય છે. અને તેને (પ્રાય:) કોઇ ને કોઇ પ્રકારની આકૃતિ દોરીને મૂકાય છે. આ આકૃતિઓ ભૂમિતિની દૃષ્ટિએ. જોઇએ તો પ્રધાનપણે સમચોરસ, ત્રિકોલ્ફ, ગૌળ, ષદ્રકોશ્વ, અને લબચોરસ હોય છે. એ આકૃતિઓમાં કોડા–ખાનાં દોરીને તેમાં એકથી લઈ તે હજારોની સંખ્યા સુધીના અંકો મૂકી શકાય છે. આ ખાનાઓની સંખ્યાને આડી, ઊબી કે કોઇમાં તિસ્છી, ગમે તે રીતે ગણો તો તેનો સરવાળો દરેક બાજુએથી એક જ<sup>ાદ</sup> રકમનો આવે. કેટલાક યન્ત્રો આંકડા વિનાના મંત્રબીજો, અક્ષરો કે મંત્રની ગાયાથી લખેલાં પણ હોય છે. કેટલાક બંનેથી મિશ્ર હોય છે. કેટલાક ગોળ, ચોરસ વલયોથી વેષ્ટિત હોય છે. કેટલાક યન્ત્રો નર-નારી પશુ-પક્ષી તથા વા**દ્યે કે શસ્ત્રા**દિકની અકૃતિઓ દોરીને તેમાં મંત્રબીજો, મંત્રપદોની સ્થાપના કરી હોય તેવાં હોય છે.

ચ્યા યંત્રો સોના, રૂપા, તાંભા, કાંસુ વગેરે (બિનકોહ) ધાલુઓના પતરા ઉપર લખી, ખોદી કે ઉપસાધીને કરવામાં આવે છે. તે સિવાય ભોજપત્ર, કાગળ કે વસ્ત્ર ઉપર ન્હાના-મ્હોટા ચ્યનેક જાતના સાદા કે વિવિધ રંગોમાં તે તૈયાર થાય છે.

ઉપરોક્ત માધ્યમો ઉપર તન, મન અને વસ્તાદિકની શુદ્ધિ તથા વિધિ–ભાવની શ્રેષ્ઠ શુદ્ધિ જળવીને બતાવેલા આમ્નાય મુજબ યન્ત્ર લખવાનો પ્રારંભ કરવામાં આવે છે અને લખવા માટે અષ્ટગંધ કે કેસરાદિ શુભ ક્લ્યો ઉપયોગમાં લેવાય છે. લખવા માટે સવર્ષ્ણ શલાકા, દાડિમાદિક દક્ષની ક્લમ વપરાય છે. પછી મંત્રાદિકના પાઠ દ્વારા આદર–બહુમાન પૂર્વક યંત્રના આત્માને જાગત કરવામાં આવે છે એટલે તેનામાં દૈવિક શક્તિનું પ્રગટીકરણ થાય છે. તે પછી તે યંત્રને ઘરમાં રાખવાનો કે પોતાના અંગ ઉપર ધારણ કરવાનો હોય છે. આ યંત્રો માનવ જાતના ઉત્કર્ષ અને અભ્યુદ્ધ માટે યથોચિત ફાળો આપે છે. વધુ સ્પષ્ટતા કરીએ તો તે વિવિધ પ્રકારની શાંતિ, પોષ્ટિક, વશીકરણ કાર્યમાં, ભૂત પ્રેત નિવારણમાં તથા ઋદિ, સિદિ, વિજય કે મનો-રથોની સિદ્ધિ વગેરેમાં ચમત્કારિક પ્રભાવો પ્રસ્થ બતાવે છે.

આ યન્ત્ર કોણ કેવી વિધિથી લખી શકે ? અને એને સંરકારો કેમ આપવા, કયાં કેવી રીતે પધરાવવો, યંત્ર સ્થાપ્યા પછી તેની પવિત્રતા કેમ જ્ળાળવવી, પૂજા ઉપાસના કેમ કરવી, કયા વર્ષ્યુવાળાને ક્યા યંત્રો. કળે ? વગેરે અવશેષ ભાભતો બ્રન્થાન્તર કે ગુરુગમથી જાણવી, કારણકે આ એક મહાશસ્ત્ર છે. અહીં કેટહું અપાય !

ચ્યા પટ્ટીમાં વર્તમાનમાં વધુ ઉપયોગમાં લેવાતાં કેટલાંક યન્ત્રોને આપ્યાં છે. એમ કરીને એકપટ્ટી યન્ત્ર વિષયક દાખલ કરી છે. આમાં પ્રથમ બે જાતનાં પંદરિયા છે, પછી ચોત્રીસો, પાંસદ્રીયો, તિજયપહુત્તસ્તોત્ર ગાયા સંદર્ભિત ૧૭૦ જિનનો અને તે પછી ત્રણ વીશા યન્ત્રો આપ્યાં છે.

૬૬. તાલવાદ્ય દુ-દુબિથી નગારૂં જ લેવાનું છે. એ અનેક ગ્રન્થો ચિત્રો વગેરે દ્વારા નિશ્વિત કરેલી ખાબત છે.

६७. व्या भाटे कोष्टक चिंतामणि नाभनो अन्य स्थायो छे के व्यभुदित छे.

**૧૮, યન્ત્રોમાં બહુધા અ**હિત્યમનું પાલન થયું છે.

#### ३५. गर्भीस्थत बालकनी पहेला महिनायी नय महिना सुधीनी अवस्थाओनो तथा अन्य बाबतोनो ख्याल आपती अति दुर्लभ पट्टी

આ પટી જેઈને ઘડીભર વાચકોને આશ્વર્ધ થશે કે આ પટ્ટી આપવાની શું જરૂર હતી? એનો જવાબ આ પટ્ટીના અંતમાં આપેલું લખાસ વાંચવાથી મળી જશે. આ પટ્ટી આપવાનાં અનેક કારણો છે પણ આ પુસ્તકમાં લખવાની થણી મર્યાદા હોવાથી દરેક બાબતો મહત્વની હોવા છતાં પણ ટૂંકમાં જ લખવાની રહે છે.

મને એમ થયું કે જન્મ પહેલાં જે ઘરમાં નવ નવ મહિના સુધી ગર્ભાશયની અંધારી કોટડીમાં વસવાટ કર્યો, ઉછેર થયો એનો પ્રત્યક્ષ અનુભવ આ ધરતી ઉપર ડોકટરો સિવાય બીજા કોઈને થતો નથી. એકસરે યંત્રની શોધ થયા પછી એ યંત્રો દ્વારા ગર્ભાશયના ફોટા લેવાયા ત્યારે, નવ મહિનાની સ્થિતિનો ડોકટરોને પુરતો-સાચો ખ્યાલ મલ્યો, પછી તો વિશ્વની પ્રજાને પણ ખ્યાલ મળ્યો.

આપણે ત્યાં જીવને ગર્ભાશયમાં કેવાં દુઃખો ભોગવવાં પડે છે. જન્મ સમયની વેદના કેવી હોય છે તેનું વર્ણન શાસ્ત્રોમાં અને સજઝાયોમાં કરવામાં આવ્યું છે. મને થયું કે મારી પ્રજાને ગર્ભાવાસનું ચિત્રો દ્વારા દર્શન કરાવું. જન્મ વખતે તે કેવો સૂક્ષ્મ શરીરી હોય છે. પછી દર મહિને કેવી કેવી રીતે વધતો જાય છે, તેમજ પૂર્વજન્મમાંથી તૈજસ-કાર્મણ નામના શરીરોને લઈને આવતો જીવ જન્મ લેવા માતાના ગર્ભમાં દાખલ થતાંની સાથે જ રજ અને વીર્યની અંદર તે કેવી રીતે ઓતપ્રોત થઈ જાય છે. ત્યારપછી કર્મની થીઅરી પ્રમાણે તૈજસ (અિંગ શરીર), કાર્મણ શરીરમાંથી મનુષ્યનું શરીર જૈનતત્વજ્ઞાનની પરિભાષામાં ઔદારિક પ્રકારનું હોવાથી શરીરની રચના કેવી રીતે શરૂ કરે છે, પ્રત્યેક મહિને શરીરની રચના કેવી રીતે વિકસિત થતી જાય છે અને નવ મહિનાને અન્તે માતાના ઉદરમાં માથું નીચે અને પગ ઊંચે એ રીતે આવીને કેવી સ્થિરતા પકડે છે તેનો સચોટ ખ્યાલ મળે છે. શાસ્ત્રમાં વર્ણવેલા ગર્ભાશયના અસદા અને ભયંકર દુઃખોની નોધ અહીં આપી નથી.

નવમું ચિત્ર ધ્યાન રાખીને જુઓ. આ ચિત્રમાં માતાને ઊભી રાખી છે અને જરૂર પૂરતું પેટ પણ બતાવ્યું છે, અને એ પેટની નીચે રહેલા ગર્ભાશયમાં બાળક કેવી રીતે કેવા આકારે સ્થિર થયું છે તે તમને બરાબર જેવા મળશે. નવ-સાડા નવ મહિના પછી માતાની કુક્ષિમાંથી જન્મ લેવા બાળક સામાન્ય નિયમ મુજબ માથા દ્વારા બહાર આવે છે. સુખદ પ્રસવ માટે અને માતા-બાળકના હિત માટે આ નિયમ છે.

માતાના ગર્ભમાં બે બાળકો-જોડલા કેવી રીતે રહે છે એનો ખ્યાલ આપવા દશમું ચિત્ર માતાની ઓરથી વીંટળાયેલાં બે બાળકોનું આપ્યું છે, જેથી ઓર વસ્તુ શું છે તે સમજાય.

ત્યારપછી એક નાનું ચિત્ર જે આપ્યું છે તે સ્ત્રીના પેટ નીચેના પેઢાના ભાગમાં ગર્ભાશય કયાં આવેલ છે તે એરો (સાઈન) આપીને સ્થાન બતાવ્યું છે. આ ભાગની નીચે જન્મસ્થાન જોડાયેલું છે. ગર્ભધારણ થવામાં નિમિત્તરૂપે પુરુષના વીર્યમાંનું જીવંત વીર્યબિંદુ અને સ્ત્રીનું જીવંત રજ આ બંનેનું ગર્ભાશયના સ્થાનમાં જોડાણ થતાં જીવની ઉત્યત્તિ થઈ જાય છે. અહીંયાં ઉપાદાન કર્મ અને નિમિત્ત બંનેનું કેવું જોડાણ છે અને ગર્ભાશયમાં તે કેવી રીતે,કયા કયા સહકારી કારણોથી વૃદ્ધિ પામે છે તે, તથા ઉત્યન્ન થવાની હોકટરોએ ચિત્રોથી પ્રત્યક્ષ જોએલી સૂક્ષ્મ-સૂક્ષ્માતિસૂક્ષ્મ પ્રોસેસ-ક્રિયા કેવી હોય છે તે ઉપર લખીએ તો ઘણું બધું લખી શકાય પણ તે અહીંયાં જરૂરી નથી એટલે તે બાબતમાં પૂર્ણવિસ્તમ રાખ્યું છે.

આ પટ્ટીમાં જીવ ઉત્પન્ન થયા પછી શહેઆતના ૨૫મા દિવસે મનુષ્યના ઔદારિક શરીરનો સ્થૂલ આકાર કેવો બંધાય છે તે બતાવ્યો છે. પછી મહિનાને અન્તે આંખના નિર્માણ સાથે શરીરનો વિકાસ કેવો થાય છે તે બતાવ્યું છે. વિકાસ કેવી કેવી રીતે થતો જાય છે તે તમારી મેળે જોઈ શકશો. માતાની ઓર સાથે ગર્ભનું જોડાણ બતાવ્યું છે.

છેલ્લાં ખાનામાં આપેલો ઉપદેશ ધ્યાનપૂર્વક વાંચી હૈયામાં તેની નોંધ રાખજો.

#### ३६. हीरा रत्नना वर्तमानमां प्रचलित विविध आकारो (विविध कटो) नी द्र्लभ पट्टी

આ પટ્ટી સાથે સીધી રીતે કોઈ ધાર્મિક બોધને લગતો સંબંધ નથી પણ બીજી અનેક રીતે કે આડકતરી રીતે સંબંધ ધરાવનારી આ પટ્ટી છે. ઘરતી ઉપરના સમગ્ર ઝવેરાતમાં પિતામહ અને સર્વ રત્નોમાં સર્વોપિરિ ગણાતા ઝવેરાતની છે, એનું નામ છે વજૂ રત્ન. જેને ગુજરાતી ભાષામાં હીરો અને અંગ્રેજીમાં ડાયમંડ કહે છે. છેલ્લાં બાર વરસથી વિશ્વમાં મોટા દેશોમાં જેની બોલંબાલા છે. આ હીરો અનાદિથી અનંતકાળ સુધી સર્વોપિરિ સ્થાન ભોગવનાર છે. આ રત્નનું મૂલ્ય પણ સહુથી વધુ હોય છે. એક સોપારી કે બદામ જેટલા હીરાનું મૂલ્ય આજે પણ લાખો-કરોડોનું હોઈ શકે છે. હીરાની અનેક જાતો છે. હીરા વિવિધ રંગના પણ હોય છે અને હીરા હલકા-ભારે પણ હોય છે. વળી ગુણ-દોષવાળા પણ હોય છે. કોઈ વખતે દૂષિત ચિહ્નવાળો હીરો જે ઘરમાં આવી જાય તો બધી રીતે પડતીનું કારણ પણ બની શકે છે અને દોષ રહિત ગુણવાન હીરો જે ઘરમાં આવી જાય તો ઉન્નિતના શિખરે લઈ જવામાં પણ નિમિત બની જાય છે.

જગતમાં આજે પાંડવયુગનો મનાતો કોહિનૂર હીરો પ્રખ્યાત ગણાય છે. જે લંડનના રાજમહેલમાં શહેનશાહના મુગટમાં રહેલો છે. હીરાનો પરિચય આપતાં પુસ્તકો પ્રાચીનકાળમાં લખાએલાં અને આજે નવાં લખાતાં મળે છે. વૈજ્ઞાનિક શોધમાં નવા નવા ચમત્કારો સર્જવામાં હીરો ભારે ભાગ ભજવી રહ્યો છે. વૈજ્ઞાનિકો ઈલેક્ટ્રોનિક ઘડિયાળો, ઉપગ્રહો વગેરેમાં ખૂબ ઉપયોગ કરી રહ્યા છે. આજે ભયંકર રોગોમાં વૈધો તેની ભસ્મ બનાવીને દર્દીઓને ખવડાવે છે. જયારે ભકિતવાળા આત્માઓ પરમાત્મા ઉપર તેનો મુગટ, હાર વગેરે બનાવીને ચડાવે છે. આજે સમગ્ર વિશ્વમાં અને વિશેષ કરીને ભારતમાં હીરાના વેપારની જબરજસ્ત બોલંબાલા છે, એમાં ગુજરાત, મહારાષ્ટ્ર સૌથી મોખરે છે. પરદેશમાં બેલ્ઝિયિમ વગેરેમાં હીરાને કટ કરવાનાં જબરજસ્ત યંત્રો છે. હીરો અત્યંત કઠણ ઘાતુ છે. કોઈ સાધનથી એને તોડી શકાતો નથી, એ મોટા મોટા તોર્તિંગ સાધનોથી જ તોડી શકાય છે, અને આ હીરાને નાના-મોટા મશીનો, જુદા જુદા કટ-આકારો આપીને બજારમાં મૂકે છે, આકારો બનાવ્યા પછી વેપારમાં એનું મૂલ્ય અનેકગલું વધી જાય છે. વર્તમાનમાં હીરાના કેટલાં આકારો (કટ) પ્રચલિત છે તેની એક પટી અહીં રજૂ કરવામાં આવી છે, અને તેની નીચેની લાઈનમાં તે તે ખાનામાં હીરાના કટ-આકારનાં નામ લખવામાં આવ્યાં છે.

આ પક્ષી હીરાના વેપારીઓને વધુ ગમશે. આટલા બધા કટ-આકાર એક સાથે ભાગ્યે જ કોઈને જોવા મળે, એ દરિએ આ પદ્રી સહુ કોઈ પ્રેક્ષકોને આકર્ષી શકશે એમાં શંકા નથી. વજૂ રત્ન એટલે હીરાની સાથે શુક્ર મહનો સંબંધ છે.

૬૯. આ ચિત્રો પરદેશમાં છપાએલી શારીરિક વિજ્ઞાનની બુકમાં આપેલાં ચિત્રો ઉપરથી નકલ કરાવીને આપ્યાં છે. સં.૧૯૮૦ આસપાસ આ બુક બહાર પડી હતી જે ભારતમાં આવવાની છે એમ જણ્યું હતું.

#### नवरस अंगेनी मारी मुमिका

મન ઈન્દ્રિયને પામેલા જીવો અબજે છે. તેથી તેમના હૃદયમાં પ્રવાહિત થતાં રસો પણ અબજે હોઈ શકે છે પણ અબજેની ગણત્રી કે વર્લન કરવું અશક્ય હોવાથી આર્ષ વિદ્વાનોએ અબજે રસોનું વર્ગીકરણ કરી તેનો નવમાં સમાવેશ કર્યો છે અને સાહિત્ય વિભાગના અલંકાર શાસ્ત્રમાં નવરસો-ભાવોને વર્શવવામાં આવ્યા છે.જે કે અન્યત્ર સાહિત્યાદિ ગ્રન્થોમાં એકબીજ રસનો અંતર્ગત સમાવેશ કરીને અથવા ગૌજ મુખ્યની અપેશ રાખીને આઠ પણ કહ્યા છે, એમ નવ અથવા દશ રસ પણ દર્શાવ્યા છે. કોઈકે નૂતન નામનો રસ પણ દર્શાવ્યો છે. જેમકે- જૈન શાસ્ત્રના <del>અનુયોગદ્વાર નામના</del> શ્રદ્ધેય આગમના સૂત્ર ૨૬૨ (ગા.૬૩)માં નવરસોની નોંધ લેતા વ્યુત્કમથી વીર, શૂંગાર, અદ્દભુત, રૌદ્ધ, બ્રીડનક, બીભત્સ, હાસ્ય, કરૂણ અને પ્રશાંત એ રીતે બતાવ્યા છે. એમાં વ્રીડનક રસ નવો છે. આ રસ બીજા ગ્રન્થોમાં વાંચવા મલ્યો નથી. અનુયોગદ્વારમાં ભયાનક રસને આપ્યો નથી પણ ત્યાં એવી સ્પષ્ટતા કરી છે કે ભયાનકનો અમોએ રૌદ્ધ રસમાં સમાવેશ કરેલો હોવાથી અમે તેનું અલગ કથન કર્યું નથી. આ બધી ગ્રન્થકારોની બૃદ્ધિની વિવક્ષા હોય છે.

વ્રીડનક એટલે શું? તો પૂજયની પૂજાનો વ્યતિક્રમ થતાં એટલે અનાદર જેવી પરિસ્થિતિ ઊભી થતાં,અથવા કોઈ ખાનગી ગુપ્ત વાત કદ્મા પછી વાત કહેનારી વ્યક્તિને પોતાના મનમાં જે આંતરિક શરમનો જે ભાવ ઉપજે તેને વ્રીડનક રસનો આવિર્ભાવ કહેવાય. આ રસનું મુખ્ય ચિહ્ન લજજ અને શંકાશીલતા છે. આધુનિક અલંકાર શાસ્ત્રોમાં આ રસનો કયાંય ઉલ્લેખ નથી.

'ભારતનાટ્ય<sup>ેં°</sup> બ્રન્થમાં (આ. ६. શ્લોક. ૧૫) શાન્ત રસસિવાયના શૃંગાર, હાસ્ય, કરુજ્ઞ, રૌદ્ર, વીર, ભયાનક, બીભત્સ અને અદ્દભુત આ આઠ રસોને નોંધ્યા છે. મમ્મટ કૃત 'કાવ્ય-પ્રકાશ'માં શાન્ત રસને ઉમેરીને નવ રસો વર્જ્ઞવ્યા છે. કાવ્યાલંકાર અને કાવ્યાનુશાસનને **પજ્ઞ એ જ** નવરસ અભિપ્રેત છે. રુદ્રટે કાવ્યાલંકારમાં નવ રસ ઉપરાંત દસમો પ્રેથાન્ રસ જજ્ઞાવ્યો છે.

#### ३७. नवरसने उत्पन्न करवामां कड़ कड़ वस्त्ओ निमित्त बने छे ते

વિશ્વમાં પ્રસિદ્ધ નવરસના ભાવોને વ્યક્ત કરતાં ચિત્રો ચિતરવાની પ્રથા જૂની-પુરાણી ચાલી આવે છે, પણ મને થયું કે જે કારણથી આ રસો પેદા થાય છે એ કારણનો ચિત્રો અધાવધિ-આજ સુધી કોઈએ બનાવ્યાં હોય તેવું જાણવા મલ્યું નથી. કદાચ કલ્પના પજ્ઞ નહીં આવી હોય એવું પજ્ઞ બને. મને વળી વિચાર આવ્યો અને કયા રસો માટે કયું દેશ્ય-ચિત્ર પસંદ કરવું એ માટે ખૂબ ખૂબ વિચારીને દેશ્યો નકકી કર્યા અને નવરસના નવ કારણભૂત દેશ્યોની પટ્ટી બનાવરાવી.

જેમકે શુંગારરસની અનુભૂતિમાં ભલે અનેક કારહ્યો હોય છતાં પક્ષ પ્રધાનકારજ્ઞ તરીકે સુંદર સ્ત્રી હોય છે, તેને જેવાથી તે રસ પેદા થાય છે, તેથી અહીં તે ચિત્ર પ્રથમ મૂકયું છે. બીજું સરકસનો જેકર મૂકયો છે જેને જોઈને પ્રેક્ષકોમાં હાસ્યરસ જગી જય. આમ નવ રસોનાં આ ચિત્રો તેના કારજ્ઞ3પે છે અને નવરસો તેનાં કાર્ય3પે છે.

#### ३८. उत्पन्न बजेसा रसोनुं विविध मुखाकृतिओ द्वारा वर्शन

આ ચિત્રપટ્ટીમાં નવરસની પહેલી પટ્ટીમાં ઉત્પન્ન થતાં નવરસોના ભાવને વ્યકત કરતાં ચિત્રો – છે. જે ચિત્રો જોવાથી તરત સમજાય તેવું છે જેથી તેની વધુ સમજ આપવાની જરૂર નથી.

#### ३९. हाथना आवर्ती द्वारा जाप माटे सर्जाती विविध प्रकारनी आकृतिओ

કોઈપણ અક્ષર, શબ્દ કે મંત્રનો જપ સંખ્યાની સાથે સંબંધિત હોય તો તેને માટે બે પ્રકાર વધુ અનુકૃળ બને છે, કાં હાથમાં મજ઼કાની માળા રાખે, કાં તો આંગળીના વેઢાથી ગલે. આંગળીના વેઢાથી ગલ઼વાની વાત આવી ત્યારે પ્રસ્તુત જપને વધુ પ્રભાવિત કે અર્થપૂર્ણ બનાવવા આવર્તી નિર્માણ થયાં. માળા રાખવાની, શોધવાની ખટપટ-ચિંતા જ નહિ. આવર્તી એટલે વિવિધ પ્રકારોથી સર્જાતી આક્રતિઓ.

અહીંયા આપેલી પટ્ટી ગણવામાં ઉપયોગી એવા સાત-આઠ પ્રકારનાં આવર્તીની છે. ચિત્રમાં ટેકણ તરીકે અથવા જપ તરીકે પક્ષ શંખાવર્ત ઉપયોગી હોવાથી ત્રીજું ચિત્ર શંખાવર્તનું છે. આ બંનેના સંબંધથી શંખાવર્તનો જપ કરાય છે. જમજ્ઞા હાથનો શંખાવર્ત ૧૨ આંકડાનો છે. બાર આંકડાને એક વખત ગણીએ ત્યારે એક વાર ૧૨ થાય. એ એક વારની યાદ ભૂલી ન જવાય માટે બે હાથના પંજા પાસે પાસે રાખીને જમજ્ઞા હાથના શંખાકારે ૧૨ વેઢા પર જપ પૂરો થતાં ટેક્સ એટલે એક વાર થયો, એ ખ્યાલ રહે માટે ડાબા હાથના પંજામાં બીજી આંગળીના વચલા વેઢા ઉપર અંગૂઠો મુકવામાં આવે છે. પછી પાછા જમજ્ઞા હાથે બીજી વાર ૧૨ ગણાય ત્યારે ડાબા હાથની ત્રીજી આંગળીના બીજા વેઢા ઉપર અંગૂઠો ટેક્સ તરીકે મુકાય છે. એમ ડાબા હાથના નવ વખત ટેક્સ થઈ જય, જમજ્ઞા હાથે ૯ (નવ) વખત ૧૨ (બાર) ગણાય એટલે ૧૦૮નો જપ પૂરો થઈ જય. આવર્તથી જાય કરવો હોય તો સંખ્યાની ગણત્રી માટે સાતના આંકડાના આકારે રહેલા વેઢા ઉપર અંગૂઠો મુકવાનો છે અને બાર વખત કેમ ગણવા તે માટે ત્રીજું શંખાવર્તનું ચિત્ર જુઓ. એમાં એક કર્યા છે તે જુઓ. અંગૂઠા કારા એક-બે એમ શરૂ કરવું. બાર વેઢા ઉપર આંગળી કરતાં પ્રસ્તુત આકૃતિ સર્જાય છે.

આ રીતે બીજું એક ચિત્ર નિર્ધાવર્તના ચાર પૈકી એક ભાગના આકારનું છે. આ નેધાવર્તની પૂર્જાકૃતિ જૈનધર્મ સિવાય કયાંય નથી. આથી જ મેં સં. ૧૯૯૫માં પાલીતાણા જૈન સાહિત્ય મંદિર મારી સંપૂર્ણ કલ્યના અને રૂચિ પ્રમાણે થવાનું હતું એટલે જ્ઞાનમંદિરના હોલની છતમાં કેન્દ્રમાં અતિભવ્ય લાગે તે રીતે કાષ્ઠ પષ્ટીથી ૫-૫ ફૂટની નંધાવર્તની આકૃતિ દોરાવી છે, અને આ ચિત્રસંપુટના પ્રથમ ટાઈટલમાં પણ જેજો. એમાં પણ એ જ આકૃતિ ઉપર મારી પસંદગી ઉતારી છે. કેમ કે તેની જોડ જૈનધર્મ સિવાય વિશ્વમાં કયાંય નથી, તેથી પબ્લિકની નજરમાં આ આકૃતિની જાણ થાય તે અતિ જરૂરી છે એમ સમજીને. જે કે સ્વસ્તિક-સાથિયાની આકૃતિ તો સર્વત્ર મળશે પણ આની જોડ નહીં જ મળે.

૭૦. નાટ્યકારોએ તો જન્ય જનક ભાવનું અનુસંધાન કરીને શૃંગાર, રૌદ્ર, વીર, બીભત્સ આ ચારને મૂલ રસ તરીકે વર્લવી જનક રૂપે જણાવ્યા છે. આ ચારમાં ક્રમશઃ હાસ્ય, કરણ, અદ્ભુત અને ભયાનક રસો જન્ય એટલે ઉત્પન્ન થાય છે<sub>ક</sub> એમ જણાવી માત્ર ચાર રસને જ સ્વીકાર્યા છે. બાકી બીજી રીતે વિચારીએ તો રસો અસંખ્ય છે.

#### ४०. जाप द्वारा मानसिक एकाप्रता केळववा माटेनी अंक गणनापद्धति (अनानुपूर्वी)

આનુપૂર્વી એટલે જેમાં કુમુસર-ક્રમશઃ વ્યવસ્થા હોય તે, અને જેમાં ક્રમપૂર્વક વ્યવસ્થા ન હોય પણ આડી અવળી વ્યુત્કમ વ્યવસ્થા હોય તે અનાનુપૂર્વી (ઝન્-ઝાનુપૂર્વી).જાપનો એક પ્રકાર સર્વસુલભ માળા ગણવાનો, બીજો આવર્ત દ્વારા કરવાનો, ત્રીજો કોઈ વસ્તુની ગણતરી દ્વારા કરવાનો, એમ લખેલા કે છાપેલા એકોનો સંખ્યા દ્વારા પણ જાપ કરાય છે.

નવકારમંત્રના′નમો અરિહંતાણ′વગેરે પાંચ પદોનો જાય કરવા માટેની અનાનુપૂર્વી સમગ્ર જૈન સમાજમાં સુવિખ્યાત છે. આજ સુધીમાં તેની લાખો નકલો છપાઈ ગઈ છે. નવપદજીની અનાનુપૂર્વી કેટલાક કારણોસર એટલી પ્રચાર પામી નથી.

પાંચ પદની અનાનુપૂર્વી ૨૪ તીર્થંકરનાં ચિત્રો સાથેની હોય છે. આ પાંચ ખાનાની હોય છે, એમાં ગજીવાના પાનાં ૨૦ (વીસ) હોય છે. પ્રશ્ન- માળા ગજીવી ઉત્તમ કે અનાનપૂર્વી?

ઉત્તર- આનો જુવાબ એકાંતે ન આપી શકાય. વ્યકિતના મનની યોગ્યતા ઉપર આઘાર રાખે છે. છતાં અપેક્ષાએ માળા કરતાં અનાનુપૂર્વીનો જપ મનની એકાએતા જાળવવા માટે બહુ સારો. કેમકે આમાં અંકો મનમાં આડા અવળા બોલવાના હોય એટલે આંખ અને મનનું ધ્યાન બરાબર અંકોના ખાના ઉપર ચોંટેલું રાખવું જ પડે એટલે બહારના વિચારોને પેસવાની જગ્યા ઓછી રહે.

અનાનુપૂર્વી જેન પુસ્તક વિક્રેતાને ત્યાંથી મળી શકે છે.

#### ४९. एकबीजा प्रत्ये भूलो, अपराधो यया होय तेनी क्षमा मागती पट्टी

આ પટ્ટીનો વિષય ઘણો જ ગંભીર,ઊંડો અને મહાન છે. સંસાર અને મોક્ષ બંને બે છેડાએ રહેલા છે. બંને પરસ્પર વિરોધી છે. જન્મ મરણનાં ફેરાનો અને સંસારના માનસિક, વાચિક અને કાયિક આ ત્રિવિધ તાપ સ્વરૂપ તમામ દુઃખોનો અંત લાવવો હોય તો મોક્ષમાર્ગની સાધના કરવી જેઈએ જેથી કોઈ જન્મને અંતે આત્મા મુકતાત્મા બની જાય. પણ આ સાધનાની પ્રધાન શરત એ છે કે પ્રથમ કપાય ઉપર વિજય મેળવવો જોઈએ. સંસારનું મૂળ કપાય છે. કપાય એટલે ક્રોઘ, માન, માયા, લોભ. એમાં ક્રોધ સહુથી ભૂંડો છે. આ ક્રોધાદિ કપાયોના કારણે એક બીજા જીવો વચ્ચે વિરોધ, વૈમનસ્ય, વૈરભાવ, અણબનાવ, બોલાચાલી, ગુસ્સો, ગમા-અણગમા, ધિકકાર, તિરસ્કાર, કડવાશ આ બધી હીન-દુષ્ટ વૃત્તિઓ છતી થાય છે, અને એના કારણે સતત કર્મનાં બંધનો પ્રગાઢ થતા જાય છે.

આવી પરિસ્થિતિમાં કરુશાસાગર જૈન તીર્થકરોએ જોયું કે જીવો ક્રોધાદિ કયાયના દાવાનળમાં શેકાઈ રહ્યા છે. વરસમાં એકાદ દિવસે બધા જીવો એકબીજાની ભૂલો, અપરાધ, ગુના અને પોતાના અયોગ્ય વર્તનની દૃદયના સાચા ભાવથી ક્ષમા માગી લે તો કયાયની આગનો ઉપશમ થાય માટે પર્યુયક્ષ પર્વના સંવચ્છરીના દિવસે સંવત્સરી પ્રતિક્રમક્ષ દરમિયાન સહુ જીવો જાર્સીતું પ્રખ્યાત મારા દુષ્કૃતની માફી માગું છું એ અર્થવાળું 'મિચ્છ્રમિ દુકકડે' બોલી ક્ષમા માગે છે. વૈર-વિરોધની આગોને શાંત કરે છે. જેને ખમત ખામણા કહેવાય છે. ખમવું, ખમાવવું, શાંત થવું અને બીજાને શાંત કરવો એ જ જૈનધર્મનો સાર છે. જૈનધર્મનો મારા હોય તો ઉપશમ થવું, શાંત થવું એ છે. આ પટ્ટી એ જ સંદેશો આપે છે.

#### ४२. जैनधर्मना मुख्य अंगरूप बार आगम-शास्त्रो (द्वादशांगी) नां नाम जजावती पट्टी

જૈન તીર્થંકરોને જયારે કેવલજ્ઞાન-ત્રિકાલજ્ઞાન થાય ત્યારે તેઓ પોતે પોતાની બુદ્ધિથી શાસ્ત્રરચના કરતા નથી, પરંતુ એ રચના પોતાના મુખ્ય ગલધર-શિષ્યો દ્વારા જ કરાવરાવે છે. એ શિષ્યો પરિમિત બુદ્ધિવાળા હોય છે, પરંતુ તીર્થંકરો તેનો વિસ્કોટ કરે છે એટલે કે શાસ્ત્રરચના કરવા માટે સામર્થ્ય-શક્તિ પેદા થાય એ માટે તીર્થંકરો ફકત ત્રણ જ મૂલભૂત-પાયારૂપ વાકયોનું દાન કરવા દ્વારા ગલધરોની બુદ્ધિનો વિસ્કોટ કરે છે. આ ત્રણ પદો અનુકર્મે હવન્નેફ aī, શ્વેંક aī છે. ત્રણેય કાળના સમગ્ર જ્ઞાનના પાયારૂપ-ચાવીરૂપ આ ત્રણ પદો છે. એનો અર્થ જગતના પદાર્થી ઉત્પન્ન થવાવાળા છે, જગતના પદાર્થી ત્રણેય કિયતિવાળા છે, જગતના પદાર્થી ત્રણેય સ્થિતિવાળા છે. ગલધરો બે હાથ જેડી માથું નમાવીને તે જ્ઞાનપદોને ગ્રહક્ષ કરે છે, એટલે ઝીલે છે. પરમાત્માની વાલીનાં ત્રણ પદોથી ગણઘરોમાં અગાધ બુદ્ધિ-શક્તિ પેદા થાય છે. તેથી તેઓ (અંતર્મુદ્ધૃત્તી) બે ઘડી-૪૮ મિનિટમાં ભારે બાર આગાધ શાસ્ત્રોની મીખિક રચના કરી નાંખે છે. એ રચના મુખ્ય બાર શાસ્ત્રોની થાય છે. આ બાર શાસ્ત્રોની રચનાને જૈનભાષાની સુપ્રસિદ્ધ પરિભાષામાં 'દ્વાદશાંગી' નામથી ઓળખવામાં આવે છે. દરેક તીર્થંકરોના શાસનમાં આ દ્વાદશાંગીની રચનાએ થતી હોય છે, એટલે કે અનાદિથી અનંતકાળ સુધીનો આ શાસત નિયમ છે.

પટ્ટીમાં વચમાં ભગવાન મહાવીરનું ચિત્ર રજૂ કર્યું છે. આ ચિત્ર'આવશ્યક નિર્યુકિત'ની ગાથાઓના આધારે બનાવ્યું છે. ચિત્રનો ભાવ એ છે કે ભગવાન મહાવીર સાધના કરતાં કરતાં જ્ઞાનરૂપી વૃક્ષ ઉપર ચડતાં ગયા. ટોચે પહોંચ્યા ત્યારે તેમને કેવલજ્ઞાન-ત્રિકાલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું. તીર્થંકરો મહાઉદાર, મહાપરોપકારી અને વિશ્વનું કલ્યાણ કરવાની ભાવનામાં સતત રમમાણ હોય છે. જગતનું કલ્યાણ જ્ઞાનમાર્ગથી જ થાય છે એ નિશ્ચિત વાત છે. જગતની આગળ સમગ્ર બહાંડના તત્ત્વોની, એની વ્યવસ્થાને અને સમગ્ર વિશ્વની જીવ ચેતનાનું કલ્યાણ કરી શકે તેવું જ્ઞાન માનવજાત સમક્ષ મુકાવું જોઈએ એટલે ભગવાને કેવલજ્ઞાનરૂપી વૃક્ષ ઉપર ચહીને સમ્યક્જ્ઞાનની વિવિધ શાખાઓનાં વિવિધ પુષ્પો ચૂંટી ચૂંટીને એ જ્ઞાન પુષ્પો પોતાના ઈન્દ્રભૂતિ આદિ અગિયાર ગણધરો-શિષ્યોને અર્પણ કરવાં હાથમાં લીધો. અગિયારે ગણધરોએ નીચે ઊભા રહીને એ પુષ્પોને પોતાના

૭૧. આ વ્યુત્કમથી ગણવાની પદ્ગતિવાળી બે આનુપૂર્વીઓ જાણીતી છે. સૌથી મૂર્થન્ય શાસ્ત્રોકત-સર્વમાન્ય નવકાર મંત્રના પાંચ પરમેષ્ઠી પદોની છે એટલે તે પાંચ આંકડાની છે અને બીજી નવપદજીના નવ નામો-પાંચ પરમેષ્ઠી અને દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર, તપની છે.

૭૨. આ જપ મનને વશ કરવા માટે અંકુશનું કામ કરે તેમ છે. અને ાદ મહિના સુધી અખંડ જપ ગક્ષતા સિદ્ધ થઈ જાય છે અને પછી જપક ધાર્યા કાર્યો પાર પાડી શકે છે. જૈન ધર્મમાં આ ભલે નાનું પણ અસાધારણ અસરકારક સાધન હોવા છતાં બહુ ઓછા જીવો આનો ઉપયોગ કરે છે. ૮૦ ટકા ભાગ તો આ અનાનુપૂર્વીને જણતો નથી તેમ સમજતો પણ નથી. ચંચળ ચિત્તવાળા જીવો માટે આ રામબાણ દવા છે, ઉપાય છે.

લુક્રિકાર્યા વસ્ત્રોમાં ત્રીથી લીધો, અને તે પછી પ્રવક્ષક બુક્રિનિયાન ત્રણવરોએ યુખોની બાર બાળાઓ બનાવી, એ બાર માલાઓ એ જ બાર શાસ્ત્રો. આ ભાર શાસ્ત્રોની રચના આજથી ૨૫૧૫ વર્ષ પહેલાં વૈજ્ઞાખ સુદિ ૧૧ના દિવસે ભગવાન મહાલીર અને સકલ સંઘની હાજરીમાં થણ પામી હતી. એ વખતે ધર્મશાસ્ત્રો કંઠસ્થ રાખવાની પ્રથા હતી. પ્રાચીનકાળના જીવોની બહિ અગાય હતી તેથી શાસ્ત્રો લખાવવાની પ્રથા ન હતી. વસ્ત્રો બાદ પડતા કાળના કારશે યાદશકિત શીણ થવા લાગી. શાસ્ત્રો ભુલાવા લાગ્યા એટલે એક પ્રજાર વરસ બાદ વીર સં.૯૮૭ અથવા ૯૯૭ વૃષ્ણે તે વખતના ભારતમાં વિષેષાન મહાશાની જેન આવાર્યોની એક મોટી પરિષદ વલભીપુરમાં બોલાવવામાં આવી હતી કહે છે કે ૫૦૦ આયાર્યી ભેગા થયા હતા અને કંઠસ્થ રહેલા એ શાસ્ત્રોને કાગળ ઉપર લખાવવાનું પહેલીલાર નક્કી કરવામાં આવ્યું અને વિસ્મૃતિમાંથી જેટલું જ્ઞાન બચી ગયું એટલું શાન પુસ્તકારૂઢ કરવામાં આવ્યું. ત્યારથી હજારોની સંખ્યામાં શાસ્ત્રો લખાતો ગયાં. ભાવિ જ્વોમાં તેનો ઉચિત વારસો જુવાલાઈ રહ્યો. જેનોની આગમ-સાસ્ત્ર પ્રત્યેની ભકિત અનન્ય છે. તન-મન-ધનના ભોગે મહાશાનનો મહાવારસો જેનો ભવવી રહ્યાં છે.

જ્ઞાન એ પ્રકાશ છે. આ પ્રકાશ મનુષ્યે યથાશકિત પ્રાપ્ત કરતા રહેવો જ લોઈએ. માનવજાત સાંસારિક ઉપાધિઓમાં આ વાત ભૂગી ન જાય માટે એની યાદ આપવા માટે જેનો કાર્તિક સુદિ પાંચમનો દિવસ ખાસ તહેવાર તરીકે નક્કી કરી આખા ભારતમાં ઉજવે છે. આ દિવસને શાનપંચમીથી જ ઓળખાવાય છે.

એ બાર શાસ્ત્રોનાં નામ પટ્ટીમાં લખ્યાં છે. આ બાર શાસ્ત્રો મુખ્ય-પ્રધાન હોવાથી તેને 'અંગ' શબ્દથી ઓળખવામાં આવે છે. અને તેથી ઢાદશ-અંગ બંને શબ્દ મળીને તેને ઢાદશાંત્રી કહેવામાં આવે છે. દેરીમાં જેમ એક એક ભગવાનને સ્થાપિત કરવામાં આવે છે, તેમ અહીંયાં કમાન આકારે પટી બનાવરાવીને બાર (અંગો) શાસ્ત્રો પોથી આકારે લખાવેલાં મુક્યાં છે. અહીંયાં પટીમાં પ્રાકૃત ભાષાનાં મૂલ નામો મૂકવામાં આવ્યો છે. અને તેના સંસ્કૃત નામો પણ નીચે લખવામાં આવ્યાં છે. તેનાં નામ અનુક્રમે ૧. આચાર ૨. સંત્રકૃત ૩. સ્થાન ૪. સમવાય ૫. ભગવતી ૬. શાતાધર્મ ૭. ઉપાસક ૮.અંતગડ ૯. અનુતરોત્૧૦. પ્રશ્ન વ્યાકરણ ૧૧. વિપાકશ્રુત અને ૧૧. ક્રેસ્ટિવાદ છે. બા**લણોનાંમૂલ શાસ્ત્રોમાં જેમ સાર** વેદ છે તેમ જૈનોનાં મુલ શાસ્ત્રોમાં આ બાર શાસ્ત્રો-અંગો છે. પાછળથી તેનાં ઉપાંગ-અંગોપાંગ વગેરે અનેક શાસ્ત્રોનું નિર્માણ થએલું છે.

એક વાત ખાસ ધ્યાનમાં લેવા જેવી છે તે એ કે વિધા બાલાકોને વરેલી છે, અને ઘન વિષક વ્યાપારીઓ-લૈંઘોને વરેલું છે. વિધા બાહાણકવામાં આનુવંશિક હોય તેમ લાગે અને અહીંયાં આડકતરી રીતે આ કલ્પનાને ટેકો આપતી ઘટના એ છે કે ક્ષત્રિયવંશી ભગવાન મહાવીરના પ્રથમ શિપ્યો અગિયારે અભિયાર ભારામો જ હતા અને ભાર અંગની શાસ્ત્રરચના એમણે જ કરી. જોગાનું જોગ અનતી ફેવી આ ઘટના!

### ४३. मूल बार शास्त्रो उपरांत आण्योचा विविध उपप्रवासे सावेगी ४५ जैन आगम-शास्त्रोचा साथ सूबवती बड्डी

આ પક્રીમાં વર્તમાનમાં શ્રમક્ષસંધે ૪૫ આગમો - શાસ્ત્રો નકકી કર્યાં છે, એ ૪૫ આગમોની પોથીઓ-પુસ્તકો તેનાં નામ સાથે ઊભી ક્રમશઃ બતાવવામાં આવી છે.

આ દ્વાદશાંગીની રચના પછી કાલાંતરે ભારમા મહાકાય **કેલ્લાદ** મન્યનું શાન થીમે થીમે સાયુઓ ભૂલી ગયા. તે શાન લુખ થતાં તે અંગ પણ નષ્ટ થયું. હવે બાકીનાં ૧૧ અંગ રહ્યાં. ત્યારપાછીના આથાર્યોએ તે તે અંગના ઉપાંગરૂપ શાસ્ત્રોની રચના કરી.એશાસ્ત્રોની સંખ્યા ૧૨ છે. તે પાછી દશ પ્યન્ના એટલે જુદા જુદા વિષયો ઉપરના શાનની સ્થના થઈ. તે પછી છ છેદસૂત્રની સ્થના થઈ. તે પછી થાર મૂલસૂત્રો સ્થવામાં આવ્યાં અને એ ચૂલિકા રચવામાં આવી. આમ બધા મળીને ૪૫ની સંખ્યા થઈ. અત્યારે જૈનોના શાસ્ત્રો કેટલાં? એના જવાબમાં ૪૫ની સંખ્યા બોલવામાં આવે છે. આ ૪૫નો આંકડો પણ વિવિધ પરિસ્થિતિના કારણે કોઈ નિશ્ચિત નથી, વધુ પણ થઈ શકે. આ પટીનો બહુ જ ટૂંકમાં પરિચય આપવો પડયો છે. આ પક્ષી શાન અંગેની હોવાથી કોઈ શાનને લગતાં કાર્યમાં અથવા ઉજમણાં અંગેની કંકોન્રીમાં કામ લાગે તેવી છે.

### ४४. नव वह जोडे तंबंध वरावता रत्नमां नानो, तेने वर्ण, रत्न कथा बारे, प्यारे धारण करतुं ववेरेने अस्थेत उपसेनी परिचय पड़ी

આ પક્ષી એક બહુ જ ઉપયોગી અને સંબાહય છે. આખી પક્ષીનું વર્ષન કરવા બેસીએ તો યક્ષાં પાના લખવાં પડે એ કે આ પક્ષીમાં ઘણી ઘણી બાબતો સ્પષ્ટ લખવામાં આવી છે. આ પક્રીમાં મુખ્યત્વે સૂર્ય, ચૂંદ, મંગળ, બુધ, ગુરુ, શુક્ર, શનિ, રાહુ અને કેતુ છે. આ નવ સહોને લક્ષ્યમાં રાખીને પ્રસ્તુત પ્રત્યેક અહો જોડે કયા રત્વનો સંબંધ છે.એ રત્વનું અંગ્રેજી નામ શું છે? તેનો રંગ કેવો છે? આ રત્વને પહેરલું હોય ત્યારે કયા વારે અને એ વારના કયા ટાઈમે પહેરવું? અને જે જે મહ નડતા હોય તે માટે જાપ કેવા કરવા તે અને એ રત્નોની આકૃતિઓ વગેરે પક્ષીમાં જણાવવામાં આવ્યું છે.

નવ રત્નની વીટી બનાવવી હોય કે યૂજાની પાટલી બનાવવી હોય તો એ ગ્રહો કઈ દિશામાં કર્યા ગોઠવવા તેની બે આકૃતિઓ તે તે ગ્રહોનાં નામ સાથે પદીના કેન્દ્રમાં બતાવવામાં આવી છે. નવ મહો પૂરો થયા પછી હખવાની જગ્યા થોડી કોવાથી વધારાના જાણીતો થોડાં રત્નોનાં નામ જૂણાવ્યાં છે. નવસહોના કેટલાંક પથ્થરો ઘરતીમાંથી, કેટલાંક રત્નો કરિયાઈ સ્થાનમાંથી અને કેટલાંક તે તે રત્નની ખાશોમાંથી મળી આવે છે. રત્નોમાં પૂછ બાહ્મણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય અને શુદ્ર વગેરે જાતો કલ્પવામાં આવી છે. આ રત્નો નીકળે છે ત્યારે સજીવ હોય છે. તે એક ઈન્દ્રિયવાળાં હોય છે એટહે માત્ર એક શરીર હોય છે, નાક, આંખ, કાન વગેરે હોતાં નથી અને નીકલ્યા પછી ઉત્પત્તિ સ્થાનનો સંબંધ તૃદી જવાથી અને બહારની હવા અને પ્રકાશ લાગવાથી તે નિર્જીવ થઈ જાય છે.

#### ४४. तेवा, उपालना, परिता, वान आदि करवा माटे जैनधर्ममां बतायेलां बंदगीय सात बेक्ट क्षेत्री

વિશ્વની ધરતી ઉપર સારી અને નરસી બે મકારની પ્રવૃત્તિ ચાલે છે. સાદી ભાષામાં એકને શુભ અને બીજીને અકુભ કહેવાય છે. શુભ પ્રવૃત્તિને જૈનધર્મમાં પુશ્ય અને અશુભ પ્રવૃત્તિને પાપ કહેવામાં આવે છે.

જૈનધર્મમાં પુષ્ય એટલે શુભ કર્મ. જે કર્મ ઉદય આવે ત્યારે જીવને વિવિધ રીતે સુખ, શાંતિ, રિઢિ, સિઢિ, સમૃઢિ અને સદ્દગતિ વગેર્ર આપે છે. તે પુષ્પ કર્મને બંધાવનાર (શુભ કર્મ) સાત ક્ષેત્રો બતાવ્યાં છે. જેને પુષ્પક્ષેત્ર કહેવાય છે. આ સાત ક્ષેત્રોને પદ્દીમાં બતાવ્યાં છે. તેનાં નામ અનુક્રમે ૧. જિનમૂર્તિ ૨. જિનમંદિર ૩. શાન ૪. જૈન સાધુ ૫. જૈન સાધ્વી ૬. શાવક અને ૭. શાવિકા છે.

આ સાતે ક્ષેત્રોમાં જૈનો ખૂબ શ્રદ્ધા અને વિશ્વાસ ઘરાવે છે. સૌથી પહેલું ક્ષેત્ર જિનમૂર્તિ અને બીજું જિનમંદિર છે. ભગવાનની મૂર્તિ ભરાવવામાં, તેને પઘરાવવા માટેનું જિનમંદિર બંધાવવા જૈનો ખૂબ જ શ્રદ્ધા-ભાવ ઘરાવે છે. સૌથી વધારેમાં વધારે પૈસા એની પાછળ ખરચવાની ભાવના જૈનોની ઉત્કટ હોય છે. ચાલીસ વરસ પહેલાં એક બુદ્ધિશાળી વ્યક્તિએ મને પ્રશ્ન પૂછયો હતો કે મહારાજ સાહેબ !લોકો શિક્ષણના ક્ષેત્રમાં, જૈન ભાઈઓને સહાય કરવાના ક્ષેત્રમાં, જ્ઞાનના ક્ષેત્રમાં બહુ ઓછી રકમ વાપરે છે. જયારે ભગવાન ભરાવવા માટે કે જિનમંદિર બંધાવવા પાછળ જોતજોતામાં હજારો-લાખો રૂપિયાનું દાન કરી દે છે તેનું શું કારણ હશે? પહેલીજવાર આ પ્રશ્ન ઊભો થયો. જવાબ આપવાનું કામ સહેલું ન હતું. વિચારના ઊંડાણમાં મન પ્રવેશી જતાં તત્કાલ જવાબ સૂઝી આવ્યો, અને તે જણાવતાં મને આનંદ થયો, તેમજ સાંભળનારા તો મુગ્ધ જ બની ગયા. જવાબ એ હતો કે જૈનઘર્મમાં શુભકર્મની સંખ્યાબંધ પ્રકૃતિઓ (પ્રકારો)બતાવેલી છે.ઉત્તરોત્તર ઉત્કૃષ્ટ સ્થાન ઘરાવતી પુણ્ય પ્રકૃતિએ પણ બતાવી છે. એમાં સૌથી શ્રેષ્ઠ પ્રકૃતિ જો કોઈ પણ કહી હોય તો તીર્થંકર નામકર્મ છે. આવી ઉત્કૃષ્ટ કોટિની પુણ્યપ્રકૃતિ તરફ લોકોનું આકર્ષણ સાહજિકરીતે સદાય રહે તે સ્વાભાવિક છે. આ જવાબ સાંભળીને તેઓને સંતોષ્ટ થયો.

ત્રીજું ક્ષેત્ર જ્ઞાનનું છે. જ્ઞાન એ પ્રકાશ છે અને પ્રકાશના સહારે માનવજાત કલ્યાજ કરી શકે તેમ છે એટલે સમ્યગ્જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવું, કરાવવું અને કરનારને બધી રીતે પ્રોત્સાહન આપવું એ શુભ કર્મને બંધાવનાર છે. જ્ઞાનના રક્ષજ્ઞ માટે સ્મારકો કરવાં, પુસ્તકોનાં પ્રકાશન કરવાં, બીજાને ભસાવવા માટે સંપત્તિનો સદુપયોગ કરવો,પ્રવચનો ઢારા સ્વ-પરનો સ્વાધ્યાય કરવો,પુસ્તકોનું બહુમાન કરવું જેથી જ્ઞાનની આડે આવેલાં આવરક્ષો ઓછાં થતાં જાય અને કોઈ ને કોઈ જન્મમાં કેવલજ્ઞાન -સંપૂર્ણ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કરીને અંતે આત્રમા શાયત એવા મોક્ષસુખનો અધિકારી બની શકે.

ત્યારપછી સાધુ-સાધ્વીનાં બે ક્ષેત્રો છે. સાધુ-સાધ્વીને દર્શન, વંદન, બહુમાન, સત્કાર-સન્માન કરવું, આહારદાન, ઔષધદાન, વસ્ત્રદાન, વસતિદાન વગેરેનું દાન કરવું તેમજ સાધુ-સાધ્વીજીની બધી રીતે ભક્તિ કરવી એ મોહનીયાદિ કર્મનો ક્ષય કરવા માટે અને પુશ્યની પ્રાપ્તિ માટે જરૂરી છે. અહિંસાના ભેખધારી, પંચમહાવતઘારી, પરોપકાર પરાયક્ષ સાધુ અને સાધ્વી ધાર્મિક અને આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રમાં હજારો લોકોને જોડીને મુક્તિમાર્ગના પ્રવાસી બનાવે છે.

છેલ્લાં બે ક્ષેત્ર શ્રાવક અને શ્રાવિકાનાં છે. અહિંસા, સંયમ, તય, ત્યાગપ્રધાન જૈનધર્મનું આચરણ કરતાં શ્રાવક અને શ્રાવિકા સારી રીતે જીવન જીવી શકે, સારી રીતે જૈનધર્મનું આરાધન કરી શકે એ માટે તેમને બધી રીતે અનુકૂળતા કરી આપવી એ પુષ્પબંધનું કારણ બને છે. આમ આ સાતે ક્ષેત્રોની ભક્તિ ઉત્તરોત્તર આત્માને મુક્તિમાર્ગમાં સહ્યયક બનનારી છે.

#### ४६, अभिनव प्रकारना अष्ट नमस्कार

જૈન શાસ્ત્રમાં વિશિષ્ટ પ્રકારના નમસ્કારોનો એક પ્રકાર બતાવ્યો છે, જેના આઠ પ્રકાર છે. અહીં યાં તે પ્રકારો તેના પારિભાષિક નામ અને એ નામનાં ચિત્રો, સંઘનાં ચારે અંગોનાં ચિત્રો દ્વારા બતાવવામાં આવ્યાં છે. આ જાતના નમસ્કારને લગતું ચિત્ર જૈન સાહિત્ય વિકાસ મંડળ તરફથી બહાર પડેલા નમસ્કાર સ્વાઘ્યાયમાં આપ્યું છે. વચમાં ભગવાન શ્રી મહાવીરની મુખાકૃતિ મૂકી છે.

#### ४७. चारतना मुख्य छ धर्मी, तेनी संख्या अने ते ते धर्मनी प्रार्थना

આ પટ્ટી આપણા વર્તમાન ભારતમાં જુદા જુદા છ પ્રકારના ધર્મોનું પાલન કરતાં મનુષ્યોની સંખ્યાનો ખ્યાલ આપતી છે. આ પટ્ટીમાં છ ધર્મોનાં પ્રતીક ચિહ્નનો પણ સાથે બતાવ્યાં છે તે પણ જૂઓ.

કમનસીબે જૈનધર્મનું કોઈ ચોક્કસ પ્રતીક એવું નથી કે જે બતાવવાથી આ પ્રતીક જૈનનું જ છે એવી સહુને પ્રતીતિ થાય. જૈન સમાજ માટેની આ દુઃખદ બાબત છે, છતાં અત્યારે અહીંયાં સ્વસ્તિકનું પ્રતીક મૂક્યું છે. આ પટ્ટી માત્ર ભારતના જ નહિ પદ્મવિશ્વમાં સર્વત્ર ફેલાએલા ધર્મીની છે, અને છ ધર્મીની મુખ્ય પ્રાર્થના હોવાથી તે આપી છે.

મુસ્લિમ ઘર્મનું ચંદ્રમાનું, ખિસ્તીનું ક્રોસ આ બે વિશ્વ પ્રસિદ્ધ જાણીતા પ્રતીકો છે. એવું આપણું તો ભારત પ્રસિદ્ધ પતીક પણ નથી. અહીંયાં છ ઘર્મો સિવાય ભારતમાં સેંકડો ઘર્મના ફાંટાઓ છે અને નાની નાની વસ્તીમાં વહેંચાઈ ગએલા છે. એ વિવિધ ધર્મોને પાળતી નાની-મોટી કોમની સંખ્યા નિશ્વિત થઈ શકી નથી, પછી તેનું પ્રતીક કોલ નક્કી કરે? એ શક્ય પણ નથી એટલે સાતમા ચિત્રમાં ઊભા રાખેલા મનુષ્યની નીચે પ્રશ્નાર્થક ચિદ્ધન મૂકવું પડ્યું છે. (પ્રકીર્ણ એટલે વિવિધ પ્રકારે) એ છ ઘર્મોને પાળનારી સંખ્યા કેટલી છે તે ઈ.સ. ૧૯૭૧માં ભારતની વસ્તી ગણતરી પ્રમાસે સરકારી આંકડા મુજબ સંખ્યા લખી છે. જેનોની સંખ્યા ૨૬ લાખની આપી છે. આ આંકડો વિશ્વાસપાત્ર નથી. જૈનોની વસ્તી પચાસ લાખથી ઘણી વધુ છે, પરંતુ જૈનો વસ્તી ગણતરી પ્રસંગે સ્પષ્ટ જૈન લખાવવાના બદલે અજાણી અને અભણ વ્યક્તિઓ હિન્દુના ખાનામાં હિન્દુ તરીકે નામ લખાવી ટે છે, પરિજ્ઞામે જૈનોની વસ્તીની સાચી ગણતરી થઈ શકતી નથી એ દુઃખની વાત છે. લોકશાહીમાં અનિવાર્ય અવું કામ કરવા માટે કોઈ સંસ્થાએ હામ ભીડી નહિ. દેશકાળજ્ઞ આચાર્યો અને આગેવાનો જે જાગે તો આ કામ અત્યન્ત કપરું હોવા છતાં પણ અશકય નથી. ઘોર સુષુપ્તિમાં અટવાએલાં સંઘમાં શાસન-સંઘને અનિવાર્ય હિતકારી રાજકીય ચેતના આવશે ખરી?

આ પટ્ટીમાં છએ છ ધર્મીની પ્રાર્થના પશ્ચ આપવામાં આવી છે. જૈન અને બૌદ્ધની પ્રાર્થનામાં કેટલુંક શબ્દસામ્ય છે, એટલે જ ઈતિહાસકારો જૈનધર્મ અને બૌદ્ધધર્મ આ બંનેને શ્રમણ સંસ્કૃતિની જ શાખા તરીકે ગણે છે.

હું મારા પરિચિત પ્રાધ્યાપકોને, પી.એચ.ડી. થવા માગતા વિધાર્થીઓને જૈનધર્મના અને બૌદ્ધધર્મના ઉપદેશમાં વિચારસામ્ય, શબ્દસામ્ય, અર્ધસામ્ય, આચારસામ્ય, મૂર્તિસામ્ય વગેરે વગેરે શોધી કાઢવા કહેતો રહ્યો છું.

#### ४६, नजरथ अने ज्ञानयात्रा

જૈનોની ગજરાજ સાથેની આ 'રથયાત્રા' છે. આને ગજરથ યાત્રા પણ કહેવાય છે. વળી ઢારી ઉપર શાસ્ત્ર પધરાવેલું હોવાથી ધ્તાનયાત્રા' પણ કહી શકાય. રથમાં તીર્થકર ભગવાનના પ્રતિમાજને પધરાવ્યા છે. દેખીતી રીતે ઘોડાનો ઉપયોગ નહીં કરવા

છતાં કાચીનો વરવોડો, રચનો વરવોકે એમ બોલાય છે. આ પટી<sup>93</sup> વરવોકામાં એક પછી એક કઈ કઈ વસ્તુ **હો**વી જોઈ એ તેનો સર્વ સામાન્ય ખ્યાલ આપનારી છે.

#### ४९ की ५४, २४ तीर्वकरना यक्ष-यक्षिणीना आय्ध अने वाहन वनेरे स्वरूपोना परिचयनी पट्टीओ

સોમપુરા વગેરે મિસ્ત્રીઓ, વિદ્વાનો, સાધુ-સાઘ્વીજીઓ, શ્રાવકો, ટ્રસ્ટીઓ વગેરે વર્ગને નામ વિનાની દેવ-દેવીની મૂર્તિ હોય ત્યારે તે મૂર્તિ કોની છે? તે નક્કી કરવામાં મુંઝવલ થાય છે. આ મુંઝવલ ન અનુભવાય એટલા માટે શાસ્ત્રોમાં ઓળખવાં માટેનાં ચોક્કસ સાધનો નક્કી કરેલાં છે. એને ઓળખવા માટે મુખ, હાથ, વાહન અને આયુધ વગેરે મુખ્ય ભાગ ભજવે છે.

૨૪ યક્ષ-યક્ષિદ્રાનાં સંપૂર્ણ રૂપવાળાં ચિત્રો ચિત્રસંપુટની બીજી આવૃત્તિમાં પટ્ટી દ્વારા પ્રકાશિત કર્યા હતાં, પણ તે ચિત્રો નાનાં તથા કેટલાં ક બરાબર સ્પષ્ટ ન હોવાથી ઝડપથી નિર્ભય કરી શકાય તે માટે અમોએ ચિત્રસંપુટની આ ત્રીજી આવૃત્તિમાં આઠ પક્ષીઓ ફરી તૈયાર કરાવીને છાપી છે.

સવા ઇંચ જેટલી નાનકડી પટ્ટીમાં પણ હાથનાં આયુધો વગેરે એકદમ સ્પષ્ટ જાણી શકાય એટલે દેવ-દેવીઓની આકૃતિ ન ચિતરાવતાં ફકત ચાર હાથ અને વાહન ચિતરાવવાનું નક્કી કર્યું. કયા તીર્થકરના દેવ-દેવી છે એ માટે વચમાં વર્તુળ બનાવીને તીર્થકરનો ક્રમાંક ચૂકેયો છે. સૌથી ઉપર તેના દેવ-દેવીનાં નામો આપ્યાં છે. નીચે વાહનો બતાવ્યાં છે અને ચાર હાથમાં તે તે હાથનાં આયુધો બતાવ્યાં છે.

યક્ષ-યક્ષિણીઓની ૨૪ આકૃતિઓમાં કકત પહેલા, સોળમાં અને ત્રેવીક્ષમાં આ ત્રજ્ઞ યક્ષના મોઢા અનુક્રમે હરજ્ઞ, ભુંડ અને હાથીનાં છે. વાહનોમાં ફક્ત ૨૨મું મનુષ્યનું છે, બાકીનાં વાહનો માટે વિવિધ પ્રાણીઓ-પક્ષીઓનાં સીધી રીતે બંધબેસતા ન મળે તેવાં વાહનોનું નિર્માસ કયા કારણે થયું છે એ જાણવા મળતું નથી. કેટલાક યક્ષોના મોઢા એકથી વધુ છે, તેની સંખ્યા ૧૧ની છે. તેમના હાથની સંખ્યા ૪ થી લઈને અધિકની છે. જયારે ય**ક્ષિણીઓમાં એક ચક્રેશ્વરીને છો**હીને બાકીની ૨૩ યક્ષિણીઓને માત્ર ચાર જ હાથ છે અને મોંઢું સહુને એક જ છે.

તાત્પર્ય એ થયું કે પુરુષ-પક્ષના મોઢા અને હાથ બંને વધારે છે જયારે સ્ત્રી-પક્ષિણીઓમાં સહુને એક જ મોઢું છે. આના ઉપરથી એવું કલ્પી શકાય ખાં કે વધુ બોલવાનો અધિકાર પુરૂષોનો છે અને ઓછું બોલવાનો અધિકાર સ્ત્રીઓનો છે.

નવીનતાને રજુ કરતી મારી આ કલ્પના બુદ્ધિમાન પ્રેથકોને જરૂર ગમશે. શાસ્ત્રમાં દેહવર્શ, આસન, આયુધાદિમાં ભિન્નતા મળે છે.

દરેક પટ્ટીઓમાં નામ સાથે બધું સ્પષ્ટ લખેલું હોવાથી વિશેષ પરિચય આપવાની જરૂર નથી.

#### ४४. एकेन्द्रिय जीकेना विविध प्रकारीनं विव्यवर्शन

અખિલ બ્રહ્માંડમાં દ્રશ્યાદ્રશ્ય, અનંતાનંત જીવો વિધમાન છે.અનંતા જીવોનું વર્ણન કે વ્યાખ્યા કરવી અશકય છે એટલે શાસ્ત્રકારોએ તમામ જીવોને વર્ગીકરણ કરીને પદ્દ 3ની સંખ્યામાં સમાવી લીધા છે. એ પદ્દ 3 પ્રકારને પાંચ વિભાગમાં વહેંચી નાખવામાં આવ્યા છે. એ પાંચ વિભાગ એટલે એક ઈન્દ્રિયવાળા જીવોથી લઈને પાંચ ઈન્દ્રિયવાળા જીવો હોય છે. ઈન્દ્રિયો પાંચ છે. પાંચે આભ્યન્તર ઈન્દ્રિયોની બાદા આકૃતિના નામ અનુક્રમે ૧. સ્પર્શ ૨. રસના ૩. ઘાલ ૪. ચક્ષુ અને ૫. કર્લ છે. સ્પર્શ એટલે (Body) ચામડી, રસના એટલે જીભ, ઘાલ એટલે નાસિકા, ચક્ષુ એટલે દેખાતી આંખ અને કર્જા એટલે કાન છે.

૧. ઠંડો કે ગરમ, કઠોર કે કોમળ વગેરે આઠ પ્રકારના સ્પર્શનો ખ્યાલ સ્પર્શ ઈન્દ્રિય એટલે ચામડીના સ્પર્શથી સમજાય તે. ૨. ખાટું, ખારું, તીખું, કહવું, ગળ્યું, અને તુરૂં વગેરે છ પ્રકારના રસનો પરિચય જીભની અન્તર્ગત રસના ઈન્દ્રિય ઢારા થાય તે. ૩. સુગંધ અને દુર્ગંધ એ વિષય નાસિકાનો છે અને એનો અનુભવ નાસિકામાં રહેલી ધાલેન્દ્રિયને થાય તે. ૪. લાલ, લીલું, પીળું, શ્યામ, સફેદ, ભૂરો વગેરે રંગનો પરિચય ચક્ષુ ઈન્દ્રિય દ્વારા થાય તે અને પ. શબ્દ શ્રવભ્રનો અનુભવ કર્ણ ઈન્દ્રિય દ્વારા થાય તે.

વિશ્વમાં અનંતા જીવો એક ઈન્દ્રિયવાળા (સ્પર્શ) છે. અસંખ્ય જીવો બે ઈન્દ્રિયવાળા હોય (સ્પર્શ, રસના) છે. ત્રજ્ઞ ઈન્દ્રિયવાળા જીવો (સ્પર્શ, રસના, ઘાજ્ઞ) અને ચાર ઈન્દ્રિયવાળા જીવો (સ્પર્શ, રસના, ઘાજ્ઞ અને ચક્ષુ) ક્રમશઃ અસંખ્યાતા છે, અને પાંચ ઈન્દ્રિયવાળા જીવો (સ્પર્શ, રસના, ઘાલ, ચક્ષુ અને શ્રોત્ર) અસંખ્યાતા છે.

જૈન શાસ્ત્રકારોએ વર્ગી કરણ કરીને નકકી કરેલા જીવના ૫૬૩ ભેદોમાં વર્તતા એકેન્દ્રિયથી માંડીને પંચેન્દ્રિય સુધીના જીવો કયા પ્રકારના હોય છે તે માટેની બે ચિત્રપષ્ટીઓ અહીં રજૂ કરવામાં આવી છે. પહેલી પટ્ટી એકેન્દ્રિય જીવોની છે અને બીજી બાકીના તમામ જીવોની છે.

પ**્ટી** નં.૫૫માં એકેન્દ્રિય જીવોના તમામ પ્રકારોનું દિગ્દર્શન કરાવવામાં આવ્યું છે. આ પ**્ટીમાં પૃથ્વી, પાણી, અ**િંન, વાયુ અને વનસ્પતિ આ પાંચ ભેદ્રો બતાવવામાં આવ્યા છે. આ તમામ જીવોને પાપોદયથી ફકત એક શરીર (Body) મળેલ હોય છે. બાકી જીભ, આંખ, નાક, કાન આ ચાર ઈન્દ્રિયો હોતી નથી. પૃથ્વીથી ઘરતી, પહાડો, પાણીથી સમુદ્દો,નદીઓ, ઘરતી અને આકાશવર્તી તમામ પ્રકારનું પાણી. અિંનથી આકાશી વીજળીથી હાઈને ઘરતી ઉપરના અગ્નિના તમામ પ્રકાર. વાયુથી ગમે તે પ્રકારે વાતી હવા અને વનસ્પતિમાં તમામ પ્રકારની વનસ્પતિઓ, વૃક્ષો સમજી લેવાં. સમગ્ર વિશ્વનાં મનુષ્યો, પ્રાણીઓ, ક્ષુદ્ર જંતુઓનું જીવન વનસ્પતિ અને તેની વિવિધ પ્રકારની બનાવટો ઢારા પોષાય છે. જીવો વસવાટ માટે ઘરતી (પૃથ્વી), જીવન જીવવા માટે પાણી, અગ્નિ, વાયુ અને શરીર વગેરેના પોષણ માટે પ્રધાનપણે વનસ્પતિનો ઉપયોગ કરે છે. એકેન્દ્રિય આ તમામ પદાર્થો જયાં સુધી સંલગ્ન હોય ત્યાં સુધી સજીવ હોય છે. મુળ ભાગથી જયારે અલગ કરવામાં આવે છે ત્યાર પછી તે ધીમે ધીમે નિર્જીવ થઈ ભય છે. આ એકેન્દ્રિય જીવો ઉપર વિશ્વનાં જીવોનું મોટા ભાગનું જીવન ટકી રહ્યું છે.

૭૩ .'વરક્ષોડો ' શબ્દ વાસ્તવિક રીતે તો થોડા ઉપર બેસીને જનસમુદાય સાથે ક્ષમ કરવા જતા વરવાળા સમૂહને લાગુ પડે છે. પણ આજે તો એ શબ્દ ગુજરાતમાં બધા પ્રસંગો માટે ચલણી નાષ્યાંની જેમ વયરાય છે. કોઈ પણ પ્રકારના ધાર્મિક કે વહેવારીક પ્રસંગ માટે સાજનમાજન સાથેના શહેરમાં વાજતે ગાજતે કરતા જંદસમૂહને 'વરઘોગ્રે ' શબ્દથી જ ઐાળખાવાય છે. ય**દ્ય**પિ ગુજરાતીમાં 'સરથસ ' શબ્દ છે, પણ આજે તે જે અર્થમાં રહ થયો છે તે જોતાં બધા પ્રસંગે બંધ બેસતો નથી. અને બીજો કોઈ યથાર્થ શબ્દ ગુજરાતીનો હાથ આવ્યો નથી. હિન્દી ભાષામાં વરઘોડાને करवात्रा કહે છે. આ 'માત્રા' શબ્દ વરશોપ્રના અર્થમાં ગુજરાતીમાં વપરાતો થયો છે, એટલે મેં પણ તેનો અહીં ઉપયોગ કર્યો છે.

જૈનસાધુઓએ મનસા, વાચા, કર્મણા કોઈપણ જીવની હિંસા ન કરવી, એ માટે આજીવન પ્રતિજ્ઞાભઢ હોવાથી તેઓ સજીવ એવા એકેન્દ્રિયના પ્રકારોનો ઉપયોગ કરતા નથી, તેનો સ્પર્શ પણ કરતા નથી, કારણકે સ્પર્શથી પાપ બંધાય છે. કેમકે સ્પર્શથી પણ એ જીવોને સૂક્ષ્મ દુઃખ થાય છે.

પટ્ટીમાં નીચેના લખાસમાં પ્રકારો અલગ અલગ સમજાય તે માટે ડિઝાઈન દ્વારા સંકેત કર્યો છે.

#### ५६. बेइन्दिययी सद्देने पंचेन्द्रिय सुधीना जीवोन् दिगुदर्शन

આ પટી બે ઈન્દ્રિય, ત્રસ ઈન્દ્રિય, ચાર ઈન્દ્રિય અને પાંચ ઈન્દ્રિયવાળા જીવોની છે.

બે ઈન્દ્રિય, ત્રણ ઈન્દ્રિય અને ચાર ઈન્દ્રિયવાળા જીવોનું સંકલિત નામ વિકલેન્દ્રિય છે. શરૂઆતના ત્રણ ખાનામાં આ ત્રણ પ્રકાર બતાવ્યા છે. પછી તિર્ધંય પંચેન્દ્રિયનાં ત્રણ વર્તુળ આપ્યાં છે. તે જીવો જળચર, સ્થળચર અને ખેચર એમ ત્રણ પ્રકારે હોય છે. ત્યારપછી બાકીના પંચેન્દ્રિય જીવોમાં દેવ, મનુષ્ય અને નરક ત્રણ પ્રકારો છે. દેવો આકાશ અને પાતાલ બંને ઠેકાણે રહે છે, નરકના જીવો પાતાલમાં જ રહે છે અને મનુષ્યો પૃથ્વી ઉપર રહે છે. આ રીતે બે પટ્ટી દ્વારા જૈનધર્મમાં જણાવેલા સમગ્ર જીવવિજ્ઞાનનો સામાન્ય ખ્યાલ આપ્યો છે.

#### इंग्लीश परिशिष्टोमां आपेली २२ पट्टीनी भूमिका

આ પુસ્તકમાં વિવિધ પ્રકારની, વિવિધ વિષયની બોર્ડરો મૂકવામાં આવી છે. તે બોર્ડરો સળંત્ર ચાલુ રહે તો ઠીક રહે પરંતુ પાનાની પરિસ્થિતિના કારણે ધાર્યું શકય ન બને. ગુજરાતી પરિશિષ્ટોમાં માત્ર ૮ બોર્ડરો શકય બની છે. ત્યારપછીના હિન્દી પરિશિષ્ટોમાં પૂરતી જગ્યા ન હોવાથી બોર્ડરો મૂકી શકાય તેમ ન હતું. બીજી પણ મુશ્કેલી હતી કે આ મન્શને સંગત થાય કે શોભે એવા વિષયો હવે મારી પાસે ખાસ રહ્યા ન હોવાથી નવી પટીઓ તૈયાર થાય તેમ ન હોવાથી ત્યાં મૂકી શકાણી નથી,પરંતુ અંગ્રેજીમાં પહેલેથી થોડી કાળજી રાખી હોવાથી બીજી આવૃત્તિમાં જે ૨૦ પટ્ટીઓ મૂકી હતી એ જ પદીઓ ત્રીજી આવૃત્તિમાં ત્યાં જ ચાલુ રાખી છે. પણ ૨૦ માંથી ૧૭ પટ્ટીઓ એક સાથે જ આપી છે. અને જૂની ૧૮ થી ૨૦ પટ્ટીના સ્થાને કલ્પસત્ર સ્ટાઈલની નવી ૩ અને તે પછી બાકીની જૂની ત્રણ પટ્ટી સાથે જેડી દીધી છે.

#### ५७ थी ७३. स्वेतांबर-विगंबर मतान्सार १६ विद्यावेवीओ तथा २४ यक्ष-यक्षिणी आविनी पट्टीओ

જૈન ધર્મમાં અબજો વર્ષના મહાકાળમાં ૨૪ ઈશ્વરીય વ્યક્તિઓ જન્મ લે છે જેને તીર્થંકરો કહેવામાં આવે છે. દરેક તીર્થંકરને કેવળજ્ઞાન થાય ત્યારે તીર્થંકરોની જાહેર પ્રવચન સભામાં પોતાના ધર્મશાસનનું યોગક્ષેમ અને કલ્યાણ થાય એ માટે પાતાલવાસી દેવોમાંથી એક પુરુષ દેવ અને એક સ્ત્રી દેવ રક્ષક તરીકે નિયુક્ત થાય છે, જેને યક્ષ-યક્ષિણી કહેવામાં આવે છે.

૫૭ થી ૫૯ સુધીની પટ્ટીઓમાં શ્વેતામ્બર મતાનુસાર ૨૪ યક્ષનાં ચિત્રો અને ૬૦ થી ૬૨ સુધીની પટ્ટીઓમાં ચક્રેશ્વરી આદિ ૨૪ યક્ષિણી નાં ચિત્રો આપ્યાં છે.

૬૩ થી ૬૫ સુધીની પટ્ટીમાં દિગમ્બર માન્યતા પ્રમાણે ૨૪ યક્ષનાં અને ૬૬થી ૬૮ સુધીની ત્રણ પટ્ટીમાં દિગમ્બર મત પ્રમાણે ૨૪ યક્ષિણીનાં ચિત્રો આપ્યાં છે.

૬૯મી પટ્ટી જૈનધર્મમાં કેટલાક વધારાના જે દેવો છે તેની આપી છે. તેમાં પહેલી છ આકૃતિ શ્વેતામ્બર મતના વધારાના દેવોની છે, પછી એક ઊભી પટ્ટી ચિતરાવીને બે દિગમ્બર્ર મતના વધારાના દેવોની આપી છે.

શ્વેતામ્બર મતના છ દેવોનાં ચિત્રો આપ્યાં છે. તેમાં અનુક્રમે પ્રથમ ઘરણેન્દ્ર છે, જે પાર્શ્વનાથ ભગવાનના સેવક-દેવ છે. જે કે તીર્યકરોના અધિષ્ઠાયક દેવો તે યક્ષો જ હોય છે અને યક્ષો દેવોની વ્યન્તર નિકાયના જ હોય છે એથી જ નિયમ અનુસાર પાર્શ્વનાથ ભગવાનના અધિષ્ઠાયક દેવ પાર્શ્વ નામના યક્ષ જ છે પણ કમઠના ઉપસર્ગથી રક્ષણ કરવાનું ભક્તિનું કાર્ય ઘરણેન્દ્રે બજાવ્યું હતું તેથી ઘરણેન્દ્રને પણ થશું જ મહત્વનું સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે, અને આ ઘરણેન્દ્ર તો બીજી ભવનપતિ નિકાયના છે એટલે તે યક્ષ નથી. પદીના બીજા બહાશાંતિ યક્ષ જે ઘરણેન્દ્રની જેમ ભગવાન મહાવીરના વધારાના ભક્ત-સેવક છે. ત્રીજ વિમલેશ્વર તે સિદ્ધચક્ર ભગવાનના અધિષ્ઠાયક દેવ છે અને તે વૈમાનિક નિકાયના સૌથર્મ કલ્પના છે. ચોથા તપાગચ્છના અધિષ્ઠાયક તરીકે પ્રસિદ્ધિને પામેલા એવા પ્રભાવક યક્ષ જાતિના માણિભદ્ર યક્ષ આપ્યા છે. એમનો વીરની જાતિમાં સમાવેશ કરાય છે. પાંચમાં ભૈરવદેવ છે. આ ભૈરવના ઘણા પ્રકારો છે અને છઠ્ઠા ક્ષેત્રપાલ છે. એનાં પણ અન્ય પ્રકારો છે. અહીં અતિ સંક્ષેપમાં પરિચય આપ્યો છે. તે પછી અનાવૃત્ત અને સર્વાહન દિગમ્બરીય બે દેવો આપ્યા છે. તેનો પરિચય અહીં આપ્યો નથી.

ગ્રન્થનું કદ વધવાના કારણે અહીં, આયુધો, વાહન વગેરેનો પરિચય આપ્યો નથી. શ્વેતામ્બર વક્ષ-પક્ષિણીનાં પટીઓનાં ચિત્રોમાં કયાંક કયાંક આયુધો સ્પષ્ટ ન દેખાતાં હોય તો પટી નં. ૪૯ થી ૫૪ માં જોઈ લેવાં.

શ્વેતામ્બર આમ્નાયની ૭૦-૭૧ નંબરની બે પટ્ટી અને દિગમ્બર આમ્નાયની ૭૨-૭૩ આ ચારેય પટ્ટીઓ ૧૬ વિદ્યાદેવીઓની છે. આ દેવીઓનાં નામની વિદ્યાઓ છે. પ્રાચીનકાળમાં આ વિદ્યાઓની સાધના થતી હતી. તેમનાં દેહ-આસનાદિકનો પરિચય આપ્યો નથી.

### ७४ वी ७६. कल्पसूचनी (इन्डो-इरानी मिश्रआर्ट) पद्धतिना चित्रोती श्री नेमिनाश चगवान साथे संबंध धरावती त्रच पट्टीओ

આ ત્રણે પદ્દીઓનું ચિત્રકામ ૧૪-૧૫મી શતાબ્દીથી લઈને ૧૮મી શતાબ્દી સુધીના સમયમાં જૈન કલ્પસૂત્ર પ્રતિની ચિત્રકલા પદ્ધતિમાં (ઈન્ડોઈરાની સ્ટાઈલ) જે ઢબે કામ થતું હતું તે પદ્ધતિ પ્રમાણે કરાવરાવ્યું છે.આ પદ્દીઓ જેસલમેરીનાં ચિત્રોનાં જ અનુકરણરૂપે છે.

ં ૭૪ નંબરની પટ્ટીના ચિત્રમાં નેમિનાય ભગવાનનું ચ્યવન, માતાને આવતાં ચૌદ મહાસ્વપ્નો અને પિતા સમુદ્રવિજયજીને પોતાના નિવાસમાં બેઠેલા બતાવ્યા છે.

૭૫ નંબરની પ્રદીમાં શિવાદેવી માતા તેમજ નેમિનાથ ભગવાનનો જન્મ પ્રસંગ બતાવ્યો છે. હરિશ્રેંગમેષી ભગવાનને લઈને અન્ય દેવોના પરિવાર સાથે મેરુપર્વત ઉપર જાય છે. મેરુપર્વત ઉપર ભગવાનનો ઈન્દ્ર દ્વારા અભિષેક, લગ્નની જાનનો રથ, પશુઓનો વાહો, લગ્નની ચોરી તેમજ દીક્ષા, લોચ, ઈન્દ્રને વાળનું ગ્રહણ કરવું, તે બધું પદીમાં માત્ર પ્રતીકરૂપે એટલે ટૂંકમાં દર્શાવ્યું છે.

આ પટ્ટીમાં એક ઘ્યાન ખેંચે એવી બાબત એ છે કે સામાન્ય રીતે માતાના શયનગૃહમાંથી એક જ દિવસના ભગવાનને ખુદ ઈન્દ્ર મહારાજા

મેરુપર્વત ઉપર લઈ જાય છે જયારે અહીં યાં ચિત્રમાં આ અધિકાર હરિક્ષગમેષીને આપેલો બતાવવામાં આવ્યો છે. શાસ્ત્રોમાં આવા વિકલ્યો નોંધાયા

૭૬ નંબરની પટ્ટીમાં દેવલોક બતાવવામાં આવ્યો છે.

#### ७७-७८. श्वेतांवर-विगंवर मतानुसार २४ तीर्थंकरोंना २४ लांख्नोनी पड़ी

૭૭મી પટ્ટીમાં ૨૪ તીર્થકરોને ઓળખાવનારી શ્વેતાંબર મતની ૨૪ લાંછન-આકૃતિઓ આપી છે. ૨૪ તીર્થકરની મૂર્તિઓ કલ્પિત આકારની હોય છે. કઈ મૂર્તિ કયા તીર્થકરની છે એ નકકી કરવા માટે તેનાં ચિહ્નો નકકી થયાં છે. આ કેવી રીતે નકકી થયાં એ માટે શાસ્ત્રોમાં લખ્યું છે કે દરેક તીર્થકર જન્મે ત્યારે તેમની જમલી જંઘા ઉપર જંઘાની ચામડીથી તેવી આકૃતિ પડેલી હોય છે. જાતેંદિવસે તે આકૃતિ વૃદ્ધિ પામે છે અને મૂર્તિ ભરાવવાનો પ્રસંગ ઊભો થાય ત્યારે તે તે તીર્થકરની આકૃતિ મૂર્તિની નીચે લાંછન તરીકે કોતરવામાં આવે છે. આ પટ્ટીમાં શ્વેતાંબરનાં શાસ્ત્રોએ નકકી કરેલાં ૨૪ તીર્ધકરનાં ૨૪ લાંછનો અહીં ચિતરાવવામાં આવ્યાં છે.

જંઘા ઉપર આવી આફૃતિઓ કયા કર્મના કારણે પડતી હશે તે, તેમજ આઠેક આકૃતિઓને છોડીને તમામ લાંછનાકૃતિઓ તિર્ધંચો એટલે પશુ-પક્ષી વગેરેની શા માટે હશે? લોકોત્તર વ્યક્તિ હોવા છતાં પણ આવી પ્રકૃતિઓ જે ઘામાં કેમ પડતી હશે એ બધું આશ્ચર્ય ઉપજાવે તેવી બાબત છે. જ્ઞાની સિવાય કોણ સમાધાન આપે.

૭૮ નંબરની પટ્ટી દિગમ્બર મતાનુસાર ૨૪ તીર્થંકરોનાં ૨૪ લાંછનોની છે.શ્વેતાંબર માન્યતાથી લાંછનમાં અલ્ય તફાવત છે.

#### ७९. जैनं जयति शासनमुनी अंतिम पट्टी

આ પકી 'જૈનં જયતિ શાસનમ્'ની છે. ગ્રન્થની પૂર્કાહુતિ થતી હોવાથી અંતમાં 'જૈન શાસન જયવંતુ વર્તો' એવી શુભ મંગલ પાર્થના કરવામાં આવી છે.

#### तीर्थकरना प्रवचनवेलानी विविध मुदाओं — टाइटल पेज नं. १ उपरनी पट्टी

બીજી આવૃત્તિ પૂરી છપાઈ ગઈ હતી અને છેલ્લે ટાઈટલ બાકી હતું ત્યારે મને થયું કે તીર્થકરો કઈ મુદ્રાએ અને કેવા આસને બેસીને દેશના આપે એ બાબતમાં વિકલ્યો હોવાથી વિકલ્પોવાળી એક પદ્દી તૈયાર કરીને આપવી જેથી આ વિષયના અભ્યાસીઓને સંતોષ થાય તેમજ ટાઈટલની શોભા વધે. ટાઈટલના પહેલા પાના ઉપર પટ્ટી છાપવાનું જરૂરી હતું તેથી તે પટ્ટી ટાઈટલ ઉપર છાપી છે.

આ પટ્ટીમાં સાત આકૃતિઓ આપી છે. વચલી આકૃતિની બંને બાજુએ જે આકૃતિઓ મૂકી છે તે સમાન આકૃતિઓ છે એટલે વાસ્તવિકતાની દસ્ટિએ જોઈએ તો ચાર જ મુદ્રા આમાં બતાવી છે. (૧ લી ૪ આકૃતિઓ જુઓ) હાથ અને પગ કેમ રાખે છે એ માટે કોઈ ચોકકસ નિર્ણય ઉપલબ્ધ થયો ન હોવાથી આ પટ્ટી આપવામાં આવી છે.

આ પદ્રીમાં અન્ય વિશેષતા એ બતાવી છે કે આમાં બેઠક માટે ચાર જાતનાં કમળો બતાવ્યાં છે. તમામ આકૃતિઓ ઉપર છત્ર બતાવવામાં આવ્યાં છે પણ છેલ્લે બે આકૃતિ ઉપર સમવસરણનો ખ્યાલ આપવા પ્રતીક પૂરતું અશોકવૃક્ષ બતાવ્યું છે. તીર્થંકરો જ્ઞાનનો મહાન પ્રકાશ કરનારા હોવાથી છત્રોની વચ્ચે વચ્ચે નાના-નાના દીપકો મૂકવામાં આવ્યા છે, અને અંદર આપેલી પદ્દીઓથી આ પદ્દી અલગ છે એવો ખ્યાલ આપવા માટે તેમજ તીર્ષકરદેવો હિંસા અને પરિચહ છોડવાનો જે પ્રધાન ઉપદેશ આપે છે તે અહિંસા અને, અપરિગ્રહ અને, શબ્દોને બે છેડે લખાવ્યા છે, એ લખાલની લાઈન ઉપર દીપકની જયોત રાખવામાં આવી છે, અને આખી બોર્ડરનું બેલેન્સ સચવાય અને સુંદર લાગે એ માટે પૃષ્યો કે પ્રકાશના ઝબકારા જેવી ડિઝાઈન બનાવવામાં આવી છે. આ પટ્ટી ઘારીને જે જોશે તે જ સારી રીતે સમજી શકશે.

આ રીતે ત્રીજી આવૃત્તિમાં આપેલ ૮૦ પટ્ટીનો પરિચય પૂર્વ થાય છે.

\* અઢાર પાપસ્થાનકની વાત \*

મૃચના પાપના પ્રકારો અસંખ્ય છે. તેનાથી મુકત થવા ભગવાન મહાવીરે અસંખ્ય પ્રકારોને ૧૮ પ્રકારમાં સમાવીને પાપના ક ૮ સ્થાનકો ભતાવ્યાં છે. સહુએ આ પાપોથી રોજે રોજ હળવા થવા ૧૮ પાપોનાં નામનો પાઠ સાચા ભાવથી બોલી સારા દૃદયથી થમા માંગવી. લાખો જેનો દિવસમાં બે વાર આ પાઠ બોલી થમા માંગે છે. સુતા પહેલાં સાતલાખ અને અઢાર પાપસ્થાનકોનો પ્રતિક્રમજ સુત્રમાં આપેલ પાઠો બોલ્યા પાછી સતું.

ભગવાન મહાવીરે આ જગનમાં પાપ બાંધવાનાં અસંખ્ય કારસો બતાવ્યાં છે. આ કારણો ક્યાંથી ભણીએ ? કેવી રીતે યાદ રહે ? એ માટે જ્ઞાનીઓએ વર્ગીંકરણ કર્યું. એ વર્ગીંકરણ કરીને મનુષ્ય સરળતાથી જલદી સમા માગીને પાપથી મુકત થઈ જાય એટલે જ્ઞાનીઓએ કંકત પાપનાં ૧૮ સ્થાનકો નક્કી કર્ય.

૧. પહેલું પાપસ્થાનક પ્રાણાતિપાત - બીજ જ્યોનો નારા કરવો તે. ૨. મૃથાન કરનું એટલે પારકી વસ્તુ બીજાની સંમતિ વિના લઇ લેવાની વૃત્તિ તે. ૪. મૈયુન - વિષ્યભોગની ઈચ્છા રૂપ પરિસામ તે. ૫. પરિગ્રહ - તે બે જતનો બાંહા અને અભ્યન્તર તેમજ સ્થાવર અને જંગમ તેનો સંગ્રહ કરવો તે અને તે પ્રત્યેની મૃચર્શ - મમત્વરૂપ પરિસામ તે. ૬. ક્રોધ - ગુસ્સો કરવો તે. ૭. માન - અહંકાર, અભિમાન વગેરે પરિસામ તે. ૮. માયા - કપટ, પ્રપંચ વગેરે પ્રચુખન્ય પૃત્રિઓ તે. ૯. લોભ - ધનાદિ સંપત્તિનો સંગ્રહ કરવો તે અને તે પ્રત્યેની મૃચર્શ - મમત્વરૂપ પરિસામ તે. ૬. કોધ - ગુસ્સો કરવો તે. ૧૧. હેય - જ્યાદિ પદાર્થો ઉપર અરૂચિ તે. ૧૨. કલલ - વિખવાદ, ઝઘડો, સંઘર્ષ કરવાની વૃત્તિ તે. ૧૩. અભ્યાખ્યાન - બીજાને કલંક આપલું તે. ૧૪. પૈયુન્ય - બીજાના દોષની કે ગુન્તવાતની ચાડી ખાવી તે. ૧૫. તેન - અરિત - સુખ આવે ખુશી થવું અને દુઃખ આવે શોક કરવો તે. ૧૬. પરપરિવાદ - બીજાની નિંદા કરવી તે. ૧૭. સાથામુયાઘાદ -માયા કપટ કરીને લોકોની આગળ જુઢું બોલવુ તે. અને ૧૮. મિય્યત્વાન ને સાત્રીઓએ જે વસ્તુ જે સ્વરૂપે ખાવી હોય તે સ્વરૂપે ન માનતા વિપરીતરૂપે માનવી તે.

આખા દિવસ દરમિયાન અસંખ્ય પાયોનાં સરવાળારૂપ અઢાર પાપસ્થાનકો સેવ્યાં હોય, સેવરાવ્યાં હોય અને સેવતાં હોય તેનું અને કોઇપણ માનવી આ બંને પાઠો રાત-દિવસ બોલી શકે છે.

— થશોદેવસૃરિ

# જ ચિત્ર પરિચયના લેખની વચ્ચે ૧-૧ ઇંચના ામથોસ્સ છાપેલા ૧૪૪ તથા અત્ય પ્રતીકોનો પ્રસ્થિય

- આ સિંહાકૃતિ ઉત્તરપ્રદેશના મથુરાના જૈન સ્તૂપની સિંહાકૃતિને અનુસરતી અનુકરણાત્મક આકૃતિ છે. આ શિલ્પી દળની र. सिद्ध − આકૃતિ છે. સિંહ એ શ્રમણ ભગવાન મહાવીરને ઓળખાવનાડું એક લાંઝન-ચિક્ર હોવાથી મતીકોનો પ્રારંભ તેનાથી શરૂ કર્યો છે. તે વનનો રાજ્ય અને શોર્ય-પરાક્રમનું મતીક ગણાય છે. જેનધર્મની પરિકરવાળા પથ્ચર અને ધાતુની મૂર્તિઓની નાચે તેને અવશ્ય સ્થાન મળેલું છે. લૌકિક અષ્ટમંગલમાં સિંહ પણ મંગલ ગણાયો છે. ચૌદ સ્વમમાં પણ તેનું ખાસ સ્થાન છે. દરેક તીર્થકરની માતા પુત્રતીર્થકરના અવતાર સચક ચૌદ મહાસ્વર્મીને જુએ છે, એમાં સિંહનું પણ સ્વપ્ત હોય જ છે, જો સિંહ સ્વપ્રમાં દેખાય તો જોનારને શ્રેષ્ટ હાભ થાય છે. એમ ભારતીય સ્વપ્રશાસ્ત્રોનું કથન છે.
- જીવનમાં મંગલ કરવાવાળી, ''અષ્ટમંગલ,' થી ઓળખાતી, જૈનધર્મ પ્રસિદ્ધ અષ્ટ આકૃતિઓ પૈકીની છક્ષ નંબરની એક મંગલ આકૃતિ. **२. फ**लरा -જૈનો કે અજૈનો ધાર્મિક કે વ્યાવહારિક કાર્યોના પ્રારંભમાં, મકાન વગેરેના વાસ્તુ પ્રસંગોમાં તથા કેટલાક ધાર્મિક અનુષ્રાનના અન્તમાં, શાંતિસ્તોત્ર (મ્હોટી શાંતિ) ના પાઠદારા જલ ભરીને તેની મંગલ સ્થાપના ખાસ કરે છે. ભારતીય સંસ્કૃતિનું તથા શાંતિક-પૌષ્ટિક કર્મ નિમિત્તનું મહત્ત્વનું આ એક અતિશ્રદેષ ધ્રતીક છે.

પથ્થર ક્રેક ક્રાક્રના મંદિરોના તથા ગૃહસ્થના ઘરોના મુખ્ય દસ્વાજની ભારશાખ ઉપર ૧. સ્વસ્તિક (⊸સાયીઓ) ૨. શ્રીવત્સ **૩ નંદ્રાવર્ત ૪. વર્ષમાનક (**—શરાવસંયુટ) પ. કળશ (—કુંભ) ૬. ભદાસન છ. મત્સ્ય યુગલ ૮. દર્પણ. વ્યા અપઠ જાતના મંગલરૂપ લેખાતા, 'અષ્ટમંગલ ' શખ્દધી ઓળખાતા આઠ આકારો કોતરવાની ખાસ પ્રયા હતી. આપણે ત્યાં ઘણે સ્થ**ાં આજે પ**ણ તે જોવા મળે<sup>ર</sup> છે.

આ ચિત્ર મુખ્યયુગીન બહુમાન્ય લેખાતા સચિત્ર જૈન ક્લ્યસૂત્ર મ્રન્થની, આંતરરાષ્ટ્રીય વિખ્યાતિને પામેલી ચિત્ર પદ્ધતિની અતુકરણાત્મક કૃતિ રૂપે આપ્યું છે.

મથુરાના જૈન સ્તૂપમાં કોતરેલી ગતિમાન હાથીની આકૃતિની આ એક અનુકૃતિ છે. ३. हाथी -

હાયી ભારત દેશનું સુવિખ્યાત આકર્ષક, અતિસમજુ, બલવાન અને શકનવંદુ પ્રાણી છે. પ્રાણીઓમાં તે સહુથી મોટું અને વિશાળ કાય છે એ માંસાહારી નથી પણ વનસ્પત્યાહારી છે હાથી શ્યામ અને ક્વેત બે રંગના હોય છે સપરિકર (-પરઘરવાળી) તીર્થકરોની મૂર્તિઓમાં નીચેની ગાદીના ભાગમાં હાર્યીને ખાસ સ્થાન અપાયું છે. ભારતભરમાં મહત્ત્વના વરથોડામાં તેનો સ્વારી તરીકે ખાસ ઉપયોગ કરાય છે. પ્રાચીન કાળમાં યુદ્ધો લડવા માટે 'ગજસેના ' રાખવામાં આવતી હતી, તેને લોખંડના બખ્તરો પણ પહેરાવામાં આવતાં હતાં. જેનાં નમૂના 'અજાયભઘર' (મ્યુઝોઅમ) માં જેવા મળે છે. દક્ષિણ તથા પૂર્વ ભારતના મહેત્તર, આસામ, આફ્રિકા તો તેની ઉત્પત્તિનાં ખાસ મથકો છે. ભારત બહાર આફ્રિકામાં પણ ઢાયીઓની વિશાળ વસ્તી છે. પણ આફ્રિકાનો જગલી હાથી ઘણો ઊંચો–પહોળો, મોટા કાનવાળો, કદરૂપો, બિહામણો અને ભાગ્યેજ પાળા રાકાય તેવો હોય છે.

**૪. સ્ત્રવાપના** – 'બાજોક' કાશસન ઉપર બેકેલા જૈન ગુરુ–મુનિ પોતાના આસનસ્થ શિષ્ય–મુનિને ધાર્મિક સત્રની વાચના ( –પાઠ) આપે છે. શિષ્યના હાયમાં ધાર્મિક લખાણ લખેલું તાડપત્રનું લાંસુ પાતું છે. બંનેનો મુનિવેશ ચ્યાજની રીતથી જુદી મહતિનો છે. પણ પ્રાચીન કાલની તાડપત્ર કે કાગળની કલ્પસત્રાદિની પ્રતિઓમાં (ગમે તે કારણે) આ જ્વતનો જ પહેરવેશ ઉત્તરોત્તર સમયમાં જોવા મળે છે. ૬૦૦ વર્ષ પહેલાં ગુજરાતમાં તાડપત્રનો વપરાશ સારા પ્રમાણમાં હતો. બંતે અાકૃતિઓ વચ્ચે, જૈન સાધુ-સામ્વીનાં ઉપકરણમાં અનિવાર્ય આલંખન તરીકે ગણાતા, સદાયના સાથી, પંચ પરમેષ્ઠીની સ્થાપના તરીકે સ્થાપેલા, અક્ષોથી યુક્ત 'સ્થાપનાચાર્ય કેટખાય છે, ઊભી ઘોડી છે એને વહેવારની ભાષામાં 'દવર્ણા' કહેવાય છે. આજે તો આ શબ્દ સ્થાપનાચાર્યજીનો પર્યાય ભની ગયો છે. ચિત્રમાં ગુરુશ્રી પાછળ સેવા કરતો એક શિષ્ય ઊબેલો દેખાય છે.

આ ચિત્ર તેરમી સદીની સચિત્ર કલ્પસત્ર પ્રતિની પદ્ધતિ અનુસારે દોરેલું છે.

- મથુરાના જૈન સ્તૂપમાંતુ એક સુશોલન. હંસ એ ભારતનું પ્રિય પક્ષીપ્રાણી છે. ખાસ કરીને કાવ્યશાસ્ત્રીઓનું વિશેષ માનીતું છે. શિલ્પ-સ્થાપત્યોમાં પણ એ વિશેષ જેવા મળે છે. જૈન મંદિરોમાં શિખરબંધી દેરાસરના શિખરની દેઠ નીચેના ભાગમાં પથ્ચરમાં જ ફંસઘર એટલે હંસની આખી શ્રેણી બતાવવામાં આવે છે, એટલું જ નહિ પણ જૈન મૂર્તિના પરિકર (પરથર)માં મૂર્તિની ઉપરના વલયાકાર ભાગની ટોચમાં હંસની પંક્તિ ખાસ ઉત્ક્રીર્ણ કરવામાં આવે છે. હંસ તેની ચાલથી રમણીય લાગતો હોવાથી કવિઓએ ઓની સુંદર ચાલને હંસની ચાલ સાથે સરખાવી છે. વળી તે તેની ચાંચની વિશેષતાના કારણે દૂધમાં રહેલા પાણીને અલગ કરવાનો ગુણ ધરાવે છે.
- **६. द्वारणाइ** ભારત દેશમાં પ્રસિદ सुधिर વર્શનું એક મંગલ વાદ્ય. વરસો પહેલાં તે દેવદરભારમાં અને રાજદરભારમાં દિવસમાં ત્રણેય વખત બજતું હતું. [વિશેષ પરિચય માટે જુઓ પ્રતીક નં. ર૦]

- ર, મ્યાં પ્રથા ૨૦ મી સદી સુધી તો બરાબર ચાલી, પરંતુ હવે તો પરદેશી પહાતિનું–આર. સી. સી. નું–સિમેન્ટનું બાંધકાબ આવતાં આ મંગલપ્રથા લગભગ બંધ પડી છે. પણ પ્રત્યેક ઘરમાં અષ્ટમંગલ ન મૂક્ય શકાય તો આર. સી. સી. ની 'કલાકૃતિ' એમ્પોસ કરીતે કે કોતરાવીને અથવા ઉપરથી સ્વતંત્ર ચોટાડીને કે ચીતરાવીને જરૂર મૂકવી જોઈએ. જેથી ઘરમાં મંગલ, સુખ, શાંતિ અને શીતલતા અનુભવાય.
- કેલ્પસૂત્રમાં ચોદરવે ખમાં હાથીના સ્વધ્નની વાત કરી છે ત્યાં હાથી શ્વેત વર્સુનો જણાવ્યો છે. વર્તમાનમાં તેવો હાથી શાકલેન્ડ-સીઆમમાં છે. હાલમાં આસાગ પાસેના નાગદેશમાં પણ સફેદ હાથી મલી આવ્યો છે. પ્રાચીન કાળમાં આ દેશમાં જેત હાથી સારી સંખ્યામાં હતા.

૧. અષ્ટમંગલના પરિચય માટે પદી ત્રીજીનો પરિચય જુઓ.

;

**. ओं ही आहे** —એક સુપ્રસિદ્ધ, અત્યન્ત પ્રભાવશાલી અને જૈનમંત્રોમાં મૂલસૂત ગણાતું સળીજ મંત્રપદ.

[ बर्तुकाकारे ] અહીં આપેલું आहें પદ જૈન પદ્ધતિનાં મંત્ર ખીજોવાળું છે. આમાં સાર્વભીમ ગણાતા અનાહત રૂપ ગોળ વલયો સહિતનાં હૈંડિકાર ખીજના ગર્ભમાં સુપ્રસિદ્ધ ઓંકાર મંત્ર ખીજ છે. અહીં 'અહેં'ના 'અ' ની જગ્યાએ 'ડ' આવું સચિત અવગૃદ્ધ ચિદ્ધ મુક્યું છે. આ ચિદ્ધ 'કુંડલિની' આકૃતિનું સ્થક છે. અથવા વ્યાકરણના નિયમ મુજબ औं પછી आहे નો 'અ' આવતો હોવાથી તેની સંધિના કારણે પણ અવગ્રહ ચિદ્ધ હોઈ શકે છે.

–ખાસ કરીને આ આકૃતિ સિદ્ધચક્ર ખૃહત્ પૂજનમાં જે યંત્રનું પૂજન થાય છે તે યંત્રના "કેન્દ્રમાં દ્રોય છે.

-'નાદ' વિનાનો આ માં આ પત્રમાં કહિ પણ સંભાવી ન શકે, નાદ હોવો જ જોઈએ.

--આ બીજ ખાસ કરીને જાય કરતાં આલેખનમાં વધુ વપરાયું છે.

- આ અવાકૃતિ ત્રણેય રીતે વાંચી શકાય છે. તેથી મચાળામાં તેના ત્રણેય પ્રકારો બતાવ્યા છે.

८. औं ही अहें न्या प्रतीक्ष्मा परिचय नंथर सात मुजय सभजचो. आक्षेप्पननो थीर्ज प्रकार यताववा भातर तेने संयोग आकृतिमां होर्युं छे. [ छम्बगोळाकारे ] अने थीर्ज तहावत એ छे के आ अर्ब ઉपर 'नाह' नी चिद्धाकृति यतावी नथी. अन्य यंत्र पटोमां आ आकृति 'नाह' विनानी पश् आक्षेप्राय छे.

૧. આર્કે -- તાદ વિનાનું (ઉપર—નીચે દોરેલા) દિરેધવાળું વિખ્યાત મંત્રણીજ, આ બીજ નીચેતા એક રેધવાળું પણ છે. અને તે વધુ સુવિ-ખ્યાત અને પ્રચલિત છે. સિલ્લેક વ્યાકરણના પહેલા જ મંગલસત્રમાં આ બીજ ઉચ્ચારાયું છે. 'નાદ ' દર્શાવવા માટે ત્રિકોષ, ગોળ વગેરે આકૃતિઓનો ઉપયોગ થાય છે. વળી નાદ ખ્યાનનું એક અંગ અને સોપાન છે જેને ભાટે 'અનાહત નાદ' એવો શબ્દ સુપ્રસિદ્ધ છે. આ યોગ સાધનાની ફ્લશ્રુતિનું એક અંગ છે.

-' અક '' આ બીજમાં મંત્ર શાસ્ત્રોક્ત સ્વરો અને વ્યંજનોનો સમાવેશ છે. કારણકે વર્શમાદ્રકામાં પ્રથમ સ્વરો અને મછી વ્યંજનો શીખવાડાય છે. સ્વરમાં પહેલો સ્વર વર્શ્ય કા છે અને વ્યંજનો છેલ્લો અક્ષર **ફ** છે. આ બીજમાં આદિમાં કા અને અન્તમાં ફ હોવાથી લ અને ફ વચ્ચેના તમામ સ્વર વ્યંજનોને અંતર્ગત સમાવી લેવામાં આવ્યા છે. એટલે એક 'કાફ 'ના જપથી તમામ સ્વર–વ્યંજનોની જપ–સાધના થઈ જાય છે, આથી જ આ બીજનું અત્યન્ત મહત્ત્વ છે. એવું મંત્રવિદોતું કથન છે. અનેક પ્રન્થોમાં આ બીજનો વિવિધ રીતે ઘણો ઘણો મહિમા ગવાયો છે.

-કેટલાક મંત્ર ખીજો ઉપર 'નાદ'ની આફૃતિ કરવાનું વિધાન છતાં 'નાદ' વિષયક ખ્યાલો સેંકડો વરસોથી ભૂલાઈ જવાના કારણે તેનું આલેખન જૈન યંત્રોમાં નહીંવત બન્યું છે.

- ૧૦. ઽ૬\* વ્યાકરણની સાંકેતિક પરિભાષામાં 'અવગ્રહ' શબ્દ સચિત 'ક' (ડ) જેવી આકૃતિથી યુક્ત બીજ, અધો એટલે નીચેના રેક વગરનું એટલે કે માત્ર ઉપરના એક જ રેક (૨) વાળું મંત્રબીજ. કેટલાક યન્ત્રોના કેન્દ્રમાં આવું બીજ હોય છે. હજારો જૈનો જપ કરવામાં બહુધા એક રેફવાળા બીજનો ઉપયોગ કરે છે.
- **११. कमल** ભારતીય સંસ્કૃતિનું, કવિપ્રિય, વિખ્યાત પ્રતીક. અજન્તાની ગુકામાંની આકૃતિની એક અનુકરણાત્મક કૃતિ. ભારતના સંતો, ધર્માચાર્યોએ સંસારમાં રહેવા છતાં જલકમલવત્ અલગભાવે—અનાસકત ભાવે કેમ રહેવું ? તે સમજવવા માટે આનો દૂર્ણત તરીકે ખૂબ જ ઉપયોગ કર્યો છે, કારણકે કમલ જલમાં પેદા થાય છે, અને એમાં રહે છે; છતાંય જલથી તે અલિપ્ત રહે છે.
- ૧૨. જે નાદ, ખિન્દુ, કલા સહિતનું જૈન લિપિથી આલેખાએલું ઢોંકાર બીજ. ત્રપ્રિયેકલ યંત્રના કેન્દ્રમાં આ જ બીજ છે. આ 'ઢોં 'બીજમાં ૨૪ તીર્થકરોની સ્થાપના કરવામાં આવે છે. (જુઓ–ઋષિમંડલ સ્તોત્ર, શ્લો. ૨૦) મારા પોતાના સંપાદિત ઋષિમંડલ યંત્રમાં નાદ સહિત જ ઢોં દોરાવેલો છે. જ્યારે છેલ્લા ૩૦૦ વરસ દરમિયાન મળતા તાંબા, વસ્ત્ર, કાગળ વગેરેના માધ્યમ ઉપર આલેખેલા યન્ત્રોમાં નાદની આકૃતિ કેવી કરવી તેની ગુરુ પરંપરા ભૂલાઈ જવાના કારણે નાદ વિનાનો જ ઢોં મૂકેલો જેવા મલ્યો છે.

#### **१३. मालाधारी** स्वर्शनो शेंक हेव.

જૈન શાસ્ત્રો પાતાલ અને આકાશમાં ભવનપતિ, વ્યન્તર, જ્યોતિષ્ક અને વૈમાનિક સ્થા ચાર નિકાય–પ્રકાર–ની દેવસૃષ્ટિને માને છે.

**१५. विद्याघर देव**—આબુ વગેરેના શિલ્પ-સ્થાપત્યમાં જેવા મળતો આકાશચારી, અને પુષ્પગુચ્છધારી વિદ્યાધર દેવ.

**१५. ક્ષમ્થ –** મધ્યયુગીન કલ્પસૂત્ર પદ્ધતિનું વિવિધ સાજધી અલંકૃત એક રમ્ય આલેખન, આ એક જણીતું વિશ્વવિખ્યાત પ્રાણી છે. વળી કયા યંત્રની કેટલી તાકાત છે તે દર્શાવવા વૈજ્ઞાનિકો તેના નામનો (હોર્સપાવર શબ્દનો) ઉપયોગ કરે છે.

**१६. सिंছ** – સ્થાપત્યોમાં જોવા મળતી એક વિશિષ્ટ અાર્કૃતિ. વિશેષ કરીને જૈન મંદિરોનાં શિખર ઉપર શુક્રનાસ ઉપર પથ્થરથી કંહરેલી, ગર્જારવનો ભાવ દર્શાવતી આવી આફિત મૂક્લામાં આવે છે.

रेण. सिंद्रगण- પ્રાચીન યુગમાં વિશ્વના વિવિધ વિભાગોમાં હાથીની સૂંદ્રવાલા સિંહ, અશ્વાદિ જનવરોનાં શિલ્યો–ચિત્રો બનાવાની પ્રથા હતી सुखो – તેથી અહીં પણ એવા જ પ્રકારની આંકૃતિ મધ્યયુગની કલ્પસૂત્રના વર્ગની ગ્રામીણ દળે દોરી છે. સાંચીના સ્તૂપમાં, મથુરાના જૈનસ્તૂપમાં, કેટલીક બોહ્યુકાઓમાં તથા દક્ષિણ ભારતનાં કેટલોક હિંદુ મંદિરોમાં આ જાતની આકૃતિઓ કંદ્રવેલી છે. મધ્ય એશિયા અને પશ્ચિમની દુનિયામાં પણ આ જાતનું શિલ્પ કરવાની પ્રથા છે. વળી પ્રાગૈતિહાસિક કાળમાં આવા પ્રકારનાં પ્રાણીઓ વિદ્યાના પણ હતાં એવું મનાય છે.

૪. અન્ય કર્તાઓએ છયાવેલા સિદ્ધચક્રના યંત્રામાં આ આકૃતિ તો છે પશુ તે 'નાદ' ચિદ્ધ વિનાની છે. જ્યારે મારા સંપાદિત યંત્રમાં 'નાદ' સિદ્ધિતની છે. 'નાદ' હોવો જ જોઈ એ તો જ શાસ્ત્રોક્ત ખીજ ખને છે; અને તો જ તે યન્ત્ર શાસ્ત્રોક્ત રીતે શુદ્ધ ગણાય છે.

પ, ઋષિમંડલ યત્ત્રનો કૈન્દ્રીય "હીં" જે નાદ વિનાનો હોય તો તે તદન અશહ સમન્ન્વો.

- **१૮. કૃષ્યત્ર-વહ્લ્લ**-જૈન કહ્યસ્ત્રની મધ્યમુત્રીન પહિતનું *સ*ચ્યુત્રાસ્વાલું રમ્ય વ્યાલેખન, જે કે આજે તો આનો ઉપયોગ ઘલ્યો છે, પચ્યુ એક વખતે એનો આંતરદેશીય વહેલાર માટે દેશ વ્યાપી ઉપયોગ થતો કતો.
- **૧૧. કાંસીકોશા** કાંસ્ય–કાંસાની ધાલુમાંથી બનાવેલું, સંગીત, ભક્તિ, પ્રાર્થના પૂજા વગેરે પ્રસંગે વપરાલું, ભારતીય સંસ્કૃતિનું, દેશના પૂર્ણે **પૂર્ણે અને મંદીરા**–અણીલું અને અનેક મંદિરો તહેવારોમાં વપરાલું વાલવાલના મૂલભૂત ચાર પ્રકારમાં એક પ્રકારનું આ લનવાલે છે. મેછરાનો ઉપયોગ પણ કાંસી જોહની જેમ જ હોય છે. પણ કાંસા જોડી કરતાં ભજન મંદલીઓમાં આનો વપરાશ થણો વધારે છે. આનો નાદ અતિ મંજુલ–મધુર અને સલન હોય છે.
- ૨૦. કારજાદ સુંદર ભાવને રજૂ કરતું આ ચિત્ર છે. અતિ પ્રાચીન કાળથી દેવદરભારો, રાજદરભારો અને ગરીભથી માંડી અમીરોના ધાર્મિક **શાदल** – સંસારિક કે વ્યાવહારિક પ્રસંગોમાં અને વરઘોડાઓમાં ઠીક ઠીક વપરાતું આ મંગલ વા**ઘ છે. અને વહેના પ્રકારોમાં તે 'શુવિર '** વા**ઘ** તરીકે સુવિખ્યાત છે. શરભાઈ પ્રાંત, નગર, ગામ બેદે જુદી જુદી રીતે વિવિધ માપ-આકૃતિમાં જોવા મળે છે. આક્રાર બેદે∽નામ બેદે તે અત્ય દેશોમાં પણ વપરાય છે.
- २१. नगारा ખાસ કરીને બંદિરો વગેરેના પ્રાર્થના સ્થળોમાં તથા અન્ય ધાર્મિક પ્રસંગોમાં વપરાતું આ અતિ ન્નણીતુ चर्मवाच थी ઓળખાતું वाचन – નગારું છે. આને જ સંસ્કૃતમાં દુ-દુક્તિ કહે છે. (વિશેષ પરિચય પ્રતીક ૨૦ મુજબ)
- **२२. मृदंग** અંબોડો બાંધેલા પુરુષનું હેલક વાદન, દસમી સદીથી પંદરમાં સદીનાં પુરુષ સિલ્પો–ચિત્રોમાં કેટલાક રાજ્યઓ તથા પ્રજ્યજનોમાં **धादफ** લાંબાવાળ રાખવાની પ્રથા હોવાથી તેને અંબોડા રૂપે ભાંધતા હતા. વિસિષ્ટ વેશ—ભૂવાવાળી કલ્પસત્ર પદ્ધતિની મુગવત, દીર્ઘનયનવાળી, ભારમી સદીની અનુકરસ્થાત્મક કૃતિ,
- २३. **મર્તન્દ્રી** શુક્રનાસા જેવા અશિયાળા નાકવાળી, મગનયની નામને સફળ કરતા દીર્વ અને બહાર નીકળતાં નેત્રોવાળી, કલ્પસત્રની જૈનાશ્રિત ચિત્રકૃતાથી ઓળખાતી પદ્ધતિએ ચીતરેલી એક નર્તકો.
- **२४. वाद्यवादक** અર્भवाद्य (અથવા વિતત) ના વર્ગમાં મધ્યાતા લંખચોરસ વાદ્યને (ત્રિભંગ જેવા વળાંકે રહીતે) બજાવતી નારી. (કલ્પમત્ર **नारी** – **પહ**તિ)
- રખ. ત્રિશાસા સને ભગવાનને જન્મ આપી સ્ફેલા માતા ત્રિશલાનું ચિત્ર છે. પગ ફૂંકા અને નેત્રો લાંભા બતાવવા, છાયાનો ઉપયોગ ન કરવો અને **વર્ષમાન –** થોડામાં ત્રાત્રું બતાવવું આ પદ્ધતિનો ખ્યાલ રાખી, રંગ રેખાનો મુમેળ જળવીને ચિત્ર બનાવવું આ કન્પસત્રનાં ચિત્રોનું ધોરણ છે, કલાકારો આ પદ્ધતિને 'ઇન્ડિઅનઆર્ટ' કહે છે.
- २६. आगरती મયૂર શિખાધારી, પંચ દીપવાળી આરતી. આ ભારત પ્રસિદ્ધ એવું ખાસ કરીને મંદિર-પૂજનનું અનિવાર્ય સાધન છે. એમ છતાં અન્ય ધાર્મિક કે વ્યાવહારિક કાર્યોમાં પણ તે સ્વાગત—સત્કાર કે બહુમાનાર્થે વાયરવામાં આવે છે. ભારત વગેરે દેશોમાં સાંજના ઘીંથી ઝળોળેલા 'ક ' તી વાટના દીવાવાળી આ આરતીને દેવ–દેવીઓ આગળ પ્રદક્ષિણાકારે

ં ભારત વગેર દેશાંબા સાજના ઘોથા ⊯ળાળલા ' ફ ં ના વાટના દાવાવાળાં આ વ્યારતાન દેવ–દેવાંઅાં આગળ પ્રદાક્ષભાકાઃ વર્તુલાકારે નિયમિત ઉતારવાનો આવશ્યક અને અનિવાર્ય રિવાજ છે.

- –મોટા ધાર્મિક પ્રસંગોમાં ૧૦૮ દીવાઓની પણ આરતી ઉતારાય છે. ખાસ કરીને જૈન મંદિરોમાં આ પ્રથા વધુ છે.
- –સૈંકહે પ્રકારે મળતી આસ્તીઓમાંથી અહીં સાદો સર્વત્ર વપરાતો એક પ્રકાર આલેખ્યો છે.
- -૧૮ મી સદીની રાજસ્થાની અમૃકૃતિ ઉપરથી આ આકૃતિ દોરી છે.
- રહ. दीचक આ દીષક સાંજની આરતી ઉતાર્યા પછી તરત જ ઉતારવામાં આવે છે. જેથી 'આરતી–દીવો આવો સંયુક્ત રાખ્દ પષ્ટ્ પ્રચલિત [ दीवो ] બન્યો છે. આ દીવો એક્લો પણ સવારના દેવ મંદિરોમાં, પૂજન પાડમાં, જમીઓ આગળ તેમજ ભારતનાં ગૃહ–મંદિરોમાં મોટા ભાગે ઉતારવા માટે વપરાય છે. આમાં થી માં ઝબોળેલી 'રૂ' ની વાટનો દીવો હોય છે. ભારતીય સંસ્કૃતિમાં આરતી–દીવાની ભક્તિને મંગલ અને શ્રેય આપનારી કહી છે.
- રડ, **રેવીક્રી** ર૩ મા તીર્થકર ભગવાન શ્રી પાર્શ્વનાયજીની અધિકાયિકાથી એળખાતી આ કાળની એક પ્રભાવક દેવી, આ દેવી ભવનપતિ **પદ્માવતી** નિકાયની છે. અને ધરણેન્દ્રના પત્ની તરીકે ઓળખાવાય છે.

પદ્માવતીમાં કૃષ્યાની પ્રયા બહુધા સાત સંખ્યાની છે. પણ ઓછીવતી પણ જેવા મળે છે. જૈરવપદ્માવતીકલ્પના પ્રણેતાએ રક્ત પદ્માવતી ત્રણ કૃષ્યાની સૂચવી છે. પાર્શ્વદેવગાણિએ ત્રણ કૃષ્યાવાળી કહી છે. અહીંઆ ત્રણ કૃષ્યાવાળી, કૃક્ષ્યાના મોદાવાલા સર્પના વાહનવાળી, પાશ, એકુશ, કમળ અને બીજોરાથી યુક્ત આયુષ્ય તથા વસ્તુઓવાળી ચાર હાથવાળી દર્શાથી છે. કલ્પસૂત્ર ની ચિત્ર પદ્ધતિનું આ આલેખન છે.

પદ્માવતીના આયુધો વગેરમાં મતમતાંતરો છે. શ્વેતામ્બર અને દિગમ્બર સંપ્રદાય લચ્ચે પણ બેઠ છે. તે વિવિધ સ્વરૂપે પશ્ચ ઓળખાય છે. જૈનો, હિન્દુઓ અને બોંહો ત્રણેય પોતપોતાની રીતે 'પદ્માવતી' નામની દેવીને સ્વીકાર છે. પદ્માવતીજીનાં સ્વતંત્ર પીડો—સ્થાનો પણ બન્યાં છે. એમાં મુંબઇ વાલકેયર રીજરોડ ઉપર આદિનાય જૈન મંદિરમાં સ્થાપેથી આરસની અભિનવ મૂર્તિ, શિદપકલા અને આકૃતિની દૃષ્ટિએ શ્રેષ્ઠકોટિની છે.

યક્ષ-યક્ષિણી વ્યન્તર નિકાયનાં હોય છે તો આ ભવનપતિ નિકાયનાં કેંગ ! યક્ષિણી પદ્માવતી હોય તો યક્ષ ધરસ્યુંદ હોવો જોઈએ એને બદલે 'પાર્શ યક્ષ' કેમ ! આ અને આવા બીજ પ્રશ્નો શોધના વિષયો છે.

- २९. ऋषभारेष આ પ્રસંગ અબજો વરસ ઉપર થયેલા આ યુગના આદ્ય તીર્થકર શ્રી ઋષભદેવ ભગવાને, આત્મિક સાધના માટે કરેલા, अने इक्षु रसर्तुं साधिक એક વર્ષના ઉપવાસોના અન્તે સ્વયોત્ર રાજકુમાર શ્રેયાંસે ઇક્ષુરસથી કરાવેલાં પારસ્યાંનો છે.
  - **ફાન** તીર્થકરો કરપાત્રી હોવાથી ભિક્ષાદાન હાથમાં ગ્રહ્યું કરે છે. તેમના ખર્ભ માત્ર ઈન્દ્રે સ્થાપેલું એક દેવદુષ્ય વ**અ હો**ય છે.
- ३०. **इंस** મથુરા સ્તૂપમાંના શિલ્પોત્કોર્યું હંસની અનુકૃતિ. મિશ્ર ક્ષીરનીરને અલગ પાડી શકે તેવી ચાંચ ધરાવનાડું કાવ્ય-પ્રસિદ્ધ પક્ષી. **३१. मृग संयो**न અહીંઆ એક મોટું અને ચાર શરીર, આ રીતનું (સામાન્ય કક્ષાનું) એક સંયોજના ચિત્ર.
  - ज्ञना વિવિધ પ્રકારે એહિ-વૈજાવવાળાં સંયોજન શિલ્પો તથા સંયોજન ચિત્રો કરવાનો રિવાજ થયો જુનો છે. રાજસ્થાન,ગ્રજરાતમાં મ્યા ક્લાનો કીક વિકાસ થયેલો છે. વિવિધ જાનવરોથી ભનેલા એવા હાથી, થોડાના તથા નર નારીઓથી યુક્ત એવાં જાનવરોનાં ઉત્તમ કોટિનાં નયનરમ્ય અનેક ચિત્રો આલેખાયાં છે. મ્યા જાતનાં પ્રસંગ ચિત્રો ક્રાષ્ઠ, વસ્ત અને કાગળની ભૂમિકા ઉપર જોવા મલે છે.

**રૂર. સૃષાયુવાસ –** નિસમિષ ભોજન કરતારું, સંતોષી, નમાકું ગણાતું, કરુણાપાત્ર, અને નિષ્કાર**ણ શિકારીઓનું** સદાને **માટે શિકાર રૂપ ળનેલું, યુગયુગલનું** એક સુંદર રેખા ચિત્ર,

**રૂ કુંસ –** એક વિશિષ્ટ જલવિદ્વારી હંસાકૃતિ,

**કેઇ. अंबाइ,** ૨૨ મા તીર્થકર શ્રી નેમિનાથ ભગવાનના શાસનની અધિક્ષત્રી–યક્ષિણી–દેવી.

मिषका, अञ्चा- ચિત્રમાં તેને એ હાથવાળી, પુત્રદર્શનો-મુખા, જમણા હાથમાં બાળક, હાબામાં આબ્રલુમ્બી, સિંહવાહનવાળી, આબ્રુપણાલંકૃત [आग्रकुप्पाण्डिनी] અને ભદાસનોપવિષ્ટ બતાવી છે.

ૂઅજૈનોમાં અમ્બાજ્ તથા માતાજીના ઉપનામથી તે સર્વત્ર પ્રસિદ્ધ છે. ગોત્રદેવી તરીકે પણ તે વિખ્યાત છે. અન દેવી

ઈતિહાસપ્રસિદ્ધ પણ છે.

ખારમી સદી પહેલાં તેને જૈન સંથની પ્રધાન દેવી તરીકે સ્થાપિત કરવામાં આવી હતી એમ સમજ્યનું છે. કારણ કે એ કાળની પાષાણ અને ધાતુમૂર્તિઓમાં તીર્થકર ગમે તે હોય પણ પરિકરમાં દેવી તરીકે બહુધા અભ્યિકા જ સ્થાપેલી દેખાય છે. તેનું બીજું નામ 'કુષ્માંડી' 'કુષ્માંડિની' અથવા 'આસ્ત્રકુષ્માંડી' છે.

અખ્બિકા-એક્પુત્રા, દ્વિપુત્રા, ચાર ભુજાવાળા, સીધા કે ત્રાંસા મુખવાળા, બહુધા ગ્રાળા હાથમાં બાળકવાળા કે ગ્રાળી બાજુએ રહેલ

બાળકવાળી, એમ જુદી જુદી રીતે કંડારેલી મળે છે.

ઉપરની ત્રણેય દેવીઓનાં આયુધ, વાહન, બાલક સંખ્યા એક કે બે વગેરેની બાબતમાં અનેક વિકલ્પો પ્રવર્તે છે. અહીં ત્રણેય દેવીઓને વર્તમાનમાં લોકપ્રિય બનેલી, કશ્યસત્રપદ્ધતિએ તેની જ અનુકૃતિ રૂપે આલેખી છે.

રૂપ. ਲફકી – સર્વજનવક્ષભા, પદ્માસનસ્થા, કમલાસના, ચતુર્ભુજ દેવી લક્ષ્મી, એ ધનની અધિકાત્રી છે. ઉપરના બંને હાથોમાં હાથી સહિત કમલ અને નીચેના હાથોમાં માળા તથા કુંભ છે, આ દેવીને સહુ કોઈ માને છે.

-લક્ષ્મીજ દ્વિબુજાલી, આયુધોમાં વિભિન્ન વિકલ્પોવાળી અને વિવિધ રીતે આલેખેલી પણ મળે છે.

**રેદ. સરસ્થતી** – વિદ્યા-ક્લાની અધિકાત્રી, સર્વદર્શનઃસન્માન્ય, સંસારી, સાધુ કે સર્વજનને વક્ષભ, ભારત પ્રસિદ્ધ, ચાર ભુજલી, ક મલાસના અને વીષ્ણ ધારિણી દેવી.

–ખારમાં - તેરમાં સૈકાની સુંદર અંગલંગવાળી કૃતિની આ અનુકૃતિ છે.

સરસ્વતીનું બીજું નામ મુતદેવી, મુતદેવતા પણ છે. શારદા વગેરે અન્ય અનેકાનેક નામોથી કવિઓએ તેને ઓળખાવી છે. ભારતીઓ વિદ્યા, સુદ્ધિ, ત્રાન અને સ્મૃતિની પ્રાપ્તિ માટે આવી વિવિધ રીતે ખૂબ ઉપાસના કરે છે.

સરસ્વતીની બે સુજાવાળી આકૃતિ પણ હોય છે. ઊભી કે બેડેલી આકૃતિ પણ હોય છે. તે હંસ અને મયૂર બંને વાહનોવાળી છે. આકુધોમાં મતાંતરી પ્રવર્તે છે, ત્રણેય સંસ્કૃતિ એને એક યા બીજી રીતે માને છે અને પૂજે છે.

- રૂખ. जिनभूर्ति' વર્તમાન અવસાર્પેણી, વર્તમાન યુગ કે વર્તમાન ચોવીસીના ૨૪ તીર્યંકર દેવો પૈકી પહેલા શ્રી આદીશ્વરછ, ૨૨ મા શ્રી તેમિનાયછ અને ૨૪ મા શ્રીમહાવીરસ્વામીજી, આ ત્રણેય તીર્યંકરો પદ્માસને–ખેડા ખેડા નિર્વાણ પામ્યા, અને એ જ આકારે એમના આત્મ પ્રદેશો મોક્ષસ્થાનમાં સ્થિત થયા. આ ત્રણ સિવાયના શૈષ તીર્યંકર પરમાત્માઓ ઊભા ઊભા ખડ્ગાસને અથવા 'કાયોત્સર્ગ' નામના આસને રહીને નિર્વાણ પામ્યા અને એ જ આકારે તેઓ મોક્ષમાં સદાને માટે રિયત થયા. આવા કારણસર જૈન–મૂર્તિઓ એક ખેડી પદ્માસનવાળા અને બીજી ઊભી કાયોત્સર્ગસનવાળા એમ બે પ્રકારનાં આસનોવાળા શિલ્પોમાં બતાવવામાં આવે છે. અહીંઆ પદ્માસનસ્થ આકારે વીતરાગ (રાગ-દ્રેષ રહિત) ભાવના આદર્શને વ્યક્ત કરતી મુક્તાત્મા તીર્યંકરની શાંત–પ્રશાંત આકૃતિ આપવામાં આવી છે. પ્રાચીન કાળમાં સ્યામ પત્થરની કેટલીક પ્રતિમાઓ 'અર્ધ પદ્માસને' પણ ખનેલી છે. ઉત્તર ભારતમાં તેનું પ્રમાણ વિશેષ છે.
- ફેડ. जिनमंदिर ઉપર્યુક્ત મૂર્તિઓને પધરાવા માટે જૈન શિલ્પ શાસ્ત્રાનુસાર બનાવાતું, પવિત્ર અને ઉત્તમ મણાતું મંદિરનું એક પ્રતીક, નાનકડા ચિત્રમાં બનાવવું કહિન ઢોવાયા અહીં નાનકડી દેવકુલિકા જેવું મંદિરસૂચક પ્રતીક બતાવ્યું છે.
- ક્વ. ક્વનસાલુ-" દેવ પછી ગુરુનું સ્થાન આવે છે એટલે આ પ્રતીક માં મહાત્યાગી વિશિષ્ટ હેતુલક્ષી, મુનિવેષધારી જૈન મુનિને ભતાવ્યાછે. તેઓ મુનિ- બોલતી વખતે જીવરક્ષા માટે જમણા હાથમાં મુહપત્તી (એક પ્રકારનો વસ્તનો ટૂકડો) રાખે છે. અને હાબી કાખમાં જમીન પરના જીવોની દયા માટે ઓલો (ઉનના ગુચ્છાથી ખનેલું સાધન જેનું બીજું નામ 'રજોહરસ્યું) રાખે છે, તે બંને ચિત્રમાં દેખાય છે. બેસતી વખતે તેઓ ધરતીને જીવજંતુ રહિત ભનાવવા સકોમળ રજોહરસ્યું (ઓલાના ઉનથી) જમીન સાફ કરી પછી આસન પાથરી બેસે છે. ઓલો જમીન ઉપર પોતાની બાજુમાં રાખે છે. વળી સાધુઓ બહાર જાય ત્યારે હાળા હાથમાં સાધુતા મચક દાંડો (એક પ્રકારનો કાથનો દંડ) હાથમાં રાખે છે. એનો અમ્રભાગ સાન્વર્થક આકૃતિવાળો હોય છે. જૈન સાધુ નિર્ફાન્સ હોવાથી સીવેલાં વસ્ત્ર પહેરતા નથી. તેઓ અધોવસ્ત્ર, બીજું છતી ઉપર એક વસ્ત્ર અને ત્રીજું તેની ઉપર એક મોટું વસ્ત્ર એમ ત્રસ્ય વસ્ત્ર પહેરતા નથી. તેઓ અધોવસ્ત્ર, બીજું છતી ઉપર એક વસ્ત્ર અને ત્રીજું તેની ઉપર એક મોટું વસ્ત્ર એમ ત્રસ્ય વસ્ત્ર પહેરતા નથી. તેઓ અધોવસ્ત્ર, બીજું છતી ઉપર એક વસ્ત્ર અને ત્રીજું તેની ઉપર એક મોટું વસ્ત્ર એમ ત્રસ્ય વસ્ત્ર પહેરા તેને ઉપર સાધુતાની સચક કંબલ-કામળી નાખે છે. હાલમાં જૈન સાધુઓમાં. અધોવસ્ત્રને માટે પાંત્રસ્ય પેટ 'પાંત્રસ્ય) અને તેની ઉપરતા મોટા વસ્ત્રને માટે 'કપડો 'કપડો '-'પછેડી શખ્દથી ઓળખવાનો વ્યવહાર છે. મુકામમાં હોય ત્યારે અધોવસ્ત્ર અને ઉત્તરીય વસ્ત્ર બે જ પહેરે છે. જ્યારે દેવદર્શન વ્યાખ્યાનાદિકનો વિશિષ્ટ પ્રસંગ હોય કે બહાર જવાનું હોય ત્યારે ત્રીજું વસ્ત્ર-કપડો પહેરે છે. આ વસ્ત્રોને ઉપકરસ્યો કહેવાય છે.

કું કું થી લઈને ૪૩ સુધીનાં પ્રતીકો તે જૈન મૂર્તિપૂજક સંપ્રદાયમાં 'સાત ક્ષેત્રો' શબ્દથી પ્રસિદ્ધ પુષ્યક્ષેત્રો—સ્થાનો છે.

૭. અહીંઆ આપેલું પ્રતીક શ્વેતામ્ભર મૂર્તિપૂજક સાધુનું છે. અમૂર્તિપૂજક ગણાતા રથાતકવાસી, તેરાપંથી સાધુ-સાધ્વીજીઓ મુખ ઉપર મુખવિશ્વા–કપડું બાંધે છે. વળી તેમના વસ્તપરિધાનમાં થોડો તકાવત છે, તથા આચાર-ક્રિયામાં પણ ભેંદ છે દિગમ્બર સાધુ તદ્દન નગ્નાવસ્થામાં હોય છે. તેઓ ઉનના બદલે મયૂરપીંછનો ગુચ્છ રાખે છે. દિગમ્બર સંપ્રદાયમાં નગ્ના- વસ્થાના સિદ્ધાન્તને કારણે સાધ્વીસંસ્થાની હયાતી નથી.

-જૈન સંવ 'ગતુર્વિધ સંવ' (ગાર પ્રકારનો સમુદાય ) થી ઓળખાય છે. આ ચાર પ્રકારમાં (૧) સાધુ (૨) સાધ્ની (૩) શ્રાવક અને (૪) શ્રાવિકાનો સમાવેશ થાય છે. સાધુ–શ્રાવકમાં પુરુષો સમાવિષ્ઠ છે. અને સાધ્ની-શ્રાવિકામાં અને વર્ષ સમાવિષ્ઠ છે. સાધુ–સાધ્વી ત્યાંગી વર્ગમાં અને શ્રાવક–શ્રાવિકા સંસારી વર્ગમાં ગણાય છે.

-જૈન સાધુ શર-સંસાર તજી, હિંસા, અસત્યાદિ પાપો છોડી, કંચન ક્રામિનીના ત્યાંગી બની, પાદ વિદ્રારી **ખની, સ્વ પર** 

અાત્મસાધનામાં તત્પર હોય *છે.* 

**હત. जैनसम्बर्धा** – આ પ્રતીક શાસ્ત્રમાં પ્રાચીત કાલમાં આર્થા શબ્દથી અને આજે શાકવી શબ્દથી સંભોધાય છે. લોકવહેવારમાં આજે તો **आर्या** -મુર્વીનો અપભ્રશ 'મુરણી' અને તેનો અપભ્રશ બનેલો 'અપણી' શબ્દ અને આર્યાને સ્થાને અપભ્રશ 'આરજા' શબ્દ વપરાય છે.

જૈનં સાધુ-સાધ્વી માટે વેષપરિધાનની પહૃતિ અને તે વસ્ત્ર કેવું હોવું જોઈએ તેની જે મર્યાદા નક્ષ્કી કરવામાં આવી છે તે સુચકુ અને હેતુલક્ષી છે. એમાં શરીર સંયમની રક્ષા અને લીક સફ્યતાનું ખાસ ધ્યાન રાખવામાં આવ્યું છે.

નચક અને હેલુલલા છે. અમા શરાર સંવત્તા વસા અને લાક સંસ્થાાનું વાલ વાલ પાયા છે. –ચિત્રમાં વસ્ત્રપરિધાન સ્પષ્ટ છે. સાધુતી જેમ સાધ્વીને પહ્યું ઓધો, દાંડો, અને ડાળા ખબે કામળી છે. વધારામાં ચિત્ર પૂર્ફ ચીતર્યું હોવાથી હાથમાં 'તરપણી' શબ્દથી ઓળખાતું કાકનું ભોજન ગ્રહ્યું પાત્ર બતાવ્યું છે. સાધુતી જેમ એમને પણ ઉપકરસ

તરીકે ચાર વસ્ત્રો હોય છે. ઉત્તરીય વસ્ત્ર ખેતે બદલે ત્રણ હોય છે.

પ્ર4. आयक-जैन –રાગદ્વેષના વિજેતા, જિન-તીર્થકરનો અનુયાયી-ભક્ત, અથવા જિનના આદેશોને પાળનાર, તેમ જ રાગદ્વેષ રૂપ અંતરંગ શત્રુઓને જિતવા માટે પ્રયત્ત કરનાર તેનું નામ 'જૈન'. શ્રાવક શબ્દની દૃષ્ટિએ વિચારીએ તો શુદ્ધ દેવ ગુરુ અને ધર્મ ઉપર અટલ શ્રદ્ધાવાન, તીર્થકરપ્રણીત ધર્મોપદેશનું શ્રવણ કરનાર, દેશકાળની મર્યાદ્ય જ્વાવવા પૂર્વક જીવન જીવનાર, ન્યાયસંપન્ન રહીને પ્રામાણિક રીતે આજવિકાનો વહેવાર કરનાર, એશી આગળ વધીને કહીએ તો રયૂલ- (બિનજરૂરી) અહિંસા, સત્ય, અચૌર્ય, બ્રદ્ધચર્ય અને અપરિપ્રહાદિ પાંચ અહુવતોને ઓપ્રે-વૃત્તે અંશે પાળનાર, આવા ગુણવાળાને શ્રાવક કહેવાય છે.

**કર, શ્રાવિકા-ડેન**-વ્યાખ્યા ૪૧માં પ્રતીક મુજબ સમજવી.

**કરે. ह्वान** – શાત એ પ્રકારનાં છે. (૧) મિથ્યા અને (૨) સમ્યગ્.

અહીં 'ત્રાન' શબ્દથી સમ્યગ્ સાચું ત્રાન જ અભિપ્રેત છે, જેનાથી સાચી સમજણ, સાચો પ્રકાશ પ્રાપ્ત થાય, અત્રાનના અંધકાર બેદાઈ જાય, સંસારથી વિરક્ત બનાવી, સંસારનું ભ્રમણ ઘટાડે અને આત્મકલ્યાણ સધાવે એવા ત્રાનને જ ખાસ આદરણીય, પૂજનીય, વંદનીય માન્યું છે. વળી ત્રાન એ આત્માનો પોતાનો અધિનાભાવિ—સહભાવી ગુણ છે. માયાના બંધનોથી તે ગુણ અસમ્યગ્—અત્રાનસ્વરૂપ બને છે. સામાન્યરીતે દુન્યતી ત્રાનોનો મિથ્યાતાનમાં સમાવેશ થાય છે. તે જીવને વધુને વધુ ભૌતિકવાદી બનાવી ઉત્માર્ગ લઈ જાય છે સંસારની વૃદ્ધિ કરે છે. અને આત્માનું અધઃપતન નોંતરે છે જ્યારે સમ્યગ્ વિવેક પૂર્વકનું અલ્પ એવું પણ ત્રાન, જીવને આત્મવાદી બનાવી, હૈયોપાદેષનું યથાર્થ ભાન કરાવી,અને વાસ્તવિક સુખ શાંતિનો સત્માર્ગ બતાવી જીવનને સાચા રાહે દોરી જાય છે, આધ્યાત્મિક ઉત્કર્ષ સધાવી પરંપરાએ મોક્ષપ્રાપ્તિ કરાવે છે. આ ત્રાનનું બહુમાન કરવું જરૂરી છે. અને પ્રત્યેક આત્માએ ત્રાનલક્ષી ખનવું જરૂરી છે એવો ખ્યાલ હક્ષ રહે મેવાં કેટલાંક કારણીસર બ્લેતાખરો પ્રતિસાલ ત્રાનપંચની કે યુતપંચમીથી ઓળખાતી ધ્રતિક સૃદિ પાંચમનું પર્વ મનાવી તેની ભારતભરમાં ભવ્ય ઉજવણી કરે છે અને તે દિવસે સાચાં ત્રાનનાં ધાર્મિક પુસ્તકોની સ્થાપના થાય છે, અને તેનાં પૂજન—પ્રાર્થનાદિક થાય છે. દિગમ્ભર જેનો 'શ્રુતપંચમી' નામ રાખી તેની ઉજવણી જેક સૃદિ પાંચમે કરે છે.

અહીં પ્રતીકમાં શાનની આશાતના ન થાય તે માટે પુસ્તકાસન તરીકે વપરાતો સાપકો અને પુસ્તકાદિ શાનનાં સાધનો બતાવ્યાં છે. સહુ કોઈ આવા સાધનોનો સદુપયોગ કરે અને તેની રક્ષા તથા તેના પ્રચારમાં કાળો આપે. સાચી શાનોપાસના તો રોજે રોજ અભિનવ શાન મેળવવામાં કે તેના સ્વાધ્યાય–અનુપ્રેક્ષામાં રહેલી છે. માટે સહુએ શાનાભ્યાસી બનવું જોઈએ. જૈનો શાનના મત્યાદિ પાંચ બેદોને માને છે. તેમાં શ્રુતશાનને સ્વ–પર પ્રકાશક તરીકે તેઓ બિરદાવે છે. શેષ ચાર શાનોને સ્વપ્રકાશક કહીને મુંગા તરીકે જણાવે છે.

**ક્ષક. वर्दान** – દર્શનના અતેક અર્થા પૈકા અહીં 'શ્રદ્ધા' અર્થ અપેક્ષિત છે. આ શ્રદ્ધા પણ બે પ્રકારની છે. એક મિધ્યા અને બીજી સમ્પગ્. અહીંઆ સમ્પગ્—સાચી શ્રદ્ધાને ગ્રદ્ધણ કરવાની છે. શ્રદ્ધા એ આધ્યાત્મિક ઉત્કર્ષની ઈમારતનો મૂલભૂત પાયો છે. માટે સત્ શ્રદ્ધાવાળાને જ સત્ત્ તાન હોઈ શકે છે.

આ શ્રદ્ધાને ઉત્પન્ન કરનારાં અનેક સાધનો પૈકા જિનમૂર્તિ–જિનમંદિર પણ એક અતિ પ્રભળ સાધન છે. તેથી દર્શનના પ્રતીક તરીકે 'જિનમંદિર ' રૂપ સાધનની એક નાતકડી સામાન્ય આકૃતિ અહીં દર્શાવી છે.

**ક્ષ્ય. चारित्र** – ચારિત્ર પણ સમ્યગ્ અસન્યગ્ અંને પ્રકારે હોઈ શકે છે. અહીં સમ્યગ્-સાચા ચારિત્રની વાત છે. આ ચારિત્રની વ્યાપ્યા એ છે કે–જેનાથી તમામ પ્રકારનાં પાપાશ્રવો અટકે અને સંવરભાવવાળું સંયમી આચરણ થાય તે. આ માટે તેનાં સાધનો તરીકે મુખ્યત્વે (૧) અહિંસા (૨) સત્ય (૩) અર્ચોર્ય (૪) બ્રહ્મચર્ય અને (૫) અપરિગ્રહ, આ પાંચ મહાવતોને જણાવ્યાં છે. એનું નિરતિચાર ભાવે, ઉપયોગપૂર્વક સર્વથા જે પાલન તેનું નામ જ ચારિત્ર. એનું ખીજું નામ પાપથી વિરમવાનું હોવાથી 'विरति' (-ત્યાગ) છે. આ વિરતિ ત્યાગ કે ચારિત્રના અનેક પ્રકારો શાસ્ત્રમાં વર્ણવ્યા છે.

–આપેલા પ્રતીકમાં અરિત્ર–પાલનનાં ઉપકરણોરૂપે અનિવાર્ય લેખાતા શ્રમણ–શ્રમણીના ઓથો ( -રજેલરણ ) દાંડો ( -દધ્ડ ) અને 'તરપની 'શબ્દથી ઓળખાતાં કાકનાં-ભોજન પાત્રો દર્શાવ્યાં છે.

**છદ. अरिફંત** — જૈનધર્મે પાંચ પરમેષ્ટિઓને સ્વીકાર્યા છે. તે પૈકી પ્રથમ પરમેઠી 'અરિહેત' છે. આના અરિહેત, અરહેત કે અરુહંત વગેરે નામાન્તરો છે. જૈનોમાં ચોવીસ તીર્થકરો–ઇશ્વરો થાય છે. એતે અરિહેત કહેવાય છે. યહેપિ તીર્થકર અનેક ગુણવાચક ખામબેદો**યી** ઓળખાય છે. પણ તેમાં સહુયી પ્રસિદ્ધ નામ 'અરિહેત' છે. વળી હંમેશાં લાખો જૈનો 'નવકારમંત્ર'ની પ્રાર્થના, જપ, ધ્યાન વગેરે કરે છે તેમાં પહેલું નમસ્કાર્ય પદ नमો अरिફંતાર્ण (અરિહેતોને નમસ્કાર) છે. પૂર્વ જન્મોમાં વિશ્વનાં પ્રાણીમાત્ર પ્રત્યે સે**વેલી** ઉત્કટ ભાવદયાના કારણે અને તદતુલક્ષી પુરુષાર્થના પ્રતાપે તેઓ અન્તિમ ઇશ્વર—અરિહેતપદ પ્રાપ્તિના ભવમાં ઉચ્ચ કુલમાં જન્મ લે છે. અને યોગ્ય સમયે દીક્ષા—યારિત્ર લે છે. તપ અને સંયમ દ્વારા અપ્રમત્તભાવે ઉત્ર સાધના કરી કર્મકૃષ્ય કરતાં, આવરણીનો ક્ષય કરી રાગ—દૂધાદિ દોષોધી રહિત બનવાપૂર્વક તેઓ કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે છે. તે વખતે તેઓ વીતરાગ હોય છે. સર્વગુષ્ણસંપજ બનતાં તેઓ સહુના માટે વંદનીય—પૂજનીય બને છે. હંમેશાં (પ્રાય:) સમવસરણાદિની પ્રવચનપીઠ ઉપર બેસી હજારો જીવોને ત્યાગ વૈરાગ્યમય અમૃત્રવાણી દ્વારા આત્મકલ્યાણનો ઉપદેશ આપી, આધ્યાત્મિક સાધનાનો સન્માર્ગ બતાવી તેઓનું કલ્યાણ કરે છે. આ અરિહંતો પોતાનું આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં અવશેષ કર્મનો ક્ષય કરી નિર્વાણ પામીને સિદ્ધ—સુક્તિ સુખના ભોકના બને છે.

દરેક મહાકાળ-મહાયુગ દરમિયાન યથાવસરે ૨૪ તીર્થકરો ઉત્પન્ન થાય છે. આ અરિહંતો એક જ વ્યક્તિના અવતારકપે હોતા નથી પણ વિભિન્ન વ્યક્તિઓ રૂપે હોય છે. તીર્થકર થવાનો અધિકાર એક વ્યક્તિને તહીં પણ અનેક વ્યક્તિને છે. નળાં તેઓ મનુષ્ય રૂપે જ જન્મ લે છે. પશુ-પ્રાણી રૂપેલરગીજ જન્મ લેતા નથી. ભૂતકાળમાં અનેતા તીર્થકરો થયા અને ભવિષ્યકાળમાં અનેતા થશે. --અહીં પદ્માસન સ્થિત ભાગકલવાળા અરિહંતાકૃતિ-પ્રતિમા-મૃતિની ઢખે ચીતરાવી છે.

- ४७. सिद्ध -
- આ પ્રતીકમાં સિદ્ધશિલાસચક અર્ધચન્દ્રાકાર આર્કૃતિ ઉપર ખેઠેલ સિદ્ધારાના પ્રતીકર્વે સિદ્ધમૂર્તિને મૂક્ક છે. ઉપર જ્યાવેલા કેવલત્રાની અરિદંતી અથવા કેવલત્રાન–ત્રિકાલત્રાનને પ્રાપ્ત થયેલા વીતરાગી એવા અન્ય શ્રમણ–શ્રમણીઓના આત્માઓ સંસારચક્રના પરિભ્રમણ રૂપ આઠેય કર્મોનો સંપૂર્ણ ક્ષ્ય કરી, આયુષ્ય પૂર્ણ થતાંની સાથે જ અશરીરી બની, આ મનુષ્યલોકની ધરતીથી અસંખ્ય યોજન દૂર ઊર્ધ્વાકાશમાં ચૌદ રાજલોકના અન્તવર્તા સ્થિત સિદ્ધશિલા ઉપરના સિદ્ધશ્યાનમાં પહોંચી જાય છે. જ્યોતિમાં અમાય તેમ ત્રેમતા આત્મ પ્રદેશો અન્યના આત્મ પ્રદેશોમાં સમાઈ જાય છે. અનેત કાલ સુધી તેઓ ત્યાં જ સ્થિત રહેશે. હવે એમને આ સંસારમાં પુનર્જન્મ લેવા આવવાનું હોતું જ નથી. સિદ્ધ સ્થાનમાં પહોંચેલો તેમનો આત્મા અન્ય સિદ્ધારમાઓની જેમ સંપૂર્ણ શાયત—અનેત સુખોનો બોક્તા બને છે. આ સિદ્ધોની સંખ્યા સદાય અનેતી હોય છે. જૈનોના નવકારમંત્રમાં 'ત્રમો સિદ્ધાર્ભ' પદ દ્વારા તેને બીજા પરમેઇપદમાં સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે.
- **५८. आचार्य** તીર્થંકરો કે અરિહંતો મોક્ષે ગયા બાદ તેમના શાસનની ધૂરા 'આચાર્યો' બહન કરે છે. તીર્થંકર દેવો પોતાની હમાતિમાં પોતાના શાસનની જવાબદારી આચાર્યોને સેર્પ છે. અને પોતાની પર્ષદામાં તેમને અગ્રસ્થાન આધી તેમનું ગૌરવ કરે છે. તીર્થંકરો મોક્ષે ગયા બાદ ચતુર્વિધ શ્રીસંઘનું યોગ—ક્ષેમ કરવાનું કાર્ય તેમજ તેમના સિહાન્તો, આદેશો અને ઉપદેશોના પ્રચારનું કાર્ય તેઓ બરાબર સંભાળે છે. અને તેઓ મુચારુ રીતે સંઘનું સંચાલન કરે છે. વળી તેઓ શાન, દર્શન, ચારિત્ર, તપ અને વીર્ય આ પંચાચારને સ્વયં પાલનારા, પળાવનારા અને પ્રચારનારા છે. તેઓ શાસનની અનેકરીતે પ્રભાવના કરે છે. જૈનસંઘ આચાર્યપદ માટે ઘણું ગૌરવ ધરાવે છે. આને નવકાર મંત્રમાં નમો આયરિયાળ પદદારા ત્રીજ પરમેકીપદે સ્થાપિત કરવામાં આવ્યા છે.
- **ક્ષ•. उचारबाय** આચાર્ય પછી ઉપાધ્યાયનું સ્થાન આવે છે. આગમવિશ ઉપાધ્યાયછ મહારાજનું કાર્ય સાધુઓને ગ્રહણ તથા આસેવન <mark>શિક્ષા</mark> આપવાનું છે. 'नमो उबक्<del>शायार्व</del>' પદ વડે નવકારમંત્રમાં ચોથા પરમેક્રી તરીકે તેમને સ્થાન મ*ત*યું છે. અહીં સાધુઓને પાડ આપતી. કુદાનું પ્રતીક મુક્યું છે.
- **५०. साधु જેમ**ને નવકાર મંત્રમાં પાંચમા 'નमो लोए स<del>ज</del>्यसाहूर्ण' પદ વડે પાંચમા પરમેકી પટે સ્થાપિત કરવામાં આવ્યા છે તે. સ્વપર કલ્યા**લ**ને સાધતા, પંચમહાવતધારી મુનિરાજનું ધ્યાન–સાધના દારા આત્મસાધના કરતું પ્રતીક અહીં આપ્યું છે. વિશેષ પરિચય ૩૯ મા પ્રતીકમાં અપાઈ ગયો છે. ૪૮ થી ૫૦ પ્રતીકોમાં પાંચે પરમેજીના ૫ગ આગળ સાધુઓનું ચિદ્ધ

િવિશેષ પરિચય ૩૯ મા પ્રતીકર્મા અપાર્ધ ગયો છે. ૪૮ થી ૫૦ પ્રતીકોમાં પાંચે પરમેજીના ૫ગ આગળ સાધુઓનું ચિદ્ધ ગ્રહ્યાતો 'ઓલો–રજોદ્ધરણ' બતાવેલ છે.

**५१. जैनसुनिनां** ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહેલ કોઇ પણ ભાઈ કે બહેન વૈરાગ્ય થતાં જૈન ધર્મગુરુ પાસે પાંચ મહાઘતોના સ્કાકાર રૂપ જૈનધર્મની काष्ठणाची–વિધિ મુજબ દક્ષિા લે છે. ત્યારે તેને મોહ, માયા, મમતા જગાડે તેવા સંસારના પરિગ્રહથી વિરક્ત બનવાનું હોય છે. તે સાદું સંયમી જીવન ગાળવાને કટિબદ્ધ થાય છે, એટલે દક્ષિા વખતથી જ ભિક્ષા લાવવા માટે ધાલુપાત્રો નહીં કિન્તુ કાક-નાંજ ભિક્ષાપાત્રો તેમને આપવામાં આવે છે. આ પાત્રો રંગવગરનાં અથવા હાથથી રંગેલાં હોય છે. વિદાર–પ્રવાસમાં સાધુઓ તે પાત્રો કપડાંથી બાંધી પછી ખબે નાંખીને ચાલે છે.

અહીં પ્રતીકમાં ત્રણ ચિત્રો આપ્યાં છે. (પ્ર. સં. ૧) આગલા ભાગમાં સાતેક પાત્રાંનો ('એકની અંદર એક 'એ રીતનો) સમૃદ-સેટ મૂક્યો છે. ગોચરી વખતે ઝોલી બનાવી તેમા પાત્રાં મૂક્ષી સાધુ ભિક્ષા લેવા જાય છે. આ પાત્રોમાં વિવિધ જાતનો ખોરાક લે છે. ખાસ કરીને પ્રવાહી દવ્યો લેવા માટે, પ્રતીક નં. બે માં દોરો નાંખેલ 'તરપણી' થી સંબોધાતું અને પ્રતીક નં. ત્રણમાં 'ચેતનો 'શબ્દથી ઓળખાતું પાત્ર બતાવ્યું છે. સામાન્ય રીતે તરપણી ઉપર ચેતનો મૂક્ષી તરપણીને દોરી બાંધી પછી પકડીને ઊચકવામાં આવે છે.

ष्य. रजोहरण જૈન સાધુ—સાધ્વીજીઓને અહિંસાધર્મના પાલનમાં સહાયક થતું આ અનિવાર્ય ઉપકરષ્ણ છે. દીક્ષાવખતે દાતા ગુરુ ભારે [क्षोघो] सुइएची—ઉત્સાહ વચ્ચે તેને સમર્પણ કરે છે. આ રજોહરણ ઊનની દર્શાઓનું ખનેલું હોય છે. આના વિના સાધુ રહી શકે નહિં, ते [मुनिनां उपकरणे] નિત્યનું અવિરત સાથી છે. જયારે જૈન—સાધુ—સાધ્વીજીઓને આસન પાથરી બેસનું હોય ત્યારે ત્યારે જીવનંતુઓની હિંસા ન ન શાય તે માટે આ ઉપકરણથી જયીનની પ્રભાજના—શુહિ કરવી જ પડે છે. આ વસ્તુને જતાં આવતાં જૈન સાધુ—સાધ્યીજીઓ તેને હાળી લગલમાં રાખે છે, બેદા હોય ત્યારે ભાજમાં મુકે છે.

દિગમ્બર મુનિઓ મયુરિપેચ્છનો ગુચ્છો રાખે છે.સ્થાનકવાસી અને તેરાપં**યીઓ ઉતનો** ગુચ્છ રાખે છે પસ્થ તેની લાકડી ઘણી લાંબી હોય છે.

મુક્ષ્યત્તી--એટલે સુતરાઉ કાયડતું વિશિષ્ટ રીતે વાળેલું કપડું, જૈન ધર્મીઓ સૂત્રો-ચાર કરતી વખતે હવાના જંતુઓને પોતાના મુખમાંથી નીકળતા જેરદાર શબ્દોના ધ્વનિથી પીડા ન થાય તે માટે મુખની આડે રાખે છે. ખાસ કરીને હવાના છવોની થનારી સક્ષ્મ હિંસાથી બચવા માટેનું આ ઉપકરસ્ય છે.

**પર. चरवळी,** આ જૈન સાધુ—સાધ્વીનાં નિત્યોયયોગી ચાર 'ઉપકરણો છે. (१) ઉનના કોમળ સ્પર્શવાળી 'ચરવલી'-જળ રાખવાનાં ભાજનો, **सुपदी, वंडासन** પાત્રો, તથા કાકપાત્રો વાપરતાં પહેલાં તેને છવજંતુથી રહિત બનાવવા, પ્રમાર્જના-પૂજવા માટે વપરાય છે. જેથી સહમાતિસદ્દમ कन्यक - છવોની આહેંસા-રક્ષા થાય છે. અને જો છવજંતુ નીકળી આવે તો આહેંસાવતી સાધુ-સાધ્વી તેને સંભાળીને સુરક્ષિત સ્થળે પ્રૃષ્ટ

૮. અહીં બતાવેલાં ઉપકરણો શ્વેતામ્બર મૂર્તિપૂજક મુનિઓ સાથે સમ્બન્ધ ધરાવનારાં છે.

www.jainelibrary.org

[अम्बडएक(णो ] દે છે. (૨) સુપડી-એ રહેવાની જગ્યાની બેગો થયેલો કચરો, કાર્જો, અથવા ખાસ કરીને ગોચરી-લિક્ષા મહસ્ય ભાદ ભોજન મહલીનો કાજે ભરવા માટે વપરાય છે. (૩) દંડાસન-રાતે ઉપાશ્રયમાં પ્રકાશના અભાવે અંધારું હોય છે. ચક્ષુથી ધરતી ન દેખાતાં ગમનાગમનની કિયાથી જીવ–હિંસાનો પ્રસંગ ન ખની જાય માટે ભૂમિની પ્રમાર્જના–શુદ્ધિ કરવાપૂર્વક ચાલવું જોઈએ. ઊભા ઊભા પૂ<sup>ં</sup>જી શકાય તે માટે લાંખી લાકડીવાળું, ઉનના ગુચ્છાવાળું મ્યાં સાધન વપરાય છે. કોઈ **મયૂર પિ**ચ્છનું દંશસન પણ વાપરે છે. (૪) ક્રુઆલ – પાલી શબ્દથી ઓળખાતી આ કામળી મૂર્તિપૂજક સાધુઓ બહાર જવું હોય ત્યારે શ્રાખા ખર્ભે નાંખે છે; ઓડવામાં વાપરે છે. સવાર—સાંજ બહાર ખુલ્લા આકાશમાં જવાનું હોય ત્યારે, યોગોફવહનના તપમાં, વિધુત્ આદિના સચિત્ત–સજીવ પ્રકાશથી થતી જીવવિરાધનાથી ખચવા શરીરને ઢાંકવા માટે વાપરે છે.

५४. कटासणुं,

उपकरणो 🗍

જૈન ધર્મની શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં જૈન પરિવારના પુરુષવર્યને 'શ્રાવક' અને સ્ત્રી વર્ગને 'શ્રાવિકા' કહેવામાં આવે છે, આ સામાયિક, વ્રત, પ્રતિક્રમણ, પોષધાદિ વર્તોનાં આચરણમાં આમાના બે અથવા ત્રણેય ઉપકરણોની અનિવાર્ય જરૂર પડે છે. ૧. કરાસામું - (કટાસણ) એટલે ળેસવાનું આસન. તે ઉનનું અર્ચાત્ અહિંસાધર્મનું પાલન થાય માટે-સુકોમળ ગરમ કાપડનું [ भावक भाविकानां રાખવામાં આવે છે. તેના ઉપર ખેસીને વિસ્તિ–ત્યાગ ધર્મની ક્રિયાઓ કરી શકાય છે, પણ માત્ર જમીન પર ખેસીને આ ક્રિયાઓ કુરવાની સર્વથા મનાઈ છે, આમાં મુખ્ય હેલુ **છવદયાના પાલનનો જ છે, આધી સુતરાઉ** આસનનો નિષેધ થાય છે.

**ર. મુહુપત્તી** – ( મુખ **આગળ રાખવાનું વસ્ત્ર** ) પરિચય માટે જુઓ-પ્રતીક નં. પર.

**૩. ચરવલો –** આ ઉનના ગુ<sup>ુ</sup>છાથી બનાવેલું સદ્ધમ જીવોની અહિંસા–દયા પાળવાનું એક સુકોમળ સાધન, બે ઘડીના– ૪૮ મિનિટની મર્યાદાવાળા–સામાયિક વર્તમાં કટાસણા ઉપરયા ન ઊઠવાની પ્રતિજ્ઞા કરીને બેઠેલી વ્યક્તિને નિતંબ-પુંઠેયી ઊંચુ થવાનું હોતું નથી. એમાં પ્રતિક્રમણની ક્રિયા કરવા માટે ઊભા થવું પડે, તેમજ પૌષધ પ્રતિક્રમણાદિક ક્રિયામાં શૌચાદિ ક્રિયા માટે જવું પડે,–ટૂંકમાં કંઈપણ ઊઠ-ખેઠ કે ગમનાગમન કરવું પડે તો, આ ચરવલો જો ન લોયતો કશું જ ન થઈ શકે, મ્મા માટે ચરવલો મનિવાર્ય રીતે હોવો જ જોઈએ. (અ. ચરવલાનો ઉપયોગ મ<sup>ર</sup>છર ઉડાડવા, ભીતે ટેકો દર્ક બેસવા, ગમે તેવી ચેષ્ટા કે અનામ કરવા માટે હરગીજ કરવાનો હોતો નથી એ ખાસ ધ્યાનમાં રાખવું ઘટે.) એનાથી શરીર ઉપર ચોંટેલા કે જમીત ઉપર વર્તતા સઢમ જંતુઓને દૂર કરવાના હોય છે. રખે! એ છવોની હિંસા ન થઈ જાય તેનો અર્દિસાવાદી સાધકે પૂરી ખ્યાલ રાખવાનો હોય છે. આ માટે જ આ ઉનતું ઉપકરણ પસંદ કરાયું છે. મુહપત્તી સુતરાઉ ચાલે, પણ તે સાદી જ હોવી જોઈએ.

આ ઉપકરણો–સાધનો કેવડાં હોવાં જોઈએ ? તો એ માટે શાસ્ત્રમાં બધાયનું 'મામ' બતાવ્યું છે તે ગ્રસ્દ્રારા જાણી તેનું. **५५. जैनसाञ्च** – વડીરાંકા એટલે કે મલોત્સર્જન કરવા વિહાર ભૂમિમાં ગયેલા જૈન સાધુઓ, પહેરેલ કપડે, પાણીનાં કાષ્ઠ પાત્ર સાથે કેવી રીતે દેખાતા હોય છે તે દર્શાવવા પૂરતી આ આકૃતિ આપી છે.

**પદ, જાઉસમા** – ખાનની સાધનાના એક અંગરૂપ કાઉસગર( કાયોત્સર્ગ) નામની એક ક્રિયા–સાધના છે. મુખ્યત્વે તે ઊભાઊભા કરવાની હોય છે, िकायोत्सर्गमुद्रा ] જે ચિત્રમાં ખતાવ્યું છે. આ ક્રિયા જૈન સાધુ—સાધ્વી–બ્રાવક-બ્રાવિકા ખધા જ કરતા હોય છે. આ ક્રિયામાં ખાસ કરીને બહુધા પંચપરમેષ્ઠિ નમરકારરૂપ નવકારસત્ર –( મંત્ર ) તે કે ચોવીસ તીર્થકર પ્રભુની સ્તુતિ–વંદન રૂપ 'લોગરસસ્ત્ર'તે મનમાં (અર્થમિતન પૂર્વક) ગણવામાં આવે છે. આ ક્રિયામાં શરીરતી મમતા તજીને અને અંતર્મુખ બનીને અહેલપણે સ્થિર રહેવાનું હોય છે, દષ્ટિ નાસિકાના અગ્રભાગમાં રાખવાની હોય છે. હાથની, પગની તેમજ સમગ્ર શરીરની સ્થિતિ પ્રતીક મુજબ રાખવાની હોય છે. કક્ત હાથમાં રાખેલી વસ્તુઓમાં 'મુહપત્તી' ને જમણાં હાથમાંજ રાખવાની છે, જ્યારે સાધુ–સાખ્યાજીઓને 'ઓઘો' અને શ્રાવક શ્રાવિકાઓને 'ચરવલો' હાળા હાથમાં અને તેને અધવચ્ચેથી પકડીને રાખવાનો છે. બંને હાથો જંઘા જોડે પાસે રાખવાના છે. આ મુદ્રા કોઈ પણ પ્રકારનું ધ્યાન કરવા માટેની છે. શાસ્ત્રમાં આને ચૌદમા ગ્રુ<del>ણસ્થાનકની</del> વાનગી તરીકે ઓળખાવી છે. --આ ચિત્ર કાઉસગની ક્રિયાના પ્રસંગનું છે. ચિત્રમાં હાળી બાજુએ સાધુ અને જમણી બાજુએ શ્રાવક છે.

પરમાત્માના નામનો કે કોઈ પ્રાર્થના સત્ર અથવા કોઈ પણ ધાર્મિક પક્તો જાપ કરવા માટેતું એક સાધન, ५७, माहा -

અહીંઆ ૧૦૮ સંખ્યાના અને બીજી (તેનાં ચોથા ભાગે) ૨૭ સંખ્યાના મણકા-પારાવાળા એમ બે જાતની માળાઓ બતાવી છે. (આ ૧૦૮ અને ૨૭ ની સંપ્યાનું ધોરસ ક્યા હેતુઓથી નિશ્ચિત થયું છે તે ચર્ચા પ્રલંભ હોવાથી અહીં કરી નથી.) કેટલીક વ્યક્તિઓ વધુ સમય માગી લે એવા મોટા જાપો ૨૭ વાર જ ગણતા હોય છે. તેટલાથી તેઓ ગણવાનો સંતોષ રાખે છે. તે માટે તેઓ ૨૭ પાસ-મહાકાની માળાનો ઉપયોગ કરતા હોય છે. મોટા ભાગના અર્જન સંપ્રદાયોએ પણ સંખ્યામાં ૧૦૮ની માળા સ્વીકારી છે.

દરેક ધર્મમાં ગણવાની આમ્નાય-પ્રથા, પહિતઓ જુદી જુદી છે. મંત્ર શાસ્ત્રના શાન્તિક, પૌષ્ટિક, વશીકરણ આદિ ઘટ્કર્મા માટે પાંચ જાતની વિવિધ રંગની માળાઓ નક્કી કરેલી છે. તેમાંથી કર્ક માળા, ક્યા હાથે અને કર્ક આંગળાએ, કેવી રીતે રાખીને, ક્યા સમયે કઈ ગણવી ? વગરે અતેક બાબતોનો વિચાર મન્ત્ર તત્ત્ર શાસ્ત્રવિશારદોએ વિવિધ રીતે કરેલો છે. તે પ્રન્યાન્તર ક્રે ગુરૂગમથી જાણવું.

૧૦૮ મણકાની માળા ઉપર એક કે ત્રણ મણકા હોય છે. જેને 'મેરુ' કહેવાય છે, તેનું ઉલ્લંઘન કરી બીજી વખત માળા ગણવાની હોતી નથી. પણ તેને ફેરવીને ગણવાની હોય છે એટલે કે જે મણકો છેલ્લો ગણ્યો હોય તે જ પાછો ફરીથી શરૂ કરવાનો હોય છે. માળાની પવિત્રતા જાળવવી, કપાર્શને અડીને અશુદ્ધ ન થાય તેનું ધ્યાન રાખલું સામાન્ય રીતે ગણવા માટે શુદ્ધ સુતરની બનાવેલી માળાને શ્રેષ્ઠ ગ**ણ**ી છે.

રુદ્રાક્ષ વગેરે અન્ય પ્રકારોની માળા પણ વપરાય છે.

શિખરબંધી મંદિરો ઘુંમટ સિવાયના હોતાં નથી એટલે શિખરની આગળ શિલ્પકારો ઘુંમટની રચના કરે છે. જૈન મંદિરોમાં ५८. चुंमद -આ ઘુંમડો મુખ્યત્વે ચારેક પ્રકારના **ખનાવાય છે. એમાં અહીં (૫૮ થી ૬૦ નંબ**રોમાં) ત્રણ પ્રકારો બતાવ્યા છે. આ ૫૮ મો (કાંસડાનો ) પ્રકાર બહુ ઓછો પ્રચલિત છે. ૨૦ વરસ પહેલાં શિલ્પીઓ આ પ્રકારને ખનાવતા ન હતા. અત્યારે ક્યાંક ક્યાંક બનાવવામાં આવે છે, આ શુંમડ રાજદરભારનો નથી પણ દેવદરભારનો છે. તેનો ખ્યાલ આપવા ખાતર દેવમંદિસ્તા શિખરતો આછો ખ્યાલ આપ્યો છે.

Jain Education International

- **૫૧. મુંગટ** આ ખીજો પ્રકાર છે. તે વિશેષ કરીને રાજસ્થાન, ખંગાલ તરફ વધુ પ્રચલિત છે.
- **६૦. <del>હુંગટ</del> આ ત્રીએ પ્રકાર છે અને તે ખાસ કરીને ગુજરાત તરફ પ્રચલિત છે.**
- **૧૧. સ્વરિતલ –** આ ભારતીય સંસ્કૃતિનું સર્વ સંપ્રદાય માન્ય એક અત્મન્ત ન્મણીતું મંત્રલ પ્રતીક છે.

રવસ્તિકના આકારને મંગલ આકાર માન્યો છે. આવા આકારની ચીજ કે આલેખન મંદિરમાં—ગૃહમાં હોતું મંગલમાટે એટલે શુભ—સારા માટે થાય છે, એટલે આવેંએ તેનો પ્રાચીન કાળથી સમાદર કરેલો છે. પશ્ચિમમાં રહેલા આવેંએ પણ આનો આદર કર્યો છે. જેનોમાં અષ્ટ મંગલમાં પહેલું સ્થાન જ 'સ્વસ્તિક' તું છે. ચાલુ વહેવારમાં જૈનો 'સ્વસ્તિક'ને સાથીઓ એવા શખ્દથી ઓળખાવે છે. જેનોના કર્મકાપડમાં અને અનેક પ્રસંગોના પ્રારંભમાં આતું આલેખને અને હાલમાં તો પૂજન કરવાની પણ પ્રથા છે. એનું સંસ્કૃત પદ્મબંધ વિધાન પણ રચાયું છે, રાયપસંશી, ત્રાતા આદિ જૈનાગમોમાં જણાવ્યા મુજબ દેવલોકમાં રહેલ અષ્ટ મંગલની આકૃતિમાં તેને સ્થાન મળેલું છે. જેનોમાં તો સ્થયાના પ્રસંગે રથની આગળ ગુરુદેવોના સામૈયા પ્રસંગે અને ઘર આંગણે દેવ ગુરુ પધારે ત્યારે, તેમજ વ્યાપ્યાનના પ્રારંભમાં, આમ અનેક પ્રસંગે સ્વસ્તિક કરવા પૂર્વક ગહુંલી કરવાની એક કરજીયાત જેવી પ્રથા છે. તેથી જૈનોમાં આ ચિદ્ધ અતિપ્રચલિત છે. અજૈનોમાં યણ તહેવારોમાં ઘર આંગણે, રંગોલીમાં કે લક્ષાદિક પ્રસંગોમાં સ્વસ્તિક કરવાની પ્રથા જાણીતી છે. (વિશેષ પરિચય માટે પટ્ટી સં. 3 જુઓ)

કેટલાક અજૈનોમાં ઊલડી રીતે સ્વસ્તિક કરવાની પ્રથા વધુ છે.

- ६२. करुझा મંગલ કલશ, કલ્પસત્ર હળનો. આ કળશ અંગેનો પરિચય પ્રતીક ને. ર માં આપેલો છે. વિરોધમાં આ કળશમાં ખે એક પૈચવામાં આવે છે તે બતાવ્યા છે. આ બંને શા માટે છે ? તેના પ્રમાણભૂત નિર્દેશો ગ્રન્થસ્થ થયેલા ક્યાંય જેવા મલ્યા નથી. જો કે તે માટે કેટલાંક અનુમાનો કે કલ્પના કરાય છે. પરંતુ તેની ગર્ચા અહીં અપ્રસ્તુત છે.
- **६३. एक आकृति** કલ્પસત્રમાં તથા પૃષ્ઠપરિકાઓમાં સુશોભન રૂપે મળતી ભૂમિતિના પ્રકારની મધ્યયુગીન આકૃતિની અનુકૃતિ.
- ६४. कुर्मिशिला શિખરવાળા દેશસરના પાયામાં કેન્દ્ર સ્થાનમાં (પ્રતીકમાં વ્યતાવ્યા મુજબ) સમચોરસ પથ્થર ઉપર નવખાનાં પાર્ડીને, વિવિધ પ્રકારની આકૃતિયી કંહરેલી આ શિલા સ્થાપન કરવામાં આવે છે. શિલ્પશાસ્ત્રમાં આનું ઘણું મહત્ત્વ છે. શુભ મુદ્દતેં, ઉત્તમ વ્યક્તિના હાથે તે ધામધૂમથી સ્થાપિત કરાય છે, જેથી જિનમેદિરની રચના નિર્વિક્ષપણે પૂર્ણ થાય અને તે દીર્ઘાયુષી બને, આવી એક પ્રચલિત માન્યતા છે. નવ ખાનામાં શું શું છે તે ચિત્રમાં સ્પષ્ટ ઓળખાય તેવું છે. કેન્દ્રમાં કાચબો હોવાયી અને કુર્મશિલા નામ આપ્યું છે. એમાં બીજી આકૃતિઓ મોટાભાગની સમુદ્રોત્પન્ન છે.
- **६५. झकर** શિક્ષ્ય શાસ્ત્રમાં આવે 'વિરાલી ' શબ્દથી ઓળખાવાય છે. આ આકૃતિ પરિકર–પરઘરમાં, ઉપરતા ભગવાતની ભંતે ખાજુએ [मगर–विराली] કરવામાં આવે છે. શિલ્પીઓના કહેવા મુજબ તેના મુખમાંથી પાણીનો પ્રવાહ નીકળતો ખતાવાય છે. ક્યારેક જાણે તેના મુખમાંથી આગની જવાળા નીકળતી હોય તેવું જે બતાવાય છે તે બરાબર નથી.
- દ્દ. मकर मुख આ એક જલચર પ્રાણી છે. શિલ્પ મન્યમાં આને 'વિરાલી 'કહે છે પણ પ્રાણીશાસ્ત્રની દૃષ્ટિએ તો તે મત્યનો જ પ્રમુર સમજ્ય છે. ખરી રીતે જોઈએ તો આ પ્રાણી કહ્યું છે. તેનો રપષ્ટ--પથાર્થ ઉલ્લેખ જાણવા મલ્યો નથી. પરંતુ દરેક મંદિરોનાં ગર્ભગૃહના દરવાજના ઉત્તમમાં એ ની સંખ્યામાં તે હોય છે. તેના પર પગ મૃશને જ સૌ અંદર જાય છે. ઉત્તમાં આ પ્રતીકો મૂકવા પાછળના ક્યા હેતુઓ હશે તે શિલ્પ મન્યોમાંથી સ્પષ્ટ જાણવા મળતું નથી. 'ઉપમિતિ ભવ પ્રપંચા' નામના કથા મન્યમાં આ ભંને પ્રતીકોને રાગ અને દ્વેષના પ્રતીકો તરીકે ઓળખાવ્યાં છે. (એનો ભાવાર્થ એ થઈ શકે કે તેના વહેલો મોડો ક્ષય કરો તો જ તમો પરમાત્માના ચરણમાં પહેંચી શકો છો. અથવા રાગ--દ્વેષ રૂપી શત્રુઓને ક્યાડી નાંખો એવો ભાવ સર્ચિત થતો હોય, જો કે શિલ્પશાસ્ત્રીઓને પૂછતાં આ ભાળતમાં તેઓ પણ કશો પ્રમાણભૂત કે પ્રતીતિકર ખુલાસો આપી શકતા નથી.)
- ક્છ. अत्रवा આ છત્રત્રથી વિચરતા એવા તીર્થકર દેવોના સહવર્તા અષ્ટ મહાપ્રાતિહાર્યો પૈકીનું એક પ્રાતિહાર્ય છે. હજ્તરોદેવો, તીર્થકર દેવ સર્વ ગુલ્ સંપત્ર થવાથી, રાગ-દેષથી રહિત થવાથી તથા દેવો મનુષ્યોથી પૂજાને યોગ્ય ભનવાથી, તેમની પરિચર્યા—સેવા—ભક્તિ અને બહુમાનાર્થે સતત સાથે રહે છે. તે વખતે તે દેવો જ અશોક્રશ્ર આદિ આદ પ્રાતિહાર્યને રચે છે. એમાં ભગવાનના મસ્તક ઉપર ત્રાણ છત્રોરમ પ્રાતિહાર્યને ધરે છે. જૈનીનાં અનેક ક્ષેદેરીમાં તીર્થકરોની મૂર્તિઓના મસ્તક ઉપર આવા ચાંદીના બનાવેલાં ત્રલ્ય છત્રો લટકાવેલાં હોય છે. પ્રાચીન પરિકરોવાળાં પાલાશ્ર કે ધાલુના ઘણાં શિલ્પોમાં તો તે છત્રો અંદર જ કંગ્રેલા હોય છે. આ છત્રનો ક્રમ એવો છે કે ઉપરથી નીચે તરફ આવીએ ત્યારે પ્રથમ નાનું,પછી મોડું,પછી એનાથી મોડું એ રીતે હોય છે. જ્યારે પ્રભુના માચા પાસેથી ઉપર તરફ જઈએ ત્યારે પ્રભુના મસ્તક ઉપર પ્રથમ મોડું, પછી જરા નાનું અને પછી તેથી પણ જરા નાનું આવે. આ ક્રમે ત્રણે છત્રો ખનાવાનાં હોય છે, અને આજ ક્રમ સર્વથા સાચો ક્રમ છે.\*

૯. આંખો મુકવાની પ્રથા અર્જન મન્ચવર્તી કળશમાં પણ જોવા મળે છે.

૧૦. કેટલાક સુપ્રસિદ આચાર્યાદિ પદસ્થો મુનિવરો ગૃહસ્થોએ તેનો સાચો ક્રમ લક્ષમાં લીધો ન હોવાથી છત્રો યથાર્થ ક્રમ પ્રમાણે લટકાવેલાં હોય છતાં ખોડી માન્યતાને લીધે ડ્રસ્ટીઓને ક્હીને સાચી રીતે ગોઠવેલાં છત્રોને પણ ઉલટાવીને ખોડાં ક્રમે લટકાવવાનું સ્વન કરે છે, પણ તેમ કરવું ખિલકુલ ઉચિત નથી. કોઈ કોઈ સાધુ તસ્કથી ખહાર પડેલાં ચિત્રોમાં પણ ખોડો ક્રમ મલ્યો છે. મારી પાસેના ત્રણ છત્રોવાળી પ્રાચીન ધૂર્તિઓનાં અનેક ચિત્રો છે. જેના આધારે નિઃશંક રીતે કહી શકું છું કે અહીં પ્રતીકમાં ખતાવેલો ક્રમ જ યથાર્થ છે. અને સહુએ તે ક્રમે જ ખત્રો લટકાવવાં જોઈએ. કેટલાક મોડા પરિકરોમાં તો અંદર જ પથ્થરથી ઘડેલાં ત્રણ અત્રો સ્પષ્ટરીતે ખતાવેલાં છે. વળી નાના પરિકરોમાં જ્યાં ત્રણ અત્રો બતાવી શકાતાં નથી હોતાં, ત્યાં રપષ્ટરીતે એક જ અત્ર બતાવેલું હોય છે એમ છતાં તે જ અત્ર ઉપર ખીજા બે છત્રોને સચિત કરતી બે રેખાઓ જરૂર કંઘરેલી હોય છે.

– એથી ઊલટી પ્રથા અર્જન મંદિરોમાં વિશેષ જોવા મળે છે એટલે કે મૂર્તિના માથા ઉપર નાનું, પછી મોટું, તે પછીનું તેથી પણ મોટું, પણ આપણે તેની સાથે કોઈ નિસ્ળત તથી.

**૧૯. જામર** - દેવના અને રાજ્યના દરભારમાં કે વરથોહામાં તેમજ રથયાત્રા પ્રસંગે ભક્તિ-બહુ માનાથેં રાજ્યને કે દેવમૂર્તિઓને વીંઝવામાં આવતા સામરનું આ પ્રતીક છે. અષ્ટમહાપ્રાતિહાર્યો પૈકીનું આ એક પ્રાતિહાર્ય છે. વિચરતા તીર્થકરોને વિહારમાં, તેમજ દેશના સમયે દેવતાઓ બંને બાજુએ રહીને ચામરો વીંજે છે. હિમાલયના પ્રદેશમાં થતી ચમરી ગાયના વાળમાંથી આ ચામરો બનાવવામાં આવે છે. ધાર્મિક અનુષ્ટાનમાં એને આચરણીય અર્થાત્ યોગ્ય ગણી એનો સમાદર કરાયો છે.

**૧૧. કૃત્યુખ્યત્ર** ~ ઇન્દ્ર સિવાય ધ્વજના ધીજા પણ નામાન્તરો છે. આ ધ્વજ તીર્થકરોતા કે કોઈ પણ વ્યક્તિના દક્ષિા વગેરે કલ્યાણકના વરણોડામાં અવશ્ય હોય છે. તીર્થકરોતા પ્રસંગમાં દેવો આ ધ્વજ દૈવી શક્તિથી ખનાવીતે ચલાવે છે. તે અસાધારણ ઊંચો, પહોળી તે વિશાળકાય હોવાથી અતિભવ્ય અને દજ્તરો ધ્વજાઓથી જૈનશાસનની વિજય પતાકા લહેરાવી રહ્યો હોય છે. સમવસર**ણ** (તીર્થકર દેવોની પ્રવચન પીઠ)ની ચારે દિશાઓમાં દિગન્તવ્યાપી ધ્વજે કરકતા હોય છે. ધ્વજનું મહત્ત્વ અને તેનો આદર રાષ્ટ્રોમાં તથા ધર્મમાં અસાધારણ પ્રવર્તે છે.

અાજે જૈતોના વરશેહમાં મોખરે પ્રાયઃ ઇન્દ્રશ્વજાની ગાડી જરૂર હોય છે. અહીં તો માત્ર ઇન્દ્રધ્વજાનો ખ્યાલ આપવા પૂરતું સામાન્ય–ભાળ પ્રતીક દર્શાવ્યું છે.

**७०. डचजी પ**દ્ધોસ્ બાર્જોટ ઉપર 'ઠવણી.'થી ઓળ.ખાતી ઘોડી, આ ઠવણીમાં ધર્મગ્રન્થ પ્રક્રવામાં આવ્યો છે. આ ઠવણીમાં અક્ષના **पुस्तकसह** – સ્થાપનાજી પસ્ મુકાય છે. (વિશેષ પરિચય માટે જુઓ ગ્રતીક **૭**૧)

**७१. स्थापनाचार्य-ભ**ગવાન મહાવીરે પોતાના સંઘ સમુદાયને ચાર વિભાગમાં વિભક્ત કર્યો. અનુક્રમે તેના (૧) સાધુ (૨) સાધ્વી (૩) શ્રાવક [प्रचिक्ति नाम अने (४) શ્રાવિકા આ ચાર નામો સ્થાપ્યાં. સમસ્ત જૈનો આ ચાર વિભાગમાં જ આવી જાય છે. 'ठवणी'] આ ચારેય અંગોની વ્યક્તિઓને કંઈ પ્રજ ધર્માતભાત કરતું હોય આ કે દરેક સ્થાપ્ત કરે પ્રાપ્ત કરે હોય ત્યારે ક

આ ચારેય અંગોની વ્યક્તિઓને કંઈ પહ્યુ ધર્માનુકાન કરવું હોય ત્યારે દરેક ક્રિયાની સાલી રૂપે પ્રતીકમાં બતાવેલ આકારના અક્ષના સ્થાપનાચાર્ય રાખવા પડે છે. આની સાલીએ જ તમામ ધર્મિક્રયા જ . ધ્યાનાદિ કરવાનાં હોય છે. ચાર પાયાની વિલક્ષાસ્થ્ર એઠકવાળી લોડીને સામાન્ય વહેવારમાં 'દ્વણી ' કહેવાય છે. અને તેના ઉપર એક પોટકી હોય છે, તેને સ્થાપનાજી કહેવાય છે. આ પોટકીમાં વિવિધ આકાર–પ્રકારના બે ઇન્દ્રિયવાળા નિર્જીવ બનેલા અક્ષ જાતના જીવોના દેહનાં શરીરો પત્થર જેવા વજનદાર હોય છે. અને તે પંચપરમેકીની સ્થાપના રૂપે હોવાયી તે પાંચની સંખ્યામાં હોય છે. અને તે સ્થાપનાચાર્યથી ઓળખાવાય છે. જે કે આજે તો 'દવણી' શબ્દથી જ સ્થાપનાચાર્ય સમજી લેવાની ખોટી પ્રથા પડીગઈ છે. બાકી દવણી અને સ્થાપના બંને અલગ વસ્તુ છે.

સ્થાપનાર્ચાર્ય રૂપ અક્ષોનાં ગુણ-દોષોનો એક કલ્પ છે. એ કલ્પગ્રન્થમાં એના રંગો ઉપરથી અનેક લાલ-હાનિઓ બતાવી છે. એના સુલક્ષણો જોઈ તેજ તેની જલાદિકથી શુદ્ધિ પવિત્ર મંત્રાહ્મરોથી મંત્રિત કરી પંચપરમેક્ષીના પ્રતીકરૂપે તેની સ્થાપના કરીને રાખવામાં આવે છે. પછી મુહપત્તી આદિ વસ્ત્યી હાંકી ઝોલિવાયી પોટકી બાંધીને રખાય છે. એના આલંબનના આધારે સર્વિક્ષિયાકાણ્ડનો વહેવાર કરવામાં આવે છે. આ સ્થાપનાજીની પોટકી સવાર સાંજ બે વખત છોડી તેનો થોડોક પાઠ વિધિ મુહપત્તીથી પ્રતિલેખના કરવા પૂર્વક સાધુ-સાધ્વીજીઓને રોજેરોજ અવશ્ય કરવાનો હોય છે. માત્ર બેસતા વરસે તેનો એકવાર અલિપેક કરી તેની યુનઃ પ્રતિજ્ઞ કરાય છે. આને શાસ્ત્રીય શબ્દમાં 'અક્ષ' કહેવાય છે. એમાં કોઈ વખતે તે જમણા આવર્ત-આંટાવાળા જે મળી જાય તો રાખનાર વ્યક્તિનો અનેરો મહિમા-પ્રભાવ થવા માંડે છે, પણ આ મળવા બહુ દુર્લભ હોય છે.

જૈન સમાજમાં સ્થાપનાનું પ્રાકૃત રૂપ 'કવણા ' હોવાથી આને 'કવણી ' પણ કહેવાય છે ટૂંકા નામ તરીકે 'આચાર્યજી ' પણ ખોલાય છે.

--મા આપેલું પ્રતીક મધ્ય યુગમાં અમુક કારણસર મોટી હવણી રાખવાનો રિવાજ હતો તેની ઝાંખી કરાવનારું છે. તે હવણીના પાદામાં પુસ્તકની પોથી મૂળ છે, ફુમતાવાળી 'ચાળખી' લગાવી છે તે પણ દેખાય છે. આ હવણી રાખવાની પ્રયા જૈન મૂર્તિપૂજક સંપ્રદાયમાં જ છે.

--ગ્યા ઠવણી ખાસ કરીને ચંદન વગેરે કાકની, હાથીદાંતની પસંદ કરાય છે. પણ આજકાલ પ્લાસ્ટીકનો પણ વપરાશ વધ્યો છે. **ઉર. વાસ્ત્રોક** - આમાં ત્રણ બાજોડો છે. ચિત્રમાં બતાવેલા ક્રમે જ તે ગોઠવવાના હોય છે. આમાં સમવસરણના ત્રણ ગઠની પણ કલ્યના કરાય છે. ત્યા બાજોડો સ્તાત્ર–પૂજા તથા શાન્તિસ્તાત્રાદિ અનુકાનોના પ્રસંગમાં તેના ઉપર ભગવાન પધરાવા માટે વપરાય છે. તે ઉપરાંત ઉપાત્રયમાં થતાં જૈન સાધુના વ્યાપ્યાન સમયે વ્યાપ્યાનપીઠ નજીક વક્તાની સામે સ્થાપનાચાર્યજી રાખવા માટે પણ વપરાય છે. સમય ભારતભરમાં શ્વેતામ્બર મૂર્તિપૂજક સમ્પ્રદાયમાં આ પ્રયા ખાસ પ્રચલિત છે.

**હકે. પ્રવचनસુદ્રા**∼ 'મુદ્રા ' એટલે વિશિષ્ટ પ્રકારે કરાતી એક આકૃતિ. અહીં હાથ અને તેની આંગળીઓદ્વારા રચાતી આકૃતિની વાત હોવાથી તેની કૃલિત વ્યાપ્યા એ થાય કે વિવિધ પ્રકારના આકારોના સર્જન માટે હાથ કે આંગળીનો અમુક રીતે અપાતો વળાંક કે થાટ તેનું નામ મુદ્રા. **હાથ** પગના વિશિષ્ટ પ્રકારના અમુક આકાર પૂર્વક જપાતા મંત્રાદિકમાં તે તે મુદ્રાના આકારના કારણે એક શક્તિ જન્મે છે. વળી એમ પણ જાણવા મલ્યું છે કે અમુક આકારો પ્રત્યે દેવાકર્મણ પણ શાય છે, આવા કારણે મુદ્રાઓ પણ માનવ જાતના શ્રેયમાં ફાળો આપનારી ભ**ને છે.** 

- અહીં આપેલી મુદ્રા એ પ્રવચન નામની મુદ્રા છે, આ મુદ્રામાં જૈનો અને અજૈનોની દેષ્ટિએ પણ વિવિધ વિકલ્પો પ્રવર્તે છે.
- આ મુદ્રાઓ ગ્રન્થોમાં અનેક પ્રકારે બતાવી છે પણ બહુ પ્રસિદ્ધ અને વધુ ઉપયોગમાં આવતી મુદ્રાઓ લગભગ ૨૦ શી<sup>૧૧</sup> ૩૦ છે.
- પ્રવચન એટલે વ્યાખ્યાન અને મુદ્રા એટલે તે પ્રસંગે રખાતી વિશિષ્ટ પ્રકારની બંને હાથ સહિત આંગળાઓની આકૃતિ તે.
- તીર્ચેકરો તથા આચાર્યોને ધ્યાન વખતે આ મુદ્રા રાખવાની હોય છે. જો કે આજે તો આ પ્રથા નથી રહી, આજે તો બહુધા શિક્ય–મૂર્તિઓમાં જ તેનું સ્થાન જળવાઈ રહ્યું છે.
- આ મુદ્રા આ એક્જ પ્રકારની નથી પણ ચાર પાંચ પ્રકારની વર્ષ્યું વેલી છે. અહીં તેનો એક જ પ્રકાર દર્શાવ્યો છે.

૧૧. મુદ્રાઓની માહિતી 'નિર્વાણકશિકા' વગેરે મન્યોમાં આપી છે.

- મત્ર સાધતામાં કેટલાક મંત્રોનો જાપ હાથની કથિત સુદા કરીને જ ગણવાનો વિધિ છે. જૈનાચાર્યો વ્યાજે પણ સરિમંત્રાદિકના જ્તપમાં મુદ્રાઓનો ખાસ ઉપયોગ કરે છે.
- મુદ્રા પૂર્વક પણ જ્વપ સિદ્ધ કરવાનો ક્ષોય છે. તે જ્વપ ખેદા ખેદા અને ઊભા ઊભા ખંતે રીતે કરાય છે.
- મુદ્રા એ મેત્ર સાધના કે મેત્ર જાપનું એક અંગ જ છે. મુદ્રારસિક સાધકો તેને મહિનાઓ કે વરસો સુધી તેના આમ્નાયનું પાલન કરીને તે તે મુદ્રા પૂર્વક જાપાદિક કરવા દ્વારા મુદ્રાની આકૃતિને સિદ્ધ ખનાવે છે. અને મુદ્રાઓ સિદ્ધ થયા પછી તે મુદ્રાઓ ઈજીનિષ્ટ પ્રસંગમાં સફળતા આપનારી બને છે. રખે! મુદ્રાઓને સામાન્ય કોટિની કોઈ સમજે!

**७४. गब्दसुद्रा** – આ મુદ્રા જેન અંજનશલાકા-પ્રતિષ્ઠાની વિધિ, અઢાર અભિષેક વગેરે પ્રસંગમાં કરવામાં આવે છે. સર્પનું વિષ ઉતારવાનો મંત્ર ગરુડ મુદ્રા સાથે સિદ્ધ કરાય છે. અને પછી તેનું ઝેર ઉતારતી વખતે તેનો (મંત્ર-મુદ્રાનો) ઉપયોગ કરી શકાય છે.

પ્રાચીન સમયમાં કર્ક કર્ક ઉપાસનાવ્યો કેવી કેવી મુદ્રા સાથે કરવી. જોઈએ વ્યને તેમ કરવાથી. કર્ક કર્ક સિદ્ધિઓ મળતી હતી તે વિષે કેટલાક ઉલ્લેખો બન્ચોમાં જોવા મલે છે. (વિશેષ પરિચય માટે પ્રતીક સં. હરૂ જુઓ)

પૃથ્વી, પાંચી, અમિ, વાયુ અને આકાશ આ પાંચ મહાતત્ત્વો છે. જેને 'પંચમહાભૂત 'પણ કહેવાય છે. આ પાંચેય તત્ત્વો સમગ્ર **७५. पंचतस्य**-વિશ્વમાં એટલે કે બ્રહ્માંકભરમાં સર્વત્ર વ્યાપીને રહેલાં છે. આ વિશ્વના સમગ્ર વહેવારના સંચાલનના મૂલમાં આજ તત્ત્વો કામ કરી રહ્યાં છે. આ જો ન હોય તો જગતા પણ ન હોય.

> વિશ્વના સંચાલનમાં આ તત્ત્વો અવર્ણનીય અને મહાન ભાગ ભાગની રહ્યાં છે, ત્યારે આ તત્ત્વોનો ઉપકાર અને તેની મહત્તા ફેવી અમાપ છે તે સ્વતઃ સમજ્વય તેવી બાળત છે. આ તત્ત્વો આપણા દેકમાં <mark>પણ રહે</mark>લાં <mark>છે. અરે!</mark> ચૈતન્ય રૂપ પ્રાણી માત્રમાં એ છે. સંસારી જીવોનાં શરીરો આ પંચતત્ત્વ (કે પંચબૂત) નાં જ ખનેલાં છે. આ તત્ત્વો વિશ્વમાં કે દેહમાં સમ રહે એટલે કે સમતોલ રહ્કે તો તેની વ્યવસ્થા મુચારૂ રીતે જળવાય પણ જે એમાં વિષમતા શ્રેમી થર્ક તો ધરતી ઉપર કે માનવ જાત ઉપર ભયંકર આકૃતો પણ **શતરવા પામે છે. ખાસ કરીને ધર**તીકંપ, પ્રચંડ વાવાત્રોડું એના જીવતા જાગતા પુરાવા છે. માટે રાજ્ય, સરકારોએ વૈજ્ઞાનિકોએ તથા ખલ્કે માનવજાતે આ તત્ત્વોની સાથે બીન જરૂરી ચેડાં ન કરવા અને એની સમતુલા અને સુરક્ષા જળવાય તેવી મર્યાદા જાળવવી જેથી આ ધરતીના પ્રક્રોપો અને આક્ષ્તોથી પ્રજા ભચવા પામે.

> –માનવ દેઢમાં પણ આ તત્ત્વો વિષમ ન બને એની જો પૂરી તકેદારી રખાય તો પ્રત્યેક વ્યક્તિ પોતાનાં તન–મનનું આરોગ્ય જાળવીને આત્માની સ્વસ્થતા મેળવી શકે છે.

> –પ્રતીકમાં પાંચેય તત્ત્વોને તેનાં નામ સાથે દર્શાવ્યાં *છે.* ભારતીય વિદ્વાનોએ અા તત્ત્વોને ઓળખાવી શકાય માટે ભિન્ન બિત્ર આકારો કલ્પા છે. પૃથ્વીનો સમચતુષ્ક⊷ચોરસ આકાર, જલનો અર્ધચન્દ્રાકાર, અમિનો ત્રિકોણાકાર, વાયુનો ષદ્કોણ અને આકાશનો વર્તુલ–ગોળાકાર આ આકારોની કરપના સહેતુક છે.

સ્મા એક મંત્ર ભીજ છે. આ પૃષ્ઠમાં ત્રણ પ્રકારના 🥗 ના પ્રતીકો આપાં છે. ૭૬ નેબરનો ઑકાર જૈનોમાં વપરાય છે. બીજા છ<sup>દ્</sup>. ૐ -બંતે પ્રકારના **૭૭-૭૮ નંબરના પ્રતીકોવાળા ઐાંકારો ખાસ કરી**ને વૈદિક—હિન્દુ વગેરેમાં વિશેષ વપરાય છે. પણ એકંદરે દુનિયાના મોટા ભાગની પ્રજા આ ઓઁકારોના પ્રતીકોથી જાણીતી છે એ હ્રાપ્રકત છે. હવે તો પાશ્ચાત્યો પણ અોઁકાર તરફ આકર્ષાયા છે.

> જૈત ધર્મની ઓ"કારની આકૃતિ વાસ્તવિક રીતે જોઈએ તો લિપિ એક્ને આભારી છે. નાગરી લિપિમાં લખાએથી જૈન પ્રતિઓમાં ક્ષો સ્વર પ્રતીકમાં વ્યતાવ્યા મુજબ મળે છે. તેથી આપણે ત્યાં તે રીતે કરાય છે. પછી તેમાં ચૈતન્ય શક્તિ લાવવા તેને અંત્રખીજ બનાવવું એકએ, એટલે તેનાપર 'અર્ધચન્દ્રાકાર' વર્ષ્યુની આકૃતિ, તેના ઉપર 'બિન્દુ' વર્ણની આકૃતિ અને તેના @પર 'નાદ' વર્જુની આકૃતિ મુકાય છે. એ મુકવાથી તે મંત્રખીજ ખતે છે. અને પછી તે બીજનો જાપાદિકમાં ઉપયોગ કરવામાં આવે છે. અહીં એક વિવેક કરવો જરૂરી છે કે ઉપર ત્રિકોશાકારે જે 'નાદ' ખતાવેલ છે. તે વિનાનો પણ ऑकार यन्त्राहिકમાં સ્માલેખાય છે. તેનો જાપ પણ થાય છે. હડીક્તમાં તો (નાદ વિનક્રનો) માત્ર મિન્દુ સર્ક્રિતનો ર્ટ્મોકાર જ ઉચ્ચારમાં, લેખનમાં અને જાયમાં વધુ વપરાય છે. એમ છતાં તે તે કાર્ય પ્રસંગોમાં બંને પ્રકારોને માન્ય રાખેલા છે. ઋષ્રિયંત્રલના યન્ત્રના કેન્દ્રમાંનો हींकार નાદ સહિતનો જ નિર્વિવાદપણે સમજવાનો છે અને સિહચક ખુહદ્દ યન્ત્રમાં કેન્દ્રનો अर्ह પણ નાદ સહિતનો જ નિર્વિવાદપણે સમજવાનો છે.

> –ભારતમાં હજારો માણસો 'ઓ<sup>\*</sup>'શબ્દનો સતત જાય કરે છે. એનો પ્રભાવ અનેરો છે-સાધુ, સંતો, અને બ**ફર્વિઓનો એ ખાસ** પ્રિય મંત્ર છે. દરેક મંત્રના પ્રારંભમાં (પ્રાયઃ) એનું સ્થાન હીય છે. લાંબા કાળની એની વ્યવસ્થિત, શુર્ગમ મુજબની સાધના સાધકને આત્મ-સાક્ષાત્કાર-આત્મદર્શન કરાવે છે અને કુંગ્રલની શક્તિને જગૃત કરી પરમ સમાધિ–શાંતિને આપે છે તે ઉપરાંત સાધક આધારિષક અને ભૌતિક અને સિદ્ધિઓને એનાથી જરૂર પ્રાપ્ત કરી શકે છે એ અનેકની અનુભવ સિદ્ધ બાબત છે. જૈન મંત્રવિદો, કેવલ મોક્ષાર્થે કરવાના જાપના પદની આદિમાં ઓ લગાવી મંત્ર જપવાનો નિષેધ કરે છે એ એક સચક બાબત છે.

> સ્થા 🦝 ખીજને મંત્રવિદેશેએ જુદાં જુદાં ખીજના**મોથી સંભોધ્યું છે. અજૈન વિદ્વાનોએ એં**માંકાર ઉપર સ્વતંત્ર ઉપનિષદો રચ્યાં છે, ઑકારના પ્રભાવ ઉપર બીજા કેટલાક પ્રથો પણ લખાયા છે.

૭૭-૭૮, 🕉 🕉 બંને નંબરાવાળા ઓ<sup>\*</sup>કારના પ્રતીકો આલેખનની વિવિધતા દર્શાવવા પુરતા આપ્યાં છે. (પરિચય પ્રતીક ૭૬ મુજબ સમજી લેવો) માત્ર જૈન સંસ્કૃતિ પ્રસિદ્ધ (પંચ સ્વસ્તિક સહ) કેન્દ્રમાં રહેલી નેદ્માવર્ત નામની એક મંગલાકૃતિ. ७९. नंचावर्त, पांचस्यस्तिक

અનુ તંદ્વાવર્ત નવખૂ સાથી પૂર્ણ થાય છે. આ આકૃતિને અત્યન્ત પ્રભાવશાલી અને કલદાયક કહી છે.

અભિનવ જૈન મૂર્તિઓની પ્રાપ્યુ પ્રતિષ્ઠા પ્રસંગે કરજિયાત તથા સંઘયાત્રાના પ્રારંભમાં અગલ-કલ્યાસ્ય નિમિત્તે અને કાર્ય નિર્વિકાપસે સંપુત્ર થાય એ માં ટે નંદ્રાવર્તનું પૂજન કરવામાં આવે છે. આ વારદિનવર તથા અન્ય પ્રતિકા કલ્પોમાં એનાં લધુ-પૃહદ્ પ્રકારનાં પૂજનના અધિકારો -શ્રાપ્યા છે, અને વળી એનાં વસ્ત્ર પાષાશ્રાદિકનાં પૂજન પટો ઘણાં ઉપલબ્ધ છે. નંદ્રાવર્તના પટના કેન્દ્રમાં નંદ્રાવર્ત વગેરે હોય 🤃 🤲 ૧૩તા પંચયરમેષ્ઠિ આદિ તથા દેવ દેવીઓનાં અનેક વલવો દોરેલાં હોય છે.

- પ્રતીક પરિચય સં. ર માં અષ્ટનંગલની જે વાત કરી છે તે આઠ પૈકી આ ત્રીજ નંબરની આકૃતિ છે.

सध्-

- ८०. कळचा પ્રતીક સં. ૨ મુજબ સમજવો.
- ८१. स्विस्तिकपंचक-પરિચય પ્રતીક સં. ६૧ મુજબ. કકત અહીંયા સુંદરતા લાવવા પાંચ સ્વસ્તિકોને (સાથીઆ ) સંકલન કરીને आલેખ્યા છે.
- **૮૨. રાષ્ટ્રધર્વ** જૈન મંદિરોમાં પત્થરથી બનાવવામાં આવતો મૃદંગ–ઢેલક વાદક ગાન્ધર્વ,
- ८३. अरिइंसाकृति-विકश्यर કમલાસન ઉપર प्रधासने એકેલી तीर्थंકर-જિન્નની મૂર્તિ,
- ૮**ઇ. ખ્વાપ્રત્યું -** જૈન મંદિરોના શિખર ઉપર ચઢાવાતી દંડ સહિત ખ્વાન પ્રતિષ્ટા વખતે મંદિર અને તેની પ્રતિષ્ટા સદાય વિજયવં<mark>તી રહે આ માટે</mark> પ્વજદંડ ઉપર ધ્વજ કરકાવાનો વિધિ છે. આ ધ્વજ પ્રત્યેક સાલગિરિ વખતે જૂની બદલીને નવી ચઢાવામાં આવેછે.
- જેન દૃષ્ટિએ આકાશવતી એક જ્યોતિષ ચક્રનો એક કેન્દ્રીય ગ્રહ. આ દિનકર–સૂર્ય અને તેની અનેકવિધ ઉપયોગિતા સર્વ**વિદિત** છે. સર્ય ઉગતાંની સાથે વિશ્વનો અંધકાર દૂર થાય છે અને દુનિયામાં તમામ વહેવારો શરૂ થઈ જાય છે. અને અસ્ત થતાં મોઢા ભાગના વહેવારો મંદ પડવા માંડે છે. સૂર્યવિકાસી વગેરે કમલો સૂર્યને લીધે ખોલે છે. તેના સહારે વિકસે છે. કવિઓએ સૂર્ય નો ઉપમાલકાર તરીકે વિશાળ ઉપયોગ કર્યો છે.

જ્યોતિષશાસ્ત્રમાં તેને કેન્દ્રીય સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. મુખ્ય ગણાતા નવમહીમાં તેનું સ્થાન પહેલું છે. જૈન ખગોળ શાસ્ત્રીઓ દેખાતા સર્યને સ્કટિક રતનું બનેલું વિમાન માને છે. અને એ રતનો જ પ્રકાશ પૃથ્વી ઉપર આવે છે એમ કહે છે. સર્ય નામનો દેવ આ વિમાનની અંદર રહે છે. જૈન મન્યોમાં આજની વૈજ્ઞાનિક માન્યતાથી ભિન્ન રીતે પૃથ્વીથી પ્રથમ તારા, પછી ક્રમશઃ સર્ય, તે પછી ચંદ્રો, મહો વગેરે એ રીતે ક્રમ બતાવ્યો છે.

-સવારમાં થણાએ અજૈનો આસનપૂર્વક સર્મ સામે ઊભા રહીતે સવારે સર્ય નમરકાર કરે છે. જૈન, બૌદ અને વૈદિક ત્રણેષ ધર્મમાં સર્યને અહદેવ માની તેનાં પૂજા-જપ-ધ્યાન-ઉપાસના કરવાનાં વિધાનો જણાવ્યાં છે. જૈનોની શાંતિસ્નાત્રાદિક વિધિમાં નવમહ પૂજન અવશ્ય કરવું જ પડે છે. જૈનધર્મ દશ્ય કરતાં અદૃશ્ય સૃષ્ટિને કરોડો ગુણી માને છે. તે દ્વીપ-સમુદ્રોને અસંખ્ય માને છે. અને જ્યોતિયચક્રને સ્થિર અને ગતિમાન બંને પ્રકારે માને છે. જૈનો એક નહિ પણ દૃશ્ય અને અદૃશ્ય સૃષ્ટિના મળીને અસંખ્ય સર્ય-ચન્દ્રોને માને છે.

--જૈનો માનવ જાતનો વસવાટ અઢીદીષ (એ સમુદ્રસહિત રાદ દીષ) માં માને છે. અઢીદીષ એટલે જંબૂદીષ, ધાતકોખંડ અને અધીં પુષ્કરાર્ધ દીષ. ત્રસ્ય દીષ વચ્ચે લવલ અને કાલોદીધ નામના એ સમુદ્રો છે. આ દીષ સમુદ્રો લાખો યોજનના છે. આ અઢી દીષ બહાર અસંખ્ય દીષ સમુદ્રો હોવાનું જૈનશાસ્ત્ર જસ્યુર્વે છે. અઢીદીષમાં વર્તનું જ્યોતિષ ચક્ર ચર છે અને તેની બહારનું સ્થિર છે. માનવજાતની વસતી અઢી દીષની અંદર જ છે તેની બહાર નથી.

સૂર્યની ઉપાસના માટે ગુજરાતમાં મોઢેરા ગામનું વિખ્યાત–કલાત્મક શિલ્પમંદિર ખંડિત અવસ્થામાં આજે પણ ક્ષણું છે. વળા જૈનગ્રન્થો સૂર્ય–ચન્દ્ર બંનેને સ્વયં ગતિમાન અને સ્વયં પ્રકાશિત છે એવું જણાવે છે.

**૮૬. चન્દ્ર —** સર્યની જેમ આ પણ એક પ્રકારનો ગ્રહ છે અને જૈન શાસ્ત્ર મુજબ તે પૃથ્વીથી લાખો માર્કલ દૂર છે. **તે સ્થિર નહિ પણ** ચર—ગતિમાન છે. તે નિસ્તેજ નહિ પણ સ્વયંપ્રકાશિત છે. અને આ પ્રકાશ સ્કૃટિક સ્ત્વાળાં વિમાનનો <mark>છે. સૂર્યનો પ્રકાશ ઉષ્ણ</mark> છે, તો ચન્દ્રનો શીત છે, સૂર્યની હાજરીનાં અતિ તીવ પ્રકાશને કારણે નિસ્તેજ બની રહેતો ચંદ્ર પ્રકાશ સૂર્યાસ્ત થતાં આ ધરતી ઉપર પ્રત્યક્ષ થય છે.

—કવિઓએ સૂર્યની જેમ ઉપમાલકારમાં ચન્દ્રનો અથાગ ઉપયોગ કર્યો છે. શાન્ત—પ્રશાન્ત મુખવાળી સ્ત્રીને બિરદાવવા માટે ચંદ્રમુખીની ઉપમા (ખરોપમા) અપી છે. શરદપૂનમનો મહિમા ચંદ્રની શીતલતા (૨મ્ય આકર્ષણ) અને માધુર્યાદિના કારણે જ છે.

-કહેવાય છે કે ચન્દ્રમાંના કિરણમાંથી નીકળતા કિરણામૃતનું પોષણ ધરતી ઉપરની વનસ્પતિઓ મેળવે છે.

-ખીજના ચન્દ્રમાને વિવિધ કારણોસર જૈન, હિન્દુ, મુસ્લિમ આદિ પ્રજા નમસ્કાર કરે છે,

- ૮**૭. ફંસ-યુંમન્ટ હં**સમાં શ્રેષ્ઠ હંસ 'રાજહંસ ' કહેવાય છે. પરિચય અગાઉ આવી ગયો છે. ચિત્ર સ્પષ્ટ છે.
- 4. श्रीक्स શ્રી-ફલ કે શ્રી-ફળ એ વનસ્પતિની જાતનું એક સુપ્રસિદ્ધ ફળ છે. તે 'શ્રી ' એટલે લક્ષ્મીનું કે લક્ષ્મીને આપના કું ફળ છે. લક્ષ્મીનું તે પ્રિય ફળ છે, તમામ ભારતીઓએ એને મંગલ અને આદર પાત્ર ફળ તરીકે સ્વીકાર્યું છે. જુદી જુદી ભાષાવાળા તેને જુદાં જુદાં નામથી ઓળખાવે છે. ગુજરાતમાં છાલવાળા શ્રીફળને 'નાલિયેર ' કહે છે. મૂલ પેદાશ દક્ષિણના નાલિકેર દ્વીપની હોવાનાં કારણે આ નામ પ્રચલિત બન્યું છે.

ભારતમાં આવેલા સાન્વર્થ નામવાળું આ શ્રીફળ શુકનવંતુ અને મંગલ ફળ હીવાથી તેનો ધાર્મિક અને વ્યાવહારિક અનેક શુભ પ્રસંગોમાં ઉપયોગ થાય છે. પ્રવાસે જતાં અને નગર કે ઘર પ્રવેશ વખતે ચાંલ્લો કરી ખે હાથથી સામાના હાથમાં શ્રીફળ અપાય છે. લગ્ન પ્રસંગે ખાસ હાથમાં મૂકાય છે. ઘર, દુકાન કારખાનાં આદિના વાસ્તુ પ્રસંગે શ્રીફળ ધરાય છે અને પાજા તેને વધેરીને તેના કોપરાંની શેષ સહુ ખાય છે. એમ કરતું એ મધુર શુકન ગણાય છે. તે મિત્રતામાં વધારો કરનારૂં છે. તહેવારોમાં તેની છે. અપાય છે. જેનો તો પોતાના મોટા પર્વામાં તેની પ્રભાવના-લહાણી કરે છે. એટલે કે સહુને (વ્યક્તિ કે સહુદાય તરફથી) એક એક શ્રીફળનું દાન કરાય છે, અને જેન મંદિરમાં ભણાતી સ્નાગ પૂજા તથા મોટી પૂજાઓમાં હંમેશાં શ્રીફળ મૂકનાસ ભાવિકો પણ હોય છે. શુરુદેવના સ્વાગના કોશાં શ્રીફળ મૂકનામાં આવે છે. મંદિરમાં નૈવેશ તરીકે રોજે રોજ શ્રીફળ મૂકનાસ ભાવિકો પણ હોય છે. શુરુદેવના સ્વાગના મારંભ પહેલાં ધર્મગુરુની વ્યાખ્યાન પીઠ આગળ અક્ષત દારા સ્વસ્તિકની ગહુલી કાઢી શ્રીફળ પધરાવી શુભેચ્છા-પ્રાર્થના ઉચ્ચારનવામાં આવે છે. જેનો—અજેનો પોતાના ઇષ્ટોપાસક દેવના મંદિરોમાં તથા લક્ષ્મીજી વગેરે દેવ દેવીઓના મંદિરોમાં, પૂજનવિધિમાં શ્રીફળ બેટ ધરે છે. શુભ કામની શરૂઆત માટે પણ શ્રીફલ બેટ ધરાય છે. અનેક શુભ, મંગલ અને ઇર્ષ્ટ ફલ સિદ્ધિના લાભાર્ય અનેકને ઉપહાર તરીકે તે આદર પૂર્વક આપવામાં આવે છે.

—આ શ્રીકળમાં ચાલુ શ્રીકળો ખે છે આંખવાળા હોય છે. પણ એક આંખવાળા શ્રીકળને એકાશ્મી, ત્રણ આંખવાળાને ત્રક્ષી, ગાર આંખવાળાને ચતુરક્ષી કહેવાય છે. આ ત્રણેય પ્રકારના શ્રીકળોને મહિમાવતા કવાં છે. આ શ્રીકળો ઘરમાં યોગ્ય સ્થળે, શુભ સમયે પધરાવાથી શૃદમાં લક્ષ્મી, શાંતિ, પુત્ર પ્રાપ્તિ, યશ વગેરેના લાભો થાય છે. આ કારણે સેંકડો ઘરોમાં શ્રદ્ધાલુ ભારતીઓ વિધિ—વિધાનપૂર્વક એકાશી વ્યક્ષિ આદિ શ્રીકળ પધરાવે છે તે તેના પૂજ્ય—જપ કરે છે. ગુજરાતી ચૈત્ર સુદિ આઠમે તેનો ખાસ વિશિષ્ટ વિધિ કરવાનો હોય છે. આ શ્રીકળ અંગેની પ્રાહિતી અને તેનો વિધિ—વિધાનને લગતા અનેક કરયો-પ્રત્યો જૈય—અજૈય વિદ્યાનોએ બનાવેલા સુદ્રિત અસુદ્રિત અવસ્થામાં વિદ્યામાન છે. આ ફળને ખાવાનો વપરાશ દક્ષિણ ભારતમાં ખૂબ જ છે, વિશેષ ગુરૂગમથી સમજવું.

- ૮૧, इंसर्वीपक રાજસ્થાનની બનાવટનો, અને લટકાવી શકાય તેવો ધાતુનો આ દીપક છે
- **९१. पंचांग** પાંચ અંગોદ્વારા કરાતો પ્રણિપાત એટલે નમસ્કાર તે. વિવિધ ધર્મીમાં દેવ, ગુરુ કે વડીલો પ્રત્યે વિનય, નમ્રતા આદિનો ભાવ प्रणाम – સ્થવવા વંદન, પ્રભામ કે નમસ્કાર કરવાની વિવિધ પ્રથાઓ–પ્રકારો પ્રવર્તે છે.

જૈનધર્મમાં વંદનનો વિધિ જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કુષ્ટ એમ ત્રણ પ્રકારનો ખતાવ્યો છે. જેને જૈન પરિભાષામાં ક્રમશા ફિટા, સ્તોબ અને દાદશાવર્ત આ નામોથી ઓળખાવાય છે.

(૧) દેવ મૂર્તિ નજરે પડતાં જ્ઞામો જિલ્લામાં બોલવા પૂર્વક શરીરની અર્ધાવનત મુદાએ એટલે કે બે હાય જેડ્ડા અને માધુ નમાવીને વંદન કરેવું અને એ જ રીતે ગુરૂનું દર્શન થતાં મરથપજ્ઞ વંદાય બોલીને નમન કરતું, આ બંને પ્રકારને 'ફિફા વંદન કહેવાય છે અને તેને જ્યન્યવંદન તરીકે ઓળ ખાવ્યું છે. (૨) પ્રિષ્ટ્રિપાતસત્ર જેનું બીજું નામ 'ચોભવંદસ્ય'મુત્ત છે, તેને બોલીને દેવ—યુરુને પૂર્યાવનતમુદ્રા એટલે પંચાંગ બૂમિરપર્શદારા અક્તિભાવ પૂર્વક પ્રસ્થિપાત કરવો તેને ચોભવંદન કહેવાય છે. જેને મધ્યમવંદન કહેવાય છે. વર્તમાન સામાચારી અનુસાર હાલમાં અબ્સુટિઓ સહિત કરવામાં આવતાં વંદનને 'મધ્યમવંદન' ગણવામાં આવે છે. (૩) 'સુગુરુવંદસ્ય મુત્ત એટલે ગુરુવંદસા મુત્ર બોલવા સાથે ભાર આવતોં પૂર્વક 'યથાબત ' (—જન્મસમયની ) મુદાએ વંદન કરતું તેને દ્વાદશાવર્ત વંદન કહેવાય છે. આનો સમાવેશ ઉત્કૃષ્ટ વંદનમાં થાય છે. જિનમૂર્તિ કેસ્થાપનાચાર્યજી સમક્ષ ચાર કે આઢ ચોર્ક (-સ્તુતિ ) બોલવા પૂર્વક થતા ખુહત્વવંદનને દેવવંદન કહેવામાં આવેછે.

અહીં આપેલું ચિત્ર આળાલવૃદ્ધપ્રસિદ્ધ 'ખમાસમણ' શબ્દથી ઓળખાતા પંચાંગ પ્રાણિપાતનું છે.

९२. सामायिक –રમ અને આવ આ બે શબ્દના યોગથી સંસ્કૃત ભાષાના નિયમથી સામાયિક શબ્દ બન્યો છે. રામ નો અર્થ શાંતિ–સમતા છે. [ શ્રાયકનું ] આવ નો અર્થ લાભ છે. જેનાથી આત્મામાં–જીવનમાં શાંતિ, સમતા જેવા પાયાના ગુણોનો લાભ થાય તેવી કોઈ બાબત કે ક્રિયા. જૈનોએ એને પોતાનું પારિભાષિક 'સામાયિક' એવું નામ આપ્યું છે. આ નામ અને તેનું કાર્ય જૈનોના ઘરે ઘરે સુવિખ્યાત છે. 'સામાયિક' કેમ કરવું ? તેનું એક વિધાન છે. તેની સમય મર્યાદા છે. તેનું વિધાન 'પ્રતિક્રમણ સુત્ર' નામના પ્રન્થમાં ભતાવ્યું છે. સામાયિકનો કાળ સામાન્ય રીતે બે થડી એટલે ૪૮ મિનિટનો છે.

'સામાયિક' રોજના ચાલુ વેષમાં કરવાનું હોતું નથી. એ માટે પુરુષને ધોતિ હું અને ખેસ એમ બે, સ્ત્રીને ચિલ્યો, ચોળા અને સાડી એમ ત્રસ્યુ વસ્તા પહેરવાનાં હોય છે. એ વસ્તા મોહ, મમતા, કે આસકિત ન જાગે તેવાં સાદાં, પસ્ય સાચાદિ ગયા વિનાનાં શુદ્ધ પહેરવાનાં હોય છે. વસ્ત્રશૃદ્ધિ જાળવીને પોતાના મનને શુદ્ધ કરીને—એટલે કે સંસારને લગતા વિચારોધી રોકીને—ધાર્મિક કે આધાત્મિક વિચાર ભાવના તરફ વાળવાનું હોય છે, પછી જમીન ઉપર ગરમ આસન પાથરી બેસવાનું અને પોતાની સામે નાબિથી ઊંચે રહે તે રીતે પુસ્તક આદિ પધરાવી તેની સચિત વિધિ પ્રમાસ્ સ્થાપનાતે સ્થિર કરી, બે હાથ જોડી વિધિ પ્રમાસ્ સ્ત્રો-ચાર કરી, બે હડી=૪૮ મીનીટ સુધી બેસવાનું હોય છે. એ ૪૮ મિનિટ દરમિયાન સ્વાધ્યાય કરવો અથવા ધાર્મિક તાન શીખતું, ધાર્મિક ચરિત્રો કે આધ્યાત્મિક પ્રન્થોનું વાંચન કરતું, જાપ, પદન–પાદન, તથા અંતર શુદ્ધિ માટે આંતર ખોજ વગેરે કરવાનું હોય છે. વળી કોઈ પસ જાતના ઘરના વેપાર કે દુનિયાદારીની સંસારી વાતો વિચારવાનો, તેવી વાતો કરવાનો, તેમજ તેવી વાતો સાંભળવાનો સર્વથા નિષેધ છે. કટાસસ્થાં જોડે નિતંજને અડેલા જ રાખવાના છે. વળી ઊભા થવાનું કે ઊંચા નીચા થવાનું હોતું નથી. ખાસ જરૂર પડે તો ડાબો કે જમસ્યો પગ (નિતંબ ઊંચા ન થઈ જય તેનો પયાલ રાખીને) ઊંચો કરી શકાય છે. ટૂંકમાં આ સમય દરમિયાન ધાર્મિક—આધ્યાત્મિક જીવનનો આનંદ શૂંટવાનો છે. સંસારી ફિક્રરતી ફાકી કરી આત્મિક-અધાર્ધાત્મિક ચિતન કરવાનું છે. મનોમંથનપૂર્વક સ્વદોધનું દર્શન–પરીક્ષસ કરવાનું છે. જેથી જીવનશૃદ્ધિ પ્રગટ થાય અને સમતા–સમા ભાવનો સદ્દગુણ વિકસિત બંને.

–૪૮ મિનિટની મર્યાદાવાળી પ્રતિજ્ઞા પૂર્ણ થતાં પ્રતિજ્ઞાર્થી મુક્ત થવા 'સામાયિક' પારવાનો થોડોક વિધિ કરવામાં અનેવે છે. તે થઈ જતાં સામાયિક શ્રત પૂરું શ્રાય છે.

-સંસારની આધિ, વ્યાધિ, અને ઉપાધિથી પ્રસ્ત, મન વચન અને કાયાના ત્રિવિધ તાપથી સંતપ્ત. અશાંત, અસ્વસ્થ, ચિંતા, ભય અતે અજંપા ભર્યા છવન છવતા છવો આજના વિષમ યુગમાં જો રોજે રોજ ઓછામાં ઓછું બે ઘડીનું આ 'સામાયિક' વ્રત કરે તો કર્મનો સંવર, નિજ'રા કે પુષ્પ બંધ થશે, બ્લા પ્રેશર કે હ્રદય-રોગનો ભય નહિ સતાવે, રોજ ન બને તેઓ સપ્તાહમાં એક દિવસ પણ સામાયિકની આપ્યામિક હવા લેશે તો પણ તેઓ અનેક લાલો મેળવશે.

સામાયિકમાં એકેલો શ્રાવક શમળે દવ સાધુતા જેવો કહ્યો છે. સદાને માટે શ્રમણ-સાધુ જીવન ન સ્વીકારી શકે તેઓ બે ઘડી જેટલો ત્યાગ માર્ગનો આસ્વાદ--માનંદ અનુભવશે તો કોઈ જન્મમાં ઊભો થયેલો સંસ્કાર સર્વવિસ્તિ-પૂર્ણ ત્યાગનો પૂર્ણ સંસ્કાર મેળવી શકશે. એટલા માટે શ્રાવકને પાળવાનાં ભાર અહ્યુવતોમાં સામાયિકને 'નવમાવત'માં દાખલ કરી 'વ્રત' તરીકે ભિરદાવ્યું છે.

**९३. सामाधिक** – આ યાવત્કથિત નામનું સામાયિક વૃત શ્રાવિકાને પણ કરવાનું હોય છે. તેથી અહીં તેનું પ્રતીક આપ્યું છે, આ પ્રતીકમાં બે ઘડી [**आविकानुं**] કાળને ભતાવતી, જૂના વખતમાં વપરાતી રેતીની ઘડી પણ ભતાવી છે. સામાયિકમાં કેમ બેસલું જોઈએ તે દર્શાવવા પ્**ર**તું જ આ ચિત્ર છે. ९४. इळदा -- આંખો અને બંને બાજુએ ખેસવાળો કળશ. આ જાતનો કળશ વરસોથી ખાસ કરીને આબંત્રિત કંકોત્રીઓ તથા કાર્ડોમાં વિશેષ પ્રમાણમાં વપરાય છે. ( પરિચય પ્રતીક સં. ૨ મુજબ. )

૧૫ ઇટ -- આ મિશ્ર ધાલુતો બતેલો હોય છે. ઘંટ મરજી જેવાં સ્થળોને બાદ કરતાં પ્રાયઃ તમામ ધર્મનાં મંદિરો–દેવળો કે ચર્ચોમાં ઘંટ લટકાવેલો હોય છે. એથી ઘંટ મંદિરતા એક અનિવાર્ય અંગ ઉપરાંત મંદિર કે દેવળની જાહેરાતનો એક સચક પ્રતીક ખની ગયો છે. પ્રાર્થ'ના-સ્તુતિના પ્રારંભમાં અને મંદિરમાંથી નીકળતી વખતે અન્તમાં ૩, ૭, કે ૯ વાર ઘંટ વગાડવાની પ્રણાલિકા છે.

—માત્ર દર્શન કરવાવાળા જૈનો મંદિરમાં દર્શન કરીને બહાર નીકળતાં અને પૂજા કરવાવાળા પૂજકો પ્રથમ દવ્યપૂજા કર્યાં ભાદ, સૈત્યવંદન, સ્તુતિ–પ્રાર્થનાદિ રૂપ ભાવપૂજા કરીને જ્યારે બહાર નીકળે ત્યારે આનંદ વ્યક્ત કરવારૂપ પૂર્ણાંહુતિ સચક, તથા મંગલ પ્રાપ્તિ માટે ઘંટનો મંગલ ધ્વનિ કરી, મંગલભાવ હૈયામાં ભરીને વિદાય લે છે.

—સાંજતા આરતી અને મંગલ દીવો ઉતારતી વખતે પણ ભારતભરના મંદિરોમાં ઘંટ વગાડાય છે. =મા નાદને મેંગલનાદ ગપ્યો છે.

–બાકો વ્યાવહારિક સ્થળોમાં–પોલીસ શાણામાં, લશ્કરી સ્થળોમાં, સ્કુલો, કોલેજો, દવાખાનાં, કારખાનાં વગેરે જાહેર સ્થળોમાં તેમજ બીજા અનેક સ્થળોમાં તે સમય સ્વયવા કે ભય સ્થવવા પણ વપરાય છે. નાનકડી લંટડીઓ તો પૂજા–પાઠમાં સાંજ સવાર અનેક લરોમાં ક્ર્યુક્રણની હોય છે.

**૧**૬. **ફોમવેવિજા** –માત્ર કાચી માડીથી બનાવેલા ત્રણ વિભાગોને બતાવતી આ હોમવેદિકા છે. અજેનો એને યત્તવેદિકા કહે છે. એ હોમપુંડ-વગેરે નામોથી પણ જાણીતી છે. જૈન મંત્ર અનુકાન અને પ્રતિશાદિ વિધિઓમાં હોમ કરવાનાં વિધાનો છે. એમ છતાં જૈનોમાં એનું સ્થાન અજેનોથી ઘણું અલ્પ છે. અમુક અનુકાનો કે જાપની સાધનાના અન્તે એનો સાત્ત્વિક વસ્તુઓથી હોમ કરાય છે. પણ હોમનાં પ્રક્ષેપ દ્રવ્યો મુખ્યત્વે શુષ્ક વનસ્પત્યાદિ પ્રધાન હોય છે અને તે જીવજંતુ રહિત-શુદ્ધ હોય છે.

–વળા કોઇપણ મન્ત્રની સાધના તેના દશાંશ ઢોમ સિવાય પૂર્ણ કુલ આપતી નથી. અને અન્ય અમુક અનુકાનો માટે પણ એવું છે. એમાં ફેવીનાં અનુકાનોમાં, તેમજ તેની પ્રાણપ્રતિકા કરવી ઢોય ત્યારે ઢોમ કરવો અનિવાર્ય ઢોય છે.

**९૭. ઑરિફ્રેંત –** પ્રવચન-દેશના મુદ્રાએ સિંહાસન ઉપર એઠેલી આકર્ષક-અરિહંત જિનમૂર્તિ. એમનાં ચરણકમળો **લ**હાસન ઉપર સ્થિત છે.

९८. चिरत्त – મથુરાના સ્તૂપમાં જ્ઞાન, દર્શન અને સારિત્ર રૂપ, વિદ્વાનોના કચન મુજબ ત્રિરતના પ્રતીક તરીકે ઓળખાતું ચિદ્ધ. સાંચીના ખૌહસ્તૂપમાં મથાળાના ભાગે ત્રિરતો મુકેલાં છે. જો કે આ ચિદ્ધનો યથાર્થ સવિગત શ્પષ્ટ પરિચય આપણે લાં મળતો નથી.

९९. स्वस्तिक - મશુરાના સંગ્રહાલયના એક પધ્ચરમાં કંડારેલ કલાત્મક સ્વસ્તિક આદિ ચાર મંગલાકૃતિઓ સાથેની એક શિલ્પાકૃતિ

१००. सिद्धचक નવપદજીનાં ધ્યાન માટે વપરાતું, અષ્ટદલ કમળવાળું સિદ્ધચક્ષનું પ્રતીક, આમાં નવપદોનાં પ્રત્યેક નામની આદિનો માત્ર એક એક प्रतीक – અક્ષર મુક્યો છે.

१**०१.मस्स्ययुगळ-અ**ષ્ટમંગલ પૈકી સાતમી સંખ્યાની મત્સ્યયુગલાકારની એક મંગલાકૃતિ.

१०२. सिंह - બંદિરોનાં શિલ્પમાં તથા શિખરના ભાગમાં કંડારવામાં આવતી એક સિંહાકૃતિ.

૧૦૨. શ્રીનૌતમ ભગવાનશ્રી મહાવીરના મુખ્ય ગણધર શિષ્ય, જેઓ વ્યતંત લબ્ધિ–રાક્તિના ધારક હતા, જન્મે ધ્યાહ્યણ હતા, પણ ભગવાન મહાવીર સ્વામીજી – સાથેના આત્માના અસ્તિત્વ સંબંધના વિવાદમાં પરાજય થતાં તેમણે ભગવાન પાસે દીક્ષા સ્વીકારી હતી. ગૌતમ સ્વામીજીએ તપોભળથી એવી લબ્ધિ પ્રાપ્ત કરી હતી કે તેઓ જે વ્યક્તિને દીક્ષા આપે તે વ્યક્તિ તે જ ભવમાં અવશ્ય મુક્તિઆમી ભને. તેઓશ્રી ભગવાન પાસે કાયમ ઉભાક પગે જ બેસતા, પલાંડી વાળીને તો કદી બેદા નથી, વળી તેમને સર્ધનાં કિરણોનો સહારો લાઈને આકાશમાર્ગથી હિમાલય તરફ રહેલા અષ્ટાપદજી પર્વત ઉપર જઈને ત્યાંની જત્રા કરી હતી. ભગવાનશ્રી મહાવીરનું નિર્વાણ થતાં તરત જ તેમણે કેવલતાન પ્રાપ્ત કર્યું હતું. એમનું મંગલનામ પ્રભાતમાં લેવાથી કલ્યાણ થાય છે.

**રે કા. ત્રંચાવર્સ** – તવ ખૂણાવડે બનતો તં**દા**વર્ત નામનો એક વિશિષ્ટ પ્રકારનો જૈન સ્વસ્તિક. આ આકૃતિ જૈનધર્મ પ્રસિદ્ધ છે. આ અષ્ટમંગલ પૈકીની એક આકૃતિ છે. (વધુ પરિચય માટે જુઓ પ્રતીક **પ્લ્ટ મું.**)

१०५. फलदा — શાન્તિસ્નાત્રાદિકમાં વપરાતો ૧૦૮ નાળચાનો કળશ, આ કળશનાં ૧૦૮ કાશાંઓમાંથી ૧૦૮ જલની ધારાઓ એક સાથે નીકળતી ઢોય છે અને તે દ્વારા જિનમૂર્તિનો અભિષેક કરાય છે.

9૦૬થિં ૧૪૪ – ૧૦૬થી લઈને ૧૪૪ સુધીનાં પ્રતીકો ખાસ બોધક-પેરક નહીં પણ સામાન્ય કક્ષાનાં વિવિધ પ્રકારનાં મૂકવામાં આવ્યાં છે. એનું કારણ એ વિષય પ્રकારનાં છે કે એક ઈંચના મૂકી શકાય એવાં પ્રતીકો માટેનો કોઈ નવો વિષય મારી નજર સામે ચઢતો ન હતો. નાની સાઈઝમાં બતાવીએ તો દેખાય સામાન્ય कक्ષાની તેમ ન હતું. બીજી વાત એ હતી કે આ પુસ્તક ભગવાનશ્રી મહાવીરને લગતું અને ધાર્મિક હતું. પટ્ટીઓ અને પ્રતીકો આ પુસ્તકની સાથે બંધબેસતા હોય તે જ મૂકી શકાય પણ તે શકયતા ન હતી. સાથે એ પણ હતું કે થોડાં ઘણાં પ્રતીકો બોધક-પ્રેરક કદાચ શોધી શકાત પરંતુ કોઈ ચિત્રકારો મારી પાસે બેસીને કામ કરવા તૈયાર ન હતા. ઘરે બેસીને કામ કરે તો મનપસંદ કરે તેવી શ્રદ્ધા ન હતી. વળી આ માટે ક્યાં સુધી સમય વીતાવવો? આ અને આવી બીજી અનેક મુશ્કેલીઓ પણ આ કામ માટે અગવડરૂપ હતી. આવા બધા કારણોસર અમારે જલદી કામ પતાવવા ખાતર પ્રતીકો ના છુટકે પસંદ કરવાં પડયાં છે.



## हेवनाभरी किन्धि स्थिना भने हेनबिधना मृद्याहरो बेलि म्री ग्राइड न के कि कि ए ए ए न मुद्रा स्था हेलि के स्था ग्राइड च व ज ज ज ज ट व म्र द ए त ए त घ द घ न ए प्रीह्म स्था र ल व श घ स ह स ज की हेलिक स्था ग्राइड च व ज ज ज ज ट व म्र द ए त घ द घ न ए प्रीह्म में य र ल व श घ स ह स ज की हेलिक स्था ग्राइड च छ ज झ ज ट ठ ड ह ण त थ द ध न ए फ ब म म य र ल व श घ स ह स ज की दल्लिक स्था ग्राइड च छ ज झ ज ट ठ ड ह ण त थ द ध न ए फ ब म म य र ल व श घ स ह स ज की

# પ્રથમ ૮૦ ચિત્રપદિયોંકા પરિચય

#### तीशरी आवृति

#### लेखक - मुनियशोविजय (वर्तमानमें आचार्य वर्शोदेवसुरिजी)

जुलासा –

चित्रसंपुटकी यह तीसरी आवृत्ति है। प्रथम दो आवृत्तियाँमें पट्टियाँ तथा प्रतीकोंका जो परिचय छपा गया था, उसमें अतिअल्प सुधार तथा वृद्धि करके फिरसे लिखेकर यहाँ छपा गया है। पहली आवृत्तिमें पट्टियाँ ३५, प्रतीक १०५, दूसरी में पट्टियाँ ६० तथा प्रतीक १४१ थे। तीसरीमें चित्रपट्टियाँ ८० और प्रतीक १४४ और साइडमें ३५ से ज्यादा प्रतीक दिये हैं।

अवतरण -

इस गुन्थमें प्रत्येक रंगीन चित्रके सामने उसका परिचय तीनों भाषाओं में एक एक पन्नेमें छपा है। इस तरह परिचयके कुल ४८ पन्ने हैं। प्रत्येक पृष्ठ पर सबसे नीचे विविध विषयोंकी एक एक चित्रपट्टी छपी है। तदुपरांत प्रत्येक पृष्ठ पर इस तीसरी आवृत्तिमें छपे हुए गुजराती, हिन्दी और अंग्रेजी परिचयके प्रारंभमें ढाई सेन्टीमीटर की (१ इंच की) चौड़ाईवाला प्रतीक समचतुष्कोणमें दिया गया है। कुल मिलाकर परिचय पृष्ठोंकी पट्टियाँ ८० हैं और प्रतीक १४४ से अधिक हैं। अधिकतम चित्रपट्टियाँ तथा प्रतीक जैनधर्म या उसकी संस्कृतिके साथ सम्बन्ध रखते हैं, फिर भी सर्वसामान्य विषयकी भी वित्रपट्टियाँ तथा प्रतीक अल्प संख्यामें प्रस्तुत

इन दोनों प्रकारकी चित्राकृतियाँमें धर्म तथा संस्कृतिके अलावा तत्त्वज्ञान, साधना, उपासना, मंत्र, तंत्र, साहित्य, संगीत, शिल्प, स्थापत्य विविध कलाएँ आदि विषयोंका समावेश किया गया है।

यहाँ जो परिचय दिया गया है वह सिर्फ विद्वानों तथा उच्चतम अभ्यासियोंको ही नहीं लेकिन मुख्यतया सर्व-साधारणको खयालमें रखकर लिखा गया है। अतः दार्शनिकता या उसकी सूक्ष्म खूबियोंको यहाँ स्थान नहीं मिल पाया। इसके अलावा अमुक पट्टियाँ या प्रतीकोंको छोड़कर शेष रेखाकनोंके आवश्यक पहलुओंका सरल भाषामें यथोचित वर्णन दिया गया है।

## तीन भाषाओंवाले परिचय प्रन्ठोंके नीचे छपी हुइ ४८ किन्नपट्टियोंका परिचय \*

वर्मकक वेदना— यह धर्मचककी पट्टी है। यह धर्मचक हरएक तीर्यंकरके धर्मचक्रीत्वको ख्यात करनेवाला, प्रतिपक्षियोंके मदको मात करनेवाला तथा सूर्यसे भी अधिक तेजस्वी होता है। यह विहार करते हुए तीर्यंकरके आगे जगमगाहट करता हुआ, आकाशमे गमन करता है। देव समवसरणमें प्रभुकी बैठकके सामने ही सुवर्णकमल पर उसकी रचना करते हैं। वह समवसरण के दरवाजे पर भी होता है। साथ ही वह धर्म का प्रकाश करनेवाला, उसकी प्रबल सत्ताको सूचित करनेवाला तथा उसका प्रेरक प्रतीक है। व्यवहारमें सर्वप्रथम धर्मचक्र प्रवर्तन अरबों वर्ष पहले श्री ऋषभदेव मगवानके विहार कालमें तक्षशिलामें (पेशावर प्रदेश) भगवानके ही पुत्र बाहुबलीजीने किया था। 'तपावली' ग्रन्थमें धर्मछक्रका तप करनेका भी विधान है, लेकिन हम उसे तगमग भूत गये हैं। अतः धर्मचक्रका आधप्रवर्तन करनेवाले जैन हैं यह बात जैनोंके मन पर न रही तो फिर दूसरोंको तो इसका ख्याल ही कैसे हो? आज तो बौद्धोंके ढाई हजार वर्ष पहले शुक्त हुए धर्मवकका भारत सरकारसे गौरव किये जानेसे वह सविशेष प्रसिद्ध हुआ है।

> यहाँ चित्रमें धर्मचक्र सिर्फ दर्शनीय ही नहीं किन्तू सबके लिए बंदनीय भी है इसका भाव प्रदर्शित करने के लिए चतुर्विध श्रीसंघ धर्मचक्रको मावपूर्वक वंदन करता हुआ बताया है। दोनों ओर बैठे मृगोंको जैनशिल्प ग्रन्थमें सत्त्व तथा करुणाके प्रतीक स्वरूप बताये गये है। धर्मचक्रके आरे सातसे लेकर चौबीस (२४) की संख्याके बीचकी विविध संख्यावाले देखनेमें आए है। मूर्तियोमें धर्मचक्र सम्मुख तथा आहे (अर्बात् हमारे सामने चक्र पर संविधान पट्टी ही दिखाई दे और आरे दोनों ओर रहें) दोनों प्रकार के किये जाते थे। बहुत प्राचीन कालमें आडेका ठीक ठीक प्रचार था। आज तो (प्रायः) सम्मुखवाले प्रकार की प्रणालिका है।

२. उत्तें हीं –

३. अष्ट मंगल —

जैन परंपरा के अनुसार देवनागरी लिपिमें लिखे गये औं तथा ही किस तरह धित्रित किये जाने चाहिए इसका खयाल रखनेके लिए यह पट्टी दी गई है। लघु या बृहत् शांतिस्नात्रके विधि प्रसंग पर मिट्टीकी वेदी-पीठिका बनाई जाती है। तक उस पर इन दीनी मंत्रबीजोका आलेखन करना पड़ता है। साथ ही ये बीज लगमग सर्वधर्म प्रसिद्ध है। मंत्रों, यंत्रों, जप तथा ध्यान आदिमें इनका व्यापक उपयोग होता है। जैन 'औं' में पंचपरमेष्ठी की तथा 'हीं में चौबीस तीचेंकर की कल्पना करते हैं। औं और ही के बारेमें उनकी महिमाके तथा साधनाके ग्रन्थ, मन्त्र कल्प लिखे गये हैं। अनादि कालसे विश्वमें मंगलरूप मानी गई आठ आकृतियोंकी यह पट्टी हैं। यह पट्टी सचित्र करपसूत्र (बारसा) में चित्रित अच्टमंगलके चित्रोसे प्रतिकृति के रुपमें ली गई है। इस पट्टीमें क्रमशः (१) स्वस्तिक (२) श्रीवत्स (३) नंद्यावर्त (४) वर्षमानक (५) भद्रासन (सिंहासन) (६) कलश (घटाकृति) (७) मीनयुगल और (८) दर्गण — ये आकृतियाँ आलिखित है। शास्त्रोक्त आदेशानुसार हर एक श्रावकको जिन मंदिरमें भगवानकी पूजा करनेके बाद मंडपमें बैठकर चैत्यवंदनके प्रारंभ के पहले जिनेन्द्र भगवानकी प्रतिमाके सम्मुख हमेशा शुद्ध और अखण्ड अवतौ-चावलोंसे इन आठों आकृतियोंकी रचना करनी चाहिए।लेकिन आज यह प्रथा प्रायः बंद हो चुकी है। इसके स्थान पर आज सिर्फ पाटले पर चावलका स्वस्तिक बनाना,बादमें ज्ञान, दर्शन तथा चारित्र के प्रतीक स्वरूप अक्षतोंकी तीन बेरियाँ करना, इसके ऊपर सिद्धशिलों के चन्द्राकार करना और उसके बीच चावलकी छोटी बेरी बनाना इस तरह की प्रथा है। इस प्रधामेंसे सिर्फ आध मंगलाकृति 'स्वस्तिक' का आलेखेंन अवश्य होता रहा है। अनेक प्रसंगोंमें इसका आलेखन होता है यह आनंद की बात है।

वर्तमानकालमें छोटे-बडे हजारों जैन स्त्री-पुरुष हमेशा मंदिरमें जाकर काष्ट्रके पाटले पर अपने घरके शुद्ध बावलों द्वारा इस स्वस्तिकको रचना

अष्टमंगल की इन आकृतियों का प्रमुक्ते समक्ष सामान्यतया चावलों से आलेखन करना होता है। प्राचीन कालमें तो जैन राजा और श्रीमन्त लोग सोने और चांदी के असत बनवाकर उनके द्वारा भंगल आकृतियों की रचना करते थे। चाहे किसी भी माध्यमसे हो यह आकृर बनानेकी

शास्त्रमे 'धर्मधक'को हजार आरोवाला दरशाया है।

२. इसके सिए पञ्चमी या अष्टमीके चंद्र जैसी आकृति बनाई जाती है।

<sup>\*</sup> जिन मंदिरीकी फर्सों पर सालोंसे शिरियणों क्षेरा पत्वरसे स्वस्तिक या नंबावर्तका आलेखन होता आवा है। इस पर लोग पैर रखेंगे, सब बैटेंगे क्या यह उपित है? यह प्रथा कबसे शुरू हुई? किसने शुरू की? यह सोचने की बात है।

प्रथा प्राचीनकालमें उत्तम रूपसे प्रचलित थी। उत्तरकालमें लोगोंको इस प्रकार प्रतिदिन आंकार बनाने में अनुकूलता नहीं प्रतीत हुई अतः सरलता लाने तथा समयकी बचत करनेकी दृष्टिसे उसमें परिवर्तन करके अष्टमंगलके आठों आंकारोंको बाजोठ अथवा पटिये पर तराशने की प्रथा आरंभ हुई। उपासक गृहस्थ उस आकारोंवाले तराशे गए मागमें सरलता और शीघ्रतासे अञ्चत भरकर आकृतियोंको बना लेता, इसलिए यह पद्धित पूर्व—पद्धितिसे सबको प्रिय लगी। बादमें यह पद्धित भी अनुकूल नहीं हुई, तब आलेखन बंद होनेसे प्रस्तुत पद्धित लुग होने लगी। श्री संघने सोचा कि इससे तो लोग मंगलाकारोंसे मिलनेवाले मंगल लाभको खो बैठेंगे अतः अंतमें उन्होंने उमरी हुई आकृतियोंसे युक्त अष्टमंगलकी पातुमयी चौंकियों जिनालयोंमें रखनेकी प्रथा आरंभ करवाई। इतना ही नहीं, 'स्नात्र' बोलनेके लिए पंचयातुकी मूर्तिक साथ अष्टमंगलकी चौंकी होनी ही चाहिए ऐसा आग्रहपूर्वक नित्यकर्म विधिमें इसका समावेश किया, इसलिए यह सदाके लिए आवश्यकता की वस्तु बन गई। इस कारण प्रत्येक जैनमंदिरमें एक या एकसे अधिक संख्यामें वह सर्वत्र होती ही है। और नैमितिक कर्ममें अर्थात् सत्तरक्षमें पूजामें अष्टमंगल के लिए खास पूजा ही बना दी। इससे उस पूजाके समय तथा अन्य छोटे-बड़े शान्तिस्नात्रादि-प्रसंगों पर होनेवाले पाटली पूजनमें नवग्रहादिकी पूजा के प्रसंग में सेवन की लकड़ीसे बनाई हुई अष्टमंगलकी चौंकी का विधान किये जाने के कारण उसकी अनिवार्यता बन गई।

इस चौकीमें बनी हुई आकृतियाँ पूजा करनेके लिए नहीं है अपितु जो आकृति जिस सपमें बनी हुई है उसी तरह की आकृति बनानेकी दृष्टिसे अनामिका अंगुली को पिसे हुए चन्दनमें हुबोकर उसके द्वारा उस पर दैसा ही आकार (आउट लाइन) बनानेके लिए हैं। किन्तु आज वास्तविक स्थितिका ज्ञान न होनेसे सभी चन्दनकी टपकियाँ, टीके आदि लगाकर संतोष मनाते हैं, लेकिन यह उचित नहीं है।

अष्टमंगलीका आलेखन अहवा रचना करके मुझे शुभ मंगलोंकी प्राप्ति हो ऐसी प्रार्थना करनी चाहिए। इससे जीवन में विविध प्रकारके मंगलोंकी प्राप्ति होती है।

मेंस पर्वत पर तीर्षकरोंका अभिषेक हो जाने के पश्चात् इन्द्र महाराज चांदीके बने हुए अक्षतों-चावलसे साक्षात् प्रभुके समक्ष बहुमूल्य चौकी पर अष्टमंगलोंका आलेखन करते हैं। और सम्यग्दृष्टि देव देवलोकमें प्रभुकी पूजा के समय प्रतिदिन इनका आलेखन करते हैं। मगयेश्वर श्रेणिक तो प्रतिदिन नये-नये सुवर्णके 'वी' (यव) बनाकर उनसे अष्टमंगलोंकी रचना करते हैं। अगवानीमें दीक्षा अथवा रचयात्राके चलसमारोहों (जुलूस) में सबसे आगे प्रथम अष्टमंगल रहते थे और उन्हें पुरुष लेकर चलते थे। अष्टमंगलोंके ये आकार किन कारणोंसे मांगलिक हैं? इसका विवेचन मेरे पढ़नेमें नहीं आया है। मात्र अष्टमंगल का उल्लेख राजप्रश्नीय (रायपसेणी), जातापर्म कथा (णाया घम्मकहा) आदि आगम ग्रन्थोंमें मिलता है तथा वहाँ सूर्याभदेवके प्रसंगमें लिखा है कि सूर्याभने भगवान के समक्ष जो नृत्य किये थे उनमें अस्तिम नृत्य अष्टमंगलके एक-एक आकारके अनुस्य ही किया हा। और देवलोकके विमानों की द्वारशाख उपर ये आकार अनादिकालसे विद्यमान है। सम्बसरणमें स्थित अशोकवृक्ष पर तथा उसके द्वारों पर भी अष्टमंगल होते हैं।

हमारे यहाँ पुराने काष्टके, संघके अक्वा व्यक्तिगत प्राचीन मंदिरों तथा पुरानी जैन हवेलियोंके द्वार पर लगे हुए लकडीके चौखटों पर अष्टपंगल उत्कीर्ण किये जाते ये वे आज भी दिखाई देते हैं।

आज अधिकांन जैन मंदिरोंके गर्मगृहके द्वार पर चौखटोंके उपरी भागमें चांदीके बनाए हुए अष्टमंगलके तोरण लटकानेकी प्रचा बहुत ही प्रचलित है। इसके अतिरिक्त, आजकल डिब्बियों, मंजूषाओं, मंदिरके चावलके घंडारों, व्याख्यानकी चौकियों, ओधेके पाटों, कुंकुंमपन्निकाओं, घंदीबेके तोरणों, वित्रों, रंगोलियों तथा रेखाओं आदि में अष्टमगलोंको व्यापक स्थान दिया जाता है।

कतिपय जिनालयोंने तो स्वस्तिक और नन्धावर्तके आकारोंको बैठनेकी तथा चलनेकी जमीन पर लगी हुई संगमरमर की सिलपट्टियों (टाईलों) में भी बनाया जाता है।

अष्टमंगल के कममें पहला स्थान स्वस्तिक—साथियेका है जिसे लाखो जैन मंदिरोंमें आलिखित करते हैं। दूसरा श्रीवरस का है। श्रीवरस शब्द यहाँ उढ़ार्घक समझना चाहिए। इसलिए श्रीवरस अर्थात् महापुरुषोंकी छातीके अन्तमागका उन्तत अवयव विशेष। तीथैकरादि महापुरुषोंकी छातीके अन्तमागका उन्तत अवयव विशेष। तीथैकरादि महापुरुषोंकी छातीके अन्तमागका केन्दीय शारीरिक प्रदेश बालसे कुछ उन्तत होता है। तथा उस पर ऊर्ध्वमुखी दक्षिणावर्तवाला सुकोमल केशोंका समूह सुन्दर रूपसे शोमित होता है। केशयुक्त इस उन्तत अवयव विशेष का नाम ही श्रीष्टलस है कि यह चिह्न समस्त अरिहत—तीथैकरीके वक्षःस्थल पर होता है और इसलिए उनकी प्रतिमाओंमें विश्वस्थल पर यह चिह्न बनाया जाता है। मंदिरोंकी सभी प्रतिमाओंमें वक्षःस्थल पर यह चिह्न उभरा हुआ रहता है।

तीसरा स्थान 'नन्यावर्त'का है। जैनवर्धमें यह एक प्रसिद्ध बृहत् स्वस्तिक ही है तथा नौ कोणोसे निर्मित होनेवाली एक बुद्धिगम्य सुंदर आकृति है। चौदे 'वर्धमानक' का अर्थ 'शराव' अर्थात् दीपका साधन और इसीसे इसका सुपरिचित नाम 'शराव—सम्पुट' है। इसे 'वर्धमानसम्पुट' मैं कहते हैं। शराव अथवा वर्धमानसे जिसमें दीपक करते हैं वह मिट्टीका साधन और सम्पुटका अर्थ है दो साधनका जुड़ाव। इन सबका तालवर्षार्थ यह है कि सीधे साधन के ऊपर उलटा साधन रखनेसे संपुट जैसी आकृति बनती है। ऐसी आकृतिको मंगल माना गया है। पाँचवाँ 'कलरा' अर्थात् किसी भी एक

इ. अवितसमें भी और वत्स अच्च है। दस्तका अर्थ है छाती। श्री शब्दके अनेक असीमेंसे शोषा और रचना ऐसे दो अभीकी संगति करें तो 'लोषा अपवा रचनासे युक्त ऐसा बक्त-स्थल' इस प्रकार चीलिक अर्थ होता है। तो यह गोमा—त्यना किसकी? तो ऊपर बताए अनुसार 'अवयव या वस्तु विशेष की', इस प्रकार अर्थ घटिन होता है।

४ महान् कहे जानेवाले अन्य व्यक्तियोंने त्रीकृत्या वासुदेव के वक्षमाण का 'बीवत्स' चिहन प्रसिद्ध है।

५ इसके उत्स्लेख के लिए देखें — जम्मूकीय प्रकृति, औप,सम., महानि, आदि आगमा

६. विगत ४०-५० वर्षीये स्थापित पूर्तियोग्ने बीवत्सका विहन बहुत ऊंछा, यौडा और मापके निश्चित आकारते रहित किया गया है, विसके फलसकर पूर्तिकी सोमाने बाति हुई है। असः यह विहन यथायोग्य रूपमें ही बनवाना वाहिए। 'बीवस्थ'का आंकार थित्र में किस प्रकार का किस तरह बनाना चाहिए? इस सम्बन्ध में प्राचीन वित्र आदिमें विविध प्रकार मिलनेके कारण एक पद्धति निश्चित नहीं हो सकी है। सभी फिल-फिल-स्पर्म वित्रित करते हैं।

प्रकारके घडेकी आकृति। छठा मंगल 'मद्रासन' अर्थात् <del>बैटने</del>का आसन—सिंहासन—विशेष। मीन और दर्पणका अर्थ स्पष्ट है। यहाँ दिखाया हुआ कम कल्पसूत्रके चित्रके अनुसार है।

इन अष्टमंगलोका कम शास्त्रोंमें विविध प्रकारसे प्राप्त होता है। यही कारण है कि मन्दिरी-तोरणों अथवा चित्रोंमे भी दिविध क्रम देखने को मिलता है। पंचयातुको चौकियाँ भी विविध कमवाली मिलती है। इसमें एक समान कमका निर्वाह हुआ ही नहीं है, किन्तु यहाँ दी गई पट्टी आगमशास्त्रोक्त पाठके अनुसार है और उन आगमीके नामका उल्लेख पट्टीके केन्द्रमें किया भी है। यदि इस पट्टीके कमको सभी स्वीकार करें तो सर्वत्र एक ही कमका आदर हो।

प्रत्येक जैनके घरमें प्रयक् प्रथक अथवा सामूहिक रूपमें इन अध्यमंगलोकी स्थापना (किसीभी रूपमें) करनी ही बाहिए। इन्हें प्रवेशद्वारमें तीरणके रूपमें अथवा द्वारशास्त्र में कलात्मक पद्धतिसे उत्कीर्ण या चित्रित करके रखा जा सकता है। इससे उस स्थानक अथवा घरका मंगल होता है। अष्टमंगलकी आकृतियाँ अनेक प्रकारकी बनी हुई मिलती है। इसी पुस्तकमें उदाहरण स्वरूप अन्य दो पट्टियाँ दी गई है, उन्हें देखनेसे यह ज्ञात होगा।देशभेद और कालभेदके कारण वस्तु की रचनाओंमें विविधता और अन्तर तो रहेगा ही, तथापि वे सभी आदरणीय है।

## ४.आचार्यजीका

यह बारहवी शती का गुजराती पद्धतिका चित्र है। यह चित्र एक काष्ठपट्टी पर चित्रित था, उसकी यह सुरम्य अनुकृति है। पट्टीमें नगर प्रवेश - शिष्य-परिवार के साथ खड़े हुए जैनाचार्य और सिद्धराज जयसिंहका मिलन, आकर्षक भंगिमा-पूर्ण नृत्य तथा वृन्द-वादन होता हुआ दिखाया गया है। इस चित्रमें प्राचीनकालमें पुरुष भी बालोंका जुड़ा बांघते वे और बड़ी दाढ़ी रखते थे, यह दिखाया गया है। और साथ ही उन सभीको कल्पसूत्रकी पद्धतिके अनुसार विशाल नेत्र, शुरूकी नासिकाके समान नुकीली नासिकाएँ,उस समय के जैन साध, राजा एवं प्रजाजनोंकी वेशभूषा, दाहिने हाश्से प्रवचन मुदा बनाकर उपदेश करते हुए जैनाचार्य, दसवी शतीसे लेकर सत्रहर्वी शतीके जैनमुनियों के चित्र तथा गुरुमूर्तियोंके कुछ पा**षाण**-शिल्पोंमें दिखाई देनेदाली (बायें पर नहीं) दाहिने कन्ये पर वस्त्र रखनेकी तत्कालीन एक प्रथा आदि दृष्टिगोचर होते हैं।

**५, विश्विध लिपियाँ इ**स पट्टीके चार कोष्ठकोमें चार प्रकारकी लिपियाँ दी गई है। और पाँचरें कोष्ठकमें ऊपर की लिपियोंके शेष अक्षर, जैन लिपिके संयुक्ताक्षर, **और अंक** --- देवनागरी, जैन अथवा बालबोध लिपिमें लिखे जानेवाले अंक, शब्दों—वाक्योमे आनेवाले चिहन संकेत आदि प्रकीर्ण बाते दिखाई गई है।

> लिपि अर्थात् असर अबवा अंकोको अमुक प्रकारसे स्थापित करने लिखनेकी पद्धति, अबवाँ माषाके लिए अमुक प्रकारसे लिखे जानेवाले वर्ण, अक्षर या उनका समूह है। वर्षके पर्याय अक्षर या मानुका है। लिपिके वर्णमानुका, सिद्धान्तमानुका, सिद्धमानुका ये नामान्तर है। इसके अतिरिक्त यह वर्णमाला, अक्षरमाला या मुलासर इन नामोंसे भी प्रचलित है।

> मातृका अर्थात् माता। ये वर्ण शास्त्रसिद्धांत , विद्या, कला और यावत् विश्वके सभी व्यवहारीको जन्म देनेवाले तथा पोषण आदि करनेवाले होनेसे उसे माताकी उपमा दी है, यह यथार्थ ही है। इसीलिए उसे सिद्धान्तमातका कहा है। वर्णौंका कोई आदि अथवा उत्पत्ति नहीं है अतः उन्हें 'अनादिसंसिद्ध' भी कहते हैं।

#### विजयहीके सम्बन्धने

पाँच कोष्टकोमें से पहले कोष्टकमें वर्तमान कालमें प्रचलित **देवनागरी** लिपि दिखाई गई है। दूसरे में **जैन देवनागरी,** तीसरेमें **खरोप्टी** और चौबेने **बाहु**भी है। जैन इतिहास अथवा लिपिशास्त्रोके इतिहासकी दृष्टिसे देखें तो पट्टीमें ब्राह्मी, <sup>73</sup> खरोची, देवनागरी और जैन इस कमसे इनका लेखन होना चाहिए, किन्तु नीचे दी गई अपरिचित लिपियोंके अक्षरोंको पहचाननेका कार्य सरल बने इस दृष्टिसे सर्व परिचित देवनागरीको प्रथम **बताया गया है। अन्यवा**ंबास्तविक रूपसे परिवर्तन समझनेके लिए कोष्ठकोंका कम ४, ३, २, ९ ऐसा ध्यानमे रखना चाहिए। प्रथम कोष्ठकमें जहाँ जो अहर है उनके नीचे उन्होंके वर्ण दिये हैं जैसे कि आ के नीचे सभी लिपियोंका आ । जिससे सैंकडों दर्शीमें लिप्यक्षरों में हुए क्रमिक परिवर्तनका भी ज्ञान हो सके।

#### पहले कोच्छककी देवनागरी और बाबन अक्षरोंकी गृहाना

आधुनिक देवनागरीका मूल नाम 'नागर' अथवा 'नागरी' है। उत्तरकालमें देवशब्द जोड़कर 'देवनागरी' ऐसा नामकरण किया गया है। यही नागरी आजकल<sup>11</sup>बालबोय के रूपमें पहचानी जाती हैं। इसके अक्षरोकी संख्या बावन हैं। - १९

अ से औं तर्क १४ स्वर, क से ह तक ३३ व्यंजन, स्वरादिके ऊपर लगाई जानेवाली अनुस्वार-दर्शक एक बिन्दु (अ), दो बिन्दुरूप दिसर्ग

- ७. किन्तु एक बात ध्यानमें रक्षानी बाहिए कि एक पद्धति को बनाए रक्षनेके लिए फते ही कोई एक निर्णय किया आएं, किन्तु उसका अर्थ यह नहीं करना चाहिए कि अन्य ग्रंबीमें जो सामान्य परिवर्तनदाला क्रम बताया है वह अशुद्ध है। उसे वैकल्पिक रूपमे आदरणीय ही मानना चाहिए।
- जैन साधुओं में आज तो बारे करने पर कम्बल रखनेकी प्रशा चल क्षी है।
- ९. ''लिखिताबारिन्यामे निपिनिविक्तमी'' अमरकोश-१४९९, ऐसा ही निर्देश हैमकोशके श्लीक ३०१४८ में है।

लिपिको कर्पणन्य की भाषामें 'संतासर' और भाषाको 'बंजनाबर' तथा युन इन दोनो को 'दब्यासर' कहा जाता है। तपा असरजानके बोधस्य लब्यासर को 'भाषाबर' कहते हैं। (देखिए

- १०. एक सात ध्यानमें रखनी चाहिए कि माथा और लिपि ये दोनों अलग अलग वस्तुएँ है। जिसका उच्चारण होता है वह 'माषा' और जो लिखी जानी है वह है लिपि'। किसी मी भाषाको किसी भी लिपिये लिखा जा सकता है और किसी भी लिपिका अनुवाद किसी भी भाषामें किया जा सकता है।
- १५. एक वर्ण-अक्षरको भी लिपि, मातृका अथवा मातृकाक्षर कर सकते है।
- १२. कतिपय लिपि-विशास्य खरोच्छीको ऐतिहासिक दृष्टिने बाहुमी से पूर्ववर्ती महतते हैं।
- ९३ हिन्दी लिपि पायः बालबोध के समान है।
- ५४ व्यक्तनानि त्रयस्विकात् स्वराक्ष्यैव वर्तुर्दक्षः अनुस्वासः विमर्गाश्च जिल्लामृतीय एव च।।१॥

गजकुभ्याकृतिवर्णो प्रोक्तौ उनुनामिकस्तथा। एते वर्षा द्विपञ्चाशद् मातृकायामुदाष्ट्रताः ॥२॥

- ९५ औदना खरा ∦(सि. है)
- १६-१६. अनुस्वार, विसर्ग आदि आकृतियाँ अनक्षरी होते हुए भी उनमें अर्थसंकेत होने के कारण उन्हें दणींने गिनकर वर्णमाला में स्थान दिया गया है।

(: अ ः), जिह्नामूर्ताय ( × क × ख) और उपव्यानीय ँ (× प, × फ), ये चार वर्ण तथा बावनवाँ "अनुनासिक वर्ण ( ँ ऑ),पहले कोच्छक में देवनागरीके ३९ अक्षर बनाये गये हैं। शेष जो रह गये वे पांचवे कोच्छकमें दिये गये हैं। यह आर्यलिपि इ.सन्. की दसवी " शताब्दीसे आरम्प हुई है ऐसा लिपिजोंका कथन है। यह लिपि सार्वदेशिक बन गई हैं। तथा आज भी देशके अधिकांश भागमें विविधभाषी लोगोंमें इस लिपिका प्रयोग होता है।

#### दूसरे कोच्छक की जैन लिपि

लिपिविदोकी मान्यतानुसार कुछ समय बीतने पर नागरी लिपिमेंसे ही जैन लिडियों (इस्तलिखित प्रतियोके लेखकोंने) कुछ असरींका एक विलक्षण खरूप विकसित किया। उससे प्रस्तुत नागरी 'जैन लिपि' ऐसे स्वतन्त्र नामसे प्रख्यात हुई। वस्तुतः इसके लिए 'जैन शैली की नागरी' ऐसा कहना अधिक समुचित है। नागरी के जिन अक्षरोंकी बनावट में युभावमें (भोडमें) परिवर्तन हुआ है उनकी संख्या पौँच खर और छः बंजन मिलकर ग्यारह है। स्वरोंमें अ, ऋ, लू, ओ, औ तथा ब्यंजनोंमें मुख्यरूपसे छ, जु, दु, इ, णु, थूं है।

जैन लिपिमें लिखनेके लिए अग्रमात्रा और पृष्ठमात्रा (पडी मात्रा) के दो प्रकार प्रचलित थे। इनमें अग्रमात्राके प्रकारमें हुस्द-दीर्घ विहन, असरके ऊपर अबवा नीचे न लिखकर उसके अगले मागमें लिखते थे। जैसे—६। और पडी के पृष्ठ मात्रा में लेखन का सीदर्घ बनाए रखने के लिए मस्तक के ऊपर की मात्रा असर के पीछे उसी असर के मस्तक का स्मर्श करके लिखी जाती थी। जैसे कि 'देवेन्द्र' लिखना हो तो ।दावन्द्र । ये दोनों प्रकार आजकल प्रायः नष्ट हो गए है। आजकल तो ये सभी चिहन ऊर्ध्वमात्रा अथवा अधोमात्राके रूपमें ही लिखे जाते है। तीसरे कोष्टक की खरोच्छे लिपि

खरोर्फ नामक आचार्य के नामसे तथा अन्य मतानुसार खर अर्थात् गर्दभ, ओच्छ—औठ इस आधार पर इस लिपि के अक्षर गर्दभ के ओच्छ जैसे मोटे आकारमें लिखे जाने के कारण, अबवा खरोच्छ नामक जातिके नाम पर इस लिपिका नामकरण हुआ है। इस लिपिकी विशेषता यह है कि स्वरमें मात्राएँ लगाकर लिखा जाता है। जैसे कि— 'अं, अँ,' इत्यादि। इसके मूलाक्षर ३७ है। इसमें स्वर पाँच है और वे हस्व ही है। शेष ३२ व्यञ्जन हैं। यह लिपि ई.सन्, से पूर्व चौषी शताब्दी में उत्यन्न होकर ई.सन्, की तीसरी शताब्दीमें अस्तावल पर पहुँच गई थी। जैन ग्रन्थोंमें जहाँ लिपि के प्रकार बताए गए हैं, वहाँ खरोच्छीका उल्लेख हुआ है।

#### चीये कोष्टक की ब्राह्मी लिपि

जैन अनुश्रुतिके अनुसार इस लिपि का ज्ञान कई अरब वर्षोंसे पूर्व इस युगके आदिमें उत्पन्न प्रवम तीर्यंकर घगवान श्री ऋषभदेवने अपनी पुत्री 'ह्राह्मी' को दाहिने हाथसे इस युगमें सबसे पहले दिया तबसे लिखने के लिए 'वर्णमाला' मानवजाति को प्राप्त हुई और लिपि-विज्ञान प्रारम्म हुआ। यह लिपि 'ब्राह्मीं' के नामसे 'ब्राह्मीं' के रूप में प्रख्यात हुई और यह 'आद्यलिपि' कश्रुलाई। श्री अपनमदेवने द्वितीय पुत्री सुन्दरी को अंक क्षान<sup>ा</sup> सिखाया। अंक भी एक प्रकारकी लिपि ही कश्रुलाती है।

ब्राह्मी लिपि में मुलाक्षरोकी संख्या कितनी थी? इसके लिए जैन आगमसूत्र समयायांग ४६ की संख्या बतलाता है। यद्यपि मूलकार कौनसे ४६ अबर है, इस संबंधमें भीन है किन्तु प्रस्तुत अंग की ग्यारहवी शताब्दी में रचित टीकामें टीकाकार 'ऋ, ऋ, लृ, लॄ' स्वर तथा 'æ' और 'झ' इन छह के अतिरिक्त ४६ की सम्भावना सूचित करते हैं।

भारतीय लिपि—विज्ञान के पिता ओझाजी 'व्हं' अथवा 'क्ष्' इन दोनोमें से एक का विकत्य सूचित करते हैं। सातवी शताब्दी के चीनी यांत्री ह्यु-एन-स्सांगने ४७ तथा अन्यत्र ४२ संख्याका भी सूचन किया है। इस लिपिके आकार कैसे होंगे? इसका निर्देश 'प्रश्न ब्याकरण' में हुआ है। वह आजकी लिपि के साथ कही कहीं साम्य रखता है।

तात्पर्य यह है कि किसी शास्के अनामें विसर्ग हो और उसके आगे क अयदा कासे आरम्भ होनेवाला शब्द होतों, पूर्व में स्थित विसर्ग का उच्चारण विह्ना के मूलाप्रभागसे एक विशास प्रकारसे किया जाता है। इस विशिष्ट उच्चारण की पहचानके लिए वैयाकरणोने विसर्गक स्थान पर एक प्रकारका संकेतात्मक चिह्न वजाकृति 🗶 रखनेका सूचन किया है और उसे "महाप्राणविसर्ग नाम देक्त उसीको जिह्नवाप्रमूलीय वर्णकी संकादी है। उदाहरण के लिए 'मुगः कार्य करोति'। इस वाक्यको शुद्ध रूपमें 'मुग × कार्य करोति'। इस तरह ही लिखा जा सकता है। और विसर्ग के आगे व् अयदा क् आए तो उसका उच्चारण और्थ द्वारा एक विशिष्ट प्रकारसे होता या अतः उसके संकेत के लिए गजके गण्डस्थल के समान ४×६न दो विन्हों में से किसी एक प्रकारका विन्ह लगता है। इसे उपध्यानीय वर्ण कहते हैं। उपध्या अर्थात् औरच और उससे बोला जानेवाला वर्ण – 'उपध्यानीय'।

. १९. बाक्नकी गणना एक दूसरे प्रकारसे भी की जाती है, जिसमें जिस्लामुलीय, उपध्यानीय और अनुनासिक व्यञ्जनीमें 🛎, 🛪 और 🛪 व्यञ्जनीकी भी गणना होती है।

बीबी शताबोंके पश्चात् आजकत लिखे जानेवाले स के स्थान पर संयुक्ताकरके रूपये त्वर जोडकर 'कष्' इस तरह लिखा जाता था। बादये इसने अपना पूल त्वरूप बदसकर स् का रूप धारण किया है। ऐसा होनेयर सू में कौनसे वर्ण है इसका परिचय देने की आवश्यकता प्रतीत होने पर व्याकरणकरों को **फण्**, संबीचे कर ऐसा विधान करना पड़ा। यहा बाल स के स्थानपर संयुक्ताक्षर 'ण् त्र' के सम्बन्धमें हुई। इसके द्वारा भी अपना कायाकरणकरके का ऐसा अभिनव रूप धारण करने पर 'जाव्योकर' ऐसा सूत्र बनाना पड़ा। तथा वर्तमान कालमें प्रयुक्त होनेवाला 'त्र' भी प्राचीनकालमें 'तर्र' इस प्रकार लिखा जाता था,बाद में इसमें 'त्' में त्वर मिलाकर 'तर्र' लिखना पड़ता था अतः यह कालान्तर में 'त्र' के रूपमें अधीन अवतार लेकर प्रस्तुत हुआ। में केवल वर्ण नहीं हैं, अपितु संयुक्त वर्ण है।

- २०. इस लिपिमें ई. सन् १००८ में लिखा हुआ एक ग्रन्य लन्दन-केम्बिज में हैं। तथा विशेषावश्यक माष्य टीका' नायक कृति भी नागर लिपिमें है, वो कि वैसलमेर के पण्डारमें है। मैंने इसके दर्शन किये हैं। इनके अतिरिक्त नागरी अभिलेखोंके अक्षरोंसे मितते-जुलते अक्षरोवाली ताहपत्रीय प्रतियों बहुत मिलती है। जिनका समय १०—११ वीं शतस्वी है।
- २५. ऐसा भी घरन किया जा सकता है कि जैन लिपि से नागरी लिपि का जन्म क्यों न हुआ हो?
- २२ यह मान्यता चीनी विज्ञानों की है।
- २३. विगत ३०-४० वर्षोसे भारतके गांधीवादी मंहलींने इस प्रकारकी लिपि का प्रयोग किया जा रहा है।
- २४. तुर्कस्तान आदि देश जहाँ कि धारतीय अधवा बौद्धसम्यता व्यान्त बी, वहाँ यह लिपि बहुत समय तक प्रधतित रही धी।
- २५. ब्राहमी-लिपिकी उत्पत्ति के बारेंबे अर्जन लोग ब्रह्मा को कारणस्प मानते हैं और 'ब्राहमासे ग्राप्त होने के कारण इंधका आहमी नाम पढ़ा है' ऐसा कहते हैं। चीन का विश्वकोन्न भी इस बात का समर्थन करता है। दोनों अनुश्रुतियाँ इसकी प्राचीनता को स्वीकृत करती है यह स्पष्ट हैं।
- २६ शून्य अंक की खोज पूर्णतः भारतीय है। इस देश ने ही अन्य देशीको शून्य अंक की मेट दी है।

Jain Education International

**१७. कः कुलिशाकृति**ः।

१८. गजकुम्माकृतिः पश्यः

#### रा इ**ज्**मी लिपिकी महत्ता

बाह्मी लिपिको लिपिविदोने आजकी विद्यमान हजारों लिपियोकी माता के रूपमें परिचित कराया है। भारत की समस्त लिपियोका मूल बाह्मी लिपिको बताया है। अतः ब्राह्मी लिपि को माता और अन्य लिपियों को उसके वंश विस्तार के रूपमें समझना चाहिए। यह लिपि व्यवस्थित रूप से निर्मित, किसी भी अन्य लिपि के अनुकरणसे रहित, जैसा लिखा जाए वैसा ही बोला जाए और जैसा बोला जाए वैसा ही लिखा जाए वैसी है। इसी लिए यह एक विकासोन्मुख वैज्ञानिक बंगसे सुनियोजित वर्णमालावाली लिपि मानी जाती है, और अनेक कारणोंसे इसे एक सार्वदेशिक लिपि माना जाता है। जैनग्रन्थ इसे 'आर्थ-लिपि' कहते हैं।

इसी लिपिमें जैन- बौद्ध धर्मशास्त्र लिखे गए थे। वर्तमान नागरीका प्राचीन स्वरूप है बाह्मी और इसका अर्वाचीन स्वरूप है वह नागरी। यह ब्राह्मी लिपि प्रादेशिक भेद और लेखनभेद के कारण धीरे धीरे ऐसी परिवर्तित हुई कि ब्राह्मी के मूल मोड़ों को ढूंढनेका कार्य कठन हो गया। लिपि वस्तु ही ऐसी है कि वह सदा परिवर्तनशील ही रहती है।

#### पाँचवे कोच्छक के संबंध में

इस कोष्ठकमें लिपिसे सम्बन्ध प्रकीण बाते दी गई है। इसमें ब्राह्मी और जैन लिपिका के दिया गया है। इसके पश्चात् कमशः अनुनासिक वर्ण, जिह्वामूलीय, उपध्यानीय वर्ण, अनुस्वार, विसर्ग, संयुक्ताक्षर क् और जू वर्ण दिये गये हैं। तदनन्तर बहुतप्रचलित तीन मन्त्रबीज, दीर्घ स्वर-ऊ तथा क् मू लू वू रू यू मू इन सात व्यंजन वर्णोंक संयोजन से बननेवाला विषयिक्षक अथवा कूटाक्षर दिया गया है। इसके बाद जैन लिपिमें विशेष रूपसे प्रयुक्त १४ संयुक्ताक्षर, फिर जैन, अजैन लिपि की आवश्यक १ से ९ तथा शून्यकी अंक संख्या और अन्तरमें प्राचीन लिपिमें प्रयुक्त एवं अर्वाचिन लेखनकला में प्रचलित चिहन दिखाए गए हैं। यहाँ अग्रमांत्रा अथवा पृष्टमात्रा के नमूने आदि नहीं दिखाए गए हैं। तीर्थंकरोंके गर्भावतरण के पश्चात् उनकी माताओंको मध्यराजिमें आनेवाले १४ महास्वप्न । ये महास्वप्न सर्वोत्तम पुण्यशाली ऐसे मगवान के गर्भ के प्रभावसे ही आते हैं। और इसी कारण ये खप्न तीर्थंकर की ही आत्मा अवतरित हुई है, इसका सूचन करनेवाले हैं। पहले तीर्थंकरकी माता वौदह स्वप्नोमें पहले वृष्टभको और बादमें गज, सिंह, लक्ष्मी आदिको देखती हैं। जबकि बाईस तीर्थंकरोंकी माताएँ स्वप्नमें प्रथमें हाथीको और उसके बाद वृष्टम, सिंह आदिको देखती हैं। किन्तु चौर्बास्वें तीर्थंकर भगवान श्री महावीरकी माता प्रथम स्वप्नमें सिंहको और उसके अनन्तर गर्ज, वृष्टम आदिको देखती हैं।

इन स्वप्नोके दर्शनसे, देखनेवाले अथवा उसके कुंटुम्बको कल्याण, सम्यत्ति, आरोग्य, सन्तोष, दीर्घायु तथा उपदवीका अभाव आदि फलौकी प्राप्ति शास्त्रोमें दिखाई गई है।

इन चौदह स्वप्नोंको उनके नामोके साथ यहाँ चित्रित किया गया है।

#### ७. सातस्वर 🛶

६. चीदहस्वप्न --

स्थर असंख्य हो सकते हैं। किन्तु उन संबंका वर्गीकरण करके उनका सात में ही समावेश किया गया है। वटवृक्ष के समान विराद् शब्दबहमका सात स्वरीका मण्डल ये बीज हैं। संगीतको 'पञ्चम वेद' जैसी उपमा दी हैं। कैसी अद्भुत बात हैं? कैसी अद्भुत लीला? असंख्य वर्षोंसे गाये जानेवाले रागोंका मूल केवल ये सात स्वर ही हैं। यहाँ 'सारेगम' आदि सात स्वरों को ही बताया गया है। इन स्वरीके प्राकृत नाम क्रमशः सञ्ज, रिषम, गं (गां?) यार, मख्यम, पंचम, पैवत तथा निसात है। संगीत शास्त्रमें इनके क्रमशः षड्ज, ऋषम, गान्यार, मध्यम, पंचम, पैवत और निषाद ये नाम है। बहुज जिह्ना के अग्रमागसे, ऋषभ छातीसे, गान्यार कण्डसे, मध्यम जिह्नाके मध्य भागसे, पंचम नाधिके भागसे, ग्रैवत दन्तोष्ठ स्थानसे तथा निषाद मस्तकसे उत्पन्न होते हैं।

२७. शास्त्रीये जहाँ तिषियोकी नामावसी मितती है वहाँ पहला उत्ततेख 'बाइमी' का ही होता है। जैन आगम अंगोये पींख्ये अंग मुगवतीजी सूत्र का प्रारम्य 'गमो बंभीए सिविए' सूत्र से ही हुआ है। अर्थात् प्रारम्यमे ही 'बाइमी' लिपिको नमस्कार' किया है। लिपि भी कितनी सम्मान्य और आदरणीय वस्तु है, इसका निर्देश इस सूत्र से प्रान्त होता है।

२८. देखिए-'पन्नवना, समवायांप' और 'चजपन्न,चरियं' वन्यों के उल्लेख।

२९ देखिए- 'तलितविस्तरा'।

३०. बाहमी लिपिके सभी वर्षोंके मोड़ बंदल गए हैं किन्तु एक 'इ' वर्षाने अपने मूल स्वस्थ को नहीं छोड़ा है। इसी करण 'इ' हठीला वर्ण कहा जाता है। जिही अथवा मूर्ख व्यक्तिको 'इ' जैसा कहा जाता है उसका कारण यही है।

३१. विषि सदा कालमेद अववा देशमेदसे परिवर्तनजीत ही रहती है। ऋषमदेव पगवान द्वारा बतलाई गई लिपि और तीन हजार वर्ष पूर्व की अववा आगम – लिखित काल की लिपिके बीच क्या अन्तर होगा, यह निर्णय करनेका निर्णयात्मक कोई साधन नहीं है।

३२ ये वर्ण बावन असरकी गणनामेले हैं।

३३. पिन्ड अर्थात् समूह। समूह वर्णोसे निम्मन अक्षर पिण्डाक्षर कहताते हैं। इस अक्षरको लिखते हैं तब कृट अर्थात् शिकर मैसा दिखाई देनेसे वह कृटाक्षर बनता है। इसे संयुक्ताक्षर अयवा जुडे हुए अक्तर भी करते हैं। इसकी संख्यामें कुछ मतभेद हैं। ये अहार क से ह तक के सभी व्यञ्जनीसे बनते हैं। यहाँ क् से आरम्भ होनेवाला आधाक्षर बताया है। अन्य अक्तर खु, गू से आरम्भ होनेवाले समझने चाहिए। कृटाक्षर ३२ से ३५ संख्याके बीच के आते हैं। इसका सपूर्ण वलच कैसा होता है इसके लिए देखें-मेरे द्वारा सम्मादित -मुदित 'ऋषिपण्डसस्म्ब'।

३४. सबसे अधिक तीर्यकालेकी (अर्थात् बाईस की) माताएँ वौदह स्वन्तेमें पहले हाबी को देखनेवाली होनेसे शास्त्रमें पहले हाबी का उत्सेख किया है। इसीके आधार पर लाजपूजामें पहले गजवर दीठों कहा जाता है।

३५. यदि तीर्षकरकी आत्था स्वर्गसे अवतरित होकर आती हो, तो उसकी माता बारहवें खज्जने विभान' को देखती है और यदि नरकसे निकलकर आती हो तो उसकी माता 'भवन' (भव्य गृह—आवास) को देखती है।

३६. दिवम्बर संप्रदाय सोलह स्वप्नोंका दिखाई देना भानता है।

३७. तीसरे आगम अग 'ठाण' में बहुव स्वर-नासिका, कच्छ, छाती, तालु, जिहुदा और दांत इन छड़ स्थानीके आश्रयसे उत्पन्न होनेके कारण 'बहुव' कहलाता है। तथा नामिसे उत्पन्न वायुकच्छ मस्तकमे आहत होकर बाहर निकलता है तब वह बैसके समान आवाज करता हो, ऐसा आमास होनेके कारण उसे ऋषभ (रिषम) कहते हैं। अन्य स्वरोके लिए देखिये व्यागंग सु, ५५३, उ.०३, स्वरमण्डल तथा संगीतसे सम्बद्ध वर्णन दृष्टिवाद नामक बारहवे अगके एक महत्वपूर्ण अंशस्य 'पूर्वगत के विविध प्रापृतों में से 'स्वरधापृत' में था। आज यह ग्रन्थ नष्ट हो गया है।

३८. 'स्थानाग' और 'अनुयोगक्कर' इन दोनों आगमोंने मतांतर से पैक्तके स्थान पर अग्रसिद्ध दैक्त' शब्द दिया है। क्या अति ग्राचीन कालमें वस्तुतः पैक्त के स्थान पर दैक्त' रहा होगा? इस आगममें दिया हुआ स्वरमण्डलका वर्णन संक्षिप्त होने पर भी जानने योग्य है।

ये सात स्वरं सिरिगम, सारेगम अथवा सर्गम ऐसे संबिप्त अक्षरोंसे पहचाने जाते हैं।

इन स्वरोंके ग्राम मूर्छनाएँ तथा रंग, ऋतुएँ, रस, अलंकारआदि अनेक बातोंका वर्णन जैन आगमी तथा प्राचीन साहित्यकारोंने संगीतादिके ग्रन्थोंने दिया है। संगीत शास्त्रियोंने जीवनिश्चित तथा अजीवनिश्चित स्वरोंकी बात की है। अर्थात् किस जीवकी आवाज किस स्वरक्त समान है और कैसा अजीववाध कैसे स्वर-ध्वनिकी व्यक्त करता है? इसके लिए जीवपक्षमें पशु-पत्ती निश्चित किये हैं। यहाँ दी गई मनोरम पट्टीमें संगीतकार तानसेन द्वारा बनाए गए सबैयेके आधार पर उन-उन स्वरों पर पशु-पत्ती दिखलाए है। इनमें क्रमशः मयूर, चातक, बकरा, क्रौड्य, क्रोयल, मेंक्क तथा हादी है। यद्यपि 'अनुयोगद्वार'की टीकामें तथा अन्यत्र पशु-पहियोंके विकल्प बताए हैं। क्योंकि एक ही स्वर अनेक जीवोंसे भी व्यक्त हो सकता है।

८. **बारह राशियाँ** (ज्योतिष पट्टी) — यह पट्टी ज्योतिष शास्त्रसे संबंधित है। इसमें बारह राशियोंको उनके साथ सम्बन्ध रखनेवाले अक्षरोंके साथ दिखाया गया है। इन राशियोंके आधार पर प्रत्येक व्यक्तिका त्रैकालिक भविष्य देखा जा सकता है। कैसी अद्मृत बात है? करोडों, अरबों ही नहीं किन्तु सब मनुष्यों का भविष्य देखने की केवल ये ही बारह राशियों। इन बारही में केवल असंख्य जीव ही नहीं अपितु अचेतन पदार्थों का भविष्य भी छिपा रहता है। विश्वके बरावर भावों के शुभाशुभ प्रभावों के लिए ये सांशियों महत्त्वपूर्ण है।

९. अष्टक्रकारी

यह पट्टी तीर्थंकर देव की मूर्तिकी सेवार्थित के रूपमें की जानेवाली (अंग और अग्र शब्द से पहचानी जानेवाली) अध्यक्तरी पूजा किस प्रकार और किस क्रमसे होती है, यह दिखाने के लिए दी गई है। बाई ओर से प्रथम जलपूजा, बादमें क्रमशः चन्दन, पुष्प धूप, दीप, अक्षत, नैवेद्य अर्थात् स्वस्तिक पर दोनों हाथों से किसी भी तरहकी मिठाई-मिष्ट वस्तु रखना वह, और आठवी फल पूजा अर्थात् चावल द्वारा वित्रित सिद्धशिला पर दोनों हाथों से मोक्षफल की याचना करते हुए फल अर्पण करना। प्रारम्भ की तीन पूजाएँ 'अंगपूजा' होनेसे गर्भगृह में की जाती है और श्रेष पूजा 'अग्रपूजा' होनेसे गर्भगृह के बाहर प्रभु के समक्ष मंडपमें करनी होती हैं।

आठों पूजाएँ करते हुए जो भावनाएँ की जाती है उनके दोहे पृथक् पृथक् आते हैं। लोग उन्हें बोलकर आठों पूजाएँ करते हैं। इस पूजाको द्रव्यपूजा कहते हैं। आठवीं फल पूजा पूरी करनेके पश्चात् पूजक श्रायक-श्राविका चैत्यवन्दन तथा स्तोत्र स्तवन प्रार्थनादि करते हुए भगवान की मावपूजा में तस्लीन होते हैं। जैन साधु-साध्वी समुदाय तो अपने अखारके अनुसार केवल स्तुति-प्रार्थनादि रूप भावपूजा ही करते हैं।

९०, भगवान महावीर के जीवन प्रसंग श्रमण भगवान महावीर के पाँचों कल्याणक तथा अन्य विशिष्ट प्रसंगोसे युक्त यह पट्टी है। इसमें क्रमशः 'च्यवन, जन्म, देवपरीक्षा, दीक्षा, चंडकौशिक का उपदव, कानमें लकडीकी सलाखें, चन्दनबाला द्वारा दी गई पिछा, केवलज्ञान की प्राप्ति और मोक्ष' इस तरह इसमें नौ प्रसंग चित्रित है। इसका शेष विशेष वर्णन ३५ चित्रों के परिचयमें आ जाता है, इसलिए यहाँ विशेष नहीं निक्या है।

9.9. टिप्पणी मृत्य- यह पट्टी गुजरातके टिप्पणी मृत्यकी है। गुजरात में घर की छत की नई फर्श को मजबूत करनेके लिए टिप्पणी नृत्य किया जाता है। उस समय (गुजराती पद्धित) श्रीमक लोग चित्रमें दिखाए अनुसार तालबद्ध ठुमके के साथ, गीत गाते हुए श्रमपूर्वक किये जानेवाले नृत्योत्सवों से आनंद मनाते हैं। यह चित्र धार्मिक न होते हुए भी गुजरात की प्रसिद्ध कला होनेके कारण दिया गया है।

9 २. जीविविचार - अखिल विश्व बह्मांड में ८४ लाख जीवयोनियाँ है। इन योनियों में अनन्त जीवों के जन्म-मरण होते रहते हैं। इन्हीं ८४ लाख जीवयोनियाँ अथवा संसारवर्ती अनन्त जीवों की पहुँ भेदोंके द्वारा इस चित्रपट्टीमें झाँकी करवाई हैं। इन सभी जीवों का समावेश स्थावर और त्रस इन दो नामोंसे प्रसिद्ध प्रकारों मी होता है। यहाँ दोनों प्रकारों द्वारा जीवभेदों के चित्र बताए गये हैं। खेच्छापूर्वक गति करनेमें जो असमर्थ हैं उन्हें 'स्थावर' तथा खेच्छापूर्वक गति करनेमें जो समर्थ हैं वे 'त्रस' कहलाते हैं। स्थावर प्रकार में एकेन्द्रिय-एक इन्द्रियवाले जीवोंका समावेश होता है, और पृथ्वी, जल, अगि, वायु और वनस्पति इनके प्रकार हैं। जैन दर्शनकी मान्यता है कि पृथ्वी से जो मिट्टी निकलती है, वह एकेन्द्रिय जीवोंका शरीर हैं। इसी तिए जैन ग्रन्थ इसे 'पृथ्वी-काय' कहते हैं। यानी स्वयं जीवोंका शरीर हैं। इसलिए जैनग्रन्थ इसे 'अप्काय' नामसे परिचित कराते हैं। इस प्रकार कान्छ, विश्वत् आदिसे प्रकट होनेवाला प्रकाश 'अगिन-तेजस्' नामसे बतलाए गए शरीर ही हैं। इन सभी जीवोंको केवल (उस उस जन्म के अनुहर) एक शरीर ही होता है। शेष चारों इन्द्रियोमेंसे एक ही नहीं होती। इसी लिए उसे उसके विषयोंका ग्रहण भी नहीं होता।

३९ मूल स्वरूप 'स रि' या अबदा 'सारे' इसके निर्णय पर न जाते हुए एक बात कहता हूँ कि 'शिशुपालवंध' सर्ग १, श्लोक १० की १४ वी शतीकी मस्सिनाथी टीका तथा शंकरावार्थ कृत(?) श्यामला नवरून मासिका के सातवें श्लोक के प्रबम वरणमें दोनों स्थलों पर 'सरि' ऐसा उल्लेख है। १६ वी बती के मराठी कवि बीडकरने 'सारी' ऐसा उल्लेख किया है। किन्तु अभी तो 'सारे' वर्ण सर्वत्र रूढ है।

४०. स्वरोकी जीवनिश्चित समानतामे उल्लिक्टित मतांतरीका कोण्डक।

| तान           | असरकोश |      | अनु,हार | तान             | अमरकोश  |         | अनु द्वार |
|---------------|--------|------|---------|-----------------|---------|---------|-----------|
|               | गाय    | मबूर | कुक्कुट | म⊷ क्रीञ्च      | क्रीञ्च | क्रीञ्च | क्रीञ्च   |
| रे चातक       | चातक   | ड्यम | धातक    | <b>॥</b> — कीथल | कोयल    | कोयल    | कोयल      |
| थ – बकरा (अव) | बकत    | वकरा | हस      | <b>u</b> — मैडक | घोडा    | घोडा    | मारस      |
| ` .           |        | ·    |         | कि⊷ हावी        | हारी    | हार्यी  | हाथी      |

जैसे जीवनिश्चित स्वरं बतलाए है उसी प्रकार अजीवनिश्चित मृद्यापिद वाद्यों की छाने के साथ भी स्वरों की तुलना की जाती है।
 कोयलामें नर कॉकिल समझना चालिए।

४९ ८४ साख योनिसे क्या तात्पर्य है? जीव अनन्तानना है, किन्तु उनका वर्गीकरण करके उसका ८४ लाख में समावेश किया गया है। इस वर्गीकरण का कोई आधार भी है क्या? हीं। जो सोति अर्थात् उत्पतिस्थान, समान वर्ण, समान गंध, समान स्थान और समान स्थर्ग-आकारवाले हो वह समूह एक प्रकार अथवा वर्ण माना जाता है। इस प्रकार सर्वजी ने समस्त योगियों की समानताओं को ज्ञान से जानकर उनका वर्गीकरण करते हुए उन्हें उक्त संख्या भ्राप्त हुई। हसीलिए '८४ लाख का संसार' कहलाता है। किस-किस क्कार में कितनी किसनी योगि संख्या है? इसके लिए जैनो के 'पंच पतिक्रमण' सूत्रोंमें आनेवाले 'सात काख' नामक गुजराती सूत्र भाठमें ज्ञानकारी दी गई है। ४२. ५६३ मेदीकी विस्तृत जानकारीके लिए 'जीव दिवार' पुस्तक देखें।

४३. पानी-जल मात्र सजीद है। दिखाई देनेवाला पानी यह जलीय जीवोंका एक ध्रकारका शरीर ही है। इसमें उत्पन्न होनेवाले 'पोरा' आदि जो जीव है वे त्रस हैं। और ये जीव धानीसे अलग हैं। इसीलिए जैनसाबु जीविद्यास से बचने के लिए बावडी, कुंआ तथा तालाब के जलका स्पर्श नहीं करते हैं और उसे पीते भी नहीं है। इसे लिए यह सजीव है तथा इन जीवोंकी हिंसा से बचनेके निए जैन साधु अग्निका ग्यर्ग नहीं करते और न उसका उपयोग ही करते हैं।

त्रस के प्रकारों में ढिन्द्रिय से लेकर पंचेन्द्रिय तक के सभी प्रकारों का समावेश होता है। द्वीन्द्रिय (दो हन्द्रिय) जीवॉके रूपमें चित्रपट्टीमें शख, कौड़ी, जरोह आदि बताये गये हैं। तेइन्द्रिय-त्रीन्द्रियमें चीटी, खटमल, चीटे (मकोड़े), चउरिन्द्रिय-चतुरिन्द्रियमें बिच्छू, मच्छर, मक्खी आदि और पंचेन्द्रियमें तिर्वैच पंचेन्द्रियके तीन प्रकारों में जलधर, स्थलचर, तथा खंचर (आकाशमें उड़नेवाले) बताए गये हैं। उसके बाद देव-विमान की आकृतिसे सभी जाति के देवों को, राजाके चित्रसे सभी जातिक मनुष्योको तथा खम्भेके साथ जुड़े हुए जीव और पार्श्व भागमें खड़े हुए परमाधामी देवके चित्र से नरक के जीवों को सूचित किया गया है।

१३. धर्मप्रकचन -

पूर्ण प्रसिद्धि प्राप्त सुन्दर और लाक्षणिक चित्र। एक जैन धर्मगुरू उद्यानमें बाजोठ के नामसे प्रचलित काष्ठासन पर बैठकर चतुर्विध श्री सधको धर्मोंपदेश सुना रहे हैं। सामने 'स्थापनाचार्यजी' स्थापित हैं। तदनन्तर क्रमशः साधुसमुदाय, राजगण, श्रावक, साध्वीजियाँ और श्राविकाएँ विनयपूर्वक विशिष्ट आसन पर बैठकर दोनों हाथ जोडकर प्रवचन सुन रहे हैं। पीछे सेवा करता हुआ शिष्य खड़ा है। चित्रमें सामने बैठे हुए साधुके हाथमें शास्त्र लिखा हुआ लम्बा ताडपत्र का पत्र हैं। बगतमें रजोठरण-ओघा है। पैरों पर बैठकर वाबना ले रहे हैं। उपदेशककी भाववाही मुद्दा, प्राचीन कालमें पुरुषोंमें लम्बी दाढ़ी रखने और जुड़ा बांधनेकी प्रथा थी वह इसमें दिखाई देता है। चित्रमें सभी की देवभूषा देखने जैसी है।

१४. बाद्य यन्त्र के प्रकार — विश्वमें हजारों प्रकारके वाद्ययन्त्र हैं। उन सभी का समावेश (प्रायः) मूलभूत चार वर्गों में ही होता है। उनके नाम इस प्रकार है— १. तन्तु, २. सुचिर, ३. घन और ४. चर्म। यहाँ यह ध्यानमें रखना चाहिए कि किसी भी बाद्य की ध्वनि वायु द्वारा होनेवाली कम्पन क्रिया से उत्पन्न होती है।

तसुबाय — तर्न्तु अथवा तारवाले होते हैं। और इसी लिए उन्हें तन्तु—तारवाद्य भी कहते हैं। ये वाद्य अंमुली अथवा गज वगैरह के पिसनेसे बजते हैं। इन वाद्योमें— बीणा, सितार, संरोद, सारंगी, दितहृबा, तानपुरा आदि का समावेश होता है।

सुचिर बाध— पुँढकी हवा अथवा अन्य साधन द्वारा हवा का दबाव होने से बजते हैं। सुचिर का अर्थ है छिद्र। इसमें हवा जाने से और साथ में उंगलियोंका उपयोग करनेसे जो बजता है वह। इसमें शंख, बाँसुरी, पावा, शहनाई, रणिसगा, पीपी, सीटी आदि की गणना की जा सकती है। धम बाध—एक—दूसरे के टकरानेसे बजनेवाले होते हैं। अथवा जो बहुत ही तेत्र आवाज से बजनेवाले हो उन्हें घन बाध कहते हैं। इन बाधों में काँसे के जोड़े, मैंजीरे, लेसिम आदि की गणना की जा सकती है।

वर्मवर्त्य में चमडेसे मढ़े हुए बाद्य आते हैं। ये बाद्य हाथ, यिष्ट, आदिसे बजते हैं। इसमें तबले, मृदंग, पखावज, दुन्दुमि, डोल, पटह, डमरू, खंजडी, ताशे आदि का समावंश किया जाता है।

इस चित्रपट्टी में चारों प्रकार के वाधोंका नामनिर्देश के साथ आलेखन किया गया है। कुछ लोग चार के स्थान पर तीन प्रकार मानते हैं। वे लोग घन और चर्म वाधों का समावेश ताल शब्द जोड़कर तालवाध में कर लेते हैं। इसका कारण यह है कि घन और चर्म ये कोई सगीतके रागोंको व्यक्त करनेवाले वाध नहीं है, यें तो सुराविल में ताल देनेवाले वाध हैं। इसलिए इन सभी को तालवाध के प्रकारोंमें गिन लेते हैं। तीनों वित्रपट्टियों में धिनमन्दिर-दहेरासर में विराजमान तीर्थंकर देवकी मूर्ति की पार्श्वभूमिका में स्थापित किये जानेवाले परिकर की हैं। 'परिकर' संस्कृत मात्रा का शब्द है। जून लोग भाषा में इसे 'परघर' कहते हैं। परिकर का अर्थ परिवार, परिजन अथवा समूह होता है। जिसमें देव,

(परबर) देवियाँ आदि परिवार हो उसे परिकर कहते हैं।

अधिकांश जैन लोग परिकर में क्या आता है? यह किस लिए होता है? इसके बारेमें नहीं जानते हैं। वे घरमें बैठे-बैठे भी इसके सम्बन्धमें कुछ ज्ञान प्राप्त कर सके इसी दृष्टि से इसकी तीन पष्टियाँ यहाँ विवित करवाकर दी गई हैं। इनमें परिकर में आनेवाली वर्तमानमें प्रवलित सभी वस्तुएँ बतलाई हैं। उनका परिचय इस प्रकार है—

९५ नंबर की पट्टी ---

मूर्ति के ऊपर के भाग में अर्थवर्तुन आकार का जो माग होता है उसे यहाँ सीधे—सपाट रूपमें दिखाया गया है। इस मागमें गीत—वाद्य के साम जन्मोत्तमय मनाने के लिए जाते हुए देवों की अभिषेक यात्रा दिखाई है। इसके बीजोबीच तीन छत्रों पर दोनों हाथोसे शंख बजाता हुआ खड़े पैरों पर बैठा हुआ एक देव दिखलाया गया है। उसकी दोनों और मेर्स्पर्यत पर जन्माभिषेक का उत्सव मनानेके लिए आकाश मार्गसे जाते हुए जलकलशधारी हाथी पर बैठे हुए इन्द्र तथा मृदंग बजाते हुए गान्धर्य देव और शंखवादक देव के नीचे मूर्ति के ऊपर प्रातिहार्य के रूपमें रखे जानेवाले तीन छत्र है। इनके बाद भगवान के कर्णके दोनों भागोंमें रखे जानेवाले कमल दण्डधारी, तत्पश्चात् उनकी समान्तर रेखामें वर्तमान दोनों और की छोटी मूर्तियों की देहरियोंके शिखर, परिकर के (सर्वोपरि) सबसे ऊपरके वर्तुलाकार भागमें की जानेवाली हस पक्षियोंकी श्रेणी, एवं उसके बाद की गई कमल की पंखुडियों, चित्रपट्टीमें ऊपरकी दोनों पंक्तियोंमें तथा अन्तमें शोभाके लिए किये जानेवाले मयूर और शुक के युगल (ओड़े) दिखाए है। कुछ परिकरोंने ऊपर के भाग पर गान्धर्य देव—देवियोंकी पट्टी होती है किन्तु वह इसमें नहीं है। इस प्रकार इन दिनोंमें बननेवाले परिकरोंमें सामान्य स्वसे जो सामग्री रखी जाती है उसका यहाँ दर्शन करवाया है।

प्राचीनकालमें परिकर विषयरथना और कलाकी दृष्टिसे विविध प्रकारसे बनते थे। आजकल कलाका अनुराग कम हो जानेसे अथवा इस प्रकारकी दृष्टि—लक्ष्य न होनेके कारण या पूर्ण व्यय न कर सकनेके कारण इन दिनों (प्रायः) गतानुगतिपूर्वक सादे और लगभग एक ही प्रकार के परिकर बन रहे हैं। जिससे दूसरों को शायद ही नवीनता अथवा सुंदरता देखनेको मिलती है। जबकि प्राचीनकालके परिकरों में विविधता कलादृष्टि, सुरेख और ऑक्ष्यक शिल्प सुंदर रूपमें देखनेको मिलता है।

94, 9६, 9७. जिल परिकर— (परकर)

४५. जीवकी इस्टिय संख्या तथा उसके स्वरूप के बारेमे शास्त्र तथा आजके विक्रानियोंके अनुभवके बिद तफावत देखने की मिलता है।

४६. इसके 'तत' और 'तांत' ऐसे नाम भी है।

४७. वर्मबाद्य को संगीत के कुछ ग्रन्योंने 'आनद्य' अथवा 'अवनद्ध' शब्दसे अधिव्यक्त किया है।आनद्धका अर्थ है लपेटा हुआ, मढ़ा हुआ, चढ़ाया हुआ। और ये बाद्य चमडेसे मढ़े हुए ही कोने हैं।

४८. कुछ बाह ऐसे होते हैं कि जिनका स्वतंत्ररूपसे किसी थी एक प्रकारमें समावेश नहीं किया जा सकता, जैसेकि हारमोनियम और विदेशका पियानो आदि। तब इन्हें मिश्र प्रकारमें गिनना पहता है। इन वाहोमें सुषिर और घन ये दोनों यकार धट सकते हैं।

४९. ये पट्टियाँ दोम्बूर (बम्बाई) के मूल गर्मगृह के परिकर के आधार पर बनाई गई है।

५०. यद्यपि प्राचीन परिकर विविध प्रकार पेथिलते हैं तथापि गुजरात में जो कुछ देखे जा सके-उनमें स्पष्ट, सुरेख तथा सूत्र्य शिल्मकी दृष्टिसे उत्तम पाटन के खडाखोटडी मुहल्लेका (पाडेका) तथा उभरते हुए पावत् नखशुद्ध क्रिस्पकी दृष्टिसे देखे तो अरुमदाबादकी निशामोलके भूगर्यगृहके उगवल्लम पार्श्वनाथ का परिकर उत्तम कोटिका है।

#### १६ नंबरकी पट्टी ~

इस पट्टीमें परिकर की मध्यवर्ती आकृतियाँ दिखाई है। केन्द्र में मूलनायक की मूर्ति दी है। उसकी दोनों ओर जिन मुद्रः (कायोत्सर्ग मुद्रां ) में स्थित दो (खड़ी) मूर्तियाँ, बादमें उसकी दोनों ओर छोर पर दिखाए जानेवाले चामर तथा अमृत कुम्भधारी देव हैं। उनके पश्चात् क्रमशः दोनों ओर हाथी और मगरके मैत्री मिलन की आकृतियाँ, दोनों कायोत्सर्गियों पर दोनों ओर की देहरियों में रखी जानेवाली पशासनस्थ मूर्तियाँ आदि दिखाई हैं। और छोटी प्रतिमाओं की दोनों ओर मगर जैसां "े जो जलचर प्राणी होता है, उसको यहाँ मूँहसे अग्नि की ज्वाला निकालता हुआ दिखाया है। प्राचीन कालमें विविध रूपसे परिकर बनते थे। इनमें अधिकांश बीचमें मूलनायकके रूपमें एक ही मूर्ति रहती थी। फिर तीन मूर्तिवाले परिकर भी बढ़ने लगे जिनमें मूलनायक के उपरांत दोनों बाजू पर काउसम्मीया अर्थात् छड़ी दो मूर्तियाँ रहती, उसके बाद पाँच मूर्तिवाले परिकर बहुत बढ़ने लगे, और अन्तिम सैकड़ों **क्यों से**तो इसी की प्रधानता रही है। इसमें भी आजकल तो यह एक ही प्रकार मानो सढ़ जैसा बन गया है। **कुछ परिकर** अष्ट प्रातिहार्यवाले भी होते हैं।

एक मूर्तिवाले परिकर को 'एक नीर्ध', तीनमूर्तिवाले को 'त्रितिर्ध' और पाँच मूर्तिवालेको पचतीर्ध' (अथवा तीर्धी), परिकर अथवा मूर्तिक रूपमें पहचाना जाता है। २४ तीर्थंकरोमें कल्लाणकंदं की स्तृतिमें कथित पाँच तीर्थंकरोका प्राधान्य - रहनेसे श्री आदिनायजी, श्री शान्तिनायजी, श्री नेमिनायजी, श्री पार्श्वनाथजी तथा श्री महावीरस्वामीजी इन पाँचोंको स्थान दिया जाता है। इनमेंसे किसी भी एकको मूलनायक के रूपमें स्थापित कर शेष चार को परिकर में स्थान दिया जाता है।

#### १७ नंबरकी पट्टी ---

इसमें परिकर के सबसे नीचेवाले सिंहासन अथवा लोकमाषामें 'गादी' शब्दसे प्रसिद्ध भाग बतलाया है। बीचमें शांतिदेवी अथवा आद्यशक्तिकी पूर्ति होती है। तदनन्तर दोनों ओर हाबी और सिंह रखे हैं। इन्हें रखनेका कारण स्पष्ट रूपसे ज्ञात नहीं हुआ है। परंतु सिंह श्रेष्ठ पराक्रमीके रूपमें तथा हाथी श्रेष्ठ बलवान के रूपमें प्रसिद्ध होनेके कारण 'शुभ कार्योंके लिए पराक्रमी और परोपकार के लिए बलवान बनना चाहिए' ऐसा अथवा इसके समान ही कोई शुभ–प्रेरक भाव दर्शकको ग्रहण करना चाहिए। इसके अतिरिक्त परस्पर विरोधी प्राणी भी साथ रहकर प्रेकट करते हुए अविसेधी अहिंसक भाव के आदर्शको भी जीवनमें उतारें इस हेतुसी भी यह शिल्प खड़नेकी प्रथा चली हो, तो यह भी अप्रस्तुत नहीं है। साथ ही भारतीय विद्वानोंने इन दोनों प्राणियोकी 'मंगल' रूपमें गणना की है। इस कारण भी इन्हें रखनेकी परम्परा चली हो, यह भी सम्भव है। ये सभी अनुमान है, सत्य जो हो सो हो। इसके बाद बाये भागमें पहले तीर्थंकर श्री आदीश्वर प्रभुके चार हार्योवाले गोमेधेयमको गज वाहन पर उसके आयुर्घोके साथ और अपनी दाई ओर आठ हाथीवाली गरुडवाहना चक्रेश्वरी देवी को उसके आयुर्घोके साथ दिखलाया है। चकेश्वरीके हाथ, आयूर्यो तथा बाहनोंके सम्बन्धमें शास्त्रमें कुछ विकल्प हैं।

१८. स्वस्तिक 🖚 मंगलमय माने गए स्वस्तिक-साथिये की विविध प्रकारकी थोडीसी आकृतियाँ। इस पट्टीके मध्य भागमें 'नन्धावर्त' नामक बृहत् स्वस्तिक की आकृति बताई गई है। यह आकृति जैनोंमें ही प्रचलित है। इसकी तो बृहत्पुजा भी होती है। और उस कार्यकी निर्विध्न संमाप्ति के लिए तथा अन्य प्रभावके लिए प्रसिद्ध है।

> स्वस्तिक अष्टमंगलोंमेंसे एक मंगल आकृति है। तथा यह भारतीय प्रजाका--आर्य संस्कृतिका मंगल प्रतीक है। पार्मिक अथवा सामाजिक प्रसंगोंने कुंकुम अथवा अक्षत आदिसे इसकी रचना की जाती है। इससे कर्ताका मंगल होता है ऐसा शास्त्रीय उल्लेख है। यह मगल अ—हत रहे इसलिए प्रमुख रूपसे अक्षत-चावल द्वारा बनानेकी प्रशा है। हजारों जैन अपने मंदिरोमें भगवानके समक्ष प्रतिदिन अक्षतोंसे स्वस्तिक की रचना करते है। स्नात्र-पूजा-अनुष्ठानोंमें अनेक बार अनेक स्वस्तिक बनाये जाते हैं। किसी किसी तपमें यह आलेखन बडी संख्यामें होता है। देवमूर्ति तथा गुरुओंके प्रवेशोत्सद और व्याख्यानादि अनेक प्रसंगों पर की जानेवाली 'गहुँली' में यह स्वस्तिक (अथवा नन्धावर्त भी) बनाया जाता है।

> यहाँ पट्टीमें अन्तिम मुद्रित स्वस्तिक मबुरा स्थित दो हजार वर्ष पुराने 'आयागपट' के स्वस्तिक की अनुकृति है। यहाँ दिये गये स्वस्तिक '' सीये है किन्तु जैज सायु कालधर्म (मृत्यु) पाते हैं तब, मृतकको पहनाये जानेवाले वस्त्रादिकमें केसरसे उलटा स्वस्तिक बनानेका आचार है। अजैनोमें उलटे स्वस्तिक बनानेकी प्रवा अधिक है। वर्मन राज्यका राजविहन सीधे या उलटे स्वस्तिक था। कलाकी दृष्टिसे ये विविध सर्पोमे बताये जाते है।

यह चित्रपट्टी पत्थरकी शिल्पाकृति के नमूने के रूपमें दी गई है। इसमें बीचमें सिंहवाहना यक्षिणी अम्बिका है। आसपासमे विविध पूटाओमें १९. शिल्पाकृति – (अम्बिकाभिक्ति) अग–भंगवाली–नृत्य करती हुई देवांगनाएँ बताई है। यह देवी बाईसवे तीर्यंकर श्री नेमिनाथ प्रभुकी अधिकायिका है। इसका दूसरा नाम आभकृष्माण्डिनी है। यह देवी जैन–अजैन वर्गमें सुप्रसिद्ध है। अजैन लोग 'माताजी' के रूपमें जिस देवी को सम्बोधित करते है वह यही देवी है। नवरात्रिमें (प्रायः) इसीके गरबियाँ तथा उपासनाएँ होती हैं। इसके प्रसिद्ध मंदिर आबू और गिरनार पर्वत पर है।

२०. शिल्प पट्टी --भारहूतके स्तूपमें उत्कीर्ण पाषाण शिल्पकी एक सुन्दर अनुकृति। इसमे तीन वर्तूलाकारोमें क्रमशः जैन संघमें प्रसिद्ध मगयेश्वर श्रेणिक, मस्राट् संप्रति और सम्राट् खाखेलकी काल्पनिक आकृतियाँ दी गई है। श्रेणिक भगवान महावीर के परम भक्त है। आयामी युगमें वे महावीरस्वामीके समान ही तीर्थंकर होनेवाले हैं। अवन्तिका सम्राद् संप्रति जैनधर्म का महान् धर्मप्रचारक था। उसने नइ शिल्पकी दृष्टिसे सर्वोत्तन कक्षाकी करोडों जैनमूर्तियाँ रवाई भी। वह बीर संवत २२० में हुआ था। तदनन्तर कलिंग (उडीसा) प्रदेशका महान् मेघवाहन राजा खारवेल इ. सन्. पूर्व द्वितीय शताब्दीमे

Jain Education International

५५. इसका दूसरा प्रसिद्ध शब्द 'खड्यासन' है।

५२. इस प्राणीका यथार्थ नाम क्या है? यह तथा इसे यहाँ स्वानेका वास्तदिक हेतु क्या है?यह यथार्थ ज्ञात नहीं हो पाया है। यह जलवर जीव आटलॉटिक महासागरके मध्य मागके एक प्रदेशमें विशाल संख्या में उपलब्ध है, दरियाई प्रवासियोंने सन् १९३८ में यह जीव को मुखमें से सजिकों आग निकालते हुए देखा है।

५३. स्नाउके लिए पातुकी जो 'पवतीर्मी' रखनेका प्रवलन है वह उपर्युक्त पाँच तीर्थकरीवाली ऐसी मूर्तिका सूचक है।

५४. यद्यपि इसका वास्तविक हेतु मुझे झात नहीं हुआ है तथापि जो मिला है वह हृदयंगम नहीं है, इसलिए इसका उल्लेख यहाँ नहीं करता। ५५. प्राचीनकालकी कुछ शतियोंके परिकरों में परिकर के जो मूननामक हो, उनके ही यस-यक्षिणी रखने की प्रया नहीं थी किन्तु निश्चित किये गये यह-पक्षिणी ही रखें जाते में। इनमें यितिगीके रूपमें प्रायः अभिवकः की ही स्थापना होती थी, और यज्ञके रूपमें भी एक ही प्रकारका बड़े उदरवाला, हस्तिवहतनवाला यक स्थापित किया जाता थाः यह सातेन्सा था, यह ज्ञात नहीं होता था, किंतु विद्वान 'स्नातस्या' की यौची सुनिये उल्लिखित 'सर्वानुसूनि की कत्यन। करने हैं। देव-देवियाँ सामान्यत दार अथवा उनसे अधिक हाचोवाले होते हैं। किन्तु पांचीनकालमें दो हाचीवाते देव-देवियाँ बनानेकी परम्परा भी बी।

५६ - जर्मन लोग आर्य कहलाते हैं। उनके एक नेता हिटलरने (सीधे अथवा उत्तटे) स्वतिकको राजन्यिहन बनाया था। वर्मन राष्ट्रकवर्म, सैनिकोकी मुजाओं पर, यन्त्र, शस्त्र आदि पर पही चिह्न अंकित होता याः

हुआ था। उसने जैनधर्मका अळारह आलमों में जयजयकार करवाया था। संप्रतिका इतिहास बहुत अल्पमात्रामे प्राप्य है, जब कि महामेधवाहन सम्रोंट् खारवेलका केवल नामोल्लेख 'आवश्यक चूर्णि' अथवा 'हेमवंत बविरावली' में मिलता है। शोचनीय बात यह है कि उनका कोई विशेष

२९-२२, सोलाह २९ और २२ कमांक की दोनों पट्टियोंमें मिलकर १६ विद्यादेवियों चित्रित की गई है। इन विद्यादेवियोंके नाम उस पट्टीमें संख्याके विद्यादेवियाँ – क्रमांक के साथ बताये हैं। विद्यादेवियोंके जो नाम है, वे ही 'विद्याएँ' हैं। प्राचीन कालमें उन उन विद्याओंकी सापनाएँ कुछ लोग करते भी दे। क्सुदेवहिन्ही तथा अन्य ग्रन्थोंमें रोहिणी, प्रजस्ति, वैरोटया आदि विद्यादेवियोंकी साधना करने के उल्लेख मिलते हैं, इसीसे जात होता है कि ओ नाम है उन्हीं नामौंकी १६ विद्याएँ है और विद्यादेवियाँ उनकी अधिष्ठात्रियाँ है।

> ये विद्यादेवियाँ ध्रमने करपसूत्रमें इनके यित्र किस पद्धतिके हैं इसका ज्ञान हो इस दृष्टिसे मध्ययुगीन करपसूत्रकी पद्धतिसे—उनकी नकलके रूपमें ही चित्रित किये हैं। उनके आयुष्य और वाहन जो धे वे ही रखे हैं, ये स्पष्ट दिखाई देते हैं इसलिए इनका यहाँ वर्णन नहीं दिया है। इसके वर्णनमें अन्य ग्रन्होंने कुछ विकल्प दिये गये हैं। इन देवियोंका स्मरण नवस्मरणादि स्तोत्रों में होता है। विद्या-मन्त्र पटीमें भी थित्रित करते हैं। तथा अनुष्ठानों अथवा मन्त्रसाधनाओंमें इनका पूजन भी किया जाता है।

आबुके गुंबजमें विद्यादेवियोंकी संगमरसर (आरस) की सुन्दर खड़ी मूर्तियाँ है। प्राचीन ताडपञ्चादि प्रतियोंने भी ये विश्ररूपमें प्राप्त होती है। यह विविध पशुओंकी पट्टी है। मध्यकालीन जैन करंपसूत्रमें जिस पद्धतिसे पशुचित्र चित्रिल थे उनकी नकल करके उसी रूपमें यह पट्टी यहाँ

२४. दसे दिक्-

२३. **पशुचित्र**~

बीचोंबीच-कायोत्सर्गासन-खड्गासनमें तीर्थंकर की मूर्ति बनाकर उनकी उपासना करते हुए वैमानिकादि निकायके दस दिक्**पालों**को यहाँ पालदेव - वित्रित किया गया है।

दिक्याल अर्थात् चार दिशा, वार विदिशा और ऊर्ध्व तथा अयो विशाएँ। इस प्रकार दत्तों दिशाओं पर अपना-अपना अधिकार रखनेवाले और इसके आधार पर ही जनके पालक कहे जानेवाले देव। इन देवोंको दिशाके चिन्तक और रक्षक कहा गया है। जैनोंके छोटे अथवा बड़े शान्तिस्नात्रादि अनेक अनुष्टानोंमें पहले यह पूजा होती है। बलि-बाकुले भी दिये जाते हैं। इनमें १. पूर्व दिशाका स्वामी इन्द्र, २.अग्नि देशाका स्वामी अग्नि, ३. दक्षिण दिशाका स्वामी यम, ४. नैऋरेय दिशाका स्वामी निऋति, ५. पश्चिम दिशाका स्वामी वरुण, ६. वायव्य दिशाका स्वामी वायु, ७. उत्तर दिशाका स्वामी कुबेर, ८. ईशान दिशाका स्वामी ईशान, ९. ऊर्घ्य दिशाका स्वामी बहुम और १०. अधोदिशाका स्वामी नाग है। ये दिकुपाल-लोकपाल, उन उन दिशाओं में जो दो कार्य थल रहे होते हैं, उन पर ये अपना आधिपत्य रखते हैं, इसीलिए ''यम'' लोकपाल दक्षिण दिशाका अधिपति होनेसे उसका अपमान न हो इसलिए दक्षिण दिशाके सामने पैर करके न सोनेका प्रयत्नन है, क्योंकि संभव है कि वह खीद्यकर कभी किसी मनुष्यको कुछ कष्ट पहुँचाए!

चित्रमें इन दिक् अथवा लोकपालोंको भगवान तीर्यंकर की सेवा करते हुए अपने-अपने आयुर्घो और वाहनोंके साथ बताया गया है। क्या ये दिक्पाल ही वे लोकपाल हैं? इसका उत्तर अन्य ग्रंबोंसे प्राप्त करें।

इन दिक्पालोंके आंथ्यों तथा वाहनोंके सम्बन्धमें जैन-अजैन ग्रन्थोंमे अनेक विकल्प सूचित किये गये हैं। यहाँ हमने अमुक पद्धतिका अनुसरण

२५. नक्ग्रह --

बीचोंबीच पार्श्वनाय भगवानकी मूर्ति बनाकर, उनकी लेवा करते हुए, आकाशमें स्थित नवग्रह दिखाये हैं। इनके नाम, वाहन तथा आयुध आदि चित्रमें स्पष्ट रूपसे दिखाये हैं। ये ग्रह तीसरे ज्योतिष्क निकाध के देव हैं। ये विमानवासी है और ये विमान चर है। जैन शास्त्रके अनुसार सूर्यके बाद चन्द्र और उसके बाद ग्रहोंका स्थान है।

ये जैन पद्धतिसे विज्ञित ग्रह है। फिर भी अन्य ग्रन्थोंमें तथा अजैन ग्रन्थोंमें इनके भी विकल्प दिये गये हैं। इस चित्रमें किस ग्रहके साथ किन तीर्थकरोंका सम्बन्ध है, इसके ज्ञानके लिए चित्रके नीचे उन उन तीर्थकरोंके नाम भी दिये हैं। चित्रमें संख्या के अंक भी लिखे हैं ताकि जिससे जिसे जिस ग्रहका जप करना हो उसे उसकी सुलभता हो।

इन ग्रहोंके नाम के आधार पर ही वारोंके नाम पड़े हैं। ८८ ग्रहोंमें सात अधवा नौ ग्रहोंका प्राचान्य है। ग्रहोंके आधार पर मनुष्योंका त्रैकालिक भविष्य भी देखा जाता है। मानवीका सुख दु:खमें भी दे निमित्त-कारण बनते हैं।

परिकरवाली पात्राण अथवा धातुकी मूर्तिके नीचे आठ या नौ ग्रह बतानेकी मुख्य विशिष्ट प्रथा है। बृहत्शान्ति आदि अनेक स्तोत्रोंने उसका स्मरण और प्रार्थना दी गई है। शान्तिस्नात्रादिके प्रसंग पर उसकी प्रार्थना, पूजा और जप किया जाता है।

२६. अष्टकर्म —

चौदह राजलोकमे, बहुमांडमें वायु जिस प्रकार व्याप्त है और मह दथ्य जिस प्रकार लोकाकाशमें सर्वत्र व्याप्त है इसी प्रकार जैन जिसे 'कर्म' शब्दसे व्यक्त करते हैं, उसके पुरुगल<sup>°</sup>स्कन्ध अर्थात् कार्मण नामक वर्गणाके स्कन्ध लोकाकाशके नामसे विख्यात अखिल विश्वमें सर्वत्र व्याप्त होकर स्थित है। जो कर्म पुद्गलोंसे जाने जाते हैं। जिसमें वर्ण, गन्ध, रप्त और स्पर्श ये चारों हो उसे पुद्गलह्न्य कहते हैं। अतः पुद्गल एक प्रकारका जड़, अचेतन दव्य-पदार्थ ही है। इसे अतीन्द्रिय जानीजन ही देख सकते हैं। ये कर्म-पुद्गल स्वयं जीवको सुख-दुःख देनेमें समर्थ नहीं होते, किन्तु जीव मन, वचन अथवा काया द्वारा जब जब धुमाशुभ प्रवृत्ति करता है तब तब उस स्थान पर होनेवाले कार्मण वर्गणांके पुदूरल—

५७ - खारवेल' एक महान् जैन सम्राट् वा। खारवेलके पास आदीश्वर मगवानकी मूर्ति वी। वह क्षेस सुवर्णकी और रत्नीसे वही हुई थी। यादमें उसका नाम खारवेलने 'कलिंगजिन' रखा था। इस प्रतिमा का वार्षिक महोत्सव होता था तब कलिंगदेशकी समग्र प्रजा उसमे शामिल होती थी। यह मूर्ति अब कहीं है? यह जोयका विश्वय है।

५८ लोकपालोकी सख्यामे विकरप है।

५९. सूर्यका दूसरा नाम आदित्य, सोमका चन्द्र, मंगलका भीम, युक्तका बृहस्पति और शनिका शनैश्वर है।

६०. निर्दिमाज्य अशका नाम परमाणु है। ऐसे परमाणुओं का समुदाय स्कन्ध कहलाता है। कर्मयोग्य पुद्गल स्कन्य अनन्तानन्त परमाणुओंक समुदायस्य होने हैं। और कर्मस्कन्य समग्र तोकमें सर्वत्र स्थित है।

परमाणुओंको आत्मा लोहचुंबक की तरह छींचकर शीघ ही अपने ही अत्मप्रदेशोंके साथ उनको मिला देता है। यह मिलान जब जब होता है तब तब शीघ ही कर्म परमाणुओंमें चार प्रकार की परिस्थितियाँ एक साथ निश्चित हो जाती हैं।

प्रथम उन-उन कमौंके स्वभाव क्या है? यह निश्चित होता है। सात अध्या आठ प्रकारके कर्म बांधते समय प्रस्तुत कर्म आत्माके किन किन मुख्य गुणौंकी हैंयते हैं यह निश्चित होता है, इसे प्रकृतिबन्ध कहते हैं। दूसरा बन्धे हुए कर्म कितना समय आत्माके साथ जुड़े रहेंगे इसका स्थितिकाल निश्चित होता है उसे स्थितिकाल कहते हैं। और तीसरा कार्य बंधे हुए कर्म आत्माको किस प्रकार के बाह्य और अन्तरंग शुभ अथवा अशुभ फल देगा तथा वह भी तींद्र कोटिका फल देगा या मन्द कोटिका इसका प्रकार निश्चित होता है। इसे शास्त्रीय परिभाषामें अनुष्माम बन्ध अथवा रसबन्ध कहते हैं। और दौथा कार्य इन सब कार्मण वर्गणाओंके दिलकीका जो ग्रहण होता है उनमेंसे उस क्षण बंधनेवाले सात अथवा आठ कर्मोंमें से किसको कितना भाग मिलता है इसका भी निर्णय होता है जिसे प्रयोगक्षक्य कहा जाता है। वह कितने प्रमाणमें अथवा समुदायमें होता है यह भी उसी समय निर्णित हो जाता है और इस प्रकार उदयमें आता है। जगतमें मूर्खता या विद्वत्ता, सुख या दुःख, अमीरी या गरीबी, सम्यग्नुद्धि अथवा मिष्याबुद्धि, अत्यागके परिणाम, उच्च या नीचकुल और अन्तराय ये सब उन उन रूपोमें आत्मा द्वारा बाधे गए इन कर्मोंके उदय पर ही निर्मर है। समस्त संसारकी रचना, उसका समग्र संचालन, इस कर्मके आधार पर ही चलते हैं। इन सब क्रमौंके द्व्यका सर्वधा क्षय हो तमी आत्मा निष्कर्म बनकर मुक्तात्मा बनती है।

ये कर्म आठ प्रकार के हैं। जिनके नाम पट्टीमें क्रमशः १. ज्ञानावरणीय, २. दर्शनावरणीय, ३. वेदनीय, ४. मोहनीय, ५. आयुष्य, ६. नाम, ७. गोत्र तथा ८. अन्तस्य इस प्रकार लिखे हैं। इस पट्टीमें आठों कर्मों के केवल स्वभाव ही वित्र द्वारा दिखाये गए हैं।

यह िक्त आँखों पर पट्टी बंधा हुआ बतलाया है। यह िक्त ऐसा बोध देता है कि जानावरणीय कर्म चक्षु पर बंधे हुए दस्त्रकी पट्टी जैसा है। यह विक्र ऐसा बोध देता है कि जानावरणीय कर्म चक्षु पर बंधे हुए दस्त्रकी पट्टी जैसा है। पट्टी सकता है। उसी प्रकार ज्ञान अधवा ज्ञानी की आशातना या उपेकादि के द्वारा ज्ञानावरणीय कर्म जीव यदि बांधता है तो उस जीवके जानरूपी चक्षुओं पर कर्मरूपी पट्टी आ जाने से आत्माके ज्ञान प्रकाश को आध्यादित करता है। इससे आत्मा किसी भी वस्तुको अच्छी तरह, स्पष्ट रूपसे अधवा पूर्णरूपेण जान-समझ नहीं सकता है, इतना ही नहीं, आत्मा अनन्त ज्ञानमय होते हुए भी अपनी केवल ज्ञान-शक्ति को प्रकट नहीं कर सकता। संक्षेप में तात्मिक फलितार्थ यह है कि यह कर्म जीवोंके अनन्त कोटि के ज्ञानगुण को अवरुद्ध कर देता है। जैसी जैसी पट्टी देसा वैसा ज्ञानगुण का अवरोध होता है। बुद्धि, समझनेकी शक्ति — स्भृति शक्ति आदि की न्यूनाधिकता इस कर्मक न्यूनाधिक क्षयोपशममांव पर आधारित है।

## २. दूसरा दर्शनावरणीय कर्म

इसका स्वभाव प्रतिहारी—हारपालके समान कर्तथ्य पालन करना है। एक मनुष्य राजा को देखना चाहता है किन्तु द्वारपाल या पुलिसमैन उसे अन्दर नहीं जाने दे तो फिर दर्शन कहाँसे हो? उसी प्रकार दर्शनावरणस्प द्वारपाल, आत्मा को किसी भी पदार्थ का दर्शन करने से रोक लेता है। तात्पर्य यह कि इस कर्म के उदयसे जीव पदार्थ का सामान्य बोध नहीं कर सकता है। यह कर्म आत्मा के अनन्त दर्शन गुण-सामान्य बोध के प्रकाश को इँक देता है। दर्शन के धर्म, श्रद्धा, सामान्यबोध आदि अनेक अथाँ में से यहाँ सामान्यबोध यह अर्थग्रहण करना चाहिए। चित्र में द्वारपाल हाथ से राजा के दर्शन के लिए निषेध करता हुआ दिखाया है।

#### तीसरा वेदनीय कर्म

जो कर्म सुख अथवा दुःख का अनुभव कराये उस कर्म को वेदनीय कर्म कहते हैं। इसमें सुख का अनुभव करानेवाले कर्म को 'साता वेदनीय' तथा दुःख का अनुभव करानेवाले कर्म को 'असाता वेदनीय' कहते हैं। इस कर्म के स्वभाव को मयु (शहद) लगाई हुई तलवार की धार के समान दिखलाया गया है। तलवार की धार पर लगे हुए शहद को धाटने पर जिस प्रकार मयुर स्वाद का अनुभव होता है वैसा अनुभव साता वेदनीय कर्म भोगते हुए होता है। और उसे चाटते हुए जीम कट जाने पर जैसा दुःख होता है वैसा अनुभव असातावेदनीय कर्म भोगते समय होता है। इस कर्म के उदय से जीव को मीठे-कहुवे ऐसे बाह्य सुख-दुःख के अनुभव होते हैं। और आभ्यन्तर टूब्टिसे तो यह कर्म आत्मा के अनन्त सच्चे सुख को रोक देता है। चित्र में मयु लिपटी हुई तलवार को चाटता हुआ वित्र बताया है।

#### ४, चौथा मोहनीय कर्म

इस कर्म के स्वभाव की मदिरा के साथ समानता दिखाई है। मदिरा पीनेसे मनुष्य जैसे अविवेकी, परायीन और पूर्ण चेतनाहीन बन जाता है तब वह योग्यायोग्य का भान भूल जाता है। उसी प्रकार इस कर्म का उदय होने पर जीव सत्यासत्य, धर्म—अधर्म, कर्तव्याकर्तव्य अथवा उचितानुचित के विवेक से रहित हो जाता है। अयोग्य व्यवहार करता है। जीवन अस्तव्यस्त, स्वच्छन्दी बनता है। पाप-बहुल जीवन जीता है। मोह—मायामें मस्त रहता है। उसकी दृष्टि मिध्या-मंतिन रहती है। जिससे उसे पदार्थका सच्चा दर्शन नहीं होता। इसी प्रकार उसकी समझ विपरीत होनेसे उसके द्वारा सद्व्यवहार नहीं होता। इस कर्म को सात्विक फलादेश की दृष्टिसे सोचे तो यह आत्माके शुद्ध सम्यक्त्व गुण को तथा उसके अनन्त चारिजगुण को भी ढेंक देता है। इससे त्याग का संस्कार उठने नहीं देता। चित्र में मदिरायान करता हुआ मनुष्य बताया गया है।

#### ५. पौंचवीं आयुष्य कर्म

इसके स्वभाव को हथकड़ी—बेड़ी अथवा कैदखाने के समान बताया है। जिससे जैसे हथकड़ी, बेड़ी अथवा कैदखानेमें पड़े हुए कैदी को उसकी निश्चित अविध पूर्ण न हो तब तक उसमें निश्चित रूपसे रहना पड़ता है उसी प्रकार इस कर्म के उदय से चारों गतियों में किसी भी विदक्षित शारिमें उत्पन्न जीवको मृत्यु पर्यन्त उसी गतिमें जीवन बिलाने की आवश्यकता पड़ती है। इस कर्म का भोग पूरा न हो तब तक उसे उसी गति में अथवा ग्रहण किये हुए शारीर में रहना ही पड़ता है। इस कर्म का अस्तित्व आत्या के अक्षयस्थिति नामक गुण को रोक रखता है। यहाँ चित्र में नियत अविध की सजा ग्राप्त मनुष्य को दिखाया है।

## ६. छठा नाम कर्म

इसका स्वपाव चित्रकार के समान है। वैसे चित्रकार विविध प्रकार के रंगों द्वारा अनेक प्रकार के चित्र बनाता है वैसे ही यह कर्म जीवोंको चारों गति और पाँचों जातियों में विविध प्रकार के आकारोंवाले विविध प्रकार के रूप, रंग, गन्ध, रस और स्पर्शवाले शरीरोंको प्राप्त करता है। यश-अपयश, अच्छा-बुरा, कीर्ति-अपकीर्ति आदि इस कर्म के उदय से होते हैं। इस कर्म के उदय से आत्मा का अरूपी गुण प्रकट नहीं होता। चित्रमें मिन्न-भिन्न प्रकार के रूप दिखाता हुआ वित्रकार बतलाया है।

#### ७. सातवाँ गोत्रकर्य

गोज़कर्म उच्च और नीच ऐसे दो प्रकार का होता है। इस कर्म को कुम्हार के समान बताया है। कुम्हार विवाह के प्रसंग पर अथवा कुम्मस्यापनादि के लिए उत्तम घड़े बनाता है, तब वे मांगलिक रूपमें आदरणीय बनकर पूजे जाते हैं, जब मंदिरा आदि बुरी वस्तु भरने के लिए घड़े बनाता है तो वे घड़े अनादर के पात्र होते हैं। इसी प्रकार इस कर्म के कारण ही जीव उच्चे गोज में अथवा तो नीच गोत्र में उत्पन्न होता है। उच्च गोज में जन्म लेता है तो आदरपात्र होता है तथा नीच गोज़में जन्म लेता है तो अनादर का पात्र बनता है। इस कर्म का मूल स्वभाव आत्मांके अगुस्लघु नामक गुण को रोकना है। चित्र में विभिन्न वस्तुओंको बनाता हुआ कुम्हार दिखाया गया है।

#### ८. आठवाँ अन्तराय कर्म

इस कर्म का स्वमाव कोषाध्यक्ष-मंडारी जैसा है। राजा याचक को दान देनेके लिए मंडारी को आजा दे किन्तु मंडारी टेब्रा चले और आजा का पालन न करें तो राजा दान नहीं दे सकता है। इसी प्रकार यह कर्म जीवको उसकी इच्छा होने पर भी दानादि पाँच कार्यों को नहीं करने देता है। करने दे तो उसे ठीक तरह से नहीं होने देता। इस अन्तराय कर्म के उदय से जीव न दान कर सकता है, न दूसरे लाभ प्राप्त कर सकता है। न क्स्तुओंका उपभोग अथवा उपयोग कर सकता है और शक्ति रहते हुए भी अपने वीर्यबल का उपयोग नहीं करने देता है।

यह विश्व उपर्युक्त आठों कर्मोंके आधार पर चल रहा है। इसकी सत्ता प्राणीमात्र में विद्यमान है। अखिल बहुमांडवर्ती मनुष्य, देव, नारकी अथवा तिथैच जीवोंको छोटी—बड़ी किसी भी प्रवृत्ति के पीछे जन्मान्तर अथवा इस जन्म का कोई न कोई कर्म काम करता है। इस कर्म की सत्ता आत्मामें रहती है वहाँ तक संसार का बन्धन रहता है, वहाँ तक संसार का परिश्वमण है और यह है वहाँ तक जन्ममरण है और यह है तो आधि-व्याधि और उपाधियोंके दुःख है। आत्मा अहिंसा, सत्य, संयम, तय, त्याग आदि सत्कर्मों द्वारा कर्म की सत्ता का क्षय करता जाता है तो किसी जन्म में सर्वथा निष्कर्मा बने और ऐसा बनने पर वह मुक्तिके धाममें पहुँच कर संसारितासे छूटकर मुक्तात्मा बन आए।

२७. अष्टमंगल —

ये अष्टमंगल मध्ययुगीन कल्पसूत्र (पज्जोसवणाकप्प) के चित्र के आधार पर चित्रित हैं। कम में सामान्य परिवर्तन है। विशेष परिचय पट्टी कमांक ३ के अनुसार समझै।

२८. इस्तमुद्राएँ –

यहाँ मुद्राका अर्थ आकार-विशेष लेना चाहिए। इस पट्टीमें (शरीर के अन्य अंगोपांगसे नहीं किन्तु) केवल दोनों हाधोकी क्रियासे बनती मुद्राएँ दिखाई गई है। यहाँ हाध्यसे उंगलियाँ, मुख्य और हाथ का उपयोग समझना चाहिए। ये मुद्राएँ मन्त्र, साधना, प्रतिष्ठा, पूजा, अनुष्ठान तथा योग साधना का एक आवश्यक अंग हैं। ये देवताओंकी प्रसन्ततांके लिए और अमुक मुद्रापूर्वक किये जानेवाले जप द्वारा देवों के आकर्षणार्थ तथा लक्ष्मी, सौभाग्य, ज्ञान, वशीकरण इत्यादि की प्राप्तिमें उपयोगी होती है। 'मुद्रासिद्ध व्यक्ति केवल मुद्राओंके द्वारा अथवा मन्त्रपूर्वक-मुद्राओं द्वारा इष्टानिष्ट कार्य तथा अनेक रोग, कष्ट आदि दूर कर सकता है। उन ग्रंबोमें अनेक प्रकारकी मुद्राएँ दिखाई है। किन्तु यहाँ अत्युपयोगी नमूने के तौर पर मुद्राएँ दी गई है।

पट्टीमें दी हुई प्रारम्भ की छह मुद्राएँ सिद्धचक्र, ऋषिमंडल आदि पूजनोंमें तथा वर्धमान विद्या अथवा सूरिमन्त्र के जप-पूजनादिमें प्रयुक्त होती है। शेष कुछ मुद्राएँ अंजनशलाका प्रतिष्ठामें उपयोगी है।

पार्मिक दियानोंसे सम्बद्ध कुछ मुदाएँ धर्मग्रन्थोंमें दी गई हैं। वैसे संगीत, नृत्य और नाटक के प्रसंगों में भी उपयोगी अनेक मुदाओंका वर्णन उन विषयोसे संबंधित ग्रन्थों में दिया गया है।

२९. अव्हांग योग-

ध्यान की अष्टांग सामग्री-प्रकार को योग कहते हैं। मोक्षमार्ग का जो योग करवाकर मुक्ति दिलाये उसका नाम योग है। योग के आठ अंगोंको जैन, वैदिक और बौद्ध तीनों संस्कृतियों ने मान्यता दी हैं। इन सभी अंगोंको उनके नाम सहित पट्टी में दिया है। एक्ला चित्र 'यम' के सम्बन्धमें खड़ा बताया है। दूसरा चित्र प्रतिज्ञां करता हुआ 'नियम' का, तीसरा 'प्रकृतसम' का, वौषा 'प्राणायाम'का और शेष प्रत्याहमादि तीन अंगों के (चित्र द्वारा) भेद बताये जा सके ऐसी कल्पना न हो सकने के कारण एक जैसे ही दिये हैं। केवल आठवें में आभागंकल अधिक दिखाया है। इस अष्टांगयोग की अन्तिम सिद्धि के रूप में ईश्वर-परमात्मा पद की प्राप्ति मिलनेके कारण अन्तमें उसका प्रतीक दिया है। अष्टांग की सिंसित व्याह्या इस प्रकार है- (१) यम— अर्थात् अहिंसा, सत्य, अर्थौरं, बहुमचर्य तथा अपरिग्रह। इन पाँचों बतोंका आजीवन उचित रूपसे स्वीकार करना। (२) नियम— भोगोपमोग सामग्रीका यथोचित-यथायोग्य रूपसे त्याग करना, अथवा शौच, सन्तोष, स्वाध्याय, तप, प्र्यान आदि का पालन करना तथा जीवन को नियमित बनाना। पाँच समिति, तीन गुप्ति तथा विविध नियमोंको धारण करना। (३) आसन— यंचलता छोड़कर अनुकूल आसन पर स्थिरतासे बैठना अथवा खड़ा रहना। इसमें प्रवासन, सिद्धासन, खड़गासन आदि अनेक आसनोका समावेश होता है। कमशः इन्हें बढ़ाते हुए आसनसिद्ध बनना इसका उपयोग है। (४) प्राणाधाम— अर्थात् श्वासोच्छ्वासके निरोध की क्रिया। यह प्राणायाम पूरक, रेचक और कुम्मक ऐसे तीन प्रकारोंसे सम्पन्न होता है। इसमें श्वास लेनेको पूरक, लेकर बाहर छोड़नेको रेचक तथा पूरक बने हुए प्राणवायु को शरीर में यथायोग्य रूपसे संचित कर नामिमें स्थिर करना इसे कुम्मक कहते है। (५) प्रस्थाहार— अर्थात् पाँच इन्द्रियोंकी अथवा पनकी विविध प्रवृत्तियोंको विविध विषयों संखीच लेगा। (६) धारण— जह अथवा चेतन कोई भी पदार्ष, पर अथवा विषय पर स्यार करके पनके प्रवाह को उसी पदार्थ, पर अथवा विषय पर स्थिर करके पनके प्रवाह को उसी पदार्थ, पर अथवा विषय पर स्थिर करके पनके प्रवाह को जाना।

६१. रक्त के संबंध उत्तरोत्तर पुत्र पौत्रादि में उत्तरता है और रक्त का सबध विधार तथा आंचार पर प्रभाव डालता है।

६२. शरीर के अन्य अंगोपागों से बननेवाली मुद्राएँ यहाँ नहीं दी गई है।

६३. हायका अथवा शरीर का केवल अमुक आकार ही इंग्टानिय्ट फल देनेमें किस तरह सहायक होता है, इंसका रहस्य ज्ञात नहीं हो सका है।

६४. पुदाओं के सरिवंश विस्तृत परिचयके लिए 'संगीत रत्नाकर, संगीत पारिजात आदि छन्य, जैनधन्धीमें निर्वाणकलिका, प्रतिष्कधन्य, आचारदिनकर, विधिमार्गप्रया आदि तथा अंग्रेजी भाषाके ग्रन्थ और पत्र-पत्रिकाएँ देखें।

६५. मोनोपामी योगः।

तथा (८) **समाधि**— धारणा सिद्ध होने पर, मनके अन्य संकल्प-विकल्पोंसे रहित होने पर प्राप्त होनेवाली मनकी प्रशान्त अवस्था अधवा अत्मस्वरूपमे स्थिर रहना।

योगमार्ग का साधक योगके इन अष्टांगोंका क्रमशः प्रयोग करते हुए, अध्यास बढ़ाता हुआ किसी समय समाधि' तक पहुँच जाता है और समाधि होने पर ईश्वर पद की प्राप्ति सुलम हो जाती है। बाह्य दृष्टिसे योगबल के द्वारा तन और मनके दोनो प्रकारके रोग दूर किये जा सकते हैं। तथा साधनांके बीच योग और तपके प्रभावसे विविध प्रकार की अद्भुत सिद्धियाँ-लब्धियाँ प्राप्त हो सकती है। इसके अतिरिक्त अनेक वमत्कारों का निर्माण हो सकता है। किन्तु सच्चा सात्विक योगी कदाषित् ही इसका उपयोग करता है। वह तो आत्माकी सम्यक् ज्ञान, दर्शन और चारित्रकी सर्वोच्च कोटि की सर्वोत्तम सिद्धि को प्राप्त करनेमें ही तन्मय हो जाता है। आध्यन्तर दृष्टिसे आत्मा आध्यात्मिक अवस्थाकी पूर्णदशामें पहुँचकर जीव-मुक्तिको निकट ला सकता है। इन दिनों योगके प्रति जनताका आकर्षण बढ़ रहा है। मौतिक समृद्धि के शिखर पर पहुँचे हुए तथा उसके सुखसे परितृप्त बने हुए और बादमें मनकी अञ्चातिका सतत अनुभव करनेवाले योरप एवं अमरिका के मानव भी इस योगभार्ग के प्रति बहुत ही आकृष्ट बनते जा रहे हैं। दयोंकि इससे उन्हें बाह्य दृष्टिसे भी मनकी अनेक प्रकारकी शान्ति और स्वस्थताका अनुभव होता है। ढारपालके अर्थवाले प्रतिहारी शब्दसे 'प्रतिहार्य' बनता है। जैसे पहरेदार अपने खामीकी सेवा में सदा उपस्थित रहता है, उसी फ्रकार ये प्रातिहार्य जिनेश्वरों-तीर्पंकरोंकी सेवामें सतत खड़े रहकर तीर्पंकरों के पुष्य वैभव तथा गौरव का दर्शन कराते हैं। तीर्पंकरों को केवलज्ञान होते ही तत्काल उनके प्रबल पुण्यप्रकर्षसे देव अशोकवृक्ष आदि आठ प्रातिहायौँकी रचना करते हैं। इनकी उपस्थिति जिनेश्वरोके आयुष्य पर्यन्त रहती है। इसलिए जब वे विवरण करते हैं अबवा देशना देते हैं तब इन प्रातिहार्यों की उपस्थिति रहती ही है। यह रचना लोकोत्तर भगवान वीतराग की भक्तिके लिए, तबा उनकी स्वयंकी तथा उनकी वाणीकी महिमाको फैलानेके लिए करते हैं। ये प्रातिहार्य लोकोत्तर तथा सर्वोत्तम मानेजानेवाले व्यक्तिके अतिरिक्त दूसरोको नहीं होते हैं। ये प्रातिहार्य समवसरण के चित्रमें तथा परिकर-परघरमें अयवा अरिहंत के चित्रमें दिखाने की प्रया है। देवलोक के देव अपनी दैविक शक्तिसे इन प्रतिहार्योकी रचना करते है।

३०. अन्ट महा-प्रातिहार्य -

> प्रस्तुत पट्टीके बीचमें कमलासनस्थित प्रवचनमुदासे देशना देते हुए तीर्थंकर बताये गए हैं। उनके दोनों ओर प्रातिहार्य दिखाए हैं। इनमें उनके नाम भी दिये हैं। अशोकवृक्ष पर छोटा बैत्यवृक्ष (केवल ज्ञान के समय का वृक्ष) भी बतलाया है। तीर्थकरों का बैत्य अर्घात् ज्ञानवृक्ष पृथक् पृथक् होता है। इसलिए यह वृक्ष अशोक पर पृथक् पृथक् होता है। शेष सात प्रातिहार्य सभी के समान है। दिव्य ध्वनि प्रातिहार्य अर्थात् प्रवचन के समय वाद्योंकी दिव्य-ध्वनिके द्वारा कर्णप्रिय संगीत के ऐसे मधुर स्वर-नाद प्रवाहित हों कि श्रोताओंमें उसका अद्भुत आकर्षण उत्पन्न हो, दुन्दुमि अर्घात् पूजा अथवा आरतीके समय बजाया जानेवाला नगड़ा<sup>६६</sup>। तीन छत्रमें छत्र जिस क्रमसे अन्दर बताए गए हैं। वही क्रम यथार्थ है। प्राचीन वित्र, परिकर तथा कतिपय पाषाण तथा धातु मूर्तियों में यही क्रम रहता है। मन्दिरोंमें भगवान पर लटकाये जानेवाले तीन छत्र इसी क्रमवाले होने चाहिए। किन्तु बहुत से स्थानों पर उलटे क्रमसे लटकाये हुए रहते हैं यह सर्वथा अनुधित है और शास्त्रविरुद्ध है यह बात निर्विवाद है। 🗈

३ १ . समवसरण पहला गढ़ -(बारह प्रकारकी वर्षदा)

समवसरण का सादे और समतल ढंगसे बनाया गया पहला गढ़। अशोकवृक्त के नीचे सुवर्ण कमलके सिंहासन पर भगवान विराजमान है। पार्श्वभागमें इन्द्र है और चतुर्विध संघके अतिरिक्त देव-इन्द्र अपने नियमों का सम्मान करते हुए, दोनों हाथ जोड़कर विनयपूर्वक माव-भक्तिसे भगवानके करवाणकारी प्रवचनको श्रवण कर रहे हैं। साध्वी तथा स्त्रियों को छड़े रहकर देशना सुननेका अधिकार होनेसे उन्हे उसी रूपमें दिखाया है। लोकभाषामें 'समोसरण' शब्दका प्रयोग होता है।

समवसरण का यह दूसरा गढ़ भी पहलेके समान सादे रूपमें दिखाया है। अशोकवृक्षके नीचे सुवर्ण कमल पर विराजमान अहिसामूर्ति, विश्ववत्सल भगवानका अहिंसा तथा मैत्रीका उपदेश सुनकर परस्पर-विरोधी ऐसे प्राणी भी भगवानकी वाणीके अद्भूत प्रभावसे जन्म-जात (<del>पत्रु-पत्रियोकी सभा</del>) देर-विरोध को भूल जाते हैं, यह भाव यहाँ प्रदर्शित हुआ है।

३३. अष्टमंगल-

३२. समवसरण

दूसरा गढ़ –

ये अष्टमंगल मध्ययुगीन कल्पसूत्र (पज्जोसवणकम्प) के चित्रोंके आधार पर चित्रित किये हैं। क्रममें कुछ परिवर्तन हुआ है। विशेष परिचयके लिए देखिये पट्टी क्रमांक ३।

३४, यन्त्रा-क्रतियौं -

विश्वके व्यवहारकी आधारशिला माने जानेवाले अक्षर और अंकोंकी महिमा विश्व-विख्यात है। इन दोनोंका अर्थगर्त्रित संयोजन एक विशिष्ट प्रकारकी सामूहिक शक्तिका प्रकटीकरण करता है। जिस प्रकार मन्त्रोंमें मन्त्रबीज सहित अथवा रहित शब्दों-वर्णोंका प्राधान्य है, उसी प्रकार यन्त्रोंमे (विविध संख्यावाले अंक और अक्षरोसे युक्त) आकृतियोंका प्राधान्य है।

यन्त्रोंकी अनेक जातियाँ है और उनके अगणित प्रकार है। इन यन्त्रोंको बनानेकी गाणितिक प्रक्रिया ऐसी है कि इससे लाखों यन्त्र बनाए जा सकते हैं। यन्त्र विशेष रूपसे अंकों से अधिक होते हैं। और उन्हें (प्रायः) किसी न किसी प्रकार की आकृति बनाकर रखा जाता है। ये आकृतियाँ मूमितिकी दृष्टिसे देखें तो मुख्य रूपसे समचतुरस्त्र, त्रिकोण, गोल, बट्कोण, लम्बचतुरस्त्र होती है। इन आकृतियोमे कोष्टक-खार्ने बनाकर उनमे एक से लेकर हजारों की सख्या तक के अंक रखे जा सकते हैं। इन कोच्छकों की संख्या को आड़ी, खड़ी अववा किसीमें तिरछी, चाहे जिस बंगसे गिनें तो उसकी जोड़ प्रत्येक ओरसे एक*ही* संख्यो<sup>र</sup> आती है। कुछ यन्त्र बिना अंकोंके मंत्रबीज, अक्षर अथवा मन्त्रकी गायाओं से लिखित भी होते हैं। कतिपय दोनोंसे मिश्रित होते हैं। कुछ गांल, चतुरस्र बलयोंसे बेष्टित होते हैं। कतिपय यन्त्र नर-नारी, पशु-पक्षी तथा वाद्य या शस्त्रादिक की आकृतियाँ बनाकर उनमें मन्त्रबीजों, मन्त्रपदों की स्थापना की हो वैसे होते है।

ये यन्त्र सोना, चांदी, तांबा, काँसा आदि (बिनलोह) धातुओं के पतरे पर लिखाकर, खुदवाकर अथवा उभराकर बनाये जाते हैं। इनके अतिरिक्त भोजपत्र, कागज अथवा वस्त्र पर छोटे-बड़े अनेक प्रकारके सादे अधवा विविध रंगों में तैयार होते हैं।

उपर्युक्त माध्यमों पर तन, मने और यस्त्रादि कीशुद्धि तथा विधि-भाव की श्रेष्ठ शुद्धि करके बताये गये आम्नायके अनुसार यन्त्र लिखना आरंभ किया जाता है और लिखनेके लिए अष्टगन्ध अधवा केसर आदि शुधदर्व्योका उपयोग किया जाता है। लिखनेके लिए सुवर्णशलाका, दाडिम

६६ - तालवाद्य दुन्दुभिसे नमाडा ही समाभना चाहिए। यह अनेक ग्रन्थ, चित्र आदिसे निश्चित की हुई बात है।

६७ इसके लिए 'कोच्छक चिन्तामणि' ग्रन्थकी रचना हुई है जो कि अमुदित है।

६८. यन्त्रों में बहुषा इस नियमका रालन हुआ है।

आदि बृक्ष की लेखिनीका प्रयोग होता है। तदनन्तर मन्त्रादिके पाठ द्वारा आदर-सम्मान पूर्वक यन्त्रकी आह्माको जागृत किया जाता है। इससे उसमें दैवी शक्ति का प्रादुर्भाव होता है। इसके बाद यन्त्रको घरमें रखना अथवा अपने शरीर के अंग पर धारण करनेका विधान है। ये यन्त्र मानव जातिके उत्कर्ष और अभ्युदयके लिए यथोचित सहायता करते हैं। अधिक स्पष्टता करें तो ये विविध प्रकारकी शान्ति, पुष्टि, वशीकरण करनेमें, मृत-ग्रेत आदि के निवारणमें तथा ऋदि, सिद्धि, विजय अथवा मनोरयों की सिद्धि आदि में चमत्कारिक प्रमाव भी बताता है।

इन यन्त्रोंको कौन, किसी विधिसे लिख सकता है? और इनका संस्कार कैसे करना, कहाँ किस तरह स्थापित करना, यन्त्र स्थापित करनेके पश्चात् उसकी पविञ्ञता किस प्रकार सुरक्षित रखना, पूजा-उपासना किस प्रकार करना, किस वर्णवाले को कौनसे यन्त्र फलदायक होते हैं आदि शेष बातें अन्य ग्रन्थों, तन्त्र मन्त्रविदों अथवा गुरुपरम्परासे जानें। क्योंकि यह एक महाशास्त्र है। यहाँ कितना लिखा जाए?

इस पट्टीमें आजकल अधिक उपयोगमें आनेवाले कुछ यन्त्र दिये गए हैं। ऐसा करके एक पट्टी यन्त्रविषयक प्रविष्ट की है। इसमें प्रथम दो प्रकारके पन्द्रह अंक (पंचदशी) के यन्त्र हैं। बादमें चौतीसा, पैसठिया, तिजयपहुनस्तोत्र गाधासन्दर्भित १७० जिनका तथा उसके बाद तीन प्रकारका बीसा यन्त्र दिये हैं।

## ३५. गर्भस्थित बालककी प्रबम माससे लेकर नी मास तककी अदस्थाओं तथा अन्य बाबतोंका ख्याल देनेवाली अति दुर्सभ पट्टी

इस पट्टीको देखकर क्षणपर पाठकोंको आश्चर्य होगा कि इस पट्टीकी क्या आवश्यकता थी? इसका उत्तर इस पट्टीके अंतमें प्रस्तुत लेखन की पड़ने से मिल जाएगा। इस पट्टी की प्रस्तुतिके अनेक कारण हैं लेकिन लेखन मर्यादा के कारण अनेक बाबतें महस्वपूर्ण रहने पर भी संक्रिप्त में लिखनी रहीं।

मैंने सोचा कि जन्म होने के पहले नी नौ महीने तक गर्भाशयकी अंधेरी कोठरीके जिस स्थान में बसेरा किया, संवर्धन हुआ उसका प्रत्यक्ष अनुभव डॉक्टरों के सिवा अन्य किसीको नहीं होता। 'क्ष' किरणोंके (एक्स-रे) यंत्र के अनुसंधान के पश्चात् इस यंत्र द्वारा गर्णोशयकी तस्वीरें छिंची गई तब गर्थस्य की नौ महिनोंकी स्थितिका डॉक्टरोंको सही खपाल हुआ। फिर तो विश्वकी प्रजा भी इससे ज्ञात हुई।

हमारे यहाँ शास्त्रों तथा सज्जायोंमें गर्भाशयमें जीवको भोगने पडते दुःखों तथा जन्म सभय होती पीडा का वर्णन किया गया है। मैंने सोचा कि अपनी प्रजाको गर्भावासका चित्रों द्वारा दर्शन करवाया जाए। जन्मके समय वह कितना सूक्ष्म शरीरी होता है। फिर हर मास किस प्रकार बड़ता जाता है तथा पूर्व जन्ममेंसे तैजस-कार्पण शरीरोंको लेकर आनेवाला जीव जन्म पाने को माताके गर्भमें प्रवेश पाने के साथ ही रज और वीर्य के अंदर किस तरह घुल-मिल जाता है। तत्पश्चात् कर्मकी थियरीके अनुसार तैजस (अग्नि शरीर) कार्मण शरीरमेंसे मनुष्यका शरीर जैन तत्त्वज्ञानकी परिमाषामें औदारिक होनेसे औदारिक शरीरकी रचना किस प्रकार शुरू करता है। प्रत्येक मास में शरीर की रचना किस तरह विकसित होती रहती है तथा नै महिनों के अन्त में माताके उदरमें मस्तक नीचे तथा पैर ऊँचे इस स्थितिमें किस प्रकार स्थिर होता है इसका सही ख्याल मिलता है। शास्त्रमें वर्णित गर्माशयके असह्य और मयंकर दुःखोंका वर्णन यहाँ नहीं दिया है।

नवाँ चित्र ध्यानसे देखिये। इस चित्रमें माता खड़ी है और आवश्यक पेट भी दिखाया गया है। पेटकें नीचे स्थित गर्भाशयमें बालक किस प्रकार किस आकारमें स्थिर हो पाया है इसे आप बराबर देख सर्केंगे। नी-साढ़े नौ महिने के पश्चात् भाताकी कुश्चिमेंसे अन्य लेने को बालक मस्तक द्वारा बाहर निकलता है। सुखद प्रसवके लिये और माता-बालक का हितके लिये यह नियम है।

माताके गर्भमें दो बालक-जुडवाँ किस प्रकार रहते हैं इसका खयाल देनेके लिए दसवाँ चित्र माता के गर्माशय की ओवरी में लपेटे हुए दो बालको - जुडवाँ का प्रस्तुत है जिससे ओवरी क्या है इसका ख्याल आवे।

तत्पश्चात् एक छोटासा चित्र दिया है जिसमें स्त्री के पेटके नीचेके पेडूमें गर्भाशय किस स्थान पर है इसे एरो (निशान) देकर बताया है। इसके नीचे जन्म स्थान जुड़ा हुआ है। गर्भायाएण के निमित्त रूप पुरुष के शुक्रका जीवित शुक्र बिंदु और स्त्रीका चेतनयुक्त एज इन दोनोंका गर्भाशयमें मिलन होने पर जीवकी उत्पत्ति हो जाती है। यहाँ उपादान कर्म और निमित्त इन दोनों का कैसा संघान है? और गर्भाक्षयमें किस तरह, किन किन सहयोगी कारणोंसे इनकी वृद्धि होती है तथा डॉक्टरों से चित्रों द्वारा इनके उत्पन्न होनेकी सूक्ष्मातिसूक्ष्म प्रोसेस क्रिया कैसी होती है इस विषय पर लिखना चाहे तो बहुत कुछ लिखा जा सकता है, लेकिन यहाँ अप्रस्तुत होनेसे इस विषयका पूर्णविदाम कर देते हैं।

हस पट्टीमें जीवकी उत्पत्ति के बाद प्रारंभ के २५ वें दिन मनुष्यके औदारिक शरीरका कैसा स्थून आकार निर्मित होता है यह दिखाया है। फिर महीने के अन्त में आँख का निर्माण होने पर शरीर का विकास कैसा होता है यह दिखाया है। विकास प्रक्रिया आप स्वयं देख सर्केंगे। माताकी ओवरीके साथ गर्भका संघान बताया गया है।

अंतिम कोष्ठक में प्रतिबोधित बोध को ध्यानसे पढ़कर हृदय में प्रस्थापित करें।

### ३६. हीरों-रत्नोंके वर्तमानमें प्रचलित विविध आकश्रों (विविध कटों) की दुर्लभ पट्टी

इस पट्टीके साथ प्रत्यक्ष रूपये किसी धार्मिक बोधका सम्बन्ध नहीं है किन्तु परोब रूपये अनेक प्रकारसे सम्बन्ध रखनेवाली यह पट्टी है। परती पर के समय अवाहरातोंके पितामह तथा सर्व रलों में सर्वोपिर माने जाते जवाहर की है, उसका नाम है बद्धरत्न। गुजराती में इसे हीरा और अंग्रेजीमें डायमण्ड कहते हैं। अंतिम बारह सालोंसे विश्वके महान् देशों में इसका बोलबाला है। यह हीरा अनादिसे अनंतकाल तक सर्वोपिर स्थान रक्खे हैं। इस रत्नका मूल्य भी सबसे अधिक होता है। एक सुपारी या बादाम जितने बड़े हीरेका मूल्य आज भी लाखों—करोडों रूपयोंका हो सकता है। हीरे अनेक प्रकारके और विविध रंगके होते हैं, इलके मारी भी होते हैं। साथ ही गुणदोश्वाल भी होते हैं। कभी दूषित शिहनवाला हीरा अगर घर में आ आए तो उन्नतिकी चोटी पर ले जाने

६९ - पस्तुत चित्र परदेशमें छपी शारीरिक विज्ञानकी पुस्तकसे उद्धत किये हैं। वि.सं. १९८० के आसपास यह मुस्तक प्रसिद्ध हुई थी, भारत में इसका आगमन होनेबाला है ऐसा मालुम है।

#### का निमित्त बन जाता है।

जगतमें पांडवयुगंका माना जाता कोहिनूर हीरा आज भी प्रसिद्ध है। यह लन्दनके राजमहल्में शहनशाहके मुंकुट में स्थित है। हीरोंकी प्राचीन-काल और वर्तमान में लिखी परिचय पुस्तके आज भी उपलब्ध हैं। वैज्ञानिक आविष्कारमें नये नये चमत्कार प्रस्तुत करनेमें हीरा महत्त्वपूर्ण रहा है। विज्ञानी इलेक्ट्रोनिक शिंडपाँ, उपग्रह आदि में इनका बहुत उपयोग करते हैं। वैद्य आज भी भयंकर रोगोवाले दिवियोंको उसकी भस्म बनाकर खिलाते हैं। मिक्त भरपूर आत्याएँ परमात्माको उसके बने मुंकुट, माला आदि पहनाते हैं। समग्र विश्वमें और विशेषतः भारतमें हीरेके बेपार का आजकल जयरदस्त बोलबाला है। इसमें गुजरात, महाराष्ट्र सबसे अग्र है। विदेश में बेल्जियम आदि स्थलों पर हीरोंको तराशने के जबरदस्त यन्त्र हैं। हीरा अत्यन्त कठिन पातु है। किसी मामूली साधनसे वह तूट नहीं सकता, बड़े बड़े साधनोंसे वह तोड़ा जा सकता है। इस हीरेको छोटी बड़ी मिश्चोनीसे अलग अलग कट-आकार के बनाकर मारकेट में इस्तुत करते हैं। आकार देनेके बाद बेपार के लिए उसका मूल्य अनेक गुना बढ़ आता है। वर्तमान में हीरेके कितने आकार (कट) प्रचलित है उसकी एक पट्टी यहाँ प्रस्तुत की गई है, और उसके नीचेकी लाइनमें अलग अलग खाने में हीरेके कट-आकारके निश्चित नाम लिखे गये हैं।

यह मुद्दी हीरेके बेपारियोंको अधिक पसंद पहेणी। इतने सारे कट-आकार एक साथ में शायद ही किसीको देखने मिले, इस दृष्टिसे यह पट्टी हर किसी प्रेसक को आकर्षित करेगी यह निःशंक हैं। वजरत्न अर्थात् हीरेके साथ शुक्र ग्रहका सम्बन्ध है।

#### नवरस विवयक मेरी भूमिका

मन हिन्द्रियवाले अरबों जीव हैं। अतः उनके हृदयमें प्रवाहित होनेवाले रस भी अरबों की संख्यावाले हो सकते हैं लेकिन अरबोंकी गिनती या वर्णन असंघव सा होनेसे आर्थ विद्वानोंने अरखों रसींका वर्गीकरण करके उन रसींका नव रसमें समावेश किया है तथा साहित्य विभागके अलंकार शास्त्रमें नवरसों के भावोंका वर्णन किया है। यदापि अन्यत्र साहित्यादि ग्रन्थोंमें एक अन्य रसका अनागत समावेश करके अथवा गौण-मुख्यकी अपेबासे आठ भी कहे हैं, इस तरह नव अथवा दस रस भी बताये हैं। किसीने नूतन नाम का रस भी बताया है। जैसे कि— जैन शास्त्र के अनुवोगद्धार नामके श्रद्धेय आगमके सूत्र २६२ (गा. ६३) में नवरसोंको सूचित करते हुए व्युत्कमसे वीर, शृंगार, अद्भुत, गैद द्वीहनक, बीभत्स, हास्य, करूण और प्रशांत इस तरह बताया है। इनमें वीडनक रस नया है। दूसरे ग्रन्थोंमें इस रस की दर्चा नहीं है। अनुयोगद्धारमें भयानक रस नहीं पाया जाता लेकिन इसके लिए स्पष्टता की गई है कि वहाँ गैद रसमें भयानक का समावेश किया होनेसे उसका अलग अस्तित्य नहीं बताया है। यह सब ग्रन्थकारोंकी बुद्धिकी विवक्षा है।

द्रीडनक अर्थात् क्या? तो पूज्यकी पूजाका व्यतिक्रम अर्थात् अनादर जैसी परिस्थिति होने पर अयवा किसी गुप्त बात कहनेके पश्चात् व्यक्तिके अपने मनमें आंतरिक लज्जाका जो भाव उत्पन्न हो उसे वीडनक रसका आविर्भाव कहा जाता है। इस रसका मुख्य चिहन लज्जा और शंकाशीलता है। आयुनिक अलंकार शास्त्रों में इस रसका कही उल्लेख नहीं है।

'भारत नाट्य ग्रन्थमें (आ. ६. श्लोक १५) शान्त रसके अतिरिक्त मृंगार, हास्य, करूण, रौढ़, बीर, भयानक, बीभत्स और अद्भुत इन आठ रसोंको सूचित किया है। मम्पट कृत 'काव्य प्रकाश' में शान्त रसकी वृद्धि करके नव रसोंका वर्णन किया है। काव्यालंकार तथा काव्यानु-शासनको भी वही नवरस अभिग्रेत है। सद्दटने काव्यालंकारमें नवरसके उपरांत दसवाँ 'प्रेयान्' रस बताया है।

#### ३७. नवरसोंको उत्पन्न करनेमें निमित्त बननेवाली वस्त्एँ

विश्वप्रसिद्ध नवरसके भावोंको व्यक्त करनेवाले चित्र चितरनेकी प्रथा प्राचीन कालसे चल रही है। परंतु मेरे मनको लगा कि जिन कारणों में रस पैदा होते हैं उन कारणों के चित्र अद्यावदि-आज पर्यंत किसीने बनाये हो ऐसा मालूम नहीं। शायद कल्पना भी न हुई हो ऐसा हो सकता है। साथ ही मैंने यह भी सोचा और किस रसके लिए कौनसा दृश्य-चित्र पसंद किया जाय इसका भी सोच-विचार करके दृश्य निश्चित किये और नवरसके नव कारणभूत दृश्योंकी पट्टी बनवाई गई।

उदाहरणस्वरूप शृंगार रसकी अनुभूतिमें भले ही अनेक कारण हो लेकिन मुख्य कारण स्वरूप सुंदर स्त्री होती है, उसे देखनेसे इस रसकी उत्पत्ति होती है। अतः यहाँ पर इसे प्रथम स्थान दिया गया है। दूसरे स्थान पर सरकस के जोकर को रक्खा है, इसे देखकर प्रेक्षकोंमें हास्यरसकी अनुभूति होती है। इस तरह ये चित्र नवीं रसीं के कारण स्वरूप हैं और नव रस इनके कार्य रूप हैं।

#### ३८. उत्पन्न हुए रसोंका विविध मुखाकृतियों द्वारा दर्शन

इस चित्रपट्टी में नवरसकी पहली पट्टीमें उत्पन्न होते नवरसोंके भावोंको व्यक्त करनेवाले चित्र हैं। चित्रोंको देखनेसे तुरंत समझमें आ जाते हैं इस लिए अधिक समझ-जानकारी देने की जरूरत नहीं हैं।

#### ३९. हाचके आवर्ती द्वारा जापके लिए सर्जन पाती विविध प्रकारकी आकृतियाँ

किसी भी अक्षर, शब्द या मंत्रका जाप संख्या के साथ सम्बन्धित हो तो उसके लिए दो प्रकार अधिक अनुकूल होते हैं, या तो हाथमें मनकोंकी माला रक्खी जाए या उंगलीके पोरोंसे गिनें। उंगलीके पोरोंसे गिनने की बात आने पर प्रस्तुत जापको अधिक प्रभावित या अर्थपूर्ण बनानेके लिए आवक्तोंका निर्माण हुआ। माला रखनेकी, ढूंढने की झंझट-चिंता ही नहीं रही।

७०, नाट्यकारोंने तो अन्य-जनक भावको उपलब्ध शृंगार, रीड, बीर, बीभला इन चारोंको मूल रस बनाकर जनक सबस्य माने हैं। इन चारोंसे क्रमशः इस्य, करूप, अर्ध्युत तथा भयानक रस जन्य अर्थात् उत्यन्न होते हैं, ऐसा काश्कार सिर्फ चार रस की ही स्वीकृति की है। अन्यचा देखें तो रस असंख्य हैं।

आवर्त्तं अर्थात् विविध प्रकारोंसे उंगलियों पर सर्जित विविध आकृतियाँ।

यहाँ दी गई पट्टीमें गिनने के लिए उपयोगी ऐसे सात आठ प्रकार के आवर्त दिये गये हैं। वित्रमें आधार रूप में अथवा जाप रूपमें शंखावर्त उपयोगी होनेसे तीसरा चित्र शंखावर्तका है। इन दोनों के सम्बन्ध के कारण शंखावर्त्त का आप किया जाता है। दाहिने हाथका शंखावर्त्त १२ अंकका है। बारह अंकोंको एक बार गिननेसे एक बार १२ होते हैं। उस एक बारकी याद रखनेके लिए दो हाथों के पंजोंको पास पास रखकर दाहिने हाथके शंखाकार १२ पोरों पर जाप पूर्ण होने पर आधार अर्थात् एक बार हुआ इसके खास के लिए बार्य हाथके पंजेंसे दूसरी उगली की बिचकी पोर पर अंगूठा रक्खा जाता है। फिर पुनः दाहिने हाथसे दूसरी बार १२ गिने जाने पर बार्य हाथ की तीसरी उंगलीकी दूसरी पोर पर अंगूठा आधार स्वरूप रक्खा जाता है। इस तरह बार्य हाथके नौ बार आधार हो जाते हैं, दाहिने हाबसे (नौ) ९ बार १२ (बारह) गिननेसे १०८ का जाप पूर्ण हो जाता है। आवर्त से जाप करना हो तो संख्या की गिनती के लिए सातके अंकके आकारवाली पोर पर अंगूठ रखना होगा और बारह बार किस तरह गिनना चाहिए इसके लिए तीसरा शंखावर्त्त का चित्र देखिये। उसमें एक कहाँ है इस पर ध्यान दें। अंगूठ से एक दो इस तरह शुरू करे। बारह पोरों पर उंगली के फिरनेसे प्रस्तुत आकृति का सर्जन होता है।

इस तरह दूसरा एक वित्र नंधावर्तके चारमें से एक भाग के आकारका है। इस नंधावर्तकी पूर्णाकृति जैनधर्म के सिवा कहीं पर नहीं देखी। इसी लिए वि. सं. १९९५ में पालिताना जैन साहित्य मंदिर वो मेरी अपनी संपूर्ण कल्पना तथा रुचि के अनुसार बननेवाला था उसके ज्ञानमंदिर होंल की छत के कैन्द्रमें अतिमध्य ऐसी ५-५ फूटवाली नंधावर्त की काष्ठ पष्टीवाली आकृति बनवाई है, और इस वित्रसंपुटके प्रथम टाइटलमें भी मेरी पसंद की इसी आकृति को आप देखींगे क्योंकि इसका जोड़ जैनधर्म के अतिरिक्त विश्वमें कहीं पर नहीं है। अतः आप जनता की दृष्टि में इस आकृति का खयाल आवे इसे अति आवश्यक मानकर यहाँ प्रस्तुत किया है। यद्यपि स्वस्तिक (मंगल विष्ट्न) की आकृति तो सर्वत्र देखनेकी सिलेगी। लेकिन इसका जोड़ नहीं मिलेगा।

#### ४०. जाप द्वारा मानसिक एका इताको व्यवस्थित करनेकी अंकपणना पद्धति (अनान्पूर्वी)

आनुपूर्वी अर्थात् जिसमे कमानुसार – क्रमशः व्यवस्था हो, और जिसमें कमानुसार व्यवस्था न हो लेकिन उलट-मुलट व्युक्कम व्यवस्था हो वह अनानुपूर्वी (अन्-आनुपूर्वी) जापका एक प्रकार सर्व सुलभ माला गिननेका, दूसरा आवर्त्त द्वारा करनेका, तीसरा किसी वस्तुकी गिनती द्वारा करनेका होता है, इस तरह सिख्ये या छपे अंकोंकी संख्या द्वारा भी जाप किये-गिने जाते हैं।

नवकार मंत्रके 'नमोअरिहंताणं' आदि पाँच पदोंका जाप करनेकी अनानुपूर्वी संपूर्ण जैन समाजमें सुप्रसिद्ध है। आज तक उसकी लाखीं नकले छप चूकी हैं। नवपदजी की अनानुपूर्वी कुछ कारणोंसे इतनी प्रचलित नहीं हुई।

पाँच पदों की अनानुपूर्वी २४ तीर्थंकरों के बिजों के साबवाली होती है। यह पाँच खानेवाली होती है। इसमें गिनने के २० (बीस) पन्ने होते हैं।

प्रश्न - माला गिनना उत्तम है या अनानुपूर्वी?

उत्तर — इसका उत्तर एकान्तमें नहीं दिया जा सकता। व्यक्तिके मनकी योग्यता पर इसका आधार है। फिर भी अपेक्षासे मालाके बजाय अनानुपूर्वीका जाप मनकी अकाग्रता निभाने के लिए अति सुदर है। क्योंकि इसमें अंकोंको मनमें उत्तटे पुलटे बोलने होते हैं अतः आँख और मनका ध्यान बराबर अंकोंके खानों पर केन्द्रित करना ही पड़ता है अतः बाह्य दिचारों के प्रवेश की संभावना बिलकुल कम रहे। अनानुपूर्वी जैन पुस्तक दिक्केता से मिल सकती है।

#### ४१. एक-दूसरोंके प्रति किये गए भूलों-अपराधोंके सिए क्षम्त का दर्शन करानेवाली पट्टी

इस पट्टीका विषय गहन, गंभीर और महान् है। संसार और मोक्ष दोनों दो छोर पर आये हुए हैं। दोनों परस्पर विरोधी हैं। अन्य-मरण के फेरों का तथा संसारके मानसिक, वायिक और कार्यिक इन त्रिविध ताप खरूप तमाम दुःखोंका अंत पाना हो तो मोक्षमार्गकी साधना करनी चाहिए जिससे किसी जन्म के अन्त में आत्मा मुक्तात्मा बन जाए। लेकिन इस साधना की मुख्य शर्त यह है कि सर्व प्रथम कथाय पर विजय पानी चाहिए। संसार का मूल कथाय है। कथाय अर्थात् क्रोध, मान, माया, लोग। इनमें क्रोध सबसे बुरा है। इन क्रोधादि कथायों के कारण एक दूसरे जीवोंके विध विरोध, वैमनस्य, बैरमाव, अनवन, बोलवाल, गुस्सा, पसंद-नापसंद, धिक्कार, तिरस्कार, कडुआहट इन सारी हीन-दुष्ट वृत्तियाँका आविर्षाव होता है और इसके कारण लगातार कर्म बंधन प्रगाढ होते जाते हैं।

ऐसी परिस्थितिमें करुणासागर जैन तीर्थकरोंने देखा कि जीव क्रोधादि कषाय के दावानलमें जल रहे हैं। सालमें एकदा ही सब जीव एक दूसरे की भूलों, अपराधों, गुनाहों तथा अपने अनुचित बर्तावों की हृदय के सच्चे मादसे हामा माँग ले तो कषायकी आगका उपशम हो जाए इसलिए पर्युषण पर्व के संवच्छरी के शुम्न दिन पर संवत्सरी प्रतिक्रमण के दरिमयान सारे जीव सुविख्यात ऐसा 'मेरे दुष्कृतोंकी माफी चाहता हूँ' अर्थवाला 'विच्छामि दुक्कड़ें' यह सार्थक सूत्र बोलकर क्षमा चाहते हैं। वैर-विरोधकी आगको शात करते हैं। इसे 'क्कब्स काक्क्या' कहते हैं, क्षमना, शांत होना और दूसरोंको शांत करना यही जैनधर्मका सार है। 'समता' ही जैनधर्मको बुनियाद है, जैनधर्म की इमारत है, और श्रमण धर्मका-जैनधर्मका अगर कोई सार है तो 'उपशम होना, शांत होना' ही है। यह पट्टी यही संदेश देती है।

७९- इस खुक्तमसे गिननेकी प्रदितवाली दो आनुपूर्वियाँ प्रसिद्ध है। सबसे पूर्यन्य शास्त्रोकत सर्वमान्य नवकार मंत्रके पाँध परमेष्टी पदीकी है अतः वह पांच अंकोंकी है और दूसरी नवपदत्रीके नव नाम-पाँच परमेष्ट्री और दर्शन, शास्त्र, वारित्र, लपकी है।

७२. मन को दश करनेके लिए यह जाप अबुश का काम कर सकता है। छ महीने तक अखंड जाप मिनने पर सिद्ध हो जाता है और फिर तो जापक चितित कार्यों के पूर्व कर सकता है। जैनयमेंमें यह एक छोटा लेकिन असायारण असर करनेवाला सायन होने पर भी बहुत कम लोग इसका प्रयोग करते हैं। ८० प्रतिशत लोग तो इस अनानुपूर्वीको जानते या समझते भी मही हैं। चंचल वित्तवाले लोगोंके लिए यह एक शामबाण दवा है, इलाज है।

#### ४२. जैनधर्मके मुख्य अंत्र स्वरूप बारह आगमशास्त्रों (द्वादशांगी) के नाम विचानेवासी पट्टी

जैन तीर्षकरींके केवलज्ञान-त्रिकालज्ञान होने पर वे स-बुद्धिसे शास्त्र रचना नहीं करते, लेकिन अपने प्रचान गणधर-क्षिच्यों द्वारा यह रचना करवाते हैं। ये त्रिच्य परिमित बुद्धिवाले होते हैं, परंतु तीर्षकर बुद्धिका विस्फोट करते हैं अर्थात् शास्त्र रचनांके लिए सामर्च्य-शिक्त पैदा हो इस लिए तीर्थकर सिर्फ तीन ही मूलशूत-आधार स्वस्प वाक्योंका दान करके गणधरोंकी बुद्धिका विस्फोट करते हैं। ये तीन पद कमशा उपनेच्य बा, ख्रेच्य बा, खुच्य बा हैं। तीनों कालोंके समय ज्ञानके आधार स्वस्प-चाभी रूप ये तीन पद हैं। इनका अर्थ जगतमे पदार्थ उत्पन्न होता है, उनका विनास होता है और पदार्थ कायम के लिए स्विट रूप भी हैं। जगतके पदार्थ तीनों स्वितवाले होते हैं। गणधर दो हार्योंको जुदाकर और मस्तक नवाकर उन ज्ञानपदोंको ग्रहण करते हैं अर्थात् झेलते हैं। परमात्मा की वाणीके तीन पदोंसे गणधरोंमें असीम बुद्धि-शक्ति पैदा होती है, अतः वे (अंतर्मुहूर्त) दो घडियों -४८ मिनटों में बारहों अयाह शास्त्रोंकी मौखिक रचना कर देते हैं। यह रचना मुख्य बारह शास्त्रोंकी होती है। इन बारह शास्त्रोंकी रचनांको जैनभाषा की सुप्रसिद्ध परिमाचामें 'खावशांगी' नामसे पहचाना जाता है। हरएक तीर्थकरोंके शासनमें इस द्वादशांगी की रचनाएँ होती हैं अतः अनादिसे अनंतकाल तक का यह शास्त्रत नियम है।

पट्टीके बिषमें भगवान महावीरका चित्र प्रस्तुत है। यह चित्र आवश्यक निर्युक्ति की गांधाओंके आधार पर बनायर गया है। बित्र का माव दिखाता है कि भगवान महावीर साधना करते करते जान स्वरूप वृक्ष पर चढ़ते गये। वृक्ष की चौटी पर पहुँचे तब उन्हें केवलज्ञान-त्रिकासज्ञान प्राप्त हुआ। तीर्षकर अतीव उदार, महान् परोपकारी और विश्व कल्याणकी भावनामें लगातार लीन होते हैं। विश्व कल्याण ज्ञानमार्गसे ही होता है यह निश्चित बाबत है। विश्वके समझ सारे ब्रह्मांडके तत्त्वोंका, उसकी व्यवस्थाका तथा समग्र विश्व की जीव चेतनाका कल्याण करनेवाला ज्ञान मानवजातिके समझ प्रसुत करना चाहिये। इसलिए भगवानने केवलज्ञान स्वरूप वृक्ष पर चढ़कर सम्यक्तान की विविध शाखाओंके विविध पुष्पोंको चुन शुनकर उन ज्ञानपुष्पोंको अपने आदि त्यारह गणधरों-तिशच्यों को समर्पित करने अपने हाथ में लिये। त्यारहीं गणधरोंने नीचे खड़े रहकर उन पुष्पोंको अपने बुद्धि रूपी वस्त्रोंमें केल लिया, तत्यश्वात् प्रचण्ड बुद्धिनियान गणधरोंने उन पुष्पोंकी बारह मालाएँ बनवाई। ये बारह मालाएँ ही बारह शास्त्र हैं। इन बारह शास्त्रोंकी रवना आजसे २५१५ साल पहले बैसाख सुदि ११ के दिन भगवान महावीर और सकल संघकी उपस्थितिमें हो पाई थी। उस वक्त धर्मशास्त्रोंको कंठस्य करनेकी प्रथा थी। प्राचीनकालके जीवोंकी बुद्धि असीम थी अतः शास्त्रोंकी लिखवाने की प्रथा नहीं थी। सालों बाद अकालके कारण याद शक्ति हीण होने लिया शास्त्र भूल जाने लगे अतः एक हजर साल पश्चात् वीर सं. ९८७ अववा ९९३ के बिच भारत के विद्यमान महाज्ञानी जैन आवार्योंकी एक महापरिषद का आयोजन वलपीपुरमें किया गया था। कहा जाता है कि ५०० आवार्य एकत्र हुए ये और कंठस्थ उन शास्त्रोंको कारज पर लिखनेका सर्व प्रथम बार निश्चत हुआ और विस्मृतिसे जितना ज्ञान बच पाया उतना ज्ञान पुस्तकारु हुआ। तबसे हजारोंकी संख्याये शास्त्र लिखे जाने लगे। भावी जीवोंमें उसकी उचित विरासत रह पाई। जैनोंकी आगम-शास्त्र भिवत अनन्य है। तन-मन-धनसे महाज्ञानकी महान् विरासत जैन निमा रहे हैं।

पट्टीमें इन बारह शास्त्रोंके नाम लिखे हुए हैं। ये बारहों शास्त्र प्रधान-मुख्य होनेसे उन्हें 'अंग' शब्दसे पहचाना जाता है। अतः द्वादश-अंग दोनों शब्दोंको मिलाकर द्वादशांगी कहा जाता है। देहरीमें जिस तरह एक एक भगवान की स्थापना की जाती है, उसी तरह यहाँ कमान आकारकी पट्टी बनवांकर बारहों (अंगों) शास्त्रोंको पोबी आकारमें लिखवांकर रक्खे हैं। यहाँ पट्टीमें प्राकृत भाषाके मूल नाम छपे गये हैं और उनके संस्कृत नाम भी नीचे लिखे गये हैं। उनके नाम कमशः १. आचार २. सूत्रकृत् ३. स्थान ४. समवाय ५. भगवती ६. जातायर्थ ७. उपासक ८. अंतगड ९. अनुसरे के ०. प्रश्नव्याकरण ११. विपाकश्वत और १२. दृष्टिवाद हैं। बाह्मणोंके मूलशास्त्रोंमें जिस प्रकार चार वेद हैं उसी तरह जैनोंके मूलशास्त्रोंमें ये बारह शास्त्र-अंग हैं। प्रचात् उनके उपांग-अंगोपांग आदि अनेक शास्त्रींका निर्माण हुआ है।

एक बात खास व्यानमें रखने जैसी है कि विद्या बाह्मगोंके वरणीय रही और घन बनिये—व्यापारी-वैश्य के वरणीय रहा। विद्या बाह्मगकुलमें आनुवंशिक हो ऐसा प्रतीत होता है। यहाँ अप्रत्यक्ष रूपमें इस कल्पना का समर्थन करनेवाली घटना यह है कि क्षत्रियवंशी भगवान महावीर के प्रवम ग्यारहों शिष्य बाह्मण ही बे और बारहों अंगोंकी शास्त्र रखना उन्होंने ही की। योगानुयोग बनी यह कैसी घटना!

## ४३. मूसभूत बारह शास्त्रोंके उपसंत आवर्मोंके विविध उपप्रकारोंके साथ ४५ जैन आगम-शास्त्रोंके नार्मों को सूचित करनेवासी पट्टी

इस पट्टीमें वर्तमानकालके श्रमण संघने जो ४५ आगमशास्त्र निश्चित किये हैं उन आगमों की पोबियों-पुस्तकोंको अपने नामके साथ लंबे रूपमें कमशः बताया गया है।

इस द्वादशांगी की रचनांके बाद कालांतरमें बारहर्वे महाकाय हुन्स्टिकाब ग्रन्थका ज्ञान घीरे घीरे साधु मूल गये। ज्ञान लुंस होने पर वह अंग भी नष्ट हो गया। फिर क्षेत्र १९ अंग रहे। पश्चात्वती आवार्योंने उन अंगोंके उपांगसप शास्त्रोंकी रचना की। उन शास्त्रोंकी संख्या १२ है। तत्पश्चात् दस पयना अर्थात् अलग अलग विषयों के ज्ञान की रचना हुई। तदननार छह छेदसूत्रकी रचना हुई। तत्पश्चात् चार मूलसूत्र तथा दो चूलिकाओं की रचना हुई। इस तरह कुल ४५ की संख्या हुई। वैनोंके वर्तमान शास्त्र कितने हैं? इसके उत्तर में ४५ की संख्या कही जाती है। यह ४५ का अंक भी दिविध परिस्थितिके कारण निश्चित नहीं है, अधिक संख्या भी हो सकती है। इस पट्टीका बहुत संक्षिप्त परिचय दे सकें हैं। यह पट्टी ज्ञान विषयक होनेसे किसी ज्ञान से सम्बन्धित कार्यमें अथवा उसके उद्यापन विषयक कुंकुम पत्रिका में उपयोगी हो सकती है।

#### ४४. नवप्रहों से सम्बन्धित रत्नोंके नाम, उनके वर्ष, रत्नको सप्ताहके किस बार पर कब धारण करना आदिका अत्यंत उपकेती परिचय वेनेवाली पट्टी

यह एक अत्यन्त उपयोगी तथा संधाह्य पट्टी है। सारी पट्टीका वर्णन करना चाहे तो बहुत पन्ने लिखे जा सकते हैं। फिर भी इस पट्टीमें बहुत सी बाबतें स्पष्ट लिखी गई हैं। इस पट्टीमें मुख्य रूपसे सूर्य, चंद्र, मंगल, बुध, गुरु, शुक्र, शनि, राहु और केतु यह हैं। इन नवीं पहोंको व्यानमें रक्षकर प्रस्तुत प्रत्येक ग्रह के साथ किस रत्न का सम्बन्ध है, उस रत्नका अंग्रेजी नाम क्या है? उसका रंग कैसा है? इस रत्न को पहनना चाहे तो किस दिन पर और दिन के किस समय पर पहनना? जो जो ग्रह बाधा करते हो उनके लिए कैसे जाप किये जाएँ तथा उन रत्नोंकी आकृतियाँ

आदि पट्टीमें वर्णित है।

नौ रत्नों की अंगूठी बनानी हो या पूजाकी पाटली बनानी हो तो उन ग्रहोंको किस दिशामें किस स्थान पर रखना इसकी दो आकृतियाँ सम्बन्धित ग्रहोंके नामों के साथ पट्टी के केन्द्र में दिखाई गई हैं। नौ ग्रहोंकी जानकारी पूर्ण होने पर लिखनेकी जगह शेष बची होने से अन्य प्रसिद्ध योडे रत्नोंके नाम बताये गये हैं। नौ ग्रहोंके कुछ पत्थर धरती में से, कुछ रत्न समुद्री स्थानमेंसे तथा कुछ खानोंमेंसे मिल पाते हैं। रत्नों की मी बाह्मण, सन्निय, वैश्य, शृद्ध आदि जातियाँ मानी जाती हैं। उत्पत्तिके समय ये रत्न सजीव होते हैं। एक इन्द्रिय वाले होते हैं। अतः मात्र एक शरीर ही होता है, नाक, औंख, काम आदि नहीं होते हैं। बाहर निकलने के बाद उत्पत्ति स्थानका सम्बन्ध तृट जानेसे तथा बाहर के हवा और प्रकाश मिलनेसे वे नीजींव हो जाते हैं।

#### ४५. सेवा, उपासना, भक्ति, दान आदिके लिए जैनधर्ममें बताये हुए वंबनीय सात श्रेष्ठ क्षेत्र

विश्वकी परती पर अच्छी और बुरी दो प्रकारकी प्रवृत्तियाँ चलती है। सरल भाषामे एक शुभ तथा दूसरी अशुभ कहलाती है। जैनधर्ममें शुभ प्रवृत्तिको पुण्य तथा अशुभ प्रवृत्तिको पाप कहते हैं।

जैनधर्ममें पुण्यका अर्थ होता है शुभ कर्म। इन कर्मोंका उदय होने पर जीवको विविध प्रकारसे सुख, शांति, रिद्धि, सिद्धि, सपृद्धि, सद्गति आदि मिलते हैं। उन पुण्यकर्मों को देनेवाले (शुभकर्म) सात क्षेत्र बताये हैं। ये पुण्यक्षेत्र कहे जाते हैं। यहीमें ये सातों क्षेत्र बताये गये हैं इनके नाम कमशः १. जिनमूर्ति २. जिन मंदिर ३. ज्ञान ४. जैन साय, ५. जैन साथी ६ ज्ञावक और ७ श्राहिका है।

इन सातों क्षेत्रों में जैनोंकी प्रबल खद्धा और विश्वास हैं। सर्व प्रथम क्षेत्र जिनमूर्ति और दूसरा जिनमंदिर हैं। भगशन की मूर्ति बनवाकर उसकी प्रतिष्ठा करनेके लिए जिनमंदिर के निर्माणमें जैनोंका प्रबल खद्धा-भाव होता है। इसके लिए सर्वाधिक धन राशि खर्च करनेकी जैनोंकी भावना तीव्र होती है। वालीस साल पहले एक बुद्धिमान व्यक्तिने मुझसे प्रश्न पूछा था कि महाराजश्री! लोग शिक्षण क्षेत्र, जैन भाइयोकी सहायता के क्षेत्र तथा आनके क्षेत्र के लिए बहुत कम धन खर्चते हैं।जबिक भगवान की मूर्ति या जिन मंदिर बनवाने के लिए हजारों-लाखों रूपयोका दान शीध्र कर देते हैं इसका कारण क्या होगा? पहली बार ही यह प्रश्न उपस्थित हुआ। उत्तर देना आसान न या। विचारकी गहराईमें मनका प्रवेश होने पर तत्क्रण उत्तर मिल गया, उसे प्रस्कुट करने से मुझे आनंद हुआ, सुननेवाले तो मुख ही हो गये। उत्तर यह था कि जैनधर्म में शुभकर्म की संख्येय प्रकृतियाँ (—प्रकार) बताई हैं। उत्तरोत्तर उत्कृष्ट स्थान रखनेवाली पुण्यप्रकृतियाँ भी बताई हैं। इनमें सर्वश्रेष्ठ प्रकृति तीर्यंकर नामकर्मकी कही गई है। इस उत्कृष्ट कोटिकी पुण्यप्रकृतिकी तरफ लोगोंका आकर्षण सहज, सर्वदा रहे यह स्वामाविक है। यह उत्तर सुनकर उन्हें संतोष हुआ।

तीसरा क्षेत्र ज्ञानका है। ज्ञान प्रकाश है और प्रकाश का सहारा लेकर मानवजाति कल्याण कर सकती है अत : सम्बक् ज्ञान प्राप्त करना, कराना तथा करनेवाले को सब प्रकारका प्रोत्साहन देना शुभकर्य दायक है। ज्ञानके रक्षणके लिए स्मारकोंकी रचना करना, पुस्तकोंको प्रकाशित करना, दूसरोंके वास्ते विधादानके लिए संपत्तिका सदुपयोग करना, प्रवचनो द्वारा स्व-परका स्वाच्याय करना, पुस्तकोंका आदर करना जिससे ज्ञानके आदरण कम होते जाएँ तथा किसी न किसी जन्ममें केवलज्ञान-संपूर्णज्ञानकी प्राप्ति करके अंतमें आत्मा मोक्सुखकी अधिकारिणी बन सके।

तत्पश्चात् साधु-साध्वी के दो क्षेत्र हैं। साधु-साध्वी के दर्शन, वंदन, आदर, सत्कार-सम्मान करना। आहारदान, औष्पधदान, बस्त्रदान, बस्त्रदान आदिका दान करना साथ ही साधु-साध्वियोंकी सब प्रकारसे भक्ति करना यह सब मोहनीयादि कर्मके क्षय के लिए तथा पुण्यप्राप्ति के लिए आवश्यक है। अहिंसाके वेशधारी, पंचपहाबतधारी, परोपकार परायण साधु तथा साध्वियाँ हजारी लोगों को धार्मिक तथा आध्यात्मिक क्षेत्रमें जुटाकर मुक्ति मार्ग के पथिक बनाते हैं।

अंतिम दो क्षेत्र श्रावक और श्राविकाके हैं। अहिंसा, संयम, तप, त्याग प्रधान जैन्धर्मका आचरण करते क्षुए श्रावक-श्राविका अध्धी तरह जीवन जी सकें, अच्छी तरह जैन्धर्मका आराधन कर सकें इसलिए उन्हें सारी अनुकूलता प्रदान करना पुण्य प्राप्तिका कारण बनता है। इस तरह इन सातों क्षेत्रोंकी मक्ति उत्तरोत्तर आत्माके लिए मुक्तिमार्ग की सहायक बनती है।

#### ४६. अभिनव प्रकारके अध्य नमस्कार

जैन शास्त्रमें विशिष्ट प्रकार के नमस्कारों का एक प्रकार बताया है,जिसके आठ प्रकार हैं। यहाँ उन प्रकारों के पारिभाष्टिक नाम तथा उन नामों के वित्र संघ के चारो अंगों के चित्रों द्वारा प्रस्तुत किये हैं। इस प्रकार के नमस्कार से सम्बन्धित चित्र जैन साहित्य विकास मंडल द्वारा प्रसिद्ध किये गये नमस्कार स्वाच्याय में दिया गया है। बिचमें भगवान श्री महावीर की मुखाकृति दी गई है।

#### ४७. भारतके मुख्य छः धर्म, धर्मोकी संख्या तथा उस धर्मोकी प्रार्थनाएँ

यह पट्टी अपने वर्तमान भारतके अलग अलग छह प्रकारके धर्मों का पालन करनेवाले मनुष्योंकी संख्याका ख्याल देती है। इस पट्टीमें छहाँ धर्मोंके प्रतीक चिहन भी बताये हैं उन्हें भी देखिये।

बदनसीबसे जैनधर्मका कोई चौकस प्रतीक नहीं है जिसे दिखानेसे यह प्रतीक जैनोंका ही है ऐसा सबको प्रतीत हो। जैन समाज के लिए यह एक दुःखद बाबत है। फिर भी हाल तो यहाँ स्वस्तिकका प्रतीक रक्खा है। यह पट्टी सिर्फ भारतके ही नहीं अपितु विश्वमें सर्वत्र प्रथलित धर्मोंकी है तथा मुख्य छह धर्मोंकी प्रार्थनाओंका इसमें समावेश किया गया है।

मुस्लिम धर्म का चांद का, इसाई का क्रांस ये दो विश्व प्रसिद्ध जाने-माने प्रतीक हैं! ऐसा अपना तो मारत प्रसिद्ध प्रतीक भी नहीं है। यहाँ छहाँ धर्मोंके सिवा भारत में धर्मों के सैंकडो फिरके हैं और छोटी छोटी बस्तीमें बटे हुए हैं। इन विविध धर्मोंको मालनेवाली छोटी-बड़ी कौमोंकी संख्या निश्चित नहीं हो सकी है तो फिर उसके प्रतीकका निश्चय कौन करे? यह संभव भी नहीं है अतः सातवें धिवनें खड़े मनुष्यके नीचे प्रश्नार्थ विहन रखना पड़ा है। (प्रकीर्ण अर्थात् विविध प्रकारवाला) इन छह धर्मों को पालनेवाली जन संख्या कितनी है यह ई.स. १९७५ में भारत की जन-गणना के सरकारी अंकोंके अनुसार लिखा गया है। जैनों की संख्या २६ लाख की दी गई है। यह अंक विश्वसनीय नहीं हैं। जैनोंकी जन संख्या ५० लाख से भी बहुत अधिक है, परंतु जन-गणना के समय जैन लोग स्पष्ट हमसे जैन लिखाने के बदले अनजान और अनपढ व्यक्ति हिन्दू जातिके खाने में 'हिन्दू' लिखान देते हैं। फलतः जैनों की सच्ची जन-गणना नहीं हो वाती यह दु:खद बात है। लोक तंत्र में अस्थावश्यक ऐसे इस कार्यके लिए

किसी संस्थाने हामी नहीं भरी। देशकालज्ञ आधार्य तथा अग्रणी लोग अगर जाग्रत हो तो यह अत्यन्त कठिन, लेकिन असंभव कार्य नहीं है। असीम सुबुप्ति में अडे हुए संघ में शासन-संघ के अनिवार्य ऐसी हितकारक राजकीय चेतना जगेगी क्या?

इस पट्टी में छड़ी धर्मोंकी प्रार्थनाएँ भी दी गई हैं। जैन तथा बुद्ध धर्मकी प्रार्थनामें कुछ शब्दशास्य है। अतः इतिहासकार जैन धर्म तथा बुद्ध धर्म इन दोनोंको श्रमण संस्कृतिकी शाखा स्वरूप ही मानते हैं।

मैं अपने परिचित प्राध्यापकों तथा पी.एच.डी. होने के इच्छुक विद्यार्थियोंको जैन धर्म तथा बुद्ध धर्म के उपदेशमें रहे विचारसाम्य, शब्दसाम्य, अर्थसाम्य, आचारसाम्य, मूर्तिसाम्य आदि आदि का अनुसंधान करने के लिए कहता रहा हूँ।

#### ४८, गडरथ और शानवात्रा

जैनों की गजराज के साथ की यह रथयात्रा है। इसे गजराज यात्रा भी कहते हैं। और हाथी पर शास्त्र स्थापित होनेसे इसे जानयात्रा भी कह सकते हैं। रथमें तीर्थंकर भगवान की प्रतिमाजी स्थापित की गई है। यों देखें तो घोडेका उपयोग नहीं होने पर भी हाथीका वरघोडा (चलयात्रा-शोभायात्रा) रथका वरघोडा ऐसा कहा जाता है। यह पट्टी जुलूस-वरघोडेमें एकके बाद एक कौन कौनसी वस्तु होनी चाहिए उसका सर्वसामान्य परिचय देनेवाली है।

## ४९ से ४४. २४ ती बैकरोंके यक्ष-यिक्षणियों के आयुध तथा बाहन आदि स्वरूपों के परिचयकी पट्टी

सोमपुरा आदि मिल्बी, विद्वान सायु-साधीजियाँ, श्रावक, ट्रस्टी आदि वर्गको नाम रहित देव-देवीकी मूर्ति होने पर वह मूर्ति किसकी है, इसका निर्णय करनेमें द्विया उत्पन्न होती हैं। इस द्वियाके निराकरण के लिए शास्त्रोंमें मूर्तिकी पहचानके चौकस साधन निर्धारित किये हैं जिनमें मुख, हाथ, वाहन और आयुध महत्वपूर्ण हैं।

चित्र संपुट की दूसरी आवृत्ति में २४ यक्ष-यक्षिणियोंके संपूर्ण स्पवाले चित्र, पट्टी द्वारा प्रकाशित किये थे, परंतु चित्र छोटे तथा कुछ बराबर स्पष्ट न होनेसे जल्दी समझमें आवे इसलिए हमने यहाँ छः पट्टियाँ पुनः तैयार करवाके छापी हैं।

सदा इंच की छोटी सी पट्टीमें भी हाथ के आयुध आदि स्पष्ट समझमें आवे इसलिए देव-देवियोंकी आकृति न चितराकर सिर्फ चार हाड़ और वाहन चितरानेका निर्णय किया। किस तीर्पंकरके देव-देवी हैं इस हेतु बिचमें वर्तुल बनाकर तीर्पंकरका क्रमांक बताया हैं। सबसे ऊपर तीर्पंकर के देव-देवी के नाम दिये हैं। नीचे वाहन बताये हैं तथा चार हांथी में हर हायके आयुध दिखाये हैं।

यक्ष—पक्षिणियोंकी २४ आकृतियोमें सिर्फ पहले, सोलहवें, तेइसवें इन तीन यक्षोंके मुख कमशः हिरन, वराह, हाथीके हैं। वाहनोंमें सिर्फ बाइसवों मनुष्यका है। प्राणियों, पक्षियोंका सीपी तरह अनुबंधित न हों ऐसे विविध शेष वाहनोंका निर्माण कैसे हुआ यह उपलब्ध नहीं हुआ। कुछ यक्षोंके मुख एकसे अधिक हैं उनकी संख्या १९ हैं। उनके हाथोंकी संख्या ४ से अधिक हैं। जबकि विश्वणियोंमें एक चकेश्वरीके सिवाय शेष २३ यक्षिणियोंके सिर्फ चार ही हाथ है और मुख सबके एक ही है।

तात्पर्य यह हुआ कि पुरुष यसके मुख और हाथ दोनों अधिक है जबकि स्त्री यिष्ठणियोंमें सबके एक ही मुख है। इससे ऐसी कल्पना की जा सके कि अधिक बोलनेका अधिकार पुरुषोंका है और कम बोलनेका अधिकार स्त्रियोंका है।

नादीच्य प्रस्तुत करनेवाली मेरी यह कल्पना बुद्धिमान प्रेसकों को अवश्य पसंद होगी। हर एक पट्टीमें पट्टीके नाम के साथ सब कुछ स्पन्ट लिखा होनेसे विशेष परिचय देनेकी जहरत नहीं है।

#### ५५. एकेन्त्रिय जीवेंके विविध प्रकारोंका विग्वर्शन

अखिल बहमांड में दृश्यादृश्य, अनंतानंत जीव विद्यमान हैं। अनंता जीवों का वर्णन या व्याख्या देना असंभवित है अतः शास्त्रकारोंने वर्गीकरण करके तमाम जीवों के ५६३ प्रकार किये हैं। इन ५६३ प्रकारों का पांच विभागों में विभाजन किया है। इन पाँच विभागों में एक इन्दिय वालेजीवों से लेकर पाँच इन्दियवाले जीव होते हैं। इन्द्रियों पाँच हैं। पाँचों आभ्यन्तर इन्द्रियों की बाह्य आकृतियों के नाम कमशः १. स्पर्श २. रसना ३. प्राण ४. यसु तथा ५. कर्ण हैं। स्पर्श अर्थात् (body) चर्म, रसना अर्थात् जीभ, प्राण अर्थात् नासिका, चक्षु अर्थात् और कर्ण अर्थात् कान है।

9. ठंडा या गरम, कठोर या कोमल आदि आठ प्रकार के स्पर्शों का ख्याल स्पर्श इन्दिय या शरीर के स्पर्शमे होता है। २. खट्टा, खारा, तीखा, कडुआ, मीठा, तूबर आदि छः प्रकार के रसों का परिचय जीभ के अंतर्गत रसना इन्द्रिय द्वारा होता है। ३. सुगंध और दुरोध नासिका का विषय है और इनका अनुभव नासिका में आई प्राणेन्द्रिय द्वारा होता है। ४. लाल, हरा. पीला, श्याम, सफेद, नीला आदि रंगों का परिचय चक्षु इन्द्रिय द्वारा होता है। ४. लाल, हरा. पीला, श्याम, सफेद, नीला आदि रंगों का परिचय चक्षु इन्द्रिय द्वारा होता है। और ५. शब्द श्रवण का अनुभव कर्ण इन्द्रिय द्वारा होता है।

विश्वमें अनंता जीव एक इन्द्रियवाले (स्पर्श) है। असंख्य जीव दो इन्द्रियोंबाले (स्पर्श, रसना) होते हैं। तीन इन्द्रियोंबाले जीव (स्पर्श, रसना, घाण) और चार इन्द्रियोंबाले जीव (स्पर्श, रसना, घाण और चार्सु) क्रमशः असंख्याता है तथा पाँच इन्द्रियोंबाले जीव (स्पर्श, रसना, घाण, चार्सु और श्रोत्र) असंख्याता हैं।

ौन शास्त्रकारोंने वर्ग करके निश्चित किये, जीवों के ५६३ भेदोंमें वर्सित एकेन्द्रियसे लेकर पंचेन्द्रिय तक के जीव किस प्रकार के होते हैं इसे दिखाने की वहाँ दो चित्रपट्टियाँ प्रस्तुत की गई है। प्रथम पट्टी एकेन्द्रिय जीवोंकी है तथा दूसरी अन्य तमाम जीवोंकी है।

७३. 'वरपोडा' शब्द वास्तविक रूपसे तो घोड़े पर बैठकर जनसमुदायके साथ लग्न करनेके लिए बाते शुर वर (दुलहा) पसके समूर के सम्बन्धमें प्रयुक्त होता है। किन्तु आज तो यह शब्द गुजरातमें सभी प्रसंगोंके लिए चालू सिक्के के समान प्रपुत्त होता है। किनी भी प्रकारके धार्षिक अध्या ब्यावहारिक प्रसंग के लिए सज्जर, महाजन समुदायके साथ शहरमें बजते बैंड सहित किरते हुए जनसमूरको 'वरपोडा' सब्दों हो संबोधित किया जाता है। यथि गुजरातीमें 'सरघस' सब्द है, किन्तु आजकल यह शब्द जिस अर्थमें रूढ हो गया है, उसे देखते हुए सभी प्रसंगोंने वह उचित नहीं लगता। और दूसरा कोई यथार्थ शब्द गुजराती भाषामें मिला नहीं। हिन्दी भाषामें 'वरपोडा'को वस्यांत्रा कहते हैं। यह 'यात्रा' शब्द 'वरघोडा' के अर्थमें गुजराती में प्रयसित हुआ है। इसलिए मैंने भी यहाँ इसीका उपयोग किया है।

पट्टी क<sub>र</sub> ५५ में एकेन्द्रिय जीवों के तमाम प्रकारोंका दिग्दर्शन किया गया है। इस पट्टीमें प्रुष्धी, जल, अरिन, वायु और वनस्पति इन पाँचों भेदों को बताया गया है। इन तमाम जीवों को पापोदय से सिर्फ एक शरीर (body) मिला होता है। शेष जीम, आँख, नाक, कान, ये चार इन्द्रियों नहीं होती है। पृथ्वीसे घरती, पहाड, पानीसे समुद्र, निर्देयों, घरती तथा आकाशवर्ती तमाम प्रकारका पानी, अग्निसे आकाशी बिजली से लेकर घरती पर रही अग्निके तमाम प्रकार, वापुसे किसी भी तरहकी बहती हवा और वनस्पतिसे तमाम प्रकारकी वनस्पतियों, वृक्ष आदि का समझ लेना। समग्र विश्व के मनुष्य, प्राणी, क्षुद्र जंतुओं का जीवन, वनस्पति तथा उसकी विविध प्रकारकी बनावटों द्वारा पुषित होता है। जीव बसेरे के लिए धरती (पृथ्वी), जीवन जीने के लिए पानी, अग्नि, वायु तथा शरीर आदि के पोषण के लिए मुख्यतः वनस्पतिका उपयोग करते हैं। ये तमाम एकेन्द्रिय पदार्थ जब तक संलग्न होते हैं तब तक सजीव होते हैं। मूल से जब अलग किये जाते हैं तब धीरे धीरे निर्जीव हो जाते हैं। इन एकेन्द्रिय जीवों पर विश्व के जीवों का बहुतेरा जीवन टीका हुआ है।

जैन साधु भनसा, वाचा, कर्मणा किसी जीव की हिंसा न हो इस लिए आजीवन प्रतिज्ञाबद्ध होनेसे ऐसे सजीव एकेन्द्रिय प्रकारींका उपयोग नहीं करते। उसका स्पर्श भी नहीं करते क्योंकि स्पर्शसे पाप होता है। स्पर्शसे भी उन जीवोंको सुक्ष्म दु:ख होता है।

पट्टी के नीचे दिये गये विवरण में प्रकारोंको अलग अलग समझाने के लिए डिझाइन द्वारा संकेत किया है।

#### ४६. हो इन्द्रियसे लेकर पंचेन्द्रिय तकके जीवाँका दिग्दर्शन

यह पट्टी दो इन्द्रियों, तीन इन्द्रियों, चार इन्द्रियों तथा पाँच इन्द्रियोंवाले जीवोंकी है।

दो इन्द्रियों, तीन इन्द्रियों तथा चार इन्द्रियोंवाले जीयों का संकलित नाम विकलेन्द्रिय है। प्रारम्भ के तीन खानों में ये तीनों प्रकार बताये हैं। फिर तियेंच पंचेन्द्रिय के तीन वर्तुल दिये हैं। इनमें जलचर, स्थलचर तथा खेचर इस तरह तीन प्रकार के जीव होते हैं। तरपश्चात् बाकी पंचेन्द्रिय जीवोंमें देव, मनुष्य तथा नरक ये तीन प्रकार हैं। देव आकाश और पाताल दोनों स्थलों में रहते हैं, नरक के जीव पातालमें ही रहते हैं और मनुष्य पृथ्वी पर रहते हैं।

इस तरह दो पष्टियों द्वारा जैन घर्ममें बताये गये समग्र जीव विज्ञानका सामान्य ख्याल प्रस्तुत किया है।

#### अंग्रेजी परिशिष्टोंमें ही गई २२ पट्टियों की भूमिका

इस पुस्तकमें विविध प्रकार तथा विविध विषयकों बोर्डर दी गई हैं। ये बोर्डर संलग्न रूपमें ठेठ तक चानू रहे तो ठीक हो परंतु पन्नोंकी मर्यादा के कारण पारणा संभवित नहीं होती। गुजराती परिशिष्टोमें सिर्फ ८ बोर्डर बन पाईं। तत्पश्चात् प्रस्तुत हिन्दी परिशिष्टोमें पर्यान्त जगह न होने के कारण बोर्डर रखना शक्य नहीं था। दूसरी मुसीबत यह भी रही कि इस ग्रन्थसे उपयुक्त तथा शोभनीय ऐसे विषय खास तौर पर शेष न रहनेसे नई पट्टियाँ बनाकर रखना शक्य न हुआ। परंतु अंग्रेजी के लिए शुहते ही कुछ सतर्क होने के कारण दूसरी आवृत्ति में जो २० पट्टियाँ रखी थी उन्हीं पट्टियाँ को तीसरी आवृत्तिमें उसी रूपमें रखी है। परंतु २० में से ९७ पट्टियाँ साथमें ही ती है तथा पहले की ९८ से २० पट्टियाँ के स्थान पर कल्पसूत्र स्टाईलकी नई ३ पट्टियाँ के साथ पहले की शेष ३ पट्टियाँ को जोड दिया है।

#### ५७ से ७३. रवेतांवर-विगंवर मतानुसार १६ विद्यादेवियाँ तचा २४ यक्ष-यक्षिणी आदिकी पट्टियाँ

अरबों वचोंके महाकात दरमियान जैनवर्ष में २४ ईश्वरीय व्यक्तियोंने जन्म लिया जो तीर्बंकर कहे जाते हैं। हर एक तीर्बंकर के केवलज्ञान होने पर तीर्बंकरोंकी आम प्रवचन समा में अपने वर्षशासन का योगक्षेप और कल्याण हो इसलिए पातालवासी देवों में से एक पुरुष देव तथा एक स्त्री देव रक्षक के रूपमें नियुक्त किये जाते हैं। इन्हें यक्ष-यक्षिणी कहते हैं।

५७ से ५९ तक की पट्टियों में श्वेताम्बर मत के अनुसार २४ यक्षों के चित्र तथा ६० से ६२ तक की पट्टियों में चकेश्वरी आदि २४ यक्षिणियों के चित्र दिये हैं।

६३ से ६५ तक की पष्टियों में दिगम्बर मान्यता के अनुसार २४ यक्षों के तथा ६६ से ६८ तक की तीन पष्टियों में २४ यक्षिणियों के चित्र है।

६९ वी पट्टीमें जैनधर्म में कतिपय अधिकाश जो देव हैं वे प्रस्तुत हैं। उसमें प्रथम छः आकृतियाँ श्वेताम्बर मत के अधिकांश देवोंकी है, फिर एक सीधी पट्टी चितराकर दो दिगम्बर मतके अधिकांश देव प्रस्तुत किये हैं।

श्वेताम्बर मतके छः देवों के चित्र दिये हैं। उनमें क्रमशः प्रथम धरणेन्द हैं, जो पार्श्वनाय भगवान के सेवक देव हैं। यद्यपि तीर्यंकरों के अधिष्ठायक देव यस ही होते हैं और यस देवों के व्यन्तर निकाय के ही होते हैं इसी लिए नियमानुसार पार्श्वनाथ भगवानके अधिष्ठायक देव पार्श्वनाथका यस ही है लेकिन कमड के उपसर्गसे रक्षण करनेका मिल्तपूर्ण कार्य धरणेन्द्र किया था अतः धरणेन्द्रकों भी अति महत्त्वपूर्ण स्थान दिया गया है। यह धरणेन्द्र तो दूसरे बहमशांति यस जो धरणेन्द्र की तरह भगवान महावीर के अधिक संख्यक भक्त सेवक हैं। तीसरे विम्लेश्वर सिद्धचक भगवान के अधिष्ठायक देव हैं और वे वैमानिक निकाय के सौधर्म कल्पके हैं। वौये तपागच्छके अधिष्ठायक के रूपमें प्रसिद्धि प्राप्त, प्रभावक यस जातिक माणिभद्र यस प्रस्तुत है। वीर जातिमें उनका समावेश किया जाता है। पाँचवे भैरवदेव हैं। इन भैरव के अनेक प्रकार हैं। छठे क्षेत्रपाल हैं, इनके भी अन्य प्रकार है। यहाँ संक्षेप में परिचय दिया गया है। तत्पश्चात् अनावृत्त और सर्वाह्न दो दिगम्बरीय देव दिये हैं। उनका परिचय नहीं दिया है।

ग्रन्थका कद बढ़ जाने के भयसे यहाँ आयुध, वाहन आदिका परिचय नहीं दिया गया। श्वेताम्बर यस-यक्षिणियों की पट्टियों के चित्रों में कहीं कहीं आयुध स्पन्ट न दिखते हों तो पट्टी क<sub>रू</sub> ४९ से ५४ में देख लें।

श्वेताध्वर आम्नायकी ७०-७१ क्रमांक की दो पष्टियों और दिगम्बर आम्नायकी ७२-७३ पष्टियों ये चारों पष्टियों १६ विद्यादेवियों की है। इन देवियों के नामकी विद्याएँ हैं। प्राचीन कालमें इन विद्याओंकी साधना होती थी। उनके देह-आसनादिकका परिचय नहीं दिया है।

## ७४ से ७६. कल्पसूत्रकी (इन्झे-ईरानी मिश्र आर्ट ) पद्धतिके चित्रोंकी श्री नेमिनाय भगवानसे सम्बन्धित तीन पहियाँ

इन तीनो पष्टियोंका चित्रकाम १४-१५ वीं शताब्दी से लेकर १८वीं शताब्दी तक के समयमें जैन कल्पसूत्र प्रति की चित्रकता पद्धतिमें (इन्डो-ईरानी स्टाइल) जिस उंगसे काम होता था उस पद्धतिके अनुसार करवाया है। ये पष्टियाँ जेसलमेरीके वित्रोंकी ही अनुकृति है। ७४ नंबर की पट्टी के चित्रमें नेमिनाथ भगवानका च्यवन, माताजीसे देखे गये १४ महास्वप्न तथा पिताजी समुद्रविजयजी को अपने निवास स्थानमें बैठे हुए दिखाये हैं।

७५ नंबरकी पट्टीमें शिवादेवी भाताजी को तथा नेमिनाथ भगवानका जन्म प्रसंग बताया है। हरिणैयमेषी भगवान को लेकर अन्य देवींके साथ मेरु पर्वत पर जाते हैं। मेरुपर्वत पर इन्द्र द्वारा भगवानका अधिषेक, दिवाह की बारातका रथ, पशुओंका बाडा, विवाहकी चउरी तथा दीका, लोच, इन्द्र द्वारा केश ग्रहण यह सब पट्टीमें सिर्फ प्रतीक स्वरूप अर्थात् संक्षेप में दर्शाया है।

इस पट्टीमें एक ध्यानाकर्षित बाबत यह है कि सामान्यतः माताजी के शयनगृहसे एक ही दिन की उन्न के भगवानको स्वयं इन्द महाराज मेरु पर्वत पर ले जाते हैं जब कि यहाँ चित्रमें यह अधिकार सिर्फ हरिणैंगमेषीको दिया हुआ बताया गया है। शास्त्रों में ऐसे विकल्प सुचित हैं।

७६ नंबर की पट्टीमें देवलोक प्रस्तुत है।

## ७७-७८. श्वेतांबर - दिगम्बर मतानुसार २४ तीर्यकरों के २४ लांछनौंकी पहियाँ

७७ वी पट्टीमें २४ तीर्यंकरोंका परिचय देनेवाली श्वेताम्बर मतानुसार २४ लांछन आकृतियाँ दी है। २४ तीर्यंकरोंकी मूर्तियाँ कल्पत आकारकी है। कौनसी मूर्ति किस तीर्यंकर की है इसका निर्णय करनेके लिए उनके चिहन निश्चित हुए है। ये किस तरह निश्चित हुए इसके लिए शास्त्रोंमें लिखा है कि हरएक तीर्थंकर के जन्म पर उनकी दाहिनी जंधा पर जंधाकी चमडीसे वैसी आकृति निर्मित होती है। समय बीतने पर उस आकृतिकी वृद्धि होती है और मूर्ति निर्माण के प्रसंग पर तीर्थंकर विशेषकी आकृति या मूर्तिके नीचे लांछन उल्कीर्ण किया जाता है। इस पट्टीमें श्वेताम्बर शास्त्रोंद्धारा निश्चित किये गए २४ तीर्थंकरोंके २४ लांछन यहाँ चित्रित हैं।

जंघा पर ऐसी आकृतियाँ किस कर्मदश होती होगी यह तथा करीब आठ आकृतियोंको छोड़कर शेष तमाम लांछनाकृतियाँ तियाँच अर्थात् पशु-पश्ती आदिकी क्यों होती होगी। व्यक्ति लोकोत्तर होने पर भी जंघामें ऐसी आकृतियाँ का निर्माण क्यों होता होगा? यह सब आश्चर्यपूर्ण बाबत है। ज्ञानीक सिवा इसका समाधान कौन दे।

७८ नंबरकी पट्टी दिगम्बर मतानुसार २४ तीर्यकरोंके २४ लाउनोंकी है। श्वेताम्बर मतसे इन लाउनोंमें अल्प भेद है।

#### ७९, जैनं जयति शासनम् की अंतिम पट्टी

यह पट्टी 'जैनं अयित शास्तम्' की है। ब्रन्थकी पूर्णाहृति-समाप्ति होनेपर जैन शासन जयवंतु हो ऐसी शुभ-मंगल प्रार्थना की गई है।

## ao. तीर्थंकर की प्रवचनकालिक विविध मुद्राएँ – टाइटल पृष्ठ नं. ९ ऊपरकी पट्टी

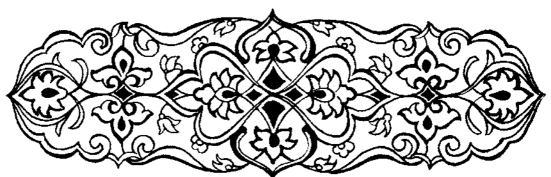
दूसरी आवृत्ति पूर्णतया छप चुकी थी और अंतिम टाइटन शेष था तब मुझे विचार आया कि तीर्यंकर किस मुद्रामें और कैसे आसन पर बैठकर देशना देते हैं इसके विविध दिकल्प होनेसे विकल्प दिषयक पट्टी तैयार करके दी जाए जिसमें इस विषय के अभ्यासियों को संतोष हो,साय ही टाइटल की शोधामें अभिवृद्धि हो। टाइटल के प्रथम पन्ने पर भी इस पट्टी को छापना आवश्यक था इसलिए इसे टाइटल पर छापी है।

इस पट्टीमें सात आकृतियाँ प्रस्तुत हैं। बीच वाली आकृतिकी दोनां बाजू पर जो आकृतियाँ स्थित है वे समान आकृतियाँ है अतः वास्तविक दृष्टिसे देखें तो इसमें चार ही मुदाएँ हैं। (९ से ४ आकृतियाँ को देखिये) हाथ और पैर किस तरह रखते हैं इसका कोई निश्चित निर्णय उपलब्ध न होनेसे यह पट्टी रखनी पड़ी है।

इस पट्टी में अन्य विशेषता यह है कि इसमें आसन के लिए बार प्रकार के कमल बताये हैं। तमाम आकृतियों पर छत्र दिशंत है, परंतु अंतमें दो आकृतियों पर समक्तरणका ख्याल देने के लिए प्रतीक रूपमें अशोक वृक्ष बताया है। नीर्थंकर जान के महान्यकाशके प्रसारक होनेसे छत्रों के बीच लघु दीपक रखे गये हैं। ग्रन्थ के अंदर दी गई पट्टियों से यह पट्टी अलग है यह दिखाने के लिए तथा तीर्थंकर देवों के हिंसा तथा परिग्रह त्यागने के मुख्य उपदेश को लक्ष्यमें लेकर अहिंसा और अपिरग्रह इन दो शब्दों को दोनों छोर पर लिखवाया है। इस लेखन की लकीर पर दीपक की ज्योत रखी गई है, और सारी बोर्डर की समतुला निभाने तथा सुंदरता बढाने के लिए पुष्पों या प्रकाशकी झलक समान डिझाइन प्रस्तृत की गई है।

इस पट्टीको सूक्ष्म दृष्टिसे देखनेवाले ही सुचारू रूपमें समझ पाएँगे।

## इस तरह तीसरी असृतिमें प्रस्तुत ८० पहियों का परिचय समाप्त होता है।



## ४८ चित्र-परिचय के लेखके बिद्य बिद्य १०१ हुँच से समग्रीरस छपे हुए १४४ तथा अन्य प्रतीकांका प्रशिक्त

- 9. सिंह यह सिंहाकृति उत्तरप्रदेशके मथुराके जैन स्तूप की सिंहाकृति का अनुसरण करती हुई अनुकरणात्मक आकृति है। यह शिल्पी ढंग की आकृति है। सिंह श्रमणभगवानमहावीर को परिचित करानेवाला एक लाञ्छन—चिह्न होनेसे प्रतीकोका आरम्भ इसीसे किया है। यह वन का राजा और शौर्य-पराक्रम का प्रतीक माना जाता है। जैनयर्म की परिकरवाली पत्थर और घातु की मूर्तियोंके नीचे इसे अवश्य स्थान मिला है। लौकिक अष्टमंगलमे सिंह भी मंगल माना गया है। चौदह स्वप्नों में भी इसका प्रमुख स्थान है। प्रत्येक तीर्थंकर की माता पुत्र तीर्थंकर के अक्तारसूचक चौदह महास्वप्नोंको देखती है। उनमें सिंहका स्वप्न भी होता ही है। यदि स्वप्नमें सिंह दिखाई दे तो देखनेवालेको श्रेष्ठ लाभ होता है ऐसा भारतीय स्वप्नशास्त्रोंका कहन है।
- २. कलश --- 'जीवन में मंगल करनेवाली' अस्टेमंगल नामसे विख्यात जैनयर्म में प्रसिद्ध अस्ट आकृतियोंमेंसे छठी संख्याकी एक मंगल आकृति है। जैन असवा अजैन लोग धार्मिक असवा व्यवहारिक कार्योंके प्रारंभमें, मकान, आदिके वास्तुप्रसंगोंमें तथा कतिपय धार्मिक अनुष्ठानोंके अंतमें शान्तिस्तोत्र (बड़ी शान्ति) के पाठ द्वारा जल भरकर कलश की मंगल स्थापना मुख्य रूपसे करते हैं। भारतीय संस्कृतिका तथा शान्तिक-पौष्टिक कर्मोंके निमित्त का यह एक महत्त्वपूर्ण अतिश्रद्धेय प्रतीक है।

पत्थर अथवा काष्ठके मंदिरीके तथा गृहस्थोंके गृहोंके मुख्यद्वारोकी चौखटों पर १.स्विस्तिक (-साथिया), २.श्रीवत्स, ३. नन्यावर्त, ४. वर्षमानक (-शरावसंपुट), ५. कलश (कुम्म), ६. मदासन, ७. मत्स्य युगल और ८. दर्पण। ये आठ प्रकारके मंगलरूप माने गए 'अष्टमंगल' शब्दमे प्रसिद्ध आठ आकार खुदवानेकी खास प्रथा थी। हमारे यहाँ प्रायः बहुतसे स्थानों पर आज भी ये देखनेमें आते है। यह यित्र मध्ययुगीन बहुमान्य सच्चित्र जैन कल्ससूत्र ग्रन्थ की आन्तर्राष्ट्रीय ख्याति प्राप्त चित्र पद्धति की अनुकरणात्मक कृतिके रूपमें दिया

३. **हाथी** <sup>३</sup> — मधुराके जैन स्तूपमें उत्कीर्ण गतिमान हाथी की आकृति की यह एक अनुकृति है।

हाथी भारत देशका सुविख्यात, आकर्षक, अत्यन्त सुबुद्ध, बलवान तथा शकुनवाला प्राणी है। विद्यमान प्राणियोमें यह सबसे बड़ा और विशालकाय है, यह मांसाहारी नहीं है अपितु वनस्पति आहारी है। हाथी श्याम और श्वेत ऐसे दो रंगोंके होते हैं। सपरिकर (परघरवाली) तीर्थंकरोंकी मूर्तियोंमें नीवेवाली गांदीके भागमें हाथीको प्रमुख रूपसे स्थान मिला है। भारत में महत्त्व की शोभायात्राओंमें इसका सवारीके रूपमें खास उपयोग किया जाता है। प्राचीनकालमें युद्ध लड़नेके लिए 'गजसेना' रखी जाती थी। इसे लोहेके बख्तर भी पहनाए जाते थे, जिनके त्रभूने 'अजायब घर-म्यूझियम'में दिखाई देते हैं। दक्षिण तथा पूर्व भारतके मैसूर, आसाम और अफ्रीका तो हायीकी उत्पत्तिके प्रमुख स्थान है। भारतसे बाहर अफ्रीकामें भी हाथियोंकी संख्या विशाल है किन्तु अफ्रीकाका जंगली हाथी बहुत ऊँचा-चौड़ा, बड़े कानवाला, कुरूप, भयावना तथा बड़ी कठिनाईसे पाला जा सकनेवाला होता है। चौदह महास्वर्लोंमें इसका आद्य स्थान है।

- ४. सूत्रवाचना 'बाजोठ' काष्ठासन पर बैठे हुए जैन गुरु-मुनि अपने आसनस्य शिष्य-मुनिको द्यामिक सूत्र की वाचना (पाठ) देते हैं। शिष्यके हायमे पार्मिक शास्त्र लिखा हुआ ताइपत्रका लम्बा पता है। दोनोंका मुनिवेश आवकी पद्धतिसे मिन्न पद्धतिवाला है। किन्तु प्राचीनकालकी ताइपत्र अयवा कागजकी कल्पसूत्रादिकी प्रतियोमें (न जाने किस कारण) इस प्रकारका ही पहनावा उत्तरोत्तर समयमें देखनेको मिलता है। ६०० वर्ष पहले गुजरातमें ताइपत्रका व्यवहार पर्याप्त मात्रामें होता था। दोनों आकृतियोंके बीच जैन सायु-साझी के उपकरणमें अनिवार्य आलम्बन के रूपमें मान्य, सदाके सहयोगी, पंचपरमेष्ठीकी स्थापनाके रूपमें स्थापित अक्षोंसे युक्त 'स्थापनाचार्य' दिखाई देते हैं। एक खड़ी घोड़ी है जिसे व्यवहार की जैन मामामें 'क्वणी' कहते हैं। आजकल तो यह शब्द स्थापनाचार्यजीका पर्यायवाची बन गया है। वित्रमें गुरुश्रीके पीछे सेवा करता हुआ एक शिष्य खड़ा दीखता है। यह चित्र तेरहवी शतीकी सचित्र करपसूत्रकी प्रति की पद्धतिके अनुसार बनाया गया है।
- ५. हंस मधुराके जैन स्तूपमें उत्कीर्ण एक सुशोधन। हंस भारत का प्रिय पक्षी-प्राणी है। प्रमुख रूप से काव्यशास्त्रियोंको विशेष प्रिय है। शिल्प स्थापत्योंमे भी यह विशेषतः दिखाई देता है। जैन मंदिरोंमे शिखरबन्ध दहेरासरके शिखरके पूर्ण नीचे के भागमें पत्थरमें ही हंसथर-हंसस्तर अर्थात् हंसोंकी पूरी श्रेणी दिखाई जाती है। इतना ही नहीं, अपितु जैनमूर्तिके परिकर (परघर) में मूर्तिके ऊपरी बलयाकार भागके छोरमें हंसकी पंक्ति मुख्य रूपसे उत्कीर्ण की जाती है। इंस अपनी चालसे सुंदर लगनेके कारण कवियोंने स्त्रीकी सुंदर गतिको हंसकी गतिके समान माना है। और वह अपनी चोच की विशेषता के कारण दूधमें मिले हुए पानी को पृथक् करनेका गुण भी रखता है।
- ६. शहनाई भारत देशमें प्रसिद्ध सुषिर वर्गका एक मंगल वाद्य। वर्षी पूर्व देव-दरनारमें और राजदरनारमें दिनमें तीनों समय यह नजाई जाती थी। (विशेष परिचय के लिए देखिये प्रतीक संख्या-२०)
- ७. औं हैं अर्ह एक सुप्रिस्द्व, अत्यन्त प्रभावशाली तथा जैनमन्त्रोंने मूलभूत अतिमान्य सबीज मन्त्रपद।
  (गोलआकारमें) यहाँ दिया हुआ आई पद जैन पद्धतिके मन्त्र बीजोबाला है। इसमें सार्वभीम माने जानेवाले अनाहत रूप गोल वलयसहित हूँ कार बीजके गर्भमें सुप्रिस्द्व ऑकार मन्त्रबीज है। यहाँ 'अर्ह' के 'अ' के स्थान पर 'अ' ऐसा सूचक अवग्रह चिह्न दिया गया है। यह चिन्ह 'कुण्डलिनी' आकृतिका सूचक है। अथवा व्याकरणके नियमानुसार औं के बाद आहै का 'अ' आनेसे उसकी सन्धि के कारण भी अवग्रह चिह्न हो सकता है।

अष्टमंगल के परिवय के लिए पट्टी तीन का परिवय देखें।

२. यह प्रथा २० वीं शती तक तो बराबर चलती रही, परंतु अब तो परदेशी पद्धतिकी—अरर.सी.सी. का — सीमेन्ट की चुनाई का काम होनेसे यह मंगलप्रया प्रायः बन्द हो गई है। परंतु प्रत्येक घरमें अष्टमंगल नहीं बनाये जा सके तो आर.सी.सी. की 'कलाकृति' इम्बोस करके अथवा खुदबंकर या स्वतन्त्र सपसे ऊपरसे लगाकर या चित्रित करबाकर इन्हें अक्स्य रखना चाहिए। इससे घरमें मंगल, सुखं,शान्ति तथा शीतलता का अनुषव हो।

कल्पसूत्रमें चौदह स्वप्नोमें हाबीके स्वप्नकी बात कही गई है वहाँ हाबी श्वेतवर्णका बतलाया है। सम्पति ऐसा हाबी चाइलेण्ड-स्याम देशमें हैं। इन दिनों आसामके पास नामदेशमें भी सफेद हाबी मिला है। प्राचीन कालमें इस देशमें श्वेत हाबी पर्याप्त मात्रामें थे।

- मुख्यतथा यह आकृति सिद्धचक बृहत्यूजनमें जिस यन्त्रकी पूजा होती है उस यन्त्र के केन्द्र (मध्यमे) में होती है।
- 'नाद' रहित अहै इस यन्त्र में कभी भी संभव नहीं है। नाद होना ही चाहिए।
- यह बीज मुख्य क्ष्मसे अपके बदले आलेखन में अधिक प्रयुक्त हुआ है।
- यह आकृति तीनों पद्धतियोंसे पढ़ी जा सकती है, इसलिए ऊपर इसके तीनों प्रकार बताये गए हैं।
- ८. औं हीं आहें इस प्रतीक का परिचय नंबर सातके समान समझना चाहिए। आलेखन का दूसरा प्रकार दिखानेके लिए उसे लम्बगोल (लम्बगोलाकारमें) आकृतिमें चित्रित किया है और दूसरा अन्तर यह है कि इस आहें पर नाद की चिहनाकृति नहीं बतलाई है। अन्य यन्त्रपटोंमें यह आकृति 'नाद' रहित भी चित्रित होती है।
- ९. अर्जू यह नादाहित (ऊपर तथा नीचे चित्रित) द्विरेफवाला विख्यात मन्त्रबीच है। यह बीज नीचे को एक रेफवाला भी है। और वह अधिक सुविख्यात तथा प्रचलित है। सिद्धहैम व्याकरणके पहले ही मंगलसूत्रमें यह बीज उच्चारित हुआ है। 'नाद' दिखानेके तिए त्रिकोण, गील आदि आकृतियोका उपयोग होता है। और 'नाद' घ्यान का एक अंग तथा सोपान है। जिसके लिए 'अनाहत नाद' ऐसा शब्द सुप्रसिद्ध है। यह योगसाधनाकी फलश्रुति का एक अंग है।
  - —'अहैं' इस बीजमें मन्त्र, शास्त्रोक्त स्वरों तथा व्यंजनों का समावेश है। क्योंकि वर्णमातृकामें पहले स्वर और बाद में व्यंजन सिखाये जाते हैं। स्वरोंमें पहला स्वर वर्ण 'आ' हैं और व्यंजनोंमें अन्तिम अक्षर 'ह' हैं। इस बीज में आदिमें 'आ' तथा अन्तमें 'ह' होनेसे 'आ' और 'ह' के बीच समस्त स्वर एवं व्यंजनोंको अन्तर्गत समाविष्ट कर लिया गया हैं। अर्थात् एक 'अहैं' के जपसे समस्त स्वर-व्यंजनोंकी जपसायना हो जाती हैं। इसीलिए इस बीजको अत्यन्त महत्त्व हैं ऐसा मन्त्रविदोंका कथन है। अनेक ग्रन्थोंमें इस बीजकी विविध स्पोमें बहुत-बहुत महिमा गाई है।
  - कुछ मन्त्रबीजों पर 'नाद' की आकृति बनाने का विधान होने पर भी 'नाद' विषयक ख्याल सैंकड़ों वर्षोंसे विस्मृत हो जाने के कारण उसका आलेखन जैन-यन्त्रोमें नहीं के बराबर है।
- 90. डहैं व्याकरण की सांकेतिक परिभाषामें 'अवग्रह' शब्दसे सूचित 'ऽ' जैसी आकृतिसे युक्त यह बीज है। अयः अर्थात् नीचेवाले रेफसे रहित अर्थात् केवल ऊपर के एक ही रेफ (र) वाला यह मन्त्र बीज है। कुछ यन्त्रीके केन्द्र में ऐसा बीज होता है। हजारों जैन जप करने में बहुधा एक रेफवाले बीज का ही उपयोग करते हैं।
- 9.9. कम्मल भारतीय संस्कृतिका, कविष्रिय और विख्यात प्रतीका अजन्ताकी गुफाओं में अंकित आकृति की एक अनुकरणात्मक कृति। भारत के सन्तो-धर्माचायों ने संसार में रहते हुए भी जलकमलवत् अनासक्तभावसे कैसे रहना चाहिए, यह समझाने के लिए इसका दृष्टान्तके रूपमें बहुत ही उपयोग किया है, क्योंकि कमल जलमें उत्पन्न होता है और उसमें रहता है, तथापि जलसे वह अलिप रहता है।
- नाद, बिन्दु और कलासे युक्त जैनिलिपिमें आलिखित हीँकार बीच। ऋषिमंडल-यंत्रके केन्द्र में यही बीज है। इस 'हीँ' बीज में २४ तीर्यंकरोंकी स्थापना की जाती है। (देखिये-ऋषिमंडल स्तोत्र-श्लोक २०) स्वयं मेरे द्वारा सम्पादित ऋषिमंडल-यन्त्रमें नादसहित ही 'हीँ' चित्रित किया गया है। जब कि विगत ३०० वर्षोंके बीच मिलनेवाले ताम्रपत्र, वस्त्र, कागज आदि पर आलिखित यन्त्रोंमें नाद की आकृति कैसी बनाई जाए? इसकी गुरू-परम्परा विस्मृत हो जानेके कारण नादरहित ही 'हीं' स्थापित दिखाई देता है।
- 9 ३, मालाधारी स्वर्गका एक देव। तीर्थंकरी तथा अन्य देवौंका देवगण पुष्पहार द्वारा सत्कार करते हैं यह दिखानेके लिए चित्रित की जानेवाली एक जानी-पहचानी आकृति। समस्त जैन परिकरोंमें (परघरोंमें) मूर्तिके मुखकी दोनों ओर (प्रायः) यह आकृति होती ही हैं। उसके अतिरिक्त गुफाएँ, स्तूप और चित्रपट आदिमें यह आकृति मुख्यहपसे होती हैं। हों, इसके आलेखन के मोडमें अन्तर हो सकता है।
  - ं जैन शास्त्र पाताल और आकाशमें भवनपति, व्यन्तर, ज्योतिष्क और वैमानिक इन चार निकाय-प्रकार की देव-मृष्टिको मानले है।
- ९४. विद्याधर देव आब् ु आदि शिल्य-स्थापत्यमे दिखाई देनेवाला आकाशचारी और पुष्पगुरुख्धारी विद्याधर देव।
- 9 ५. अश्य -- मध्ययुगीन कल्पसूत्रकी पद्धतिका विविध साजौंसे अलंकृत एक रम्य आलेखना यह एक सुपरिचित विश्वविख्यात प्राणी है और किस यन्त्रकी कितनी शक्ति है, यह बतानेके लिए वैज्ञानिक इसके नामका (होर्सपावर शब्द का) उपयोग करते है।
- 9 ६. सिंह -- स्थापत्योंमें दिखाई देती एक विशिष्ट आकृति। विशेषरूपसे वैन-मंदिरोंके शिखर पर शुक्रनासिका पर पत्थरसे उत्कीर्ण गर्जाख प्रसंगके मानको ब्यक्त कस्ती हुई ऐसी आकृति रखी जाती है। मध्यकालीन कला का नमूना है।
- १७. सिंहरणजमुख -- प्राचीन युगमें विश्वके विविध भागोंमें हाबीकी सुँडवाले सिंह और अश्वादि जानवरोंके शिल्प-चित्र बनानेकी प्रथा थी इसलिए यहाँ भी ऐसे ही प्रकार की आकृति मध्ययुग के कल्पसूत्र श्रेणीकी ग्रामीण पद्धतिसे चित्रित हैं। सांचीके स्तूपमें, मधुराके जैन स्तूप में कतिपय बौद्ध गुफाओंमें तथा दक्षिण भारतके कुछ हिन्दू मंदिरोंमें इस प्रकारकी आकृतियाँ उत्कीर्ण हैं। मध्य एशिया और पश्चिमी विश्वमें भी इस प्रकारका शिल्प बनानेकी प्रया हैं। साथ ही प्रामैतिहासिक कालमें इस प्रकार के प्राणी विद्यमान भी थे ऐसा माना जाता है।
- १८. वृषक्त-बैल- जैन कल्पसूत्रकी मध्ययुगीन पद्धतिके शृंगारवाला रम्य आलेखन। यद्यपि आज तो इसका उपयोग घट गया है, किन्तु एक समय इसके आन्तरदेशीय व्यवहारके लिए देशव्यापी उपयोग होता था।
- 9९. **झॅड़ा तथा** कांस्य यातुसे बनाये हुए संगीत, पक्ति प्रार्थना, पूजा आदिके प्रसंग पर बजाये जानेवाले, प्रारतीय संस्कृतिका, देश के कोने-कोनेमें प्रसिद्ध तथा मंजीरे- अनेक त्याँहारोंमें पंदिरोंमें प्रयुक्त होनेवाला बाद्य। वायके मूलभूत चार प्रकारोमेंसे एक प्रकारका यह **प्रभवाद्य** है। पंजीरेका उपयोग भी मॉफ्स के समान ही होता है। परंतु झॉड़की अपेक्षा भजनमंडलियोंमें इसका उपयोग अधिक होता है। इसका नाद अतिमंजूल-मधुर और संधन होता है।

४. अन्य कर्ताओंने छपाये हुए सिद्धचकके यन्त्रोमे यह आकृति तो है किन्तु वह 'नाद'के चिह्नसे रहित है। जबकि मेरे द्वारा सम्परित यंत्रमें 'नाद'सहित की है। 'साद' होना ही चाहिए तसी शास्त्रोकत बीज बनता है, और तसी वह यन्त्र शास्त्रोकत पद्धतिसे शुद्ध माना जाता है।

५, ऋषिमण्डल यन्त्रका केन्द्रीय "हीं" अगर नादहीन हो तो उसे संपूर्ण अशुद्ध समझे।

२०. शहनाई सुंदर मावको व्यक्त करता हुआ यह वित्र है। अत्यन्त प्राचीनकालसे देव-दरबारों, राज-दरबारों तथा गरीबसे लेकर अमीरोंके ग्रार्मिक, सांसारिक वादन - अथदा व्यावहारिक प्रसंगोंमें तबा शोभायात्राओंमें अधिकांश प्रयुक्त होनेवाला यह मंगल वाद्य है। और दायके प्रकारोंमें यह सुविद्याधे के रूपमें प्रसिद्ध है। शहनाई प्रान्त, नगर, ग्राम आदिके मेदसे मिन्न-मिन रूपसे विविध नाप-आकृतियोंमें दिखाई देती है। आकार भेद या नाम भेदसे यह अन्य देशोंमें भी प्रयुक्त होती है।

२९. नगाडा मुख्य रूपसे मन्दिर आदिके प्रार्थनास्थलोमें तथा अन्य धार्मिक अवसरों पर प्रयोगमें आनेवाला यह अतिविख्यात **वर्मवा**ध नामसे परिधित नगाडा है। वादन = इसीको संस्कृतमें **कुष्**चि कहते हैं। (विशेष परिचय प्रतीक संख्या २० के सचान हैं।)

२२. मृवंगबादकः – जूडा बांग्रे हुए पुरुष का डोलक वादन, दसवीं शतीसे पंदहवी शतीके पुरुष शिल्पों-वित्रोमे कतिपय राजाओं तथा प्रजाजनोंने लंबे बाल रखनेकी प्रथा होनेसे इसे जूडे के रूपमें बांग्रते थे।

विशिष्ट वेशभूशवाली कल्पसूत्र पद्धति की मृग जैसी, दीर्घनयनोवाली, बारहवीं शतीकी अनुकरणात्मक कृति।

२३ नर्तकी — शुक्रनासिका जैसी नुकीले नाकवाली, मृगनयनी नामको सार्थक करनेवाली दीर्घ और बाहर निकले हुए नेवांवाली और कल्पसूत्रकी जैनाश्चित चित्रकला के नामसे परिचित पद्धित द्वारा विश्विस एक नर्तकी।

२४ बाद्यवादक नारी- वर्मवाद्य (अथवा वितत) के वर्गमें परिगणित लम्बचतुरस्त्र दाद्य को (त्रिभंग वैसी वकतामें रहकर) बबाती हुई नारी (कल्पसूत्र पद्धिति)। २५. त्रिशला भगवानको जन्म दे चुकनेके बाद माता त्रिशलाका यह चित्र है। पैर छोटे और नेत्र लम्बे बतानेके लिए, छायाका (शेडका) उपयोग नहीं करना और थोड़े में और वर्षमान - बहुत बतला देना, इस पद्धितिको ध्यानमें रखकर, रंग-रेखाओंके मेलका ध्यान रखते हुए चित्र बनाना, यह कल्पसूत्र के चित्रौकी एक पद्धित है।

कलाकार इसे 'इण्डियन आर्ट' कहते हैं। २६.आरसी — मयूर शिखाधारी, पंच दीपोवाली आरती। यह भारत-प्रसिद्ध मंदिर-पूजा का एक अनिवार्य साधन हैं। इतना होते हुए भी अन्य धार्मिक अथवा व्यावहारिक कार्योमें भी यह स्वागत-सरकार अथवा बहुमान के लिए उपयोगमें आती हैं।

भारत आदि देशोंने सायंकाल के समय थी में डुबोई हुई रुई की बत्तीके दीपकवाली इस आरतीको देव-देवियोंके आगे प्रदक्षिणा के आकारमें वर्तुलाकारमें नियमित रूपसे धुमानेकी (उतारनेकी) आवश्यक और अनिवार्य प्रधा है।

— विशाल पार्मिक प्रसंगोंमे १०८ दीपकोकी आरती उतारी जाती है। मुख्य रूपसे जैन-मंदिरोंमें यह प्रया अधिक है।

सैकडों प्रकारों में उपलब्ध होनेवाली आरितयोंमेंसे यहाँ सुलब, सर्वत्र प्रयुक्त एक सादा प्रकार चित्रित किया है।

१८ दी शतीकी राजस्थानी आकृति के आधार पर यह आकृति अंकित की है।

२७.द्वीपक — यह दीपक साँझकी आरती उतारनेके पश्चात् तत्काल उतारनेमें आता है। जिससे 'आरती दीप' ऐसा संयुक्त शब्द भी प्रचलित हो गया है। (दीया) यह दीपक अकेला भी प्रातः देव-मंदिरोंमें, पूजन-पाठमें, तस्वीरोंके समझ तथा भारतके गृह-मंदिरोंमें अधिकतर उतारनेके लिए प्रयुक्त होता है। इसमें घीमें भीगी हुई सईकी बत्तीका दीप होता है।

भारतीय संस्कृतिमें आस्ती-दीप की भिक्त को मंगल और कल्पाण-श्रेय करनेवाली कहा है।

२८. देवी श्री २३ वें तीर्यंकर भगवान श्री पार्श्वनायजी की अधिष्ठायिका के रूपमें जैनधर्म प्रसिद्ध इस कालकी एक प्रभावक देवी। यह देवी भवनपति निकाय की है, क्वाबती — और घरणेन्द्र की पत्नी - देवी के रूप में पहचानी जाती है।

'पद्मावती में फर्नों की संख्या बहुधा सात बनाने की प्रवा है। किन्तु न्यूनाधिक भी देखने में आती हैं। बैरव पद्मावती कल्पके प्रणेताने रक्तपद्मावती को तीन फर्नोवाली कहा है। पार्श्व देवगणिने भी तीन फर्नोवाली बतलाया है। यहाँ तीन फर्नोवाली, कुक्कुटमुख सर्पासनवाली, पाश, अंकुश, कमल तथा बिजीरेसे युक्त आयुधवाले चार हाबोंसे युक्त दिखाई गई है। कल्पसूत्र की वित्रपद्मतिका यह आसेखन है।

पद्मावती के आयुध आदि में मतमतान्तर है। श्रेताम्बर और दिगम्बरके संप्रदायमें भी भेद हैं। यह विविध स्वरूपोंसे भी एहचानी जाती है। जैन, हिन्दू और बौद्ध तीनों ही अपनी-अपनी रीतिसे 'पद्मावती' नामकं देवी को स्वीकृत किया हैं। पद्मावतीओं के स्वतन्त्र पीठ-स्थान भी बने हैं। इनमें बम्बई में वालकेश्वर रीज रोड पर आदिनाय जैन मंदिर में स्थापित संगमरमर (आरस) की अभिनवमूर्ति शिल्पकला तथा आकृति की दृष्टिसे सर्वन्त्र श्रेष्ट कोटि की है।

यक्ष-यक्षिणी व्यन्तर निकायके होते हैं जब यह भवनपति निकायकी क्यों? यक्षिणी पद्मावती हो तो यक्ष धरणेन्द्र होना चाहिए, उसके स्थान पर 'पार्श्वयक्ष' क्यों हैं? ये और ऐसे ही अन्य प्रशन खोज के विषय हैं।

२९. ऋषभवेव और इक्षुरसका यह प्रसंग अरबों दर्ष पूर्व हुए इस युग के आध तीर्षंकर श्री ऋषभदेव भगवानने, आत्मसाधनाके लिए किये गये, साधिक एक वर्षके उपवासीकें अन्तमें अपने पौत्र राजकुमार श्रेयांस द्वारा इसुरस द्वारा कराये गये पारणे का है।

दान — तीर्चंकर करपात्री होते हैं इसलिए भिसादान हायोंने ग्रहण करते हैं। उनके कन्ये पर इन्द्र द्वारा स्थापित केवल एक देवदून्य बस्त्र होता है। ३०. हंस- मधुरा स्तूपमें से शित्योत्कीर्ण हंस की अनुकृति। भिले हुए दूय और धानीको पृथक् कर सके ऐसी योचवाला काब्योंने प्रसिद्ध पक्षी। ३९. **हुमा संयो**- यहाँ एक मुख और चार शरीर, इस तरह का (सामान्य कोटिका) एक संयोजना-चित्र अंकित है।

दिविध प्रकारसे बुद्धि-वैभववाले संयोजन-शिल्प तथा संयोजन-चित्र बनाने की प्रचा बहुत पुरानी है। राजस्थान और गुजरातमें इस कला का अच्छा विकास हुआ है। विदिध पशुओंसे बने हुए ऐसे हाबी-घोडे के तथा नर-नारियोंसे युक्त ऐसे जानवरीके उत्तम कोटि के नयनस्थ अनेक वित्र बने हैं। इस प्रकार के प्रसंग चित्र काष्ट, वस्त्र और कांगज की भूमिका पर देखनेमें आते हैं।

३२. मृग युगल -- निरामिष भोजन करनेवाला, सन्तोषी, सुरुप माना जाता, करुणापात्र और अकारण ही शिकारियों के द्वारा सदैव शिकार बननेवाला मृगयुगल का यह एक सुंदर रेखाचित्र है।

३३. हंस — एक विशिष्ट जलविहारी हंसाकृति।

३४. अभाई, २२ वें तीर्यंकर श्री नेमिनाच भगवानके शासनकी अविष्ठात्री-यितिणी-देवी!

अध्यक्ता,अभ्या — थित्रमें इसे दो हार्षोवाली पुत्रदर्शन के लिए उन्मुख, दाहिने हार्षमें बालक तथा बार्य हार्षमें आम्नलुम्बी, सिंह-वाहना, आमूषणोंसे अलंकृत और (आम्ब्रूम्बाव्यक्ती) भद्रासन पर दिराजमान दिखाई है।

अजैनोमें अम्बाजी तथा माताजी के उपनामसे यह देवी सर्वत्र प्रसिद्ध है। गोत्रदेवीके रूपमें भी यह विख्यात है। यह देवी इतिहास प्रसिद्ध भी है। बारहवीं शतीसे पूर्व इसे जैनसंघ की प्रधान देवी के रूपमें स्वापित किया गया था। क्योंकि उस काल की पाषाण और घातुमूर्तियोंने तीर्यंकर चाहे कोई भी हो, किन्तु परिकर में देवी के रूपमें बहुया अम्बिका ही स्थापित की हुई मिलती है। इसका दूसरा नाम 'कूष्माण्डी' 'कूष्माण्डिनी' अथवा 'आम्रकृष्णाण्डी' है।

अभ्विका— एक पुत्रवाली, द्विपुत्रवाली, चतुर्षुजा, सीथे अथवा तिरछे मुखवाली, बहुधा बाये हाथमें बालकवाली अथवा बाये भागमें स्थित बालकवाली इस प्रकार मिल्न मिल्न रूपमें उत्कीर्ण मिलती हैं।

ऊपर बताई गई तीनों देवियोंके आयुष, वाहन, बालक की संख्या एक या दो है आदि बातोंमें अनेक विकल्प प्रवर्तमान है। यहाँ तीनों देवियोंको वर्तमान में लोकप्रिय, कल्पसूत्र पद्धतिसे उसीकी अनुकृतिके रूपमें चित्रित किया गया है।

- ३५. लक्ष्मी -- सर्वजन वत्समा, पद्मासनस्था, कमलासना, चतुर्पुजा देवी लक्ष्मी। यह घनकी अधिष्ठात्री है। ऊपर के दोनों हाडोमें हायी सहित कमल तथा नीचे के हादोमें माला और कुम्भ है। इस देवी को सन्नी मानते हैं। ये लक्ष्मीजी द्विशुजावाली, आयुगोमें विभिन्न, विकल्पोसे युक्त तथा विविध प्रकारसे आलिखित भी मिलती हैं।
- ३६. सरस्वती विद्या-कलाकी अधिष्ठात्री, सर्वदर्शन-सम्माननीय, गृहस्थ, साधु अथवा सर्वजन सभीकी प्रिय, भारत प्रसिद्ध, चार भुजाओवाली, कमलासनमें विराजमान तथा वीणाधारिणी देवी।
  - बारहर्वी-तेरहर्वी शतीकी सुन्दर अंगर्भनिमावाली कृतिकी यह अनुकृति है।
  - सरस्वती का दूसरा नाम श्रुतदेवी-श्रुतदेवता भी है। शारदा आदि अन्य अनेकानेक नामोंसे कवियोंने इसका परिचय दिया है। विद्या, बुद्धि, आन और स्मृति की प्राप्ति के लिए भारतीय प्रजाजन इस देवीकी विविध प्रकार से बहुत उपासना करते हैं।

सरस्वतीकी दो मुजाओवाली आकृति भी होती है। खड़ी अथवा बैठी हुई आकृतियाँ भी मिलती है। यह हंस और मयूर दोनों वाहनीवाली है। आयुघोंमें कुछ मतान्तर प्रवलित हैं। तीनों संस्कृतियोंमें सामान्य रूपसे किसी न किसी रूपमें हसे मानते हैं और पूजा करते हैं। ३७. जिन्मपूर्ति — वर्तमान अवसर्पिणी, वर्तमान युग अथवा वर्तमान चौबीसीके २४ तीर्यंकरों—देवोंमें प्रथम श्री आवीश्वरणी, २२ वें श्री नेमिनायजी और २४ वें श्री महावीर खामीजी, ये तीनों तीर्यंकर पद्मासनमें बैठे-बैठे ही निर्वाण को प्राप्त हुए। और उसी आकारमें इनके आत्मप्रदेश मोक्षस्थान में विराणित हुए। इन तीनोंके अतिरिक्त शेष तीर्यंकर परमात्मा खड़े-खड़े खड्गासन अथवा 'कायोत्सर्ग' नामक आसनमें रहकर निर्वाण प्राप्त हुए और उसी आकारमें वे मोक्षमें सदाके लिए स्थित हो गये। यही कारण है कि जैन-भूतियाँ एक तो बैठी हुई पद्मासनवाली तथा दूसरी खड़ी कायोत्सर्गासनवाली इस प्रकार दो तरह के आसनौवाली शिल्पोंमें बताई जाती हैं। यहाँ पद्मासनस्य आकारमें वीतराग (राग-द्वेष रहित) भाव के आदर्श को व्यक्त करती हुई मुक्तात्मा तीर्यंकर की शान्त-प्रशान्त आकृति दो गई है। प्राचीन कालमें श्याम मत्वरकी कुछ प्रतिमाएँ 'अर्यपद्मासन वाली भी बनी हुई है। उत्तर भारत में ऐसी प्रतिमाओंकी संख्या अधिक है।

- ३८. जिनमन्दिर उपर्युक्त मूर्तियाँ स्थापित करनेके लिए जैन शिल्प शास्त्रानुसार बनाया जानेवाला पवित्र और उत्तम माना जानेवाला मन्दिर का एक पतीक। छोटे-से चित्रमें बनाना कठिन होनेके कारण यहाँ छोटी-सी देवकुलिका जैसा मन्दिर-सूच्क प्रतीक बताया गया है।
- ३९. जैन देवीके पश्चात् गुरु का स्थान आता है। अतः इस प्रतीक में महात्यागी विशिष्ट हेतु को अभिश्यक्त करनेवाले, मुनिदेशधारी चैनमुनि को बताया है। साधु-मुनि ये बोलने के समय जीवाला के लिए दाहिने हाथमें मुँहंपती (एक प्रकार के बस्त्र का दुकड़ा) रखते हैं। और बार्यी कुक्ति में भूमि पर रहनेवाले जीवोंकी रक्षा के लिए ओघा (ऊनके गुच्छे से बना हुआ साघन, जिसका दूसरा नाम 'रजोहरण' हैं) रखते हैं। ये दोनों चित्र में दिखाई देते हैं। बैठते समय ये भूमि को जीवजन्तुमें रहित बनाने के लिए सुकोमल रजोहरण—(ओघा की ऊन) से जमीन साफ करके बाद में आसन बिछाकर बैठते हैं। ओघा जमीन पर अपने पार्श्वमान में रखते हैं। तथा साधु महाराज जब बाहर जाते हैं तब बायें हाथमें साधुता का सूचक दण्ड (एक प्रकार का काष्ठ दण्ड) हाथमें रखते हैं। इस दण्ड का अग्रभाग सान्वर्थक आकृतिवाला होता हैं। जैन साधु निर्मुन्य होनेसे सिले हुए वस्त्र नहीं पहनते। ये अधोबस्त्र, दूसरा छाती पर एक बस्त्र और तीसरा उस पर एक बड़ा वस्त्र इस प्रकार तीन वस्त्र पहनते हैं और उसके ऊपर साधुता की सूचक कम्बल-कमली डालते हैं। इन दिनों जैन साधुओंमें अधोबस्त्रके लिए चोलपट्ट (चुल्लपट्ट) नामक वस्त्र, छाती पर धारण करने के अंदर के पहले वस्त्रके लिए 'पांगणी' (प्रावरण) और उस पर धारण किये जानेवाले बड़े वस्त्र के लिए 'कपड़ा' 'पछेडी' शब्दसे पहचानने का व्यवहार हैं। उपाश्रयमें होते हैं तब अधोबस्त्र और उत्तरीय वस्त्र ये दो ही पहनते हैं। जब देवदर्शन, व्याख्यान आदि का विशिष्ट प्रसंग होता है या कहीं बाहर जाना होता है तब तीसरा वस्त्र—कपड़ा पहनते हैं। वस्त्र का रंग सफेद होता हैं। किन्तु किरपय कारणोंसे कुछ साधु समुदाय ऊपर का वस्त्र पीले रंगमे रंगा हुआ पहनते हैं। इन वस्त्रों को उपकरण कहते हैं।

— जैनसंध 'बतुर्विय संघ' (चार प्रकार का समुदाय) के नामसे पहचाना जाता है। इन चार प्रकारोंमें (१) साथु, (२) साधी, (३) श्रावक और (४) श्राविका का समावेश होता है। साधु और श्रावक में पुरुष समाविष्ट हैं तथा साधी एवं श्राविका में स्त्रीवर्ग समाविष्ट है। साधु-साध्वी त्यागी वर्ग और श्रावक-श्राविका संसारी वर्ग में आते हैं।

६. ३७ से ४३ तक के प्रतीक जैन मूर्तियूजक सपदायमें 'सातक्षेत्र' शब्दमें प्रसिद्ध पुण्यक्षेत्र-स्थान है।

७ यहाँ दिया हुआ प्रतीक श्वेतान्वर मूर्तिपूजक साधुका है। अमूर्तिपूजक कहे जानेवाले स्वानकवासी, तेरापबी साधु-साध्वीवियाँ मुख्य पर मुख्यस्त्रिका—क्स्त्र बांधते हैं। तथा उनके वस्त्र परिधानमे कुछ अन्तर है। इसी प्रकार आचारिकयामें भी भेद हैं। दिगम्बर साधु पूर्णतः नाजावस्थामें रहते हैं। वे जनके स्थान पर मयूर-पिच्छका गुच्छ रखते हैं। दिगम्बर साधदायमें नाजावस्था के सिद्धान्तके कारण साध्वी-संस्था नहीं है।

— जैन साधु घर-संसार का त्याग करके हिंसा, असत्यादि पापीको छोड़कर, कंचन-कामिनी के त्यागी बनकर, पादविहारी बनकर, स्व-पर आत्मसायनामें तत्पर होते हैं।

४०.जैन साध्वी आर्या — यह प्रतीक शास्त्रमें प्राचीनकाल में **आर्या** शब्दसे और आज **साब्बी शब्द**से संबोधित होता है। लेक व्यवहार में आज तो गुर्वी के अपश्चंश 'गुरणी' तथा उसके अपश्चंशसे बना हुआ 'गयणी' शब्द और आयकि स्थान पर अपश्चंश 'आरजा' शब्द प्रयुक्त होता है।

जैन साधु-साध्दी के लिए वेष परिधान की पद्धति और वस्त्र कैसा होना चाहिए उसकी जो मर्यादा निश्चित की गई है वह सूचक तथा हेतुपूर्वक हैं। इसमें शरीर संयम की रक्षा एवं लोक सम्यताका मुख्य रुपसे ध्यान रखा गया है।

— चित्रमें वस्त्रपरिधान स्पष्ट हैं। साधुके समान साध्वी के पास भी ओघा, दण्ड, बाये कन्ये पर कमली है। विशेषमें चित्र पूरा चित्रित होनेके कारण हाथमें 'तरपणी' शब्दसे प्रसिद्ध भोजन ग्रहण करनेका काष्ठ का पात्र बताया गया है। साधुके समान साध्वियोंके भी उपकरण के रूपमें चार वस्त्र होते हैं। उत्तरीय वस्त्र दो के स्थान पर तीन होते हैं।

४१,श्रावक-जैन ∽

रागद्वेष के विजेता, (जीतनेवाले) जिन-तीर्थंकर का अनुयायी-भक्त, अथवा जिनके आदेशोका पालक, तथा रागद्वेष रूप अन्तरंग शत्रुओंको जीतने के लिए जो प्रयत्न करता है उसका नाम 'जैन' है।

श्रावक शब्दकी दृष्टिसे सोचते हैं तो शुद्ध देव, गुरु, धर्म पर अटल श्रद्धावान्, तीर्षंकर-प्रणीत धर्मोप्देश का श्रवण करनेवाला, देशकाल की मर्यादा का पालन करते हुए जीवन व्यतीत करनेवाला, न्याय सम्पन्न रहकर प्रांमाणिक रूपसे आजीविकाका व्यवहार करनेवाला, इससे भी आगे बब्कर कहें तो स्यूल- (अनावश्यक) अहिंसा, सत्य, अचीर्य, ब्रह्मचर्य तथा अपरिग्रह आदि पाँच अणुदतीका न्यूनाधिक अंशमें पालनकर्ता ऐसे गुणोवाले व्यक्ति को श्रावक कहते हैं।

४२.श्राविका-जैन-

व्याख्या ४१ वे प्रतीक के अनुसार समझे।

४३.ज्ञान —

ज्ञान दो प्रकारका है। (१) मिथ्या और (२) सम्यग्।

यहाँ 'जान' शब्दसे सम्यग् सच्चा ज्ञान ही अभिप्रेत हैं। जिससे सच्ची समझ आये, सच्चा प्रकाश प्राप्त हो, अज्ञानका अन्यकार नष्ट हो जाय, संसारसे विरक्त बना कर संसारका प्रमण घटा दे और आत्मकत्याणकी साधना कराये ऐसे ज्ञान को ही मुख्यतया आदरणीय, पूजनीय, वन्दनीय माना है। साथं ही ज्ञान यह आत्माका अपना अविनाभाबी-सहभाबी गुण है। माया के बन्धनीसे वह गुण असम्यग् अज्ञान स्वरूप बनता है। सामान्यतया सांसारिक ज्ञानोंका मिम्याज्ञानमें समावेश होता है। यह जीवको अधिकाधिक भौतिकवादी बनाकर जन्मार्ग पर ले जाता है। संसारकी वृद्धि करता है। तथा आत्माके अधःपतनको आमन्त्रित करता है। जब कि सम्यग् विदेकपूर्वकका योज्ञासा भी ज्ञान, जीवको आत्मवादी बनाकर, हेयोपादेयका यथार्थ भान करवाकर और वास्तविक सुख-शान्ति का सम्मार्ग बतलाकर जीवनको सच्चे मार्ग पर ले जाता है। आध्यात्मिक उत्कर्ष की साधना करवाकर परम्परा-पूर्वक मोक्ष प्राप्ति करतत है। इस ज्ञानका सम्मान करना आवश्यक है। तथा प्रत्येक आत्माको ज्ञानलक्षी बनना आवश्यक है। ऐसा लक्ष्य बना रहे, ऐसे कितयय कारणीसे श्वेताम्बरी प्रतिवर्ष 'ज्ञानपंत्रमी' अथवा श्रुतपंत्रमी के नामसे प्रसिद्ध कार्तिक शुक्ता पंचमी का पर्य मनाकर उत्तका संपूर्ण भारत में उत्तव मनाते हैं और उस दिन सच्चे ज्ञानके धार्मिक ग्रंबौकी स्थापना होती है, उनकी पूजा-पार्थना आदि होती है। दिगम्बर जैन 'श्रुतपंचमी' नामसे ज्ञेष्ठ शुक्ता पंचमी को यह पर्व मनाते हैं।

यहाँ प्रतीकमें ज्ञान की आशातना न हो, इसके लिए पुस्तकासन के रूप में प्रयुक्त होनेवाला सापडा (घोडी) और पुस्तक आदि ज्ञानके साधन दिखाये गये हैं। ऐसे साधनोंका उपयोग सभी करें और उनकी रक्षा एवं प्रधारमें सहयोग दें। सच्ची ज्ञान साधना तो प्रतिदिन अभिनव ज्ञान प्राप्त करने में अथवा उसके स्वाध्याय-अनुप्रेक्षामें हैं। इसलिए सभीको ज्ञानाभ्यासी बनना चाहिए। जैन वर्ग ज्ञान के मत्यादि याँच भेदों को मानता है। तथा इनमें श्रुतज्ञानकों स्व-पर प्रकाशक के रूपमें स्तुति करते हैं। शेष चार ज्ञानोंको स्वप्रकाशक कहकर मूकके रूपमें व्यवत करते हैं।

४४. दर्शन –

दर्शनके अनेक अर्थोंने से यहाँ 'श्रद्धा' अर्थ अभिग्रेत हैं। यह श्रद्धा भी दो प्रकारकी है। एक मिध्या और दूसरी सम्यग्।यहाँ सच्ची श्रद्धा को ग्रहण करना चाहिए। यह श्रद्धा आध्यात्मिक उत्कर्ष के भवनकी मुलमूत नींव है। अतः सत् श्रद्धावाले को ही सत् ज्ञान हो सकता है।

इस श्रद्धाको उत्पन्न करनेवाले अनेक साधनोंने से जिनमूर्ति-जिनमन्दिर भी एक अति प्रबल साधन है। अतः दर्शन के प्रतीक के रूपमे 'जिनमन्दिर' रूप साधन की एक छोटी सी सामान्य आकृति यहाँ दिखाई है।

४५. चारित्र –

चारित्र भी सम्यग् और असम्यग् दोनों प्रकार का हो सकता है। यहाँ सम्यग्—सध्ये चारित्रकी बात है। इस चारित्रकी व्याख्या यह है कि -जिससे समस्त प्रकारके पापाश्रव छद्ध हो और संवर भाववाला संयमी आचरण हो वह। इसके लिए इसके साधनोंके रूपमें मुख्य रूपसे → (३) अहिंसा, (२) सत्य, (३) अधीर्य, (४) ब्रह्मचर्य तथा (५) अपरिग्रह, इन पाँच महावर्तोंको बताथा⊬गया है। इनका निरंतिचार भावसे, उपयोगपूर्वक सर्वया जो पालन होता है उसीका नाम चारित्र है। इसका दूसरा नाम पापसे विरंति होने के कारण 'विरंति' (त्याग) है। इस विरंति-त्याग अध्यवा चारित्र के अनेक प्रकार शास्त्रमें वर्णित है।

यहाँ दिये गये प्रतीकोंमें चारित्र-- पालन के उपकरण स्मा में अनिवार्य माने जानेवाले श्रमण-श्रमणीको ओद्या (-रजोहरण), दंडा (-दण्ड) और 'तरपणी' शब्द से प्रसिद्ध काष्ठके भोजन-पात्र दिखाये गये हैं।

४६. अस्हिंत -

जैन धर्मने पाँच परमेष्ठियों को स्वीकृत किया है। उनमें प्रथम परमेष्ठी 'अरिहंत' है। इनके अरिहंत, अरहंत अथवा अरुहंत आदि नामान्तर है। जैनोंमें चौबीस तीर्थंकर- ईश्वर होते हैं। उन्हें 'अरिहंत' कहते हैं। यद्यपि तीर्थंकर अनेक गुणवाचक नामघेदोंसे प्रसिद्ध हैं। किन्तु उनमें सबसे प्रसिद्ध नाम 'अरिहंत' है। तथा प्रतिदिन लाखी जैन 'नवकारमन्त्र' की प्रार्थना, जप, ध्यान आदि करते हैं, उसमें पहला नमस्कार्य पद 'नमो अरिहंताणं' (अरिहंतों को नमस्कार) है। पूर्व जन्मों में विश्वक प्राणीमात्र के प्रति व्यक्त की गई प्रबल भावदया के कारण तथा उसीसे लक्षित पुरुषार्थंक प्रतापसे वे अन्तिम ईश्वर अरिहंत पद प्राप्ति के भवमें उच्च कुलमें जन्म लेते हैं। तथा योग्य समय पर दीक्षा-बारित्र ग्रहण करते हैं। तथ और संयमके द्वारा अप्रमतभावसे उग्र साधना करके कर्मभय करते हुए आवरणींका क्षेत्र करके राग-द्वेषादि दोषोसे रहित बनने के साथ वे केवल-ज्ञान प्राप्त करते हैं। उस समय वे वीतराग होते हैं। सर्वगुणसम्पन्न बनने पर वे सबके लिए वन्दनीय-पूजनीय बनते हैं। (प्रायः) सदैव समवसरणादि के प्रवचन पीठ पर बैठकर हजारी जीवोंको त्याग-वैरान्यमय अमृत वाणी के द्वारा आत्मकत्याण का उपदेश देकर आध्यात्मिक साधना का सम्मार्ग दिखलाकर उनका कल्याण करते हैं। ये अरिहंत अपना आयुष्य पूर्ण होने पर शेष कर्म का क्षय करके निर्याण प्राप्त कर, सिद्धि-मुक्ति सुख के मोक्ता बनते हैं।

प्रत्येक महाकाल— महायुग में यथावसर २४ तीर्थंकर उत्पन्न होते हैं। ये अहिंद एक ही व्यक्ति के अवतार रूपमें नहीं होते हैं। अपितु विभिन्न व्यक्तियों के रूपमें होते हैं। तीर्थंकर बननेका अधिकार एक व्यक्तिकों नहीं, लेकिन अनेक व्यक्तियोंको है। तथा वे मनुष्य के रूपमें ही जन्म लेते हैं। यशु-प्राणी के रूपमें कदापि उत्पन्न नहीं होते हैं। भूतकालमें अनन्त तीर्थंकर उत्पन्न हुए और भविष्यकाल में अनन्त बनेगे।
— यहाँ पद्मासनस्थित भामंडलवाली अहिंदताकृति — प्रतिमा-मूर्तिकी पद्मतिसे विवित की गई है।

४७. सिद्ध — इस प्रतीक में सिद्धशिला सूचक अर्थचन्द्राकार आकृति पर बैठी हुई सिद्धात्मांके प्रतीक के रूपमें सिद्धमूर्ति को रखा है। ऊपर बताये गए केवल-ज्ञानी अरिहंत अथवा केवलज्ञान-क्रिकालज्ञानको प्राप्त वीतरागी ऐसे अन्य श्रमण-श्रमणियोंकी आत्माएँ संसारचक्रके परिश्रमण रूप आठों कर्मोंका संपूर्ण बय करके, आयुष्य पूर्ण होने के साथ ही अशरीरी बनकर इस मनुष्यलोंक की धरतीसे असंख्य योजन दूर ऊर्ध्याकाशमें चौदह राजलोंक के अन्तवर्ती स्थित सिद्धशिला पर बने सिद्ध स्थान पर पहुँच जाते हैं। ज्योतिमें ज्योति समाये उसी प्रकार उनके आत्मप्रदेश दूसरोंके आत्मप्रवेशोंमें समा जाते हैं। अनन्तकाल तक वे वहीं स्थित रहेंगे। अब उन्हें इस संसारमें पुनर्जन्य लेनेके लिये आना ही गृही पहता। सिद्ध स्थानमें पहुँची हुई उनकी आत्मा अन्य सिद्धालां पद द्वारा इन्हें द्वितीय परमेच्ही पदमें स्थान दिया गया है।

४८, आचार्य — तीर्यंकरों अथवा अरिहंतीके मोक्ष में बले जाने के बाद उनके शासन की धुरा 'आचार्य' वहन करते हैं। तीर्थंकर देव अपनी उपस्थितिमें अपने शासनका दायित्व आचार्यों को सौंपते हैं। तथा अपनी पर्यंद् में उन्हें अग्निम स्थान देकर उनका गौरव बढाते हैं। तीर्थंकरींके मोक्षमें जानेके बाद चतुर्विय श्री संधका योग-बेम करनेका कार्य तथा उनके सिद्धान्ती, आदेशी तथा उपदेशींके प्रचारका कार्य वे बराबर सम्झलते हैं। और वे सुवाह स्पसे संघका संचालन करते हैं। साथ ही वे ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तथ और वीर्य, इस पंचांचारका स्वयं पालन करनेवाले, करानेवाले और प्रवार करनेवाले हैं। वे शासनकी अनेक स्पोंने प्रभावना करते हैं। जैनसंघ आचार्यपद के लिए बहुत सम्मान रखता है। इन्हें नक्कार मन्त्र में 'नम्बो आवरियांज' पद के ढारा तीसरे परमेष्ठी पद पर स्थापित किया गया है।

४९. उपाध्याय — आचार्य के पञ्चात् उपाध्यायका स्थान आता है। आगमविज उपाध्यायजी महाराज का कार्य साधुओं को ग्रहण तथा आसेवन की शिक्षा देना है। 'नमी उवज्जायाण'पद के द्वारा नवकार मन्त्र में चौथे परमेष्ठी के रूपमे इन्हें स्थान प्राप्त हुआ है। यहाँ साधुओं को पाठ पढ़ाने की मुद्दा का प्रतीक दिया गया है। ५०. साधु -- जिनको नवकार मन्त्रमें पाँचवाँ 'नमी सोए सज्जसाहूण' पद के द्वारा पाँचवें परमेष्ठी पद पर स्थापित किया गया है दे। स्वकीय तथा परकीय कल्याण करनेवाले, पंचमहादतधारी मुनिराज का ध्यान-साधना द्वारा आत्मसाधना करता हुआ प्रतीक यहाँ दिया गया है।

विशेष परिचय ३९ वें प्रतीक में दिया गया है। ४८ से ५० तक के प्रतीकोंमें पाँचों परमेष्टियोंके पैरके आगे साधुओंके चिह्न के रूपमें मान्य 'ओघा-रजोहरण' दिखाया गया है।

५ 9. जैन मुनिके गृहस्थाश्रममें स्थित कोई भी माई अथवा बहन वैराग्य होने पर जैन धर्मगुरुसे पाँच महावर्तों को स्वीकृति के रूपमें जैन धर्मकी विधिके अनुसार काष्ट्रपात्र — दीक्षा लेता है। तब उसे मोह,माया, ममता उत्पन्त करे ऐसे ससार के परियहसे विरक्त बनना पड़ता है। वह सरल, संयमी जीवन बितानेंके लिए कटिबद्ध होता है। इसलिए दीक्षांके समय से ही भिक्षा लानेंके लिए धातुपात्र नहीं, अपितु काष्ठ-लकड़ी के ही भिक्षापात्र उनको दिये जाते हैं। ये पात्र रंगसे रहित अथवा हाय से रंगे हुए होते हैं। विहार-प्रवासमें साधु-वर्ग इन पात्रींको कपड़े में बांधकर बादमें अपने कन्ये पर लटका कर चलते हैं। यहाँ प्रतीक के रूपमें तीन चित्र दिये हैं— (प्र. सं. १) अगले भाग में प्रायः सात पात्रों का ('एक के अंदर एक' इस प्रकारका) समूह-सेट दिया है। गोचरी के समय झोली बनाकर उसमें पात्रों को रखकर साधु भिक्षा लेने जाते हैं। हन पात्रोंमें विविध प्रकारकी खाद्य सामग्री लेते हैं। मुख्यस्पसे प्रवाही द्वय लेनेके लिए, प्रतीक सं. २ में डोरा डाली हुई 'तरपणी' नाम से संबोधित तथा प्रतीक सं. २ में 'चेतनो' शब्दसे प्रसिद्ध पात्र बतलाया है। प्रामान्यतया तरपणी पर 'चेतनो' रखकर तरपणीको डोरी बांधकर बादमें पकड़कर उठाया जाता है।

जैन सायु - साध्वयोकी अहिंसा - धर्मके पालन में सहायक होनेवाला यह अनिवार्य उपकरण है। दीबाके समय दाता गुरु अत्यन्त उत्साह के वातावरण में इसे प्रदान करते हैं। यह रजीहरण ऊनकी डोरियों से बना हुआ होता है। इसके बिना साथु नहीं रह सकता। यह नित्यका अदिरत साथी है। जब जब जैन सायु-साध्वीजीको आसन बिछाकर बैठना हो, तब तब जीव जन्तुओं की हिंसा न हो इस दृष्टिसे इस उपकरण द्वारा भूमिकी प्रमार्जना- भृद्धि करनी ही पड़ती है। इस वस्तुको जाते आते जैन सायु-साध्वीजी इसे बायी बगलमें रखते हैं और बैठे हो तब एक ओर अपने पास रख देते हैं। दिगम्बर भूनि मयूर-पिच्छका गुच्छ रखते हैं। स्थानकवासी तेरापन्थी सायु ऊनका गुच्छा रखते हैं, किन्तु उसकी लकडी बहुत लम्बी होती है। मुँहपती अर्थात् सूनी कपडे का विशिष्ट रुपसे तह किया हुआ वस्त्र। जैनधर्मी सूत्रोच्चार करते समय वायुके जन्तुओंको अपने मुखसे निकलने उच्च स्वरणूर्ण शब्दोंकी ध्वनिसे पीडा न हो, इसके लिए मुखके सामने रखते हैं। मुख्यस्त्रसे यह वायु के जीवोकी होनेवाली सूक्ष्म हिसासे बचनेका यह उपकरण है।

५३. चरवली, सूचडी, ये जैन सायु - साव्यी के नित्योपयोगी चार उपर्करण है। (१) उनके कोमल स्पर्शवाली: चरवलीं। इसका-जल रखने के पात्र, लघुपात्र तथा दण्डासन, कम्बल - काष्ठ पात्रोंका उपयोग करनेसे पूर्व उन्हें जीव-जन्तुओंसे रिहेत बनाने तथा प्रमार्जना-पूजनेके लिए होता है। जिससे सूक्ष्मानिसूक्ष्म जीवींकी अहिसा-(अन्य उपकरण)
रक्षा होती है। और यदि जीवजन्तु निकल आवे तो अहिसावती सायु-साब्यी इसे सम्हालकर सुरिक्षित स्थानपर रख देते हैं। (२) सूचडी न्य रह रहनेके स्थान पर इकट्टे हुए कूड़े-कचरे अथवा मुख्य रूपसे गोचरी-मिक्षा ग्रहण करने के पश्चात भोजन मंडली का कूड़ा भरने के लिए उपयोग में आती है।
(३) 'इंडासन' - रात्रि के समय उपाश्रय में प्रकाश के अभावमें अंग्रेरा रहता है। नेत्रींसे धरती दिखाई न देने के कारण गमनागमन की क्रिया में जीविहिंसा की घटना न हो जाए इसके लिये भूमि की प्रमार्जना-शुद्धि करते हुए चलना चाहिए। खड़े खड़े पूंजन हो सके तदर्य लम्बी लकड़ीवाला. उनके गुक्कसे युक्त यह उपकरण प्रयुक्त होता है। कोई मयूर पिक्छका दण्डासन भी रखते हैं। (४) कम्बल- पाली शब्दसे पहचानी जानेवाली यह कमली मूर्तिपूजक साधु उपाश्रयसे बाहर जाता होता है, तब बार्ये कम्बे पर रखते हैं। ओड़नेके लिए उपयोग करते हैं। प्रतः साथ बाहर खुले आकाशमें जाना हो तब, योगोद्वहन के तपमें, विद्युत आदिके सचित-सजीव प्रकाशसे होनेवाली जीव विराधना से बचनेके लिए, शरीरको ढंकनेके लिए इसका उपयोग किया जाता है।

८. यहाँ बतलाये गये उपकरण श्वेताम्बर मूर्तिभूजक मुनियाँसे सम्बन्ध रखनेवाले है।

Jain Education International

५२. रजोहरण

(मुनि के उपकरण)

(ओघा)

मुँहपती

५४. कटा सना, मुँहपत्ती, श्ररवला – (श्रवक, श्राविकाओं के उपकरण)

५४. <mark>कटा सना, जैनवर्म की शास्त्रीय परिभाषा में जैन परिवारके पुरुषवर्गको 'श्रावक' तथा स्त्रीवर्गको 'श्राविक' कहा जाता है। सामायिक, बत, प्रतिकमण और मुँहपत्ती, <mark>धरवला – पोषध आदि ब्रतोके आधरणमें इनमें से दो अथवा तीनों उपकरणोकी अनिवार्य आवश्यकता पड़ती है।</mark></mark>

- 9. कटासना (कटासन) अर्थात् बैठनेका आसन। यह ऊनका अर्थात् अहिंसा पर्मका पालन हो इसके लिए सुकोमल गरम कपडे का रखा जाता है। इस पर बैठकर विरति-त्याग धर्मकी कियाएँ की जा सकती हैं। किन्तु केवल भूमि पर बैठकर इन क्रियाओंको करनेका सर्वधा निषेय हैं। इसमें मुख्य हेतु जीवदयाके पालन का ही हैं। इसलिए सूती आसनका निषेय हैं।
- २. मुँहपती (भूख के समक्ष रखने का वस्त्र), परिचय के लिए देखिये प्रतीक सं. ५२।
- ३. चरवला-यह ऊनके गुच्छेसे बनाया हुआ सूक्ष्म जीवींकी अहिंसा—दया पालन करनेका एक सुकोमल सायन है। दो घड़ीके—४८ मिनट की मर्यादावाले—सामायिक वतमें कटासनेसे न उठनेकी प्रतिक्षा करके बैठा हुआ व्यक्ति नितम्ब—पृष्टिषानसे ऊँचा भी नहीं हो सकता है। इसमें प्रतिक्रमणकी क्रिया करनेके लिये खड़ा होना हो, तथा पौष्य प्रतिक्रमणादिक क्रियामें शौधादि क्रियाके लिए जाना पड़े संबोपमें किसी भी कारण उठना—बैठना गमनागमन करना पड़े, तो यह चरवला यदि न हो तो कुछ भी नहीं हो सकता। इसके लिए बरवला अनिवार्य रूपसे होना ही चाहिए। (इस चरवलेका उपयोग मच्छर उड़ाने, दीवार का सहारा लेकर बैठने, यथेच्छ चेष्टा अववा आराम करनेके लिए कदापि इसका उपयोग नहीं किया जाए, यह बात सदा ध्यान में रखनी चाहिए।) इससे शरीर पर विप्रके हुए तथा जमीन पर विद्यमान सूक्ष्म उंतुओंको दूर किया जाता है। कहीं इन जीवोंकी हिस्स नहीं हो जाए इसका अहिंसावादी साधक को पूरा ध्यान रखना पहला है। इसीलिए यह ऊनका उपकरण पसंद किया गया है। मुँहपती सूती चल सकती है किन्तु वह सादी ही होनी चाहिए।

ये उपकरण-सायन कितने बडे होने धाहिए? इसके लिए शास्त्रोंमें सभीके 'माप' बतलाये हैं, जिसे गुरु हारा जान लें। ५५. जैनसाधु — दीर्घशंका अर्थात् मलोक्तर्जन करनेके लिये विहारभूमिमें गये हुए साधु , वस्त्र पहने हुए, पानीके काष्ठपात्रके साब कैसे दीखते हैं, यह दिखानेके लिए यह आकृति दी गई है।

५६. काउसम्ग- ध्यानकी साधना के एक अंग स्प काउसमा (कायोत्सर्ग) नामकी एक किया-साधना है। मुख्य स्पसे यह किया खडे-खडे ही की जाती है, जिसे (कायोत्सर्ग मुद्रा) चित्रमें दिखाया गया है। यह किया जैन साधु-साध्वी, श्रावक-श्राविका, सभी करते हैं। इस कियामें मुख्य स्पसे बहुवा पंचपरमेच्छी नमस्कार रूप नवकार सूत्र-(मन्त्र) अथवा चौबीस तीर्यंकर प्रमुकी स्तृति-वन्दन-स्प 'लोगस्स सूत्र' को मनमें (अर्थ चिंतनपूर्वक) गिना जाता है। इस कियामें शरीरकी ममताको छोडकर तथा अन्तर्मुख बनकर अचंचल रूपसे स्थिर रहना पड़ता है। दृष्टि नासिकाके अग्रमाग पर रखी जाती है। हाथ, पैर तथा समय शरीरकी स्थित प्रतीक के अनुसार ही रखी जाती है। केवल हाथमें रखी हुई वस्तुओं में 'मुँहपत्ती' को दाहिने हाथमें ही रखना चाहिये। जब कि साधु-साधीजीको 'ओघा' और शावक-श्राविकाओंको 'चरवला' बाये हाथमें और उसे अधबीबसे फ्कडकर रखना है। दोनों हाथ वाँघके निकट रहने चाहिये। यह मुद्रा किसी भी प्रकारका ध्यान करनेके लिये हैं। शास्त्रमें इसे चौदहवे गुणस्थानक के नमूनेके रूपमें बतलाया है।

—यह दित्र काउसरग की किया के प्रसंगका है। चित्रमें बाई ओर सांधु तथा दाहिनी और श्रावक है।

५७. माला --- परमात्मा के नाम का अथवा किसी प्रार्वनासूत्र अथवा किसी श्री धार्मिक पदका जप करने का एक साधना

यहाँ १०८ संख्याकी और अन्य (उसके चौथे मांग के रूपमें) २७ संख्यक मणियो—मनकोवाली इस प्रकार दो तरह की मालाएँ बताई गई है। (ये १०८ तथा २७ की संख्या का प्रचलन किन हेतुओंसे निश्चित हुआ है, यह चर्चा विस्तृत होने के कारण यहाँ नहीं दी गई है।) कुछ व्यक्ति अधिक समय लेनेवाले बड़े जाप्य-मन्त्रोंको २७ बार ही जप लेते हैं। उतनी गणना से ही वे संतोष मान लेते हैं। इसलिए वे २७ मनकोवाली माला का उपयोग करते हैं। अधिकांश रूपमें अजैन संप्रदायोंने भी संख्याकी दृष्टिसे १०८ की माला स्वीकृत की है।

प्रत्येक धर्ममें जप हेतु गणनाकी पद्धति—आम्नाय पृथक्-पृथक् हैं। मन्त्रशास्त्र के शान्तिक, पौष्टिक, वशीकरण आदि षट्कमौके लिये पाँच प्रकारकी विविध रंगवाली मालाएँ निश्चित की हुई हैं। इनमें कौनसी माला, किस हाथ की किस अंगुली पर, किस प्रकार रखकर किस समय गिननी चाहिए? आदि अनेक बातोंका विचार मन्त्र-तन्त्र शास्त्र विशारदोंने विविध रूपसे किया है। उसे ग्रन्थान्तर अथवा गुरुगमसे ज्ञात करे।

9०८ मनकोंकी माला पर एक अथवा तीन मणियाँ होती हैं, जिन्हें मेंक कहते हैं। इसका उल्लंघन करके दूसरी बार माला नहीं गिनी जाती। अपितु उसे घुमाकर गणना की जाती हैं। अर्थात् जो मनका अन्तिम गिना हो, वहींसे पुनः आरंभ किया जाता है। मालाकी पवित्रता रखनी चाहिए। पहने हुए वस्त्र के स्पर्शसे अशुद्ध न हो जाए इसका ध्यान रखना चाहिए। सामान्य रूपसे गणना करनेके लिए शुद्ध सूत की बनी हुई मालाको श्रेष्ठ माना है।

स्रदाक्ष आदि अन्य प्रकार की मालाओंका भी उपयोग किया जाता है।

५८. गुंबज — शिखरबन्धी मन्दिर गुंबजके बिना नहीं होते। अतः शिखर के सामने शिल्पकार गुंबजकी रचना करते हैं। जैन मंदिरोमें ये गुंबज मुख्यतः चार प्रकार (धुम्मट) के बनाते हैं। इनमेंसे यहाँ (५८ से ६० क्रमांक तक) तीन प्रकार बंताये हैं। यह ५८ वाँ (फाँसवाला) प्रकार बहुत कम प्रचलित हैं। २० वर्ष पूर्व शिल्पी इस प्रकार को नहीं बनाते थे। अभी कहीं-कहीं बनाये जाते हैं। यह गुंबज राजदरबार का नहीं अपितु देवदरबारका है। इसका रूप प्रस्तुत करनेके लिए देवमन्दिर के शिखर का थोड़ा सा ख्याल यहाँ दिया गया है।

५९. गुंबज(घुम्पट) –यह दूसरा प्रकार है। यह विशेष रूपसे राजस्थान तथा बंगाल की ओर अधिक प्रचलित है।

६०. गुंबज(युम्मट) - यह तीसरा प्रकार है, तथा यह मुख्य रूपसे गुजरात की ओर प्रचलित है।

६ ९ स्वस्तिक — यह मारतीय संस्कृति का सर्व-संप्रदाय मान्य एक अत्यन्त प्रसिद्ध मंगल प्रतीक है। स्वस्तिक के आकार को मांगलिक आकार माना है। ऐसे आकारकी वस्तु अथवा आलेखन का मंदिरमें-घरमें रहना मंगलमय है, अर्थात् इसके रहनेसे शुष्ठ होता है। इसीलिये आर्योने इसका प्राचीनकालसे समादर किया है। पश्चिममें रहनेवाले आर्योने भी इसका आदर किया है। जैनोंके अष्टमंगलमें पहला स्थान ही 'स्वस्तिक' का है। प्रचलित व्यवहारमें जैन लोग 'स्वस्तिक' के लिये 'साथिया' ऐसे शब्द का प्रयोग करते हैं। जैनोंके कर्मकांड में और अनेक प्रसंगोंके प्रारंभमें इसके आलेखन की तथा आजकल तो पूजन करनेकी भी प्रधा है। इसका संस्कृतमें पद्य बद्ध विधान भी बना हुआ है। रायपसेणी, ज्ञाता आदि जैनागमोंमें बताये अनुसार वेवलीकमें स्थित अष्टमंगलकी आकृतिमें इसको स्थान मिला है। जैनों में तो रायपात्रके अवसर पर रावके आगे, गुरुदेवोंके स्थागत के समय तथा

घर-ऑगनमें गुरुदेव पधारें तब तथा व्याख्यान के प्रारंभनें, इस प्रकार अनेक प्रसंगों पर स्वस्तिक करनेके हेतु गहुँसी करनेकी एक आवश्यक कर्तव्य जैसी प्रशा है। इसलिए जैनोंमें यह चिव्हन अति प्रचलित है। अजैनोंमें भी त्यौहारोंके दिन घरके ऑगनमें, रंगोलीमें अथवा लग्न आदिके प्रसंग पर स्वस्तिक बनानेकी प्रथा सर्व विदित है। (विशेष परिचय के लिये देखिए **पट्टी** परिचय सं. ३)

कतिपय अजैनोंमें उत्तटे प्रकारसे स्वस्तिक बनानेकी प्रथा अधिक है।

- मंगलकलश । कल्पसूत्रकी पद्धतिका। इस कलशसे सम्बन्धित परिचय प्रतीक क. २ में दिया गया है। विशेष यह कि इस कलशमें दो आँखें 🦠 तथा ६२.कलश — कुछमें दुपट्टे जैसे वस्त्र के दो हिस्से बनाये जाते हैं, जिन्हें यहाँ दिखाया गया है। ये दोनों किस लिये हैं? इसके प्रमाणभूत निर्देश ग्रंथोंमें निर्दिष्ट हो ऐसा कही देखनेमें नहीं आया है। यद्यपि इनके लिए कुछ अनुमान अथवा कल्पना की बाती है किन्तु उनकी चर्चा यहाँ अप्रस्तुत है।
- ६३. **एक आकृ**ति → कल्पसूत्रमे तथा पृष्ठ पट्टिकाओमे सुशोधन के रूपमे प्राप्त भूमिति के प्रकार की मध्ययुगीन आकृति की अनुकृति।
- ६४. कूर्मशिला शिखरवाले मन्दिरकी नीव के केन्द्र स्थानमें (प्रतीक में बताये अनुसार) समचतुरस्त्र पत्थर पर नौ खाने बनाकर, विविध प्रकारकी आकृतियोसे उत्कीर्ण यह जिला स्थापित की जाती है। जिल्पशास्त्रमें इसका बड़ा महत्त्व है। शुभ मुहूर्तमें, उत्तम व्यक्ति के हाबोंसे यह समरोहपूर्वक स्थापित की जाती है, जिससे जिनमन्दिर की रचना निर्विच्न रूपसे पूर्ण हो और वह दीर्घजीवी बने, ऐसी एक प्रचलित मान्यता है। नौ कोष्ठकोमें क्या क्या है यह चित्रमें स्पष्ट रूपसे पहचाना जा सकता है। केन्द्रमें कछुआ होनेसे इसको कूर्मशिला नाम दिया गया है। इसमें अन्य आकृतियाँ अधिकांश रूपमें समुद्रोत्पन्न हैं। शिल्पशास्त्रमें इसे 'विराली' शब्दसे सम्बोधित किया है। यह आकृति परिकर-परिगृहमें, ऊपरवाले भगवानके दोनों पाश्वीमें बनाई जाती है। ६५. मकर --(मगर - विराली) इस प्राणीका यथार्थ नाम क्या है? यह तथा इसे यहाँ रखनेका वास्तविक हेतु क्या है? यह यथार्थ ज्ञान नहीं हो पाया है। यह जलदर जीव आटलांटिक महासागर के मध्यभाग के एक प्रदेशमें दिशाल संख्या में उपलब्ध है। दरिवाई प्रवासियोंने सन् १९३८ में यह जीवको मुख्यमें से रात्रिको आग
- यह एक जलचर प्राणी है। शिल्पग्रन्थोंने इसे 'विराली' कहते हैं किन्तु प्राणीशास्त्रकी दृष्टिसे तो यह मत्स्यका ही प्रकार विशेष माना जाता है। ६६. मकरमुख – वस्तुतः देखा जाए तो यह प्राणी कौनसा है, इसका स्पष्ट, यक्षार्थ उल्लेख ज्ञात नहीं हो सका है। किन्तु प्रत्येक मन्दिरमें गर्भगृहके द्वारकी देहली पर दो की संख्यामें ये बने होते हैं। इस पर पैर रखकर ही सभी अन्दर जाते हैं। देहलीमें ये प्रतीक रखनेमें कौन्से हेतु रहे होंमे, यह शिल्पग्रन्थोंसे स्पष्ट ज्ञात नहीं होता है। 'उपमिति मव प्रपंचा' नामक कथाग्रन्थमें इन दोनों प्रतीकोंको राग तथा द्वेष के प्रतीकोंके सपमें व्यक्त किया है। (इसका मावार्थ यह हो सकता है कि इन दोनोंका जल्दी या देरीसे क्षय करोगे तभी तुम परमात्मा के चरणोंमें पहुँच सकते हो। अथवा 'रागद्वेष रूपी शत्रुओंको रौद डालों ऐसा बाव सूचित होता है। यद्यपि शिल्पशास्त्रियों को पूछने पर इस सम्बन्धमें वे बी कोई प्रमाणभूत या सन्तोषप्रद समाधान नहीं दे पाते हैं।)
- यह छन्नत्रयी विचरण करते हुए तीर्थकरदेवों के सहवर्ती अष्टमहाप्रातिहायोंमें से एक प्रातिहाय है। हजारी देव, तीर्थकर देव सर्वगुण सम्पन्न होनेसे, ६७. छत्रत्रयी 🛨 राग-द्वेषसे मुक्त होनेसे तथा देव और मनुष्योंसे पूजाके योग्य होनेसे, उनकी परिचर्या-सेवा, मक्ति एवं सम्मान-स्वागत के लिये सदा साथ रहते हैं। उस समय दे देव ही अशोकवृक्ष आदि आठ प्रातिहायौँ की रचना करते हैं। उसमें भगवानके मस्तक पर तीन छत्र रूप प्रातिहार्य को रखते हैं। जैनोंके अनेक मंदिरोंमें तीर्थंकरोंकी प्रतिमाओं के मस्तक पर ऐसे चांदीके बनाये हुए तीन **छत्ररूप प्रा**तिहार्य लटकाये हुए रहते हैं। प्राचीन परिकरोवाले पाषाण अथवा यातुके अनेक शिल्पोंमें तो ये छत्र अन्दर ही उत्कीर्ण किए हुए होते हैं। इन छत्रोंका क्रम इस प्रकार होता है कि ऊपरसे नीचे की ओर आते हैं तब पहले छोटा, बादमें उससे बड़ा और उसके बाद उससे बड़ा छत्र रहता है। जब प्रमुक्ते मस्तकके पाससे ऊपर की ओर जाते हैं तब प्रमुके मस्तक पर पहले बड़ा, फिर उससे कुछ छोटा तथा अन्तमें उससे भी छोटा छत्र रहता है। इस कमसे तीनों छत्र बनाये जाते हैं। और यही क्रम सर्वथा सच्चा क्रमें हैं।
  - इससे विपरीत प्रथा अजैन मंदिरोमें विशेष देखनेमें आती है, उसमें मूर्तिक सिर पर छोटा, उसके बाद कुछ बड़ा और उसके ऊपर उससे भी बंडा, किन्तु उनके साथ हमारा कोई सम्बन्ध नहीं है।
- देवका और राजांके दरबारमें अचवा चल-समारोह अथवा रथयात्रांके अवसर पर भक्ति-बहुमान की दृष्टिसे राजा अथवा देवमूर्तियों के आसपास ६८. चामर -चैंवर हुलाये जानेवाले चामरोका यह प्रतीक है। अष्टमहाप्रातिहायोंमें से यह एक प्रतिहार्य है। विवरण करते हुए तीर्थंकरोंको विहारमें, तथा देशना के समय देवगण दोनों ओर आसपास खड़े रहकर चैंदर डुलाते हैं। हिमालय के प्रदेश में होनेवाली चमरी गायकी पूँछके बालोंसे ये चैंदर बनाये जाते है। धार्मिक अनुष्ठानोंमें इसको आचरणीय अर्थात् योग्य समझकर इसका समादर किया गया है।
- इन्द्र के अतिरिक्त ध्वजके और भी नामांतर हैं। यह ध्वज तीर्धंकरोंके अथवा किसी भी व्यक्ति के दीक्षा आदि कल्याणकों के चलसमारोह में ६९. इन्द्रध्यज ~ अवश्य होता है। तीर्यंकरोंके प्रसंग में देवगण यह ध्वज दैवीशक्तिसे बनाकर चलाते हैं। यह असाधारण ऊँचा, चौडा तथा विशालकाय होनेसे अतिभव्य तथा हजारों ध्वजाओसे जैनशासन की विजय-पताका लहराता रहता है। समवसरण (तीर्चंकर देवोंके प्रवचन-पीट) की चारों दिशाओंमें दिगन्तव्यापी ध्वज लहराते रहते हैं। ध्वजका महत्त्व एवं उसका आदर राष्ट्रीमें तथा धर्मोंमें असाधारण होता है।

आजकल जैनोंके चलसमारोह में सबसे आगे प्रायः इन्द्रध्वज की गाडी अवश्य होती है। यहाँ तो केवल इन्द्रध्वजका आभास मात्र करानेके लिए सामान्य-बाल प्रतीक दिखाया गया है।

बट्कोण बाजोठ (पटिये) पर 'ठवणी' के नाम से परिचित घोडी। इस ठवणी पर धर्मग्रन्थ रखा गया है। इस ठवणी पर अक्षके स्थापनाजी भी रखे जाते हैं। (विशेष परिचय के लिए देखिए प्रतीक सं. ७१)

निकालते हुए देखा है।

७०. ठवणी 😁

आँखं रखने की पथा अजैन ग्रन्थवर्ती कलशर्म भी देखनेमें आती है।

१० - कतिएय सुप्रसिद्ध आद्मायदि पदस्य मुनिबसे और गृहस्थीने इनका वास्तविक क्रम लक्ष्यमें न रखनेसे छत्र यद्मार्थ क्रमके अनुसार लटकाये होनेपर भी व्यर्थ मान्यताके कारण ट्रस्टियोसे करुकर व्यवस्थित क्रमसे नगाये हुए छत्रौको भी पनटाकर गलत क्रमसे लटकाने का सूचन-करते हैं किन्तु ऐसा करना कथमपि उधित नहीं है। किसी किसी साधु के द्वारा प्रकाशित चित्रोंमें भी उत्तरा क्रम प्राप्त हुआ है। मेरे पास तीन छत्रोवाली पाचीन मूर्तिमोके अनेक चित्र है। उनके आधारभर निश्चित रुपसे कह सकता हूँ कि यहाँ प्रतिक में बताया हुआ क्रम ही प्रवार्य है। और सबको इसी कमसे ही छत्र लटकाने चाहिए। कुछ बड़े परिकरोमे तो अदर ही परधरसे गढे हुए तीन छत्र स्पष्ट रूपसे बतावे गये है। तथा छोटे परिकरोमें जहाँ तीन छत्र नहीं बतावे जा सकते वहाँ स्पष्ट रूपसे एक ही छत्र बताया हुआ होता है। फिर भी उसी छत्र पर अन्य दो छत्रों को सूचित करनेवाली दो रेखाएँ अवश्य उत्कीर्ण होती है।

७९. स्थापनाचार्य - भगवान महावीरने अपने संघ समुदायको चार विभागोमें विभक्त किया था। जिनमें क्रमशः (९) साघ्यी, (३) श्रावक और (४) श्राविका (प्रचलित नाम ये चार नाम रखे गये। समस्त जैन समुदाय इन चार विभागोमें ही आ जाता है।

इन चारों अंगोंके व्यक्तियों को कोई भी धर्मानुष्ठान करना हो तब प्रत्येक क्रियाकी साक्षीक रूपमें प्रतीकमें बताये गये अबके स्थापनाचार्य रखने पड़ते हैं। इनकी साक्षी में ही समस्त धर्मीक्रिया जप-प्यानादि किये जाते हैं। चार पायोवाली विलक्षण बैटकवाली घोड़ी को सामान्य व्यवहारमें 'ठवणी' करूते हैं। और इसके उत्पर एक पोटली होती है जिसे स्थापनाजी करूते हैं। इस पोटलीमें विविध आकार-प्रकारके दो इन्द्रियवाले निर्जीव बने हुए अब जातिके जीवोंकी देहके शरीर पत्वर जैसे वजनदार होते हैं और वे पंचपरमेष्टी की स्थापना के रूपमें होनेसे पाँच की संख्या में होते हैं तथा ये स्थापनाचार्यके नामसे समझ लेने की गलत प्रथा चल पड़ी हैं परंतु उचणी और स्थापना दोनो पृथक्-पृथक् बस्तुएँ हैं।

स्थापनाचार्यरूप अक्षीके गुण-दोषोंका एक करूर है। इस करूपग्रन्थमें उनके रंगोंके आधार पर अनेक लाभ-हानियाँ बताई गई है। इनके सुलक्षण देखकर ही इनकी जलादिसे शुद्धि, पवित्र मन्त्राक्षरोंसे अभिमन्त्रित करके पंचपरमेष्टीके प्रतीक के रूपमें इनकी स्थापना करके रखी जाती है। बादमें मुँहपत्ती आदि दस्त्रसे उँक कर झोली जैसी पोटली बांधकर रखा जाता है। इसके आलम्बन के आधार पर समस्त क्रियाकांडका व्यवहार होता है।

इस स्थापनाजी की पोटली प्रातः और सायंकाल दो बार खोलकर इसकी योडीसी पाठविषि मुँहपतीसे प्रतिलेखनापूर्वक साधु-साध्यियों को प्रतिदिन अवश्य करनी होती है। केवल नूतनवर्षके दिन इनका एक बार अधिषेक करके पुनः प्रतिष्ठा की जाती है। इन्हें शास्त्रीय शब्द में 'अक्ष' करते हैं। इनमें यदि किसी समय दक्षिण-आवर्त-आंटेवाले मिल जाएँ तो स्खनेवाले व्यक्ति की अत्यन्त प्रमाव-मंहिमा बढने लगती है, किन्तु ऐसा मिलना अति दुर्लभ होता है।

जैन समाजमें स्थापनाका प्राकृतरूप 'ठवणा' होनेसे इसे 'ठवणी' भी कहा जाता है। संक्षिप्त नामके रूपमें 'आचार्यजी' भी कहते हैं। — यहाँ दिया हुआ प्रतीक मध्ययुगमें कुछ कारणसे बड़ी ठवणी रखनेकी प्रथा थी उसकी झाँकी करानेवाला है। इस ठवणीके पाठेमे पुस्तककी पोथी रखी है, फूंदेवाली 'चाबखी'—डोरी लगाई है वह भी दिखाई देती है। यह ठवणी रखनेकी प्रथा जैन मूर्तिपूजक समाजमे ही है।

यह ठवणी मुख्य सपसे चन्दन आदिके काष्ट्रकी, हाबीदांत की पसंद की जाती है। किन्तु आजकल प्लास्ट्रिक का भी प्रचलन बढ़ गया है।

७२. बाओठ — इसमें तीन बाओठ, थींकियाँ अथवा पीठे हैं। चित्रमें बताये हुए क्रमसे ही इन्हें रखा जाता है। इसमें सम्बस्त्यक तीन प्रकारोंकी भी करूना की जाती है। ये चौंकियाँ या बाओठ त्नात्रपूजा तथा शान्तिस्तात्रादि अनुष्ठानोंके प्रसंगमें इन पर भगवानको प्रधानेके लिए प्रयुक्त होते हैं। इसके अतिरिक्त उपाश्रयमें होनेवाले जैन सामुके व्याख्यान के समय बाख्यानपीठ के निकट क्क्ता के सामने स्थापनावार्यजी रखनेके लिए भी उपयोग होता है। समस्त मारत में श्वेतान्बर मूर्तिपूजक संग्रदायमें यह प्रधा मुख्यक्रपसे प्रचलित है।

७३. प्रवक्त मुद्दा — 'मुद्रा' अर्थात् विशिष्ट प्रकारसे की जानेवाली एक आकृति । यहाँ हाथ और उसकी अंगुलियों द्वारा बनाई जानेवाली आकृतिकी बात होनेसे उसकी फलित व्याख्या यह होती है कि विविध प्रकारके आकारोंको बनाने के लिए हाथ अथवा अंगुलियों को एक विशेष रूपसे मोड़ना अथवा रखना, इसका नाम है मुद्रा। हाथ-पैर के विशिष्ट प्रकारके निश्चित आकारपूर्वक जपे जानेवाले मन्त्रादि में उस उस मुद्रा के आकारसे एक शक्ति उत्पन्न होती है। तथा यह भी जानने में आया है कि अमुक आकारों के प्रति देवताओं का आकर्षण भी होता है। इन कारणोंसे मुद्राएँ भी मानदजातिके कल्याणमें सहयोगी बनती है।

- यहाँ दी गई मुद्राका नाम प्रवचन-मुद्रा है। इस मुद्रा में जैन तथा अजैनोंकी दृष्टिसे भी अनेक विकल्प होते है।
- ये मुदाएँ ग्रन्थोंमे अनेक प्रकारकी बताई गई है किन्तु अतिप्रसिद्ध और अधिक उपयोगमें आनेवाली मुदाएँ प्रायः <sup>99</sup> २० से ३० है।
- प्रवचन अर्थात् व्याख्यान तथा मुदा अर्थात् उस प्रसंग पर रखी जानेवाली दोनों हाबी सहित अंगुलियों की आकृति, वह है प्रवचन-मुदा।
- तीर्थंकरों तथा आच्छयोंको ध्यानके समय यह मुद्रा रखनी पडती है। जबकि आज तो यह प्रधा नहीं रही है। आजकल तो बहुवा शिल्पमूर्तियोंमें ही इसका स्थान सुरक्षित रहा है।
  - -- यह मुद्रा एक ही प्रकारकी नहीं है अपितु चार-पाँच प्रकारकी वर्णित है। यहाँ इसका एक ही प्रकार दिखाया गया है।
- मन्त्रसायनामें कुछ जप हाथकी कथित मुदा करके ही जप करनेका विधान है। जैनाचार्य आज भी सूरिमंत्र आदि के जपमें मुदाओंका प्रमुख रुपसे उपयोग करते हैं।
  - मुद्रापूर्वक भी जप सिद्ध करना पडता है। यह जप बैठे-बैठे और खडे-खडे दोनों प्रकारोंसे किया जाता है।
- मुंद्रा मन्त्र साधना अधवा मन्त्र जपका एक अंग ही है। मुद्रारसिक साधक इसे महीनों तक अधवा दर्घों तक इसके आम्नाय का पालन करके उन मुद्राओंको करते हुए जपादि कर के मुद्राकी आकृति को सिद्ध बनाते हैं। तथा मुद्राओंको सिद्ध हो जाने पर वे मुद्राएँ इष्टानिष्ट प्रसंग पर सफलता देनेवाली बनती हैं। भूतसे भी मुद्राओंको कोई सामान्य कोटिकी न समझे।
- ७४. मरूडमुद्रा यह मुद्रा जैन अंजनशलाका—प्रतिष्ठा की विधि, अठारह अभिषेक आदि प्रसंगों पर की जाती है। सर्पका 'विष' उतारनेका मन्त्र गरुडमुद्राके साथ सिद्ध किया जाता है और बादमें बहर उतारनेके समय उसका (मन्त्र-मुद्राका) उपयोग किया जा सकता है।

प्रत्वीन समयमें कौन-कौनसी उपासनाएँ किन-किन मुदाओंके साथ करनी चाहिए और ऐसा करनेसे कौन-कौनसी सिद्धियाँ मिलती थी? इस सम्बन्धमें कतिपय उत्लेख: ग्रन्थोंमें मिलते हैं। विशेष परिचय के लिए देखिये प्रतीक सं. ७३)

७५. पंचतत्त्व — पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु और आकाश ये पाँच महातत्त्व है जिन्हें 'पंचमहाभूत' भी कहते हैं। ये पाँचों तत्त्व समग्र विश्वमें अर्थात् पूरे बहमांड में सर्वत्र ब्याप्त हैं। इस विश्वके समग्र ब्यवहार के संचालनके मूलमें ये ही तत्त्व काम कर रहे हैं। ये तत्त्व यदि न हो तो यह जगत भी न हो। विश्वके संचालनमें ये तत्त्व अवर्णनीय और महान् भाग ने रहे हैं। तब इन तत्त्वीका उपकार और इनकी महत्ता कितनी अपार है यह स्वयं समझमें आने योग्य बात है। ये तत्त्व हमारी देहमें भी स्थित है। अरे! चैतन्यहप प्राणीमात्र में ये हैं। संसारी जीवोंके शरीर इन पंच तत्त्व (अथवा पंचभूतों) से ही बने हुए हैं। ये तत्त्व विश्वमें अथवा शरीरमें सम रहें अथवा समतोल रहें तो उसकी व्यवस्था सुचाह हपसे चलती है,पर यदि इनमें

<sup>9.9.</sup> मुद्राओंकी जानकारी निर्वाणकलिका आदि ग्रंथोमें दी गई है।

विषमता उत्थन्न हो जाए तो पृथ्वी पर अथवा मानवजाति, पर भयंकर विपत्तियाँ भी आने लगती हैं। मुख्य रूपसे भूकम्प और प्रयंड तूफान इसके जीते जागते प्रभाण हैं। इसलिए राज्य-सरकारों और वैज्ञानिकोंको तथा मानवजातिको इन तत्त्वोंके साथ अनावश्यक छेड़-छाड़ नहीं करनी चाहिए तथा इनकी समतुला एवं सुरक्षा बनी रहे ऐसी मर्यादाका पालन करना चाहिए जिससे इस धरती के प्रकोप तथा विपत्तियोंसे प्रजा बच सके।

—मानवदेहमें भी ये तत्त्व विश्वम न हों इसकी यदि पूरी सांवधानी रखी जाए तो प्रत्येक व्यक्ति अपने तन-मन का आरोग्य सम्हालकर आत्माकी स्वस्थता प्राप्त कर सकता है।

—प्रतीकमें पाँची तत्त्वोंको उनके नामके साथ दिखाया है। भारतीय विद्वानीने इन तत्त्वींका परिचय प्राप्त किया जा सके इसके लिए भिन्न-भिन्न आकारोंकी कस्पना की है। पृथ्वीका समयतुष्क-चतुरस्व आकार, जलका अर्थचन्द्वाकार, अग्निका त्रिकोण आकार, वायुका षट्कोण तथा आकाश का गोल आकार माना गया है। इन आकारोकी कस्पना सहेतुक है।

હિંદ. ∰ —

— यह एक मन्त्र बीज हैं। इस पृष्ठमें तीन प्रकारके 🌣 के प्रतीक दिये हैं। ७६ कमांक का ऑकार जैनोमें प्रयुक्त होता है। शेष अन्य दोनों प्रकार के ७७-७८ क्रमांक के प्रतीकोंवाले ऑकार मुख्यरूपसे वैदिक-हिन्दू आदिमें विशेष रूपसे प्रयुक्त होते हैं। परंतु कुल मिलाकर विश्वके अधिकांश भागकी जनता इन ऑकारोके प्रतीकोंसे परिचित है यह निर्विवाद है। अब तो पाश्चात्य लोग भी औंकार की ओर आकर्षित हो रहे हैं।

जैन धर्मके अनुसार औंकारकी आकृति वस्तुतः देखी जाए तो लिपि भेदके आधार पर है। नागरी लिपिमें लिखित जैन-प्रतियोंमें ओ स्वर प्रतीकमें बताये अनुसार मिलता है, इसलिए हमारे यहाँ इस रूपमें लिखा जाता है। बादमें उसमें चैतन्य शक्ति लानेके लिए उसे मन्त्रबीज बनाना चाहिए, इसलिए उस पर 'अर्धचन्दाकार' वर्णकी आकृति, उस पर बिन्दु' वर्णकी आकृति और उस पर 'नाद' वर्ण की आकृति रखी जाती है। इनके रखनेसे वह मन्त्रबीज बनता है। तथा बादमें उस बीजका जप आदिमें उपयोग किया जाता है। यहाँ एक विवेक रखना आवश्यक है कि ऊपर विकोणके आकारमें जो 'नाद' बताया गया है, उससे रहित ऑकार यन्त्रादिकमें लिखा जाता है, उसका जप भी होता है। वस्तुतः तो (नाद रहित का) केवल बिन्दु सहित का ऑकार ही उच्चारणमें, लेखनमें तथा जपभे अधिक प्रयुक्त होता है। ऐसा होने पर भी अमुक कायोंके प्रसंग पर दोनों प्रकारोको मान्य रखा गया है। ऋषिमंडलके यंत्रके केन्द्रमें रहनेवाला ह्रीकार नाद-सहित ही है ऐसा निर्विवाद समझना चाहिये तथा सिद्धचक बृहद् यन्त्र में केन्द्रस्थ अहाँ भी नादयुक्त ही निर्विवाद रूपसे है ऐसा समझ।

--मारतमें हजारों मनुष्य 'ॐ' शब्दका निरन्तर जप करते हैं, उसका प्रभाव अपूर्व हैं। सायु, सन्तों एवं महर्षियोंका यह मुख्यरूपसे प्रिय मन्त्र है। प्रत्येक मध्यके प्रारंभमें (प्रायः) इसका स्थान होता है। दीर्घकालसे इसकी व्यवस्थित तथा गुरुगम-पद्धतिके अनुसार की गई साधना साधकको आत्मसाक्षात्कार—आत्मदर्शन कराती है तथा कुण्डलिनी शक्तिको जागृत कर परमसमायि-शान्तिको देती है। इसके अतिरिक्त साधक जन आध्यात्मिक तथा भौतिक दोनों प्रकारकी सिद्धियोंको इसके द्वारा अक्श्य प्राप्त कर सकते हैं, यह अनेक व्यक्तियोंकी अनुभवसिद्ध बात है। जैन मन्त्रक्ष केवल मोक्षके लिए किये आनेवाले जपके बदले आदिमें ॐ लगाकर मन्त्र अपनेका निषय करते हैं, यह एक सूचक बात है। इस ॐ बीजको मन्त्रविदोंने फिन्न-भिन्न बीज नामोंसे सम्बोधित किया है। अजैन विद्वानोंने ॐकार पर स्वतन्त्र उपनिषदोंकी रचना की है, ॐ-

कारके प्रमाव पर ग्रन्थ भी लिखे गए है।

७७. ७८,ॐ,ॐ-७९. नन्धावर्त पाँचस्वस्तिकों के

साय -

दोनों संख्यावाले ॐकारके प्रतीक आलेखनकी दिविधता दिखानेके लिए दिये हैं। (परिचय प्रतीक ७६ के समान हैं।) केवल जैन संस्कृतिमें प्रसिद्ध (पाँच स्वस्तिकोंके साथ) केन्द्रमें स्थित नन्दावर्त नामक एक मंगलाकृति।

यह नन्दावर्त नौ कोणोंसे पूर्ण होता है। इस आकृतिको अत्यन्त प्रमावशाली तथा फलदायक कहा है। अभिनव जैन मूर्तियोकी प्राणप्रतिष्ठाके समय आवश्यक रूपसे तथा संघयात्राके प्रारम्पमे मंगल-कल्पाणके निमित्त और कार्य निर्विध्न रूपसे सम्पन्न हो इस दृष्टिसे नन्दावर्त की पूजा की जाती है। 'आकार-विनकर' तथा अन्य प्रतिष्ठाकल्पोमें इसके लघु-बृहत् प्रकारकी पूजाविधि के अधिकार दिये है। तथा साथ ही इसके वस्त्र, पाषाण आदि पर अंकित पूजन-पट भी बहुत-से प्राप्त हैं। नन्दावर्तके पटके मध्यमे नन्दावर्त आदि होते हैं। और आस-पास धूमते हुए पंचपरमेच्दी आदि तथा देव-देवियोके अनेक वलय बनाये हुए होते हैं।

---प्रतीक परिचय संख्या २ में अष्टमंगलकी जो बात कही गई है, उन आठमेंसे यह तीसरी संख्यावाली आकृती है।

- ८०, कलश - प्रतीक संख्या २ के समान समझे।
- ८ ९. स्थस्तिकपंचक--परिचय प्रतीक संख्या ६ ९ के समान। केवल यहाँ सुन्दरता लानेके लिए पाँच स्वस्तिकोंका संकलन करके दिखाया है।
- ८२.गांधर्व -जैन मंदिरोंमें पाषाणसे बनाये जानेवाले मृदंग-डोलकवादक गान्धर्व।
- ८३.अरिष्ठन्ताकृति—विकस्वर कमलासन पर पद्मासनसे बैठी हुई तीर्यंकर-जिनकी मूर्ति।
- ८४. ध्याजदण्ड — जैनमंदिरोंके शिखर पर चढाई जानेवाली दण्ड सहित ध्वजा, प्रतिष्ठाके समय मन्दिर और उसकी प्रतिष्ठा सदैव विजयी रहे, इस दृष्टिसे ध्वजादण्ड पर ध्वजा फरकानेकी विधि है। यह ध्वजा प्रत्येक सालगिरह के दिन पुरानी बदलकर नई चढाई जाती है।
- ८५. सूर्य —यह जैन ट्रास्टिस आकाशवर्ती एक ज्योतिष चक्र का एक केन्द्रीय ग्रह है। यह दिनकर-सूर्य और उसकी अनेक्यः उपयोगिता सर्व विदित है। सूर्यके उदय होते ही विश्वका अन्यकार दूर होता है तथा संसारमें सभी व्यवहार आरंभ हो जाते हैं। तथा अस्त होनेपर अधिकांश भागके व्यवहार मन्द होने लगते हैं। सूर्य विकासी आदि कमल सूर्यके कारण ही खिलते हैं। उसीके सहारे विकासित होते हैं। किदियोने सूर्यका उपमालंकार के रूपमें विशाल उपयोग किया है। ज्योतिषशास्त्र में इसे केन्द्रीय स्थान दिया गया है। मुख्य माने आनेवाले नव ग्रहोंमें इसका स्थान पहला है। जैन खगील शास्त्री दिखाई देनेवाले सूर्यको स्फटिक रत्नका बना हुआ विमान मानते हैं और इस रत्नका ही प्रकाश पृथ्वी पर आता है ऐसा कहते हैं। सूर्य गामवाला देव इस विमानमें रहता है। जैन ग्रन्थोंमें आवकी वैज्ञानिक मान्यतासे मिन्न स्पर्मे पृथ्वीसे पहले तारा, बादमें क्रमशः सूर्य, उसके अनन्तर चन्द, ग्रह आदि इस प्रकार कम बताया है।

—प्रातः कालमें अनेक अजैन लोग आसन-पूर्वक सूर्यके सामने खड़े रहकर प्रातः सूर्य नमस्कार करते हैं। जैन, बौद्ध तथा वैदिक तीनों ही धर्मीय सूर्यको ग्रहदेव मानकर उसकी पूंजा, जप, ध्यान, उपासना आदि करनेके विधान बताये हैं। जैनोंकी शान्तिस्नात्र आदि की विधिमें नवगृह-पूजन अवश्य करना ही पडता है। जैन धर्म दृश्य सृष्टिकी अपेक्षा अदृश्य सृष्टिको करोडी गुनी मानता है। द्वीप और समुद्रोको असंख्य मानता है। तथा

ज्योतिश्वकको स्थिर एवं गतिमान दोनों प्रकारका मानता है। जैन सूर्यको भी केवल एक न मानकर दृश्य और अदृश्य सृष्टिसे मिलकर असंख्य सूर्य और चन्दोंको मानते हैं।

—जैन लोग मानवजाति का बसेरा अबाई द्वीप (दो समुद्रोंके साथ २।। द्वीप) में मानते हैं। अबाई द्वीप अर्थात् अम्बूद्धीप, धातकी खण्ड और आधा पुष्करार्ध द्वीप। तीन द्वीपोंके बीच लवण और कालोदिय नामक दो समुद्र हैं। ये द्वीप और समुद्र लाखों योजन लम्बे-बाँड़े हैं। इस अकाई द्वीपके बाहर असंख्य द्वीप तथा समुद्रोंकी स्थिति जैन शास्त्र बतलाते हैं। अबाई द्वीपमे प्रवर्तित ज्योतिषचक चर है और उसके बाहरका स्थिर हैं। मानवजाति की बस्ती अकाई द्वीप के अन्दर ही है, उसके बाहर नहीं।

सूर्यकी उपासनाके लिए गुजरातमें 'मोबेरा' गाँव का विख्यात कलात्मक शिल्पमंदिर खंडित अवस्थामें आज भी खड़ा है। तथा जैनयन्य सूर्य और बन्द दोनों स्वयं गतिमान है एवं स्वयं प्रकाशित है ऐसा व्यक्त करते हैं।

८६. चन्द्र -

—सुर्यके समान ही यह भी एक प्रकारका ग्रह है। तथा जैन शास्त्रोंके अनुसार यह पृथ्वीसे लाखों मील दूर है। यह स्थिर नहीं, अपितु चर-मतिमान है। यह निस्तेज नहीं अपितु स्वयं प्रकांशित है। और यह प्रकाश स्फटिक रत्नवाले विमान का है। सूर्यका प्रकाश उच्चा है तो चन्द्र का शीत है। सूर्यकी उपस्थितिमें अति तीव्र प्रकाशके कारण निस्तेज बना रहता चन्द्र प्रकाश सूर्यास्त होने पर इस पृथ्वी पर प्रत्यक्ष होता है।

- कवियोंने सूर्यके समान ही उपमालंकार में चन्द्र का अपार प्रयोग किया है। शान्त-प्रशान्त मुखवाली स्त्रीकी प्रशंसा करनेके लिए चन्द्रमुखीकी उपमा (खण्डोपमा) दी गई है। शरद पूर्णिमाकी महिमा चन्दकी शीतलता (रम्य आकर्षण) और माधुर्यादे के कारण ही है।
  - कहा जाता है कि चन्द्रमा की किरणोंमेंसे निकलनेवाले किरणामृत का पोषण घरती पर स्थित वनस्पतिसमुदाय प्राप्त करता है।
  - द्वितीयांके चन्द्रमाको विदिश कारणोंसे जैन, हिन्दू, मुस्लिम आदि प्रजा नमस्कार करती है।

८७. हंसयुगल – ८८. श्रीफल –

- हंसीमें श्रेष्ठ हंस 'राजहंस' कहलाता है। इसका परिचय पहले दिया जा चुका है। चित्र स्पष्ट है।
- श्रीफल वनस्पति जातिका एक सुप्रसिद्ध फल है। यह 'श्री' अर्चात् लक्ष्मीका अयवा लक्ष्मीको अर्पित किये जानेवाला फल है। यह लक्ष्मीका प्रिय फल है। सभी भारतीयोने इसकी भंगल और सम्माननीय फलके रूपमें स्वीकृत किया है। भिन्न-भिन्न भाषावाले लोग इसे भिन्न-भिन्न नामोंसे पुकारते हैं। गुजरातमे छिलकेवाले श्रीफलको 'नारियल' कहते हैं। इसकी मूल उत्पत्ति दक्षिणके नारिकेल द्वीपकी होनेके कारण यह नाम प्रवलित हुआ है।

भारतमें प्राप्त होनेवाला अन्वर्धनामक यह श्रीफल शकुनशाली और मंगल फल होनेसे इसका धार्मिक और ब्यावहारिक अनेक शुभ प्रसंगोमें उपयोग होता है। प्रवास जाते हुए तथा नगर अथवा गृहप्रवेशके समय तिलक करके दोनों हाबोसे सम्मुखस्थ व्यक्तिके हाथोमें श्रीफल दिया जाता है। विवाह के प्रसंग पर मुख्यहपसे हाथमें रखा जाता है। घर, दुकान, कारखाने आदिके वास्तुके अवसर पर श्रीफल रखा जाता है तथा बादमें उसे तोड़कर उसके दुकड़े प्रसादहपमें सभी खाते हैं। ऐसा करना अच्छा शकुन माना जाता है। यह मित्रता का वर्धक है। त्योहारों पर इसकी भेट दी जाती है। जैनलोग तो अपने बड़े पर्वों पर इसकी प्रभावना-दान करते हैं। अर्थात सभीको (व्यक्ति अथवा समुदाय की ओरसे) एक-एक श्रीफलका दान किया जाता है। और जैन मन्दिरमें की जानेवाली स्नावपूजा तथा बड़ी पूजाओं में श्रीफल रखा जाता है। मन्दिरमें नैदेध के रूपमें प्रतिदिन श्रीफल रखनेवाले भी माविक होते हैं। गुस्तदेव के स्वागतमें गहुँलीके समय अथवा घर पंचारे तब चौकी पर स्वस्तिक रच कर उसके उपर श्रीफल रखा जाता है। उपाश्रय में प्रवचन के प्ररम्भसे पूर्व धर्मगुरूके बाख्यानपीठके आगे अहतीसे स्वस्तिककी गहुँली बनाकर उस पर श्रीफल रखन शुभेच्छा-प्रार्थना बोली जाती है। जैन-अदौन अपने इन्होपास्य देवके मंदिरोंमें तथा लक्ष्मीजी आदि देव-देवियोंके मंदिरोंमें, पूजनविधिमें श्रीफलकी चेट रखी जाती है। श्रुभकार्य प्ररंभ के लिए भी श्रीफल मेंट होता है। अनेक शृष, मंगल और इन्टफल सिद्धिके लागार्य अनेक व्यक्तियोंको उपहारके स्थमें यह आदरपूर्वक दिया जाता है।

— इन श्रीफलोमें सामान्य प्रचलित श्रीफल दो-दो आँखोबाले होते हैं, किन्तु एक आँखवाले श्रीफल एकाबी, तीन आँखोबालेको न्यशी और वार आँखवालेको चतुरक्षी कहा जाता है। इन तीनों प्रकारवाले श्रीफलोको महिमाशाली कहा गया है। ऐसे श्रीफल घरमें योग्य स्थान पर, शृश्र समयमे पद्मारनेसे घरमें लक्ष्मी, शान्ति, पुत्रप्राप्ति, यश आदिका लाध होता है। इन कारणोसे सैकडो घरोमें श्रद्धालु धारतीय विधि-विधान पूर्वक एकाबी, न्यशी आदि श्रीफल रखते हैं, तथा उसकी पूजा और जप करते है। गुजराती चैत्र शुक्ला अध्यमीके दिन इसकी प्रमुख विधि की जाती है। इस श्रीफलसे सम्बन्धित जानकारी और इसके विधि-विधानसे सम्बद्ध अनेक कल्पग्रन्य जैन-अजैन विद्वानों द्वारा मुद्दित-अमुद्दित अवस्थामें विधानत है। इस फलके खानेका प्रचलन दक्षिण भारतमें बहुत ही है। विशेष गुरुगमसे समग्रे।

८९. हंसदीपक --

· राजस्थानकी बनावटका, लटकाये जा सकनेवाला धातुका यह दीपक है।

९०. शतदल कमले-

सौ पंखुडियांबाला कमल, तक्सी-सरस्वती आदि कतिपय देवियांको शतदल अथवा सहस्रदलवासिनी अर्थात् सौ पंखुडियों अथवा हजार पंखुडियोंवाले कमल पर विराजनेवाली कहा है। (दिशेष परिचयके लिये देखिये प्रतीक सं. ११)

९५.पंदांग यूणाम - पाँच अंगों द्वारा किया जानेवाला प्रणिपात अर्थात् नमस्कार। विविध धर्मोंमें देव, गुरु अथवा बड़े-पूज्य व्यक्तियोंके प्रति विनय, नम्रता आदिका भाव सूदित करनेके लिए वन्दन, प्रणाम अथवा नमस्कार करनेकी दिविध प्रथाएँ— प्रकार प्रचलित है।

जैनधर्ममें वन्दनकी विधि जधन्य, मध्यम और उत्कृष्ट इस तरह तीन प्रकार की बताई है, जिन्हें जैन परिचाषामें क्रमशः (फेटा) फिट्टा, स्तोभ तथा द्वादशावर्तकी संज्ञा दी गई है।

(१) देवमूर्ति दिखाई देने पर **णवो जिलाजं बोलते हुए** शरीरकी अर्घावनत मुद्रासे अर्घात् दोनों हाथ जोड़कर तथा सिर श्रुकाकर वन्दन करना और इसी तरह गुरुका दर्शन होनेपर मस्वएण बंदािय बोलकर नमन करना। इन दोनों प्रकारोंको 'फिट्टा' वंदन कहते हैं एवं इसे 'जधन्यवन्दन' के नामसे सम्बोधित किया है। (२)प्रणिपातसूत्र जिसका अपरनाम 'बोमबंदण' सुत है, उसे बोलकर देव-गुरुको पूर्णावनत-मुद्रा अर्बात् पंचांग धूमिस्पर्श द्वारा मिक्तभावपूर्वक प्रणिपात करनेको बोमबंदण कहते हैं। इसीको मध्यमवन्दन कहते हैं। वर्तमान सामाचारी के अनुसार आवकल अर्ब्युटिओ-पूर्वक किये जानेवाले वन्दनको 'मध्यमवन्दन' कहते हैं। (३) 'सुगुरुवंदण' सुत अर्थात् गुरुवन्दणासूत्र बोलते हुए बारह आवर्तोंके साथ 'यद्यावात' (-जन्मसमयकी) मुद्रासे वन्दन करनेको द्वादाशावर्त-वन्दन कहा जाता है। इसका समावेश उत्कृष्ट वंदनमें होता है। जिनमूर्ति अथवा

स्यापनाचार्यजी के समक्ष चार अथवा आठ धोई (स्तुति) बोलते हुए किये जानेवाले बृहद् वन्दनको देववन्दन कहते हैं। यहाँ दिया गया चित्र आबालवृद्ध-प्रसिद्ध 'खमासमण' शब्दसे अभिक्षित पंचांग प्रणिपातका है।

'सम' तथा 'आय' इन दो शब्दोंके योगसे संस्कृत मात्रा के नियमसे सामायिक शब्द बना है। सम का अर्थ है शान्ति-समता। आय का अर्थ है ९२. सामायिक — लाम। जिससे आत्मामें-वीदनमें शान्ति, समता जैसे मूल-गुणोका लाम हो ऐसी कोई बात अबवा किया। जैनोंने इसको अपना पारिमामिक (श्रावकका) 'सामादिक' ऐसा नाम दिया है। यह नाम तथा इसका कार्य जैमोंके घर-घर में सुविख्यात है। 'सामायिक' कैसे करना चाहिए, इसका एक विधान है। इसकी समय मर्यादा है। इसका विधान 'प्रतिक्रमण सूत्र' नामक ग्रन्थमें बतलाया है। सामायिकका समय सामान्यरूपसे दो घड़ी अर्थात् ४८ मिनट का है। 'सामायिक' प्रतिदिनके चालू वेषमें नहीं किया जाता है। इसके लिए पुरुषको घोती और दुपट्टा इस प्रकार दो, स्त्रीको घाघरा, चोली तथा साडी इस प्रकार तीन वस्त्र पहनने होते हैं। ये वस्त्र मोह, ममता अथवा आसक्ति जागृत न हो ऐसे साधारण, किन्तु शौचादिके समय नहीं पहने हुए शुद्ध पहनने चाहिए। वस्त्र-शुद्धि रखते हुए, अपने मनको शुद्ध करके—अर्षात् संसारी विचारोंसे रोककर—बार्मिक अथवा आध्यात्मिक विचारभावनाकी ओर लाना होता है। बादमें मूमि पर गरम (ऊन का) आसन बिधाकर बैठना और अपने समक्ष नामिसे ऊपर रहे इस ढंगसे पुस्तक आदि रखकर उसकी सूचित विधिके अनुसार स्थापनाको स्थिर करके, दोनों हाथ बोड़कर विधिवत् सूत्रोच्चार करके दो घडी -४८ मिनट तक बैठना होता है। इन ४८ मिनटोंके बीच स्वाध्याय करना चाहिए अथवा धार्मिक ज्ञान सीखना चाहिए। धार्मिक चरित्र अथवा आध्यात्मिक ग्रन्थौंका बांचन करना चाहिए। जप, पठन-पाठन तथा अन्तरशुद्धिके लिए आन्तरिक खोज आदि करना होता है। तथा किसी भी प्रकारके घरके व्यापार अथवा दुनियादारी की संसारी बातें सोचना, वैसी बातें करना तथा वैसी बातें सुननेका सर्वदा निषेध है। कटासणा के साथ नितम्ब भाग जुड़ा ही रहना वाहिए। और खड़ा होना अबवा ऊँचा-नीचा भी नहीं होना चाहिए। खास आवश्यकता पड़े तो बायाँ अथवा दाहिना पैर (नितम्ब भाग ऊँचा न हो जाय, इसका च्यान रखकर) ऊँचा कर सकते हैं। संबोपमें इस समयके बीच धार्मिक-आच्यात्मिक जीवनका आनंद लूटना होता है। संसारी चिंता छोड़ करके आत्मिक-आध्यात्मिक चिन्तन करना होता है। मनोमंबनपूर्वक स्वदोषका दर्शन-परीक्षण करना होता है। जिससे जीवनशुद्धि प्रकट हो और समता-क्षमाभाव का सद्गुण विकसित हो।

> ४८ मिनट की मर्यादावाली प्रतिज्ञा पूरी होने पर प्रतिज्ञासे मुक्त होनेके लिए 'सामायिक' पारनेकी कुछ विधि की जाती है। वह हो जाने पर सामायिक बत पूरा होता है।

> — संसार की आधि—व्याधि और उपाधिसे ग्रस्तं, मन, दचन और कायांके त्रिविध तापसे सन्तन्त, अशान्त, अस्वस्थ, चिन्ता, भय और अशान्तिपूर्ण जीवन बिताते हुए जीव आजके विषम युगमें यदि प्रतिदिन कम से कम दो घडी का यह सामायिक वत करें तो कर्मका संवर, निजंरा अथवा पुण्य बंध होगा। ब्लड-प्रेशर अथवा हृदयरोगका भय नहीं सत्ताएगा। प्रतिदिन न हो सके तो सप्ताहमें एक दिन भी सामायिककी आध्यात्मिक वायु ग्रहण करेंगे तो भी वे अनेक लाभोंको प्राप्त करेंगे।

> सामायिक में बैठा हुआ श्रावक 'समणो इव' साधु के समान कहा गया है। सदाके लिए श्रमण-साधुजीवन स्वीकृत न कर सके वे दो घड़ी जितना त्यागमार्गका आस्वाद-आनन्दका अनुभव करेंगे तो किसी जन्ममें उत्पन्न संस्कार सर्व विरितिपूर्ण त्यागका पूरा संस्कार प्राप्त कर सकेंगे। इसी दृष्टिसे श्रावक द्वारा पालन किये जानेवाले बारह अणुवतोंमें सामायिकको 'नौवें वत' में सम्मिलित करके 'वत' के रूपमें उसकी प्रशंसा की गई है। यह यावत्किवित नामको सामायिक वत शाविकाको भी करना चाहिए। इसलिए यहाँ उसका प्रतीक दिया गया है। इस प्रतीक में दो घड़ी के समय को बतलानेवाली, प्राचीन समयमें काममें ली जानेवाली रेतीकी घड़ी भी दिखाई गई है। सामायिकमें कैसे बैठना चाहिए मात्र यह दिखानेके लिए ही

९३. सामायिक -(श्राविकाका)

यह चित्र दिया है।

- ९४.कलश आँखें तथा दोनों ओर दुपट्टेवाला कलश। इस प्रकारका कलश वर्षोंसे मुख्यहपसे आमन्त्रित की जानेवाली कुंकुम-पत्रिकाओं तथा काडौँमें विशेष रूपसे प्रयुक्त होता है। (परिचय प्रतीक सं. २ के अनुसार)
- ९५. घण्टा यह मिश्र घातुओंसे बना हुआ होता है। यह घण्टा मस्जिद जैसे स्थलोंको छोडकर प्रायः समस्त धर्मोंके देव-मन्दिर-देवालय अथवा चर्चोंने लटकापा रहता है। इससे घण्टा, मंदिर का एक अनिवार्य अंग होनेके अतिरिक्त मन्दिर अथवा देवालयके प्रचारका एक सूचक प्रतीक बन गया है। प्रार्थना-स्तुतिके प्रारंभने तथा मन्दिरसे बाहर निकलते समय अन्तमें ३, ७ अथवा ९ बार घण्टा बजानेकी प्रथा है।
  - केवल दर्शन करनेवाले जैन मंदिरमें दर्शन करके वापस निकलते समय तथा पूजा करनेवाले पूजक पहले दव्यपूजा करनेके पश्चात्, चैत्यवंदन, स्तुतिप्रार्थनादिस्य भावपूजा करके जब बाहर निकलें तब आनन्द व्यक्त करनेके स्थमें पूर्णाहुति सूचक तथा मंगल प्राप्तिके लिए घण्टेकी मंगल ध्वनि करके मंगल भाव हृदयमें भरकर बिदा लेता है।
    - -- सॉॅंब्रको आरती और मंगलदीपक उतारते समय भी सारे भारतके मंदिरोंमें घण्टानाद किया जाता है। इस नाद को मंगलनाद माना है।
  - इसके अतिरिक्त व्यावहारिक स्थलोंमे, पुलिस बानेमें, सैनिक स्थलोंमें, स्कूल, कालेज, औषवालय, कारखाने आदि सार्वजनिक स्थलोंमें तथा अन्य अनेक स्थलोंमें यह समयकी सूचना देने अथवा भयकी सूचना देनेके लिए भी उपयोगमें आता है। छोटी घण्टियाँ तो पूजा-पाठमें साँझ-सबेरे अनेक घरोंमें झनझनाती रहती है।
- ९६. होमबेदिका केवल कच्ची मिट्टीसे बने हुए तीन विभागोंको बतानेवाली यह होमबेदिका है। अजैन इसे यज्ञवेदिका कहते हैं। यह होमकुण्ड आदि नामोंसे भी प्रसिद्ध हैं। जैन मन्त्र अनुष्ठान तथा प्रतिष्ठादि विधियोंमें होम करनेके विधान हैं। इतना होने पर भी जैनोमें इसका स्थान अजैनोंकी अपेक्षा बहुत कम हैं। कुछ अनुष्ठान अथवा जयकी साधनाके अन्तमें उसका सात्त्विक वस्तुओंसे होम किया जाता है। किन्तु होमके प्रश्नेप दव्य मुख्यरूपसे शुष्क वनस्पति आदि प्रधान होते हैं और जीव-जन्तु रहित शुद्ध होते हैं।
  - साय ही किसी भी मन्त्रकी साधना उसके दशांश हवन के बिना पूर्ण फल नहीं देती हैं। और अन्य कुछ अनुष्ठानोंके लिए भी ऐसा ही है। इनमें देवीके अनुष्ठानोंमें तथा उसकी प्राणप्रतिष्ठा करनी हो तब होम करना अनिवार्य होता है।
- ९७ अरिहत प्रवचन-देशना मुदासे सिंहासन पर बैठी हुई आकर्षक—अरिहत जिनमूर्ति। इनके चरणकमल भदासन पर स्थित है।
- ९८ जिरत्न मंबुराके स्तूपमें ज्ञान, दर्शन और चारित्रसम विद्वानीके कथनानुसार त्रिरत्नके प्रतीक के सपमें प्रसिद्ध चिहन। सांची के बौद्ध स्तूपमें ऊपर के माय

960

पर त्रिरत्न रखे हुए हैं। यद्यपि इस चिह्नका यथार्थ विस्तारपूर्वक स्पष्ट परिवय हमारे यहाँ नहीं मिलता है।

९९. स्वस्तिक — मथुराके संग्रहालयके एक पत्वर पर खुदे हुए कलात्मक स्वस्तिक आदि बार मंगलाकृतियोंके साथकी एक शिल्माकृति।

900. सिद्धचक्क नवपदवीके ध्यानके लिए उपयोगी, अष्टदल कमलवाला सिद्धचक्कका प्रतीक। इसमें नवपदीके प्रत्येक नामके आदिका केवल एक एक अन्नर दिया प्रतीक - गया है।

909. मतस्य युगल-अष्टमंगल में से सातवी संख्यावाली मतस्ययुगलके आकारकी एक मंगलाकृति।

१०२ सिंह - मंदिरोंके शिल्प तथा शिखरके भागमें उत्कीर्ण की जानेवाली एक सिंहाकृति।

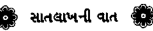
90३.श्री गौतम भगवान श्री महावीरके मुख्य गणधर भिष्य जो कि अनन्त लिख्य-शिक्त के धारक थे। जन्मना बाहमण थे। किन्तु भगवान महावीर के साथ आत्याके स्वामीजी — अस्तित्व संबंधी वाद-विवाद में पराजित होने पर उन्होंने भगवानसे दीक्षा स्वीकृत की थी। गौतमस्वामीजीने तपोबलसे ऐसी लिख्य प्राप्त की बी कि वे जिस व्यक्ति को दीक्षा दें, वह व्यक्ति उसी भवमें अवश्य ही मुक्तिगामी बने। वे भगवानके पास सदा खड़े पैरों पर ही बैठते थे। पलधी लगाकर तो वे कभी बैठे ही नहीं। उन्होंने सूर्यकी किरणोंका सहारा लेकर आकाश मार्गसे हिमालयकी ओर स्थित अष्टापद पर्वत पर जाकर वहाँकी यात्रा की थी। भगवान श्री महावीर का निर्वाण होते ही तत्काल उन्होंने केवलज्ञान प्राप्त किया था। इनका मंगल नाम प्रातःकालमें लेनेसे कल्याण होता है।

90४, नन्द्यावर्त — नौ कोणोसे बननेवाला नन्दावर्त नामक एक विशिष्ट प्रकारका जैन स्वस्तिक। यह आकृति जैन धर्ममे प्रसिद्ध है। यह अष्टमंगलोंमें से एक आकृति है। (अधिक परिचयके लिए देखिये प्रतीक सं. ७९)

९०५. कलश — शान्तिस्नात्रादिमे उपयुक्त १८८ छिद्रोवाला कलश। इस कंतशके १०८ छिद्रोमें से १०८ जलघाराएँ एक साथ निकलती है और उनके द्वारा जिनमूर्तिका अभिषेक किया जाता है।

90६ से 9४४.

50६ से लेकर 9४४ तकके प्रतीक खाम बोधक-प्रेरक नहीं हैं. लेकिन सामान्यक्क्षाके विविध प्रकारके रक्खें गये हैं। इसका कारण यह है कि एक ईंच प्रमाणके रिविध प्रकारकी रखे जा मके ऐसे प्रतीकोंके लिए कोई नया विषय मेरी नजरमें आया न था। छोटी साइझ (कद) में बतानेसे दिखाई दे ऐसा न था। दूसरी बात यह थी कि यह पुस्तक भगवान श्री महावीरके संदर्भवाली और धार्मिक थी। इस पुस्तकमें वेही पिट्टियों और प्रतीक रखे जा सकते हैं जो पुस्तक के अनुरूप हो लेकिन वह संभवित न था। साथमें यह भी मंभवित था कि थोडे-बहुत बोधक-प्रेरक प्रतीक भी खोजे जा सकते थे किन्तु कोई चित्रकार मेरे सामने बैठकर काम करने के लिए तैयार न था। घर पर बैठकर करवानेसे मनपसंद काम होने की श्रद्धा न थी। साथ ही इसके लिए कितना समय बिताए? यह और ऐसी बहुत सी मुसीबर्ते भी इस कार्यके लिए बाधारूप थीं। इन सभी कारणोंसे हमें नाइलाज शीघ्र कार्य पूर्ण करनेके लिए इन प्रतीकोंको पसंद करना पडा है।



સૂચના : ભગવાન શ્રી મહાવીરે અખિલ બ્રહ્માંડના જીવો પ્રત્યે હિંસા, ત્રાસ દ્વારા થએલાં પાપાદિ આચરક્ષોથી મુક્ત થવા તમામ જીવો પ્રત્યે શમાયાચના કરવા આદેશ કર્યો છે. લાખો જેનો રોજ બે વાર આ પાઠ બોલે છે તો સહુએ રોજેરોજ પ્રતિક્રમણ સૂત્રમાં આવતા 'સાતલાખ' સૂત્રનો પાઠ બોલી જવો.

આ જગતમાં જીવોની સંખ્યા અનંતાનંત છે. આ બધાનો સમાવેશ એક ઈન્દ્રિયથી લઈને પાંચ ઈન્દ્રિયમાં થઈ જ્ય છે. જગતમાં છ ઈન્દ્રિયવાળા કોઈ જીવ છે નહીં.એમાં એક ઈન્દ્રિયના પેટાભેદો છ છે. ૧. પૃથ્વીકાય ૨. અપ્કાય ૩. તેઉકાય ૪. વાઉકાય ૫. વનસ્પતિકાય અને ૧. ત્રસકાય. કાય એટલે કાયા-શરીર. આ બધા જીવો એક જ ઈન્દ્રિયવાળા છે, જેનું નામ સ્પર્શ ઈન્દ્રિય છે. આ છએ પ્રકારના જીવોને જીહ્વા, નાક, આંખ કે કાન એકેય ઈન્દ્રિય હોતી નથી. બે ઈન્દ્રિયવાળા જીવો જેને શરીર અને જીહ્વા છે. તેથી આગળ વધીએ એટલે ત્રણ ઈન્દ્રિયવાળા જીવો જેને શરીર, જીહ્વા, નાક અને આંખ હોય છે તેમજ પાંચ ઈન્દ્રિયવાળા જીવો જેને શરીર, જીહ્વા, નાક, આંખ અને કાન આ પાંચે ઈન્દ્રિયવાળા જીવો જેને શરીર, જીહ્વા, નાક, આંખ અને કાન આ પાંચે ઈન્દ્રિયવાળા છે.

અનેતાનેત જીવોનો સમાવેશ પાંચ ઈન્દ્રિયોમાં થઈ જાય છે. આ પાંચે ઈન્દ્રિયોવાળા જીવોની સંખ્યા ઉપર કહ્યું તેમ અનેતી છે, પરંતુ સર્વજ્ઞ ભગવતોએ પોતાની જ્ઞાનદંષ્ટિયી જોઈને તેનું વર્ગીકરણ કરી બતાવ્યું અને અનેતાજીવોનું વર્ગીકરજ્ઞ અબજો-કરોડો નહીં પણ કંકત ચોરાશીલાખમાં આવીને ઊભું રહ્યું.

પ્રશ્ન થશે કે એ વર્ગીકરણ કર્યા ધોરજ ઉપર કર્યું ? તો પદાર્થ (પુદ્દગલ) માત્રમાં વર્ણ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ આ ચાર વસ્તુ અવશ્ય હોય જ છે. નાનામાં નાનો પરમાલુ હોય તો પણ તેના પ્રમાલમાં પાંચ પ્રકારના વર્લમાંથી કોઈપલ જાતનો વર્લ-રંગ, બે પ્રકારના ગંધમાંથી કોઈપલ એક ગંધ, છ પ્રકારના રસમાંથી કોઈપલ જાતનો રસ અને આઠ પ્રકારના સ્પર્શમાંથી કોઈપલ જાતનો સ્પર્શ હોય છે, અને આ ચાર વસ્તુઓ જેમાં હોય તેને પુદ્દગલ કહેવામાં આવે છે. અનેતા જીવોનાં ઉત્પત્તિ સ્થાનો તે પુદ્દગલ સ્વરુપ છે અને ઉપર કહ્યું તેમ તમામ યોનિઓમાં ચાર વસ્તુઓ નિતાન્ત-અવશ્ય હોય છે. સમાન વર્લ, સમાન રસ અને સમાન સ્પર્શ કયાં કર્યા છે તે જયારે શાનીઓએ જ્ઞાનથી જોયું ત્યારે વર્ગીકરલની સંખ્યા ફક્ત ચોરાશી લાખની થવા પામી. એટલા માટે દુનિયામાં પ્રસિદ્ધિ છે.કે 'ચોરાશી લાખનો સંસાર' પદ્મ ચોરાશી લાખ શી રીતે હોઈ શકે તેની સમજ જેન શાસ્ત્ર સિવાય કયાંય મળી શકે તેમ નથી. આ શાસ્ત્ર સર્વશ-ત્રિકાલશાનીઓનું છે, તેઓ સમગ્ર વિશ્વને જોઈ શકવાની તાકાત ઘરાવે છે તેથી આપલને ઘલું ઘલું જણવા મળી શકે છે. આ ચોરાશી લાખ જીવાયીનિ સંસાર કહો, પાછું એનું વર્ગીકરલ કર્યું.

હવે એ ચોરાશી લાખ જીવોની પાંચ ઈન્દ્રિયવાળા જીવોમાં સંખ્યા દ્વારા વહેંચન્ની કરે છે.

પૃથ્વીકાયના જીવો અનંતાનંત છે છતાં સમાન વર્લ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શવાળાં ઉત્પત્તિ સ્થાનકો કકત સાત લાખ જ છે. અપૃકાય-પાલીનાં જીવોનાં સમાન ઉત્પત્તિ સ્થાનકો સાત લાખ છે. તેઉકાયના જીવોનાં સમાન ઉત્પત્તિ સ્થાનકો સાત લાખ છે. વિકાયના જીવોનાં સમાન ઉત્પત્તિ સ્થાનકો સાત લાખ છે. વનસ્પતિકાયના બે પ્રકાર છે, એમાં પ્રત્યેક શબ્દથી ઓળખાવાયેલી વનસ્પતિની યોનિઓનાં ઉત્પત્તિ સ્થાનકો દશ લાખ છે અને સાધારલ શબ્દશી ઓળખાવાયેલી વનસ્પતિની યોનિઓનાં ઉત્પત્તિ સ્થાનકો સેદ લાખ છે. તેવી રીતે બે ઈન્દ્રિયના, ત્રણ ઈન્દ્રિયના અને ચાર ઈન્દ્રિયના ઉત્પત્તિ સ્થાનકો બે બે લાખ છે. દેવતા, નારકી અને તિર્યય પંચેન્દ્રિય (પશુ-પશ્ની)ના ઉત્પત્તિ સ્થાનકો ચાર લાખ છે. અને મનુષ્યની ઉત્પત્તિના સ્થાનકો ચૌદ લાખ છે. આ બધાનો સરવાળો કરીએ ત્યારે (૮૪) ચોરાશી લાખ જીવાયોનિરૂપ સંસાર નક્કી થાય છે.

સાધુ જીવન સ્વીકાર્યું હોય તેને હિંસા નહીં કરવાની વગેરે પ્રતિજ્ઞાઓ લીઘી હોય છે તેમને આ ક્રિયા કરવાની હોતી નથી પરંતુ આ ક્રિયા સંસારી જીવો માટેની છે. આ સંસારમાં ડગલે ને પગલે, જાણે-અજાણે, મનથી, વચનથી કે કાયાથી નાની મોટી બીજ જીવોની હિંસા સતત થતી જ હોય છે. બીજ જીવોની હિંસા કરવી એ મહાપાપ છે અને એ મહાપાપ જીવને જન્માંતરમાં અઘોગતિએ પહોંચાડે છે. જીવને ભયંકર સ્થિતિમાં મૂકાવવું ન પડે માટે ભગવાન મહાવીરે પ્રત્યેક મનુષ્યને ઉદ્દેશીને કહ્યું કે તમોએ આખા દિવસમાં ઉપર કહ્યા તે પ્રમાણે ૧૩ પ્રકારના જીવોની જાણે-અજાણે હિંસા કરી હોય, કરાવી હોય અને કરનારને ટેકો આપ્યો હોય તે બધાંય પાપનું પ્રાયસ્તિ કરવાનું છે એટલે કે જીવે હિંસાથી મુકત થવા માટે બધા જીવોને પાદ કરીને ભાવથી ક્ષમા માગવાની છે, જેથી તમારો આત્મા રોજેરોજ પાપના ભારથી મુકત થતો રહે. રાત્રિ દરમિયાન હિંસાના જે કંઈ સૂજ્ય કે સ્યૂલ પ્રસંગો બન્યા હોય તેનું પ્રાયસ્તિ સવારના કરવાનું હોય છે. આ પ્રાયસ્તિન આલોચના કેવળ જેનોને ઉદ્દેશીને કરવાની કહી નથી પરંતુ જો તમારા ભાવિ જન્મોને ઉત્તરોત્તર મુખ-શાંતિવાળા અને ઉન્નત બનાવવા માગતા હો તો પ્રત્યેક માનવીએ આ પાઠ બે વાર ભાવપૂર્વક હૃદયની સાશીએ બોલી જવો જોઈએ.

યશોદેવસૂરિ.

#### Third Edition

#### BY: MUNI YASHOVIJAY

This album contains 48 multicolour paintings with an introduction to each on the left side of the painting. An illustration-strip presenting a different subject is printed at the bottom of each page; facing the painting and the text in Gujarati, Hindi and English is printed above, with three symbolic pictures each in square with side measuring 2.5 cms. In all there are 80 such illustration-strips and more than 185 symbolic illustrations. Most of them are related to Jain religion or Jain culture while a few deal with general subjects.

The illustrations in the strips and the separate illustrations cover subjects such as philosophy, religious practice, worship, Mantra, Tantra, literature, music, sculpture, art etc., besides religion and culture.

The introduction presented here is intended not only for the learned or advanced research scholars but also for the laymen and hence the philosophic intricacies are over-looked. Barring certain strips and symbols the essential aspects of the rest of the illustrations are duly explained in simple language.

## Introduction to 48 picture-strips printed under three-languages introductory pages

1. Homage to the Wheel of religion:

This strip is related to the wheel of religion. This wheel of religion is brighter than the sun. It heralds the religious campaign of every Tirthankara and humbles the pride of opponents. It flashes light and moves in the sky while the Tirthankara is on his religious walk. It is created on a golden lotus in front of the Tirthankara in Samavasarana the religious auditorium by the gods. It is on the Samavasarana - gate also. Moreover, it is a symbol spreading religious light, suggesting its dominant power and inspiring the same. The religious wheel was first moved by Bahubaliji, the son of Bhagawan Rishabhadeva at Takshashila (in Peshawar district) when the latter was on a religious walk (Vihar) billions of years ago. The book Tapawali enjoins the performance of austerity aimed at the wheel of religion. But we forgot all about it and the Jains became oblivious of the fact that the religious wheel was first moved by the Jains. How then, should we expect others to remember this fact? Foday it has become particularly known all round as the Government of India has adopted the wheel of religion as initiated by the followers of Bhagawan Buddha.

The illustration shows here the fourfold Jain community paying devotional homage to the wheel of religion to convey that the wheel of religion is not only worth bowing but also worth worshipping by all. The deer resting on each side of the religious wheel symbolises chastity and pity.

The wheel of religion has 7 to 24 spokes!. The wheels of religion are found either in front of or on the side of the icon. Showing the wheel of religion by the side has an earlier tradition. At present the convention is to keep the same in front of the icon.

2. Aum Hrim: This strip shows howAUM and HRIM should be written in the Devanagari script, according to the Jain tradition, These two Mantra beej have to be written on the earthen altar during the minor or major Shanti Snatra ceremony.

These Mantra beej are well-known in almost all religions. It is widely used in Mantras, Yantras, Japas and meditations. The Jains identify Aum with the five categories of religious heads (Panch-parameshthis) and HRIM with twenty four Tirthankaras. A number of volumes and 'Mantra Kalpas' have been written on the importance and technique of worshipping AUM and HRIM.

3. Eight auspicious symbols:

This strip shows eight symbols conceived to be auspicious in the world since time immemorial. These symbols are reproduced from the illustrations of the eight auspicious objects, as depicted in the illustratated Kalpa Sutra (Barsa). The strip shows them in order (1) the Swastika, (2) the Shri-Vatsa (an auspicious sign on the chest), (3) the Nandyavarta (a complex Swastika), (4) the Vardhamanaka, (5) the Bhadrasana (a holy seat), (6) the holy Pitcher (7) the fish-couple and (8) the mirror. According to the scriptural command every Jain has to draw them with pure, unbroken rice-grains before the icon of Jinendra Bhagawan before commencing his obeisance to the chaitya (temple), while sitting in the sanctorum after worshipping Bhagawan in a Jain temple, but this custom is no more. Nowadays the Swastika is drawn on a flat wooden stand, with rice grains and three heaps of rice grains, symbolising knowledge, vision and character. The digit of half moon symbolising the Siddhashila 2 is made over it with the ricegrains and in the middle a small heap of rice-grains. In this custom the drawing of an auspicious Swastika is invariably maintained first.

At present thousands of Jains young and old, men and women make this Swastika in the temple on a flat wooden stand, with unbroken rice-grains brought from home.

Ordinarily rice-grains are to be used for making the illustrations of these eight auspicious symbols before the icon of Bhagawan. In ancient times, Jain kings and the rich used to make these eight auspicious symbols with nee-grains made of gold and silver. There was also a widely prevalent custom to draw these figures with any material. Later on it was found inconvenient to draw all these symbols and so they were all carved on a wooden stand or a low stool and the hollow parts were filled with rice-grains. This was very simple and it saved time. At first all liked this new method but later on all could not afford such carving. So this method started slowly disappearing. The Jain community felt that the followers would lose the advantage secured through such auspicious symbols, so they finally introduced metalic benches embossed with these auspicious symbols, in the temples. Such benches were permanently required as they were used for daily routine worship and it was made compulsory to keep such benches

Note 1. Scriptures have also shown the 'religious wheel' as having a thousand spokes.

Note: 2. For this the moon is drawn with its digit on the fifth or the eighth night of the bright half of the month

of the eight auspicious symbols beside the icon made of five metals during religious recitation. That is why at least one or more such benches, are found in a Jain temple. Moreover, in religious ceremonies on certain occasion, such as the 'Sattar Bhedi Puja' these eight auspicious symbols are involved as the Puja. Their importance gained ground as the scriptures enjoined that wooden stool with eight auspicious symbols be made from 'Seven' wood (a particular type of wood) and used in such religious rites, in minor or major Shanti Snatra and in the worship of nine planets etc.

These symbols on the benches are not to be worshipped but with the Anamika finger they are to be drawn on the same embossed figures with sandal paste, but it's not proper to sprinkle some sandal paste...on them as is being done at present due to lack of knowledge of correct technique.

After drawing or making these eight auspicious symbols one should pray for the realisation of all that is good in life. Such prayer results in various benefits in life.

Indra, the lord of heaven, draws these eight auspicious symbols on a highly valuable bench, with rich grains made of silver, after the holy bath of a Tirthankara on the Meru mountain. They are drawn daily by gods with appropriate vision in their divine region while worshipping Bhagawan. Shrenik, the king of Magadh used to draw these eight auspicious symbols everyday with golden javas (barley grains). These eight auspicious symbols were carried by males in front of chariot processions and processions of reception and initiation. It has not come to my knowledge how these eight symbols became auspicious. But it would be interesting to note here that certain references are made about them in Raja prasneeya (Ray Paseni), Jnata Dharma Katha (Naya Dharma Katha) and other Agama texts. In the ancient lore about Suryabha Deva, it is mentioned that Suryabha performed various dances before Bhagawan and the last dance was according to the shape of each of the auspicious symbols. Moreover the divine aerial cars of the heavenly gods contain such symbols since time immemorial. They are also found on the Ashoka tree as well as on the gates of the divine religious auditorium—Samavasarana.

Even now we can see these eight auspicious symbols carved on the lintel of the wooden gates of old private or public temples and Jain mansions. Now it is common to prepare festoons with eight auspicious symbols out of silver and to hang them on the lintels of the sanctorum of most of the Jain temples.

Besides, these eight apspicious symbols have been often used to decorate boxes, caskets, rice grains storage boxes, in temples, benches kept at a religious discourse, the stick with soft woollen threads to save minute insects (Ogha), the invitation cards, festoons of the canopies, the drawings and colourful designs on the floor etc.

In some Jain temples the Swastika and the Nandyavarta are inlaid in marble tiles fixed in the floor.

The Swastika which is drawn by millions of Jains in the temple finds the first place among the eight auspicious symbols. The second place is given to the Shri Vatsa, the chestmark. The word 'Shri Vatsa' has a special conventional meaning attached to it.<sup>3</sup> It means a particular elevated part of the chest of the blessed ones <sup>4</sup> Tirthankaras and other blessed ones have such elevated part in the upper central part of the chest and it appears beautiful on account of the tender bunch of hair rising upward and turning to the right this very portion <sup>3</sup> with hair is called Shri Vatsa. The sign is found on the chest of all Arihant Tirthankaras. Shri it is shown on their icons. In all the icons in Jain temples this symbol is carved in an elevated position.

The Nandyavarta is the third symbol in this illustration strip. This is an extended Swastika well-known in Jain religion. It is a beautiful figure formed by nine angles or corners. The fourth symbol is that the Vardhamanaka which means an earthen bowl. It is used as an earthen lamp. One earthen bowl is placed on the other to seal it. Then the pair is known as 'Samput' in Sanskrit. In Sanskrit the earthen bowl is known as 'Sharav'. So the sealed pair is known as sharav. Samput or Vardhamana-Samput. This figure is considered to be auspicious. The fifth symbol is that of the Bhadrasana or a royal throne. The sixth symbol is that of the holy pitcher. The seventh symbol and the eighth symbol are those of the fish couple and the mirror respectively.

The difference in order of these eight auspicious symbols in various scriptures leads to the difference in order of the same in Jain temples, in decorations and illustrations. Even the benches of five metals are found to have different orders of symbols. They have not maintained a uniform order but the strip presented here follows the order ordained by the scriptures. The scriptures followed here are mentioned at the centre (below) of the strip. A uniform order would be honoured everywhere if all accept the order illustrated in this strip.

Every Jain should instal these eight auspicious symbols in regular order or separately in his house. The place or the house where they are engraved or embossed on the lintel of the main door or hung as a festoon becomes prosperous. The eight auspicious symbols are drawn in different styles as would be clear from the two strips given in this album

Note: 3. The word Shreevatsa is made from two words-Shree and Vatsa. Valsa means the chest. If we accept two of the many meanings of Shree as decoration or construction shreevatsa would mean a decorated chest or chest with a particular form. The decoration or form is to be taken as associated with the chest.

Note: 4. Shreevatsa on the chest of Shreekrishna Vasudev among the blessed ones is well-known.

Note: 5 For this reference see Jambu-Pragnapti, Aup+Sama+Maha=and other Agamas.

Note: 6. On the icons created during the last forty or fifty years the symbol of Shreevatsa is shown very high, very broad and without any standard measurement. This has spoiled the beauty of the icon. Hence, this symbol should follow a certain standard. What should be the shape and what should be method of carving Shreevatsa? As ancient pictures have not followed a certain standard, it has still not been possible to establish a certain definite standard. All draw the same symbol in different ways.

Note: 7. But it should be noted that, whatever decision we may take in order to maintain uniformity, it shouldn't mean that the sequence with some deviations adopted by other texts is wrong. It should be respected as an alternative.

as specimens. Difference of place and time has its effect on the style of these drawings and this difference is natural and pleasing.

preceptor in the city:

4. Entry of the This illustration in Gujarati style belongs to the twelfth century and was drawn on a wooden strip from which facsimile is presented here. The illustration shows the meeting between Siddharaj Jaysinha, the king of Gujarat and a Jain preceptor accompanied by a group of his followers and dancers dancing in an attractive style and musicians playing music. The males in ancient times, as shown in the illustration had matted hair and they kept long beards. Following the Kalpa Sutra style the illustration shows elongated eyes and sharp noses like those of parrots, the dress styles of the ascetics, the kings and the people. The Jain preceptor is giving religious instructions in a style adopted at the time. The upper garment covers the left shoulder which is unusual as from the tenth to the seventeenth century the custom was to cover the right shoulder as shown in the illustrations of Jain ascetics and in the stone sculptures of the icons of the preceptor of the period.

5. Various scripts and numerals:

The first four horizontal sections of the strip present the scripts of the four languages and the fifth section of the bottom presents the remaining letters of these scripts, the conjuct letters of the Jain script, the numerals used in the Devanagari, the Jain and the Balbodh scripts, and marks of punctuation etc.

A script is a particular arrangement of the letters and numerals 9. It is a group of letters 11 figures and conjunct letters, meant for the language or their group and written in a certain way for language 10. The letters are also known as Aksara or Matrika and the script is called Varna Matrika, Siddhanta Matrika or Siddha Matrika in Sanskrit. The script is also known as Varna Mala, Aksaramala or Mulaksar in Sanskrit.

The word Matrika means a mother. As the script gives birth to the principles of scriptures, learning, arts and all the dealings of the world and maintains them, it is rightly compared to a mother. As it is at the root of all principles it is called "Siddhanta Matrika" the mother of principles. There is neither the beginning nor the creation of the letters. They are called 'Anadisamsiddha'.

#### ABOUT THE ILLUSTRATION STRIP

The first of the five horizontal sections shows the Devnagari script, the second shows the Jain script, the third shows the Kharoshthi script and the fourth shows the Brahmi script. The sequence should be the Brahmi, the kharoshthi, the Devnagari and the Jain Script in the strip if we take into consideration the Jain history or the history of scripts. But the Devnagari script is shown in the first section so that letters of unknown scripts would become easy to recognise. For proper understanding, the sequence of the sections should be taken as 4, 3, 2 and 1. The letters in the first section are followed by the letters of other scripts under them. Thus under the letter in the Devnagari is followed by the same in all the scripts, under it. This would give an idea about the radical changes in the letters during hundreds of years.

#### THE DEVNAGARI OF THE FIRST SECTION AND ENUMERATION OF 52 LETTERS

The modern Devnagari was originally known as Nagar or Nagari. Dev was prefixed later on to name the script as Devanagari. The same Nagari Script is known as Balbodh<sup>13</sup> at present. The total number of letters in this script is 52.14

There are 14 vowels from A to Au 13 and 33 consonants from K to H, the nasal 16 being shown as a dot on the letter (as ip monkey) Visarga 16 shown by two dots like :(A nasal sound) Jihvamuliya 17 (Visarga before K and H, Upadhmaniya) 18 the aspirate Visarga before P and PH and the 52nd is a nasal letter 19 written as AM (e.g.). In the first column 39 letters of the Devnagari are shown and the remaining are shown in the fifth column. The

- Note: 8. It is at present the custom among the Jain ascetics to keep the kambal on the left shoulder
- Note: 9. LIKHLEAKSHAR VINYASE LIPIRLIVIRUBHAU-Amarkosh-1499. Such reference is also found in Haimkosha Vs 3-148. The script in the language of Karmagrantha is called Sanghyakshara and language is called Vyanjanakshara and both together are called Dravyakshara. Certain letters which lead to the knowledge of other letters are called the alphabet of the language (See AV. Mu.Tika).
- Note: 10. It should be noted that the language and the script are different. What is pronounced is the language and what is written is a script. Any language can be transcribed in any script and any script can be translated in any language.
- Note: H. Even a single letter can be called a script, Matrika or Matrikakshara.
- Note: 12. Some script-experts assign to the Kharoshthi script a period earlier than the Brahmi Script
- Note: 13. The Hindi script almost resembles the Balbodh script.
- Note: 14. Vyanjanani Trayastrinshat Swaraschaiva Chaturdasha, Anuswara, Visargascha Jihvamooliya Ava Cha (1). Gajakumbha kritivarnau Proktavanunasikastatha. Ate Varna Dwipenchashad. Matrikayamudahrutaha (2).
- Note: 15 Audanta Swaraha (Siddhahaima).
- Note: 16-16-the nasal, the visarga etc. are merely signs but as they suggest some meaning they have found place in the script.
- Note: 17. Kaha Kulishakritihi.
- Note: 18. Gaja Kumbhakritihi Pashcha. The conclusion is that if a word has a visarga at the end and after there is a word starting with Ka or Kha, the visarga is pronounced in a certain way with the help of the tip of the tongue. In order to identify such peculiar pronunciation grammarians have suggested to place the sign Vajrakruti-X there and they called this sign Mahapranavisarga and also called the same as an alphabet associated with the tip of the tongue. Nrupaha Karyam Karoti should be according to this rule written as Nrupax Karyam Karoti in Sanskrit. Now if the visarga is followed by Pa or Pha the Proununciation follows a certain pattern and so the Visuage sign is replaced by sign which resembles the tempte of an elephant. X X One of these two signs is put. This all called Upadhmaniya. Upadhma means a lip and so the alphabet pronounced with the help of the lips is called a labial.
- Note: 19. Another enumeration of 52 letters include La, Ksha, Gya among the Jihvamooliya, Upadhmaniya and nasal consonants. After the fourth century the conjunct letter was written as Kash and later on its original form was changed to Ksh. As it became necessary to show the constituents of the grammarians had to derive that Kshaha was made of K and Sha (K. Shaha Samyoge Kshaha). Similarly
  Jya is made of Ja and Yan. Thus the two constituents formed the letters (Gna) and the grammarians give the aphoris, "Janyor Gnaha Similarly letter was written as tar in ancient times and with the addition of a vowel it was written, as and as time passed it was transformed into (Tra). All these are conjunct consonants.

script experts have come to the conclusion that this Aryan script commenced from the tenth century. It is now a national script used by vast majority of people in India.

#### THE JAIN SCRIPT IN SECOND SECTION

According to the script experts the Jain script developed a distinct form of letters from the Nagari 21 script as the time passed on and so this script came to be known as the Jain script. As a matter of fact it should be better known as particular curvatures. The five vowels were A, RU, LRU, O, ANDAU and the consonants were CH, J, TH, N, D . and TH. There were two styles, Agramatra and Padimatra for writing the Jain script. In Agramatra style the vowel signs for the consonants followed such consonants e'g. Ru and in Padimatra or Prushtha Matra the vowel sign over the consonant followed such consonants e.g. Ru and in Padimatra or Prushtha Matra the vowel sign over the consonant preceded the consonant. But both these styles have been discontinued. At present the vowel signs are made on any of the four sides of the consonant.

#### THE KHAROSHTHI SCRIPT IN THE THIRD SECTION

The script according to some is named after the great preceptor Kharoshtha 22 and according to other is named Kharoshtha because the letters written were big like the lips of a donkey for 'khara' means a donkey and 'Oshtha' means lips or, the name might have come from the caste called 'Kharoshtha'. The distinct feature of this script is that the signs of vowels are applied to the first vowel e.g. A.I., A, U, 23 etc.

The script has 37 letters out of which five are vowels and these vowels are short. The remaining letters are consonants. This script came into existence in the 4th century B.C. and was discontinued in the 3rd century A.D. Jain books refer to the Kharoshthi script while discussing the various types of scripts.

#### THE BRAHMI SCRIPT IN THE FOURTH SECTION

According to Jain mythology the first Tirthankara Bhagawan Shri Rishabhdeva who flourished billions of years before this era gave this script for the first time to his daughter Brahmi, with his right hand. Since then the human race got the first script. Thus started the science of the script and the first script came to be known as Brahmi after Brahmi 23 Bhagawan Rishabhdeva taught numerals to his other daughter named 'Sundan', numerals are also a sort

What was the number of original letters in the Brahmi script? According to Samavayang of Jain Agama Sutra it was 46 but the author does not specify or enumerate them. The commentator on the said text, written in the 11th century notes, these letters to be 46 and probably the vowels RU, ROO, LRU and LROO, and consonants L and KSH were not included among them.

The great Indian script expert late Mr. Jayakrishna Indraji Oza suggests that either L or KSH was omitted. Huensang, the Chinese traveller of the seventh century mentions this number as 47 while number 42 is noted elsewhere. The forms of these letters have been referred to in Prashnavyakarana and this partly fits with the present script. THE IMPORTANCE OF THE BRAHMI SCRIPT 27

The script experts have described the Brahmi script as the mother of thousands of scripts current today. They have declared that the Brahmi script is the source of all Indian scripts. So the Brahmi should be looked upon as the mother and all other scripts should be looked upon as her descendants. This script is systematically arranged and does not imitate any other script. What is spoken can be exactly written and what is written can be spoken (Without a change) in this script. Hence it is considere to be a scientifically well developed script with the letters systematically arranged. For many reasons it is looked upon as a universal script. The Jain texts call it an Aryan Script. The Scriptures of Jainism 28 and Buddhism 29 were written in this script. The Brahmi script is the old form of the

Nagari script and the Nagari script is its present form. Regional difference of writing this Brahmi script reached such a state that it became difficult to discover the original forms 30 of the letters. A script always changes its form, 31 ABOUT THE FIFTH SECTION

In this section miscellaneous letters, figures, signs and punctuation marks are mentioned. Among them the letter 12 of the Brahmi and the Jain script are shown. Then the nasals, Jihvamuliya, Upadhmaniya letters, the Anuswar,

- Note: 20. The manuscript of a book written in this script in 1008 A.D. is at London-Cambridge, Besides I have seen at the Jessimer collection of ancient manuscripts the text of Visheshavashyaka Bhashya Teeka in the Nagari script. Many palm leaf manuscripts of the 10th and 11th century written in letters resembling those of the Nagari scripture available.
- A question may also be asked. Is it not possible that the Nagari script may have been originated from the Jain Script?
- Note: 22. This is the view of the Chinese Scholars.
- Note. 23. This type of script is used in the Gandhian Circles for the last 30 to 40 years.
- Note: 24. This script was used for a pretty long period in Turkey and other countries where Indian or Buddha culture prevailed considerably.
- Note: 25. Non Jains look upon Brahma as the creator of the Brahmi Script and they declare that the script was called the Brahmi as it was received from Brahma. Chinese encyclopaedia supports this view. It is clear that common beliefs accept the antiquity of this script.
- Note: 26. The number zero was undoubtedly invented in India which presented the same to other countries.
- Note: 27. The Brahmt Script is mentioned first in the lists of Scripts in the Scriptures. Bhagawati Sutra, the fifth Anga of the Jam Agama Angas starts with the aphorism Namo Bambhie livie (Obeisance to the Brahmi Scripts). This sutra suggests that a script also deserves honour.
- Note: 28. See the references of Pannavana, Samavayang and Chaupanna Chariyam.
- Note, 29. See 'Lahta Vistara'
- Note: 30. The Curvatures of the Brahmi Script changed but the letter 'Dh' didn't change its form. So it is called an obstinate letter and for this reason an obstinate or a stupid fellow is called 'Dh' in India.
- Note: 31. The script changes from time to time and from region to region. We have no date from which we can come to a definite conclusion about the difference between the script shown by Bhagawan Rishabhadev and the script used for writing Agamas before about three thousand years
- Note: 32. These letters include in fifty two letters

Visarga and conjunct letters KS and JN are mentioned. Then follow three popular Mantras, the long vowel kutaksar a complex conjunct letter called pindaksar 33 or and from seven consonants. K,M,L,V,Y,R, and M, 44 conjuncts letters used mostly in the Jain script, the numerals 1 to 9 as required in Jain non-Jain Scripts. Zero followed by punctuation marks is used in ancient as well as modern writing. No specimens of Agra Matra or Padimatra are shown here.

#### 6. Fourteen Dreams:

Here are shown the objects seen in fourteen significant dreams at midnight by the mothers who conceive Tirthankaras. Such significant dreams result only from the conceiving of Bhagawan of supreme merits. This suggests that the soul conceived is that of a Tirthankara. In the fourteen dreams visualised by the mother of the first Tirthankara the bull is visualised first and then follows the elephant, the lion, Lakshmi, the goddess of wealth etc. But the mother of the 22 Tirthankaras visualise the elephant if first and then the bull, the lion etc. But the mother of Bhagawan Shri Mahavira the 24th Tirthankara visualises the lion first and then the elephant, the bull is etc. According to the scriptures, the person span of life and remains free from external troubles or his relatives, who get such dream attain wellbeing, wealth, health, contentment, a long. These fourteen dreams, with their names are depicted here.

## 7. Seven notes of music:

The number of musical notes can be innumerable but they are classified and included in seven notes. The scale of seven notes is like the seed of the cosmic world of sound which has spread like a banyan tree. Music has been compared to the fifth Veda. Wonderful is the world as well as the history of music. These seven notes are at the root of millions of melodies sung since time immorial. Here in this strip are shown the seven notes. The Prakrit names of these notes are sajja, Rishabha, Gam (Gam) dhar., Madhyam, Pancham, Dhaivata and Nisata. In Indian music they are known as Shadja, <sup>37</sup> Rishabha, Gandhara, Madhyama, Pancham, Dhaivata <sup>38</sup> and Nishada. Shadja is created from the tip of the tongue, Rishabha from the chest. Gandhara from the throat, Madhyama from the middle of the tongue, Panchama from the nose, Dhaivata from the teeth and the lips and Nishada from the head. The seven notes are called short Sarigama, Sarigama, Saregama or Sri gama, <sup>39</sup> the scales and modes of these notes, their colours their appropriate seasons, aesthetic experience and their ornaments etc, are described in Agam texts of the Jains and in ancient books on music.

The musicologists have described notes coming from living beings and from inanimate objects. The notes are associated with the sounds made by certain beings. Again the inanimate musical instruments produce such notes. Tansen the great musician wrote a poem describing the various notes produced by birds and animals. According to this these birds and animals are shown in order in this beautiful strip. These birds and animals are the peacock, the chataka bird, the goat, the kraunch bird, the cuckoo, the frog and the elephant, but the commentary on Anuyogadwar and elsewhere there are variations in the names of these birds and animals 40 because the same note can be produced by many birds and animals.

- Note: 33. Pind means a composite body. So a Pindakshara means a conjunct letter created by compounding many letters. When such a conjunct letter is written, it appears like the top of a hill (Koot). So it is called a Kootakshara. In Sanskrit it is also called a Samyuktakshara. There is difference about the number of such conjunct. Such conjunct letters are made from letters from K to H consonants. Here the conjunct letter can start with K and other letters start from Kh. G. There are 32 to 35 such conjunct letters. Refer to RISHIMANDAL YANTRA edited by the author for a complete list of such conjunct letters.
- Note: 34. The mothers of most of the Tirthankaras i.e. the mothers of 22 Tirthankaras see the elephant first in the fourteen dreams. This is why the scripture has first referred to the elephant. Because of this the Snatra Puja mentions 'Pahele Gajawar Deetho (saw the best elephant first).
- Note: 35. If the soul of a Tirthankam comes from the heaven, the mother sees a divine aerial car in the (welfth dream and if the soul comes from the hell the mother sees a mansion.
- Note: 36. Digambar sect of Jainism believes that the dreams ware 16.
- Note: 37. In the third Agama Anga Thana it is stated that Shadja is so called because the note is created by the nose, the neck, the chest, the Palset, the tongue and the teeth (Shadja in sanskrit means born from six.). Rishabha is so called because the air which starts from the navel strikes against the head and the sound produced resembles the sound of a bull which in Sanskrit is called Rishabha. For other notes see Thananga Sutra-553, U. 3. The description of the Scales and music was given in 'Swara Prabhruta' among the offering to the past blessed one and formed an important part of the twelfth chapter called Drishtivada. This book is now lost for ever.
- Note: 38. In the two Agamas-Sthananga and Anuyogadwar Dhaivata is mentioned as Raivata. This raises a question-which word is correct? In this Agama the short description of all scales, though concise is enlightening.
- Note: 39. Which was the original form-Sari or Sare? Keeping, aside the conclusion I would like to note that the reference as made as Sari in the Mallimathi commentary of the 14th Century on the tenth verse of the first canto of Shishupalvadha and in the first line of the seventh verse of Shyamala Navaratnamalika of Shankaracharya. Maharashtrian Poet Bidkar of the 16th Century has mentioned the word Sari but (Sare) has been universally accepted.
- Note: 40. Here we produce a table showing variations of living beings producing such notes as follows:

| Tan                                                | Amarkosh                           | Anuedwar                            |                                     | Tan                                  | Amarkosh                    | Anuedwar                    |                              |
|----------------------------------------------------|------------------------------------|-------------------------------------|-------------------------------------|--------------------------------------|-----------------------------|-----------------------------|------------------------------|
| Sa-Peacock<br>Re-Chataka<br>Ga-Goat<br>Ma-Krauncha | Cow<br>Chataka<br>Gost<br>Krauncha | Peacock<br>Buil<br>Goat<br>Krauncha | Cock<br>Chetaka<br>Swan<br>Krauncha | Pa-Cuckoo<br>Dha-Frog<br>Ni-Elephant | Cuckoo<br>Horse<br>Elephant | Cuckoo<br>Horse<br>Elephant | Cuckoo<br>Sarasa<br>Elephani |

- Fact-1. Just as notes produced by living beings are shown. The notes are compared with the notes produced by inanimate objects like drums too.
  - 2. The cuckoo mentioned here is a male cuckoo.

of the Zodiac (Astrology Strip):

8. Twelve signs This strip is associated with astrology. The twelve zodiacal signs with significant letters related to each of them are shown here. With the help of these zodiacal signs in the horoscope one's past, present and future life can be known. How surprising it is that the future of the infinite number of being can be known only from these twelve zodiacal

> These twelve zodiacal signs are associated with the future of inanimate objects as well. These zodiacal signs play significant role in the good and evil effect on living beings and inanimate objects.

9. Eightfold Worship:

This strip shows in sequence how the eightfold worship of the icon of Tirthankara Deva is performed with devotion. (It is also known as Anga Puja or Agra Puja). At first the worship is done with water and it is followed with the sandal paste, flowers, incense, a lamp, rice-grains and offering of food in order. In such offering some sweets or sweet eatables are placed on the figure of the Swastika, with two hands. At the eighth stage of worship a fruit is placed on the figure of Siddha Shila made with rice-grains and prayer is offered for liberation. The first three rites are Anga Puja and so they are performed in the sanctorum and the remaining rites being Agra Puja are performed in the mid-temple before Bhagawan.

There are different holy verses to be recited at each stage of such worship. These verses are recited by all persons who perform such rites. This worship is known as Dravya Puja. After the eighth rite of worship of offering a fruit the Jain householders and the womenfolk worship Bhagawan while paying obeisance to the temple and reciting hymns and

The Jain ascetics both males and females recite only hymns and prayers because of their strict code of discipline

10. Events from the Life of Bhagawan Mahavira:

In this strip the five auspicious and other significant incidents from the life of ShramanBhagawanMahavira are depicted. The incidents are related to his departure from heaven, his birth, his tests by the gods, his initiation, his harassment by Chandakaushika, his ear-plugging with wooden pegs, Chandanbala's offering to him, his supreme enlightenment and liberation. The detailed narration about these incidents is given in the explanatory notes on the full page multicolour 35 paintings. Hence it is shortened here.

11. Tippani Dance (Gujarati Style):

The Tippani dance of Gujarat is depicted here. This dance is performed when the floor of the terrace is to be strengthened. At this time even the masons enjoy dancing and music with the workers. This illustration has nothing religious about it but it being popular in Gujarat is given here.

12. The Dynamics of the Soul:

In the whole universe the soul assumes 84 lacs of different bodies 41 at different times. The bodies go on integrating and disintegrating. The strip shows their classification into 563 Groups.<sup>42</sup> All these beings are classified into two major groups of static beings and those beings which can move. Those beings which cannot move volitionally are known as sthavara beings and those which can move volitionally are called Trasa beings. The former group includes being having only one sense. The earth, water, fire, air and vegetation fall in this group. According to the Jain philosophy the mud in the earth is made up of bodies of such beings, so the Jain texts describe them as Prithvi Kaya. Water itself is the body 43 of the beings and so the Jain texts describe them as Apkaya. Similarly light produced from wood, electricity etc. has got bodies 4 known as Agni Tejas. Air itself is the body of the beings. All vegetation form the bodies of the being. All these beings have assumed a body to suit their particular birth. They have none of the remaining four senses and they do not grasp object of the senses.

The Trasa group of beings includes all these having two to five senses.

The strip shows the conch shell, the kodi, the leach etc. as having two senses. In the group of beings with three senses are included the ant, the bug, the black ant. In the group of beings with four senses are included the scorpion, the mosquito, the fly 45 etc. In the group of five senses Tiryancha, Dev, man and hell are included. In the group of beings with five senses are shown acquatic animals, animals and birds as Tiryancha, gods, men, and infernal beings respectively shown as flying in the divine aerial car, sitting on the throne as a king and embracing a pillar beside which a god of hell is shown.

#### 13. Religious Discourse:

This is a famous and distinct illustration. A Jain religious preceptor is sitting on a wooden stool. In front of him is placed Sthapanacharyaji Then respectively are shown the saints, the kings, the Jain householders, female saints and the womenfolk. They listen to the religious discourse with folded hands and have adopted a peculiar posture for sitting. A disciple is shown behind the preceptor whom he serves. The saint sitting in front of the preceptor holds a long palmleaf of the scripture. In his armpit he holds the Rajoharan, they are hearing the lessons with folding legs. The illustration shows impressive expressions on the face of the preceptor. The custom of keeping a long beard and braid of hair in ancient times is reflected in this illustration. The dresses of all are remarkable.

- Note: 41 What is the real meaning of 84 lacs of Yonis? The being are infinite in number but they are all classified and included in 84 lacs of types It there any basis for such classification? Yes. For each Yoni, the classification is based on common colour, smell, taste, touch and form. Thus the blessed ones who were omniscient discovered through their subtle faculty the similarities among the being to form a particular group. This is why the world is said to be composed of 84 lacs of being. The Gujarati Sutrapath named 'Satlakh' in the Pancha Pratikramana-Sutra of Jains has mentioned the number of being in each of these groups.
- Note: 42. For further information about these 563 groups see the book 'Jeeva Vichara
- Note: 43. Water in any form has the soul. The water which is visible forms the bodies of the souls. The minute acquatic insects etc. found in it belongs to the dynamic group of beings. They are distinct from water. This is why the Jain ascettes don't touch or drink the water of the wells and the tanks, to avoid violence to the beings.
- Note. 44. The light of the fire forms the physical frame of the subtle souls of fire. This is why the Jain saints neither touch nor use fire.
- Note: 45. There is difference between the statements in the scriptures and the experience of the modern scientists about the senses and forms of

14. Types of musical instruments:

There are thousands of types of musical instruments in the world. They are classified into four fundamental groups.

- 1. Stringed musical instruments,
- 2. Wind musical instrument,
- 3. The castanets and
- 4. Musical instrument of percussion. It should be noted that any sound of the musical instrument is produced by the vibration caused in the air.

Stringed instruments have strings or wires 46. Hence they are Tarvadya as well. Such instruments are played with the fingers or the bow. Veena, Sitar, Sarod, Sarangi, Ditruba, Tanpura etc. are included in this group. The wind instruments give musical sound when air-pressure is created by blowing air orally or by creating air pressure with some gadget. 'Sushira' means having a bore, hole. The musical sound is created by the fingers on the bore and the air passing through the instrument. In this group one may mention conch-shell, flute, oboe (shahanai), bugle, whistle of leaves, mouth organ etc.

The castanets are those which produce sound when one part of it is struck against the other giving strong solid tone. Among them are included cymbals, Manjiras, kartal, lazim etc.

Among the instruments of percussion <sup>47</sup> are those which are hollow and covered with leather. They are played with hand or by small sticks. Among these one may include, Mridanga, Tabla, Packwaj,drums of various types, khaniari etc.

In this strip musical instruments are shown with the names of the classes of them. Some classify musical instruments into three groups.

They classify castanet instruments of percussion into one group and call this group as Talavadya because they do not play the melody but are used only to maintain musical rhythm. Hence they are included in one group.

15-16-17. Jain arabesque (paraghara): These three illustrated strips show the arabesque carved in the background of the icon of Tirthankara Deva in the Jain temple. Parikara is the Sanskrit word meaning attendant in figures. The Jains in their language call it 'Paraghara'. Parikar means Parijan or attendants Parikara thus means gods and goddesses related to the icon. Most of the Jains are ignorant of the figures in the arabesque and their purpose. These three illustrated strips are presented here to give them some idea about it even at home. All current customary figures are depicted here. Their introduction is given below.

STRIP NUMBER 15:—The semicircle portion above the icon is shown here flat and straight. Here the gods are shown as going in a procession to celebrate the birth (of a Tirthankara). They are playing music for the holy bath and installation ceremony. At the centre a god is shown sitting on threefold divine umbrellas, sitting in a peculiar seat posture and blowing the conch. On both the sides are shown Gandharvas (demi-gods) playing the drum. They are followed by Indras riding elephants who hold holy pitcher filled with water. They are going on Mountain Meru in the sky to join the celebration of the birth (of Tirthankara) under the god who blows the conch. There are three divine umbrellas kept on the icon as divine accompaniments there are lotus-stalk bearers carrying lotuses to be kept on both sides of the ears of the icon. After them are shown the domes of the minor temples on both the sides. The circular portion above the arabesque shows a line of swans and lotus petals between two lines. Peacocks and parrots are also shown to add to the decorative value. In some of the arabesques Gandharvas (demi-gods) and their spouses are shown in the upper strip but that is not shown here. Thus here are shown only those Parikars which are usually presented in current art.<sup>69</sup>

In ancient times great attention was paid for creating varieties of Parikars from the view-point of subjects and art. But at present the arabesques are conventional, simple and almost proto types. There is hardly any freshness of beauty in them. This may be due to lack of interest in art, lack of vision or paucity of financial resources. In ancient times arabesques were remarkable for their variety, for their artistic vision, for their excellent linings and for their attractive and impressive sculpture. The second remarkable for their variety of their artistic vision, for their excellent linings and for their attractive and impressive sculpture.

#### STRIP NUMBER 16:-

In this strip of the arabesque the central figures are shown. At the centre the icon of Mula-Nayaka is shown. Then on his right and left side icons in standing position and in Jina Mudra (Kayotsarga-Mudra) <sup>31</sup> are shown. Then on both the sides gods holding the chowries the pitcher of nectarare shown. Then on both the sides are shown the figures of the friendly meeting of the elephant and the crocodile. Then on both the sides are shown icons in lotus-postures. Then on either side of the figurines is shown an acquatic animal like a crocodile emitting foam <sup>52</sup>. In ancient times the arabesques were variegated and the Mula-Nayaka only was generally placed at the centre. Then the number of arabesques with three icons at the centre increased. Here on the right and the left side of the central Mula

- Note: 46. Stringed instruments are also called Tata or Tanta
- Note: 47. The instruments of percussion are also called 'Anaddha' or Avanaddha' in Sanskrit, 'Anaddha' means covered or inlaid. These instruments are covered with stretched leather.
- Note:48. There are some musical instruments which don't fall completely into one specific group e.g. harmonium, piano etc. They are to be considered as of the mixed class. These instruments are partly wind-instruments and partly castanets.
- Note: 49. These strips follow the arabesque shown in the sanctum sanctora of the Jain Temple at Chembur.
- Note: 50. Though there are many types of arabesques shown in ancient sculpture the best ones as far as known are at Khada-Khotdi Pada in Patan and at Nisha-Pole in Ahmedabad. The first one is the best in clarity, form and intricate carving while the second one is of the universally loved Shri Parshwa-Natha in an underground cell has lively features and the sculpture is quite flawless.
- Note: 51. This posture is also popularly known as 'Khadgasana'
- Note: 52. The correct name and the correct motive of showing it here is yet unknown,

Nayaka two icons of in Kausaggia i.e. in standing postures were shown. Then the Parikaras with five figures became more and more dominant and this has become conventional for the last hundreds of years. At present the same convention prevails. In some such anabesques even eight divine accompaniments are also shown.

One icon with anabesques is known as Ek Tirtha. Three icons with anabesques known as Tri-Tirtha and five icons with anabesques are known as Panch-Tirtha. 53

As Shri Adi Nathji, Shri Shanti Nathji, Shri Nemi Nathji, Shri Parshwa Nathji and Shri Mahavira are the prominent Tirthankaras among the 24 as menioned in Kallana Kandam prayer. One of them is installed as the central figure in arabesques and the remaining four Tirthankaras are shown elsewhere in arabesques.

#### STRIP NUMBER 17:-

In this strip the figures, at the podium of the throne of the arabesque are shown. At the centre of this strip Shanti-Devi, the goddess of peace, or Adya-Shakti, the primeval goddess is shown. The elephant and the lion are shown on both the sides. Why these two animals are shown here is not quite clear. The lion is known for its ventures and the elephant is known for its strength. The figures are shown perhaps with a view to convey the inspiring message that one should take inititative for benevolent activities and should be strong enough to undertake philanthropic activities. Perhaps it brings the message that like animals having mutual enemity but staying together here in peace, people should give up enmity and practise non-violence in life. Indian scholars have looked upon these two animlas as auspicious and that is perhaps the reason why they have found place here. But all these are hypothetical statements. Truth has yet to be discovered. Then on the left side Go-Medha Yaksa of Shri Adishwar Prabhuis shown with four arms and with weapons etc. sitting on an elephant on the right the last figure is that of Goddess Chakreshwari seated on the eagle and having six arms and holding weapons and objects. Variations are found in the weapons and vehicles of goddess Chakreshwari.

#### 18. Swastika:

The strip shows various designs of the Swastika which is considered to be an auspicious symbol. At the centre the complex design of the Swastika known as the Nandyavarta is shown. This symbol is exclusively used by the Jains and worshipped on a very large scale. It assures happy conclusion of any work and is known for its beneficial effects. Swastika, one of the eight auspicious symbols is also an auspicious symbol of Indian and Aryan civilisation. It is drawn with unbroken rice and kumkum in social and religious festivals to keep all the obstructions far away. Scriptures state that it attracts good fortune to the doer of this Mangal. In order to keep Mangal intact unbroken rice are used.

In Snatra puja (birth ceremony festival of Tirthankaras) and other holy ceremonies and specially celebrations of austerities numerous. Swastika are drawn on many occasions. This Swastika or Nandyavarta is also drawn on the occasions of entrance festivals of preceptors, of icons or inauguration of holy discourses. Thousands of Jains draw such a Swastika, with rice-grains before the icon of their deity in their temples.

Here the last Swastika in the strip is a facsimile of a Swastika in 'Ayaga-Pata (2000 years old) in Mathura. The Swastikas drawn here follow the clock wise course 56 but when a Jain ascetic gives up his mortal coil the Swastika is drawn with saffron on the shrouds that cover his body, in anti clockwise course. Such anti clockwise lines in Swastika are more prevalent in non-Jains. From the view point of art the Swastika is drawn in many ways.

#### 19. Ambika worship in sculpture:

This illustration strip is the replica of a sculpture in stone. Here at the centre is shown Yakshini Ambika sitting on a lion and heavenly damsels dancing around her in various postures.

This goddess is the deity of the 22nd Tirthankara Shri Neminath Prabhu. She is also known Amra-Kusmandini. This goddess is well-known among the Jains and others. Non-Jains address her as Mataji and during Navratri (the first nine days of the last month in Hindu calendar) religious Garba songs are sung with dance and religious rites performed to please her. The famous temples of this goddess are situated on Mount Abu and Mount Girnar.

# 20. Sculpture strip:

This strip is the replica of an art work carved on the Bhara-Huta dome. The three major circles show imaginary figures of Shrenik, the king of Magadha, well known among the Jains, the emperor Samprati and the emperor Kharvel. Shrenik was the great devotee of Bhagawan Mahavira. In the coming age he is to be a Tirthankara of the category of Bhagawan Mahavira. Emperor Samprati of Avanti was a great propagator of Jainism and had got carved crores of Jaina icons. He flourished in 220 (vir samvat). The emperor Kharvel, the great Megh-Vahan then flourished in Kalinga (Orissa) in the second century B.C. In his rule Jainism reached the climax of its glory. About Samprati only few facts are narrated in the history while reference to the emperor Kharvel, the great Megh Vahan is made in 'Avasyak Churni and Hemavant Theravali'. It is a pity that history tells us nothing more about him.

- Note: 53. The custom of installing a 'Pancha-Tirthi' in Spatra ecremony suggests the lcon of the above mentioned five Tirthankaras.
- Note: 54. The true motive behind this is yet not known and the plausible motive being unconvincing is not recorded here
- Note: 55. It was not a custom for the sculptors of arabesques in certain centuries to show only those Yakshas (Demi-gods) and their spouses who attend to a particular Tirthankara, but certain specified Yakshas and their spouses were shown. So, Ambika was shown as the spouse and Yaksha was shown with a big tummy and riding an elephant. The name of this Yaksha is still not known. The scholars think he is sarvanubhuti as mentioned in the fourth prayer of 'Snatasya', Generally gods and goddesses are shown as having four or more arms but there was also a tradition of carving gods and goddesses having only two arms.
- Note: 56. Germans are called Aryans. Their leader Hitler had accepted the anti-clockwise Swastika as a national emblem. It was shown on the German National flag, tattooed on the arms of soldiers and painted on machines, weapons etc.
- Note: 57. Kharvel was a great Jam emperor. He had an icon of Adishvar Bhagavan. It was made of Gold and studded with Jewels, Later on he named this icon as Kalinga Jina. Annual festival was held to honour this icon and all the people of Kalinga took part in this featival. It is a matter of research to locate this icon.

21.22. Sixteen Goddesses of learning:

Sixteen goddesses of learning are illustrated in strips number 21 and 22. Their names and numbers are mentioned with the illustrations. The names suggest the branches of learning associated with them.

In ancient times some persons did exert themselves to attain such learning. There are references to the worship of goddesses such as Rohini, Prajnapti, Vairotya etc. in Vasudeva Hindi and other books. So it is possible that there existed 16 branches of learning of the similar names and these goddesses of learning are the presiding deities of these branches of learning. The illustrations of the goddesses are reproduced on the Kalpasutra style so that readers may get an idea about the type of illustrations in Kalpasutra. Their weapons and vehicles are shown as they were. As they are quite clear, we have not described them here.

The description of the weapons and vehicles varies in some books. These goddesses are remembered in Nava-Smaranadi stotra. They are also found in the cloth piece of Mantra for a particular learning. They are also worshipped during religious rites and Mantra practices. Inside the dome of the Jain temple at Mt. Abu are beautiful statues of these goddesses in a standing pose. Their illustrations are also found in ancient palmleaf texts.

23.Illustrations of animals:

In this strip various animals are illustrated. The illustrations are reproduced faithfully from the illustrations of animals in medieval Jain Kalpa-Sutra at the centre of this strip.

24. Regent Gods of Ten Directions: There is an icon of Tirthankara in Kayotsarga i.e. Khadga posture and the ten regents of the aerial world are shown here worshipping him. The regents of directions have authority over the directions; the four directions, four sub-directions and the direction above and the direction below. Here they are presented according to a certain standard. These gods are said to be the caretakers and sentinels of these directions. They are worshipped in many major and minor religious rites such as Shanti-Snatra. They are also offered food here. I, Indra is the regent of the east, 2. Agni is the regent of south east, 3. Yama is the regent of the south, 4. Nairuti is the regent of south west, 5. Varuna is the regent of the west, 6. Vayu (the god of air) is the regent of the north west direction, 7. Kuber (the god of wealth) is the regent of the north, 8. Ishan is the lord of the north east, 9. Brahma is the regent of the direction above and 10. Naga (the serpent) is the regent of the direction below. These regents rule over all activities in their directions. Yama the god of death is the lord of the south. There is a custom not to keep feet in that direction while sleeping, otherwise one is likely to invite his wrath and consequent punishment.

In the illustration the regents of the directions are shown with their weapons and objects and vehicles and serving Bhagawan Tirthankara. There are variations about the weapons and vehicles of these regents of the directions in books of the Jains and others.

25. The nine planets:

In this strip the nine planets in the sky are shown serving the icon of Bhagawan Parshvanath. Their names, vehicles and weapons are clearly shown in the illustration. These planets are the deities of the third astrological sphere. They live in mobile divine aerial cars.

According to Jain scripture the first and the second in order are the sun and moon and thereafter other planets are shown in order.

These planets are illustrated here according to the Jain style. However there are variations in other books of the Jains and non-Jains. The name of the Tirthankara associated with a particular planet is given below each illustration. The numerals in the illustrations are for the easy guidance of the aspirant who would like to recite the Mantra of a particular planet.

The names of the days of the week <sup>59</sup> are given from the names of the planets. Out of the 88 planets seven or nine are dominant. The planetary positions in the horoscope reveal the past, present and the future of the person.

There is a remarkable convention of carving eight or nine planets below the metallic or stone icon with anabesque. They are remembered and prayer is offered to them in major and other stotras. Prayers and worship are offered to them during the rites and their names are recited.

26. Eight Karmas: The physical group 60 of atoms i.e. collections of the karmana classifications called Karma by the Jain pervade the whole universe everywhere just as air pervades everywhere in the 14 Raj Lokas and just as six elements (Dravyas) pervade every where in the Lokakasha. Pudgala Dravya means the Karma known by its Pudgala is an inert substance visible to those who have extrasensory perception. These Karma Pudgals by themselves are not capable of giving happiness of unhappiness to the soul but whenever the soul undertakes any good or bad activity, with the mind, speech or the body, the soul involved in worldly affairs attracts the physical atoms of Karmana class, just as the magnet attracts iron and then immediately joins them with the regions of the soul. Whenever such association takes place, four conditions are simultaneously decided in the atoms of Karmas immediately.

At first, the different natures of those Karmas are decided when the bondage through seven or eight types of actions is created. It is also decided as to what main qualities of the soul would be obstructed. This is called **Prakriti Bandha**. Sthiti Bandha means the duration of the time for which the Karmas of bondage would remain associated with the soul. Anubhaga Bandha or Rasa Bandha as called in scriptural terminology decides in what way the Karma of bondage will result, whatever the result would be external or internal, good or bad, intense or mild. The fourth **Pradesha Bandha** decides the share of an individual soul from among the seven or eight Karmas, binding every moment and affect the Dalikas of Karmana classification. Their proportion or amount is also decided at the same

Note: 58. There are variations in the number of the guardians of the directions.

Note: 59. The planets, the sun, the moon, the Mars the Japiter and the saturn are also known as Aditya, Chandra, Bhauma, Brihaspati and Shanishchar respectively.

Note: 60. An atom is the smallest particle of element that can't be further divided without destroying its identity. The collection of such atoms is called Skandha. Such physical Skandhas worthy of Karma have infinite number of atoms. Such Karma Skandhas are everywhere in the world.

time and the result follows. In this world the folly or scholarship, happiness or unhappiness, prosperity or poverty, good or bad intelligence, the results of lack of renunciation, high or low dynasty, obstacles etc. are allidue to the rise of such Karmas bound to the soul. The creation of the whole world and its complete working depends upon Karma. When the substance of all Karmas is annihilated completely the soul becomes free from Karmas and is liberated. These Karmas are of eight types. Their names as seen in the strip are 1, the Jnanavaraniya, 2, the Darshanavaraniya, 3, the Vedaniya, 4, the Mohaniya, 5, the Ayushya, 6, the Name, 7, the Gotra and 8, the antaraya. In this strip the alone of such Karmas is shown in the illustrations.

1. THE JNANAVARANIYA KARMA - In this illustration an individual with a bandage on his eyes is shown. The moral of the picture is that Jnanavaraniya Karma is like a bandage on the eyes. A person with a bandage on his eyes cannot see or know anything.

Similarly, if the soul is bound by Jnanavaraniya Karma by harming or neglecting knowledge or the knower, the bandage of Karma becomes tied on the soul's eyes of Knowledge and thus the soul's light of knowledge is covered up. Consequently the soul becomes incapable of knowing anything well, clearly and completely and moreover though the soul has infinite knowledge, it can't combine absolute knowledge and power. This Karma obstructs the infinite qualities of the knowledge of the soul. The type of bandage decides the type of obstruction for the qualities of knowledge. The development or the diminution of intellect, intelligence, memory etc., depends more or less upon the diminution of Karma.

#### 2.THE DARSHANAVARANIYAKARMA (Karma which hinders comprehension)

This type of Karma acts as the door-keeper. How can a person who wants to call on the king see him unless the door-keeper or the sentinel allows him to enter? Similarly this type of Karma restricts a person from the true comprehension of an object. With the rise of such Karma, the soul loses the general comprehension of an object. This Karma covers up the light of the soul, which would allow him to have the vision and the infinite perception. The word perception has many meanings associated with religion, faith, general knowledge etc. But here it should mean general knowledge. In the illustration the door-keeper is shown prohibiting a person from seeing the king.

- 3. THE KARMA OF EXPERIENCE (VEDANIYA) The Karmas which make one feel happiness or unhappiness are called Karmas of experience. Karmas which lead to experience of happiness are called 'Sata-Vedaniya' and karmas which lead to experience of unhappiness are called 'Asata Vedaniya' This nature of Karma is compared with a sword to which honey is applied. The experience of Sata-Vedaniya Karma is sweet as that of licking a sword to licking the sword. With the rise of such Karma the soul experiences sweet happiness and bitter unhappiness in the objective world. Such Karma, from subjective view point restricts the soul from enjoying infinite spiritual bliss.
- 4. THE KARMA OF DELUSION (Mohaniya)—The nature of this Karma is compared with that of liquor. When a person drinks liquor, he becomes immodest, slave of sense, dependent and even unconscious and loses discretion. Similarly with the rise of such Karma the person loses discretion between truth and falsehood, religion and misbehaviour, duty and misconduct and good and bad. His behaviour is unworthy, life is without any principles and discipline. He leads sinful life. He remains engrossed in illusion. His vision remains defective so that he is unable to have true vision. From the view-point of subtle result this Karma covers up the quality of equanimity of the soul and infinite qualities of character and thus it doesn't allow the quality of renunciation to develop. The illustration shows a person drinking liquor.
- 5. THE KARMA OF LIFE-SPAN (Ayushya Karma)—The nature of such Karma can be compared with that of detention, chaining or imprisonment. The prisoner who is detained, chained or imprisoned has to suffer till his period or sentence is over. Similarly, with the rise of such Karma a soul enshrined in the body of any of the four categories has to lead life from birth to death in that species. He has to remain in that adopted body till his Karma is exhausted. The existence of such Karma restricts the soul's quality of undwindling. Here in the illustration a person is shown imprisoned for a certain period.
- 6. THE NAME KARMA The nature of this Karma is like that of a painter. Just as painter creates various forms with various colours such Karma makes a soul assume bodies of various measures, forms, colours, smell, taste and touch in the four categories of states and in the five types (according to number of senses). Credit or discredit beauty or ugliness credit or discredit etc. results due to this Karma. With the rise of such Karma the formlessness of the soul is obstructed. In the illustration an artist is shown as creating various forms.
- 7. THE KARMA OF GOTRA— The Gotra Karma is of two types high and low. This Karma is compared with the work of a potter. The posts which are made by a potter for religious ceremonies are respected as auspicious but pots which are used to store liquor or such harmful stuff are condemned. Similarly due to such Karma by a person is born either in a high lineage or a low one. If he has a high, good lineage, he is respected and if a bad one he is condemned. This basic nature of such Karma hinders the soul's quality called 'Agurulaghu' (neither big nor small). In the illustration a potter is shown as creating various (earthenwares).
- 8. THE KARMA OF OBSTRUCTION (Antaraya) The nature of this Karma is like that of the treasurer or the store keeper. The king may order the treasurer to give donation but if the treasurer disobeys, the king won't be able to give any help. Similarly despite the desire of the soul this Karma doesn't allow the person to do charities etc. Such

Note: 61 Blood-relations are heredstary and affect the thought and conduct of individual.

Karma restricts the enjoyment or use of objects and wouldn't allow a powerful person to use his capacity. This world is run on all the eight types of Karmas as mentioned above. This Karma dominates all beings. Behind the major or minor activities of all men, gods, infernal beings and animals some Karma of the previous life or this life serves as the motive force. As long as such Karma dominates life, there is bondage of the world, births and deaths in the world and mental afflictions, diseases and botherations.

The soul which goes on eclipsing the dominance of such Karma through virtues such as non-violence, truth, selfcontrol, austerity, renunciation etc. would be completely liberated from all such Karmas in one of the births and then being liberated, becomes a liberated soul.

27. Eight auspicious symbols:

These eight auspicious symbols are adopted from Kalpa Sutra (Pajjo Savana-Kappa) of the mediaeval age. The sequence is slightly changed. For further explanation see the explanation for strip number 3.

28. Hasta Mudras:

Mudta means a particular form of figures created by both the hands (excluding the other parts of the body). These forms and figures are created with the fingers, the fist and the hand. Mudras are an important part of Mantra practice, installation rites, and Yoga practice. These Mudras are for pleasing gods, for attracting gods through Mantra recitation and for gaining wealth, prosperity, knowledge and dominance. A person 63 who can perfectly practise these Mudras with Mantras can do good or evil and can cure many diseases and remove difficulties. Many Mudras are given in ancient books but here only those Mudras which are very useful 64 are given.

The first six Mudras given in the strip are used for religious rites associated with Siddhachakra, Rishi Mandal etc. and in the Mantra recitations of Vardhamana Vidya and Suri-Mantra. Some of the rest are useful for Anjana-Shalaka installation.

Religious books have shown those Mudras which are used for religious rites. Mudras useful for music, dance and dramas are given in their respective books.

29. Eightfold Yoga:

Yoga means eight fold practices for meditation.

Yoga is the technique of liberation through joining the path of liberation 65 Eight stages of Yoga are recognised by the Jain, Vedic and Buddhist cultures. The names of these stages of Yoga are given with the names in the strip. The first illustration is about Yama (restriction) in standing position. The second is about Niyama (Observances) taking certain vows, the third is about, the Padma Asana (Posture), the fourth one is about Pranayama (control of bio energy). As the practice of Pratyahara (abstraction), Dharana (concentration) and Dhyana (Meditation) cannot be expressed in outward appearance, the three following figures are shown as the same. Only in the eighth illustration the additional halo is drawn. As a result of the practice of the eightfold Yoga one attains the status of Ishvar-supreme being, shown in the last symbol. The definitions of the eight stages of Yoga are given below.

(1) Yama means to accept the five vows of non-violence, truth, non-stealing, celibacy and non-hoarding, for the whole life in a befitting way. (2) Niyama (observances) means to renounce the objects of pleasure in a befitting manner and to practise purity, contentment, spiritual study, austerity, meditation etc.. It also includes regulation in life, the five Samitis, the three Guptis and various restrictions. (3) Asana (Posture) means either to stand or sit comfortably after giving up unsteadiness. This includes many postures such as the lotus posture, the posture of perfection, the sword posture etc., Gradually stage by stage more postures are added till one gains perfect mastery over them. (4) Pranayama (the control of bio energy) means control over respiration, practised in these stages of inhalation,

holding the breath and exhalation, which in Yogic terminology are called Puraka, Kumbhaka and Rechaka respectively. (5) Pratyahara (abstraction) means to withdraw the mental modification from the five Senses and their objects (6) Dharana (concentration) to make the projection of the mind steady on any stationary or moving objects, Padaor subject. (7) Dhyana (Meditation) means to make the mind fully concentrated in the previous practice or to mentally instal any Mantra Beeja or a Pada at the navel in the heart or on the forehead (i.e. by completely avoiding evil meditation and adopting good meditation) to be one with it. (8) Samadhi (Superconsciousness) when concentration is perfected and when the mind becomes free from all thoughts, thus completely peaceful state is achieved wherein one becomes absorbed in the soul.

The aspirant of Yoga gradually and stage by stage passes through these eight steps through practice and at some time he reaches Samadhi, the final superconscious state. When one reaches the state of Samadhi, realization of Supreme state becames easy. On the external plane physical and mental disorders can be relieved with Yoga technique. Again, during the practice of Yoga and austerity many miraculous powers can also be achieved and amazing feats are performed, but a true virtuous Yogi would hardly use such miraculous powers. He concentrates all his energy to achieve the best and the highest power of right knowledge, right perception and right character. Internally Yoga leads the soul to reach the perfect, spiritual state and to bring spiritual liberation near. At present more and more people are attracted towards Yoga. Europeans and Americans who have reached the climax of material prosperity and who are saturated with such material happiness and who constantly feel dissatisfaction are highly impressed by Yoga. Outwardly also they experience peace in many ways and enjoy health, through Yoga.

Note: 62. Mudras formed by other parts of the body are not given here.

Note: 63. How a certain form created by the hand or the body can play the role in good or bad result is still a mystery.

Note: 64. For detailed illustrated introduction to Mudras see sangeeta Ratnakara Sangeeta Parijata etc. Nirvana Kalika, Pratishtha books, Achara Dinkara, Vidhi-Marga-Prapa etc. Jain texts, English Books and Magazines.

Note: 65, Mokshopayo Yogaha.

30. Eight Divine accompaniments (Pratiharya): The word pratiharya is derived from the word pratihari which means the door keeper. A watchman constantly serves his master. Similarly these attendants are constantly in the vicinity of Jineshwaras—Tirthankaras for services and exhibit the dignity and splendour of Tirthankara. When Tirthankaras realize omniscience, the gods being attracted by the great merits create eight divine accompaniments including the Ashoka tree. These accompaniments remain with Tirthankaras as long as they live. Whenever the Tirthankaras are on a holy walk or are delivering a religious discourse, these accompaniments are invariably present. These accompaniments are created by the gods to show their devotion to Bhagawan Vitaraga and to spread the glory of their own speech as well as the speech of Tirthankara. These divine accompaniments are only found with such supremely blessed ones. There is a tradition to show such accompaniments at the divine religious Samavasarana. It is a tradition to represent divine accompaniments in the picture of the Samavasarana or an arabesque or in the picture of Arihanta. Gods create these divine accompaniments by their divine power.

At the centre of the strip a Tirthankara is shown on a lotus seat and delivering a religious discourse in a peculiar posture. Divine accompaniments are shown on both of his sides. Here the names of these accompaniments are also given. The small Chaitya tree (the tree associated with omniscience absolute enlightenment) on the Ashoka tree is also shown. The Chaitya tree or the tree of enlightenment for each Tirthankara is distinct. So they are of different types on the Ashoka tree. The remaining seven accompaniments are same for all Tirthankaras. One of the accompaniments is the divine metodious sound of music which creates extraordinary charm for the audience. Another accompaniment is a drum beaten specially at the time of worship of Arati. Another accompaniment is a group of three divine umbrellas (chhatras). Their correct sequence is shown. This sequence is followed in ancient pictures, arabesque around the central figure in a sculpture and in certain stone and metallic icons. The three divine umbrellas over the icon in a temple should have only this sequence but it is wrong and against scripture to reverse the sequence.

31. Samavasarana first Rampart (Conference Hall for 12 types of audience): This is the first rampart of the divine religious auditorium shown in simple way. Bhagawan is sitting on a throne of a golden lotus under the Ashoka tree.

Indra is shown beside him. Over and above the four sections of Jain community the gods—Indras, following their own rules and regulations and with folded hands listen courteously to the blissful discourse delivered by Bhagawan. As the female ascetics and women have to receive the instructions in a standing position, they are shown standing. In colloquial language this auditorium is called Samosarana.

32. Samavasarana second Rampart (conference of birds and animals): This second rampart of the divine religious auditorium is shown in simple way as the first. Here animals having mutual antagonism from birth are shown as forgetting such mutual antagonism due to the effort of the speech of Bhagawan, when they listen to discourse about non-violence and friendship from Bhagawan sitting on a golden lotus under the Ashoka tree. Who is non-violent incarnation and who loves all being in the universe.

These eight auspicious symbols are adopted from medieval Kalpa Sutra (Pajjo-Savana-Kappa). The sequence has slightly changed. For details see the explanatory note for strip number three.

33. Eight auspicious symbols: The significance of the alphabets and numerals which are the foundation of all our dealings is well-known in the world. A meaningful combination of them creates a peculiar collective energy. In Mantras there is domination of words, letters, with or without Mantra Beeja (nucleus). Similarly the Yantras are predominantly made of various numbers and letters.

34. Yantra Figures: The Yantras are of many types and their variations are innumberable. Following the mathematical formula lacs of such Yantras can be created. Many Yantras have numbers only and they are made by drawing a mathematical figure in which numbers are inserted. These figures are mostly squares, triangles, circles, hexagons or rectangles. These figures are divided into section filled with numbers. These squares when counted in horizontal vertical or diagonal lines give the same total. Some Yantras have Mantra Beeja without numbers, with the letters or Mantra Gatha. Some squares have both letters and numbers. Some are outlined with circles and squares. In some Yantras men, women, animals, birds, musical instruments, weapons etc... are drawn and they are filled with Mantra Beejas and Mantra Padas.

These Yantras are made from plates of gold, silver, copper or bronze (non-ferrous) by either writing carving or embossing the figures, numbers or letters. They are also available in various sizes on the palmleaf, paper or cloth in one or many colours. The drawings and writings on such media are done by a person with a clean body and mind. He wears clean clothes and writes or draws according to scriptural instructions while following the rites and sentiments correctly. For such drawings and writings eight fragrant substances, saffron etc... are used. The pen is made of gold or from a stalk of the pomegranate tree. Then by reciting Mantras etc. the soul of the Yantra is awakened with great respect. Thus the Yantra emits divine power. Then the Yantra is either kept at home or is worn on the body. These Yantras contribute reasonably to the welfare and progress of humanity. The Yantras give peace of many types, give strength and hypnotic power, drive away ghosts and endow one with prosperity, success, desired results and many.....

Note: 66. Dundubhi is a drum used for musical beats as defined in books and illustrations.

Note: 67. For this the book Koshthaka Chintamani is written and it is still in a manuscript form.

Note: 68. This rule has been mostly followed in Yantras.

miraculous powers. The science of Yantra being very vast and the space being limited here the preceptor or other books would guide the reader as to who can write or draw such Yantras, how it should be purified, where and how it should be installed, how its sanctity should be maintained, how to worship, how the rites should be performed, which Yantra would be suitable for a person of a particular caste etc.

In this strip some Yantras which are more used at present are given. Thus a whole strip is made exclusively for Yantras. The first two squares of 15 are given and they are followed by squares of 34, 65 and of 170, Jins referred to in Tijayapahutta stotra Gatha and then three squares each of 20.

# 35. A very rear strip showing the condition etc. of the child in the womb from the first month to the ninth month

Seeing this strip the reader would be surprised about the necessity of its presentation here. The answer would be found by reading the writing at the end of the strip, but since there is great restriction of space every item, despite being significant has to be condensed.

I thought that except a doctor none has any direct knowledge about the staying of the foctus in the dark chamber of the uterus for nine months and its development. After the invention of the x-ray machine the doctors got true and sufficient idea about the condition during the nine months, when photographs of the uterus were taken. Then only the people of the world got the information about this.

Our scriptures and Sajjayas (religious books of understanding and wisdom) have described the afflictions suffered by the beings during the confinement in the uterus and during the birth. I thought I should enlighten people about the foetus state through pictures. There is no ample space to describe in detail how small is the body at the time of birth, how every month it grows and how the embodied soul coming with Taijas-Karman named bodies from the previous birth becomes one through the fusion of the ovum and the sperm then, as per the theory of Karma the human body being Audarika how it forms Audarika body from Taijas (light), and Karman (action) body, how the formation of the body with the abdomen is formed inside the abdomen, how the body of the child grows and how it becomes stable in the uterus of the mother in a head-down, legs-up position at the end of the nine months. There is no space here to show the affliction of the being in the dark chamber of the uterus.

Observe the ninth illustration. Here the mother is shown in standing position and only the relevant portion of the abdomen is shown and you will exactly see how and in what shape the child has stabilised in the uterus. After nine or nine and a half months the child comes out of the mother's uterus in head-first position.

The tenth illustration is presented here to show how the twins are covered by placenta in the uterus so that placenta would be properly understood.

Then in a small illustration the exact location of the uterus in the female abdomen is shown by an arrow mark. Under this part is connected the genital organ of the woman. The foetus is formed by the fusion of the ovum and the sperm and causes pregnancy.

Here how nice is the union of the material and the instrumental cause! Much can be written as to how and through which associated causes the foetus develops in the uterus and about the extremely subtle process observed directly through the pictures about the creation of a child as observed by the doctors but as details are not necessary here, we mut a full ton to it.

In this strip the concrete form of the foetus on the 25th day is shown. Then, the development, together with the eyes at the end of the month is shown. You can see for yourself the gradual development of the foetus. The connection of the placenta<sup>69</sup> and the foetus are shown.

Read the advice given in the last section carefully and record the same in the heart.

## 36. A rare strip of different familiar shapes (cuts) of the diamonds

This strip, though not directly associated with religious teachings is associated in many ways with the same indirectly. It depicts Vajtaratna, the diamond, the best of all jewels on the earth. The diamond has its day round the world for the last twelve years. This diamond is supreme since creation and is to maintain its supremacy till the end. It is the most valuable jewel. A diamond of the size of a beetle-nut or an almond can be worth millions or billions of rupees. Diamonds are of various types and colours. They may be light or heavy. They possess merits or demerits. If a diamond with a demerit is introduced in a house it can become the cause of the fall in every way and if one has a flawless, meritorious (auspicious) diamond in the house, it can lead one to the pinnacle of prosperity.

Kohinoor, the diamond of the Pandava age is considered famous in the world today and it is set in the crown of the British ruler and kept in his palace. Books on diamonds were written in the past and new books are still being written. The diamond plays a significant role in creating new miracles in scientific inventions. Scientists make ample use of diamonds in electronic watches, satellites etc. The native physicians use diamond-ashes as a medicine for serious diseases while devotees decorate icons with diamond-studded crowns, necklaces etc. The diamond trade has flourished in the world, particularly in India where Gujarat and Saurashtra lead other parts. In Belgium and other countries there are gigantic machines to cut the diamond. The diamond being very hard can't be cut by ordinary tools. It can be cut by gigantic tools alone. Machines of various sizes cut and give shape to diamonds and then bring them to the market. Their value is extremely enhanced in the trade after giving them shape. In the strip presented

www.jainelibrary.org

Note: 69. These illustrations are copies of the illustrations from a book on anatomy-physiology published in Germany in about Samvat 1980, As per my information the book was not to be imported in India.

here all the different shapes of diamonds are shown together with the names of the cuts (shapes) in the line below the section.

Diamond-merchants will like this strip. The spectators will be undoubtedly attracted to this strip as so many cuts-shapes can be hardly seen elsewhere. Vajraratna i.e. the diamond related to the planet Venus.

#### My Preface about nine Sentiments

There are trillions of beings having the sense of mind. So the sentiments flowing in their hearts can also be trillions but the calculation or description being impossible the scholarly sages have classified those trillions of sentiments and grouped them in nine major sentiments and moods described in poetics in the literary section. In certain literary and other works eight sentiments are described by including one of them in a major sentiment after classifying the sentiments as major and minor. Similarly the sentiments are shown to be nine or ten as well. Someone has marked out a sentiment called Nootan. For example Anuyogadwar, a revered Jainscripture—Agama notes in sootra 262 (Gatha 63) that nine sentiments are described in a reverse order as Vira (bravery). Shringar (passion). Adbuta (surprise), Raudra (terrible), Vridanaka (bashfulness), Bibhatsa (nauseating), Hasya (humour), Karuna (tragic) and Prashanta (quiet). Among these, Vridanaka is novel and not found in other books. Anuyogadwar hasn't enumerated Bhayanaka sentiment separately but there clarification is made that they have included Bhayanaka in Raudra sentiment and hence it hasn't been separately dealt with. The whole is the intention of writers' intelligence. What is Vridanaka? Missing the worship of the worshipful, amounting to discourtesy or exposing the secret of someone who talks may ultimately lead to the internal feeling of shame. This is called the generating of the sentiment of Vridanaka which may also be marked by bashfulness and suspicion. Modern works on poetics haven't referred to this sentiment at all.

The ancient book Bharatnatya. (CH-6 V-15) has recorded eight sentiments—Shringara, Hasya, Karuna, Raudra, Vira, Bhayanaka, Bibhatsa and Adbhuta except Shanta. Kavyaprakash, written by Mammata has described nine sentiments by adding Shanta sentiment. Kavyalankar and Kavyanushasana also enumerate nine sentiments. Rudrata has added Preyan as the tenth sentiment to the nine sentiments in his book Kavyalankar.

#### 37. The causative factors producing nine sentiments

The tradition of depicting the world-famous nine sentiments through pictures is very ancient but I felt that none has ever known if anyone has drawn pictures by showing the causes behind the sentiments. Probably they might not have even imagined this. Again, I thought about the subjects of illustrations for each of these sentiments. After deep thinking I selected the themes and got the illustrated strips drawn to show the causes of the sentiments. For example, there may be many causes behind the experience of the sentiment Shringar but the sentiment is produced by looking at a beautiful woman, the main cause. So, that illustration is placed here first. Then the joker of the circus is placed, by looking at whom the spectators may experience the sentiment of Hasya. Thus these illustrations of the nine sentiments are the causes and the nine sentiments are the results.

#### 38. Facial expressions during the production of nine sentiments

This strip contains illustrations expressing the experience of nine sentiments. No more explanation is needed as the illustrations are self explanatory.

## 39. Various forms created by the movements of the hands for Japa

The chanting of any alphabet, word or a mantra is related to the number and for this there are two convenient methods. Either one keeps a rosary of beads or one may count with the grooves of the fingers. When counting was adopted with the grooves, Avartas were made to make Japa more effective and meaningful so that there would be no botheration to search for or keep the rosary.

Avartas mean figures created by various ways.

The strip given here depicts seven or eight types of figures. As Shankhavarta is useful as a support or as Japa, the third illustration is that of Shankhavarta. The Japa of Shankhavarta is done by relating these two. The Shankhavarta of the right hand is of 12 figures. Counting once would amount to 12. In order not to forget this the palms of both the hands are kept near each other. Now when 12 counts are made of Japa on the 12 grooves of the fingers on the conch-shape of the right hand, it is counted as one on the Tekan. To remember this the thumb is placed on the middle groove of the second finger of the left hand palm. Then, when 12 counts are made again with the right hand, the thumb is kept as Tekan on the second groove of the third finger of the left hand. Thus there would be nine times Tekan of the left hand and twelve would be counted nine times with the right hand, completing Japa 108 times. If the Japa is to be done by Avarta the number can be counted by keeping the thumb on the groove of the finger which has the shape of the figure 9 and for counting twelve times look at the third Shankhavarta illustration. See where is the figure 1. Start counting the grooves by the thumb. As the finger moves on the twelve grooves this shape is formed.

Note: 70. The dramatists, following the rule of the genus and the species have described Shringara. Raudra, Vira and Bibhatsa the four sentiments as basic, stating that Basya, Karuna. Adbhuta and Bhayanaka, the four other sentiments are born out of them and hence they have accepted only the four basic sentiments.

But if we think the other way, the sentiments are innumerable.

Thus there is one illustration with the shape of one of the four parts of Nandyavarta. This complete figure of Nandyavarta is found nowhere except in Jainism.

As Palitana Jain Sahitya Mandir was to be constructed in Samvat 1995 as per my complete concept and aptitude I got the figure of Nandyavarta drawn by wooden chips, each 5 ft. long, on the ceiling of Gyanmandir hall. See the same figure on the title page of this picture-album. Thinking that it was essential to enlighten the public about this illustration, therein also I have selected the same illustration because its pair is nowhere in the world except in Jain religion. Though the figure of Swastika is quite common this particular figure is unique.

#### 40. The method for counting the number (Ananupurvi) for cultivating mental concentration through Japa

Anupurvi means a method with regular sequence and Ananupurvi means a method with irregular sequence. One of the methods for Japa is to count the beads of the rosary which is easily available for all. The second method is through Avarta and the third one is to count certain things against Japa. so Japa is practised through written or printed numerals.

The Ananupurvi for Japa practice for the five Padas including Navakarmantra is quite familiar in Jain community. Lacs of its copies have been printed so far but the Ananupurvi of Navapadaji hasn't received similar publicity for certain reasons.

The Ananupurvi of five Padas is with pictures of 24 Tirthankaras. It has five sections and the pages to be counted are 20.

Question: Which is the best counting? the rosary-beads or Ananupurvi?

Answer: There can't be a clear-cut answer. This depends on the mental fitness but the Japa of Ananupurvi would be better for mental concentration than Japa on the rosary because here the numerals have to be utterd without sequence and so the eyes and the mind have to be constantly maintained on the sections of the numerals, allowing less accompdation for external thoughts to enter.

Ananupurvi can be had from Jain book-sellers.

#### 41. The strip showing imploration for forgiveness for mutual mistakes and wrongs done

The subject of this strip is very serious, deep and significant. Worldly life and spiritual liberation are poles apart. Both are contrary to each other. One should practise for spiritual liberation if one desires to end the cycle of births and deaths and all types of worldly, mental, verbal and physical afflictions. So that at the end of one of the births, the soul may attain spiritual liberation but the chief condition for this practice is that one should first gain victory over Kashaya. Kashaya is at the root of the materialistic life. Kashaya means anger, ego, illusion and avarice. The worst among them is anger. Because of these Kashayas like anger all the degrading and evil attitudes such as opposition between beings, vengeance, retaliation, not to be on good terms, exchange of hot words, anger, likes and dislikes, hatred, contempt, bitterness etc. come to the surface and because of them the bondage of continuous Karmas (actions) becomes extremely firm.

Under such a state of affairs merciful Jain Tirthankaras saw that the beings are roasted in the conflagration of Kashayas. If on one of the days of the year all persons seek forgiveness for their errors, fault, crimes and unworthy attitude, mutually and with cordial sincerity the fire of Kashayas would be extinguished. With this aim in view all the persons implore for forgiveness by uttering Michehhami Dukkadam, which means, I seek forgiveness for all my evil deeds during Samvatsari Pratikramana (annual religious worship). Thus they pacify the fire of vengence and opposition. This is called Khamat Khamana. This is the essence of Jain religion to forgive, to get forgiveness, to be quiet and to pacify others. Equipoise-perfect state of peace is the foundation and structurel of Jain religion and the essence of the duty of the Shraman of Jain religion is to be at peace and to attain peace.

This strip gives the same message.

# 42. The strip showing the names of the twelve Agama Shastras (Dwadashangi) which are the main constituents of Jain religion

When Jain Tirthankaras attain supreme enlightenment (Kewalgyan—Trikalgyan), they don't compose the scriptures with their intelligence but they get their scriptures composed through their chief disciples known as Ganadharas. These disciples have limited intellect but the Tirthankaras awaken their intellect by imparting to them three fundamental aphorisms to create among them the energy to compose the scriptures. These three aphorisms are: UPANNEI VA, VIGAMEI VA and DHUVEI VA. These three aphorisms are the base, the key of all knowledge of the past, the present and the future. The meaning of the three aphorisms is (1) All objects of the world are created, (2) All objects of the world are subject to destruction and (3) All objects (in other sense) are permanent and stable. All objects of the world have these three states. Ganadharas, the chief disciples fold their hands, bow

Note: 71. The Ananupurvis with the method of counting through Vyulkram are known. The best one recognised by all and stated in scriptures is that of five Parameshthi padas of Nevaker mantra and the other one is with nine names of Nevapadaji, five Parameshthis and of vision, knowledge, conduct and austerity.

Note: 72. This works as a goad to control the mind and perfection is achieved by regularly practising Japa for six months and then the practitioner of Japa can achieve his goals.

In Jain religion this medium; though small is yet extraordinarily effective and yet very few persons make use of it. 80 per cent of them are neither acquainced with it nor understand the same. This is an unfailing remedy for those with unsteady minds.

down their heads and accept the aphorisms of knowledge. The three aphorisms of Supreme Being generate unfathomable intellect-energy and so, within 48 minutes. (Antarmuhoorta) 2 Ghadis, they orally compose all the twelve unfathomable scriptures. Then the major twelve scriptures are composed. The composition of these twelve scriptures is called Dwadashangi in the famous terminology of Jain language. During the spiritual rule of every Tirthankara such Dwadashangi scriptures are composed since creation to the final deluge as an eternal rule. The strip depicts Bhagawan Mahavira at the centre. This picture is based on the Gathas (anecdots) of Avashyaka Niryukti. The picture signifies the fact that Bhagawan Mahavira, while undergoing spiritual practice went on climbing the tree of knowledge. When he reached the top, he realised Supreme-Enlightenment — Kewalgyan-Trikalgyan. Tirthankaras are exceptionally noble, philanthropic and always tuned to the idea of doing good to the world. It is certain that the world benefits from the path of knowledge. The knowledge which is in tune with all the cosmic elements, which comprehends its arrangement and which can uplift the consciousness of the whole cosmos should

elements, which comprehends its arrangement and which can uplift the consciousness of the whole cosmos should be placed before the whole humanity in the world, so, Bhagawan climbed upon the tree of supreme enlightenment and plucked various flowers of various branches of right knowledge and he took these flowers of enlightenment in his hand, with a view to present them to his first eleven Ganadharas disciples. All the eleven Ganadharas stood under the tree of knowledge and took the flowers in their cloth-pouch of intellect. Then those Ganadharas, possessing supreme intellect made 12 garlands of these flowers. These 12 garlands are those twelve scriptures. All these twelve scriptures were composed before 2515 years on the eleventh day of the bright half of the month Vaishakha in the presence of Bhagawan Mahavira and the whole Jain community. At that time there was the tradition to remember scriptures by heart. There was no custom of writing down the scriptures, as, in ancient times people had immense intellect. As time rolled on year by year, memory became short. Scriptures were more and more forgotten. So about a thousand years later, between Vira samvat 987 and 993 a great conference of all great Acharyas was called at Valabhipur. It is said that 500 Acharyas had met at the conference and it was decided for the first time to put in writing all those memorised scriptures and whatever knowledge was saved from oblivion was taken down in book-form. From that time thousands of scriptures were being written down. The worthy heritage was thus saved for future generations. Jains' devotion for the Agamas-scriptures is unique. Jains preserve this great heritage of great knowledge through physical, mental and financial sacrifice.

The names of these twelve scriptures are written in the strip. All these twelve scriptures are major. They are known as Anga and so the words Dwadasha(twelve) and Anga are joined together as Dwadashanga and the whole group of 12 scriptures is called Dwadashangi, Just as each of the Bhagawans is installed in a small temple, here the strip is made in a bow-shape and the twelve (Angas) Shastras are mentioned in the form of books. Here in the script the original Prakrit names are printed and below, Sanskrit names are also given. They are 1. Achar, 2. Sutrakrit, 3. Sthan, 4. Samavaya, 5. Bhagawati, 6. Gyatadharma, 7. Upasaka, 8. Antagad, 9. Anuttaro<sub>q</sub> 10. Prashna vyakarana, 11. Vipak shruta, 12. Drashtiwad. Just as Hindus' basic scriptures are four Vedas Jains have these twelve basic scriptures or Angas. Later on sub-scriptures - Upanga, Angopanga etc. are created.

It should be particularly noted that Brahmins specialise in knowledge and Vaishyas - Vaniks - merchants specialise in money-matters. Knowledge seems to be hereditary in Brahmin families. This idea is indirectly supported by the fact that all the first eleven disciples of Bhagawan Mahavira who belonged to the Kshatriya family were Brahmins alone and they have written all the twelve scriputres. What a co-incidence!

# 43. The strip showing the names of 45 Jain Agama Shastras, together with their subordinate types apart from the twelve basic scriptures

This strip shows the 45 Agamas scriptures as fixed by Shramana Sangha together with their names in a vertical sequence.

After the composition of this Dwadashangi and after a lapse of time the knowledge contained in this great twelfth work on Drashtiwad was gradually forgotten by the ascetics and with the disappearance of that knowledge, that branch of knowledge was also lost. Then there remained only eleven branches. The preceptors who followed wrote sub-scriptures for these branches. There are twelve such sub-scriptures. Then knowledge was further divided into Payanna i.e. subjects. Then followed six Chhedasootras and then four Moola sootras were written. Two Choolikas were also written. Thus the total number of standard religious books rose to 45. How many are the total scriptures of Jains at present? The answer is said to be 45. This figure of 45 is also not definite. There may be more scriptures. The information has to be greatly condensed.

This strip being about knowledge, may be useful for invitation cards for knowledge or its celebrations.

# 44. The strip introducing very useful information about names of jewels associated with nine planets, their colours, specific days and time for wearing them etc.

This strip is very useful and worth for collection. The description of the whole strip would fill many pages. However the strip clarifies many points. Mainly the strip shows the sun, the moon, mars, neptune, jupiter, venus, saturn, rahu and ketu. Keeping in view the table the strip indicates the relation of a particular planet with a particular jewel, the colour of the jewel, the day and the time of wearing the jewel, the Japa to relieve the evil effect of a particular planet and the shapes of the jewels.

The two figures, together with the names of the planets show the arrangement and the directions for showing the

planets on a ring or the Puja-stool to be made. As space was available some more names of jewels are given. Some jewels associated with nine planets are found from the earth, some from the sea-bottom and some from the mines. The jewels are classified as Brahmin, Kshatriya, Vaishya and Shoodra, when these jewels are found they are alive and have only one sense i.e. only one body. They have no nose, eyes, ears etc. and after being dissociated from their source they become lifeless through external air and light.

#### 45. The seven best Kahetras shown in Jain religion for service, religious practice devotion alms etc.

In Jain religion Punya means a good action-Karma. When the Karma is in ascendence, it gives the person happiness, peace, prosperity, success and a better state etc. There are seven factors which bind a being to good actions. These seven factors are called Punyakshetra. These seven factors - Kshetras are shown in the strip. They are: 1. The Jin-icon, 2. Jin temple, 3. Knowledge, 4. Jain ascetic, 5. Jain female ascetic, 6. Shravaka and 7. Shravika. Jains have immense faith and confidence in all these seven Kshetras. The first Kshetra is a Jin-icon and the second one is Jin-temple. Jains have great faith in getting the Bhagawan's icon made and their installation as well as for constructions of Jin-temples. Jains have great feeling for spending maximum amount for it. Before about 40 years an intelligent person had asked me, "Maharaj saheb, people donate very little for the cause of education, for helping Jain brethren and for knowledge while they donate thousands and lacs of rupees within no time for the construction of a Jin temple. What is the reason?"

The question was asked for the first time. Replying was not so easy. As the mind entered the depth of thought, the answer was found out immediately and I was pleased to answer and the audience became spell-bound. The answer was: "In Jain religion the good action is shown to have many types, rising higher and higher. The best action among them all is said to be Tirthankara Namakarma. It is natural that people would be instinctively attracted to such highest type of action?"

The third Kshetra is that of knowledge. Knowledge is light and mankind can attain welfare only with the support of light. So attaining true knowledge, to help others to attain the same and to inspire all who do good attaches a man to good actions. To create monuments for the protection of knowledge, to publish books, to spend money to educate others, to resort to self-study through sermons and to honour books will remove all obstructions to knowledge and in any one of the births the soul may attain supreme enlightenment and be entitled to the spiritual bliss of spiritual liberation.

Then there are two Kshetras for ascetics and female ascetics. To pay visits to ascetics and female ascetics, to bow down to them, to offer food, medicine, dress, accommodation etc. and to practise devotion to ascetics and female ascetics is necessary for the destruction of Mohaniya and other sorts of actions and for securing Punya, sacrificing everything for non-violence, observing fivefold great vows and always engaged in doing good to all those ascetics and female ascetics associate people with religious and spiritual Kshetras and make them travellers on the path of spiritual liberation.

The last two Kshetras are those of Shravakas and Shravikas. The attachment to merits — non-violence, control over the senses, Penance and for saking is caused by giving them all facilities so that they can live well and can practise Jain religion well. Thus the devotion for all the seven Kshetras would help the soul to go higher and higher on the path to spiritual liberation.

#### 46. EIGHT NOVEL TYPES OF OBEISANCE

Jain scriptures have shown various types of obeisance which are eight in number. Here they are shown with their types, their technical names, their illustrations, through the illustrations of the four constituents of Samgha. An illustration about obeisance of this type is in 'Namaskar Swadhyaya' published by Jain sahitya vikas mandal. In the middle only the face of Bhagawan Mahavira is placed.

## 47. The six principal religious of India, the number of their followers and their respective prayers

The strip shows the number of the followers of the six different religions in our present India. Mark the symbols of six religions shown in this strip.

Unfortunately there is no definite symbol which can be pointed out as that of Jainism. This is a sad state of affairs for Jain community. However, here we have placed the symbol of a Swastika.

The crescent of the Muslims and the cross of the Christians are world-famous symbols but we don't have a symbol famous in India. Here, apart from the six religions there are hundreds of religious sects with a small number of followers. There is no definite census-figure available for these major and minor communities following various religions. Then who would decide their symbols? That being impossible, a question mark had to be placed before a standing man. (Prakirna means in various ways.) The census-figures of the followers of these six religions are written here as per census-figures of 1971. There the population of Jains is shown as 2.6 millions. This figure isn't reliable. The population of Jains is more than 5 millions but at the time of the census unaware and ignorant persons get their names recorded as Hindus in the space for Hindus. Hence it is regrettable that the true population of Jains can't be recorded. No association came forward to take up such work which is inevitable in democracy. If the Acharyas and the leaders who know the present situation become alert, this task, though difficult is not impossible. Will the Jain community entangled in deep sleep become politically conscious for its own inevitable good? In this strip the prayers of all the six religions are given. There is some similarity of words between the prayers of Jains and Bauddhas. This is why the historians look upon Jainism and Buddhism as branches of Shraman culture.

I have been asking professors and students of Ph.D. whom I know to carry on research to find out the similarity in teaching, thoughts, words, meanings, conduct, icons etc. in Jainism and Buddhism.

#### 48. The procession of elephant and tenment

This is a procession of Jains with an elephant and is often called elephant procession. It can also be called pilgrimage of knowledge as a scripture has been put on that elephant. The chariot carries the icon of Tirthankara Bhagawan. The procession in practical terms is known as elephant procession, a chariot procession. This indicates generally things required in a procession.

## 49 to 54. The strips showing the weapons etc., and vehicles of Yakshas and Yakshinis of 24 Tirthankaras

The traditional architects and sculptors including Sompura architects and sculptors, scholars, ascetics, female ascetics, Shravakas and trustees etc. are confused about the names of anonymous icons of gods and goddesses. To avoid such confusion the scriptures have their guidelines in the form of facial features, position of arms, their vehicles and the weapons or other items in their hands.

The illustrations of 24 Yakshas and Yakshinis were published in a strip in the second edition of the album but they being small and not quite clear we have printed eight strips in this third edition so that the icons can be easily identified.

It was decided to illustrate only four arms and the vehicle instead of the gods and the goddesses as the weapons and other items in the arms can be clearly known from the strip measuring one and a quarter inches. To mark the god and the goddess of a particular Tirthankara the respective number of Tirthankara is shown in a circle at the centre. At the top are given the names of gods and goddesses. Below are shown the vehicles and in the four arms are shown related and respective weapons etc.

In the figures of Yakshas and Yakshinis the heads of the first, sixteenth and twenty-third-of all the three are respectively those of a deer, and an elephant. Its still not known why such vehicles are created which don't exactly depict various animals and birds. Some Yakshas have more than one head. Their number is 11. Their arms are four to, while among Yakshinis, except in the case of Chakreshwari all the remaining 23 Yakshinis have four arms and one head each.

This means the males i.e. Yakshas have more heads and arms while the females i.e. Yakshinis have only one head each. From this it may be imagined that males have a right to speak more while females have a right to speak less. I am sure intelligent onlookers will like my imagination which presents novelty.

No further introduction is necessary as all information including the names are written in every strip.

#### 55. The over all view of various types of mono-sense beings

There are infinite beings, both with visible and invisible existing in the whole cosmos. As it is difficult to describe or define the infinite beings ancient composers of scriptures have classified them into 563 types. The 563 types are further divided into five sub-divisions. These five sub-divisions contain beings with one to five senses. The names of the external forms of these internal senses are the sense of touch, the sense of taste, the sense of smell, the sense of seeing and the sense of hearing and their respective organs are the skin, the tongue, the nose, the eyes and the ears.

1. The sense of touch gives the idea of eight types of touch, showing hot or cold, hard or soft etc. 2. Six types of tastes viz. sour, saltish, pungent, bitter, sweet and astringent are experienced by the sense of taste i.e. the tongue. 3. Good or bad smell is the subject of the sense of smell i.e. the nose. 4. Colours-red, green, yellow, black, white, blue etc. are recognised by the sense of seeing i.e. the eyes and 5. The experience of hearing sound is through the sense of the ears. There are infinite beings with the mono-sense (of touch), with bi-sense (of touch and smell), with tri-sense (of touch, smell, taste and seeing) respectively. There are also innumerable beings with five-fold senses (of touch, smell, taste, seeing and hearing).

The illustrated strip is given here to show the types of beings with one to five senses in 563 groups of beings as fixed through classification by the composers of Jain religion. The first illustrated strip shows beings with one sense and the next shows all other types of beings.

In strip no. 55 all types of mono-sense beings are presented. In this strip the five constituents earth, water, fire, air and vegetation are shown. All these beings have got only mono-sense bodies because of the outcome of sin. They don't have the senses of the tongue, eyes, nose and ears. The earth should be understood as land and mountains, fire should be understood as all types of fire from the lightning in the sky to all types of fire on the land, air should be understood as all types of air that moves and by vegetation all types of flora and fauna, trees etc. should be understood. All the human beings, animals and petty insects are nourished by various products of vegetation. All the beings use land (the earth) for accomodation, water, fire and air for living and mostly use vegetarian products for nourishment of the body etc. Those mono-sense beings are alive as long as all these substances remain combined. When separated from the original source, they gradually become lifeless. Mostly the lives of other beings of the world are sustained on these mono-sense beings.

Note: 73. Really speaking the word 'Varghodo' pertains to the bridegroom riding a horse and going for his marriage ceremony with a group of people. But generally it is as good as a currency coin for all the ceremonies in Gujarattoday. The group of people walking with a pomp in any religious or social occasion is known by the word 'Varghodo'. The word 'Sarghas' is also prevalent in Gujarat but its traditional meaning is not befitting to all the occasions today and no other suitable word in Gujarati is available. In Hindi the similar word is 'Varyatra' and it has become popular in Gujarat too. So I have also written it here.

As Jain ascetics have taken a life-time vow not to practise violence of any being by thought, word or action they don't use any type of a mono-sense beings which are alive. They don't touch them as they consider it a sin to touch them.

In the strip, for separate classification of all types in the writing suggestion is made through the design.

#### 56. The over all view of bi-sense to Fivefold-sense beings

This strip shows bi-sense, tri-sense, quadruple-sense and fivefold-sense beings.

All bi-sense, tri-sense, quadruple-sense and fivefold-sense beings are collectively known as Vikalendriya. The three types are shown in the first section. Then three circles of Tiryanch Panchendriya are given. These beings move in water, walk on the earth or fly in the air. Deities reside both in the sky and in the subterranean world. The infernal beings live only in the subterranean world and men live on the earth. Thus, through the two strips the general concept of the whole biology as shown in Jain religion is given.

#### The joint introduction of 22 strips presented in English appendices

The borders of various types and various subjects are placed in this book. It would have been good if the borders were continuous but because of the limited space of the page the expectation can't be fulfilled. In Gujarati appendices it is possible to present 8 borders only. It was not possible to present the borders due to space shortage in the following Hindi appendices. There was another difficulty also that I had no particular subjects left. Which would be consistent with this book or would embellish the same. Hence borders haven't been presented there as no new borders could be made. But in English some care had been taken. The same 20 borders which were presented in the second edition are continued in the third edition, at the same places. But out of 20 strips 17 strips are given in a series and the old strips from 18 to 20 are replaced by three new ones based on Kalpasutra style and then the remaining ones are joined with old three strips.

# 57 to 73. The Strip of 16 goddesses of learning 24 Yakshas Yakshini according to the Shwetambar - Digambar concept.

In Jain religion 24 God-like persons called Tirthankars are born during the specified span of billions of years. When a Tirthankar attains absolute enlightenment, a Yaksha (male deity) and a Yakshini (female deity) from among the deities of the subterranean world are appointed as sentinels for the maintenance and good of the religious Shasan (order established by Tirthankaras) in the public auditorium of Tirthankaras.

The illustrations of 24 Yakshas are presented in strips 57 to 59 and the illustrations of 24 Yakshinis including Chakreshwari are presented in strips 60 to 62 according to Shvetamber tradition.

There are illustrations of 24 Yakshas in strips 63 to 65 and of 24 Yakshinis in three strips from 66 to 68 according to Digambar tradition.

The 69th strip is presented to show some supplementary deities of Jain religion. First six figures are of supplementary dieties according to Digambar tradition in it.

Then in a thick strip two extra deities of Digambar sect are presented.

Illustrations of six deities of Shvetambar sect presented here are respectively—first is Dharanendra who is the serving deity of Parshvanath Bhagawan. The deities assigned to Tirthankaras are always Yakshas and they belong to the Vyantar Nikaya group of deities. That is why, as per rules Yaksha named Parshva is the deity assigned to Parshvanath Bhagawan but as Dharanendra had protected him out of devotion, from the harassment caused by Kamatha, he is given a very significant place and as Dharanendra belongs to the second Bhavanpati Nikaya, he is not a Yaksha.

Yaksha Brahmashanti of the second strip is, like Dharanendra the additional devoted servant of Bhagawan Mahavira. The third Vimaleshwar is the deity assigned to Siddhachakra Bhagawan and belongs to Saudharma Kalpa of Vaimanik Nikaya. The fourth one presented is Maanibhadra Yaksha of impressive (Prabhavaka) Yaksha clan and is famous as the deity assigned to fourth Tapagachchha. He is included in the Vira clan. The fifth one is Bhairavadeva. There are many types of Bhairavas. The sixth one is Kshetrapal. They too are of many types. Here they are concisely introduced. Then are shown two Anavrutta and Sarvahna deities of Digambar sect. They are not introduced here.

To avoid the book becoming voluminous the weapons and vehicles of these deities are not introduced here. In case the weapons are not clearly seen in illustrations of the strips of the Shvetambar Yakshas and Yakshinis, they may be seen in strips 49 to 54.

Strips 70-71 of Shvetambar sect and strips 72-73 of Digambar sect-all these four strips depict 16 goddesses of learning bearing their names after different branches of learning acquired. Their figures and seats aren't introduced here.

#### 74 to 76. Related to Shree Naminath Bhagawan, the pictorial style of Kalpasutra (Indo-Irani mixed art)

All these three strips are drawn on the basis of the school of painting (Indo-Iranian style) which followed the art of painting in the copy of the Jain Kalpasutra as prevailed from the 14-15th century to 18th century. The strips follows the Jesalmery drawings.

Strip no. 74 shows the Chyavan—(to enter the mother's uterus in order to take new birth from the other birth) of Bhagawan Neminath, the fourteen great.dreams of the mother and his father Samudravijay sitting in his residence.

Strip no. 75 depicts mother Shivadevi and the birth of Bhagawan Neminath. Harinaigameshi vehicles Bhagawan, together with the group of other gods on Mountain Meru, the chariot of the marriage party, the cattle-camp, the Chauri (a square decorated structure where marriage ceremony is performed.) the hair-plucking ceremony, acceptance of such hair by Indra-all this is shown symbolically in the strip.

One remarkable fact about this strip is that ordinarily Bhagawan who is one day old is taken by Maharaja Indra on the Mountain Meru, from the bedroom of the mother while here that right is shown to have been given to Harinaigameshi. Scriptures have noted such alternatives.

Strip no. 76 shows Devaloka (the abode of gods).

## 77-78. The strip of 24 symbols of 24 Tirthankaras according to the Shwetambar - Digambar concept

In 77th strip the illustrations of 24 symbols are given according to Shwetambar concept for identifications of 24 Tirthankaras. The icons of 24 Tirthankaras have imaginary from. To identify the icon of a particular Tirthankara its symbol has been fixed. About the creation of such symbols the scriptures have mentioned that when a Tirthankara is born he has such a symbol on his right thigh, made with the skin of the thigh. As days pass this figure is enlarged and when an occasion arises for making the icon this symbolic figure is carved out under the icon of Tirthankara. In this strip the 24 symbols of 24 Tirthankaras, as fixed by the scriptures are illustrated.

On account of which Karmas such figures are formed on the thighs? Why, except for eight figures, all the remaining symbols are of animals, birds etc.? Though these are superhuman personages, why such figures are formed on the thighs? All this is amazing. Who else, except the enlightened one can solve these mysteries?

Strip number 78 is about 24 symbols of 24 Tirthankaras, according to Digambar concept and have minor difference about the symbols as per Shwetambar concepts.

#### 79. The strip about Jainam Jayati Shasanam

This strip is about the Victory of Jain diocese. As this book concludes an auspicious prayer is offered here for the victory of Jain diocese.

Strip number 75, being the concluding strip shows the motto: Jainam Jayati Shasanam (Victorious be Jains for order established by Tirthankaras),

#### 80. The strip on the inner title page showing various postures (Mudras) at the time of the sermon

The second edition was completely printed and lastly when the inner title page was left over, I thought that a strip about alternatives should be prepared and presented as there are alternatives about postures (Mudras) and the seats adopted by Tirthankaras at the time of sermonising, so that the students of this subject may be satisfied and the inner title page may be beautiful. That strip is printed on the inner title page because it was necessary to print this strip on the inner title page.

In this strip seven figures are given. The figures on both the sides of the middle figure are the same. So, if we look from the realistic view only four Mudras are presented here (see figures 1 to 4). As no definite conclusion is arrived at about the position of the arms and the legs, this strip is given.

Another remarkable thing shown in this strip is that four types of lotuses are shown for the seat. Divine umbrellas are shown on all these figures but on the last two figures Ashoka tree is shown as a symbol to give the idea about Samavasarana (divine auditorium). As Tirthankara spreads great enlightenment small lamps are shown between the divine umbrellas. To show that this strip is separate from the inner strip and that Tirthankaradevas predominantly preach to give up violence and possessiveness the two words — Ahimsa and Aparigraha are got written at the two ends of both the words and to maintain the balance of the whole border and to embellish it the design of flowers and flashes of light is shown. The strip would be better understood by those who observe it.

Thus concluded the introduction to 80 strips given in the third edition.

# અશોક વૃક્ષ શાલ વૃક્ષ

અશોક્ટ્રક્ષનો સંક્ષિપ્ત પરિચય

દરેક તીર્યંકરોને કેવળજ્ઞાન ઘતાની સાથે દેવો ભક્તિથી અષ્ટમહાપ્રાતિહાર્યની રચના કરે છે. તે પૈકી એક પ્રાતિહાર્ય અશોકનું છે. એ જ વૃક્ષ નીચે બેસીને તીર્યંકરો દેશના આપે છે. અશોકવૃક્ષ દરેક તીર્થંકરોનું એક જ સરખું હોય છે. અહીંયા અશોકવૃક્ષનો પાંદડાં અને ઝાડ બતાવવામાં આવેલ છે. અશોકનાં વૃક્ષ ભારતમાં બહુ ઓછાં છે અને ઓછાં સ્થળે છે. સાચી મામિતીના અભાવે આચાર્ય, સાધુઓ સહિત તદન જૈન જનતાનો મોટોભાગ આસોપાલવને જ અશોક સમજી બેઠો છે જે ખોટું છે.

ચરક સંહિતામાં અશોકના ચાલીસેક નામો મળે છે. તેમાં રક્તપલ્લવ નામ હોવાથી તેના માત્ર પાંદડાં લાલ હતાં એમ સૂચવે છે. તો શું અશોકના પાંદડાં લાલ અને લીલાં બે જાતનાં હશે ?

કૃવિ કાલિદાસે કાવ્યમાં અશોકના પુષ્પને લાલ જણાવ્યાં છે, જે આજે ધરતી ઉપરના ઉપલબ્ધ અશોકમાં છે જ ઠેવી જે અશોક બનાવે છે તે દેવિક શક્તિથી બનાવે છે તેથી તે કૃત્રિમ હોય છે.

#### શાલવૃક્ષનો સંક્ષિપ્ત પરિચય

શાલવૃક્ષ ઉત્તર ભારત તથા બિહાર, બંગાલ તરફ જોવા મળે છે. આ વૃક્ષ નીચે ભગવાનને કેવળજ્ઞાન (ત્રિકાળજ્ઞાન) થયું હતું, તેથી આ વૃક્ષ ચૈત્ય-જ્ઞાનવૃક્ષ કહેવાય છે. દરેક તીર્થકરને કેવળજ્ઞાન જુદાં જુદાં વૃક્ષ નીચે યાય છે અને જે વૃક્ષ નીચે કેવળજ્ઞાન થાય તે વૃક્ષ અશોકવૃક્ષની ઉપર દેવો સ્થાપિત કરે છે.

# INTRODUCTION OF 144 SYMBOLS PRINTED 1"x1" SQUARES IN BETWEEN THE ARTICLE OF 48 PICTORIAL INTRODUCTION

#### 1. The lion:

This figure of a lion is a replica of a similar figure on a Jain monument at Mathura in Uttar Pradesh. This is the sculptor's artistic concept of a lion. The introduction to the symbols begins with a lion as the latter is the emblem of Shraman Bhagawan Mahavira. The lion is looked upon as the king of the forest and as a symbol of bravery and adventure. He has an honourable place in all icons of stone and metals, which have arabesque of Jain art. The lion is considered to be auspicious among the eight auspicious symbols in the world. He has a distinct place in the fourteen dreams. The mother of every Tirthankara sees a lion in one of the great fourteen dreams that herald the conceiving of a Tirthankara. Indian books on the science of dreams declare that one who sees a lion in a dream gets the best fortune

#### 2. The holy pitcher:

This is the sixth auspicious symbol among the eight symbols well-known in Jainism. These eight auspicious symbols are known as 'Ashta-Manga!' and they bring bliss in life. Jains and others install a holy pitcher full of water when they start any auspicious function, inaugurate a new building of any undertaking, complete any religious rite or recite the hymns of peace (Shanti snatra). This symbol is used to invoke peace and prosperity in Indian culture and people have great faith in it.

There was a remarkable custom of carving the eight auspicious symbols on the lintel of the main gate of temples and the houses of people. They were carved on stone or wood. Even today such symbols are seen at many place. These eight auspicious symbols are 1. The Swastika, 2. Shree-Vatsa, 3. The Nandyavarta (complex swastika), 4. Vardhamanaka (Sharava Samputa-pair of earthen bowls), 5. The Kalash (holy pitcher), 6. The Bhadrasana (Royal comfortable chair), 7. The pair of fish and 8. The Mirror.

This illustration is reproduced from an illustrated Jain Kalpa-Sutra, which was highly honoured in the mediaeval age. The illustration follows the internationally known style of drawing.

#### 3. The elephant:

This is the reproduction of a figure of an elephant in action carved on a Jain monument at Mathura. The elephant is the most famous, attractive, very intelligent and auspicious animal of India. Among the animals, the elephant has the largest body. The elephant is absolutely herbivorous and either black or white. The elephant has been given a special place in the podium under the Tirthankara's icons with arabesques. The elephant is used for ridding or for carrying an icon, a religious book or an honourable person in important processions all over India. In ancient times the armies had divisions of elephants. They were covered with armours of steel. Such speciments of armours can be seen in museums. Elephants have flourished particularly in Mysore State in the south, Assam in the east and Africa. Outside India elephants abound in Africa but the elephants in the forests of Africa are very tall and broad, ugly and ferocious. They have big ears and can be hardly domesticated.

#### 4. Sutra reading:

The Jain ascetic who is a preceptor adorns a wooden seat and gives a lesson of a religious aphorism to his disciple who is an ascetic. The disciple holds in his hand a long palmleaf page which bears religious writing. Their dress is different from what it is today. This dress (fixed for any reason) is found by way of tradition in copies of ancient palmleaf manuscripts and copies of Kalpa-Sutra and other texts written on paper. Before about 600 years palmleaves were liberally used in Gujarat for writing. Between them is 'Sthapanacharya' and a book-stand in vertical position. This in ordinary parlance is called 'Thavani'. The Sthapanacharya is an Inevitable gadget among the paraphernalia of ascetics both males and females. They invariably keep the same with them. It contains Aksha and is kept for the installation of the five great supreme being who are collectively known as pancha parameshthi. At present the words bookstand and Sthapanacharya have become synonym. A disciple serving the preceptor is seen standing behind him.

This illustration follows the style of an illustrated Kalpa-Sutra text of the thirteenth century.

#### 5. The swan:

This is an adorable carving on the Jain monument at Mathura. The swan is a popular bird of India. It is particularly a favourite bird of poets and authors of poetics. The swan is mostly seen in sculpture and architecture. In Jain temples with domes the lowest strip is called hamsa. That (the strip of swans) where in only a whole line of swaps is carved out. Besides in arabesque of a Jain icon a line of swaps is particularly carved out at the top the circular part. Poets have compared the attractive gait of a woman with that of a swan which has a very charming gait. According to the poetic convention the peculiar beak of the swan can separate milk from water.

#### 6. Shahanai:

This is a famous auspicious musical instrument (belonging to the class of wind musical instruments). Before some years this musical instrument was played thrice a day at temples and palaces. (For further explanation see the note for symbol Number 20)

Note: 1. For further explanation see the introduction of illustrative strip No3.

Note: 2. This convention continued till the 20th Century but with the foreign type R. C.C. cement structures this auspicious convention has almost been discontinued. But these symbols can be precast, embossed, carved, pasted or painted in every house so that the inmates may get prosperity and enjoy bliss and peace.

Note: 3. Kalpa-Sutra describes the elephant seen in one of fourteen dreams as white. At present such an elephant is in Thailand-Siam. Recently a white elephant is in Naga Land near Assam. In ancient times, there were many white elephants in this country.

7. Aum (in circles):

This Mantra formula having a nucleus is a base of Jain Mantras and is very famous and effective. There is a very Hrim Arham famous Mantra-Beeja Aumkar inside the nucleus of Hrimkara Beeja with supreme uninterrupted circles. Here the Avagraha sign like (S) showing theomission of (A) vowel is placed. This sign suggests the figure of Kundalini, or according to the rule of Sanskrit grammar when Aum is followed by Aum A is omitted and Avagraha sign is placed. This figure is particularly at the centre of a Yantra which is worshipped in Siddhachakra Major worship! Arham without 'Nada' can never be drawn in this Yantra.

Therefore Nada must be invariably present.

This Beeja (nucleus) is more used in writing than in Mantra recitation. This figure can be read in all the three ways, so all the three types are shown above.

8. Aum Hrim Arham:

The explanation for this symbol is the same as at 7 above except that its form is elliptical. The second difference is that there is no sign of Nada on Arham. In other Yantra Patas this figure is drawn without Nada.

9. Arham:

This is a famous Mantra Beeja with double 'R' and without Nada (drawn above or below). This Beeja also seen below with one 'R' is very famous and popular. This Beeja is pronounced in the first auspicious aphorism of Siddhahema grammar. For showing Nada triangles, circles and other signs are used. Again Nada being a constituent and a step towards meditation, the word 'Anahata Nada' is famous for the same. This Nada is a part of Yoga practice.

The Beeja Arham contains vowels and consonants as mentioned in the science of Mantra because in Varna Matrika first the vowels and then the consonants are taught. The vowels start with (A) and the consonants end with 'H'. As this Beeja starts with (A) and ends with (HA) it contains all vowels and consonants. So by reciting 'Arham' would be recitation of all vowels and consonants. That is why the Mantra-experts consider it to have great significance. This Beeja is adored in various ways in many books.

The science of Mantra commands that the sign of Nada must be placed on certain Mantra Beejas but during the last hundreds of years this idea has been forgotten and so the writing of this Beeja has been almost discontinued in Jain Yantras.

10. Avagraha Rham:

This Beeja contains the grammatical sign of Avagraha 'S'. It has no 'R' below but only above. In certain Yantras such a Beeja is at the centre. Thousands of Jains mostly use, for Mantra recitation a Beeja with only one 'R'.

11. The lotus:

This is the famous symbol of Indian culture and it is a favourite of the poets. The figure is reproduced from a figure in Ajanta caves. The saints and religious preceptors have liberally used the symbol as an example to show to the people how to live unattached in the world like the lotus in water, because the lotus remains untouched by water though born and living in water.

12. Hrim:

This is the Hrimkara Beeja with Nada Bindu and Kala and written in Jain script. This very Beeja is at the centre of Rishi-Mandal Yantra. 24 Tirthankaras are installed in this Hrim Beeja (see Rishi-Mandal stotra, Gatha 20). In Rishi-Mandal Yantra edited by me, Hrim is drawn with Nada, but during the last 300 years the preceptor-to-disciple tradition is lost so far as the figure of Nada in Yantras on copper, cloth, paper etc., is concerned and this is why Hrim is found without Nada5.

13. A god with garland:

This figure is drawn to show that god from heaven honour Tirthankaras and other gods with garlands of flowers. These figures are found on both the sides above the icon in all Jain arabesques. These figures are particularly in caves, monuments and pictures, only the curvatures differ.

According to Jain scriptures there are four types of demigods called Bhavan-pati, Vyantar, Jyotishka and Vaimanika in the subterranean world and the sky.

14. Vidyadhara god:

This god known as Vidyadhara god has got a bouquet of flowers in his hands. He can fly, His figure is found in the sculpture and architecture at Mt. Abu and elsewhere,

15. The horse:

This is a beautiful figure of horse, decorated with saddles and drawn with the medieval age Kalpa-Sutra style. The horse is famous all over the world. Scientists use the word 'horse-power' to indicate the power of a machine.

16. The lion:

This is a remarkable figure found in architecture. It is carved out of stone on 'Shuka-Nasa' and placed particularly on the summit of a Jain Temple. It shows the sentiment expressed in the incident of Gajarava.

17. The lion with the elephant mouth:

There was a tradition of sculptures and pictures in which the lion, the horse etc. were shown with the trunk of an elephant. This tradition prevailed in various parts of the world in ancient times. So, here also a similar figure is drawn in a rural form and classified as a medieval picture of Kalpa Sutra-style. Such figures are carved on the monument of Sanchi in Jain monument at Mathura, in certain Buddha caves and some Hindu temples of south India. In central Asia and in the western countries there is a tradition of such sculpture. Again it is believed that such animals did exist in prehistoric times.

Note: 4. This figure is certainly found in the Siddha-Chakra Yantras published by other authors but it lacks in this sign of Nada, but the Yantra edited by me the figure has 'Nada'. The Nada must be there. Then only a Beeja as enjoined in the scripture can be drawn. And then only that Yantra can be perfect from scriptural view-point.

Note. 5. If the Hrim in the centre of Rishi-Mandal Yantra is void of Nada it should be considered faulty

18. The bull-The bullock:

A fascinating figure of a decorated bull or a bullock following the medieval style of Jain Kalpa-Sutra at one time the bullock was used for country wide inter-state transport though today its use has decreased.

19. Cymbals:

This is an instrument made out of bronze and is one of the four types of musical instruments. The cymbals are made from bronze. They are used in music and on occasion of devotion, prayer and worship. It belongs to Indian culture and is used in temples during festivals. Mini-cymbals called Manjiras are used in the same way as cymbals, but they are used more by persons who sing devotional songs. The sound produced is soft, sweet and solid.

20. Playing Shahanai: The illustration expresses a sweet sentiment. This auspicious musical instrument is used in assemblies of gods and kings and in religious and social functions in the families of the poor and the rich and also in processions. It is wellknown as a wind-instrument. The size and shape of Shahanai have many variations in different states, cities and villages with different shapes and names. It is also used abroad with different names an shapes.

21. Playing the drum: This well-known musical instrument is used mainly at the place of worship and at different religious functions. It is known as Dundubhi in Sanskrit (Explanation of Symbol number 20 equally applies to this instrument).

22. The drum player:

Here is a drum-player with bun of hair on the head. From the sculptures and pictures it appears that during the period from the tenth to the fifteenth centuries there was a custom of keeping long hair and binding them as a bun on the head, among certain kings and people. The drum player drawn with a peculiar costume and elongated eyes like that of a deer follows the Kalpa-Sutra Style of painting of the twelfth century.

23. A female dancer:

This figure of a female dancer having nose as sharp as that of a parrot and elongated and protruding eyes like that of a deer is drawn after Kalpa-Sutra style patronised by Jains (A woman with beautiful eyes is called-Mriga-Nayani having eyes like those of a deer, in Sanskrit).

24. A woman plaving:

A woman playing a rectangular musical instrument of the percussion type, while bending the body from three places (Kalpa-Sutra style).

25. Trishala and This is an illustration of mother Trishala who has given birth to Bhagawan. According to Kalpa-Sutra style the legs Vardhamana: are shown short and eyes are shown elongated, shadows are omitted and more is suggested then what meets the eyes. The illustration is drawn on these principles while maintaining the harmony of colour and form. Artists call this

26. Arati (A sacred lamp):

This is an artistic metallic lamp for deepak (arati) waving lights before the icon and for worship. This peacock shaped Arati has five lamps. It is also used for receiving or honouring some person and in religious and special

In India and elsewhere there is a custom of waving this Arati with wicks, saturated with clarified butter (Ghee) before the icons of gods and goddesses regularly in the evening. This custom is both essential and inevitable. On great religious functions Arati with 108 lamps is waved before the icon mostly in Jain Temples.

From hundreds of Aratis only one is shown which is simple and used everywhere. This illustration follows a Rajasthani figure of the 18th century.

27. The lamp:

After the completion of the Arati ceremony in the evening a special type of lamp is moved also. So the word 'Aratilamp' has become current. This lamp is independently used in temples and during worship or recitation and it is waved before the picture of the gods and in worship at home. This lamp has a wick saturated with clarified butter.

In Indian culture the religious rites associated with Arati-lamp are said to bring bliss and prosperity in life.

28. Goddess

She is a very impressive goddess known as the choice deity of Shri Parshvanathaji, the 23rd Tirthankara Bhagawan. Padmavati: She belongs to the Bhavanpati Nikaya group and is introduced as the wife of Dharanendra.

> Usually there is a custom of showing seven hoods of the serpent over her head but this number varies. The author of Bhairava Padmavati Kalpa has suggested red Padmavati with three hoods of the serpent. Parshva Deva-Gani has described her as having three hoods of the serpent. Here she is shown with three hoods of the serpent over her.

> Her carrier is a serpent with the face of a cock. She is shown with a rope, a hook, a lotus and a fruit called 'Bijora' in her four arms respectively. The illustration follows Kalpa-Sutra style.

> There are variations in the styles about the weapons and other objects in the hands of Padmavati. There are differences about her between the Shvetambar and the Digambar sects of Jainism. Jains, Hindus and Baudhhas accept in their own way goddess named Padmavati. Separate independent centres of Padmavatiji have also come into existence. Among them the new icon of Padmavati installed at the Jain Temple of Adinath at Ridge Road, Walkeshwar, Bombay is the best from the view-point of sculpture and form-

> Yaksha and his Yakshini belong to the Vyantar Nikaya group. Then how is it that this a divine couple belongs to the Bhavanpati Nikaya group? If Padmavati isa Yakshini, the Dharanendra should be a Yaksha. Then why is he shown as a Parshva-Yaksha? Many such questions require satisfactory answers through research.

29. Rishabhadeva and

In this illustration prince Shreyansa is shown as offering sugarcane juice to his father Rishabha Dev Bhagawan, the first Firthankara who flourished billions of years ago and who had fasted for more than a year for spiritual practice.

offering of sugarcane As Tirthankaras accept food only in the hands he accepts the sugarcane juice in the hands. He has on his shoulder a piece of cloth, given by Indra.

juice: This illustration is a replica of a carved figure on a monument at Mathura. This bird, according to poetic convention 30. The Swan: has got a beak which can separate milk from water.

31. Composite figures of the deer:

Here four deer with only one head are shown. Such composite sculptures and illustrations reflect great creative intelligence and this tradition is very old. This art has been well developed in Rajasthan and Gujarat and many fascinating illustrations of high quality combining elephants, horses, men, women, etc. are drawn. Such illustrations of incidents are seen on wood, cloth and paper.

32. The deer couple:

A beautiful outline of a deer couple. The deer is a herbivorous, innocent, contented, charming animal that deserves mercy as it is always hunted by hunters.

33. The swan:

A remarkable figure of a swan swimming in water.

34. Ambai, Ambika, Ambe (Amrakushmandini):

The Yakshini goddess, the choice deity of Neminath Bhagawan, 22nd Tirthankara. In the illustration she is shown as having two arms, looking at the child in the right arm and holding a bunch of mangoes in the left hand. The lion is her carrier. She has adorned herself with ornaments and is sitting in the Bhadrasana.

Among people other than Jains she is known everywhere as Ambaji and Mataji. She is also known as the goddess of lineage.

It is discovered that before the twelfth century she was installed as the chief goddess of the Jain community because she has been installed as a goddess in the arabesque of any Tirthankara's icon made of stone or any metal before that century.

She is also known as Kushmandi, Kushmandini or Amra-Kushmandini.

Ambika in the sculpture is shown as having one or two sons. She is shown with four arms and her face is either straight or on the side. Mostly a child is in her left arm or on the left side. In the case of all these three goddesses there are variations in the weapons, the carriers and the number of children (One or two). Here all the three goddesses are illustrated following the present popular Kalpa-Sutra style.

35. Lakshmi:

Lakshmi, the goddess of wealth is loved by all She sits on a lotus and she has four arms. She holds lotuses from elephants in the upper two arms and a rosary and a holy pitcher in the lower arms. All people have faith in this goddess. Lakshmiji is also found with two arms, having different objects in the arms and shown in different poses.

36. Sarasvuti:

She is the goddess of learning and arts famous in India, respected by all philosophers, loved by householders, saints, and all. She has four arms and the lotus is her seat. She holds the lute.

This is reproduced from a beautiful figure with excellent contorts, of the twelfth—thirteenth century. Sarasvati is also known as Shruta-devi or Shruta-Devta. Poets have introduced her as Sharada and given her innumerable names. Indians worship her much in different ways for learning, intellect, knowledge and memory. There are also figures of Sarasvati with two arms. She is shown either as standing or as sitting. Her carriers are the Swan and the peacock. There are variations in the objects in her hands. She is honoured and worshipped in one way or another by Jain, Hindu and Bauddha culture.

37. Jin kon:

During the present descending cycle of time, during the present age, out of the present 24 Tirthankaras, the first Tirthankara Shri Adishwaraji, the 22nd Tirthankara Shri Neminathaji and the 24th Tirthankara Shri Mahavira Swamiji - all these three left their mortal coils while sitting in the lotus posture and they stayed in the same posture in the location of liberation (siddhashila) in the spiritual region. Except these three Tirthankara Paramatmas, the remaining ones breathed their last in the Sword posture or a Kayotsarga posture and they remained in the same posture after liberation. This is why Jain icons of Tirthankaras are shown as either sitting in lotus posture or in standing posture. In this illustration a Tirthankara is shown sitting in lotus posture, with an expression of external peace and freedom from all attachments in ancient times. Some icons show him in 'semi lotus posture' in north India. Such icons are found in a great number.

38. Jin Temple: This is a symbol of a holy and perfect temple made according to jain architecture for the installation of the abovementioned icons. As the space is limited only a symbol of a small temple is shown.

39. Jain Ascetic: After Bhagawan Tirthankara the preceptor occupies the holy place. So in this symbol a Jain Muni of great renunciation, having a distinct mission in life and wearing the costume of an ascetic is shown. As they are merciful to the beings they keep in their right hand Muha-Patti (a piece of cloth) and in their left armpit they hold an apparatus made from woollen threads and called Rajo-Harana to save insects on the ground. It is seen in both the illustrations. When they have to sit, they first clean the ground with the soft threads of their cleaning apparatus and remove (if any) the insects on the floor. Then they spread their mat and sit on it. The cleaning apparatus (Ogho) is

Note: 6. The symbols from 37 to 43 are seven fields, seven famous holy places among Jain Murtipujak sect.

Note: 7. The symbol given here is that of a Shvetambar Murtipujak ascetic. Those ascetic-males and females who don't worship the icons wear a mouth piece of cloth. This group includes Sthanakayasiand Terapanthi sects. Again their is a bit of difference. Their rites, dress and routines differ. The ascetic in Digambar sect is in complete nude state. Instead of the woollen cleaning apparatus he keeps a peacockfeather bunch because of the nudism for ascetics in Digambar sect. There is no institution of female ascetics

kept on the side. When the ascetics move out, they keep in their left hand a stick suggesting their ascetism. The top of this stick has got a suggestive figure on it. The Jain ascetic being Nir-Granth (without attachment) don't wear stitched dress. They wear a lower garment, a garment on the chest and the third large upper garment to cover it. Over it they wear a thin shawl suggestive of their ascetism. The first three garments are respectively called Chol-Patto (Chulla Pattaka), Pangani (Pravarana) and Kapado-Pachhedi. When they are stationed at a certain place, they wear only the upper garment and the lower garment. When there is a special occasion like visiting a temple or going for a discourse they wear the third garment called Kapado. The cloth pieces are white but for certain reasons some ascetics wear a yellow cloth. These pieces of the cloths are called Upakaranas (instruments of spiritual sadhana). The Jain community which is four fold consists of (1) male ascetics, (2) female ascetics (3) the male householders and (4) the female householders. The first two follow renunciation while the last two follow the worldly way of life. Jain ascetics leave their homes and worldly way of life, give up the sins of violence, falsehood etc. keep way from wealth and women, walk always on foot and are engaged in the spiritual practice for themselves and for others.

40. A Jain female This female ascetic called 'Sadhvi'at present was known as Arya in scriptures in ancient time in common parlance. ascetic She is called 'Guruni' or 'Gayani' and 'Araja' from the word 'Arya'. AFYS:

The dress prescribed for a Jain female ascetic is both suggestive and purposeful. This dress has been prescribed for protecting the body, maintaining self control and social decorum.

The costume is quite clear in the illustration. Like the male ascetic the female ascetic also keeps the cleaning apparatus, the stick and a shawl on the left shoulder. She holds in her hand 'Tarapani' a wooden utensil for accepting food. Like the male ascetic she also wears four pieces of cloth. She wears three upper garments instead of two.

41. The male Jein

A male Jain householder called Shravaka' is one who follows JINA-TIRTHANKARA, conqueror of attachment and hatred. With devotion he obeys the commandments of Jina and strives to conquer the internal enemies in the form householder: of likes and dislikes. The word "Shravaka" means one who has unchangeable faith in Bhagawan Tirthankara, preceptor and religion, who listens to the religious instructions originally given by a Tirthankara, leading life with due limitation suitable to a particular region and time, maintains himself like a law-abiding and honest citizen, Moreover he is one who follows non-violence, truth, non-stealing continence and non-hoarding, the five fundamental vows as far as possible. A person having these qualities is called a Shravaka.

42. The female Jain householder:

Her definition is the same as for symbol 41.

43. Knowledge: Knowledge is of two types (1) illusory and (2) real.

Here the word knowledge refers to real knowledge. That knowledge is looked upon as respectable, worthy or worship and worth obeisance, which gives true understanding, true light, pierces the darkness of ignorance, creates detachment from the worldly way of life, reduces the cycle of incarnations in the world and which leads to spiritual bliss. Again knowledge is the connotation of the soul. When the soul is bound by Maya (illusory concepts), its connotation changes and is enveloped with ignorance. Ordinarily, knowledge about the world is included in illusory world. It leads the soul astray by making it more and more materialistic. The material world expands for it and this leads to its spiritual degradation but real discretionary knowledge, however little makes the soul realize its true form, makes it conscious of what is available or acceptable, leads the individual's life on the correct path by showing the good path of real bliss and peace, leads it stage by stage to liberation through spiritual progress. Such knowledge should be highly honoured and therefore every soul should strive to gain knowledge. In order to maintain such noble ideas about such knowledge the shvetambar sect of Jains celebrates. Gnana Panchami or shruta-panchami all over India on the filth of the bright half of kartika month of the Indian Calendar. On this day religious books of true knowledge are installed worshipped and prayers are offered to them. The Jains who belong to the Digambar sect celebrate 'shruta panchami' on the fifth day of the bright half of Jyeshtha, the eighth month in the Indian calendar. In this illustration the stand for keeping a book, while reading, books and other means of knowledge are shown. All should use such means and contribute to their protection and propagation. True worship of knowledge lies in acquiring fresh knowledge everyday in regular study and observation. So all should strive for knowledge, Jams have divided knowledge into five parts including understanding (Mati). The adore shruta Jnana (i.e. knowledge by listening) as enlightening the one's soul and others. The remaining four types of knowledge are called silent as they are self enlightening for the soul.

44. Darshan:

The word 'Darshan' has many meanings but here it means 'faith'. This faith is also of two types-unreal and real. Here it should mean true faith. Faith is the foundation of the building of spiritual progress. So one who has true faith can have true knowledge.

Among those means that create faith Jin-icon-the Jin temple is a very powerful medium. So as a symbol of faith a small illustration of a Jin temple is shown here.

45. Character:

Character can be either good or bad. Here we refer to the good and true character. Character has been defined as one which restricts all sins and leads to self-control. For this the code of ethics consists of (1) non-violence, (2) truth. (3) non-stealing, (4) continence and (5) non-hoarding. These are five fundamental vows. Following these vows without the sense of spirit of breaking them, with ever alertness it is called character. As it otherwise means abstinence

from sins it is also called 'Virati'. The scriptures have described many types of such abstinence and character.

The illustration shows the cleaning apparatus used by all male ascetics and female ascetics, the Rajo-haran, stick and 'Tarapani' the wooden utensils for soliciting food. These are inevitable means for the preservation of character. Jainism has accepted five supreme beings known as 'Paramesthis'. Among them Arihant is the first one. He is also

#### 46. Aribanta:

known as Arihant, Arahant or Aruhant. In Jainism there are twentyfour Tirthankaras-Ishwaras. They are called 'Arihanta'. A Tirthankara is known by many proper names based on adjectives but among such names the most famous name is Arihanta. Again the first sentence in the 'Nava-Kara Mantra used by millions of Jains daily for prayer, worship, meditation etc. is NAMO ARIHANTANAM (Obeisance to Arihanta). He is born in the best lineage during the incarnation for attaining the final status of Ishwar Arihanta-pada. They undergo rigorous austerity and self-control, remaining ever and thus by destroying Karma they remove the veils and becoming free from attachment and aversions and other vices attain the omniscience. At that time they are free from all attachments. As they attain all the good virtues they become respectable by all. Daily for most of the time they sit on the dias on a special seat in the divine religious auditorium and they deliver nectar like discourses full of detachment and renunciation and exhorting the audience for spiritual bliss and by showing the right path of spiritual practice raise them. Such Arihantas enjoy the bliss of fulfilment and liberation by attaining the final beatitude after annihilating the remanants of Karma when their life span is over.

During every epoch 24 Tirthankaras are born. These Arihantas are not the incarnations of the same individual but different individuals who attain such supreme state. Not one, but many persons have the right to become Tirthankara. They are born as human beings and not as any other beings. In past innumerable Tirthankaras have flourished and in future the same would follow. Here the icon of Arihant with the divine halo and sitting in lotus posture is shown.

# 47. The

In this symbol the icon of a siddha, the emancipated person is shown as a specimen occupying Siddha Shila with emancipated form of a semi-moon, the stone-seat of the emancipated person. The souls of the above mentioned Arihantas who have realised absolute enlightenment or those individuals who are completely free from attachment and who have absolute enlightenment or the omnniscience i.e. knowledge of the past, present and future reside there. The souls of such male ascetics and female ascetics annihilate all the eight types of Karmas completely and thus end the movement on the wheel of worldly existence. When their life span is over, they attain the abstract state and reach the abode of the emancipated person over the 'Siddha Shila', in the fourteen Raja Lokas-worlds which are high up in the sky, infinite miles sway from this mundane world. Like the fusion of a flame with another flame their spiritual regions become compounded with those of others. They will stay there for all time. They have never to be born in this world. Their souls which have reached this abode of perfection enjoy like other emancipated person eternal and infinite bliss. Their number is always infinite. They have been included as the second category of supreme being in the pada-NAMO SIDDHANAM in the Navakara Mantra.

#### 48. The preceptor: (Acherya)

When a Tirthankara or Arihanta attains liberation, the preceptor called 'Acharya' carries the responsibility of Jain shasan (order established by Tirthankara) Tirthankara Devas, while living appoint them to take up the charge of the administration and honour them by giving them a prominent place in their assembly. When Tirthankaras attain liberation, they look after the welfare of the whole community, of their principles, commands and institutions in an admirable way. Moreover they follow the code of conduct for knowledge, vision, character, austerity and spiritual strength and they inspire others to follow the same, beside propagating. They bring glory to the administration in many ways. The Jain community has great respect for the post of Acharya. In the Nava-Kara Mantra they are mentioned as the third supreme being as NAMO AYARIYANAM.

49. Upadhyaya: The next place after the preceptor-Acharya is that of the Upadhyaya. He knows the scriptures well and his duty is to impart knowledge to others. In the Nava-Kara Mantra they are mentioned as the fourth supreme being as NAMO UVAJJHAYANAM. Here in this symbol he is shown as giving a lesson to an ascetic.

#### 50. The ascetic :

They are mentioned as the fifth Supreme beings in the Nava-Kara Mantra as NAMO LOE SAVVA-SAHUNAM. They strive for the ultimate good of themselves and of others and observe five vows. Here in the illustration he is shown as doing spiritual practice of meditation. Further introduction is already given in the notes for symbol number 39. In the symbols from 48 to 50 the cleaning apparatus called Rajoharan or Ogho the symbol of all ascetics is placed at the feet of the five categories of supreme beings.

## 51. Wooden utensils of

When any male or female householder feels aversion towards worldly life, he or she approaches the Jain religious preceptor, accepts the five fundamental vows and thus he or she takes initiation, Diksha according to Jainism. Then Jain ascetic: such person has to become free from worldly attachment which awaken delusion, illusion, Maya or worldly attachment. The person becomes ready to lead a simple life of self control. So, from the very time of initiation, he or she is given begging utensils made not from metals but from wood. These utensils are either colourless or coloured by hand. While on a religious walk such ascetics bind the utensils in a cloth and keep them on the shoulder while proceeding farther.

> In this symbol three illustrations are given. In the front is shown a set of seven utensils which can be fixed in order as one compact unit. While going for soliciting food (Gochari) the ascetic takes them in a piece of cloth. He keeps the food received in these utensils. For accepting liquid food he uses the utensil shown in figure number 2. This utensil is

called Tarapani contains a thick thread for holding it. The utensil shown in figure number three is called 'chetano' and it is generally kept on Tarapani and then tightening the thread the utensils are lifted.

52. The woollen thread and the mouthstrip (the ascetic instruments upakaran):

The cleaning apparatus which is called Rajoharana (Non-Violence Symbol) which is a bunch of woollen threads is an inevitable item which helps male as well as female ascetics of Jains to observe non-violence. At the time of initiation it is presented by the preceptor to the ascetic with great enthusiasm. This cleaning apparatus is made from woollenthreads. An ascetic can't do without it. It is constantly kept by him daily. When Jain ascetics, male or female wish to sit, they have to clean the ground or floor with it so that minute insects may not be killed and then only they spread their small mats. While moving they keep the handle of it in the left armpit and while sitting they keep it beside them. The ascetics of the Digambar sect keep a bunch of peacock-feathers. The ascetics of the Sthanakvasi sect and Tera-Panthi sect keep a bunch of woollen threads at the end of a long handle.

The mouth-strip-Muhapatti is a small piece of cotton cloth folded in a peculiar way. Jains hold it on the mouth to avoid any pain to the subtle insects in the air due to the forceful utterance of words while reciting the aphorisms. This item is particularly used to avoid subtle violence which might be caused to the minute insects 'Flying in the air'.

53. Sundry escetic:

The Jain ascetics-both male and female keep four other items called Charavali, Supadi, Dandasana and Kambai for items of the their daily use Charavali is made of tender wool and is used to remove all minute insects from the utensils to keep water and other wooden utensils and thus subtlest being in the air are protected. If any such insect is found, it is carefully removed to a safe place. (2) Supadi is for collecting the dust in a residential place or rubbish and crumbs of food when the ascetics have taken food collected by them. (3) Dandasana as there are no lights in Upashrayathe abode of ascetics, the ascetics during their movements have to keep the floor well-swept to avoid the destruction of any being there. For this purpose they use a bunch of woollen threads with a long handle for sweeping the floor, in a standing position easily. Some use Dandasana of Peacock-feathers also (4) Kambal-this Pali word means a thin blanket placed by the icon-worshipper ascetics on the left shoulder, while going out. It is also used while moving under the open sky in the mouning and evening, during Yogic practices of austerity and to cover the body to save it from the injuries to insects moving round an electric lamp or any source of light.

54. Katasanu. muhapatti, charavalo (The religious kit of the Jain bouseholders both males and females):

According to the Jain terminology of religion and scriptures the malehouseholder is called Shravaka and the female householder is called Shravika. While practising Samayika a religious rite, Pratikramana, Paushadha and other vows two or all the three items are invariably required.

- 1. Katasanu (Katasana) means a small mat for sitting. For the sake of non-violence it is made from wool or tender woollen cloth. All the religious practices of the religion for renunciation are to be done while sitting on it. Doing such practices while sitting on the uncovered ground or floor using cotton mat is strictly prohibited. The main intention is mercy towards all creatures.
- 2. Mouth-Strip-For explanation please see the note for symbol No.52.
- 3. Charavalo-This is a very tender item made with a bunch of wootlen threads for non-violence against minute beings. Aperson practising Samayika rite cannot raise his thigh or buttocks for 48 minutes. Here he or she may have to get up for Pratikramana rite or may have to rise for physical cleanliness during the rites of Paushadh, Pratikramana etc. may have to get up for any other reason. So he or she must inevitably have this item(This Charavala, it should be remembered is not to be used for driving away mosquitoes, for sitting with the support of the wall or for any ordinary purpose like resting). It is used to remove only those insects which sit on the body or on the floor. The non-violent aspirant has to be careful and has to avoid violence to creatures in every possible way. This is why a woollen cleaner is selected mouthstrip can be cotton but it should be simple.

The size of all these items is mentioned in the scripture and should be known from the preceptors.

55. Jain ascetic : The figure illustrates how the ascetics have physical cleanliness. They keep the dress on and take a wooden utensil filled with water.

56. Kausagga (Kayotsarga Mudra):

This standing posture is adopted in the practice of a particular type of meditation. Meditation in this posture is practised by all ascetics and householders whether males or females. In this practice mostly the person mentally recites Nava-Kara Mantra with obeisance to the five supreme beings or recites. Logassa-Sutra' hymn to twenty four Tirthankaras with contemplation on their meaning. In this practice all attachment for the body is to be given up and one has to remain steady while practising this introversion. The vision has to be fixed on the tip of the nose, the arms, the legs and the whole body have to be arranged as shown in the illustration. Among the things kept in the hand, the mouth-strip has to be kept only in the right hand. But the ascetics-males and females have to hold the cleaning apparatus (Ogho) in the left hand, from the middle. The Jain householders males and females have to hold their cleaning apparatus (Charavalo) in the same way. Both the hands are to be kept touching the thighs. This posture is to be adopted for meditation of any type. The scriptures have enumerated it as the practice of the best fourteen step ladder for the liberation of the soul.

The illustration shows the posture of Kausagga or Kayotsarga. In the illustration there is an ascetic on the left side and male householder on the right side.

57. A rosary:

It is a holy rosary for the japa...... of God, any prayer or religious letter or words.

Two types of rosaries have been prescribed (1) of 108 beads and (2) 27 beads (one-fourth of 108 beads). (I have not discussed here how this standard of 108 or 27 beads has been prescribed). Some men count 27 beads in case of

Note: 8. The items shown here are related to the ascetics of the Shvetambar Murti Pujak sect of Jains,

bigger padas requiring more time and so use the rosary of only 27 beads. Majority of the non-Jain sects have also accepted rosary of 108 beads.

The method of counting the beads varies with different religions. For six purposes including the purposes of peace, prosperity, hyptonism etc., in Mantra science five types of rosaries with beads of different colours are prescribed. Experts of the Mantra and Tantra sciences have shown what type of rosary should be used, with which hand the rosary should be held, which fingers should be moved and how and what time should be selected for the practice. All this should be known from other books or preceptors.

A rosary of 108 beads has one or three major beads called Meru. While counting, this Meru is not to be crossed but the rosary has to be reversed so that the last bead is to be counted first. The sanctity of the rosary should be maintained. Care should be taken to see that the rosary is not defiled. Generally counting a rosary made of pure cotton is considered to be the best. Rudraksha and other types of rosaries are also used.

58. The dome:

Temples with summits are never without domes. So the architects constructed a dome in front of the summits. In Jain temples mostly four types of domes are made. Here three types are shown in numbers 58 to 60. This type shown with number 58 is rarely found. 20 years ago the architects didn't construct them. At present they are constructed at rare places and this dome is not made in royal palaces but in temples. The outline of the summit of a temple is given here.

59. Dome:

This second type of dome is more found in Rajasthan and west Bengal.

60. Dome:

This third type of dome is found more in Gujarat.

61. The Swastika: This is the most well-known auspicious symbol of Indian culture and it is recognised by all sects.

The form of the Swastika is believed to be auspicious. If something of this form is kept at home or at the temple or if it is drawn there, it brings luck. That is why the Aryans have honoured it. Since ancient times, the Aryans residing in the west have also honoured it. The Swastika occupies the first place among the eight auspicious symbols in Jainism. The Swastika is also known as a 'Sathia' by Jains in common parlance. In religious rites and at the commencement of many functions there is a custom of drawing or forming it and at present it is worshipped as well. A Sanskrit hymn is also composed for this purpose. As stated in Rayapaseni, Juata and other Jain Agamas it has found a place in the eight auspicious symbols in heaven. Among the Jains there is a tradition to draw a Swastika before the chariot in the processon at the time of reception of the preceptors, at the arrival of an icon or the preceptor at home, at the commencement of a religious discourse and on many such occasions it is compulsory to make a Gahunli together with a Swastika. So this symbol is widely used by the Jains, Even among others there is a custom to draw a Swastika before the house, him festivals in Rangoli and on occasions such as marriage. (For details see explanation for illustrative strip number 2) Some non-Jains draw the Swastika in a reverse order.

62. The holy pitcher:

This is an auspicious holy pitcher of the Kalpa Sutra style. Details about this are given in explanatory note for symbol number 3. Moreover, in this holy pitcher two eyes? as well as two ends of a searf drawn on the sides are shown. Their significance is not mentioned in any standard text. So inference and imagination have found wide scope but that discussion will be out of place here.

63. A Design:

64. Kurma Shile .

This is a reproduction from a medieval geometrical figure found as decoration in Kalpa Sutra and borders of covers. This foundation stone is laid at the centre of a Jain temple with a summit. This stone-slab is square-shaped with nine squares in which nine types of figures are carved. This foundation stone has great significance in architecture. It is laid at an auspicious moment by the best person, with great pomp. It is generally believed that this will lead to the successful completion of a Jain temple and its long life will be assured. The object drawn in each square is clear in the illustration. It is called Kurmashila because there is a tortoise at the centre (the tortoise in Sanskrit is called Kurma). Most of the other objects in the illustration are products of the sea.

65. The crocodile:

The crocodile in ancient Indian sculpture is called Virali. It is carved on the spandrel in the arabesque. As stated by the sculptor water is pouring out of the mouth of this figure. It is not proper to show the emanation of flames from its

66. The crocodile mouth:

This water animal is called 'Virali' in ancient books of sculpture but from the zoological view point it appears to be a species of fish. As a matter of fact this animal is yet not clearly identified but two such figures are always carved on the threshold of the gate of the sanctum of each temple. While entering the temple one has to step on it. The ancient books on sculpture do not clearly state the purpose behind keeping such symbols on the threshold. In a book of narratives -- Upamiti bhava prapancha katha these two have been mentioned as symbols of attachment and aversion. (This would mean that if you destroy them earlier or later you can reach the feet of the 'Supreme Being'. Perhaps this suggests to crush the enemies in the form of above attachment and hatred. No authoritative or convincing explanation is offered by sculptors when asked to explain)

67. Three divine This combination of three divine umbrellas (Chhatras) is one of the eight great divine accompaniments of Tirthankara umbrellas: Deva. When the Tirthankara Deva attains all the best and becomes free from attachment and hatred and becomes worthy of worship by gods and men thousands of gods constantly remain with them for service and devotion, with great respect. At that time these gods create eight divine accompaniments including Ashoka tree. Among the eight

Note: 9. The custom of showing the eyes in the holy pitcher is seen in non-Jain books.

divine accompaniments are the three divine umbrellas over the head of Bhagawan. In many Jain temples such three divine umbrellas made of silver are hung over the head of the icons of the Tirthankaras. In many ancient sculptores of stone or metals with anabesque these divine umbrellas are carved inside. In sequence the topmost umbrella is the smallest and under it the other umbrella is a little bigger and the biggest umbrella is the lowest one. Thus the biggest umbrella is nearest over the head of Tirthankara Prabhu. On this umbrella a slightly smaller is placed one and the third one is on it. The umbrellas are to be arranged in this sequence. This is the only sequence to the reverse sequence is particularly seen in the temples of the non-Jains. There the smallest umbrella is over the head of the icon. Over it the bigger one and still over it the biggest one is kept but we are not concerned about the same.

68. The chowrie: This symbol illustrates a chowrie which is moved before and beside the king or the icon in a temple, palace, a general procession or a procession of chariots to show devotion and honour. This is one of the eight divine accompaniments. Demi-gods move the chowries before and beside Tirthankaras when they are on a religious walk or while giving precept. These chowries are made from the hair of chamari cows of the Himalayan region. In religious rites it is honoured because it has a worthy use.

69. The flag of Indra: The flag of Indra-Indra Dhwaja is also known by other names. This flag is invariably present in any auspicious procession of initiation of Tirthankaras or any individual. In case of Tirthankaras, demi-gods create this flag and move it by their divine power. It is very high, broad and very large. Thousands of banners struck on it flutter and indicate the victory of Jainism. In the four directions of the Samavasaran flags reaching the ends of the directions flutter. The flag commands great signficance and respect in nations and religions.

At Present the car for Indra-Dhwaja is invariably kept in front of a Jain procession but here only a small symbol is presented to give some idea about Indra Dhwaja.

70. A Thewart The book-stand called a Thavani is kept on a hexagonal low stand. A religious book is kept on the book-stand. In with a book: this book-stand Sthapanacharyaji, of Aksha is also kept (For details read the explanation for symbol number 71).

71. A arva-Thavani:

Bhagawan Mahavir divided Jain community into four sections covering all the Jains. These section are of (1) the Sthapanach- male ascetics. (2) the female ascetics (3) the male householders and (4) the female householders. If any person in any of these four sections wants to perform any religious rites, he has to keep Sthapanacharya of

Aksha as witness as shown in the symbol. All religious rites, Mantra, recitation, meditation etc. are to be practised in its presence. A Thavani is a peculiar wooden stand with four legs. On it a small bundle called the presiding deity-Sthapanacharyaji is kept. In this bundle there are skeletons of lifeless beings with two senses, of various sizes and types. They are as heavy as stones. Such beings belong to the Aksha species. They are five, being symbolic of the five supreme beings. They are collectively known as Sthapanacharya though at present there is a custom to identify the book-stand with the presiding deity, but the two are different items.

There is a branch of science which explains the merits and demerits of the Aksha kept as presiding deity. In the text of this science the advantages and damage due to a particular colour of them are given. This is kept in view while selecting them. Then after sanctifying them with water and recitation and writing of Mantras they are installed as symbols of the five supreme beings. Then covering them with a mouth strip 'muhapatti' they are kept in a bundle opened and hung on the stand. This symbol presides over all religious rites. The bundle is opened twice in the morning and in the evening followed by some religious recitations while wearing the mouth-strip by the male ascetics as well as female ascetics. On the new year day a ceremonial bathing for it is followed by its formal reinstallation. These shells are called Aksha in scriptural terminology. If the conches with right turns are found they benefit the possessor greatly, but they are very rare. 'Thavani' is the Prakrit form of the Sanskrit word 'Sthapana'. The Prakrit form 'Thavana' is used by the Jains and so this is called Thavani. In short form it is also called 'Acharyaji! The symbol given here shows that in the medievalage there was a custom of keeping a large book-stand. The religious book is kept in the frame of the book-stand. A book-mark with tuft is also seen. This custom of keeping a Thavani' is restricted only to the Jain icon-worshipper sect (Swetambar Murtipujak). This stand is mostly made from wood such as sandal wood or ivory but at present mostly such stands are made from plastic.

72. Pedestals: (Stool)

These three stools are arranged in sequence as shown in the illustration. They are symbolic of the three ramparts of Samayasaran. These stools are used for installing the icon of Bhagawan during Snatra-worship and other religious rites such as Shanti-Snatra etc. They are also used for installing Sthapanacharyaji before the speaker near the pulpit at the time of the religious discourse delivered by the Jain ascetic in his residential quarters. This custom is prevalent in Swetambar Murtipujak sect all over India.

73. Discourse Mudra:

Mudra is particular shape or form created by the arrangement of the fingers and hands. Mudra means a particular shape or bending of hands or fingers to form different shapes. When Mantras etc. are received while assuming particular forms with hands and legs energy is awakened and it has been known that also the gods are attracted. This

Note: 10. Some famous preceptors, ascetics and householders have not taken into consideration the true sequence and so whenever these umbrellas are placed in true sequence they suggest to the trustees to reverse the sequence of the umbrellas but this is not at all fair. In illustration published by some ascetics a wrong sequence of the umbrellas is seen. I have got many illustrations of ancient icons with three umbrellas. On this evidence it may be asserted that the sequence shown in this symbol is correct and all should hang the umbrellas in this sequence only. In some large arabesques these three umbrellas are carved straight in the stone and they are clearly visible. Again in small arabesques wherein it is not possible to show the three umbrellas, only one umbrella is shown but even then two lines are invariably carved on it, to suggest two other divine umbrellas.

is why Mudras contribute to the welfare of mankind.

The Mudra presented here is known as Pravachana Mudra. There are many variations about this Mudra among the Jains and others. These Mudras are shown in many ways in books but the most famous Mudras which are generally used are about 20 to 30.11 Pravachana means a lecture and Mudra Means a form created by a particular state of the hand and the fingers.

Tirthankars and preceptors have to assume this Mudra which is now no more current but preserved only in the sculpture of icons.

This Mudra is about 4 to 5 types. Here only one type is shown. In Mantra practice certain Mantras are counted while making a particular prescribed Mudra. The Jain preceptors particularly use certain Mudras during recitation of Mantras such as Suri Mantras. The Mantra recitation gives the desired result only when the prescribed Mudra is adopted. Mantra recitation is practised in sitting or standing position. Mudra is a part of Mantra practice or Mantra recitation. The aspirants follow the instructions of the scriptures for Mudra together with Mantra practice and thus reach perfection in Mudra practice after months and years. When they are perfected, they yield the desired power for doing some good or evil. The Mudras are not ordinary.

#### 74. Garuda muđra:

This Mudra is adopted during the rites of Jain Anjan Shalaka or while giving 18 holy baths (abhisheka) to the icon.

The Mantra to relieve the poison of a serpent is perfected by Garuda Mudra. When the serpenbite is to be cured, the Mantra Mudra is used.

Ancient books have described various Mudras for various practices and their miraculous achievements, (For more details, see the explanation for symbol number 73).

## 75. The five elements:

The Earth, water, fire, air and sky are the five fundamental elements also known as Pancha-Maha-Bhuta. All these fundamental five elements are present everywhere in the whole universe. They are the root of the cosmic dynamics. There would be no universe without them.

> These elements play a great role beyond worlds and so it can be easily understood how much they oblige us and how infinite is their greatness. These elements are also in our bodies. They are, as a matter of fact in all beings. The bodies of all beings in the world are composed of them. If these elements are equipoised in the universe or in the body it would remain well-managed but when such harmony is lost, the earth and mankind meet great catastrophies like earthquakes, cyclones etc. So the government of different countries, scientists and even the whole of mankind shouldn't play mischiefs with them unnecessarily but care should be taken to maintain their equipoise and security so that people would be saved from such calamities on earth.

> If these elements are carefully kept in a balanced state in the body a person could maintain his physical and mental health and can achieve spiritual well-being. All the five elements are shown with their names in the symbol, Indian scholars have fixed certain forms for the identification of these elements. So the earth is shown as square, water as a semi-lunar-digit, fire as a triangle, air as a hexagon and the sky as circular. There is some purpose behind these forms.

#### 76. Aum:

Aum is a Mantra Beeja. On this page symbols of three types of Aum are given. The Aum in this number is used by the Jains. The two other Aumkaras shown in symbols number 77-78 are mostly used by the Vedic, Hindus and others, but on the whole most of the people in the world are familiar with the symbols of Aumkaras. Now the west is also attracted to Aumkara.

The figure of Aumkara in Jain religion is different because of a different script. Jain manuscripts and books written in Nagari script show Aumkara as shown in the symbol and so it is drawn by us in the same way. Then to bring spiritual power in it, it has to be turned into a Mantra-Beeja. So the half-moon sign is placed over it with the dot called Bindu and then the sign of Nada is placed over the Bindu thus in order to transform it into a Mantra Beeja. Then that Mantra-Beeja is used for recitation of Mantra etc. Here it should be clearly borne in mind that the Aumkara without this triangular Nada is carved, written or embossed in Yantras etc., and it is recited that way. In reality. Aumkara with only the dot is used more in pronouncing, writing and reciting but even there both the types are recognised. In Rishi-Mandal Yantra the Hrimkara at the centre should be understood with Nada and in Siddha-Chakra-Brihad-Yantra the Arham at the centre should be understood with Nada.

Thousands of people in India recite Aum daily. Its effect is amazing. It is the most favourite Mantra of the saints. ascetics, great sages etc. If this practice is carried on as per the instructions from the preceptor, systematically and over a long period the aspirant experiences self realization and by awaking Kundalini this Mantra leads to supreme absolute state and supreme bliss. And as endorsed by the experience of many this Mantra can bestow spiritual and material achievements. It is really a significant fact that Mantra experts of Jainism disallow the recitation of a Mantra by following Aum, for attaining liberation.

This Aum Beeja has been given various names by other Mantra experts. Independent Upanishads are written on Aumkara by the non-Jain Scholars. Some books are also written on the powers of Aumkara.

#### 77-78. Aum-Aum:

The symbols of these two Aumkaras are given to show the diversity in writing and drawing them (For details see explanation for symbol number 76).

#### 79. The

The symbol shows the Nandyavarta, the auspicious Swastika which is exclusive to Jainism (and which is drawn with five Swastikas).

Note: 11. Information regarding Mudras is given in Nirvan kalika and other books.

Nandyavarta with five swastikes:

This Nandyavarta is perfect with nine angles. This figure is said to be very efficacious and fruitful. The Nandyavarta is invariably worshipped when a Jain icon is installed as a living one, at the auspicious commencement of the procession of the community for well-being and four uninterrupted completion of any work undertaken. In 'Achara-Dinkara' and other texts about installation, their major and minor rites are described. Moreover their specimens on stones and cloth pieces are also available. On such cloth pieces the Nandyavarta figure is at the centre and around it there are circles the five supreme being and other gods and goddesess are drawn.

The explanation given for the eight auspicious symbols is given in introduction to symbol number 2. This is the 5th of the eight auspicious symbols.

80. The holy Pitcher: See explanation for symbol number 2.

81. Group of five See explanation for symbol number 61. Here five Swastikas are combined to form a beautiful design.

82. Gandharva: This demi-god, playing the drum is carved on stone in Jain temples.

83. Arihant
This is the icon of a Tirthankara-Jin in Padmasan in seat of blooming lotus.

The item for further thankara-Jin in Padmasan in seat of blooming lotus.

84. The flag mast; There is a rite of unfurling a flag on the flag mast on the summit of a Jain temple at the time of its inauguration so that the temple and its installation may be iternal. At every anniversary of the temple the old flag is replaced by a new one.

85. The sun:

From the view point of Jainism the sun is the central planet in the astral group. The various usefulness of the sun is well-known. Darkness disappears, all routine-work of the world starts, lotuses bloom and grow on sunrise, and all routine works stop on sun-set the sun flowers, the lotuses etc. bloom and develop due to the sun. Poets use widely the sun for giving simile. In astrology it is in the centre. The sun is counted first among the nine prominent planets. The Jain astronomers conceive the sun as andivine aerial car made from a crystal jewel and declare that the light of the jewel comes to the earth. In this aerial car there lives god called Surya. In astronomy the Jain texts differ from the modern scientific beliefs and they place the stars nearest to the earth and then follow the sun, the moon, the planets etc. In the morning many of the non-Jains stand in a particular posture, facing the sun to whom they pay homage. In Jainism, Buddhism and Vedic religion the sun is believed to be a planet-god and rites are prescribed for worship, Mantra recitation and meditation. In Shanti Snatra and other rites of Jainism there is invariable worship of the sun. Jainism holds that the invisible world is crores of times greater than the visible world where there are innumerable islands and oceans in the universe and that the astronomical system is both stationary and dynamic. It holds that there are innumerable suns and moons in the visible and invisible worlds taken together. Jainism holds that mankind occupies two and a half islands in two oceans. These two and a half islands are Jambu Dweepa, Dhataki Khanda and half Pushkarardha Dweepa. These three islands are in the two oceans called Lavana and Kalodadhi. These island seas are lacs of yojans big (yojan adistance of about eight miles). The Jain scripture holds that beyond these two and a half islands and the two oceans there are innumerable islands and oceans. The astronomical bodies over the two and a half islands are held to be moving but beyond it the astronomical bodies are stationary. There are no human beings outside these two and a half islands.

86. The moon:

The Sun temple at Modhera in Gujarat State of India is an ancient monument with excellent sculpture and architecture. According to Jain texts the sun and the moon are both taken to be self-propelled and self-luminous. Like the Sun, this is also a planet and according to Jain scripture it is millions of kms, away from the earth. It is not stationary but it is self-propelled and self luminous. This light emanates from the aerial car of crystal jewel. The sun light is warm and hot while the moon light is cool. The moon which appears dim in the bright sun light is clearly visible after the sun set.

Like the sun the moon has been untiringly used by the poets for similies. The face of a waman with calm expression on it is compared with the moon (In Sanskrit Poetics such a simile is called khandopama where a part of something is compared with the part or the whole of something.) The importance of 'Sharad Punam' that is full moon night after the end of the monsoon is due to her cool sweet appearance and her power to impart feeling of calm and happiness to the observers. It is said that the flora on the earth get nourishment from the nectar of the rays emanating from the moon. When the moon rises on the second day in the bright half of the month the Jains, Hindus and Muslims pay homage to it.

- 87. The In the species of geese the swan is considered to be the best, Explanatory note is given earlier. The illustration is swan couple; quite clear.
- 88. The coconut:

The Coconut known as Shreefal or Nariel in India is a famous fruit. It is called Shreefal (This Sanskrit word means the fruit of wealth) because it is the fruit of Shree i.e. wealth. The fruit is the favourite of Lakshmi, the goddess of wealth. All Indians have accepted it as an auspicious and respectable fruit. It has different names in different languages. It is called Nariel as it was originally produced in the Naliker island in the South.

This Indian fruit, as its very name suggests is an auspicious fruit and so it is used on all religious and sociat auspicious occasions. When a person is to start on a long journey or when one enters a city or a house a Tilaka mark is made on his forehead and with two hands a coconut is given to him. It is particularly kept in the hands on the occasion of marriage. The coconut is offered at the time of the opening ceremony of a house, a shop or a factory. It is then broken and the pieces of the kernels are eaten by all as this is considered to be auspicious. It widens the circle of friends. It is given as a gift during festivals. During great festivals Jains distribute coconuts in a large number,

giving one to each member from individual or a group. The coconut is invariably offered in Snatra worship and major ceremonies in Jain temples. There are also devotees who place one coconut every day in the temple as an offering. While receiving a preceptor or when he comes to the house of a householder a Swastika is drawn on a low stool and on this Swastika, the coconut is placed. A coconut is placed on the Swastika figure made from rice grains before the pulpit of the Jain preceptor before the commencement of the discourse and prayers of goodwill are offered. Jains as well as others offer the coconut in the ceremonies in temples of gods and goddesses such as Lakshmiji, the goddess of wealth. The coconut is offered at the commencement of any good work. It is distributed among many with respect and as a gift to achieve the best in life. Generally the coconuts have two sealed holes but there are coconuts having one to four sealed holes as well. These three types of coconuts with one, three or four sealed holes have special significance. If they are brought at an auspicious time and kept in a right place in the house,

the householder gets many benefits such as wealth, issues, fame etc. This is why the devout Indians install such a coconut with one or three sealed holes in the house and worship it. A special religious rite is prescribed for it on the eighth day of the bright half of the Chaitra month according to the Hindu Calendar. Many books and manuscripts giving information about the coconut and prescribing the rites for its worship are written by the Jain and other scholars. This edible fruit is consumed in south India on a very large scale. More information can be had from various books written by Jain and non-Jain scholars or from the preceptor.

- 89. The swan lamp:
- This is a metal lamp which can be hung. It is made in Rajasthan State of India.
- 90. The lotus with hundred petals:
- Here a lotus is shown with one hundred petals. Lakshmi, the goddess of wealth, Saraswati, goddess of learning and other goddesses are said to reside in a lotus with a hundred or a thousand petals. (For details see the explanation for symbol number 10)
- 91. Obeisance with the five limbs:
- This is bowing down with five limbs of the body in obeisance.

There are various methods of such obeisance in different religious for showing courtesy and modesty towards a god, a preceptor or elders.

Obeisance called Vandan in Jainism is shown as of three categories ordinary, mediocre and the best. In the technical terminology of Jainism these three categories are known as Fetta, thobha and Dwadashavarta.

- 1. Fetta Vandan - in this type of obeisance the devotee makes a semi-bent of the body, folds both the hands, bows down the head and says Namo Jinanam to the icon of Bhagawan Tirthankara seen by him. In the same way he says 'Matthaena Vandami' when he sees the preceptor. This is an ordinary obeisance.
- 2. Thobha Vandan. In this type of obeisance, the devotee recites Pranipat Sutra which is also called Thobha-Vandan Sutra and then he lies completely prostrate with devotion before Bhagawan Tirthankara or a preceptor. While touching the floor with five limbs. According to the present code of conduct such obeisance is done with abbhutthio. This is a mediocre type of obeisance.
- 3. The third and the best obeisance called Dwadashavarta consists of the recitation of Suguru-Vandan means Guru Vandan Sutra with twelve avartas while bowing down in Mudra of the birth time. Deva Vandan is the major obeisence done while reciting four or eight hymns before the icon of Jin or before Sthapanacharyaji.

The illustration given here show the obeisance with five limbs and is called 'Khamasamana'. It is well-known among people of all ages.

92. Samayika (For Jain householders): The word Samayika is composed of the Sanskrit words Sama and Aya. Sama means peace or equipoise and 'Aya' means benefit. Any rite brings basic benefits of spiritual peace and equipoise is called Samayika. A particular religious practice of the Jains is given the name 'Samayika' by the Jains. This name and the rite behind it is well-known in every Jain home. The technique for the rite of Samayika has been prescribed. It is practised for a particular time and these instructions are given in a book called 'Pratikramana Sutra'. The duration for this rite is generally 48 minutes.

Samayika is not to be practised while wearing normal dress. The Jain wears a dhoti and a scarf, while a women wears a petticoat, blouse and a sari.

Those garments must be so simple that they don't excite temptation, attachment or possessive instinct. They must be clean and not worn while going to the toilet etc. In this rite one has to wear clean clothes and keep the mind clean-free from all worldly thoughts and turned towards religious or spiritual thoughts and ideas. A small woollen mat is spread on the floor. The religious book is to be kept above the height of the navel and its installation should be stabilised according to prescribed rites. Then aphorisms are recited according to the prescribed rites while keeping the hands folded. In this position one should sit for 48 minutes. During those 48 minutes one has to engage himself in spiritual study, acquire religious knowledge, read philosophical books, recite Mantras, teach and learn religious books and practise introspection for self-purification. At this time one has to avoid talking or listening to all talks or thoughts about the home, the trade and commerce and worldly affairs. The buttocks are to be kept touching the woollen mat. One shouldn't stand up or move the body. Only when necessary the right or the left leg may be moved (without raising the buttocks). In short, during this time one has to enjoy spiritual bliss and meditate on spiritual subjects while avoiding all worldly cares. Through critical thinking one has to undertake.

introspection with a view to make life ideal and acquire the qualities of equipoise and forgiveness.

When 48 minutes of this rite are over, some minor rites are done in order to get free from the you and then the whole practice comes to an end. If this Samayika practice is done daily for at least 48 minutes in the present hard times by those who are afflicted by mental troubles, physical disorders and botherations and those who are victims of stress, strain and tension, worries, fears and lack of peace, they will be free from the reactions of their way of life.

They won't have hyper-tension or heart troubles. If the Samayika rites are performed at least once a week if not daily and the fresh spiritual air of Samayika is breathed one would gain many benefits.

The Jain practising the rite of Samayika is said to be as good as an ascetic. Even those who can't accept the ascetic order for life can also enjoy the bliss of renunciation or he may attain culture of complete renunciation and thus realise the idea born in any previous incarnation. So this rite has been glorified as the ninth rite among the twelve rites which every householder has to perform.

- 93. Samayika (For women):
- This Samayika rite has to be performed by women folk also. So this symbolic illustration is presented here. The illustration also shows a special hour glass containing sand, to measure time. The illustration shows how a woman should sit for this rite.
- 94. The holy pitcher:

This is a holy pitcher with two eyes and the scarf on both the sides. This type of a holy pitcher is mostly printed for years on invitation cards and greeting cards. (For details see the explanation for symbol number 2)

95. The bell:

The bell is made of an alloy and is hung at temples of most religions and at churches except in mosques. So the bell has been an indispensable and indicative symbol of the temple or the church. There is a custom to strikes the bell thrice, seven or nine time in the beginning of a prayer or a hymn and while leaving the temple.

When Jains who leave the temple after paying homage to the icon and those others who leave the temple after finishing worship with sacred materials and bowing down to the temples and after worshipping with hymns and prayers strike the bell to express their joy at the completion of the rites and for the acquisition of bliss. Then they leave the temple with a happy heart. The bell is continuously rung in temples all over India in the evening when the Arati and the holy lamps are waved before the icon. Its sound is considered to be auspicious.

But this bell is also used to mark the time or to warn against danger at social centres such as police stations, schools, colleges, hospitals, factories and such other public or private places. Small bells are however rung in many homes during worship in the morning as well as in the evening.

96. The alter:

This is a sacrificial altar in three tiers and made from raw earth. The non-Jains call it a Yagna-Vedika. It is also known as a Homa-Kunda and has many synonyms. Offerings are prescribed to be made into this for rites of Jain Mantras and installations. However the place of sacrifice in Jainism is very limited. During certain rites and Mantra recitations several holy substances are offered to this sacrificial fire but the substances offered are mostly dry vegetable products without life.

Again, no Mantra practice gives desired results without a Dashansha Homa (sacrifice) and the same is true about certain other rites also. Particularly in the rites aimed at goddesses or at installation œremonies the sacrifice has to

- 97. Arihanta:
- An attractive icon of an Arihanta on a throne, in Pravachana mudra (the Orator's posture) and in Bhadrasans posture of sitting.
- 98, The three jewels:
- This is a symbol known as Tri-Ratna. As stated by scholars it symbolises the three jewels of knowledge, faith and character. This symbol is found in Mathura monument. The three jewels are also kept at the top of a Buddha monument at Sanchi but its clear interpretation in details is not still available.
- 99. The swastika: This symbol is from a piece of sculpture kept in Mathura museum and it shows four auspicious artistic figures including the Swastika.
- 100. The symbol of

This is a symbol of siddha Chakra with eight petals used for meditation of Nava-Padaji. The symbol contains the siddhachakra: first letter of each of the nine hymns.

101. Fish couple: This is an auspicious figure of a fish-couple and it is the seventh auspicious symbol among the eight such symbols.

102. The lion:

This is the figure of a lion carved in sculpture in the temple and also in the summit.

103. Shri Gautam swamiji:

He was the chief Ganadhara disciple of Bhagawan Mahavira. His miraculous powers were infinite. Born as a Brahmin he had accepted initiation from Bhagawan when defeated by the latter on a controversy over the existence of the soul. Gautam swamiji had achieved such miraculous powers that who ever was initiated by him invariably achieved liberation in that very life. He always adopted a semi-sitting posture while sitting before Bhagawan and never sat with completely folded feet. Again with the help of the solar rays he had travelled to the Himalayas, reached Ashta-Padaji mountain for holy pilgrimage. When Bhagawan Mahavir cast away his mortal frame, Gautamswami got absolute enlightenment and all knowledge of the past, present and future. Uttering his holy name in the morning leads to at that very moment.

104, Nandyavarta: This is a distinct complex Swastika of nine angles. This figure is famous in Jainism and it is one of the eight auspicious symbols. For details see the explanation of symbol number 79.

105. The boly pitcher:

This holy pitcher with a nozzle with 108 holes used for Shanti-Snatra and such other rites. Water sprouts forth from all the 108 holes simultaneously, for the holy bath for the icon of Jina.

106 to 144. Different types of figures:

The symbols placed from 106 to 144 are neither didactic nor inspiring but are of ordinary level. This is because I couldn't find any new subject for symbols measuring one inch. If shown in small size they wouldn't be seen. The other fact was that this book was about Bhagawan Shri Mahavir and religious. Only those strips and symbols can be placed in this book, which would be consistent with this book but that was not possible. Again some didactic, inspiring symbols could have been discovered but no artist was prepared to draw them by sitting near me. If they drew the same at home I had no faith that they would draw what would please me. Again how far can I spend my time? Apart from this there were many other difficulties causing inconvenience for this work. So, far all such reasons we had to select these symbols to speed up the work.



फिर भी बाचको को भूगोल की जानकारीके लिये अच्छा उपयोगी होगा।

નોંધઃ ભગવાન શ્રી મહાવીરના સમયમાં ભારત કેટલું અને કેવું હતું? એ વખતે વિવિઘ દેશો અને રાજયોનાં નામ શું હતાં? એનો પ્રાચીન નામો શું હતાં? કંબોજ, ગાંધાર, તિબેટ વગેરે રાજયો ભારતમાં અંતર્ગત હતાં? આ બઘાયનો ખ્યાલ આપવા ભારતવર્ષનો આ નકશો જે પહેલી આવૃત્તિમાં આપી શકાયો ન હતો તે આ આવૃત્તિમાં આપ્યો છે.

પૂરતાં સાધનો અને સમયના અભાવે આ નકશો જૈન ભૂગોળ-ઇતિહાસ સહમત છે કે કેમ! તે તપાસી શકયો નથી પણ આ નકશાનો ભારતના આ ક્ષેત્રના વિદાનોએ આદર કર્યો છે અને બીજાઓ શું કહે છે તે પછ્સ જાણવું જરૂરી હોવાથી અહીં આપ્યો છે.

તા. ૧-૭-૮૯ પાલીતાશા

<u>યશોદેવસુરિ</u>

# The Teachings of Bhagawan Mahavir

<del></del><del></del>

#### चत्तारि परमंगाणि, दल्लहाणीह जन्तणो। माणुसत्तं सुई सद्धा, संजमन्मि य वीरियं।।१।।

(उ. 3.1)

Four things of paramount value are difficult to obtain here (in this world), by a living being : (1) human birth, (2) religious instruction, (3) faith in the (true) religion, and (4) energy to practise self-control.

Exp. These four are regarded as very rare and precious possessions, and so naturally are not easy to obtain by living beings. It is of course universally acknowledged that human birth is a very precious and most valuable thing. Man is called 'the crown of creation,' but he forgets that he is born a human being as a prostit of a most valuable of a most valuable. being as a result of a very great strenuous effort on his part, and he should not waste the precious opportunity, but rather make the most of it. And that is why he is exhorted here to acquire the other three precious possessions if he wants to get the best out of his life in this world.

#### धम्मो मंगलम्किक्ट्रं अहिंसा संजमो तवो। देवा वि तं नर्मसंति जस्स धम्मे सया मणो ।।२।।

(दश. 1.1)

Religion is the most auspicious thing (in the world) and religion consists of Ahimsa-non-injury to all living beings. Samyama-self-control, and Tapas-austerities. Even the gods bow down to him whose mind is always fixed (engaged) in religion.

Exp. Man always craves for good and auspicious things and happenings in life. But he forgets that there is nothing more auspicious. In the world than religion. It is the most efficacious amulet to ward off all evils in the world. A man who is always devoted to religion is far superior even to gods.

#### सरीरमाह नाव ति जीवो वृच्चइ नाविओ । संसारो अँग्णवो वत्तो जं तरित महेसिणो ।।३।।

(3.23.73)

The body is said to be the boat and the soul is aid to be the sailor. The samsara (worldly existence) is said to be the ocean which is crossed (only) by great sages.

#### अप्पा खल समयं रक्खियव्यो सच्विन्दिएहि ससमाहिएहि । अरिक्खओं जाइपहं उबेई सुरिक्खओं सध्यदहाँण मुच्चइ।।४।।

One must always guard oneself-(one's soul). (from all evils), by having all the sense-organs properly controlled. In case the soul is not well-guarded. it takes to the path leading to birth (and death); while if well-controlled, it becomes free from all (sworldly) sorrows and misery. 

#### अदिसा सच्चं च अतेलगं तत्तो य बंभं अपरिग्गहं च। पडिवज्जिया पंच महब्बवाणि चरेज्ज धम्मं जिणवेसियं विद् ।।५।।

A wise monk should (always) practise the five great vows, viz. (1) to refrain from all injury to sentient beings, (2) to speak the truth, (3) not to steal (or not to take anything not given to him; (4) to observe celibacy, and (5) to have no possessions whatsoever; and he should (also) always follow the religion as preached by the Jinas.

Exp. For those who cannot undertake the five great vows, there are the five lesser or minor vows called the five Anuvratas, three Gunavratas, and four Siksavratas. This constitutes the twelve-fold code of conduct for a householder. If it is not possible for a householder to undertake all the twelve vows, then he should at least make a modest beginning, and should exert himself gradually, until he is in a position to accept all the vows.

### तित्थमं पदमं ठाणं महाबीरेण देसियं। अहिसा निउणा दिट्टा सब्बभएस संजमो ।।६।।

**֏֎ֈ֎ֈֈ֎ֈֈ֎ֈֈ֎ֈֈ֎ֈֈ֎ֈֈ֎ֈֈ֎ֈֈ֎ֈֈ֎ֈֈֈ֎ֈֈֈ** 

The very first principle of religion laid down by Lord Mahavira is Ahimsa-Non-injury to living beings,—which must be observed very scrupulously and thoroughly, and behaving towards all living beings with proper restraint and control.

Exp. The cardinal or the first principle of the Faith as propounded by Lord Mahavira (and the other Tirthamkaras also), is Ahimsa. It has got the pride of place or place of honour, among all the vows and all other precepts are subservient to it, or in fact follow from it logically. If a monk observes Ahimsa, both according to the letter and spirit, then he cannot violate any other vows.

#### सब्वे जीवा वि इच्छंति जीविउं न मरिज्जिउं। तम्हा पाणिवहं घोरं निग्मथा वज्जवंति र्ण ।।७।।

(दश. 6.10)

All living creatures (that are in this world) desire to live. Nobody wishes to die. And hence it is that the Jain monks avoid the terrible (sin of) injury to living beings.

## लाभालाभे सहे दक्खे जीविए मरणे तहा । समा निदा-पसंसास तहा माणावमाणओ ।। 🛱 ।।

(उ. 19.91)

He is indifferent to success or failure, happiness, and misery, life and death, as also to censure or praise, and honour or insults.

Exp. This is the state of what the Bhagavad-Gita describes as a स्थितप्रज-a perfectly poised, or balanced soul. Nothing ever disturbs the peace of his mind. Success does not go to his head, nor does failure depress him. He is unmoved whether he receives bouquets or brickbats, and whether people heap encomium on him or calumny.

अनिस्सिओ इहं लोए परलोए अनिस्सिओ । वासी-चंदणकप्पो य असमे अणसणे तहा । १ ९ । । (उ. 19.93)

He (a monk) is not interested in this world as well as in the next. He is equally indifferent whether he gets food or not (i.e. whether he eats or has to fast). on the analogy of one who is indifferent whether he is annointed with sandal paste or whether his limb is cut off with an axe.

कहं चरे कहं चिट्ठे कहं आसे कहं सए। कहं भुंजतो भासती पावं कम्मं न बंधई।। १०।। जयं चरे जयं चिट्ठे जयं आसे जयं सए। जयं भुंजतो भासतो पावं कम्मं न बंधई।। १९।। (दश.4.30-31)

(the disciple asks the Preceptor):— "How should he (a true monk) walk? How should he stand? How should he talk? How should be lie down (sleep)? How should he eat or talk, so that he may not bind sinful karman?" (The Preceptor answers):- "He (a true monk) should walk, stand, sit, or sleep with proper (self-) control. Eating and speaking with proper control, he will not bind any sinful karman around the soul."

पॅचिदियाणि कोहं माणं मायं तहेव सोभं च । दुज्जयं चेव अप्पाणं सद्वं अप्पे जिए जियं ।। १२ ।।

(ব. 9-36)

The five senses, (the four passions, viz,) anger, pride, delusion and greed, are all difficult to conquer, (equally difficult it is to conquer) one's own Self. But one who has conquered his Self, has conquered everything else in the world.

तहेव सावज्जऽणुमोयणी गिरा ओहारिणी जा यथरोवघायणी । से कोह लोह भय हास माणवो न हासमाणो वि गिरं वएज्जा

ाः **१३** ।। (**दश:** 7.54 )

Similarly a (wise) monk should never utter words (speech) sinful, or condoning sin (lit. giving consent to sin), or categorical ones (making definite

assertion), or likely to hurt (the feelings of) others, whether out of anger, greed, fear or jest.

रूबे अतिसे य परिग्गहे य सत्तोषसत्तो न उवेइ तुर्हि । अतुद्विदोसेण दुही परस्स लोभाविले आययई अवृत्तं ।। १४ ।। (उ. 32.29)

Not being satisfied with those charming forms (colours) and possessions (that he has), his carving grows stronger and stronger, being unhappy and miserable because of the fault of discontent, he is possessed by greed, and then he takes away-(steals) the beautiful things beloning to others.

Exp. When a man runs after the beautiful things of life, and when he finds that he cannot get them legitimately, then he stoops so low as to steal them from others.

थावरं जंगमं चेव धणं धन्नं उवक्खरं । पच्चमाणस्स कम्मेहि नालं दुक्खाओ मोअणे ।।१४ 🕛

(उ. 6.6)

Immovable and movable property: wealth, corn and other means (perquisites), — none of these are capable of freeing a man, from misery, who is suffering from the ripening (fruition) of his actions.

सेतं बत्युं हिरण्णं च पुत्त-वारं च बन्धवा । चइत्ताणं इमं वेहं गन्तव्यमवसस्स मे ।। १६ ।।

(ব. 19.17 )

Every man should think that he has to depart certainly one day, leaving behind fields, house, gold, sons and wife (i.e. family), relations, - (in fact) leaving (even) his body.

Exp. A man should always bear this in mind that when the time comes to exit from this world, he cannot take anything with him, not even his own body.

जहा कियागफलाणं परिचामो न सुंदरो । एवं भुत्ताच भोगाणं परिणामो न सुंदरो ।। १७ ।।

(उ. 19.18)

As the effect of (eating a) kimpaka fruit is never good, so the effect of pleasures enjoyed is any thing but good (can never be good).

(From-'The Teachings of Bhagawan Mahavir')



www.jainelibrary.org

# વિશ્વવિખ્યાત ભગવાન શ્રી મહાવીરના ચિત્રસંપુટની પ્રગટ થઇ રહેલી ઝીજ આવૃત્તિના ખાસ પ્રશંસકો - ચહલે તથા શ્રી મહાવીરના નવા ચિત્રોમાં, 2.3 તીર્થકરોનાં ચિત્રોમાં તેમજ પ્રકાશન કાર્યમાં વિવિધ રીતે સહાયક થનારા ભાગ્યશાળીઓની નામાવલી

|                                               |            |                                                                        |                    |                                             | į                 |
|-----------------------------------------------|------------|------------------------------------------------------------------------|--------------------|---------------------------------------------|-------------------|
| ન શ્રી ગોડીજી જૂપ દેશકાલક ડેલ્ડ               | મુંબઈ      | જ. શ્રી બીપીનભાઈ બાલુભાઈ હ. આરતીબેન                                    | મુંબઇ              | ૯૧ શ્રી કુમુદયંદ્ર સ્વરુપયંદ હ જાયુભાઈ      | અમરેલી            |
| ર, શ્રી મુક્તિ ક્રમલ જૈન મોહન જ્ઞાન મંદિર     | વડોદરા     | ૪૫. શ્રી પ્રકાશચંદ્ર સજ્જનલાલ ચોકસી                                    | ઉદેપુર             | લ્ટ શ્રી પ્રાણિલાલ પ્રેમચંદ                 | ધોરાજી            |
| ૩ શ્રી જૈન સાહિત્ય મંદિર ટ્રેસ્ટ              | તાલુપાદી   | ૪૬ શ્રી કિરણકુમાર પ્રતિલાલ પરીખ                                        | મુંબઈ              | ૯૩ શ્રી બળવંતસપ તલક્ચંદ શાહ                 | મુંબઈ<br>         |
| ૪. શ્રી ૠષભદેવ જૈન ટેમ્પલ ટ્રસ્ટ અને          |            | ૪૭. શ્રી ફૂટરમલ સરદારમલ એન્ડ કો.                                       | ,,                 | ૯૪. શ્રી કે. સી. શાહ એન્ડ કંપની             | *                 |
| સાધારણ ખાતા ટ્રસ્ટ - ચેમ્બુર                  | મુંબઈ      | ન બાબુલાલ વરધીચંદજ                                                     |                    | ૯૫. શ્રી રસીકલાલ કે. પરીખ                   | -                 |
| ૫ શ્રી પ્રિન્સેસ સ્ટ્રીટ લુહારચાલ જૈન સંઘ     | , ,        | ૪૮. શ્રી ઉશોરીબેન ગુપ                                                  | ,,                 | ૯૬ શ્રી તેજરાજ્ય ભભુતમલ્ય                   |                   |
| ૧ શ્રી શાન્તાકુઝ તપગચ્છ જૈન સંઘ               | "          | ૪૯. શ્રી મયુરીકાબેન શ્રીકાનભાઈ પોદાર                                   | અમેરિકા            | હવ શ્રી જ્યાવંતલાલ મંતિલાલ યુનીલાલ          | 7                 |
| ૭ શ્રી કોરીવલી જૈન સંઘ                        |            | ૫૦ શ્રી વ્રજવાલ ક્ષલીદાસ ડગલી                                          | મુંબઇ              | ૯૮. શ્રી અનોપચંદ પીતાંબરદાસ                 | "                 |
| ૮. શ્રી બોરીવલી જૈન સંઘ                       | •          | ૫૧. શ્રી જેકલાલ એમ દામાણી હ પ્રદ્યુગ્નકુમાર                            | વહેદસ              | ૯૯ શ્રી શાંતિલાલ ભાષચંદ ભગવાતદાસ            | *1                |
| ૯. શ્રી ચિંતામણી પાર્શ્વનાથ શ્લે. મુર્તિપૂજક  |            | પર શ્રીઅનિલભાઈ આરશાહ                                                   | Д-и                | ૧૦૦ શ્રી મનમુખલાલ મગનલાલ તાસચંદ             | **                |
| कैंस संघ                                      | ,,         | પાંચ શ્રી શરદભાઈ જી. મહેતા                                             | મુંબઈ<br>મુંબઈ     | ૧૦૧. શ્રી પ્રભુદાસ મોહનવાલ દુધવાળા          | P .               |
| ૧૦ શ્રી માટુંગા શ્લે મુર્તિપૂજ્ય જૈન સંઘ      |            | ૫૪. શ્રી હિમતભાઈ વેલચંદ                                                | મદ્રસ              | ૧૦૨ શ્રી પ્રભુભાઇ પ્રાણલાલ (લે <b>ઝ</b> વળ) | н                 |
| ૧૧. શ્રી ભુવનચંદ્રસૃરિ જૈન જ્ઞાન મંદિર ટ્રસ્ટ | પાટણ       | ૫૫ શ્રી આસ્ત્રીબેન અનિલભાઇ વીરાણી                                      | મુંબઈ              | ૧૦૩. શ્રી પ્રેમચંદ અમીચંદ                   |                   |
| હ વિનોદભાઈ,મતસુખભાઈ                           | عديدي      | ૫૬ શ્રી ભગુભાઈ ત્રિકમલાલ કપુરવાળા                                      | 77                 | ૧૦૪. શ્રી નયનબાળા નવીતચંદ્ર જરીવાળા         | 71                |
| ૧૨ થ્રી વાડીલાલ મગનભાલ વોરા                   | મુંબઈ<br>" | પત્ર શ્રી યુનીલાલ આણંદજી ગાલા                                          | "<br>"             | ૧૦૫ શ્રી પાનભાઈ હંસરાજ લાલજી                | "                 |
| ૧૩ શ્રીમતી ગુણવંતીએન લાહીલાલ વોસ              | "          | પ૮. શ્રી પ્રાણલાલ કાનજી દોશી                                           | "                  | ૧૦૬. શ્રી ભીખમર્ચદ મોતીચંદ                  | 10                |
| ૧૪. શ્રીમતી પદ્માબેન ચીનુભાઈ ચીમનલાલ          | "          | પલ શ્રી મહેન્દ્રભાઈ હિંમતલાલ                                           | "<br>"             | ૧૦૭ શ્રી ચીમનલાલ છગનલાલ ક્ષરણી              | ۳                 |
| ૧૫ શ્રી મતહરલાલ અમૃતલાલ પુંજાણી               | "          | ६ <u>० શ્રી</u> વિજયસજ સુખસજ ગોદીયા                                    | и .                | ૧૦૮. શ્રી મંતિલાલ ઘેલાચંદ પાલનપુરી          | 77                |
| ૧૯ શ્રી ચંદ્રકાના કરશનદાસ                     | ,          | ૬૧ શ્રીહીસએન નાનજી કેફ્રીયા<br>                                        |                    | ૧૦૯ શ્રી ચંદ્રમન્ન મુરજ્યલ પાલનપુરી         | 77                |
| ૧૭ શ્રી અશોકકુમાર સંતિવાલ                     | 71         | કરથી ગીધા સી. શાહ                                                      | ,,                 | ૧૧૦ શ્રી શૈલેયભાઈ વિનુભાઈ-સજુલબેન           | **                |
| ૧૮. શ્રી અર્રાવેદકુમાર નારણદાસ ત્રિવેદી       | ,,         | કુસ શ્રી બી. વી. ચિનાઈ<br>અમાર્થ                                       | ,                  | ૧૧૧ શ્રી કાંતાબેન બાબુભાઈ પરીખ              |                   |
| ૧૯ શ્રી ટેક્સ્શીભાઈ શીવજભાઈ                   | .          | <b>૧૪. શ્રી જયમુખલાલ પ્રભુદાસ</b>                                      | "                  | ૧૧૨ શ્રી મણીલાલ વીરચંદ મેઘજી                | и                 |
| रु स्त्री हिनेश के शाद                        | ,          | દુધ શ્રી સંતિવાલ એસ. શાહ                                               | ,,                 | ૧૧૩ શ્રી જ્વંતિલાલ ચુનીલાલ                  | 71                |
| રવ શ્રી તાસચંદ ધનજીભાઈ શાહ                    | ,,         | દદ શ્રી હક્મચંદ ગુલાબચંદ                                               | **                 | ૧૧૪. શ્રી સુરેશચંદ્ર બાપાલાલ જવેરી          | **                |
| રસ્ત્રી નવીનચંદ્ર છગનલાલ કંપણી                | "          | ૬૭ શ્રી પદમશી પ્રેમજી                                                  |                    | ૧૧૫ શ્રી શાંતિલાલ બેચરદાસ                   | 19                |
| ર૩ શ્રી ગ્રાંતિલાલ કેશવલાલ દલપતભાઈ જવેરી      | 79         | ૬૮. શ્રી ધનકુમાર ચંદુલાલ લોસ<br>ઉત્તર ૧૦૦ ભાગ ઉ                        | <br>H              | ૧૧૬ શ્રી તારાબેન મણીલાલ                     | 11                |
| ૨૪. શ્રી સુરેન્દ્રભાઈ તુલસી સવાઈ              | ,,         | દલ્દ શ્રી હિંમતલાલ દીપચંદ શેઠ હસુમતીબેન                                | .,<br>H            | ૧૧૭ શ્રી મહાસુખલાલ રીખવર્યદ                 | и                 |
| રમ શ્રી સારાભાઈ લક્ષ્મીચંદ જ્વેરી             | ,,         | ૭૦ શ્રી જગજીવનભાઈ કેશવજી સોપારીવાલા                                    | 9.19161-117        | ૧૧૮ શ્રી વસુબેન રમેશચંદ્ર શાહ               | ખંભાત             |
| ર૬ શ્રી શોતિલાલ યુનીલાલ કપાસી                 | <i>"</i>   | ૭૧ શ્રી નરેશચંદ્ર મોહનલાલ હ નિખીલભાઇ                                   | અમદાવાદ<br>અમદાવાદ | ૧૧૯ શ્રી જ્યંતિલાલ કાલીદાસ                  | મુંબઇ             |
| ર૭ શ્રી રસીકલાલ ચીમનલાલ મસાલીયા               |            | ૭૨ શ્રી બાબુભાઈ, પૂર્ણિમા નોલેલ્ટીઝ                                    | અમદાવાદ<br>ધોરાજી  | ૧૨૦ શ્રી ગીસ્પરભાઈ ત્રિભોવનઘસ               | я                 |
| ૨૮. શ્રી રમણલાલ વાડીવાલ                       | " :        | ૭૩ શ્રી પ્રમાર્થદ્ર વાદીલાલ વસા                                        | ધારાજી<br>મુંબઈ    | ૧૨૧ શ્રી મધુબેન શિરીયભાઈ રતિલાલ ભણશાલી      | **                |
| રહ્યાની જોરમલભાઈ જોઈનાસમ                      | -          | ૭૪. શ્રી રૂપાબેન યોગેશ શાહ                                             | નુબઇ<br>"          | ૧૨૨ શ્રી રતિલાલ વર્ધમાન હ કોતિભાઈ           | સુરેન્દ્રનગર      |
| ૩૦ થી ચારંબેન યેડીકભાર દોશી                   | "          | છા શ્રી કોતિલાલ ભેરૂમલજી                                               | ,,                 | ૧૨૩ શ્રી વસંતભાઈ હિમતલાલ શાહ                | -<br>ખંભાત        |
| ૩૧. શ્રી ચંદુલાલ નાગરદાસ શાહ                  | "          | ૭૬. શ્રી સુમતિલાલ ભોગીલાલ દવાવાળા                                      | ,,                 | 45% <b>થી કેશકીનંદ જ</b> વા <b>રુ શા</b> વ  | ખતલવાદ            |
| ૩૨ શ્રી મહેન્દ્રભાઈ અભેચંદ જ્યેરી             | **         | ૭૭ શ્રી બયુભાઇ મોહનલાલ '                                               |                    | ૧૨૫ શ્રી હિમતલાલ ખેતાણી                     | મુંબઈ             |
| ૩૩ શ્રી બાબુભાઈ કેશવલાલ જવેરી                 | "          | ૭૮. શ્રી માનચંદ યુનીલાલ જ્યેરી                                         | ,,                 | ४५६ श्री जेगाबजार छ भाव                     | Ħ                 |
| ૩૪. શ્રી અભ્યસજ લક્ષ્મીચંદ ખેગાની             | "          | ૭૯. શ્રી કનુભાઇ જેકુભાઇ મહેતા                                          |                    | ૧૨૭ શ્રી ચંદ્રસેનભાઈ સ્તનચંદ જ્યેરી         | સુઅ               |
| ૩૫ શ્રી જમનાદાસ મોગરજી લ્લાલ                  | *          | ૮૦ શ્રી મનસુખલાલ ધનજીભાઈ વોચ                                           | ,,                 | ૧૨૮. શ્રી વ્રજ્લાલ પાનાચંદ વોગ              | પાલી <i>તા</i> ણા |
| હ સ્માબેન, ભાનુબેન                            | ы          | ૮૧. શ્રી દિનેશ એમ. જવેરી                                               | **                 | ૧૨૯ શ્રી નરેન્દ્રભાઈ કાંતિલાલ મદીયા         | મુંબઇ             |
| ૩૬ શ્રી જયંતિલાલ છગનલાલ કંપાણી                | ))<br>))   | ૮૨ શ્રી રસીકલાલ સાચભાઈ જવેરી                                           | "                  | ૧૩૦ થી અંબાલાલ સી. શાહ                      | я                 |
| ૩૭ શ્રી નવીનચંદ્ર નવલચંદ જ્યેરી               | **         | ૮૩ શ્રી નાનુભાઈ હેમચંદ મણીલાલ જ્વેરી<br>જ મી પ્રાપ્તિઓન મામનલાલ જ્વેરી | 11                 | ૧૩૧ શ્રી પારસમલજી છોગનમલજી                  | n                 |
| હ સીમમંત નવીનચંદ્ર જ્યેરી                     | 21         | ૮૪. શ્રી પ્રવીણયંદ્ર મગનવાલ જવેરી                                      | .,                 | ૧૩૨ શ્રી હીરાભાઈ અમીચંદ જ્વેરી              | ,                 |
| ૩૮. શ્રી વિનોદભાઈ હરીભાઈ જ્વેરી               | **         | ૮૫ શ્રી શૈલેશકુમાર ટી. શાહ<br>૮૬ શ્રી કંચનબેન ભોગીલાલ જેહલાલ           | н                  | ૧૩૩ શ્રી કનુભાઈ અમૃતલાલ પારેખ               | **                |
| ૩૯ શ્રી નગીનદાસ વિદ્વલદાસ મંટાવાળા            | "          | !                                                                      | **                 | ૧૩૪. શ્રી કેનનભાઈ ચંપકલાલ જ્વેરી            | я                 |
| YQ શ્રી કનુભાઈ સોભાગચંદ જ્યેરી                | 7*         | ૮૭. શ્રી વિજયકુમાર મનસુખલાલ<br>૮૮. શ્રી દેવચંદ જેઠાલાલ શેઠ             | "                  | ૧૩૫ શ્રી જ્યાર્વનીબેન જ્યંતિલાલ ક્રેલરી     | **                |
| Y૧. શ્રી ગીરધરભાઈ <b>જ</b> વણલાલ વોરા         |            | ૮૮. શ્રા દવયદ જહલાવ શક<br>૮૮. શ્રા સ્જનીકાંત ચીમનલાલ જ્વેરી            | n                  | ૧૩૬ શ્રી શાન્તાબેન દીપચંદ જરીવાલા હામદનલાલ  | ાભાઇ બેંગલોર      |
| ૪૨ શ્રી શાંતિલાલ એન્ડ શું. હ જગદીશભાઈ         | જામનગર<br> | ૮૯. શ્રી રજનાકાત ચામનલાલ જ્વરા<br>૯૦. શ્રી દિનેશ શાંતિલાલ શેઠ          | "                  | ૧૩૭ શ્રી નગનભાઇ પોપટલાલ-મહેતા               | મુંબઇ             |
| ૪૩ શ્રી શાંતિલાલ નગીનદાસ હ જયપ્રકાશ           | ડભૉઈ       | दल आ एसन नापदात नव                                                     |                    | 1                                           | 3                 |
| i .                                           |            |                                                                        |                    |                                             |                   |

## આંતર્રાષ્ટ્રીય ખ્યાતિપ્રાપ્ત, સહુને મનગમતા ભગવાન શ્રી મહાવીરના एकएव ચિત્રસંપુટના ઉદ્ઘાટન પહેલાં અને પછી આવેલા સંદેશા - અભિપ્રાયો

ભૂમિકા-ચિત્રસંપુટના સંપાદક પૂજ્ય મુનિજી, ભગવાન શ્રી મહાવીરની જીવનકથાનાં સુંદર અને ભવ્ય ચિત્રો દ્વારા ઐતિહાસિક ચિત્રસંપુટનું શક્વર્તી, ભવ્ય અને મહાન સર્જન કરી રહ્યા હતા, હજારો વરસના ઇતિહાસમાં અહું ભગીરથ અને અતિશ્રમસાધ્ય સંપુટ થવા પામ્યું ન હતું. આવા અતિ અતત્યના કાર્યની જાજ આ વિષયમાં રસ ધરાવતા જૈન સમાજના ઢીક ઠીક વર્ગને હતી. આપણા શ્રીસંથના પરમપિતાનું વિશાળ કાર્ય પહેલીજવાર થઇ રહતું હોવાથી અને એમાંય એક કલાવિજ્ઞ મુયોગ્ય વ્યક્તિના હાથે થઇ રહેલું હોવાથી જનતામાં એક જાતની પ્રસન્નતા વ્યાધી ગઇ હતી, અને એને લીધે સમાજમાં એક પ્રકારની ઉત્તેજના પણ ફેલાઇ હતી. આ કાર્ય જલદી પૂર્ણ થાય તેની એકધારી ચિંતા સહુ જાણકારો કરી રહ્યા હતા, એટલે વિમોચન થતાં પહેલાં જ સ્વયંભૂ ઇચ્છાથી અંતરના ભાવભીના ઇદ્સારો શ્રહ મહાન કાર્યને ધન્યવાદપૂર્વક શ્રદ્ધાંજલિ અને શુભેચ્છાએ વ્યક્ત કરતા રાજદારી વ્યક્તિઓ, દેશની અન્ય અગ્રણી વ્યક્તિઓ તથા જૈનસંથ તરફથી કેટલાક સંદેશઓ આવ્યા હતા. તેમાંથી અહીં વિમોચનને અનુલશીને આવેલા સંદેશાઓમાં પ્રથમ રાજદારી વ્યક્તિઓના સંદેશા રજૂ કર્યા છે. વિમોચન થયા બાદ જે જે લોકોના હાથમાં ચિત્રસંપુટ પહોંચ્યું, તેમાંથી અનેક ભાવિક્ષનોએ પોતાની સૂઝ-બૂઝ પ્રમાણે જે જે અભિપ્રાયો મોકલ્યા હતા તેના કેટલાક જરૂરી ભાગોને મુદ્રિત કરવામાં આવ્યા છે. આ મહાન શ્રંથ પ્રત્યે જનતાનો અભિગમ કેવો હતો, અને એના પ્રત્યે લોકો કેવા વારી ગયા હતા તેનું વાયકોને દર્શન થશે.

વળી સંસ્થાએ કેટલાંક વર્તમાનપત્રો, સામાયિકો ઉપર સમીક્ષા (રીવ્યુ) માટે પુસ્તક ભેટ મોક્લ્યા હતા. પત્રકારોએ પ્રસ્તુત પુસ્તકની સચોટ અને વેધક જે સમીક્ષાઓ કરી છે તેના જરૂરી ભાગો પણ આપ્યા છે.

## વિમોચન પહેલાના સંદેશા

શ્રી વી. વી. ગીરી, રાષ્ટ્રપતિ, નવી દિલ્હી, તા. ૧૪-૬-૭૪ જૈન મુનિશ્રી યશોવિજયજી સંયોજિત સંયાદિત ભગવાન મહાવીરનો સચિત્ર સંપુટ મુંબઇમાં તા. ૧૬ મી જૂન-૧૯૭૪ ના રોજ જાહેર સમારંભમાં ખુલ્લો મૂકાય છે-વિમોચન થાય છે તે જાણી મને ખૂબ જ હર્ષ થાય છે. પ્રજા આ ગ્રંથનું રસપૂર્વક પઠન કરશે.

પહેલાં કદી ન હતી તેના કરતાં આજે આપણેને ભગવાન મહાવીરના હજારો વર્ષ પહેલાના અહિંસા, શાંતિ અને એકતાના સંદેશની વધારે જરૂર છે.

ચાલો, આપલે આપણી પોતાની નમતાથી આ મહાન સંતપુરુષના મહાન ઉપદેશ અને તત્ત્વજ્ઞાનમાંથી પ્રેરણા લઇને તેમના પદચિહ્તનોને અનુસરીએ.

શ્રી વાય. બી. ચૌહાજા, વિત્તમંત્રી, નવી દિલ્હી, તા. ૬-૬-૭૪ ભગવાન મહાવીરનું જીવન જગતના બંધનમાંથી સંપૂર્લ મુક્તિ માટે, મહાન આત્મસંયમ અને સાદાઇ તેમજ સર્વ જીવો ઉપર દયા કરવા માટેનું એક ઉદાહરજા છે. અને તેના માટેનો પૂર્વપભાવ જુદા જુદા સ્વરુપે અભિવ્યક્ત થાય છે. યુનિશ્રી યશોવિજયજીએ તેમના જીવનચરિત્રનો સચિત્ર સંપુટ સંપાદિત સંયોજિત કરેલ છે, અને તે અંગેનો ઉદ્ઘાટન સમારંભ યુંબઇમાં ૧૬ મી જૂન ૧૯૭૪ ના રોજ નિધારિત થયેલ છે તે જાણી મને આનંદ થાય છે. હું આશા રાખું છું કે આ શ્રંથ ભગવાન મહાવીરના જીવનને યિત્રિત કરવામાં સફળ થશે અને માનવને સંયમનું મૂલ્ય, વિચાર તેમજ કાર્યનું ઘડતર કરવામાં અને ભૌતિકતામાંથી ઉચ્ચતર સ્તરે લઇ જવામાં ઉદાહરજા સ્વરુપ પણ બનશે.

શ્રી ટી. એ. પાઇ, ભારે ઉદ્યોગમંત્રી, નવી દિલ્હી, તા. પ-६-૭૪ ૧૬ મી જૂનના રોજ ભગવાન શ્રી મહાવીરના જીવનને આલેખતા સચિત્ર પુસ્તક-મંઘનો વિમોચન વિધિ થઇ રહ્યો છે તે જાણી અનહદ આનંદ થાય છે. ભગવાન મહાવીરના જીવન અને ઉપદેશોએ લાખો લોકોને પ્રેરણા આપી છે અને ભાવિ પેઠીઓને પણ પ્રેરણા આપતા રહેશે. સંહારક શસ્ત્રોના મહાન ભંડારોને લીધે દુનિયા જવાળામુખી પર બેઠી છે અને તેમાંથી બચવાની આશા કક્ત ભગવાન મહાવીરના મૂલભૂત ઉપદેશો ખાસ કરીને અહિંસા અને સત્યમાં જ રહેલી છે.

બાળેશ્વર પ્રસાદ, લેક્ટનન્ટ ગવર્નર, દિલ્હી, તા. ૧૦-૬-૭૪ ભગવાન શ્રી મહાવીરના જીવનને સચિત્ર આલેખતું પુસ્તક પ્રકાશિત થતું જાણી મને આનંદ થાય છે. ભગવાન મહાવીરે વિગતવાર સમજાવેલા મુલભૂત સિદ્ધાંતી આજે પણ સુસંગત છે. તેમના ઉપદેશને આપણા સામાજિક રાજકીય જીવનમાં મનથી ત્રહ્ય કરીને આપસે સંપૂર્વ માનવજાત માટેની શાંતિ અને સમૃદ્ધિનું કાર્ય કરી શકીએ. મને વિશ્વાસ છે કે આ પ્રકાશન વર્તમાન અને ભાવિ પેઢીઓને ઉપયોગી થશે.

રાજ્યપાલશ્રી કે. કે. શાહ, તામિલનાડુ, તા. ૧૦-६-૭૪ ૧૬ મી જૂન, ૧૯૭૪ના રોજ ભગવાન શ્રી મહાવીરના જીવન વિષેની સચિત્ર સંપુટ ઉદ્ઘાટિત થશે તે જાલી ખૂબ જ રાજી થાઉ છું અહિંસા જૈનધર્મનો મુખ્ય સિલ્ધાંત છે. ભગવાન શ્રી મહાવીરના અમર સંદેશનો વ્યાપક પ્રચાર-પ્રસાર જરૂરી છે અને તે પણ ખાસ ત્યારે કે જ્યારે સમસ્યાઓને હલ કરવા માટે હિંસાનો આશરો લેવાઇ રહ્યો છે. રાજ્યપાલ શ્રી બી. ડી. જત્તી, ઓરિસ્સા, ભુવનેશ્વર, તા. ૮-૬-૭૪ હું આશા રાખું હું કે આ પુસ્તક જૈનધર્મના મૂલ્યવાન ધર્યદેશોથી લોકોને માહિતગાર કરશે. અને આપજા દેશ-વિદેશના શ્રાંતિ, સંપ્રદાય કે ધર્મથી સંબંધ રહિત લોકોના દરેક વિભાગોમાંથી પ્રશંસા પામશે.

ડો. હરેકુષ્ણ મહેતાબ, ભુવનેશ્વર, તા. ૮-૪-૭૪ ભગવાન શ્રી મહાવીરના જીવનનો ભારતીય સમાજ પર સંપૂર્વતઃ મહાન પ્રભાવ રહયો છે અને તે પ્રભાવ આજે પણ અનેક રીતે કાર્યરત છે. મહાન ઇશ્વરી સંતના જીવનનું સચિત્ર વર્ષન તે પ્રભાવને શ્વત્ર ભારતીય સમાજ માટે જ નહીં પરંતુ આખી માનવજાતના હાભને માટે ઉત્તેજિત કરશે.

જમ્મુ અને કાશ્મીરના રાજ્યપાલ શ્રી એલ. કે. ઝા., શ્રીનગર, તા. ૧૨-૬-૭૪ ભગવાન શ્રી મહાવીરના જીવન વિષેનું સચિત્ર પ્રકાશન માનવજાત માટેના તેના સંદેશને સમજવા માટેનું એક અમૂલ્ય પ્રદાન છે. આ પુસ્તક દ્રશ્ય સ્વરુપે જગત પ્રત્યેના શ્રી મહાવીરના સંદેશને -શિશ્લને અહિસાના તત્ત્વશાનથી વિભૂષિત કરશે.

શ્રી ડી. દેવરાજ ઉર્સ,મુખ્યમંત્રી, બેંગલોર, તા. ૬-૬-૭૪ મહાન સંતપુરુષોએ પ્રગટ કરેલ સત્યના નિશ્ચિતપણાને દુનિયા જ્યારે શોધી રહી છે ત્યારે ભૌતિકવાદ અને આધ્યાત્મિક ધમાલમાંથી માર્ગ શોધવા માટે ભગવાન શ્રી મહાવીરના જીવન અને કાર્ય વિષેનો સરિત્ર ગ્રંથ એ સૌથી ઇચિત પ્રયાસ છે.

શ્રી વિજયસિંહ નહાર, કલકતા, તાં. ૧૩-૬-૭૪ વિશ્વન, મહાપંડિત મુનિશ્રી યશોવિજપજી મહારાજ સંપાદિત, સંયોજિત ભગવાન શ્રી મહાવીરના જીવન વિષેનો સચિત્ર અદ્દભુત ગ્રન્થ પ્રકાશિત થઇ રહ્યો છે, તે ૧૬ મી જૂન રવિવારનો દિવસ મુંબઇનો એક મહાન પ્રસંત્ર બની રહેશે. તે ગ્રંથ સ્વયં એક અજોડ પ્રકાશન છે. ભગવાન મહાવીરનું ચિત્રો અને શબ્દોમાં જીવન એ એક મહાન કલ્યના છે અને આ ગ્રન્થમાં જૈનવાદ અને જૈન સંસ્કૃતિ વિષેની અપાર માહિતી છે. ગ્રંથનું છાપકામ અને સજાવટ અસાધારણ અને સુંદર છે.

भुनिन्दी सुशीलकुमारजी, नई दिल्ही जापकी अमरकृति एवं अवर्षनीय क्रम- साधना फरूबती हो। मानवजाति उसका उचित मूल्यांकन कर सके यही भावना है। प्रभु महावीर का चित्र, चरित्र एवं सिद्धांत जन-जन तक परिव्यापा हो सके एतदर्थ इस पुस्तक का विमोधन समारोह विशाल एवं प्रभावोत्पादक रूपसे संपन्न हो यही कामना है।

डो. रुद्धदेव न्निपाठी, दिस्की, दि. १९-६-७४
'मगवान श्री महावीर का चित्रमय चरित्र' ग्रंथ साहित्य एवं कलारल मुनिराज श्री यशोकिजयजी
महाराज द्वारा संपादित प्रकाशित हो रहा है, यह जानकर अत्यंत प्रसन्तता हुई। ऐसे महत्त्वपूर्ण
तथा शास्त्रीय प्रमान पुरस्सर चित्रित ग्रंथकी नितांत आयभ्यकता वी । गत कई वर्षों के गंधीर
मनन तथा चितनके बाद गुजराती, अंग्रेजी और हिन्दीमें चित्रपरिचय सहित प्रकाशित होनेवाल
यह ग्रंच चिर यशस्त्री बने तथा समाजको उत्तम मार्ग पर चलनेकी सतत ग्रेरणा प्रदान करें।

આ ઉપરાંત દિલ્હી કેન્દ્ર (કેબીનેટ) ના પ્રધાનો \* શ્રી જી. એસ. પાઠક - ઉપરાષ્ટ્રપતિ \* શ્રીમતી ઈંદિરા ગાંધી - વડાપ્રધાન \* શ્રી જગજીવનરામ - સંરથભખાતાના પ્રધાન \* શ્રી એચ. આર. ગોખલે કાયદા તથા ન્યાયખાતાના પ્રધાન \* શ્રી કમલાપતિ ત્રિપાઠી - નૌકા અને ટ્રાન્સપોર્ટખાતાના પ્રધાન \* શ્રી શ્રી. પી. ચટોપાધ્યાય - વ્યાપારખાતાના પ્રધાન \* શ્રી કખરૂદીન અલીએહમદ - ખેતીવાડી ખાતાના પ્રધાન \* શ્રી આઇ. કે. ગુજરાલ - સુચના અને પ્રસારભખાતાનાં પ્રધાન.

\* ગોવા – શ્રી એસ. કે. બેનરજી – લેફ્ટનન્ટ ગવર્નર \* આસામ - શ્રી કે. કે. બરૂઆ - મુખ્યમંત્રી \* બિહાર - શ્રી આર. શ્રી નાંડારે - ગવર્નર \* બંગાલ - શ્રી એ. કે. બેનરજી - યદદનીશમંત્રી \* ગુજરાત - શ્રી કે. કે. લિશ્વનાથ - ગવર્નર \* મહારાષ્ટ્ર - શ્રી અલીઆવર જંગ – ગવર્નર \* મહારાષ્ટ્ર - શ્રી રહીક ઝક્ટીયા - આરોગ્યપ્રધાન \* મહારાષ્ટ્ર - શ્રી વી. એસ. પાગે - ચેરમેન, લેજીસ્લેટીવ કાઉન્સીલ \* મુંબઇ - શ્રી બી. કે. બગુનેલ \* મુંબઇ - શ્રી બી. કે. બગુનેલ \* મુંબઇ - શ્રી બી. કે. લેફમલેસ - પી. આર. ઓ. ગવર્નર \* મહ્યપ્રનામિલનાડુ-ડો. એસ. રાયાકૃષ્ણ-ભૂતપૂર્વ રાષ્ટ્રપતિ \* હરિયાશા - શ્રી બી. એન. ચક્રવર્તી - ગુવર્નર \* રાજસ્વાન - શ્રી હરીકેલ જોપી - મુખ્યપ્રધાન \* પાંડીવેરી - શ્રી છેદીલાલ - લેક્ટનન્ટ ગવર્નર \* મધ્યપ્રદેશ-શ્રી પ્રક્રશ્વર્સ કેઠી - મુખ્યપ્રધાન \* શિલોંગ - શ્રી ક્લાન્યુ, એ. સંગયા - મુખ્યમંત્રી \* પંજાબ - શ્રી એચ. સાહની -મુખ્યમંત્રી વગેરે સહુએ શૂભેચ્છાઓ સાથે સમારંભની સકળતા વ્યક્ત કરી હતી.

दृष्य-त्रव्यमिदा विषक्तमस्त्रितं साहित्य जातं द्वितौ,नोकानामववोधनीय विबुधैः संरच्यते नित्यक्षः। किन्तु श्रीमुनिराजयभोविजयजीसंपादितन्त्रिजयपुक् ग्रन्दोऽयं भुवि वीरक्येवरितप्रोतन्विरं घोतताम् ॥ "पर्खा पर प्राय: सारा वाङ्मय द्रश्य और श्राव्य के भेदसे विभक्त है । और उसी द्रष्टि से विद्वानों द्वारा ऐसे साहित्यकी पृथक पृथक् रचना की जाती है । किन्तु मुनिराज श्री यशोविजयजी महाराजने भगवान महावीरके जीवन चरित्रसे संबद्ध द्रश्य एवं श्रव्य रूप दोनों विषयोंसे परिपूर्ण ग्रंथका जो संपादन किया है वो भूतल पर सदा प्रकाशमान हो ।"

શ્રી ધીરજલાલ ટી. સાહ, મુંબઈ, તા. ૧૩-૬-૧૯૭૪

પૂજ્ય મુનિશ્રી યશોવિજયજીએ આ કલાફતિઓને પ્રોત્સાહિત કરીને મહાન સેવા બજાવી છે. હું આશા રાખું છું કે બધા જ પવિત્ર જૈનો કે જેઓ આ પુસ્તક બરીદવા શક્તિમાન હોય તેઓ અચૂક

શ્રી કસ્તુરચંદ લલવાણી, કલકત્તા, તા. ૩-૬~૭૪

આ પણ પવિત્ર પ્રસંગ પર મારે માટે હાજરી શક્ય નહિ બને તો પજા આ મહાન કાર્યના નિર્માણ માટે જે ભક્તિભાવ અને કાર્ય કુશળતાનો ઉપયોગ થયો છે તે હું સમજી શક્યો છું અને હું નિઃસંદેહ માનું છું કે ભારતમાં અને ભારત બહાર તેનું મૂલ્યાંકન **વ**શે.

શ્રી દીપચંદ નાહટા, ક્લકત્તા, તા. ૬-૬–૭૪

ક્લાત્મક, પ્રભાવક **ગ્રંથ માટે મારો પ્રતિભાવ દર્શાવવા શબ્દો નથી. આ ગ્રંથ** તે યુગનો સાચો ખ્યાલ આપે છે, જેના પ્રયાસોથી આ ગ્રંથ મૂલ્યવાન બન્યો છે તે પૂજ્ય મુનિશ્રી થશોવિજયજી મહારાજને મારા હાર્દિક અભિનંદન પાઠવજો.

## વિમોચન પછીના સંદેશા

भारतके सुप्रसिद्ध विद्वान डो. सुनीतिकुमार चेटर्जी, करूकता, दि. १४-५-७४ इस प्रकाशन को देखकर मुझे वास्तवर्षे गौरव सा अनुभव हो रहा है । **''तीर्वंकर भगवान श्री** महावीर" इस नामके भव्य प्रकाशनमें धर्म, कला और विद्वताका एक साथ समन्वय तथा संयोजन है । जैनोंके पाँचत्र शास्त्रोंके इतिहासमें स्वर्णाक्षरोंसे लिखित भगवान श्री महावीरकी जो परंपरागत कथा उपलब्ध है उसे सुंदर स्वरूप देकर अत्यंत कलात्मक विविधरंगी आकर्षक ३५ चित्रोंके द्वारा यह कला संप्टरूप प्रकाशन एक अद्वितीय कलात्मक सृष्टि है । इस कला संपुटको प्रगट करनेमें भागि खर्च उठाया गया है । लाल कपडेकी बाइडिंग तथा उस पर सुवर्ण अक्षरोंमें मुद्रांकन इसका उत्कृष्ट संविधान शिरमोर विद्वता, हेतुलक्षी विविध प्रकारके आयोजन तथा असीम श्रद्धा ये सभीका सुभग संयोजन यहाँ हुआ है । स्वयं में प्रज्वलित - प्रदर्शित कवित्वमय कल्पना, टेकर्नाकल कार्य कौशल्य एक साथ इस ग्रन्थमें स्पप्ट द्रष्टिगत होता है १ वे सभी संयोजनमेंसे विविध द्रश्योंको प्रदर्शित करती चित्रकलाका बिद्धतापूर्ण, श्रद्धामय सुभग समायोजन करनेका सुयश जैनधर्मके सुविख्यात तथा परम माननीय **मुनिवर्य वी यशोविजयनी के** अधाह प्रयासका फेल है । आपश्री परमविद्वान संतपुरूष आचार्य श्री विजय धर्मसूरीश्वरजीके ख्यातनाम शिष्य है । इस कला संपटके शास्त्रीय लेख तथा विविध सामग्रीका संग्रह आदि मुनिश्री यशोविजयजीने जैनधर्म ग्रन्थोंके आधार पर किया है । इस मध्य कला संपुटमें चित्रोंका परिचय विजोंके सामने ही भारतमें अधिकतर प्रचलित पुजराती, हिन्दी तथा अंग्रेजी तीनों भाषाओंमें क्रमानुसार विस्तारसे दिया गया है ।

इन चित्रोमें दर्शित सर्जाक्ता और निष्ठा निगली ही है । इन चित्रोंको छपवानेमें भारी खर्च करनेमें आया है । जिससे इनका मूलमृत सींदर्य बना रहे । सभी द्रष्टिसे अवलोकन करते हुए यह कलासपुट भव्य प्रन्थ उतना सुंदर वना है कि हरकोई कलाप्रेमी तथा प्रन्थप्रेमी इसे अपने पुन्तकालयमें रखनेको आतुर होगा तथा धार्मिक उपासनामें इनका ध्यान करनेसे कलामय

आनंदकी अनुभूति उठाकर वारवार लाभ उठानेका महान सुयोग प्राप्त होगा ।

ગુજરાતના સુપ્રસિદ્ધ ચિત્રકાર શ્રી રવિશંકર રાવલ, તા. ૧૨-૫-૭૪

પૂ મુનિશ્રી યશોવિજયજ મહારાજે ભૃતકાળમાં અપૂર્વ થયેલી વિશ્વવિભૃતિ તીર્થંકર ભગવાન શ્રી મહાવીરસ્વામીના જીવનને સાક્ષાત કરાવતી ચિત્રાવલીનું પ્રકાશન કરી સમસ્ત જૈન જગત પર જ નહીં પણ ભારતીય તત્ત્વશાનના શાતાઓ ઉપર પરમ ઉપકાર કર્યો છે, અને મીલિક લાગે એવાં ચિત્રો મોટાં કદનાં, ઊંચી જાતના કાગળો ઉપર, ઊંચા પ્રકારની **બોલ્ટન પ્રેસની રંગીન છપાઈથી** વિશ્વના પ્રકાશનોની બરોબરી કરે એવો ચિત્રસંપુટ આપ્યો છે.

પૂ. યશોવિજયજી મહારાજની કલાવસ્તુ અને કલાસ્વરુપો તેમજ ક્લાકૃતિઓની પ**રીજ્ઞા** અને માસિતીનું દર્શન તેમના માર્ગદર્શન નીચે કામ કરનાર એક પૂર્ણ અને સાચા ક્લાસાધક **શ્રી ચોકુલદાસ** 

કાપડિયાની વરસી કરી તેમાં જ થાય છે.

જૈન સંસારમાંથી સુરુચિ, કલા, ઔચિત્ય વગેરેનો જાહેર લોપ થઈ રહયો છે તે વખતે **આ ગ્રંથ** જુગતના એક મહાપુરુષ ભગવાન શ્રીમહાવીરસ્વામીજીની પ્રકાશવંતી અમર દિવ્યવસોત બની રહેશે.

ગુજરાતના વિખ્યાત કલાકાર શ્રી કનુ દેસાઈ, તા. ૧૦-૫-૭૪

તીર્થંકર ભગવાન શ્રી મહાવીરજીનું ચિત્રસંપુટ ખૂબ જ આકર્ષક અને ચિત્તરંજક છે. જીવનપ્રસંગ ચિત્રો ખુબ જ સુંદર અને મનનીય છે. આવા સંપુટમાં પ્રતીકો સાથે જે વાંચન આપ્યું છે તે શ્રી મહાવીર પ્રભુના જીવનપ્રસંગો સાથે ગુંધાયેલું હોવાથી એક મહાન આત્માના આત્મીયજ્ઞાનનું દર્શન કરાવે છે. પ્રથમ તો 'ચિત્રસંપુટ'ના કવર ઉપર સોનેરી શ્યાહીમાં મંગળ આકૃતિઓ જૈનધર્મની ખૂબ જ હેતુલક્ષી સુવિખ્યાત છે. તેની સાથે અંદરનાં પાનાંઓ ઉપર પ્રતીકો અને પટીઓ જે આપી છે તે પણ અર્થ અને હેતુલક્ષી હોવાથી સુંદર લાચે છે.

આ 'ચિત્રસંપુટ' જેમણે મહાન વિભૃતિનો અભ્યાસ અને પવિત્ર દર્શન કરવા હોય તેમણે

'વિત્રસંપટ' ખરીદવાની તક ગુમાવવી ના જોઈએ અને દરેક જૈન કુટુંબે તો અવશ્ય વસાવવું જ જોઈએ. આથી વિશેષ મારી ભાવના છે કે આવાં સુંદર ચિત્રો માત્ર 'ચિત્રસંપુટ'ના પ્રકાશનથી જ રોકાઈ ન જાય પણ જૈનસમાજ તરકથી એક મોટું સ્થાન, પાઠશાળા, પુસ્તકાલય, ચિત્રશાળા કે મ્યુઝિયમ જેવું મક્કન, મંદિર કે હોલ બંધાય અને ત્યાં આ જ ચિત્રોની મોટી નકલો ભીંતો ઉપર એની સમજ સાથે ચિતરાવવામાં આવે તો દેશ-પરદેશના માનવો આ મહાન વિભૂતિનું દર્શન કરવા આવે અને એક મોટું જાત્રા સ્થળ (Tourist Center) બની રહે !

આ, શ્રી સમુદ્રસરિજી, દિલ્હી, તા. ૧૫-૬-૭૪

આપે આ મહાન ગ્રંથરત્નનું પ્રકાશન કરાવી, જૈન સમાજ ઉપર તો શું પરંતુ આ**ખા ભારતવર્ષ ઉપ**ર મહાન ઉપકાર કર્યો છે. આ ગ્રંથરત્નના દર્શન થશે એટલે તો મારા હર્મોલ્લાસનું કહેવું શું ? આપે મુંલઇમાં લાંબો સમય બિરાજી આ પ્રંથરત્ન બનાવ્યાનો જે પરિશ્રમ સેવ્યો છે તે જોઇ આપનું મુંબઇ બિરાજવું ખૂબ જ સકળ થયું છે. **આપે એક અજોડ અને અયર કાર્ય કર્યું છે**. એ માટે આપને શું લખું ? હૃદય ભાવવિભોર બની જાય છે.

आचार्य श्री तुरुसीजी, नई दिल्ही

भगवान महावीरका सचित्र जीवनवृत्त तैयार किया है । मुनिजीने इसमें जिस श्रम और निष्ठासे काम किया गया है उससे उनकी प्रचार प्रतिभाको अभिव्यक्ति मिसी है । अयुमुत कृति है । मैं इस प्रयासके प्रति अपनी शुभकामना व्यक्त करता हूँ और आशा करता हूँ कि यह चित्रावली लोकमानसमें भगवान महावीरको प्रतिविवित करनेमें सफल होगी ।

આ શ્રી વિક્રમસૂરિજી

તમારી ક્લાસૂઝ પ્રમાણે રિઝકારની ધારદાર પીછી અને પીછીએ પીછીએ શાસ્ત્રાધાર પ્રમાણે જ કરવાની તમન્ના, આ થધું અનુમોદનીય જ ગસાય.

त्री देवेन्द्रमुनिजी शास्त्री, दि. ४-८-७७

आपश्चीने चित्रकलाके माध्यमसे श्रमण मणवान महावीरके दिव्य और भव्य जीवनको जिस कलात्मक रूपसे प्रस्तुत किया है वह प्रशंसनीय है । सर्वत्र आपकी प्रकृष्ट प्रतिभाका चमत्कार निहारा जा सकता 🖁 । वित्रावलीमें आपशीकी कमनीय कल्पना कलाको परखनेकी सूक्ष्मद्रष्टि सर्वत्र द्रष्टिगोचर होती है।

મુનિ શ્રી ભુવનવિજય ગણિ, કટક

સાહિત્ય અને કલાની ઉપાસનામાં આપ અપૂર્વ પુરૂષાર્થ ખેડી રહ્યા છો. આ છેલ્લા અપૂર્વ પ્રકાશનથી ઘણાં જૈનેતરોના હદત્રમાં પણ ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્યા પ્રત્યે ભક્તિ અને બહુમાન પ્રગટે એવું સુંદર કાર્ય આપશ્રીના હાથે થયું છે. ત્રશ્નેય ભાષાઓમાં ચિત્રોનો જે પરિચય આપેલ છે તે જ આ પ્રકાશનની વિશેષતા છે. નહીં પિછામનારા પણ ભગવાનને પિછાસતા થઇ જાય, એવા જ કોઇ મુભાશયથી આ કાર્ય આપે ધક્ષો જ પરિશ્રમ ઉઠાવીને પાર પાડેલ છે.

મુનિશ્રી જંબુવિજયજી, મહેસાગ્રા, તા. ૬-૮-૭૪

તમારી મહેનત, ઘોજના - ચિંતન ધર્ભા જ ધર્ભા છે. આનંદ અને આભાર.

યુનિશ્રી યૂર્લચંદ્રવિજયજી, રાજકોટ

આજથી આપણને અઢી હજાર વર્ષ પહેલાના કાળ - સાગરને કિનારે દોરી જાય એવાં આવેલુંબ ચિત્રો

જોઇને હેયું પુલક્તિ બની ઉઠયું હતું.

ચિત્રગ્રંથની પ્રથમાવૃત્તિ આટલી જલદી ખલાસ થઇ ગઇ એમાં ક્લાત્મક દ્રષ્ટિ, એનું અદ્ભુત મુદ્રભ અને ક્લાકારને મળેલી શારદામાતાની આશિષ કાર**વ્રભૂત છે. ક્લાકાર અને સંયોજકની આંખ** સામે આગમ ભાષ્યું પ્રભુજીવન અને આર્ય સંસ્કૃતિની અસ્મિતા અટલ તરવરતી રહી છે. એમ ચિત્રો અને પરિશિષ્ટો જોતાં જસાઇ આવે છે. હરએક ચિત્રમાં હૈયાના ભાવના ભાતીગળ રંગો પૂરવા હારા પ્રાક્ષની પ્રતિષ્ઠા કરવાનો પ્રયાસ થયો છે. એ જોતાં ૨૫૦૦ વર્ષ પહેલાંના એ કાળનું અને આજના કાળ વચ્ચેનું અંતર ભૂંસાઇ જતું લાગે છે.

**વર્મવયુને તથા શાનવયુને સર્વાગીણ ગયી જાય તેવાં** આ ચિત્રો મને એક્લાને જ નહીં પરંતુ સહદવ પ્રત્યેક જૈનો, વિદાનો, પાશ્ચાત્ય પંડિતો તથા રાજદારીઓને પોતાની અપૂર્વ કલા દાસ મહાવીરસ્વામીનું જીવનહાર્દ સમજાવવા માટે સમર્થ બનશે, જે અત્યંત આવકારને પાત્ર છે. ચિત્રસંપુટનો વરેથોડો, ઇદ્ધાટન સમારોહ અને ભારતના રાષ્ટ્રપતિનું સુત્રમ સંમિલન આ બધા

પ્રસંગો કાર્યશીલ વ્યક્તિના ભાગ્યમાં હોય છે.

મુનિશ્રી પૂર્ણાનંદવિજયજી (કુમારશ્રમણ) મુલુંડ, તા. ૧૫-૮-૭૪ ચિત્રસંપુટને સુક્ષ્મ દ્રષ્ટિએ હું જોઇ ગયો છું. તેમજ પ્રત્યેક ચિત્રની માહિતી તથા પાછળનાં પરિશિષ્ટો પણ સાવધાનીથી અશ્વરક્ષઃ વાંચી ગયો છું. માનસિક આનંદપૂર્વક કહી શકું છું કે આવું અમૃલ્ય સાહિત્ય પ્રકાશિત કરાવીને **આપશ્રીએ જૈનશાસનની અમૃલ્ય સેવા કરી છે**.

મુનિશ્રી સર્વોદયસાગરજી, કટની, સં. ૨૦૪૦

જૈનશાસનના મહાન સિતારા, અજોડ સાહિત્યક્લાપ્રેમી પૂજ્યકૃપાળુ ભગવંત. સંપુટ જોયું, તરત ફદયની અંદર આનંદની ઉર્મિઓ ઉછળવા માંડી કે ખરેખર**ી આપે જૈનશાસનનો ડેમ્રે વર્ડમાં** વગાડયો છે.

મુનિશ્રી માણેકવિજયજી, ગઢસીસા, તા. ૨૨-૮-૭૪

ગ્રંથ વહોરાવવાનો વડાવો ૨૫૦ મુલનો થયો છે. વરઘોડા સાથે કેરવી તેમનું બહુમાન કરી ગઢસીસા સંઘે મને આપેલ છે.

मुनिश्री पद्मविजयजी, नेतोर, दि. २४-१०-७४

आपश्रीने भव्य शासनप्रभावना एवं श्रमण भगवान श्री महावीरस्वामीका निर्वाण महोत्सव संबंधी जमर साहित्य सर्जनका अनुद्धा कार्यभार ग्रहण किया है ।

કાકાસાહેબ કા<mark>લેલકર, મુંબઇ, તા. ૨૬-૧-૭</mark>૫

આ સંપુટ જોયું અને મને બધી રીતે ગમ્યું છે અને ખૂબ જ સંતોષ થયો છે. આકૃતિ, રંગ અને પ્રમાણશુદ્ધતા તો આમાં ઉત્તમ રીતે જળવાયાં છે.

હું તો એક ક્લાપ્રેમી તરીકે અને મહાવીર જેવા તીર્થંકરના ભક્ત તરીકે કહી શકું કે આ ચિત્રસંપુટ બધી રીતે આકર્મક પ્રેરસાદાયી છે અને તેથી અધ્યાત્મક્લાની દ્રષ્ટિએ પણ સફળ નીવડયો છે. દરેક સંસ્કારી કુટુંબમાં ઘરનાં સ્ત્રી, પુરુષો અને બાળકોને પણ આ સંપુટ ઉત્સાહ અને પ્રેરસા આપશે. વિશ્વના શ્રેષ્ઠ ક્લાકારોની ઉત્તમ ક્લાકૃતિઓમાં આ સંપુટ જરૂર સ્થાન લઇ શકે છે.

डॉ. दत्तो वामन पोतवार, पूना, दि. १८-६-७४

आपके द्वारा ए**क अनमोरू अलंकार दुनियाको प्राप्त हो गया।** यह असीम गौरवका पुण्यकर्म हुआ।

डो. नेमिचंद जैनका एक पत्रमेंसे, इन्दोर, दि. २०-५-७६

आपने आपकी प्रखर मनीषा और मार्गदर्शन ने जो काम किया है उस पर संपूर्ण भारतको गर्व होना चाहिये। सब कुछ धर्म और कलाके प्रति अप्रतिम निष्ठासे परिपूर्ण है। मुझे प्रसन्नता है कि आप कत्मके मर्मन्न सायु है और सम्यक्त्वकला तक पहुंचनेके लिये लैकिक कलाओंका आश्रय लेकर चल रहे हैं।

श्री शांतिप्रसाद जैन

मुनिश्री यशोविजयजी महाराजका जैन समाजमें एक विशिष्ट स्वान है। साहित्य, कला तथा पेइन्टिंगके क्षेत्रमें उनकी गहरी सुझबुझ एवं पैनी द्रष्टि है। उन्होंने साहित्य, कला और पेइंटिंगके क्षेत्रमें जो योगदान दिया है और दे रहे है उससे जैनसमाज गौरवान्वित है।

श्री हीराचंद वैद, जयपुर

साहित्य तथा कलाको आश्रय एवं उत्तेजन देनेके साथ ही जैनशासनकी यशस्वी परंपसके इतिहास में **इस चि**चसंपुटके प्रकाशनसे एक सुनहरा प्रकरण कायम हो गया है।

संपुटके संपादक एवं प्रेरक है मुनिश्री यशोकिजयजी महाराज, जो भगवान महावीरके २५०० वें निर्वाण समारोह के लिए बनी केन्द्रिय राष्ट्रीय समितिके अतिथि सदस्य हैं। आप कला और साहित्यके अनन्य उपासक ही नहीं प्रेरक भी हैं। आपने काफी साहित्य रचना स्वयं की है व औरोंको प्रेरित भी किया है। कलाके क्षेत्रमें आपकी द्रष्टिको मापनेके लिए इस ग्रंथ व इसमें जो पष्टियाँ दी गई हैं उनका अवलोकन ही काफी है।

यह ग्रंथ आपश्रीकी विश्वको महान देन है। समय वतलायेगा। आपके इस प्रयासका जैन समाजसे भी अधिक जैनेतर ज्यादा आदर करेंगे।

रामसाल सुणिया, अजमेर, दि. १३-८-७४

आपने जो तीर्थंकर भगवान महावीरके ३५ बहुरंगी कलात्मक वित्रोंका संग्रह निकाल उसकी समस्त बुद्धिजीवी समाज प्रशंसा कर रहा है। आवश्यकता है इस ग्रंयका मरपूर विज्ञापन हो तथा देशविदेशमें यह सर्वत्र सुलम हो इसका प्रबंध किया जावे।

महावीर फाउन्डेशन, सुधीयाना, दि. ९-९-७६

सुंदर कलाकृतियोंने समस्त देशमें एक जहकला मचा दिया । पंजाब सरकार एवं फाउन्डेशन तो उनका हार्विक अभिनंदन करती है कि उन्होंने अपने इस मगीरथ प्रयाससे सभाजको एक नयी दिशा दी। मगवान महावीरके महान जीवनको चित्रोंके आइनेमें देखने और समझनेके लिए ऐसी महान कृतियोंका उपयोग करके पंजाब सरकार अपने आपको गौरवान्वित महसूस कर रही है और महावीरके पावन संदेशोंको जन जन तक पहुंचानेमें अपने आपको धन्य मान रही है। विवेकपूर्ण, प्रामाणिक और सौजन्यपूर्वक सामग्री देनेके लिये समस्त जैनसमाज आपश्रीका एवं चित्रकारका यूगों यूगों तक ऋणी रहेगा ।

શ્રીશાંતિકુમારે ભક્ષનોષત્ર, મુંબઇ સમાચાર સાપ્તાહિકના તંત્રીશ્રી, ता. २६-૧૦-૭૪ આપની વાલીમાં તો સાચી તપસ્વિની વાલીનો રક્ષકાર છે જ અને વિદ્વતા પણ અગાધ હોવાથી 'नैसर्गिकी सुरिपः कुसुमस्य सिद्धा पुष्टिनिस्यितः' એ ન્યાયે આપ પૂજ્ય છો. આપની અજોડ, અનુષય અને અયર ક્લાકૃતિ સદા વિજયવંત બની રહી!

श्री ताजमस बोधरा, कलकता, दि. १८-५-७४

आल्यम देखकर जो आनंद हुआ वह वर्णनातीत है। इस पुनीत कार्यके लिए केवल मैं ही नहीं सारा जैन समाज आपश्रीका आमारी रहेगा। वास्तवमें ऐसी वित्रावली जो विश्वमरमें अपना सानी नहीं रखती।

जबर महेता, सोजत रोड, दि. ३१-७-७४

संपुट मंगाया और देखा तो हृदय आनंदविभोर हो उठा। धन्य है पू. गुरुदेव।

श्री महाकोशरू जैनसंघ, बालाघाट, दि. १८-९-७४

निर्वाण शताब्दीके निमित्त ऐसे चित्रमय-ग्रंचकी अत्यंत आवश्यकता यी। जिसकी पूर्ति पू. श्री यशोविजयजी म. सा. के अनवरत प्रयत्नों द्वारा पूर्ण हुई है।

#### શ્રી મહીપત જે. શાહ

સાહિત્ય પ્રત્યેની સેવા, સંશોધન અને ક્લા દ્વારા જે પ્રાપ્ત કર્યું તે આપે દેશ-પરદેશમાં અર્પણ કર્યું છે. આપશ્રી આજના યુગના મહાન સાહિત્યકલાના સ્વખ્યત્રવ્યા છો. આપશ્રીની કલાકૃતિઓ એ સારાય જગતની સમૃદ્ધિનો ભંડાર ખની રહેશે. અંતરમાં અજવાળાં પાધરે તેવી આ અમરકૃતિઓ યુગાંતર સુધી સ્મૃતિયય બની રહેશે.

## પત્રકારોની સમી**યા**

સુપ્રસિદ્ધ દૈનિકપત્ર મુંબઇ સમાચારમાંથી, તા. ૩-૧૧-૭૫, બીજી આવૃત્તિ જૈન કલા અને સંસ્કૃતિનું ઇન્દ્ર ધનુષ્ય પ્રગઢાવતું પ્રકાશન

આ પ્રાચીન સાંસ્કૃતિક વારસાને યોગ્ય સ્વરુપમાં જાળવી રાખવાનું તથા વિકસાવવાનું પુરુપકાર્ય જે મુનિવર્યોએ કર્યું છે તેમાં મુનિશ્રી યશોવિજયજી મહારાજનું સ્થાન આજે અત્યંત માનાહ ગણાય છે. અનેક કથાઓના નિષ્માત અને વિવેચક એવા શ્રી યશોવિજયજીએ સંસ્કૃતિના ઇન્દ્ર યનુષ્ય જેવું આ અમર પ્રકાશન યાત્ર જૈન કેમને ચરશે જ નહીં પણ વિશ્વભરના તથામ કલાપ્રેમીઓ, સાહિત્યરસિશે, ઇતિહાસવિદો, ઉલ્લયૂકો અને પૂરાતત્ત્વ સંશોધશેના ચરશે થયું છે. કલાકારોને દિવ્ય આધ્યાત્મિક કલા પ્રગટાવવા પ્રેરણા આપીને, આવી કલાને ઉત્તમ સ્વરુપમાં રજૂ કરીને તથા એ કલાનું વિશિષ્ટ સ્પષ્ટીકરણ કરતાં પરિચયનું આલેખન કરીને મુનિશ્રી યશોવિજયજીએ આ પ્રકાશનની ભગીરથ યોજના વરસોના ભુદ્ધિપૂર્વકના પરિશ્રમને અંતે તૈયાર કરી હતી. જૈનધર્મ અને સંસ્કૃતિ વિષે આજે જગતભરમાં વિદાપીદોમાં અને વિદાનોમાં ભારે રસ જાગ્યો છે. એમાં ચિત્રો, રેખાપર્ટ્સઓ અને પ્રતીકોનો પરિચય ત્રણેય ભાષામાં આપ્યો હોવાથી વ્યાપક રીતે ઉપયોગી બની રહેશે.

પ્રકાશનનાં ચિત્રો કાયમી પ્રદર્શન ગેલેરીઓમાં સ્થાન પામ્યાં, અને ખુદ આ પ્રથમી શોભાયાત્રાઓ પણ નીકળી.

શ્રી યશોવિજયજી જૈનોના આ ચિત્રકલાના સાંસ્કૃતિક વારસાની શુધ્ધિ માટે દ્રઢ આત્રહી હોવાથી આ ચિત્રો સર્વાગસંપૂર્વ બન્યાં છે, અને આ ચિત્રો જોતાં જ કોઇપણ સંવેદનશીલ ફદય ભગવાન મહાવીર પ્રત્યે અપૂર્વ ભકિતભાવ અનુભવે છે.

ચિત્રકાર સ્મિપ્તિક શાહના હાથે ચિતરાવેલાં શ્રી યશોવિજયજીએ જૈન સંસ્કૃતિ અને ધર્મનાં પ્રતીકો જે અહીં રજૂ કર્યાં છે, તેમનાં વિષે મુનિજીએ અંધના અંતમાં વિસ્તૃત સમજૂતી આપી છે. જૈનેતરો ઉપરાંત ખુદ અનેક જૈનો પણ આવા સાંકેતિક મહત્ત્વથી અત્યાર સુધી અજાણ હોઇ આ સમજૂતી એમના શાનમાં, ઉપરાંત આવાં પ્રતીકો પ્રત્યેના સાચા અહોભાવમાં ઉમેરો કરશે એ નિશ્ચિત છે.

મુંબઇ સમાચારના એક લેખમાંથી ઉદ્દ્યૃત

નિર્વાભ મહોત્સવના અનુસંધાનમાં સહુવી શ્રેષ્ઠ સાહિત્યની ઉપલબ્ધિ થઇ હોય તો તે ભગવાન શ્રી મહાવીરનાં ૩૫ વિત્રોના સંપુટની છે. આ જાતનાં ભવ્ય અને આકર્ષક ચિત્રો સેંકહો વરસમાં પ્રથમવાર જ પ્રગટ થયાં હોવાથી સહુ કોઇનું એ પ્રત્યે ભારે આકર્ષણ થયું છે. આ પ્રકાશન સમયસર પ્રગટ થવાથી ભારતીય જૈન અર્જન પ્રજા માટે ખૂબ જ ઉપયોગી બન્યું છે. દેશભરમાં તેની સુવાસ ઝડપથી કેવાઇ છે. વ્યેતાંબર, દિગંબર બંને પક્ષમાં ખૂબ ખૂબ આદર પામ્યું છે. દિલ્હીમાં વડાપ્રયાનથી લઇને કેબીનેટના મહત્ત્વના પ્રધાનો, પ્રાંતીક ગવર્નરી, મુખ્ય પ્રધાનો અને શિક્ષણક્ષેત્રની વ્યક્તિઓએ આ અંથ જોઇને ભારે આનંદ અનુભવ્યો છે.

આ વિત્રીનો ઉપયોગ દેશભરના પત્રકારોએ પોતાના પત્રોમાં, તથા ચિત્રકારો, પુસ્તક પ્રકાશકો તથા વિવિધ સંથોએ છૂટથી કર્યો છે. દેશભરમાં લગભગ ૫૦ પ્રદર્શનો આ સંપુટનાં છુટાં ચિત્રોનાં યોજાયાં છે. લાખો લોકોએ તેનો લાભ લઇ ધન્યતા અનુભવી છે. મુંબઇ, જપપુર, નાકોડા આદિ જૈનમંદિરોમાં આ સંપુટના આધારે વિશાળકાય ચિત્રો કાયમને યાટે આલેખવામાં આવ્યો છે અને એ સ્થળ મહાવીરભવનથી ઓળખાય છે.

ંદૈનિક પત્ર ગુજરાત સમાચાર (અમદાવાદ) માંથી

જૈનધર્મની સાચી સમજ આપતું અને ૨૪મા તીર્દંકર ભગવાન શ્રી મહાવીરનું જીવનચરિત્ર આલેખતું આ પુસ્તક મુનિશ્રી યશોવિજયજી મહારાજે બહાર પાડયું છે. ચોયુલદાસ શ્રપડિયા જેવા કલાકરની સેવાથી શ્રી મહાવીરની જીંદગીના પસંદ કરાયેલાં ૩૫ બનાવો રંગબેરંગી ચિત્રો સહિત, સમજૂતી સાથે જે રીતે પ્રદર્શિત કરવામાં આવ્યાં છે તે ખરેખર! મુનિશ્રીના ઊંઘ જ્ઞાનને અને કલાકારની કલાસુઝ-બહુમાનને પાત્ર છે. ભગવાન મહાવીરની જીંદગીપર્યંત કરાએલા પ્રસંગોને એક જ પુસ્તકમાં હિન્દી, ગુજરાતી અને અંત્રેજી ત્રક્ષેય ભાષાઓમાં પ્રકાશિત કરી, દુનિયાના તમામ વર્ચને જૈનધર્મમાં રસ ધરાવતા કરવાનો નમ્ન પ્રયાસ મુનિશ્રીએ કર્યો છે. અને ભગવાન મહાવીરના ઉપદેશની સરળ ભાષામાં આલોચના કરી એક સમાજ સુધારકનું કામ કર્યું છે. જે લોકોએ અત્યાર સુધી શ્રી મહાવીરના ઉપદેશને જાજ્ઞવાનો કે સમજવાનો પ્રયત્ન સુદાં નથી કર્યો, તેઓને પલ આકર્ષણ શાય અને એક જ પુસ્તકમાંથી સઘળું જાજ્ઞવાનું મળે તે માટે આ પુસ્તક એક દ્રષ્ટાંતરૂપ જ છે. મુનિજીના માર્ગદર્શન મુજબ રમજ્ઞીકલાલ શાહ દ્વારા દોરાયેલી બોર્ડરો અને પ્રતીકો જૈનધર્મના રીત રિવાજોને જીવંતરૂપમાં આલેખાવી સરળ અને સાદી રીતે સમજાવવામાં આવ્યાં છે.

'તીર્થંકર ભગવાન મહાવીર' પુસ્તક ગુણવત્તાની દ્રષ્ટિએ જરાપણ ઉતરતું નથી. ડિઝાઇનર, મુદ્રક અને મુનિશ્રીની અથાગ મહેનત અને ક્લાસુઝે સપ્રમાણ આકર્ષક બનાવ્યું છે અને તેનું મૃલ્ય રૂા. ૧૦૦ હોવા છતાં સસ્તું અને પ્રથમ કોટિના પુરસ્કારને ઘોગ્ય છે. મુનિશ્રીની આગવી સૂત્ર આ પુસ્તકને જૈન સમુદાય પુરતું યયાંદિત નહીં રાખતા તેનું કાયયી સ્થાન આર્ટગેલેરી, પ્રદર્શનો ઉપરાંત દેશ-પરદેશમાં વસતા ક્લાપ્રેમીઓને માટે સંગ્રહને લાયક બનાવ્યું છે.

तीर्यंकर मासिकमेंसे, इन्दोर, जून-१९७६, एक विज्ञसंपुटः कोमक रंग, सजनत और कसी हुई रेखाएँ - समीह्य वित्रसंपुट भगवान महावीरके

www.jainelibrary.org

जीवन प्रसंगोंकी एक कला झाँकी है। यह न केवल उनके जीवन तथ्यों का एक उदार, गंमीर और व्यापक संकलन मात्र है । वरन् मारतीय संस्कृतिकी एक जीवनधाराका समग्र परिचय मी है। रंगकर्मी श्री गोकुरुदास कापंडियाकी पकड गहरी है और रेखांकन सशक्त, दूसरी ओर मुनित्री यशोविजयजी जैन साधु होते हुए भी कल्प्रमर्भेड़ है और इसीलिए उन्होंने जैनोंके पुराण तथ्यों और दार्शनिक सदर्मोंकों कलाके सहयोगमें अपार ऊर्जाके साथ प्रस्तुत किया है। श्री कापंडियाकी कलाधर्मिता और मुनिर्श्वाकी ज्ञानाद्वयताकी यह संयुति भारतीय इतिहासमें अपना एक बेजोड स्थान रखेगी।

संपुटको वारीकीमें देखने पर हम पायेंगे कि इसमें कोई रंगरेखा व्यर्थ नहीं है। अलंकरणके साथ अर्थगौरवका जुड़ना समवतः जैनकलाके क्षेत्रमें इधरके दर्शकोंमें पहली बार ही संभव हजा है। समीक्ष्य सपुट में ३५ रेखाचित्रोंकी पहियाँ जो मूख्य चित्रके सम्मुख पुष्ठके चरणप्रदेश में मुद्रित हैं तथा १०५ प्रतीक चित्र जिन्हें गुजराती, हिन्दी तथा अंग्रेजी चित्रपरिचयोंके आरंभमें रखा गया है, श्रमण संस्कृतिकी प्राणधाराको स्पष्ट करनेमें समर्थ है। इनसे न केवल जैन परंपरा बल्कि जैन दर्शनका भी प्रतीकात्मक बोध सहदय पाठकको सहज ही हो गया है। जैनोंके विविध सांप्रदायिक मेदोंको एक उदाहरणीय समत्वमें विकयका ऐतिहासिक प्रयत्न किया है। रंग कोमल है, रेखाएँ सशक्त और कसी हुई हैं। कापडियाकी कलाने धर्मका जो कला - अनुवाद प्रस्तुत किया है. उसने एक नयी उदानता और ऊँचाईको अनावृत किया है। इधरके कई दर्शकों में कलाके क्षेत्रमें विशेषतः धर्मसे संबंधित कामके क्षेत्रमें इतना उत्कृष्ट प्रकाशन देखनेको नहीं मिला है। संपुटमें १२ परिशिष्ट है जिनसे इसकी उपयोगिता वढ गई है। भगवान महावीरके संपूर्ण जीवनकी अधिकृत झनक इन वर्गीकृत परिशिष्टों में उपलब्ध हैं। परिशिष्ट १९ में भगवान महावीरके जीवनसे संबंधित तथ्योंको संक्षेपमें किंतु संपूर्णतासे एका गया है। संपूट कलत्सक, ज्ञानाद्य और सहज है। मुद्रण साफ-सुधरा, सुरूचिपूर्ण और प्रमावक है। भूल्य उचित है बल्कि कहें कि कम है।

જૈન સાપ્તાહિકના અગ્રલેખનો સારભાગ, ભાવનગર, તા. ૨૦-૭-૭૪ "શક્વર્તી, સર્વાત્રસુંદર અને માહિતીસભર ચિત્રસંપુટ" મુંબઇમાં તાજેતરમાં જેનો પ્રકાશનવિધિ બે <del>સંપુટ" નામે</del> ભગવાન મહાવીરના જીવનનું સુરેખ દર્શન કરાવતાં પાંત્રી**સ જેટલાં મો**ટાં કદનાં અને કરંગી અને મનોહર ચિત્રોના સંગ્રહથી સૈકાઓ જૂની આ મોટી ખામી સારા પ્રમાણમાં દૂર થવા પામી છે. જૈનસંઘની યશોજજવલ પરંપરાના ઇતિહાસમાં આ વિત્રસંપુટના પ્રકાશનથી એક <del>સોનેરી પ્રકરણનો ઉમેરો થયો છે, એમાં શક નથ</del>ી સેંકડો વસ્સોથી ચાલી આવર્તી ભગવાન મહાવીરના જીવનપ્રસંગોનું આલેખન કરતી ચિત્રાવલીના અભાવરૂપ ખામીને દૂર કરવાના કારણે આ ચિત્રસંપુટનું પ્રકાશન એક શક્વર્તા પ્રકાશન બની રહે છે, અને તેથીય વિશેષ ગૌરવ અને આવકારને અધિકારી છે.

જૈનસંઘના એક કળા અને સાહિત્યના ઉપાસક, પ્રભાવશાળી અને ભાવનાશીલ મુનિવર વચ્ચે સુમેળ સુધાયો અને આ મુશ્કેલ કામ સર્વાગસુંદરરૂપે અને પૂરી સફળતા સાથે પાર પડ્યું તેમજ જનસમૂહને એક આદર્શ અને ચિત્રમય મહાવીરકથાની **ચહુમૂલી ભેટ મળી**.

આ સ્વનામધન્ય ચિત્રકાર તે મુંબઇના ભાઇશ્રી ગોકુલદાસ કાપડીયા અને આ ચિત્રસંપુટના પ્રેરક અને પ્રયોજક, પ્રભાવશાળી તથા ભાવનાશાળી આચાર્ય શ્રી વિજય ધર્મસૂરિજી મહારાજના શિષ્યરત્ન મનિરાજ શ્રી યશોવિજયજી મહારાજ.

એક પ્રભાવશાળી મુનિવર અને બે નિયુક્ષ ક્લાકારોની ભાવનાના ત્રિવે**શી સંગમના તીરે એક** તીર્ઘરૂપ ચિત્રસંપુટની રચના થઇ શકી છે તેનું અમે અભિવાદન કરીએ છીએ. આ ચિત્રસંપુટ ભગવાન મહાવીરના ૨૫૦૦માં નિર્વાણ કલ્યાણક જેવા અપૂર્વ અને પરમપવિત્ર પ્રસંગની ઉજવણીનું એક નાનું સરખું છતાં શાનદાર, ઐતિહાસિક અને ચિરઆદરવ્રીય સ્મારક બની રહેવા સાથે વરવરની શોભારૂપ બની રહેશે

કુમારમાસિક, અમદાવાદ, સન્ ૧૯૭૫

જૈન અને જૈનેતર સૌ કોઈને આ સંપુટ દાસ તીર્ધકર મહાવીરનો પરિચય આપવાની જે નેમ છે તે આ પ્રકાશન કારા ઘણી સારી રીતે સિધ્ધ થઇ શકી છે. બહુ શ્રમપૂર્વક તૈયાર કરેલાં માહિતીપ્રદ પરિશિષ્ટો જૈનો ઉપરાંત અન્ય લોકોને પણ ઘણું જ્ઞાન આપશે.

असरभारती मासिकमें छपा हुआ विद्वान कविश्री असरमुनिजीकी प्रेरक समीक्षा-पत्र दि. २१-१०-७४, राजगृह, नालंदा

श्रीयत विचारमूर्ति जिनशासन प्रमावक यशोविजयजी। आपश्रीने इस मंगल प्रसंग पर जो काम किया है वह इतिहासकी वस्तु वन गया है। भगवान महावीरका चित्रों में दर्शन मनमृष्ध हो जाता है। आपको कल्पना शक्ति, सूझ बूझ, ऐतिहासिक ज्ञान, आगमका गंभीर अध्ययन और इन सबसे ऊपर तदनुकूल वौद्धिक क्षप ढाई हजार वर्ष प्राचीन युगकी सांस्कृतिक चेतनाको मृतिमान वनाकर मामने खड़ा कर दिया है। प्रभु महावीर के कुछ चित्र पहले भी प्रकाशित हुए देखे हैं किन्तु उनमें वह ऐतिहासिक छायानुकृति नहीं हैं, जो आपके इस चित्र ग्रंथमें है। प्रत्येक चित्र पर तत्कालीन रूप-रंग एवं आकृति विन्यास स्पष्टतः दीप्तिमान है। जैन कलाक्षेत्र, जैन ही नहीं मारतीय कला क्षेत्रको आपकी जो ये देन है उसके लिए हम कस्मप्रिय तथा कलाप्रेमी युग युग तक चिर ऋणी रहेगा।

पत्रमेंसे उद्धृत

अब क्या और नया कार्य हो रहा है? कुछ कर ही रेहें होंगे? निष्क्रिय तो आप बैठ नहीं सकते है। और यह जैन समाजके लिए वरदान है कि उसे कोई न कोई अद्भुत चीज मिल जाती है -

आपके दारा 1

वीरायतन कार्य यहाँ ठीक ठीक चल रहा है। वीरायतन को आपके भी दर्शन होने आवश्यक है। कभी कीजिए इघरकी तीर्थयात्रा, आपकी विराट कल्पना और अधिक विराट रूप लेगी। ऐतिहासिक तीर्यस्यानों के चित्र भी आपकी द्रष्टि है, परिकल्पित होगे तो कितने सुंदर होंगे 🚶 आएका जीवन समाजको एक यक्तस्वीनिधि है, सर्वचा सुरक्तित रहे यह प्रमुचरणों में मंगलकामना।

જિનસંદેશ, પાશિક, મુંબઇ, તા. ૧-૭-૭૪

પ્રકાશન સમારોહ મુંબઇમાં ભારે દબદબાથી ઉજવાયો. કલિકાલ સર્વશ શ્રી હેમચંદાચાર્યજીના "શ્રી સિધ્ધકેમવ્યાકરણના" સ્વાગત અને સન્માનની યાદ આપી જતી આ કલાસંપટની શોભાયાત્રા પજ નીકળી, આકાશવાલીએ પજ્ઞ તેના પ્રસારકામાં ક્લાસંપુટને સ્થાન આપ્યું.

श्रमण मासिक, वाराणसी, सन् १९७४

यह संपूर्ण संपूर कलाकी द्रष्टिसे महत्त्वपूर्ण उपलब्धि है । यह संपुर तीर्धंकर महावीरके संपूर्ण व्यक्तित्वको व्यक्त करता है। आपकी तुलिकाका मोल नहीं आंका जा सकता है । कस्ममर्मन्न तया जैन आचार विचारके निकात मुनिन्नी यशोविजयजीने जो संयोजन किया है वो उनकी अद्भुत क्षमताका ज्वलंत प्रमाण है। अपूर्व कैर्य और विशास स्थापक ध्येयनिष्ठाके विना ऐसा महतकार्य संपन्न ही नहीं हो सकता था। यह संपुट अत्यंत भव्य, आकर्षक और संग्रहणीय निधि है, जिसका प्रत्येक क्षेत्रमें स्वागत होना चाहिये।

વિકાસ પત્ર માસિક, મુંબઇ-તા. ૧-૮-૭૪

જેમની ક્લાસૂઝ તીક્સ છે, જેમની નસેનસમાં ભગવાન મહાવીરની ભક્તિ વરેલી છે. તેવા મુનિશ્રી **યસોવિજયજીની તાસ્વિક દ્રષ્ટિએ** તૈયાર થયેલું આ સંપુટ જૈનધર્મીઓ ઉપરાંત અન્ય ધર્મીઓને પસ પરિચય કરાવવા માટે સર્વાત્રસૂંદર છે. આ ચિત્રસંપુટનું બાહ્ય રૂપ જેટલું આકર્ષક છે તેથી વધુ અંદરનું રૂપ આકર્ષક છે. આ બધાં ચિત્રો જોતાં દદયમાં અનેરો ભાવ જાગે છે અને થાય છે કે મહારાજશીએ જૈનો ઉપર એક મહાન ઉપકાર કર્યો છે.

સાપ્તાહિક પત્ર જૈન પ્રકાશ, મુંબઇ, તા. ૮-૮-૭૪

ભગવાન મહાવીરના પ્રેરણાત્મક જીવનનું હદયંગમ દર્શન કરાવતો આ ભવ્ય પ્રેથ અખૂટ ધીરજ અને ભારે શ્રમ વડે તૈયાર કરવા માટે પૂ. મુનિશ્રીને ધન્યવાદ. મુનિશ્રીની પ્રતિભા અને સૂઝ તથા ચિત્રકારની ચિત્રક્લાના સુભગ સંયોગને કારણે ગ્રંથ સુંદર બન્યો છે. ૨૫૦૦મા નિર્વાબ મહોત્સવ પ્રસંગે પ્રગટ થાય છે તે પણ એક સુભગ સંયોગ બને છે.

जैन विश्वभारती, लाडनू, हे. युवाचार्य महाप्रज्ञ श्री नथमरूजी, दि. ३०-३-८६ आचार्य यञ्चोदेवसूरिजी जैन परंपराके एक कर्मश्रील व्यक्ति है। उन्होंने स्वयं साधना की है, साहित्यके क्षेत्रमें कार्य किया है. निस्तर चिंतन मंधनमें लीन रहे हैं। मगवान महाबीरके जीवन प्रसंगों का चित्रांकन अपने आपमें एक महत्त्वपूर्ण कृति है। उसने जनमानसको **काफी प्रमावित किया है।** उसकी उपयोगिता स्पष्ट है। ऐसी महत्त्वपूर्ण अद्भुत कृतिके सिए बहुत वहुत प्रमोदभावना और मंगलपावना ।

દેશનું પ્રધાન દૈનિકપત્ર ટાઇમ્સ ઓફ ઇન્ડિયા, મુંબઇ, તા. ૬–૩–૭૭

ધીરજથી કરેલી શોધનું ફળ એટલે ભગવાન મહાવીરનું ચિત્રસંપુટ, આ એક કિંમતી અને સારી રીતે તૈયાર થયેલું પ્રકાશન છે. મુનિશ્રીએ સાદી અને સરળ ભાષામાં ભગવાન મહાવીરના જીવનને લગતી કિંમતી બાબતો તથા જૈનધર્મ અને તેના ક્રિયાકાંડને લગતી મહત્ત્વની બાબતો લખી છે. તે ચિત્રો કરતાં પજ્ઞ વધુ કિંમતી છે તેના લાઇન ડ્રોઈંગ્સ, પ્રતીકોનાં સ્કેચો અને જૈન ચિત્રકલાની બોર્ડરો, પ્રતીકો તથા લાઇન ડ્રોઇગ્સ છે તે હિન્દુ, બુધ્ધ અને જૈન પ્રભાલિકાની તુલનાનો અભ્યાસ કરવા માટે જ્જ્બર સામગ્રી પૂરી પાડે છે.

महोपाध्याय श्री चंद्रप्रभसागरजी, इन्दौर, दि. १-७-९३

'महावीर चित्रसंपूट' आचार्य श्री यशोदेवसुरिजी महाराजका जैनसमाज और कलाजगत् को वह अवदान है, जिसकी तुलना विश्वके किसी भी स्तरीय कलाग्रन्थसे की जा सकती है। भगवान महाबीरके जीवनवृत्तका अब तक कई पुस्तकोंमें चित्रांकन हुआ है, किन्तु जो निखार और वैभव 'मचिसं' में हैं, शायद और किसी में नहीं ।

'महावीर चित्रसंपट' की श्रेष्ठता मात्र इस बात से सिद्ध हो जाती है कि इस चित्रसंपुटको आधार बनाकर भारतमें कई 'आर्टगेलेरी' एवं 'म्यूजियम' बने हैं । चाहे शिखरजीका जैन म्यूजियम हो या राजगिरिका विरायतन, वहाँ बनी हुई अप्रतिम कलात्मक झाँकियोंमें 'मचिसं'का प्रभाव स्पष्टतः देखा आ सकता है।

आचार्यप्रवर श्री यश्वेदेवसुरिजी कलामर्पञ्च, सांप्रदायिक संकीर्णता से पुक्त और राष्ट्रीयस्तर पर सम्मानित संत रहे हैं । 'महावीर चित्रसंपुट' उनकी महत्त्वपूर्ण देन है । यदि आचार्यश्री इसी तरहके कुछ और नयनाभिसम चित्रसंपुट प्रकारिंगत करें, तो प्रबुद्ध समाज द्वारा भव्य स्वागत होगा । वे संपुट न केवल आचार्यश्रीको अमरता प्रदान करेंगे, वरन् संपूर्ण कलाजगत्को एक प्रकाशस्तम बनकर मार्गदर्शन भी प्रदान करेंगे । तथास्तु ।



# વાચકોએ લખેલા પત્રમાં કેવા કેવા ભાવો, પ્રતિભાવો, અભિનંદનો, આશાઓ, અરમાનો અને ઇચ્છાઓ વ્યક્ત કરી છે તેની ટુંકી ટુંકી નોંધો

નોંધ :- બીજાં જે અનેક અંગત પત્રો આવ્યાં છે જેમાં છુટક છુટક રીતે કંઇ ને કંઇ લખ્યું, કેટલાંકે તો પાનાં ભરીને ગુજ્ઞગાન ગાયા છે. એ બધું આપવાની ક્રોઇ અગત્ય નથી છતાં પત્રના કેટલાક જરૂરી ઉલ્લેખો સમુચિત સમજી અહીં આપ્યા છે.

\* અહિંસાના મહાઅવતાર ભગવાન મહાવીરના જીવનને સમગ્ર વિશ્વના કલક ઉપર પરિચય કરાવવા માટે કોઇ પાત્ર સ્ટેજ ઉપર આવે એની રાહ જોવાઇ રહી હતી અને ત્યાં જ આપનું અવતરણ થયું એવું અમે સહુ માનીએ છીએ. \* ૨૫૦૦ વર્ષની અભિલ ભારતીય રાષ્ટ્રીય સિંતિમાં આપની સિંઘ સભ્ય તરીકે નિયુક્તિ થઇ તેથી ભગવાન મહાવીરની ઇજવણીના કાર્યને કેટકેટલો વેગ મલ્યો એ પત્રો હારા ખાસ જાણીને આપને હજારો ધન્યવાદ આપવા રહ્યા ! \* ચિત્રસંપુટની એક જ રચનાએ ખરેખર ! આપને અજર અમર બનાવી દીધા. આપની કીર્તિ દિગતમાં કેલાઇ ગઇ. આપના જીવનનું આ એક જ પ્રકાશન આપના મહાન આત્માને અને આપની વિહતા તેમજ આપની અથાગ વિલધ શક્તિઓને ઓળખવા માટે કાર્કી છે. \* આજે યત્ર તત્ર સર્વત્ર દેશનાં અનેક રાજ્યોમાં અનેક સ્થળોએ ચિત્રસંપુટની ચર્ચ જ વ્યાપક બની ગઇ છે. અનેક લોકોના મનમાં એમ છે કે ઉપાશ્રયમાં રહેતા એક યુનિવર આટલું બધું ઉમદા કીટેનું સર્જન કેમ કરી શક્યા ? શું ગયા ભવમાંથી જ એમણે કલા વરેલી હશે. \* કેસલા કમીટીના સેકેટરીએ લખ્યું છે કે અનેક ઠેકાલે કેસલો લેખો એમ બોલે છે કે પૂ. યુનિવર આટલું બધું ઉમદા કીટેનું સર્જન કેમ કરી શક્યા ? શું ગયા ભવમાંથી જ એમણે કલા વરેલી હશે. \* કેસલા કમીટીના સેકેટરીએ લખ્યું છે કે અનેક ઠેકાલે કેસલો એમ બોલે છે કે પૂ. યુનિવર આટલું બધું ઉમદા કીટનું સર્જન કેમ કરી શક્યા છે. સંપ્રતેને અપ અમર થઇ અમો એ જોયું કે અનેક કલાકારો, આચાર્યો, વિહાનો આદિ એકીઅવાજે ચિત્રસંપુટને આવકારી રહ્યા છે. સંપ્રત્ને અપેશા ન જ હોય પણ એમ કહેવાનું મન તો થઇ જાય કે ચારેય કિટકાઓએ ભેગા મળીને આપનું બહુમાન કરી અભિનંદન આપવા જોઇએ, એવું અમને લાગે ખર્ટ ક્યાં છે તે ત્યા એક મહાચીરભક્તોના હલ્ય ઉપર છવાઇ ગયા છે. મારા મિત્રોનું મંડળ ભેગું થયું, તે બધા એવા મુગ્ય બની ગયા છે કે પ્રતીકો - બોર્ડરોના પરિચયમાં શાન-વિજ્ઞાનની વાતો, આપનું વ્યાપક ઉદ્યું ચિતન, આપનો હીધેલો પરિશ્રમ જોઇને બધા ભાવસ્ત્રિય છાના ચોકમાં સાસિત્યકહ્યાનાથેલે છેલ્યા અન્ય કર્યા પર ક્લાસમું કર્યા સાસિત્યકામાની એલ અન્ય કલાસમું કરે સાય એવી આ અજોડ અનુપમ કલાકૃતિ છે. \* દેશ-પરદેશમાં ચિત્રસંપુટ અને આપથી, પર્યાવરક બની ગયા. સંપ્રટની વાત થાય એટલે આપની શહે અને.

## ૧. દિલ્હી, મુંબઇ, મદ્રાસ, જયપુરના સમર્પજ્ઞ સમારોહ અને ચિત્રોનાં પ્રદર્શનો

નોંધ - કોઇ ઇશ્વરી સંકેત હશે અને ભગવાન મહાવીરનાં ચિત્રો દ્વારા અમારા ચિત્રકાર ચિરસ્મરક્ષીય થવાને સર્જાયા હશે એટલે ભવ્ય ચિત્રોનું સર્જન થવા પાય્યું અને તે સાથે મારો સંયોગ બન્યો. પછી તેને શ્રેષ્ઠ રીતે શસગારવામાં આવ્યું. તે સહને ગમ્યું અને સહુએ તેનો વિવિધરીતે પુરતો લાભ ઉઠાવ્યો. પ્રાપ્ત માહિતી મુજબ આ ચિત્રસંપુટનાં ચિત્રો ઉપરથી દેશ-પરદેશમાં અનેક જૈનમંદિરો તથા ઉપાશ્રયો અને ઘરોની ભીંતો ઉપર તેમજ કેટલાંક જાહેર સ્થળોમાં પણ ભગવાન મહાવીરનાં યથાયોગ્ય ચિત્રો અંક્તિ થઇ ગયાં. તે સિવાય ચિત્રસંપુટમાં રહેલાં આકર્ષક પ્રતીકો (સીમ્બોલો),ભોષક પદીઓ (રેખાબોર્ડો) વગેરેનો ઉપયોગ તો દેશ-પરદેશમાં જુદાં જુદાં અનેક પ્રચાર માધ્યમો ઉપર એટલી બધો વ્યાપક પ્રમાસમાં પૂરપાટ પ્રચાર થયો છે પણ જેની જાણકારી મેળવવાનું કામ સર્વથા અશક્ય છે. છતાં અમને જેટલી જાણકારી મળી તેની જ નોંધો અહીં રજૂ કરી છે.

ચિત્રસંપુટ પ્રગટ થતાં પહેલાં બે વર્ષ અગાઉ જેની લાખો નક્લો નીકળે છે અને જે વિશ્વમાં બધે પહોંચે છે તે મુંબઇનું દૈનિક પત્ર ટાઇમ્સ ઓફ ઇન્ડિયાનું સાપ્તાહિક પેપર ઇલેસ્ટ્રેટા વીકલીમાં તેના વ્યવસ્થાપકોએ ચિત્રસંપુટનાં પાંચ કલર ચિત્રો પ્રગટ કરી દેશ-પરદેશમાં ખૂબ પ્રશિદ્ધિ આપી. ગુજરાતના દૈનિક પત્રોમાં પણ કલાના ક્ષેત્રે એક ઐતિહાસિક, અજોડ અને ભગીરથ કાર્ય મુંબઇમાં મુનિશ્રી યશોવિજયજી કરી રહ્યા છે, એવું લખીને તેની કેટલીક માહિતી પણ પ્રગટ કરી. આના કારજ્ઞે જનતા પણ તે ચિત્રસંપુટનું પ્રકાશન કપારે થાય અને કપારે જોઇએ તે માટે તીવ રાહ જોઇ રહી હતી

મુંબઇમાં ભગવાન મહાવીરનો ૨૫૦૦ મા નિવસિ મહોત્સવનો પ્રારંભ થયો ત્યારે, મહારાષ્ટ્ર સરકારે જંગી જાહેરસભા ભરી ત્યારે અનેક વકતાઓએ ભગવાન મહાવીરને હાર્દિક શ્રદ્ધાંજલિઓ આપી. સાથે સાથે તે જ દિવસે મુંબઇમાં પ્રિન્સ ઓફ વેલ્સ મ્યુઝિયમના વિશાળ હોલમાં પ્રદર્શનનો ઉદ્ઘાટન સમારોહ હતો. ચિત્રસંપુટનાં વીસેક કલરચિત્રોને ખૂબ મોટાં એન્લાર્જ કરાવી તેની નીચે ત્રણેય ભાષામાં પરિચય લખાવીને તે બધાં ચિત્રો અલગ અલગ પાટિયાં ઉપર પેસ્ટીંગ કરી આકર્ષક રીતે હોલમાં ગોઠવ્યાં હતાં. સાથે સાથે દિગંબર સંપ્રદાયના પણ કેટલાંક આકર્ષક ચિત્રો મૂકવામાં આવ્યાં હતાં. પહેલું ચિત્ર સંપુટમાં આપેલું ભગવાન મહાવીરનું કાચના સુંદર શોકેશમાં ઇલેક્ટ્રીક લાઇટની વિશિષ્ટ ગોઠવલ સાથે ભવ્ય રીતે ગોઠવવામાં આવ્યું હતું. આ પ્રદર્શનનું આયોજન મહારાષ્ટ્ર સરકાર તરકથી થયું હતું. આ પ્રદર્શનનું ઉદ્ઘાટન મહારાષ્ટ્રના ગવર્નર શ્રી અલીયાવર જંગ અને મુખ્યમંત્રી શ્રી એસ. બી. ચૌહાલ વગેરે પ્રધાનો તથા અધિકારીઓની વિશાળ હાજરીમાં થયું હતું. મહારાષ્ટ્ર સરકારના આગ્રહથી મારે કરિજિયાત ઇપસ્થિત રહેવું પડયું હતું. તે વખતે થયેલાં ભાષ્યક્રોમાં એવો ઇશારો કરવામાં આવ્યો હતો કે આ પ્રદર્શન મહારાષ્ટ્રનાં બીજાં શહેરોમાં પણ યોજવામાં આવશે. મહારાષ્ટ્ર સરકારનું આ એક મહત્તનનું આયોજન હતો.

ભગવાન મહાવીરનું ચિત્રસંપુટ પુસ્તકાકારે છપાયું હતું પણ જનતામાં અનેક રીતે ઉપયોગી થાય તે માટે લુઝ ચિત્રોરૂપે તેની સેંકડો નક્લો ક્ઢાવવામાં આવી હતી. આ લુઝ ચિત્રોના સેટની નક્લો દરેક પ્રાંતોમાં નિવણિ મહોત્સવની ઉજવણીની જે કમીટીઓ નિમાણી હતી તેમાં તથા દેશના વિવિધ પ્રાંતના સંયોએ તથા સંસ્થાઓએ મોટી સંખ્યામાં મંગાવી. દેશના નાનાં-મોટાં અનેક શહેરોમાં જૈન, જૈનેતર તથા જાહેર જનતાને ભગવાન મહાવીર કેવા હતા ? કેવી રીતે તેઓ જીવ્યા હતા ? તેની કંઇક ઝાંખી થાય તે માટે લુઝ ચિત્રોનાં પ્રદર્શનો અનેક સ્થળે ગોઠવાયાં. કેટલાંક સ્થળે તો પ્રધાનો, કલેકટરો તથા અપ્રશ્નીઓના હાથે પ્રદર્શનોનાં ઉદ્ઘાટનો થયાં હતાં. તે સમયે સહુએ ભગવાન મહાવીરને સુંદર પ્રવચનો કરવા દ્વારા ભારે શ્રધ્ધાંજલિઓ આપી હતી.

ચિત્રસંપુટનું ઉદ્ઘાટન ભલે એક સ્થળે થાય પરંતુ બાકીનાં તેર પ્રાંતોમાં તેના સમર્પણ સમારોહો ગોઠવવા એવું નકકી કર્યું હતું. પરંતુ અનિવાર્ય સંજોગોના કારણે બધા પ્રાંતોમાં ગોઠવી શકાયા નહિ, પણ મુંબઇમાં ઉદ્ઘાટન થયા બાદ દિલ્હીમાં ત્રીજા જ દિવસે પૂ.આ. શ્રી સમુદ્રસૃત્રિજી મ. ના નેતૃત્વ નીચે પંજાબના સંયોએ ચિત્રસંપુટના મહાન પુસ્તકને હાથી ઉપર બેસી ભારે ધામધૂમથી જુલુસ કાઠવો અને લાલ કિલ્લામાં તે જુલુસ ઉતરે તેમજ પૂ. આચાર્યશ્રીજી, મુનિવર શ્રી વિદ્યાનંદજી (દિગં.) વગેરેની ઉપસ્થિતિમાં આ શ્રન્થ પ્રધાન શ્રી જગજીવનરામજીને અર્પણ કરવો એમ નકકી કર્યું હતું, પરંતુ શ્વેતાંબરનાન્ય આ શ્રન્થનું દિલ્હીમાં જાહેર ગૌરવ થાય એ દિગંબરીય અગ્રણી મુનિ વ્યક્તિને ન ગમ્યું, વોનીંગ આપી, ચિંતાજનક પરિસ્થિતિ ખર્કી કરી દીધી. પંજાબી ભાઇઓને ભારે બેદ વચ્ચે આ પોગ્રામ મુલતવી રાખવો પડયો. બીજે દિવસે નવો નિર્ણય કર્યો અને રૂપનગરમાં મોટા જીલુસ સાથે ભારે ઉત્સાહ વચ્ચે આ શ્રન્થ કેરવવામાં આવ્યો અને રૂપનગરમાં મોટા જીલ્રરંગ વચ્ચે આ ચિત્રસંપુટનો દબદબાભર્યો સમર્પણવિધિ થયો. કચ્છમાં અને બીજાં બે–ત્રણ સ્થળે ચિત્રસંપુટની વાજતે આજતે રથયાત્રાઓ નીકળી તેમજ પધરાવવાની, વહોરાવવાની બોલીઓ પણ બોલાશી, અને ત્યાં હાજર રહેલા ગુરુદેવોને તે સમર્પણ કરવામાં આવ્યું.

ત્યારપાકી મદાસમાં ગુજરાતના ગવર્નર શ્રી કે.કે. શાહની ઉપસ્થિતિમાં જંગી હાજરી વચ્ચે ભારે દબદબાભર્યો સમર્પણ સમારોહ ઉજવાયો. તે સાથે નવાં ચિત્રો મોટાં બનાવી ગોઠવ્યાં, તેનાં રંગોલીઓનાં પ્રદર્શનો પણ યોજાયાં. મદાસ માટે આ એક અભૂતપૂર્વ સમારોહ હતો.

રાજસ્થાનની રાજધાની જયપુરમાં જૈનોના આત્માનંદ સભાના ઉપાશ્રયમાં પદ્મ ભવ્ય સમર્પસ સમારોહ ઉજવાયો. સ્થાનકવાસી, તેરાપંથીના સાધ્વીજીઓએ પદ્મ આ સમારોહમાં હાજરી આપી હતી. રાજસ્થાનના બે પ્રધાનો દ્વારા ઉપસ્થિત યુનિરાજને ગ્રન્થ સમર્પણ થયો હતો.

## ૨. ચિત્રસંપુટ ઉપરથી ચિત્રો કયાં કયાં થયાં, મ્યુઝિયમો - મોડલો વગેરે પણ કયાં કયાં થયાં ? તે

વિ. સં. ૨૦૩૧માં કલકત્તાની રીલાએબલ કંપનીના જૈન માલિકે મુંબઇ આવી, મારી સાથે ચર્ચા-વિચારણા કરી, મંજૂરી મેળવીને કલકત્તાના બંગાલી આર્ટીસ્ટ પાસે ચિત્રસંપુટનાં પસંદગીનાં ચિત્રો ઉપરથી બંગાલી આર્ટકલમથી તદન નવાં કરાવીને પોસ્ટકાર્ડ સાઇઝમાં અતિઆકર્ષક ચિત્રો છપાવી તેના હજારોની સંખ્યામાં પેકેટો બનાવી વેચાલમાં મૂક્યાં હતાં. મુંબઇ - ઘાટકોપર સર્વોદય હોસ્પિટલના દેવદર્શન હોલમાં ૩૦૦ ફૂટ લાંબા અને ૧૦૦ ફૂટ ઊંચા હોલના મથાળાના ભાગે મારી સૂચનાથી ૨૦ થી ૩૦ ફૂટ લાંબાં રંગીન ચિત્રો ચિત્રકાર પાસે ચિતરાવવામાં આવ્યાં છે.

રાજસ્થાનમાં જયપુર શહેરમાં જૈન આત્માનંદ ઉપાશ્રયમાં ચ્યુઝિયમની રચના કરવામાં આવી છે, ત્યાં જયપુરી આર્ટીસ્ટો પાસે જયપુરી બારીક કલમ દ્વારા પાંત્રીસ ચિત્રો સંપૂર્ણ કલરમાં ચિતરાવવામાં આવ્યાં. તેમાં સહુથી મોટું એક ચિત્ર તો મારી (એટલે મુનિશ્રી યશોવિજયજીની) પ્રેરણાથી વાલકેશ્વર ડ્રસ્ટે કરાવ્યું.

બિહાર પ્રાંતની રાજગૃહી પાસે વીરાયતનના નામથી ઊભા થયેલા નવા સંકુલમાં બ્રાહ્મી મંદિરનું ભવ્ય મકાન છે. તેમાં ક્લકત્તાના ક્લાકારો દ્વારા ચિત્રસંપુટનાં ચિત્રો ઉપરથી પોતાની આગવી પધ્ધતિ મુજબ માટીની આકૃતિઓ તૈયાર કરી તેનાં ઉપર કપડાં વગેરેના શક્ષગાર સજીને બહુ સુંદર રીતે ગોઠવજા કરવામાં આવી છે. ત્યાં જનારા લોકો જોઈને અત્યંત મુગ્ધ બની જાય છે. આ કામ સં. ૨૦૩૩ માં શરૂ કરવાનું હતું. ત્યારે અમો મુંબઇથી સંઘ લઇને પાલીતાણા આવ્યા હતા, ત્યારે સંકુલના પ્રેરક વિદ્વદ્વર્ય પં. શ્રી અમરમુનિજી તથા મહાસતી ચંદનાજી વગેરેએ મારા ઉપર પત્રો લખીને ચિત્રોના આયોજન વગેરેમાં માર્ગદર્શન માટે રાજગૃહી વીરાયતન પધારવા ભાવભીનું આમંત્રણ આપ્યું હતું.

પાલીતાણા તીર્થના વિશાળ મ્યુઝિયમમાં રાજગૃહીના વીરાયતનના બ્રાહ્મી મંદિરની જેમ જ ભગવાન મહાવીરના ચિત્રસંપુટનાં ચિત્રોની ભવ્ય આકર્ષક રચનાઓ કરવામાં આવી છે.

રાજસ્થાનના નાકોડા તીર્થમાં અમારી પ્રેરક્ષાથી નાકોડાના ભાવિક ટ્રસ્ટીઓએ લાખો રૂપિયાના ખર્ચે 'મહાવીરભવન' બનાવ્યું. તેમાં પાંત્રીસે ક્લર ચિત્રોને પાંચ પાંચ ફૂટ જેવડાં એન્લાર્જમેંન્ટ બનાવી લેમીનેશન કરી, બાજુમાં ત્રણેય ભાષામાં પરિચય આપી ભવ્ય રીતે ગોઠવવામાં આવ્યા છે. કેન્દ્રમાં ભગવાન મહાવીરનું બેનમૂન ભવ્ય મંદિર બનાવ્યું છે. સ્થાન અત્યંત જોવાલાયક બન્યું છે. આવાં મહાવીરભવનો અનેક સ્થળે થાય તો કેવું સાર્ફ!

લંડનના જૈન સેન્ટર લેસ્ટરમાં સન્ ૧૯૮૯ માં બંધાએલા ભવ્ય દહેરાસરમાં તેના કાચના દરવાજાઓમાં આ ચિત્રસંપુટ ઉપરથી જ ભારતમાં તૈયાર કરાવેલાં ચિત્રો કીટ કરવામાં આવ્યાં છે. તે ઉપરાંત દેશના અનેક મંદિરોમાં, ઉપાશ્રયોમાં, ઘરોમાં, અમેરિકા લંડન વગેરે સ્થળે કોઇ કોઇ શ્રાવકોનાં ઘરોમાં પજ પોતપોતાની પસંદગી મુજબ ચિત્રો લાગી ગયાં છે.

કોઇ કોઇ જૈન - જૈનેતરની ગુજરાત વગેરે સ્થળની ખાનગી હોસ્પિટલોમાં પજ મારી પસંદગીનાં ચિત્રોને મોટી સાઇઝમાં ચિતરાવીને મૂકવામાં આવ્યાં છે. કેટલાંક શહેરોનાં જૈન મંદિરોમાં દીવેચા કે પ્રકાશ ગ્લાસવર્ક દ્વારા ભગવાન મહાવીરનાં ભવ્ય ચિત્રો બિલોરી કાચમાં બનાવી મૂકવામાં આવ્યાં છે.

નિર્વાણ મહોત્સવ વખતે સારાય દેશની ચારે દિશામાં વર્તતા જૈનસંઘોએ, જૈન-અજૈન સંસ્થાઓએ પણ જાહેર સમારંભમાં મૂકવા માટે ચિત્રસંપુટનાં કેટલાંક ચિત્રોનો સારો એવો ઉપયોગ કર્યો હતો. કેટલેક સ્થળે મોટી સાઈઝનાં ચિત્રો ચિતરાવી તેનો લાભ ઉઠાવ્યો હતો.

નિર્વાભ મહોત્સવના પ્રારંભમાં મહારાષ્ટ્ર સરકારે ભગવાન મહાવીરનાં લાખેક ચિત્રો છપાવવાનું નક્કી કર્યું હતું. જૈન આગેવાનો સાથે મહારાષ્ટ્રના અધિકારીઓ મને મળવા પણ આવ્યા હતા. મારી પાસે ભગવાન મહાવીરનું એક સુંદર ચિત્ર હતું તે તેમને આપ્યું હતું અને તેના ઉપરથી પચાસ હજાર નક્લો છપાવી મહારાષ્ટ્રમાં સર્વત્ર મોક્લી હતી.

નિર્વાજ મહોત્સવ પ્રસંગે અનેક સ્થળોએ ભગવાન મહાવીરના જુદા જુદા પ્રસંગનાં આબેહૂબ આકર્ષક ચિત્રોની રંગોળીઓ કાઢવામાં આવી હતી. રંગોળીઓની ઇનામી યોજનાઓ પણ રાખી હતી અને તેના ઉદ્દ્ધાટન સમાર્રભો પણ યોજાયા હતા.

નિર્વાભ મહોત્સવ પ્રસંગે મહારાષ્ટ્રના રાજ્યની માલિકીનાં ઉર્દુ મરાઠી વગેરે માસિક પત્રોમાં ભગવાન મહાવીરના ચિત્રસંપુટ ઉપરથી નવી ડિઝાઇનોને ઉપસાવી માસિકોમાં સ્થાન આપવામાં આવ્યું હતું. તેમાં ભગવાન મહાવીરના જીવનપ્રસંગોને આવરી લેવાયા હતા.

દક્ષિત્ત ભારતમાં તામિલનાડુ સરકારે ભગવાન મહાવીરનાં પસંદ કરેલાં વીશેક ચિત્રોને મોટાં પાટિયા ઉપર કલાકારો પાસે ચિતરાવીને તેને અનેક ટ્રકો ઉપર ગોઠવીને મળેલી માહિતી મુજબ દક્ષિત્ર ભારતના ચારેય પ્રાંતોમાં આ ચિત્રોને એક મહિના સુધી ફેરવવામાં આવ્યાં હતાં. સાથે ચિત્રપરિચયની પત્રિકાઓ પણ વહેંચવામાં આવી હતી, જેથી ભગવાન મહાવીર કોણ હતા ? કેવા હતાં ? કેવી રીતે સાધના કરી? આત્મસિદ્ધિ કેવી રીતે પ્રાપ્ત કરી તેની અર્જન પ્રજાને પલ ઝાંખી થવા પામી. દક્ષિણ ભારતના કેટલાક શ્રીમંત વેપારીઓએ ચિત્રસંપુટનાં સમોસરણ વગેરે ચિત્રો ઉપરથી તદન નવાં જ ચિત્રો ચિતરાવી હજારોની સંખ્યામાં વહેંચ્યાં હતાં.

ભગવાન મહાવીરનાં ૩૫ ચિત્રોમાંથી ૨૮ ચિત્રોની પસંદગી કરીને ગુજરાત પાટલના ભૈયાજી કલાકાર પાસે નવી આઉટ લાઇન બનાવીને, મને બતાવ્યાં બાદ ૨૮ ચિત્રોનો પેયરકટીંગવાળો સેટ તૈયાર કર્યો હતો. તેનો સેટ ક્લાકાર ભૈયાજીએ આઝહ કરીને મને ભેટ આપ્યો હતો. બાકીના કેટલાક સેટો અન્ય આચાર્યો, શ્રીમતોએ ખરીદી લીધા હતા.

મુંબઇ - મરીન લેન્સમાં માંગરોળ મહિલા સમાજના હોલમાં તથા બીજાં એક-બે સ્થળે પેપસ્કર્દીગની ડિઝાઇનોનો સેટ આકર્ષક રીતે ગોઠવવામાં આવ્યો છે. કેટલાક દિગંબર ઉત્સાહી પ્રચારક ભાઇઓએ ૩૫ ચિત્રોની સ્લાઇડો બનાવીને અનેક સ્થળોએ પબ્લિકને બતાવી હતી. ભગવાન મહાવીરનું જીવન, સાધના, સિધ્ધિ જોઇને પ્રેશકો ભારે પ્રભાવિત બન્યા હતા. શ્વેતાંબર કોટોગ્રાકરોએ પજ્ઞ સ્લાઇડો બનાવી પ્રચારમાં સાથ આપ્યો હતો.

પેપરકર્ટીગનાં ભગવાન મહાવીરનાં ૨૭ ચિત્રોના કોટા લઇને તેની ઝેરોક્ષ નકલ બનાવીને સુંદર પુસ્તક રૂપે મુંબઇના પ્રકાશ પ્રિન્ટર્સ પ્રેસે પ્રગટ કર્યું છે. લાઇનવર્કનાં ચિત્રો હોવાથી છાપવા માટે ખૂબ અનુકૂળ રહેશે.

યજ્ઞાં સાધુઓએ કરગળ, વસ્ત્ર ઉપર ભારે ખરચે સોનેરી બારસાસૂત્ર લખાવ્યાં. તેની અંદર નાની પોથી સાઇઝનાં પાનામાં ચિત્રસંપુટનાં જ ચિત્રો કલાકારો પાસે નવાં ચિતરાવીને મૂકવામાં આવ્યાં છે. આ ચિત્રોએ પ્રાયઃ પંદરથી વધુ પ્રાંતોમાં સ્થાન મેળવ્યું હશે.

ધાસની સળીઓની ક્લાદ્વારા અને તાર દ્વારા ભગવાન મહાવીરનાં કેટલાંક ચિત્રો ક્લાકારોએ વેચાણમાં બજારમાં મૂક્યાં. આ માટેની પ્રેરણા મેં આપી હતી. મારૂં ધ્યેય અનેક માધ્યમો ઉપર ભગવાન મહાવીરને રજૂ કરવાનું અને પ્રસિધ્ધિ આપવાનું હતું.

ચિત્રસંપુટમાં પેપરકર્દીગમાં નવકારમંત્રનું પ્રથમ જે ચિત્ર છાપ્યું છે તેનો વપરાશ પણ ધરખમ થયો છે. બુક્સેલરો, ક્લાકારો, મંડપવાળાઓ વગેરેએ અનેક ક્ષેત્રમાં કર્યો. આ ડિઝાઇન મારી પસંદગીની હતી તેથી તે સહુને પ્રિય થઇ પડી. જુદાં જુદાં પ્રેરક ક્લરચિત્રો, ત્રિશલાના ચૌદ સ્વપ્ન વગેરેની અનેક સ્થળોએ રંગોલીઓ થવા પામી. વિદ્યાર્થીઓમાં ચિત્રો ચીતરવાની કેરઠેર ઇનામી હરિકાઇઓ પલ યોજાઇ.

અમેરિકા નવા તૈયાર થએલા સિદ્ધાયલંના મહાન પ્રસિદ્ધ ધામમાં અહિંસાના પ્રખર પ્રચારક મુનિશ્રી સુશીલકુમારજી પ્રેરિત ચિત્રસંપુટનાં ચિત્રો ઉપરથી ચિત્રો થવાનાં છે.

જરીના ચંદરવા-પુંઠિયાનું ધામ ગણાતા સુરતમાં ઉજમણાંદિ નિમિત્તે પણ ભગવાન મહાવીરના જીવનપ્રસંગોને પુંઠિયા ઉપર જરીથી ભરવામાં આવ્યા અને મોટી સંખ્યામાં ચંદરવા ભરાયા હતા.

બનારસ-કાશીમાં રેશમના રૂમાલો ઉપર સાડીની જેમ તાજાવાભાષી ભગવાન શ્રી મહાવીરના જીવનપ્રસંગો વણી લેવામાં આવ્યા છે.

ભગવાન મહાવીરનાં તમામ ચિત્રો જયપુરના શ્રેષ્ઠ કલાકારે હાથીદાંતની પાટલીઓ ઉપર ચિતાર્યા છે. ચંદનનું મંદિર બનાવીને તેને કરતા ભગવાન મહાવીરના અનેક પ્રસંગો ચંદનથી બનાવી પેસ્ટીંગ કર્યા છે. દેરાસરના દરવાજાઓમાં ઓરિસ્સાના કલાકારો પાસે મારા માર્ગદર્શન નીચે ભગવાન મહાવીરના જીવનપ્રસંગને લાકડાથી અતિ સુંદર બનાવી તેના ઉપર ચાંદી જીડીને બારણાં ઉપર ચીટકાવી શ્રેષ્ઠકીટિનાં બારણાં તૈયાર કરાવ્યાં છે, અને તે મુંબઇ-વાલકેશ્વર બાબુના દેરાસરના ઉપર નીચેના દરવાજામાં અને બીજા સ્થળે પણ લગાડયાં છે.

મુંબઇની દીવેચા કે પ્રકાશ ગ્લાસવર્ક કંપની દ્વારા બિલોરી કાચમાં સોનેરી રૂપેરી કલર વગેરે કામ દ્વારા અતિભવ્ય આકર્ષક ભગવાન મહાવીરના વિવિધ જીવનપ્રસંગો મુંબઇ, અમદાવાદ, ઉત્તરપ્રદેશ વગેરે અનેક સ્થળનાં દહેરાસરો, ઉપાશ્રયો તેમજ વ્યક્તિગત બંગલાઓમાં લગાડયા છે, જે તે તે સ્થાનના શક્ષગારરૂપ બન્યા છે.

કાષ્ઠ્ર, હાથીદાંત, ચંદન, કાપડ, ગ્લાસ, કાચ, આઇવરી, પેરિસ ઓફ પ્લાસ્ટર તથા વિવિધ ધાતુઓ જેવી કે - ચાંદી, એલ્યુમિનિયમ, તાંબું, આરસ, પિનળ વગેરે અનેક માધ્યમો ઉપર ભગવાન મહાવીરના ચિત્રસંપુટનાં ચિત્રો ઉપરથી સહુએ પોતાની પસંદગી પ્રમાણે ક્લાની વિવિધ દ્રષ્ટિએ ક્લાકાર પાસે બનાવરાવ્યાં છે.

મુંબઇના કલાકાર દ્વારા પીપળનાં પાન ઉપર ઓઇલક્લરથી ભગવાન મહાવીરનાં સુંદર ચિત્રો તૈયાર થયાં છે. મારી પાસે તેનાં વીસેક ચિત્રો હાજર છે. હાલમાં મારા હસ્તક બહાર પડેલ જયપુરી ચિત્રસંપુટમાં થોડા નમૂના મૂકયા છે.

જયપુર, ચુરૂગાય આદિમાં થતાં સુખડનાં કમળો, છીપલા ટાઇપની બોલો-ડબ્બીઓ, શ્રીફળ આદિ જાતજાતનાં માધ્યમોનાં ફળોની ડિઝાઇનોમાં ભગવાન મહાવીરનાં ચિત્રોની આકૃતિઓ ઉપસાવવામાં આવે છે.

જૈન કંપનીઓએ, પેઢીઓએ તથા અનેક સ્થળેથી દિવસળી કાર્ડો તથા ક્ષમાપના કાર્ડે ચિત્રસંપુટના ચિત્રો સાથે છાપ્યાં હતાં.

## ૩. વર્તમાન પત્રોએ આપેલી શ્રધ્ધાંજલિઓ

જયારે આ ઉજવણી સમગ્ર રાષ્ટ્ર કરી રહ્યું હોય ત્યારે દેશના પત્રકારો પોતાનો ધર્મ બજાવ્યા વિના કેમ રહે ? એટલે દેશના ધર્શા અખબારોએ ભગવાન મહાવીરના જીવન ઉપર લેખો, ચિત્રસંપુટનાં ચિત્રો, પ્રતીકો, બોર્ડરો વગેરે પ્રગટ કરીને ભગવાન મહાવીરને શ્રદ્ધાંજલિ આપી હતી. અમારી પાસે તે પત્રોની સંપૂર્ણ નોંધો ક્યાંથી મળે પરંતુ અમને મળેલા પત્રો દ્વારા જે વિગત મળી તે અહીં રજૂ કરી છે.

દેશના ગુજરાતી, હિન્દી, અંગ્રેજી, મરાઠી, ઉર્દુ ભાષાના પત્રોએ ચિત્રસંપુટનાં ચિત્રો, રેખાય્ા્ટીઓ તથા પ્રતીકોને વિવિધ રીતે સારી પ્રસિદ્ધિ આપી હતી. રાજસ્થાનથી નીકળતા મરુમંથન વગેરે પત્રોમાં ચિત્રસંપુટમાંથી છાયેલો હિન્દી પરિચય અનેક અઠવાડિયા સુધી છાયવામાં આવ્યો હતો.

હરિયાજ્ઞા (પંજાબ) સરકારનું હિન્દી માસિકપત્ર હરિયાજ્ઞા સંવાદે સન્ ૧૯૭૫ માં ઉજવજ્ઞીના આદિ અને અન્તમાં પજ્ઞ અંક કાઢયો હતો. ભગવાન મહાવીરના ચિત્રસંપુટનાં કલર ઉપરથી લીધેલાં બ્લેક એન્ડ વ્હાઇટ કોટાઓ, પેપરકર્ટીંગની ડિઝાઇનો, પ્રતીકો તથા બોર્ડરોને રંગબેરંગી બનાવીને આ પાસિકમાં પૂરતું સ્થાન આપ્યું હતું.

લાહોર પંજાબ સરકારની નિર્વાણ મહોત્સવ સમિતિએ સુંદર ટેબલડાયરી ૨૫ હજારની સંખ્યામાં પ્રગટ કરી હતી. જેમાં ચિત્રસંપુટનાં બાર ચિત્રો, પ્રતીકો વિશિષ્ટ રીતે રજૂ કર્યાં હતાં. એમાં મારો સંદેશો પણ સારી રીતે છાપ્યો હતો. અંગ્રેજી ટાટા રીવ્યુ પત્રે (સન્ ૧૯૭૫, અંક સં. ૩) આર્ટ પેપર ઉપર ઓક્સેટ ચાર ક્લરમાં આકર્ષક રીતે છ પ્રિન્ટો છાપી હતી.

મહાસથી નીકળતા તામિલ આરસુ પત્રે સન્ ૧૯૭૪ માં ચિત્રસંપુટની કેટલીક ડિઝાઇનોનો ઉપયોગ કર્યો હતો.

ભૂરાભાઇ દેસાઇ હોલમાં સંગીતકાર શ્રી શાંતિલાલ શાહે મારી સલાહ સૂચના દ્વારા ભગવાન મહાવીરનું જીવનદર્શન સંગીત સાથે લ્યુમીનીસ્કોપ પધ્ધતિએ સ્લાઇડો બતાવવાનો ચાર ક્લાકનો પોગ્રામ રાખ્યો હતો. જેમાં સ્ટેજ ઉપર સ્લાઇડોથી સંયુટનાં ચિત્રોનું દર્શન, તેની સમજ અને સાથે તે તે ગીતોનું આયોજન કર્યું હતું.

## ૪. ચિત્રસંપુટની ટી.વી., વીડિયો કેસેટો કોણે કોણે બહાર પાડી ?

ઓલ ઇન્ડિયા નિર્વાસ મહોત્સવ કમીટીએ મારી ઉપર પ્રચારતંત્રને લગતી કેટલીક જવાબદારીઓ નાંખી હતી, એટલે જાણીતા સંગીતકાર શ્રી શાંતિલાલ શાહ મારકત ભગવાન મહાવીરનું સુંદર જીવનદર્શન મુંબઇ રેડિયો ઉપરથી પ્રસારિત થયું હતું, જેમાં વિત્રસંપુટની વિગતોને શમાવી લેવામાં આવી હતી.

તે પ્રસંગે મેં અને સરકારી કમીટીએ સાથે મળીને ચિત્રસંપુટનાં ૩૫ ચિત્રોમાંથી ૨૦ ચિત્રોને પસંદ કર્યાં હતાં. તે પછી એ પોગ્રામ મુંબઇના ટી.વી. કેન્દ્ર ઉપરથી રીલે કરવામાં આવ્યો હતો. તે પોગ્રામ સહુને ખૂબ ગય્યો હતો. ત્યારપછી મુંબઇમાં ચૈત્ર સુદિ તેરસે અને સંવચ્છરીના દિવસે આ પોગ્રામ રજૂ કરે છે.

ત્યારપછી વિજ્ઞાન દારા વીડિયોનું નવું સાધન બજારમાં મૂકાયું એટલે હવે ભગવાન મહાવીરને સર્વત્ર રજૂ કરવાની અદ્ભુત, ઝડપી અને સરલ તક ઉપલબ્ધ થઇ. ભૂતકાળમાં કદી આવી તકો ન હતી. આજે દુનિયાભરમાં તમે મહાવીરના જીવન અને સંદેશાને પહોંચાડી શકો છો.

'મહાવીર સંદેશ' - આ નામની વીડિયો કેસેટ હિન્દુસ્તાન પ્લેટીનમ લીમીટેડ (મુંબઇ) ના સંચાલક ભાઇ શ્રીચંદકાંતભાઇ ચોકસી પરિવાર તરકથી ઉતારી છે.

' **તીર્થકર ભગવાન શ્રી મહાવીરના જીવનનું દર્શન'** - નિર્માતા - ઇન્સ્ટીટયુટ ઓફ જૈનોલોજી લંડન (હસ્તે શ્રી રતિલાલ ચંદરયા) તરકથી મારૂં માર્ગદર્શન , સલાત્રસૂચન લઇને ભારે ખર્ચે ચિત્રસંયુટની અત્યંત આકર્ષક વીડિયો કેસેટ ગુજરાતી, હિન્દી કોમેન્ટ્રી સાથે ઉતારી છે.

દિલ્હી ઉપરથી આખા દેશમાં સન્ ૧૯૯૨, ચૈત્ર સુદિ તેરસે આ કેસેટ, ૪૦ મિનિટ સુધી પ્રસારિત કરવામાં આવી, જેને ભારે આવકાર મલ્યો. પ્રેચકો ભાવવિભોર બની ગયા.

તાજેતરમાં 'મહાવીર દર્શન' આ નામથી અમદાવાદના મહાવીરશ્વૃતિમંડળે, પણ ચિત્રસંપુટ ઉપરથી આકર્ષક વીડિયો કેસેટ ઉતારી છે.

મુંબઇ - મરીનલાઇન્સ જીમખાના ઉપર જૈનસમાજમાં કદી ન થયો હોય તેવો **સાઉન્ડ એન્ડ** લાઇટનો પોગ્રામ ગોઠવવાનું મારા સાધીઓને કફ્યું અને તેઓએ આખો પોગ્રામ ગોઠવ્યો, જેમાં ભગવાન મહાવીરનાં પેઇન્ટીંગ કરેલાં ૧૫ વિત્રો રજૂ થવાનાં હતાં. આ પોગ્રામ રાતના જ થાય છે. એની તૈયારી પણ સારા પ્રમાણમાં થઇ હતી પરંતુ અનિવાર્ય પરિસ્થિતિવશ તે પોગ્રામ કેન્સલ કરવો પડયો. જાલવા પ્રમાણે આવો રાષ્ટ્રીય પોગ્રામ સરકાર તરફથી માત્ર અમદાવાદ અને કાશ્મીરમાં રોજ ચાલે છે.

# ૫. ચિત્રસંપુટનાં તમામ પ્રતીકો - બોર્ડરોનો ઉપયોગ કયાં થયો ?

નોંધ - જૈન સમાજ માટે કંકોતરીઓ, દિવાળીકાર્ડે, આમંત્રિતકાર્ડે વગેરેમાં જૈન પ્રતીકો મૂકવાની ખૂબ જ જરૂરિયાત વરસોથી ઊભી થઇ હતી. જૈન-અજૈન ક્લાકારો પજ આવી ક્લાની સામગ્રી મારી પાસે વરસોથી માગતા હતા, પણ આ દિશામાં ખાસ પ્રયાસ કોઇએ કર્યો ન હતો એટલે તેની ખોટ સતત અનુભવાતી હતી. એમાં પ્રસ્તુત ચિત્રસંપુટના પ્રકાશનનું કાર્ય મારા હાથમાં આવ્યું, એટલે પ્રતીકો વગેરે માટે માર્ગ ખુલ્લો થયો અને પછી પ્રતીકો અને બોર્ડરોનું સર્જન કરવાનું કામ નકકી કરીને જુદા જુદા લેત્રને સ્પર્શતા, વિવિધ ભાવોને દર્શાવતા, વિવિધલથી પ્રતીકોની યાદી તૈયાર કરીને અને એ રીતે બોર્ડરોન્ રેખાપદીઓના વિષયોને પણ નકકી કરીને પછી મેં કાગળ ઉપર પેન્સિલથી કાચી અછી ડિઝાઇન બનાવી. તે પછી ચિત્રકારને પાસે એસાડીને સપ્રમાણ, સુરેખ, સ્વચ્છ, સ્પષ્ટ એવાં પ્રતીકો તૈયાર કરાવ્યાં અને બહુમુલ્યવાન અતિઉપયોગી બોર્ડરો પણ તૈયાર કરાવી. ઘણા મહિનાઓને અન્તે આ કામ પૂર્ણ થયું. આખા ચિત્રસંપુટનો શણગાર, બોયક, પ્રેરક પ્રતીકો અને વિવિધ શાન આપતી જાજરમાન બોર્ડરો આ બે મુખ્ય છે. સહુ કોઇ જોઇને ભારે પ્રસન્તતા અનુભવે છે.

આ ચિત્રસંપુટ પ્રગટ થયા બાદ ચારેય સંપ્રદાયોએ યોતપોતાની અનુકૂળતા પ્રયાસે કંકોતરીઓ, પોસ્ટરોમાં, દિવાળીકાર્ડો વગેરેમાં વેપારી સંસ્થાઓએ એટલો બધો ધરખમ ઉપયોગ કર્યો છે કે જેની નોંધ લેવી-મેળવવી અમારા માટે મુશ્કેલ છે. દેશ-પરદેશમાં જ્યાં જુઓ ત્યાં 'યત્રતત્ર સર્વત્ર' ભગવાન મહાવીરનાં ચિત્રો, બોર્ડરો અને પ્રતીકોનું સાહિત્ય ખૂબ ગાજતું થઇ ગયું છે. આ ચિત્રસંપુટ સર્વત્ર છવાઇ ગયું છે.મળેલી નોંધો આપવાની જગ્યા ઘણી જ મર્યાદિત છે એટલે મુખ્ય મુખ્ય જરૂરી બાબતો જ અહીં રજૂ કરી છે.

શરૂઆતમાં અમૃતલાલ કાલીદાસ દોશીની સંસ્થા તરફથી બહાર પડેલી પ્રબોધટીકામાં, મદ્રાસથી બહાર પડેલી તીર્થવંદનામાં, ત્રણ સ્તુતિના સાધુએ બહાર પાડેલા અભિનંદન ગ્રન્થમાં તથા અન્ય ગ્રન્થ વગેરે પ્રકાશનોમાં પ્રતીકો અને બોર્ડરોનો ખૂબ-ધરખમ ઉપયોગ થયો છે.

શ્વેતાંબર મૂર્તિપૂજક સંપ્રદાયો ઉપરાંત દિગંબર, સ્થાનકવાસી, તેરાપંથીનાં પુસ્તકોમાં તથા જેકેટો ઉપરનાં આવરજ્ઞોની ડિઝાઇનોમાં ચિત્રસંપુટનાં પ્રતીકો, બોર્ડરો વગેરેનો વિશાળ પ્રમાણમાં ધરખમ ઉપયોગ થયો છે અને થઇ રહ્યો છે.

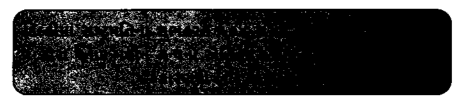
અનેક સંસ્થાઓની સ્મારિકાઓમાં પ્રતીકો અને બોર્ડરોનો ઢગલાબંધ ઉપયોગ થયો છે. અરે ! મૂર્તિપૂજક સંપ્રદાયમાં પણ લગ્નની કંકોતરીઓમાં, નૂતનવર્ષના કાર્ડોમાં, સંસ્થાઓની આમંત્રણ પત્રિકાઓમાં, નાની મોટી કંપનીના લેટરપેડો ઉપર, અનેક આયાર્યો આદિના અભિનંદનગ્રંથોમાં પ્રતીકો તથા બોર્ડરોનો પ્રયૂર માત્રામાં ઉપયોગ થયો છે. મીલમાલિકો, ઉદ્યોગપતિઓ, વેપારીઓ, હીઝ માસ્ટર્સ વોઇસ કંપનીઓ, સરકારી સામાયિકો વગેરેએ અપ્ટમંગલ તથા ચૌદ સ્વપ્ન આદિ બોર્ડરોને તથા પ્રતીકોને કલરમાં મોટાં બનાવીને જુદી જુદી રીતે જુદી જુદી પદ્ધતિથી સંકલન કરી ધનિષ્ઠ ઉપયોગ કર્યો છે. કેટલાક પ્રેસવાળાઓએ પ્રતીકો, ભોર્ડરોને ક્લાકાર પાસે જોઇન્ટ કરાવીને કંકોતરીઓ વગેરે માધ્યમો ઉપર પ્રચૂર પ્રમાણમાં ઉપયોગ કર્યો છે.

ગુજરાતના અને મહારાષ્ટ્રના અંગ્રેજી, હિન્દી, ગુજરાતી, મરાઠી વગેરે પત્રોએ પલ નિર્વાલ મહોત્સવ પ્રસંગે ચિત્રસંપુટમાંથી રેખાપદીઓ તથા પ્રતીકો ઉપરથી જુદી જુદી ડિઝાઇનો મિશ્ર કરીને નવી નવી ડિઝાઇનો ઉપસાવીને ભગવાન મહાવીરના ચિત્રપરિચય સાથે ક્લરચિત્રો પણ પ્રગટ કરીને ભગવાન મહાવીરને આખા દેશ તરફથી વિવિધ રીતે અપાયેલી શ્રધ્ધાંજલિયાં યથાશક્તિ ભગવાનની ભક્તિની ઉજવણીમાં ભાગીદાર બન્યા હતા.

કેરાલા કમીટીના સેક્રેટરીએ મારી (આ.ક્રી પશોદેવસૂરિ) ઉપર લખ્યું કે જો આ વિત્રસંપુટનું પ્રકાશન ન થયું હોત તો ઉજવણી લુખી સુકી થાત. આપે આ પ્રકાશનથી દેશમાં ખરેખર!ભારે કાંતિ કરી છે. દેશભરમાં જ્યાં ગયા ત્યાં આપના વિત્રોની પ્રશંસા અને બોલંબાલા જોવા મળી છે. આપે અને આપની દૈવિક જેવી કલાકૃતિએ સર્વત્ર જયજયકાર કર્યો છે. આ નિમિત્તે ભગવાનને અનેક રીતે પ્રજાએ જોયા.

પૂજ્યશ્રીજીની ઇચ્છા પાલીતાસાની તીર્થભૂમિ ઉપર અને અન્યત્ર ભગવાન મહાવીરનાં ચિત્રો લાઇફ સાઇડમાં અનોખી રીતે કરાવવાની અને અનોખી ઢંમે ગોઠવવાની છે પસ હવે તો તે ક્યારે બને ? તે શાની જાજે !

www.jainelibiary.org



ભગવાન શ્રી મહાવીરનું ચિત્રસંપુટ તૈયાર થયું એટલે તેનું ઉદ્ઘાટન કયાં કરવું તે પ્રશ્ન મારા મનમાં ઉપસ્થિત થયો. સામાન્ય રીતે અમારી હાજરીમાં મુંબઈમાં જ ઉદ્ઘાટન થાય એ જ બરાબર હતું. સહુને પણ એવી જ ઇચ્છા હતી અને એ ન્યાયી પણ હતું, પણ કેટલાક બીજા કારણોસર મારી પ્રબળ ઇચ્છા દિલ્હીમાં રાષ્ટ્રપતિના હાથે જ ઉદ્ઘાટન કરાવવાની હતી. પૂ. ગુરુદેવને અને અમારી કમીટોને દિલ્હી કરવાની વાત મેં ગળે ઉતારી અને સહુએ સંમતિ આપી. દિલ્હી જઇ રાષ્ટ્રપતિને મળવાનું નક્કી કર્યું. મારા જમણા હાથ જેવા, કર્મઠ કાર્યકુશળ શતાવધાની પં. શ્રી ધીરજલાલ ટોકરશીની આગેવાની નીચે એક ડેપ્યુટેશને દિલ્હી જઇ રાષ્ટ્રપતિની મુલાકાત લીધી. રાષ્ટ્રપતિને મારો પત્ર આપ્યો. વાંચીને પ્રસન્ન થયા અને થોડી વિચારણા કરીને તરત જ ઉદ્ઘાટન માટે સંમતિ આપી.

મારી બીજી પ્રબળ ઇચ્છા એ હતી કે આ પ્રસંગની કાર્યવાહક સમિતિ જે નીમાય તે સંસદ સભ્યોની જ દોવી જોઇએ અને તે સંસદ સભ્યો પૂરેપૂરા ૧૦૮ દોવા જોઇએ. આવો મારો દ્રઢ સંકલ્ય હતો એટલે ડેપ્યુટેશને સંસદના સભ્યોને મળવાનું શરૂ કર્યુ. આઠ દિવસની અંદર પુરતક જોઇ લગભગ ૫૦ થી વધુ સંસદોએ સંમિતિ આપી. તેમાં બનારસની યુનિવર્સિટીના ચાન્સેલર પાસે જે પ્રસંગ બન્યો તે ખાસ જાણવા જેવો અને મહત્ત્વનો છે તેથી તે જોઇએ.

બનારસના ચાન્સેલરના કાચ નીચે ૨૨ સંસદો કતા એટલે ૨૨ સભ્યોની સહી લેવાની હતી. એ સંમતિ માટે આપણા ભાઈઓએ જરા વધુ પડતી નમ્રતાથી વિનંતી કરી ત્યારે ચાન્સેલર બોલી ઉઠયા કે -

भाइ ! हमको जोरमे कही कि २२ संस्व मध्योंकी मंमित दो । त्यारे आपशा बोडोओ डढ़ों डे अभाराथी श्रीरथी डेम डेबेवाय ? तो चान्सेकरने कहा कि यह पुस्तकका उद्घाटनका समाधार जानकर तो मुझे अपार आनंद हुआ है । मेरे जीवनमें आज मुवर्ण तक आइ है । क्योंकि मेरे ब्राह्मण लोगने महावीरके समय भगवान महावीरको पूरा पहचाना नहीं । न महावीरका उपदेशको ध्यानसे मुना और संचा । और भगवान महावीरका विरोध करके पाप किया था । उसका प्रायम्बित करनेका मौका यह पुस्तक द्वारा हमेरे सामने आया है तो हम क्यों प्रायम्बित नहीं करेंगे ? तो लिख लो २२ नाम । यान्सेबरे डेटबी न्यायी, आन्थर्यश्वन अने औरव पूर्श वात डरी. डोई शाईरभां खावी वात लाज्येश डरे !

ते पछी देपुटेशन इसाना भर्मश्र हिस्डीना डेजीनेटना लूतपूर्व प्रधान दो. इरशसिंड्छ पासे पड़ोंच्युं तमले सही आपवा विनंती इरी विनंती सांलणीने यित्रसंपुट कोयुं अने अत्यंत मुन्य जनी अथा. विज्ञोंकी अच्छी प्रशंसा करके मुनिश्री यशोविजयजी कहाँ है वो पुछा। फिर १०८ संसद सभ्योंकी समितिकी बात की तो उसने पुछा कि समितिके कोइ प्रमुख बने हैं ? तो अपने लोगोंने कहा कि नहीं ! तो उसने सामनेमें कहा कि मेरा नाम लिख ले। कितनी भावभरी उदारता और कहा कि मेरी नम्न विनंती है कि उद्घाटन के दिन मुनिजी जो दिल्हीमें आ सके तो मेरे लिये नहीं लेकिन सभीके लिये आनंदकी बात हो आयेगी। मैं सभामें पुस्तक ऊपर और संपादक साधुकी अनेक विषयमें जो मास्टरी-जानकारी मुझे लगी है उसी ऊपर पन्द्रह मिनिट बोलूंगा अस्तु।

हमारें कार्यकर्ताओंने इतना परिश्वम करतेके बाद भी दिल्हीमें उद्घाटन न हो सका। इसकी कारणकथा बहुत लंबी और दुःखद है। किन्तु संक्षेपमें कहा जाय तो अपने धर्मबंधु दिगंबर भाइयों कारण वर्ने। उनको हुआ कि जो ग्रंथका प्रकाशन हो रहा है उसमें चित्र श्वेतांबर मान्यताका महावीरके हैं, दिगंबर मान्यताका नहीं है। यह विवाद खर्डा कर दिया। ग्रन्थका उद्घाटन दिल्हीमें न हो सके इस लिये पूरा प्रयत्न किया। यह बात राष्ट्रपति तक पहुँचा दी। राष्ट्रपति उलझनमें पड गये। फिर सब परिस्थितिका तोलकर बड़े खेदकी साथ दिल्हीका कार्यक्रम हमारी समितिने रद किया और इस ग्रन्थका उद्घाटन बम्बईमें शानदार समारोहके साथ हुआ।

यदि १०८ संसद सभ्योका सहकारमे यह काम होता तो जैन इतिहासमें ही नहीं लेकिन भारतवर्षके इतिहासमें सुवर्णाक्षरसे लिखा जाय ऐसी पहली ही बार वेजोड अभूतपूर्व घटना वन जाती ।

## દિલ્હીમાં વડાપ્રધાનથી લઇને અન્ય પ્રધાનો, આચાર્ય શ્રી તુલસીજી, સ્વામીજી શ્રી વિદ્યાનંદજી આદિને ગ્રંથસમર્પણની અનેરી, અજોડ ઘટના

યુંબઇમાં તા.૧૬-૬-૭૪ ના રોજ બીરલા માતુશ્રીગૃહમાં ચિત્રસંપુટનું ઉદ્ધાટન થયા બાદ તે જ દિવસે રાત્રે પૂ.આ. શ્રી સમુદ્રસૂરિજીની દિલ્હીની સ્વાગતસમિતિના પ્રમુખે મુંબઇ ગોડીજી ઉપર કોલ કરીને ચિત્રસંપુટની બુકો લઇને તરત જ દિલ્હી આવવા સૂચના કરી. મેનેજરે મને એ વાત કરી એટલે પં. શ્રીધીરજલાલ ટોકરશીની આગેવાની નીચે મુંબઈથી ચાર ભાઈઓ દિલ્હી પહોંચ્યા. પૂ.આ.શ્રી સમુદ્રસૂરિજીને વંદન કરી પુસ્તક બતાવ્યું, અત્યન્ત પ્રસન્ન થયા. પુસ્તકની ખૂબ ખૂબ પ્રશંસા કરી. તે પછી વડાપ્રધાન શ્રીમતી ઈદીરાગાંધી વગેરે પ્રધાનોને ચિત્રસંપુટ સમર્પણ કરવાનું હોવાથી પ્રથમ શ્રીમતિ ઈદિરાગાંધીને મલ્યા. ચિત્રસંપુટ અર્પણ કર્યું. ખોલીને પ્રથમ ભગવાન મહાવીરનું ભવ્ય ચિત્ર જોઇ, નમન કરી ખૂબ રાજી થયા. પુસ્તકની ભવ્યતાની પ્રશંસા કરી. આવું ચિત્ર કદી જોયું નથી અને કહ્યું કે દેશની મહાન વિભૂતિનું જીવન સમય મેળવીને હું વાંચી જઇશ. ત્યારબાદ સંરક્ષણ ખાતાના પ્રધાન શ્રી જગજીવનરામ તથા પર્યટનખાતાના પ્રધાન કલામર્મજ્ઞ ડો. કરણસિંહજીને આ ચંચ અર્પણ કર્યો ત્યારે ચિત્રકારને અને વિશેષ તો ગ્રંચના સંપાદકને ધન્યવાદ આપ્યા અને કહ્યું કે આવાં પુસ્તકોને હજારોની સંખ્યામાં છપાવીને પ્રચાર કરવો જોઇએ અને ભારત સરકારે તેમાં સક્રિય સહકાર આપવો જોઇએ.

ત્યારબાદ તેરાપંથીના અગ્રણી વયોવૃદ્ધ આયાર્ચ શ્રીમાન્ તુલસીજીને ભેટ આપવા ગયા ત્યારે તેમને કહ્યું કે 'આ મહાન ગ્રન્થ હું અહીં અંગત રીતે (પ્રાયવેટમાં) નહીં લઉ પણ આવતી કાલે એક સભા રાખશું. આવા મહાન ગ્રન્થને આદર અને બહુમાનપૂર્વક સ્વીકારીશ, એટલે બીજા દિવસે આ. શ્રી તુલસીજી અને તેઓશ્રીના પ્રધાન શિષ્ય પહાપ્રજ્ઞ શ્રીમદ્ નથમલજી આદિની નિશ્રામાં ભવ્ય સમારંભ યોજાયો. મુનિશ્રી નથમલજીએ મુનિ યશોવિજયજીના ભગીરથ પ્રયાસને ભાવભીની રીતે બિરદાવી અભિનંદન આપી જણાવ્યું કે આ ગ્રંચ વિષે ઘણું કહી શકાય તેવું છે પણ અત્યારે ટૂંકમાં કહું તો આ ગ્રન્થ અદ્ભુત, અદ્ભુત અને અજોડ છે.

બાદમાં આ. શ્રી તુલસીજીએ જણાવ્યું કે 'આ મન્ય સર્વાંગ શ્રેષ્ઠ અને અનુપમ બન્યો છે.' મારા આત્મબંધુ મુનિશ્રી યશોવિજયજીએ ગાગરમાં સાગર ભરી દીધો છે. દિવસો અને મહિનાઓ સુધી વાંચ્યા કરીએ તો પણ અતૃપ્તિ રહે એવી આ ભવ્ય, પ્રેરક કલાકૃતિ બની છે. મુનિજી દિલ્હી આવ્યા હોત તો અમને આ નિર્વાણ શતાબ્દીના પ્રસંગમાં ઘણું બળ મળત. તેમની બુદ્ધિ, શકિત, વ્યાપક ચિંતન, આયોજન શકિત વગેરેનો લાભ ઉઠાવત અને આ પ્રસંગે જો ઉપસ્થિત હોત તો આ મહાન કાર્ય કરનાર મુનિને બંધુભાવે જોરથી ભેટી પડત! તેરાપંચી શ્રાવકોએ પણ ગ્રન્થ પરત્વે પ્રશંસાત્મક સદૂભાવભર્યા પ્રવચનો કર્યા.

પૂ. આ. શ્રી સમુદ્રસૂરિજી, જીવનપ્રભા, ભાગન્ટ ના <mark>આધારે</mark>



