

॥ ॐ हीँ श्रीँ अई नमः ॥

## જૈન દષ્ટિએ તિથિદિન અરુ પર્વારાધન

લવાદી ચર્ચા દરમ્યાન અંતે પક્ષાની માન્યતાએાના સમર્થ'ન અને ખંડન માટે ્ કરાયેલાં લખાણા, લવાદી ચૂકાદા અને અન્ય ઉપયાગી પરિશિષ્ટા.

ચર્ચાકાર-(૧) આચાર્ય શ્રી સાગરાન દસ્રીશ્વરજ મહારાજ (૨) આચાર્ય શ્રી વિજયરામચન્દ્રસ્રીશ્વરજ મહારાજ લવાદ-(૧) ડૉ. પી. એલ. વૈદ્ય M. A. (Cal.); D, Litt. (Paris)

> કાશીના અને અન્ય સ્થળાના મૂર્ધન્ય વિદ્વાના દ્વારા સમર્થિત અને

વિદ્વત્સમિતિ-કાશી દ્વારા સંપાદિત

## અહીત્તિથિભાસ્કર

ઃ પ્રકાશક ઃ શ્રી જૈન પ્રવચન પ્રચારક દ્રસ્ટ–મું ખર્ઇ પ્રકાશક: શ્રી જૈન પ્રવચન પ્રચારક દ્રસ્ટ વતી કાન્તિલાલ ચુનીલાલ શાહ, કે. પદ, બેન્ક ઍાફ ઇન્ડીઆ બીલ્ડીંગ, ૧૮૫, શેખ, મેમણ સ્દ્રીટ, મુંબઇ-૪૦૦૦૦૨

વીર સ'. ૨૫૦૭ વિ. સ'. ૨૦૩૩ ઈસ્વીસન ૧૯૭૭ પ્રથમ આવૃત્તિ

> આ ગ્રન્થના કે ગ્રન્થના કાઈ પણ ભાગના પુનર્સદ્રશ્વના સર્વ અધિકારા પ્રકાશકને સ્વાધીન છે.

સુંદરે: મિશ્રિલાલ છગનલાલ શાહ ધી નવપ્રભાત પ્રિન્ટિંગ પ્રેસ, દે. થી કોટા રાહ, અમદાવાદ–3૮૦૦૦૧

## प्रकाशकीय निवेदन

જ્ઞાનિદેષ્ટ ભાવાને કાઈ રાકી શકતું નથી. પ્રસ્તુત "જૈન દેષ્ટિએ તિથિદિન અને પર્વારાધન" ગ્રન્થ, મૂળ તો શ્રી જૈન પ્રવચન કાર્યાલય તરફથી જ પ્રકાશિત થવાના હતા. સંયોગવશાત તેના તરફથી પ્રકાશિત થનારા આ અધૂરા ગ્રન્થને પૂર્ણ કરી તેનું પ્રકાશન કરવાની જવાબદારી અમારા શિરે આવી. વર્ત્તમાન સમયની જરૂરિયાતાને લફ્ષ્યમાં રાખીને, તે મહદ'શે તૈયાર થયેલા ગ્રન્થમાં કેટલાંક ઉપયોગી ઉમેરા કરીને અમારી તે જવાબદારીને અદા કરવાના અમે વિનમ્ન પ્રયાસ કર્યો છે. અમારા એ પ્રયાસ કેટલે અંશે સફળ થયા છે, એ કહેવું અમારા અધિકાર બહારનું છે.

શ્રી જેન પ્રવચન કાર્યાલયના સ્વ. વ્યવસ્થાપક શ્રી ચીમનલાલ નાથાલાલ શાહ(શ્રીકાન્ત)ની ઊંડી સૂઝ અને મર્મ શ્રાહી લેખનશૈલિના લાભ શ્રન્થ પૃર્ણ થતાં સુધી જો મળી શક્યો હાત, તા પ્રસ્તુત ગ્રન્થ વધુ માર્ગદર્શક અની શક્યો હાત તેમાં શંકા નથી. છતાં અમારી મર્યાદાઓના સ્વીકારપૂર્વક, અમે આ ગ્રન્થને અધિકૃત અને પ્રામાણિક અન્યા રાખવા અનતા અધા પ્રયાસ કર્યો છે, એટલું નમ્રભાવે જણાવીએ છીએ.

માર્ગ દર્શ ક પાટીયાની જેમ આ બ્રન્થની કાઈ ઉપર અળજબરી નથી. આમાંથી મળતા માર્ગ દર્શનના ઉપયોગ કરવા સહુના ભાવ અને ભાગ્યને આધીન છે. સત્ય અને હિતકર ઉપદેશ પણ સૌને એકસરખા લાભકાયી ન અને. તત્ત્વાપદેશની ખરી આવશ્યકતા તા તત્ત્વજિજ્ઞાસુઓ જ સમજ શકે.

અંતમાં, પ્રમાદ કે મુદ્રણદાષથી રહી ગયેલ ક્ષતિએ અદલ ક્ષમા કરી સહુ કાઈ મધ્ય પ્ય પુદ્ધિએ આ ગ્રન્થના લાભ ઉઠાવે, એવી આશા રાખી વિરમીએ છીએ.

લિ.

શ્રી જૈન પ્રવચન પ્રચારક ટ્રસ્ટ–મુંબઇ

### પ્રાક્–કથન

'તિથિદિન અને પર્વાશયન'ના પ્રશ્ન છેલ્લાં કેટલાક સમયથી શ્રીસંઘમાં મતલેઠના વિષય ખનતા રહ્યો છે–ખરું કહીએ તો ખનાવી દેવામાં આવ્યો છે, એ એક દુઃખઠ આશ્ચર્ય છે. આશ્ચર્ય એ વાતનું થાય છે કે–િતિથિદિન અને પર્વશયન અંગેના ઉભા થતા કાઈ પણ પ્રશ્નના સ્પન્ટ ઉકેલ આપતાં શાસ્ત્રવચના ઉપલબ્ધ હાવા છતાં, શાસ્ત્રાનુસારી શ્રીસંઘમાં આ પ્રશ્ને મતલેઠ કરી રીતે ઉલા થઈ શકે કે ટકી રહી શકે શ અને દુઃખ એ વાતનું થાય છે કે—આ પ્રશ્ને ઉલા થયેલા મતલેઠે એવું તા આશ્રહી સ્વરૂપ પકડશું છે, કે જેથી વર્ત્ત માન શ્રીસંઘના અમુક ભાગ, તિથિદિને આરાધના કરવાના અભિપ્રાય ધરાવતા હાવા છતાં, વાસ્તવમાં તે જે દિવસે આરાધના કરતા હાય છે, તે દિવસે તે તિથિના ઉદય કે સમાપ્ત્રિપૂર્વંકના લાગવટાના અંશ પણ ન હાય અને આગળ કે પાછળના દિવસે જ ખરેખર તા તે તિથિ આરાધવાની હાય, એવું પણ બનતું આવ્યું છે. સત્ય લાણવાના સાધના વિઘમાન હાવા છતાં અજ્ઞાન કે મતાશ્રહને કારણે સાચી આરાધના લાપાય, એ એકાલું દુઃખદ નથી જ.

તિશ્વિમાન્યતામાં પડી ગયેલા મુખ્ય છે પક્ષા વચ્ચે ચર્ચા-વિચારણા થવા દ્વારા શાસમાન્ય એક નિર્ણય થાય, એવા શુભ હેતુથી પ્રેરાઈને વિ. સં. ૧૯૯૯ની સાલમાં શેડ શ્રી કરતુરભાઈ લાલભાઈ એ ખંને પક્ષના મુખ્ય આચાર્યોની સંમતિથી ડાં પી. એલ. વૈદ્ય (પૂના)ની લવાદી નીચે લેખિત તથા મૌખિક ચર્ચાનું આયોજન, પછુ કર્યું હતું, જે ચર્ચાને અંતે વિદ્વાન પંચે પ્. આચાર્ય શ્રી વિજયરામચન્દ્રસ્ત્રીશ્વરજી મહારાજ દ્વારા સમર્થન કરાયેલા પક્ષ, શાસ્ત્ર અને શાસ્ત્રમાન્ય પરંપરાથી પણ અવિરુદ્ધ હાવાના નિર્ણય આપ્યો હતા. ચર્ચાના પ્રારંભે ખંને આચાર્યોએ માન્ય કરેલા નિયમ-પત્રને અનુસરીને જે એ નિર્ણય અંને પક્ષના આચાર્યોએ સ્ત્રીકારી લીધા હાત, તા કદાચ શ્રીસંઘનું ભવિષ્ય ભારે ઉજ્જવળ અની રહેત. પરંતુ કાઈ એવી અશુભ ભવિત્વયતાવશ મતાયહને આધીન અની જઈને પ્. આચાર્ય શ્રી સાગરાન દસ્ત્રીશ્વરજી મહારાજે એ નિર્ણય સ્વીકાર્ય નહીં, એટલું જ નહિ પણ પાતે માન્ય કરેલા નિયમ-પત્રની અવગ્રણના કરીને તટસ્થ પાંચ ઉપર અયોગ્ય આક્ષેપ કરવા દ્વારા પાતાના કદાગ્રહને, જાણે તે એક શાસ્ત્રીય સત્ય હાય અને પાતાને અન્યાય થયા હોય હોય, તે રીતનું સ્વરૂપ આયવાના અનુચિત પ્રયાસ પણ કર્યા.

પૂ. આચાર્ય શ્રી સાગરાનં દસ્રીશ્વરજી મહારાજના આવા અનુચિત અને આક્ષેયતમક પ્રચાર કરવાના પ્રયાસ, એક સમર્થ જૈનાચાર્ય તરીકેના તેઓશ્રીના સ્થાનની શાલા વધારનારા નહિ હોવાનું શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈ લાલભાઈને જાહેર કરવાની ફરજ પડી. આમ છતાં પૂ આચાર્ય શ્રી સાગરાનં દસ્રીશ્વરજી મહારાજે "લવાદના ચૂકાદા ઉપર લેખિત કે મીખિક ટીકા નહિ કરવાની" પાતે સ્વીકારેલી કળૂલતની વિરુદ્ધ જઈને, સાચી રીતે આવેલા સાચા પણ નિર્ણયને ખેડી રીતે અપ્રામાણિક કરાવવાના વ્યાપક પ્રયાસો ચાલુ જ રાખ્યા.

પોતાના એ અસત્ય મતને યુષ્ટ કરવા માટે પ્ આચાર્ય શ્રી સાગરાન દસ્ત્રિશ્ર છે મહારાજના પક્ષકારા તરફથી સં. ૨૦૦૧માં 'પર્વિતિથિ નિર્ણય'નામનું એક પુસ્તક ખહાર પાડવામાં આવ્યું. 'સત્ય કરતાં અસત્ય વધુ વાચાળ હાય છે' તેની સામીતી જેવા આ પ્રન્થ; અવળી રજૂઆત, અસત્ય આફ્ષેપા અને હડીકતાનું વિકૃત અર્થ ઘટન આદિ સામગ્રીથી ભરપૂર હાઈ 'અસત્યાના સર્વ' સંગ્રહ ' જેવા ખન્યા છે, તેમ કહેવામાં જરા પથુ અતિશ-યોક્તિ નથી. જેની પ્રતીતિ પ્રસ્તુત 'તિથિદિન અને પર્વારાધન' ગ્રન્થને જિજ્ઞામુભાવે સાઘન્ત વાંચી જનારને જરૂર થશે તે નિરશંક છે.

આ પછી પૂ. આચાર્ય શ્રી સાગરાનં દસ્રીધરજ મહારાજના પક્ષકારા તરફથી સં. ૨૦૦૩માં કાશીના શાસ્ત્રી શ્રી ચિન્નસ્વામીજ સમક્ષ અધૂરી અને ખાટી રજૂઆત કરાવીને 'શાસન જયપતાકા 'ને નામે શ્રી વૈદ્યના ચૂકાદાને અપ્રામાણિક ઠરાવનારા ચન્થ પણ પ્રગટ કરાયા હતા. પરંતુ એ લન્થમાં પોતાની સંમતિ આપનારા મૂર્ધન્ય વિદ્વાનાને જયારે સંપૂર્ણ અને સાચી માહિતી જાણવા મળી, ત્યારે કાશીની પ્રતિષ્ઠા અખંડ રાખવાના આશયથી, તે વિદ્વાનોએ પોતાની ભૂલના પ્રામાણિક પણે સ્વીકાર કરવાપૂર્વક 'અહિત્તિથિ લાસ્કર' નામના પ્રન્થ પ્રગટ કરીને 'શાસન જયપતાકા 'ને વિસ્તૃત આધાર અને તર્કપૂર્ણ યુક્તિએ હારા તદ્દન અપ્રામાણિક ઠરાવી તે 'અહિત્તિથિ લાસ્કર' ચન્થના સંપાદક વિદ્વાનોએ, પતાકાકાર સહિત અન્ય કાર્ધ પણ વ્યક્તિને આ વિષયમાં એ શાસ્ત્રાર્થ કરવાની ધ્રેચ્છ હોય, તો તે માટે પણે પોતે સદા તત્પર હોવાનું જણાવ્યું હોવા છતાં, આજ સુધી કાર્ધ વ્યક્તિએ તે આહ્વાન સ્વીકારવાની તત્પરતા દાખવી નથી. એટલું જ નહિ, પણ પતાકાકાર શ્રી ચિન્નસ્વામી શાસ્ત્રીએ સ્વયં અધૂરી અને વિકૃત માહિતીથી દોરવાઈને, પોતે 'પતાકા' લખ્યાના સ્પષ્ટ એકરાર કરીને, વિદ્વાનાને શાસ્ત્રે તેવી નમ્રતા અને અનાગ્રહ-યુત્તિનું દર્શન કરાવ્યું છે. (જુઓ પરિશિષ્ઠ છ, પૃ. ૩૩૭)

'પર્વાતિથિ નિર્ણય,' 'શાસન જયપતાકા' જેવા બન્યો અને અન્ય પ્રચારસામગ્રી દ્વારા થઈ રહેલા અસત્ય અને એકતરફી પ્રચાર સામે સાચી રજૂઆત થાય તે બહુ જરૂરી હતું. પરન્તુ એવી રજૂઆત કાઈ એક પક્ષ તરફથી માય તે કરતાં શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈ લાલભાઈ જેવી તટસ્ય વ્યક્તિ દ્વારા ને થાય, તો તે વધુ આવકારવા લાયક ગણાય, એ દૃષ્ટિએ શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈનું એ અંગે ધ્યન દોરતાં, તેઓશ્રીએ 'યાય અવસર આવ્યે જરૂર પ્રગટ કરવાનું' આધાસન પણ આપેલું. તેમની નજરે શ્રીસંઘનું ત્યારનું વાતાવરણ સંક્ષુખ્ય હાવાથી, તે વાતાવરણ સવચ્છ થવાની રાહ નેવાનું તેઓએ જરૂરી માનેલું, અને તેથી જ પ્રસ્તુત બ્રન્થ લગભગ તૈયાર હાવા છતાં તેનું પ્રકાશન મુલત્વી રાખવામાં આવ્યું હતું. પરન્તુ વાતાવરણ મુધરવાની આશાએ સારા જેવા સમય વીતી જવા છતાં, એક યા ખીજી રીતે વાતાવરણ વધુ ને વધુ કહુષિત અનાવવાના અમુક વર્ગના પ્રયાસા નેતાં અમાને એમ લાગ્યું કે—આમ ને આમ ને શ્રામ ને થું વધુ વખત ઉદાસીનતા સેવવામાં આવે

તો વાતાવરણ વધુ સ્વચ્છ થવાને ખદલે એવું દ્વિત ખની જવાના સંભવ છે કૈ—' પ્રસ્તુત તિથિપ્રશ્ન એ એક શાસ્ત્રીય મતલેદના પ્રશ્ન છે કે કેવળ જેનાચાર્યાના અંગત મતલેદમાંથી ઉદ્દુલનેલા માન—પ્રતિષ્ઠાના પ્રશ્ન છે ? શાસ્ત્ર અને શાસ્ત્રમાન્ય પરંપરાને ખરેખર કરોા મત અનુસરે છે ?' આ અને આવા ખીજા પ્રશ્ના અને તેના સમાધાન મેળવવાની ઉત્કંઠા જ ધીરે ધીરે સમાજમાંથી લુપ્ત થવા પામે. શાસ્ત્રીય મતલેદવાળા આ પ્રશ્નમાં આવી શાસ્ત્રનિરપેક્ષ ઉદાસીનતા જે શ્રીસંઘમાં વ્યાપી જાય, તા ખીજા પણ શાસ્ત્રીય પ્રશ્નોમાં આવી ઉદાસીનતા સહજ રીતે વ્યાપવા માંડે, જે શાસનના હિતને ભારે નુકશાનકારક નિવડે. પરિણામ એ આવે કૈ—ભવિષ્યમાં જ્યારે જ્યારે આવા પ્રશ્નોના ઉકેલની હષ્ટિએ વિચારણા હાથ ધરાય, ત્યારે ત્યારે શાસ્ત્રવચનની ઉપેક્ષા થવાના અને અશાસ્ત્રીય ઉપાયો દ્વારા શાન્તિના ખેડો આભાસ ઉકા થવાના સંભવ પણ ઘણા વધી જાય.

આ બધી લ ભ—હાનિના વિચાર કરતાં એમ લાગ્યું કે-પ્રસ્તુત તિથિપ્રક્ષની શાસ્ત્રીય ભૂમિકા, પ્રશ્નના નિર્ણય લાવવાના લવાદી પ્રયાસની પૂર્વભૂમિકા અને એ લવાદી નિર્ણય તથા એની પછીથી બનવા પામેલી કેટલીક ઘટનાએાનું યોગ્ય સંકલન નેઇતા પૂરાવાએા સાથે રજૂ કરી દેવામાં આવે, એ ઘણું જરૂરી છે.

અત્યારના આગ્રહી વાતાવરહ્યુમાં આ પ્રકાશન કેટલા વ્યાપક લાભ કરી શકશે, એ કહેવું મુશ્કેલ છે. પરન્તુ જિજ્ઞાસુ અર્થી આત્માઓની વિચારહ્યા માટે આ પ્રકાશન ઘણી ઉપયોગી માહિતી પૂરી પાડી શકશે, એ નિઃશંક છે. વર્ત્ત માનના આ થાડા લાભ સાથે ભવિષ્યમાં જ્યારે શ્રીસંઘ આ પ્રશ્નના શાસ્ત્રીય અને સર્વવ્યાપી ઉકેલ લાવવાના પ્રયાસ કરશે, ત્યારે તો આ પ્રકાશન અદ્યુમાલ સાધન અની જશે, એટલે એ લાભ તો મહાન છે જ.

આરાધનાના અથી આત્મ એ આ ગ્રન્થના પુનઃ પુનઃ પરિશીક્ષન દ્વારા, તિથિદિન અને પર્વારાધન અગે વર્ત્તમાનમાં પ્રવર્તતા ભિન્ન ભિન્ન મત-મતાન્તરોમાંથી સાચા માર્ગ તારવી કાઢે, અને એ માર્ગની આરાધના દ્વારા પાતાની પરમપદની પ્રાપ્તિને નિવિધ્ન અનાવે, એવી એક માત્ર શુભ ક મના સેવીને વિશ્મીએ છીએ.

—સંપાદક.

## અનુક્રમ ણિકા

## (લવાદી ચર્ચા-વિભાગ)

| વિષય                                                                                                   | મૃષ્ઠ       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ૧. પૂ. વ્યાચાર્ય શ્રી સાગરાન દસ્રીધરજી મહારાજે રજૂ કરેલા નવ મુદ્દાઓ                                    | ર           |
| રે. પૂ. આચાર્ય શ્રી સાગરાન દેસુરીધરજી મહારાજે પાતાના નવ મુદ્દાઓને અનુલક્ષીને કરેલું                    |             |
| સ્વપક્ષતું સ્થાપત                                                                                      | 3           |
| <ol> <li>પૃ. આચાર્ય શ્રી સાગરાન દસ્રીશ્વરજી મહારાજે સ્વપક્ષસ્થાપન સાથે જોડેલા પુરાવાએ।</li> </ol>      | ૧૦          |
| ૪. પૂ. આચાર્ય શ્રીમદ્દિજયરામયન્દ્રસૂરીશ્વરછ મહારાજે રજા્ કરેલા ૨૫ મુદ્દાઓ '                            | ૧૯          |
| પ. પૂ. આચાર્ય બ્રીમદ્રિજયરામચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજે પોતાના રજાૂ કરેલા ૨૫ મુદ્દાઓને                    |             |
| અનુસરીને કરેલું નિરૂપણ                                                                                 | ્રર         |
| ૬. પૂ. આચાર્ય દેવ શ્રીમહિજયરામચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજે કરેલા નિરૂપણ અંગે                               | •           |
| આચાર્ય શ્રી સાગરાન દસ્રીશ્વરજી મહારાજે રજૂ કરેલું ખંડન                                                 | ४७          |
| <ul> <li>ખ. પૂ. આચાર્ય શ્રી સાગરાન દેમરી ધરજી મહારાજે કરેલા સ્વપક્ષસ્થાપતનું પૂ. આચાર્ય દેવ</li> </ul> |             |
| શ્રીમદ્ વિજયરામચન્દ્રસ્રીશ્વરજી મહારાજે કરેલું ખડન                                                     | ૧૪૧         |
| ૮. લવાદના નિર્ણય અગે બંને આચાર્યભગવ તાએ માન્ય કરલા નિયમ–૫ત્ર                                           | <b>૨૨</b> ૪ |
| હે. લવાદ ડાં. પી. એલ. વૈદ્યે આપેલા ચૂકાદો (સંસ્કૃત)                                                    | ્રરમ        |
| ૧૦. લવાદ હા. પી. એલ. વૈદ્યે આપેલા ચુકાદા (અંગ્રેજી)                                                    | २४६         |
| ૧૧ં. લવાદ ડૉ. પી. ઍલ. વૈદા અમાપેલા ચૂકાદાના ગુજરાતી અતુવાદ                                             | રહક         |
| પ <b>રિશિષ્ટા</b>                                                                                      |             |
| પરિશિષ્ટ-૧                                                                                             |             |
| વર્તામાન તિથિદિન ચર્ચોને અંગે પૂ. શાનતતપામૂર્તિ, વધાવહ આચાર્યદેવ શ્રીમહિજય-                            |             |
| સિંદિમુરી ધરજી મહારાજે ચતુર્વિધ શ્રીસ ધની હાજરીમાં કરેલા અગત્યના ખૂલાસા                                | 300         |
| પરિશિષ્ઠ-ર                                                                                             |             |
| લવાદ ડા. પી. એલ. વૈદ્યના ચૂકાદા સામે આવાર્ય શ્રીસાગરાન દસ્રિજીએ અયોગ્ય                                 |             |
| આક્ષેપા કરવાપૂર્વ કજગાડેલા વિવાદ સામે શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈ એ ખહાર પાડેલ નિવેદન, તેમજ                     |             |
| લ્લાંદ શ્રી વૈદ્યે પ્રસિદ્ધ કરેલ નિવેદન                                                                | ¥08         |
| પ <b>રિશિ</b> ષ્ઠ–3                                                                                    |             |
| પારાજ-૩<br>િતિશ્વિર્ચાના આવેલા પ્રામાણિક નિર્ણયને અપ્રામાણિક દરાવવા માટે ઉભા કરાયેલા                   |             |
| પૂરાવાએક ખનાવડી હોવાના સ. વિકુલદાસ માહનલાલે ફે કેલા પડકાર                                              | 306         |
|                                                                                                        |             |
| પરિશિષ્ટ–૪<br>શ્રી લક્ષ્મીચંદ હીરજીએ પોતાના નામના ભૂળાવડી પત્રો 'પર્વતિથિ નિર્ણય'                      |             |
| યુરતક તથા દૈનિક પેપરમાં પ્રગંડ કરવા ખદન કોર્ટમાં માંડેલા તુકશાનીના દાવા અને                            |             |
| પુસ્તક તથા દાનક પપરમાં ક્રગટ કરવા બદન કાટના નાડના હક્યાપા છે                                           | 3 है व      |
| ત અંગ જવાબુદાના ત્રકેના વ્યવસ્ કરાવતા કરવાનાનાના                                                       |             |

| પરિશિષ્ટ-પ                                                                                              |                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| (૧) પૂ. આ. શ્રી સાગરાન'દસ્ક્રારિજીએ બહાર પાડેલી પત્રિકા                                                 | 315              |
| (૨) તે અંગે પૂ. આ. શ્રી વિજયરામચન્દ્રમુરીશ્વરજી મહારાજે સાેરામજી પાલનજી                                 |                  |
| કાપડિયાને લખેલા પત્ર                                                                                    | <b>૩૧</b> ૭      |
| 🥠 (૩) શ્રી સારાયજી પાલનજી કાપડિયાએ તે પત્રના સ્થાપેલા જવાય 🛒                                            | 397              |
| (૪) શ્રી સારાયજી પાલનજી કાપહિયાએ 'મુ'ળઇ સમાચાર 'માં કરેલા વિસ્તૃત                                       |                  |
| પૂલાસો                                                                                                  | <b>૩</b> ૧૯      |
| પરિશિષ્ટ-૬                                                                                              |                  |
| શાસ્ત્રીય સત્ય, લવાદ સમક્ષ પાતાના પક્ષે પૂરવાર થવા છતાં પણ પૂ. આચાર્ય શ્રી                              |                  |
| વિજયરામચન્દ્રસુરીશ્વરજી મહારાજે તિશિચર્ચા અંગે યાગ્ય વિચારણા કરવા જાહેર કરેલી                           | •                |
| પાતાની તત્પરતાને રજૂ કરતું તથા તેના વ્યવહાર ઉપાયા દર્શાવતું મનનીય                                       |                  |
| પ્રવચન                                                                                                  | · ` <b>डे</b> २६ |
| પરિશિષ્ટ-૭                                                                                              |                  |
| (૧) લવાદના ચૂકાદા સામે કરાતા ઉદાપાદ અંગે શેઠ શ્રી કરતુરભાઇનું નિવેદન                                    | 338              |
| (૨) પ્રસ્તુત ગ્રન્થના પ્રકાશન અંગે ડૉ. પી. એલ. વૈદ્યના અભિપ્રાય                                         | ું ૩૩૫           |
| (૩) 'શાસન જયપતાકા 'કાર શ્રી ચિન્નસ્વામી શાસ્ત્રીના પ્રસ્તુત પ્રન્થ અંગે                                 |                  |
| ે અભિપ્રાય                                                                                              | 330              |
| <b>પરિસિ</b> ષ્ટ–૮                                                                                      | -                |
| પૂ. આચાર <sup>ે</sup> શ્રી સાંગરાન દસ્ <b>રીશ્વર</b> જીએ પોતે પ્રમાણ તરીકે રજા કરેલા શાસ્ત્રીય પુરાવાના |                  |
| મૂળ પાનાં અને ખાંડનની નકલ ન આપતાં, તે અંગે થયેલા ચીઠ્ઠી વ્યવહાર                                         | 3 <b>3</b> હ     |
| <b>પરિશિષ્ટ</b> –૯                                                                                      |                  |
| ' પર્વાતિથિ નિર્ણય ' ગ્રત્થમાં રજાૂ કરાયેલી ' મૌખિક પૃચ્છા ' દરમ્યાન પૂ. આચાર્ય                         |                  |
| શ્રી સાયરાન દસ્રી ધરે છએ આ પેલા અશાસ્ત્રીય ઉત્તરાની શાસ્ત્રાધારે સમાલાયના                               | 340              |
| या काचरान हिद्दार वर्ण्य मा प्रसा व्यवस्थाना । । ।                                                      | • • •            |
| જૈન દબ્દિએ તિથિદિન અને પર્વારાધન (સંગ્રહ વિભાગ)                                                         |                  |
| અનુક્રમ શ્રુકા                                                                                          |                  |
| વિષય                                                                                                    | <i>ગુઠ</i> કુ    |
| ૧. શ્રી અર્દ્ધત્તિથિભાસ્કર ગ્રત્થ પરિચય                                                                 | ₹.               |
| २. श्री अर्हतिभिभास्कर-मूल ( संस्कृत )                                                                  | 98               |
| ३. श्री अर्हतिथिभास्कर-हिन्दी अनुवाद                                                                    | <b>٤</b> ٤       |



# જૈન દષ્ટિએ તિથિદિન અરે પર્વારાધન

રોઠ શ્રી કસ્તુરભાઈ લાલભાઈની શુભ દરમ્યાનગીરીથી આવ શ્રી સાગરાનન્દસ્**રિજ અને** પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયરામચન્દ્રસ્**રીશ્વરજ મહારાજ** વચ્ચે યાજાએલી લવાદી ચર્ચામાં રજાૂ થયેલાં લખાણા

લવાદ ડૉ. પી. એલ. વૈદ્ય M. A. (Cal.); D. Litt (Paris) એમણે શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈ લાલભાઈની મારફત આપેલા નિર્ણય તથા તેનું ભાષાંતર

લવાદી ચર્ચા-વિભાગ

## भुण्य भुहो

પર્વતિથિની આરાધનાને અંગે, ચંડાંશુચંડુ પંચાંગમાં જ્યારે પર્વ કે પર્વાનંતર પર્વની તિથિના ક્ષય હાય કે વૃદ્ધિ હાય ત્યારે પર્વની તિથિના કે પર્વાનંતર પર્વની તિથિના ક્ષય કે વૃદ્ધિ આખતમાં જૈન શાસના આધારે કઈ તિથિને પર્વતિથિ તરીકે કહેવી અને માનવી ?

## — આ મુખ્ય મુદ્દાને અનુલક્ષીને —

## સ્વપક્ષના સ્થાપન માટે આ૦ શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ રજા્ કરેલા નવ મુદ્દાએા.

પાલીતાણા, સં. ૧૯૯૯ માગસર સુદ ૨ **ઝુધવાર તા. ૯-૧૨-૪૨** 

- ૧. ટીપ્પણામાં પર્વતિથિની હાનિ કે વૃદ્ધિ હોય તાે પણ આપણામાં ( શ્રીદેવસુરતપાગચ્છમાં ) તે હાનિ-વૃદ્ધિ પ્રસંગે તેનાથી પૂર્વ કે પૂર્વતર અપવૈતિથિનીજ હાનિ-વૃદ્ધિ થતી આવે છે તે જીતવ્યવહાર ગણાય કે નહિં? અને એ ગણાય તાે તે જૈનાગમના વચનની માક્ક પાળવા લાચક ખરા કે નહિં?
- ર. જૈન શાસમાં એક દિવસે એ સામાન્ય તિથિ કે એ પર્વાતિથિ માનવાનું વિધાન છે કે કેમ ?
- 3. ટીપ્પણામાં પર્વતિશ્વિના ક્ષય જણાવ્યા હાય त्यारे तेनाथी पूर्वनी तिथिनुं नाम न देवुं પાશ તે પૂર્વ અપર્વાતિથિના દિવસે તે ક્ષય યામેલી યવ તિથિના નામે જ વ્યવહાર કરવા ે તેવા શાસ્ત્રીય નિયમ છે કે નહિં?
- ૪. ચતુર્દશી વિગેરે પર્વતિથિએાથી આગળની પૂર્ણિમા વિગેરે પર્વાતિથિએ। - કે જે પર્વા-નન્તર પર્વતિથિઓ ગણાય છે, તેના ટીપ્પ-ામાં ક્ષય કે વૃદ્ધિ હાય ત્યારે પણ તે ચતુ દેશી-પૂર્ણિમા આદિ ખંને પર્વતિથિએ। કાયમ જ ઉભી રાખવી એઈએ કે કેમ? અને તે એ પર્વતિથિઓનું અનન્તરપાં પણ કાયમ જ રાખવું જોઈએ કે કેમ ? પ્ જૈન શાસમાં તિથિ કે પર્વતિથિની શરૂઆત

- કચારથી ગણવામાં આવે છે અને સમાપ્તિ કચારે ગણવામાં આવે છે, તેમ જ પર્વ કે પર્વાનન્તર પર્વતિથિના ઉદય ન હાય કે પુર્વતિથિ એ દિવસ ઉદયવાળી હાેય ત્યારે યવ કે પર્વાનન્તર પર્વાની વ્યવસ્થા જાળવવા માટે કંઈ વિધાન છે કે કેમ ?
- પૃથિ મા કે અમાવાસ્થા આદિ પર્વાનન્તર પર્વતિથિની ટીપ્પણામાં વૃદ્ધિ હાેય ત્યારે એ તેરશા આદિ કરવાનું જૈન શાસકારાનું વિધાન છે કે કેમ ?
- છ. પર્વતિથિએ કઈ કઈ ગણાય છે? અને તેમાં કઈ કઈ પર્વાતિશિઓની આરાધના કોને કાને માટે અને કઈ રીતિએ કરજીઆત છે અને કઈ કઈ પર્વતિથિઓની આરાધના મરજગાત છે?
- ૮. ભાગવાળી ઉદયવાળી સમાપ્તિવાળી કે કાઈપણ ચાગવાળી તિથિને લેવામાં ઉત્સર્ગ અપવાદ અને વ્યવસ્થાવિશેષ છે કે કેમ?
- 'क्षये पूर्वा तिथिः कार्या, बृद्धौ कार्या Ġ. तथोत्तरा ' આવે। શ્રી ઉમાસ્વાતિવાચકના નામે તપાગચ્છવાળાએ માનેલા પ્રદેશ વિધા-ચક છે કે નિયામક છે? અને તે વિધિ કે નિયમ અગર ઉભય આરાધનાની તિથિના માટે છે કે આરાધનાના માટે છે?

આન-દસાગર સહી દ. પાેતે

## આ૦ શ્રી સાગરાન-દસૂરિજીએ પોતાના તારવેલા નવ મુદ્દાઓને અનુલક્ષીને કરેલું સ્વપક્ષનું સ્થાપન

શાસ્ત્ર અને પર પરાને અનુસારે ડીપ્પ-ણામાં જ્યારે પર્વાતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ હાય ત્યારે પૂર્વ કે પૂર્વ તર તિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિની યથાર્થતાનું નિરૂપણ

૧ અવિચ્છિજ્ઞ પ્રભાવશાલી ભગવાન શ્રી મહાવીર મહારાજના શાસનમાં વર્ત્ત માનમાં શ્રી જૈન મૂર્ત્તિ પૂજક શ્વેતામ્બર સંપ્રદાયમાં માટા એવા શ્રીતપગચ્છમાં વર્ત્ત માન ચારે પ્રકારના શ્રીસંઘના સમુદાય આ. શ્રી દેવસૂરિજી મહારાજની પરંપરાને આચરનારા હાઈને તે દરેકને શ્રીદેવસૂરગચ્છવાળા કહેવામાં આવે છે.

તે ગચ્છમાં વિ. સં. ૧૯૯૧ સુધી અખંડ-પણે ટીપ્પણાની પવંતિથિના ક્ષયે તેનાથી પૂર્વની કે પૂર્વતરની અપવંતિથિના ક્ષય કરવામાં આવતા હતો અને પવંતિથિની વૃદ્ધિ હાય તે વખતે પૂર્વ કે પૂર્વતર અપવંતિથિની વૃદ્ધિ કરવામાં આવતી હતી.

ઉપર જણાવવામાં આવેલા શ્રીવિજયદેવ-મૂરિજી મહારાજ સં. ૧૭૧૩ લગભગમાં કાલ-ધર્મ પામેલા હોવાથી તે સંપ્રદાય લગભગ ત્રણુસા વર્ષથી અખંડપણે ચાલ્યા છે. પરંતુ સં. ૧૯૯૨થી તે સંપ્રદાયથી 'પર્વતિથિની હાનિ અને વૃદ્ધિના પ્રસંગમાં' જીદું કથન અને માન્યતા થવાથી સ્વલ્પ વર્ગ જુદા પડ્યો છે.

જૈન શાસના વચન પ્રમાણે જૈન આગમના અનુષ્ઠાના કરવાના બે આધારા હાય છે. પહેલા આધાર આગમા, કે જે શ્રીગણધરઆદિ મહા-સંબંગોએ રચેલાં છે. અને બીજો આધાર આચ-રહ્યા, કે જેને 'શ્રીસ્થાનાંગસૂત્ર, 'શ્રીભગવતી જી-સૂત્ર, અને 'શ્રીબ્યવહારસૂત્રમાં જિતઆચાર તરીકે જણાવવામાં આવેલ છે.

તે જીતઆચારમાં <sup>૪</sup>શ્રીજીતકલ્પલાખ્ય અને

પશ્રીવ્યવહારભાષ્યમાં એમ ખુલાસા કરવામાં આવ્યો છે કે—સંવિજ્ઞબહુશ્રુતાએ પ્રવત્તાવેલા એક પેઢીના આચાર, તેનું નામ हृत्त આચાર કહેવાય છે. અને બીજ પેઢીએ તેજ આચારને અપુકૃત્ત તરીકે કહેવાય. અને ત્રીજ પેઢીએ એ આચારને जीतआचार તરીકે કહેવાય.

આ જતઆચારની કૃષ્ટી ધર્મરત્નપ્રકરણમાં એટલી બધી પ્રભળતા જણાવી છે કે-"આગ-મમાં જેમ ભાદરવા શુદિ પાંચમની સંવત્સરી, અને આષાહ-કાર્ત્તિંક તથા ફાલ્શન શુક્લા પૂર્ણિમાની ચાતુમાંસી છતાં તેનાથી જુદી રીતેં –જે દિવસે તે લા. શુ. પાંચમના કે આષાહાદિ પૂર્ણિમાના સૂર્યોદ્યસ્પશ્"–તે તે તિથિના લાંગ કે તે તે તિથિના સમાપ્તિ, એ ત્રણેમાંથી કાંઇપણ ન હાય તાપણ તે–ભાદરવા શુદિ ચાયના દિવસે અને આષાહાદિ ચતુર્દશીને અનુક્રમેં સંવત્સરી અને ચાતુમાંસી તરીકે આચરેલી છે, તે આગમની માફક જ પ્રમાણિક ગણવી."

અર્થાત્ આગમથી નુકી રીતની પણ આચ-રહ્યાને માર્ગ ને અનુસરવાવાળા સુવિહિતોએ પ્રમા-હ્યુક ગહુવી જોઈ એ.

વર્તા માનમાં પર્વા તિથિની હાનિ ન્વૃદ્ધિને અંગે જેઓએ જુદું કથન અને માન્યતા કરી છે તેઓના ચાથી પેઢીના ગુરૂ, કે જેઓ આ. શ્રી આત્મારામજ (વિજયાન દસૂર) ના નામથી પ્રસિદ્ધ છે, અને જેઓ સ્વરચિત <sup>ઉ</sup>જન તત્ત્વાદશે નામના પુસ્તકમાં પાતાને આ. શ્રી વિજયદેવ-સૂરિજી મહારાજની પાડપર પરાવાળા જણાવે છે—

તેઓએ અને તેઓની ઉત્તરાત્તર ચાર પેઢીવાળાઓએ પણ ટીપ્પણામાંની પર્વતિથિની હાનિ–વૃદ્ધિના પ્રસંગે આરાધના માટે તેનાથી પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિની 'સ**દીઓથી યંતી**  આવતી ' હાનિ–વૃદ્ધિજ કરી છે.

અને તેથી એ રીતિ, 'વર્ત્ત માનમાં તે આ. શ્રીઆત્મારામજી મહારાજની ચાથી પેઢીએ થયેલા 'ફેરવનારાઓને એ જુની આચરણા જત-બ્યવહાર તરીકે કબુલ કરવા લાયકજ છે.

નાટ:-આગમ-પંચાંગી અને બીજાં પણ શાસ્ત્રોના અનેક પુરાવાએશી આરાધનામાં પર્વ-તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ ન થાય, એ વિગેરે હંકીકત આગળ સાળીત કરી ખતાવવામાં આવશે. છતાં અત્ર જે આ જીતઆચારના આધારે જણાવવામાં આવ્યું છે તે એટલા જ માટે કે-કાઈ અન્યપક્ષ, અન્યમત કે અન્યગચ્છવાળાએ તરફથી કદાચ કંઈપણ જીદું લખાણ રજુ કરાય તાપણ આ જીતઆચારની રીતિને ખાધ આવી શકે નહિં.

ર 'શ્રીસૂર્ય' પ્રજ્ઞખ્તિવૃત્તિ, 'શ્રીજ્યોતિષ્કરફડક-વૃત્તિ અને ''શ્રીલાકપ્રકાશમાં જે દિવસે સૂચો-દયની વખતે દુધ અંશ જેટલી પણ તિથિ હાય તા તે આખા દિવસને, 'કે જેમાં બીજી તિથિના દુધ અંશ જેટલા ભાગ દાખલ થયેલા હાય છે છતાં ' તે ઉદયવાળી તિથિના નામેજ ઓળખ-વામાં આવે છે.

પંચાંગકારા પણ ઉદયને નહિં સ્પર્શવાવાળી તિથિના ક્ષય ગણીને જે તિથિ લાગવટામાં ઘણી જ વધારે ઘડીઓવાળી હાય છે છતાં પણ જો તે તિથિ સ્પોદયને નથી સ્પર્શતી તા તેના ક્ષય જ જણાવે છે. અને તેથી જ નક્ષત્ર વિગેરના ક્ષાકોઓમાં ૦૦૦ મીંડાં જ મેલે છે.

જેવી રીતે જૈન શાસકારા અને પંચાંગ કરનારાઓ તિથિના લાંબા લાંગવટા છતાં પણ તેના ક્ષય ગણીને આખા અહારાત્ર સ્પોદયને સ્પર્શવાવાળી તિથિસં ખંધીના જ ગણે છે; તેવી જ રીતે વર્તમાન શ્રીદેવસ્રતપાગચ્છ સંધ પણ એક દિવસથી ખીજા દિવસ સુધીના સ્પોદયને પહેલાં સ્પર્શનારી તિથિને જ આખા દિવસ—અહારાત્ર-સંબંધીની તિથિ ગણે છે.

એટલે આરાધનામાં એક દિવસે એ તિથિ કે એ પર્વાતિથિ કહેવી કે માનવી તે કાેઇપણ પ્રકારે શાસ પંચાંગ અને સામાચારીથી સંગત નથી.

3 <sup>૧૧</sup> શ્રીઆચારપ્રકલ્પચૂર્ણિ અને <sup>૧૨</sup> શ્રીઆ-ચારદશાયૂર્ણિની અંદર યુગ–પાંચ વર્ષના અંતે આવતા બીજ આષાઢ માસની પૂર્ણિમાના દિવસ ગશ્રુવાનું જણાવવામાં આવેલ છે. તે અધિકારમાં પાષ અને આષાઢ નામના એ માસની જ વૃદ્ધિ, યુગના મધ્યમાં અને અંતમાં થતી હાવાનું જણાવેલ હાવાથી તે પ્રકરણ પ્રાચીન ગણિતને અનુસારે છે એમ સિદ્ધ થાય છે.

અને તે ગણિતમાં ૧૮૩૦ દિવસમાં ૧૮૬૦ તિથિના સમાવેશ થતા હોવાથી દરેક દર મે દિવસે દરમી તિથિના ક્ષય ગણતાં ૧૮૬૦ મી આષાઢ શુદિ પૂર્ણિમા તિથિના ક્ષય જ આવે છે. છતાં તે ક્ષણ આષાઢ શુદિ પૂર્ણિમાના દિવસને ચૂર્ણિકારોએ પૂર્ણિમા તરીકે જણાવેદા છે. અર્થાત્ નથી તો તે દિવસને ચતુર્દશી તરીકે જણાવ્યા, 'કે જે પર્વતિથિ હતી અને ઉદયવાળી હતી' તેમજ નથી તો 'ચતુર્દશી–પૂર્ણિમા' એકઠા કરવા તરીકે જણાવ્યા.

આથી સિદ્ધ છે કે પંચાંગમાંની પર્વતિથિના ક્ષયની વખતે પછ્યુ તે ક્ષીછુ પર્વતિથિને તેા આરાધના માટે અખંડજ રાખવી જોઈએ, એ વાત કાઈ પણ પ્રકારે અસંગત નથી.

<sup>93</sup>શ્રીતત્ત્વતરંગિણી ગ્રન્થ કે જે-અકખર આદશાહને પ્રતિબાધ કરનાર શ્રીવિજયહીરસૂરી-ધરજી મહારાજના ગુરૂ શ્રીવિજયદાનસૂરિજી મહા-રાજની વખતે અને તેએાશ્રીની આગ્નાથી જ લખાએલ છે તે ગ્રન્થમાં સ્પષ્ટ જણાવે છે કે-ટીપ્પણામાં પર્વતિથિના ક્ષય હોય ત્યારે તેનાથી પહેલાંની અપર્વતિથિના વ્યપદેશ કરવા જ નહિં, પરંતુ તે દિવસે ક્ષય પામેલી એવી પંછ્ય પર્વ-તિથિના જ વ્યપદેશ કરવા. ૪. ચંદ્રના ચાર-ગતિની અપેક્ષાએ કે સૂર્ય-ચંદ્રના અંતરની અપેક્ષાએ તિથિઓ લેવામાં આવે તે બંનેમાં કાઈપણ તિથિ, પર્વતિથિ કે પર્વાનન્તર-રૂપ પર્વતિથિના ક્ષય આવે નહિં, એમ કહી શકાય નહિં. જો કે-ચંદ્રચારની અપેક્ષાએ તે ક્ષય નિયમિત પક્ષમાં હાય છે. પરંતુ ચંદ્રસૂર્યના અંતરની અપેક્ષાએ તિથિ લેતાં અનિયમિત રીતિએ કાઈપણ પક્ષમાં કાઈપણ તિથિના ક્ષય આવે.

જ્યારે એકાકીની એવી પર્વતિથિના ક્ષય દ્રીપ્પણામાં હોય ત્યારે શાસકારા તેની પહેલાંની અપર્વતિથિ કે જે ઉદયગત હાય છતાં તેના ત્યપદેશ કરવાની ના કહે છે, એટલું જ નહિં પરંતુ તે દિવસે જે ઉદય વિનાની પર્વતિથિ હાય તાપણ તે દિવસે તેના જ વ્યપદેશ કરવા એમ જ્યાવે છે. તેમ જણાવીને શાસકારા પંચાગમાં પર્વતિથિના ક્ષય હાય તાપણ તે દિવસે તે ક્ષીણ પર્વતિથિના નામે જ કહેવાનું જણાવે છે.

કેમ કે શ્રીજૈનધર્મના પૌષધ અને ઉપવાસ આદિ જે અનુષ્ઠાના, પર્વતિથિને અંગે નિયમિત પાળવાના છે તે મુખ્યતાએ અહારાત્રની અખંડ મયાદાવાળાજ હાય છે, અને તેથી આખા અહારાત્ર પર્વતિથિપણામાંજ લેવા માટે ઉદયવાળી એવી પણ પહેલાંની અપર્વતિથિના વ્યપદેશ, વ્યવહાર કે સંત્રા શાસકારાએ કાઢી નાખી છે.

અને તેટલાજ માટે શ્રીઉમાસ્વાતિવાચકજીના 'શ્રુપે પૂર્વા તિથિઃ काર્યાં 'એ પ્રદેશ તરીકે યાલી આવેલા શ્લાકના આઘપાદના આધારે શાસકારાએ પૂર્વની અપર્વતિથિની સંજ્ઞાના અલાવ કરી ક્ષય પામેલી પર્વતિથિની સંજ્ઞા કાયમ કરી છે. તે હવે સ્વાભાવિક રીતિએ પર્વતિથિને પણ શાસકારા વ્યુચ્છિલ નહિં માનતાં તે પર્વતિથિને નવીન વિધાનથી પણ કાયમ કરે છે અને સ્થિર રાખે છે, તો પછી સીધી વાત છે કે—જે પર્વતિથિ પર્વતિથિથી પૂર્વતીથી પૂર્વતીથી આમે તેના અનન્તરની

પર્વતિથિના ક્ષયને લીધે એ ક્ષયે પૂર્વાં ના પ્રદેશવથી પૂર્વ પર્વતિથિના જ જે ક્ષય—એટલે સંજ્ઞા અભાવ કે વ્યપદેશાભાવ થઈ જતો હાય તો તેવી પર્વતિથિને તો કાઈપણ પ્રકારે તે પર્વતિથિ તરીકે કાયમ સ્થાપ્યા સિવાય ચાલેજ નહિં.

અને તેથી 'यावत्संभवस्ताविद्विधिः' એ ન્યાયે श्रयो पूर्वां બના પ્રદેશધને તે સ્થળે બીજી વખત પણ પ્રવર્તાવવા જ પડે. જ્યારે એમ જ કરવું આવશ્યક અને ત્યારે તે પૂર્વપર્વતિથિની સંજ્ઞા, તેનાથી પણ પહેલાંની અપર્વતિથિએ રાખવી પડે.

આવી રીતે જોડે આવેલી એ તિથિઓની સંજ્ઞાની અને આરાધનાની અખંડિતતાને માટે અક અર પાદશાહને પ્રતિએષ કરનાર આ. શ્રી વિજયહીરસૂરી ધરજી મહારાજ પોતાના 'કહીરપ્રશ્ન નામના ગ્રંથમાં તપસંબંધીના કરેલા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં પાંચમરૂપી પર્વતિથિના ક્ષયની વખતે તે પાંચમના તપ (ટીપપણાંની) ચાથના દિવસે કરવાનું જણાવીને ટીપપણામાં આવતા પૂર્ણિમાના ક્ષયની વખતે પૂર્ણિમારૂપી પર્વતિથિના તપની આરાધના માટે (ટીપપણાંની) ' ત્રયો ર્શોવર્તી વતુર્વસ્યો' એમ દિવચન વાપરીને ક્ષયો પ્ર્વાંગના વિધાનને તે સ્થળે ફરી પ્રવર્તાવવાનું જણાવીને ટીપપણાંની તેરશે ચૌદશ અને ચૌદશે પૂર્ણિમાને કાયમ કરવાનું વિધાન જણાવે છે.

વળી આ. શ્રીદેવસૂરિજીના <sup>૧૫</sup>૫૬ક શ્રી દેવ-સૂરસંઘમાં પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્યા જેવી પર્વા-નન્તર પર્વતિથિના ટીપ્પણામાં જ્યારે ક્ષય આવ્યા હોય ત્યારે તેરશના ક્ષય—' એટલે તેરશની સંજ્ઞાના અભાવ' કરાતા હોવાનું જણાવે છે અને તે વાત કવિરાજ શ્રીદીપવિજયજી મહારાજના સં. ૧૮૭૧ ના <sup>૧૬</sup>૫ત્રના લેખથી પણ સાખીત થાય છે. તેએ! તેમના સ્પષ્ટ શબ્દથી જણાવે છે કે—અમાસ કે પૂર્ણિમા ત્રુટતી હોય ત્યારે શ્રીદેવસ્ત્રતપાગચ્છવાળા તેરશના ક્ષય કરે છે.

ઉપર જ્યાવેલ સુદ્દાઓથી વર્ત્તમાનમાં શ્રીદેવ-

સ્રતપાગચ્છસંઘ, ટીપ્પણામાં પૃર્ણિમા કે અમા-વાસ્યાના ક્ષય હોય ત્યારે જે તેરશના ક્ષય કરીને તેરશને દિવસે ચૌદશની સંજ્ઞા અને ચૌદશના દિવસે પૂર્ણિમા કે અમાવાસ્યાની સંજ્ઞા રાખે છે તે કાેઈપણ પ્રકારે ગેરવ્યાજબી કે નિર્મૂળ નથી.

વર્ત્તમાન શ્રીદેવસ્રસ્તપાગચ્છના મુખ્યનાયક શ્રીવિજયદેવસ્રસ્છિ મહારાજના પાતાના ૧૫૫ દકન્માના સ્પષ્ટ શબ્દોથી જણાય છે કે-પૂર્ણિમા (કે અમાવાસ્યા) ની જયારે ટીપ્પણામાં વૃદ્ધિ હોય ત્યારે ગુરૂને માનનારા અને સરળ મનુષ્યોએ છે તેરસો જ કરવી જોઈએ. અર્થાત્ ઉદયગત ચતુ-દંશીને ઠેકાણે બીજી તેરશ લાવીને પહેલી પૂર્ણિમા (કે અમાવાસ્યા) ને દિવસે ચતુર્દશી કરવી. આ વસ્તુઓ જણાવનાર શ્રીદેવસ્રસ્જિ મહારાજના પદક '૧૮૯૫માં લખાયેલી પ્રત ઉપરથી' છપાયેલા છે, છતાં તેનાથી જીની પ્રત પણ મળે છે. એટલે શ્રીદેવસ્રસ્તપાગચ્છશ્રીસંઘમાં સકળ સંઘ અખંડપણે પૂર્ણિમા (કે અમાવાસ્યા)ની વૃદ્ધિએ ચૌદશ અને પૂર્ણિમા (કે અમાવાસ્યા)ના જેડીયા પર્વને સાથે ઉભા રાખવા તેરસની જ વૃદ્ધિ કરે છે.

આ પૂર્ણિમા (કે અમાવાસ્યા) ની હાનિ અને વૃદ્ધિની જગા ઉપર બંને પર્વતિથિનું અખંડપણું અને અનન્તરપણું જાળવવાની એ પણ જરૂર છે કે—"શ્રાવકાની 'પૌષધ' નામની પડિમાને અંગે 'દ્રશ્રીપ્રવચનસારાદ્ધાર, 'લ્આચારમય સામાચારી અને રિજીસિનપ્રશ્નમાં મુખ્યત્વે તે બંને દિવસાના લાગઠ બે ઉપવાસરૂપી છું કરવાનું જે વિધાન જણાવેલું છે તે વિધાન, 'એવા વખતે તેરસના ક્ષય કે બે તેરસા કરવામાં ન આવે તા ' જાળવવાનું ખની શકે જ નહિં."

વળી ખરતરગચ્છના ગુણવિજયનામના મહા-શયે સં. ૧૬૬૫માં કરેલા <sup>૨૧</sup> ઉત્સ્ત્રબંડન ' નામના શ્રન્થ કે જે મુદ્રિત છે, અને જેની મૂળ પ્રતિ પણ સુરતના ખરતરાના શ્રીજિનકત્તજ્ઞાનલં-ડારમાં ૧૬૬૫ની એટલે કે મૂળકત્તાની હોવાનું જણાવેલું છે, તે ગ્રન્થમાં જણાવે છે કે- "તપા-ગચ્છવાળાઓ વડે વૃદ્ધિમાં એટલે પહેલી પુનમ [ કે અમાવાસ્થામાં] ચતુર્દશીનું પાક્ષિક પ્રતિક્રમણ કરાય છે, આ શું ?"

અર્થાત્ ૧૬૬૫ના વર્ષે પણ શ્રીતપાગચ્છ-વાળાઓ ટીપ્પણાની પૂર્ણિમા (કે અમાવાસ્યા) ની વૃદ્ધિની વખતે વૃદ્ધિતિથિ જે પહેલી પૂર્ણિમા (કે પહેલી અમાવાસ્યા) કહેવાય, તેજ દિવસે ચતુ-દંશીનું પક્ષીપર્વ કરતા હતા. એટલે કે ચતુર્દશી-રૂપી પર્વની અનન્તર એવી પૂર્ણિમા [કે અમા-વાસ્યા] જેવી પર્વાનન્તર પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ થાય ત્યારે જે વર્ત્તમાન શ્રીદેવસ્ટ્રતપાગચ્છ સમગ્રપણે તેરશની હાનિ-વૃદ્ધિ કરે છે તે ગેર-બ્યાજબી કે નિર્મૂળ નથી.

પ <sup>રર</sup> શ્રીવિચારસારપ્રકરણના કત્તાં આ. શ્રી પ્રદ્યુમ્નસ્રિજ કે જે શ્રીવિધિકોમુદ્દી નામના ગ્રન્થના કર્તા આચાર્યશ્રી રત્નશેખરસ્રિજીથી પણ પહેલાં થયેલા છે, તેમજ તેમના ગ્રન્થની શ્રીરત્ન-શેખરસ્રિજી સાક્ષી આપે છે, તેઓ શ્રીવિચારસાર-પ્રકરણમાં પચ્ચક્ ખાણ-પૂજા વિગેરને માટે અષ્ટમી વિગેરે પર્વતિથિઓ ઉદયવાળી લેવાનું કહે છે.

તેમજ શ્રીરત્નશેખરસૂરિજી પાતાના વિધિ-કીમુદી નામના <sup>ર ક</sup>તિચિશ્ચ એમ કહીને પર્વતિથિ-ની આરાધના માટે પર્વતિથિનું પ્રકરણ શરૂ કરતાં પ્રાતઃ પ્રત્યાख્યાનવેਲાયાં યા स્યાત સા પ્રમાળં એમ કહેવાવડે પ્રત્યાખ્યાન[ ના આરંભ ]ના વખતથી—એટલે સૂર્યોદયથી તિથિની શરૂઆત હોવાનું જણાવે છે.

વળી રેઠ શ્રીતત્ત્વતરંગિણીમાં સાક્ષી તરીકે આપેલી બે ગાથાઓ કે જે તત્ત્વતરંગિણીકારના સમય કરતાં પણ પહેલાંની છે, તે ગાથામાં પણ સૂર્યના ઉદયને પામનારી તિથિને પ્રમાણ જણાવે છે—એટલે એ બધા લેખાથી નક્કી થાય છે કે—[પર્વતિથિની હાનિ-નૃદ્ધિના પ્રસંગ સિવાય] પર્વતિથિની શરૂઆત, સૂર્યના ઉદયથીજ આરંભાય.

એટલે પર્વતિથિની શરૂઆત જેમ સૂર્યના ઉદયથી જ થાય, તેમ તેની સમાપ્તિ પણ ' અન્ય સૂર્યોદય-થી અન્યતિથિની શરૂઆત થાય ' ત્યારે જ થાય.

પવંતિથિની કે પર્વાનન્તર પર્વતિથિની–ટીપ્પ-લુામાં હાનિ–વૃદ્ધિ હોય તે વખતે સૂચેદિયના ઉત્સર્ગમાર્ગ અપાદિત છે. એ વાત ઉપરના ચાથા ( ઇશ્યુ ઉપર લખાયેલા ચાથા ) મુદ્દાથી સિદ્ધ કરાઈ છે. એટલે તે ઉપરથી તેની વ્યવસ્થા કરવાનું સમજી શકાય તેમ છે.

દ. આચાર્ય શ્રીવિજયહીરસૂરિજી મહારાજ અને આચાર્ય શ્રીવિજયહીરસૂરિજી મહારાજ અષ્ટમી, એકાદશી, પૂર્ણિમા કે અમાવાસ્યાની વૃદ્ધિ વખતે ' જો કે ટીપ્પણામાં પર્વતિથિની વૃદ્ધિ વખતે ખંને દિવસ સૂર્યોદય હોય છે અને તેથી તે ખંને પર્વતિથિએ ઉદયવાળી જ હોઇને ઔદયિકી ગણાય છતાં ' અનુક્રમે રપશ્રીહીરપ્રશ્નમાં અને રુધ્રીસેન-પ્રશ્નમાં તે ખંને પર્વતિથિઓને ઉદયવાળી–ઔદયિકી ન ગણતાં ટીપ્પણાંની બીજા દિવસની પર્વતિથિને જ તત્સ્વરૂપે ઉદયવાળી–ઔદયિકી ગણે છે.

એટલે સ્પષ્ટ થાય છે કે–અષ્ટમી–એકાદશી કે પૂર્ણિમા–અમાવાસ્યાના કારણબૂત ઉદય, માત્ર બીજે દિવસે જ માન્યા હોવાથી તે તે પર્વતિથિના બીજ દિવસને જ અષ્ટમી, એકાદશી કે પૂર્ણિમા, અમાવાસ્યાના કારણબૂત સૂર્યોદયવાળા કહી શકાય.

અર્થાત્ ટીપ્પણાંની પહેલી આઠમ-અગી-આરશ-પૂર્ણિમા કે અમાવાસ્યાએ તેની અપે-ક્ષાના સૂર્યોદય જ શ્રીહીરસૂરિજી મહારાજે અને શ્રીસેનસ્રિજી મહારાજે ન માન્યા એટલું જ નહિંપણ તે તે તિથિને તત્સ્વરૂપે ઔદયિકી જ ન ગણી.

વસ્તુસ્થિતિ આમ જ છે તો ટીપ્પણાની તેવી પર્વતિથિની વૃદ્ધિ વખતે તે પહેલી તિથિના દિવસે ઉદયને આશ્રીને થતા અષ્ટમી આદિ કહેવાતા વ્યવહાર થઈ શકેજ કેમ ? નજ થઈ શકે, અને જ્યારે અષ્ટમી આદિ પર્વતિથિની વૃદ્ધિ

वभते के सन्तभी के के दशमी आहि क करी देवाय ते। पछी पर्वानन्तरपर्वथी पहेदांनी पर्वातिथि, ते पछ पर्व इपक होवाथी तेनी वृद्धि वभते तेना पछ पछ थता के उदयमांथी जीका उदयने क ते तिथि माटे अमाध्रुकूत गछीने तेने क ते पर्वतिथि तरीके मानी शक्षय के वात केंग्र वाते असंगत नथी.

અને તેથી 'वृद्धी कार्या तथोत्तरा' એ શ્રી ઉમાસ્વાતિ છના વચનને यावत्संभवस्तावद्विधिः એ ન્યાય તે સ્થળે ક્રીથી પણ લગાડવા જ પડે કે જેથી ઉદયની પણ વ્યવસ્થા બરાબર થાય.

છ. રેપ્શ્રી આવશ્યક ચૂિં અને રેડ્શ્રીવ્યવહાર-વૃત્તિ આદિમાં 'અષ્ટમી–ચતુદર્શી–ચતુર્માસી–સંવ-ત્સરી અને જ્ઞાનપંચમીની પર્વતિથિએ સાધુએ! ઉપવાસ વિગેર ન કરે તો પ્રાયશ્ચિત્ત આવે' એમ જણાવે છે.

તેમજ શ્રીતત્ત્વાર્થસ્ત્રની <sup>રિ</sup>શ્રીહરિલદ્રસ્રિરિ જની ટીકામાં તથા શ્રીસિહસેનસ્રિજએ કરેલી <sup>5</sup> ટીકામાંના પાઠથી તેમજ <sup>3</sup> શ્રીઆવશ્યક્રવૃર્ણિમાં નિયમેન ફવિષ્**ત્ર પોસફિયો** એ પાઠથી એ વાત રહેજે સમજાય તેવી છે કે–અષ્ટમી–ચતુર્દશી– ચતુમાંસી–સંવત્સરી અને પંચમી વિગેરે પર્વતિથિ-ઓની આરાધના સાધુઓને માટે કરજયાત છે અને આઠમ–ચતુર્દશી–પૂર્ણિમા અને અમાવા-રયાની આરાધના શ્રાવકાને માટે કરજયાત છે.

અને તેથી જ સંજ્ઞા નિયમિત કરવાની વખતે <sup>કર</sup>તત્ત્વતરંગિણીકારે **प्रायश्चित्तादिविधीं o** એમ કહીને તે ક્રજીયાત આરાધનાવાળી નિય-મિત પર્વતિથિઓાની સંજ્ઞાએ ટીપ્યણાની હાનિ વખતે પણ કાયમ રાખવાનું જણાવ્યું છે.

જેવી રીતે ક્રજીઆત તિથિને માટે તેલું વ્યપદેશવિધાન છે, તેવી રીતે મરજીયાત પર્વતિ-થિઓ કે જે કલ્યાલુક વિગેરેની તિથિઓ છે, તેમાં તેવા વ્યપદેશ ક્રેરવવાના પ્રસંગ હાય તાપલુ તેના સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ નથી.

૮. જૈનેતરશાસ્ત્રોમાં પર્વ અને તહેવારાને માનતાં કેટલીક તિથિએા ઉદયવાળી, કેટલીક તિથિએા પૂર્વાહુનબ્યાપ્તિવાળી, કેટલીક તિથિએા અપરાહ્નવ્યાપ્તિવાળી, કેટલીક તિથિએ। પ્રદેશ-બ્યાપ્તિવાળી અને કેટલીક તિથિએ**ા નિશી**થ-(મધ્યરાત્રી)ની વ્યાપ્તિવાળી લેવામાં આવે છે; પરંતુ જૈનદર્શનમાં સર્વતિથિએ। કે પર્વતિથિએ માત્ર ઉદયની બ્યાપ્તિવાળી જ લેવાય છે.

કારણ કે-જૈનદર્શનમાં પર્વતિથિઓની આરા-ધના ઉપવાસ, આયંબિલ અને પૌષધ વિગેરે વતનિયમાની અપેક્ષાએ હોય છે. અને તે દરેક વ્રતનિયમાની શરૂઆત સૂર્યના ઉદયકાળથી થાય છે. અને સમાપ્તિ પરતિથિના ઉદયકાળે થાય છે.

એટલે જૈનશાસનના પર્વા સૂર્યના ઉદયને સ્પર્શનારી તિથિને આધારેજ હાેય છે. જૈન ગણિતમાં પણ સૂર્યોદયને નહિં સ્પર્શનારી તિથિ કૃકુ અંશ જેટલી હાેય તાેપણ તે ક્ષીણ અને પતિત તિથિ ગણાય છે અને માત્ર દૂર્ક અંશ જેટલી तिथि पा के सूर्योहयने स्पर्शनारी छे।य ते। ते આખા દિવસ તે તિથિજ ગણાય છે.

તેમજ <sup>33</sup>શ્રીવિચારસારપ્રકરણ અને <sup>38</sup>શ્રી-વિધિકીમુદ્દી વિગેરે ગ્રન્થા પછ્યુ ઉદયવાળી તિથિ-માં જ પર્વને લાયકનાં પચ્ચક્ખાણ વિગેરે કરવાતું જસાવે છે.

આરાધનામાં ઉદયવાળી તિથિ લેવી તે વિષે કાેઇપણ જાતના મતભેદ નથી. પરંતુ ટીપ્પણામાં પર્વતિથિની હાનિ કે વૃદ્ધિ હોય ત્યારે તે ઉદય-વાળી તિથિના ઉત્સર્ગમાર્ગને ખાધ કરનારાં અપવાદ-વાકચો પણ જૈનશાસ્ત્રોમાં સ્થાને સ્થાને કહ્યાં છે.

શાસકારાના સામાન્ય નિયમ છે કે-પાર્વ तावव्पवादा अभिनिविशन्ते पश्चादुत्सर्गाः ' એ ८ वे કે આપવાદિક વિધાનની પ્રવૃત્તિ પહેલી કરી લેવી જોઇએ, અને જ્યાં આપવાદિક પ્રવૃત્તિના પ્રસંગ ન હાેય ત્યાંજ ઉત્સર્ગની પ્રવૃત્તિ કરાય.

પ્રસંગે તે ઉદયના ઉત્સર્ગમાર્ગને કાેઇપણ પ્રકારે લાગુ કરી શકાય નહિં; પરંતુ શાસકારાએ જણાવેલા અપવાદજ લાગુ કરાય. તે અપવાદ क्षे छे ३--<sup>३५४</sup> अधरविद्ध अवरावि० ' ક્ષીસપર્વતિથિથી વિધાયેલી પર્વતિથિને પણ ક્ષેવી.

વળી <sup>૩૬</sup>શ્રીતત્ત્વતરંગિણીકાર પર્વતિથિના ક્ષય-ની વખતે પ્રાયક્રિત્તાદિવિધિમાં અપર્વતિથિના વ્ય-પદેશના પણ અભાવ જણાવીને તે દિવસે ચતુ-ર્દશી આદિ પર્વનાજ વ્યપદેશ કરવાનું જણાવે છે. એટલે કે ટીપ્પણામાં પર્વતિથિ ઉદય વગરની બનીને ક્ષીણ થઇ હાેચ તાેપણ તે ક્ષીણપર્વતિથિના જ **લ્યપ**-દેશ પૂર્વઅપર્વતિથિના દિવસે ' તે પૂર્વતિથિ ઉદય-વાળી હાય તાપણ તેને ખસેડીને ' કરવા.

જેવી રીતે ટીપ્પણામાં આવતી પર્વતિથિના ક્ષયની વખતે ઉદયના સિદ્ધાંત આધિત થાય છે, તેવીજ રીતે પર્વતિથિની ટીપ્પણામાં આવતી વૃદ્ધિની વખતે પણ તે ઉદયના સિદ્ધાંત આધિત શાય છે, કેમકે-ટીપ્પણામાં જ્યારે પણ પર્વતિથિની વૃદ્ધિ હોય છે ત્યારે તે અને તિથિએ સુર્યોદય હાય છે, છતાં તેની ઉત્તરની પર્વતિથિના સૂર્યો-हयने જ પ્રમાણિક ગણીને <sup>૩७</sup> શ્રીહી રસૂરિજી અને <sup>૩૮</sup>શ્રીસેનસૂરિજી મહારાજ વિગેરે એ બીજી પર્વ-તિથિને જ ઔદયિકી એટલે ઉદયવાળી ગણે છે.

અને તેથી જ ઉદયને આધારે થતા પર્વતિ-શિના વ્યપદેશ બીજા દિવસે જ કરાય છે. હીર-સૂરિજીમહારાજના <sup>૩૯</sup>પ્રશ્નોત્તર ગ્રન્થમાં ટીપ્પણાની અમાવાસ્યાની વૃદ્ધિ છતાં ટીપ્પણાની બીજી અમા-વાસ્યાને દિવસે આવતા કલ્પવાચનને 'દ્વિતીય અમાવાસ્યાનું કલ્પવાચન ન કહેતાં ' નાિવશેષણ-પણે માત્ર 'અમાવાસ્યા'નુંજ કલ્પવાચન કહ્યું છે એટલે ઉદયનાે સિદ્ધાંત પર્વતિથિની વૃદ્ધિ વખતે પણ અપાદિત છે; એટલું જ નહિં પરંતુ એ પૂર્ણિમા કે એ અમાવાસ્યા ટીપ્પ**ણામાં હોય** ત્યારે ટીપ્પણાની તેરસ-ચીદસે એ તેરસા ગણીને એ નિયમથી પર્વતિથિના ક્ષય અને વૃદ્ધિના શિપ્પણાની પહેલી પૂર્ણિમા કે અમાવાસ્યાએજ

્પકૃષી કરવાનું જણાવે છે. ટીપ્પણાની તેવી વૃદ્ધિ વખતે તેવી રીતે પકુખી કરવાના અને એ તેરસ કરવાના ચાલુ વ્યવહારથી ' પર્વતિથિ પણ ત્યારેજ ઉદ્દયવાળી વાસ્તવિક ગણાય કે જ્યારે તેની આગળના પર્વને પણ આધા ન હાય.' એ વાત સ્પષ્ટ શાય છે.

આવી રીતે ટીપ્પણાની પર્વ કે પર્વાનન્તર પર્વ-તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિના પ્રસંગે ઉદયના ઉત્સર્ગ માર્ગ અપાદિત છે. એજ રીતે શાસમાં જણાવાતા ભાગ અને સમાષ્ટ્રિતના વિષય પણ 'માત્ર અન્ય-ગચ્છવાળાઓ ટીપ્પણાની પર્વતિથિની વૃદ્ધિમાં પહેલા દિવસની પર્વતિથિને પર્વતિથિ માનવા માગે છે અને ચતુર્દશીના ક્ષયે પૂર્ણિમાએ ચતુર્દશી કરવા માગે છે' તેના પ્રત્યાઘાત તરીકે છે.

સિવાય પર્વતિથિના વ્યવહારને માટે તે ટીપ્પક્ષામાં ક્ષય-વૃદ્ધિના પ્રસંગ ન હાય તા ઉદય ઉત્સર્ગમાર્ગ છે, અને ટીપ્પણાની પર્વ કે પર્વા-नन्तर पर्वनी कानि-वृद्धि वणते पूर्व हे पूर्वतर **અપર્વ** તિ**થિની ક્ષય**–વૃદ્ધિ કરવી, તે ઉત્સર્ગ કરતાં પહેલાં પ્રવર્ત્તવાવાળા એવા અપવાદમાર્ગ છે. એટલે ઉદયના નામે ટીપ્પણાની પૂર્વ કે પૂર્વાનન્તર भवंतिशिनी डानि-वृद्धिओ भूवं हे भूवंतर अभवं-તિશ્વિની હાનિ–વૃદ્ધિના બ્યવહાર અબાધિત છે. અને તેને ઉદય-લાગ કે સમાપ્તિનું પણ વિધાન ભાષક થઇ શકતું નથી.

શ્રીજૈનશાસનમાં સાધુઓને માટે અષ્ટમી-આદિ તિથિઓ અને શ્રાવકા માટે ચતુષ્પર્વી ( માઠમ, ચૌદશ, પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્યા )ની તિથિઓ કરજઆતપણે ઉપવાસ અને પૌષધાદિ-કથી આરાધવાની છે. એટલે તેને તિથિએ! આરા-ધનાનું નિમિત્ત છે અને તે તે તિથિઓ પણ નિયમિત આરાધનીય છે. તેથી જ શાસકારાને તે પર્વતિથિઓના ક્ષય તેમજ વૃદ્ધિ એ બંનેમાંથી એક્ય અપ્રાયશ્ચિત્તમાં પ્રાયશ્ચિત્ત કે પ્રાયશ્ચિત્તમાં માપાયશ્ચિત્તની માકુક કરવા ચાેગ્ય જણાયા નહિં. ∫

सामान्यरीते निभित्तने। अलाव हाय ते। જેમ નૈમિત્તિક-કાર્યોના અભાવ થઇ જાય છે અને નિમિત્તની વૃદ્ધિ હાેય તાે કાર્યોની પણ વૃદ્ધિ થાય છે તેવી રીતે અહિં ટીપ્યણામાં પર્વતિથિના ક્ષય અને વૃદ્ધિ આવવાથી આરાધનારૂપ કાર્યોના અભાવ કે અધિકતા ન શાય, માટેજ શાસકારાને પર્વતિથિની વ્યવસ્થા કરવાની જરૂર જણાઇ છે.

જો કે આરાધનાની સ્વતંત્ર અધિકતા **હો**ય એ જુદી વાત છે પરંતુ તિથિનિમિત્તક આરાધનાની અધિકતા શાસ્ત્રકારાને ઇષ્ટ ન હોય એ સ્વાભાવિક છે અને તેથી <sup>૪૦</sup>શ્રીતત્ત્વાર્થવૃત્તિ વિગેરેમાં પૌષધ માટે નિયમ અનિયમ જણાવવામાં આવ્યા છે.

ઉપરની હંકીકતથી જ્યારે પર્વની સંખ્યા ન્યૂન કે અધિક કરવી ઇષ્ટ નથી ત્યારે ટીપ્પણામાં આવતી તેની હાનિ કે વૃદ્ધિને અંગે થતી ન્યુના-ધિકતા વખતે શાસકારાએ વ્યવસ્થા કરવી જ જોઇએ, અને તેજ વ્યવસ્થા માટે **સચે પૂર્વા તિચિઃ** कार्या, बृद्धी कार्या तथोत्तरा એવા श्रीઉभास्वाति वासकलना प्रधाप काहेर धरेखा छे.

আ মুহাদ বিধিয়াত પ્રકરણમાં હોવાથી તિથિના વિધાયક અને નિયામક છે, અને તેથી ટીપ્પણામાં જ્યારે પર્વતિથિના ક્ષય **હોય ત્યારે** તે પ્રદેશપથી તે પર્વતિથિપશે પહેલાંની તિશિ કરવી એમ કહીને અપ્રાપ્ત પર્વતિથિનું વિધાન કરવાવડે એ પાઠ વિધાયક શાય છે.

અને તેવી જ રીતે ટીપ્પણામાં પર્વતિશિની વૃદ્ધિ હોય ત્યારે ટીપ્પણાની અપેક્ષાએ અને દિવસ તિથિપર્શ આવવાથી પ્રદેશયના બીજા પાદરૂપ **બીજો** પાઠ, નિયમ કરીને જણાવે છે કે-પર્વાતિથિપણ ઉત્તરની તિથિજ કરવી કે લેવી, અર્થાત્ ટીપ્પ-ણાની અપેક્ષાએ ઉભયમાંજ રહેતું અષ્ટમી આદિ पर्वतिथिपश्चं હतुं तेने वृद्धौ कार्या तथोसरा ना વાકચથી જ નિયમિત કરીને એ પ્રદેશષથી પહેલી તિથિમાંથી અષ્ટમી આદિપણું કાઢી નાખ્યું અને ટીપ્પણાની બીજ તિથિમાં જ પર્વતિ**થિપ**ણં રાખ્યું.

Jain Education International

એકાકી પર્વની હાનિ-વૃદ્ધિ પ્રસંગે જેમ આ વિધાયક અને નિયામક વાકયો પ્રવર્તે છે, તેવી જ રીતે પર્વાનન્તર પર્વની તિથિના ક્ષય-વૃદ્ધિ પ્રસંગે તે વાકયનું નિમિત્ત ' यस्य तु विघेनिमित्तमस्ति ' એ નિયમથી પર્વં તિથિની ન્યૂનાધિકતા ટાળવા માટે અને નિરંતરતા રાખવા માટે ફરી પણ તે વાકયોની પ્રવૃત્તિઓ કરવી પડે છે. અને તેથી જ

શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છમાં સદીઓથી ચાલતો આવેલા "ટીપ્પણાની પર્વ કે પર્વાનન્તર તિથિના હાનિ–વૃદ્ધિના પ્રસંગે પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વ-તિથિની હાનિ–વૃદ્ધિ કરવાના " રીવાજ શાસને અનુસરતા અને ઘણા જ વ્યાજળી છે.

પા**લી** તાણા, સં. ૧૯૯૯ માગશર સુદ છઠ રવિવાર તા. ૧૩–૧૨–૪૨

### આ૦ શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ સ્વપક્ષસ્થાપન સાથે એડેલા પૂરાવાએા

પર્વતિથિની વ્યવસ્થાના લેખના પુરાવાના નંબરવાર પાંડેઃ

१. श्रीस्थानांगस्त्र पत्र ३१७ सूत्र ४२१

पंचिवहे ववहारे पश्चते, तं जहा, आगमे सुत्ते आणा धारणा जीए। जहा से तत्थ आगमे सिता आगमेणं ववहारं पहुवेज्जा, णो से तत्थ आगमे सिया जहा से तत्थ स्ते सिता सुतेणं ववहारं पहुवेज्जा, णो से तत्थ सुते सिता प्वं जाव जहा से तत्थ जीए सिया जीतेणं ववहारं पहुवेज्जा, एच्चेतेहिं पंचिहं ववहारं पहुवेज्जा, आगमेणं जाव जीतेणं, जधा २ से तत्थ आगमे जाव जीते तहा २ ववहारं पहुवेज्जा, से किमाहु भंते? आगम्बित्या समणा निगंथा इच्चेतं पंचिवधं ववहारं जता जता जिं जिंहं तथा तता तिंहं तिंहं आणि स्तितोवस्तितं सम्मं ववहरमाणे समणे णिगंथे आणाते आराधते भवति (स. ४२१)

અર્થ:—પાંચ પ્રકારના વ્યવહાર કહેલા છે તે આ પ્રમાણે. ૧. આગમ, ૨. શ્રુત, ૩. આજ્ઞા, ૪. ધારણા, અને ૫. જીત. વ્યવહાર કરનારને આગમ હાય તા આગમથી વ્યવહાર કરવા, જો આગમ ન હાય અને જેવી રીતે તેને શ્રુત હાય તા તેણે શ્રુતે કરીને વ્યવહાર કરવા. જો તેને શ્રુત ન હોય એવી રીતે યાવત ત્યાં જીત હાય તા જાતે કરી વ્યવહાર કરવા.

એ પાંચેએ કરીને વ્યવહાર કરવાે. આગમે કરીને યાવત્ જીતે કરીને–' જેમ જેમ ત્યાં આગમ હાય યાવત્ જીત હાય તેસ તેસ વ્યવહાર કરવાે. (શિષ્ય પ્રશ્ન કરે છે કે)—હે ભગવાન ! એ શું? (તેને ઉત્તર આપે છે કે)—શ્રમણ નિર્શ્યો આગમથી અળવાળા હોય છે. એવી રીતે પાંચ પ્રકારના વ્યવહારને જ્યારે જ્યારે જયાં જ્યાં હોય (હોય) ત્યારે ત્યારે ત્યાં ત્યાં રાગદ્વેષરહિતપણે સમ્યક્ વ્યવહાર કરતા નિર્ગય આજ્ઞાના આરાધ્ક શાય છે.

२. श्रीभगवतीजी पत्र ३८३ सत्र ३३९-

कइविहे णं भंते! ववहारे पन्नते? गोयमा! पंचिवहे ववहारे पन्नते, तंजहा-आगमे-सुतं आणा धारणा जीप, 'शेषं स्थानांगवत्'

અર્થ:—વ્યવહાર કેટલા પ્રકારના કહેલા છે ? હે ગૌતમ! પાંચ પ્રકારના વ્યવહાર કહેલા છે. તે આ પ્રમાણે–( બાકીનું વિવેચન સ્થાનાંગસૂત્રના ઉપર આપેલા પાકની જેમ.)

३. श्रीव्यवहारसूत्र उद्देश-१० सूत्र−२ पत्र ३३ पंचविद्दे ववहारे पन्नत्ते तं जहा-आगमे सुये आणा धारणा जीप ।

અર્શઃ—વ્યવહાર પાંચ પ્રકારનાે કહેલાે છે. તે આ પ્રમાણે–આગમ, શ્રુત, આગ્રા, ધારણા અને જીત.

४. श्रीजीतकल्पभाष्य गाथा ६७५ पत्र ५९ वत्तणुवत्तपवत्तो, बहुसो आसेवितो महाणेणं । एसो उ जीतकण्यो, पंचमयो होति ववहारो

અર્થ:— वृत्त (એક પેઢીએ ચાલેલા) अणुवृत्त (એ પેઢીએ ચાલેલા) પ્રવૃત્ત (ત્રણ પેઢીએ ચાલેલા) અને મહાપુર્વાએ અનેકવાર આચરેલા (જે रिवाक) ते छत्तरहप्यवद्धार रहेवाय छे.

५. श्रीव्यवहारभाष्य उद्देश १० मुद्रित गाथा ६९३ (ઉपर प्रभाष्ट्री क गाथा छे.)

६, श्रीधर्मरत्नप्रकरणगाथा ८१-८२-८३ पत्र ५८ मग्नह भणियंपि सुर, किंचि कालाइकारणावेक्खं; आइम्रमन्नह चिय, दीसह संविग्गगीर्थाहं ॥ कृष्णाणं पाउरणं, अग्गोयर चाय झोलियाभिक्खा; मोवगहियकडाहय, तुंबयमुहदाणदोराई ॥ ८२ सिकिंग निक्खिवणाई, पज्जोसवणाइतिहिपरावत्तो; भोयणविहि अभ्रतं एमाइ विविहमन्नंपि ॥ ८३

અર્થ:—શાસ્ત્રામાં કાઇક વસ્તુ બીજ રીતે કહી હોય છતાં કાલાદિક કારણાની અપેક્ષાએ ગીતાર્થોએ બીજી રીતેજ આચરેલી દેખાય છે. ૮૧.

કપડાંનું ઓહલું, ચાલપદાનું પલટલું, ઝાળીને ગાંઠ દેવી અને ઔપગ્રહિક કડાહ અને તુંબડાનું માહું કરલું તેમજ દાેરા વિગેરે. ૮૨.

શીકું આંધલું, પર્યુષણા આદિ તિથિની પરાવૃત્તિ (પર્યુષણાની તિથિ ભાદ્રપદ સુદી પંચમીની હતી તે પલટીને ચતુર્થી કરી અને ચતુર્માસી પૂર્ણિમાની હતી તેને પલટીને ચતુર્દશીની કરી અને કેટ- લાકના મત પ્રમાણે પક્ષ્મી પૂર્ણિમાની હતી તે ચતુર્દશીની કરી ) ભાજનવિધિનું અન્યથાપણું એ નિગેર અનેક પ્રકારનું બીલ્નું પણ (આચર્યું છે.)

(એ આગમાં અને આચરણાથી અવિરૂદ્ધ ક્રિયા કરવી, તેનું નામ જ માર્ગ છે.)

७. जैन तत्त्वादर्श १९९२ नी आवृत्ति पृष्ट १३५.

દ૦ શ્રી વિજયસેનસૂરિ પટ્ટે શ્રી વિજયદેવ-સ્રિ હુવે. પૃષ્ટ પ્લય-તીનकા શિષ્ય મુનિભુદ્ધિ— વિજયગિલ, તીનકા શિષ્ય પંડિત મુક્તિવિજયગિલી, તીનોકે હાથકા દીક્ષિત લઘુગુરૂબાતા ઇસ જૈન તત્ત્વાદર્શગ્રંથકે લીખનેવાલા મુનિ આત્મારામ (આનંદવિજય) નામક હૈ.

८. सूर्यप्रज्ञप्ति पत्रांक २१७--

पकपष्टितमोऽहोरात्रस्तस्मिन्नेकपष्टितमा द्वाप-रितमा च तिथिनिधनमुपगतेति द्वापष्टितमा तिथि- लोंके पतितेति व्यविद्यते, उक्तं च-' एकंमि अहो-रत्ते दोवि तिही जत्थ निहणमेजासु। सोत्य तिही परिहायइ'

અર્થ:—એકસઠમા જે દિવસ, તેમાં જે એક-સઠમી અને ખાસઠમી તિથિઓ પૂરી થાય તેથી ખાસઠમી તિથિ લાેકમાં ક્ષય પામેલી, એમ કહેવાય છે. કહ્યું છે કે-'એકજ દિવસમાં બે પણ તિથિઓ પૂરી થાય તાે તે (બીજ) તિથિ ક્ષય પામે છે.'

( એકસઠમી તિથિ (દરેક) દુધ અંશ જેટલી જ હોય છે. અને બાસઠમી તિથિ કે જેને ક્ષીષ્યુ ગથુવામાં આવે છે તે ફેફ અંશ જેટલી હોય છે.)

९. ज्योतिष्करण्डक पत्रांक ६५--

एवं च सित य प्वैकषष्टितमोऽहोरात्रस्तस्मि-न्नेकषष्टितमा द्वाषष्टितमा च तिथिनिधनमुपगतेति द्वाषष्टितमा तिथिलोंके पतितेति व्यवहियते ।

(અર્થ ઉપર પ્રમાણે)

१०. लोकपकाश पत्र ३९८ तथा ४००માં પखु આ પ્રમાણે જ છે.

११. आचारप्रकल्पचूणि-उद्देशो १०-

'अभिवड्ढित संबच्छरे जत्थ अहिअमासो पडित तो आसाढपुण्णिमाओ वीसतिराते गते भण्णित-ठिया मोत्ति '

અર્થ:—' જે વર્ષમાં અધિક મહિનો હોય તે વર્ષને અભિવર્ધિત સંવત્સર કહેવામાં આવે છે અને પ્રાચીન જયોતિષ ગણિત પ્રમાણે યુગના મધ્યમાં પોષ માસની અને યુગના અંતમાં આષાઠ માસની વૃદ્ધિ હોય છે. તેમજ પ્રાચીન ગણિત પ્રમાણે યુગના અંતના બીજા આષાઠની પૂર્ણિમાનો ક્ષય હોય છે. 'સૂર્યપ્રક્ષપ્તિ एक ૨૧૧ चતુર્વસ્યાં પંचदશી પક્ષપષ્ટિતમે '' 'ત્યોતિષ્કરण्डक एक ६८ चतुर्वस्यां पंचदशी पक्षपष्टितमे '' 'ત્યોતિષ્કરण्डक પત્ર ६८ चतुर्वस्यां पंचदशी पक्षपष्टितमे '' 'ત્યોતિષ્કરण्डक પત્ર ६८ चतुर्वस्यां पंचदशी पक्षपष्टितमे '' 'ત્યોતિષ્કરण्डक પત્ર ६८ चતુર્વસ્યાં પંचવશી પત્રપષ્ટિતમે ' 'ત્યોતિષ્કર્યાં પંચવશી સ્પષ્ટ છે કે—યુગના ઉત્તરાર્ધના એકસઠ પખવાડીયાં ગયા પછી અર્થાત્ આસઠમે પખવાડીયાં ગયા પછી અર્થાત્ આસઠમે પખવાડીયે એટલે અષાઢ સુદિ ૧૪ ચતુર્દશીના દિવસે—' પૂર્ણિમા પતિત એટલે ક્ષીણ હોય છે. છતાં કહે છે કે' અભિવર્દ્ધિત સંવત્સર કે જ્યાં અધિક માસ

હોય છે. ( જો તેમ હોય) તેા આવાઢી પૃર્ણિમાથી વીશ દિવસ ગયા પછી કહે કે અમે રહ્યા છીએ.

( શ્રી જૈન આગમમાં તે યુગના હિસાબ એક સરખાજ અવિચ્છિન્નપણે ચાલેલા છે. યુગની આદિ જ્યાંથી થાય છે ત્યાંથીજ વર્ષની આદિ થાય છે. પાંચ વર્ષના કાલમાનનું નામ યુગ છે. શાસ્ત્રીય શ્રાવણ વદી ૧ થી યુગની આદિ ગણાય છે. યુગની આ આદિ ગણાય છે. યુગની આ આદિ ગણાય છે. યુગની

તિથિના (દરેક તિથિ દર્ધ અંશમાનજ હોવાથી) ક્ષયજ થાય છે. અને તેથી દર બાર માસે-વર્ષે-છ તિથિના અને પાંચ વર્ષના યુગને અન્તે જે જે માસની કુલ્લે ત્રીશ તિથિના ક્ષય થાય છે તેની સમજ આની નીચે દર્શાવેલા કાેઠામાં આપવામાં આવે છે.

( દર ચુગે એ માસની વૃદ્ધિ થાય છે તે પણ કાૈઠા ઉપરથી સમજારો )

શ્રાવણ વિદ ૧ના યુગની શરૂઆતના દીનથી દર એક્સડમે દિવસે આવતી ક્ષયતિથિના કાેઠા.

| પ્રથમ      | q    | 1  |   | દ્વિતીય | વ      | •  |         | વૃતી   | ય વર્ષ        | 1  |   | ચતુર્થ  | વર્ષ   |      |   | પંચમ             | વર્ષ   |    |
|------------|------|----|---|---------|--------|----|---------|--------|---------------|----|---|---------|--------|------|---|------------------|--------|----|
| ૦ માસા     |      | ર  | 0 | આસા     | વહિ    | १४ | 0       | આસા    | શુદ્ધિ        | ११ | 0 | આસાે    | વિદિ   | ۷    | 0 | આસા              | શુદ્ધિ | ų  |
| ૦ માગશર    | વદિ  | ४  | ٥ | માગશર   | શુદ્ધિ | ٩  |         |        |               |    |   |         |        |      |   | માગશર            |        |    |
| ૦ મહા      | વિદિ | ę  | 0 | મહા     | શુદિ   | 3  | 0       | થી. રે | ોાષ શુ.       | ૧૫ | 0 | મહા     | વિદ    | ૧ર   | 0 | મહા              | શુદ્ધિ | ૯  |
|            |      |    |   |         |        |    | İ       |        | ગાર્હ '       |    |   |         |        |      |   | _                |        |    |
| ০ থৈর      | વિદિ | ۷  | o | ચૈત્ર   | શુકિ   | પ  | 0       | ચૈત્ર  | વિદ           | ર  | 0 |         |        |      |   |                  | શુદ્ધિ |    |
| • क्रेंड   | વિદિ | ૧૦ | 0 | જેઠ     | શુદ્ધિ | ૭  | 0       | જેક    | વિદ           | ጸ  | 0 |         |        |      |   |                  | શુદ્ધિ |    |
| ০ প্লাবম্ব | વિદ  | ૧૨ | 0 | શ્રાવણુ | શુદ્ધિ | e  | 0       | શ્રાવણ | <b>ુ</b> વિદિ | ŧ  | 0 | શ્રાવસ્ | શુદ્ધિ | 3    | 0 | <b>ખીવ્ય અ</b> પ |        | १५ |
| •          |      | !  |   |         |        |    | ્ર 'ચુગ |        |               |    |   |         |        | -ત ' |   |                  |        |    |

**१२. श्रीआचारदञ्जाचूर्णि अध्ययन ८** (७५२ प्रभाषे.)

१३-३५-३६. श्रीतस्वतरंगिणी पृष्ट ३---

अ - 'नम्बौद्यिकतिथिस्दीकारान्यतिथितिर-स्कारप्रवणयोरावयोः कथं त्रयोदस्या अपि चतु-दंशीत्वेन स्वीकारो युक्त इति चेत् सत्यं तत्र त्रयोदशीति व्यपदेशस्याप्यसंभवात्, किन्तु प्राय-श्चित्तादिविधौ चतुर्दश्येवेति व्यपदिश्यमानत्वात्'

અર્થ:—'શંકાકાર કહે છે કે'-ઉદયવાળી 'એટલે ઉદયને સ્પર્શવાવાળી' તિથિને અંગીકાર કરવામાં અને ઉદયને નહિં સ્પર્શવાવાળી તિથિને કરવામાં અને ઉદયને નહિં સ્પર્શવાવાળી તિથિને નહિં માનવામાં આપણે બંનેય તત્પર છીએ; તો પછી 'ઉદયને સ્પર્શવાવાળી એવી' તેરસના પણ 'ઉદયને નહિં સ્પર્શવાવાળી એવી તે દિવસે ચતુ-દેશી છતાં તે' ચતુદેશીપણે સ્વીકાર કરાય છે તે કેમ યોગ્ય ગહ્યાય?

'વાદિની એવી શંકાના સમાધાનમાં કહે છે કે'-વાત સાચી છે, પરંતું તેવા પ્રસંગે ' તેરસ ઉદય-વાળી છતાં તે દિવસે ' તેરસ એવા વ્યપદેશ (સંઘમાં ચાલતા વ્યવહાર) ના પછ્યુ અસંભવ હાવાથી (તે દિવસે તેરસજ નથી.) પરંતુ પ્રાય-શ્ચિતાદિ (પ્રકારક) વિધાનામાં (જો કે ઉદયને સ્પર્શવાવાળી ન હાવાથી ઔદયિકી નથી છતાં પછ્યુ તે દિવસે) ચતુર્દશીના જ વ્યપદેશ (સંઘમાં ચાલતો વ્યવહાર) કરાતા હાવાથી 'ચતુર્દશીજ છે.'

आ - पृष्ट ३. मुख्यतया चतुर्वस्या एव व्यप-देशो युक्त-इत्यभिप्रायेणोक्तत्वाद्वा, पतच त्वया-प्यंगीकृतमेव अन्यथाक्षीणाष्ट्रमीकृत्यं सप्तम्यां क्रियमाणमष्ट्रमीकृत्यव्यपदेशं न लमेत्,

અર્થ:—( ચવાંકર વ્યપદેશ ન્યાયે) સુખ્ય-પહ્યું હોવાથી ( ક્ષીશુ ચતુર્દશીની વખતે-ડીપ્પણાંની તેરસને દિવસે) ચતુર્દશીના જ વ્યપદેશ (વ્યવહાર ક્શય છે તે ) યાગ્ય છે. અને એ વાત એટલે પ્રવૈતિથિના ક્ષયની વખતે તેનાથી પૂર્વની અપર્વતિથિના દિવસે પર્વતિથિનાજ વ્યપદેશ કરવા તે તમે પણ માનેલું જ છે. કેમકે એમ ન હાય તો (ટીપ્પણામાં જણાવેલી) સાતમને દિવસે ક્ષય પામેલી અષ્ટમીનું કાર્ય કરતાં આઠમનું કાર્ય (છે એવા) વ્યપદેશ પામે નહિં.

६-पृष्ट ४ आद्ये किं न श्लीणचतुर्दशीयुकाः इयोदस्यपि ?

જે ક્ષી એવી અષ્ટમીથી જેડાયલી ટીપ્પ-દ્યાની સપ્તમી એ ચતુષ્પર્વીમાં ગણાતી અષ્ટમી-રૂપ છે તો પછી ક્ષી એવી ચતુર્દશીથી જેડાયલી એવી તેરસ પણ ચતુષ્પર્વીમાં ગણાતી ચતુર્દશી-રૂપ 'એટલે ચતુર્દશીની સંજ્ઞાવાળી' કેમ નહિં? અર્થાત્ ક્ષી ચતુર્દશી જે દિવસે હાય તે આખા દિવસને ચતુદર્શી રૂપ પર્વતિથિ તરી કે માનવા જોઇએ.

र्षं पृष्ट ५-यश्रष्टाप्यष्टमी परावृत्याभिमन्यते पाक्षिकेण च किमपरादं ? यत्तस्य नामाऽपि न स्रातं ?

અર્થ:—ક્ષય પામેલી એવી પણ અષ્ટમી, દીપપણાની સપ્તમીને ખસેડીને પણ માનવામાં આવે છે, તો પાક્ષિક એટલે ચતુર્દશીએ શો અપરાધ કર્યો કે જેથી (તેરશને દિવસે ચીદશ એવું) નામ પણ સહન થતું નથી? અર્થાત્ અષ્ટમીના ક્ષયે સપ્તમીને અષ્ટમી માનો છા તો પછી તેરશને ચીદશ કેમ માનતા નથી?

उ-पृष्ट ७-'कारणविशेषमन्तरेण तत्र त्रयोद-श्रीति व्यपदेशशंकाऽपि न विशेयाः '

અર્થ:—તથાવિષ વિશિષ્ટ કારણ સિવાય તેમાં (હિપ્પણાની તેરશના દિવસમાં ) તેરશ છે એવા ભ્યપદેશ એટલે વ્યવહારની શંકા પણ કરવી નહિં.

क-पृष्ट ७-' न पुनर्बछघत्कार्यं विद्वाय स्वका-बैस्योपयोगिनी '

અર્થ:—તેવા પ્રકારના મુહૂત્તાંદિ બળવાન કાર્ય શ્રિવાય (તે ટીપ્પણાની તેરશ) તેરશના કાર્યના 8યયાગમાં આવી શકે નહિં. ऋ-पृष्ट १५-ननु भो कालिकस्रिवयनायतुः द्रयामागमादेशाय पंचद्रयामि चतुर्मासकं युक्तम्, त्रयोद्द्यां तद्वयपदेशाभावेन द्वयोरिप विराधकत्वात् श्रीमत पवेते दोषाः प्रत्यवसर्पन्ति, नास्मान् प्रतीति चेत्, अहो प्राक् प्रपंचावसरेऽ गुलीपिहितश्रोत्रपथ्यभवज्ञवान् १ येनेत्थं निर्घोष्य-माणे अद्यापि त्रयोदशीमेव वदसि १ यद्वा—

"अरण्यरुदनं रुतं, शबशरीरमुद्धतितं, श्वपु-च्छमवनामितं बधिरकर्णजापः रुतः । स्थले कमल-रोपणं, सुचिरमुषरे वर्षणं, तदंधमुखमण्डनं यद-बुधजने भाषणम् ॥" इति काव्यं कविभिभेदन्त-मेवाधिरुत्य विद्धे ? यदेवमपि निरुपितं न समरसि ?

અર્થ:—શંકાકાર કહે છે કે-" શ્રી કાલિકા-ચાર્યના વચનથી ચૌદશની તિથિએ અને આગમના કથનથી પૂર્ણિમાને પણ દિવસે ચતુમાંસી કરવી યાગ્ય છે. (પરંતુ) તેરશમાં તે ચામાસીના વ્યવ-હારના અભાવ હોવાથી કાલિકાચાર્યનું વચન અને આગમનું વચન એ ખન્નેના પણ તમે વિરાધક ખના છા. અને તેથી તમને પૂર્વે કહેલા દોષા લાગે છે, પરંતુ અમને લાગતા નથી." એવી શંકાના ઉત્તરમાં કહે છે કે—

પ્રથમ ઘણા જ વિસ્તારથી જણાવવામાં આવ્યું તે વખતે શું તેં આંગળી વહે કાન બંધ કર્યા હતા ? કે જેથી આટલી બધી ઉદ્દેશપણા કર્યા છતાં હતા યણ તે તિથિને એટલે ચૌદશના ક્ષયે ટીપ્પણાની તેરશને કરાતી જે ચૌદશ તેને તેરશ જ બાલે છે? અથવા "જંગલમાં રદન કર્યું ? મહદાંને નવડાવ્યું ? કુતરાનું પુછ વાળ્યું ? બધીર પાસે જાય કર્યો ? ખારી ભૂમિમાં કમલ વાવ્યું ? ઉખરભૂમિમાં ઘણા વરસાદ થયા ? અને આંધળા આગળ મુખ શણુગારનું એ સર્વે જેનું વ્યર્થ છે તેવી રીતે અજ્ઞાનજન પાસે બાલનું વ્યર્થ છે." આ કાવ્ય કવિજનાએ તમને આશ્રીને કરેનું ? કે જેથી આટનું બધું કહી ગયા છતાં તે યાદ કરતા નથી ? (આ વસ્તુ વિચારનાર સુદ્ધ કાઇ દિવસ

પણ ટીપ્પણામાં ચૌદશના ક્ષય હાય ત્યારે ટીપ્પ-ણાંની તેરશના દિવસે આખા દિવસ ચૌદશ માન-વાનું કછુલ કર્યા સિવાય રહે નહિં, અને ઉદયના ભરૂસે તે તિથિને ટીપ્પણા પ્રમાણે તેરશ કહેવાનું ભૂલેચુકે પણ પસંદ કરે નહિં.)

#### १४-श्रीहीरप्रश्न पत्रांक-३२

पञ्चमीस्तिथिस्त्रुटिता भवति तदा तत्तपः कस्यां तिथौ कियते पूर्णिमायां च त्रुटितायां कुत्र इति प्रक्षोऽत्रोत्तरम्-पञ्चमी तिथिस्त्रुटिता भवति तदा तत्त्तपः पूर्वस्यां तिथौ कियते पूर्णिमायां च त्रुटि-तायां त्रयोदशीचतुर्वस्योः कियते, त्रयोदस्यां विस्मृतौ तु प्रतिपद्यपीति।

અર્થ:-(જ્યારે) પંચમીના ક્ષય હાય ત્યારે તે પંચમી તિથિનું તપ ( આરાધના ) 'ટીપ્પણાની' કઇ તિથિએ કરાય? અને પૂર્ણિમાના ક્ષય હાય ત્યારે 'ટીપ્પણાની' કઈ તિથિએ કરાય ? એના ઉત્તર આપે છે કે-(જ્યારે) પાંચમની તિથિના ક્ષય હોય ત્યારે તે પાંચમની આરાધના પહેલાંની તિથિ કે (જેને પંચમી તરીકે માનવામાં આવી છે તેવી ટીપ્પણાની) ચાથ રૂપ પૂર્વતિથિમાં કરાય. અને 'પરંતુ' પૂર્ણિમાના 'ટીપ્પણામાં' ક્ષય હાેચ ત્યારે 'તાે' ( પૂર્ણિમાની આરાધનાવાળાને ચૌદશે યુનમ કરવી પડે અને તેરશે ચૌદશ કરવી પડે તે માટે) ' ટીપ્પણાની ' તેરશ અને ચૌદશમાં આરાધના કરે. તેરશને દિવસે (ટીપ્પણામાં પૂર્ણિ-માના ક્ષય આવવાના છે એવા ખ્યાલ ન આવ્યા, અને તેરશે ચૌદશ ન કરી ત્યારે ) બૂલી જવાય તા (ભૂલથી ટીપ્પણાની ચૌદરો ચૌદરા થઇ જતી હાેવાથી ) ક્ષીણ એવી પૃણિમાની આરાધના પડ-વાને દિવસે પણ કરવી. ( આ પ્રશ્નોત્તર ' પૃશ્વિમાના ક્ષયે એ તિથિ ફેરવવી 'એ પરંપરા, શ્રી વિજય-દ્વીરસરિજી મહારાજની વખતે પણ હતી એ વાતને રપષ્ટ કરે છે. અને તેથી ટીપ્પણાંમાં પૂર્ણિમા કે અમાવાસ્યાના ક્ષય હાય ત્યારે તેરશના ક્ષય **કરવાના પ્રચલિત રીવાજ યુક્તિયુક્ત જ છે.**) ]

१५,१७.-श्रीदेवसूरिजी महाराजनो पट्टक एप्ट २ अ-तस्मात्सिद्धं चैतत्-पूर्णिमावृद्धौ त्रयोदशी-वर्द्धनं ।

आ-पृष्ट ३-तस्मात्यज कदाग्रहः

आ-पृष्ट ३-कुरु पूर्णिमाऽभिवृद्धी द्वे त्रयो-दश्यौ अन्यथा गुरुलोपी ठको भविष्यसि ।

र-पृष्ट ४-उत्सूत्रप्ररूपणेनानन्तसंसारवृद्धेः, तस्मात् सिद्धं चैतत् पूर्णिमाभिवृद्धौ त्रयोदशीवर्दनं.

અર્થ:—તેથી ઓ સિદ્ધ થયું કે—પૂર્ણિમા વધે ત્યારે, તેરશ વધારવી......માટે કદાગ્રહને છોડી દે અને ટીપ્પણાની પૂર્ણિમા (કે અમાવાસ્યા) ની વૃદ્ધિએ છે તેરશ કર. નહિં તો તું ગુરૂલાપી અને ઠગ થઇશ...........ઉત્સ્ત્રપ્રરૂપણાથી અનન્ત સંસારની વૃદ્ધિ થાય છે. માટે એ સિદ્ધ થયું કે પૂર્ણિમાની વૃદ્ધિએ તેરશ વધારવી.

#### १६. कविश्री दीपविजयजीनो पत्र-

(સંવત ૧૮૭૧ આસા શુદિ એકમે વડાદરાથી શ્રી પં. દીપવિજયજી ભરૂચ સુરતના કાંહાનમ પ્રગણામાં વિજયાનંદસ્રિના ગચ્છવાળાને કાગળ લખે છે તેમાં શ્રી દેવસ્ટ્રસંપ્રદાય માટે નીચે પ્રમાણે માન્યતા હોવાનું લખે છે.)

[અમાસ પુંન્યમ ત્રુડતી હોઈ તે ઉપર દેવસ્રસ્છિયાળા તેરસ ઘડાઉ છે.]

१७–लूओ नं. १५ श्रीदेवसूरिजीनो पट्टक पृष्ट २ तुं सभाषु, तथा पृष्ठ त्रषु अने यारतुं सभाष्ट्र. १८–प्रवचनसारोद्वार पत्रांक २९४

चतुर्थी पौषधप्रतिमा यस्यां चतुर्दश्यष्टम्यादिषु विवसेषु चतुर्दश्यष्टम्यमावास्यापूर्णिमासीषु पर्व-तिथिषु चतुर्विधमप्याहारशरीरसत्काराब्रह्मचर्यव्या-पारपरिवर्जनक्रपं पौषधं परिपूर्णं, न पुनरन्यतरे-णापि प्रकारेण परिहीणं

અર્થ:—તે ચાથી પૌષધ પ્રતિમા કહેવાય કે જેમાં ચૌદશ અષ્ટમી વિગેરે દિવસા એટલે કે ચૌદશ, આઠમ, અમાવાસ્યા અને પુર્ણિમાની પર્વાતિથિએ આહાર-શરીરસત્કાર-અંધ્રદ્ધ અને

બ્યાપાર વર્જવારૂપ સંપૂર્ણ પ્રકારના પૌષધ કરવા જોઇએ. અર્થાત્ કાઇપણ પ્રકારની ન્યૂનતા ન જોઇએ. (ઉપરના પાઠથી પણ સ્પષ્ટ થશે કે—ચાથી પ્રતિમામાં ચૌદશ અને પૂર્ણિમા, અગર ચૌદશ અને અમાવાસ્થાના છે દિવસના લાગડ ઉપવાસરૂપ છઠ કરવાના છે એડલે ચૌદશ પૂર્ણિમા કે ચૌદશ અમાવાસ્થાને 'ટીપ્પણાના પૂર્ણિમા કે અમાવાસ્થાના ક્ષયની વખતે પણ' અખંડ રાખ્યા સિવાય કે અનં-તરપણે રાખ્યા સિવાય લાગડ છે ઉપવાસરૂપી છઠ કરવાના વિધિ સચવાય જ નહિં. છુટા છે ઉપવાસ કરાય તે તો અપવાદ છે.)

નાર—છઠ તપના નિર્ણયને માટે પૂર્શિંુમા—અમા-વાસ્પાની હાનીવૃદ્ધિએ તેરશનીજ ક્ષયવૃદ્ધિ કરવાવાળા અનેક પૂરાવાએ છે કે જે 'શાસ્ત્રીય પૂરાવા 'ના નામથી જપાઇને બહાર પડેલા છે પરંતુ અત્ર વિસ્તાર થઈ જવાને અંગે આપ્યાં નથી.

#### १९-आचारमय सामाचारी पत्र ३---

चतुष्पव्यां कृतसंपूर्णचतुर्विधपौषधः पूर्वोक्ता-नुष्टानपरो मासचतुष्ट्यं यावत् पौषधप्रतिमां करोति, द्वितीयोपवासशक्त्यभावे तु आचाम्छं निर्धिकृतिकं वा करोति

અર્થ:—અષ્ટમી ચતુર્દશી - પૂર્ણિમા અને અમા-વાસ્યારૂપ ચાર પર્વ - ચતુષ્પર્વીમાં ચારે પ્રકારના સંપૂર્ણ પૌષધ કરનાર સતા પ્લેલી ત્રશુ પ્રતિમા વહેનની ક્રિયામાં તત્પર એવા ચાર મહિના સુધી પૌષધ પ્રતિમા કરે. (તેમાં ચૌદશ અને પૂર્ણિમા અગર ચૌદશ અને અમાવાસ્થાના બે લાગડ ઉપવાસરૂપી છઠ દરેક વખતે કરે. કદાચ ચૌદશના ઉપવાસ કર્યા પછી બીજે દિવસે પૂર્ણિમા કે અમાવાસ્થાએ) બીજા ઉપવાસની શક્તિ ન હોય તો તે પૂર્ણિમા કે અમાવાસ્થાને દિવસે આયંબીલ અથવા નીવી તપ કરે.

#### २०-श्रीसेनप्रश्न पत्र १०५---

्य. प्रतिमाधरः श्रावकः श्राविका वा चतुर्थी-प्रतिमात आरभ्य चतुष्पर्वी पौषधं करोति तदा पाक्षिकपूर्णिमाषष्ठकरणामावे पाक्षिकपौषधं विधा- योपवासं करोति. पूर्णिमायां चैकाशनं कृत्वा पौषधं करोति, तत्शुध्यति न वा १ इतिप्रभोऽत्रोत्तरं-प्रति-माधरः श्रावकः श्राविका वा चतुर्थीप्रतिमात आरभ्य चतुष्पर्वी पौषधं करोति तदा मुख्यवृत्त्या पाक्षिकपूर्णिमयोश्चतुर्विधाहारषष्ट पव कृतो युज्यते, कदाचित्र यदि सर्वथा शक्तिनं भवति तदा पूर्णिमायां आचामाम्छं निर्विकृतिकं वा क्रियते, एवं-विधाक्षराणि सामाचारीप्रन्थे सन्ति. परमेकाशनं शास्त्रे दष्टं नास्तीति ४२.

અ. અર્થ:—પ્રતિમાધારી શ્રાવક કે શ્રાવિકા ચાથી પ્રતિમાથી ચારપર્વી પૌષધ કરે તો પખ્ખી અને પૂર્ણિમાના છઠ ન શાય તો પખ્ખીના પૌષધ કરીને ઉપવાસ કરે અને પૂર્ણિમાને દિને એકાસણું કરીને પૌષધ કરે તે શુદ્ધ શાય કે કેમ?

ઉત્તર—પ્રતિમાધારી શ્રાવક કે શ્રાવિકા ચાથી પ્રતિમાથી ચાર પર્વના પૌષધ કરે તો મુખ્ય વૃત્તિએ પર્ગમી અને પૂર્ણિમાના ચાવિહાર છઠ જ કરવા જોઇએ. જો કદિ સર્વધા શક્તિ ન હાય તા (પગ્મીના ઉપવાસ ઉપર) પૂર્ણિમા (કે અમાવાસ્યાએ) આયંબીલ અથવા નીવી કરે એવા અક્ષર સામાચારીમાં છે. પણ એકાસહ્યું કરવાતું શાસમાં દીઠું નથી.

ब-श्रीसेनप्रश्न उह्यास ४ पृष्ट १०६-

श्रावकः श्राविका वा चतुर्थी पौषधप्रतिमां वहते, तस्य सामाचार्यानुसारेण चतुर्विधाहार-पौषधः कर्त्तव्यः कथितोऽस्ति, तथा-समवायाङ्ग-वृत्त्यनुसारेण तु त्रिविधाहारः सम्भवति, तस्मात् त्रिविधाहारपौषधं विधाय चतुर्थी प्रतिमां वहते किं वा न इति प्रश्लोऽत्रोत्तरं-प्रवचनसारोद्धारप्रन्थे श्राद्धचतुर्थप्रतिमायां चतुष्पर्वीविने परिपूर्णश्चतु-ष्प्रकारपौषधः कथितोऽस्ति, तद्वुसारेणाष्ट्रप्रहर-पौषधश्चतुर्विधाहारोपवासः कर्त्तव्यो युज्यते, परं सामाचार्यनुसारेणैतावान् विशेषो झायते यत् पाक्षिकायां षष्टकरणशक्तिनं भवति तदा पूर्णण-मायाममावास्यां च त्रिविधाहारोपवासस्तथा आ-चामाम्लशक्त्यभावे निर्विकृतिकमि कर्त्तव्यं, तत्र प्रथमोपवासस्त शासानुसारेण चतुर्विधाहार प्रश् कर्त्तव्य इति श्रायते, समवायाङ्गवृत्त्यनुसारेण तु त्रिविधाहारोपवासः कर्त्तव्य इति व्यक्तिने ज्ञायते ॥ ४८ ॥

અર્થ:--શ્રાવક અગર શ્રાવિકા જે ચાથી પૌષધ-પ્રતિમાનું વહન કરે તેને સામાચારીને અનુસરીને ચાવિહાર ઉપવાસના પૌષધ કહેલાે છે. તેમજ સમવાયાંગવૃત્તિને અતુસારે તિવિહાર ઉપવાસ પણ સંભવે છે. માટે તિવિહાર ઉપવાસથી પૌષ્ધ કરીને પ્રતિમા વહન કરે કે કેમ? સારાહાર વિગેરે <u> ચંચાે માં</u> ઉત્તર:----પ્રવચન શ્રાવકની ચાથી પ્રતિમામાં ચારે પર્વમાં ચાર પ્રકારના સંપૂર્ણ પૌષધ કહેલા છે, તેને અનુસારે ( અને દિવસ ) આઠે પહેારનાે ચઉવિહાર ઉપવાસ-વાળા પૌષધ કરવા નાઇએ. અર્થાત ચાવિહાર છઠ કરવા નેઇએ. પણ સામાચારી પ્રમાણે એટલું વિશેષ છે કે જો ચાવિહાર છઠ કરવાની શક્તિ ન હાય તા પૃશ્ચિમા કે અમાવાસ્યાએ તિવિહાર ઉપવાસ પણ કરે. ચાવત્ આયંખીલની શક્તિના અબાવે નીવી પણ કરે. પણ પહેલા ઉપવાસ તા શાસ પ્રમાણે ચાવિહાર કરવા એમ જણાય છે. શ્રીસમવાયાંગની ટીકાથી તિવિહાર ઉપવાસ કરવા એમ સ્પષ્ટ થતું નથી.

#### २१-उत्सन्नखंडन--

अन्यच वृद्धौ (पूर्वतिथौ) पाक्षिकं क्रियते इदं कि ?

અર્થ:—(ટીપ્પણામાં પૂર્ણિમા કે અમાવાસ્યા વધી હાય ત્યારે) વૃદ્ધિમાં એટલે પ્હેલી પૂર્ણિમા કે પહેલી અમાવાસ્યાએ ૫૫મી એટલે ચીદશ કરાય છે એ કેમ?

#### २२-श्रीविचारसारप्रकरण पृष्ट १४१

'तओ प्रमस्ताणं करेड परमुद्यतिहिसुत्ति' અર્થ:—(તપ ચિંતામણીના કાઉસગ્ગ પછી વંદન કરીને) પચ્ચખાણ કરે, પણ ઉદયવાળી તિથિમાં એટલે ઉદયવાળી તિથિના નિમિત્તે. (તિથિના નિમિત્તે આશધના નક્કી કરવામાં આ વિગેરે પાઠા ઉપયોગી થાય છે.)

#### २३, ३४-श्रीश्राद्धविधि पृष्ट १५२

तिथिश्च प्रातः प्रत्याख्यानवेलायां या स्यात् सा प्रमाणं । स्योदयानुसारेणैव लोकेऽपि दिवसादि-व्यवहारात् । आहुरपि-"चाउमासिअवरिसे, पिक्क पंचहमीसु नायका । ताओ तिहिओ जासि उदेश स्रो न अण्णाओ ॥१॥ पृथा पञ्चपकाणं पिडकमणं तह य निअमगहणं च । जीप उदेश स्रो, तीश तिहीप उ कायकं ॥२॥ उद्यंमि जा तिही सा पमाणमिअरीश कीरमाणीप । आणा-भंगणवत्थामिच्छत्तविराहणं पाने ॥३॥" पारा-शरस्मृत्यादाविप-"आदित्योदयवेलायां या स्तो-कापि तिथिभंवेत् । सा संपूर्णित मन्तव्या प्रभूता नोव्यं विना ॥१॥" उमास्वातिकयः प्रघोषश्चैवं ध्रूयते-"क्षये पूर्वा तिथिः कार्या, वृद्धौ कार्या तथोत्तरा । श्रीवीरक्षानिवाणं, कार्यं लोकानुगै-रिह ॥१॥"

અર્થ:--(પર્વનાં કૃત્યાને જણાવતાં પર્વતિથિએ। માટે જ જણાવે છે કે) સવારે પચ્ચક ખાણની વખતે જે તિથિ હોય તેજ તિથિ પ્રમાણ કરવી. જે માટે લાકમાં પણ સૂર્યોદયને અનુસારેજ દિવસાદિના વ્યવ-હાર થાય છે. કહ્યું છે કે–ચામાસી, સંવત્સરી, પખ્ખી. પંચમી અને અષ્ટમીમાં તે તિથિઓ જાણવી કે જેમાં સુધોદય હાય. પણ બીજ નહિં. પૂજા. પચ્ચખાણ, પ્રતિક્રમણ અને નિયમા તે તિથિએ કરવાં કે જે તિથિમાં સૂર્યના ઉદય હાય. ૨. ઉદ્દયમાં જે તિથિ હાય તે પ્રમાણ કરવી. ખીછ (પૂર્વાર્લુંબ્યાપિની, મધ્યાર્લુંબ્યાપિની વિગેરેથી) તિથિ કરવામાં આવે તા આજ્ઞાલંગ. અનવસ્થા. મિશ્યાત્વ અને વિરાધના થાય. ૩. પારાશરસ્મૃતિ વિગેરમાં પણ સૂર્ચઉદય વખતે થાડી પણ તિથિ હાૈય તે સંપર્શ–આખી છે એમ માનવું. ઉદ્દય વિનાની ઘણી પણ તે દિવસે તિથિ હાય તો ન માનવી. ( ક્ષય વૃદ્ધિના પ્રસંગ સિવાય તિથિની સંજ્ઞા રાખવાનું જણાવીને ક્ષથવૃદ્ધિના પ્રસંગને માટે તો એમ કહે છે કે) શ્રી ઉમાસ્વાતિવાચ-કુજીના વચનના પ્રદેશ તા એમ સંલળાય છે

કે-"પર્વતિથિના 'ટીપ્પણામાં' ક્ષય હોય ત્યારે (પર્વતિથિપણે એટલે આઠમ-ચૌદશઆદિપણે) પહેલાની તિથિ કરવી. અને 'ટીપ્પણામાં' પર્વ તિથિની વૃદ્ધિ હોય ત્યારે (પર્વતિથિપણે એટલે આઠમ-ચૌદશઆદિપણે) બીજ તિથિને કરવી. શ્રી મહાવીર મહારાજાનું જ્ઞાન નિર્વાણ તો-દીવાળી તો લોકને અનુસારે કરવી.

#### २४-श्रीतत्त्वतरंगिणी पृष्ट ३

संयच्छरसउमासे एक्खे थहाहिआसु तिहीसु। ताउ पमाणं भणिया जाओ सूरो उदयमेइ ॥१॥ मह जह कहिव न लब्भइ ताओ स्हम्ममेण जुत्ता-मो। ता अवरविद्ध अवरावि हुज्ज न हु पुत्र्व तिब्धा ॥२॥

અર્થ:—સંવચ્છરી, ચામાસી, પખ્ખી અને અઠ્ઠાઇની તિથિઓમાં તે તિથિઓજ પ્રમાણ ગણવી-કરવી કે જેને સ્પર્શીને સ્પેક્રિય હોય. ાા ૧ ા બે કદાચ તે તિથિઓ સ્પેક્રિયને સ્પર્શીલ ન મળે તા ક્ષીણુ એવી પર્વતિથિથી વિધાયેલી એવી પણ તિથિઓ પર્વસંત્રાએ ક્ષેવી. ક્ષીણુ પર્વતિથિઓથી વિધાએલી તિથિઓને અપર્વતિથિ કહેવાય જ નહિં ાા ૨ ા

#### २५-३७-३८ श्रीहीरप्रश्न पृष्ट १४

पूर्णिमाऽमाबास्ययोर्घुद्धौ पूर्वमौद्यिकीतिथि-राराध्यत्वेन व्यवद्दीयमाणाऽऽसीत्, केनचिदुक्तं श्री तातपादाः पूर्वतनीमाराध्यत्वेन प्रसादयन्ति तिकम्? इति प्रश्लोऽत्रोक्तर-पूर्णिमाऽमाबास्ययो-र्द्धौ ओदयिक्येव तिथिराराध्यत्वेन विद्येया---

અર્થ:—(ટીપ્પણામાં) પૂર્ણિમા કે અમાવા-સ્યાની વૃદ્ધિ હોય ત્યારે પહેલાં ઔદચિકી એટલે 6દયવાળી ગણાતી બીજ તિથિના આરાધ્યપણે અવહાર છે. કાઇકે કહ્યું કે—આચાર્યમહારાજ પદેલીને એટલે અનૌદચિકીને આરાધ્યપણે જણાવે છે. એ પ્રશ્નના ઉત્તરના 'ટીપ્પણામાં' પૂનમ અને અમાવાસ્યાની વૃદ્ધિ હાય ત્યારે 'જો કે રીપ્પણામાં બંને દિવસે સૂર્યોદય હાય છે છતાં ખીજા દિવસના ઉદયને તે તિથિ તરીકે પ્રમા**ષ્** ગણીને કહે છે કે ' ઉદયવાળી જ તિથિ એટ**લે** ખીજી તિથિ જ પર્વતિથિપ**ણે જાણ**વી.

२६-३७-३८ श्रीसेनप्रश्न उल्लास त्रीजो प्रश्न ३६३

पकाद्दीवृद्धौ श्रीहीरविजयस्रीणां निर्वाण-महिमपौषघोपवासादिकृत्यं पूर्वस्यामपरस्यां वा किं विघेयमिति प्रश्लोत्तरं-औद्यिक्येकाद्द्यां श्रीहीर-विजयस्रिनिर्वाणपौषघादि विघेयमिति

અર્થ:—( ટીપ્પણામાં ) અગીયારસની વૃદ્ધિ હોય ત્યારે શ્રી હીરસુરી ધરજમહારાજના નિવાલ મહાત્સવ અને ઉપવાસ વિગેરે કાર્ય પહેલી તિશ્માં કરવું કે બીજી તિશ્માં કરવું કે એ પ્રશ્ન. ઉત્તર–ઔદચિકી 'ટીપ્પણામાં બંને અગીયારશે ઉદયવાળી છતાં તે તિશ્વ તરીકે ઉદયસહિતપણે ગલ્યુવામાં આવેલી બીજી' અગીયારશે શ્રી વિજયહીરસૂરી ધરજ મહારાજના નિવાલ પીષધ વિગેરે કરાય છે.

#### २७ आवश्यकचूर्णि.-

अहमी पन्नरसीसु य नियमेण हविज्ञ पोसदीमो।

અર્થઃ—આઠમ "પંદરમા દિવસ " પૂર્ણિમા કે અમાવાસ્યાએ નક્કી પૌષધવાળા થવું **તે**ઇએ.

#### २८-श्रीव्यवहारवृत्ति.-

'पतेषु चाष्टम्याविविवसेषु चैत्यानामन्यवस-तिगतसुसाधूनां वाऽवंदने प्रत्येकं प्रायश्चित्तंः'

અર્થ:—એ અષ્ટમી આદિ પર્વદિવસામાં ચૈત્ય અને અન્ય વસતિમાં રહેલા સુસાધુઓને વંદન ન કરાય તા પ્રાયશ્ચિત્ત આવે.

२९-श्रीतन्तार्थ हारिभद्रीय टीका एष्ट ३३६ 'प्रतिपदादितिथिषु अनियमं दर्शयति, अष्टम्या-दिषु नियमः'

અર્થ:—પડવા વિગેરે તિથિઓમાં પૌષધ લેવાના અનિયમ જણાવે છે અને અન્ને પક્ષના અષ્ટમી-પંચદશી (ચતુદ્વશી-પૂર્ણિમા અને અમા-વાસ્યા)માં પૌષધ લેવાના નિયમ-નિશ્ચય જણાવે છે.

www.jainelibrary.org

३०-४०-श्रीतस्वार्थसिदसेनटीका पत्र ९२ भाग बीजो अध्याय ७ सत्र १६.

'अनेन चान्यासु तिथिषु अनियमं दर्शयति, नाषस्यंतयाऽन्यासु कर्तव्यः। अष्टम्यादिषुतु निय-मेन कार्यः'

અર્થ:—આ લેખથી બીજી 'પડવા વિગેરે અપર્વની' તિથિઓમાં પૌષધના નિયમ નથી એમ જણાવે છે અર્થાત્ તેવી તિથિઓમાં પૌષધ અવશ્ય કરવા, એવા નિયમ નથી પરંતુ અષ્ટમી વિગેરે પર્વતિથિઓમાં તાનુક્કી પૌષધ કરવા એઇએ.

#### ३१-श्रीआवश्यकचूर्णि-

'अट्टमीचउदसीसु अरिहंता साहुणो य घंदे-यव्या'

અર્થ:—આડમ—ચૌદશ આદિ પર્વતિથિઓમાં અરિહંત એટલે ચૈત્યા અને સાધુઓને જરૂર ધંદન કરવું જોઇએ.

તાર—શ્રીમહાનિશિય અને નિશિયત્યવહારચૂર્ણિમાં તા ૫૫મીઆદિમાં તપશ્રયો ન કરે તેતું પ્રાથિત કહેલું છે.

#### ३२-तत्त्वतरंगिणीपत्रांक २

'अटुमीचउदसीसु पिष्युत्तं जद्द य न कुण्ड् भड़ायं। चडमासीय छट्टं तह भट्टम वासपव्यंमि ' अर्थः—आहम अने थीदशमां के उपवास

**પાલીતાણુા,** સંવત ૧૯૯૯ માગશર શુદિ ૬ રવિવાર તા. ૧૩–૧૨–૪૨ ન કરે તા પ્રાયશ્ચિત્ત; ચામાસીએ છઠ ન કરે તથા સંવત્સરીએ અઠ્ઠમ ન કરે તા પ્રાયાશ્ચત્ત.

३२-३४ श्रीविचारसारमकरण अने श्रीविधि-कौमुदी भाटे अनुडभे विधारसार नं, २२ अने श्राद्धविधि नं. २३ जुओ।

३५-३६ श्रीतत्त्वतरंगिणी भाटे तत्त्वतरंगिणी नं. १३ लुओ.

३७-३८ श्रीहीरसरिजी अने श्रीसेनद्वरिजी भाटे श्रीहीरप्रश्न नं. २५ अने श्रीसेनद्रश्न नं. २६ नुं सभाग्न जुओ.

#### ३९-श्रीहीरप्रश्न पत्र १८

પાઠ નં. ૩૦ જાંગોા.

'यदा चतुर्दश्यां कर्या वाज्यते समाक्षक्यादि-बृद्धौ वा अमावास्याम् प्रतिपदि वा कर्यो बाज्यते '

અર્થ:—શ્રાવણ વિક અમાસ પહેલાંની ખીછ કેઇ તિથિના સચે કે શ્રાવણવિક અમાસ પછીની બીજી કેઇ તિથિની હાનીવૃદ્ધિએ ચેક્શ કે પશુપણના ચોથા કહાડા હોય તેમાં અગર અમા-વાસ્યાદિની 'ટીપ્પણામાં' વૃદ્ધિ હોય ત્યારે અમાવાસ્યા કે પડવાના દિવસે કલ્ય વંચાય. ૪૦–શ્રીતત્ત્વાર્થવૃત્તિ માટે हારિમદ્રીય ટીકાના પાઠ નં. ૨૯ અને શ્રીસિક્કાનેના દિવસીની દીકાના

> મ્માનન્દસાગ**ર દ. પે**ાતે ૧૪−૧૨−૪૨

#### મુખ્ય મુદ્દો

પર્વતિથિની આરાધનાને અંગે, ચંડાંશુચંડુ પંચાંગમાં જ્યારે પર્વ કે પર્વાન્તર પર્વની તિથિના ૄિય હાય કે વૃદ્ધિ હાય ત્યારે પર્વની તિથિના કે પર્વાનંતર પર્વની તિથિના ક્ષય કે વૃદ્ધિ આયતમાં જૈન શાસ્ત્રના આધારે ક્ર⊎ તિથિને પર્વ તરીકે કહેવી અને માનવી ?

— ઉપરના મુખ્ય મુદ્દાને અનુલક્ષીને — પૂ. આચાર્ય દેવ શ્રીમદ્ર વિજયરામચન્દ્રસૂરીધરજી મહારાજે રજૂ કરેલા ૨૫ મુદ્દાએા

> ''તિશ્વિદિન '' અને '' પર્વારાધન '' સંબંધી મન્તવ્યલેદને અંગે નિર્ણય કરવા મારેના ખાસ સુદ્દાએા.

- (૧) પર્વતિથિઓની આરાધનાને માટે, મળી શકે ત્યાં સુધી, ઉદયતિથિને જ ગ્રહેશું કરવાની આજ્ઞા છે કે નહિ ?
- (૨) જે હિવસે જે પર્વતિથિ ઉદયતિથિ રૂપે પ્રાપ્ત થતી હોય, તે દિવસે તે પર્વતિથિ ન મનાય તેમ જ તે પર્વતિથિ એવા દિવસે મનાય કે જે દિવસે તે પર્વતિથિના લાેબવટાના અંશ જ ન હાેય અગર લાેગવટાના લાગ હાેય તાે પણ તે સૂચેદિયસ્પર્શ પૂર્વેના લાેગવડા હાેય લાે પણ તે સૂચેદિયસ્પર્શ પૂર્વેના લાેગવડા હાેય લાે પણ તે સૂચેદિયસ્પર્શ પૂર્વેના લાેગવડા હાેય, તાે તેમ કરવાથી આરાેય, પર્વહાેય, મૃષાવાદ અને આગ્રાલંગાદિ દાષાના પાત્ર અનાય કે નહિં?
- (૩) પૂર્વની તિથિને પછીની તિથિના દિવસે માનવામાં આવે, તો તેથી વિનષ્ટ કાર્યનું ભાવિ કારણુ માન્યાના દેાષ પણ લાગે કે નહિ ?
- (૪) "ક્ષ્મ્યે પૂર્વા તિચિઃ काર્યા" અગર "ક્ષ્મ્યે પૂર્વા તિચિત્રાંશા "–એ આફા, જે પર્વતિથિ ઉદ્દેષતિથિ રૂપે પ્રાપ્ત થતી જ ન હાેય, તેવી પર્વતિથિની માન્યતા અને આરાધનાના દિવસ નક્કી કરવાને માટે જ છે કે ક્ષીણુ પર્વતિથિના ક્ષયના બદલામાં તે ક્ષીણુ પર્વતિથિની પૂર્વે જે કાેઈ પશુ પહેલી અપર્વતિથિ આવતી હાેય, તેના ક્ષય કરવાને માટે છે?
- (૫) " चुड़ों कार्या तथोत्तरा" અગર " चुड़ों ब्राह्मा तथोत्तरा"-એ આફ્રા, જે પર્વતિથિ એ સ્પોદયને સ્પર્શનારી અનીને બીજા સ્પોદયવાળા દિવસે સમાપ્તિને પામેલી હોય, તે પર્વતિથિની આરાધના તે પર્વતિથિના બીજા સ્પોદયવાળા દિવસે નક્કી કરવાને માટે છે કે વૃદ્ધા પર્વતિથિના અદલામાં તે વૃદ્ધા પર્વતિથિની પૂર્વે જે કેાઈ પણ પહેલી અપર્વતિથિ આવતી હોય, તેની વૃદ્ધિ કરવાને માટે છે ?
- (૧) 'તિથિક્ષય' એટલે 'તિથિનાશ' અને 'તિથિવૃદ્ધિ' એટલે 'એ અવયવાવાળી એક જ તિથિ નહિ, પણ એકમ, બીજની જેમ એક-બીજાથી ભિન્ન એવી એ તિર્જિએ '-એવા અર્થ થાય કે નહિ ?
- (૭) માયાવૃદ્ધિ અને તિથિવૃદ્ધિને અંગે આશધનાના નિયમમાં સમાનતા છે કે નહિ ?
- (૮) વૃદ્ધિના પ્રથમ માસને તથા પ્રથમા લિથિને નપુસક કહેવાય કે નહિ ?

- (૯) જે નપુસક તિથિ પાતાનું ફલ નિયજાવી શકવાને પણ અસમર્થ હાય, તે અન્યના તેથી પણ વધારે સમર્થ ફલને નિયજાવી શકે કે નહિ?
- (૧૦) પક્ષના ૧૫ રાત્રિ–દિવસ અને ચતુર્માસ તથા વર્ષના અનુક્રમે ૧૨૦ અને ૩૬૦ રાત્રિ –દિવસ ગણાય છે તે તથા પર્શુષણાને અંગે વીસ રાત્રિ સહિત માસ અને સીત્તેર રાત્રિ– દિવસ ગણાય છે તે, વારની અપેક્ષાએ ગણાય છે કે તિથિ અને માસની અપેક્ષાએ ગણાય છે કે
- (૧૧) દિનગણનામાં જેમ એક ઉદયતિથિના એક રાત્રિ-દિવસ ગણાય છે, તેમ એક ક્ષીણ તિથિના પણ એક રાત્રિ-દિવસ અને એક વૃદ્ધા તિથિના પણ એક રાત્રિ-દિવસ ગણાય છે કે નહિ ?
- (૧૨) બીજ, પાંચમ, આઠમ, અગીઆરસ, ચૌદશ, પૂનમ, અમાસ, ભાદરવા સુદ ૪ અને કલ્યાછ્યુકતિથિઓ પૈકી જે કાેઈ પછુ પર્વતિથિની વૃદ્ધિ હોય, તેને માટે બે બીજ આદિ મનાય, લખાય અને બાલાય તાે તેથી વિરાધનાને પાત્ર થવાય કે તેમ માનવા આદિને અદલે તે વૃદ્ધા તિથિની પહેલાં જે પહેલી અપર્વતિથિ હાેય તેને બે એકમ આદિ રૂપે મનાય, લખાય અને બાલાય તાે મૃષાવાદ આદિ દાેષાના પાત્ર બનાય ?
- (૧૩) જે પર્વતિથિના ક્ષય થયા હાય, તે પર્વતિથિની પૂર્વની તિથિ અપર્વતિથિ હાય તા તે અપર્વતિથિના એક જ દિવસે ગૌષ્યુ–મુખ્ય રીતિએ બન્નેય તિથિઓના વ્યપદેશ થઈ શકે કે નહિ ?
- (૧૪) જે પર્વતિથિના ક્ષય થયા હાય, તે પર્વતિથિની પૂર્વની તિથિ પહ્યુ જે પર્વતિથિ હાય, તા પૂર્વની તે પર્વતિથિના દિવસે બન્નેય પર્વતિથિઓના આરાધક બની શકાય કે નહિ? તેમ જ એક દિવસે બે કે બેથી વધુ પર્વાના યાંગ થઈ જતા હાય, તા તે સર્વ પર્વાના તે એક જ દિવસે આરાધક બની શકાય કે નહિ?
- (૧૫) ચૌમાસી તપમાં પાક્ષિકના તપના અને ચૌમાસી પ્રતિક્રમણમાં પાક્ષિક પ્રતિક્રમણના સમાવેશ થાય છે કે નહિ ?
- (૧૬) પહેલી પૂનમે કે અમાસે ચતુર્દશીના આરોપ દ્વારા પાક્ષિક કે ચામાસી માનવામાં આવે તો અનુક્રમે ૧૫ અને ૧૨૦ રાત્રિ–દિવસનું ઉલ્લંઘન તથા ભા. સુ. પહેલી પાંચમે આરોપ દ્વારા ભા. સુ. ૪ માની સંવત્સરી કરવામાં આવે તો ૩૬૦ રાત્રિ–દિવસનું ઉલ્લંઘન થાય કે નહિ ? અને તેને બે ઉલ્લંઘન કર્યું કહેવાય, તો તેવા ઉલ્લંઘનને દેવપાત્ર કહેવાય કે નહિ ?
- (૧૭) આરાધનાને અંગે, ક્ષયના પ્રસંગે ક્ષીલુ તિથિના લાેગવટાની સમાપ્તિ પૂર્વની તિથિના દિવસે હાય છે અને વૃદ્ધિના પ્રસંગે વૃદ્ધા તિથિના લાેગવટાની સમાપ્તિ ઉત્તરા તિથિના દિવસે હાય છે, એ જ એક હેતુથી—" स्रये पूर्व तिथिनां (तिथिः कार्या) वृद्धौ प्राद्धा (कार्या) तथोत्तरा "—એવા કથન દ્વારા ક્ષયના પ્રસંગે પૂર્વા તિથિ અને વૃદ્ધિના પ્રસંગે ઉત્તરા તિથિ શ્રહેલુ કરવાની આગ્રા કરાઇ છે? કે તેવી આગ્રા કરવામાં લાેગવટાની સમાપ્તિ સિવાયના કાઈ હેતુ રહેલા છે?
- (૧૮) કલ્યાણકતિથિઓ એ પર્વતિથિઓ ગથાય કે નહિ?
- (૧૯) ઉદ્દય, ક્ષય અને વૃદ્ધિ સંબંધીના જે નિયમા ચતુષ્પર્વી, પંચપર્વી અને ષટ્પર્વીને લાગુ થાય, તે જ નિયમા અન્ય સર્વ પર્વતિશિઓને પશ્ચ લાગુ શાય કે નહિ ?

- (૨૦) પૂર્ણિમા અને કલ્યાલુકતિથિએ એ બેમાં અવિશેષતા છે કે વિશેષતા છે ?
- (૨૧) બીજ, પાંચમ, આઠમ, અગીઆરશ અને ચૌકશે પરભવના આયુષ્યના બંધ પડવાની જેટલી અને જેવી સંભવિતતા છે, તેટલી અને તેવી સંભવિતતા પૂર્ણિમા, અમાવાસ્યા કે અન્ય કલ્યાલુકતિથિએા આદિએ ખરી કે નહિ ?
- (૨૨) તિશિદિન, માસ અને વર્ષ આદિના નિર્ણયને માટે, જૈન ટિપ્પનક વ્યવચ્છિ**લ થવાના** કારણે, સેંકડા વર્ષો થયાં લીકિક પંચાંગ જ મનાય છે અને તે માટે હાલ પણ આપણે લીકિક પંચાંગ જ માનવું જોઈએ, એવું ફરમાન છે કે નહિ ?
- (ર૩) અમુક દિવસે અમુક તિથિ ઉદયતિથિ, ક્ષયતિથિ કે વૃદ્ધાતિથિ છે—એ વિગેરેના નિર્દ્યુયને માટે હાલ શ્રી જૈન શાસનમાં "ચંડાશુચંડૂ" નામનું લૌકિક પંચાંગ જ આધારભૂત મનાય છે કે નહિ ?
- (૨૪) પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્યા કરતાં ચતુર્દશી અને લા. સુ. પના કરતાં લા. સુ. ૪ એ પ્રધાન પર્વતિથિ છે કે નહિ ?
- (૨૫) કાર્તિક પૂર્ણિમાના ક્ષયે કાર્તિક પૂર્ણિમાની યાત્રા ચતુર્દશીના ઉદયવાળા દિવસે થાય કે અન્ય કાઈ દિવસે થાય ?

વિ. સં. ૧૯૯૯ ના માગશર સુ. ૨, ખુધ શ્રી જૈન સાહિત્ય મંદિર, પાલીતાણા

વિજયરામચંદ્રસ<del>્</del>રિ

## પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમદ્દ વિજયરામચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજે પાતાના રજા કરેલા રપ મુદ્દાઓને અનુસરીને કરેલું નિરૂપણ

#### णमोत्थु णं समणस्स भगवओ महावीरस्स । अनन्तलन्धिनिधानाय श्रीगीतमगणधरेन्द्राय नमो नमः ।

" તિશિદિન " અને " પર્વારાધન " સંબંધી મન્તવ્યભેદને અંગેના નિર્ણય માટે અમાએ તારવેલા પચીસ મુદ્દાઓ પૈકીના પહેલા મુદ્દા નીચે મુજબના છેઃ—

" (૧) પર્વ તિથિઓની આસધનાને માટે, મળી શકે ત્યાં સુધી, ઉદયતિથિને જ ગ્રહેશું કરવાની આશો એ કે નર્ષિ ?"

આ મુદ્દો ઉપસ્થિત કરવાના હેતુ એ છે કે-સામા પક્ષે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજી #ાંશુંચંડુ પંચાંગમાં જ્યારે જ્યારે પૂનમના અને અમાસના ક્ષય આવે છે, ત્યારે ત્યારે જે દિવસે ચોદશ ઉદયતિથિ રૂપે પ્રાપ્ત થઈ હાય છે-તે દિવસે ચીદશ માનવા-કહેવાના ઇનકાર ક્ર<sup>ફ</sup>ર છે અને તેરશે ચૌકશ માનવા–કહેવાનું પ્રતિપાદન કરે છે. એ જ રીતિએ, ચંડાંશુઅંડૂ પંચાળમાં જ્યારે જ્યારે ભાદરવા સુદ ૫ નાે ક્ષય આવ્યાે હાેય ત્યારે ત્યારે જે દિવસે ક્ષા. સુ. ૪ ઉદય-તિથિ રૂપે પ્રાપ્ત થયેલ હાય તે દિવસે ભા. સુ. ૪ નહિ માનવી જોઈએ, પણ ભા. સુ. ૩ ના દિને જ સા. સુ. ૪ માનવી એઈએ, એમ કહે છે. પૂનમ, અમાસ અને લાદરવા સુદ ૫ ની વૃદ્ધિના પ્રસંગમાં પણ જે દિવસે ઉદયતિથિ રૂપે ચીક્શ અને લા. સુ. ૪ પ્રાપ્ત થયેલ હો તે દિવસે બીજી તેરશ અને ભા. સુ. બીજી ત્રીજ માનવા–કહેવાતું તથા પહેલી પૂનમ–અમાસે ચૌદશ અને લા. સુ. પહેલી પાંચમે લા. સુ. ૪ માનવા-કહેવાનું પ્રતિપાદન કરે છે. આને અંગે કલ્યાલક-પર્વતિથિ ઉદયતિથિ તરીકે પ્રાપ્ત થઈ હાય તે છતાં પણ, જે દિવસે તેના ભાગવટાના અંશ પણ ન હાય તેવા દિવસે માનવા–કહેવાના પ્રસંગ ઉભાે કરે છે. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી આવું જે કાંઈ માનવા-કહેવાનું પ્રતિપાદન કરે છે, તે જૈન શાસ્ત્રાધારાથી કુના કેના રીતિએ વિરુદ્ધ છે--એ દર્શાવવાને માટે તથા અમારૂં મન્તબ્ય કેની કેની રીતિએ જૈન શાસાધારાને સમ્મત છે-એ દર્શાવવાને માટે, આ અને આની પછીના ચાવીસ સુદ્દાઓની તારવણી કરવામાં આવી છે.

"તિશિદિન" અને "પર્વારાધન" સંબંધી મન્તબ્યલેદને અંગેના નિર્ણય કરવાને માટેના ખાસ મુદ્દાઓ તરીકે અમાએ જે પચીસ મુદ્દાઓ તારવીને રજૂ કર્યા છે, તે જેમ અમારા મન્તબ્યને લક્ષ્યમાં રાખીને રજૂ કર્યા છે તેમ જ સામા પક્ષે આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસ્રિજીનું જે મન્તવ્ય છે—તેને પણ લક્ષ્યમાં રાખીને જ રજૂ કર્યા છે. કારણ એ છે કે—અમા બન્નનાં મન્તબ્યાના માંથી કાનું મન્તવ્ય જૈન શાસ્ત્રાધારોને સમ્મત છે—એ વસ્તુના નિર્ણય કરવાનું કાર્ય જેમને સાંપાયું હાય, તેમને અમારે અમારં મન્તબ્ય કેવી કેવી રીતિએ શાસ્ત્રાધારાને અનુસરતું છે અને જેમ જણાવનું તેઇએ, તેમ સામા પક્ષે આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસ્રિજીનું મન્તબ્ય કેવી કેવી રીતિએ શાસ્ત્રાધારાથી વિરુદ્ધ છે—એ પણ અમારે જણાવનું જ તેઇએ.

આવા લક્ષ્યથી તારવવામાં આવેલા મુદ્દાઓ વિષે વિવેચન કરતાં, પ્રત્યેક મુદ્દાના વિવેચન-

મસંગે અનેનાં મન્તવ્યાનું પશુ વિગતવાર વર્લુન કરતું પહે. એમ કરવાશી શ્વસમાં વધારા થાય, પુનરૂક્તિએ વધી જવા પામે અને તે કંડાળા પેદા કરનાર પણ અને. આ વિચારશી, અને પ્રથમ મુદ્દાના વિવેચનના પ્રસંગમાં જ, અમા અનેનાં મન્તવ્યામાંની મુખ્ય મુખ્ય બીનાએ રહ્યુ કરવાનું ઉચિત ધાર્યું છે, કે જેથી પ્રત્યેક મુદ્દાના વિવરણમાં તે મુદ્દાની તારવણી પાછળના હેતુનું વિગતવાર સ્પષ્ટીકરણ કરવાની જરૂર ઉભી રહેવા પામે નહિ અને પુનરૂક્તિપણાને પણ ઘણે ખરે અંશે ઢાળી શકાય. અમા ખન્મનાં તિથિદિન અને પર્વારાધન સબંધી મન્તવ્યામાંની મુખ્ય મુખ્ય બીનાએ:—

- (૧) ચંડાંશુચંડૂ પંચાંગમાં જયાં સુધી કેાઇ પણ પર્વતિથિની હાનિ અગર હૃદ્ધિ આવતી નથી, ત્યાં સુધી તેા તિથિદિન અને પર્વાશધન સંબંધીના અમા અક્ષેના મન્તવ્યમાં કરોા જ લેદ પડતા નથી.
- (ર) ચંડાંશુચંડુ પંચાંગમાં જ્યારે ષટ્યર્વી પૈકીની કેાઇ પણ પર્વતિથિની ભગર વાર્ષિક પર્વસ્વરૂપ બ્રાદરવા સું. ૪ ની હાનિ અગર તાે વૃદ્ધિ આવે છે, ત્યારે ભમા બજોનાં લિમિકિન અને પર્વાશયન સંબંધીનાં મન્તવ્યામાં જે લેદ પડે છે, તેના છે વિભાગ પણ પાડી શકાય.
  - (sr) જે પર્વતિથિની હાનિ અગર વૃદ્ધિ આવવા પામી હાેમ, તે પર્વતિથિની પૂર્વની તિથિ અપર્વતિથિ હાેમ તેવા પ્રસંગના મન્તવ્યભેદ અને—
  - (ब) જે પર્વતિથિની હાનિ અગર વૃદ્ધિ આવવા પામી હાય, તે પર્વતિથિની પૂર્વની તિથિ પછ્ય પર્વતિથિ હાય તેવા પ્રસંગના મન્તવ્યભેદ.
- (3) જે પર્વતિથિની પૂર્વની તિથિ અપર્વતિથિ હોય, એવી પર્વતિથિના જ્યારે ક્ષય આવ્યા હોય ત્યારે અમા અંત્રનાં મન્તવ્યામાં જે લેદ ઉપસ્થિત થવા પામે છે, તે દુષ્ટાન્તપૂર્વક સૂચવીએ છીએ. માના કે—સાતમ એ અપર્વતિથિ છે અને તેની પછીની આઠમ એ તા પર્વતિથિ છે જ. એ આઠમના ક્ષયના પ્રસંગમાં—' ક્ષીલાષ્ટ્રમીયુક્ત સપ્તમીમાં ક્ષીલાષ્ટ્રમીની આરાધના કરવાનું, એ દિવસે સપ્તમી તથા અષ્ટમી અને ગૌલુ—મુખ્ય લે દે વ્યપદેશ કરવાનું અને સાતમના સૂચોદય માનવાના સાથે અષ્ટમીના પણ સમાન્તિસૂચક સૂચોદય માનવાનું '—અમારૂં મન્તવ્ય છે. સામા પક્ષે આવાર્ય શ્રી સાગરાનંદસૂરિજીનું, આ વિષયમાં, એલું મન્તવ્ય છે કે—' આઠમના ક્ષયના અદલામાં સાતમના ક્ષય કરવો, તે દિવસે જે સાતમપત્રું છે તેને ઉડાવી દઇને માત્ર આઠમપત્રું જ કાયમ કરવું અને તે પછી જ તે દિવસે અષ્ટમીની આરાધના કરવી.' આઠમના ક્ષયના દુષ્ટાન્તપૂર્વક રજૂ કરાએલા આ મન્તઅલેદ માત્ર આઠમ પૂરતા જ નથી, પણ બીજ, પાંચમ આદિ જે કાઇ પર્વતિથિએ એ હે—તે પર્વતિથિએ નો જ્યારે જયારે ક્ષય આવે છે અને તે ક્ષીલ્ય પર્વતિથિએ ની પૂર્વતિથિ આ પર્વતિથિ હોય છે, ત્યારે ત્યારે અયારે ક્ષય આવે છે અને તે ક્ષીલ્ય પર્વતિથિએ ની પૂર્વતિથિ અપર્વતિથિ હોય છે, ત્યારે ત્યારે આવે જ મન્તવ્યલેદ અમા અને વચ્ચે ઉદ્દલવે છે.
  - (૪) જે પર્વતિથિની પૂર્વની તિથિ અપર્વતિથિ હોય, એવી પર્વતિથિની જ્યારે વૃદ્ધિ આવી હોય ત્યારે અમા વૃદ્ધા તિથિના પ્રથમ અવયવસ્વરૂપ પ્રથમા તિથિને પર્વાશધનને અંગે અવ- ગણવાનું, અને વૃદ્ધા તિથિના બીજા અવયવસ્વરૂપ દિતીયા તિથિએ પર્વાશધન કરવાનું અને સંજ્ઞા તા તેની જે હાય તે જ કાયમ રાખવાનું માનીએ છીએ. માના કે-સાતમ એ અપર્વતિથિ છે અને તેની પછીની પર્વતિથિસ્વરૂપ આઠમ વૃદ્ધિને પામેલી છે. આવા

પ્રસંગમાં અમા પ્રથમા અષ્ટમી અને દ્વિતીયા અષ્ટમી—એવી સંજ્ઞાને કાયમ રાખીને જ, પ્રવારાધનને અંગે પ્રથમાષ્ટમીને અવગણવાનું અને દ્વિતીયા અષ્ટમીએ અષ્ટમીનું પ્રવારાધન કરવાનું માનીએ છીએ. સામા પક્ષે આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસૂરિજીનું, આ વિષયમાં, એવું મન્તવ્ય છે કે—' પર્વતિથિની વૃદ્ધિને અદલે પૂર્વની અપર્વતિથિની વૃદ્ધિ કરવી, પૂર્વની અપર્વતિથિની તથા વૃદ્ધા પર્વતિથિની સંજ્ઞા પણ આવા ફેરફાર કરીને કરવી અને તે પછી જ વૃદ્ધા પર્વતિથિના બીજા દિવસે પર્વારાધન કરવું.' અર્થાત્—' એ આઠમ આવી દેાય તા તેને અદલે એ સાતમ કરવી, એટલે કે—પહેલી આઠમની પણ બીજી સાતમ એવી સંજ્ઞા કરવી. અને તે પછી બીજી આઠમના દિવસ માત્રને જ આઠમ કહીને આઠમની આરાધના કરવી.'

- (૫) ચંડાંશુચંડુ પંચાંગમાં જ્યારે જ્યારે એવી પર્વતિથિની હાનિ અગર વૃદ્ધિ આવે છે, કે જે હીના અગર વૃદ્ધા પર્વતિથિની પૂર્વની તિથિ અપર્વતિથિ હાય છે, ત્યારે ઉપર કલમ ૩ અને કલમ ૪ માં જણાવ્યા છે તેવા અમા અન્નેનાં મન્તવ્યામાં ભેદ પડતા હોવા છતાં પછ, હીના કે વૃદ્ધા પર્વતિથિની આરાધના તા અમા અને એક જ દિવસે કરીએ છીએ. તેવા પ્રસંગમાં પર્વારાધનના દિવસમાં અમા અને ફેર પડતા નથી, તેમ તેવા પ્રસંગમાં જે દિવસે પર્વારાધન કરાય છે તે દિવસે આરાધાતી પર્વતિથિનું હોવાપણું છે—એમ પણ અમા બન્ને માનીએ છીએ.
- (६) ચંડાંશુચંડૂ પંચાંગમાં જ્યારે જ્યારે એવી પર્વતિથિની હાનિ અગર વૃદ્ધિ આવે છે, કે જે હીના અગર વૃદ્ધા પર્વતિથિની પૂર્વની તિથિ પણ પર્વતિથિ જ હાય, ત્યારે તેા અમારા અને સામા પક્ષે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસ્રિજીના મન્તવ્ય વચ્ચે એવા ભેદ ઉપસ્થિત થવા પામે છે કે—એ પ્રસંગામાં ઉપરની કલમ પાંચમીમાં જણાવ્યું છે તેટલું પણ સામ્ય અમારી–તેમની વચ્ચે રહેવા પામતું નથી.
- (૭) જ્યારે એવી પર્વતિથિના ક્ષય આવે છે, કે જે પર્વતિથિની પૂર્વની તિથિ પછ્યુ પર્વતિથિ હાય છે, ત્યારે અમારા અને આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસૂરિજના મન્તવ્ય વચ્ચે જે લેંદ્ર ઉપસ્થિત થવા પામે છે, તે દેશન્તપૂર્વક સૂચવવા ઠીક થઈ પડશે. અહીં સૂચવાતા મન્તવ્યલેદ ત્યારે જ ઉપસ્થિત થવા પામે છે, કે જ્યારે પૂનમના, અમાસના અગર તો લા. સુ. પ ના ક્ષય આવ્યા હોય. એમાંથી કાઇ પછ્યુ એકનું દેશન્ત લઈ એ. જેમ કે-પૂનમના ક્ષય. 'પૂનમના ક્ષયના પ્રસંગે ચૌદશે જ ચૌદશના અને પૂનમના એમ અન્નેય પર્વતિથિઓના એક જ દિવસે આરાધક ખની શકાય છે; અને જરૂર મુજબ મુખ્ય-ગૌલ્યુ રીતિએ તે દિવસે ચૌદશની તથા પૂનમની પહ્યુ સંગ્રા થઇ શકે છે. પૂનમે તપ કરવાના હોય-તેવા પ્રસંગમાં પૂનમે કરવાના તપ તેરશે અને તેરશે રહી જવા પામે તા વદ એકમે પલ્યુ થઇ શકે છે.'-આલું અમારૂં મન્તવ્ય છે. સામા પક્ષ આચાર્ય શ્રી સાગ-રાનન્દસ્રિજીનું, આ વિષયમાં, એલું મન્તવ્ય છે કે-'પૂનમના ક્ષયના પ્રસંગે ચૌદશ ચૌદશ-પૂનમ એ બન્નેય પર્વતિથિઓના આરાધક પહ્યુ બની શકાય નહિ અને તે બન્ને પર્વતિથિઓની તે એક દિવસે સંગ્રા પહ્યુ થઇ શકે નહિ. પૂનમના ક્ષય પૂનમના ક્ષયના બદલામાં તેરશના જ ક્ષય કરવા એઇએ. પૂનમના ક્ષયના બદલામાં તેરશના જ ક્ષય કરવા એઇએ. પૂનમના ક્ષયના બદલામાં તેરશના જ ક્ષય કરવા એઇએએ. પૂનમના ક્ષયના બદલામાં તેરશના જ ક્ષય કરવા એઇએએ. પૂનમના ક્ષયના બદલામાં તેરશના જ ક્ષય કરવા એઇએએ. પૂનમના ક્ષયના બદલે તેરશના ક્ષય કરીને, ઉદયતિથિ

- રૂપે પ્રાપ્ત થએલી ચતુર્દશીમાં ફેરફાર કરવા જોઈએ, એટલે કે-તેરશે ચૌદશ માનવી જેઈએ અને ઉદયતિથિ ચૌદશે માત્ર ક્ષીલુપૂર્લિમાને જ ઉદયતિથિ રૂપ ખનાવીને માનવી જેઈએ. ' આવું અમાસના ક્ષયે તથા લા. સુ. પ ના ક્ષયે પહુ સમજી લેવાનું છે.
- (૮) જ્યારે એવી પર્વતિથિની વૃદ્ધિ આવે છે, કે જે પર્વતિથિની પૂર્વની તિથિ પણ પર્વતિથિ હોય છે, ત્યારે અમારા અને આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસ્રિજીના મન્તવ્ય વચ્ચે જે લેંદ ઉપસ્થિત થવા પામે છે, તે પણ અત્રે પૂનમના દૃષ્ટાન્તપૂર્વક સ્ચવાય છે. 'પૂનમની વૃદ્ધિના પ્રસંગે પ્રથમા પૂર્ણિમા અને દ્વિતીયા પૂર્ણિમા એવી સંજ્ઞા કાયમ રાખીને, પર્વારાધનને અંગે પ્રથમા પૂર્ણિમાની અવગણના કરીને દ્વિતીયા પૂર્ણિમાએ પૂર્ણિમાનું પર્વારાધન કરનું બેઈ એ. '—આવું અમારૂં માનવું છે. સામા પક્ષે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજનું, આ વિષયમાં, એવું માનવું છે કે—'પૂનમની વૃદ્ધિના પ્રસંગે પ્રથમા પૂર્ણિમા અને દ્વિતીયા પૂર્ણિમા—એવી સંજ્ઞા થઈ શકે જ નહિ. પૂનમની વૃદ્ધિના બદલે તેરશની વૃદ્ધિ કરવી બેઈ એ અને તેમ કરીને ઉદયતિથિ રૂપે પ્રાપ્ત થએલી ચીદશને બીજી તેરશ બનાવી, પ્રથમા પૂર્ણિમાને ચીદશ બનાવી, પ્રથમા પૂર્ણિમાને સીદશ બનાવી, પ્રથમા પૂર્ણિમાએ ચીદશની અને દ્વિતીયા પૂર્ણિમાએ પૂનમની આરાધના કરવી બેઈએ. '
- (૯) કલ્યાણકપર્વની તિથિઓને અપર્વતિથિ કહેવાય-મનાય કે નહિ અને પર્વતિથિઓના આરાધનને અંગે જૈન શાસકાર મહાપુરૂષાએ ક્રમાવેલા ઉદય, ક્ષય તથા વૃદ્ધિ સંબંધીના નિયમાં જેમ ચતુષ્પર્વી, પંચપર્વી અને ષડ્પર્વી તેમ જ વાર્ષિકપર્વ લા. સુ. ૪ ને લાગુ પડે તેમ કલ્યાણકપર્વની તિથિઓને પણ લાગુ પડે કે નહિ-એ સંબંધમાં પણ અમારા અને આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસૂરિજીના મન્તવ્ય વચ્ચે ભેદ પડે છે. અમારૂં મન્તવ્ય એવું છે કે-' કલ્યાણક પર્વની તિથિઓને પણ અપર્વતિથિ કહેવાય-મનાય જ નહિ. તેમ જ ઉદય. ક્ષય તથા વૃદ્ધિ સંબંધીના નિયમા જેમ ચતુષ્પર્વી, પંચપર્વી, ષડ્પર્વી અને વાર્ષિકપર્વ લા. સુ. ૪ ને લાગુ પડે છે તેમ જ કલ્યાથુકપર્વતિથિઓને પણ લાગુ પડે છે. ' આચાર્ય-શ્રી સાગરાનંદસ્રિજી કલ્યાણકપર્વતિથિઓને પર્વતિથિ તરીકે માનીને કલ્યાણકપર્વતિથિના ક્ષય આવ્યા હોય તા પૂર્વની તિથિએ અને કલ્યાલુકપર્વતિથિની વૃદ્ધિ આવી હોય તા પર્વારાધનને અંગે પ્રથમાને અવગણીને, દ્વિતીયા (ઉત્તરા) તિથિએ પર્વારાધનને માને છે, એટલે એમ પણ મનાય કે-'ઉદય, ક્ષય અને વૃદ્ધિના જે નિયમાને શાસાધારે અમા પર્વતિથિઓને લાગુ પાડીએ છીએ, તે નિયમાને આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસ્રિજી કલ્યાણક-પર્વતિથિઓને અંગે, શાસાધારે અમા જે રીતિએ લાગુ પાડીએ છીએ તે રીતિએ સર્વથા લાગુ પાડતા નથી-એમ તા નહિ જ.' કલ્યાણકપર્વતિથિઓની હાનિ-વૃદ્ધિને તેઓ કખૂલ રાખે છે, એટલે એમ પણ મનાય કે-' કાઈ પણ પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ મનાય જ નહિ અને એથી પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વની અપર્વતિથિની અને પૂર્વની તિથિ પણ પવતિથિ હોય તા તેની ય પૂર્વની અપર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ માનવી નોઈએ-એવી જે તેમની માન્યતા છે, તેમાંથી કલ્યાણકપર્વતિથિઓને ખાતલ કરી નાખે છે. વળી, કાઈ પણ કલ્યાણકપર્વતિથિની પૂર્વની તિથિ ષટ્પર્વી પૈકીની હોય અને તેવી કલ્યાણક-

www.jainelibrarv.org

પર્વતિથિના ક્ષય આવ્યા હોય, ત્યારે તેઓ કલ્યાજાકપર્વતિથિના ક્ષયના બદલે તે પર્વ-તિથિની પૂર્વની કે પછીની વિધિના ક્ષય માન્યા વિના જ, એટલે કે-કાઈ પણ દિવસે તે પૂર્વતિશ્વિની માન્યતા કર્યા વિના જ, પછીની તિથિએ કલ્યાલુકપર્વતિથિની આરાધના સાને છે. અમા તેવા પ્રસંગમાં પૂર્વની તિથિ, કે જે ષડ્પર્વી પૈકીની ક્ષીણકલ્યાણકપર્વ-વિચિસુક્રત પર્વતિથિ છે, તે તિથિએ જ બન્ને ય પર્વતિથિએાનું આરાધન શાય છે⊸એમ માનીએ છીએ. આ ઉપરાન્ત, બીજ આદિ ષડ્પર્વી પૈકીની પર્વતિથિઓની હાનિ-વૃદ્ધિએ તેની પૂર્વની એકમ આદિ તિથિઓને 'અપર્વતિથિ' તરીકે માની–કહીને જ આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસ્રિજી એકમ આદિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરે છે, એટલે એવા પ્રસંગમાં મૂકાએલી એકમ આદિ તિથિએ৷ જે કલ્યાણુકપર્વતિથિએ৷ હોય, તેા તે પર્વતિથિએાને પણ આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસૂરિજી અપર્વતિથિએ તરીકે જ માને-કહે છે. વધુમાં, ષદ્પર્વી પૈકીની પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિના અદલામાં પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરવાના પાતાના મન્તબ્યને અંગે. જે કલ્યાણકપર્વતિથિઓના ક્ષય ન હાય તે પર્વતિથિઓના ક્ષય પણ માનવાને તથા કહેવાને પણ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસરિજી તત્પર અને છે અને જે કલ્યાણકપર્વતિથિઓની વૃદ્ધિ ન હોય તે પર્વતિથિઓની વૃદ્ધિ માનવાને તથા કહેવાને પણ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી તત્પર અને છે. એટલું જ નહિ, પણ તેવી ક્ષય–વૃદ્ધિની કલ્પના કર્યા પછીથી, ' ક્ષયના પ્રસંગમાં પૂર્વા તિથિએ અને વૃદ્ધિના પ્રસંગમાં ઉત્તરા તિથિએ પર્વાશધન ' કરવાના નિયમને પણ લાગુ પડે છે.

અમારા અને આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસ્રિજના મન્તવ્યબેદને લગતી ઉપર જણાવેલી મુખ્ય મુખ્ય બીનાઓને સંગૃહીત કરીને મુખ્ય મુદ્દો તૈયાર કરાયા છે, અને અમાએ જે પચીસ મુદ્દાઓ તારવ્યા છે તે પણ ઉપર જણાવેલી મુખ્ય મુખ્ય બીનાઓને લક્ષ્યમાં રાખીને જ તારવ્યા છે.

હવે અમા પંચાસ મુદ્દાઓ પૈકીના પ્રથમ મુદ્દાના સંબંધમાં અમારૂ જે મન્તભ્ય છે તે જ્યાનવા સાથે, તે સંબંધી જૈન શાસાધારને પણ જણાવીએ છીએ.

અમારૂં મન્તભ્ય એવું છે કે-પર્વતિથિઓની આરાધનાને માટે, મળે ત્યાં સુધી, ઉદય-તિથિને જ ગ્રહેલ કરવાની જૈન શાસકાર-પરમર્વિઓની આજ્ઞા છે. જે પર્વતિથિ ઉદયતિથિ તમીકે પ્રાપ્ત થતી હોય, તે પર્વતિથિની આરાધનાને માટે કાઈ પણ સંયોગોમાં તે ઉદયતિથિથી બિન્ન એવી તિથિને થહેલ કરવાનું, જૈન શાસકાર-પરમર્વિઓએ કરમાવ્યું નથી.

જૈન શાસકાર-પરમર્ષિઓએ ક્રમાવ્યું છે કે-સવારે પ્રત્યાખ્યાનવેળાએ જે ફિવસે જે તિથિના લાગવટા વિદ્યમાન હોય, તે દિવસે તે તિથિને પ્રમાણ કરવી. ચાતુમાંસિક, સાંવત્સરિક, પાસિક, પંચમી અને અબ્દમીમાં તે જ તિથિઓ પ્રમાણ જાણવી, કે જેમાં સૂર્યના ઉદય થાય છે-ઓછ નહિ! જે તિથિમાં સૂર્યના ઉદય થાય છે, તે જ તિથિમાં પૂજા, પચ્ચપખાણ, પ્રતિક્રમણ અને નિયમાનું લહેણ કરતું જોઈએ. સૂર્યોદયમાં જે તિથિ હોય તેને જ પ્રમાણ કરવી; બીછ તિથિને પ્રમાણ કરવામાં આજ્ઞાલંગ, અનવસ્થા, મિશ્યાત્વ અને વિરાધના પ્રમૃત થાય છે. પૂજ્યપાદ આચાર્યક્ષગવાન શ્રીમદ્દ રત્નશેખરસૂરીધર અહારાજાએ વિ. સં. ૧૫૦૬ માં રચેલા

ક્વાપત્તવૃત્તિવાળા શ્રી 'શ્રાહિવિધિ ' નામના ગ્રન્થના ' પર્વ'કૃત્યપ્રકાશક ' નામક **ત્રીજા પ્રકાશમાં** ફ્રુકમાવ્યું છે કે—

"तिषिश्च प्रातः प्रत्याख्यानवेलायां यः स्यात् स प्रमाणं । स्योवयानुसारे**णेय लोकऽपि** विकारिक्यवहारात् । आहुरपि—

- ' चाउम्मासिअवरिसे, पिक्तअपंचट्टमिस नायव्या । ताओ तिहिओ जासिं, उदेश सरो न अण्णाओ ॥ १ ॥
- ' पूआ पश्चक्ताणं, पडिकमणं तहय निअमगहणं च । जीए उदेइ <sup>स्त्र</sup>ो, तीइ तिहीए उ कायव्यं ।। २ ॥
- ं उदयंमि जा तिही, सा पमाणमिअरीह कीरमाणीए । ् आणाभंगणनत्था - मिच्छत्तविराहणं पावे ॥ ३ ॥ " [ म्रुद्रित पत. ए. १५२ ]

વિ. સં. ૧૭૩૧માં રચાએલા શ્રી ધર્મસંગ્રહ નામના સંગ્રહાત્મક ગ્રન્થમાં પણ ઉપરના પાઠના સંગ્રહ કરવામાં આવેલા છે. બીજાં પણ જૈન શાસામાં ઉપરના પાઠનું સમર્થન કરનારા ઉલ્લેખા પ્રાપ્ત થાય છે; પરન્તુ કાઈ પણ જૈન શાસામાં જે પર્વતિથિ ઉદયતિથિ તરીકે શ્રાપ્ત થતી હોય, તે પર્વતિથિને અમુક સંયાગોમાં પણ અન્ય તિથિએ આરાધવાનું કરમાનેલું હોય -એલું અમારા જાણવામાં આવ્યું નથી. આથી, ઉદયતિથિ તરીકે પ્રાપ્ત થએલી ચૌદશને તેરશે માનવાનું કહેલું, ઉદયતિથિ તરીકે પ્રાપ્ત થએલી લા. સુ. ૪ ને લા. સુ. ૩ ના માનવાનું કહેલું એ તથા ચૌદશ અને લા. સુ. ૪ ઉદયતિથિ તરીકે પ્રાપ્ત થએલ હોય તેં છતાં તે દિવસે તેને નહિ માનતાં પહેલી અમાસ અગર પહેલી પૂનમે ચૌદશ માનવી અને લા. સુ. પહેલી પાંચમે લા. સુ. ૪ માનવી, એ વિગેરે જૈન શાસાની આગાથી વિપરીત જ છે!

"તિથિદિન" અને "પર્વારાધન" સંબંધી મન્તવ્યલેદને અંગેના નિર્લ્યુય માટે તારવવામાં આવેલા પચીસ મુદ્દાએ။ પૈકી બીજો મુદ્દો નીચે મુજબના છેઃ—

"(ર) જે દિવસે જે પર્વતિથિ ઉદયતિથિ રૂપે પ્રાપ્ત થતી દ્વાય, તે દિવસે તે પર્વતિથિ ન મનાય તેમ જ તે પર્વતિથિ એવા દિવસે મનાય કે જે દિવસે તે પર્વતિથિના ભાગવટાના અંગ્ર જ ન હેંય અગર ભાગવટાના ભાગ હાય તા પણ તે સર્યાદયસ્પર્શ પૂર્વેના ભાગવટા હાય, તા તેમ કરવાથી આરાપ, પર્વકાય, સુષાવાદ અને આત્રાલંગાદિ દાષોના પાત્ર ભનાય કે નહિ ?"

આ મુદ્દાના સંબંધમાં અમાર મન્તત્વ એવું છે કે-જૈન શાસાધારા મુજબ જે દિવસે જે તિથિના ભાગવડા સ્પોદયને સ્પર્શાને સમાપ્તિને પામતા હીય અગર સમાપ્તિને ન પામતા હીય તો પછ, તે દિવસે તે તિથિ હોવાનું તો માનવું જ એઈએ. આ ઉપરાન્ત, જે દિવસે જે તિથિના ભાગવડા સ્પોદયને સ્પર્શતા ન હોય અને તેમ છતાં પણ સમાપ્તિને પામતા હોય, તો પણ તે દિવસે તે પામતા હોય, તે જ શવાનું છે કે-પર્ધારાધનને અંગે, જે પર્વતિથિના ભાગવડા જે દિવસે સમાપ્તિને પામતા હોય, તે જ દિવસને તે પર્વતિથિના અંગે, જે પર્વતિથિના ભાગવડા જે દિવસે સમાપ્તિને પામતા હોય, તે જ દિવસને તે પર્વતિથિના અંગવડાની સમાપ્તિ થતી હોય છે, તે દિવસના સ્પોદયની પૂર્વે તે તિથિના ભાગવડા ગમે તેડલા હોય તો પણ, તે પર્વાદયનમાં પ્રમાણ ગણાતા નથી અને એથી જ તિથિના હોગવડા પ્રસંગમાં વૃદ્ધાતિમના

પ્રથમ અવયવસ્વરૂપ પ્રથમા તિથિને તે તિથિ તરીકે માનવા છતાં પણ, પર્વાશધનમાં બ્રહેલું કરાતી નથી. આથી સ્પષ્ટ થાય છે કે—જે દિવસે જે તિથિના લાગવટાના અંશ ન હોય, તે દિવસે તે તિથિ હોવાનું મનાય નહિ તેમ જ જે તિથિના લાગવટા કાઈ પણ દિવસે સૂચોદયસ્પર્શને પામતા હોય તે તિથિના સૂચોદયસ્પર્શની પૂર્વેના લાગવટાને ધ્યાનમાં લઈને તે તિથિની માન્યતા નક્કી થઈ શકે નહિ. 'ઉદયતિથિ' તરીકે શ્રી જૈન શાસનમાં તે જ તિથિઓ સૂચવાય છે, કે જે તિથિઓના લાગવટા સૂચોદયને સ્પર્શીને સમાપ્તિને પામેલા હોય.

જે દિવસે જે પર્વતિથિ ઉદયતિથિ રૂપે પ્રાપ્ત થતી હોય, તે દિવસે તે તિથિ ન મનાય તો, અન્ય તિથિના દિવસે તે પર્વતિથિને માનીને તે પર્વતિથિનું અનુષ્ઠાન આચરાય તો પછુ, પર્વલોપના દેશને પાત્ર અનાય: કારણ કે—જે પર્વ જે તિથિમાં નિયત હોય, તે તિથિમાં જ તે પર્વને માનનું જોઈ એ. અહીં જે એમ કહેવાય કે—' અમે અન્ય તિથિના દિવસે પણુ તે પર્વતિથિને માનીને જ તેના પર્વનું આરાધન તો કરીએ જ છીએ.' તો એની સામે એમ જ કહેનું પડે કે—' તમે પર્વાનુષ્ઠાન કરવા છતાં પણુ, પર્વલોપના દેશને પાત્ર અનવા સાથે મૃષાવાંદી પણુ અન્યા: કારણ કે—જે દિવસે તે પર્વતિથિ છે તે દિવસે તે પર્વતિથિને માની નહિ એથી પર્વલોપના દેશને પાત્ર ઠર્યા અને તે દિવસે જે તિથિ નથી તે તિથિ હોવાનું માનવાથી તથા જે અન્ય દિવસે તમે તે પર્વતિથિ માની તે દિવસે તે પર્વતિથિ નહિ હોવાનું સાનવાથી તથા જે અન્ય દિવસે તમે તે પર્વતિથિ માની તે દિવસે તે પર્વતિથિ નહિ હોવાનું તમે મૃષાવાદી પણ અન્યા.'

સત્તરમી શતાબ્દિમાં થયેલા મહાપાધ્યાય શ્રીમદ્ ધર્મસાગરજીએ સ્વાપગ્રવૃત્તિવાળા 'તત્ત્વ-તરીંગણી ' નામના જે ગ્રન્થ બનાવ્યા છે, તેમાં તિથિઓના આરાધ્યપણાની અપેક્ષાએ જ વિચાર કરાએલા છે. તે ગ્રન્થમાં, ચતુર્દશીના ક્ષયે પૂર્ણિમામાં ચતુર્દશીનું આરાપણ કરીને પૂર્ણિમાના દિવસે ચતુર્દશીની આરાધના કરનારાઓને જે જે વાતા ગ્રન્થકારશ્રીએ સંભળાવી છે, તે સર્વ વાતા આ મુદ્દાના વિચારમાં પણ ઘણી જ સહાયક બને તેવી છે.

તેઓશ્રી કરમાવે છે કે---

"श्रीणमपि पाक्षिकं चतुर्दशीलक्षणं पूर्णिमायां प्रमाणं न कार्यं, तत्र तद्भोगगन्धस्याप्य-संभवात्" [मुद्रित प्रत – पृ. ३]

આવી રીતિએ જ્યાં ચતુર્દશીના ક્ષયે પણ પૂર્ણિમાએ ચતુર્દશીને પ્રમાણ કરવાના નિષેષ કરાયા છે, ત્યાં ચતુર્દશી ઉદયતિથિ તરીકે પ્રાપ્ત થતી હાય તે છતાં પણ, તેને બીજી તેરશ અનાવીને, પહેલી પૂનમ કે અમાસે ચતુર્દશીને પ્રમાણ કરવાનું, હાય જ શાનું ? પહેલી પૂનમે કે પહેલી અમાસે પણ ચતુર્દશીના લાેગવડાની ગંધના અસંભવ છે. આ ઉપરાન્ત, ચતુર્દશી જ્યારે ઉદયતિથિ તરીકે પ્રાપ્ત થઇ નથી, એટલે કે—તેના ક્ષય પ્રાપ્ત થયેલા છે, તેવા સંયાગમાં પણ પૂર્ણિમાએ ચતુર્દશીનું આરાેપણ કરીને ચતુર્દશીની આરાધના કરનારાઓને ગ્રન્થકારશ્રી—

" सर्वुईग्री पौर्णमासी चेत्युमे अप्याराध्यत्वेन सम्मते स्तस्तवि भववुक्तरीतिराश्रीयते तर्हि पौर्णमास्येवाराधिता, चतुर्दश्याधाराधनं दत्तांजळीन भवेत्" [ मुद्रित प्रत - पृ. ५ ]

—આવું ક્રમાવે છે; એથી પણ સિદ્ધ થાય છે કે ચતુર્દશી ઉદયતિથિ તરીકે પ્રાપ્ત થએલી હાય તે છતાં તે દિવસે તેને ન મનાય તા, અન્ય દિવસે તેનું આરાપણ કરીને માનવા છતાં પણ, ચતુર્દશીના આરાધનને અંજલિ દીધા જેવું જ થાય-એમ નહિ, પણ દત્તાંજલિ કર્યાનું જ કહેવાય!



(પ્રસ્તુત અન્યના પૃ. રલ ઉપરના શ્રી તત્ત્વતર ગિણીના પાઠની નીચે, મુદ્રિત પ્રત અને હસ્તલિખિત પ્રતના પાઠામાં રહેલા તફાવતના ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યા છે. હસ્તલિખિત પ્રતની નીચે રજૂ કરવામાં આવેલી ફાટા કાપીની પકિત ૧૫-૧૬-૧૭--ની સાથે મુદ્રિત પ્રતના સંબંધિત પાઠ મેળવી નેવાથી મુદ્રિત પ્રતમાં, મૂંળ પ્રત કરતાં ફેટલા પ્રમાણમાં વધારા અને ઘટાડા કરવામાં આવ્યા છે, તે સમજ શકાશે. -સં૦)



नेते नहीं कुराहेकेतर क्षाता विदेश नामकार रहा कुण समर्पित को कामकार गानिकामान पारितकार निकास का नामित का नामित क इस्ते में किया कि व्यवस्था में प्रिकार के किया कि अपने किय में अपने किया कि अपने किया किया कि अपने किया किया में किया कि अपने कि अपने किया कि अपने किया कि अपने किया कि अपने कि अ

निवास कार स्वाधिकार दिवास हो।। इसिक्स हा।। अस्य स्वाधिक स्वाधक स्वाधिक स्वाधि

અહીં એ વાત પણ વિચારવા જેવી છે કે-શ્રી જૈન શાસનમાં આરાપ કરવા દ્વારા પૂર્વ-તિથિને માનવાની અને આરાધવાની આજ્ઞા છે કે નહિ ? શ્રી જૈન શાસનમાં તેવી આજ્ઞા નથી જ, એ વાતના અને પ્રસ્તુત મન્તવ્યલેકને લગતી બીજી પણ કેટલીક વાતાના ગ્રન્થકારશ્રીના નીચેના કથનમાંથી ખૂલાસા મળી જાય છે.

"नन्वेवं पौर्णमासीक्षये भवतामपि का गतिरिति चेत्, अहो विचारचातुरी, यतस्तन्न चतुः र्दश्यां द्वयोरपि विद्यमानत्वेन तस्या अप्याराधनं जातमेवेति जानताऽपि पुनर्नोद्यते?। न च तत्रा-रोपिता सती पूर्णिमाऽऽराध्यते, यतस्त्रुटितत्वेन चतुर्वश्यां पौर्णमास्या वास्तव्येव स्थितिः, युक्तिस्त तत्रोका वक्ष्यते च श्लीणतिथिवृद्धितिथिसाधारणलक्षणावसरे इति । भवता वृद्धितचतुर्दशी पूर्णिमायां बुद्धवाऽऽरोप्याऽऽराष्यते, तस्यां तद्भोगगन्धाभावेऽपि तत्त्वेन स्वीकियमाणत्वात्, आरोपस्तु मिथ्याक्षानं, यदुक्तं प्रमाणनयतस्वालोकालङ्कारे श्रीदेवाचार्यपादैः-" अतर्स्मस्तद्घ्यवसायः समारोपो, यथा शुक्तिकायामिदं रजत " मिति । किंच - क्षीणपाक्षिकानुष्ठानं पौर्णमास्यामनुष्ठीयमानं कि पचद्रयनुष्ठानं पाक्षिकानुष्ठानं वा न्यपदिर्यते ?, आद्ये पाक्षिकानुष्ठानविलोपापत्तिः, द्वितीये स्पष्टमेव मुषाभाषणं, पश्चद्दया एव चतुर्दशीत्वेन व्यपदि्यमानत्वात् । न च श्लीणे पाक्षिके त्रयोदस्यां चतुर्वशीक्षानमारोपरूपं भविष्यतीति वाच्यं, तत्रारोपलक्षणस्यासंभवात् , निद्व घटपटवित भूतले घटपटों स्त इति भानं कनकरत्नमयकुंडले (वा)कनकरत्नभानं [वा] आन्तं भवितुमहिति, पवमेकस्मिन्नेव रव्यादिवारलक्षणे वासरे द्वयोरिप तिथ्योः समाप्तत्वेन विद्यमानत्वात् कौतस्कृत्य-मारोपक्षानम् ?, अत प्वात्रैव प्रकरणे - 'संपूर्णित्त अ काउ ' - मिति गाथायां या तिथिर्यस्मिन्ने-वादित्यादिवारलक्षणे दिने समाप्यते स दिनस्तत्तिथित्वेन स्वीकार्य इत्याद्यर्थे संमोहो न कार्य इति । अथानन्तर्यस्थितासु द्वित्रादिकल्याण[क]तिथिषु किमेवमेवाङ्गीकियते इति चेत्, अहो वैदग्ध्यं भवतः, यतः स्वविनाशाय स्वशस्त्रमुत्तेजीकृत्यास्मत्कर्कुहोशये न्यस्यते, यतो ह्यस्माकमश्रेतनकल्या-णकतिथिपाते प्राचीनकल्याणकतिथौँ द्वयोरिप विद्यमानत्वादिष्टापत्तिरेघोत्तरं, भवता तु प्राचीनाया उत्तरस्याध्य तिथिपाते [तिथेः पाते] उभयत्राप्याकाशमेवावलोकनीयमुभयपाशादिति । नतु कथं तर्धनंतरिदने भविष्यद्वर्षकल्याणकतिथिदिने च पृथक् तपः समाचर्यते इति चेत्, उच्यते, कल्या-णकाराधको हि प्रायस्तपोचिशेषकरणाभिष्रही भवति, स च द्विधा - निरन्तरतपश्चिकीर्षुः सान्तर-तपश्चिकीर्षुञ्च, तत्राद्य एकस्मिन् दिने द्वयोरपि कल्याणकतिथ्योर्विद्यमानत्वेन तदाराधकोऽपि सन्तनंतरोत्तरित्नमादायैव तपःपूरको भवति, नान्यथा, यथा पूर्णिमापाते पाश्चिकचातुर्मासिकषष्ट-तपोऽभिग्रहीति, ब्रितीयस्तु भिष्यद्वर्षतत्कल्याणकतिथियुक्तदिनमादायैवेति नात्र शङ्कावकाश इति, युक्तिरिकत्वात्, न च सम्चित्वमेव शङ्काज्वरनाशौषधीति गाथार्थः ॥ [यथा पूर्णिमापाते चात-र्मासिकषण्डतपोऽभिग्रही अपरदिनमादायैव तपःपूरकः, द्वितीयस्तु भविष्यद्वर्षतत्कल्याणकतिथियुक्तं दिनमादायैवेति न किंचिद्तुपपन्नम्, अत्र तय तावयुक्तिरिक्तत्वात्वसूचित्वमेव शङ्काज्वरनाशौषधीति गाधार्थः ॥]" (मुद्रित प्रत-पू. ५, ६)

(ઉપરના પાઠમાં જે ભાગની નીચે લીઠી દારી છે તે પાઠ પણ મુર્દિત પ્રતમાંના છે, પણ તેની જગ્યાએ હસ્તલિખિત પ્રતમાં જે પાઠ છે તે સૂચવવાને માટે જ પાઠની નીચે લીઠી દારીને તેની પાસે [ ] આવા કોંસ કરી હસ્તલિખિત પ્રતિમાંના પાઠ મૂકથો છે.)

ગ્રન્થકારશ્રીએ ઉપરનું કથન પ્રશ્નોત્તર રૂપે રજૂ કરેલું છે. ચતુર્દશીના ક્ષયે પૂર્ણિમામાં ચતુ**ર્દ**શીનું આરાપણ કરીને પાક્ષિકાતુષ્ઠાન કરનાર ખરતરગચ્છીયે, પાતાના મતના સમર્થન માટે, શ્રી તપાગચ્છની શાધ્યસિલ પ્રવૃત્તિને અંગે પ્રશ્નો કર્યા હોય અને મન્ચકારશ્રીએ તે પ્રશ્નોના શ્રી તપામચ્છની શાસ્ત્રસિલ પ્રવૃત્તિના વ્યાજબીપણાને દર્શાવવા સાથે શ્રી તપામચ્છની તે પ્રવૃત્તિથી ખરતરમચ્છની માન્યતાને સમર્થન મળતું નથી-એ સ્વાવનારા ઉત્તરા આપ્યા હોય, તેવી રીતિએ યન્ચકારશ્રીએ ઉપરતું કથન કરેલું છે. ઉપરના કથનના ભાવ એ છે કે—

બન્યકારશ્રીએ જ્યારે ખરતરગમ્છીયને એમ કહ્યું કે-' શ્રીદશ અને પૂનમ એ બન્નેયનું આશ્રાધ્યપણું આપણ બન્નેને સમ્મત છે. હવે એ તમારી કહેલી રીતિના આશ્રય કરાય, તો પૂનમ જ આશ્રાધાઈ-એન્દું થાય અને ચતુર્દશીના આરાધનને અંજલિ દીધા એન્દું જ થાય.' વિગેર. એટલે ખરતરગચ્છીયે પ્રશ્ન કર્યો કે-' ચતુર્દશીના ક્ષયે અમારી રીતિના આશ્રય કરવાશી, ચતુર્દશીના આશ્રયને અંજલિ દીધા એન્દું થાય અને માત્ર પૂનમની જ આરાધના થાય-એન્દું તમે કહ્યા છે, તો પૂનમના ક્ષયે તમારી પણ શી ગતિ થાય છે?' અર્થાત્-' પૂનમના ક્ષયે તમારે પણ પૂનમના આરાધનને તો અંજલિ દીધા એન્દું થાય જ છે ને?'

આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસ્રિજી હાલમાં કહે છે તેમ, જો તે વખતે શ્રી તપાગચ્છીય સમાજ પૂનમના ક્ષયે તેરશે ચૌદશ અને ચૌદશે પૂનમ—એવી હેરફેરી કરતો હોત, તો આવા પ્રશ્ન ઉપસ્થિત હવા પામત જ નહિ : એટલે, આ પ્રક્ષ પણ એ જ પૂરવાર કરે છે કે—તે સમયે શ્રી તપાગચ્છીય સમાજ પૂનમના ક્ષયે ચૌદશે જ ચૌદશ અને પૂનમ બન્નેની સમાપ્તિ હોવાથી, શૌદશે જ ચૌદશ—પૂનમ એ બન્નેની આશખના કરતો હતો અને ઘતુર્દશીના અનુષ્ઠાનમાં પૂર્ણિમાના અનુષ્ઠાનમાં સમાવેશ કરતો હતો. ખરતરગચ્છીયના ઉપરના પ્રક્ષનો શ્ર-શકારશ્રીએ જે ઉત્તર આપ્યો છે, તે એતાં પણ અમારા આ કશ્વનને સંપર્શન મળે છે, પણ આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસ્ટ્રિજના કશ્વને સમર્થન મળતું નથી.

'પૂનમના ક્ષયે તમારી પહ્યુ શી ગતિ થાય છે?'-એવા ખરતરગચ્છીયે પૂછેલા પ્રશ્નનો ઉત્તર આપતાં, બ્રન્ચકારશ્રી ફરમાવે છે કે-'પૂનમના ક્ષયે ચતુર્દશીમાં ચતુર્દશી અને પૂર્ણિમા-એ અન્નેયનું વિદ્યમાનપદ્યું હોવાના કારણે ચતુર્દશીમાં પૂર્ણિમાનું પછ્યુ આરાધન થઇ જ ગયું! ચોદશે જામે જે પૂર્ણિમાનું આરાધન કરીએ છીએ, તે ચીદશમાં પૂનમના આરાપ કરીને કરતા નક્ષી : કારણ કે-પૂર્ણિમાના ક્ષય હોવાથી ચતુર્દશીમાં પૂર્ણિમાની વાસ્તવિક સ્થિતિ છે. તમે તો ક્ષણ અતુર્દશીની આરાધના પૂર્ણિમામાં કરા છો, તે પૂર્ણિમામાં ચતુર્દશીની અલાધ હોવા છતાં પછ્યુ, તમે પૂર્ણિમાનો શતુર્દશીના લોગવડાની ગંથના અલાવ હોવા છતાં પછ્યુ, તમે પૂર્ણિમાનો શતુર્દશીપણે સ્વીકાર કરા છે! અને આરાપ એ તો મિશ્યાના છે.'

તે વખતે શ્રી તપાગ છીય સમાજ જે પૂનમના ક્ષયે તેરશે ચીકશ માનવાની અને પૂનમની વૃદ્ધિએ પહેલી પૂનમે ચીકશ માનવાની આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસંરિજી કહે છે તેવી હેરફેરી કરતા હોત, તો શ્રન્ચકારશ્રી આવા ઉત્તર આપી શકત જ નહિ : કારણ કે-પહેલી પૂનમમાં ચતુર્દશીના લાગવડાની ગંધ સરખી પણ હોય નહિ-એ દેખીતી વાત છે અને ચીકશ ઉદયતિથિ તરીકે પ્રાપ્ત થતી હોવા છતાં પણ, ચીદશનું તેરશે આરાપણ કરતા હોત તો અહીં ઉદયતિથિ ચીદશની વિસ્થાનોના પ્રશ્ન પણ ઉદ્ભબ્યા વિના રહેત જ નહિ! શ્રન્થકારશ્રી, કમશી કમ, એ પ્રશ્નનો પાતાને અલિમત એવા પહાસો આપવાને માટે પણ, ' ઉદયતિથિ ચીદશને છાલીને તેરશે તેનું આવામન

થાય કે નહિ ? '–એવા પ્રશ્ન ઉભા કરત જ. અહીં તો તેવા પ્રશ્ન ઉભા કરવામાં આવ્યા નથી અને પૂર્ણિમાએ ચૌદશના ભાગની ગન્ધ નહિ હોવાના કારણને જણાવીને, ગ્રન્થકાસ્થ્રીએ ખરતર-ગચ્છીયને આરાપ કરીને આરાધના કરનારા કરાવી, તેના આરાપને મિશ્યાજ્ઞાન તરીકે જણાવેલ છે.

હવે આગળ ચાલતાં પ્રત્યકારશ્રી ખરતગચ્છીયને ઉદેશીને એવા ભાવના પ્રશ્ન કરે છે કેન્ 'ક્ષીલ્યાસિકના અનુષ્ઠાનને પૂર્લિમામાં આચરતાં, તે અનુષ્ઠાનને તમે પાક્ષિકનું અનુષ્ઠાન કહેશા કે પૂર્લિમાનું અનુષ્ઠાન કહેશા ?' આવા પ્રશ્ન કરીને પ્રત્યકારશ્રી કહે છે કેન્'એ આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં તમે એમ કહેશા કે–એ પૂર્લિમાનું અનુષ્ઠાન છે, તા પાક્ષિકના અનુષ્ઠાનના વિલાપની આપત્તિ આવશે અને એમ કહેશા કે–એ પાક્ષિકનું અનુષ્ઠાન છે, તા પૂર્લિમાના જ ચતુર્દશીપલે વ્યપદેશ કરવાના કારલે, તે સ્પષ્ટ મુષાભાષણ જ પ્રાથાશે.'

અહીં ખાસ ધ્યાન ખેંચનારી બીના એ છે કે-પૂર્ણિમાનું અનુષ્ઠાન કહેનારને માટે પાસિકાનુષ્ઠાનના વિદ્વાપની આપત્તિ જણાવી, પણ પાસિકાનું અનુષ્ઠાન કહેનારને પૂર્ણિમાના અનુષ્ઠાનના વિદ્વાપની આપત્તિ જણાવી નહિ: કારણ કે-પાસિકાનુષ્ઠાનમાં પૂર્ણિમાના અનુષ્ઠાનના શકે છે અને શ્રી તપાગચ્છીય સમાજ પણ પૂર્ણિમાના ક્ષયે પાસિકાનુષ્ઠાનમાં પૂર્ણિમાના અનુષ્ઠાનના સમાવેશ કરે છે, એ વાત બન્યકારશ્રીના ધ્યાનમાં જ હતી. વળી, 'પૂર્ણિમાનો જ ચતુર્દશી તરીકે બ્યપદેશ કરવા, એ સ્પષ્ટ મૃષાભાષણ જ છે'-એમ બન્યકારશ્રીએ કહ્યું છે, પરન્તુ આચાર્ય શ્રી સાગરાનંકસ્વિજીની માફક એ તેઓ પૂર્ણિમાની વૃદ્ધિએ પ્રથમા પૂર્ણિમાએ ચતુર્દશીના અને ચતુર્દશીએ બીજ ત્રયાદશીના બ્યપદેશ કરવા-એને ઇષ્ટ માનતા હોત, તા એમ કહેત જ નહિ: કારણ કે-એ સ્પષ્ટ મૃષાભાષણનું પોતાનું કથન પાતાને પણ લાગુ પડે તેમ છે, એ સમજવાને માટે પણ તેઓશ્રી પૂરતા સમર્થ હતા.

પૂર્ણિમાના જ ચતુર્દશી તરીકેના વ્યપદેશને સ્પષ્ટ મૃષાભાષણ તરીકે જ એાળખાવ્યા બાદ, ઋત્યકારશ્રીએ 'સતુર્દશીના કાર્ય તેસ્શમાં ચતુર્દશીનું જ્ઞાન વ્યારાપ રૂપ નથી '–એ વસ્તુનું સમર્થન કર્શ છે અને એ પછી, ખસ્તસ્ત્ર-છીયના કલ્યાણકતિશિઓના આરાધનને લગતા પ્રશ્ન મૂકીને, તેના ઉત્તર આપ્યા છે.

ખરતવગવ્છીયે એવા લાવના પ્રક્ષ કર્યા છે કે-' પૂનમના ક્ષયે તમે ચોકશે ચીકશ અને પૂનમ-ખન્નેયનું આરાધન થવાનું કહેા છા, તો શું અન્તરરહિતપણે રહેલી છે, ત્રલ કે તેથી પણ વધારે કલ્યાલુકતિથિઓ પૈકીની બીજી, ત્રીજી આદિ કલ્યાલુકતિથિના ક્ષય આવે ત્યારે પણ તમે પૂનમના ક્ષયે ચીકશે ચીકશ-પૂનમ બન્નેના આરાધનની જેમ ક્ષીલુકલ્યાલુકતિથિ અને તેની પૂર્વા કલ્યાલુકતિથિ—એ બેચનું ક્ષીલુકલ્યાલુકતિથિ સુક્ર પૂર્વા કલ્યાલુકતિથિ આપારાધન કરવાનું ક્લીકારા છે ?'

ખરતરગચ્છીયના આવા પ્રશ્નના ઉદ્લવને અવકાશ શાથી મળ્યો ! બ્રન્થકારંશ્રીએ જે પૂર્ણિમાના ક્ષયે ચતુર્દશીએ જ ચતુર્દશીનું અને ક્ષીલુ પૂર્ણિમાનું પણ આરાધન થાય-એમ જે પોતાના પક્ષે ન જ્લાબ્યું ક્ષેય તેમ જ પૂર્ણિમાના ક્ષયે ચતુર્દશીએ માત્ર પૂર્ણિમાનું અને ત્રયેાદશીએ જ ચતુર્દશીનું આરાધન થાય-એમ જ જણાવ્યું હોય, તો આવા પ્રક્ષ ઉત્પન્ન થવાને અવકાશ જ મળે નહિ! પરન્તુ જૈન શાસાધારા યુજબ પર્વતિથિઓનું આરાધન કરનાયા શ્રી તપાપચ્છીય સમાજ, તે વખતે પુનમના શ્ર્યે ચીદ્દશે જ ચીદ્દશ અને પુનમ-એ અન્નેયની આરાધના કરતો હતા, એટલે શ્રન્થ-

કારશ્રીએ પહ્યુ–' પૂનમના ક્ષયે તમારી પહ્યુ શી ગતિ થાય છે?'–એવા પ્રશ્ન કરીને ચૌદશના ક્ષયે પૂનમે પખ્ખી કરવાની પાતાની વાતનું સમર્થન કરવાને ઈચ્છતા ખરતરગચ્છીયને, કહ્યું કે--'પુનમના ક્ષયે ચૌદરો ચૌદરા-પૂનમ બન્નેયનું વિદ્યમાનપહું હોવાથી, ચૌદરો ચૌદરા-પૂનમ બેયનું આરાધન થઈ જ ગયું!' આમ કહ્યા પછીથી, ગ્રન્થકારશ્રીએ ખરતરગચ્છીયને એમ પણ સૂચ**્યું** કે—અમારી માક્રક તમારે ચૌદશના ક્ષયે પૂનમે ચૌદશ–પૂનમ બેયનું આરાધન નથી થતું, કારણુ કે-પૂનમમાં ચૌદશના લાેગની ગંધના ય અલાવ છે! આ રીતિએ પૂનમના ક્ષયની વાતમાં કાંઈ નિપજ્યું નહિ, ત્યારે ખરતરગચ્છીયે કલ્યાણકતિથિઓની આરાધનાની વાતને યાદ કરી : કારણ કૈ–કલ્યાણકતિથિઓના આરાધકા અન્તરરહિતપણે રહેલી છે, ત્રણ કે વધુ કલ્યાણકતિથિઓ પૈકીની ખીજી કલ્યાશકૃતિથિ આદિના ક્ષય આવતા હતા, ત્યારે તે તિથિએ કરવાના તપને માટે કાં તા અન્તરરહિતપણે રહેલી કલ્યાણકતિથિઓના અનન્તર ઉત્તરદિનને ગ્રહણ કરતા હતા, કાં તા પછીના વર્ષમાંના તે કલ્યાણકતિથિયુક્ત દિવસને ગ્રહણ કરતા હતા. આથી ખરતરગચ્છીયે અન્તરરહિતપણે રહેલી કલ્યાણકતિથિઓ વિષે એવા આશયથી પ્રક્ષ કર્યો કે--બન્થકારશ્રીએ પૂનમના ક્ષરો ચૌદ્રશે ચૌદશ-પૂનમ બન્નેયની આરાધના થાય છે–એમ જે કહ્યું, તે ખાેંદું ઠરે અગર જે નિયમના પૂનમના ક્ષયમાં ગ્રન્થકારશ્રી ઉપયોગ કરે છે, તે નિયમ મુજળ તેઓ કલ્યાભુકપર્વતિથિઓમાં વર્તતા નથી-એમ સાખીત થઈ શકે! પરન્તુ, તે વખતે ય શ્રી તપાગચ્છીય જૈન સમાજ ઉદય, ક્ષય અને વૃદ્ધિ સંબંધી જે નિયમા છે, તે નિયમા જેમ ષડ્પવીને લાગુ કરતા હતા, તેમ કલ્યા-ભક્યવૈતિથિઓને પણ લાગુ કરતા હતા અને તેમ છતાં પણ જરૂર પડેયે કલ્યાણકપર્વતિથિના ક્ષયે અનન્તર ઉત્તરદિનને લઇને કે પછીના વર્ષના તત્કલ્યાણકતિથિયુક્ત દિનને લઇને ક્ષીણકલ્યા-છાકતિથિના તપ કરતા હતા.

આથી જ, 'તમે શું પૂનમના ક્ષયે ચૌદશ-પૂનમ એ બન્નેનું આરાધન ચૌદશે સ્વીકારા છા, તેમ જ અન્તરરહિતપણે રહેલી એ, ત્રણ આદિ કલ્યાલુકતિથિઓમાં પણ સ્વીકારા છા ? '-એવા ભાવના ખરતરગચ્છીયના પ્રશ્નના ઉત્તર આપતાં, ગ્રન્થકારશ્રી ફરમાવે છે કે-' અમારે તો અગ્રેતન-કલ્યાલુકતિથિના ક્ષયે પ્રાચીન કલ્યાલુકતિથિમાં અગ્રેતન અને પ્રાચીન-ઉભય કલ્યાલુકતિથિઓનું વિદ્યમાનપણું હોવાના કારણે, ઇષ્ટાપત્તિ જ છે, પ્રાચીના કલ્યાલુકતિથિના ક્ષયે કે ઉત્તરા કલ્યાલુક- તિથિના ક્ષયે અન્તે ય પ્રસંગમાં તમારે જ આકાશ સામે જોનું પહે તેમ છે.'

ગ્રન્થકારશ્રીએ આવા ભાવના ઉત્તર આપ્યા, એટલે ખરતરગચ્છીય પ્રશ્ન કરે છે કે–' તો પછી કલ્યાણકતિથિના ક્ષયના કારણે અનન્તર દિને અને પછીના વર્ષના કલ્યાણકદિને કેમ પૃથ તપ આચરવામાં આવે છે <sup>9</sup> '

આ પ્રશ્નનું નિરાકરહ્યુ કરતાં, બ્રન્થકારશ્રી ફરમાવે છે કે-કલ્યાદ્યુકાના આરાધક પ્રાય: તપાનિશેષકરહ્યુના અભિગ્રહી હોય છે અને તે છે પ્રકારના હોય છે: એક નિરંતર તપ કરવાની ઇચ્છાવાળા અને બીજે સાન્તર તપ કરવાની ઇચ્છાવાળા. નિરન્તર તપ કરવાની ઇચ્છાવાળા એક દિવસે બન્ને ય કલ્યાદ્યુકતિથિઓનું વિદ્યમાનપહ્યું હોવાથી તે એક જ દિવસે બન્ને ય કલ્યાદ્યુક-પર્વતિથિઓના આરાધક બન્યા થકા અનન્તર ઉત્તરદિનને લઇને જ તપઃપૂરક થાય છે, પહ્યુ અન્ય પ્રકારે તપઃપૂરક થતા નથી. જેમ કે-ચૌદશ-પૂનમના (પાક્ષિક અને) આતુર્માસિક છઠ તપના

અભિગ્રહી પૂનમના ક્ષયે, ચૌદરો ચૌદરા-પૂનમ અન્નેયના આરાધક અન્યા શકા, અપરદિનને ગ્રહણ કરીને છઠ તપના પૂરક અને છે! સાન્તર તપ કરવાની ઇચ્છાવાળા તા, પછીના વર્ષે તે કલ્યાણક-તિથિથી સુક્રત એવા દિવસને ગ્રહણ કરીને જ પાતાના અભિગ્રહને પૂર્ણ કરે છે.'

ગ્રન્થકારશ્રીએ આવા ભાવના ઉત્તર આપીને, અગ્રેતન પર્વતિથિના ક્ષયે પ્રાચીન પર્વતિથિએ ખન્ને ય પર્વતિથિઓનું વિદ્યમાનપહું હોવાથી, ખન્ને ય પર્વતિથિઓનું આરાધન એક જ દિવસે શાય—એ વાતને પુષ્ટ કરી છે તેમ જ તેમણે જે છઠ તપના અભિગ્રહના દાખલા આપ્યા છે, તેશી પણ પૂનમના ક્ષયે તેરશે ચૌદશ અને ચૌદશે પૂનમ કરવાની કાઈ રીતિ તે વખતે શ્રી તપાગચ્છીય જૈન સમાજમાં વિદ્યમાન નહિ હતી—એમ પૂરવાર થાય છે.

હવે, આ બધી વિગતાના ઉપસંહાર કરતાં પૂર્વે, અમે એક વાત જણાવી દેવાને ઇચ્છીએ છીએ. અત્યાર સુધીમાં અમાએ જે જૈન શાસપાઠા આપ્યા છે અને હવે પછી જે જૈન શાસપાઠા આપ્યા છે અને હવે પછી જે જૈન શાસપાઠા આપીશું, તેમાં અમારા આશય મૂળ વિવાદાસ્પદ વસ્તુના જ ખરા–ખાટાપણાને જણાવવાના હાઇને, તે તે પાઠામાંનાં સર્વ પદાના અર્થ આપવાનું ધારણ અમે સ્વીકાર્યું નથી, પણ તે તે પાઠામાંની મુખ્ય મુખ્ય બીનાઓના ભાવને જ રજ્યૂ કરવાનું ધારણ અમે સ્વીકાર્યું છે. ' આપેલા પાઠામાંનાં અમુક પદાના અગર અમુક વાકચોના અર્થ કે ભાવ કેમ નથી આપ્યા ?'-એવા પ્રશ્નને અવકાશ ન મળે, એટલા માટે જ આટલા ખુલાસા કરી દેવામાં આવ્યા છે.

### . ઉપર રજૂ કરેલી સર્વ બીનાએાથી સિદ્ધ થાય છે કે—

- (૧) જે દિવસે જે પર્વતિથિ ઉદયતિથિ તરીકે મળતી હોય, તે દિવસે તે પર્વતિથિ ન મનાય, તા પર્વેક્ષાપના દાષને પાત્ર અનાય.
- (ર) જે દિવસે જે પર્વતિથિના લાગવટા ન હાય, તે દિવસે તે તિથિ માનવી-એ આરાપ છે અને આરાપ એ મિથ્યાજ્ઞાન છે.
- (3) જે દિવસે જે તિથિના ભાગવટા ન હાય, તે દિવસે તે તિથિના વ્યપદેશ કરવા મા
- (૪) આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી-' પૂનમ-અમાસના ક્ષયે તે ક્ષયના બદલામાં તેરશના ક્ષય કરીને તેરશે ચૌદશ અને ચૌદશે પૂનમ અગર અમાસ કરવાનું, પૂનમ-અમાસની વૃદ્ધિએ તે વૃદ્ધિના બદલામાં તેરશની વૃદ્ધિ માની ચૌદશને બીજી તેરશ બનાવી તથા પહેલી પૂનમ કે અમાસે ચૌદશ માનવાનું, ભા. સુ. ૫ ના ક્ષયે તે ક્ષયના બદલામાં ભા. સુ. ૩ ના ક્ષય કરીને ભા. સુ. ૩ ના દિને ભા. સુ. ૪ માનવાનું અને ભા. સુ. ૫ ની વૃદ્ધિએ ભા. સુ. ૩ ની વૃદ્ધિ માનીને ભા. સુ. ૪ ને ભા. સુ. બીજી બનાવી ભા. સુ. પહેલી પાંચમે ભા. સુ. ૪ માનવાનું કહે છે, પણ જૈન શાસાધારોને અનુસરતા શ્રી તપાગચ્છીય જૈન સમાજમાં, સત્તરમી સદીમાં પણ, તેવી હેરફેર કરવાની રીતિ વિદ્યમાન હતી જ નહિ.
- (૫) સાથે સાથે રહેલી પર્વતિથિઓમાં અગ્રેતના પર્વતિથિના ક્ષયે પ્રાચીના પર્વતિથિના એક દિવસે જ અગ્રેતના અને પ્રાચીના અન્તે ય પૂર્વતિથિઓના આરાધક અની શકાય છે. (આમાં ચૌદમા સુદ્દા વિષેતું અમારૂં મન્તવ્ય સ્પષ્ટ થઈ જાય છે.)

(६) ઉદય, ક્ષય અને વૃદ્ધિના જે નિયમા જે રીતિએ ષડ્યર્વીને તથા ભા. સુ. ૪ ને લાગુ પડે છે, તે નિયમા તે જ રીતિએ કલ્યાણકતિથિઓને પણ લાગુ પડે છે. અર્થાત્-શ્રી જૈન શાસનમાં જેટલી પર્વતિથિઓ મનાય છે, તે સર્વને આ ઉદય, ક્ષય અને વૃદ્ધિના નિયમા લાગુ પડે જ છે. (આમાં ૧૯ મા સુદ્દા વિષેતું પણ અમારૂં મન્તવ્ય ૨૫૦૮ થઇ જાય છે.)

આ મુદ્દામાં અમે જે ' આરોપ, પર્વેલોપ, મૃષાવાદ અને આજ્ઞાલંગાદિ દોષોના પાત્ર બનાય કે નહિ ?'-એમ જણાવેલું છે, તેમાંથી આરોપ, પર્વેલોપ અને મૃષાવાદના દોષોની પાત્રતા તો ઉપરના વિવેચનમાં સ્પષ્ટ રીતિએ જણાવી દેવામાં આવી છે. જ્યાં આરોપ આદિ દોષોની પાત્રતા હોય, ત્યાં આજ્ઞાલંગાદિ દોષોની પાત્રતા હોય જ; છતાં જે પર્વતિથિ જે દિવસે ઉદયતિથિ રૂપે પ્રાપ્ત થતી હોય તે દિવસે તે તિથિ ન મનાય, તો આજ્ઞાલંગાદિ દોષોના પાત્ર બનાય જ-એ વાતને સૂચવતી નીચે મુજબની ગાથા પહેલા મુદ્દાના વિવરસુમાં કહેવાઈજ ગઈ છે.

### " उदयंमि जा तिही, सा पमाणमिअरीह कीरमाणीए । आणाभंगणवत्था - मिच्छत्तविराहणं पावे ।। १॥"

" તિથિકિન " અને " પર્વારાધન " સંબંધી મન્તવ્યભેકને અંગે નિર્ણય કરવાને માટેના ખાસ મુદ્દાઓ પૈકીના ત્રીએ મુદ્દો નીચે મુજબના છેઃ—

" (૩) પૂર્વની તિથિને પછીની તિથિના દિવસે માનવામાં આવે, તો તેથી વિનષ્ટ કાર્યનું ભાવિ કારણ માન્યાના દોષ પણ લાગે કે નહિં ! ''

આ મુદ્દાના સંબંધમાં અમારૂં મન્તવ્ય એવું છે કે-પૂર્વની તિથિને પછીની તિથિના દિવસે માનવામાં આવે, તો તેથી વિનષ્ટ કાર્યનું ભાવિ કારણ માન્યાના દેષ પણ લાગે જ, એવું જૈન શાસ્ત્ર કરમાવે છે. પૂર્ણિમા, એ ચતુર્દશીનું કારણ નથી : કારણ કે-કારણ કાર્યનું પૂર્વભાવી જ હાય અને પૂર્ણિમા એ ચતુર્દશીની પૂર્વે આવનારી તિથિ નથી, પણ ચતુર્દશીની સમાપ્તિ થઇ ગયા પછીથી જ આવનારી તિથિ છે. આ વસ્તુને સ્પષ્ટ કરતાં, શ્રી તત્ત્વતરંગણીમાં જે ૧૦ મી અને ૧૧ મી ગાથા કહેવાઇ છે, તે તેની વૃત્તિ સાથે આ નીચે આપવામાં આવે છે.

## " जयविहु जिणसमयंमि अ कालो सन्वस्स कारणं भणिओ । तहाविअ चउदसीए नो जुजह पुष्णिमा हेऊ ॥ १०॥

यद्यपि हु-निश्चितं जिनसमये-जिनशासने कालः, स्वभावादिचतुष्कसहरूत इत्यध्याहार्यं, सर्वस्थापि कारणं भणितस्तथापि पूणिमाभावश्चतुर्दश्या हेतुः-कारणं न युज्यते पवेति, अत्र चकार पवकारार्थः, कारणलक्षणाभावादिति गाथार्थः ॥ १०॥ अथ कारणलक्षणाभावमेव दर्शयति—

> "कजरस पुष्वभावी नियमेणं कारणं जओ भणियं । तल्लक्वणरहिआविय भणाहि कह पुष्णिमा हेऊ? ॥ ११ ॥

कार्यस्य नियमेन यत् पूर्वभावी, दीर्घत्वं चात्र लिङ्गव्यत्ययेन प्राकृतत्वात् , तदेव कारणं भवति, तस्त्रक्षणरिहताऽपि च पौर्णमासी कथं चतुर्दश्या हेतुः-कारणं स्यादिति भण-कथय, मां प्रतीति गम्यं, यदि विनष्टस्यापि कार्यस्य भाविकारणं स्यासिंहं जगद्व्यवस्थाविष्ठवः प्रसज्येतेति गाथार्थः ॥११॥ " આ પાઠથી પણ એ જ સ્ચિત થાય છે કે-પહેલી પૂનમ અગર પહેલી અમાસે ચોદશ માનવી, ઐદિયક ચોદરો કલ્પિતપણે બીજી તેરશ માનવી, ભા. સુ. પહેલી પાંચમે ભા. સુ. ૪ માનવી અને ઐદિયક ચાથના દિવસે કલ્પિતપણે બીજી ત્રીજ માનવી, એ વિનષ્ટ કાર્યનું ભાવિ કારણ માનવાના દેષને પાત્ર અનવાનું જ કાર્ય છે.

- "તિથિદિન" અને "પર્વારાધન" સંબંધી મન્તવ્યલેદને અંગે નિર્ણય કરવા માટેના ૨૫ મુદ્દાએા પૈકીના ચાથા મુદ્દો નીચે મુજબના છેઃ—
  - "(૪) " क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " અગર " क्षये पूर्वा तिथिग्रीह्या "—એ આત્રા, જે પર્વતિથિ ઉદયતિથિ રૂપે પ્રાપ્ત થતી જ ન હોય તેવી પર્વતિથિની માન્યતા અને આરાધનાના દિવસ નક્કી કરવાને માટે જ છે ? કે દ્વીભુપર્વતિથિના ક્ષયના બદલામાં તે દ્વીભુપર્વતિથિની પૂર્વે જે ક્રાઈ પશુ પહેલી અપર્વતિથિ આવતી હોય, તેના ક્ષય કરવાને માટે છે ? "

આ મુદ્દાના સંબંધમાં, અમારૂં મન્તવ્ય એવું છે કે—" **ક્ષયે પૂર્વા તિથિઃ कાર્યા**" અગર "**ક્ષયે પૂર્વા તિથિદ્રાદ્યા**"—એ આજ્ઞા, જે પર્વતિથિ ઉદયતિથિ રૂપે પ્રાપ્ત થતી જ ન હોય-તેવી પર્વતિથિની માન્યતા અને આરાધનાના દિવસ નક્કી કરવાને માટે જ છે, પણુ ક્ષીણુપર્વતિથિના ક્ષયના અદલામાં તે ક્ષીણુપર્વતિથિની પૂર્વે જે કાઈ પણુ પહેલી અપર્વતિથિ આવતી હાય, તેના ક્ષય કરવાને માટે-નથી જ!

શ્રી તત્ત્વતરંગિણીમાં-"अथ तिथीनां हानी वृद्धौ च का तिथिराराज्यत्वेन सम्मतेत्यिष दर्शवति।"-એમ કહીને, નીચે મુજબની ચાથી ગાથા કહેવામાં આવી છે-

> " तिहिवाए पुन्वतिही अहिआए उत्तरा य गहिअन्वा । हीणंपि पक्तियं पुण न पमाणं पुण्णिमादिवसे ॥ ४ ॥ "

આ ગાથાના પૂર્વાર્હની વૃત્તિમાં અન્થકારશ્રીએ જ કરમાવ્યું છે કે-

'तिहिचाप' तिथिपाते-तिथिक्षये पूर्वैव तिथिग्रीह्या, अधिकायां च-वृद्धौ चौत्तरैव प्राह्या, उपादेयेत्वर्थः, यदुक्तं-" क्षये पूर्व तिथिर्ग्राह्या, वृद्धौ प्राह्या तथोत्तरा। श्रीमद्वीरस्य निर्वाणं, क्षेयं क्षोकानुसारतः॥ " पतच्यावयोरिप सम्मतमेव।

' તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિમાં કથી તિથિ આરાધ્યપણાએ કરીને સમ્મત છે' અને ' તિથિના ક્ષયે પૂર્વા તિથિ જ તથા તિથિની વૃદ્ધિમાં ઉત્તરા તિથિ જ શહણ કરવી એઈ એ '-એવાં સૂચના, અમાએ ઉપર જણાવેલા મન્તવ્યને જ પુષ્ટ કરનારાં છે. વળી, શ્રી તત્ત્વતરંગિણીની ચાથી ગાથાની શ્રુત્તિમાં જે એ ગાથાઓ સાક્ષી તરીકે મૂકવામાં આવી છે, તેમાંની બીજ ગાથાથી પણ એ જ વાતને પુષ્ટિ મળે છે કે-ક્ષયે પૂર્વા……વાળી આજ્ઞા પર્વતિથિના ક્ષયના અકલામાં તેની પૂર્વે જે કાઇ પણ પહેલી અપર્વતિથિ આવતી હાય, તેના ક્ષય કરવાને માટે નથી જ. તે બીજ ગાથા—

"अह जह कहिव न लब्मंति ताओ स्रुरुगमेण जुत्ताओ। ता अवरविद्ध अवरावि हुज नहु पुच्च तिन्वद्धा॥ २॥"

. આ ગાથાની વૃત્તિ શ્રી તત્ત્વતરંગિણીની સુદ્રિત પ્રતમાં છપાએલી નથી, પણ હસ્ત**લિખિત** પ્રતમાં છે અને તે નીચે સુજબની છેઃ— "अथ यदि कथमपि 'ताः'-पूर्वोक्ताः 'स्योद्गमेन युक्ताः '-अवाप्तस्योदया इति यावत्, न लम्यन्ते 'ता '-ति 'अवरविद्ध 'त्ति अपरविद्धा क्षीणितिथिभिविद्धा-अर्थात्प्राचीनास्तिथयः 'अपरा अपि '-क्षीणितिथिसंबिका अपि, प्राकृतत्वाद् बहुर्थे एकवचनं, 'हुज्ज 'त्ति-भवेगुः । व्यतिरेकमाद्द- 'न हु 'त्ति-हुरेवार्थे व्यवहितः संबध्यते, तिद्धिद्धाः सत्यो न पूर्वा पव-पूर्वातिथिनामन्य एव भवेगुः किन्तु उत्तरसंक्षिका अपीति भावः ।"

આ પાઠ પછી મુદ્રિત પ્રતમાં નીચે મુજબના પાઠ છે—

"न च प्राक् चतुर्दक्ष्येवेत्युक्तम्, अत्र तु 'अवरावी त्यनेन अपि शब्दादन्यसंक्षाऽपि गृह्यते, तत्क्यं न विरोध इति वाच्यं, प्रायश्चित्तादिविधावित्युक्तत्वात्, गौणमुख्यमेदात् मुख्यतया चतुर्दक्या (पत्र) व्यपदेशो युक्त इत्यभिप्रायेणोकत्वाद्वा । "

ઉપરના પાઠામાં 'અન્ય સંજ્ઞા પણ થાય છે 'અને 'ગૌલુમુખ્ય લેદથી મુખ્યતયા ચતુર્દશીના (જ) વ્યવદેશ યાગ્ય છે '-એવાં જે સ્વ્યના કરવામાં આવ્યાં છે, તેથી પણ એ જ સિદ્ધ થાય છે કે-પર્વતિથિના ક્ષયે તેની પૂર્વતિથિના ક્ષય કરી શકાય જ નહિ. ઊલ્દું, જેના ક્ષય ન હાય તેના ક્ષય કહેવા, એ મૃષાવાદ છે. અહીં જે 'સીલુપર્વતિથિની પૂર્વની અપર્વતિથિના વ્યપદેશ પણ થઈ શકે છે'-એવું સિદ્ધ કરવામાં આવ્યું, તેથી તેરમા મુદ્દાના સંબંધમાં અમારૂં મન્તવ્ય કેવું છે અને તે જૈન શાસાધારને સમ્મત છે કે નહિ, એના ખુલાસા થઈ જ જાય છે.

"તિશિફિન" અને " પર્વારાધન " સંબંધી મન્તવ્યલેકને અંગેના નિર્ણય કરવાને માટેના ૨૫ મુદ્દાએામાં પાંચમા મુદ્દો નીચે મુજબના છેઃ—

"(૫) " बुद्धी कार्या तथोचरा " અગર " बुद्धी ग्राह्या तथोत्तरा "—એ આગ્રા, જે પર્વતિથિ એ સૂર્યોદયોને સ્પર્શનારી અનીને બીજ સૂર્યોદયવાળા દિવસે સમાપ્તિને પામેલી હોય, તે પર્વતિથિની આરાધના તે પર્વતિથિના ખીજા સૂર્યોદયવાળા દિવસે નક્કી કરવાને માટે છે? કે વૃદ્ધા પર્વતિથિના ખદલામાં તે વૃદ્ધા પર્વતિથિની પૂર્વે જે કાઈ પશુ પહેલી અપર્વતિથિ આવતી હોય, તેની વૃદ્ધિ કરવાને માટે છે?"

આ મુદ્દાના સંબંધમાં અમારૂં મન્તવ્ય એવું છે કે-" वृद्धी कार्या तथोत्तरा" અગર " वृद्धी प्राह्म्या तथोत्तरा" -એ આજ્ઞા, જે પર્વતિથિ એ સ્પ્રેકિયોને સ્પર્શનારી અનીને બીજા સ્પ્રેકિયવાળા દિવસે સમાપ્તિને પામેલી હોય, તે પર્વતિથિની આશધના, તે પર્વતિથિના બીજા સ્પ્રેકિયવાળા દિવસે નક્કી કરવાને માટે જ છે; પણ વૃદ્ધા પર્વતિથિના અદલામાં તે વૃદ્ધા પર્વતિથિની પૂર્વે એ કાઇ પણ પહેલી અપર્વતિથિ આવતી હોય, તેની વૃદ્ધિ કરવાને માટે નથી જ!

શ્રી તત્ત્વતરંગિણીમાં, સત્તરમી ગાથા મૂકતાં પૂર્વે, ચન્થકારશ્રી કહે છે કે-" अच च चृत्तौ वा तिरियाराच्या तामाह-" હવે જો પર્વતિથિની વૃદ્ધિને બદલે પૂર્વની અપર્વતિથિની વૃદ્ધિ કરવાની છે હોત, તો 'વૃદ્ધિમાં કથી તિથિ આશધવા યાગ્ય છે '-એમ કહેવાને બદલે, 'વૃદ્ધિમાં કથી તિથિની વૃદ્ધિ કરવાની છે '-એમ કહેવાત. શ્રી તત્ત્વતરંગિણીમાં, ૧૭ મી ગાથા અને તેની વૃત્તિ, નીચે મુજબ છે:—

"संपुरणत्ति अ काउं बुड्डिए घिप्पइ न पुव्वतिही । जं जा जंमि हु दिवसे समप्पई सा पमाणति ॥ १७ ॥

4444



(પ્રસ્તુત ગ્રન્થના પૃ. ૩૬ ના પ્રારંભે રજૂ કરાયેલા શ્રી તત્ત્વતર ગિણામાંના પાઠ, શ્રી તત્ત્વતર ગિણામાંના પાઠ, શ્રી તત્ત્વતર ગિણાની મુદ્રિત પ્રતમાં છપાયા નથી–એવા જે ઉલ્લેખ પ્રસ્તુત ગ્રન્થના પૃ. ૩૫ ની આખરમાં કરાયા છે, તેની સાખીતીરૂપે આ ફાટા કાપીના ખ્લાક રજુ કરીએ છીએ. ફાટા કાપીની છેલ્લી ચાર પાંકતિઓમાં પ્રસ્તુત પાઠ જોઇ શકાય છે.)

व्यवस्थानस्थं करणापित तथा सहमान्यर मास् स्वस्थामाङ्गणास्य दस्य इतिवास्य स्वयास्त्राणी स्विविध स्वाप्त राष्ट्रिय द्रेणी तथा स्वयाद्वस्य स

हो सक्या ने क्षेत्रता चोप्रदोग्यतियों ता व्यव्यावाद्य प्रश्नि । चाववाप्राहर क्षेत्रि क्षेत्रहा चार्यावादित । वर्षावाद्य प्रश्नित वर्षावाद्य वर्षावाद्य । चाववाप्रकार क्षेत्रहा चार्यावाद्य । चाववाप्रकार वर्षावाद्य । चाववाप्रकार चाववाप्रकार वर्षावाद्य । चाववाप्रकार वर्षावाद्य । चाववाप्रकार वर्षावाद्य । चाववाप्रकार चाववाप्रकार चाववाप्रकार । चाववाप्रकार 
प्रकरणात् तिथेर्नुद्धौ सत्यामि, चोऽप्यथे होयः, अद्य संपूर्णा तिथिरिति आन्त्या कृत्वाऽऽराध्यत्वेन पूर्वा तिथिर्न गृह्यते, किन्त्तरेव यतः किमिदं तिथेर्नुद्धत्वं नाम ?, प्राप्तद्विगुणस्वरूपत्वं
सा प्राप्ताधिकस्योदयत्वं वा प्राप्तस्योदयद्वयत्वं वा द्वितीयस्योदयमवाप्य समाप्तत्वं वा ?, आद्योऽसंभवी, पकाविन्यूनाधिक विशत्युत्तरशतसाध्यारिकामानप्रसङ्गात्, शेषेषु त्रिष्वपि विकल्पेषु
शेषतिथ्यपेक्षयैकस्यामेव तिथौ पकाविद्यदिकाभिराधिक्यमस्चि, तथा च यं स्योदयमवाप्य समाप्यते या तिथिः स पव स्योदयस्तस्यास्तिथेः प्रमाणं, शेषतिथीनामिव, प्रयोगस्तु-प्राप्तस्योदयद्वरत्वक्षणायास्तिथेः समाप्तिस्चक उदयः प्रमाणं, विवक्षित वस्तुसमाप्तिस्चकत्वात्, यथा शेषतिथीनामुद्यः, व्यतिरेके गगनकुसुमम्, अथ तिथीनां वृद्धौ हानौ च का तिथिः स्त्रीकार्यत्यत्रोभयोः
साधारणं स्वर्थामुत्तरार्द्धनाह-'जं जा जिम्म'ति यद्-यस्माद् या-तिथिर्यस्मिन्-आदित्याविवारकक्षणदिवसे समाप्यते स पव दिवसो-वारस्वर्थाः प्रमाणमिति-तितिथित्वेनैव स्वीकार्यः, अत्र द्व
पक्षणदिवसे समाप्यते स पव दिवसो-वारस्वर्थाः प्रमाणमिति-तितिथित्वेनैव स्वीकार्यः, अत्र द्व
पक्षणदिवसे समाप्यते स पव दिवसो-वारस्वर्थाः प्रमाणमिति-तितिथित्वेनैव द्वसे [तिथिः कार्याः ।
दिति श्लोकः श्री उमास्वातिवाचककृत इति वृद्धवादः सम्यग् यतस्तिसम् दिवसे ] द्वयोरपि समाप्तत्वेन तस्या अपि समाप्तत्वात्, पतत्संवादकं च 'तिहिवाय पुव्वतिही 'ति गाथाव्याख्यावसरे प्रपंिवतिमिति गाथार्थः ॥"

( ઉપરના પાઠમાં જેટલા ભાગમાં નીચે લીઠી દારી છે, તે ભાગ મુદ્રિત પ્રતમાંના જે અને તેની જગ્યાએ હસ્તલિખિત પ્રતમાં [ ] આવા કોંસમાં લખ્યા છે તેવા પાઠ છે. )

ઉપરના પાઠમાં, ગ્રન્થકારશ્રીએ વૃદ્ધિના પ્રસંગમાં આરાધ્યાપણાએ કરીને ઉત્તરાતિથિના જ સ્વીકાર કરવા એઈએ–એ વાતનું પ્રતિપાદન કર્યું છે અને વૃદ્ધા તિથિને એ સૂર્યોદયોને સ્પર્શીને સમાપ્તિને પામનારી તરીકે જણાવી છે. એ વિગેરે જેતાં પણ, વૃદ્ધા તિથિને અદલે પૂર્વતિથિની વૃદ્ધિ કરવાની વાતને પણ અવકાશ મળતા નથી. વળી જે તિથિની વૃદ્ધિ ન હાય તેની વૃદ્ધિ કરવી, એ મૃષાવાદ પણ છે.

આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિએ તે હીના કે વૃદ્ધા પર્વતિથિની પૂર્વા અગર પૂર્વતરા તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરવાનું કહે છે, તે મૃષાવાદ આદિ દોષાને પાત્ર તો છે જ, પહ્યુ તેમ કરવામાં આવે તો પર્વલાપના પાત્ર પહ્યુ બનાય છે : કારણ કે-ઉદયતિથિ તરીકે પ્રાપ્ત થએલી પર્વતિથિએ તેના પર્વને નથી મનાતું અગર તો ઉદયતિથિ તરીકે પ્રાપ્ત થએલી પર્વતિથિને અપર્વતિથિ માની તેના વિરાધક અનાય છે. આથી, પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ માનવાની વાત, શાસસમ્મત હાઇ શકે જ નહિ અને એથી "क्षये पूर्व तिथिः कार्या, वृद्धी कार्या तथोत्तरा।"—એ આગ્રામાંથી પહ્યુ એ વાત નીકળી શકે જ નહિ.

" તિથિકિન " અને " પર્વારાધન " સંબંધી મન્તવ્યભેકને અંગેના નિર્ણય કરવાને માટેના ૨૫ મુદ્દાઓ પૈકીના છટ્ઠા મુદ્દી નીચે મુજબના છે:—

"(૬) 'તિથિક્ષય ' એટલે ' તિથિનાશ ' અને ' તિથિવૃદ્ધિ ' એટલે ' એ અવયવાવાળા એક જ તિથિ નહિ, પણ એકમ-બીજની જેમ એક-બીજાર્થા ભિન્ન એવી એ તિથિએ '-એવા અર્થ થાય કે નહિ ? " આ મુવે ઉપસ્થિત કરવાના હેતુ એ છે કે--આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્ર્વિજી, પંચાંગમાં આવતી પર્વતિથિએ ની પણ હાનિ-વૃદ્ધિને કખૂલ રાખીને પર્વતિથિએ ની આરાધના કરવા તત્પર

રહેનારા અને તિથિઓમાં હેરફેરી કરી નાખીને આજ્ઞાલંગ, પર્વલાય આદિને પાત્ર નહિ અનના રાઓને, મહિનામાં બાર પર્વતિથિઓને બદલે અગીઆર અને તેર પર્વતિથિઓ માનનારા તરીકે સંબાધવામાં આનન્દ અનુભવે છે. તિથિની હાનિ–વૃદ્ધિ કખૂલ રાખવાથી, આઇી–અધિક તિથિઓ માની કહેવાય જ નહિ: કારણ કે–' તિથિક્ષય' એટલે ' તિથિનાશ' અને ' તિથિ-વૃદ્ધિ ' એટલે ' તે અવયવાવાળી એક જ તિથિ નહિ, પણ એકમ–બીજની જેમ એક–બીજથી લિજ્ઞ એવી બે તિથિઓ '–એવા અર્થ થતા જ નથી.

સત્તરમી સહીમાં થયેલા મહાપાધ્યાય શ્રીમદ્ ધર્મસાગરજીએ "શ્રી પ્રવચન પરીક્ષા " નામના ગ્રન્થમાં ફરમાવ્યું છે કે—

"न हि हीनत्वं नाम तिथेनीद्याः।" अने "सूर्योद्यद्वयस्पीदानी तिथिर्वृद्धेत्युच्यते, तन्नाच-सूर्योद्याविच्छन्ना तिथिः प्रथमोऽवयवो द्वितीयोदयाविच्छिन्ना च द्वितीयोऽवयवो भण्यते।"

[ પૃ. ૪૧૩ અને ૪૦૮ ]

ઉપર આપેલા એ પાઠાથી એ વાત પણ સિદ્ધ થાય છે કે-પર્વતિથિની હાનિ માનવાથી પર્વતિથિનો નાશ મનાતો નથી અને એથી પર્વતિથિની હાનિને કબૂલ રાખીને હાનિના પ્રસંગમાં ક્ષીલુપર્વતિથિનું પૂર્વની તિથિમાં વિદ્યમાનપણું હોવાથી પર્વારાધન કરનારાઓને પર્વેલાપક કહેવા, એ સર્વથા ખાડું જ છે. આ ઉપરાન્ત, પૂનમ-અમાસની વૃદ્ધિએ ચૌદશે ચૌદશની અને બીજી પૂનમ-અમાસને પૂનમ-અમાસની આરાધના કરનારાઓને, આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસ્રિજી, ચૌદશ અને પૂનમ-અમાસની વચ્ચે આંતરૂં માનનારા કહે છે. તિથિવૃદ્ધિ એટલે એક જ તિથિના છે અવયવા, એ વાતને ધ્યાનમાં લેવામાં આવે તો તેમનાથી એવું કહી શકાય જ નહિ.

"તિથિદિન" અને "પર્વાશધન" સંબંધી મન્તબ્યભેદને અંગેના નિર્ણય કરવાને માટેના ૨૫ મુદ્દાઓ પૈકીના સાતમા, આઠમા અને નવમા મુદ્દો નીચે મુજબ છેઃ—

- " (૭) માસવૃદ્ધિ અને તિથિવૃદ્ધિને અંગે આરાધનાના નિયમમાં સમાનતા છે કે નહિ ?
- "(૮) વૃદ્ધિના પ્રથમ માસને તથા પ્રથમા તિથિને નપુંસક કહેવાય કે નહિ?
- " (૯) જે નપુંસક તિથિ પાતાનું ફલ નિયજાવી શકવાને પણ અસમર્થ હોય, તે અન્યના તેથી પણ વધારે સમર્થ ફલને નિયજાવી શકે કે નહિ ?"

સાતમા મુદ્દાના સંબંધમાં અમારૂં મન્તવ્ય એલું છે કે-' માસવૃદ્ધિ અને તિથિવૃદ્ધિને અંગે આરાધનાના નિયમમાં સમાનતા છે.' શ્રી જૈન શાસ્ત્રામાં અનેક સ્થલાએ ' માસવૃદ્ધિની માફક તિથિવૃદ્ધિ' અને 'તિથિવૃદ્ધિની માફક માસવૃદ્ધિ'-એવા ઉલ્લેખા પ્રાપ્ત થાય છે. 'શ્રી પ્રવચન પરીક્ષા'માં પણ કરમાવ્યું છે કે---

# " बुड्ढे पढमोऽवयवो नपुंसओ निअयनामकज्जेसु । जणां तकजकारो इअरो सन्बुत्तमे सुमओ ॥ २०८ ॥

वृद्धे-मासादी वृद्धे सित तदीयः प्रथमोऽवयवः, सूर्योद्यद्वयस्पर्धानी तिथिर्वृद्धेत्युच्यते, तत्राद्यस्-योद्याविष्ठञ्जा तिथिः प्रथमोऽवयवो द्वितीयोदयाविष्ठञ्जा च द्वितीयोऽवयवः भण्यते, यदा चैकस्यां संकान्तौ मासद्वयस्योदयः स्यात् तदा मासवृद्धिरुच्यते, तत्र प्रथममासोदयाविष्ठन्त संक्रान्तिरेव प्रथमोऽवययो भण्यते, परस्तु द्वितीय इति, पवं च सित तिथिमासयोराद्ययोरंद्ययोः प्रथमतिथ्यादिसंहा स्यात्, तत्र प्रथमा तिथिमांसो वा निजकनामकायंषु-आषाढादिमासेषु प्रतिपदादितिथिषु चेदं कर्त-व्यादिरूपेण स्वस्वनामाङ्कितकृत्येषु नपुंसक इव नपुंसको बोघ्यः, यथा हि नपुंसकः स्वापत्योत्पत्तिमधि-कृत्यासमर्थस्तथा तत्तन्नामाङ्कितकृत्येष्वेव प्रथमा तिथिः प्रथमो मासो वा न समर्थः, न पुनः सर्वेष्वपि कार्येषु, न हि नपुंसकोऽपि स्वापत्यं प्रत्यहेतुरिप भोजनादिकृत्यं प्रत्यप्यहेतुरेवेति, नपुंसकत्वे हेतुमाह 'जण्णं ' णित्यलङ्कारे यद्-यस्मादितरो हितीयोऽ शो हितीयतिथ्यादिसंकितस्तत्कार्यकरो-विक्वित्वकार्यकरणसमर्थः सर्वोत्तमः-पूर्वावयवापेक्षया प्रधानः सुमतः-सर्वजनसम्मतः, अनादिपरंपरा-सिद्धोऽत्रे वक्ष्यमाण इत्यर्थः, अयं भावः-यथा किल विवक्षिता तिथिश्चतुर्दशी, सा च प्रधचने पाक्षिकपर्वत्वेनाभिमता, तस्याश्च कृत्यं चतुर्थतपः पाक्षिकप्रतिक्रमणं चेत्यादि, तत्कृत्यकारो हितीय प्रवांशो, न पुनः प्रथमोऽपि, तस्य तत्कृत्यमधिकृत्य नपुंसकवदसामर्थ्याद्, पवं विवक्षितो मासो भादपदः, सोऽपि सम्प्रति चतुर्धाविच्छिन्नस्य श्रीसंघस्य पर्युषणापर्वत्वेन प्रवचने प्रतीतः, तस्यापि कृत्यं सर्वसाधुचैत्यवन्वनालोचनाष्टमतपोलोचसावत्तरिक्रप्रतिक्रमणलक्षणानि पञ्च कृत्यानि नियन्तानि, तान्यिकृत्य प्रथमो भादपदो नपुंसकवदसमर्थः, नपुंसकत्वं च ज्योतिर्विदां प्रतीतमेव, यदुक्तं- "यात्राविवाहमण्डनमन्यान्यपि शोभनानि कर्माणि । परिहर्त्तव्यानि बुधैः, सर्वाणि नपुंसके मासि ॥ १॥ " इति, तस्मात् सर्वोत्तमो हितीय एव भादपदोऽधिकर्त्तव्या, प्रमण्टम्थाद्यस्तिथयः कार्ति-काव्यक्ष मासा अपि योजनीया इति गाथार्थः ॥ " [ म. प्र. पृ. ४०८, ४०९ ]

ઉપરના પાઠમાં જે વાત કહી છે, તે માસવૃદ્ધિ અને તિથિવૃદ્ધિને એકસરખી રીતિએ લાગુ કરવામાં આવી છે. જેમ એક તિથિ એ સ્પેકિયોને સ્પર્શનારી અને છે એથી તિથિવૃદ્ધિ કહેવાય છે, તેમ એક સંક્રાન્તિમાં એ માસાદયા થાય છે તો તે માસવૃદ્ધિ કહેવાય છે. વૃદ્ધા તિથિમાં જેમ પ્રથમા તિથિને તે તિથિના નામથી અંકિત કાર્યોને માટે શહ્યુ કરાય નહિ, તેમ માસવૃદ્ધિના પ્રસંગમાં પ્રથમ માસને પણ, તે માસના નામથી અંકિત કાર્યોને માટે શહ્યુ કરાય નહિ. આ વિગેરે બાબતાથી 'માસવૃદ્ધિ અને તિથિવૃદ્ધિને અંગે આરાધનાના નિયમમાં સમાનતા છે'—એ વાત સિદ્ધ થઈ જાય છે.

ઉપરના પાઠમાં વૃદ્ધાતિથિ અને વૃદ્ધ માસના પ્રથમ અવયવ રૂપ પ્રથમા તિથિને અને પ્રથમ માસને 'નપુંસક' તરીકે જણાવીને, પાતપાતાનાં નામાંકિત કાર્યોને માટે અસમર્થ જણાવેલ છે. આથી આઠમા મુદ્દામાં "વૃદ્ધિના પ્રથમ માસને અને પ્રથમા તિથિને નપુંસક કહેવાય કે નહિ!"—એવા જે પ્રશ્ન છે, તેના ઉત્તર પણ મળી રહે છે અને નવમા મુદ્દામાં "જે નપુંસક તિથિ પાતાનું કલ નિપજાવી શકવાને પણ અસમર્થ હાય, તે અન્યના તેથી પણ વધારે સમર્થ કલને નિપજાવી શકે કે નહિ!"—એવા જે પ્રશ્ન છે, તેના ઉત્તર પણ મળી રહે છે. બ્રન્થકાર-શ્રીએ, નપુંસક માસમાં શાલન કાર્યોના પરિહાર કરવાની સાક્ષી આપીને, નપુંસક તિથિમાં પણ શાલન કાર્યોના ત્યાગ કરવાનું સ્વન કર્યું છે. આથી, પૂનમ—અમાસની વૃદ્ધિએ નપુંસક એવી પ્રથમા પ્રથમ પ્રથમ પ્રથમ સ્થાન કર્યું છે. આથી, પૂનમ—અમાસની વૃદ્ધિએ નપુંસક એવી પ્રથમા પંચમીએ સાંવત્સરિકપર્વ માનવા—આરાધવાનું આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીનું મન્તવ્ય શાસ્ત્રથી સર્વથ વિરૃદ્ધ જ પૂરવાર થાય છે. જે નપુંસક તિથિ પાતાનું નામાંકિત કાર્ય નિપજાવી શકવાને અસમર્થ હોય, તે નપુંસક તિથિ મહાપર્વના કાર્યને નિપજાવવાને સમર્થ ખને, એ સર્વથા અસંભવિત વસ્તુ છે. જે નપુંસક પાતાના નપુંસકપણાના કાર્યને દ્વાયાંના વાંઝણીપણાને ટાળવાને અસંભવિત વસ્તુ છે. જે નપુંસક પાતાના નપુંસકપણાના કાર્યને દિવાયાંના વાંઝણીપણાને ટાળવાને અસંભવિત વસ્તુ છે. જે નપુંસક પાતાના નપુંસકપણાના કાર્યને દ્વાયાંના વાંઝણીપણાને ટાળવાને

અસમર્થ **હોય,** તે નપુસક પરસ્તી સાથે બ્યભિચાર કરી શકે અને પરસ્ત્રીને સંતાનવતી અનાવી શકે, એ માન્યતા કાેઈ પણ **બુહિશાલિની તાે હાેઈ શકે જ નહિ**.

ઉપરના પાંઠથી જેમ સાતમા, આઠમા અને નવમા મુદ્દાનું નિરાકરણ મળે છે, તેમ બારમા મુદ્દાનું નિરાકરણ પણ મળે છે. બારમા મુદ્દામાં-' બે બીજ આદિ મનાય, લખાય અને બેલાય કે નહિ?'-એના નિર્ણય કરવાના છે અને ઉપરના પાઠમાં-" एवं च सित तिथिमासयोराद्ययोरंशयोः प्रथमातिथ्यादिसंका स्यात्।"-એમ જણાવીને બીજ આદિની વૃદ્ધિએ બે બીજ આદિ મનાય, લખાય અને બેલાય, એવું સ્પષ્ટપણે પ્રતિપાદન કરેલું છે.

"તિશિદિન" અને "પર્વારાધન" સંબંધી મન્તબ્યલેદને અંગેના નિર્ણય કરવાને માટે તારવવામાં આવેલા ૨૫ મુદ્દાઓ પૈકી, દશમા અને અગીઆરમા મુદ્દો નીચે મુજબના છેઃ—

- " (૧૦) પક્ષના ૧૫ રાત્રિ–દિવસ અને ચતુર્માસ તથા વર્ષના અનુક્રમે ૧૨૦ અને ૩૬૦ રાત્રિ–દિવસ મણાય છે તે તથા પર્ધુષણાને અંગે વીસ રાત્રિ સહિત માસ અને સીત્તેર રાત્રિ–દિવસ મણાય છે તે, વારની અપેક્ષાએ ગણાય છે કે તિથિ અને માસની અપેક્ષાએ ગણાય છે ?
- " (૧૧) દિનગણનામાં જેમ એક ઉદયતિથિતા એક રાત્રિ-દિવસ ગણાય છે, તેમ એક ક્ષાણ તિથિતા પણ એક રાત્રિ-દિવસ અતે એક વૃદ્ધા તિથિતા પણ એક રાત્રિ-દિવસ ગણાય છે કે નહિ ?"

આ બે મુદ્દાઓના સંબંધમાં અમાર મન્તવ્ય એલું છે કે-પક્ષના ૧૫, ચતુમાંસના ૧૨૦ અને વર્ષના ૩૬૦ રાત્રિ-દિવસ ગણાય છે તે તથા પર્યુષણાને અંગે વીસ રાત્રિ સહિત માસ અને સિત્તિર રાત્રિ-દિવસ ગણાય છે તે, તિથિ અને માસની અપેક્ષાએ જ ગણાય છે. ૧૪, ૧૫ કે ૧૬ રાત્રિ-દિવસનો પક્ષ હાય તો પણ, તેમાં તિથિઓ પંદર જ હાય છે. આવા બે પક્ષનો માસ ગણાય છે. ચતુમાંસમાં વૃદ્ધિના કારણે પાંચ માસ આવ્યા હાય તો ય તે ચતુમાંસ જ ગણાય છે, એટલે કે-વૃદ્ધ માસના પ્રથમાવયવસ્વરૂપ પ્રથમ માસની તિથિઓ તથા પ્રથમ માસના બ પફ્ષાને ગણનામાં લેવામાં આવતા નથી. વર્ષના જે ખાર માસ, ચાવીસ પક્ષ અને ૩૬૦ રાત્રિ-દિવસ ગણાય છે તે પણ આવી જ રીતિએ ગણાય છે. પક્ષમાં ગણાતા પંદર રાત્રિ-દિવસ તિથિઓની અપેક્ષાએ તો ગણાય જ છે, પણ તેમાં એક ઉદયતિથિના જેમ એક રાત્રિ-દિવસ ગણાય છે, તેમ સ્પર્યોદયસ્પર્શને પામ્યા વિના જ સમાપ્ત થઈ ગએલી ક્ષીણતિથિના પણ એક રાત્રિ-દિવસ ગણાય છે અને બે સ્પર્યોદયોને સ્પર્શ્યા પછીથી જ સમાપ્તિને પામતી વૃદ્ધા તિથિના પણ એક રાત્રિ-દિવસ ગણાય છે અને બે સ્પર્યોદયોને સ્પર્શ્યા પછીથી જ સમાપ્તિને પામતી વૃદ્ધા તિથિના પણ એક રાત્રિ-દિવસ ગણાય છે અને બે સ્પર્યોદયોને સ્પર્શ્યા પછીથી જ સમાપ્તિને પામતા વૃદ્ધા તિથિના પણ એક રાત્રિ-દિવસ ગણાય છે. આ સંબંધમાં, શ્રી પ્રવચન પરીક્ષા નામના શ્રન્થની છાપેલી પ્રતમાં પ. ૪૧૦ અને પ. ૪૧૦ લવર નીએ મુજબના પાઠ છે:—

"यत्कृत्यं प्रतिमासं नामग्राहं नियतकृत्यं तत् तिस्मिन्नेव मासे विधेयं, नान्यत्रेति, विवक्षया तिथिवन्यूनाधिकमासोऽप्युपेक्षणीयः, अन्यत्र तु गण्यतेऽपि, तथा हि-विविक्षितं हि पाक्षिकप्रति-क्रमणं तद्यतुर्द्दश्यां नियतं, सा च यद्यभिविद्धिता तदा प्रथमां परित्यज्य द्वितीयाऽपि कर्तंत्र्या, दिनगणनायां त्वस्या अन्यासां वा वृद्धौ संभवन्तोऽपि षोडश दिनाः पञ्चदशैव गण्यन्ते, पवं क्षीणायां चतुर्दशापि दिनाः पञ्चदशैवेतिवोध्यं, तद्वदत्रापि विविक्षितं कृत्यं सांवत्सरिकप्रतिक्रमणादि, तच्च मासमिथिकृत्य भाद्रपदे नियतं, स च यद्यभिविद्यतस्तदा प्रथमं भाद्रपदं परित्यज्य द्वितीयोऽधिकर्त्तव्यः, दिनगणनायां त्वस्यान्यस्य वा मासस्य वृद्धौ संभवन्तोऽप्यशीतिदिनाः पञ्चाशदेव गण्यन्ते, यथा परस्याप्यभिमता पञ्चमास्यपि चतुर्मासीतयेति।"

"તિથિદિન" અને "પર્વારાધન" સંબંધી મન્તવ્યભેદને અંગેનો નિર્ણય કરવાને માટે તારવવામાં આવેલા ૨૫ મુદ્દાઓમાં, બારમા મુદ્દો નીચે મુજબના છેઃ—

"(૧૨) બીજ, પાંચમ, આઠમ, અગીઆરસ, ચૌદશ, પૂનમ, અમાસ, ભાદરવા સુદ ૪ અને કલ્લાઘુક-તિથિઓ પૈકી જે કાઈ પણ પર્વતિથિની વૃદ્ધિ હોય, તેને માટે બે બીજ આદિ મનાય, લખાય અને બાલાય, તા તેથી વિરાધનાને પાત્ર થવાય? કે તેમ માનવા આદિને બદલે તે વૃદ્ધા તિથિની પહેલાં જે પહેલી અપર્વતિથિ હોય તેને બે એકમ આદિ રૂપે મનાય, બાલાય અને લખાય તા મૃષાવાદ આદિ દોષોના પાત્ર બનાય?"

આ મુદ્દાના સંબંધમાં અમારૂં મન્તવ્ય એવું છે કે-શ્રી જૈન શાસનમાં જેટલી તિથિઓને પર્વતિથિઓ તરીકે માનવાની આજ્ઞા કરમાવવામાં આવી છે, તે તિથિઓમાંની કાઇ પણ તિથિની વૃદ્ધિ આવી હોય, ત્યારે તે વૃદ્ધા તિથિના પ્રથમાવયવસ્વરૂપના અને દ્વિતીયાવયવસ્વરૂપના ખાલ રાખીને, એક તિથિના ગણાતા બે દિવસામાં પહેલા દિવસે વૃદ્ધા તિથિની પ્રથમા તિથિ અને બીજ દિવસે વૃદ્ધા તિથિની દ્વિતીયા તિથિ-એવી સંજ્ઞા થાય જ. અર્થાત્ બીજ આદિની વૃદ્ધિએ બે બીજ આદિ માની શકાય, લખી શકાય અને બાલી શકાય. માત્ર તેના નામાંકિત કાર્યને માટે પહેલી બીજને અવગણીને બીજ બીજના સ્વીકાર કરાય. આ સંબંધમાં મુદ્દા ૭-૮-૯ના વિવેચન પ્રસંગે શાસ્ત્રપાઠ મૂકીને સ્પષ્ટતા કરેલી છે. બે બીજને બે બીજ આદિ રૂપે માનવા, લખવા કે બાલવાથી વિરાધનાને પાત્ર થવાય, એવું તો વૃદ્ધા તિથિના સ્વરૂપને અને પર્વારાધનની આજ્ઞાને યથાર્થપણે નહિ સમજનાર જ કહી શકે. પ્રત્યુત, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી બે બીજ આદિ આવી હોય તે છતાં પણ તેને બદલે બે એકમ આદિ અને બે પૂનમ—અમાસ આવી હોય તે છતાં પણ તેને બદલે બે તેરશ આદિ માનવાનું, લખવાનું અને બેલવાનું જે કહે છે, તેને અનુસરાય તો મૃષાવાદ આદિ દોષોના પાત્ર બનવાની આપત્તિમાં જ મૂકાઈ જવું પડે.

" તિથિદિન" અને " પર્વારાધન" સંબંધી મન્તવ્યક્ષેદને અંગેના નિર્જુયને માટે તારવવામાં આવેલા ૨૫ મુદ્દાઓમાં તેરમા મુદ્દો નીચે મુજબના છેઃ—

" (૧૩) જે પર્વતિથિના ક્ષય થયા હાય, તે પર્વતિથિની પૂર્વની તિથિ અપર્વતિથિ હાય તા તે અપર્વતિથિના એક જ દિવસે ગૌષ્-મુખ્ય રીતિએ બન્નેય તિથિઓના વ્યપદેશ થઈ શકે કે નહિ?"

આ મુદ્દાના સંબંધમાં અમારૂં મન્તવ્ય એલું છે કે-જે પર્વતિથિના ક્ષય આવ્યા હાય, તે પર્વતિથિની પૂર્વની તિથિ અપર્વતિથિ હાય તા પણ, તે અપર્વતિથિના એક જ દિવસે ગૌલુ-મુખ્ય રીતિએ અપર્વતિથિ અને પર્વતિથિ ખન્ને ય તિથિઓના વ્યપદેશ થઈ શકે. ચાથા મુદ્દાના વિવેચનમાં આ વાતને શાસ્ત્રપાઠથી સિદ્ધ કરવામાં આવી છે, એટલે અત્રે વિસ્તાર કરતા નથી.

" તિથિદિન " અને " પર્વારાધન " સંબંધી મન્તબ્યલેદને અંગેના નિર્ણયને માટે તારવ-વામાં આવેલા ૨૫ મુદ્દાઓમાં, ચૌદમા મુદ્દો નીચે મુજબના છેઃ—

"(૧૪) જે પર્વતિથિના ક્ષય થયા હાય, તે પર્વતિથિની પૂર્વની તિથિ જો પર્વતિથિ હોય તા પૂર્વની તે પર્વતિથિના દિવસે બન્ને ય પર્વતિથિઓના આરાધક બની શકાય કે નહિ ? તેમ જ એક દિવસે બે કે બેથી વધુ પર્વીના યાગ થઈ જતા હોય તા તે સર્વ પર્વીના તે એક જ દિવસે આરાધક બના શકાય કે નહિ ? " આ મુદ્દાના સંબંધમાં અમારૂં મન્તબ્ય એવું છે કે –જે પર્વતિથિના ક્ષય આબ્યા હાય,

તે પર્વતિથિની પૂર્વની તિથિ જો પર્વતિથિ હેાય, તેા પૂર્વની તે પર્વતિથિના દિવસે અન્ને ચ પર્વ-તિથિઓના આરાધક અની શકાય અને એ જ રીતિએ જે એક દિવસે જેટલાં પર્વોના યોગ થઇ જતો હોય તે સર્વ પર્વોના પણ તે જ એક દિવસે આરાધક અની શકાય. બીજા મુદ્દાના વિવેચનમાં આ વાતને શાસ્ત્રપાઠથી સિદ્ધ કરવામાં આવી છે, એટલે અત્રે વિસ્તાર કરતા નથી.

"તિર્થિદિન " અને " પર્વારાધન " સંબંધી મન્તવ્યલેદને અંગેના નિર્ણયને માટે તારવવામાં આવેલા ૨૫ મુદ્દાએકમાં, પંદરમા મુદ્દે નીચે મુજબના છે:—

" (૧૫) ચામાસી તપમાં પાક્ષિકના તપના અને ચામાસી પ્રતિક્રમણમાં પાક્ષિક પ્રતિક્રમણના સમાવેશ થાય છે કે નહિ ? "

આ મુદ્દાના સંબંધમાં અમારૂં મન્તબ્ય એવું છે કે-ચામાસી તપમાં પાક્ષિકના તપના અને ચામાસી પ્રતિક્રમણમાં પાક્ષિક પ્રતિક્રમણના સમાવેશ થાય છે. શ્રી જૈન શાસનમાં પાક્ષિકના એક ઉપવાસ અને ચોમાસીના બે ઉપવાસ રૂપ છઠ કરવાની ખાસ આગ્રા કરેલી છે અને 🗆 તે નહિ કરનારને પ્રાયશ્ચિત્ત કહેલું છે. યુગપ્રધાન આચાર્યભગવાન શ્રીમત્ કાલિકસૂરીશ્વરજી મહારાજાએ, તેવા પ્રકારનું કારણ ઉપસ્થિત થયેથી, શાસની આજ્ઞાને અનુસરતી રીતિએ વાર્ષિક પર્વ જે ભા. સુ. ૫ માં હતું તે ભા. સુ. ૪ માં આષ્યું અને એમ કરવાના કારણે ચોમાસી જે આષાંદ, કાર્ત્તિક અને ફાગણની પૂર્ણિમાએ હતી તે આષાદ, કાર્ત્તિક અને ફાગણની શુકલા ચંતર્દશીએ નિર્શ્ચિત કરવી પડી. આમ થવા પૂર્વે આષાઢ, કાર્ત્તિક અને કાગણની શુકલા ચતુર્દશીએ પાર્લિકાનુષ્કાન આચરાતું હતું તથા આષાઢ, કાર્ત્તિક અને ફાલ્યુનની પૂર્ણિમાએ ચોમાસી અનુષ્કાન આચરાતું હતું. આમ છતાં, વાર્ષિક પર્વને ભા. સુ. ૫ માંથી ભા. સુ. ૪ માં આણતાં, ચોમાસી પૂનમને બદલે ચૌદશે આણી; પણ આષાઢ, કાર્ત્તિક અને કાલ્ગુનના પાક્ષિકને તેરશે નિશ્ચિત કર્યું નહિ! આથી તે વખતથી આષાઢ, કાર્ત્તિક અને ફાલ્ગુનની શુકલા ચતુર્ફશીએ જે પાક્ષિકા-તુષ્કાન પૃથક આચરાતું હતું તે બંધ થયું. જે ચોમાસી તપમાં પાક્ષિકના તપના અને ચોમાસી પ્રતિક્રમણમાં પાક્ષિકના પ્રતિક્રમણના સમાવેશ ન થઇ શકતા હોત, તો વાર્ષિક પર્વ અને ચોમાસી પવાને પૂર્વની તિથિએ નિશ્ચિત કરતી વેળાએ આષાઢ, કાર્ત્તિક અને ફાલ્યુનના શકલ પક્ષના પાક્ષિકને પણ શુકલા તેરશે નિશ્ચિત કરવું જ પડત, પણ તેમ કર્યું નથી જ. એથી પણ સમજી શકાય તેમ છે કે-એક દિવસે બે પર્વતિથિઓ આવી જવા પામી હોય, અગર એકથી વધુ પર્વાના યાગ થઇ જવા પામ્યા હાય, તા મુખ્ય પર્વના અનુષ્ઠાનમાં તેની અપેક્ષાએ ગૌણ પર્વોનાં અનુષ્ઠાનાના પણ સમાવેશ થઈ જ જાય.

- " તિથિદિન " અને " પર્વારાધન " સંબંધી મન્યવ્યલેદને અંગેના નિર્ણય કરવાને માટે તારવવામાં આવેલા ૨૫ મુદ્દાઓ પૈકીના, સાલમા મુદ્દો નીચે મુજબના છેઃ—
  - " (૧૬) પહેલી પૂનમે કે અમાસે ચતુર્દશીના આરોપ દ્વારા પાક્ષિક કે ચોમાસી માનવામાં આવે, તો અનુક્રમે ૧૫ અને ૧૨૦ રાત્રિ–દિવસતું ઉલ્લંઘન તથા ભા. સુ. પહેલી પાંચમે આરોપ દ્વારા ભા. સુ. પ્ર માની સંવત્સરી કરવામાં આવે તો ૩૬૦ રાત્રિ–દિવસતું ઉલ્લંઘન થાય કે નહિ ? અને તેને જો ઉલ્લંઘન કર્યું કહેવાય, તો તેવા ઉલ્લંઘનને દોષપાત્ર કહેવાય કે નહિ ?"

આ મુદ્દાના સંબંધમાં અમારૂં મન્તવ્ય એવું છે કે-શ્રી જૈન શાસનમાં આરાપ દ્વારા કાઈ

પણ પ્વંતિથિના દિવસને નક્કી કરવાનું વિધાન છે જ નહિ અને આરોપના નિષેધ સ્પષ્ટ રૂપે કરાએલા છે. બીજા મુદ્દાના વિવેચનમાં આરોપના નિષેધની વાત શાસપાઠની સાક્ષીપૂર્વક કહેવાઇ છે. આથી સિદ્ધ થાય છે કે-પહેલી પૂનમે કે અમાસે ચતુર્દશી વિઘમાન નહિ હોવાથી અને તે પૂર્વે તે વ્યતીત થઈ ગયેલી હાવાથી, પહેલી પૂનમે કે અમાસે ચતુર્દશીનું આરોપણ કરીને પણ, પાક્ષિક કે ચોમાસી માનવામાં આવે તો પણ, અનુક્રમે ૧૫ અને ૧૨૦ રાત્રિ–દિવસનું હલ્લંઘન કર્યુ-એમ જ કહેવાય. એ જ રીતિએ, ભા. સુ. પહેલી પાંચમે ભા. સુ. ૪ ના આરોપ કરીને વાર્ષિક પર્વનું અનુષ્ઠાન કરવામાં આવે, તો પણ ૩૬૦ રાત્રિ–દિવસનું હલ્લંઘન કર્યું કહેવાય. પંદર રાત્રિ–દિવસ આદિના હલ્લંઘનથી, પ્રત્યાખ્યાનાવરણીયાદિ કષાયોમાં આવી જવાનું થતું હોલાથી, પંદર રાત્રિ–દિવસ આદિના હલ્લંઘનથી, પ્રત્યાખ્યાનાવરણીયાદિ કષાયોમાં આવી જવાનું થતું હોલાથી, પંદર રાત્રિ–દિવસ આદિના હલ્લંઘનથી દેલપાત્ર ગણાય, તે પણ સ્વાભાવિક જ છે.

" તિથિદિન " અને " પર્વારાધન " સંબંધી મન્તવ્યક્ષેદને અંગેના નિર્ણય કરવાને માટેના ૨૫ મુદ્દાઓ પૈકીના, સત્તરમા મુદ્દો નીચે મુજબના છેઃ—

"(૧૭) આરાધનાને અંગે, ક્ષયના પ્રસંગે ક્ષીણતિથિના ભોગવટાની સમાપ્તિ પૂર્વની તિથિના દિવસે દ્વેષ છે, એ છે અને વૃદ્ધિના પ્રસંગે વૃદ્ધા તિથિના ભોગવટાની સમાપ્તિ ઉત્તરા તિથિના દિવસે દ્વેષ છે, એ જ એક હેતુ<sup>થી</sup>—" **ક્ષયે પૂર્વા તિથિદ્યાં હા (તિચિઃ कાર્યા), વૃદ્ધો પ્રાહ્મા (काર્યા) તથો**— <del>त्तरा</del> "—એવા કથન દ્વારા, ક્ષયના પ્રસંગે પૂર્વા તિથિ અને વૃદ્ધિના પ્રસંગે ઉત્તરા તિથે ગ્રહણ કરવાની આતા કરાઈ છે કે તેવી આતા કરવામાં ભોગવટાની સમાપ્તિ સિવાયનો કોઈ હેતુ રહેલો છે?"

આ મુદ્દાના સંબંધમાં અમારૂં મન્તવ્ય એવું છે કે—ક્ષયના પ્રસંગમાં સમાપ્તિ પૂર્વા તિથિના દિવસે હોય છે અને વૃદ્ધિના પ્રસંગમાં સમાપ્તિ વૃદ્ધા તિથિના દિવસે હોય છે, એ જ એક હેતુથી આરાધનાને અંગે—" स्रये पूर्वा तिथिप्राहृद्धा (तिथिः कार्या), बृद्धौ ग्राहृश्या (कार्या) तथोत्तरा "-એવા કથન દ્વારા, ક્ષયના પ્રસંગે પૂર્વા તિથિ અને વૃદ્ધિના પ્રસંગે ઉત્તરા તિથિ ચહ્યુ કરવી-એવી આજ્ઞા કરવામાં આવી છે. શ્રી તત્ત્વતરંગિણીની છાપેલી પ્રતના પૃ. ૧૨ માં નીચે મુજબના જે પાઠ છે, તેથી પણ આ વાતને પૃષ્ટિ મળે છે.

"अथ तिथीनां हानी वृद्धौ च का तिथिः स्वीकार्येत्यत्रोभयोः साधारणं लक्षणमुत्तरार्द्धेनाह-'जं जा जंमि 'त्ति यद्-यस्माद् या-तिथिर्यस्मिन्-आदित्यादिवारलक्षणदिवसे समाप्यते स प्व दिवसो-वारलक्षणः प्रमाणमिति-तत्तिथित्वेनैव स्वीकार्यः।"

"તિથિદિન" અને "પર્વારાધન" સંબંધી મન્તવ્યલેદને અંગેના નિર્ણય કરવાને માટેના રૂપ મુદ્દાએ પૈકીના, અઢારમા મુદ્દો નીચે મુજબના છેઃ—

" (૧૮) કલ્યાણકતિથિએા, એ પર્વતિથિએા ગણાય કે નહિ ? "

આ મુદ્દાના સંઅંધમાં અમારૂ મન્તવ્ય એવું છે કે-શ્રી જૈન શાસનમાં કલ્યાલુકતિથિઓને પણ પર્વતિથિઓ તરીકે જણાવેલી છે. વિ. સં. ૧૭૩૧ માં પાઠકપ્રવર શ્રીમન્ માનવિજયજી ત્રાસ્ત્રિવરે રચેલા શ્રી ધર્મસંગ્રહ નામના ચન્થની છાપેલી પ્રતિમાં પૃ. ૨૩૯ માં ઉપર નીચે મુજબના પાઠ છે:—

"तथा -- वर्षामध्येऽश्विनचैत्रचातुर्मासिकचार्षिकाष्टाहिकाचतुर्मासकत्रयसांवत्सरपर्वादिदिवसा महज्जनमादिपञ्चकस्याणकदिवसाञ्चापि पर्वतिथित्वेन विक्षेयाः॥"

- "તિથિદિન" અને "પર્વારાધન" સંબધી મન્તવ્યભેદને અંગેના નિર્ણય કરવાને માટેના ૨૫ મુદ્દાઓ પૈકીનો, ઓગણીસમા મુદ્દો નીચે મુજબનો છેઃ—
  - " (૧૯) ઉદય, ક્ષય અને વૃદ્ધિ સંબંધીના જે નિયમા ચતુષ્પર્વી, પંચપર્વી અને ષટ્પર્વીને લાગુ થાય તે જ નિયમા અન્ય સર્વ પર્વતિથિઓને પણ લાગુ થાય કે નહિ ? "

આ મુદ્દાના સંબંધમાં અમારૂં મન્તબ્ય એવું છે કે-ઉદય, ક્ષય અને વૃદ્ધિ સંબંધીના જે નિયમા શ્રી જૈન શાસનમાં છે, તે નિયમા સર્વ પર્વતિથિઓને લાગુ થાય છે. આ વાતનું સમર્થન શાસપાઠની સાક્ષી સાથે બીજા મુદ્દાના વિવરણમાં કરેલું હોવાના કારણે, અત્રે વિસ્તાર કરતા નથી.

"તિથિદિન" અને "પર્વારાધન" સંબંધી મન્તવ્યલેદને અંગેના નિર્ણય કરવાને માટેના ૨૫ મુદ્દાએા પૈકીના, વીસમા મુદ્દો નીચે મુજબના છેઃ—

" (૨૦) પૂર્ણિમા અને કલ્યાણકૃતિથિએ -એ બેમાં અવિશેષતા છે કે વિશેષતા ? "

આ મુદ્દાના સંબંધમાં અમારૂં મન્તવ્ય એવું છે કે–પૂર્ણિમા અને કલ્યાણકતિથિઓ–એ એમાં આરાધ્યપણાને અંગે વિશેષતા નથી પણ અવિશેષતા છે. શ્રી તત્ત્વતરંગિણીમાં ચોથી ગાથાની વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે–" आराध्यत्वे च पञ्चदशीकल्याणकतिथ्योरप्यविशेषः।"

"તિથિદિન" અને "પર્વારાધન" સંબંધી મન્તવ્યલેદને અંગેના નિર્ણય કરવાને માટેના ૨૫ મુદ્દાએા પૈકીના, એકવીસમા સુદ્દો નીચે મુજબના છેઃ---

"(ર૧) બીજ, પાંચમ, આઠમ, અગીઆરસ અને ચૌદશે પરભવના આયુષ્યના બંધ પડવાની જેટલી અને જેવી સંભવિતતા છે, તેટલી અને તેવી સંભવિતતા પૂર્ણિમા, અમાવાસ્યા કે અન્ય કલ્યાણક તિથિઓ આદિએ ખરી કે નહિ ?"

આ મુદ્દાના સંબંધમાં અમારૂં મન્તવ્ય એવું છે કે-ખીજ, પાંચમ, આઠમ, અગીઆરસ અને ચૌદરો, પરભવના આયુષ્યના બંધ પડવાની જેટલી અને જેવી સંભવિતતા છે, તેટલી અને તેવી સંભવિતતા પૂર્ણિમા, અમાવાસ્યા કે અન્ય કલ્યાણકતિથિઓ આદિએ નથી જ. પૂજ્યપાદ આચાર્યભગવાન શ્રીમદ્ રત્નરોખરસૂરીધરજી મહારાજાએ વિ. સં. ૧૫૦૬ માં રચેલા સ્વાપન્નવુ-ત્તિવાળા શ્રી શ્રાદ્ધવિધિ નામના યુન્યના 'પર્વકૃત્ય-પ્રકાશક'નામક ત્રીજા પ્રકાશમાં ક્રમાવેલું છે કે-

"पर्वतिथिपालनं च महाफलं शुभायुर्वन्धहेतुत्वादिना । यदागमः - 'भयवं ! बीअपमुहासु पंचसु तिहीसु विहिअं धम्माणुहाणं किं फलं होइ ? गोयमा ! बहुफलं होइ, जम्हा प्आसु तिहीसु पाएणं जीवो परभवाउं समज्ञिणइ, तम्हा तवोविहाणाइधम्माणुहाणं कायव्वं । जम्हा सुहाउअं समज्ञिणइति '। आयुषि बद्धे तु दृढधर्माराधनेऽपि बद्धायुर्न टलति ।"

ઉપરના પાઠમાં સાક્ષી રૂપે આપેલા શ્રી જિનાગમમાંના પ્રશ્નોત્તરમાં જે બીજ આદિ પાંચ તિથિઓ કહી છે, તેમાં બીજ સિવાયની ચાર તિથિઓ પાંચમ, આઠમ, અગીઆરસ અને ચૌદશ જ છે–તે જાણવાને માટે, શ્રી શ્રાહ્મવિધિકાર આદિ મહાપુર્યાએ સંગૃહીત કરેલી નીચેની ગાથા પણ ઉપયોગી નિવડે તેમ છે.

> " बीआ पंचमी अद्वमी, एगारसी चउदसी पण तिहीओ। एआओ सुअतिहीओ, गोयमगणहारिणा भणिआ॥ १॥ ॥

- "તિથિદિન" અને "પર્વારાધન" સંબંધી મન્તવ્યલેદને અંગેના નિર્ણય કરવાને માટે તારવવામાં આવેલા ૨૫ મુદ્દાઓ પૈકીના, આવીસમા અને તેવીસમા મુદ્દો નીચે મુજબના છે:—
  - " (૨૨) તિથિદિન, માસ અને વર્ષ આદિના નિર્ણયને માટે, જૈન ટિપ્પનક વ્યવચ્છિન્ન થવાના કારણે, સેંકડા વર્ષો થયાં લૌકિક પંચાંગ જ મનાય છે અને તે માટે હાલ પણ આપણે લૌકિક પંચાંગ જ માનવું જોઈએ, એવું કરમાન છે કે નહિ ?
  - "(૨૩) અમુક દિવસે અમુક તિથિ ઉદયતિથિ, ક્ષયતિથિ કે દહાતિથિ છે–એ વિગેરેના નિર્ણયને માટે ઢાલ શ્રી જૈન શાસનમાં "ચંડાંશચંડ્ર" નામનું લોકિક પંચાંગ જ આધારભૂત મનાય છે કે નહિ ?"

આ બે મુદ્દાઓના સંબંધમાં અમારૂં માનવું એવું છે કે-તિથિદિન, માસ અને વર્ષ આદિના નિર્ણયને માટે, જૈન ટિપ્પનક વ્યવચ્છિન્ન થવાના કારણે, સેંકડા વર્ષા થયાં લોકિક પંચાંગ જ મનાય છે અને હાલ પણ લોકિક ટિપ્પનક માનવાની જૈન શાસકાર મહાપુર્ષોની આગ્ના છે જ. એથી જ, હાલ શ્રી જૈન શાસનમાં અમુક દિવસે અમુક તિથિ ઉદયતિથિ, ક્ષયતિથિ કે વૃદ્ધાતિથિ છે-એ વિગેરેના નિર્ણયને માટે "ચંડાંશુચંડૂ" નામનું લોકિક પંચાંગ જ આધારભૂત મનાય છે. જૈન ટિપ્પનક વ્યવચ્છિન્ન થયાના, જૈન ટિપ્પનક વ્યવચ્છિન્ન થવાના કારણે લોકિક ટિપ્પનક સ્વીકાર્યોના અને લોકિક ટિપ્પનકના સ્વીકાર વિના ચાલે તેમ નથી-એવું સ્થવનારા ઘણા ઉદલેખા જૈન શાસોમાં, છે. તેમાંથી આ નીચે ત્રણ ઉદલેખા ટાંફીએ છીએ.

" होकिकटिप्पनामित्रायेण दीक्षोपस्थापनादिषु तिथिववादिकरणसंध्यागतादिनक्षत्रप्रथमादि-मक्षत्रचन्द्रग्रहचारादिशुद्धमुहूर्चादानं पर्युषणापर्वकरणं च ।" [श्रीविचारामृतसंग्रह मु. प्र. पृ. १६ ]

આ ગ્રન્થ યુગપ્રધાનાત્તમ આચાર્યભગવાન શ્રી દેવસુન્દરસૂરિવરના શિષ્ય આચાર્યભગવાન શ્રીમત કલમહુડનસૂરિવરે સં. ૧૪૭૩ માં રચેલા છે.

" अत पत्र सौकिके स्रोक्तोत्तरे च टिप्पनकव्यवहारप्रवृत्तिरिप प्रतिपदादितिथिकमेणैव, ब्युच्छि-न्नेऽपि जैनटिप्पनके संप्रति टिप्पनकप्रवृत्तिरेव सत्साक्षिणी।" [श्रीप्रवचनपरीक्षा मु. प्र. प्. १९०]

"यत्तु जैनटिप्पनकानुसारेण श्रावणभाद्रपदवृद्धाविप आषाढवृद्धिरेव गण्यते इति तन्न युक्तं, जैनटिप्पनकस्य व्युच्छिन्नत्वात् संप्रति शैवटिप्पनकेनैव व्यवहारप्रवृक्तिः, तदनङ्गोकारे दीक्षाप्रतिष्ठादि-मुद्दर्तपरिक्कानं दूरे, मासवृद्धिरिप कथं ज्ञायते? तस्माच्छ्रावणभाद्रपदवृद्धिर्नाषाढतया व्यवहर्त्तव्या, किंतु श्रावणादितयैवेति।" [श्रीप्रवचनपरीक्षा मु. प्र. पृ. ४४१]

"તિથિકિન" અને "પર્વારાધન" સંબંધી મન્તત્વભેકને અંગેના નિર્ણયને માટે તારવવામાં આવેલા ૨૫ મુદ્દાઓમાંના, ચોવીસમા મુદ્દો નીચે મુજબના છેઃ—

" (૨૪) પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્યા કરતાં ચતુર્દશી અને ભા. સુ. ૫ ના કરતાં ભા. સુ. ૪ એ પ્રધાન પર્વતિથિ છે કે નહિ ? "

આ મુદ્દાના સંબંધમાં અમારૂં મન્તવ્ય એવું છે કે-પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્યા કરતાં ચતુર્દશી અને ભા. સુ. ૫ ના કરતાં ભા. સુ. ૪ કેઈ શુણી રીતિએ પ્રધાન પર્વતિથિ છે. કારણ એ છે કે-ચતુર્દશી એ પાક્ષિક અને ચાતુર્માસિક પર્વની તિથિ છે. વળી અતુર્દશીએ આયુષ્યબંધની જેવી સંભાવના છે, તેવી સંભાવના પૂનમ-અમાસે નથી. ભા. સુ. ૪ ના શ્રી સંવત્સરી પર્વ હાવાના કારણે, એ તા સારા ય વર્ષની પર્વતિથિઓમાં પ્રધાનતા ભાગવે છે; એટલે ભા. સુ. ૫ કરતાં એની પ્રધા- નતા હોય, તે સ્વાભાવિક છે. આ મુદ્દો ખાસ કરીને એટલા માટે જ ઉપસ્થિત કરવામાં આવ્યા છે કે આસામ શ્રી સાગરાતંદસૂરિજી પૂત્રમ, અમાસ અને લા. સુ. પ ને ઉલી રાખવાના તથા તે ત્રણને એક એક જ દિવસે રાખવાના નામે, પખ્ખી તથા ચોમાસીની ચીદશની અને સાવત્સરિક પ્રવૈતિથિની વિરાધના આદિ દાષોની પાત્રતાને ઉલી કરતાં પણ અટકતા નથી.

"તિથિદિન" અને "પર્વાશધન" સંભધી મન્તવ્યક્ષેકને અંગેના નિર્ધયને માટે તારવવામાં આવેલા ૨૫ મુકાઓ પૈકીના, ૨૫ માં મુકો નૃષ્યિ મુજબના છે:—

્ડ (૨૫) કાર્ત્તિક પૃશ્ચિમાના સઘે, કાર્ત્તિક પૃશ્ચિમાતી યાત્રા ચતુર્દશીના ઉદ્દયવાળા દિવસે થાય કે અન્ય ફ્રાઈ દ્વિસે થાય ?"

આ મુદ્દાના મુંબંધમાં અમાર મનાવ્ય એવું છે કે-પૂર્ણિમાના ક્ષયે ચતુર્દશીએ જ ચતુર્દશી અને પૂર્ણિમા વિદ્યમાન હોય છે, એટલે તે એક જ દિવસ બન્નેના આરાધક બનાય અને પૂર્ણિ માની યાત્રા તે દિવસે કરવી એ વ્યાજબી ગ્રહ્યાય.

િલિ. સં. ૧૯૯૯ ના આગુણર સુંદ ૬, હવિ શ્રી જૈન સહિત્ય મિન્દિર—પાલીતાણ

**વિજયરામ્**ચંદ્રસૂરિ

# આં બ્રી સાગરાનન્દ્રસૂરિજીએ પૂ. આં બ્રીમદ્દ વિજયરામચન્દ્રસૂરી ધરજ મહારાજે કરેલા નિરૂપણ અંગે રજ્ય કરેલું ખંડન

🧈 श्रीजौतभस्वाभिने नभः।

આરાધનામાં પર્વતિયિની સંજ્ઞાના અભાવ કે સંજ્ઞાનું એવડાપણું મનાય નહિ શેઠ શ્રી કરતરલાઇની હાજરીમાં–તિથિની હાનિવૃદ્ધિની વખતે પર્વતિથિ નક્કીં કરવાના ઘડાએલા મુત્સદ્દાને અ'ગે એ વર્ગે આપેલા મુદ્દાઓ અને તે ઉપર સમાસાયના

શીધક મુદ્દો-" તિથિદિન " અને " પર્વારાધન " સંબંધી મંતવ્યબેદને અંગે નિર્ણય કરવા માટેના ખાસ મુદ્દાઓ.

સમાલાચના-તિથિકિનમાં મંતવ્યલેક નથી પરંતુ પર્વતિથિની હાનિવૃદ્ધિ વખતે તિથિસંજ્ઞામાં મતલેક છે.

મુંદ્દો-૧ પર્વતિથિઓની આરોધનાને માટે મળી શકે તો મુંધી, ઉદયતિથિને જ ગ્રહણ કરવાની આત્રા છે કે નહિ !

સમાસાચનાં – ઉદયવાળીજ પર્વતિથિ માનવી એવા એકાત નથી, કેમકે પર્વતિથિના ક્ષય-વૃદ્ધિ પ્રસંગે તે સિદ્ધાંત આધિત થાય છે.

ઉદયતિથિ તે ઉત્સર્ગમાર્ગ છે. ' ક્ષ્યે પૂર્વા તિથિ काર્યો' એ પ્રદેશ એના અપવાદ છે. એટલે-ક્ષયવૃદ્ધિ પ્રસંગે જૈન શાસ પ્રમાણે તિથિ નંદ્રી કરવાની ચર્ચામાં આ પ્રદેશ જ વ્યર્થ છે.

- ૧. ઉદયતિથિની વાર્ત પણ નિષેધ, અનુ-વાર્દ અને પ્રાપ્તિવિધાન કરે છે. જેમકે ઉદય પૂર્વ તે તિથિ જેટલા ભાગ હાય તેટલા અધાય તે તિથિના ભાગને તે તિથિ તરીકે માનવાની મનાઇ કરે છે. અને પૂર્વાન્હાદિબ્યાપ્તિના કે ક્રિયાકાળવ્યાપ્તિના નિષેધ કરે છે.
  - ર. ઉદયને સ્પર્શતી વખત જે તિથિભાગ હાય તે સીધા હાેવાથી અનુવાદ કરે છે.
- 3. અને તે આખા અહારાત્રમાં બીજ તિથિના લાગ હાય કે સમાખ્તિ હાય તા પણ તેને તે બીજ તિથિ તરીકે કહેવાની મનાઇ કરે છે.

મુંહૂર્તાદિકમાં તિથિએાની વિદ્યમાનતાએ તિથિ હૈવાય છે. ઉદયમાત્રથી આખા દિવસ તિથિ હેવાનું તો આરાધનાદિમાંજ હાય છે.

આ ઉપરથી ઉદયતિથિને માનનાર મનુષ્ય આરાધનમાં એક દિવસે એ તિથિ માની શકે જ નહિ, એ વાત સ્પષ્ટ શાય છે. કેમકે ' ઉદયનિશિ હેવી' એ વાતના અર્થ જ ' ઉદયનાળી ચોવીસ કલાકની તિથિ' એવા છે અને તેથી જ તિથિના આરંભ પણ પ્રત્યાપ્યાનની વખતે થાય અને સમાપ્તિ પણ બીજા દિવસના પ્રચ્ચેક ખાલુના વખતની અનંતર પૂર્વે જ શાય. પર્વ કે પંત્રીન તરની તિથિફેપ પંતિશિની હાનિ-ઇહિની પ્રસંગ ને હાય ત્યારે પ્રવર્તવાવાળા આ માર્ગ છે. અને તેથી પ્રવતિશિની હાનિ-ઇહિની ચચામાં તે ' ઉદય-વાળી જ તિથિ માનવી એ' વાત બાધિત છે.

૪. ઉદયની જ તિથિ લેવી એમ કહેતા ઉદયં વિનાની-વ્યવહારથી ઉદયં કુંદલ ગણાએલી ક્ષીલું પર્વતિથિ માનનાર વર્ગ સ્વવચનથી આગાલગાદિ દાષવાળા થાય. અર્થાત્ સામા પથ જે ઉદયયુક્ત પર્વતિથિ માનનાર લેવી, એમ એ ઉદયવાળી વાતથી કહેવા માગતા હોય તો તે વર્ગ આઠમના સચની વખતે સાતમને દિવસે અનુદયવાળી પણ આઠમ પર્વતિથિ તરીકે ગણીને આરાધે છે તે સ્વમંતવ્યથી વિરુદ્ધ હાવાથી આરાલગાદિ દાવવાળા થાય.

ને ઉદયવાળી તિથિ લેવીજ એમ કહે તો વૃદ્ધિની વખતે અન્ને તિથિ ઉદયયુક્ત હાવાથી તે એ દિવસ તે એ પર્વતિથિ નહિ માનનાર તે વર્ગ સ્વવચનવિરૂદ્ધ ગણાય. અર્થાત્ એ પક્ષ ને ઉદયયુક્ત પર્વતિથિ લેવીજ, એમ પણ કહેવા માંગે તેા ટીપ્પણામાં આવેલી પર્વતિથિની વૃદ્ધિની વખતે અન્ને પર્વતિથિએા ઉદયવાળી હાેવાથી તે વર્ગે તે અન્ને દિવસ પર્વતિથિ કહેવી અને માનવી જોઈએ. પણ તેમ તેઓ નહિ કરતા હાેવાથી સ્વવચનવિરૃદ્ધ ગણાય.

વાસ્તવિક રીતે ક્ષયવૃદ્ધિ વખતે પર્વતિથિ નક્કી કરવાની ચર્ચામાં આવા ઉત્સર્ગ વાકચવાળા મુદ્દાની જરૂર જ ન ગણાય.

મુદ્દો – ર જે દિવસે જે પર્વતિથિ ઉદયતિથિ રૂપે પ્રાપ્ત થતી હોય, તે દિવસે તે પર્વતિથિ ન મનાય તેમ જ તે પર્વતિથિ એવા દિવસે મનાય કે જે દિવસે તે પર્વતિથિના ભાગવડાના અંશ જ ન હોય, અગર બાગવડાના ભાગ હોય તા પણ તે સૂર્યોદયરપર્શ પૂર્વેના ભાગવડા હોય, તો તેમ કરવાથી આશેષ, પર્વલાષ, મૃષાવાદ અને આગ્રા-લંગાદિ દાષાના પાત્ર અનાય કે નહિ ?

સમાલાચના-પર્વતિથિતું પરિસંખ્યાન જળ-વવા માટે શાસકારાએ જણાવેલા સંસ્કારમાર્ગમાં આરાપાદિક દાેષા લાગતા નથી.

પર્વતિથિ જ્યારે ઉદયને સ્પર્શનારી ન હાય ત્યારે તેનાથી પહેલાંની અપર્વતિથિમાં તે અપ-વિતિથિની સંજ્ઞા રખાય જ નહિ, પરંતુ તે આખા અહારાત્રને પ્રાયશ્ચિત્તાદિ વિધિમાં તે ક્ષીશ્વપર્વ-તિથિની જ સંજ્ઞા અપાય, એલું શાસ્ત્રકારનું સ્પષ્ટ કરમાન હોવાથી મિચ્ચાત્વથી ડરવાવાળા અને માર્ગને માનવાવાળા સુજ્ઞા તેા આરાપ, પર્વેલાપ આદિ દેષોમાં આવે જ નહિ; પરંતુ ચાવીશે કલાક એકજ ઉદયવાળી તિથિના વ્યવહાર કરવાન નિશ્ચિત છતાં અને તેમ માન્યા છતાં જેઓ ઉદય વગરની તિથિને લેળવીને માને, તેઓ તે શાસ અને પાતાના વચનથી વિરુદ્ધવાળા ગણાવાને અંગે તે આરાપાદિ દાષામાં જરૂર આવે. ઉદય-તિથિ માનનારાએ આઠમ આદિ દિવસે અમક ઘડી આદ નામ વિગેરે બીજ તિથિ આવે તા પણુ તે આખા અહારાત્રને આઠમ આદિ તરીકે

માનવામાં 'પાતાનું શાસ્ત્રથી નિરપેક્ષપણું સ્વીકાર-વાની સાથે ' આરાપ વિગેરે દેષો પોતાને માટે કખુલ કરવા જ જોઈ એ. ભાગવટાને નામે કે સમાપ્તિના નામે તિથિના વ્યવહાર કરનારે-ઉદય-તિથિના સિદ્ધાંતને, પૂર્વપુર્યાનાં સંજ્ઞાનિદર્શનાં વચનને તેમજ તેવી પરંપરાને માનેલ જ નથી એમ કહેવું ખાડું નહિ ગણાય.

મુદ્દો–3 પૂર્વની તિથિને પછીની તિથિના દિવસે માનવામાં આવે તો તેથી વિનષ્ટ કાર્યનું ભાવિકારણ માન્યાના દાષ પણ લાગે કે નહિ ?

સમાલાચના-પૂર્વની તિથિને પછીની તિથિના દિવસે આગલની બીજી તિથિની સંજ્ઞા રાખીને પહેલાની તિથિનું કાર્ય કરે તો એટલે આગલના બીજા નામથી તિથિ તરીકે માની હોય અને પાછલી બીજી તિથિનું કાર્ય થાય તો તેમાં કારણ- કાર્યભાવનું અસંગતપણું થાય અને દોષ લાગે, અન્યથા નહિં.

સૂર્યોદયની વખતે અમુક ઘડી સુધી આઠમ વિગેરે તિથિ હોય અને પ્રછી નામ વિગેરે તિથિ ખેસી જતી હોય છતાં તે નામ વિગેરેના ભાગવડાની વખતે આઠમ વિગેરે તિથિ માનનાર મનુષ્ય વિનષ્ટ કાર્યનું ભાવિ કારણ નામને માને છે એમ નહિ. ભવ્યત્વ, તથાભવ્યત્વ, ભવિતવ્યતા જેવા પદાર્થી કે દગ્ધદંડને પણ ઘડનું કારણ માનનાર જૈનવર્ગ હાય છે. અને તે ભવ્યત્વ, તથાભવ્યત્વ અને ભવિતવ્યતાને, 'ભૂતકાલીન છે' એમ માનવાને કાઈપણ જૈન તૈયાર થઈ શકે નહિં.

વળી જેઓ ચતુર્દશી તિથિ અને પાક્ષિક એકરૂપે માને તેઓજ વિનષ્ટ કાર્ચ અને ભાવિ કારણ જેવા શબ્દો લગાડી શકે. પરંતુ જેઓ પર્વની પૃથક્ પૃથક્ વ્યવસ્થા કરીને આરાધનાને પર્વકર્ત્તવ્ય માને છે, તેવા સુગ્રોને તો નષ્ટ કાર્ચ પણ નથી અને ભવિષ્યની કારણતા પણ નથી.

જો કે--આરાધનામાં પણ પર્વતિથિની ક્ષય-

વૃદ્ધિને માનનારા આ વર્ગ, પર્વતિથિના ક્ષય માનીને ઉદયને અંગે થએલ અખંડ એવી અપર્વ-તિથિમાં પણ ઉદયથી નિર્મૂલ એવી પર્વતિથિની આરાધના કરે છે, માટે તેણે તા પર્વતિથિની આરાધનાને અંગે કાર્ય-કારણભાવ ખતાવવા રહેતા જ નહિં હાવાથી આ મુદ્દોજ વ્યર્થ છે.

भुदी-४ " क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " અગર " क्षये पूर्वा तिथिगीहा "-એ આગ્ના જે પર્વતિથિ ઉદય-તિથિ રૂપે પ્રાપ્ત થતી જ ન હોય તેવી પર્વતિથિની માન્યતા અને આરાધનાના દિવસ નક્કી કરવા માટે જ છે કે ક્ષીહ્યુ પર્વતિથિના ક્ષયના ખદલામાં તે ક્ષીષ્યુ પર્વતિથિની પૂર્વે જે ક્ષા પહ્યુ અપર્વતિથિ આવતી હોય તેના ક્ષય કરવાને માટે છે ?

સમાલાેચના-' ક્ષયે પૂર્વા તિચિઃ काર્યા 'એ વિધિવાકય છે, અને તે ક્ષીચુ પામેલી પર્વાતિચિને પૂર્વ અપવતિચિના દિવસે આખા અહાેરાત્રમાં કાયમ કરનાર છે.

સંતાષની એ વાત છે કે-એ વર્ગમાં પણ **ક્ષયે પૂર્વા**ગ્ના વાકચથી ઉપર મુજબ પર્વતિથિના ક્ષય વખતે, પ્રથમ દિવસે-પૂર્વની અપર્વતિથિના દિવસે તે ક્ષીણ પર્વતિથિપણાની (નહિં કે આરા-ધનાની) માન્યતા ધરાવવાનું કણલ કરે છે. શ્રાદ્ધ-વિધિ ગ્રંથમાં પવકૃત્ય વિભાગમાં આવેલા તે-**ક્ષયે પૂર્વા**બના પદાર્ધની ઉત્પત્તિ શા માટે થઈ છે, એ વિચારવાની ઘણીજ જરૂર છે. 'ક્ષચ' શબ્દ, એ 'સંબંધી' શબ્દ છે. અને તેથી તેની સાથે મુંબંધ રાખનારા બીજો શબ્દ લેવાજ પડે, વાતને અનુલક્ષીને (શ્રી શ્રાહ્રવિધિ ગ્રંથના પર્વ ્સંબંધીના એ આખાયે વિભાગનું નામ પર્વકૃત્ય પ્રકાશ होवाथी तथा क्षये पूर्वा० पदार्घ तिथिश्च प्रातः० એવા પદથી શરૂ થયેલા પ્રકરણમાં હેાવાથી) માનવું પડશે કે સચે પૂર્વાંબ્ના અર્થ 'પર્વતિથિના ક્ષય હોય તો 'એમ જ શાય. આ ચર્ચાના મુખ્ય આધાર **ક્ષયે પૂર્વા**ગ્ના પ્રદેશષ ઉપર જ હેાવાથી તેં બાબત અત્ર નીચે પ્રમાણે વિસ્તારથી વિવેચન આવશ્યક અને છે.

હવે જ્યારે સૂર્યઉદયને નહિ સ્પર્શનારી પર્વ-તિથિ હાય અને તેથી લાેક લાેકાત્તર બંને રીતિએ તેના ક્ષય ગણાતા હાય તેવા વખતે તે પર્વ-તિથિના ક્ષયજ જો ઈલ્ડ હાેય તાે **ક્ષયે પૂર્વા**૦ પદ્માર્ધના આ પહેલા પાદની જરૂરજ નહોતી. અર્થાત્ જેઓ તિથિની સંખ્યામાં ન્યુનતા માનવાને તૈયાર થાય તેઓને આ પાદની નિષ્પ્રયોજનતા સ્વીકારવીજ પડે. વળી પાદમાં જણાવવામાં આવે छे डे 'पूर्वा तिथिः कार्या (तिथिर्ग्राह्या)' से પદાના શાસ્ત્રને અનુસરતી સિધી બુદ્ધિએ વિચાર કરનારને તો સ્પષ્ટ સમજાય તેમ છે કે–તે ક્ષય પામેલી પર્વતિથિનું સ્થાન પૂરવા માટેજ ' पूर्वा तिथिः कार्या (तिथिग्रांह्या) ' એ पहे। २२वा पडे. એટલે સામુદાયિક એ પદાર્ધના અર્થ ન્યાયદૃષ્ટિએ એજ કરવા પહે કે-જ્યારે પણ ટીપણામાં પર્વ-તિથિના ક્ષય હેલાથી પર્વતિથિ શૂન્યતાને પામે ત્યારે પહેલાંની તિથિનેજ પર્વતિથિપણે કહેવી અગર લેવી:

આ વાતનેજ અનુલક્ષીને શાસ્ત્રકારાએ 'ક્ષીણુ પર્વતિથિની પહેલાં જે અપર્વતિથિની 'ઉદ્દયને લીધે આખા અહારાત્ર' સંજ્ઞા હતી તેના અભાવ કરીને તે અપર્વતિથિના આખા દિવસને તે ક્ષીણુ પર્વતિથિની સંજ્ઞા આપવી' એમ કહેલું છે.

જેઓ અજ્ઞાન આદિ કાઇપણ કારલુથી 'પૂર્વા તિથા:'એ પદના અર્થ 'પૂર્વની તિથિ 'માં એવા કરે છે, અગર 'પૂવની તિથિમાં આરાધના કરવી ' એવા અર્થ કરે છે-તેઓ ઉદયના અભાવે આવેલી પર્વતિથિની શૂન્યતાને અને પૂર્વાના તિથિના અધિ-કારને સમજતા નથી એમ માનવું જોઈ એ, અગર સમજ્યા છતાં કાઈ અગમ્ય કારણુથી બીજ રીતે છાલે છે એમ ગણાવું જોઈએ.

**અચે પૂર્વા** ના પાઠથી જ્યારે ઉદયના અભા-વથી ક્ષીણ થયેલી પર્વતિથિને પણ પર્વતિથિની સંજ્ઞા આપીને ઉભી રાખવી એજ વાત શાસ્ત્રકારોને ઇષ્ટ છે, તા પછી તેમ સંસ્કાર કરીને તે ક્ષીણ પર્વતિથિનેજ ઉભી રાખવા જતાં 'તે ક્ષીલુ પર્વ-તિથિની પૂર્વવર્તી પણ કદાચ કાઈ અપર્વને બદલે પર્વતિથિ હાય અને તે' પૂવવર્તી પર્વતિથિજ નષ્ટ થઈ જતી હાય તા તેમ થવા દેવું એ તા શાસ્ત્રકારાને કાઈપણ વાતે ઈચ્ટ ન હાય એ તા સહજ છે.

એટલે પર્વાનન્તર પર્વના ક્ષયની વખતે ક્ષયે પૂર્વાં બેના વિધિસંસ્કાર તેવા સ્થળે કરી પણ પ્રવ-તાંવવા જ પહે. અને તેથી શ્રી દેવસૂરતપાગચ્છના સમગ્ર સંપ્રદાય પર્વાનન્તર પર્વના ક્ષયની વખતે પૂર્વતર અપર્વતિથિના ક્ષય કરતા આવ્યા છે અને કરે છે, તે યુક્તિયુક્તજ છે. કારણ કે એમ કર-વાથીજ શાસકારાએ ઇષ્ટ માનેલી એવી પર્વસંખ્યા ક્ષય-વૃદ્ધિ પ્રસંગે પણ નિયત રહે છે.

પૂર્ણિમા કે અમાવાસ્થા કે જે પર્વાનન્તર પર્વ-તિથિઓ છે. તેના ક્ષયે ચૌદશ-પૂનમ કે ચૌદશ અમાવાસ્થા એકડી કરવાનું જે એ વર્ગ પાંચ સાત વર્ષથી પ્રવર્તાવેલું છે તે 'યાગ્ય છે' એમ દર્શા-વનાર એક પણ વચન હજુ સુધી એ વર્ગ તરફથી આખા વિષયમાં જણાવવામાં આવેલુંજ નથી.

કાઈ મનુષ્ય 'हृरी अत्र 'વાકય દેખીને-' અહિં સંધી નહિ કરનારે ભૂલ કરી છે.' એમ કહેવા તૈયાર શાય. અર્થાત્ અસંધી સંબંધિના અપવાદને ન સમજ શકે અને એમ બાલે. તેવી રીતે પ<sup>વ</sup>- તિથિની પર્વસંખ્યા નિયત કરવા માટે શાસ્ત્રકારાએ કરેલા અપવાદને ન સમજતાં જેઓ એકલા ઉદયને આગળ કરે તેની દશા–સ્થિતિ પણ વિદ્રા-નેમાં તેવીજ ગણાય.

भुद्दी-५ " बृद्धौ कार्या तथोत्तरा " अगर " बृद्धौ आहा तथोत्तरा" ओ आज्ञा के पर्वतिथि ओ सूर्यौद्ध यने रपर्शनारी भनीने भीका सूर्यौद्धयाणा दिवसे सभा-ितने पामेक्षी द्धाय, ते पर्वतिथिनी आश्चिमा ते पर्वतिथिना भीका सूर्यौद्धयाणा दिवसे नक्षी अरवाने भाटे छे, के अधिप् ए पहें सी अपर्वतिथि आवती द्धाय तेनी वृद्धि अरवाने भाटे छे !

'वृद्धी कार्या तथोत्तरा' से वाडय त्यारेल लड्डी अखाय है-ज्यारे पर्वतिथिनी शास्त्रडारोने स्विधिता छीए न हाय. के तिथिने लड्डे आराधनाने संगेल सा वाड्य देवामां आवे तो आराधनानी अधिकता डाँछ पख दिवसे शास्त्रडारों स्वानिष्ट अखी नथी है लेथी आराधनानुं सेवडा-पखुं थतुं निवारवा माटे सा वाड्य डेडेंचुं पडे. आराधना माटे तो 'सक्वेस कालपक्वेस' सेम डिडीने डेमेशां आराधना करवानुं शास्त्रडारों डियित्यखुंल माने छे. वणी श्रीतत्त्वार्थलाच्यडार श्री-डमास्वातिल महाराल विगेरे तो इरल्यात पक्तिथि सिवायनी पडवा आहि तिथिमां पखु पीषध विगेरे आराधनानी येज्यताल माने छे.

ટીપ્પણાની પર્વતિથિની વૃદ્ધિ પ્રમાણેજ આ-રાધનામાં પણ વૃદ્ધિ માનનારા વર્ગ પણ એવા કાઈ પણ લેખ જણાવતા નથી કે " અષ્ટમી આદિ પર્વતિથિએ કરાતાં પૌષધાદિ પર્વકૃત્યા અપવતિ-થિમાં કરે કે અધિકપણે કરે તા અમુક શાસ્ત્રકારા અમુક પ્રાયશ્ચિત્ત જણાવે છે!"

વસ્તુત: 'बृद्धौ कार्याo' એ વાકય આરાધ-નાની અધિકતાના નિવારણ માટે છેજ નહિં, પરંતુ પરિસંખ્યાત પર્વતિથિઓની સિદ્ધિ માટેજ છે. એટલે સ્પષ્ટ કહેવું જોઈએ કે-'बૃद्धौ'-એટલે 'પર્વતિથિની લૌકિક ટીપ્પણામાં વૃદ્ધિ હોય ત્યારે 'પર્વતિથિનું પરિસંખ્યાન ચલિત થઇ જાય છે. તેથી તે ચલિત ન થવા દેવા માટે-ઉત્તરની તિથિ જ પર્વતિથિ પર્વતિથિપણે કરવી કે ચહેણ કરવી.

આ કારણથીજ શ્રીહીરસૂરિજી મહારાજ અને શ્રીસેનસૂરિજી મહારાજ અધ્યમી–એકાદશી–પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્યા જેવી પરિસંખ્યાન કરવામાં આ-વેલી પર્વતિથિની ડીપ્પણાની વૃદ્ધિની વખતે બીજા દિવસની તિથિનેજ ' પર્વતિથિ કહેવા ' ઐદિયિકી ગણીને ચોવીશે કલાક ઉદયને લીધે થતી પર્વ-તિથિની સંજ્ઞા તે દિવસે કાયમ કરે છે.

એટલે સ્પષ્ટ સમજાય તેવી વાત છે કે-તેઓ-શ્રીએ તેવી પર્વવૃદ્ધિ વખતે પહેલી અષ્ટમી આદિને તા તે પ<sup>વ</sup>તિથિ તરીકે ઉદ્દયને સ્પર્શનારીજ નહિ ગણી, તા પછી તેને અષ્ટમી તરીકે કહી શકાયજ કેમ ?

અને ન કહેવાય ત્યારે સ્પૂર્યોદયને સ્પર્શનારી ગણેલી તે બીજા દિવસની અષ્ટમીઆિશી પહેલાંના કાળ સપ્તમીઆદિ તરીકેજ મનાય એ તો એક વ્યવહારસિદ્ધ હકીકત છે. અને તેથી તેવા અવસરે સાતમઆદિ અપર્વતિથિનીજ વૃદ્ધિ માનવી, તે પ્રદેશ્ય-પર્વતિથિના નિયમ-આરાધના અને ગ્રંથકારોનાં વચનને અનુકુલ છે, એમ કહેવાય.

આશ્ચર્યની વાલ તો એ છે કે—આ વર્ગ આઠ-મની પર્વતિથિ (એવી વૃદ્ધિના વખતે) પહેલે દિવસે પણ છે, એમ માનવા તૈયાર થાય છે, અને આઠમ આદિ પર્વતિથિના નામે લીધેલા નિયમા રૂપ આરાધના કરવાના તો તે દિવસે નિષે-ધજ કરે છે. અથવા તે દિવસે તે તિથિના નામે લીધેલા નિયમાથી વિરૂદ્ધ વર્ત્તનનું પ્રાયશ્ચિત્ત માનવા કે કરવા એ વર્ગ તૈયાર થતા નથી.

એટલે કહેવું જોઈએ કે–એ વર્ગને દત્તક લીધાની તેા કણલાત છે. પરંતુ વારસાને માટે હક્કદાર (તે દત્તકને) માનવા નથી, એના જેવું જ એ થાય છે.

પર્વતિથિઓનું પરિસંખ્યાન જયારે ઇષ્ટ છે, અને એને અંગે ઉપરાક્ત રીતિએ જો ટીપ્પ- આમાં આવેલી પર્વાનન્તર પર્વતિથિની વૃદ્ધિ ન મનાય તા પછી वृद्ધौ कार्याण्नા પ્રયોગને લીધે થયેલી પૂર્વવર્તિ પર્વતિથિની થવા પામતી વૃદ્ધિ, એ તા મનાયજ કેમ ? અને જો માનવામાં આવે તા તેમ માનનારની ' અકરૂં કાઢતાં ઉટ પેઠા' જેવી સ્થિતિ કેમ ન થાય ? એટલે જેમ એક પર્વની વૃદ્ધિમાં પૂર્વના અપર્વનીજ વૃદ્ધિ કરવી

પડે તેમ પર્વાનન્તર પર્વની ટીપ્પણામાં વૃદ્ધિ હાય ત્યારે પર્વની પૂર્વવર્તિ પવિતિશ્વની પહેલાની અપર્વતિશ્વનીજ વૃદ્ધિ કરવી પડે. અને તેથીજ શ્રીદેવન્સ્ર તપાગચ્છવાળાઓ પૂર્ણિમા—અમાવાસ્યાની વૃદ્ધિએ હંમેશાં તેરસની વૃદ્ધિ કરતા હતા, અને એજ કારણથી વિ. સં. ૧૬૬૫માં 'ઉત્સૂત્ર ખંડન' બ્રન્થકાર ખરતરગચ્છવાળાએ એવી વૃદ્ધિ વખતે પહેલી પૂર્ણિમાએ કે પહેલી અમાસે પખ્ખી ચૌદશ કરનાર તપાગચ્છવાળાએ પૂર્ણિમા કે અમાનવાસ્યાની વૃદ્ધિએ તેરશનીજ વૃદ્ધિ કરીને એ પહેલી પૂનમ કે પહેલી અમાસે ચૌદશ ન કરતા હોત તો ખરતરગચ્છવાળાએ 'વૃદ્ધી પાસિસ कियते हंदं कि?' એ એલંભાજ ન આપી શકે.

શ્રીતપાગચ્છની એ સામાચારીથી પાંચ સાત વર્ષથી જુદી રીતે વર્તાનારા વર્ગ, પર્વાન્તર પર્વ-તિથિની વૃદ્ધિની વખતે પૂર્વતર અપવિતિથિ તેરશ આદિની થતી વૃદ્ધિના બાધક તરીકે એક પણ વાક્રય શાસમાંથી આપી શકેલ નથી.

મુદ્દો ૬-'તિચિક્ષય' એટલે 'તિચિનાશ' અને 'તિચિવૃદ્ધિ' એટલે ' ખે અવયવાવાળા એક જ તિચિ નહિ, પણ એકમ ખીજની જેમ એક ખીજાચી ભિન્ન એવી બે તિચિઓ ' એવા અર્થ થાય કે નહિ?

સમાલાચના-સ્યોદયને નહિ સ્પરાવાથી કે બે વખત સ્પરાવાથી તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ થાય છે.

જૈન જ્યાતિષ અને પ્રાચીન જ્યાતિષ પ્રમાણે જે તિથિ જે દહાં સ્પોદયને ન સ્પર્શતી હોય તે તિથિ તે દિવસે ઘણા ભાગવાળી હોય કે સમા-િતવાળી હોય તો પણ તે સીણ થયેલીજ ગણાતી હતી, અને વર્ત્તમાન પંચાંગોમાં પણ તેમજ ગણાય છે. પરંતુ પ્રાચીન જ્યાતિષ કે જૈન જ્યાતિષમાં તિથિનું પ્રમાણ એક સરખું ફેફે અંશ હોવાથી કાઈ દિવસ પણ પર્વતિથિની વૃદ્ધિ થતીજ ન હતી, પરંતુ વર્ત્તમાન લોકિક ડીપ્પણાઓમાં તિથિની વૃદ્ધિ થાય છે.

www.jainelibrary.org

વર્ત્તમાન ટીપ્પણામાંજ થતી એ તિથિવૃદ્ધિ છે સૂર્યોદિયને સ્પર્શવાને લીધેજ થાય છે. સૂર્યોદિયના સ્પર્શના આધારે ગણાતી તિથિ પણ તે દિવસના ચાવીશ કલાક નિયત થવાથી તે વૃદ્ધિ પામેલી તિથિને છે દિવસની છે તિથિઓજ માનવી પહે, અને તેથી ભિન્ન માનવીજ પહે. કદાચ તિથિઓની સંખ્યા 'પંદર' નિયત હોવાથી નામ માત્રની અપેક્ષાએ અવયવ મનાય તો પણ અયેાગ્ય કહેવાય નહિ.

**મુદ્દો ૭**--માસવૃદ્ધિ અને તિથિવૃદ્ધિને અંગે આસ-ધનાના નિયમમાં સમાનતા છે કે નહિ ?

સમાલાચના—તિથિને માટે ' क्षये पूर्वा तिथिः कार्याः, बृद्धौ कार्या तथोत्तरा ' એવા વિધિ અને નિયમનાં વાકયો છે, તેવાં વાકયો માસને અંગે શાસ્ત્રકારે કાઈ સ્થળે કહ્યાં નથી. તેમજ માસઅનુષ્ઠાન તિથિની માક્ક પરિસંખ્યાત નથી.

તિથિનું પ્રકરણ શરૂ કરીને શાસ્ત્રકારાએ સચે पूર્વા વિગેરે કહ્યું છે, માટે તે નિયમ તિથિનેજ લાગુ કરી શકાય. માસને માટે તો જો તેને મહિનાના નામે નિયમો લીધેલા હોય તો તે બનને મહિના પાળવાજ પહે. જેમકે ચામાસી, છમાસી અને વાર્ષિક તપમાં અધિક મહિનામાં તપસ્યા કરવીજ પહે છે. વધેલા મહિનામાં 'સ્વીકૃત' નિયમ ન પાળે તો તુટયોજ ગણાય, પણ લીધેલ નિયમ અધિક તિથિમાં ન પાળે તો તુટતો નથી.

સંવત્સરી પર્વ એ મહિનારૂપ નથી પણ મહિ-નામાંની તિથિરૂપ છે.

મુદ્દો ૮-વૃદ્ધિના પ્રથમ માસને તથા પ્રથમ તિથિને નપુંસક કહેવાય કે નહિ ?

**સમાલાચના**–વૃદ્ધિના પ્રથમ માસ કે પ્રથમ તિથિતું સર્વથાજ નપુંસકપણું નથી.

જે તિથિ વૃદ્ધિ પામેલી હોય તે તિથિ તેની અપૈક્ષાએ નપુંસક ગણવા છતાં અન્યની અપે-ક્ષાએ નપુંસક ન ગણાય. જો અન્યની અપેક્ષાએ પણ નપુંસક ગણીએ તેા દિવસના નિયમા પણ તેમાં કરવા જોઇએ નહિ. જેમ વધેલાે શ્રાવણ કે ભાદ્રપદ માસ સંવત્સરીની અપેક્ષાએ નપુંસક હાય છતાં તેમાં પક્ષ્મી વિગેરે પર્વતિથિઓ નપું-સક ગણાતી નથી.

કલ્યાણુકતિથિઓને અંગે અધિક મહિના આ-ખાય નપુસક છતાં કલ્યાણુકપર્વ કરતાં પણ અધિક એવું પાક્ષિકાદિ તિથિનું કાર્ય તે મહિનામાં કરાય છે.

મુદ્દી ૯-જે નપુંસક તિથિ પાતાનું ફલ (નિપજાવવાને) નિપજાવી શકવાને પણ અસમર્થ હોય, તે અન્યના તેથી પણ વધારે સમર્થ ફલને નીપજાવી શકે કે નહિ?

સમાલાચના-પાતાને માટે અસમર્થ પણ બીજાને અંગે વધારે કળ નીપજાવી શકે.

પુત્રાત્પાદનની અપેક્ષાએ અસમર્થ ગણાતા નપુસકા પણ યુદ્ધ વિગેરમાં ઇતર પુરૂષાથી પણ અસાધ્ય એવાં કાર્યો કરી શકે છે, તેમ વૃદ્ધિ તિથિ પોતાને માટે અસમર્થ હાય તેટલા માત્રથી બીજાને માટે પણ અસમર્થજ હાય એમ કહી શકાય નહિ. જે એમ ન લઇએ તા લોકિક ટીપ્પણ પ્રમાણે અમાસ આદિની વૃદ્ધિ વખતે આરાધનામાં પણ બે અમાસ આદિ માનનાર વર્ગને પર્યુષણમાં ' ટીપ્પણાનુસાર બે અમાસ હાય એને લા. સુ. બીજ કે ત્રીજના ક્ષય હાય તા ' તે વર્ગ તરફથી કહેવાતી પહેલી 'નપુસક' અમાસે શું કલ્પધર જેવું અસમર્થ કાર્ય નહિ થાય ? નથી થતું ? અર્થાત્ થાયજ છે.

મુદ્દો ૧૦-પક્ષના (પંદર) ૧૫ રાત્રિ-દિવસ અને ચતુર્માસ તથા વર્ષના અનુક્રમે ૧૨૦ અને ૩૬૦ રાત્રિ-દિવસ ગણાય છે, તે તથા પર્ધુષણાને અંગે વીસ રાત્રિ સહિત માસ અને સીત્તેર રાત્રિ-દિવસ ગણાય છે, તે વારની અપેક્ષાએ ગણાય છે કે તિથિ અને માસની અપેક્ષાએ ગણાય છે?

સમાલાચના-દિવસ, રાત્રિ, પક્ષ, ચતુમાંસ અને વર્ષના રાત્રિ-દિવસાના વ્યવહાર કર્મમાસની અપેક્ષાએ છે. માસ અને તિથિના નામાની અપેક્ષાએ પક્-ખીના ૧૫, થતુમાંસીના ૧૨૦ અને વર્ષના ૩૬૦ દિવસાે બાલાય છે.

મુદ્દી ૧૧-દિનગણનામાં જેમ એક ઉદયતિથિના એક રાત્રિ-દિવસ ગણાય છે, તેમ એક ક્ષીણ તિથિના પણ એક રાત્રિ-દિવસ અને એક વૃદ્ધા તિથિના પણ એક રાત્રિ-દિવસ ગણાય છે કે નહિ!

સમાલાચના-કર્મમાસની અપેક્ષાએ ગણ-ત્રીમાં નિરંશપણું હાય છે અને તેથી વૃદ્ધિહાનિ ગણાતી નથી.

તિથિનાં નામાની અપેક્ષાએ તે ગણત્રી છે. કેમકે વ્યવહારનું અંગ કર્મમાસ છે અને કર્મવર્ષ છે. અને તેના દિવસા અનુક્રમે ૩૦ અને ૩૬૦ નિરઅંશ હાવાથી ૩૦ અને ૩૬૦ ગણાય તેમજ પક્ષના પણ ૧૫ ગણાય. માસમાં તિથિના શય હાય ત્યારે પણ ૩૦ અને વૃદ્ધિ હોય ત્યારે પણ ૩૦ અને વૃદ્ધિ હોય ત્યારે પણ ૩૦ અહીસત્ર કોઇ દિવસ મળેજ નહિ.

મુદ્દો ૧૨-મીજ-પાંચમ-આઠમ-અગીયારસ-ચૌદશ-મમાસ-ભાદરવા સુદિ ૪ અને કલ્યાણકતિથિઓ પૈકી જે ક્રાઈ પણ પર્વતિથિની વૃદ્ધિ હોય, તેને માટે એ ખીજ માદિ મનાય, લખાય તો તેથી વિરાધનાને પાત્ર થવાય કે તેમ માનવા આદિને ખદલે તે વૃદ્ધા તિથિની પહેલાં જે પહેલી અપર્વતિથિ હોય તેને એ એકમ આદિ રૂપે મનાય, લખાય અને બોલાય તો મૃષાવાદ આદિ દોષોના પાત્ર ખનાય?

સમાલાચના-પ્રાયશ્ચિત્તાદિ વિધિમાં આઠમ વિગેરે નહિ બાલનાર કે બે આઠમ વિગેરે બોલ-વાર શાસ્ત્રાજ્ઞાના લાપક ગણાય.

' मृद्धों कार्या तथोत्तरा' એ વાકય પર્વતિથિની મંદ્યાનું નિયામક હોવાથી છે આઠમ વિગેરે ' પ્રાય- શ્રિતાદિ વિધિમાં ' બાલનાર વર્ગ શાસ્ત્ર અને પરં- મરાના વિરાધકજ થાય. જ્યારે વ્યવહારની સત્યતા શ્રાસ્ત્રી શાસ્ત્રકારાએ સ્થાપેલા વ્યવહારની અપે- શ્રાસ્ત્રે-વૃદ્ધિ પામેલી પર્વતિથિની પહેલાંની અપર્વ- તિશિને ખેવડી બાલવાવાળાજ સાચા અને આરાધક

ગાલાય. ભમરામાં ધાળા વિગેરે રંગ હોવાને લઇ-નેજ ભમરાને ધાળા કહેવા લાગે તે શાસ્ત્ર અને લોકિક એમ ખન્ને રીતિએ જાઠાજ ઠરે, અને વિરાધકજ ગાલાય.

મુદ્દો ૧૩-જે પર્વતિથિના ક્ષય થયા હાય, તે પર્વ-તિથિના પૂર્વના તિથિ અપર્વતિથિ હાય તા તે અપર્વ-તિથિના એક જ દિવસ મૌષ્યુ–મુખ્ય રીતિએ બન્તે ય તિથિઓના વ્યપદેશ થઈ શકે કે નહિ !

સમાલોચના-યવાંકુરન્યાયે અપર્વને દિવસે પણ આખા દિવસ ક્ષીણ એવી પર્વતિથિનાજ વ્યપદેશ થાય.

પ્રાયિક્ષત્તાદિ વિધિમાં શાસકારાએ પર્વતિથિના ક્ષયની વખતે પૂર્વની અપર્વતિથિની સંજ્ઞાના નિષેધ કર્યો છે, અને તે દિવસે પર્વતિથિની સંજ્ઞાથીજ વ્યવહાર કરવાના કહ્યા છે, માટે અપર્વતિથિના વર્ગ વ્યવહાર કરવાના અને મિશ્ર પર્વતિથિ કહેનાર વર્ગ શાસથી વિરૂદ્ધજ ગણાય. વળી ઘઉના અંકુરાને તો કોઇ હવાના અંકુરા કે પાણીના અંકુરા કહે તો તે જેટલા સાચા ગણાય તેટલા ગૌલુપણાના વ્યપદેશને કરનારા સાચા ગણાય. અર્થાત્ પૃથ્વી આદિક કારણા છતાં પણ અંકુરના વ્યપદેશ મુખ્ય ગોધુમાદિકથીજ કરાય છે. અને તે ગોધુમાં દૂરાદિ કહેવાય છે, તેવી રીતે પર્વતિથિની ક્ષય વખતે પૂર્વ અપર્વતિથિમાં મુખ્યતા હોવાથી તે આખા દિવસને પર્વતિથિ તરીકેજ વ્યવહાર કરાય.

મુદ્દી ૧૪-જે પર્વતિથિના ક્ષય થયા હાય તે પર્વ-તિથિની પૂર્વની તિથિ પણ જો પર્વતિથિ હાય તો પૂર્વની તે પર્વતિથિના દિવસે ખન્ને ય પર્વતિથિઓના આસધક ખની શકાય કે નહિ, તેમ જ એક દિવસે બે કે બેથા વધુ પર્વોના યાગ થઈ જતા હાય તા તે સર્વ પર્વીના તે એક જ દિવસે આસધક ખની શકાય કે નહિ ?

સમાલોચના-પરિસંખ્યાત પર્વતિથિઓમાં એક દિવસે બે પર્વતિથિ મનાયજ નહિ, અષ્ટમી, ચતુર્દશી, આદિ પર્વતિથિઓ અહેારાત્રથી નિયત હોવાને લીધે બે પર્વતિથિ એકી દિવસે બાલાય પણ નહિ, તેમજ આરાધાય પણ નહિ.

મુદ્દો ૧૫-ચામાસી તપમાં પાક્ષિકના તપના અને ચામાસી પ્રતિક્રમણમાં પાક્ષિક પ્રતિક્રમણના સમાવેશ થાય કે નહિ !

સમાલો ચના-પક્ષી ચામાસી અને સંવ-ત્સરી એ ત્રણે પ્રતિક્રમણામાં દેવસિક પ્રતિક્રમણ બુદ્ધં કરવું પડે છે, તેમજ દિવસ સંબંધી પ્રાય-શ્ચિત્તના કાઉન્સગ્ગ પણ બુદા કરવાજ પડે છે, માટે એક બીજાના તપ કે પ્રતિક્રમણના એક બીજામાં સમાવેશ થાય નહિ.

જો ચામાસી પ્રતિક્રમણમાં પાક્ષિક પ્રતિક્રમણના સમાવેશ કરવા ઇલ્ટ હોય તો પછી પકૃષી ચામાસી અને સંવચ્છરીને દહાડે આદંતમાં જે દેવસી પ્રતિક્રમણ કરવું પડે છે તે કરવુંજ ન પડત. તેમજ પક્ષી, ચામાસી અને સંવચ્છરીને દહાડે તે તે દિવસના પ્રાયશ્ચિત્તના અનુક્રમે જે ૧૨–૨૦ અને ૪૦ લાગસ્સના કાઉસગ્ગ કરવામાં આવે છે. તદુ-પરાંત તે તે દિવસે તે તે દિવસ સંબંધીના પ્રાયશ્ચિત્તના પણ કાઉસ્સગ્ગ જુદા કરવા જ પડે છે, એટલે એક બીજાના તપના પણ એક બીજામાં સમાવેશ કરવા તે સપ્રમાણ ગણાયજ નહિ. કેટ-લાક પૂર્વાચાર્યોની માન્યતા તા પક્ષી પણ પહેલાં પૂર્ણમાની હતી, એ શાસ્ત્રલેખાથી સ્પષ્ટ છે.

મુદ્દી ૧૬-પહેલી પુનમે કે અમાસે ચતુર્દશીના આરોધ દ્વારા પાક્ષિક કે ચોમાસી માનવામાં આવે તો અનુક્રમે ૧૫ અને ૧૨૦ રાત્રિ-દિવસનું ઉદલંઘન, તથા ભાદરવા સુદિ પહેલી પાંચમે આરોપદ્વારા ભા. સુ. ૪ માની સંવ-ત્સરી કરવામાં આવે તો ૩૬૦ રાત્રિ-દિવસનું ઉલ્લંઘન થાય કે નહિ?

સમાલાચના-તેરશ માનીને ચોમાસી કરે અને ત્રીજ માનીને સંવત્સરી કરે તેવા નવા વર્ગને તે તે દિનસંખ્યાનું ઉદલંઘન થાય અને તેથી અ-નંતાનુખંધી અને મિશ્યાત્વમાં જાય.

ટીપ્પણાંની પહેલી પૂનમ, અમાસ કે પાંચ-મની પ્રાયશ્ચિત્તાદિ વિધિમાં તે તે નામે સંજ્ઞાજ નહિં રહેતાં અનુકમે ચૌદશ અને ચોથનીજ સંતા હોવાથી તે તે સંખ્યાપ્રમાણ રાત્રિ—દિવસનું ઉલ્લંઘન થતું નથી; પરંતુ ચોમાસી ચૌદશના ક્ષયની વખતે ઉદયવાળી તેરશ ગણીને જેઓ તે તેરશમાંજ ચામાસી ચૌદશ માનનાર છે, તેને તે ૫૦ અને ૭૦ દિવસની 'શ્રી સંવચ્છરીને અંગે આગળ પાછળની ' મર્યાદાનું ઉલ્લંઘન થાય છે; અને પક્ખી ૧૬મા દિવસે તેમજ ચામાસી ૧૨૧મા દિવસે થવાથી પક્ખી અને ચોમાસીની મર્યાદાનું પણ ઉલ્લંઘન થાય છે.

એવીજ રીતે ભાદ્રપદ શુદિ ચોથના ક્ષયે સ્યોદયવાળી ત્રીજ માનીને તે ત્રીજને દિવસે ચોથ સંવચ્છરી કરનાર વર્ગને આગામી સંવચ્છરીએ પણ ૩૬૧ દિવસજ થતા હોવાથી મિથ્યાત્વાદિક દેોષ્યામાં જલંજ પડે છે.

મુદ્દી ૧૭-અારાધનાને અંગે, ક્ષયના પ્રસંગે ક્ષીશુ-તિથિના ભાગવટાની સમાપ્તિ પૂર્વની તિથિના દિવસે હાય છે, અને વૃદ્ધિના પ્રસંગે વૃદ્ધા તિથિના ભાગવટાની સમાપ્તિ ઉત્તરા તિથિના દિવસે હાય છે—એ જ એક હેતુથી " क्षये पूर्वा तिथिमांद्या (तिथिः कार्मा) वृद्धी माद्या (कार्या) तथोत्तरा" એવા કથન દ્વારા ક્ષયના પ્રસંગે પૂર્વા તિથિ અને વૃદ્ધિના પ્રસંગે ઉત્તરા તિથિ શ્રહણ કરવાની આત્રા કરાઇ છે કે તેવી આત્રા કરવામાં ભાગવટાની સમાપ્તિ સિવાયના કાઇ હેતુ રહેલા છે?

સમાલાચના—ક્ષયમાં પૂર્વતિથિ અને વૃદ્ધિ પ્રસંગે ઉત્તરાતિથિ લેવામાં ભાગ કે સમાપ્તિના હેતુજ નથી.

सये पूर्वां બં વાકચો તિથિલોગ અને સમાપ્તિને અંગે નથી, પરંતુ અપર્વના સ્પીંદયને પર્વના સ્પીંદયને પર્વના સ્પીંદય ગણવા અને વૃદ્ધિના પહેલા સ્પીંદયને નહિ ગણવા માટે છે. જો એમ લેવામાં ન આવે અને ભાગવટાની કે સમાપ્તિની વાત લેવામાં આવે તો નવમી—પ્રતિપદ વિગેરેના લય હોય ત્યારે અષ્ટમી અને પૂર્ણિમાને (ચૌદશના લયે એ વર્ગ અલ્પ ભાગવાળી તેરશની સમાપ્તિ લેખામાં નહિં લેતા હોવાથી તેરશને સમાપ્તિ

વગરની ગણી લે છે તેમ) અલ્પલાગ અને સમા-પિત વગરના ગણીને પર્વતિથિના બાધ કરવા પડે એટલે કે નવમીના ક્ષયે અષ્ટમીને અને પડવાના ક્ષયે પૂર્ણિમાને એ વર્ગથી માની શકાયજ નહિં. તેમજ ને એ ક્ષયે પૂર્વા વાકયો લાગવટા અને સમાપ્તિને લીધે હાય તાે એ વર્ગને ને પર્વતિથિએ! પ્રથમ દિવસે અધિક લાગવાળી હાય તાે તે દિવસે તે પર્વતિથિઓજ આખા દિવસ માનવી પડે.

મુદ્દો ૧૮-કલ્યાબુકતિથિએ! એ પર્વતિથિએા ગણાય કે નહિ ?

સમાલાચના—કલ્યાણકતિથિએ એ ક્ર-જીઆત પર્વતિથિએ નથી.

અષ્ટમી આદિ તિથિએ ક્રજીયાત પર્વતિ-થિએ છે, અને તે મુખ્યતાએ પૌષધ આદિકથી આરાધ્ય છે. કલ્યાબુંકતિથિએ મરજીયાત છે, અને તે મુખ્યતાએ તપાદિકથી આરાધ્ય છે. એક દિવસે ઘણાં કલ્યાબુકા હોય છે પણ એકી દિવસે ઘણી પર્વતિથિએ હોતી નથી. વળી કલ્યાબુકામાં ત્રલ્—ચાર તિથિ સુધીજ પાછળ હઠવાનું પારંપરિક વિધાન પણ છે.

મુદ્દો ૧૯–ઉદય, ક્ષય અને વૃદ્ધિ સંબંધીના જે નિયમા ચતુષ્પર્વી, પંચપર્વી અને ષટ્ પર્વીને લાગુ થાય, તે જ નિયમા અન્ય સર્વ પર્વતિથિઓને પણ લાગુ થાય કે નહિ?

સમાલાચના—ઉદયાદિકના નિયમા કરજ-યાત પર્વતિથિ સિવાયની પર્વતિથિઓને ત્રણ કે ચાર વખત લાગુ પડે.

પ્રાયશ્ચિત્તાદિ વિધિમાં પર્વતિથિના ક્ષય વખતે પૂર્વની અપર્વતિથિની સંજ્ઞાના અભાવ કરીને આખા દિવસ માટે શાસ્ત્રકારાએ તે ક્ષીણુ પર્વતિથિનીજ સંજ્ઞા કાચમ કરી છે, તેવી રીતે કલ્યાણકોને માટે સ્પષ્ટ લેખ હાય તો તે જાહેર કરવા જોઇએ. એવા કાઇ પણ જણાવ્યા વિનાના સર્વ પર્વતિ-થિઓને માટેના આ જાહેર કરાતા મુદ્દો માત્ર સાચી વાતને ગુંચવવા માટે ગણાય.

મુદ્દો ૨૦--પૂર્ણિમા અને કલ્યાણકતિથિઓ, એ બેમાં અવિશેષતા છે કે વિશેષતા છે ?

સમાલાચના-પૂર્ણિમા એ કરજમાત ચતુ-પ્પર્વી માંહેની પર્વતિથિ છે, અને કલ્યાણક કરજ-યાત પર્વતિથિમાં નથી.

મુદ્દો ૨૧-બીજ, પાંચમ, આઠમ, અગીયારસ અને ચૌદરો પરભવના આયુષ્યતા બંધ પડવાની જેટલી અને જેવી સંભવિત(તા) છે, તેટલી અને તેવી સંભવિતતા પૂર્ણિમા, અમાવાસ્યા કે અન્ય કલ્યાણકતિથિઓ આદિએ ખરી કે નહિ?

સમાલાચના—પર્વતિથિએ આયુષ્યના અં-ધના નિયમ જૈન જ્યાતિષના પ્રચાર વખતે ગણાયા હાય તે પ્રાયિક છે અને તે મૂળશાસામાં ઉલ્લે-ખિત નથી.

પરભવનું આયુષ્ય બાંધવા સંબંધી ફરમાન કરનાર જ્ઞાની પુરૂષાની વખતે કાેઈ પણ તિથિનીજ વૃદ્ધિ થતી નહાેતી તાે પર્વતિથિની વૃદ્ધિ તાે થાયજ કયાંથી ? હાેયજ કયાંથી ? અને જો એમ હાેય તાે પછી આયુષ્યને બ્હાને સાચા વિષયને મરડી નાંખનારા આવા મુદ્દાથી ફાયદાે પણ શું ?

ખીજ વિગેરે પાંચ પર્વતિથિએ પ્રથમ તો આયુષ્યબંધ પ્રાયિક છે. તે પાંચ પર્વતિથિઓ સિવાય
આયુષ્યબંધ નથી એવું એક પણ શાસવચન નથી.
વળી આગમાકત વચન તો અષ્ટમી, ચતુર્દશી, પૃશ્રિમા અને અમાવાસ્યા માટેજ છે, અને કરજયાત આરાધના પણ તેનીજ છે. તે ચારે તિથિઓ કરજ્યાત આરાધ્ય હાવાથીજ તેનાં ફળને
જણાવવાની જરૂર ન પડી. બીજ વિગેરે તિથિઓ
આરાધનામાં વિવાદસ્થાન હાવાથી તેના ફળને
જણાવવાની શાસકારોને કરજ પડી છે.

શ્રાહિવિધિ વિગેરેમાં સ્પષ્ટ શબ્દાેથી પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્થાને પણ તે તિથિઓની સાથેજ પર્વમાં જોડેલી છે. અને પૂર્ણિમા વિગેરેમાં આરા-ધના ન કરવાથી પ્રાયશ્ચિત્ત જણાવ્યું છે. તેવું બીજ વિગેરે તિથિઓમાં આરાધના ન કરાય તા પ્રાય-શ્ચિત્ત છેજ નહિ. મુદ્દો ૨૨-તિથિદિન, માસ અને વર્ષ આદિના નિર્ણ્યને માટે, જૈન ટિપ્યનક વ્યવચ્છિન્ન થવાના કારણે સેંકડા વર્ષો થયાં લોકિક પંચાંગ જ મનાય છે અને તે માટે હાલ પણ આપણે લોકિક પંચાગ જ માનવું જોઇએ, એવું ફરમાન છે કે નહિ ?

મુદ્દો ૨૩–અમુક દિવસે અમુક તિથિ ઉદયતિથિ, ક્ષયતિથિ કે વૃદ્ધાતિથિ છે; એ વિગેશના નિર્ણયને માટે હાલ શ્રી જૈન શાસનમાં 'ચંડાંશુચંડૂ' નામનું લૌકિક પંચાંગ જ આધારભૂત મનાય છે કે નહિ?

સમાલાચના–તિથિના નિર્ણય માટે સંસ્કાર-પૂર્વકજ 'ચંડાંશુંચંડૂ' આજે મનાય છે.

તિથિઓ આદિ માનવા પૂર્વક પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ વખતે જૈનશાસ્ત્ર પ્રમાણે સંસ્કાર કરીને ટિપ્પણાની ક્ષીણ અને વૃદ્ધિ તિથિને સંજ્ઞા આપીને નક્કી કરવા માટે ૬૦-૭૦ વર્ષથી 'ચંડાંશુ-ચંડૂ' મનાય છે, તે પહેલાંના પૂર્વકાળમાં બીજાં જ લીકિક પંચાંગ એ માટે મનાતાં હતાં. જ્યાનિષ ગણિત પ્રમાણેજ જો પર્વતિથિ માનવાની હાત તો 'उद्यंमि जा तिहि'' क्षये पूर्वाం'' दृद्धी ... तथोत्तराం' વિગેરે નિયમા શાસકારાએ કરવા પડતજ નહિં. લીકિક પણ તથાવિધ યાંગે સપ્ત-મીને અદમી તરીકે અને દશમીને એકાદશી તરીકે કહે છે અને આરાધે છે! જેમકે:—

રાહિણીના મધ્યરાત્રીયાેગ હાય તાે બીજે દિવસે ઉદયયુક્ત અષ્ટમી હાવા છતાં પણ સાત-મના દિવસે અષ્ટમી કહે છે અને આરાધે છે.

મુદ્દો ૨૪-પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્યા કરતાં ચતુર્દશી, અને ભાદરવા સુદ ૫ ના કરતાં ભા. સુ. ૪ એ પ્રધાન પર્વતિથિ છે કે નહિ?

સમાલોચના-ચતુર્દશી અને ચોથ સ્વસ્થાને અધિક છતાં પૂર્ણિમા વિગેરના ખાધને સહન કરી શકે નહિ.

'કરજીયાત તિથિઓમાં પ્રધાન અપ્રધાનપણું શાસકારાએ જણાવેલું છે,'એ પ્રમાણે લેખ દેખાડથા સિવાય આ મુદ્દો બ્યર્થ છે. કરજીયાત દરેક તિથિઓમાં પ્રધાનપહુંજ છે. ચૌદશ અને પૂર્ણિમા આદિ કરજીયાત તિથિઓના પહ્યુ અતુ-ક્રમે ક્ષય વખતે એ વર્ગ લોગ અને સમાપ્તિના ખાને પૂર્વતિથિમાં તે તિથિને એક વખત આરાધે છે અને એક વખત આરાધતા નથી. અર્થાત્ ચૌદશના ક્ષયે ઉદયયુક્ત તેરશ ઉભી રાખીને તે વર્ગ તે તેરશમાં ચૌદશ આરાધી લેવાનું કહે છે. અને પૂર્ણિમાના ક્ષય વખતે 'એ ન્યાયે ચૌદશ ઉભી રાખીને ચૌદશ ઉભી રાખીને ચૌદશ વખતે 'એ ન્યાયે ચૌદશ ઉભી રાખીને ચૌદશ તે ક્ષીલુ પૂર્ણિમા આરાધનાને ખદલે ઉદયયુક્ત ચૌદશમાં ચૌદશજ આરાધે છે. પૂર્ણિમાનું તો એ વખતે આરાધનજ કરતા નથી.'

એ રીતે ટીપ્પણાની ભા. સુ. ૪ ના ક્ષયે પણ એ વર્ગ ઉદયયુક્ત ત્રીજમાં ચોઘ માને છે અને કરે છે. છતાં ભા. સુ. ૫ ના ક્ષયે તો ઉદયયુક્ત ભા. સુ. ૪ નુંજ તે દિવસે આરાધન કરે છે? પાંચમના આરાધનને તો અંજલીજ આપે છે.

પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્થા કરતાં ચતુર્દશીનું અને ભા. સુ. ૫ કરતાં ભા. સુ. ૪ નું એ રીતે મનસ્વીપણેજ પ્રધાનપણું કહેનાર એ વર્ગ પૂનમ, અમાવાસ્યા અને ભા. સુ. ૫ ના ક્ષયે એવી કર-જીયાત તિથિના અને તેના આરાધનના એવા વખતે જે ક્ષય કરી નાખે છે તે ન કરે, અને તેની માન્યતા અનુસારની ક્ષય વખતે ભાગ અને સમાપ્તિવાળીજ તિથિ માનવાની વાતને અનુસરે તા સ્પષ્ટ છે, કે–એ વર્ગને ઉદયસુક્ત ચૌદશને દિવસેજ પૂર્ણિમા કે અમાવાસ્થાને તથા ભા. સ. ૪ ના દિવસેજ ભા. સ. ૫ માનવી અને કરવી પડે. અને એમ થાય એટલે એ વર્ગને ચૌદશ અને ચોથ ૩૫ કહેવાતી પ્રધાન તિથિએા પ્રવેદિને ક-રવી પડે. અને એમ થાય એટલે એ વર્ગને તિ-થિએાને માટે પ્રધાન અપ્રધાનપણાની વાત સ્વ**યં** પડતી મૂકીને આરાધકપણામાં આવીજ જવું પડે.

મુદ્દો ૨૫–કાર્તિક પૂર્ણિમાના ક્ષયે કાર્તિક પૂર્ણિમાની યાત્રા ચતુર્દશીના ઉદયવાળા દિવસે થાય કે અન્ય ક્રાઇ પણ દિવસે થાય ?

સમાલોચના-કાર્તિકી પૃર્ણિમાની યાત્રા ટી-પ્પણાની પૂર્ણિમાના ક્ષયે તેરશે ચૌદશ કરીને તેને **ઝીએ** દિવસે કરવાની શાસાજ્ઞા છે.

આણસૂરગચ્છ, કે જે તપાગચ્છની ચાલતી પરંપરાથી જાદાે પડી પૂર્ણિમાની વૃદ્ધિએ પડવાની વૃદ્ધિ માનવા લાગ્યાે હતાે, તે પણ ટીપ્પણાની તે પર્સ્થિમાના ક્ષયે તેા તેરશના ક્ષયજ માનનાર હતા. એટલે જૈનશાસનને માનનાર કાઇ પણ મનુ-ષ્ય પૂર્ણિમાના ક્ષયે ચૌદશ-પૂનમ લેળાં તે આ વર્ગની જેમ માનતાજ નહોતા. વર્તમાનમાં પણ શાસનવર્તિ સમગ્ર લાકા ટીપ્પણાની પૃર્ણિમાના ક્ષયે પ્રાયશ્ચિત્તાદિ વિધિમાં તેરશના ક્ષય માનતા હોવાથી તેમને તો તે ક્ષીણ પણ પૂર્ણિમા અખંડ રહે છે. અને તેથી તેમને 'કરે દિવસે યાત્રા થાય અને કર્યે દિવસે યાત્રા ન શાય ? ' એમ એ વ-ર્ગની માક્ક વિચારવાનું રહેતુંજ નથી. 'યાત્રા' એ ચોમાસી પછીનું કર્તવ્ય હાય તાે તેની પૂર્ણિ-માના દિવસની નિયતતા રહે અને ચૌદશના દિ-વસે ન જ શાય. અને તેમ ન હોય તા પણ ચૌદશે યાત્રા કરનારને પીકેટીંગ કરીને કાેણ રાકવા બેસે છે ?

જે કે આ મુદ્દાને ચાલુ ચર્ચા સાથે કાેઇ પણ જાતના સંબંધ છે જ નહિં, છતાં અહિં એ વર્ગે લખ્યો છે માટે સમાલોચના કરી છે.

#### ઉપસંહાર

૧. એ વર્ગ સં. ૧૯૯૧ સુધી ટીપ્પણામાં આ-

વતી પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિની વખતે જૈનશાસ અને પરંપરાને આધારે પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વ-તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ માનનારા, કહેનારા અને આરાધનારા હતા. અને પછી એ વર્ગ ટીપ્પણ પ્રમાણેજ પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિને કહેનારા. માનનારા અને આચરનારા થયા છે.

- ર. હવે જ્યારે તેઓને એમજ ઈન્ટ છેતા યછી તે વર્ગ પાતાના ઇશ્યુએા-મુદ્દાએામાં 'શાસ-કારા પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરીને પર્વતિથિ કહે-વાનું અને માનવાનું કહે છે કે કેમ? અને કહે છે તો તે સાચું છે કે કેમ ?' એ બાબતના ખુલાસા કરવા જોઈતા હતા, પરંતુ એ વર્ગના આ ૨૫ ઈરયુ-મુદ્દામાંથી એક પણ ઈરયુ એ વાતને સીધી રીતે સ્પર્શનારાજ નથી.
- ૩. એ વર્ગે આપેલા આ ૨૫ ઇશ્યુ–મુદ્દા-એાને પણ અનુકળ ન હાઇને ચાલુ વિવાદ જે 'પર્વતિથિની ટીપ્પણામાં આવતી હાનિ-વૃદ્ધિને અંગે પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરીને પર્વતિથિની સંજ્ઞા અને માન્યતા કરવી યેાગ્ય નથી 'એ બાબત સાબીત થાય તેવા પુરાવા આપ્યા જ નથી ?

૪. એટલે એ સર્વે પુરાવાએ। મૂળ મુદ્દાને અડકચા સિવાયજ ચાલ્યા છે એમ માનવું જોઇએ. આનન્દસાગર સહી. દ. પાતે તા. ય-૧-૪૩.

્શ્રી દેવસુર તપાગચ્છમાં કુઈ સદીએાની પરંપરાથી પંચાંગમાં આવતી પર્વતિથિ કે પર્વાનન્તર પર્વતિથિના હાનિ–વૃદ્ધિના પ્રસંગે પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિ**ની** હાનિવૃદ્ધિ થતી હતી અને થાય છે તેનાથી વિરુદ્ધ થયેલા વર્ગ આપેલા શાસ્ત્રપાઢાની સમાલોચના.

પર્વાનન્તર પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ આવે છે, ત્યારે | પડચો છે અને તે વર્ગ---શ્રી દેવસૂર તયાગચ્છસંઘ પૂર્વ કે પૂર્વતરની અપ-

- ચંડાંશુચંડૂ નામના લૌકિક પંચાંગમાં પર્વ કે | છે તેનાથી એ વર્ગ વિ. સં. ૧૯૯૧ પછી જુદાે
- (૧) ટીપ્પણામાં આવતા પર્વ કે પર્વાનન્તર ર્વતિથિની હાનિ–વૃદ્ધિ કરતાે આવ્યાે છે અને કરે ∮ પર્વતિથિના ક્ષયની વખતે એક અપર્વતિથિને દિવસે

કે એક પર્વતિથિને દિવસે બે તિથિ કે બે પર્વ-તિથિ માનવા અને આરાધવાનું કહેવા માનવા લાગ્યા છે, તેમજ

(ર) વૃદ્ધિની વખતે શાસ્ત્રકારોએ જણાવેલા 'પર્વાનન્તર પર્વોને અનન્તરપણે રાખવાના સ્ત્રયે પૂર્વાં ના નિયમ નહિ માનતાં' એ વર્ગ હવેથી અનુષ્ઠાન વિશેષે છું કરવાના સ્થાન રૂપ બે પર્વતિથિના નિરન્તરપણાને માનવાની ના પાડે છે. આમ છતાં પાતાના તેવા પણ મન્તવ્યને સાબીત કરવા માટે તે વર્ગે પાતાના પચીસ મુદ્દાઓના આ પુરાવાઓમાં શાસ્ત્રના જે પાઠા આપ્યા છે તે પાઠામાંના એક પણ પાઠ તે બેમાંથી એક પણ વસ્તુને સાબીત કરતા નથી.

આ વસ્તુ સવિસ્તર જણાવવા માટે એ વર્ગે આપેલા ચર્ચાગ્રન્થાનાજ પણ કહેવાતા આ પૂ-રાવા ઉપર સ્વતંત્ર દેષ્ટિયાત કરવાની જરૂર ઘણી છે. અને તેથી તે વર્ગના આપેલા પૂરાવાએ!માંના નંબરવાર પાઠા અને તેનું સ્પષ્ટીકરણ નીચે મુજબ અનુક્રમસર અપાય છે—

### એ વર્ગના પૂરાવાના પાઠ-૧

तिथिश्च प्रातः प्रत्याख्यानवेळायां यः स्यात् स प्रमाणं सूर्योदयानुसारेणैच लोकेऽपि दिवसादि-व्यवहारात् । आहुरपि—

चाउमासिअवरिसे, पिक्तियपश्चहमीस नायव्या । ताओ तिहिओ जासि, उदेह सरो न अण्णाओ ॥१॥ पूआ पचक्ताणं, पिडिकमणं तहय नियमगहणं च । जीए उदेह सरो, तीह तिहिए उ कायव्यं ॥२॥ उद्यंमि जा तिही सा पमाणमिअरीह कीरमाणीए । आणामंगणवस्था मिच्छत्तविराहणं पावे ॥३॥

(શ્રાહ્કવિધિ મુદ્રિત પ્રત પૃ. ૧૫૨; એ વર્ગના આપેલા પુરાવા–પાતું ૮ )

### સ્પષ્ટીકરણ-૧

આ પાઠ-પ્રત્યાખ્યાન વખત અને સ્પોદયની વખતેજ તિથિના આરંભ થાય તેમ જણાવે છે, તો પછી એક દિવસે છે સૂર્યોદય કે છે પ્રત્યાખ્યાનના વખતા હાયજ નહિ. અને તેથી એક દિવસે છે તિથિ મનાય નહિં. અને તેના વ્યવહાર પણ શાયજ નહિં એ સાફ સમજાય તેમ હાવાથી આ પાંઠા એ વર્ગની માન્યતાને સીધા ઘાતક છે. વળી આ પાંઠની આગળજ એ શ્રીશ્રાહવિધિમાં નીચે પ્રમાણેના પાંઠ છે, જે તે વર્ગે એ સ્થળે આપ્યા નથી, તે નીચે મુજબ છે—

એ વર્ગ પૂરાવામાં નહિં રજી કરેલો પાઠ उमास्वातिवयः प्रघोषश्चैवं श्रूयतेः-

'क्षये पूर्वा तिथिः कार्या, वृद्धौ कार्या तथोत्तरा' અર્થાત્ પર્વતિથિનો ક્ષય હોય ત્યારે પર્વ- તિથિપણે પહેલાની તિથિ કરવી, અને પર્વતિથિની વૃદ્ધિ હોય ત્યારે બીજી તિથિનેજ પર્વતિથિના પણે કરવી. આ પ્રદેશ ઉપલા પાઠના અપવાદ છે. અને અપવાદ એ ઉત્સર્ગ કરતાં પહેલા પ્રવતે છે. માટે ક્ષયવૃદ્ધિના પ્રસંગમાં આ અપવાદ પાઠ નહિં આપતાં તે બાધિત પાઠ આપવામાં એ વર્ગ સમજણ વાપરવી એઇતી હતી. (આ પાઠ સમજે તો એ વર્ગ 'સાતમ આઠમ' 'તેરશ ચૌદશ' 'ચૌદશ પૂનમ' કે 'ચૌદશ અમાવાસ્યા'ને હવે ભેળા કરવાનું કહે છે તે કાઈ દિવસ કહેવા તૈયાર થાય નહિં.)

એ વર્ગે આપેલા પણ ઉપરના શ્રાદ્ધવિધિના પાઠામાં શાસકારે **સ્પોદ્યાનુસારે**ળેવ છો कે ડિપિંગ એ પાઠથી લોકને અનુસારે દિવસના વ્યવહાર ઉદયના આધારે લીધા છે. માટે પણ એક દિવસમાં છે તિથિ માની શકાય નહિં.

### એ વર્ગના પૂરાવા પાઠ-ર

क्षीणमिप पाक्षिकं चतुर्वशीलक्षणं पूर्णिमायां प्रमाणं न कार्यं, तत्र तद्भोगगन्धस्याप्यसंभवात् (तत्त्वतरंगिणीमुद्रित पृष्ट ३; ऄ वर्गना आपेक्षा पूरावा-पातुं १०)

#### સ્પષ્ટીકરણ~ર

ચતુર્દશીના ક્ષયે ખરતરગચ્છવાળાએ। 'પૂન-

મને દિવસે પૂનમ માને છે અને ચૌદશનું કાર્ય કરે છે. તેને અંગે શ્રી તત્ત્વતરંગિણીકારનું એ કથન છે એટલું જ નહિં, પરન્તુ તેઓ ખરતર-ગચ્છવાળાએ તિથિ માનવામાં લાગની ખહુલતા-રૂપી હેતુ 'વિધિ પ્રયા' વિગેરે ગ્રન્થામાં આપે છે. માટે તત્ત્વતરંગિણીકારે એ ખરતરગચ્છવાળાને એ સ્થળે તિથિ ખાબત ભાગના અસંભવ જણાવ્યા છે. વસ્તુતઃ તિથિના ભાગ, એ તિથિના વ્યપ-દેશનું કારણજ નથી. કેમકે સાતમ વિગેરે તિથિ-એમાં આઠમ વિગેરે પર્વતિથિના ભાગો ઘણી વખત માટા પ્રમાણમાં હોય છે; વળી અષ્ટમી આદિને દિવસે પણ નવમી આદિના ભાગો ઘણી વખત અને ઘણા માટા પ્રમાણમાં હોય છે. એથી જો ષણા ભાગવાળીજ તિથિને તિથિ તરીકે માન-વામાં આવે તો ઉદ્ધયુક્ત સાતમે આઠમ અને આઠમે નામજ માનવી પડે. એ તાે એ વર્ગને માન્ય નથી. માટેજ શ્રીતત્ત્વતરંગિણીકારે અત્ર આપેલા ભાગના હેતુ માત્ર પ્રતિવાદીની માન્ય-તાથી અપેક્ષાએ લેવામાં આવેલા છે. તે સ્પષ્ટ સમજાય તેવું છે. ( જેમ જૈના કાઇપણ પુદ્દગલના સંયાગને અનાદિકાલીન માનતા નથી, છતાં જેના તરકથી માક્ષને નહિ માનનારા મિમાંસકાને મા-क्षनी सिद्धिने भाटे 'काञ्चनोपलसंयोग 'तं दशनत કાંચન અને ઉપલના સંયાેગને અનાદિ ગણીને કહેવામાં આવે છે ( કેમકે મિમાંસકા તેમ માને છે) તેમ ભાગવાળી તિથિને નહિ માનનારા તપા-ગચ્છવાળાઓ અત્ર ભાગવાળી તિથિને માનવાવાળા ખરતરને તિથિના ભાગની વાત કહે છે: નહિ કે પાતાની પણ તેવી માન્યતા છે એમ રજા કરે છે. ) એ વર્ગના પૂરાવા પાઠ-૩

चतुर्दशीपौर्णमासी चेत्युमे अप्याराध्यत्वेन समाते स्तस्तद्यदि भवदुक्तरीतिराश्रीयते तर्हि पौर्णमास्येवाराधिता, चतुर्दश्याश्चाराधनंद्त्तांजळीव भवेत् (तत्त्वरंगिणी मुद्रित प्रत. पृ. ५; એ वर्शना भाषेशा पूराया-पातुं ११)

#### સ્પષ્ટીકરણ-૩

આ પાઠના પૂરાવા તેઓજ આપી શકે કે જેઓ બંને પર્વને પૃથક્ માનીને બંને પર્વતિથિની આરાધ્યા પૃથક્ માનતા હોય. એ વર્ગ ટીપ્પણાની પૂનમના ક્ષયે ચૌદશ અને પૂનમને લેળાં માનીને જે એકજ દિવસે બંને પર્વતિથિની આરાધના કરવા માગે છે, તે આ પાઠ વિચારે અને માને તા પોતાનું મન્તવ્ય ભૂલ લરેલું છે એમ એમનેજ સ્પષ્ટ માલમ પડે તેમ છે.

( અંને પર્વતિથિઓની સ્વતંત્ર અને લાગ-લાગટ આરાધના કરવા માટે શ્રી દેવસૂર તપા-ગચ્છ પર્વાનન્તર પર્વની તિથિની હાનિ–વૃદ્ધિ વખત પૂર્વતર અપર્વતિથિ (તેરશ)ની હાનિ–વૃદ્ધિ કહે છે અને કરે છે તે આ પાઠથી પણ વ્યાજ-ખીજ થાય છે).

### એ વર્ગના પુરાવા પાઠ-૪.

नन्वेवं पोर्णमासीक्षये भवतामिष का गतिरिति चेत्, अहो विचारचातुरी, यतस्तत्र चतुर्दश्यां द्वयोरिष विद्यमानत्वेन तस्याऽप्याराधनं जातमेवेति जानताऽपि पुनर्नोद्यते ? । न च तत्रारोपिता सती पूर्णमाऽऽराध्यते, यतस्त्रुटितत्वेन चतुर्दश्यां पोर्णमास्या वास्यव्येव स्थितिः, युक्तिस्तु तत्रोका वक्ष्यते च श्लीणतिथिवृद्धितिथिसाधारणलक्षणा-वसरे इति । भवता तु त्रुटितचतुर्दशी पूर्णमायां वुद्धवाऽऽरोप्याऽऽराध्यते, तस्यां तद्भोगगन्धामा-वेऽपि तस्त्वेन स्वीक्रियमाणत्वात्, आरोपस्तु मिथ्याक्षानं,

यदुक्तं......तत्राद्य एकस्मिन् दिने द्वयोरिष कल्याणकतिथ्योर्विद्यमानत्वेन तदाराधकोऽपि सन्न-नंतरोत्तरिदनमादायैव तपःपुरको भवति, नान्यथा, यथा पूर्णिमापाते पाक्षिकचातुर्मासिकषष्ठतपोऽभि-प्रहीति, द्वितीयस्तु भविष्यद्वर्षतत्कल्याणकतिथि-युक्तदिनमादायैवेति नात्र शङ्कावकाश इति, युक्ति-रिक्तत्वात् न च खस्चित्वमेव शङ्काज्यरनाशौष-धीति गाथार्थः॥

[ यथा पूर्णिमापाते चातुर्मासिकपष्टतपोऽभि-प्रद्दी अपरदिनमादायैव तपःपुरकः द्वितीयस्तु मविष्यद्वर्षतत्कल्याणकतिथियुक्तं दिनमादायैवेति न किंचिद्नुपपन्नम् अत्र तच तावग्रक्तिरिक्तत्वात् सस्चित्वमेच शङ्काज्वरनाशौषधीति गाथार्थः ]

(तत्त्वतरंगिणी मुद्रित पृष्ट ५-६; ऄ वर्गेना आपेक्ष पूरावा-पानुं ११-१२)

#### સ્પષ્ટીકરણ–૪

ઉપર જણાવેલા પાઠાના એ વગ ભાવ કે અર્થ પૃથક આપ્યાજ નથી, અને આ પાઠનો અર્થ સારા વિસ્તાર રૂપે અગાઉ અનેકવાર આપ્યા છતાં એ વર્ગ તરફથી ' ભાવ 'ના નામે કેમ આગળ થવાય છે, એ આ લખાણુ સમજનારને રહેજે સમજાય તેમ છે.

(अ) નનું એ અવયવથી જે શંકા શરૂ કર-વામાં આવે તે શંકા શા કારણથી કરવામાં આવી છે? એ વસ્તુને એ વર્ગ વિચારે એ ઘણું જરૂરી છે. સામાન્ય નિયમ છે કે 'या या शंका स्यात् सा सा पूर्वग्रन्थस्य उपरि ' અર્થાત્ જે કાંઇપણ શંકા કરવામાં આવે તે પહેલાંના વિધિ નિષેધ વિકલ્પ કે નિયમાદિ ઉપરજ હોય એટલે આ શંકાની પહેલાંના પાઠ એવા છે કે-

किं किमप्यण्टम्या रहोतृत्या समर्पितं यन्नण्टा-ऽप्यण्टमी परावृत्त्याभिमन्यते, पाक्षिकेण च किम-पराद्धं यत्तस्य नामापि न सद्यते इति (तत्त्व-तरंगिणी मु. पृ. ५)

શાસ્ત્રકાર ખરતર ગચ્છવાળાઓને કહે છે કે આઠમની પર્વતિથિએ તમને શું આનગીપણે (લાંચ તરીકે) કંઈ આપ્યું છે, કે જેથી ક્ષય પામેલી અષ્ટમીને (સાતમનું) પલટાવવું કરીને પણ માનો છો ? (અને જે ત્યાં કેરવીને પણ ક્ષીણ પર્વતિથિ માનો છો તો પછી પાક્ષિક એટલે ચૌદશે તમારા શા અપરાધ કર્યો છે કે જેથી તેનું (ચૌદશનું) નામ પણ સહન કરતા નથી?")

આ વસ્તુ જે એ વર્ગ વિચારે તો તેને સ્પષ્ટ માલમ પડે કે શાસકાર પર્વતિથિના ક્ષય વખતે પર્વતિથિને ક્ષીણ માનીને એકલી આરાધનાને વળ-ગતાજ નથી. અર્થાત્ એવા વખતે શાસકારો પ્રથમ તો પર્વતિથિજ નક્કી કરે છે, કેમકે ખરતરા ચૌદશના ક્ષયે પૂનમે, પૂનમને દિવસે ચતુ- દેશીનું કર્તવ્ય જે પાક્ષિક પ્રતિક્રમણાદ આરાધના છે, તેને તો તેઓ કરેજ છે. માત્ર તે દિવસે ચતુ- દેશીની આરાધના કર્યા છતાં તે દિવસને ખરતરા ચૌદશ નહિ માનતાં પૂનમ માને છે, તેના જ શાસકારે અત્ર વિરાધ ઉઠાવ્યો છે, અર્થાત્ ક્ષીણ ચતુર્દશી વખતે ખરતરા તેરશને બીજે દિવસેજ પૂનમ માનીને તે પૂનમને દિવસે ચૌદશની આરાધના કરે છે. અને તેરશ અને પૂનમ વચ્ચેની ચૌદશ પર્વતિથિને ઉઠાવી દે છે તેનાજ વાંધા ઉઠાવ્યો છે.

આ વાત સંપૂર્ણતથા લક્ષમાં લઈને એ વર્ગે વિચારલું એઈએ કે તિથિની ક્ષય વૃદ્ધિ વખતે પણ શાસ્ત્રકારાનું ધ્યેય પ્રથમ પર્વતિથિજ નક્કી કરવા ઉપર છે. કારણકે તેને અંગેજ આરાધનાના નિયમ છે.

આ વસ્તુ ભૂલીને એ વર્ષતો તિથિના નિયમને ખસેડે છે અને આરાધનાના નિયમમાં આવે છે. આમ ઉલડું થતું હોવાથી એ વર્ગે જણાવેલી શંકાના મૂલરૂપ આ ય્રન્થને ખૂબ મનન કરવા જોઈ એ.

(आ) ઉપરના ગ્રન્થ ઉપર વાદી તરફથી એ ગ્રન્થમાં नतु० વિગેરે અવચવથી શંકા કરવામાં આવે છે, એટલે ગ્રન્થકાર પૂનમના ક્ષથની વખતે ચૌદશના દિવસે ચૌદશ નહોતા કરતા એમ નક્કી શાય છે. અને તેથીજ શાસ્ત્રકારને ' पौर्णमासीक्षये મવતામપિ का गतिः' એમ કહીને અત્ર વાદી આપત્તિ આપે છે (ગ્રન્થકાર જે પૂનમના ક્ષયે નવા વર્ગની માક્ક ચૌદશ પૂનમની પર્વતિથિને લેળા કરતા હોત તો ચૌદશને દિવસે ચૌદશના નામને નહિ સહન કરવાની આપત્તિ ખરતરા તરફથી તેઓને આપવામાં આવતજ નહિં.)

એ વર્ગે પાતાના પુરાવાઓમાં આવા પાઠાના અર્થ કરવાને અદલે માત્ર કહેવાતા ભાવ જણાવતાં પણ તત્ત્વતરંગિણી પૃ. પ માં આપેલા कि किम-प्यष्टम्या रहोवृत्त्या समर्पितं यन्नष्टाऽप्यष्टमी०' વાળા ઉપર (अ)માં જણાવેલા ભાગ અભિપ્રાય પૂર્વકજ જેડ્યો નથી એમ કહેવામાં કાઈપણ પ્રકારે ભૂલ થતી હાય તેમ લાગતું નથી. વળી પૂર્ણિમાના ક્ષયે ઉદયયુક્ત ચૌદશને દિવસે ચૌદશનું નામ ન સહન થવાને લીધેજ તે ઠેકાણે ખરતરા તરફથી એ શંકા થઈ છે એ વાત સ્પષ્ટ છતાં તે શંકાને આ વર્ગ પૂનમની સાથે લટકાવી દે છે, એ આશ્ચર્ય છે. આખા તે તત્ત્વતરંગણી બ્રન્થમાં કાઈપણ જગો પર 'શાસ્ત્રકાર પૂર્ણિમાના ક્ષયે પૂર્ણિમા માનતા નહોતા' એ વાતની ગંધ સરખી પણ એ વર્ગ પાતાના આખા સમર્થનમાં જણાવી પણ નથી, તેમ સાબીત પણ કરી નથી. વળી એ વર્ગની રીતિ પ્રમાણે તો પૂનમના ક્ષયે ચૌદશના દહાડે ચૌદશ ને પૂનમ બન્નેની આરાધના કરાય છે. તે તેમાં પફખીના કે પૂનમના નામ સહન ન થવાની આપત્તિજ ક્યાં રહે છે?

(इ) શ્રી तत्त्वतरंગિણીકાર જેઓને પાતાના મહાપુરૂષ તરીકે આચાર્ય કહીને જણાવે છે તેવા શ્રી હીરસૂરિજી મહારાજ પાેેેેતાના હીરપ્રશ્ન નામના મુદ્રિત ગ્રન્થ પૃષ્ટ ૩૨માં પૂનમના ક્ષયે (અનુ-ક્રમે) તેરશ અને ચૌદશને દિવસે ચૌદશ અને પૂનમની આરાધના કરવાનું સ્પષ્ટ શળ્દાેથી જણાવે છે કેમકે પૂનમના ક્ષયે પૂનમના તપ (આરા-ધના )ના પ્રશ્નમાં શ્રી હીરપ્રશ્ન મુદ્રિત પૃષ્ટ ૩૨માં '**ત્રયો**o' એમ દ્વિવચન સ્પષ્ટ શબ્દાેથી વાપરે છે, જો આ નવા વર્ગના કહેવા પ્રમાણે શ્રી હીર-સ્રિજી કે બીજા કાઈ તપાગચ્છીય, ટીપ્પણાની પૂનમના ક્ષયે આરાધના માટે જે ચૌદશ પૂનમ લેગા કરતા હોત તાે જેમ તે પૃષ્ઠ ૩૨ ના તેજ પ્રશ્નમાં પ્રથમ પંચમીના ક્ષયને અંગે તપ (આરા-ધના)ના પ્રક્ષ 'આ પૂનમ ક્ષચના પ્રક્ષની સાથેજ ' થયા છે તેમાં તેની આરાધના, **पूर्वस्यां तिथाै** એમ એકવચન વાપરીને પહેલાની તિથિમાં જણાવ્યું છે તેમ અહિં પણ पूर्वस्यां तिथौं એક વચનથી જણાવત, પણ 'त्रयोदशी-चतुर्वस्योः' એમ

દ્વિવચનથી જણાવત નહિ, એટલુંજ નહિં પરંતુ પાંચમ અને પૂનમના ઉત્તર જુદા હોવાની પણ જરૂર રહેત નહિ.

ટીપ્પણાની પૂનમના ક્ષય વખતે, એકલા તે પૂનમનાજ તપ (આરાધના)ના પ્રશ્નમાં શ્રી હીર-સૂરિજી મહારાજે જ્યારે ' ત્રયોદશી- चतुर्दश्योः ' એમ દ્વિવચન કેમ વાપરનું પડ્યું છે ? એ વાત એ વર્ગ વિચારે તો તેને એ તિથિ લેળી કરવાની અણસમજથી તુરતજ વિરમનું પડે તેમ છે.

ખરી રીતે તો શ્રી તત્ત્વતરંગિણીમાં ખર-તરાએ કરેલી આ 'શંકા ' ઠી પ્રણાની પૂનમના ક્ષય વખતે ચૌદશના દિવસે ચૌદશના નામને નહિ સહન કરવા પૂરતી છે, છતાં એ વર્ગ કઈ ખુદ્રિથી એ વાત પૂનમને એંડે છે તે વિજ્ઞોને સમજનું મુશ્કેલ નથી.

- (ई) શ્રી તપાગચ્છવાળાઓ તિથિના ભાગ કે સમાપ્તિને અંગે કાેઇપણ દિવસ તિથિ માનવાને તૈયાર થયેલા નથી. તેઓ તો 'ટીપ્પણાના ઉદય કે સચે પૂર્વાં આદિના ન્યાય લઇ નેજ તિથિ અહારાત્ર પ્રમાણ માને છે. ( જો એમ લેવામાં ન આવે તો નામ અને પડવાના ક્ષયે આઠમ અને પૂર્ણિમા માનવાના વખત ન રહેતાં' નામ અને પડવા માનવાના વખત આવે કેમકે તે દિવસે નામ અને પડવા વિગેરના ભાગ અને સમાપ્તિ છે.)
- (उ) अन्थशर द्वयोरिष विद्यमानत्वेन० भे पाड कडीने डेतु तरीडे (भरतरे मानेदा क्षेणनी अपेक्षाओ) ते क्षीण पूनमनी डहययुक्त औदशमां विद्यमानता ज्ञणावीने साध्यमां ते डहययुक्त यहर्दशीने हिवसे क्षीण ओवी पण पूनमनुं आराधन कडे छे छतां से वर्ज 'तस्या अपि 'ने। अर्थ द्वयोरिष ओवा करेवा ज्ञय छे अर्थात अपि शल्द क्षीण ओवा विशेषण्ने ज्ञणाववा माटे डेतो छतां ते अपि शल्दने समुख्यय सेवा अर्थमां देवा ज्ञय छे, परंतु वास्तविक नथी क्षेमके शास्त्रकारने से प्रसंजे पूर्वतिथिमां भन्ने तिथिनुं आराधन मान्य

होत तो तस्याऽप्याराधनं नी अशो पर हयोर-प्याराधनम् ओभल क्षेत्रं यदत पण् ओभ नि **કહેતાં के तस्या अपि** કહ્યું છે ते २५७८ જણાવે છે કે ચૌદશને દિવસે પૂનમ માનેલી હોવાથી તે ક્ષીણ એવી પણ પૂનમનું આરાધન ચૌદરો થયું અને તેથી ચૌદશનું નામ પણ ચૌદશને દિવસે એ વખતે રહ્યું નહિ. આથીજ ખરતરાએ શાસકારને पौर्णमासीक्षये भवतामपि का गतिः योभ ४६ीने આપત્તિ આપી છે (એ રીતે ચૌદરો ચૌદરાનું નામ ઉડચં, પરંતુ તેનું આરાધન તેરશે થયેલું છે. કાર-ણકે તેરશમાં પણ ચૌદશની વિદ્યમાનતા હોવાથી તેરશે ચૌદશ થાય છે.) ગ્રન્થકાર જે ચૌદશે પુનમ ન માનતા હોત અને એ વર્ગ જણાવ્યું છે અને માન્યું છે તેમ જો પ્રનમના ક્ષયને અંગે પૂન-મના પ્રશ્ન હોત તા ગ્રન્થકારશ્રીની પાસે ચૌદશના દિવસે પૂનમનો ભાગ અને પૂનમની સમાપ્તિ કહેવા રૂપ કહેલા ઉત્તરા હતા. પણ તેમ અપાયા નથી.

### (ऊ) यतस्त्रुटितत्वेन चतुर्दश्यां पौर्णमास्या वास्तव्येव स्थितिः

આ પંક્તિમાં ગ્રન્થકાર સ્પષ્ટ કહે છે કે પૂર્ણિ-માના ક્ષયની વખતે ચૌદશને દિવસે વાસ્તવિક રીતે પૂનમનુંજ સ્થાન છે અને તેમાં હેતુ તરીકે પૂનમના ક્ષયને જણાવે છે. અર્થાત્ પૂનમનો ક્ષય હોય ત્યારે ચૌદરો પૂનમજ થાય. નવા વર્ગના કહેવા પ્રમાણે લઈએ તો તે ઉદયયક્ત ચૌદશને દિવસે શાસ્ત્રકા-રના કહેવા મુજબ એકલી શીણ પુનમની વાસ્ત-વિક સ્થિતિ ન રહે, પરંત ચૌદશ અને પૂનમ અન્તેની વાસ્તવિક સ્થિતિ થાય. વળી નવા વર્ગ તો પૂનમ કરતાં ચૌદશને પ્રધાનતિથિ કહે છે માટે નવા વર્ગના હિસાએ તો પુનમના ક્ષયે ચૌદશને દિવસે ચૌદશનીજ વાસ્તવિક સ્થિતિ ચન્થકારે **કહેવી जोઈ ये ने** ? ते तो **કહી न**थी तेमक जे નવા મતે એવા વખતે માનેલા સમાખ્તિના સિદ્ધાં-તને આગળ કરીએ તો તો ચૌદશે સમાપ્તિવાળી પૂનમ હોવાથી એ વર્ગને હિસાબે પણ પૂર્ણિમા- 🤇

નીજ આરાધના થાય એટલે સમાષ્તિના સિદ્ધા-ન્તથી ચૌદશની આરાધનાને પૂર્ણિમાના ક્ષય વખતે નિરાધારજ રહેવું પડે.

(ऋ) પૂર્ણિમાના ક્ષયની વખતે ચૌદશને દિવસે આખા દિવસ પૂનમ મનાતી હતી અને ચૌદશનો ઉદય હતો છતાં ચૌદશ મનાતી ન હતી, અર્થાત્ તે ચૌદશ તેરશે મનાતી હતી તેને અંગેજ તપા-ગચ્છવાળાઓ પક્ષ્મીના નામને સહન કરતા નથી એ પ્રતિબંધી ખરતરોએ શાસકારને આપી હતી.

પૂનમના ક્ષય વખતે ચૌદશમાં ચૌદશ પૂનમ ઉભયનું વિદ્યમાનપશું હોવાથી તે ઉભય પર્વતિશિ માનવાની હોત તો તે વાત તત્ત્વતરંગિણીમાં આ-ગળ તેરશ અને ચૌદશની ચર્ચા વખતે, તામ્ર અને રત્નના દેષ્ટાન્તથી ચર્ચાણી છે, ત્યાં જણા-વાઈ હોત. વળી એ રીતે પૂનમના ક્ષયે ચૌદશ ત્રાંખા જેવી અને પૂનમજ રત્ન જેવી રહે. અને તેરશે તેરશનું નામ નહિં લેવાની માક્ષ્ઠ ચૌદશે ચૌદશનું નામ લેવાનું પણ રહે નહિં. એ વાત આ વર્ગ અહિં કેમ ચાદ નહિં કરતો હોય ?

વૃદ્ધિની વખતે પણ પહેલી પૂનમ કે પહેલી અમાવાસ્થાએ પક્ષી કરવાનો જે ઓલંભા ખરતરાએ તપાગચ્છવાળાને 'ઉત્સ્ત્રપ્રખંડન' નામના ગ્રન્થમાં चृद्धौ पाक्षिकं क्रियते इदं कि? એમ કહીને આપ્યા છે તે જે દીપ્પણાની પહેલી પૂનમ કે પહેલી અમાસે તપાગચ્છવાળાઓ चृद्धौ कार्या तथोत्तरा એ પ્રધાષ બીજી વખત પ્રવર્તાવીને ચીલશ નજ કરતા હોત તો નજ આપત. વસ્તુત: આ મુદ્દોજ પૂનમ કે અમાવાસ્થાની વૃદ્ધિ માટેનો નથી અને એ વર્ગે આ સ્થળે નિરર્થકજ વૃદ્ધિનો પ્રસંગ પણ ચચ્ચો છે.

શ્રી તત્ત્વતરંગિણીમાં ચાલેલું આ **નનુ**૦વાળું *પ્રકરણ પૂનમના ક્ષચે પૂનમે ચોકશ માનીને પૂનમે* પક્ષ્પી કરનાર ખરતરાના નિષેધ માટે છે.

ચૌદશની પર્વતિથિને સાચવવા માટે તત્ત્વત-રંગિણી પૃષ્ઠ–૩ માં જેમ 'ટીપ્પણાની ચૌદશના ક્ષયે ટીપ્પણાની તેરશે ' તેરશના ઉદય તેરશની સંજ્ઞાનું કારણ ન અન્યા અને ચૌદશનીજ સંજ્ઞાનું કારણ અન્યા, તેમ પૂર્ણિમા પર્વતિથિના ક્ષય વખતે પૂર્ણિમા પર્વતિથિના ક્ષય વખતે પૂર્ણિમા પર્વતિથિના અચાવ માટે ટીપ્પણાની ચૌદશના ઉદય પ્રાયશ્ચિત્તાદિ વિધિમાં ચૌદશનું કારણ ન અને પણ પૂર્ણિમાનુંજ કારણ અને, તેમાં પ્રશ્નજ રહેતા નથી.

હવેથી આ વર્ગ જે ટીપ્પણાનીજ ક્ષયવૃ-હિને પ્રાથિકિત્તાદિ વિધિમાં પણ કાયમજ રાખવા માંગે તોપણ એ ટીપ્પણા અનુસાર પણ એ વર્ગને પૂનમ કે અમાવાસ્થાના ક્ષયે પૂર્વતર અપર્વતિથિ તેરશને ઉત્તરની પર્વતિથિ ચૌદશની સંજ્ઞા અને ચૌદશને પૂનમ કે અમાસની સંજ્ઞાજ આપવી પડે તેમ છે. જુઓ સં. ૨૦૦૦ ની સાલના ચંડાં-શુચંડુ પંચાંગની ફાગણ વદિ અમાસના ક્ષયનું દે-દેશન્ત. તે સ્થળે તે ટીપ્પણાકારે ફાગણ વદિ અ-માસના ક્ષયે વદિ તેરસના દિને મહાશિવરાત્રિની અને ચૌદશને દિને ચૌદશને અમાસનીજ સંજ્ઞા આપી છે. શ્રીદેવસૂર તપાગચ્છવાળાઓ પણ એ રીતના પર્વાનન્તર પર્વના ક્ષયની વખતે એ રીતિએ જ પૂર્વતર અપર્વતિથિ તેરશને ચૌદશ અને ચૌદશને પૂનમની કે અમાસની સંજ્ઞા આપે છે.

ટીપ્પણાની પહેલી પૂનમ કે પહેલી અમાવા-સ્યાએ ચૈંદશ માનીને કરાતી પક્ષ્મીના પ્રશ્ન ૧૬૧૫ પહેલાં ખરતરાએ નહિં કર્યો હાય એમ ગણીએ તો પણ ૧૬૧૫ માં ખરતરાએ રએલા 'ઉત્સૂત્ર ખંડન'માં કહેલાજ છે, એટલે ઉત્સૂત્ર ખંડનના પહેલી પૂનમે પક્ષ્મી કરવાના તપાગચ્છને આપેલા એાલંભાથી, શ્રી હીરસૂરિજી મહારાજના પ્રશ્નોત્તર ય્રન્યના વચનથી, શ્રી વિજયદેવસૂરિજીના સંઘના પદ્ધથી ત્યા અત્યાર સુધી શ્રી દેવસૂર સંઘની સામા-ચારીથી એ પૂનમ કે અમાવાસ્યા હાય ત્યારે ટી-પ્પણાની પહેલી પૂનમ કે અમાવાસ્યાએ ચૌદશ માનીને પક્ષ્મી થતી હતી તે વાત નિર્વિવાદજ છે. આપી પર્વતિથિને ઉડાવવાની અને પર્વતિથિને જણાવવા માટે કહેવાતા વચનાને આગળ કરવા તે દ્વાણાભાસ નથી એમ કેમ કહેવાય ?

ऋ ખરતરા પૂનમની પર્વતિથિ માનીને તેમાં ચતુર્દશી પાક્ષિકનું અનુષ્ઠાન કરે છે તેથી તેને તત્ત્વતરંગિણીકારે જેમ પૂનમના અનુષ્ઠાનના ક્ષેપની આપત્તિ આપી તેવીજ રીતે જે બ્રન્થકાર પૂનમના ક્ષયે આ વર્ગની માફક ટીપપણાની ચતુર્દશીને દિવસે ચૌદશ માનતા હોત અને પૂનમનું પર્વાનુષ્ઠાન ચૌદશે કરતા હોત તો જરૂર ખરતર-વાળાઓ બ્રન્થકારને ચૌદશના અનુષ્ઠાનના ક્ષેપની આપત્તિ આપત. પરંતુ પૂનમના ક્ષય વખતે બ્રન્થકાર ચૌદશે ચૌદશ માનવી અને પૂનમ કરવી, તેમ કરતાજ ન હતા. એટલે બ્રન્થકારને તે આપત્તિ હતી પણ નહિ અને તેથીજ ખરતરોએ આપી પણ નહિ.

વળી આ વર્ગ જેમ ચૌદશને દહાડે પૂનમ કે અમાવાસ્યાની ભેળી આરાધના માને છે, તેમ એ તે વખત ખરતરગચ્છવાળા કે તપાગચ્છવાળા એક દિવસે બે પર્વતિથિ ભેળી આરાધવાનું માનતા હોત તો પરસ્પર આપત્તિ આપવાનું રહેતજ નહિ. અર્થાત્ બેમાંથી કાઈ પણ ગચ્છવાળા આપત્તિની આપલે કરતજ નહિ. કારણ કે પૂર્ણિમા કે અમાવાસ્યાના ક્ષયની વખતે તો તેરશે ચૌદશના અને ચૌદશે પૂનમ કે અમાવાસ્યાના ભાગવટા ઘણા હોય તેથી તે દિવસે તેની વિદ્યમાનતા હોય તેમાં ખરતરને તો બાલવાનું રહેતજ નહિ.

(ए) પૂર્ણિમાં અમાવાસ્યાના ક્ષયની વખતે તપાગચ્છવાળાઓ ચતુર્દશીને દિવસે ચતુર્દશી અને પૂર્ણિમા એ બન્નેનું એકંદું આરાધન કરતાજ નહાતા અને એ વાત શ્રીહીરસૂરિજી મહારાજના 'चयो-दशी-चतुर्दश्योः' એ દ્વિચનવાળા પદથી સ્પષ્ટ છે એમ ઘણી વખત અગાઉ પણ સૂચવવામાં આવ્યું છે. (સંવત ૧૮૮૬ ના માગશર મહિને રાજનગરથી વડાદરા શ્રી સંઘ ઉપર લખેલા શ્રી રૂપ-વિજયજી 'મહારાજના કાગળ કે જેની અસલ નક્કલ પાટણમાં સાહિત્યપ્રેમી મુનિવર્યશ્રી પુર્ય

વિજયજ ' પાસે છે તેમાં પણ ચાફખું લખાણ છે કે-પૂનમના ક્ષયે બારસ તેરશ ભેગા કરવા એટલે બારસને બીજે દિવસે ચૌદશ ને તેને બીજે દિવસે અમાવાસ્થા કરવી.)

વળી સં. ૧૮૭૧ માં વડાદરાથી પંડિત શ્રી દીપવિજયજીએ જે કહાનમ પ્રગણાના સાધુઓ ઉપર કાગળ લખ્યા છે (અને જે કાગળની નક્કલ આચાર્યશ્રી વિજયઉદયસ્રિજી પાસે વિદ્યમાન છે તથા જેના કેટલાક ભાગ શાસ્ત્રીય પૂરાવાની ચાપ-ડીમાં છપાયેલા પણ છે.) તેમાં પણ સ્પષ્ટ જણાવે છે કે—'અમાવાસ્યા કે પૂનમ ત્રુટતી હાય ત્યારે શ્રીદેવસ્ત્રરગચ્છવાળા તેરશને ઘટાડે છે' આ બધી વસ્તુને જોનાર જાણનાર ને માનનાર મનુષ્ય કાઈ દિવસ પણ એમ ન કહી શકે કે—શ્રીતપાગચ્છવાળાએ પૂનમ—અમાવાસ્યાના ક્ષયે ચૌદશ પૂનમ કે ચૌદશ અમાવાસ્યાને એક જ દિવસે ભેગા કરીને માનતા હતા.

(१) એ वर्श पोताना क्षणाख्नो लाव क्षणतां केम अपुद्धे छे के पूनमने दिवसे पाक्षिकतुं अनुष्ठान भरतरा करे छे, तो पख तेने योदशना अनुष्ठानना द्धापनी आपत्ति अन्थक्षर पूनम मानवाने द्धिये आपे छे. तो पछी े वर्श अष्टभी अने अतुर्दशी आदिना क्षयनी वणते सातम अने तेरशनी इद्धतिथि (अहारात्र) मानी के अष्टभी अने अतुर्दशी आदि पर्वतिथिया (ते दिवसे यावीसे क्षाक्ष संज्ञा आपीने) नहि मानेदी हावाथी पाताने अष्टभी अने अतुर्दशी आदि पर्वतिथिया तो मानेदी हावाथी पाताने अष्टभी अने अतुर्दशी आदिना अनुष्ठानी निमानेदी आपत्ति, विनाधारं च नाधेयं (तिथित्रथ आधार विना आराधनाइप आधेय नहीं) नी मान्धि केम न सूळी ?

વળી જેમ તે દિવસે અહારાત્રની પૂનમ મા-નેલી હોવાથી પાતાની માન્યતાની અપેક્ષાએ પણ ખરતરા જે મૃષાવાદી થાય છે, તા પછી જેઓ આઠમના ક્ષયે સાતમ આદિ માની તે તે સાત- મમાં આઠમ આદિની આરાધના કરે તેઓ તે દેાષથી કેમ છટકતા હશે ? તે કહેલું સુશ્કેલ છે.

વાસ્તવિક રીતિએ કાઈ પણ પર્વની બાધા સિ-વાય શ્રીઉમારવાતિવાચકજીના **સર્ચે પૂર્વા**બના પ્રઘો-ષની **અર્ધजરતીય** ન્યાયે અવગણના કરીને ખરત-રાેએ કરેલી પ્રવૃત્તિને અંગે આ સર્વ કથન છે. એ વાત અન્થકારે શરૂઆતથીજ કહેલી હોવા છતાં એ વર્ગના મગજમાં કેમ નથી આવી ? એ સમ-જલું સુરાેને માટે કઠણ નથી.

ચૌદશ માનવામાં પૂનમના અનુષ્ઠાનના લાેપની આપત્તિ કેમ નથી આપવામાં આવી અર્થાત્ ત્યાં મૃષાવાદની આપત્તિ કેમ નથી આપી ? એવું કહે-વામાં એ વર્ગ શ્રીતત્ત્વતરંગિણીમાં એ સ્થળે 'પા-ક્ષિક પ્રકરણ શરૂ થયું છે' એ વાત કેમ ભૂલી ગયા ?

વળી અનુષ્ઠાનક્ષેપ કરતાં પણ મૃષાભાષાના માટા દોષ છે એ વાત પાંચ મહાવતધારી એ વર્ગ ન સમજી શકે એમ તા સંભવિત નથી.

વળી આ આખું વાકય એ તે સ્પષ્ટજ કરે છે કે એક તિથિએ બે અનુષ્ઠાન નહીંજ થાય. જો આમજ છે તે પછી એ વર્ગને ચૌદશ પૂનમ કે ચૌદશ અમાવાસ્યા જેવી ક્રજિયાત તિથિઓને એક દિવસે એકડી માનવાની ધારણાએ કઈ નજરે ઉદ્ભવી હશે ?

એ વર્ગ પૂનમના દિવસે ખરતરા પક્ષી કરે તેમાં પણ પૂર્ણિમાના અનુષ્ઠાનનો સમાવેશ કરવા તૈયાર થાય છે. જ્યારે શાસ્ત્રકાર તો તે ચૌદશ પૂનમ બન્ને દિવસાએ એ ઉપવાસરૂપી છઠ કરવાથી તે બન્ને પર્વતિથિની આરાધના થાય અને તે કરવી જ જોઈએ એમ ફરજ તરીકે જણાવે છે.

(ओ) श्री उभास्वाति वाय अल्ना 'वृद्धौ कार्या तथोत्तरा 'ना वयनने अनुसरीने तेल श्री हेव- सूरिलना पट्टना आधारे श्री तपागच्छवाणाओ पूर्लिभा ने अभावास्थानी वृद्धिओ तेरसनी वृद्धि करे तेमां होषनो क्षेश्व पण्णु न गण्णायः अने ले ओम न गण्णीओ ते। ઉद्दयवाणी तेरश छतां यतु-

દંશીનો ક્ષય હોય તો તેરશનું નામ નહિ લેવામાં અને ચૌદશનુંજ નામ લેવામાં સમ્મત થયેલા શાસકારને ખરતર ગચ્છવાળાઓ મૃષાવાદનો પ્રસંગ આપ્યા વગર રહે નહિ, એમજ માનવું પડે. અર્થાત્ પૂર્વાચાર્યોએ પ્રવર્તાવેલા વ્યવહારને અંગે વ્યપદેશ કરનારાઓને માટે ખરતરગચ્છ સરખા વિરોધિઓએ પણ આરોપ, મૃષાવાદ જેવા દોષો આપવાની હિંમત નથી કરી ત્યારે એ વર્ગે એવું કરનારના ઉપર દોષોનો ડુંગર ઠાલવવામાં બાકી રાખી નથી. એટલે કહેવું જોઈએ કે-વિરાધિ ગચ્છવાળાઓને જેટલી પૂર્વાચાર્યોના વચનની મગજમાં કઈકે પણ અસર હશે તેટલી પણ આ વર્ગના મગજમાં ન હોય, એ ન અનવાજોગ નથી.

(औ) पृष्टिमाना क्षयनी वणते को ये वर्जना કહેવા પ્રમાણે ચતુર્દશી અને પૃર્ણિમા અન્ને પર્વ-તિથિઓનું એકજ દિવસે આરાધન કરી શકાતું હોત તો અનન્તરસ્થિત છે ત્રણ આદિ કલ્યાણકોના પ્રેશ્નનો અવકાશજ નહેાતો. તેમજ ઉત્તરમાં પછ શાસકારે **उभयत पादाार**ज्ज ની આપત્તિ આપવાનો પણ પ્રસંગ નહેાતા. એટલંજ નહિ પરંતુ ગ્રન્થ-કારને તે સ્થળે કલ્યાણકનો આરાધક તપસ્યા કર-નારજ હાેય છે એમ કહીને પૂર્ણિમા આદિ ફર-જિયાત તિથિએ। કરતાં કલ્યાણકની મરજિયાત પર્વ-તિથિએા માટેની આરાધના જુદી રીતે કરવાનું પણ કહેવું પડત નહિં. તેમજ એવા વખતે અનંતર દિ-वसे तथ प्रश क्षेत्रों क्षेत्र एत्तर हेवे। यदत नर्दि છતાં એમ કહ્યું છે તથા ઉત્તર આપ્યા છે તેથી સ્પષ્ટ થાય છે કે પુનમના ક્ષયે તેઓ તેરશનો ક્ષય કરીને તેરશે ચૌદશ ને ચૌદશે પૂનમ કરતા હતા.

અને તેથીજ કચાં સુધી તિથિઓ ફેરવશા ? એમ સામા પક્ષવાળાને ગ્રન્થકારની સામે આ પ્રશ્ન હતો કરવા પડ્યો. અર્થાત્ એક દિવસે નવા વ-ગંની માફક અનેક પર્વાની આરાધના થતી હોત તા ન તા ખરતરાને 'ગયાનન્તરસ્થિતાસુ દ્વિચ્ચા-વિક્રત્યાળકૃતિથિયુ૦ એમ જણાવીને 'ત્રહ્ય કલ્યા- શુકાના પ્રશ્ન કરવા પડત કે ન તા શાસકારે તેને અનન્તર દિન લઇ ને તય પુરવાની વાત જણાવી પડત.

(क) અષ્ટમી ચતુર્દશી આદિ પર્વતિથિઓ ક-રતાં કલ્યાલ્યુકની પર્વતિથિઓનું ભિન્નપહ્યું હવેજ નહીં માનનાર એ વર્ગ જે અન્તઃકરણથી સાચી રીતે એ આ પંક્તિઓને ઉકેલે તો તેને ફરજિયાત ચતુષ્પર્વીના અનુષ્ઠાન અને મરજીયાત કલ્યાલ્યુક-પર્વોની આરાધનામાં કેટલું બધું પ્રખળ અંતર છે એ વાત રહેજે સમજી શકાય તેમ છે. એ વર્ગને આ વસ્તુ યથાર્થ સમજાઈ હોત તો તેઓ હવે જે શાસ્ત્રને 'તપાગચ્છની આચરલ્યા વિરુદ્ધ ' કલ્યા-લ્યુક તિથિઓના નામે ચતુષ્પર્વી તથા ષટ્પર્વી તિ-થિઓને ભેળી કરવાનું, ભેળી આરાધવાનું અને ભેળી કહેવાનું કાર્ય કરે છે, પ્રરૂપે છે અને આચરે છે તે સ્વપ્ને પણ કરત, પ્રરૂપત કે આચરત નહિં.

(ख) पूर्णिमाना क्षये आ नवा वर्णनी भाइड की अन्थडारने चौहराने हिवसे अन्ने तिथिओा उं आराधन थर्छ गयुं ओम गख्रवानुं होत तो पछी केणी आवेली डल्याख्रडतिथिओ माटे पख्र 'उत्तरिनमादायैव तपःपूरका मवति' (त. मृ. पृ. ६) ओम डहीने उत्तरिहन लेवानी अने ते केणी तिधिनो अलग तप डरी आपवानी वात अन्थडारने डहेवानुं स्वपने पख्र रहेत नहिं ओटलुं क नहीं, परंतु भरतरीने आपित आपी छे हे (तमा चौहराना क्षये तो पूनमना हिवसे पड्णी हे चामासीना ओड उपवास डरी ले। परंतु 'यथा पूर्णिमापाते पाझिकचातुमांतिकषण्डतपोऽभिग्रहीति' (त. मृ. ६.)

જ્યારે પૂનમનો ક્ષય હોય અને ચૌદશ પૂનમ એ તિથિના છઠતપ (એ ઉપવાસ લાગલાગટ) ના અભિગ્રહ હોય ત્યારે તમે આગળના દિવસ (પડવા) લઇનેજ જેમ તપ પુરા કરા છા (તેવી રીતે કલ્યાણકની આરાધના કરનાર, નહિ કે ફર-જિયાત ચતુષ્પર્વીની આરાધના કરનાર આગળના દિવસને લઇ જે તપને પુરનારા થાય) એમ જણા-ગ્યું છે, તે જણાવત નહીં. આ રીતે એક દિવસે એ તિથિનું આરાધન કાઈ દિવસ ભેળું નહિ થવાની શાસમાં સ્પષ્ટ વાતા હાવા છતાં એ વર્ગ, એ ગ્રન્થ-કારની પંક્તિઓનો આ રીતે સીધા અર્થ નહિ ક-રતાં ભાવ કહેવાને નામે કેટલું બધું ખાટી રીતે ચીતરે છે તે સુરાને સમજવું મુશ્કેલ નથી. એ વર્ગના પૂરાવા પાઠ-પ; સ્પષ્ટીકરણુ પ

को वर्जना पूरावा पाठ-पः; स्पष्टीक्ररख् प उदयंमि (श्राद्धविधि मुद्रित एष्ट् १५२.)

भुक्षासे। आ सभाक्षेत्रयना ( स्ने वर्णना पुरावा पांड १. तथा स्पष्टीक्ष्य १) मां थर्छ गये। छे. स्ने वर्णना पूरावा पांड-१, स्पष्टीक्ष्य पांड१ जहिंव हु जिणसमयंमि अ कालो सम्बस्स कारणं० (त. मु. ए. ८)

भरतरगण्छना जिनप्रसिक्ष्य ते। विधिप्रपा नामना अन्थमां यौदशना क्षयनी वणते तेरशने दिवसेज यौदश करवानुं ज्ञावेतुं होवाथी (स्पष्ट छे के से भरतर अन्थकार पछी) सत्तरभी सही-सोना भरतर गण्छवाणास्थाने ज्यारे यौदशना क्षये पूनमना दिवसे पक्षणी यौदशे करवानुं राण्युं त्यारे ते भरतर गण्छवाणास्थाने पोताना पूर्वा-यार्थना केर्छ वयननुं समर्थन तक्य न होवाथी ते भरतरोने सविष्य स्मेन त्यार्थना कार्यकरण्या त्यार्थना कार्यकरण्या वात पक्षत्वी पडी, स्मेन तेथीज अन्थकारे पछ स्मन्न सार्थन क्षति हुं गाथाथी सविष्य स्मेन सूत्रकाणना कार्यकरण्या कार्यकरण्या कार्यकरण्या पडी, स्मेन तेथीज अन्थकारे पछ स्मन्न स्तिकाणना कार्यकरण्या पडी, स्मेन तेथीज अन्थकारे पछ स्मन्न स्तिकाणना कार्यकरण्या पडी, स्माने स्माने स्माने स्माने स्तिकाणना कार्यकरण्या पडी, स्माने स्माने स्माने स्माने स्माने स्माने स्माने स्तिकाणना कार्यकरण्या पडी, ते साने स्माने साने स्माने समाने स्माने स्माने स्माने स्माने स्माने स्माने स्माने समाने सम

આ વસ્તુ ખારીકાઇથી લક્ષમાં લીધા વિના આ વાત પકડીને પર્વાનન્તર પર્વતિથિના ક્ષયની વખતે એ વર્ગ આડી ધરે એ કાેઈ વાતે સંગત નથી, પર્વાનન્તર પર્વતિથિના ક્ષયની વખતે પૂર્વતર અપર્વતિથિનો ક્ષય કરવાની અને વૃદ્ધિની વખતે વૃદ્ધિ કરવાની અસલની રીતિને જીત આચારનું પહ્યુ ખળ હોવાથી એ સમયે એ વાત લઈને એ વર્ગથી કંઈ કહી શકાય નહિ.

આમ છતાં એ વર્ગ અત્ર એજ વાતને વળગી રહે તો તેને અષ્ટમી, ચતુર્દશી, પૂર્ણિમા કે અમા- વાસ્યાના દિવસે માત્ર અમુક ઘડીજ તે તિથિઓ હોય અને પછી અનુક્રમે નવમી, પૂનમ કે પડવા ચાલુ થતા હોય તો તે દિવસે તે તે તિથિના બાકીના વખતને અષ્ટમી આદિ તરીકે કહેવા અને આરાધવામાં વિનષ્ટ કાર્યનું ભવિષ્ય કારણ કેમ નહીં થાય? તેવા પ્રસંગે એ વર્ગ તરફથી કદાચ ઉદયનું આલંખન લેવામાં આવે તો જેમ તે તિથિનો થાડી ઘડીનો પણ ઉદય, તે આખા દિવસની સાઠૈય ઘડીને માટે નિયત કરવા, તે માત્ર સંપ્રદાયની પરિલાયા છે; અને તે પ્રમાણે વર્તનું અયાગ્ય નથી. તેવીજ રીતે પર્વના પરિસંખ્યાતને નુકશાન આવે તે વખતે ઉદયને પણ વ્યવસ્થિત કરવા એ કંઈ અયોગ્ય નથી.

से वर्शना पूरावा पाठ ७-८ सये पूर्वातिथिः कार्या अगर सये पूर्वा तिथियां ह्या। २५४। ५२७। ७-८

આ પાઠમાં નિષેધ અનુવાદ અને વિધાન-द्वाराक्षे तेमक विधि अने नियमद्वाराक्षे भूक्षासा કરવામાં આવેલા છે. અષ્ટમી આદિના સુર્યાદય પહેલાં અષ્ટમી આદિકની તિથિ વિઘમાન છતાં તેના નિયમાં ન પાળવામાં પ્રાયશ્ચિત્ત નહીં તેમજ અષ્ટમી આદિને દિવસે નવમી આદિ તિથિએ। એસી ગઈ હોય છતાં અષ્ટમી આદિના નિયમા પાળવાની ક્રજ રખાય છે, અને ન પાળે તાે પ્રાયશ્ચિત્ત છે. તેા એ વર્ગને એ વખતે વિનષ્ટકાર્યનું ભાવિકારણ નહીં ગણાય. તત્ત્વ એ છે કે–પ્રદેાષ અને **૩૬૫ંમિ**૦ ના વિધાનોની પ્રવૃત્તિમાં સિદ્ધાન્ત આડે લાવીને દેવ દેવાયજ નહીં કેમકે ઉદયનો સિદ્ધાન્ત સ્વીકારનારે ઉદયની પહેલાં તિથિભાગની અમાન્યતા કરવી એઈએ અને ઉદયવાળી તિથિના દિવસે ભવિષ્ય તિથિમાં ભૂતના આરાપ કરવા એઈએ. એટલે પૂર્વકાળે નિષેધ, વર્તમાન કાળે અનુ-

વાદ અને ભવિષ્યકાળે ભાવિતિથિમાં આરાપ માન્યા સિવાય ઉદયતિથિ માની શકાયજ નહિ.

જેમ પૂર્વાચાર્યોના વચનથી તે નિષેધ અને આરોપને ગણુકાર્યા વગર ઉદયના ઉપલક્ષણથી આખે અહોરાત્ર તિથિ માનવામાં આવે તે આચાર્યમ-હારાજના વચન પ્રમાણે તિથિસંજ્ઞાના વિપર્યાસ ક-રીને પરિસંખ્યાત પર્વતિથિનું નિયમિતપણું કરવામાં કોઈ પણ વિચક્ષણ દેષ માનીને એથી વિપરીત કંઈ કહી શકે નહીં.

અને તેથી આધાર તરીકે લેવાતા ડીપ્પણાથી આવેલી પરિસંખ્યાત પર્વતિથિની હાનિવૃદ્ધિ વખતે પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરવામાં સર્વ પ્રકારે ચાગ્યતાજ રહી શકે છે. પર્વતિથિની ડીપ્પણામાં હાનિ હાય તે વખતે આધાર તિથિપણે તિથિઓ જણાવાય.

એ વર્ગના પુરાવા પાઠ ૯–૧૦–૧૧

अथ तिथीनां हानौ वृद्धौ च का तिथिरारा-भारतेन सम्मतेत्यिपदर्शयति। तिहिचाप पुन्वतिहि अहिआप उत्तराय गहियव्वा०

'तिहिवाप' तिथिपाते तिथिक्षये पूर्वेव तिथि-प्रांता उपादेयेत्यर्थः (तत्त्वतरंगिणि पृष्ठ ३) २५४८ ६२०। ६-१०-११

પૂર્વની અપર્વતિથિતું પર્વપછું વિહિત થાય છે અને વૃદ્ધિની વખતે પહેલીમાંથી પર્વપછું નીકળી લાય અને ઉત્તરમાં પર્વપછું કાયમ થાય છે. એ લખત કાઇ વખત પણ કાઇ સખ્તમી આદિ અપર્વતિથિને આરાધ્ય તિથિ તો કહી શકેજ નહિ એટલે અપ્ટમી આદિ પર્વતિથિ હાય ત્યારે આરાધ્યણાના અર્થ 'પર્વતિથિપણે' એમ કરવાજ પડે, આજ કારણે 'ब्राह्मा' એવા સાધારણ શબ્દના પર્યાયના અર્થ શાસ્ત્રકારે 'લ્યાદેયા' એમ કરી એટલુંજ નહીપણું દ્ત્યર્થ' કહીને 'ब્રાह્મા' શબ્દના અર્થ 'પર્વતિથિના' આદરપૂર્વક લેવી એમ જણાવો પડ્યો. અર્થાત્ અપર્વતિથિને પર્વસંત્રા આપ્યીને પર્વપણે લેવા માટે 'લ્યાદેયા' જેવા આકરા

શબ્દ શાસ્ત્રકારને લેવા પડ્યો.

तिहिचाए पुन्वतिहि० को वाज्य पर्वतिथिने। क्षय छे।य तो पछेलानी तिथि (पर्वतिथिपछे) लेवी, कोम स्पष्टपछे कछाने छे. कोटले अप्टमी आहिना क्षये सप्तमी आहिने अष्टमी आहि तरीडेक लेवी पडे. को कोवा कर्य करवामां न आवे अने को वर्ग कहे छे तेम (पर्वतिथिना) क्षये पूर्वनी तिथिमां आराधना करवी कोवा कर्य लेवा कर्य लेवा कर्य लेवा निर्मा आये, तो प्रथम तो को अर्थ वैयाकरछे।ने कांसीपात्र लागे.

કેમકે તેમ અર્થ કરતાં આરાધનાપદ આકા-શમાંથીજ લાવવું પડે એટલુંજ નહીં, પરંતુ આપત્તિ પર્વતિથિના ક્ષયની 'શુન્યતા 'ને છે અને એ વખતે (તે તિથિનુંજ વિધાન છાડીને) આરાધનાનું વિધાન કરવામાં આવે તો તેમાં કેટલી બધી અયાગ્યતા રહે તે વાક્યાર્થ સમજનારાઓને પણ સમજવી મુશ્કેલ નથી.

વળી ક્ષરો पूર્વા તિચિં काર્યા એ પદાર્ધથી પર્વતિથિના ક્ષયનું સ્થાન પુરવા માટે પૂર્વની અપર્વતિથિનું સ્થાન ન લે અને તેના 'અપર્વતિથિમાં આરાધના 'કરવી એવા અર્થ કરે તા તેમાં તિચિં એ શબ્દ પ્રથમા છે તે જેગા પર તિથો એમ સપ્તમી કરવાની અજ્ઞાનતા આવવા સાથે તિચિક્ષ વહે કરીને શ્રાહ્ધવિધિમાં શરૂ કરેલું તિથિ પ્રકરણ પણ બાધિત થાય, તે વાત એાછી વિચારવા જેવી નથી. યાદ રાખલું કે પર્વતિથિના ટીપ્પણામાં ક્ષય હોય ત્યારે 'પહેલી અપર્વતિથિના ટીપ્પણામાં ક્ષય હોય ત્યારે 'પહેલી અપર્વતિથિના શાય કરવા' એવા આ ક્ષયે પૂર્વા પાદના વાકચાર્થ છે, એમ કાઈપણ કહે નહિ પરંતુ તાત્પર્યાર્થ જરૂર એ આવે કે—પૂર્વની અપર્વતિથિની 'સંજ્ઞા' એટલે 'બ્યવહાર' ઉડી જવાથી તે પૂર્વની અપર્વતિથિના ક્ષયનોજ બ્યવહાર થાય.

वृद्धौ ब्राह्मा तथोत्तरा એ પાઠના અર્થ પહ્યુ પર્વતિથિની વૃદ્ધિ હાય તા તે ' પર્વતિથિથી આગ-ળની તિથિ લેવી, ' એવા અર્થ તા અહ્યુસમન્ કરે પરંતુ શાસ્ત્ર અને પરંપરા સમજનારા વિજ્ઞ પુરૂષા તા 'ટીપ્પણામાં આવેલી પર્વતિથિની વૃદ્ધિ વખતે' બીજી તિથિનેજ પર્વતિથિ તરીકે કહેવી એવા અર્થ કરે છે.

તત્ત્વ એ છે કે-શાસનને અનુસરનારા છુદિ-માના તો પહેલા વાકચને અપ્રાપ્ત વિધાન કર-નાર ગણીને વિધિવાકચ તરીકે ગણે અને બીજા પાદને સિદ્ધ છતાં આરંભ કરવાથી નિયમ વાકચ ગણે અને તેથીજ ક્ષયે પૂર્વાળ પ્રદેશષના આખાય પૂવાર્દ્ધથી ટીપ્પણામાં આવતા પર્વતિથિના ક્ષયની વખતે પૂર્વની અપર્વતિથિમાં ૨૪ કલાક માટે પર્વતિથિનું વિધાન અને ટીપ્પણામાં પર્વતિથિની વૃદ્ધિ હોય ત્યારે બીજા દિવસેજ ચાવીસ કલાક માટે પર્વતિથિપણાના નિયમ ગણે છે અને તેજ વાત તત્ત્વતરંગણીમાં ટીકાકારે સ્પષ્ટ શબ્દોમાં 'ચૌદશના ક્ષયે તેરશનું નામ લેવાના અભાવ અને ચૌદશજ કહેવાનું થાય છે'? એમ કહીને સ્પષ્ટ કરી છે.

જૈનધર્મને અનુસરતા કાઇપણ મનુષ્ય અજ્ઞા-નતાથી કદાચ અવળે માર્ગે ચઢી જાય તે અસં-ભવિત નથી. પરંતુ જેના હૃદયમાં વાસ્તવિકરી-તિએ જૈનધર્મ વસ્યાે હાય તે જાણીખુજીને તાે માર્ગથી વિપરીત એાલેજ નહિ પરંતુ દુષમકાળના પ્રભાવે એથી વિચિત્ર વર્તન દેખાય તાે શાસન-પ્રેમીએાને તાે ખરેખર ઘૃણાજ થાય.

वस्तु को छे है-के अन्यमांथी अने के गा-थाना विवरणुमांथी आ पाठ को वर्ग तरइथी आपवामां आव्या छे ते श्री तत्त्वतरंगिणी अन्थ अने विवरणुमांक शास्त्रकारे आपेक्षा पृक्षासा मनु उदयतिथिस्वीकारान्यतिथितिरस्कारप्रवणयो-रावयोः त्रयोददया अपि चतुर्दशीत्वेन० को पाठथी 'पर्वतिथिना क्षयनी आजतना ' प्रश्लोत्तर पूर्वक करेक्षा छे अने के ते को वर्ग आपेक्षा उपर भुक्षमना पाठानी कोडेक छे ते छतां ते लाणु कोर्धने को वर्ग तरइथी अर्डि आपवामां आव्या नथी!

#### સ્પષ્ટીકરણ ૧ર-૧૩-૧૪

બારમા નંબરમાં अह जह कहवि० એ ગાથા છે. તેરમા નંબરમાં એ ગાઘા ઉપર ગ્રન્થકાર सिवाय अन्य डेाएंको डरेडी अथ यदि कथमपि ता...हुजात्ति भवेय ...ब्यतिरेकमाह० विशेरे वाअयो વાળી ટીકા છે. તે ટીકામાં अपि શબ્દથી ઉભય તિથિની સંજ્ઞાની બ્યાખ્યા કરવા છતાં તે સ્થળે તેમાં તે ટીકાકાર વ્યતિરેક જણાવે છે તે કાેઇ યણ પ્રકારે ચાેગ્ય ગણાય નહીં. અન્વય સિવાય व्यतिरेक्ष क्यांथी ? भूण गाथामां 'अवरा 'शव्ह ખહુવચનજ છે છતાં ટીકાકારે અહીં प्राकृतत्वात्-बहुर्थे पकवचनं કહીને એકવચનમાં ગણી લીધું, વળી સાક્ષી ગાથાની વ્યાખ્યા કરવાના તે ગ્રન્થકારના રિવાજ નથી, તેમજ अપિ શબ્દથી શંકા ઉઠાવી તેનું સમાધાન તો ગ્રન્થકાર પાેતે જુદું કરેજ છે આમ છતાં આ ગાથાની વ્યાખ્યાના ઉપયોગ કેવળ જાણી જોઈ ને એ વર્ગે અહીં જોડી દીધા છે. તે વ્યાખ્યાના ભાવ (ટીપ્પણામાં આવતી પર્વતિથિની હાનિની વખતે પૂર્વની અપર્વતિથિના વ્યવહાર થાયજ નહીં. અને પ્રાયશ્ચિત્ત લાયક 'જે ન કરવાથી પ્રાયશ્ચિત્ત આવે એવા ' વિધાના પર્વતિશિના નામેજ તે દિવસે કહેવાના સંઘમાં વ્યવહાર છે એમ તે વખત એટલે વિ. સં. ૧૬૧૫ની વખત એ બ્રન્થમાં જણાવવામાં આવ્યું છે) તે વચનની સાથે સખ્ત વિરોધ ધ-રાવે છે. કાેઇપણ શ્રન્થકાર પાતાના વક્તવ્યનો વિ-રાેધ કરતી સાક્ષી ગાથા આપે કે તેવી વ્યાખ્યા આપે એ આકાશકુસુમવત્ છે. શાસ્ત્રકારની આ વસ્તુ સ્પષ્ટ રીતે સમજાય તેથી તે ગાથા અને તેની આ ભાવ પૂરતી વ્યાખ્યા નીચે આપી છે.

तिथिपाते तिथिक्षये पूर्वेव तिथिश्रांह्या अधि-कायां.....तथा...किन्तु प्रायिक्षत्तादिविधौ चतु-द्देश्येवेति व्यपदिश्यमानत्वात् (तत्वतरंशिश्री भुद्रित भृष्ठ ३)

અર્થ:-તિથિયાત વખતે - (ટીપ્પણામાં પર્વ-તિથિનો ) ક્ષય હોય ત્યારે તેનાથી પહેલાની તિથિ (પર્વતિથિપણ) ગ્રહણ કરવી જોઈ એ. અને (ટીપ્પ-શામાં પર્વતિથિ) અધિક હૈાય એટલે એ હૈાય ત્યારે બીજીજ (પર્વતિથિપણે) લેવી નોઈ એ. અહિં જો પર્વતિ**થિને** સામાન્ય રીતે ગ્રહણ કરવાનું કહે તા પૂર્વની તિથિનું તે દિવસે અપર્વતિથિપણું ખસે નહિ માટે તે અપર્વપાશું ખસેડીનેજ પર્વતિથિ-પણું લેવા માટે તા प्राह्मा શબ્દનો અર્થ રહેલા છતાં ' **उपादेया** ' પર્વતિ થિપણે લેવી એમ કરીને કત્યર્થઃ કહીને શાસકારે તે ભાવ જણાવ્યા છે. પર્વતિશ્વિના ક્ષય હાય ત્યારે પહેલાંની તિથિ ( પર્વ-તિથિપણ ) લેવી અને વૃદ્ધિ હોય ત્યારે તેવીજ રીતે (પર્વતિથિપણે) આગળની તિથિ લેવી અને શ્રી મહાવીર મહારાજના જ્ઞાનનિર્વાણ એટલે દિ-વાળી તો લોકોને અનુસારે કરવી (પર્વતિથિની વૃદ્ધિ હાનિ જો લોકે માનેલા ચંડાંશચંડ્ર પંચાંગના આધારેજ કરવાની હોય તા આ શ્લોકના ઉત્ત-शर्ध श्री वीरवान० कार्य लोकानगैरिह के ४६वे। પડતજ નહીં. અર્થાત્ એ વાકચ પૂર્વાર્ધમાંજ કહી દેત. તેમજ તે શ્લાકના પૂર્વાર્ધના સૂચન કરતાં બુદી રીતનું સૂચન જણાવનારા ઉત્તરાર્ધ પણ કહેવા પડતજ નહીં.)

उदयतिथिस्वीकारान्यतिथितिरस्कारप्रवणयोरावयो० स्थे पाठथी स्था वस्तु सापणे सन्ने (भरतरगन्छ स्थाने तपागन्छवाणा) ने मान्य छे से
वातने संगीकार करीने पण केछि (भरतरगन्छवाणा) भ्रांतिथी स्थार पेतिनी सुद्धिनी मंदताथी स्थारी साहिक पर्वतिथिना क्षथनी वस्ति ते।
सप्तभी साहिक वेवी स्थारी स्थानी प्रविधि पण्
वेवी, पण् स्थाहिक वेवी स्थारी स्थानी प्रवास वेवी (शाहशने पूनमे पहंशी तरीके केखेनी, वेवी)
स्थानी सास्कार कत्तरार्ध केछे छे हीनमपि० क्षय
पामेली सास्कार कत्तरार्ध केछे छे हीनमपि० क्षय
पामेली सत्वहंशी स्थान पहंशी, पूनमना हिवसे
प्रभाण करवी निक्षेत केश्य के (भरतरा सातमने
हिवसे स्थान करवामां लेश विभेरे छेतु स्थापे छे માટે તેમને અહિં શાસકાર તેજ હેતુ દઇને કહે છે કે) પૂનમે ચીદશના ભાગના ગંધનો અભાવ છે. (માટે તમારાથી પૂનમે ચીદશ થાયજ નહિં.)

પરંતુ ટીપ્પણાની તેરશને દિવસેજ ચૌદશ એટલે પાક્ષિક કરવું જોઈએ. દષ્ટાન્તની સાથે જેડાએલી યુક્તિઓ આ ગ્રન્થમાં આગળ કહેવાશે. (ખરતર ગચ્છવાળાએા ગ્રન્થકારે તેરશના દિવસે ચૌદશ માનવાનું જણાવ્યું તેથી શંકા કરે છે કે ) ઉદય-વાળી તિથિને માનવી અને ઉદય વગરની તિથિને ન માનવી એમ માનવાવાળા આપણે બન્ને છીએ. તો પછી (ટીપ્પણમાં જે તેરશના ઉદયવાળી) તેરશ છે છતાં તેનો (ટીપ્પણામાં જેનો ઉદય નથી કેમકે ક્ષીણ થયેલી છે તેથી તેવી) ચૌદશપણે સ્વીકાર કરવાે યાેગ્ય કેમ ગણાય ? ખરતર ગચ્છવાળાની આવી શંકાના ઉત્તરમાં શાસ્ત્ર-કાર કહે છે કે તેવા પ્રસંગે (ટીપ્પણામાં ચતુર્દ-શીનો ક્ષય હાેય ત્યારે તે ટીપ્પણાની તેરશના દહાડે) તેરશના વ્યપદેશ એટલે વ્યવહાર કે સંજ્ઞાનો પણ સંભવ નથી, તેથી (તેને તેરશ કહેવાયજ નહીં ) પરંત પર્વતિથિ નિયત તપ ચૈત્યવન્દન સાધ-વન્દ્રન વિગેરે વિધિ કે જે પર્વતિથિને દિવસે ન કર-વાથી પ્રાયશ્ચિત્ત આવે છે તેવા વિધિઓમાં (ટીપ્પ થાની ઉદયવાળી તેરશ છતાં પણ તે **આ**ખા દિવસ) ચીદશજ છે એમ વ્યવહાર એટલે વ્યપદેશ થાય છે.

ઉપરનો પાઠ પ્રમાણિકપણાથી જોનાર સમજી માણસ સ્વપ્ને પણ ટીપ્પણામાં આવતા પર્વતિથિના ક્ષયની વખતે પૂર્વની અપર્વતિથિના દિવસે તે અપર્વતિથિનું સંઘમાં નામ ક્ષેવાનું કહેશે નહિ. નામ તા ક્ષેવાયજ નહિ પરંતુ તે આખા દિવસ (ટીપ્પણામાં ક્ષય પામેલી એવી) પર્વતિથિની સંજ્ઞાજ રાખવી પડે એમ માન્યા સિવાય કાઈ પણ સજ્ઞ પુરૂષ રહી શકે જ નહિ. આવી વિપરીતસિહિ થવાના ભયથી એ વર્ગે અહિં અધુરા પાઠ આપીને ભ્રમ પેદા કરવાના રસ્તો લીધા છે, પરંતુ તે ભ્રમનું પેદા થવું એ ભદિક અજ્ઞાન વર્ગમાંજ અને

આ કરતાં પણ નંખર ૧૪ના પાઠ અને તેનું તાત્પર્ય ખતાવવામાં તો એ વર્ગે કાઈપણ સાક્ષરને ન છાજે એવું જ વલણ લીધું છે. તેઓએ આપેલા એ પાઠ સુદ્રિત પ્રતમાં નીચે પ્રમાણે છે:—

न च प्राक् चतुर्दश्येवेत्युक्तम्, अत्र तु 'अवरावी' त्यनेन अपिशब्दाद्न्यसंज्ञाऽपि गृह्यते तत्कथं न विरोध इति वाच्यं, प्रायश्चित्तादिविधावित्युक्त-त्वात्, गौणमुख्यमेदात्, मुख्यतया चतुर्दश्या पव व्यपदेशो युक्त इत्यभिप्रायेण उक्तत्वाद्वा।

અર્થ:—ખરતરગચ્છવાળાએા તરકથી વિરાધ ઉઠાવવામાં આવે છે કે પહેલાં ઉપર તા (તમે) 'ચૌદરાજ' એમ ( શ્રી સંઘમાં કહેવાય છે. ) એમ કહ્યું હતું ( એટલે ' ટીપ્પણામાં જ્યારે ચૌદશના ક્ષય હાય ત્યારે ટીપ્પણામાં આવેલી તેરશના તેરશ તરીકેનો વ્યવહાર સંભવિતજ નથી ' પરન્તુ આખા સંઘમાં ચૌદશજ થાય છે એવા વ્યવહાર છે) પરંત અહિં તમારા કથનના પાષણ માટે તમાએ આપેલી ગાથામાં તેા अवरावी એ જગો પર કહેલા ' अपि ' શબ્દથી ખીજી પણ સંજ્ઞાવાળી તિથિ (એટલે તેરશની સંજ્ઞા પણ) ગ્રહણ થાય એટલે કે અહિં શાસકારને ખરતરગચ્છવાળા કહે છે કે-પહેલાં તેરશ નહીં કહેતાં ચૌદશજ કહેવાનું કહ્યં અને અહિંતો 'ચૌદશ પણ ' કહેવાથી 'પણ ' શબ્દથી કહેવાતી તેરશની પણ સંજ્ઞા રહે છે. માટે તમારા કથનના તમનેજ વિરાધ કેમ નહિં આવે? આવી રીતે (ખરતરગચ્છવાળાઓએ 'अपि' શબ્દથી તેરશની સંજ્ઞા આવવાથી વિરોધ આવે છે એમ જ્યારે શાસકારને જણાવ્યું છે ત્યારે તેના ઉત્ત-રમાં શાસ્ત્રકાર કહે છે કે ) અમે 'પ્રાયશ્ચિત્તાદિ વિધિમાં ' (તેરશ ન કહેવી પણ ચૌદશજ કહેવી) એમ કહેલું છે. (માત્ર ચૌદશજ છે. એમ પ્રથમ કહેલા વચનને વિરાધ આવતા નથી.)

('तुष्यन्तु दुर्जनाः'એ ન્યાયે કદાચિત્ ખર-તરની શંકા પ્રમાણે ગૌણપણે તેરશ કહેવાના વખત આવે તા પણ ગૌણપણાને કબુલ કરીને પણ શાસકાર ઉત્તર દે છે કે)-વ્યવહારના જગતમાં गोधुमांकुर न्याये भूज्य अने जीख खेवा छे કારણા હાય છે. (તેમાં અંકરને માટે જેમ મુખ્ય-પણે કારણ ગોધમ અને ગૌણપણે કારણ પૃથ્વી, પાથી. હવા વિગેરે છે. છતાં કાઈપણ મનુષ્ય તેને પૃથ્વીઅંકુર, પાણીઅંકુર કે હવાઅંકુર કહી શકે નહિ પણ તેનું મુખ્ય કારણ ગાધુમ હાવાથી ગાધુમ અંકુરજ કહે તેવી રીતે) અહિં ચૌદશના ક્ષયે તેરશમાં ચૌદશનું મુખ્યપણું હોવાથી તે ટીપ્પ-છાની તેરશના દિવસે ચૌદશની પર્વતિથિનાજ વ્યવહાર થાય. ( અર્થાત્ ગૌણપણે તેરશના વ્ય-વહાર થાયજ નહિ ) તેજ ચાગ્ય છે (કારણ કે ગૌણના વ્યવહારજ થતા નથી.) એ અલિપ્રાયે અમે તે દિવસે ચીદશજ કહેવાય એમ કહેલું છે માટે (ટીપ્પણાની ચૌદશના ક્ષયની વખતે તેરશના દિવસે તેરશ ન કહેવી પણ ચૌદશજ કહેવી એમ જે કહેલું છે તેના વિરાધ આવતા નથી.)

આવી રીતે ઉપરના પાઠ સ્પષ્ટપણે ' ટીપ્પ-ણામાં ચૌદશના ક્ષય હોય ત્યારે ટીપ્પણાની તે-રશને દિવસે ચૌદશના નિશ્ચય ' જણાવે છે અને આખા દિવસ ચૌદશજ કહેવાનું નક્કી કરે છે. છતાં એ વર્ગ 'દિનકર' શબ્દને નિશાકર સમજ-વાની માફક નીચે પ્રમાણે ખાટા પાઠ આપીને તેણે આપેલ પુરાવાના પાન નં. ૨૦માં ખાટું લખે છે.

['न च प्राक् चतुर्दश्येषेत्युक्तम्, अत्र तु 'अवरावी 'इत्यनेन अपि शब्दादन्यसंक्षाऽपि गृह्यते तत्कथं न विरोध इति वाच्यं, प्रायश्चित्तादिवि-धावित्युक्तत्वाद् गौणमुख्यमेदात् मुख्यतया चतु-दृश्या व्यपदेशो युक्त इत्यभिप्रायेणोक्तत्वाद्वा']

[ઉપરના પાર્ઠોમાં 'અન્યસંજ્ઞા પણ થાય છે અને ગૌણ મુખ્ય ભેદથી મુખ્યતયા ચતુર્દશીના વ્યપદેશ યાગ્ય છે' એવાં જે સૂચના કરવામાં આવ્યાં છે તેથી પણ એજ સિદ્ધ થાય છે કે-પર્વ-તિથિના ક્ષયે તેની પૂર્વ તિથિનો ક્ષય કરી શકાયજ નહિં. ઊલદું જેના ક્ષય ન હાય તેનો ક્ષય કહેવા એ મૃષાવાદ છે. અહિં જે ક્ષીણ પર્વતિથિની પૂર્વની અપર્વતિથિનો વ્યપદેશ પણ થઇ શકે છે એવું સિદ્ધ કરવામાં આવ્યું, તેથી ૧૩ મા મુદ્દાના સંબંધમાં અમારૂં કેવું મંતવ્ય છે અને તે શાસાધારને સંમત છે કે નહિ તેનો ખુલાસો થઈજ જાય છે.

(એ રીતે એ વર્ગે પાતાના પુરાવામાં આ-પેલા પાઠ [ ] કાંસમાં મૂકીને તેમજ તે પાઠના તે વર્ગે કરેલા અર્થ પણ [ ] કાંસમાં જણાવીને તે પ્રતિ કહેલું સાંપ્રત થાય છે કે.)

લિખિત અને મુદ્રિત અન્ને પ્રતામાં 'चतु-दंश्या एव व्यएदेशो युक्तः ' એવા સાફ પાઠ છે, છતાં એ વગ પાતાના પરંપરાથી વિરુદ્ધ એવા આગ્રહને પાલવા માટે ઉપરના પાઠમાંથી 'एव' કાર જાણી છુજને કાઢી નાખ્યા છે! (કેવી સ્થિતિ?) કેમકે તે પાઠથી તેરશને દિવસે ચૌદશનાજ વ્યપદેશ (સંગ્રા) કરવા એવા સીધા અર્થ થતા હાવાથી એવા વખતે તેરશ ચૌદશ ભેળા કરનાર એ વર્ગને ટીપ્પણાની તેરશને દિવસે તેરશ કહે-વાનું સ્થાન ગૌણુપણે પણ રહેતું નથી. ખાસ ધ્યા-નમાં લેવા જેવી વાત છે કે—

૧ ટીપ્પણાની પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિની વ-ખતે પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિને જે અપર્વતિથિ તરીકે ગણવામાં આવે છે તે કરજીયાત પર્વતિથિની અપે-ક્ષાએ છે. અને તેથીજ કાઇપણુ ચૌદશના ક્ષયે કેઇપણુ તેરશની સંજ્ઞાના અભાવ શાસકારાએ જણાવ્યો છે. અર્થાત્ કરજીયાત પર્વતિથિએાના ક્ષય વખતે તેવી પર્વતિથિઓાનું પરિસંખ્યાતપણું જાળ-વવા માટે પૂર્વની અપર્વતિથિ હાય છતાં ' તે કલ્યાણુકપર્વ જેવી મરજિયાત પર્વતિથિ હાય તા ' તેની પણ સંજ્ઞાના અભાવ શાસકારાએ જણાવ્યા છે.

ર પર્વતિથિના ટીપ્પણામાં ક્ષય હોય ત્યારે પૂર્વ તિથિનું નામ ન લેવું-એ વાત એકલા તત્ત્વ-તરંગિણીકારજ કહે છે તેમ નહિં, પરંતુ આગમ-ગ્રન્થમાં શ્રી ચૂર્ણિકાર મહારાજ પણ અષાડ સુદી ૧૫ ના ક્ષય હોવા છતાં તે દિવસ અષાડ સુદ ૧૫ ના નામેજ જણાવે છે, નહિ કે ચૌદશના નામે કે ચૌદશ પૂનમના નામે જણાવે છે. એ વર્ગના પૂરાવા પાક–૧૫–૧૬

'बृद्धौ कार्या तथोत्तरा अभर वृद्धौ प्राह्णा तथोत्तरा ' २५४। ३२७। -१५-१६

જિનશાસને માનનાર મનુષ્ય આરાધનાની કર્ત્તવ્યતા હંમેશને માટે માનનારા હાય છે એટલે તિથિની માફક આરાધના માટે પરિસંખ્યાતની જરૂર હાયજ નહીં.

જે આરાધનાની પરિસંખ્યા હાયજ નહિ તા ટીખ્યણાની પર્વતિથિની વૃદ્ધિ વખતે થતા 'તિ-થિની અધિકતા ટાળવાના આ **વૃદ્ધી** બના નિયમ અનુસાર ' આરાધનાની અધિકતા ટાળવા માટે નિયમ કરવાના હાયજ કર્યાંથી ?

એટલે કહેવું જોઈએ કે આ વાકય આરાધના (તપ, પોષધ, પ્રદ્મચર્ચ) નો અધિકાર ટાળવા માટે નથી, પણ પરિસંખ્યાત એવી પર્વતિ- થિઓની અધિકતા ટાળવા માટેજ છે. પ્રાયશ્ચિત્ત લાચક પર્વતિથિનું પરિસંખ્યાતપશું હોવાથી પર્વતિથિઓની 'ન્યૂનતાની માફક' અધિકતા શાસ્રકારોને ઇપ્ટ ન હોય તે સ્વાભાવિક છે.

લીકિક પંચાંગ પ્રમાણેજ પર્વતિથિ માનવા જતાં અન્દમી આદિ પર્વતિથિઓ તેમાં એવડી આવે તે વખતે પ્રાથિક્ષિત્તાદિ વિધિમાં તિથિનું પરિસંખ્યાતપણું આધિત થાય, માટે वृद्धौ कार्यो० વાકચથી પર્વતિથિનું નિયમન કરીને શાસકાર જ-ણાવે છે કે લીકિક પંચાંગમાં જ્યારે પર્વતિથિની અધિકતા, એટલે એ દિવસ રહેવાવાળી એક નામની એ પર્વતિથિઓ હાય ત્યારે બીજા સ્પોદન્યવાળી તિથિનેજ (પર્વતિથિપણ) કરવી અગર લેવી.

આ સ્પષ્ટતાથી સ્પષ્ટ છે કે-ટીપ્પણાની પ-હેલી આઠમ અગર પહેલી ચૌદશ વિગેરમાંથી આઠમ ચૌદશપણું નિષિદ્ધ છે, અને આઠમ પહે-લાની અગર ચૌદશ પહેલાની તિથિ 'સાતમ અન ગર તેરશજ હોય' એ પણ તેટલું જ નક્કી છે. માટે શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છની સામાચારી મુજબ દીપ્પણામાં અબ્દમી, ચતુર્દશી આદિની વૃદ્ધિ આવે ત્યારે જે બે સાતમ અથવા બે તેરશ કરવામાં આવે છે, તે વ્યાજબી છે; અને તે વિધિ તપને કરવાવાળા તા સમજ્યા માન્યા વગર રહેશે નહિં. એ વર્ગના પૂરાવા પાઠ-૧૯-૧૮

अध च वृद्धौ या तिथिराराध्या तामाह (श्री त॰ मु. पृ-१२) २५७८/ ६२७ १७-१८

એ पाठ तथा संपुण्णित्त उ काउं बुड्डीय तत्त्व० गाथा १७ नी टीडा लरमां 'आराध्या' शण्ह तरक्ष नकर राणनार मनुष्य रहेके समक्ष शक्डे अन्याध्या' शण्हथी 'ते हिवसे आराधना करनी' એવા અર્થ के એ वर्ग हरे छे, ते जनी शक्डे तेवा नथी परंतु 'आराधवा ये।ज्य तिथि अर्थात् पर्वतिथि ' એम અर्थ बेवा ते सुसंगत छे, એटले के आहम थीहश आहिना क्षय है।य त्यारे अष्टमी के चतुर्हशी डही ते वातक अन्यकारे आराध्या शण्हथी नक्षी क्षावी.

આ પાઠમાં તિથિનું એવડાપણું જણાવતાં જે 'एकादिन्यूनाधिकविशस्युत्तरशत्ता પાઠથી 'એક કાઢિથી અધિક ૧૨૦ ઘડી પ્રમાણ તિથિપણું આપત્તિ તરીકે કહેવામાં આવેલું છે તે ઉપરથી એ વાત માનવી બોર્ડ શે કે ६૦ ઘડીથી એાછી તિથિ તે મનાયજ નહિ.

આ અર્થ સ્પષ્ટ છે કે–એક દિવસે બે તિથિ માનવાનું કહેવું તે જેમ ઉદયના સિહાંતથી વિરૂદ્ધ અને બુઠું છે તેમ આ વાકચથી પણ વિરૃદ્ધ રીતે તિથિના માનને વ્યવહારથી ખંડન કરનારૂં છે.

भरतरभ्रथ्धवाणाओ से शिष्पणानी पर्वतिथिनी
वृद्धि वभते आ 'पिक्सियचाउमासिय अहमी
पञ्चमीकल्लाणयाइतिहिसु तवपूयाइए उद्दयतिहि
अप्यरभूत्तावि घेतव्या न बहुतरभूत्ता वि इयरा।
जयाय पिक्सियाइ पव्यतिही पडह तया पुव्यतिही

चेव्य तब्भुत्तिबहुला पश्चमखाणपूर्याद्रसु धिणार न उत्तरा। तब्भोगे गंधस्स वि अभावाओ। पव्यति-हिबुद्दीए पुण पदमा चेव पमाणं संपुण्णत्ति काउं।

'વિધિપ્રયા' મુદ્રિત પૃ. ૧૧૮ વિગેરે પાઠથી તિથિ માનવામાં 'સંપૂર્ણ' અને ' ભાગ' ની વાતા લાવીને વૃદ્ધિ વખતે પહેલી તિથિને 'સંપૂર્ણ'ના ०ढाने तेमक धणा लागना ०ढाने आराधवा क-ણાવ્યું ત્યારે તત્ત્વતરંગિણી શાસકારે પણ તેની પ્રતિબંધી (એના હવાલા એને સાયવા) તરીકે તે વૃદ્ધિ તિથિની સંપૂર્ણતાની બીજે દિવસેજ 'અ-ન્ય તિથિએાના દષ્ટાન્તથી ' સિદ્ધ કરીને ઉત્તરની तिथिनेक पर्वतिथि तरीके भानवानं न्याराध्य तिथि તરીકે માનવાનું સાખીત કર્શું છે. શાસ્ત્રકારા ખર-તરાની સાથે ચર્ચા કરતાં બે ચૌદશ વિગેરે જે લખે છે તે ટીપ્પણાની અપેક્ષાએ છે, ખરતરગ-ચ્છવાળાએ। તેવા વખતે પહેલે દિવસે પર્વતિશિપણ માનીને આરાધવાનું રાખે છે તેના નિષેધને માટે છે એટલે વૃદ્ધિ વખતે પહેલી તિથિમાં તે પર્વ-तिथिपछं भानीने तेने आराधवाना निषेध भाटे છે, પરંતુ એથી તે વધેલી તિથિમાં તપાગચ્છવા-ળાઓ જે અપર્વતિથિનો વ્યપદેશ કરે છે તેના નિષેધ થતાજ નથી અને તેથી તેવા વખતે અનને દિવસ પર્વતિથિના નામે બાલલું તે કાેઇ વાતે સંગત નથી.

આ સ્થાને સમાપ્તિને, ઉદયના સૂચક તરી-કેના તિથિપણાની કારણતા લીધી છે અને તેથી અષ્ટમી આદિકના ક્ષયની વખતે સપ્તમી આદિના ઉદયજ સમાપ્તિસૂચક હોવાથી તે આખા દિવસ અષ્ટમી ન માનીને માત્ર તે સપ્તમીમાં અષ્ટમીની આરાધના કરવી, તે અપ્રમાણ કેમ ન ગણવી?

ક્ષ્મચે પૂર્વાંગ્ના અર્થથી તિથિની વિધાયકતા કરે તેને તા અષ્ટમીનાજ ઉદય ગણવાના છે, પરંતુ એ પદાર્ધના અર્થ 'પૂર્વની તિથિમાં આરા-ધના કરવી' એવા કરનારને તા તે આખો દિવસ સપ્તમીપણેજ માને છૂટકાે છે. અને તેમ થતાં તે દિવસે અષ્ટમીની આરાધના કરે તેને તો આરાય મૃષાવાદ વિગેરે દેાષ લાગવા સાથે અજ્ઞા-નતાના ડુંગર પણ માથે લેવા પડે.

ગ્રન્થકારે તિસિચિત્વેન પાઠવડે એક દિવસે એ તિથિની સમાપ્તિ કહી હોય તો પણ ત્યાં ઉદયયુક્ત તિથિનીજ મુખ્યત્વે સમાપ્તિ ગણી છે. અને તેથી આઠમ આદિના ક્ષયે 'આચાર્યો'ના વચનાથી વિરૂદ્ધપણે વર્તીને પણ ટીપ્પણાની સાત-મને દિવસે સાતમ આદિકને ગણીને કરી વળી આઠમની સમાપ્તિને આગળ કરે તે મનુષ્ય આ યન્યના રહસ્યને સમજ્યોજ નથી એમ સ્પષ્ટપણે કહી શકાય.

तिहिवाप०नी गाथा એક દિવસે એકજ ' तिथि संज्ञा' राभवानुं नक्ष्ठी કरे छे अने तेथी अशास्त्र- शहे थीं हशना क्षयनी यथां वभते तत्त्व० पृ. उमां 'त्रयोदशीति व्यपदेशस्याऽप्यसंभवात्' तेरशनी संज्ञाना अलावक छे ओम क्ष्डीने 'किन्तु प्राय- श्चित्तादिविधौ चतुर्दश्येवेति व्यपदिश्यमानत्वात्' थीं हशनी अं संज्ञा थाय छे ओमक साइ कष्डाव्युं छे अने तेथीक शास्त्रकारे अर्डी आगण ' तत्ति- धित्वेन' ओम निर्दे क्षेट्रतां 'तत्तिथित्वेनैव' ओम क्ष्डुं छे ओटबे क्षय वभते उद्दयना सिद्धांतने आह करीने क्षीण ओदी प्वतिथिनी संज्ञा नक्ष्री करेंद्री छे ओम ओ वातथी अर्डी सूयवे छे. ओ वर्शना आपेक्षा पूरावा पाठ-१६

ક્ષયેં સ્પષ્ટીકરણ ૧૯

આ શ્લોકાર્ધ, ક્ષીણ પર્વતિથિના વખતે પહેલી અપર્વતિથિને પર્વપણે માનવાનું વિધાન કરે છે, અને વૃદ્ધિને વખતે ઉત્તરની તિથિને માનવાના 'નિયમ' કરે છે આમ હોવા છતાં તેના સખ્તમી વિભક્તિથી અર્થ કરનારા અને આરાધનાપદ ઘુસા- હનારા તો આકાશકુસુમનોજ આધાર લે છે.

भे वर्शना पूरावा पाठे--२० निह हीनत्वं नाम तिथेनीदाः (प्रव० परीक्षा १. ४१३) सूर्योदयहयस्पर्धानी तिथिवृद्धेत्युच्यते० (प्रवः चनपरीक्षा पृ. ४०८)

### સ્પુષ્ટીકરણ–ર૦

લાગની અપેક્ષાએ તિથિના નાશ ન કહેવાય, પરંત ઉદયના આધારે તિથિને માનનાર માટે તા તિથિના ઉદય ન હાય તે દિવસે તિથિના નાશ કહેવાય. વળી શાસકારાએ ટીપ્પણામાં પર્વ-તિથિના ક્ષય છતાં પણ પૂર્વ અપર્વને દિવસે તે ક્ષીણ પર્વતિથિની સંજ્ઞા કાયમ કરેલી છે. છતાં જેઓ તે દિવસે આખા અહારાત્ર પર્વતિથિની સંજ્ઞાન માને અને તે પર્વતિથિની આરાધના કરે તેઓ પર્વતિથિના નામે ઠગે છે એટલુંજ નહિ પણ પૂનમ અને અમાવાસ્યા જેવી ક્રજિયાત અને સ્વતંત્ર તિથિઓને ચૌદશની સાથે (તે તે તિથિઓના ક્ષયની વખતે ) એકઠી કરી નાખનાર એ વર્ગ તો ખાર તિથિની જગોએ અગીઆર તિશ્વિના માનનાર થઈ પર્વતિથિના આધક અને છે એવા પર્વતિથિને આધક થનાર વર્ગથી ચમકતું જોઈએ નહીં.

જો ટીપ્પણામાં પર્વતિથિની થયેલી વૃદ્ધિને વખતે એ બન્ને તિથિઓ પર્વના અવયવ તરીકે માન્ય હાય તો સામાન્ય રીતે ચાવીસ (૨૪) કલાક સુધી તિથિની આરાધના ગણાએલી છે. એ રીતે આ નવા વર્ગ એ અવયવરૂપ બન્ને દિવસ તે તિથિની તે ૪૮ કલાક આરાધના કેમ કરતા નથી? વૃદ્ધિ વખતે બન્ને દિવસે તે તિથિના અવયવ માનનારે તો ૪૮ કલાકની આરાધના રાખવી એઇએ અને તે ન રાખે તો તેનાજ હીસાએ એ વર્ગ તિથિના એક અવયવને લાપનારા થાય. ખરતરગચ્છવાળાઓ તેવી વૃદ્ધિ વખતે પહેલે દિવસે સંપૂર્ણ 'તિથિ' માને છે અને બીજે દિવસે મુદ્દલ તિથિપણું માનતા નથી, જેથી તેના માટે બીજે દિવસે અવયવપણું કહેવું તે સંભવિત નથી. અને આ નવા વર્ગ માટે અસંભવિત નથી.

## के वर्शना पूरावा पाठ-२१ बुड्डे पढमोऽवयचो नपुंसको निअयनामकज्जेसु० (प्रवयन परीक्षा सुद्रित १. ४०८-४०६) २प०टी ६२७ -२१

ખરતરગચ્છવાળાએા માસ અને તિથિ-વૃદ્ધિ હાય ત્યારે પહેલા માસ અને પહેલી તિથિને કાર્ચ કરનાર તરીકે માને છે તેથી તેના અંગે ગ્રંથ-કાર તરકથી તિથિની વૃદ્ધિને વખતે પહેલી તિથિને તથા માસની વૃદ્ધિ વખતે પહેલા માસને નપુંસક તરીકે સાબીત કરવામાં આવ્યાે છે. પરંતુ શ્રી દેવસર તપાગચ્છવાળાએા પહેલા માસ અને પહેલી તિથિને તેના કાર્ય કરનાર તરીકે માનતાજ નથી. તેમાં પણ તેવી નપુંસક તિથિને સર્વ કાર્યને માટે નપુસક કહેવી હોત તો પ્રવચન પરીક્ષાના તે પાઠમાંના 'तत्कज्ज०' ते વાકચમાં 'तत्'शण्ड આપતજ નહિ. એટલે સ્પષ્ટ થાય છે કે શાસ્ત્ર-કાર તેવી તિથ્રિ કે માસને તેના પેરતાના કાર્ય માટેજ નપુસક કહે છે 'એટલે ' અન્ય કાર્ય માટે, 'અન્ય કે તેનાથી ચઢીયાતું કાર્ય કરવાને માટે' તે પ્રથમ પર્વતિથિ અને પ્રથમ માસને નપુંસક ગણ-નાર મનુષ્ય શાસકારે આપેલા હેતુના તત્તુ શબ્દને ક્યાં મેલતા હશે ? કેમ મેલતા હશે ? તે તો સમ-ર્થાજ જાણી શકે. આસાે વદી એ અમાસ વખતે તો એ વર્ગ પણ તેણે માનેલી નપુસક એવી પહેલી અમાસેજ વાર્ષિક પર્વરૂપ દિવાળીપર્વ કરે છે છતાં પણ પહેલી તિથિ દરેક કાર્યો માટે નપુસક ગણ-નાર એ વર્ગને શું કહેલું ? " તિથિની અધિકતામાં સૂર્યોદયની અધિકતા સ્પષ્ટપણે લીધી છે, અને માસવૃદ્ધિમાં કારણરૂપે કાળની અધિકતા લીધી છે." એ વસ્તુને સમજનાર મનુષ્ય કાઈ દિવસ માસવૃદ્ધિને તિથિની વૃદ્ધિના સરખાપણામાં ગણી શકે નહિં કેમકે એકમાં (તિથિ–વૃદ્ધિમાં ) સૂર્યના ઉદ્દયની અધિકતા કારણ છે. ત્યારે બીજામાં ( માસ-વૃદ્ધિમાં) સૂર્યના ઉદયની ન્યૂનતા એ કારણ છે. વળી એ વર્ગ ટીપ્પણમાં પર્યુષણા પર્વતે અંગે ભાદરવા માસમાં સુદિ ચાથ સુધીમાં એક-મથી માંડીને કાેઇપણુ તિથિના ક્ષય હોય અને શ્રાવણુ અમાવાસ્યાની વૃદ્ધિ હોય તો પહેલી અમા-વાસ્યા કે જે તે વર્ગને નપુંસક તિથિ છે તે અ-માવાસ્યાને દિવસે આવતા કલ્પધરનો મહાન પર્વ-દિવસ એ વર્ગ તે દિવસે શી રીતે કરી શકે.

આ પ્રકરણ ટીપ્પણામાં ચૌદશના ક્ષય હોય ત્યારે નવા ખરતરા પાતાના આચાર્યાના ચૌદ-શના ક્ષયે તેરશે ચૌદશ કરવાના '**जयाय प**क्खि-याइ पञ्चतिही पडह तया पुञ्चतिही तन्भुत्ति बहुला पश्चक्लाणपूयाइसु घिष्पइ न उत्तरा ' (विधि પ્રપા, મુ. પૃ. ૧૧૮) એ વચનથી વિરુદ્ધ થઇને પણ પૂનમે–પૂનમ માનીને ચૌદશની ક્રિયા કરે છે તેના નિષેધને અંગે હોર્દીને અત્રે શાસકારે ભાગ વિગેરે હેતુઓ (તપાગચ્છવાળાને નહી સમ્મત છતાં) આપ્યા છે તેવી રીતે પર્વતિથિની વૃદ્ધિ વખતે તે ખરતરા પહેલી પર્વતિ શ્રિનેજ પર્વતિ-થિયણે ગણતા હતા. તેના નિષેધને માટે ખર-તરાની સાથે તે બાબતની ચર્ચા કરતાં અનેક ગ્રન્થકારાએ પહેલી તિથિ અને પહેલા માસ નિર-ર્થક જણાવવા તેને આપેલું છે જે નપુંસકપણું છે તે માત્ર ખરતરાના નિરાસ પુરતુંજ છે. નાસ્તિ-કાૈની સામા છવની સિદ્ધિ કરતી વખતે જેમ સ્તના-લિલાષ વિગેરે હેતુઓ આપવામાં આવે પરંત તેથી જેમ સિદ્ધ જીવનું જીવપણું આસ્તિકાને સા-માન્ય હોતું નથી તેમ આ પણ છે. એમ વિજ્ઞ પુરૂષા રહેજે સમજી શકે અને તેથી શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છવાળાને બે અષ્ટમી બે ચતુર્દશી બે પૂનમ કે બે અમાવાસ્યા માનવી થતી હતી એમ સમ-જલું નિર્સ્થક બને.

વસ્તુતઃ ટીપ્પણાની તિથિ કે માસની વૃદ્ધિ વખતે જેઓ (ખરતરા) પ્રથમા તિથિ કે પ્રથમ માસને સંપૂર્ણ તથા આરાધ્ય માને છે તેને માટેજ આ અધિકાર છે અને તેથી તે અધિકાર શ્રી દેવ-સૂર તપાગચ્છની 'ટીપ્પણાની પર્વતિથિની હાન કે વૃદ્ધિ વખતે પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિની હાનિ–વૃદ્ધિ કરવાની ' પ્રમાણિક રીતિએ જરાએ ખાધક નથી.

તિથિ કે માસની વૃદ્ધિ વખતે પહેલી તિથિ કે પહેલા માસના માનને કાર્યસાધક માનનારા ખરતરાને માટે આ અવયવતા સિદ્ધ છે પણ તેથી જો બે માસ અને અવયવતાના સ્વીકાર થાય તા સમાપ્તિનું વચન અન્ત્ય પ્રદેશી નિધુંવ જેવું નથી.

( શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છવાળાઓને તો ' પં-ચાંગમાં પૂનમ અમાવાસ્યાની વૃદ્ધિ હોય ત્યારે તેરશની વૃદ્ધિ થાય છે ' અને તેથી દીપ્પણાની તે પહેલી અમાવાસ્યાએ ચૌદશ આવે અને તેથી કલ્પધરના દિવસ પણ તે ચૌદશેજ થાય છે, પરંતુ એ બે અમાવાસ્યાવાળા વર્ગ પહેલી અમાવાસ્યાને નપુસક માને એને અંગે તેને તો આ કલ્પધરનો વિરાધ જરૂર આવે. )

શાસકારાએ તે માસ અને તે તે તિથિના નામને આશ્રિને થતા કાર્યને અંગે નપુંસકપણું સ્પષ્ટ જણાવેલું છે એટલે 'અન્યના' 'અન્યમાસ' અને 'અન્ય તિથિ'ના નામના કાર્ય કરવાનો ખાધ આવતા નથી. અને તેથી ટીપ્પણાની પહેલી પૂ-નમ કે અમાવાસ્યાએ ચૌદશના પાક્ષિક પ્રતિક્ર-મણના કાર્યને કરનારાઓ કાઈ દોષના ભાગી થતા નથી. આ વસ્તુ નહિ સમજનારા એ વર્ગ બીજાં શું સમજીને આ ગાથા કે પાઠ આરાધક વર્ગની સામે આગળ કરતા હશે?

ગ્રન્થકાર મહાપુરૂષે ઉત્તરતિથિના અવયવનું પરંપરાથી સાધકપાલું કહ્યું છે, તો પછી આ વર્ગ પણ તે સાધકતા માનવીજ જોઈએ. આ વર્ગ શ્રી દેવસ્ત્રરગચ્છની પરંપરાનો હોવા છતાં હવે તે વર્ગ સાધકતા ન માને અને કેટલીય સદી-ઓથી ચાલી આવેલી સુવિશુદ્ધ પરંપરાને ઉઠાવ-નારો થાય એ એાછા ખેદનો વિષય નથી.

જેવી રીતે પર્વ કે પર્વાનન્તર પર્વની તિથિના ક્ષયની વખતે શાસકારા સ્થાને સ્થાને સંજ્ઞાની પરાવર્તિ જણાવે છે, તેવી રીતે માસના નામની પરાવર્તિ જણાવતા હોય તેવા કાેઈપણ પાઠ એ વર્ગે હજુ સુધી રજુ કરેલા નથી, **ક્ષયે પૂર્વા** એ પદ્યાર્ધ તિથિને માટે છે, નહિ કે માસને માટે. એ વર્ગના પ્રસવા પાઠ–૨૨

यत्कृत्यं प्रतिमासं नामग्राहं नियतकृत्यं. (अव-यन परीक्षा भु. ५. ४१०-४११) २. १५८। ३२७ – २२

केवी रीते એ वर्गे श्रीतस्त्व भां 'तस्य नामा-ऽपि न सहाते ।' એ પાઠથી કહેવાયેલા પાક્ષિક નામને નહી સહન કરવાના અધિકારમાં શાસ-કારે ટીપ્યણાની ચૌદશના ક્ષયે ટીપ્પણાની તેરશે ચૌદશ માનેલી હોવાથી, તત્ત્વતરંબ્માંના 'તસ્યા-अपि ' એ પાઠથી ' ક્ષીણ એવી પણ પૂનમનું અમારે તો ચૌદરો આરાધન થયુંજ છે ' એમ જણાવતાં ચૌદશના દિવસે ક્ષીણ પૂનમનીજ માત્ર વિશેષતા જણાવવા તે પાઠમાં अपि શબ્દ કહેલા છે, છતાં ते वर्गे के वात निक भानीने अने 'इयोरिप विद्यमानत्वेन ' એ 'हेतु' अने 'तस्या अपि' आ-આપેલ 'સાધ્ય 'માં હેતુ અને સાધ્યની ઐકચતા थर्धं काय तेनो पण विचार ५र्था विना 'अपि' શબ્દથી જો પૂનમ સાથે ચૌદશ લઈ લીધી છે. ते। पछी प्रवयन परीक्षाना का पारमां के 'क्रि-तीया अपि ' એમ કહ્યું છે, એટલે શું આ 'अपि' શબ્દથી પહેલી ચૌદશ વિગેરે ખરતરા માને છે. તે આ વર્ગ ચાેગ્ય માનશે ખરા ?

(वस्तुतः द्वितीयाःधिकर्त्तव्या) स्मे वर्शना भूरावा भार्ठ २३-२४ क्षये पूर्वा तिथिप्रांह्या० २५धी ५२७ २३-२४

એ પ્રદેશિ ખરતરની ચર્ચાના પ્રકરણ સિવાય ભાગ અને સમાપ્તિને સ્પર્શતાજ નથી. જે ભાગ અને સમાપ્તિને કેળુલ કરવા જાય તા નવમી દ્રાદશી આદિના ક્ષય પ્રસંગે અષ્ટમી એકાદશી આદિનું અપલાપ્ય થાય. વસ્તુતઃ એ પ્રદેશ પહેલી અપર્વતિથિના નિષેધ કરી તે પર્વતિથિને કાયમ રાખવા માટે છે અને વૃદ્ધિની વખતે પહેલીમાંથી પર્વપછું કાઢી નાખવા માટે છે (વૃદ્ધિના વખતે પહેલે દિવસે ઉદય, ભાગવડો અને સમાપ્તિએ ત્રહો રહેલા છે, એ પહેલે દિવસે સમાપ્તિ ન ગણાય તા તિથિની વૃદ્ધિજ કહેવાય નહિ.)

अथ तिथीनां हानौ वृद्धौ च...' जं जा जंमि ' त्ति...तत्तिथित्वेन स्वीकार्यः (तत्त्वतरं मु. पृ. १२) २५९६१३२७-२५

આ પ્રકરણ એક દિવસે એકજ તિથિ ચોવીસ કલાક માટે નક્કી કરવાનું કહે છે એટલે એક દિવસે બે તિથિ કહેનાર અને આરાધનાર જેમ પરંપરાનો લાપ કરે તેમ શાસ્ત્રનો પણ લાપક ઠરે. એ વર્ગના પ્રરાવા પાઠ-૨૬

तथा वर्षमध्येऽऽिध्वनचैत्रचातुर्मासिकवार्षिका-ष्टाद्विकाचातुर्मासिकत्रय० (धर्मसंग्रह मुद्रित पृ. २३९)

જૈન શાસ્ત્ર અને જૈન ધર્મના રીવાજને સમ-જનાર મનુષ્ય તો અષ્ટમી ચતુર્દશીઆદિને ફર-જિયાત તિથિ તરીકે સમજી શકે, અને કલ્યાણ-કાદિ તિથિઓને મરજિયાત તિથિ તરીકે સમજી શકે, જો કે અંને તિથિને પર્વતિથિનું નામ અપાય છે પણ તેમાં આરાધના વિષયક તારતમ્યતા રહેલી છે અને તે એ કે એક દિવસે ઘણા કલ્યાણકાની પર્વતા હાય છે. પરંતુ ફરજિયાત તિથિઓ એક દિવસે ઘણી હાતી નથી. વળી કલ્યાણકતિથિ-ઓની હાનિ-નૃદ્ધિને અંગે ૩–૪ તિથિ સુધી પા-છળ ઘટવધ કરતા જવાનું સાંપ્રદાયિક જે વિધાન છે તે ફરજિયાત પર્વતિથિને સ્પર્શતું નથી.

# એ વર્ગના પૂરાવા પાઠ-રહ

आराज्यत्वे च पञ्चदशीकल्याणकतिथ्योरिप अविशेषः (तत्त्वः मुः गाथा ४ नी वृत्ति) २५९६१३२७-२७

મનુષ્યત્વ એ આર્ય અને અનાર્યનાં અવિ-શિષ્ટ હોય તેથી આર્ય અનાર્ય જેમ સરખા ન થાય, તેમ ક્રજિયાત અને મરજિયાત પર્વતિથિઓ આરાધ્ય હોય તેથી બન્ને સરખી તો નજ કહેવાય. અષ્ટમી ચતુર્દશી પૂનમ અને અમાવાસ્યા એ ક્રસ્જિયાત આરાધ્ય તિથિઓ છે.

### એ વર્ગના પૂરાવા પાઠ-૨૮-૨૯

पर्वतिथिपालनं च महाफलं शुभायुर्वन्घहेतुत्वा-दिना० ॥ २८ ॥ बीआ पश्चमी० ॥ २९ ॥ (आ.६. विधि 'प्रकाश' ३ पर्वतिथि प्रक्षरणु ५. १५२)

#### સ્પષ્ટીકરણ-૨૮-૨૯

તે આઠમ આદિ તિથિઓ તો આઠે પ્રકારના કર્મના શુલપણાના અને ગુણના ઉપાદાનના કાર-ણભૂત છે. અને તેથી સુચગડાંગ આદિ સ્ત્રોમાં જગો જગોપર તેનીજ આરાધનાનો ઉલ્લેખ છે. એટલે બીજ વિગેરેને પરભવના આયુષ્યના હેતુ તરીકે જો ગણાવે તો તેમાં પૂનમ જેવી ક્રજિયાત તિથિઓ તેની લેળી થતી નથી.

( આયુષ્યબન્ધને માટે કાઈપણ માસ, તિથિ, કલાક, મિનિટ, કે સમય સુદ્ધાં નિયત નથી. એ-ટલે આયુષ્યબંધની આ વાત પ્રાયિક છે. અને તેથી रयणसेहरी विशेरेमां की वातमां प्रायः शब्ह मे-લ્યા છે એટલું જ નહીં, પરંતુ ત્યાં શ્રુતતિથિએા જણાવી છે. પૂર્ણિમા વિગેરે ચારિત્રતિથિએા છે અને તેથી બીજ વિગેરેના કરતાં ઘણીજ ઉંચા નંબરની તિથિ છે. આચારાપદેશમાં આયુષ્યના બીજા ત્રીજા ભાગે પરભવના આયુષ્યનો અન્ધ જ-ણાવીને તેને તિથિની સાથે જેડેલાે છે. એટલે આ-યુષ્યબન્ધની માત્ર ઘટનાજ છે, અને તેથીજ પર્વતિથિએજ આયુષ્ય બન્ધાય અને બીજી તિથિએ ન ખન્ધાય એમ કાેઈ સુજ્ઞ કહી શકે નહિ. વળી તે ત્રીજા ભાગની ઘટના કર્મમાસની અપેક્ષાએ હોઈ ને તિથિની હાનિવૃદ્ધિ વખતે તેં। તે ઘટનાને સ્થાન રહેજ નહીં.

स्रे वर्शना पूरावा पाउ-उ० लौकिकटीप्पनाभिष्रायेण दीक्षोपस्थापनादिषु०

(વિચારામૃત સંત્રહ મુદ્રિત પૃ. ૧૬) -

# સ્પષ્ટીકરણ પાઠ-૩૦

જો કે શ્રી દેવસ્રરગચ્છમાં વર્તમાન સમયે તિ-થિઓ પણ ચંડાંશુચંડૂ લીકિક પંચાંગને આધારે સંસ્કાર કરવા પૂર્વક લેવાય છે, પરંતુ એનો આ-પેલા વિચારામૃત સંગ્રહનો પાઠ પ્રસ્તુત તિથિસંજ્ઞા અને આરાધનાને માટે આપવા તે વ્યર્થ છે.

# એ વર્ગના પૂરાવા પાઠ-૩૧

अत एव छौकिके छोकोत्तरे च टीप्पनकव्य-वहारप्रवृत्तिरिप प्रतिपदादि० (प्रथयन परीक्षा, भुद्रित पृ. १८०)

यत्तु जैनटीप्पनकानुसारेण श्रावण० (अवयन परीक्षा, मुद्रित ५. ४४१)

#### સ્પષ્ટીકરણ ૩૧

સંસ્કાર કર્યા વગર જે લીકિક ટીપ્પાશું માન-વામાં આવે તો **उदयंमि जा तिहि० तिथिश्च०** તેમજ **ક્ષયો પૂર્વા૦** વિગેરે વાકચોને તિલાંજલિ દેવી જોઈએ. એટલું જ નહીં પરંતુ પંચાંગમાં જ્યારથી તિથિનો આરંભ થાય અને જ્યાં સુધી તે તિથિનો ભાગવટા રહે તે કાળમાંજ એ વર્ગે તે તિથિની આરાધના કરવી જોઈએ.

(એમ કાર્તિક પૂનમનો ક્ષય હોય ત્યારે ટી-પ્યણમાં તે ફીલુ પૂનમની સવારના પહિકમણાનો સૂર્યોદય પહેલાનો વખત પૂર્ણિમાનો હોય નહિ, એટલે તે વખત અગર તેની નજીકના વખતને પૂનમ માનીને પૂનમની જાત્રા કરનારા લૌકિક પં-ચાંગને માને છે એમ કહી શકાય નહીં. વળી શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છવાળાઓ તો પૂર્ણિમાના ક્ષયે તે-રશનો ક્ષય કરતા હોવાથી આ મુદ્દાને આકાશકુસુમ જેવાજ ગણ્યા છે, પરંતુ એ નવા વર્ગને દરેક વર્ષે ચામાસી પહિકમાં કર્યા પછી કરાતી પૂનમની જે યાત્રા તે પોતાના નવા માર્ગને લીધે ચામાસી પ્ર-તિક્રમણ કર્યા પહેલાંજ કરવી પહે. વાસ્તવિક રીતિએ તો આ મુદ્દાને અને ચાલુ ચર્ચાને કંઈજ સંબંધ નથી.

પર્વતિથિની સંજ્ઞાને અંગે શાસ્ત્રકારાએ પ્રભા તના પચ્ચક્ ખાણનો વખતજ સૂર્યને સ્પર્શનારા લીધા

છે. હવે જો સંજ્ઞાને અંગે ઉદય-ભાગ અને સમા-પ્તિ–એ ત્રણ લેવામાં આવે તો અપર્વના ઉદયે પર્વન થઈ શકે તે દિવસે જો પર્વતિશિને અંગે ભાગ અને સમા**પ્તિની ખળવત્તરતા ગણવામાં** આવે તો પર્વાનન્તર અપર્વતિથિના ક્ષયની વખતે પર્વ-તિથિના ક્ષયનીજ આપત્તિ થાય અને જે **કાર્ય** पूर्वा વચનને આગળ કરવામાં આવે તો પછી ક્ષય-વૃદ્ધિ વખતે આચાર્ય ભગવન્તના વચનો અને तेमनी परंपरानेक आजण करवानं तत्त्व रहे. जे તેમ થાય તાે પછી કઈ સદ્દીએાથી ચાલતી પરંપરા પ્રમાણે પર્વતિથિ કે પર્વાનન્તર પર્વતિથિના હાનિ-વૃદ્ધિના પ્રસંગે જે પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિની હાનિ–વૃદ્ધિ કરાય છે તે સ્વરસથી કણલ કરવી જોઈ એ. મુસદ્દામાં તિથિસંજ્ઞા નક્કી કરવાનું જણાવાયું છે અને મતલેદ પણ તિથિસંજ્ઞાને અંગે છે. તિથિ-દિન અને આરાધનાને અંગે મતલેદજ કચાં છે?

**ઉપસંહાર** 

પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ માનનારાએ એ તે-મની માન્યતા મુજબ (માકલેલ પુરાવાથી) ની-ચેના મુદ્દા સાબીત કરવા ઘટે છતાં સાબીત કર્યા નથી.

- ૧ શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છની સામાચારી કરનારાઓ, ટીપ્પણામાં જ્યારે પર્વતિથિની હાનિવૃદ્ધિ હોય ત્યારે પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ–વૃદ્ધિ નથી કરતા અને ન્હોતા કરતા.
- ર પાતે શ્રી દેવસૂરની સામાચારી કરનારી પરં પરામાં નથી.
- ૩ પર્વતિથિની આરાધના તરીકે પર્વતિથિ ઓછી થાય અગર અધિક થાય એ બન્નેમાં દેશ નથી.
- ૪ સૂર્યોદયવાળી તિથિના વ્યવહાર સાથે અનુદ-યવાળી તિથિનો પણ વ્યવહાર કરાય.
- ય ચૌદશ સાથે પૂનમ કે અમાવાસ્યાનું સંલગ્ન-પહું જરૂરી નથી.
- પ્રાયિક્ષत्તાદિ વિધિમાં તિથિની સંજ્ઞા ક્ષય થાય
   અગર વધે તે વ્યાજબી છે.
- 9 ચૌદશ આદિની સંસાએ પક્ષ્મી આદિની **વ્ય**ન

વસ્થા કરેલી છે છતાં તિથિની પરાવૃત્તિ તિથિ થાય છે અને તેરશ અને ત્રીજની તિથિની સંગ્રા માનીને પક્ષ્મી ચામાસી સંવચ્છરી કર્યો છતાં તિથિનું પરાવર્તન નથી.

શ્રી દેવસૂરગચ્છની સામાચારીવાળાઓને ટી-પ્પાથામાં જ્યારે પર્વ કે પર્વાનન્તર પર્વતિથિની હાનિ કે વૃદ્ધિ આવે ત્યારે જે પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વ-તિથિની હાનિ–વૃદ્ધિ સાબીત કરવાની છે તે સા-ખીત થઈ છે.

- ૧ ચૌદશના ક્ષયે તેરશે તેરશ કહેવાય નહીં પણ ચૌદશજ કહેવાય એ વિગેરે પાઠાથી તેમજ અ-ષ્ટમી આદિની વૃદ્ધિ વખતે એકનેજ ઔદ-યિકી–એકજ પર્વતિથિ ગણવા જણાવ્યું છે. એ વિગેરે પાઠાથી એક પર્વની હાનિ–વૃદ્ધિએ પૂર્વ અપર્વતિથિની હાનિ–વૃદ્ધિ સાબીત થઈ છે.
- ર પર્વાનન્તર પર્વતિથિની ઢાનિવૃદ્ધિની વખતે શ્રી હીરસૂરિજીના 'त्रयोदशी चतुर्दश्योः' એ द्विवयनवाणा પાઠ વિગેરેથી પૂર્વતર અપર્વ-તિથિની ઢાનિ તેમજ પહેલી પૂનમે ખરતર તરફથી 'शृद्धौ पाश्चिकं क्रियते इदं कि?' એ પાઠથી અપાએલા એાલંભા, શ્રી દેવસૂર પક્ક આદિ પાઠાથી પર્વાનન્તર પર્વતિથિની વૃદ્ધિ ઢોય ત્યારે પૂર્વતર અપર્વતિથિની વૃદ્ધિ કરવાનું સાખીત થયું છે.

અનેક પુરૂષ પરંપરાએ ચાલેલા જે રિવાજ હોય તેને શાસકારા જીતકલ્પ કહે છે. અને તેને આગમકથિત અનુષ્ઠાનાની માકુકજ પ્રમાશ ગણવામાં આવે છે તે જીતકલ્પથી અત્યાહતપણે. ટીપ્પણામાં જ્યારે પર્વ કે પ-ર્વાનન્તર પર્વની હાનિ કે વૃદ્ધિ આવે છે ત્યારે પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિનીજ હાનિવૃદ્ધિ થાય છે એ વાત સાબીત કરવામાં આવી છે. લૌકિક ટીપ્પણામાં પણ એવા અવસરે પૂર્વ-તર અપર્વને પર્વની સંજ્ઞા અપાય છે. એ વાત પણ વિ. સં. ૨૦૦૦ ની સાલના ચંડાંશુચંડ્ર પંચાંગમાં પ્રસિદ્ધ થયેલ ફાગણ વદ અમા-સના ક્ષયે ફાગણ વદિ ૧૩ ને આપેલ મહા-શિવરાત્રિની સંજ્ઞાથી તથા ચૌદશને આપેલી અમાસની સંજ્ઞા જણાવીને સાબીત કરવામાં આવી છે.

જૈન આગમશાસ્ત્રામાં પૂર્ણિમાના ક્ષયે પણ તે દિવસે પૂનમ કહેલીજ છે. અને તત્ત્વતરંગિણી આદિ ચર્ચાત્રન્થમાં પણ એજ વાતનું સાફ સમર્થન છે. તાણી તૃણીને પણ ચર્ચાત્રન્થામાંથીજ કહેવાતા પણ પાઠા આપનાર એ વર્ગ જે આપેલ આગમશાસ્ત્રાના પાઠાને માને તાજ તેઓ એવા ચર્ચાત્રન્થા પણ સીધા લગાવી શકે.

તા. ૫-૧-૪૩ **આનંદસાગર દ. પોતે.** 

શ્રીગૌતમસ્વામિને નમઃ

શેઠશ્રી કસ્તુરભાઈ સમક્ષ રજૂ થયેલાે મુસદ્દો અને એ ઠરાવને અંગે નવા વર્ગે આપેલા ૨૫ મુદ્દા ઉપરના વિવરણનાે સંક્ષિપ્ત જવાઅ.

મૂળ મુસદો

"પર્વતિથિની આરાધનાને અંગે, ચંડાંશુચંડૂ પંચાંગમાં જ્યારે પર્વ કે પર્વાનન્તર પર્વતિથિનો ક્ષય હાય કે વૃદ્ધિ હોય ત્યારે પર્વની તિથિનો કે પર્વાનન્તર પર્વની તિથિનો ક્ષય કે વૃદ્ધિ બાબ-તમાં જૈનશાસના આધારે કઈ તિથિને પર્વતિથિ તરીકે કહેવી અને માનવી." આ મુસદ્દા ઉપર નવા વર્ગના ૨૫ મુદ્દાના નિરૂપણ ઉપરનું શીર્ષક લખાણ

"તિથિદિન અને પ્વારાધન સંબંધી મન્તવ્ય-ભેદને અંગેના નિર્ણય માટે અમાએ તારવેલા ૨૫ સુક્ષઓ પૈકીનો પહેલા મુક્ષે"— સમાલાચના પૈરા–૧

ખરી રીતે શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છ અને એ

વર્ગ વચ્ચે તિથિકિન અને પર્વારાધન એ છે સંબંધી મંતબ્યલેક નથી.

શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છ અને નવા વર્ગ એ ખન્ને " તિથિદિન અને પર્વારાધન" માનેજ છે. લેદ માત્ર ત્યાંજ છે કે-ડીપ્પણામાં આવતી પર્વ કે પર્વાનન્તર પર્વતિથિના હાનિ-વૃદ્ધિ પ્રસંગે કધે દિવસે તે પર્વતિથિની સંજ્ઞા કરવી અને તે પછી તે પર્વતિથિને માનવી ? મુદ્દો પણ એજ વાત નક્કી કરવાનું જણાવે છે.

### સમાલાેચના પેશ-ર

એ વર્ગનો પ્રથમ મુદ્દો હાનિ-વૃદ્ધિના પ્રસંગ વગરનો અને હાનિ-વૃદ્ધિ પ્રસંગના અપવાદથી ખાધિત થયેલ હાવાથી શેઠશ્રી કસ્તુરભાઈ સમક્ષ થયેલ મુસદ્દાની મર્ચાદાથી બહાર છે. કારણકે એ વર્ગે તેમના પ્રથમ. મુદ્દામાં હાનિ-વૃદ્ધિનો મુદ્દલ પ્રસંગ ખતાવ્યાજ નથી.

અમે મૂળ ૨૫ મુદ્દાની સમાલાચના અને તેમણે પોતાના મુદ્દાના સમર્થનમાં—(વિવરણમાં) આપેલા પાઠાની સમાલાચના કરી ગયા છીએ. છતાં તેમનું વિવરણ કે જે એકજ વાતનું ઘણી વાર પુનરાવર્તન કરે છે અને શાસપાઠના અર્થથી રહિત અને વાસ્તવિક અર્થથી વિરુદ્ધ એવા માત્ર લાવને જણાવે છે. તેમજ પોતાના મંતબ્યને સમર્થન આપનાર એક પણ શાસ્ત્રીય પાઠ કે પરંપરાને સાબીત કરી શક્યું નથી. તે અતાવવા એ વર્ગના વિવરણની (નિરૂપણની) અમે કાંઈક સમાલાચના રજ્ કરીએ છીએ.

એ વર્ગે પોતાના વિવરણમાં પ્રથમ મુદ્દાનું સમર્થન કરતાં અગાઉ શરૂઆતના (લખેલાં) પાના–૭ સુધી પોતાનું મંતબ્ય કે જે શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છની સામાચારીથી અને શાસપાંઠાથી વિરૂદ્ધ છે. અને જેને ખોટી રીતના પ્રમાણથી છાયા આપીને રજ્ કર્યું છે જ્યારે શ્રી દેવસૂર તપા-ગચ્છની સામાચારી પ્રમાણેનું મંતબ્ય રજ્ કરતાં જે જાહેર અને વાસ્તવિક પ્રમાણે છે, તેની છાયા

સરખી પણ એ વર્ગ અતાવી નથી. માટે ૭ પાના સુધીનું ઉપાદ્ધાતનું લખાણ કાેઇપણ સુરૂ મનુષ્યે વાસ્તવિક છે એમ ન માનલું જોઇએ. વળી તે કરેલા સંગ્રહ એ વર્ગ પુનરક્તિ રૂપે આગળ રજ્ કરવાનું જણાવે છે તેથી પણ પાના છ સુધીના એ વર્ગ કરેલા સંગ્રહ શાસ્ત્રાધારથી નિરપેક્ષ હાેવાથી અહિં લક્ષ્યમાં લેવા યાેગ્ય નથી. તથા શરૂ આત્વા સાત પાના સુધી જગા જગા પર એ વર્ગ મારી માન્યતાને મારા (આ. સાગરાનન્દસૂરિજીના) મંતવ્ય તરીકે જણાવે છે તે મારૂં મંતવ્ય નથી, પણ આખા દેવસૂર સંઘનું મન્તવ્ય છે. અને એઓનું પણ સં. ૧૯૯૧ સુધી એજ મંતવ્ય હતું. આથી અમે અમારે માટે 'દેવસૂર સંઘ' કે 'તપાગચ્છ' આપીએ છીએ અને એમને માટે અમે 'એ વર્ગ' એ રીતે લખીએ છીએ.

## પેરા ૩જાની સમાલાચના.

પેરા ત્રણુમાં પ્રથમ મુદ્દો ઉપસ્થિત કરવાનાં એ વર્ગે જે કારણા ખતાવ્યા છે તે પણ ખરાબર નથી. કારણકે પ્રથમ મુદ્દોજ મંતવ્યભેદની ચર્ચાના વિષયની ખહાર છે. અને અમા તા શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છની સામાચારી મુજબ અસલથી સેંકડા વર્ષથી જે રીતે થતું હતું તે રીતેજ થાય છે ને કરીએ છીએ, ખરી રીતે પ્રથમ મુદ્દો પર્વ કે પર્વાનન્તર પર્વતિથિના ક્ષય-વૃદ્ધિ પ્રસંગે અપવાદને નહિ સમજવાથીજ ઉત્પન્ન થવા પામ્યા છે.

# પેરા-૪ની સમાલાેચના

પેરા ચારમાં જ્ણાવેલી વાત અરાબર નથી. કારણુંકે તેમણે જે મુખ્ય મુખ્ય બીનાઓ સંશ્રહિત કરી છે, તે બીનાઓમાં પણ જે વસ્તુ અમે શાસા-ધારે અને પરંપરાએ માનીએ છીએ, તેને મચડીને અને બ્રમ ઉત્પન્ન કરે તેવી રીતે રજ્ય કરી છે જે તટસ્થ નિરૂપકને વસ્તુસ્થિતિના સરળતાથી અલ્યાસ થવા દેવામાં આડી દિવાલ રૂપ છે.

જેમકે તે વર્ગ તેમના વિવરશુમાં 'સામા પક્ષે ૦૦૦૦ સાગરાનંદ ૦૦૦૦નું આ **વિષયમાં**  એવું મંતવ્ય છે કે '--એમ જે લખ્યું છે તે ખરા-ખર નથી. કારણુંકે ઉપર જણાવ્યા મુજબ અમારૂં મંતવ્ય કે આચરણું જે છે તે કાંઈ તે વર્ગની માફ્ક સ્વતંત્ર નવું મંતવ્ય કે નવા આચરણુર્ય નથી. પરંતુ શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છની પરંપરામાં અસલથી ચાલતું આવેલું ને ચાલે છે તેજ છે. તેમજ એ વર્ગે પણ સં. ૧૯૯૧ સુધી એ પ્રમા-ણેજ આચરેલું છે તે મંતવ્ય છે. મારા તરફથી તો ફક્ત તેનું અહીં માત્ર પ્રતિપાદનજ થાય છે. સમાલાચના પેરા-પ

પેરા પાંચમાં જણાવવામાં આવ્યું છે ' પુન-રૂક્તિએ વધી જવા પામે.......ટાળી શકાય' એ પણ ખરાખર નથી. કારણકે પુનર્કિત ટાળવા શરૂઆતના સાત પાના રાકચાં છતાં એ વર્ગના વિવરણમાં પુનર્કિત અસ્પષ્ટતા અને પૂરાવા વિ-નાના કલ્પિત વિધાના તો તેમના તેમજ રહેવા પામ્યા છે જે અમે પ્રસંગે જણાવીશું.

### પેરા ક ની સમાલાચના

પેરા է માં જણાવેલ વિગત અરાખર નથી. કારહ્યુ કે તે પક્ષના હેતુ વિગત જણાવવાના નથી. પરંતુ વિગતના બ્હાને 'શ્રી દેવસૂર' તપાગચ્છ સામાચારી મુજબ સેંકડા વર્ષથી અવિચ્છિન્ન રીતે આચરણા કરનાર અમારી રીતિને ઉલટી રીતે રજ્યૂ કરીને પાતાને આગળ જે વસ્તુ રજ્યૂ કરવી છે તેને માટે ભૂમિકા તૈયાર કરવાનો છે.

#### પેરા ૬ પેટા પેરા∽૧

ચંડાંશુચંડૂ પંચાંગમાં પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ ન હોય ત્યારે " તિથિદિન અને પર્વારાધન "માં અમે એક છીએ.

### પેરા ૬ ની સમાલાચના

પેરા ૬ ના પેટા પેરા ૧માં જણાવેલી વિ-ગત સત્યથી વેગળી છે. તેઓ ટીપ્પણમાં નો-મના ક્ષયે સૂર્યોદયને સ્પર્શનારી અષ્ટમી હોવા છતાં ભાગ સમાપ્તિવાળી નામના પણ વ્યપદેશ (ટીપ્પણાની આઠમના ક્ષયે સાતમ આઠમની પેઠે) આઠમ નામ કહીને સ્વીકારે છે, તે વસ્તુ 'શ્રી દેવસ્ત્રગચ્છ સામાચારીવાળાઓને જૈનશાસ અને પરંપરા મુજબ' માન્ય રહી શકે, તેવા કાઈ પણ આધાર એ વર્ગ આજ સુધી આપી શકેલ નથી. તેમ એ વર્ગે આ વિવરણમાં પણ આપ્યો નથી.

શાસ્ત્રકારાએ અને તપાગચ્છ સામાચારીવા-ળાઓએ પર્વતિથિની હાનિવૃદ્ધિવાળા અનુક્રમે એ પૂર્વની અપર્વતિથિના વ્યપદેશના અભાવ અને પૂર્વતિથિમાં પર્વતિથિપણાનો વ્યપદેશનો અભાવ ગણ્યા છે, તે તે તિથિ કે પર્વતિથિમાંના ઉદ્દયના અપ્રમાણને લઈને ગણ્યા છે. એટલે ભાગ સમા-પ્તિના નામે કાઈ પણ જગ્યાએ તપાગચ્છ શા-સકારાએ અને તેની સામાચારીવાળાઓએ ભાગ અને સમાપ્તિની માન્યતાનો ગંધ સરખા પણ લીધા નથી.

આથી સ્પષ્ટ સમજશે કે એ વર્ગને આ પ્ર-કારના શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છના અને તે વર્ગના મંતવ્યલેદના ખ્યાલ હોવા છતાં એ વર્ગે પા-તાના વિવરણમાં 'ચંડાંશુચંડૂ પંચાંગમાં જ્યાં સુધી × × × × × × × કરોાજ લેદ પડતા નથી.' તે વાકચ ઈરાદાપૂર્વક ભ્રમ ઉત્પન્ન કરવા રજ્ય કર્યું છે. તેલુંજ બીજે લગભગ દરેક ઠેકાણે બનવા પામ્યું છે. પેરા ક પેડા પેરા ર—૩ સમાલાચના

પેરા દ ના પેટા પેરા ર-કેનું લખાણ પણ સત્ય નથી. તેમાનું લખાણ શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છ સામાચારીને અનુસરનારા એવા મારા નામે ખાટી રીતે રજૂ કર્યું છે અર્થાત્ આ ચર્ચા વિષે હું જે કંઈ માનું છું અને આચરૂં છું તે મારા મત કે આચરણા નથી. પણ શ્રી તપાગચ્છાધિપતિ શ્રી વિજયદેવસૂરિજીની માન્યતા અને આચરણા છે. છતાં તેઓ દરેક બાબતમાં મારી માન્યતા તરીકે ખાટી રીતે જણાવે છે.

પેરા ત્રણમાં એ વર્ગ જણાવે છે કે " સામા પક્ષે ૦૦૦૦ સાગરાનંદસ્ર્રિજીનું આ વિષયમાં એલું મંતવ્ય છે કે આઠમના ક્ષયના બદલામાં સાત-

મના ક્ષય કરવા, તે દિવસે જે સાતમયજ્યું છે તેને ઉડાવી દઈને માત્ર આઠમપણુંજ કાચમ કરવું, અને તે પછીજ તે દિવસે અષ્ટમીની આરાધના કરવી. " વિગેરે વિગેરે એ વર્ગનું એમ કહેવું તે સત્ય નથી. કારણ કે અમે એ વર્ગે લખ્યું તેમ અમે તિથિ સંબંધી કાેઇ વાત નિર્ધાર કહેતા કે માનતા નથી, પણ શાસ્ત્રાજ્ઞા <u>મ</u>ુજબના **સંયે પૂર્વા**ળ ના વાકચાધારે સંસ્કારપૂર્વક માનીએ છીએ, આજ્ઞા મુજબના સંસ્કાર કર્યા વગર ટીપ્પણામાં જણાવેલ વાતને સિદ્ધ ગણીને એ વર્ગ તરફના વિવરણમાં જે કહેવામાં આવ્યું છે તે જૈન શાસકારાએ ક-હેલા સંસ્કારની અપેક્ષાએ જીઠું ને વિરોધિ છે. જેમ ટીપ્પણામાં ચૌદશના ક્ષય હાય ત્યારે તત્ત્વ-तरंशिशीना 'तत्र त्रयोदशीति व्यपदेशस्याऽप्य-संभवात किन्त प्रायश्चित्तादिविधौ चतुर्दश्येवेति व्यपदिश्यमानत्वातं ' વિગેરે કથનથી શાસકારાએ તેરશને દિવસે તેરશ કહેવીજ નહિ, પરંત ચૌદ-શજ કહેવી એવા (ક્ષયે पूर्वा નિયમ અનુસાર સંસ્કાર કરવા માટે) સ્પષ્ટ આદેશ કર્યા છે. તેમ તેજ રીતિ આઠમ આદિના ક્ષયે એકજ સરખી ઘટે છે. ટીપ્પણાની આઠમના ક્ષયે સાતમે આઠ-મનીજ સંજ્ઞા કરવાને અદલે તે દિવસે 'સાતમ-પહું છે સાતમપહું હતું 'એવા શબ્દાે શ્રી દેવ-સૂર સંઘમાં રજૂ કરવા તે શ્રી દેવસૂર સામાચા-રીમાં જાણી બુજીને ભ્રમ ઉત્પન્ન કરવાના પ્રયાસ માત્ર છે તેમજ તેજ પ્રષ્ટ–૩ના પેરા–૬ ના પેટા પેરા ૩ માં આગળ લખતાં એ વર્ગ જ્ણાવે છે કે "સાતમના સૂર્યોદયને સાતમના સૂર્યોદય મા-નવા સાથે અષ્ટમીના પણ સમાષ્ત્રિસ્થક સુર્યો-દય માનવાનું અમારૂં મતુંબ્ય છે. "

આથી ટિપ્પણાની અષ્ટમીના ક્ષયની વખતે જૈન શાસ્ત્ર પ્રમાણે સાતમે આઠમ માન્યા વિના સાતમના દિવસે પણ સૂચેદિયને સ્પર્શનારી સાત-મજ હોય છે. એમ ઉપરના વાકચમાં કણુલ ક-રીને તે દિવસે અષ્ટમીના પણ સમાપ્તિસ્ત્ર્ચક સૂર્યોદય માનવાનું અમારૂં મંત બ્ય છે એમ કહેવું તે बदतो ब्याघात છે. કારણું અષ્ટમીના સમાપ્તિ-સૂચક સૂર્યોદય હોય તા ડીપ્પણુમાં આઠમના ક્ષય શી રીતે કહેવાય ? તેમજ એક દિવસે છે સૂર્યોદય હોવાનું વચન અપુધજનગ્રાહ્ય પણુ ખની શકે નહિ. સમાપ્તિસૂચક સૂર્યોદયવાળી તિથિ તો તેને કહેવાય કે સૂર્યોદયને સ્પર્શનારી તિથિને દિવસે સમાપ્તિ થયેલી હોય તે દિવસે તેવી તિથિ તો સમાપ્તિવાળીજ છે. એટલે સ્પષ્ટ છે કે સ-માપ્તિસૂચક સૂર્યોદય અષ્ટમીના છેજ નહિ. અષ્ટમીના ક્ષય પ્રસંગે ઉદય અને સમાપ્તિ ચુકત સપ્તમીમાં અષ્ટમીના માત્ર ભાગ સમાપ્તિ છે ને ભાગ સમાપ્તિને તિથિના વ્યપદેશમાં કારણુર્ય (ખરતર ગચ્છવાળા સિવાય) તપાગચ્છ સંઘમાં કાઈ શાસ્ત્રકારે માની નથી.

શ્રી તત્ત્વતરંગિથીકારે મુદ્રિત પ્રત પૃષ્ઠ-૧૨ માં જે जा जं जंमि ગાથા ૧૭ ના વિવરહ્યમાં 'या तिथिर्यस्मिन् आदित्यादिवारलक्षणे दिवसे स-माप्यते स एव दिवसो वारलक्षणः प्रमाणमिति तत्तिथित्वेनैव स्वीकार्यः ' એમ જણાવીને જે स-માખ્તિસૂચક નિયમ અતાવ્યાે છે, તે ખરતરાને આશ્રીને છે. આમ છતાં તે નિયમથી પણ ટી-પ્પણાની અષ્ટમીના ક્ષય વખતે સાતમમાં સમાપ્તિ પામેલી અષ્ટમીને તે સાતમનો આખા અહારાત્ર માનવાનું શાસકારે જણાવ્યું છે. નહિં કે તે દિ-વસે સાતમના પણ સૂર્યોદય કે સાતમ પણ મા-નવાનું જણાવ્યું છે. અને તેથી સાતમના સુર્યોદ-યને આઠમનોજ સુર્યોદય માનવાનો રહે છે, નહિં કે તે દિવસે સાતમનો પણ સર્ચોદય માનવાનું રહે છે. ભાગ સમાખ્તિને લઈને એક દિવસે છે તિથિનો વ્યપદેશ માનવાનું નવા વર્ગ સિવાય આજ સુધી કાેઈ શાસકારે કહ્યું નથી.

આંથી આઠમના ક્ષ<mark>ય વખતે **ક્ષયે પૂર્વા**૦ નિ-</mark> યમ લગાડીને તે ટીપ્પણાની સાતમના સૂર્યોદયને અષ્ટમીના સૂર્યોદય ગણીને સપ્તમીના સુર્યોદયપ-

Jain Education International

હ્યુંના બાધ કરવામાં આવ્યા છે. શ્રી તત્ત્વત-રંગિહ્યું આદિ કાઈપહ્યું શાસ્ત્રકારાએ કે પંચાંગ-કારાએ બે જુદા નામની બે તિથિ એકી વખતે કે એક દિવસે સૂર્યોદયને સ્પર્શતી હોય એવા કાઈ સૂર્યોદય કાઈ તિથિઓ માટે માન્યા નથી. એ વર્ગે (સાતમના સૂર્યોદય માનવા સાથે અબ્દ-મીનો પહ્યુ સમાપ્તિસ્ચક સૂર્યોદય માનવાનું અમારૂં મંતવ્ય છે.) એમ જહ્યુંવલા વડે જૈન શાસ્ત્રકાર અને પંચાંગકાર બન્નેથી કાઈ નવીજવાત હભી કરી છે.

### 

પૈરા દના પૈટા પૈરા ૪નું લખાશુ પણ સત્ય નથી.

એક અખંડ વસ્તુના બે અવયવને એ વસ્તુ-સ્વરૂપે માનવામાં આવે અને તેમાંના એક અવયવ અવગણીને પણ તે સાથે બીજા અવયવના પણ સ્વીકાર કરવામાં આવે તો એમ માનનારને તે અખંડ વસ્તુનું આરાધન થયું ન ગણાય. એક વસ્ત એ અવયવમાં વહેંચાહી હોય તે વખતે અં-ત્યમાં અખંડ વસ્તુને સ્વીકારનાર વર્ગને તો જૈન શાસકારે:એ ઉત્તરાધ્યયનાદિ સુત્રામાં અંત્યપ્રદેશી નिर्भुव ગણાવ્યા છે. तथा શાસકારે અતાવેલા 'बृद्धी कार्या तथोत्तरा' स्रे नियम पण से अवसव स्वइप તિથિને માનનાર વર્ગ માટે નકામા થઇ પડે. કારણ કે એ નિયમ પર્વતિથિની વૃદ્ધિ વખતે પર્વતિથિની સંજ્ઞાની વ્યવસ્થા કરવા માટે છે. નહિં કે બે અવ-ચવરૂપ તિથિ માટે છે. વૃદ્ધિ વખતે શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છવાળાએા તો ઉત્તર દિવસનેજ એક અ-ખંડ પર્વતિથિ તરીકે માનીને આરાધતા હોવાથી તેને તેવી કાઈ આપત્તિ નથી.

### પેસ ૬ પેટા પેસ ૫ ની સમાલાેચના

પેરા ૬ ના પેટા પેરા પ નું લખાણ પણ સત્ય નથી

પૂર્વે અપર્વતિથિ હોય તેવી પર્વતિથિની હાનિ પ્રસંગે શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છવાળાઓને તથા નવા

વર્ગને આરાધના એક દિવસે થાય છે. પરન્તુ (શ્રી દેવસ્ર તપાગચ્છ ડીપ્પણાની આઠમ આદિના ક્ષય પ્રસંગે સાતમના દિવસે આખે દિવસ આઠમ પર્વતિથિ માનીને આઠમ વિગેરેની આરાધના કરે છે. એટલે પર્વતિથિ જે આરાધનાના આધારરૂપ છે તેને રાખીને આરાધનારૂપ 'આધેય' રાખવામાં આવે છે. જ્યારે આ નવા વર્ગ એ પ્રસંગે આઠમરૂપી આધારને ક્ષીણ માનીને અને આઠમની આરાધનારૂપ આધેયને રાખવા માટે સાતમને ' આધાર' કરીને તે સાતમમાં આઠમ વિગેરેનો આરાધનારૂપ આધેય રાખે છે.)

આટલા જબ્બર તફાવત છે અને તેથી તે વર્ગને આરાધના કરતાં છતાં પર્વતિથિના લાપક થવું પડે છે. અને તેવીજ રીતે ટીપ્પણાની વૃદ્ધા-પર્વતિથિમાં ' बृद्धौ कार्या तथोत्तरा 'ની ઘટનાપૂર્વક અખંડ પર્વતિથિનું આરાધન અમે કરીએ છીએ. જ્યારે એ વર્ગ વૃદ્ધાતિથિ વખતે એક દિવસે બે અવયવ માનીને અને પૂર્વ અવયવ છાડીને ઉત્તર અવયવે પર્વતિથિનું આરાધન કર્યા છતાં અખંડ તિથિની આરાધનાથી રહિત રહે છે.

# પેરા ક પેટા પેરા ક-૭ સમાલાચના

પેરા ૬ ના પેટા પેરા ૬–૭નું લખાણુ પણ બરાબર નથી.

અમે અહિં દરેક વસ્તુનું અમારૂં મંડન એ-ટલા માટે નથી કરતા કે આગળ આની આ વસ્તુ વારે ઘડીએ આવે છે. અને એટલાજ માટે માત્ર અમારે નામે ખાટી રીતે જે વસ્તુ એ વર્ગ રજ્ કરે છે તેનોજ અમે નિષેધ કરીએ છીએ.

પેરા ૭ માં એ વર્ગે લખેલી " ચૌદરોજ ચૌ-દશના અને પૂનમના એમ બન્નેય પર્વતિથિના એકજ દિવસે આરાધક બની શકાય છે." વિગેરે આ અને આના પછી લખેલી સર્વ વસ્તુ સત્યથી વેગળી છે. જૈનશાસ્ત્રામાં પર્વતિથિઓ ક્રજીયાત અને મરજીયાત એમ બે પ્રકારની કહી છે. અ-ષ્ટમી ચતુર્દશી આદિ ચતુષ્પર્વી કે પ્રાયક્રિસ્તાદિ

www.jainelibrary.org

વિધિમાં કરજીયાત પર્વતિથિઓ છે. અને કલ્યા-શકાદિ પર્વતિથિએ। મરજયાત પર્વતિથિએ। છે. કુરજીયાત પર્વતિથિઓનું પરિસંખ્યાન હોવાથી ન તો તેની હાનિ પાલવે કે ન તો તેની વૃદ્ધિ પાલવે. જેમ કરજીયાત તિથિઓનું પાલન ન થાય તો " अमृना प्रकारेण पाक्षिकचात्रमीक्षिकसांवत्सरिक-लक्षणतिथिनामाराध्यत्वेन तत्त्रपः उपलक्षणादन्य-दपि तन्नियतानुष्ठानं तस्य नियमो-मर्यादा तत्त्रपः चतुर्यादिलक्षणं इत्पर्थः, स च कथितो वीतरागेण, केन स्वरूपेण ? नियमेन-निश्चयेन न तु भजनया इत्यर्थः, शेषतिथिषु च भजना-नियमाभावः, अ-करणे प्रायश्चित्ताभावादिति जिनवचनविद्वद्भिर्श्वेया" (તત્ત્વતરંગિણી પૃ. ૨૬)ના એ પાઠ આદિથી પ્રા-યશ્ચિત્ત જણાવે છે. તેમ કલ્યાણકાદિ મરજીયાત પર્વતિથિઓનું તે તે તિથિના દિવસે આરાધન કરે તા એ ઠીક અને ન કરે તો એ ઠીક એમ જણાવીને તે તે દિવસે તે તિથિતું આરાધન ન ્થાય તો પ્રાયશ્ચિત્ત જણાવતા નથી. અર્થાત પ્રાય-શ્ચિત્ત નથી એમ સાફ જણાવે છે.

અને તેજ કારખુથી ક્ષયે પૂર્વાળના પ્રદેશયને જન્મ મલ્યા છે. અને તેથી એક દિવસે બે ફર-જિયાત તિથિ માનવાનું શાસ્ત્રકારે કાઈ પણ સ્થાને જેમ કહ્યું નથી તેમ ફરજિયાત બે પર્વતિથિનું એક દિવસે આરાધન થાય તેમ પણ કાઈ સ્થાને કહ્યું નથી. તથા તેમણે આગળ રજ્ કરેલા પાઠામાં એક પણ પાઠ તેનું સમર્થન આપતો નથી.

તેમજ તે પેટા પેરા હમાં એ વર્ગ જણાવે છે કે "અને જરૂર મુજબ મુખ્ય ગૌણ રીતિએ તે દિવસે ચૌદશની તથા પૂનમની પણ સંજ્ઞા થઈ શકે છે" તે લખાલુ પણ બરાબર નથી. 'અત્ર એ વર્ગ એક દિવસે એ તિથિની સંજ્ઞા થઈ શકે છે' એ વાત સાબીત કરવી એઈએ. પણ તે કરી નથી. તેઓના આ કથન માટે આગળ પણ તેઓ એકય પૂરાવા આપી શકયા નથી. તત્ત્વતરંગિણી પૃ. 3 માં गૌणमुख्यमेदात् मुख्यत्या चतुर्दस्या पत्र व्यपदेशो युक्तः' આ પાઠથી શાસ્ત્રકારે ગૌ-

ણપણે પણ અપર્વતિથિને કહેવાના નિષેધ કર્યો છે. ને હંમેશાં વ્યપદેશ પણ મુખ્યપણેજ થાય છે. અને એટલા માટે તા તેરશે ચૌદશજ કહેવા માટે શા-સ્રકારે એ પાઠમાં '**પ**વ'કાર પણ સુકયાે છે. એકજ દિવસે 'ગૌણ મુખ્ય' એમ બે રીતે વ્ય-પદેશ થઈ શકેજ નહિં અને જો તેમ થાય તા ગોધમાં કર ન્યાયે મુખ્ય જે ગોધુમ છે તે છેાડી દઈને પૃથ્વાંકર આદિની પણ સંજ્ઞા થઇ જાય પણ તેમ થતું નથી. આથી એ વર્ગની "ગૌણુ મુખ્ય રીતિએ તે દિવસે ચૌદશ તથા પૂનમની પણ સંજ્ઞા થઈ શકે છે." તે વાત તદ્દન ગલત છે. તેથીજ એ વર્ગે પેરા ૭ માંની તેમની આ ગૌણ મુખ્યવાળી વાત પછીની ત્રીજીજ પંક્તિમાં 'આલું અમારૂં મંત્રવ્ય છે' એમ જણાવે છે. નહિં કે કાઈ શાસકારનું તેવું મંતવ્ય છે એમ જણાવે છે. આશ્ચર્યની વાત એ છે કે એ વર્ગ તેની આ 'ગૌણ –મુખ્યવાળી ' વાત પછીનીજ પંક્તિમાં પ્રનમના ક્ષર્ચ પુનમના તપ તેરશે કરવાનું કહે છે અને તે-રશે ભૂલાય તા પડવે કરવાતું કહે છે. પણ એ તપ માટે પકડેલી આ ગૌણ મુખ્યની વાતને પકડી રાખીને એ વર્ગ ચીદરોજ ચીદરા પુનમ અન્નેની સંજ્ઞા કરવાનું કહેતા નથી.

ખરી રીતે તે દિવસે પૂનમનીજ સંજ્ઞા થાય છે. અને ચૌદશની સંજ્ઞા તેના આગળના દિવસે થાય છે. તેજ પેટા પેરા ૭ માં " પૂનમે તપ કરવાના હોય તેવા પ્રસંગમાં પૂનમે કરવાના તપ તેરશે અને તેરશે રહી જવા પામે તા વદી એકમે પણ થઈ શકે છે."

આ વસ્તુ સ્વીકારનાર માણુસે 'ઉદયતિથિ ઉદયતિથિ' એવી ભુમ શું કામ પાડવી પડતી હશે? કારણ કે ઉદય ભાગ કે સમાખ્તિમાંથી એક પણ નિયમ એ વર્ગના કહેવા અનુસાર તેરશે અ-થવા એકમે પૂનમના તપ કરીને પૂનમની આરા-ધના કરનાર એ વર્ગને ઘડી શકશેજ નહિ.

ખરેખર અહિં એ વર્ગે ચતુષ્પર્વીમાંના એ

એ પવેર્રોના એક દિવસે વ્યપદેશ પાેકારીને શાસ્ત્ર-કારના વચન અને પરંપરા છોડવા સાથે પાેતાના ઉદયના સિદ્ધાંતને પણ કગાવી દીધા છે.

ખરી રીતે શ્રી હીરપ્રશ્નમાં શ્રી હીરસૂરિજી मહाराके ते। प्रनमना क्षय वणते 'त्रयोदशी<del> व</del>-તુર્વરયોઃ ' એમ કહીને ટીપ્પણાની તેરશે ચીદશની સંજ્ઞા આપીને અને ચૌદશને દિવસે પુનમની સંજ્ઞા આપીને ક્ષીસ પ્રનમના તપ ટીપ્પસાની ચૌકશે કરવાનું કહેલું છે. તેમાં વળી તેરશે ચૌદશ કરવી ભુલી જાય અને ટીપ્પણાની ચૌદરો ચૌદરા કરવી પડે તાજ ક્ષીણ પૂનમનું તપ એકમે કરવાનું શાસકારે જણાવ્યું છે. આવી ચાપખી વાતને જેઓ આમ ખાેટી રીતે ગોઠવે છે તેઓ તરફથી શહ કથ-નની આશા શી રીતે રખાચ? શ્રી દેવસૂર તપા-ગચ્છની સામાચારી મુજબ અતુસરવાવાળા પૂન-भना क्षये अये पूर्वा०ना सिद्धांतने अहण्य हरून ન્યાયે પ્રવર્તાવીને તેરશે ચૌદશ અને ચૌદશે પનમ કરે છે. અને જો ટીપ્પણામાં પુનમની વૃદ્ધિના પ્ર-સંગ હોય તાે એ તેરશ કરે છે. એજ ન્યાયે ગુદ્ધૌ कार्या० વાકચની ફેર પ્રવૃત્તિ કરવા વડે પહેલી પૂનમે ચૌદશ અને બીજી પૂનમે પૂનમ સંજ્ઞા કરીને બંને કરજિયાત પર્વતિથિની સંલગ્ન આરાધના કરે છે.

આ નવા વર્ગને તો પૂનમના ક્ષયે તેના ઉપ-રના કથન મુજબ તેરશે પૂનમ કરવાથી અને તે પૂનમ પછી ચૌદશ કરવાથી શાસ્ત્ર પરંપરા લાેક-વ્યવહાર, ગણિત કે પાતાનું વચન વિગેરમાંનું એ-કેચ અનુકલ બનતું નથી.

તેજ પેટા પેરા ૭ માં 'એટલે કે તેરશ ચી-દશ માનવી જોઈએ અને ઉદયતિથિ ચૌદશે માત્ર ક્રીણ પૂર્ણિમાનેજ ઉદયતિથિ રૂપ બનાવવી જોઇએ.' આ લખાણ એ વર્ગ તરફથી અમારે નામે જે રજૂ કરવામાં આવ્યું છે તે બ્રામક છે.

અમે શ્રી દેવસૂરતપાગવ્છ સામાચારીને માન-નારા કાઈ પણ ડીપ્પણાની પૂનમના ક્ષયે ઉદયતિથિ તેરશે કે ચૌદશે તેરશ કે ચૌદશ માનીને ડીપ્પણાની તેરશ કે ચૌદશે અનુક્રમે ચૌદશ કે પૂનમ માનતા નથી પણ ટીપ્પણાની તેરશના ઉદયને શાસકારના વચનથી શ્રી દેવસ્રિજીના પટ્ક મુજબ સંસ્કાર કરીને તેરશે ચૌદશનાજ સ્પોદય માનીને ચૌદશની સંજ્ઞા અને ટીપ્પણાની ચૌદશે પૂનમનાજ સ્પોદય માનીને પૂનમની સંજ્ઞા રાખીને ચતુર્દશીના અને પૂનિયાના પ્રત્યાખ્યાનાદિ કરીએ છીએ.

तेमक 'तत्र त्रयोदशीति व्यपदेशस्याऽप्यसं भवात्' એ પ્રમાણે તત્ત્વરંગિણીકાર શ્રીમાન્ ધર્મ-સાગરજમહારાજ ટીપ્પણાની તેરશના સ્પેક્યિયાળી તેરશના વ્યપદેશ કરવાના પણ અસંભવ જણાવે છે.

આશી જ શાસ્ત્ર અને પરંપરા મુજબ અમે તેરશના સૂર્યોદયને ચૌદશના સૂર્યોદયને ચૌદશના સૂર્યોદય માની ચૌદશ સંજ્ઞા રાખીને ચૌદશની આરાધના કરીએ છીએ. છતાં એ વર્ગે 'તેરશે ચૌદશ માનવી ' તેવું અમારે નામે જે લખ્યું છે તે તદ્દન બ્રમ ઉત્પન્ન કરનાર છે એમ અમારે સખેદ કહેવું પડે છે. તેમજ પૂનમના ક્ષયના પ્રસંગમાં પણ ક્ષયે પૂર્વાં લગાડીને દીખ્પણાની ચૌદશના પૂનમ વ્યપદેશ કરીનેજ પૂનમ તરીકે માનીએ છીએ અને આરાધીએ છીએ. નહિંકે એ વર્ગે અમારા માટે જણાવ્યું તેમ ચૌદશે પૂનમ માનીએ છીએ અને આરાધીએ છીએ. આ સંખંધીનું વિસ્તૃત નિરૂપણ તો એ વર્ગના મુદ્દાનું અમાએ કરેલ સ્પષ્ટીકરણ જણાવે છે.

## પેરા ૬ પેટા પેરા ૮ ની સમાલાેચના.

પેટા પેરા ૮ તું લખાણ પરંપરા અને શાસ્ત્ર સમ્મત નથી. એ વર્ગ લખે છે કે 'પૂનમની વૃ દ્ધિના પ્રસંગે પ્રથમા પૂર્ણિમાની અવગણના કરીને દ્વિતીયા પૂર્ણિમા એવી સંજ્ઞા કાયમ રાખીને પર્વા શક્તને અંગે પ્રથમા પૂર્ણિમાની અવગણના કરીને દ્વિતીયા પૂર્ણિમાએ પૂર્ણિમાનું પર્વાશયન કરવું જે-ઈએ' એ વસ્તુ સત્ય નથી.

પ્રથમા પૂર્ણિમાં જો કહેવામાં આવે તેા તે પ્રથમા પૂર્ણિમા બીજી પૂર્ણિમાના સૂર્યોદય અગાઉ પૂર્ણ થાય અને એમ છતાંચ તે ઉદય સમાપ્તિ- વાળી પ્રથમા પૂર્ણિમાને નપુંસક ક્લ્યુઆદિ કહીને અવગણવામાં આવે તો એ વર્ગને પૂર્ણિમારૂપ કર-જિયાત પર્વની વિરાધના પણ થાય.

હવે જે શ્રાહિવિધિમાં જણાવેલા वृद्धौ कार्याण વાળા પ્રદેશષ લગાડવામાં આવે તે દીપપણાની બીજી પૂનમજ પૂનમ પર્વતિથિ ગણાય. પહેલી પૂનમ બીજી પૂનમ એમ રહી શકેજ નહિં. પહેલી પૂનમ એમ કહીને પૂનમ માનવી અને તે આશ- ધવા લાયક નથી એમ બાલવું એ તા 'હું મુગો છું' એવું બાલનારની માક્ક વદતો વ્યાધાત ગણાય.

આગળ એજ પેરા ૮ માં એ વર્ગ તેવી અમારી માન્યતા હોવાનું જણાવીને અમાને લખે છે કે 'પૂનમની વૃદ્ધિને ખદલે તેરશની વૃદ્ધિ કરવી એઇએ અને તેમ કરીને ઉદયતિથિરૂપે પ્રાપ્ત થયેલી ચાૈ-દશને બીજી તેરશ ખનાવીને પ્રથમા પૂર્ણિમાને ચાદશ ખનાવી પ્રથમા પૂર્ણિમાએ ચાદશની અને દિલીયા પૂર્ણિમાએ પૂનમની આરાધના કરવી એઇએ.'

આ વસ્તુ પણ એ વર્ગે અમારે નામે ખાટી રીતે રજૂ કરી છે. ખરી રીતે જૈનશાસોમાં અષ્ટમી ચતુર્દશી પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્યા એ ચાર તિ- શિઓ ચતુષ્પર્વી ગણાય છે. અને તે કરજિયાત આરાધનીય છે. એ કારણથી એની જેમ હાનિ શાસકારોએ ન માનવાની હોવાથી **ક્ષયે પૂર્વા તિથિઃ** काર્યા એવું વિધાન કરીને પહેલાની અપર્વતિથિની સંજ્ઞા ખસેડી તેને પર્વતિથિની સંજ્ઞા અમેડી તેને પર્વતિથિની સંજ્ઞા અમેડી તેને પર્વતિથિની સંજ્ઞા અમેડી તેને પર્વતિથિની સંજ્ઞા અમેડી તેને પર્વતિથિની સંજ્ઞા અપર્વામાં આવી અને પરિસંખ્યાન જાળવ્યું તેવીજ રીતે ટી-પ્રણાની વૃદ્ધિ વખતે પણ ઉત્તરની તિથિનેજ પર્વતિથિ માનીને શાસકારોએ પર્વતિથિનું પરિસંખ્યાન જાળવ્યું છે.

વૃદ્ધિ વખતે થતી આરાધનાની અધિકતા શાસકારાને અનિષ્ટ નથી. કેમકે શાસકારા આરા-ધનાને તા સર્વકાળ કર્તવ્ય માને છે અર્થાત્ શા-સકારાને ક્રજિયાત પર્વતિથિની અધિકતા ઇષ્ટ નથી. માટેજ શાસકારાને ટીપ્યણાની પર્વતિથિની હાનિ વખતે **ક્ષ્યો પૂર્વા**ળના વિધિની માકક વૃદ્ધિની

वभते बृद्धौ कार्या तथोत्तरा ओवं नियमवाध्य પણ કહેલું પડ્યું છે. તેના અર્થ એજ થાય કે ટીપ્પણમાં પર્વતિથિની વૃદ્ધિ હોય ત્યારે ટીપ્પણાની બીજ તિથિનેજ પર્વતિથિપણે કહેવી. આમ બન્ને એટલે પૂર્વની તિથિ આપાઓપ અપર્વ બની જાય છે. આજ કારણથી આ૦ શ્રી હીરસૂરિજીએ તથા આ૦ શ્રી વિજયસેનસ્રરિજીએ અષ્ટમી એકાદશી પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્થાની દીપ્પણામાં વૃદ્ધિ વખતે બે તિથિએ સૂર્યઉદ્દય હોવાથી બન્ને તિથિઓ ઔ-દયિકી ખને છતાં તિથિસંજ્ઞાના કારણભૂત એવા ઉદયમાર્ગ બીજી તિથિમાંજ ગણીને ટીપ્પણાની તે બીજા દિવસની તિથિનેજ ઐદિયકી પર્વતિથ તરીકે વ્યવહાર કરવાનું જણાવ્યું છે. એ વર્ગ પો-તાના મુદ્દાઓમાં અનેક જગો પર એ વાત જણાવી છે કે–' ઉદય કરસવાવાળી તિથિની સંજ્ઞા આખા દિવસ રહે' અને એ માન્યતાનુસાર ટીપ્પણાની વૃદ્ધિતિથિ વખતે તે વર્ગ પહેલી તિથિને પહા જે પર્વતિથિ કહે છે તે શ્રી હીરસરિજી અને શ્રી સેન-સૂરિજી મહારાજના વચન અનુસાર વૃદ્ધિ વખતે પહેલા દિવસના ઉદયજ તે તિથિના ઉદય તરી કે પ્રમાણ ગણવામાં નથી આવતા, તા પછી તે દિવ-સની ટીપ્યણાની પહેલી તિથિને પર્વતિથિ તરીકેની સંગા ન પડવાથી એ વર્ગથી પર્વતિથિ કહેવાયજ કેમ <sup>9</sup> છતાં એ વર્ગ શાસ્ત્રવચનાે અને શ્રી દેવસર સંઘની રીતિથી થાડી મુદતથી બે તિથિ વિગેર જાદું બાલવા તથા માનવા માંડયો છે.

એ વર્ગ આરાધનામાં પણ જયારે વધેલી તિ-શિને એકજ તિશિના બે અવચવ રૂપ માને છે, તો પછી પહેલા અવચવમાં આરાધના ન કરવી અને બીજા અવચવમાં આરાધના કરવાનું કહેવું એ શું ? કાેઈ રીતિએ વ્યાજબી ગણાઈ શકે તેમ નથી. એમ કરવાથી તો એ વર્ગના મતે પર્વતિશિની અ-ખંડ આરાધના નજ રહે.

શ્રી પ્રવચન પરીક્ષામાં અવચવપણું સૂચવ-વામાં આવ્યું છે તે તેા ખરતરા ડીપ્પ્રણાની तिथिनी वृद्धिनी वणते थीळने पर्वतिथि तरी हे हेडेता है आराधता नथी. तेने माटे हडेवामां आवे छे. परंतु तेथी श्री हीरस्रिक्ट अने श्री सेन-स्रिक्टनां वयना तथा देवस्रिसंधनां तरह्थी सिद्ध थयेंदी ' अवडी पर्वतिथि न मानवानी वात ' हाईपछ प्रकारे भसी शहे निह. वृद्धी कार्यां अ नियमवाहय होवाथी એક कि तिथिने आहम आहि पर्वतिथि हहेवाथ अने तेथी पहेदाना हहय सातम आहिनां क ग्रह्मां से स्वाक्षाविक छे.

અમે શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છ સામાચારી મુજબ વર્તનારા 'શ્રી દેવસૂરસંઘ પદક' મુજબ તથા ઉત્સૃત્ર ખંડનમાં चृद्धौ पाक्षिकं क्रियते इदं कि ? એ પદ પણ પૂર્વે પૂનમની વૃદ્ધિએ પંચાંગની પ્રથમ પૂર્ણિમાએ પાક્ષિક થતું હતું તે જણાવે છે તેથી પૂનમની વૃદ્ધિએ બે તેરશ કરીને સેંકડા વર્ષથી એક પણ અપવાદ સિવાય જે રીતે આરાધના થતી હતી ને થાય છે તે રીતે કરીએ છીએ. માત્ર ૧૯૯૧ પછી એ વર્ગ જુદા પડયો છે. ૧૯૯૧ સુધી તો એ વર્ગ પણ ટીપ્પણાની બે પૂનમ કે બે અમાવાસ્થા વખતે પહેલી પૂનમ કે અમાવાસ્થાને ચૌદશની સંગ્રા આપીને અને બે તેરશ કરીનેજ તે ચૌદશની સંગ્રા આપીને અને બે તેરશ કરીનેજ તે ચૌદશે પખ્ખિ કરતા હતો. આથી પેરા આઠનું પણ લખાણ સત્ય નથી.

#### પેરા ૬ પેટા પેરા ૯ ની સમાલાેચના

પેટા પેરા ૯ માં જણાવેલ લખાણ સત્ય નથી ને અમાને ક્ષ્યુલ નથી.

કલ્યાણક પર્વતિથિઓનું આરાધન સેંકડા વર્ષોથી શ્રી જૈન તપાગચ્છમાં જે રીતે પ્રચલિત છે તે રીતેજ અરખલિતપણે અદ્યાપિ સકલ સંઘ આરાધે છે. એ રીતે સેંકડા વર્ષથી અરખલિતપણે આરા-ધાતી પ્રચલિત આચરણામાં તે વર્ગ પોતાના જણા-વ્યા મુજબના જે જે ફેરફારા કર્યા છે તે તેમણે પૂરાવા આપીને સાબીત કરવા એઈ એ. તેમ કરવાને બદલે તે વર્ગ બીજ બીજજ વાતા રજ્ કરી છે તે અપ્રાસંગિક છે. એ વર્ગ કહે છે કે-ઉદય ક્ષય તથા વૃદ્ધિ સબંધીના નિયમા જેમ ચતુષ્પર્વી, પંચપવી, ષડ્-પર્વી અને વાર્ષિક પર્વ લા. સુ. ૪ ને લાગ્ર પડે છે તેમજ કલ્યાણકપર્વતિથિને પણ લાગ્ર પડે છે.

આ વિધાન તેમણે શાાસધારાથી પૂરવાર કરલું જોઈએ. આગળ કાઈપણ જગ્યાએ તેમના એવા કથનનું તેઓએ શાસ્ત્રપાઠ આપીને કદાપિ સમર્થન કર્યું નથી. જેવી રીતે ચતુષ્પર્વીના ક્ષય આદિ પ્રસંગે સંજ્ઞા ફેરવવા માટે શાસ્ત્રીય વિધાન અને પરંપરા છે, તેવી રીતે કલ્યાણકપર્વ માટેનું વિધાન તેઓએ પૂરવાર કરલું જોઈતું હતું પણ તેઓ તે કરી શકયા નથી.

પેરા ૯ માં આગળ એ વર્ગ લખે છે કે પૂર્વની તિથિ કે જે ષડ્પવી પૈકીની પર્વતિથિ ક્ષીણ કલ્યા શકપર્વતિથિ શુક્ત છે તે તિથિએજ બન્નેય પર્વનું આરાધન થાય છે. આ વિધાન માટે પણ તેઓ શાસ્ત્રીય પાંઠ કે પૂરાવા આપી શકયા નથી. એ વર્ગે અમારે નામે કલ્યાણકપર્વઆરાધનામાં પણ જે જે જણાવ્યું છે, તે પણ બહુ ઉધી રીતે જણાવ્યું હોઈને વસ્ત્રસ્થિતિથી લગભગ પર છે.

ભગવાન જિનેશ્વર મહારાજના કલ્યાણક દિના પર્વદિન નથી, એમ ભવભીરૂ આત્મા કહે કે માને નહિ. પરંતુ પર્વતિથિએ છે. પ્રકારની છે. (૧) ક્રજીઆત પર્વતિથિ (૨) મરજીયાત પર્વતિથિ.

પ્રાયશ્ચિત્તાદિ તપવિધિમાં નિયત કરાયેલ અષ્ટ-મ્યાદિ ફરજીયાત પર્વતિથિ છે. અને કલ્યાણકા-દિતિથિઓ મરજીઆત પર્વતિથિ છે.

अहमीय चउत्थं पक्खिय चउत्थं चउमासीय छहं संवच्छरिय अहमं न करोति पच्छित्तं (महानिशिथ)

અર્થ:–આઠમે ઉપવાસ ચૌદશે ઉપવાસ ચૌમા-સીએ છદ સંવચ્છરિએ અદમ ન કરે તો પ્રાય-શ્ચિત્ત લાગે, આ પ્રકારે તિથિની આરાધના ન કરવામાં આવે તો પ્રાયશ્ચિત્ત લાગે તે તિથિઓ ફરજયાત પર્વતિથિઓ છે. અને 'તપઆદિ ન કરે તોય ને પ્રાયશ્ચિત્ત લાગે' તે પર્વતિથિઓ મરજીયાત છે. આ વાત શ્રી તત્ત્વતરંગિણીકારે પણ ગાથા ૧૭ની ટીકામાં સાફ જણાવી છે. એ તત્ત્વતરંગિણીકારે ટીપ્પણાની પર્વહાનિ વખતે સંગાનું પરિવર્તન કરવાનું પણ ફરજીયાત તિથિની હાનિ વૃદ્ધિ માટેજ નક્કી કર્યું છે, નહિં કે કલ્યાણકાદિ મરજીયાત પર્વતિથિઓને માટે.

(આ દરેક વાતો અમારે પુનરૂકિત દોષની પરવા તજને પણ કરી કરી એટલાજ માટે રજ્ કરવી પડે છે કે એ વર્ગે નિરર્થક અને નિરાધાર એવી વાતોનું પણ ફેર ફેર પુનરાવર્ત્તન કરીને ભ્રમમાં પાડવાનાજ પ્રયાસ સેવ્યા છે)

જેમ જેમ "શાસકારાએ જેવી રીતે અષ્ટ-મ્યાદિક તિથિઓમાં તપ આદિ ન કરે તો પ્રાય-ચ્છિત્ત ખતાવ્યું છે, અગર નિયતકર્ત્તવ્યતા ખતાવી છે. તેવી રીતે કલ્યાણુક પર્વતિથિમાં તપ આદિ ન કરે તો પ્રાયચ્છિત્ત કે નિયતકર્તવ્યપણું ખતા-વેલ નથી." તેમજ તત્ત્વતરંગિણીકાર વિગેરે શાસ-કારાએ પ્રાયસ્થિત્તાદિ વિધિવાળી તિથિઓ તરીકે અષ્ટમ્યાદિને ગણી છે અને તેને માટે વિધાન જણાવ્યું છે પણ કલ્યાણુકાદિ પર્વતિથિઓ માટે તેવું વિધાન જણાવ્યું નથી.

ં જે પ્રાયશ્ચિત્તાદિ વિધિવાળી તિથિઓની પેઠે યાવતકલ્પ પર્વતિથિને અંગે શાસ્ત્રકારે કાેઇપણ વિધાન કર્યું હાેત તાે શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છ, તે માન્યા સિવાય રહેતજ નહિં.

ખરી રીતે અષ્ટમીઆદિ વિગેરે દિવસ પ્રતિ-નિયત હોવા સાથે પક્ષ અને માસ માત્રને અંગે પ્રતિનિયત છે, એટલુંજ નહિ પરંતુ તે ક્રજીઆત હોવા સાથે દેશવિરતિવાળા શ્રાવકવર્ગને પૌષધા-દિથી અને સાધુવર્ગને ઉપવાસ ચૈત્યવંદનાદિથી નિયત થઈને પરિગણિત કરવામાં આવેલ છે. આ રીતે કલ્યાણકતિથિઓ પર્વતિથિઓ છે, પરંતુ તે પ્રતિમાસે કે પ્રતિપક્ષ પરિગણિત નથી.

વળી કલ્યાણુકાદિ પર્વતિથિએા મુખ્યતાએ

भात्र तपस्थाथी आराध्य होय छे अने तपस्थाभां साथे उच्चार, अतीत अनागत कर्त्तव्यताना जुहा जुहा विकागो, अने कर्त्तव्यताना सरवाणा करीने पण आराधाय छे. कारण के त्यां अनेक क्रद्या भुक्तेनुं तप ओडी साथे ने ओडी हिवसे आराधी शक्षाय छे, तेमक आराधना रही कवा पामे तो अनागत—आवता वर्षे पण आराधाय छे, ते वात ते वर्णे पण् आगाधाय छे, ते वात ते वर्णे पण् आगाधाय छे, ते वात ते वर्णे पण् आगाधाय छे के ....... 'मविष्यद्वर्षतत्कस्याणकतिथियुक्तदिनमादायैवेति'

કરજીઆત પર્વતિથિઓ એ રીતે આરા-ધાતી નથી.

આ રીતે કલ્યાણક તિથિઓ આવતા વર્ષે તપ કરીને આરાધી લેવાય તે કછુલ કરીને કલ્યાણક પર્વતિથિને અતુષ્પર્વી સાથે સમાન ઘટના કરનાર તે વર્ગ ઉપરાક્ત શાસ્ત્રીય કથન મુજબ અતુષ્પર્વીને પણ આગામી વર્ષે આરાધી શકશે ખરા ? નહિંજ. આથી કલ્યાણક તિથિઓ કરજ્યાત પર્વતિથિ છે અને તેની ક્રજીયાત તિથિઓની જેમ આરાધના હોતી નથી એ સ્પષ્ટ કરીએ છીએ.

क्षये पूर्वा० ने। અપવાદ પર્વતિથિના ક્ષય

વૃદ્ધિ પ્રસંગે એટલા માટે ઘટાવવો પડે કે કોઇપણ પર્વતિથિ એવડાય નહિં કે ઓછી થાય નહિ. તેમજ પર્વતિથિ સંજ્ઞા કાચમ રાખીનેજ પર્વારાધન થાય. હવે જો નવા વર્ગના મંતવ્ય પ્રમાણે પર્વ- તિથિ એવડાય કે એકમાં એ પર્વારાધન થાય તો તેમાં ક્ષ્મ્યેં ના પ્રઘોષ નિર્ચંક થઈ પડે. એ વર્ગે એક દિવસે એ તિથિના વ્યપદેશ સ્વીકારીને 'ચતુષ્પર્વી પૈકીના એ પર્વાનું પણ આરાધન એક દિવસે થાય ' તેનું વિધાન કર્યા છતાં તેને સમર્થન આપનાર એક પૂરાવા આજસુધી આપ્યા નથી, તેમજ આ લાંઆ લખાણમાં પણ આપ્યા નથી, માત્ર તત્ત્વતરંગિણીના શાસ્ત્રપાઠમાં આવેલ ચર્ચા પ્રસંગને વિચાર્યા કે સમજ્યા વગર 'હોય' 'થાય' તેવા તરંગા આંધીને અનુમાનાજ દોર્યા છે.

(જ્યાં એક દિવસે વધુ પર્વોનું આરાધન થાય ત્યાં **સચે પૂર્વા**૦ પ્રઘોષનું સાક્લ્ય નથી. કલ્યાણક પર્વોને માટે તો એક દિવસે વધુ આરાધી શકાય છે, તેવા સ્પષ્ટ પાઠા છે. ખરી રીતે આ સંબંધીના પાઠ તેમણે રજ્ર કરવા જોઇ તા હતા છતાં નીચે મુજબ અમારે રજ્ર કરવા પડે છે.

च्यवनं जननं दीक्षा झानं निर्वाणिमित्यहो अर्हतां कल्याणकानि सुधीराराधयेत् तथा ॥१३॥ एकस्मिन् पकाशनकं द्वयोनिविकृतेस्तप तिष्वाचाम्लं सपूर्वार्द्ध चतुर्ष्पोषितं सुजेत् ॥१४॥ सपूर्वार्द्धमुपवासं पुनः पंचसु तेष्विति पंचिभः वासरैः कुर्यात् तानिचोपो-षितैः सुधीः ॥१५॥ (आचारोपदेश मु० पृ० १३)

તિથિપ્રતિખદ્ધ વિશ્વત કલ્યાણક સિવાય કલ્યા-ણુકપર્વમાં ક્ષયવૃદ્ધિ પ્રસંગે તપસ્યાની મુખ્યતાએ આરાધના રૂપ કલ્યાણકામાં એક દિને બે ત્રણ કે તેથી વધુ પણ કલ્યાણકપર્વાનું આરાધન આચારા-પદેશના ઉપરના કથનથી થાય છે, તેથી ટીખ્પણાની કલ્યાણકપર્વની હાનિ વખતે કલ્યાણકપર્વામાં વિશ્વત કલ્યાણક સિવાય **કાર્ય પૂર્વા** નિયમ ઘટતા નથી.

ખરી રીતે એ વર્ગના અહિં પા∹૭ સુધીમાં એ વર્ગે શ્રી દેવસૂરગચ્છની માન્યતામાં ભ્રમ ઉપજે તેવી રીતે રજૂ કરવા પૂર્વક પાતાની વસ્તુને રજૂ કરી હોય તે પણ તેમાંથી ખરી રીતે રજૂ કરાતા નિમ્નોકત ત્રણ વસ્તુના તારવણને ટેકા મળે એવા એકેય શાસ્ત્રાધાર એ વર્ગે એ લાંબા લખાણમાં રજા કર્યા નથી.

નીચેની આ ત્રણ વસ્તુજ એ વર્ગે નક્કી કરી અતાવવાની હતી.

- (૧) ટીપ્પણામાં પર્વતિથિની હાનિ–વૃદ્ધિ હાેય ત્યારે જૈનશાસ્ત્ર પ્રમાણે કઈ તિથિએ તે પર્વતિથિની સંજ્ઞા રાખવી અને તે તિથિને પર્વ પણે માનવી અને આરાધવી ?
- (ર) ટીપ્પણામાં જ્યારે પર્વતિથિની હાનિવૃદ્ધિ આવે અને તે પર્વતિથિની પૂર્વની તિથિ પણ પર્વતિથિ હાય ત્યારે કઈ તિથિએ પર્વતિથિની સંજ્ઞા રાખવી અને તેને પર્વતિથિ તરીકે માનવી અને આરાધવી ?
- (૩) કલ્યાણુક પર્વતિથિમાં ક્ષય વૃદ્ધિના પ્રસંગે કેમ વર્તતું ?

પરસ્પરના વિવાદાસ્પદ આ ત્રણ મુદ્દાના નિર્ણય માટે મુસદ્દા અનુસાર એ વર્ગે ટીપ્પણાની પર્વતિ-ચિની હાનિ–વૃદ્ધિ વખતે ' જૈન શાસ્ત્ર પ્રમાણે કઈ તિથિને પર્વતિથિ કહેવી અને માનવી 'એ વાતજ નક્કી કરી અતાવવાની રહેતી હતી. પણ એ વર્ગે અહીં એ ત્રણ મુદ્દા ચર્ચીને પણ તેમ કરી બતા-વેલ નથી. અને ઘણાય સ્થાને 'અમારૂં મંતવ્ય અમારૂ મંતવ્ય ' નહિં કે જૈનશાસકારનું મંતવ્ય એમ કહીને પાતાની એકની એક વાત પુન: પુન: આલે ખી અતાવેલ છે. એ વર્ગની ૨૫ મુદ્દાના વિ-વરણમાં એ રીતિની એકને એક વાત ઘણીયવાર આવવાથી અમારે પણ એ વર્ગે એ રીતના આવેલા પ્રસંગો પામીને એ વર્ગની એની એ પણ ઘણીવાર ચીતરાયેલી એકને એક વાતનું ઘણીયેવાર પુનરૂક્તિ हेर वड़ोरीने पण भारे એકનी એક वातथी अने દુઃખદદિલે નિરાકરણ આપવું પડ્યું છે, અને આપવું પડે તેમ છે.

પેરા ૭-૮ નું લખાણ ખરાબર નથી. કારસુ કે એમાં શાસ્ત્રાધાર જેવું કશું છેજ નહિ. માત્ર પાઠનો અર્થ ઉલટી રીતે કરવાથી ભ્રમ ઉત્પન્ન કર્યો છે. પેરા ૯ માં જણાવવામાં આવ્યું છે કે 'પર્વતિથિઓની આરાધનાને માટે મળે ત્યાં સુધી ઉદયતિથિનેજ ગ્રહણ કરવાની જૈન શાસ્ત્રકાર પરમર્ષિઓની આત્રા છે. '

આ વસ્તુ ખરાખર સમજવી જોઈએ. ઉદયના સિદ્ધાંત પરમર્ષિઓએ કરમાવતા એ વાત સ્પષ્ટ-પણે સૂચવી છે કે ઉદયની પહેલાં ભાગવટામાં ગમે તેટલા ભાગ તે પર્વતિથિ હોય અને તેમાં પર્વના नियमानं पासन न करे ते। तेनं अंशे पण प्राय-શ્ચિત્ત હોય નહિ. એટલે કહેલું જોઇએ કે માત્ર આચાર્ય ભગવંતોના વચનથી પર્વતિથિના ઘણા માટા क्षेत्रावटेत करते हरवेत ते जेरव्याकणी नथी केट-લુંજ નહી, પરંતુ ઉદંયના સ્પર્શના દિવસે થાડી ઘડી તે પર્વતિથિ રહે અને પછી બાકીના અહારાત્રના ખધા વખત અપર્વતિથિ અર્થાત તે દિવસે અપ-ર્વતિથિ નષ્ટ પણ થઈ હોય તો પણ તે અપર્વતિ-થિના ભાગને તે પર્વતિથિ રૂપે ગણવા અને તેને લઈ નેજ અહોરાત્ર નિયત પર્વાનુષ્ઠાનનું પાલન ઘટી શકે છે આથી સર્યોદય પછી પર્વતિથિના લાગવટા સમાપ્ત થયા પછી તે દિવસે અપર્વના ભાગવટા હોવા છતાં પણ તે સર્વ અપર્વની ભાગ સમાપ્તિને તે પર્વતિથિ તરીકેજ ગણાય છે અને તેને લઇ-નેજ સાયંપ્રતિક્રમણાદિ સર્વક્રિયા પર્વદિનનીજ ગ-શાય છે એ વર્ગ કહે છે કે જે ' દિવસે જે તિ-થિના ભાગવટા સૂર્યોદયને સ્પર્શતો ન હોય અને તેમ છતાં પણ સમાખ્તિ પામતો હોય તો પણ તે દિવસે તે તિથિ હોવાનું માનવું જોઈએ ' આથી અષ્ટમ્યાદિ પર્વતિથિના નિયમ સવારમાં ટીપ્પણામાં નવમીના શયે પ્રત્યાખ્યાનાદિ લેતી વખતે અષ્ટમી પછી નામના ભાગથી સાંજના પ્રતિક્રમણ વખતે તેમના મતે નવમી માનવી જોઈએ, અને તે વખતે પ્રતિક્રમણાદિ નામના વ્યયદેશથી કરવામાં આવે

તો એ વર્ગને આઠમનું આરાધન કઈ રીતે થશે ? આશી એ વર્ગના કહેવા મુજબ માનવામાં અગર કરવામાં આવે તો અપ્રાયશ્વિત્તના સ્થાને પ્રાયશ્વિત્ત અને પ્રાયશ્ચિત્તના સ્થાને અપ્રાયશ્ચિત્ત જેવું જ બને. ખરી રીતે વાતજ એ છે કે ઉદય ઉદયના પાકાર કરનાર એ વર્ગે ઉદયની વસ્તુસ્થિતિ સમજવી જે-ઈએ. એજ પેરા ૯ માં એ વર્ગ કહે છે કે 'જે પર્વતિથિ ઉદયતિથિ તરીકે પ્રાપ્ત થતી હોય તે પર્વતિથિની આરાધના માટે કાેઇપણ સંચાેગોમાં તે ઉદયતિથિ ભિન્ન એવી તિથિનું ગહે કરવાનું જૈનશાસકાર પરમર્ષિએાએ કરમાવ્યું નથી.' ઉત્સત્ર **ખંડનમાં 'अन्यच्च बृद्धौ पाक्षिकं क्रियते इदं किं ?'** શ્રી વિજયદેવસરિજી મહારાજના પટ્ક 'कथं त्रयो-दश्या अपि चतुर्दशीत्वेन स्वीकारो युक्तः' विशेरे વિગેરે શાસ્ત્રીય વિધાનામાં શાસકારા ટીપ્પણાની ઉદયવાળી તેરશે ચૌદશ અને ટીપ્પણાની ઉદય-વાળી ચૌદરો પૂનમ કરવાનું કહેતા હોવાથી એ વર્ગનું ઉપરનું કથન સત્ય નથી, ઉદય તિથિ તેર-શને क्षये पूर्वां બના સંસ્કારથી ચતર્દશીના ઉદયની સંજ્ઞા આપીને ગ્રહણ કરવાનું કહેવાયું છે કે નહિ ? તેમજ ૧૯૯૧ સુધી સકળ શ્રી **દેવ**સૂર તપાગ<sup>ર</sup>છ સાથે રહીને એ વર્ગે પણ એવા પ્રસંગે ઉદય તિ-શિથી ભિન્ન એવી તિથિને પર્વતિથિની આરાધના માટે ગ્રહણ કરી છે તે કયા જૈન શાસકાર પરમ-ર્ષિઓના કરમાનથી ગહણ કરી છે?

દેવસૂરતપાગચ્છ સામાચારી મુજબ વર્તનારા અમે ટીપ્પણાની આઠમ વિગેરેના ક્ષયે પૂર્વની અપર્વતિથિ સાતમના સૂર્યોદયને ખસેડી ક્ષયે પૂર્વા ના નિયમને લગાડીએ છીએ. અને તે દિવસે આઠમના સૂર્યોદયને માનીને એ આખા અહારાત્ર અખંડ આઠમ માનીએ છીએ. તેમાં આરાપ કે બીજું કાંઈ નથી.

પરંતુ એ રીતે નહિ માનનાર એ વર્ગ સૂચેો-દય સમાપ્તિ અને લાગ સમાપ્તિને હવે માને છે તા તેમના મતે દીપ્પણાની આઠમના ક્ષયે સાતમના सूर्योहय पछी ज्यां सुधी आहमना लेगिनी शर् आत थाय निर्ह त्यां सुधी आहमनी विश्वधना हर-नार विश्वध निर्ह गणी शहाय ? अने आश्वधना हरनार आश्वध निर्ह गणी शहाय ? अर्थाण्यान सातभना सूर्योहय वणते के प्रातः प्रत्याण्यान अद्रेण्ड हरवामां आवशे ते के वर्गने ते हिवसनी सातभनी केटली घडीका हाय तेमां आहमनी लेग समाण्ति निर्ह होवाथी सातभनीक थशे?

તેમજ નામના ક્ષયે પણ આઠમના સૂર્યોદય સમાપ્તિ બાદ આઠમને દિવસે રહેલી નામની લોગ સમાપ્તિમાં એ વર્ગને નામ ગણાશે? એટલે આઠમના દિવસે આઠમના સૂર્યોદયની સમાપ્તિ પછીના નામના લાગ સમાપ્તિના સમય્યમાં આઠમના પ્રત્યાપ્યાનાદિના લંગ કરનાર આઠમના વિરાધક નહિ ગણાય, તેમજ સાયં પ્રતિક્રમણાદિ અનુષ્ઠાના પણ આઠમના નહિ ગણાતાં નામનાં ગણાશે? આ દરેક આપત્તિના એ વર્ગની પાસે શું જવાબ છે? માત્ર ઉદયતિથિ ઉદયતિથિ એમ પાકાર કરવાથી શું વળે? વસ્તુ સમજવી એઇએ.

પેરા ૧૦ માં લખાયેલ લખાણ જે રીતે રજૂ કરવામાં આવ્યું છે તે રીતિ અરાબર નથી.

સ્યોંદય સિવાયની તિથિ પૂજા પચ્ચખાણુ વિગેરેમાં ન લેવી. અને લે તો આગ્નાલંગાદિ દોષા
આવે એ વાત જે નિરયવાદ હોય તો અન્દ્રમી
આદિ પર્વતિથિના ક્ષયે સપ્તમી આદિના દિવસે
સપ્તમી આદિજ માનીને એ વર્ગ અષ્ટ્રમી આદિકના
પૂજા પચ્ચખાણુ વિગેરે કરે છે. તથા તેઓને આગ્નાલંગ, મિશ્યાત્વ, અનવસ્થા અને વિરાધના જરૂર
લાગે, અને તેવીજ રીતે ટીપ્પણામાં જે દિવસે
પર્વતિથિની વૃદ્ધિ હોય ત્યારે પહેલે દિવસે સ્યોદયને
સ્પર્શનારી પર્વતિથિ હોય છે. અને એ નવા વર્ગ
તે દિવસે અષ્ટમીઆદિ પર્વતિથિના પૂજા પચ્ચખાણ વિગેરે કાર્યો નથી કરતાં ? તેથી પણ એ નવા વર્ગને આજ્ઞાલંગ, અનવસ્થા, મિશ્યાત્વ વિગેરે લાગે છે. क्षये पूर्वा० એ प्रधाप ३५ अपवाहने पर्व-તિથિની સંજ્ઞા માટે માન્ય કરાય છે. જેથી એ દેરેલા અમારા માટે ટકી શકે નહિ, કારણ કે 'પ-હેલે દિવસે તે તે તિથિના ઉદય ભાગ અને સ माण्ति है।वा छतां के प्रधायक पर्वतिथि संज्ञा કાયમ કરે છે. અને નિષેધે છે.' પણ તે નવા વર્ગને માટે તા વજલેપ સમાનજ એ દાેષ રહે-વાના, ઉદયના સિદ્ધાંતના ભંગ થતાં જે મિથ્યાત્વ વિગેરે દેષ્યા એ વર્ગ તરકથી અમાને કહેવામાં આવ્યા છે, તે દાેષા શું ક્ષીણ પર્વતિથિને પૂર્વની અપર્વતિથિમાં કરી લેવાનું કહેનાર એ વર્ગને નહિ લાગે એમ ખરૂં? એ નવા વર્ગપણ આ વાત ક્ષ્યુલ નહિં કરે ત્યારે કહેલું જોઈએ કે ક્ષરો पूर्वा० તું આ વાકચ તિથિના હોાગવટાને અંગે નથી. પણ જેઓ પર્વતિથિની હાનિ વખતે પ્રત્યાખ્યાનના આરંભકાળ સિવાય પર્વતિથિ માનીને પ્રત્યાખ્યાન શરૂ કરે તેમજ પ્રત્યાખ્યાનની સંપૂર્ણતા સિવાય તિથિની સંપૂર્ણતા માનીને પચ્ચકખાણ છાડી દે. તેવાઓના નિષેધને માટે છે. ભાગવટા વિગેરને અંગેજ તિથિ માનનારને અહારાત્ર સંબંધીના પોષધ અને ઉપવાસાદિક અનુષ્ઠાના અહારાત્ર ન પાળી શકાતાં હાેવાથી, તેના નિયમાના ભંગો સ્પષ્ટપણે થાય. અને તેથી માર્ગ શ્રદ્ધાની હાનિ વિગેરને લઈને તે વર્ગને મિશ્યાત્વાદિ દેષો લાગે તે સ્વા-ભાવિક છે. એવી રીતે પૂર્વાધ્રંત્યાપિની સંધ્યાધ્ર્ વ્યાપિની આદિથી તિથિ માને તા પણ તેને મિ-શ્યાત્વાદિક લાગે છે. એટલે સ્પષ્ટ છે કે આ ઉદ-યના સિદ્ધાંત " ક્ષયની વખતે પૂર્વની અપર્વતિથિન દિવસે સવારથીજ પર્વતિથિ માનનારને અને વૃદ્ધિના વખતે બીજા દિવસે પર્વતિથિ માનનારને " આધ્રક નથી, પરંતુ ક્ષય વખતે પૂર્વના અપર્વદિવસે સ-वारथी पर्वतिथि भाननार याने अन्ते द्विको पर्व-તિથિ માનનાર એવા નવા વર્ગને બાધક છે. કારણ કે મિથ્યાત્વાદિ દેાષા લાગે છે.

પેરા ૧૧–૧૨ નું લખાણ પણ જે રીતે રજા્ કર્યું છે તે વાસ્તવિક નથી.

लोकेऽपि दिवसादिव्यवहारात् के पाठमांना આદિ શબ્દથી લોકોના વિજયાદશમી વગેરે પર્વો લેવા પડે. અને વિજયાદશમીના ક્ષય હાય ત્યારે લોકા પણ આ નવા વર્ગની જેમ 'નવમી વિજયા-દશમી ' એમ લેગી નહિ કહેતાં આખા દિવસ જેમ વિજયાદશમીજ ગણે છે, તેમ આ નવા વર્ગે પણ પર્વતિથિને સ્વતંત્ર બાલવી જોઇએ. જો તેમ ન ખાલે તા 'લાકવ્યવહાર' કે જેનું શ્રી રતન-શેખરસૂરિજીએ આલંબન લીધું છે તેને પણ તે વર્ગ સમજયાે નથી, એમ માન્યા સિવાય ચાલે નહિ. એમ એ વર્ગન માનીને ક્ષય-વૃદ્ધિ વખતે પણ ઉદ્દયનીજ તિથિ માનવાની વાત કર્યા કરે છે. તેવા સૂર્યોદય વ્યવહારવાળા તે વર્ગજ વાસ્ત-વિક રીતે ક્ષય-વૃદ્ધિ પ્રસંગે આરોપિત તિથિએ। માને છે. અને શ્રી દેવસર તપાગચ્છવાળાઓને આ-રાયિત તિથિ માનવાના જોઠા આરાય કરે છે.

પેરા ૧૩ નું લખાણ ઉપયોગી નથી. આગ-ળના સંબંધ તેમાં જોડવામાં આવ્યા નથી. કારણ કે તેજ ધર્મસંગ્રહ નામના ગ્રન્થમાં આગળ **સચે** પૂર્વાં નું જે લખાણ છે તે વાત પર્વતિથિના ક્ષય-વૃદ્ધિ વખતે વ્યવસ્થા કરનારી છે અને અપવાદ હોવાથી પૂર્વ કરતાં અળવાન છે. આથી પાઠ રજ્ કરવા છતાં એ વર્ગ ધર્મસંગ્રહમાં જણાવેલ વસ્તુનું પાતાને અજ્ઞાન હોવાનું સૂચ્યે છે.

# પેરા-૧૪-૧૫ અને ૧૬ની સમાલોચના.

યુષ્ટ ૯ પેરા ૧૪-૧૫-૧૬ " આ પ્રેરેગ્રાફા મુજબ જે દિવસે જે તિથિના ભાગવટા સૂર્યાદયને સ્પર્શીને સમાપ્તિને પામતા હાય અગર સમા-પ્તિને ન પામતા હાય તા પણ તે દિવસે તે તિથિ હાલાનું માનલુંજ એઈએ."

ખરી રીતે આ વાતના સમર્થનમાં તેમણે એક પણ શાસ્ત્રીય પાઠ આપ્યા નથી. પાતે જે વસ્તુનું વિધાન કરે છે તે કયા પ્રમાણથી કરે છે? તે આ પલુંજ એઇએ. એ વર્ગ માત્ર શબ્દથી બાલે છે પણ પ્રમાણ આપતા નથી. વિજયદેવસૂર તપાગ-ચ્છનું કે તેનાથી પ્રાચીન કાઈ પણ શાસનું પ્રમાણ તેમના સમર્થનમાં તેઓ આપે એ જરૂરી છે. પેરા ૧૭ની સમાલોચના.

પેરા ૧૭ " જે દિવસે" વગેરે છે. ત્યાં જો ઉદયતિથિ તેમને માન્ય હોય તો પંચાંગમાં જે પર્વતિથિની વૃદ્ધિ આવે છે તેને એ માની એ પર્વતિથિની વૃદ્ધિ આવે છે તેને એ માની એ પર્વતિથિ તરીકે આરાધવી જોઈએ. એ વર્ગ આવી રીતે નથી કરતો તે ઉચિત નથી. એ પૂનમ હાય ત્યારે પહેલી પૂનમ ઉદયમાં છે જ અને તે તિથિની આપેક્ષાએ ઉદય લાગવટા અને સમાપ્તિ છે તો તે કેમ નથી માનતા તેમજ પર્વતિથિના ક્ષયની વખતે પણ પર્વતિથિની આરાધના પૂર્વતિથિમાં કરવી ન જોઈએ. પણ ખરી રીતે ઉદયતિથિની માન્યતાવાળા એ વર્ગે અપર્વતિથિની સંજ્ઞાના વ્યવહાર કરવા જોઇએ. તે દરેક વાત ઉડાવવા માટેજ તેમના આ પ્રયત્ન છે!

હવે આગળ ઉપર પંચાંગમાં છે પૂર્ણિમાઓ આવે ત્યારે પહેલી પૂર્ણિમાને શાસ્ત્રકારાએ જણા-વેલી પર્વતિથિઓનું પરિસંખ્યાન જાળવવા માટે ચૌદશ માનનાર અમારા શાસ્ત્રીય પક્ષને (શ્રી વિજયદેવસૂર સંઘને) એ વર્ગ દેશ આપે છે. પરંતુ એ દેશો આપતા પહેલાં તેમણે નીચેના મુદ્દાઓના શાસ્ત્રીય પ્રમાણાથી જવાબ આપવા જોઈ તો હતો.

૧. જૈનશાસમાં વિધાન છે કે આરાધનામાં પર્વતિથિ ન વધે કે ઘટે. જુઓ પાઠ.

प्रथमतो जैनागमानुसारेण एकापि पर्वतिथिनं हीयते न च वर्धते (शास्त्रीय पुराया पृष्ठ प)

- ત્રી વિજયદેવસૂર પદકની આજ્ઞા છે કે પૂનમ વધે ત્યારે તેરશ વધારે.
- 3. સંવત ૧૬૬૫ ના ખરતરગચ્છના ઉત્સૂત્ર-ખંડનમાં જહ્યું બ્યું છે કે " પૂનમ વધે છે ત્યારે યહેલી પૂર્ણિમાએ ચૌદશ કેમ કરા છા ?"

આ ઉપરથી સિદ્ધ થયું કે પૂનમ વધે ત્યારે

શ્રી વિજયદેવસૂર ગચ્છવાળા તેરશ વધારીને ટીપ્પ-હ્યાની પહેલી પૂનમે ચૌદશ (પક્ષ્મી) કરતા હતા.

૪. જૈન શાસાધારે જ્યારે કાેઇપણ તિથિ વધ-તીજ નથી ત્યારે પંચાંગમાં આવેલી પહેલી પનમે અમે ચૌદશ કરીએ છીએ તેનું મુખ્ય કારણ જૈન ગણિત પ્રમાણે પહેલી પૂર્ણિમાએ સૂર્યોદય સમયે ચતુર્દશીનીજ ઘડીએા છે. જૈન શાસ્ત્ર પ્રમાણે तिथि 🚼 હોય. જો એમજ છે, તો જયારે ટી-પ્પણામાં વૃદ્ધિ તિથિ ૬૪ યા ૬૫ ઘડીની થાય છે ત્યારે તે વધારાની ત્રણ ઘડી આવી ક્યાંથી? તાે તે પૂર્વની તિથિની ઘડીએા આવી છે. પહેલી પૂર્ણિમાએ તેની પહેલાંની તિથિ ચૌદશની ઘડી-એાની અધિકતાથી ખનેલી છે એટલે સુર્યોદય સમયની પ્રથમની બેથી ત્રણ ઘડી ચૌદશનીજ છે. એવી રીતે ચૌદશમાં પણ તેરશની ઘડીએ! વધી છે માટે બે તેરશ કરી છે તે યુક્ત છે. પર્વ-તિ**ધિની સંખ્યા નિયત** હોવાથી તેની રક્ષા માટે ગણિતને આધારે થએલા પંચાંગમાં ફેરફાર કરવા પડે છે. એટલે આ પ્રમાણે તો અમને નથી તો કાઇ પર્વલાપના દાષ આવતા કે નથી તો કાઈ મુષાવાદના કે દત્તાજંલીના દાષ આવતો.

૧૮–૧૯–૨૦ આ ત્રણે પેરામાં તત્ત્વતરંગિ-ણીના હવાલા આપ્યા છે પણ આ ગ્રન્થના પાઠા તેમના પક્ષને સિદ્ધ નથી કરતા.

૧. " श्लीणमिष " આ પાઠ તો ખરતરગચ્છને ઉદ્દેશીને છે. ખરતરા ચૌદશના ક્ષયે પૂર્ણિમાએ પૂનમ માનીને ચૌદશ કરતા તે ઠીક નથી એમ કહેવાયું છે. દેવસ્ત્રસંઘ એ રીતે એવા વખતે પૂનમ માનીને પૂનમે ચૌદશ નથી કરતો માટે તે દેશ ન લાગે.

 चतुर्दशी० આ પાઠમાં ચૌદશના ક્ષયે પૂ-નમના દિવસે પૂર્ણિમાની આરાધના થઇ જણાવ્યું છે અને ચતુર્દશીના આરાધનને દત્તાંજલી કહી છે.

આ બન્ને પાઠા સામા પક્ષનું સમર્થન ન કરતાં શાસ્ત્રીય પક્ષનુંજ સમર્થન કરે છે. જુએ\ તે પહેલો પાઠ અને બીજો પાઠ. તે અંને પાઠા એક વસ્તુ સિદ્ધ કરે છે કે તે વખતે <sub>વૈર્ધ</sub> મીશ્ર લખતા કે માલતા ન હતા, તેમ ચૌદશ પૂનમ અંનેનું એક દિવસે જુદું જુદું આરાધન નહોતું થતું. ચૌદશ પૂનમ અન્ને જુદી જુદી આરાધવાની છે. એક બીજામાં એક બીજી તિથિનું આરાધનજ નહોતું થતું. અને તે તિથિઓ લેગીજ નહોતી ખાલાતી, લખાતી કે નહોતી આચરાતી. કારણ કે ઉલય તિથિના આરાધનના વિકલ્પ નથી તો પ્રશ્નમાં કે નથી તો ઉત્તરમાં.

पेरे। २१ 'कैन शास्त्रमां आरोप हरवा द्वारा.' आ दर्शीने के वर्जे के शास्त्रीय पाढ आप्ये। के ते पाढ़ना के वर्जे अर्थ नथी आप्ये। आ पाढ़मां तेमनी विइद्ध पाढ़े। के केटलेक अर्थ न आपतां केम ढांडे राज्युं के पूनमना क्षये तमारी शुं जित थाशे ? आ प्रश्नना कवालमां द्वयोरिप विद्यमानत्वेन तस्याऽप्याराधनं जातमेव पूर्णिमाऽऽराध्यते पूर्णिमामावास्याया वास्तव्येव स्थितिः (तत्वतर्शिखी पृष्ट ५)

આ પાઠ તા સાક સાક સમજાવે છે કે પ્ર-નમના ક્ષયે ચૌદરો બન્ને તિથિએા છે; પણ આ-રાધન તો તે દિવસે પૂનમ માનીને પૂનમનુંજ થાય છે. અને વાસ્તવિક સ્થિતિ પુનમનીજ છે. જે માણસ વ્યવહાર આચરે છે તેને આરાપ દાેષ દેવાય નહિ. જેમકે ભગવાનની પ્રતિમાને ભગવાન કહે અને ભગવાન માને તેમાં આરોષ દાેષ કહી શકાચ નહિ. પરન્તુ પત્થર કહીને ભગ-વાન કહે તેનેજ આરાપ દાષ લાગે, તેવી રીતે ટીપ્પણાની ચૌદશના ક્ષયે જેઓ તેરશ આદિ માનીને તે દિવસે ચૌદશ આદિ કરે તેનેજ આરોપ દાેષ લાગે પરંતુ પ્રદેાષના આધારે સંસ્કાર કર-નારને આરોપ દોષ નજ લાગે. પૂનમના ક્ષયે તેરશે ચૌદશ લઈ ગયા હાેવાથી તે દિવસે પ્રન-મનીજ વાસ્તવિક સ્થિતિ છે. અર્થાત્ એ વર્ગની માન્યતા મુજબ ' પૂનમના ક્ષયે 👯 ભેગાં લખી ચૌદશની આરાધના કરે છે' તેલું આ ગ્રન્થ ન-થીજ કહેતો, પૂનમની આરાધનાનું કહે છે. અને પૂનમના ક્ષયે ચૌદશના દિવસે વાસ્તવિક પૂનમ છે, એમજ કહે છે. વળી ચૌદશના ક્ષયે પૂનમે પા-ક્ષિકનું અનુષ્ઠાન કરવા છતાં શાસકાર ખરતર-ગચ્છવાળાને પાક્ષિક અનુષ્ડાનના લાપની આપત્તિ આપે છે. તે પ્રમાણે આ વર્ગ પણ તેરશને દિવસે અખડ ચૌદશ ન માનતો હાવાથી તે તેરશે ચૌ-દશનું અખંડ આરાધન કરે તો પણ તેમને પાક્ષિક અનુષ્ઠાનના લાપના દાષ કેમ ન લાગે? કેમકે શાસકારાએ તિથિસંજ્ઞા પૂર્વકનું અનુષ્ઠાનજ પ્ર-માણિક ગણ્યું છે.

આ ત્રણે મુદ્દા દેવસૂર પક્ષનુંજ સમર્થન કર-નારા છે. પછી નવીન પક્ષ સાધન કેમ મનાય ? એ વર્ગે પણ અમારૂં માન્યું છે. જુઓ પૃષ્ઠ ૧૩.

" ચતર્દશી "માં પૂનમનું આરાધન થઈ ગયું (ત્યારે તેમના મતે કુંદુનું ભેંગું આરાધન નહિ. પણ અમારા મત મુજબ પૂર્ણિમાનું આરાધન થયું. પંચાંગની પૂર્ણિમાના ક્ષયે આ આજ્ઞા પ્રમાણેજ અમે ચૌદરો પૂર્ણિમાનું આરાધન કરીએ છીએ. તેમજ અહીં પણ એ વર્ગની માન્યતા મુજબ એ વર્ગે પણ મીશ્ર આરાધન નથી જણાવ્યું ) "ચ-ં તર્દશીમાં પૂર્ણિમાની વાસ્તવિક સ્થિતિ છે" અહીં તેમણે મુદ્રિત પ્રતના જે પાઠ આવ્યા છે તેમાં 'પવ' કાર છે છતાંએ તેને ઉડાવ્યા છે. તે ઉચિત નથીજ. તેમજ લેખક તે ઉડાવેલ 'વવ'કારના અ-ર્થજ નથી આપતા. આ એ વર્ગની કેવી સચ્ચાઈ ? છતાં એ ચૌદરો વાસ્તવિક પૂનમજ છે. આમ તો એ વર્ગ પણ કુણલજ કરે છે. તો પછી તેઓ અમારી સામે કુક ભેગા લખવાનું-મીશ્રતિથિ આ-રાધવાનું કયા પ્રમાણાથી કહે છે ? તે સમજાતું નથી. અમે તેમને કહીએ છીએ કે તેઓએ આ વચના જે લખ્યાં છે તેલુંજ તેઓ પાળે. બીજું એ વર્ગવાળા કહી ગયા છે કે 'જુએ પેરા ૧૮-૧૯ માં ' " તિથિના ભાગવટો અને સમાપ્તિ હાય

તે તિથિ આરાધવી જોઈએ." પૂનમના ક્ષયે ચૌદશમાં પૂનમના લાેગવટા અને સમાબ્તિ છે, તો પછી પૂનમના ક્ષયે ચૌદશના દિવસે એ વર્ગ એકલી પૂનમ કેમ નથી આરાધતા ? શું ચૌદશમાં પૂનમના લાેગવટા અને સમાબ્તિ નથી?

પૃ. ૧૪–માં એ વર્ગે ઉપરના મંતવ્યનેજ વા-રંવાર જણાવ્યું છે અને તેઓ પેરા ત્રીજામાં વાત ક્ષયની છે અને દોષ વૃદ્ધિના આપે છે. પૂનમના ક્ષયે તમારી શું સ્થિતિ થશે? આ પ્રશ્નોત્તરી છે. પણ છેલ્લે ઉપસંહારમાં સામા પક્ષ લખે છે કે " સાગરાનંદસૂરિની માધ્ક પૂર્ણિમાની વૃદ્ધિએ...." આ વાકચ તદ્દન અસ્થાને છે. તેમને ક્ષયના મુદ્દો ઉડાવી જવાખ વૃદ્ધિના મુદ્દાના આપ્યો તે એ વર્ગને શાલે છે? નથીજ શાલતું. પૃ. ૧૫માં સામા પક્ષે એજ ભૂલ ચાલુ રાખી છે. વારંવાર એની એજ ભૂલ હું જણાવું તો આ નિબંધનું કદ વધી જાય અને પિષ્ટપેષણ શાય.

मां आणा प्रश्न फरतराओं तेरशे बौहशतं नाम न खेवाथी अने पूनमे बौहशतं नाम लीधा सिवाय पाक्षितं अनुष्ठान हरवाथीक उपस्थित थयो छे, એटले स्पष्ट छे हे वास्तविक रीते अिं शास्त्रकारे तेरशे बौहशतं नाम आप्युं, अने बौहशे पूनमतं नाम आप्युं, कारखं हे टीप्पधानी पूनमना क्षये बौहशे बौहश पूनम लेगी न मानीने ओक्सी स्वतंत्र पूनम हरी तेथीक 'नन्वेवंपौर्णमासीक्षये मवतामि का गतिः ' ओम क्कीने तमारे पख् बौहशे बौहशतं नाम सक्षन नथी थतं, तेवा प्रश्न फरतराओं ઉठाव्या छे. ओटले ओ वर्ज अमने होष आप्यो छे, तेना षहले आ होष ओ वर्जनेक काल परे छे.

પૃષ્ટ ૧૫ પેરા બીજે-ખરતરગચ્છવાળાએ પ્રશ્ન કર્યો કે-"પૂનમના ક્ષયે તમે ચૌદશે ચૌદશ અને પૂનમ બન્નેનું આરાધન થવાનું કહેા છો " એ વર્ગ અહીં બ્રન્થકારના મોંઢામાં કેવા જૂઠા શબ્દો મુકાવે છે, તેનાયે વિચાર નથી કરતા એ દુ:ખની વાત છે. ગ્રન્થકારે તેા પૂનમના ક્ષયે ટી-પ્પાણાની ચોદશે 'તસ્યાઃ પૂર્ણિમાયાઃ आराधनં जातं' કહીને પૂર્ણિમાનીજ સ્થિતિ અને આરાધના જ-ણાવી છે. એ વર્ગને આવું જુઠું બાલવું તે હર-ગીજ નથી શાલતું. એ વર્ગને આવાં જુઠાણાંઓ-થીજ જીત મેળવવી હોય તો તેમના પ્રયત્ન હવામાં બાચકા લરવા જેવાજ છે.

પ્ર. ૧૫ પેરા ત્રીજો⊸ત્રીજા પેરામાં પણ એ વર્ગે પિષ્ટપેષણ કર્યું છે. અને તપાગચ્છીય સમા-જને નામે જુઠાહોજ હાંકચે રાખ્યું છે. એ વર્ગ લખે છે કે- "શ્રી તપાગવ્છીય જૈન સમાજ તે વખતે પૂનમના ક્ષયે ચૌદશેજ ચૌદશ પૂનમ એ **અંનેની** આરાધના કરતો હતા "વાહ!એ વર્ગનાં આવા જુઠાં લખાણની અલિહારી (?) છે! તપા-ગુચ્છ ચૌદશના લુધે ચૌદશ પૂનમ ખંનેની આરા-ધના કરતો તેનું એક પણ પ્રમાણ કે ગ્રન્થકારન કાઈ પણ વાકચ પાતે આટલા લાંખા વિવરણમાં ટાંકી શક્યા નથી. કે જેને આધારે એકજ તિથિએ એ કરજિયાત પર્વતિથિની સંજ્ઞા કરાય અને આરાધાય. ઉલ્ડું એ વર્ગે પાતાની એક તિથિને हिवसे के इरिजयात पर्वतिथिनी आराधना नज શાય એમ કણલ કરીને પૂનમના ક્ષયે તેની આ-ગાંધના તેરશેજ અગર એકમે કરવી તેમ સ્પષ્ટ જણાવેલ છે. એ રીતે એ વર્ગે ક્ષીણ પૂનમનું અ-નુષ્કાન તેરશે કરવાનું કુખુલ્યું, છતાં ઉપર જે ભેશું કરવાનું લખ્યું છે તે આખા તપાગચ્છ ઉપર બ્રુડેા આક્ષેપ મૂકવા સાથે પાતાના વચનના પણ વ્યા-દ્યાતજ કર્યો છે. એ વર્ગે આગળ ઉપર વળી મૂળ પાઠમાંથી 'घव'કાર ઉડાવ્યો છે, એટલુંજ નહિં भरत्त " यदि च अते यन्नष्टाप्यष्टमी परावृत्याभि-मन्यते " આ આણું તત્ત્વતરંગિણીનું શાસ્ત્રીય વાકચ પણ ઉડાવી દીધું છે. શું એ વર્ગ એમ માને છે કે શાસ્ત્રીય સાચા પાઠા ઉડાવવાથી અમે છતી જઈશં ? જો તેમ છે તો તેમની ધારણા તદ્દન જાડી અને રેતમાં ઈમારત ચણવા જેવી પાયા વિનાનીજ

ં છે એટલું એ વર્ગ યાદ રાખી લ્યે.

આગળ ઉપર પણ આવુંજ જુઠાણું ચલાવ્યું છે. આવીજ રીતે પૃ. ૧૬ અને ૧૭માં કલ્યાણક-પર્વારાધનની વાતની ચર્ચામાં પણ નર્યું અસંગત-પણું અને પિષ્ટપેષણ કર્યું છે. જેના જવાબ અમે શાસ્ત્રીય જવાબમાં આપ્યો છે; પણ તેમણે પૃ. ૧૭માં જે ઉપસંહાર કર્યો છે, તેના જવાબ આપ્યો જરૂરી હાલાથી અત્ર નીચે અપાય છે. તે વર્ગે ઉપસંહારમાં છ મુદ્દાઓ આપ્યા છે. તેમાંના

પ્રથમ મુદ્દો સામાન્ય છે કે " જે દિવસે જે પર્વતિથિ ઉદય તરીકે મળતી હોય તે દિવસે તે પર્વ-તિથિ ન મનાય તો પર્વલાપના દોષને પાત્ર બનાય."

ખરી રીતે એ વર્ગ ઉદયના આશય સમ-જયોજ નથી. સામાન્ય રીતે ક્ષય અને વૃદ્ધિના પ્રસંગ સિવાય ઉદયતિથિ મહે ત્યાં સુધી તે લેવી એ વાત અરાબર છે. પણ ક્ષય અને વૃદ્ધિમાં 'क्षये पूर्वा० अने वृद्धौ उत्तरा०'ना अपवाहने તેઓ ભૂલી જાય છે. યદિ તેમને ઉદયનાજ આગ્રહ હાય તો એ પૂર્ણિમા હાયત્યારે પહેલી પૂનમ ઉ-દયવંતીજ છે. તા તેઓ તેને આરાધ્યપણે કેમ નથી भानता! ઉદયનું વાકચ उदयंमि स्थे क्षयवृद्धिना પ્રસંગ સિવાય ઉપયોગી છે, અને **ક્ષયે પૂર્વા** વાકય ક્ષયના પ્રસંગે ચાવિસે કલાક એક તિથિની સંજ્ઞા માટે છે. અને સંજ્ઞા પછી તેવીજ આરાધના થાય એટલા માટેજ છે. નહિ કે 'क्षये पूर्वा'ના પ્ર-દ્યાપને ન માને અને ઉદયના નામે વિપરીત આ-ચરણ કરે તે માટે. ઉદયની વખતે આઠમના ક્ષયે સાતમના ઉદય ભાગ અને સમાપ્તિ હોવા છતાં શું આઠમનું આસધન તેઓ નહીં કરે ? ખરી રીતે ટીપ્પણાની વૃદ્ધિ વખતે તેમણે તેમની ઉદયની માન્યતા પ્રમાણે પહેલીને આરોધ્યા માનવી જે-ઈએ. એ વર્ગ બે પૂનમ માને અને પહેલીને ન આરાધે તે ઉચિત નથી. તેમના મતે તો પહેલી પુનમ પણ ઉદયવતીજ છે. જો એમ ન માનતા હાેય તો પહેલી પૂનમને પૂનમ શા આધારે કહે

છે તે જર્ણાવશે ખરા ? કહેવી પૂનમની સંજ્ઞા અને આરાધના ન કરવી તેનું પ્રમાણ આપશે ખરા ?

સૂર્યોદય સમયે અને આખા દિવસ પૂનમ છે. એમ કહેલું છે પણ આરાધના નથી કરવી. આ કયાંના ન્યાય છે? કાંતો તે દિવસને પૂનમ છે એમ કહેલું છાડી ઘો અને કાંતો તેને આરાધવા માંડા અને કાંતા ઉદયના આગ્રહ છાડી ઘો.

મુદ્દા ર-૩ માં એ વર્ગે આરાપ અને મુષા-વાદપણાના દાષા જણાવ્યા છે. અમે તેમને પૂછીએ છીએ કે તમને જો ભાગવટાનાજ આશ્રહ હોય તો નામના ક્ષયે ૮/૯ ભેગાં લખીને આઠમના દિવસે નામ માને તો વાંધા શા છે? એકમના ક્ષયે ૧૫/૧, ૦))/૧ ભેગાં લખી એકમ આરાધે તો વાંધા શું છે? પર્વતિથિના ક્ષયમાં તો એ વર્ગ ચૌદશના ક્ષયે ૧૩/૧૪ ભેગાં લખીને તેરશમાં ચૌદશની આરાધના કરે છે, પણ પૂનમના ક્ષયે તેમ કરતા નથી. અર્થાત્ ત્યારે તો પૂનમના ક્ષયે ૧૪/૧૫ લેગાં લખીને સ્વવચનથી વિરૂદ્ધ થઈને ચૌદશના દિવસે ચૌદશજ આરાધે છે. પૂનમને તો ઉડાડીજ દે છે. તે તેઓ દાષપાત્ર નથી બનતા ? ભાગવટા અને સમાબ્તિ માનનારા તે વર્ગને તે દિવસે લાગવટા અને સમાપ્તિ પૂર્ણિમાનીજ છે પછી ચી-દશ શા આધારે આરાધે છે? તે વર્ગ જે નિયમ બાંધે છે. તે પાળે તો તો હજીયે *દીક.* પાળવા નહિ અને નિયમા બાંધવા તેના શા અર્થ છે? એ વર્ગ દરેક મહિનાની પાંચમના ક્ષયે ૪/૫ લ-ખીને પાંચમ આરાધે છે, જ્યારે ભાદરવા સ. પાંચમના ક્ષયે ૪/૫ લખીને ચાથ આરાધે છે! તે કચાંના ન્યાય છે, તે જણાવશે ખરા?

ઉપસંહારના મુદ્દો ૪ ની સમાલાચના. અમે દેવસૂર તપાગચ્છવાળાએ પૂનમ કે અમાસની ક્ષય-વૃદ્ધિએ તેરશની ક્ષય-વૃદ્ધિ કરીએ છીએ. તે શ્રી હીરવિજયસ્રિજીના વચન અને વિજયદેવસ્રિજીના પદ્કના આધારે જ કરીએ છીએ. બીજાં પણ છુટક યાનામાં શાસ્ત્રીય પ્રમાણા છે, જે પુરાવામાં આપ્યા છે. તેમાં સાક્ લખ્યું છે કે-પૂનમ કે અમાસની વૃદ્ધિએ તેરશની ક્ષય-વૃદ્ધિ કરવી. એ જ ન્યાય અમે ભા. સુ. પ માં લગાડીએ છીએ. આવી હેરફેરીની 'સોળમી, સત્તરમી, અઢારમી અને એગાણીસમી સદી'ના પુરાવા શાસ્ત્રીય પ્રમાણોમાં અમે આપ્યા છે, તે જેઈ લેવા ભલામણુ છે. વળી રૂપ વિ. તથા દીપ વિ. ના પત્રોના હવાલા જે ૧૮૯૫ તથા ૧૮૯૬ ના છે તે જોવા. એટલે બરાબર સાળમી સદીથી શ્રી દે. સૂ. સંઘના પુરાવાઓ મોજીદ છે, જેમાં પૂનમ કે અમાસની ક્ષય-વૃદ્ધિએ તેરશની ક્ષયવૃદ્ધિ કરવી, એમ સાક્ વાત છે.

ઉપસંહારના મુ. ૫ ની સમાલાચના આ મુ-દાના સમર્થનમાં કાઇ પાઠ કે પ્રમાણ એ વર્ગ આપ્યા જ નથી. ઉલદું તે વર્ગની વિરુદ્ધ પાઠા તત્ત્વતરંગિણિમાં છે, જે આપણે જોઈ ગયા છીએ. તેમાં ચૌદશના ક્ષયે તેરશના વ્યપદેશના સાક્ અસંભવ જણાવીને તે દિવસે ચૌદશના વ્યપદેશના જણાવ્યો છે.

્રેલ્યસંહારના મુ. ૬. ' ઉદય આદિના નિયમા પર્વતિથિને જ લાગુ પડે છે તેમ કલ્યાલુકતિથિઓને લાગુ કરવા બેઈએ.'–આ વિધાનને પુરવાર કરનાર એક પણ શાસ્ત્રીય પાઠ એ વર્ગે આપ્યો નથી.

પવેં બે પ્રકારના છે. એક ક્રેરજ્યાત અને બીં મરજ્યાત. ચતુષ્પર્વી ક્રેરજ્યાત પર્વ છે. તે દિવસ પૌષધ, ઉપવાસ અને ચૈત્યવંદનાદિ મુનિ ન કરે તો પ્રાયશ્ચિત્ત લાગે. જ્યારે મરજ્યાત પર્વતિથિ, તપસ્યાથી આરાધવાની છે અને તેમાં પણ આરાધે તો સારૂં, પણ ન આરાધે તો પ્રાયશ્ચિત્ત નથી. તદનુસાર કલ્યાણુકપર્વતિથિઓ પણ મરજ્યાત પર્વતિથિઓ છે, તે ન આરાધે તો પ્રાયશ્ચિત્તનું વિધાન નથી. (જુઓ તત્ત્વગ્ની ગાથા 33મી) એટલે ક્ષયે પૂર્વાનું વિધાન તેને લગાડલું જ એઈએ, તેવા એકાંત નિયમ નથી, કારણ કે તેને માટે લજના-વિકલ્ય છે.

શાસકારે તો ચૌદશના ક્ષયે તેરશે; તેરશના

વ્યપદેશના અભાવ કહ્યો અને તે દિવસે ચૌદશજ માનવાની જણાવી છે. માના કે હવે તેરશે કલ્યા- શુકપર્વ પણ આવે છે, છતાં તેરશના વ્યપદેશના શાસકારે અભાવ કહ્યો છે, તેમજ તત્ત્વ પૃષ્ઠ પ ઉપર આઠમના ક્ષયે સાતમનું 'પરાવૃત્ત્ય' કહીને સાતમ ખસેડીને આઠમ કરવાનું જણાવ્યું છે. સાતમે કલ્યાણકા આવે છે છતાંયે આઠમના ક્ષયે સાતમનું પરાવર્તન કરી આઠમ માનવાનું જણાવ્યું છે, એ શું સૂચવે છે? એકજ વાત જણાવે છે કે - ફરજીયાત તિથિનું પરિસંખ્યાન છે. અને તે પરિસંખ્યાન મરજીયાત ખેતેડીનેય બાળવવાનું છે. આથી ફરજીયાત અને મરજીયાત પવેતનું જબ્બર અંતરપાણું સ્પષ્ટ થાય છે. સાતમે તપાગચ્છ અને ખરતરગચ્છવાળા બન્નેએ આઠમજ માની છે અને અદાવધિ અવિદિશ રીતે માને છે.

" પૂર્વની તિથિને "

આ મુદ્દામાં તેમણે પંચાગમાં વધેલી પૂર્ણિ-માએ (પ્રથમાએ) ચીદરા કરનાર તપાગચ્છ સંઘને દેાષ આપ્યા છે કે-'વિનષ્ટ કાર્યનું ભાવિ કારણ માન્યા-ના દેાષ પણ લાગેજ એલું જૈન શાસ્ત્ર કરમાવે છે.'

એ વર્ગે આપલી આ દેષાપત્તિ દેવસૂર તપાગચ્છ સંઘને નહી પણ એ વર્ગનેજ સંગત શાય
છે. કેમકે वृद्धी कार्या तथोत्तरा ના પ્રદેશ મુજબ
દીપ્પણાની બીજી પૂર્ણિમાજ આશંધનીય છે. જયારે
એમજ છે ત્યારે હવે પ્રથમા પૂર્ણિમાને શું કહેવું?
આ પ્રશ્નના જવાબ પહેલાં પણ જણાવાયા છે અને અત્ર પણ એ છે કે-જૈન શાસ્ત્રાધારે તિથિ કે પર્વતિથિ વધેજ નહીં. કારણ કે દરેક તિથિઓ ગણિતની ગણનાથી પરિમિત હોય છે. સામાન્ય રીતે
તિથિ દ૧/દ૨ હોય છે. એ વર્ગ નામના ક્ષયે ૮
–૯ ભેળી લખીને પણ જે આઠમજ આશંધે છે,
ત્યારે તા એ વર્ગ જેટલી ઘડી આઠમ હોય અને
'તે પછીની શરૂ થતી' નામને વિનષ્ટ એવી અષ્ટમીનું ભાવિ કારણ માનેજ છે! તા પછી આવી
યુક્તિ અમને શા માટે આપે છે? હવે દીપ્પ-

શાનસાર પર્વતિથિની વૃદ્ધિ વખતે જે તિથિ વધા-રાની આવી છે, તે તેની પહેલાંની ઘડીએામાંથીજ આવી હોવાથી તે વધારાની તિથિ તે પૂર્વતિથિ છે. જેમકે ચંડાંશુચંડુ પંચાગમાં ( હિન્દિ ) માર્ગશીર્ષ કુષ્ણ પક્ષમાંજ ગુરૂ અને શકુવારે એમ બે દિવસ છે. હવે તેમાં માગશર વર્દિ એકમ ૪૯ ઘડી ને ૪ ૫ળ છે; બીજ ૫૩ ઘડી અને ૫૨ ૫ળ છે. ત્રીજ, ૫૯ ઘડી અને ૬ ૫ળ છે. પહેલી ચાથ, દ૦ ઘડી છે. અને બીજી ચાય ૪ ઘડી અને ૨૫ ૫ળ છે. એટલે ચાથ બે થઈ છે. તેનું કારણ એકમ આદિ તિથિઓને એછી એછી ઘડીએ આવતાં છેવટે ચાથ વધી ગઇ છે. જૈન ગણિ-તના હિસાબે ૬૧–૬૨ ઘડીવાળી તિથિ હોય છે જ્યારે આ ટીપ્પણામાં ૬૪ ઘડીની ચાથ છે. વસ્તુસ્થિતિ આમ છે ત્યારે તે ચાથની વધારાની ઘડીઓ પૂર્વતિથિમાં લઈ લેવાથી ચાથ એકજ દિ-વસે શકવારેજ આવશે. અને પહેલી ચેથ્થે સૂર્યાદય સમયે ત્રીજનીજ ઘડીઓ આવે છે. આવીજ રીતે પંચાંગમાં બે પૂર્ણિમા આવે ત્યારે અગીયારશે ૫૦ ઘડી, આરશે પર ઘડી, તેરશે પદ, ચૌદશે પલ, પ્રથમ પૂનમે ૬૦, અને બીજી પૂનમે ૪ ઘડી ને પર પળ છે. હવે પૂનમની જે ૬૪ ઘડી અને પર પળ થઈ છે તે તેની પૂર્વની તિથિને લઇ નેજ થઇ છે. એટલે પહેલી પૂનમે સ્યોદય સમયે વાસ્તવિક ચૌદશજ છે. હવે એમ ગણતાં જ્યારે બે ચૌદશ થાય છે, ત્યારે પહેલી ચૌદશે તેરશનીજ ઘડીએા છે. આથી સાફ વાત છે કે શ્રી વિજયદેવસર સંઘવાળા જે બે પૂર્ણિમાએ બે તેરશ કરે છે. તે તદ્દન સંગત અને જૈન શા-સાધારેજ છે.

હવે તે વર્ગે વૃદ્ધિના વિષય લઈને જે શા-સ્ત્રપાઠ આપ્યા છે, તે પાઠનું સચાટ નિરસન અમે શાસ્ત્રીય પ્રમાણમાં કર્યું છે. અને એટલેજ તેની અત્ર પુનરાવૃત્તિ ન કરતાં એટલુંજ કહેલું ઠીક થઈ પડશે કે તેમણે આપેલા શાસ્ત્રીય પાઠ તેમના મતને લગારે સાધક નથીજ. એ તે શ્રીતત્ત્વગ્કાર તરક્થી માત્ર ખરતર-ગચ્છવાળાના પ્રશ્નના સમાધાન રૂપે જ લખાયું છે. તેનો ઉપયોગ ઉલ્દર્શ રીતે કરીને બીજાને દેશ ન જ અપાય.

મુદ્દો ચાેચા--સમાલાચના.

આ મુદ્દામાં 'ક્ષ્મચે પૂર્વાં વિગેરે લખીને એ વર્ગે વિષય ઉઠાવ્યા છે કે આ પાઠ 'જે પર્વતિથિ ઉદયતિથિ રૂપે પ્રાપ્ત થતી જ ન હાય તેવી પર્વ-તિથિની માન્યતા અને આરાધનાના દિવસ નક્કી કરવા માટે જ છે 'વિગેરે.

આ પાઠ પર્વતિશિની સંજ્ઞાના નિશ્ચય કરવા માટે જ છે. નહીં કે પર્વારાધન નિશ્ચય કરવા માટે. "શ્રાદ્ધવિધિમાં" જ્યાં ઉપર્શુક્ત પાઠની સૂચના આપી છે, ત્યાં શરૂઆતમાં <del>તિથિશ્</del>રા૦ લખીને 'તિથિ કચારે માનવી ' તેનું જ પ્રકરણ ચલાવ્યું છે, તે સ્થળે આરાધનાનું પ્રકરણ જ નથી. आदित्यो-दय० વિગેરે પાઠાથી તિથિની સંજ્ઞા જ નિશ્ચિત કરી છે. અહીં આપેલા પાઠમાં પણ '**ક્ષયે પૂર્વા** तिथिः कार्या ' એમ वात छे, अने ' वृद्धौ कार्या तयोत्तरा ' स्थे वात पश्च तिथि निश्चय भाटे हे. અર્થાત આ પાઠમાં તો આરાધનાનું નામજ નથી. તિથિનુંજ નામ છે. પુનરાવૃત્તિ દેાષ વહેારીને પણ પ્રસંગે કહીએ છીએ કે-તિથિને અંગે આરા-ધના છે. આરાધના માટે તિથિ છેજ નહિ. કારણ કે– આરાધના તાે નિત્ય કરે તાે પણ વાંધા નથી. પરંતુ નિયત પર્વતિથિએ નિયત અનુષ્ઠાન ન કરાય તેનાજ વાંધા છે અને એટલા માટે તિશિની સંજ્ઞા ્વ્યવસ્થિત કરવાજ ઉપર્યુક્ત પ્રદેશય અપાયા છે. આથી નક્કી છે કે આ પ્રદેશ જ્યારે જ્યારે ડીપ્પણામાં પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ આવે ત્યારે ત્યારે તેને કઈ સંજ્ઞાથી બાલવી, કહેવી, કે આચ-રવી તેને માટેજ છે. નહિ કે પર્વારાધનની નિશ્ચિ-તતા કરવા માટે.

હવે પૃ. ૨૦ માના છેલા પેરામાં એ વર્ગે 'न च प्राक्o' લખીને ગૌણ મુખ્યતા લેદનું વિવે- ચન કર્યું છે; અને પૃ. ૨૧ માં પણ એજ વસ્તુનું નિરૂપણ કર્યું છે, પરંતુ એ વર્ગે આપેલા પાઠ અપૂર્ણ અને ઝુટિત છે. અહીં આ પાઠ તે વર્ગનેજ બાધિત થતા હતા એટલે જાણી જોઇને ઇરાદા પૂર્વક સત્ય ગોપાવવા 'मुख्यतया चतुर्दश्या एच व्यपदेशो युक्तः' પાઠમાંથી 'एच'કાર ઉડાવી દીધા છે! આ વાતાવરણ ધર્મપ્રિયને લગારે શાલનતુંજ નથી. હવે તે પાઠના અર્થ 'ગૌણ મુખ્ય ભેદવે ચતુર્દશીજ એવા વ્યવહાર વ્યપદેશયુક્ત છે.' એમજ છે.

આજ પૃષ્ઠમાં આગળ ઉપર એ વર્ગે 'પર્વ-તિથિના ક્ષયે તેની પૂર્વતિથિના ક્ષય કરી શકાયજ નહિં' એમ લખ્યું છે, પણ આ વાકય તદ્દન અસત્ય અને અશાસ્ત્રીય છે. 'ક્ષયે પૂર્વા તિથિઃ काર્યા' આ શાસ્ત્રીય પ્રવેષ તેમના વચનને અસત્ય ઠરાવવા પ્રબલ છે. છતાંએ ચૌદશના ક્ષયે તેરશે તેરશના વ્યપદેશનાજ અભાવ છે, અને ' चतुर्વસ્યેવ ' આ પાઠાનું એ વર્ગ મનન કરીને કંઈક લખે તા સારૂં.

તેઓ પાતે તેરશના વ્યપદેશના અભાવની વાત લખે છે અને બીજી બાજી લખે છે કે 'જેના સ્થય ન હોય તેના સ્થય કહેવા એ મૃષાવાદ છે.' યદિ તેમનું લખાણ સત્યજ હાય તા તેઓ સિદ્ધ કરે કે 'ક્ષ્મપે પૂર્વા તિથાઃ काર્યા 'માં આરાધન શબ્દ કપાંથી લાવ્યા છે. યદિ તેમનું કથન સત્ય હાય તા 'ક્ષ્મપે પૂર્વા 'ના પ્રદેશની જરૂરજ શી છે? તે સમજાવશે ખરા? આરાધના શબ્દ મૂળ પાઠમાં નથી અને ' તિથાઃ कાર્યા ' છે. પછી એમાંથી આરાધના શી રીતે માનવી? એનો અર્થ સમજાવશે ખરા?

આગળ પૃ. ર૧-૨૨ માં પાંચમા મુદ્દાનું વિ-વેચન છે. આમાં ' वृद्धौ कार्या तथोत्तरा ' સંબંધી વિવેચન એ વર્ગે આપ્યું છે, પણ એ સંગત નથી. આ વાત ઉપર જૈન શાસ્ત્રાધારે તિથિ નથીજ વધતી એ વાત હું આગળ સિદ્ધ કરી ગયા છું એટલે પિષ્ટપેષણ ન કરતાં તે જ જેવાની બલામણ કરૂં છું છતાંએ સંક્ષેયમાં જવાબ આપું છું.

ટીપ્પણાની વૃદ્ધાતિથિને શાસકારે બે સૂર્યો-દયવાળી જણાવી છે તે ટીપ્પણાનુસારેજ જણાવી છે. નહીં કે જૈન શાસાનુસારે જણાવી છે. જૈન શાસ્ત્રાનુસારે જગદ્ગુરૂ આ. શ્રી. હીરવિજય સૂ. તથા આ. શ્રી. વિજયસેનસરીજી મ. ટીપ્પણામાં આવેલી પર્વતિથિની વૃદ્ધિ વખતે બીજ તિથિનેજ ઔદયિકી કહેતા હોવાથી પ્રાયશ્વિત્તાદિ વિધિમાં ટીપ્પણાની પર્વતિથિની વૃદ્ધિ વખતે 'ब्रुद्धौ कार्या तथोत्तरा' के प्रधाष अनुसार भील तिथिनेक પર્વતિથિ તરીકે સ્વીકારી છે. હવે જ્યારે ખીજી-नेक पर्वतिथि भागी त्यारे पूर्वनी तिथि आपे।-આપ અપર્વ થઈ જતી હોવાથી ટીપ્પણાની બે ચીદ્રશ વખતે આપાઓપ એ તેરશજ થાય છે. અને તેથીજ શ્રી. દેવસર તપાગચ્છની આચરણામાં શ્રીસંઘમાં ટીપ્પણાની પર્વતિથિની વૃદ્ધિ વખતે પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિનીજ વૃદ્ધિ કરાય છે તે તદ્દન વ્યાજબીજ છે. ટીપ્યણાની પર્વતિથિની વહિને એમજ રહેવા દઇને જે તત્ત્વતરંગિણીકારના આ સમાપ્તિના વચનથી ભ્રમિત થઈને બીજ તિશિને આગધી લેવી એવા અર્થ સાચાજ માનવા આગઢ હોય તા પ્રથમ શ્રી ઉમાસ્વાતિવાચક મહા-शक्ते ' वृद्धौ कार्या तथोत्तरा 'ने। प्रवेष शा भाटे ખનાવવા પહે? તે વિચારવાની જરૂર છે કારણ કે ટીપ્પણામાં તાે એ પર્વતિથિ હતીજ પછી વળી ઉત્તરા કરવી એમ કહેવાની જરૂરજ શી પડી? અહીં ધ્યાનમાં રાખવાનું છે કે તત્ત્વતરંગિણીકારે આ વૃદ્ધાતિથિના પ્રસંગ જે ઉઠાવ્યા છે, તેના અર્થ એટલાજ છે કે ટીપ્પણામાં પર્વતિથિ વધે. કે ઘટે ત્યારે કઈ તિથિ માનવી ? તે નક્કી કરવું અર્થાત તેમના પ્રયાસ તા પર્વતિથિ ટીપ્પણામાં વધે કે ઘટે ત્યારે કઈ પર્વતિથિ માનવી તેની વ્યવસ્થા કરવા માટે છે, નહિ કે ક્ષય કે વૃદ્ધિ વખતે પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિના ક્ષય કે વૃદ્ધિની વ્યવસ્થા કરવા માટે છે.

પૃ. ૨૨ માં આગળ ઉપર મુદ્દો ૬ રજી કર્યો છે કે—

આમાં તિથિક્ષય એટલે કે તિથિનાશ અને તિથિવૃદ્ધિ એટલે એ અવયવવાળી એક તિથિ કે ભિન્ન અવયવવાળી તિથિ–તિથિક્ષય એટલે તિથિનાશજ એમ નહીં. કારણ કે જ્યારે તિથિના ક્ષય ટીપ્પણામાં આવે ત્યારે તે તિથિ કચારે માનવી તેની વ્યવસ્થા રાખવાજ ક્ષયે પૂર્વાં બેને પ્રદેશ ઉમાસ્વાતિજીને કરવા પડયો છે.

યદિ તિથિક્ષયના અર્થ તિથિનાશજ કરવા હોત તો ક્ષયો પૂર્વા પ્રદાષનું કામ નજ હતું. આવીજ રીતે વૃદ્ધાતિથિ એટલે એકજ તિથિના એ અવયવ નહિ, પરંતુ જુદીજ તિથિ છે. કારણ કે જે તિથિ સ્પોદયને સ્પર્શી તે આખી એકજ તિથિ મનાય છે. 'या तिथिः प्रातः प्रत्याख्यानवेळायां सा सम्पूर्णा इति.' આ વાકય એજ સિદ્ધ કરે છે કે પ્રાતઃ પ્રત્યાખ્યાન સમયે હોય તે તિથિજ સંપૂર્ણ અહારાત્ર મનાય.

આથી રપષ્ટ છે કે હવે બે સૂર્યોદયને એક તિથિ સ્પર્શ તો તે જુદીજ ગણાય. આટલા માટેજ ટીપ્પણામાં બે પર્વતિથિ આવી ત્યારે પહેલી તિથિને પર્વતિથિ તરીકે નથી માની. કારણ કે સૂર્યોદય સમયે તો તેમાં અપર્વતિથિનીજ ઘડીયો છે. અર્થાત્ ટીપ્પણામાં આવેલી બે આઠમ વખતે પહેલી આઠમે સૂર્યોદય સમયે સાતમનીજ ઘડીયો છે. એટલેજ બીજ આઠમ ઔદયિકી આઠમ મનાણી છે. અને તેથી વાસ્તવિક આઠમ ઔદયિકી તે બીજ આઠમજ વાસ્તવિક આઠમ છે એમ મનાયું છે, અને એટલેજ बृद्ધ काર્યા તથોત્તરા ! સૂત્ર મુજબ ટીપ્પણાની બે આઠમમાં બીજ ઉત્તરાજ આઠમ માનવાની આજ્ઞા અપાઈ છે.

પૃ. ૨૩–પેસ પ૮

માસવૃદ્ધિ અને તિથિવૃદ્ધિ વિગેરે ત્રણે મુદ્દાના સમાધાનમાં જણાવલું રહે છે કે માસવૃદ્ધિ અને તિથિવૃદ્ધિની સમાનતા છેજ નહી. આ વાત હું આગળ જણાવી ગયા છું એટલે અહીં પિષ્ટપેષણ નથી કર્યું છતાંએ સંક્ષેપમાં જુઓ.

વૃદ્ધિ તિથિ પોતાનું નિયત કાર્ય કરવા અસમર્થ છે પણ બીજાનું કાર્ય કરવા શક્તિમાન છે. તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ અંગેના નિયમ આપણને જેવી રીતે મળે છે તેવીજ રીતે માસની હાનિ-વૃદ્ધિના કાઈ નિયમપાઠ ઉપલબ્ધ નથી. છેજ નહિ. તેમજ મલે તાે છે માસ હાય ત્યારે પ્રથમ માસની ગણના નથી ગણી. એ સાચું છે છતાં એ વર્ષી તપ—ચામાસી-તપ—છમાસી તપ વિગેરે તપમાં વૃદ્ધમાસને લેળાજ ગણવા પડે છે. આ અધું વિચારતાં માસવૃદ્ધિ અને તિથિને માસની જેમ 'નપુસક' અને કાર્યમાં અસમર્થ છે, એમ બાલવું છે, અને એ રીતે મન-સ્વીપણે બે પર્વતિથિ બાલી આરાધનામાં તાે બીજને લેવી છે. માટેજ આ સુદ્દા ઉભા કર્યા છે.

ખરી રીતે આ ત્રણે મુદ્દાના એકમાંજ સમા-વેશ થઈ શકે તેમ છે. એ વર્ગના પચીસ મુદ્દામાં એવા મુદ્દા ઘણા છે કે જેના આથી અડધા મુ-ફાએામાં જરૂર સમાવેશ થઈ શકે તેમ છે. માત્ર લેખતું કલેવર વધારવાજ અસ્થાને <u>મુ</u>દ્દા ઉભા ક-રેલા છે. તેમજ તેમણે આપેલા પાઠા પણ ખર-તરગચ્છના જવાબ રૂપે છે. એટલે તે પાઠા અહિ ઉપયોગી કે મહત્ત્વતાવાળા નથી. છેલ્લે એ વર્ગે પુનમ અમાસની વૃદ્ધિએ અને લા. સુ. પ ની ટીપ્પણાની વૃદ્ધિએ સંવત્સરી પકૃષ્મી અને ચામાસી આદિનું કર્તવ્ય શાસ્ત્રવિરૂદ્ધજ જણાવ્યું છે. પરંતુ અમે તે દિવસે પહેલી પુનમ કે પહેલી અમાસ કે પહેલી પંચમી કહેતા કે માનતા નથી. અમા તા તેને ચૌદશ અને ચાયજ કરીને અને બાલીને તે તે તિથિનું પર્વાનુષ્ઠાન આરાધીએ છીએ. ખરી રીતે અહીં દોષાયત્તિ તેમને આવે છે. ભા. સ. પ માં ઉદય પંચમી પહેલાની ચાથે સંવત્સરી કર-વાતું જહ્યુાવ્યું છે. "भइवय जुह पंचमीए" એ પાઠથી ચાથ સંવત્સરીની અનંતર પંચમી જોઈએ. આ બધા પાઠા એજ સૂચવે છે કે-ઉદય પંચમી પહેલાં સંવત્સરી જોઈએ. હવે એ વર્ગ ડીપ્પણાની વૃદ્ધિ વખતે બે યાંચમ માને છે. એટલે સંવત્સરી અને ઉદય પાંચમ વચ્ચે તેમની માનેલી ક્લ્શુ સુ. પાંચમ તે વર્ગને આડી આવશે. મૂળ વાત એ છે કે એ વર્ગે આડા ધરેલા જે શાસ્ત્રપાઠ છે તે તા પહેલી તિથિ અને પહેલા માસ આરાધનાર ખરતરગચ્છવાળાને જવાબ આપવા માટે છે. એ પાઠા અહીં આપવા ઉચિત ગણાયજ નહિં એટલે તે પાઠા અહિં સંગત થાયજ નહિં.

# પેરા ૬૦-૬રની સમાલોચના પૃ. ૨૬

અહિં આપેલા મુદ્દા ૧૦ અને ૧૧ બન્ને મુદ્દા વિષયાંતર રૂપે છે. એ વર્ગે 'પર્વતિથિ કચારે કર-વી?' એજ મુદ્દો ચર્ચવાના હતા. તેના બદલે આવી ચર્ચા કે પાક્ષિક તથા દિનગણનાની ચર્ચા કરી ખતાવી છે, તે તદ્દન અસ્થાનેજ હાઇને તેના જવાબજ ઉચિત નથી ધાર્યો. છતાંએ શાસ્ત્રીય વિવ-રણમાં તેના જવાબ આપ્યા છે અને અહિં પણ સંક્ષિપ્ત જવાબ આપીએ છીએ.

આ અન્ને મુદ્દાઓના આધારે કર્મમાસ અને કર્મવર્ષમાં તિથિવૃદ્ધિ નથી આવતી. કર્મમાસમાં તિથિહાનિ અને માસવૃદ્ધિ આવે છે. તેમાં ટી-પ્પણાનુસારે તિથિની વૃદ્ધિ આવે કે હાનિ આવે, ૧૫–૩૦–૧૨૦–૩૬૦ દિવસ આવે છતાં પણ તે નિરંશ હોવાથી અનુક્રમે ૧૫ અહારાત્રા–૩૦ અ- હારાત્રા–૧૨૦ અહારાત્રા કે ૩૬૦ અહારાત્રા તા જ ન આવે. પણ આવા મુદ્દા ચર્ચીને એ વર્ગને શું સિદ્ધિ કરવી છે? તેજ નથી સમજાતું. શાસમાં જે મુદ્દાઓ નિશ્ચિતરૂપે નિરૂપેલા છે તેનું પિષ્ટપે-પણ કરવાથી શું લાભ સમજતા હશે?

પૃ. ૨૬–૨૭ માં એ વર્ગે મુદ્દા બારમાનું વિધાન કર્શું છે. એમાં બે બીજ વિગેરેલખવા બાલવાની અને તેમ ન કરે તેને મુષાવાદની આપત્તિ આપી છે.

આ વર્ગે 'જૈનશાસ્ત્ર પ્રમાણે તિથિ વધતી નથી' એ નિયમના અભ્યાસ કરવાની જરૂર છે. પ્રાય- શ્ચિત્તાદિ વિધિમાં એ પર્વતિથિના કે પર્વતિથિના ક્ષયના પાઠ તેમને ઉપલબ્ધ થયો હાય તા રજી કરે.

એક બાજુ ઉદયના જ આગ્રહ રાખવા છે; અર્થાત્ ઉદયતિથિજ આરાધાય તેમ બાલવું છે, અને બીજી બાજુ દીપ્પણાની વધેલી પ્રથમા પર્વતિથિને 'ઉદય અને ભાગવટા' બંને હાવા છતાં આરાધવી નથી! એ તા સ્પષ્ટ રીતે સ્વવચન-વિરોધ જ છે. આગળ આજ પૃષ્ઠના ૧૩ અને ૧૪ મા મુદ્દામાં પણ લગભગ સમાનતા છે. માત્ર વ્યપદેશ થઈ શકે કે નહિ? અને આરાધક થઈ શકે કે નહિ? અને આરાધક થઈ શકે કે નહિ? આરોલો ભેદ છે.

चौहशनः क्षये-'त्रयोदशीति व्यपदेशस्याप्यः संभवात् ' આ પાઠથી ચૌદશના ક્ષયે તેરશ નજ કહેવાય. તેમજ 'परावृत्त्वाभिमन्यते ' આ પાઠથી પણ આઠમના ક્ષચે સાતમનું પરાવર્તન કરી આ-કમજ કહેવાય. વળી ચૌદશના ક્ષયે તેરશે 'चत्-दच्येव ' ચૌદશ જ કહેવાય. આ ખધા પાઠા, એ વર્ગની વિરુદ્ધના જ છે. તેમજ પ્રાયશ્ચિત્તાદિ વિ-ધિમાં ફરજીયાત પર્વતિથિ તથા એ બે પર્વતિથિ એકી સાથે આરાધવાનું કચાંચ વિધાન જ નથી. પર્વાનન્તર પર્વતિથિના ક્ષય પ્રસંગે પૂર્વની પર્વતિ-થિમાં ઉત્તર ક્ષીણ પર્વતિથિને ભેળી આરાધી લે-વાની વિચિત્ર વાતા કરનાર આ વર્ગ, ચૈત્ર અને આસા માસની આવંબિલની એાળીની અઠ્ઠાઈના દિવસામાં પૂનમના ક્ષય વખતે ચૌદશ લેળી પૂનમ માનીને એક દિવસે બે આયંબિલ, બે દિનનું પ્રદ્ય-ચર્ચપાલન કેવી રીતે કરાવશે ? મરૂદેવાતપ આ-દિમાં ક્ષય વખતે તે વર્ગને એક દિવસે બે તપા-નુષ્ઠાનાદિ કાેઈ વાતે થઈ શકતાં નથી, અને નિર-ર્થક જ નુડી વાત રનુ કરે છે. કારણ કે ભા. સ. ૫ની હાનિ વખતે એકલી ભા. સુ. ચાથજ એ વર્ગ સાંજ સુધી આરાધે છે તેમજ ચામાસી આદિની પૂનમના ક્ષય વખતે તેઓ ચૌદરાજ સાંજ સુધી આરાધે છે.

પૃ. રહ્–૩૦ના તેમના ૧૪મા મુદ્દાના વિવેચન

વાકચો પણ તેમની વિરૂદ્ધનાં છે. જુએક એ વર્ગ કહે છે કે "શ્રી જૈન શાસનમાં પાક્ષિકના એક ઉપવાસ અને ચામાસીના બે ઉપવાસ રૂપ છ¢ કરવાની ખાસ આજ્ઞા કહેલી છે અને તે નહિ કરનારને પ્રાયશ્ચિત્ત કહેલું છે. " હવે તેમના આ વચનના પણ ઉપરના મુદ્દાનાં વાકચો સાથે વિરાધ આવે છે કે નહિ? એ વર્ગ ચામાસી પૂનમના ક્ષરે ૧૪-૧૫ મીશ્ર-ભેગાં લખીને એકજ દિવસે એ પર્વ પર્વતિ<mark>થિની</mark> આરાધના માને છે. પછી ૧૪ અને ૧૫ નાે છદ્દ કચાંથી કરશે ? કદાચ જગદ્ ગુરૂજીના વચન મુજબજ त्रयोदशीचतुर्दश्यो : વચ-નના અમલ કરીને પણ તેરશ-ચૌદશના છેર્દ્ર કરે તાે પછી ૧૪–૧૫ ની ભેગી આરાધના થઇ ગઈ એમ કેમ કહી કે માની કેવી રીતે શકે? માટે શાસ્ત્રીયાધારે પર્વતિથિના ક્ષયે પૂર્વની અપર્વતિથિના ક્ષય કરવાતું અને જોડીયા પર્વતિથિમાં પૂર્ણિમા-આદિના ક્ષય આવે ત્યારે શ્રી દેવસુરતપાગચ્છ સંઘની માફક પૂર્વતર અપર્વતિથિ તેરશઆદિના ક્ષય કરે અને એજ પ્રમાણે પર્વતિથિ આરાધે તે જ ઉચિત છે.

પેરા ૧૫–૧૧ નું લખાણ પુનર્ક લિવાળું છે. કારણ કે તે વાત પહેલાં ચર્ચાઈ ગયેલ છે. અર્થાત્ 'એકજ દિવસે બંને તિથિના વ્યપદેશ થાય તા પર્વના અખંડ આરાધન માટે કરાયેલા ઉપવાસ પ્રતિક્રમણાદિ સર્વમાં મુશ્કેલી રહેશે, તેમજ એક દિવસે બંનેનું આરાધન સમાયેલું માનતાં પર્વસંખ્યાનું ખંડન થશે 'વિગેરે આગળ ચર્ચાઈ ગયેલ છે.

પેરા ૬૭ નું લખાણ સત્ય નથી. ચતુષ્પર્વી પર્વ એક દિવસે બે આરાધાય તેવા શાસ્ત્રપાઠ કે પરં-પરા એ વર્ગ નથી આપી શકચો. માત્ર નિર્મૂલ કલ્પના કર્યા કરવાથી વસ્તુની સત્યતા જણાવી ન ગણાય.

પેરા ૧૮ નું લખાણ સમજવિના બ્રામક રીતે લખાયેલ છે. એ વર્ગ આરાપને ખરી રીતે સમજ શકયો નથી. જિનેશ્વર ભગવંતની મૃતિમાને પત્થર માનીને ભગવંત તરીકે પૂજે તો આરાપ ઘટાવાય. तेम चौदशना क्षये तेरशे तेरश भानीने ते हिवसे ચૌદશ પર્વ તરીકે માને તેા આરાપ ગણાય; પણ શાસ્ત્રકારના વચનથી તેરશે ચતુર્દશીના વ્યપદેશ પૂર્વક જ ચતુર્દશીની આરાધના કરાય છે ત્યાં આ-રાય કઈ રીતે એ વર્ગ કહી શકે? એ વર્ગને શા-સકારે જે ' आरोपोऽसत ' એમ જણાવ્યું છે તે આ વાત જાણ્યા પછીજ સમજાશે.

પેરા ૬૯–૭૦ નું લખાણ પણ ઉલટી રીતે રજા કરાયું છે. તેમજ પુનરૂકિત રૂપે છે. એ વર્ગને 'क्षये पूर्वाo'નी વસ્ત ખરાખર સમજાઇ નથી, તેથી જ આ થવા પામ્યું છે. તે વસ્તુ માટે એ વર્ગના શાસપાઠાની અમાએ આપેલી સમાલાચના જુઓ.

પેરા ૭૧નું લખાણ ઉડી વિચારણા નહિ કરવાથી થયું છે. આના સંબંધનું વિસ્તૃત વિવે-ચન આગળ અપાઇ, ગયું છે. કલ્યાણકપર્વ મર-જિયાત પર્વ છે.

પેરા ૭૨નું લખાણ પુનરૂક્તિ દેશવાળું છે. તે વસ્ત આગળ ચર્ચાઇ ગયેલ છે.

પેરા ૭૩નું લખાણ બરાબર નથી.

ચતુષ્પર્વીની સરખું કલ્યાણકપર્વ હોત તો तत्त्वतरंગિણીકાર પવેશના કરજયાત મરજયાતના ભેદ કેમ પાડત ? પ્રાયશ્ચિત્તવિધિયાગ્ય કલ્યાશક-પર્વા ગણાય ખરાં ? તેના ખુલાસા તેમણે મુદ્દલ આપ્યા નથી.

પેરા ૭૪–૭૫–૭૬ તું લખાણ બરાબર નથી કારણ કે આયુષ્યના બંધ એકાંતે અમુકજ દિવસે હોય તેમ નિયમ ન રખાય.

આતું વિવરણ અમે એ વર્ગના શાસ્ત્રપાઠની સમાલાચનામાં તથા એ વર્ગના મુદ્દાની સમાલા-ચનામાં આપી ગયા છીએ.

પેરા ૭૭-૭૮ નું લખાશ બરાબર નથી. કા-રાય કે તે વસ્તુ એ વર્ગે ઉલ્દરી રીતે રજા કરી છે. લીકિક ટીપ્પણ મનાય છે. પણ જૈન શાસ-કારાની મર્યાદા પૂર્વક સંસ્કારથી મનાય છે.

સંબંધીના સ્ફાટ મુદ્દાની સમાલાચનામાં આવી ગયેલ છે.

પૈરા ૮૧ માં જણાવ્યા મુજબ પૂર્ણિમાના ક્ષયે પૂર્ણિમાની યાત્રા ચૌમાસીના દિવસે થાય તા હવે એ વર્ગ રામાસાના પ્રતિક્રમણ પહેલાં યાત્રા કરી શકશે. કાર્તિકી ચૌમાસી ચૌદ્રશે ઉકાળેલ પાણીના કાળ ત્રણ પ્રહેર છે. અને પૂનમે ચાર પ્રહર છે તેથી ૧૪–૧૫ ભેળાં કરીને ઉકાળેલ પાણી ત્રણ પ્રહેર પછી રાખનાર એ વર્ગને તે ચૌદશે પૂત્રમ પણ હાેવાથી એ વર્ગ આલાેયલ પામશે કે આપી શકશે ?

પુનમના ક્ષયે ચામાસાની ચૌદશના દહાડે ' પુનમની ભાગ સમાપ્તિને લઈ ને ' પૂનમના વ્ય-પટ્રેશ કરનાર એ વર્ગના મતે ચૌમાસી ચૌદ્રશે ભાજપાલા વાપરી શકશે ? તેમજ ચૌમાસી પ્રતિ-ક્રમણુ પણ સાંજે પૂનમ હાવાથી નહી કરે તો ચાલશે ? પૂનમના ક્ષયે ચૌમાસી ચૌદશના દિવસે પુનમ માનીને ચૌમાસી પ્રતિક્રમણ અગાઉ વિહાર કરી શકશે ? આ બધાના જવાબ તેણે આપવા જોઈએ.

આ રીતે તેમણે રજૂ કરેલા મુદ્દા ખરી રીતે શ્રીયુત્ શેઠશ્રી કસ્તરભાઈ સમક્ષ તૈયાર થયેલા મુદ્દાને સ્પર્શતાજ નથી! તેમજ આ ચર્ચાના પ્ર-સંગમાં તેમણે જે જે નવાં વિધાનો રજા કર્યા છે. તે સર્વવિધાના સં. ૧૯૯૧ પહેલાં નહાતાં. અને જેમ સમગ્ર શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છ એકજ સરખી રીતે પર્વાશધન કરતાે હતા. તેમ એ વર્ગ પણ વર્તતોજ હતા. આમાં કેટલાક વિધાના એ વર્ગ પુરાવા વિના એમ ને એમજ રજા કર્યા છે. અને કેટલાંક વિધાનોના સમર્થનમાં રજા કરવામાં ગ્યા-वेक्ष पारे। अर्थ संगत ह्या विना भाव भानेका ભાવાર્થ કે અનુમાનની ઈમારત ઉપર ઉભા કર્યા છે.

આ દરેક વસ્તુ તે વર્ગે સમર્થનમાં આપેલા પાઠના વાસ્તવિક અર્થો ધ્યાનમાં લેવાથી સાક સમજારો. અંતે અમારે યુનરપિ સખેદ કહેલું પઉ ્પેરા ૭૯--૮૦ નું લખાણ અરાઅર નથી. આ ા છે કે–એ વર્ગે રજા કરેલા ઘણાં વિધાનામાં પુન-

રૂક્તિ દોષા વારંવાર અમારે પણ હરપળે તેના નિરસનમાં એકની એક વાત રજૂ કરવા રૂપ પુન- રૂક્તિ કરવી પડે છે. ખરી રીતે એ વર્ગના પચીસ મુળમુદ્દાની સમાલાચનાથી અને એ વર્ગના શા-સીય પાઠાની સમાલાચનાથીજ તે વર્ગની માન્ય- તાનું નિરસન થાય છે. છતાં તેમનું લાંબું વિવ-રણ પ્રતિકાર વિનાનું ન રહી જાય માટેજ અહીં તેના યત્કિચિત્ પ્રતિકાર કરવામાં આવ્યા છે. શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છના અને એ વર્ગ વચ્ચે જે મતલેદ તિથિચર્ચાને અંગે છે તેની સંક્ષિપ્ત તારવણી

૧ જ્યારે ટીપ્પણામાં કાઈ પણ પર્વતિથિના ક્ષય આવે ત્યારે તે પર્વતિથિના ક્ષય ન કરતાં પૂર્વતિથિના ક્ષય કરી, તે પૂર્વ અપર્વતિથિને પર્વ-તિથિ તરીકેજ માનીને તે દિવસે પર્વતિથિનું આ-રાધન અમે કરીએ છીએ. જેમકે-અષ્ટમીના ક્ષય ટીપ્પણામાં આવ્યા હાય, ત્યારે અમે તે અષ્ટ-મીની પહેલાની અપર્વતિથિ સપ્તમીના ક્ષય કરીને અતુષ્ઠાનમાં આઠમજ માનીને અષ્ટમી પર્વતિથિનું આરાધન કરીએ છીએ. એ વર્ગ પણ અહિં અ-મારા મંન્તવ્યને કાંઇક મળતા છે. પરંતુ એ વર્ગ સાતમને એકલી આઠમની સંજ્ઞા આપવામાં આ-નાકાની કરે છે. અને કહી પણ કાેઈપણ શાસને કદી નહિં માનેલ રીતે ૭--૮ બાલીને અને લ-ખીને સાતમમાં અષ્ટમી તિથિને આરાધે છે. એ રીતે તો ટીપ્પણામાં પણ ૭–૮ ભેગાં નથી લખાતાં તેમજ ૧૧ ના ક્ષયે અગીયારશના ખા-નામાં તા ૦૦૦ લખે છે અને દશમનેજ અગી-ચારશ કહે છે. આઠમના ક્ષયે પણ સાતમના દિ-વસેજ કાલાષ્ટ્રમી-જન્માષ્ટ્રમી લખે છે. એટલે એ વર્ગતા ટીપ્પણાથીય વિરુદ્ધ લખે છે અને બાહે છે. વસ્તુસ્થિતિ આ પ્રમાણે હાેવાથી અમે જે દિવસે અષ્ટમી પાળીએ છીએ તે દિવસેજ એ વર્ગ અષ્ટમી પાળવા છતાંયે શુદ્ધ આઠમ ન કહેતાં મીશ્રતિથિ કહે છે, તે તદ્દન અનુચિત છે

अने अशास्त्रीय है. 'क्षये पूर्व तिथिः कार्या ' से સૂત્ર એ વર્ગને પણ માન્ય છે. છતાં તે પ્રમાણે તે વર્ગ આચરતાે નથી. જુઓ તેનું વિવેચન **સર્ચ** पूर्वा तिथिः कार्या इति पर्वतिथेः क्षये पूर्वा या अपर्वतिथिः तस्या एव क्षयः कार्यः, यदि पूर्णिमा-मावास्ययोः क्षयो भवति तदाऽनया रीत्या त्रयो-दश्याः क्षयः कार्यः या यने याना समर्थनना બીજા પણ પાઠાે છુટક શાસ્ત્રીય પાનામાં મલે છે. તેમજ તત્ત્વતરંગિણી નામક પ્રસિદ્ધ ચર્ચાગ્રન્થને કે જેનાં પ્રમાણા એ વર્ગે માન્ય રાખ્યાં છે. છતાં તેજ ગ્રન્થના નીચેના પાઠા તરફ એ વર્ગે લક્ષ્ય આપ્યું નથી. જેમ કે 'तिथिपाते-तिथिक्षये पु-**વૈંच तिथिर्ग्राह्या** ' તિથિના ક્ષય હાેય ત્યારે પૂર્વ-तिथिक बेवी. અર્थात पर्वतिथिने। क्षय आवे त्यारे પૂર્વની અપર્વતિથિનેજ પર્વતિથિ ગણવી. પરંતુ એ વર્ગની માન્યતા મુજબ મીશ્રતિથિ ગણવાનું કચાંય વિધાન મળતું નથી. આજ ગ્રન્થનું બીજું પ્રમાણ આપું છું. જેમકે ટીપ્પણમાં ચૌદશનાે ક્ષય આપ્યાે છે. હવે શું કરલું ? શાસ્ત્રાધારે તે**ા સચે પૂર્વા**બ્ના નિયમ લાગવાના, એટલે કે તેરશની તિથિને ચૌદશ કહેવાય, જ્યારે એ વર્ગ ૧૩-૧૪ લખે છે. હવે તેમની આ વાત અશાસ્ત્રીય છે. જાએા— 'तत्र त्रयोदशीति व्यपदेशस्याप्यसंभवात्, किन्त प्रायश्चित्तादिविधौ चतुर्दश्येवेति व्यपदिश्यमान-त्वात् ' (तत्त्वतरंगिणी प्र. ३.)

પ્રાયશ્વિત્તાદિ વિષિમાં ૧૪ ના ક્ષયે તેરશ એવા વ્યવહાર કરાયજ નહિ, પરંતુ ચૌદશજ કહે-વાય. આ શાસ્ત્રીય વચનાનુસારે પંચાંગમાં ૧૪ના ક્ષય આવેલ હાય ત્યારે તેરશને ચૌદશજ કહેવાય તેરશ નજ કહેવાય. અમે એથીજ આ આજ્ઞા મુજળ તેરશને તેરશન કહેતાં ચૌદશ કહીએ છીએ.

આવુંજ આઠમના ક્ષયને માટે પણ કથન છે તે જુઓ.

"अन्यथा श्लीणाष्टमीकृत्यं सप्तम्यां क्रिय-माणमष्टमीकृत्यव्यपदेशं न स्रभेत, न च इष्टा-

www.jainelibrary.org

पत्तिः <u>आबालगोपालप्रतीतमेव अद्याष्ट्रम्याः पौष</u>-<u>धोऽस्माकमिति, पतद्वचनवक्तृपुरुषानुष्ठीयमाना-</u> नुष्ठानापलापित्वेनौन्मत्य प्रसंगात् " ( तत्त्वतरं-गिणी पृ. ४)

' આજે આઠમના પૌષધ અમે કર્યો છે' એમ કહેવાય છે તે કાેઈથી અજાણ્યું નથી. આખાલ-ગાયાલ પ્રસિદ્ધ છે. આઠમના પૌષધ સાતમે માના કે સાતમ આઠમ ભેળી માને! અને શુદ્ધ આઠમ નહિ માના તા એ વર્ગને આઠમના અનુષ્ઠાનના લાેપ થવાનાે પ્રસંગ આવશે, એમ શાસકાર અહિં પણ સાફ જણાવે છે. એટલે અમે જે ટીપ્પ-ણાની પર્વતિથિના ક્ષયે પૂર્વની અપર્વતિથિના ક્ષય કરીએ છીએ. તે તદ્દન વ્યાજળી અને શાસ્ત્રીય છે. એટલે કે જ્યારે બીજ-પાંચમ–આઠમ–અ-ગીઆરશ અને ચૌદશના ટીપ્પણામાં ક્ષય આવે ત્યારે જૈન શાંસાધારે તેા એકમ, ચાથ, સાતમ, हशम, तेरशनाक क्षय थाय अने ते ते अधर्व-तिथियोने भीक आहिक डांडेवाय अने त्यारेक નીચેની આરા મુજબ પણ તિથિની આરાધના थर्ध प्रशाय. जुओ ते आज्ञा "बीया पंचमी अ हमी पगारसी च चौदशी तासां खओ प्रव्यतिहिए अमावासायिव तेरजी " थीलहिना क्षये पूर्वनी ્ (અપર્વ) તિથિના ક્ષય કરવા તેમજ અમાવા-સ્યાના ક્ષયે તેરશના ક્ષય કરવો. અહીં કરજીયાત પર્વતિથિ સાથેજ મર્યાદિત મરજીયાત તિથિઓના ક્ષયમાં પણ આજ વાત લખી છે.

પૂનમ કે અમાસના ક્ષય આવે ત્યારે શું ક-રવું? આ સંબંધી પણ મતલેદ છે. શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છ તા જૈનશાસના આધારે અને પ્રાચીન પરંપરાના આધારે પૂનમ કે અમાસના ક્ષયે તેર-શનાજ ક્ષય કરે છે. 'ક્ષયે પૂર્વાં સ્ત્રાધારે પૂ-નમ અમાસના ક્ષયે ચૌદશના ક્ષય કરવાનું એ વર્ગ સ્ત્ર્યવી શકે તેમ નથી. કારણ કે ચૌદશ પર્વતિથિ છે. હવે દેવસૂર સંઘના સમર્થનના કે પૂનમ અ-માસના ક્ષયે તેરશનો ક્ષય કરવો જોઈએ તેના પાઠ નીચે મુજબ છે.

"પુનમ અમાવાસ્થાના ક્ષયે તેરશના ક્ષય થાય" (૧૭૯૨ ના પાઠ)

"अमावासाय वि तेरसि, तथा च अम्हा पुण्णिमा खप तेरसी खओ" अभावास्थाना क्षये तेरशने। क्षय थाय केम पूर्णिमाना क्षये तेम.... (१५६३ ने। देववायक जुने। पा. २)

"अत पव पूर्णिमायाः क्षये त्रयोदश्याः क्षयो युक्तियुक्तः क्रियते " आवा अने अपोठा छुट शास्त्रीय पानामां छे हे पूर्णिमा अने अभावान्याना क्षये तेरशनेक क्षय थाय. से वर्ज पण १८८१ सुधी श्री विकयदेवसूर संघनी से परंपरा मुक्लक अने तेवीक शास्त्रीय पण आज्ञा प्रभाष्ट्रिक तिथि-क्षये हेरहेरी मानता हता. हमा येश हो वर्षियीक से वर्जी ते आयरण्यी विइद्ध लेख हुं शह हुई छे.

મુદ્દા ર જેમ ક્ષય માટે જોઈ ગયા તેમ તિથિ વૃદ્ધિનો પ્રશ્ન પણ એટલાેજ વિવાદાસ્પદ છે. જેમકે ટીપ્પણામાં એ આઠમાદિ હોય ત્યારે શું કરતું? अभे (श्री हेवसर तपाअव्धसंध) ते। 'बुद्धी कार्या तथोत्तरा ' आ सूथन मुळ्य लयारे लयारे टीप्प-ભામાં એ પર્વતિથિઓ આવે છે ત્યારે ઉત્તર તિથિ-નેજ પર્વતિથિ માનીએ છીએ, અને ઉત્તરતિથિતું પર્વતિથિ રૂપે આરાધન કરીએ છીએ. જેમકે ટીપ્પણામાં છે આઠમ આવી હાેય ત્યારે બીજી આક્રમનેજ પર્વતિથિ તરીકે માનવી. કારણકે તિ-શિના વ્યવહારના કારણભુત ઉદયવાળી ગણીને બીજી તિથિનેજ ' ઔદ્ધિકી' કહી છે. એ રીતે શાસ્ત્ર-કારાએ પ્રાયશ્ચિત્તાદિ વિધિમાં ટીપ્પણાની પહેલી આદમના ઉદયને પહેલી આઠમના ઉદય ન માનેલા ગણેલા હાવાથી ઉત્તરની વાસ્તવિક આઠમની પ્રવંના સુર્યોદય તે સાતમનાજ સુર્યોદય ગણાય અને કહે-વાય. આવું આજેજ નહિં પણ તે વખતે પણ પ્રચલિત હતું અને એ વર્ગે પણ ૧૯૬૧ સુધી તેમ કહેલં, માનેલું અને આચરેલું છે.

જયારે એ વર્ગ હવેથી એ અંને આઠમ પ-વૈતિથિના નામે કાયમ રાખે છે અને બીજી આ-ઠમને આઠમ માનીને પર્વતિથિ તરીકે આરાધે છે. શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છ તે વર્ગ કહે છે કે મ-હાનુભાવા! પ્રાયશ્ચિત્તાદિ વિધિમાં એ આઠમ, શ્રે અગીયારશ, એ ચૌદશાદિ એાલવું તે ઉચિત નથીજ. ખરી રીતે તો જૈન જ્યાતિષ તેમજ પ્રાચીન જ્યાતિષ પ્રમાણે તિથિએ વધતીજ નથી.

જૈનશાસમાં તિથિના નામેજ નિયમા લેવાય છે. અને પછી તિથિ બાલવી અને નિયમ ન પાળવા તે સ્વવચન⊶આગમ અને પરંપરાથી અ-સંગત છે. હવે જૈન શાસ્ત્રાધારે તિથિજ વધતી નથી. પછી પર્વતિથિ કેમજ વધારાય અને કેમજ ખાલાય ? આમ છતાં એ વર્ગ તરકથી બાલાય છે તો પાળવી જોઈએ. બે આઠમ બે ચૌદરા બે પુનમ આદિ લખાય છતાં તે વર્ગ તરફથી ન પળાય તા તે વર્ગને માટા દાષ આવશે. અને તે એ કે જો પહેલી આઠમ લખાઈ અને તે હિ-વસે તેનું વ્રતાસધન-તપ-જપ-પૌષધાદિ ન કર્યાં તા એક દિવસ એવા પણ આવશે કે જે ખીજ આઠમે પણ વતારાધન-પૌષધાદિ ન કર્યાં તો શં વાંધા છે ? એવા નિર્ધ્વસપરિણામી થશે. એ વર્ગને પંચાંગાનુસાર બે આઠમાદિ બાલવા છે પણ આ-રાધન તો દેવસર સંઘ કરે છે તે પ્રમાણેજ કરતું છે. અર્થાત પહેલી આઠમે તેા સાતમનુંજ કર્તવ્ય કરવું છે. પછી બે આઠમ આદિ બાલવાના અર્થ શા છે ? નામ હીરા આપલું છે અને કાચના મૂલ્યે વેચલું છે. એ વર્ગ ૧૯૯૧ સધી તો બે આઠમ આવતી હતી ત્યારે છે સાતમ આદિજ કહેતા હતા અને માનતા હતા. એ ભૂલી ભૂલવાડીને પણ આજે આમ ઉલદું કરે છે. આવી રીતે પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્યામાં પણ માટા મતલાદ છે. શ્રી દેવસુરતપાગચ્છ તેા પૂર્વમ અમાવાસ્યાની વૃદ્ધિએ તેરશનીજ વૃદ્ધિ કરે છે. જ્યારે એ વર્ગ બે પૂનમ અમાસ વિગેરે કરે છે. આશ્ચર્યની વાત છે કે

આમ છતાં પણ તે વર્ગ એનું એક પણ પ્રમાણ આપી શકેયા નથી.

# નિર્ણયાત્મક વાતા

- ૧ જૈન શાસ્ત્રધારે તિથિ વધેજ નહિ આ વાત એ વર્ગને કબુલ રાખવી પડે તેથી શાસ્ત્રો સામે આંખા મીંચીને ટીપ્પણાની તિથિવૃદ્ધિ માને છે. પણ તે અનુચિત છે.
- ર લોકિક ટીપ્પણામાં તિથિવૃદ્ધિ આવી જાય તો દેવસૂર સંઘવાળાને બીજી પર્વતિથિજ માન્ય છે. એ વર્ગ આ અમારી વાત માને છે, છતાંથે બે તિથિ બાલે છે, તે ઠીક નથી. જુએા હીર પ્રશ્ન. બે અગીયારશ હોય તો શું કરવું ? ઉત્તર —ઔદયિકીનેજ માનવી. જૈન શાસાધારે બીજી તિથિનેજ ઔદયિકી મનાય છે. જગદ્ગુરૂજીએ અહીં બે તિથિ માનવાનું ન લખ્યું. ઔદ-યિકીનેજ માનવાનું લખ્યું તે પણ તે વર્ગને ખુબ મનન કરવા યાગ્ય છે.
- ૩ પૂનમ કે અમાસની વૃદ્ધિએ તેરશની વૃદ્ધિ કરવાનુંજ જણાવ્યું છે. જુઓ અમારા શાસ્ત્રીય પ્રમાણા.

" पूर्णिमानृद्धौ त्रयोदशीवर्ध्यनं " पूनभ वधे ते। तेरश वधारवी.

"पूर्णिमामाचास्यौ कदापि जैनागमाभिप्रायेण न वर्ध्वते परंतु छौकिकशास्त्राभिप्रायेण तु वर्धिता दृश्यते परं असूनृतत्त्वेन तद्विषयो नांगीकृतः"

"પૂનમ અને અમાસની વૃદ્ધિ જૈનગમાનુ-સારે કદાપિ થાયજ નહિ પરંતુ લોકિક શાસા-નુસારે વધે છે. તેવું દેખાય છે પણ તે સત્ય ન હોવાથી તે વિષય સ્વીકાર્ય નથી."

'पूर्णिमाभिवृद्धी त्रयोदशीवृद्धिजायते' (पृष्ट ५.) ''जम्हा पूर्णिमा खप तेरसीखओ तम्हा पूर्णिमा-खुदढोपिव तेरसीखुद्रिढ जायइ इह वयणं पूव्य-सूरिहिं: भणियं"

જેમ પૂનમના ક્ષયે તેરશના ક્ષય થાય તેમ પૂનમની વૃદ્ધિએ તેરશની વૃદ્ધિ કરવી એવું પૂર્વા ચાર્યાએ કહ્યું છે. " जर पुण्णिमाबुद्दि तो आरहा अपव्यरुषा अतो तेरसीप तुमं आणियव्याः तत्थिदिणे तेरसी करिजा तयनंतर चउदसी पिक्सयतवं चेरयसा- हुवंदणं च पिक्सयपिडिक्समणाइसव्वं कुणंतु गीयत्था पवमेव अम्हंपि करेमु रुषाहु"

(૧૫૬૩ દેવવાચક્ર પૃષ્ટ ૬.)

ભાવાર્થ:—જો પૂનમ વધે તો અપર્વ રૂપ તેરશ વધારવી, તે પછી ચૌદશ કરવી, પક્ષ્મીતપ, ચૈત્ય અને સાધુવંદન તથા પક્ષ્મિપ્રતિક્રમણાદિ સર્વક્રિ-યાઓ તે દિવસે ગીતાર્થો કરે છે અને અમે પણ કરીએ છીએ.

આવીજ રીતે દીષવિજય મહારાજના પત્ર, રૂપવિજય મહારાજના પત્ર અને ધરણેંદ્રસૂરિનું ૧૯૩૦નું જાહેરનામું પણ એજ સિદ્ધ કરે છે કે પૂનમની વૃદ્ધિએ તેરશની વૃદ્ધિ કરવી.

જૈનશાઓમાં ચૌદશ અને પૂર્ણિમાનું સુગલ પર્વ માન્યું છે. એ વર્ગની માન્યતા મુજબ તે યુગલ પર્વ બરાબરજ લવાતું નથી. જેમકે:-પૂનમના ક્ષયે તેઓ ૧૪/૧૫ લેગાં લખે છે અને એમ કરીને એ વર્ગ એકજ દિવસે કરજિયાત એ પર્વતિથિનું છે આરાધન માને છે. એટલે એ વર્ગના મતે ક્રજિયાત એ પર્વ જુદાં નજ રહ્યાં. તેવીજ રીતે ૧૫ની વૃદ્ધિ માને તાે ઉદય પૂનમ પહેલાં એ વર્ગને ચૌદશ નથી રહેતી. તેથી 'ખાસ કરીને ચૌમાસી ચૌદશની પૂનમે તેા છું એ ઉપવાસ લાગઢ કરવાનું કહ્યું છે.' તે એ વર્ગના મતે નહિ **ખને. જેમકે ટીપ્પણાની ચૌદરાના ઉપવાસ પછી** તેમની પહેલી પૂનમે પારણું અને બીજી પૂનમે ઉપવાસ. એટલે એ વર્ગને ચૌદશ અને પૂનમના એ ઉપવાસનું યુગલ એક સાથે ન રહ્યું, શ્રાવક**ની** પ્રતિમામાં સંમસ્ત ચૌદશ પૂનમ કે ચૌદશ અમા-વાસ્યાએ તેા ચાવિહાર છ¢ કરીને બંને દિવસ એક સાથે પૌષધ કરવાના નિયમ છે. એટલે એ પર્વતિથિઓ સાથેજ રાખવી એઇએ તે એ વર્ગને રહેતી નથી. ચામાસાની પૂર્ણિમાની ક્ષય–વૃદ્ધિ આવે

તારે તેરશની ક્ષય-વૃદ્ધિ કરવાની નીચેની પ્રાચીન શાસીય ગાથાને પણ એ વર્ગ અવગણી નહિ શકે.

आषाढ कत्तिय फग्गुणमासे (जर्) संओ पून्तिमा होइ तासं संओ तेरसीप भणिओ जिण-विदेशिं जम्हा पुण्णिमां स्वय तेरसीस्त्रओ तम्ह। पुण्णिमा बुड्ढीप वि तेरसीबुड्ढी जायर रह पूज्व-सुरिहिं भणियं.

આષાઢ કાર્તિક કે કાગુણની પૂર્ણિમાના ક્ષય હાય ત્યારે તેરશના ક્ષય કરવાનું જિનેશ્વરાએ કહ્યું છે. તથા જેમ પૂનમે તેરસના ક્ષય થાય છે તેમ પૂનમની વૃદ્ધિએ તેરસની વૃદ્ધિ કરવાનું પૂર્વાચા-ચાર્યોએ કહ્યું છે.

આવીજ રીતે દશાશ્રુત ચૂર્ણિમાં યાઠ છે કે યુગાન્ત અષાઢ મહિનાની વૃદ્ધિ **થાય** છે. એ વૃદ્ધિ માસની પૃર્ણિમાના અવશ્ય ક્ષય થાય છે, છતાં પૂર્ણિમાથી ૨૦મા દિવસે સાધુ વસતિરૂપ પર્યુષ-ણાની સ્થિરતા કરીને અમે રહ્યા છીએ એમ કહે એલું શાસકાર કહે છે. હવે એ વર્ગની માન્યતા તે વખતે હોત તેા ૧૫ ના ક્ષય થયા છે છતાં પૂર્ણિમાથી ૨૦મા દિવસના પાઠન હોત અર્થાત્ ૧૪/૧૫ મીશ્ર તિથિથી 'વસતી 'રહ્યાના કથનના ઉલ્લેખ કરત. આ ઉપરથી એટલું તાે સાફ સાફ સિદ્ધ થાય છે કે ૧૫ ના ક્ષયે ૧૪/૧૫ ભેગાં મીશ્ર ન્હોતાંજ મનાતાં, તેમજ પૂનમના ક્ષય પછ નહાતોજ મનાતા, પરંતુ પૂનમના ક્ષયે પૂર્વતર તિથિનાજ ક્ષય મનાતાે. હવે ઉત્તરાધ્યયન, સૂર્ય-પ્રજ્ઞપ્તિ. જ્યાતિષ કરંડકઆદિમાં અષાઢાદિલીકિક ઋતુઓને લઈને શ્રાવણાદિમાં અવમરાત્ર (તિથિ-નાે ક્ષય) જણાવાય છે. પરંતુ જૈન રીતિની અપે-ક્ષાએ શ્રાવણાદિ ઋતુ હોવાથી એકમથી દેવ મે < ૧ મે દિવસે <૨ મી <૨ મી તિથિના ક્ષય થાય, અને શ્રાવણવદિ આસોવદિ આદિમાં અવમરાત્ર આવે છે. આ વસ્તુ ખૂબ ધ્યાન રાખીને સમજવા જેવી છે.

યદાપિ અતિરાત્ર શબ્દ દેખીને કેટલાકા તેના

તિથિવૃદ્ધ થાય એવા અર્થ કરે છે, પણ શાસ્ત્રકારા તો "અવમરાત્ર" શબ્દની બ્યાપ્યા કરતાં રાત્રીના અર્થ તિથિ રાખે છે. અને 'અતિરાત્ર'ની જગા-પરના 'રાત્રિ' શબ્દના અર્થ 'અહારાત્ર' (દિવસ) કરે છે. એટલે કર્મવર્ષ કરતાં ચંદ્રવર્ષ છ તિથિ જેટલું એાછું છે. જ્યારે કર્મવર્ષ કરતાં સ્વર્વવર્ષ છ દિવસ અધિક છે. નહિં કે છ તિથિ. આ શાસ્ત્રીય વચન મુજબ શ્રી દેવસુર સંઘ ચાલે છે. આ શાસ્ત્રીય વચનાથી વચનાથી વિરુદ્ધ એ વર્ગ પાસેથી કોઇપણ શાસ્ત્રીય પ્રમાણુ ઉપલબ્ધ નથી પછી તેમણે નલું શરૂ કરેલું છે એમ કેમ ન કહેવાય?

આવેલ ત્રીજે મુદ્દો કલ્યાણકતિથિના છે. એ વર્ગ કલ્યાણકતિથિઓને પર્વતિથિજ માને છે. અહિં અમારા મતભેદ એ છે કે—અમે કલ્યાણક- તિથિઓને પર્વતિથિ માનીએ છીએ, પણ ફર- જિયાત નહિ. જ્યારે આઠમ—ચૌદરા અને પૂનમ—અમાસને ફરજિયાત પર્વતિથિ તરીકે શાસ્ત્રમાં જણાવી છે. આ તિથિઓએ તપ, પૌષધ, મુનિવંદન, ચૈત્યવંદનાદિકાર્યો ફરજિયાત કરવાનું કહ્યું છે. ન કરે તા પ્રાથશ્ચિત્ત લાગે આમ જણાવ્યું છે. જુઓ તેના પાઠ—

संते बले वीरियपुरिसयारपरक्कमे अहमी चउ-हसी नाणपंचमी पज्जोसवणा चाउमासीए चउ-त्यहमछहं न करेइ पिच्छत्त "मिति महानिशिधे" तथा च अहमीए चउत्यं पिक्खप चउत्यं चाउ-मासीए छहं संवच्छरिए अहमं न करोति पिच्छत्तं "व्यवहारपीठचुणों."

હવે કલ્યાણકતિથિઓ માટે ક્રજિયાત વિ-ધાન તેમજ તે દિવસે તપ આદિ ન કરે તો પ્રાથિકિત્ત વિગેરે છેજ નહિ. ( જુએ તત્ત્વતરં-ગિણીગાથા 33 અને તેની ટીકા) બીજાં કલ્યાણકા તે એક તિથિએ અનેક લેગાં પણ આવે છે. અને આરાધાય પણ છે. જુએ આચારાપદેશ ગાથા ૧૩/૧૪ પરંતુ ક્રજિયાત પર્વતિથિ એક દિવસ એકથી વધારે મનાય કે આરાધાય તેવા કચાંચ પણ શાસ્ત્રીય પાઠ નથી તેમજ પરંપરા પણ નથી અને હાેચ તાે એ વર્ગ રજી કરે.

હવે એ વર્ગે ઉદયતિથિ માન્ય કરવા માટે જે લખ્યું છે તે જાઓ તેમના પેટા ઇસ્યુ ૧–૨–૩ એ વર્ગની માક્ક અમને ઉદયતિથિ માન્ય છે. પરંતુ ટીપ્પણની ક્ષય-વૃદ્ધિ વખતે **ક્ષયે પૂર્વા** એ અપવાદ છે. યદિ અપવાદ ન હોત તો **ક્ષયે પૂર્વા** ના પ્રેરોષજ ન ચાલત! ક્ષયમાં તો અમે જે અપવાદ માનીએ છીએ તે અપવાદ એ વર્ગને બાલવા પૂરતાજ રહે છે. કારણ કે પર્વતિથિ—આઠમ આદિના ક્ષયે તેઓ ઉદયવાળી પૂર્વ અપર્વતિથિ-માંજ પર્વતિથિ માનીને સંતાષ પામે છે.

અર્થાત્ ક્ષય વખતે તેઓ ઉદયવાળી તિથિ આરાધતાજ નથી.

ક્ષયના અર્થજ એ છે કે, સૂર્યોદયને ન સ્પ-ર્શતી તિથિ. સૂર્યોદય સમયે આઠમ રૂપે નથી. જેમકે પૂર્વની સાતમ આદિએ સૂચેકિય છે તે હિ-વસે ચાર ઘડી પછી આઠમ એડી અને તે બીજા દિવસના સર્યોદય પહેલાં ખતમ થઈ ગઈ. એટલે 'ઉદયતિથિજ માનવી અને બીજી ન માનવી' આ તે વર્ગના આગ્રહ એ પ્રસંગે તેએ પણ નથીજ પાળતા. જો તેઓ પાતાને ક્ષય પ્રસંગે પણ ઉદય આગ્રહને વળગવામાં સાચાજ મનાવતા હાય તા તેમણે ક્ષીણ પર્વતિથિના આરાધનના લાપક માના-વવામાં સંક્રોચ માન્યો ન ગણાય. કારણ કે પર્વ-તિથિના ક્ષય વખતે એ વર્ગને એમનાજ મતે આરાધવા યોગ્ય તેં પૂર્વની ઉદયયુક્ત અપર્વતિ-થિજ રહે છે. આવુંજ વૃદ્ધિમાં પણ તે વર્ગને દેા-ષારાપણ શાય છે. ટીપ્પણમાં બે પ્રનમ છે. બે દિવસ સુર્યોદયને સ્પર્શનારી એવી વૃદ્ધિતિથિ છે. પહેલે દિવસે--સામવારે પૂનમ સુર્યોદયને સ્પર્શી છે. મંગળવારે પણ સ્પર્શી છે. તો તેમને બેચ દિવસ પર્વ સમાન માનવા જોઇએ. ત્યારે 'बृद्धौ उत्तरा ' ने। नियम-' अपवादसूत्र ' तैं की ने पछ પ્રથમા ઉદયતિથિને અવગણીને અમારી માક્કજ

www.jainelibrary.org

લગાડલું પડે છે. એટલા માટે અમે કહ્યું છે કે 'ઉદયતિથિજ માનવી ' એવું એકાંતે કથન તે વ-ર્ગને પણ માન્ય નથીજ. અને અમને તાે આગ-હજ નથી. અર્થાત્ એ ઉદયની વાત તાે વૃદ્ધિ-હાનિ સિવાય માન્યજ છે.

અમે દેવસૂરગચ્છની માન્યતા, અને એ વ-ર્ગના મન્તવ્યના લેદ અને તેમના જૈનશાસા સાથે વિરોધ પણ દર્શાવ્યો છે. હવે અજૈના સાથે પણ તેમને વિરોધ આવે છે. જાઓ બે હજારની સા-લનું ચંડાંશુચંડૂ પંચાગ, કે જેને એ વર્ગ પૂર્ણ વિ-શ્વાસથી માને છે, તેમાં કાગણ (હિન્દિ) વદિ ૦)) ના ક્ષય છે. હવે તેમાં ક્ષીણ અમાસ પુષ્ય-તિથિ છે, એમ જણાવ્યું છે અને ચૌદશે શિવ- રાત્રી આવે છે ત્યારે આ ટીપ્પણાના કાંઠામાં લખ્યું છે કે–તેરશે 'શિવરાત્રી'–ચીદશે ' અમા-પુણ્યમ્' અને અમાસના ક્ષય એટલે ૦૦૦૦૦ મીંડાં લખાયાં છે. એટલે આ દૃષ્ટિએ પણ અમારા શાસ્ત્રીય પક્ષ સાચાજ છે. અર્થાત્ દેવસ્ર્રતપાગ-ચ્છની આચરણાની માફક ટીપ્પણકારે પણ અમા-સના ક્ષયે તેરશનાજ ક્ષય માન્યો છે. બીજું ફાગણ સુદિ પૂર્ણિમાના ક્ષય આવે ત્યારે ચૈદશેજ હાળી મનાય છે. વૈશાખ સુદિ ત્રીજના ક્ષય આવે ત્યારે બીજને દિવસેજ અખાત્રીજ મનાય છે. આસો સુદિ દશમના ક્ષય હાય છે ત્યારે વિજયાદશમી નવમીએજ લખાય છે. લીકિક ટીપ્પણનાં આ પ્રમાણા પણ અમારા પક્ષનાંજ સાધક છે.

તે વર્ગ આપેલા પાઠે। ભ્રમ ઉપજાવનારા હોવાથી તે પાઠેા, તેના શુદ્ધ અર્થો, નવા વર્ગે કરેલ તે પાઠેાના ભ્રામક અર્થો, અને તે ભ્રમનાે નાશ કરનારા ખુલાસાવાર અર્થ, એમ એકેક પાઠ ત્રણ ત્રણ (अ-ब-क) વસ્તુ સુન્નોને સત્યમાર્ગ સમજાવવા હવે રજાુ કરાય છે.

એ વર્ગે પાતાના સ્પષ્ટીકરણમાં અવળી રીતે રજૂ કરેલ **પાઠ ૧**–અ

तिथिश्च प्रातः प्रत्याख्यानवेळायां या स्थात् सा प्रमाणं सूर्योदयानुसारेणैच लोकेऽपि दिवसादि-व्यवहारात् । आहुरपि—

चाउमासिअवरिसे, पिक्तियपश्चद्वमीसु नायव्वा ।
ताओ तिहिओ जासि, उदेइ सरो न अण्णाओ ॥१॥
पूआ पचक्ताणं, पिडिकमणं तहय नियमगहणं च ।
जीए उदेइ सरो, तीइ तिहिए उ कायव्वं ॥२॥
उदयमि जा तिही सा पमाणमिअरीइ कीरमाणीए ।
आणाभंगणवत्था मिच्छत्तविराहणं पावे ॥३॥
[पाराश्ररस्मृत्यादावपि-

"आदित्योदयवेलायां या स्तोकापि तिथिभैवेत् ।
सा संपूर्णेति मन्तव्या प्रभूता नोदयं विना ॥१॥
उमास्वातिचचः (वाचक) प्रघोषश्चैवं श्रूयते
"क्षये पूर्वा तिथिः कार्या, वृद्धौ कार्या तथोत्तरा ।
श्री वीरक्षानिर्वाणं, कार्यं लोकानुगैरिह॥१॥"]
(श्राद्धविधि पृ० १५२)

એ વર્ગે રજૂ કરેલ પાઠના અર્થ તેઓએ આ-પ્યો નથી. તેથી એ વર્ગે રજૂ કરેલ પાઠના શુદ્ધ અર્થ અમા આપીએ છીએ.

# પાઠ ૧ના અર્થ વ

તિથિ તો સવારે પચ્ચક્ખાણની વખતે જે હોય તે પ્રમાણ, સ્યોદયના અનુસારેજ લોકમાં પણ દિવસ વગેરેના વ્યવહાર થાય છે, માટે (સ-વારે પચ્ચક્ખાણની વખતે જે તિથિ હોય તેજ પ્રમાણ ગણાય) (પૂર્વાચાર્યાએ) કહેલું છે કે–

ચામાસી, વાર્ષિક (સંવત્સરી), પક્ષ્મી, પંચમી અને અષ્ટમીમાં તે તિથિઓ જાણવી કે જેમાં સૂર્યના ઉદય હોય, અન્ય નહિં. પૂજા, પચ્ચક્ષ્માણ, પ્રતિક્રમણ અને નિયમગ્રહણ તે તિથિમાં કરવું કે જેમાં સૂર્ય ઉદય પામે. (ર)

ઉદ્દયની વખતે જે તિથિ હોય તેજ પ્રમાણ કરવી, બીજી કરવામાં આવે તેા આગ્રાલંગ, અન-વસ્થા, મિથ્યાત્વ અને વિરાધના પામે. (૩)

[ પારાશર સ્મૃતિ વિગેરેમાં પણ ( કહ્યું છે કે ).

" સૂર્યના ઉદયની વખતે જે શાડી પણ તિથિ હોય તે સંપૂર્ણ છે એમ માનવી. ઘણી પણ ઉદય વિનાની ન માનવી. (૧)

ઉમાસ્વાતિજી (વાચક) નાે પ્રદેશ પણ આ પ્રમાણે સંભળાય છે કે-

ક્ષય હાય ત્યારે પૂર્વની તિથિ કરવી અને વૃદ્ધિ હોય ત્યારે થીજી તિથિને પ્રમાણ કરવી અને શ્રી વીર મહારાજાનું જ્ઞાન નિર્વાણ તો લોકોને અનુસરીને અહિં (શાસનમાં) કરવું. (૧)] એ વર્ગના પાઠના અર્થનું શુદ્ધ સ્પષ્ટીકરણ

### પાઠે ૧ નું સ્પ૰ क

અષ્ટમી ચતુર્દશી વિંગેરે તિથિઓમાં પૌષધ આદિકના નિયમ કરેલાે હાેવાથી તિથિની સંજ્ઞા કરવા માટે આ ગ્રન્થ છે.

સવારે (નહિ કે સાંજે) પચ્ચકૃષ્માણની વખતે (७००) भूरे विजेरे हिंदाय छे ते भाटे) के तिथि હાૈય તે તિથિ પ્રમાણ કરવી. (પૂર્વાંહ્ન, અપરાહ્ન विगेरे वभते ते तिथि न डाय अगर भी छ तिथि ભાગમાં કે સમાપ્તિમાં હાય તા પણ તે પ્રમાણ ન ગણતાં ઉદયને ક્રસનારીજ તિથિ પ્રમાણ ક-રવી.) એટલે ચાવીસે કલાક એજ તિથિ માનવી. (ચાવીસે કલાક એ તિથિ માનવા માટે અગર **બીજી** સવારના પચ્ચકુખાણુ કે સૂર્યોદય સુધી તે તિથિ રાખવા માટે જણાવે છે કે-) લોકોમાં પણ સૂર્યોદયને અનુસારેજ (સૂર્યોદય વખતેજ તિથિ હાય તે તિથિના નામેજ) દિવસ વગેરેના વ્યવ-હાર થાય છે; (આખા દિવસ અને રાત લાેક પણ तेज तिथि अधे छे डे-जे सूर्योहय वामते छै।य) એથી સવારે પચ્ચકખાણની વખતે જે તિથિ હોય તેજ તિથિ ચાવીસે કલાક માનવી, અર્થાત્ પૂર્વાહન-બ્યાપી વિગેરે કે ભાગસમાપ્તિ વિગેરેથી તિથિના વ્યવહાર કરવાજ નહિં.

( આ પાઠને સમજનારા મનુષ્ય ૨૫૧૮૫ણે સમજી શકે તેમ છે કે–એ વર્ગ સાતમના ઉદયમાં આઠમ, તેરશના ઉદયમાં ચીદશ અને ચીદશના

ઉદયમાં પૂનમ કે અમાવાસ્યા વિગેરે કરે છે, તે આ પાઠથી વિરુદ્ધજ છે, કેમકે આ પાઠ ચાવીસે કલાકની એકજ સંજ્ઞા રાખવાનું કહી માત્ર પ્રાતઃ પ્રત્યાખ્યાન કે સૂર્યોદયના વખતથીજ તિથિની શ- કઆત થવાનું જણાવે છે.)

(જેવી રીતે તિથિનું લક્ષણ અત્રે ગ્રન્થકાર અને લોકોએ કહ્યું છે તેવી રીતે પૂર્વાચાર્યોએ પણ કહ્યું છે કે-) ચામાસી સંવત્સરી પક્ષી પંચમી અને અષ્ટમી (ની આરાધના)ને તેજ તિથિએ લેવી કે જેમાં સૂર્યના ઉદય હોય, બીજી તિથિએ લેવી નહિ. (૧)

પૂજા-પચ્ચક્ ખાણ-પ્રતિક્રમણ તેમજ નિયમનું થહણ તેજ તિથિઓમાં કરવું કે-જેમાં સૂર્યના ઉદય હાય (૨)

ઉદયની વખતે જે તિથિ હોય તેજ-(ચાવીસે કલાક) પ્રમાણ ગણવી ( કહેવી અને માનવી ) બીજી (પૂર્વાહુનવ્યાપ્તિઓદિવાળી) કહેવા કે માનવામાં આવે તે આજ્ઞાના લંગ, અનવસ્થા, મિ-શ્યાત્વ અને વિરાધના પ્રમાર્ય (3)

( આ સર્વ અધિકારથી સાતમ-તેરશ કે ચી-દશની ભેળા-આઠમ-ચૌદશ કે પૂનમ અમાવાસ્યા માનનારાઓ આજ્ઞાભંગ, અનવસ્થા, મિથ્યાત્વ અને વિરાધનાને પામનારા ગણાય.)

(આથી ટ્રેં×ફેંડ્રે બે ભેળા માનનાર એ વર્ગને આ પાઠથી, આજ્ઞાલંગ વિગેરે પામનારા ગણાય) ચિં વર્ગે આ પાઠ સંપૂર્ણ આપ્યા નથી અને સંપૂર્ણ પાઠ આપ્યા વગર તિથિના અધિકાર પૂરા થતા પણ નથી અને પૂરા અધિકાર વગર પાઠના એક ખંડની સાક્ષી આપવી તે સત્ય નિર્ણયની ઈચ્છા-વાળાને શાલતું ગણાય નહિં.]

(આખા પ્રકરણને સમજયા વગર કાઇપણ મન્ નુષ્ય તેની યથાસ્થિત સાધક બાધકતા સમજી શકે નહિ. માટે અત્રે તે 'શ્રાહ્મવિધિ 'ના ઉત્સર્ગ અને અપવાદ બન્ને જણાવવાવાળા આખા પાઠ અને તેના યથાર્થ અર્થ પણ આપ્યા છે.)

પારાશર સ્મૃતિ વિગેરમાં પણ (કહ્યું છે કે) સૂર્યના ઉદયની વખતે થાડી પણ જે તિથિ હોય તે આખી છે. એમ માનવું (કારણ કે) ઉદય વિ નાની ઘણી હાય તાપણ તે આખી મનાય નહિ. (આ પાઠ પણ સૂર્યના ઉદયની વખતની તિથિને ચાવીસે કલાક એટલે 'સંપૂર્ણ તિથિ' માનવાનું કહે છે તેથી 'સાતમ આઠમ ભેળા ' વિગેરે કહે-નાર શાસ્ત્રથી વિરુદ્ધ કરે છે. (ઉપર સૂર્યોદયના અનુસારેજ ચાવીસે કલાક પર્વતિથિ માનવાનું જ-ણાવ્યું તે પર્વતિથિના ક્ષયની વખતે અસંભવિત છે. અને ટીપ્પણામાં આવતી પર્વતિથિની વૃદ્ધિ વખતે અતિ પ્રસક્ત છે, કેમકે ક્ષયની વખતે સૂ-ર્યોદયવાળી તિથિ મળે નહિ, અને વૃદ્ધિની વખતે એ સુર્યોદયવાળી પર્વતિથિ મળે. અર્થાત્ તેવી વ-ખતે એટલે પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ વખતે આ લક્ષણ વ્યર્થ થાય છે.)

ચાલુ ચર્ચા પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ વખતે કઈ તિથિ કહેવી અને માનવી એ વિષયની હો-વાથી તે હાનિ-વૃદ્ધિના વિષયમાં અપાદિત (બા-ધિત) થયેલા ગ્રન્થને આગળ કરવા, ને તે તેજ ઠેકાણે રહેલા હાનિ-વૃદ્ધિના પ્રસંગામાં ઉપયાગી પાઠને જતા કરવા એ કેવી સમજણનું કાર્ય ગણાય ?

શ્રી ઉમાસ્વાતિ વાચકના પ્રદેશ આવી રીતે (પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ વખતે ઉપયાગી થનારા) સંભળાય છે.

(પર્વતિથિના) ક્ષચની વખતે (પર્વતિથિપણે) પહેલાની તિથિ કરવી. (તથા) તિથિની વૃદ્ધિ વખતે (પર્વતિથિપણે) બીજી તિથિ કરવી અને શ્રી મહા-વીર મહારાજના જ્ઞાન નિર્વાણના મહાત્સવ તો ક્ષેકોને અનુસરીને અહિં જૈન શાસનમાં કરવા.

(આવી રીતે પર્વતિથિના હાનિ-વૃદ્ધિ પ્રસંગમાં વિધાયક અને નિયામક તરીકે આપેલા આ 'ક્ષ્યો पूર્વા'ના પ્રદેશ એ વર્ગ તરફથી કેમ આપવામાં આવ્યા નહિ ? તેનું કારણ વાચક વર્ગ તો રહેજે

સમજ શકે. કારણ કે આ સમર્થ વિધાન નથી. પર્વતિથિની હાનિ વખતે સપ્તમી આદિનેજ પર્વતિથિ એટલે અષ્ટમી આદિ કહેવી પડે, અને આરાધવી પડે. તેમજ પર્વતિથિની વૃદ્ધિની વખતે બીજા દિવસની તિથિનેજ પર્વતિથિની વૃદ્ધિની વખતે બીજા દિવસની તિથિનેજ પર્વતિથિ તરીકે કહેવી અને માનવી પડે. એટલે માત્ર આ અર્ધાશ્લોક-નોજ અર્થ વિચારવાથી એ વર્ગની આખી માન્ય-તાની ઈમારત જમીનદોસ્ત થઈ જાય છે. અને તેથીજ એ વર્ગ પોતાના મુદ્દાના નિરૂપણમાં અપ્રકૃત અને અપૂર્ણ પાઠ આપીને ભરમાવવાના પ્રવત્ન કર્યો છે.)

એ વર્ગે પાતાના સ્પષ્ટીકરસુમાં આવી રીતે રજુ કરેલ **પાઠે–ર** જ

[अधैवमङ्गीकृत्यापि कश्चिद् भ्रान्त्या स्वमित-मान्याचाष्ट्रम्यादितिथिक्षये सन्तम्यादिरुपा प्रा-चीना तिथिः चतुर्दशीक्षये चोत्तरा पश्चदशी प्राह्ये-त्येवंरुपमर्धजरतीयन्यायमजुसरित तमेवाधिकृत्यो-त्तरार्द्धमाह ] 'हीनमपि' श्लीणमपि पाक्षिकं-चतु-दंशीलक्षणं पूणिमायां प्रमाणं न कार्यं तत्र तन्नो-गगन्धस्याप्यसंभवात्,

(श्री तत्त्वतरंगिणी. पृष्ट-३)

એ વર્ગે પાઠના અર્થ આપ્યા નથી તેથી એ વર્ગ રજી કરેલ પાઠના શુદ્ધ અર્થ **ર અ**મા આ-પીએ છીએ. **પાઠ રના અર્થ** 

[ હવે (પર્વતિથિના ક્ષયે પહેલાંની તિથિને પર્વતિથિ કરવી.) એમ અંગીકાર કરીને પણ કાઈક ભ્રમથી કે પોતાની છુદ્ધિમંદતાથી આઠમ આદિના ક્ષયે તો સાતમઆદિને આઠમઆદિ રૂપે બનાવે છે. પરંતુ ચૌદશના ક્ષયની વખતે પક્ષી તરીકે પૂનમ લેવી; એમ કહીને અર્ધજરતીય ન્યાયને અનુસરે છે. તેવાને આશ્રીને ઉત્તરાર્ધ કહે છે:—' ક્ષય પામેલી પણ] ક્ષય પામેલી પણ પાક્ષિક (ચતુર્દશી) પૂનમને દિવસે કરવી તે પ્રમાણિક નથી. ત્યાં (પૂનમના દિવસે) તે (ચૌદશ)ના ભાગની ગંધના પણ અસંભવ હોવાથી.

એ વર્ગના પાઠના અર્થનું શુદ્ધ સ્પષ્ટીકરણ **પાઠે-ર क** 

भरतरगन्धवाणाओना पूर्वपुर्वे से शैहशना क्षये तेरशना हिवसे शैहश हरवानुं "जया य पिक्सपाइ पव्यतिही पद्ध तया पूर्व्यतिहि चेव तन्भुत्तिबहुला पश्चक्साणपुर्याइसु घिष्पइ न उत्तरा"

વિધિ પ્રપા મુદ્રિત પૃષ્ઠ-૧૪ માં તેના ભાેગની મહુલતાના હેતુથી જણાવેલ છતાં તે અરસાના ખરતરા ચૌદશના ક્ષયે તેરશે પક્ષ્મી નહીં કરતાં પૂનમે પક્ષ્મી કરતા હતા તેને અંગે તત્ત્વતરં-ગિણીના આ પાઠ છે.

આ પાઠ ખરતરાને અંગે કહેલા હાવાથી અને વર્તમાન ચર્ચા તા 'ચંડાંશુચંડૂ'માં પર્વ કે પર્વાનન્તર પર્વતિથિની—હાનિ વૃદ્ધિ વખતે કચારે કઈ તિથિ કહેવી અને કરવી 'એ સંબંધી હોવાથી એ વર્ગે આપેલ આ પાઠ કાેઈપણ પ્રકારે ચાલુ ચર્ચાને ક્રસ્તા નથી.

શ્રી તપાગચ્છવાળાએ પર્વાનન્તર પર્વની ક્ષય-બૃદ્ધિની વખતે પર્વના પરિસંખ્યાનનું રક્ષણ કરવા માટે 'ક્ષયે पૂર્વાં 'ના પ્રદેશ્વને પુનઃપ્રવૃત્ત કરે છે, અને તેથી પૂનમ અમાવાસ્થાના ક્ષયે કે બૃદ્ધિએ તેરશની ક્ષયવૃદ્ધિ કરે છે, એ સામાચારીને આ પાઠથી અંશે પણ બાધ થતા નથી.

આ પાઠ તો 'क्षये पूर्वां 'ના પ્રદેશયને ચીદ-શના ક્ષયની વખતે ન માને, અને અષ્ટમી આ-દિના ક્ષયની વખતે માને, તેવા અર્ધજરતીય ન્યાય-વાળા ખરતરાને શિખામણ માટેજ છે. અને તેથીજ આ પાઠની શરૂઆતમાં બ્રન્થકારે (" अથે..... દીનમપિ ") અવતરણ આપેલું છે. જે અવત-રાષ્ટ્રને સંબોધિત કર્યા વિના પાઠને રજ્ કરવા ત્યા-જળી નથી.

આથી સ્પષ્ટ થાય છે કે એ વર્ગ અન્ય અધિકારની અન્ય વાતોને કહેવામાં પાતાની સા-ર્થકતા ગણે છે. જ્યારે શ્રી દેવસૂરતપાગચ્છ સામા-ચારીમાં તો કોઇપણ અર્ધજરતીય ન્યાયને અતુ- સરી ક્ષચવૃદ્ધિ કરતુંજ નથી.

આ પાઠ કેાઈપણ પ્રકારે ચાલુ ચર્ચાને (કે-જે શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છની સામાચારીને અંગે છે, ને જેઓ અર્ધજરતીય ન્યાયને અનુસરતાજ નથી તેને) અંગે લખી શકાયજ નર્હિ.

આ પાઠ તો નવા વર્ગના મંતબ્યને પાેષનાર તો કાઇપણ પ્રકાર છેજ નહિ, પરંતુ ઉલડું આ પાઠનું (" अચૈ…… हीनमपि॰") અવતરણજ અષ્ટમી આદિના ક્ષયની વખતે સખ્તમીને અષ્ટમી આદિ રૂપેજ બનાવવાનું જણાવે છે એટલે એ નવા વર્ગને તો "અકરી કાઢતાં ઉટ પેડું" જહુંજ થાય છે.

('अશે…हीनमपि॰") પાઠ કે જે-'ફ્ર્યોणमिष•' વાતના અવતરણરૂપ હાઇને ચૌદશના ક્ષયે તેરશ-નેજ ચૌદશ કહેવાનું અને કરવાનું નિશ્ચયે સમજા-વનાર છે. છતાં જાણી જોઈ નેજ એ વર્ગ તરફથી એ પાઠ અત્ર સવિસ્તર આપવામાં આવ્યો નથી અને તેથીજ અત્ર અવતરણ વગર અધુરીજ પંક્તિ એ વર્ગ તરફથી આપવામાં આવી છે.

એ વર્ગ પાતાના સ્પષ્ટીકરણમાં અવળી રીતે રજા કરેલ **પાઠ–3** અ

चतुर्दशीपौर्णमासी चेत्युमे अप्याराष्यत्वेन सम्मते स्तस्तद्यदि भवदुक्तरीतिराश्रीयते तर्हि पौ-र्णमास्येवाराधिता, चतुर्दश्याश्चाराधनं दत्तांजलीव भवेत, [यदि च तत्क्षये तदाराधनं व्यतीतमेव तर्हि सुहद्भावेन पृच्छामि-किं किमप्यष्टम्या रहोन् वृत्त्या समर्पितं, यन्नष्टाऽप्यष्टमी परावृत्त्याभिमन्यते, पाक्षिकेण च किमपरादं? यत्तस्य नामापि न सह्यते इति, ] (तत्वतरंगिश्री पृष्ठ ५)

એ વર્ગે રજી કરેલ પાઠના અર્થ આપ્યા નથી તેથી એ વર્ગે રજી કરેલ પાઠના શુદ્ધ અર્થ અમા આપીએ છીએ.

# પાઠ ૩નાે અર્થ ય

જો ચૌદશ અને પૂનમ બન્નેય (ક્રજિયાત પર્વતિથિ રૂપ) આરાધ્યપણે સમ્મત છે તો પછી જો તમે કહેલી (ખરતરા ચૌદશના ક્ષયની વખતે પુનમને દિવસે ચૌદશ કરે છે તે) રીતિ લેવામાં આવે તો (તે દિવસની તિથિ પૂનમ તરીકે માનીને આરાધી છે માટે) પૂનમની તિથિનુંજ આરાધન થયું, પરંતુ ચૌદશના આરાધનને તેા (ચૌદશની સમગ્રકિયા ખરતરા તે દહાઉ કરે છે પરંત તે દિવસની 'ચૌદશ' સંજ્ઞા નથી રાખતા માટે શા-અકાર કહે છે કે) અંજલી દીધા જેવુંજ થાય. જિ તે (ચૌદશ)ના ક્ષય હાવાથી તે (ચૌદશ)નું આરા-ધન ક્ષય પામ્યું (એમ કહેા) તા હું મિત્રભાવે પૂછું છું કે–શું અષ્ટમીએ તમને ખાનગીમાં કંઈ આપ્યું કે જેથી (ડીપ્પણામાં) ક્ષય પામેલી પણ આઠમને પલટાવીને (સાતમ ઉદયવાળી છે તેને ખસેડીને પણ અષ્ટમી તરીકે) માનવામાં આવે છે? (અને ને એમ ફેરવીને પણ ને માનાજ છા) તા પછી પાક્ષિકે (ચૌદરો) શા અપરાધ કર્યો છે કે જેથી તેનું નામ પર્ણાસહન કરાતું નથી ? ]

એ વર્ગના પાઠનું શુદ્ધ સ્પષ્ટીકરણ

#### पाढ़े उक

આ પાઠ ચૌદશ ને પૂનમ બન્નેને સ્વતંત્ર ક્રજિયાત પર્વતિથિ માનવાનું જણાવે છે તેથી નવા વર્ગ અમાવાસ્થાને, પૂર્ણિમાના ક્ષયની વખતે 'ચૌ-દશ ને પૂનમ' કે 'ચૌદશ ને અમાવાસ્યા'ને એકઠા માનવાનું કહે છે તે ખાેડું ઠરે છે.

આ પાઠ તે તે પર્વતિથિના નામે આરાધના કરવામાં પણ આવે તો પણ જો તે દિવસને તે પર્વતિથિ તરીકે ગણવામાં ન આવે તો તે તિ- થિની તે દિવસે આરાધના કહેલી હોય તો પણ તે આરાધના તે તિથિની ગણાય નહિ, એમ સ્પષ્ટ કરે છે, કેમકે ખરતરા ચોદશના ક્ષયની વખતે પૂનમને દિવસે ચાદશની સંપૂર્ણ આરાધના કરે છે, છતાં શાસ્ત્રકારે માત્ર તે દિવસે ચાદશ ન માની પણ પૂનમજ માની અને તેથી ચીદશના અરાધનને જલાંજલિ દીધાનું જણાવ્યું.

આ ઉપરથી નવાે વર્ગ અષ્ટમી ચતુર્દશી આ-દિના ક્ષયે સાતમ-તેરશ વિગેરેને દિવસે સાતમ- તેરશ વિગેરે તિથિ માને અને તેમાં આઠમ– ચીદશ વિગેરેનું આરાધન પણ કરે તો પણ તે તિથિના આરાધનને તેણે જલાંજલી દીધી કહે-વાય. એટલે આ પાઠ તેઓને કાઈપણ પ્રકારે પોષક તો નથી, પરંતુ અળાત્કારે સાતમ અને તેરશ આદિને 'સાતમ તેરશની સંજ્ઞા ખસેડી અષ્ટમી ચતુર્દશી આદિની સંજ્ઞા રાખી ' અપ્ટમી અને ચીદશ આદિ પર્વતિથિપણ મનાવનાર છે. અને એજ પ્રમાણે શ્રી દેવસૂર સંઘની સામાચારી ચાલે છે.

વળી આશ્ચર્ય તો એ છે કે એક દિવસે બે તિથિની આરાધના તે વખતે પણ ખરતરગચ્છ- વાળાઓ કે તપાગચ્છવાળાઓ કાઈપણ કરતુંજ ન હોતું. અને તેથીજ અંજલિ દેવાનું અનિષ્ટાપાદન શાસકારે જે પાઠથી કર્યું તે પાઠથીજ આ વર્ગ એક દિવસે બે તિથિના આરાધનને ઈષ્ટાપાદન માનવા તલસે છે.

#### पाठे उक

આ જગો પર એ વાત પણ નક્કી થાય છે કે ન તેા એક દિવસે એ પર્વતિથિ મનાય અને ન તેા એક દિવસે કરજીયાત એ પર્વતિથિનું આ-રાધન થાય.

આવી ચાપખી વાત છતાં નવા વર્ગને 'જા-હ્યા છતાં' સૂઝતી નથી તેનું કારણ વિચક્ષણાજ સમજી શકે.

આ આપેલા પાઠની પાછળ આગળના જે પાઠ કે જે પાઠ એ વર્ગના મંતવ્યના વિદ્યાતક હોવાથી તેઓએ જાણી જોઈને છાડી દીધા છે. તે કાઈ પણ પ્રકારે સજ્જનતાને અનુસરતું ગણાય નહિ. કેમકે આ વચલી લાઈના છાડીને આગળના પાઠ પાતે વિસ્તારથી આપે છે એટલે સજ્જના નેસ્પ- અ્ટપણે કહેવું પડશે કે આ [ यदि इति ] પાઠ તે વર્ગે ખાડી દાનતથીજ છાડેલા છે.

આ પાઠ શ્રી દેવસૂર સંઘની સામાચારીનુંજ પાષણ કરે છે. અને તે પર્વતિથિના ક્ષયની વખતે પહેલાની અપર્વતિથિને પક્ષડાવીને પણ પર્વતિથિની

www.jainelibrary.org

સંજ્ઞા આપવાનું ખરતરગચ્છવાળા અને તપાગચ્છ-વાળા બન્ને કરતા હતા એમ સ્પષ્ટ જણાવે છે. છતાં નવા વર્ગ સાતમને દિવસે સાતમ માનીને અર્થાત્ અષ્ટમીના ક્ષય માનીને માત્ર આસધના કરવાનુંજ જણાવે છે, એટલે આ નવા વર્ગ જેમ શ્રી દેવસૂર સંઘથી ઉલટા થયો છે તેમ શાસ્ત્રથી ઉલટા જવા સાથે ખરતરગચ્છ અને શ્રી તપાગચ્છ અન્નેથી ઉલટાજ ગયો છે.

વળી ગ્રન્થકાર બીજી જે હકીકત કહે છે, તે પણ ખરેખર વિચારવા જેવી છે. તે હકીકત એ છે કે-ખરતરગચ્છવાળાએ ચૌદશના ક્ષચની વખતે પૂનમને દિવસે ચૌદશની સંપૂર્ણ આરાધના કરે છે. માત્ર ચૌદશનું નામ નથી લેતા પરંતુ પૂનમનું નામ હયે છે.

એટલા માત્રશીજ શાસ્ત્રકાર પાસિક એટલે ચૌદશના નામને નહિ સહન થવાના પ્રશ્ન કરે છે. આ ઉપરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે-જેઓ તે તે પર્વતિથિનું નામ તે તે દિવસને આપ્યા સિવાય તે તે પર્વતિથિનું આરાધન કરે તો પણ તે તે પર્વતિથિના નામને ખરતરગચ્છવાળાની માફક નહિ સહન કરનારજ અને, એટલે એ વાત હવે છુપી નથી રહી, કે-અષ્ટમી ચતુર્દશીના ક્ષયે સાતમ-તેરશ ને આઠમ-ચૌદશ માન્યા સિવાય તે દિવસે આઠમ અને ચૌદશની આરાધના કરનારાઓ આઠમ અને ચૌદશની આરાધના કરનારાઓ આઠમ અને ચૌદશના નામને નહિ સહન કરનારાઓ આઠમ અને ચૌદશના નામને નહિ સહન કરનારા છે ત્યારે આ નવા વર્ગ તેવા પ્રસંગે દરેક તિથિના નામને નહિ સહન કરનારાજ છે.

આથી સજ્જના સ્પષ્ટ સમજી શકરો કે ખરત-રા ચૌદશના નામના જેમ ઇર્ષ્યાંળુ છે તેવી રીતે આ નવા પંથ બધી પર્વતિથિઓના નામના ઇર્ષ્યાંળુ છે.

પાઠ-નં. ૪. ગ

नन्वेवं पौर्णमासीक्षये भवतामपि का गतिरिति चेत्, अहो विचारचातुरी, यतस्तत्र चतुर्दश्यां

द्वयोरपि विद्यमानत्वेन तस्याअप्याराधनं जातमेवेति जानताऽपि पुनर्नोद्यते ? । न च तत्रारोपिता सती पूर्णिमाऽऽराध्यते, यतस्त्रुटितत्वेन चतुर्दश्यां पौर्ण-मास्या वास्तव्येव स्थितिः, युक्तिस्त तत्रोक्ता वश्यते च श्लीणतिथिवृद्धितिथिसाधारणलक्षणा-वसरे इति । भवता तु इटितचतुर्दशी पूर्णिमायां बुद्धथाऽऽरोप्याऽऽराध्यते, तस्यां तद्भोगगन्धाभा-वेऽपि तस्वेन स्वीक्रियमाणत्वात् आरोपस्तु मिथ्याहानं, यदुक्तं प्रमाणनयतत्त्वालोकालङ्कारे श्री देवाचार्यपादैः-' अतर्सिमस्तदध्यवसायः समारोपो, यथा शक्तिकायामिदं रजतं मिति । किंच क्षीणपाक्षिकानुष्ठानं पौर्णमास्यामनुष्ठीयमानं कि पञ्चदश्यनुष्ठानं पाक्षिकानुष्ठानं वा व्यपदिश्यते ? आद्ये पाक्षिकानुष्ठानविलोपापत्तिः, द्वितीये स्पष्ट-मेव मृषाभाषणं, पञ्चद्रया ५व चतुर्दशीत्वेन व्य-पदिश्यमानत्वात्, नच क्षीणे पाक्षिके त्रयोदश्यां चतुर्दशीक्षानमारोपरुपं भविष्यतीति वाच्यं, तजा-रोपलक्षणस्यासंभवात्, नहि घटपटवति भूतले घटपटौ स्त इति ज्ञानं कनकमयकुंडले (चा) कन-करत्नक्षानं भ्रान्तं (वा) भवितुमईति, प्वमेकस्मिनेव रव्यादिवारलक्षणे वासरे द्वयोरपि तिथ्योः समा-प्तत्वेन विद्यमानत्वात् कौतस्कृत्यमारोपक्कानम् ?, अत पतात्रैव प्रकरणे 'संपुण्णत्ति अकाउ 'मिति गाथायां या तिथिर्यस्मिन्नेवादित्यादिवारलक्षणे दिने समाप्यते स दिनस्तत्तिथित्वेन स्वीकार्य इत्याद्यर्थे संमोहो न कार्य इति । अथानन्तर्यस्थि-तासु द्वित्रादिकल्याणकतिथिषु किमेवमेवाङ्कीकियते इति चेत् अहो वैदग्ध्यं भवतः, यतः, स्वविना-शाय स्वशस्त्रमुत्तेजीकृत्यास्मत्करकुशेशये न्यस्यते, यतो हासाकमञ्जेतनकल्याणकतिथिपाते प्राचीत-कल्याणकतिथौ द्वयोरपि विद्यमानत्वादिष्टापत्ति-रेवोत्तरं, भवता तु प्राचीनाया उत्तरस्याश्च तिथि-पाते उभयत्राप्याकाशमेवावलोकनीयमुभयपाशा-दितिः ननु कथं तर्द्धनन्तरिदने भविष्यद्वर्षकल्याणक-तिथिदिने च पृथक् तपः समाचर्यते इति चेत्, उच्यते, कस्याणकाराधको हि प्रायस्तुपोविशेषक-रणाभिश्रही भवति स च द्विधा निरन्तरतपश्चि-कीषुः सान्तरतपश्चिकीर्पुश्चः तत्राद्य एकस्मिन् दिने

द्वयोरिष कल्याणकितथ्योविधमानत्वेन तदाराध-कोऽपि सन्ननंतरोत्तरिदनमादायैच तपःपूरको भव-ति, नान्यथा, यथा पूर्णिमापाते पाक्षिकचातुर्मा-सिकषण्ठतपोऽभिग्रद्दीति, द्वितीयस्तु भविष्यद्वर्षत-त्कल्याणकितिथयुक्तदिनमादायैवेति नात्र शङ्काय-काश इति, युक्तिरिक्तत्वात्, न च खस्चित्वमेव शङ्काज्वरनाशौषधीति गाथार्थः ॥५॥

(श्री तत्त्वतरंगिणी मुद्रित पू. ५) भे वर्गे रुलु ४२ेल पाठने। अर्थ तेथे। से

આપ્યા નથી તેથી, એ વર્ગે રજી કરેલ પાઠના શુદ્ધ અર્થ, હેમા આપીએ છીએ.

#### 'याठे-४ ब

(ખરતરા શંકા કરે છે કે) એવી રીતે પૂ-નમના ક્ષયે તમારી પણ શી ગતિ થશે ? (આ શંકાના ઉત્તરમાં તપાગચ્છવાળાએ કહે છે કે) શું વિચારની ચાતુંર્યતા! જે કારણ માટે ત્યાં (ટીપ્પણાની) ચૌદશને દિવસે (ટીપ્પણાની અપેક્ષા-એ) બન્નેનું વિદ્યમાનપણું હોવાથી તે (ક્ષય પામેલી પૂનમ)નું પણ આરાધન થયુંજ ગણાય એ જાણતાં છતાં પણ કરીથી નકામી વાત કરા છા ?

ત્યાં ( ટીપ્પણાની ચૌદશને દિવસે) (પૂનમના) આરોપ કરીને પૂર્ણિમા નથી આરાધાતી, કારણ કે (પૂનમ) ક્ષય પામેલી હાવાથી ( ટીપ્પણાની ) ચૌદશમાં પૂનમની વાસ્તવિકજ સ્થિતિ છે, (તે ટીપ્પણાની ચૌદશના દિવસે પૂનમ માનવા આખતની ) યુક્તિઓ તો ક્ષીણ પર્વતિથિ અને વૃદ્ધિ પામેલી (પર્વતિથિ માટેના) સામાન્ય લક્ષણ કરવાના પ્રસંગે કહેવાઈ છે અને કહેવાશે.

(તપાગચ્છવાળા, ખરતરગચ્છવાળાને કહે છે કે) 'તમે તો ક્ષીણુ પામેલી ચતુર્દશીને પૂર્ણિમાને દિવસે (માત્ર) છુદ્ધિથી આરોપ કરીને આરાધા છા. તે (પૂનમને) દિવસે તે (ચૌદશ)ના ભાગની ગન્ધના અભાવ છતાં પણ તે (ચૌદશ)પણે સ્વીકારતા હાવાથી.'

અારાય તો મિચ્ચાગ્રાન છે જે માટે 'પ્રમાણ નય તત્ત્વલાકાલંકાર'માં શ્રી પરમારાધ્ય દેવાચાર્ય- છએ કહ્યું છે કે-"જે વસ્તુ જેમાં ન હાય તેમાં તેના નિશ્ચય કરવા તે સમારાય છે" કેમકે છી-પમાં 'આ રૂપું છે' એ પ્રમાણે

વળી ખરતરાને પૂછે છે કે 'પૂનમે ક્ષીણ પામેલી પાસિક (ચૌદશ)ના અનુષ્ઠાના આરાધતાં (તેને) પૂનમનું અનુષ્ઠાન કહેશા કે પાસિક (ચૌદશ) નું ? પહેલું 'પૂનમનું' (કહા તા) પાસિક (ચૌદશ) ના અનુષ્ઠાનના લાપની આપત્તિ આવે, બીજું ચૌદશનું (કહા તા) સ્પષ્ટજ મુષાવાદ છે. 'પૂનમ-નાજ ચૌદશપણે વ્યપદેશ કરાતા હોવાથી.'

આ ઉપરથી ' પાક્ષિક( ચૌદશ )ના ક્ષય હાય ત્યારે (ટીપ્પણાની) તેરશે ચૌદશ કરવી તે આરા-પ રૂપ થશે.'

(એમ કાઈ શંકા કરે તો તે માટે કહે છે કે) તેમ ન કહેવું, કારણ કે ત્યાં (તેરશે) આ-રાપના લક્ષણનો અસંભવ હોવાથી.

केवी रीते घट अने पटवाणी कभीन ७पर 'घटपट छे' એ बुं ज्ञान, अथवा ते। इनक अने रत्नभय बुंडलमां 'इनक्ररत्नभय ज्ञान' अभवाणं कंडेवाय निक्षक, तेवीक रीते એक्ष्क रिव विशेर वारना लक्षण्याणा दिवसे अन्नेय तिथि ओ जं समाण्तिपां होवाथी आरोपज्ञान हेवी रीते कंडेवाय ? आटला माटे आक प्रकरण्यां संपुष्णित्ति अक्षाउठ गाथामां (अपाता) के तिथि के रिव आदि वारना लक्षण्याणा दिवसे समाण्त थाय ते दिवस ते तिथि पण्चे स्वीक्षर्यो, से विशेर अर्थमां संमा करवी।

અનન્તરપણે રહેલી એ, ત્રણ વિગેરે કલ્યાણક પર્વતિથિઓ(ના પ્રસંગા)માં શું આમ (ફરજીયાત પર્વતિથિની પેંઠે પૂર્વે પૂર્વે જવાનું)જ અંગીકાર કરાય છે? (એમ કાઈ શંકા કરે તો તેવાને માટે કહે છે કે) તમારૂં ડહાપણ આશ્ચર્યકારક છે! જે કારણથી પાતાના નાશને માટે પાતે શસ્ત્રને સજ-ને અમારા કરકમળમાં અપાય છે! જે માટે મારે તો આગળની કલ્યાણક તિથિના ક્ષયે પાછ- ળની કલ્યાણક તિથિના અન્નેયનું વિદ્યમાનપણું હોવાથી ઇષ્ટાપત્તિજ છે. આરાપ કરવા પડતા નથી, અને તમારે (શંકાકારને) તા પાછળની અને આગળની અન્નેય (કલ્યાણક તિથિ)માં આકાશજ દેખલું પડશે. અને આનુ આપત્તિ હોવાથી.

જો એમ છે તો બીજે દિવસે અથવા તો ખીજા વર્ષની તે કલ્યાણક તિથિના દિવસે પૃથક તપ કેમ કરાય છે? (એમ કાઈ શંકા કરે તા તેના સમાધાન માટે) કહેવાય છે કે–કલ્યાણકના આરાધક પ્રાય: તપ વિશેષ કરવાના અભિગઢવાળા હોય છે, તે ( આરાધક ) બે પ્રકારે છે. નિરન્તર તપ કરવાવાળા અને સાન્તર તપ કરવાવાળા. તેમાં પહેલા (નિરન્તર તપ કરવાવાળા) એક દિવસે અન્તેય કલ્યાણક તિથિઓનું વિદ્યમાનપણું હોવાથી તે (ખન્નેય કલ્યાણક તિથિ)ના આરાધક થયા सते। अनंतर भीला हिवसने अद्ध्य करीनेक तप પુરા કરનાર થાય છે, અન્યથા નહિ. જેમ પૂનમના ક્ષયે પકૃષ્મી અને ચામાસી છઠ તપના અભિથહ-वाणा (यमनंतर भीजा हिवसने अंख्य क्रीनेज તપ પૂરા કરનાર અને છે તેમ ) બીજો (સાન્તર તપ કરવાવાળા ) તે પછીના વર્ષના તે કલ્યાશકની તિથિવાળા દિવસને ગહણ કરીનેજ ( તે કલ્યાણક તિથિના તપ પુરા કરનાર અને છે.)

અહિં શંકાને અવકાશ નથી યુક્તિરહિત-પણું હોવાથી અને શુન્યતા એ શંકાજવરને નાશ કરવાની ઔષધિ નથી. આ પ્રમાણે અર્થ છે.

> એ વર્ગના પાઠના અર્થનું શુદ્ધ સ્પષ્ટીકરણ **પાઠે–૪. क**

(ખરતરાએ એક અપેક્ષાએ ચૌદશના ક્ષય હોવાથી ચૌદશનું અનુષ્ઠાન ગયું છે એમ માન્યું ત્યારે) શાસકારે જણાવ્યું કે શું અષ્ટમીએ તમને ખાનગીપણે કંઈક આપેલું છે કે જેથી ક્ષય પામેલી એવી આઠમ પણ પલટાવીને માના છો? અને પક્ષીએ તમારા શા ગુના કર્યા છે કે જેથી તેનું નામ પણ સહન કરતા નથી? આવી રીતે પક્ષ્મીના નામને સહન નહિ કરવાના એ લંભા ઉપર ખરતર શંકા કરે કે नन्वेचं ...... का गति ગંકા એવી રીતે પૂનમના ક્ષય હોય ત્યારે તમારી પણ શી ગતિ થશે? (અર્થાત્ તમે પણ ચીકશને દિવસે ચીદશ કે પક્ષ્મીના નામને તે દિવસે સહન કરશા નહિ, અને તેરશને દિવસે ચીદશ કરી ચીદશ કરી પક્ષ્મીના નામ નહિ બોલતાં પૂનમનુંજ નામ આપશા.)

(નવા વર્ગના કહેવા પ્રમાણે આ શંકા પૂનમના નામને માટે નથી, પરંતુ ચૌદશ એટલે પર ખીના નામને માટે છે. વળી એ નવા વર્ગના કહેવા પ્રમાણે પૂનમના ક્ષયે ચૌદશ અને પૂનમ એકડાં થતાં હોત તો ચૌદશના કે પૂનમના એકેયના નામને આપત્તિ આવતજ નહિ એટલે સ્પષ્ટ થાય છે કે એક દિવસ બે તિથિ બાલાતી પણ નહેાતી અને આરાધાતી પણ નહેાતી.)

આ શંકાના સમાધાનમાં શાસકાર કહે છે કે ડીપ્પણાની ચૌદશને દિવસે ડીપ્પણાની અપે-ક્ષાએ બન્નેનું વિદ્યમાનપણું છે માટે ક્ષીણુ એવી પૂનમનું પણુ આરાધન થાયજ છે–થયુંજ છે, એ વાત જાણ્યા છતાં પણુ ફરીથી નકામી કહેા છેા.

(જેવી રીતે ક્ષય પામેલી પૂનમ ચૌદશને દિવસે વિદ્યમાન છે, તેવીજ રીતે ક્ષય નહિ પામેલી પૂનમ વિગેરે તિથિઓ પણ તેની પહેલાની તિથિઓમાં વિદ્યમાન તો હોયજ છે. પરંતુ તેવી વિદ્યમાન માત્રથી તે તે તિથિઓની તે તે પૂર્વ તિથિઓમાં આરાધના થતી નથી. કેમકે સ્પ્યેદિયની વખતે તે તે પર્વતિથિઓ વિદ્યમાન હોય છે તેાજ તેની આરાધના થાય છે. એટલે વિદ્યમાનતા હોવાથી જે અહિં આરાધના જણાવી છે તે ખરતરના પક્ષની અપેક્ષાએ છે. કેમકે તેઓ વિદ્યમાનતા અને ભાગના નામે આરાધના માને છે.

અહિં જો એ તિથિઓ લેગી માનવાની હોય તા બેયનું વિદ્યમાનપાયું કહીને એકલી પૂનમની આરાધના ન જણાવત. પરંતુ વિદ્યમાનપાયુ રૂપ हेतुथी लेबनी आराधना क्रक्षावत. अने तेथी विद्यमानत्वेन द्वयोरप्याराधनम् सभत 'तस्या अ प्याराधनम् ' सम्युं हे ते न सभत.

(વળી આગળ જે આરોપજ્ઞાન કહેવાના પ્રસંગ આવે છે તે પણ આવત નહિં. આખા અવચવી એવા દિવસ પૂનમપણે માનવાના હોય, તાજ આરા-પની શંકાના એક ભાગમાં તા પૂનમનીજ વિદ્યમાનતા ખન્ને પક્ષે સ્વીકારેલી છે. એટલે ચૌદશમાં પૂનમના આરાપની શંકાને અવકાશજ રહેતા નથી.)

(ચૌદશના આખા દિવસને પૂનમ તરીકે માન-વામાં આવે તો પૂનમે ચૌદશ માનતાં જેમ આરોપ ગણાય તેમ ચૌદશના દિવસના એક ભાગમાં ચૌદશ હોવાથી તે પૂનમ તરીકે માનતા આરોપ ગણવા જોઈએ. એમ પર શંકા ધારીને ખરતરાને એમ કહે છે કે) તે ચૌદશને દિવસે જે પૂનમ આરા-ધાય તે પણ પૂનમના આરોપ કરીનેજ નથી આરાધાતી. અર્થાત્ ચૌદશને દિવસે પૂનમ વિઘ-માન છતાં ચૌદશના ભાગમાં તો પૂનમના આરોપ કરવાજ નથી પડતા. કેમકે પૂનમ ક્ષય પામેલી હોવાથી ચૌદશની તિથિને દિવસે પૂનમની વાસ્ત-વિક સ્થિતિ છે. નહિ કે આરોપિત સ્થિતિ છે.

( ટીપ્પણાની ચૌદશને દિવસે પૂનમની સ્થિતિ વાસ્તવિક છે, એમ કરાવવામાં વિદ્યમાનતા હેતુ ન રાખતા ' સ્ટિતત્વેન ' એ શબ્દથી ક્ષયના હેતુ જે રાખ્યા છે તે ક્ષયે ના સિદ્ધાંતથી ચૌદશને પૂનમ મનાવવા માટેજ છે. )

તે ચૌદશના દિવસને પૂનમ તરીકે માનવામાં યુક્તિ ક્ષીણૃતિથિ-વૃદ્ધિતિથિના સાધારણ લક્ષણ અવસરે આગળ કહેલી છે. (ચૌદશના ક્ષયે તેરશને દિવસે તેરશના ત્યપદેશના અભાવ કહીને પ્રાથિક્ષત્તાદિ વિધિમાં ચૌદશજ છે 'એવો ત્યપદેશ સંઘમાં થાય છે' એમ જણાવેલું છે. વળી આગળ પણ ક્ષીણ તિથિ વૃદ્ધિ તિથિના લક્ષણની વખતે ખરતરને સમજાવવા માટે સંપૂર્ણ થતી તિથિ માનવી

એમ કહેશે તે અપેક્ષાએ પણ ચૌદશને દિવસે છેફ્રી પૂનમજ ચાવીસે કલાક માનવી જોઇએ.)

( ખરતરાને કહે છે કે-તમે તો ક્ષય પામેલી ચૌદશ પ્રદેશપના આધારે તેરશે તેા અદલી શકા પરન્તુ ) ક્ષય પામેલી ચતુર્દશી પૂનમને દિવસે બદલા છા તે તા માત્ર ખુદ્ધિથી આરાપીનેજ આરાધા છા. કેમકે તે પૂનમને દિવસે તમારી અપે-ક્ષાએ પણ ચૌદશના ભાગની ગંધના અભાવ છતાં પણ (અને પૂનમ માન્યા છતાં પણ ) ચૌદશ પણ લાે છા. અને એવી રીતના આરાપ કરવા તે તાે મિશ્યાજ્ઞાન છે. જે માટે પૂજ્ય શ્રી દેવાચાર્યજીએ ' પ્રમાણનયતત્ત્વલાકાલંકાર 'માં કહ્યું છે કે–જેમાં જે વસ્ત ન હોય તેમાં તેના નિશ્વય કરવા તે સમા-રાપ કહેવાય. જેમ છીપ છતાં તેમાં આ રૂપું છે એવું જ્ઞાન (સમારાય છે) તે (શાસ્ત્રીય બ્યવ-હાર કે સામાચારીથી નિરપેક્ષપણાને માટે ખરતરાને અંગે આ વચન કહેવામાં આવ્યું છે. કેમકે જો એમ ન હોય તાે ચૌદશના ક્ષયની વખતે તેરશના દિવસે તેરશના વ્યપદેશના અભાવ અને આખા દિવસ ચૌદશ શાસ્ત્રકાર કહેતજ નહિં. વળી શ્રી જિને-શ્વરની મૂર્તિને જિનેશ્વરપણે માની શકાયજ નહિ.)

વળી ક્ષય પામેલી એવી ચૌદરાનું અનુષ્ઠાન તમે (ખરતરા) પૂનમને દિવસે કરા તેને પૂનમનું અનુષ્ઠાન કહો કે ચૌદરાનું અનુષ્ઠાન કહો ?

( આ ઉત્તર બ્રન્થથી નક્કી થાય છે કે પૂર્વનું પ્રકરણ પણ ચૌદશના માટેજ હતું. વળી ખરતર ગચ્છવાળા કે તપાગચ્છવાળા ખન્નેમાંથી કાેઇપણ એક તિથિ માનીને તે દિવસે બે તિથિના અનુષ્ઠાન કરવાનું માનતુંજ નહોતું, કેમકે જો એ નવા વર્ગની માફક એક તિથિએ બે તિથિના અનુષ્ઠાન કરાતાં હોત તો ત્રીજે વિકલ્પ ઉભયાનુષ્ઠાનના પણ જરૂર કરત, પણ બ્રન્થમાં તે કહેલ નથી.)

ખરતરાને કહે છે કે જો તમે તે પૂનમે કરાતા પક્ષ્મીના અનુષ્ઠાનને પણુ પૂનમનું અનુષ્ઠાન છે એમ કહેશા તો પક્ષ્મીના અનુષ્ઠાનના લાેપનાે પ્રસંગ આવશે.

(આથી રહેજે સમજાય તેવી બીના છે કે પૂનમને દિવસે પક્ષ્મીનું અનુષ્ઠાન જે ઉપવાસ પકુખી પ્રતિક્રમણ વિગેરે કરાય છે, તેને અંગેજ પ્રશ્ન છે. છતાં એક માત્ર તે દિવસને પાક્ષિક ત-રીકે ન માને એટલા માત્રથી 'પકખીના અનુ-ષ્ઠાનના લાય થાય છે 'એવી આપત્તિ આપી એટલે એ ઉપરથી બે વાત તો જરૂર સિદ્ધ થાય છે, કે આખા દિવસ તે પર્વતિથિને માન્યા સિવાય તેનું અનુષ્ઠાન કરવામાં આવે તો પણ તે અનુ-ષ્ઠાન તે તિથિનું ગણાયજ નહિ, એટલે અષ્ટમી આદિના ક્ષયની વખતે જે આખા દિવસ અષ્ટમી વિગેરે માનવામાં ન આવે તો અષ્ટમી આદિના અનુષ્ઠાનના લાપ વહારવાજ પડે. આથી બીજી વાત એ પણ સિદ્ધ થાય છે કે આખા દિવસ તિથિ માનવામાં આવે તોજ તે તિથિનું અનુષ્ઠાન તે દિવસે કરેલું સફળ ગણાય.)

હવે બીજા વિકલ્પમાં જણાવે છે કે આ તમારૂં બાલવું સ્પષ્ટ જાહું છે. એટલે પૂનમને દિવસે ક્ષીણુ પાક્ષિકનું જે અનુષ્ઠાન કરા છા તે 'પાક્ષિક અનુષ્ઠાન છે' એમ કહેલું તે સર્વથા જાહુંજ છે. કેમકે તેઓએ માનેલી અને કહેલી ચાદશ તરીકે તમા કહેવા માંગો છા. (આથી એક દિવસને બે તિથિપણે ખરતરગચ્છનાળા કે તપાગચ્છનાળા, એકેય પણ કહેતા માનતા નહાતા તેથી આ મૃષાવાદની આપત્તિ આપેલી છે. આ ઉપરથી આજે નવા વર્ગ અષ્ટમી આદિના ક્ષયે માને છે સાતમ વિગેરે અને વ્યપદેશ કરે છે આઠમ વિગેરેના; એટલે તેઓજ સ્પષ્ટ મૃષાવાદી કેમ ન ગણાય?)

' ચૌદશના ક્ષય હાય ત્યારે ઉદયવાળી તેરશને દિવસે ચાદશનું જ્ઞાન આરોપ રૂપ થશે ' એમ ન કહેલું. કેમકે ત્યાં આરોપના લક્ષણના સંભવ નથી. જેમ જમીન ઉપર ઘટ અને પટ અને હાય તે જમીન ઉપર ઘટ-પટ છે એલું જ્ઞાન અને કનક રત્નમય કુંડલમાં કનક-રત્નનું જ્ઞાન બ્રમવાળું કહે-

વાય નહિં. એવી રીતે એકજ રવિ વિગેરે વારના દિવસમાં બન્ને તિથિએાનું સમાનપહું હેાવાથી આરોપજ્ઞાન કહેવાય.

આડલાજ માટે આ શ્રન્થમાં સંપુण्णिस्यः काउ० એ ગાથામાં જે રવિવાર આદિ દિવસે સ-માપ્ત થાય તે દિવસ તે તિથિપણે લેવા, ઇત્યા-દિક કહેવાશે તેમાં મુંઝાલું નહિ.

(આ ઉપરથી રહેજે સમજી શકાશે કે એક વારે બે તિથિઓ સમાપ્ત થાય તેથી તેનું વિઘ-માનપાયું હોય છતાં પણ તે દિવસે સમાપ્ત થનારી એકજ તિથિપણે અંગીકાર કરવા; નહિ કે બે તિથિપણે, શાસકારે તે તિથિપણે લેવા એમ નહિ કહેતાં તે તે તિથિપણે લેવા એમજ કહેત.

વળી આ અધિકાર વૃદ્ધિના પ્રકરેશુમાં પહેલે દિવસે સંપૂર્શિતિથ માનીને બીજા દિવસની તિ-થિને સર્વથા નહિ માનનાર એવા ખરતરાને સં-પૂર્શુતાના નામે કહેવામાં આવેલા છે. શ્રી તપા-ગચ્છવાળા તો ભાગ કે સમાપ્તિને અંગે તિથિ ન માનતાં ક્ષય-વૃદ્ધિના પ્રસંગ સિવાય ઉદયને અંગેજ તિથિ માનનાર છે. અને પર્વતિથિના ક્ષય-વૃદ્ધિના અનુક્રમે પ્રસંગમાં પૂર્વતિથિના ઉદયજ પર્વપશે માનનારા છે.

( શાસકારે પાતે તો પૂનમના ક્ષયની વખતે, ચૌદશને દિવસે પૂનમ કરવાનું અને તેથીજ તેર-શને દિવસે ચાદશ કરવાનું રાખેલું હોવાથીજ ખર-તર તરફથી આ પ્રકારે શંકા કરવામાં આવી છે કે)

અનન્તરપણે રહેલી એ ત્રણ ચાર કલ્યાણક તિથિઓમાં પણ શું તમે એમજ ક્રજિયાત રૂપ તિથિની પેઠે પૂર્વે પૂર્વે જવાનું કરશા ?

આવી શંકાના ઉત્તરમાં ગ્રન્થકાર કહે છે કે તમારૂં ડહાપણુ આશ્ચર્યકારક છે. કેમકે તમે પો-તાના નાશને માટે પાતાનું શસ્ત્ર સજીને અમારા હસ્તકમલમાં મૂકાે છાે.

આ નવા વર્ગ જેમ એક દિવસે બે અગર વધારે તિથિનું આરાધન માને છે, તેમ જે શાસ- કાર માનતા હોત તો અહિં કલ્યાણકની અનેક તિથિઓની એક સાથે આરાધનાની વાદિની આ શંકાને અને શાસકારે આપેલા સમાધાનને પણ અવકાશ ન હતો.

વળી એ તિથિતું વિદ્યમાનપણું કહીને પણ આરાધના તો એકનીજ જણાવી છે. એટલે સ્પષ્ટ છે કે એક દિવસે એક કલ્યાણક તિથિ મનાતી હતી. કેમકે અમારે તો આગળની દશમી જેવી કલ્યાણકની તિથિ ક્ષય પામેલી હોય તો તેની પહેલી ટીપ્પણાની નામની કલ્યાણક તિથિમાં બેચનું વિદ્યમાનપણું હોવાથી તે આગળની દશમી રૂપ કલ્યાણક તિથિને માનવાની સવળતા રૂપ ઇપ્ટજ થાય છે. (આગળ આગળની તિથિ પાછળ પાછ-ળની તિથિમાં વિદ્યમાન હોવાથી તે તે એક તિ-થિપણે અમે માની શકીએ છીએ, તેથી અમને કાઈ પણ પ્રકારે અનિષ્ટ નથી ) પરંતુ તમારે તેવી તિથિઓમાં પહેલાંની કે છેલ્લાંની એટલે કે ૯-૧૦-૧૧ માંની નાેમ કે અગીયારશ બેમાંથી કાઈ પણ તિથિ કાય પામે ત્યારે આકાશજ દે-ખલું પડેશે.

( ખરતરગચ્છવાળાઓ કે શાસકાર પાતે પણ જો એક દિવસે એ તિથિ માનતા હોત તો તેમને આકાશ દેખવાની આપત્તિ આપી શકાતજ નહિ. એટલે સ્પષ્ટ સમજાશે કે કલ્યાણક તિથિ (નહિ કે કલ્યાણક) એક દિવસે અનેક મનાતી ન હતી અને મનાચ નહિ.)

ખરતરગચ્છવાળા શંકા કરે છે કે જો તમે તે દિવસે તે તિથિ માની લાે છા, તાે પછા બીજે દિવસે અગર આવતા વર્ષની કલ્યાણકની તિથિને દિવસે જીદું તપ કેમ કરાે છાે ? દરેક કલ્યાણક કે પાષધ જેવાં વતાે કે આંબેલ જેવા તપાે તે તે સંબંધી એકેક દિવસે એક એકજ કરાતા હો-વાથી તેમાં છાે પીષધા કે બે આંબેલ એક દિવસે સાથે લેવાતાં નથી, એ વાત આખા જૈન સમા-જમાં પ્રસિદ્ધજ છે. અને તેથીજ આ બીજા દિ- વસના ને ભવિષ્યના વર્ષના કલ્યાણકના તપના પ્રશ્ન થયા છે.

(આ ઉપરથી જેમ આજે નવા વર્ગ એક દિવસે અને એક તપે અન્ને દિવસની તિથિએ! અને અન્ને દિવસના તપા આરાધી લેવાય છે, એમ માને છે. એમ જો તે વખતે એમાંથી કેઇ પશુ ગચ્છવાળાએ માન્યું હોત તો આ પ્રશ્નજ ઉત્પન્ન થાત નહિ) આવી શંકાના સમાધાનમાં કહે છે કે—

કલ્યાણકની આરાધના કરનારાએ। પ્રાય: આં-બેલ આદિ તપ કરવાનાજ નિશ્ચયવાળા હોય છે. 'નહિ કે પૌષધાદિ' ( આથીજ શાસ્ત્રકાર પૌષધ આદિથી કરતાં કલ્યાણક તિથિને સ્પષ્ટપણે જુદી પાડે છે અને જણાવે છે કે-કરજિયાત પર્વતિ-થિએા પૌષધ આદિથી આરાધવાની હોય છે. અને તે પ્રતિનિયત દિવસવાળી હોય છે. જ્યારે કલ્યાણક તિથિએા તપથી આરાધવાની હોય છે અને તપના અંગીકાર ઉત્તર દિવસને મેળવીને પણ થઇ શકે છે. ) કલ્યાણકના તપ કરનારા છે પ્રકારે હોય છે. નિરન્તર તપ કરનારાઓ ને સા-ન્તર તપ કરનારાએા. નિરન્તર તપ કરનારા ક્ષય વખતે 'એકજ દિવસે બે કલ્યાણક તિથિનું વિઘ-માનપણું હાવાથી તે બેય તિથિઓને આરાધક રહ્યો સતા પણ આગળના દિવસને લઈ નેજ ત-પના પૂરનાર થાય ' એ સિવાય નહિ.

( આ ઉપરથી સ્પષ્ટ સમજારો કે તપસ્યા, ને પોષધ આદિથી આરાધાતી કરજિયાત પર્વતિથિ તો એક દિવસે છે ન આરાધાય, પરંતુ કલ્યાણક તિથિ જે એકલી તપને માટે છે, તે પણ એક દિવસના તપથીજ છે તિથિની આરાધનાવાળી ન ગણાય, તેથી બીજો દિવસ કેવા પડે. જો કે 'આચારાપદેશ' વિગેરે ગ્રન્થને અનુસરીને છે ત્રણ ચાર કલ્યાણકા પણ તે તે કલ્યાણકાના સરવાળાથી આરાધાય છે, પરંતુ તત્ત્વ એ છે કે માત્ર એક કલ્યાણકને આશ્રીને કરેલ તપથી છે ત્રણ

કલ્યાણકાેના તપનું આરાધન થઇ શકે નહિ.)

ખરતરગચ્છવાળાએકનેજ શાસકાર કહે છે કે જેમ પૂનમના ક્ષય હોય ત્યારે પક્ષ્મી અને ચાન્માસી ઉપર છું કરનારાએક તમારામાં આગળના દિવસ લઈને છું કના તપ પૂરા કરે છે, તેમ કલ્યાણકાદિમાં અમે પણ આગળના દિવસ લઈને તપ પૂરા કરીએ છીએ.

(તપાગચ્છમાં તો તેરશે ચાદશ અને ચૌદશે પૂનમ થતી હતી, પરંતુ ખરતરગચ્છની પ્રાચીન સામાચારી (વિધિ પ્રયા) પ્રમાણે ચામાસી ચૌદ-શના ક્ષયે પૂનમે ચામાસી કરાતી હતી. નવા ખરતરાને મતે દરેક ચૌદશના ક્ષયે પૂનમે પક્ખી કરાતી હતી એટલે ચાદશના ક્ષયે ચાદશના ઉપવાસ તો તે લાકા પૂનમને દિવસેજ કરી લે, પરંતુ છઠના અભિગ્રહવાળા પૂનમે ચૌદશ કરે ત્યારે આગળના પડવાના દિવસ લીધા સિવાય છે કરી શકેજ નહિ.

નવા વર્ગ તા પૂનમના ક્ષયે ચૌદરા પૂનમની આરાધના અનુક્રમે શાસ્ત્રકારાએ તેરશ ચૌદરા કહેલી છે તે, અને તેરશે બૃલી જવાય તા પડવે કહેલી છે. તે સ્પષ્ટ વચનને પરંપરા ન માનતાં તેરશને દિવસે પૂનમની આરાધના કરવાનું અને ભૂલી જવાય તા એકમને દિવસે પૂનમની આરાધના કરવાનું અને ભૂલી જવાય તા એકમને દિવસે પૂનમની આરાધના કરવાનું જણાવે છે. આથી તે વર્ગના મતે પૂનમની આરાધના શરાધના ચૌદરા પહેલાં થશે, અને તેથી તેને આ બ્રન્થથી પણ સ્પષ્ટ વિરાધ આવે છે, કેમકે ચૌદરા પૂનમની આરાધનામાં અનન્તર એવા ઉત્તર દિનના મુખ્ય માર્ગ છે, તેના અહિં તે વર્ગને સમાવેશ રહેતાજ નથી.

वणी तेरशे के એકમને દહાઉ पूनमने। नथी ते। ઉદય, नथी ते। ले। जा, के नथी ते। समाप्ति छतां शास्त्रना त्रयोदशीचतुर्दशी चतुर्दश्योः से दिन्यनथी विवृद्ध कर्धने पूनमनी आराधना तेरशे के पढ़े मानवाने तेसे। तैयार थया छे.

અને સાન્તર તપ કરનારા તા બીજા વર્ષની

તે દિવસની કલ્યાણુક તિથિવાલા દિવસને લઇનેજ તપ પૂરનારા થાય છે. તેથી અહિં એક દિવસે એ તિથિ કેમ ન આરાધાય? તેવી શંકાને અવ-કાશ નથી.

એક દિવસે બે તિથિઓનું આરાધન થતું હોત તો સાન્તર તપવાળાને પણ બીજા વર્ષનો દિવસ લેવો પડત નહિં. 'અહિં શંકા કરવી તે યુક્તિરહિત છે. અને શૂન્યતા એ શંકાજ્વરને નાશ કરવાની ઔષધી નથી.'એમ કહેવું પડત નહિ.

के वर्ज पाताना स्पष्टीक्षरख्मां अवणी रीते रेज करें पाठ पाठ पाठ पाठ कर्याम जा तिहि, सा पमाणिमअरीइ कीरमाणीण। आणामंगणवत्था मिच्छत्तविराहणं पावे।

શ્ર એ વર્ગે રજૂ કરેલ પાઠનો અર્થ આપ્યો નથી તેથી રજૂ કરેલ પાઠનો અર્થ અમે આપીએ છીએ.

ઉદયની વખતે જે તિથિ હાય તે તિથિ ચા-વીસે કલાક પ્રમાણ કરવી. (પણ જો) બીજી (કિ-યાકાલવાળી) તિથિ કરવામાં આવે તો (અહારા-ત્રના પૌષધાદિક નિયમના ભંગ થવાથી) આજ્ઞા-ભંગ, અનવસ્થા, મિચ્યાત્વ અને વિરાધના પામે. એ વર્ગના પાઠના અર્થતું શુદ્ધ સ્પષ્ટીકરણ

### પાઠેપ જા

શાસકાર શ્રી રત્નશેખરસ્રિજી મહારાજે કર-જીયાત પર્વતિથિઓની આરાધના પૌષધ આદિથી જણાવી અને તે પૌષધ વિગેરે વર્તો અહારાત્ર પ્રમાણ હોય છે, અને અહારાત્રની આદિ સૂર્યના ઉદયથી આવતા સૂર્યના ઉદયની મર્યાદાએ હોય છે. તેથીજ આગળ જણાવ્યું છે કે સવારે પચ્ચ-ક્ષ્માણની વખતે જે તિથિ હોય તે આખા અહા-રાત્રને માટે પ્રમાણ કરવી.

પોતાના કથનના સમર્થનમાં લાેકવ્યવહારને પણ આગળ કરીને સૂર્યાદયને અનુસારે દિવસ આદિ કહેવાય છે, એમ જણાવ્યું છે. એવી રીતે શાસ્ત્ર અને લાેકને અનુસરીને અહાેરાત્રની તિથિ પ્રાતઃ પ્રત્યાખ્યાન કાળે અગર સૂર્યોદયથી નક્કી કર્યા છતાં જેઓ ઇતરગચ્છીઓ ધર્મકિયાનુષ્ઠાન કાળની વખતે વિદ્યમાનતાવાળી તિથિ માનતા હતા તેને માટે આ ગાથા જણાવવામાં આવી છે. અને આથીજ સૂર્યોદયને આધારે તિથિ ન માનતા કિયાકાલને આધારે તિથિ જાણાવવામાં કિયાકાલને આધારે તિથિ માનનારાઓને મિશ્યાત્વ વિગેરે જણાવવામાં આવ્યું છે.

પ્રથમ તો આ હકીકત શય-વૃદ્ધિના પ્રસંગ સિવાયની છે. કેમકે ક્ષય–વૃદ્ધિના પ્રસંગને માટે क्षये पूर्वावनुं आणुं प्रक्षरख्य आगण क्षेत्र श्र-થમાં જણાવે છે. એટલે પર્વતિથિના ક્ષય-વૃદ્ધિના પ્રસંગમાં આ ગાથા અપાદિત (આધિત) ગણાય. એવી અપાદિત ગાથાએ! અપવાદની ચર્ચામાં આપ-નારે નિરર્થક વસ્તુસ્થિતિમાં ગુંચવાડાે ઊભાે કરતાં પહેલાં ઘણા વિચાર કરવાની જરૂર હતી. વળી ઉદયવાળીજ તિથિ લેવી અગર ઉદયવાળી તિથિ ં લેવીજ, આ અન્નેમાંથી કાેઈપણ પ્રકાર લેવામાં આવે તો.......તે વસ્તુ એ નવા વર્ગને કાઈપણ પ્રકારે ઈબ્ડ નથી. કેમકે નવા વર્ગ અબ્ડમી આ-દિના ક્ષયની વખતે ઉદય વગરની એવી પણ અ ષ્ટમી આદિ કરે છે. એટલે પાતાના રજા કરેલા પાઠથી विरुद्ध रीतिએજ ઉદય વગરની તિથિ મા-नीने ते वर्ग पातानी व्याप्या प्रभाषे रुलू हरेता પાતાને ક્ષય–વૃદ્ધિ પ્રસંગે પણ માન્ય એવા આ **उदयंमि** ના પાઠથીજ મિથ્યાત્વઆદિ દેાષોને પાત્ર પાતે પાતાનેજ હાથે અને છે.

વળી અગ્ટમી આદિ તિથિ વૃદ્ધિ હોય ત્યારે પહેલે દિવસે અગ્ટમી આદિનો સ્પોદય હોય છે. છતાં ઉદયવાળી તિથિ લેવીજ એ નિયમને ક્ગાવી દઈ તે દિવસને અગ્ટમી આદિ તરીકે કહે છે છતાં એ વર્ગ માનતો નથી. માટે પણ તે વર્ગ પાતાનીજ આપ્યાથી મિશ્યાત્વઆદિ દોષને પામવાવાળા શાય છે.

બીજી વાત એ પણ અહિં વિચારવા જેવી છે કે જ્યારે ગણિત પ્રમાણે અષ્ટમી આદિ પર્વ- તિથિની હાનિ–વૃદ્ધિ આવે ત્યારે તે પર્વતિથિઓને અખંડ અને પરિસંખ્યાત રાખવા માટે **સચે પૂર્વા**ં ના અપવાદ લાગુ કરવામાં આવે.

ले गिष्तिना आधारे आवेशी पर्वतिथिनी पूर्वे पण् प्रदेशना आधारे आवेशी पर्वतिथिनी हेर ढानि के वृद्धि मानवाना प्रसंग आवे केटले के जि भूनम के ले अमास वणते ले बौहश थवाना प्रसंग आवे के पूनम के अमासना क्षये बौहशनो क्षय करवाना प्रसंग आवे तो ते अनिष्टतम गण्डाय ते स्वाकाविक के अने तेथी यावन्तमवस्ताविद्धिः ना न्याये क्षयेण्नं से विधान अने बृद्धींण्ना के नियमा क्री क्षायेण्नं से विधान अने बृद्धींण्ना के नियमा क्री क्षायेण्नं से विधान जि क्षाये तेथी पर्वानन्तर पर्वतिथिनी ढानि न्युद्धि वणते ते विधायक अने नियामक वाक्षयनी पुन्दिकत करवील पडे. ते न्यायसुक्तण गण्डाय तेथी रीते शास्त्रवाक्षय अने न्यायमा आधारे थती सामायारीना विरोधमां उद्यंमिण नं उत्सर्जवाक्षय आगण करवं तेन्याय समलनारने ते। शोलेल निढे.

ગણિતના આધારે પૂનમ અમાવાસ્યાની હા-નિના સચે પૂર્વાના પ્રદેશિષવે ચીદશનું નામ ખ-સેડવાના પ્રસંગ આવ્યો હોવા છતાં ચીદશ પણ પર્વતિથિપણે હોવાથી અને પર્વતિથિના ક્ષય જૈન શાસકારાને ઇન્ડ ન હોવાથી यावत्संमवस्ताविद्धिः એ ન્યાયે ફેર પણ ક્ષયે પૂર્વાબ્ની પ્રવૃત્તિ કરીને ચીદશના નામના અભાવ કરી ચીદશની સંજ્ઞા પ્રવ-ત્તાંવવી જોઈએ, એડલે ગણિતના આધારે આવેલ પૂનમના ક્ષયે તેરશના ક્ષય કરવા જોઈએ.

એવી જ રીતે પૂનમની વૃદ્ધિ વખતે તેરશની વૃદ્ધિ, बृद्धौ कार्या तथोत्तरा એ ન્યાયે પુન: પ્રવ-તાંવીને કરવી જોઈએ. એટલે પૂનમની વૃદ્ધિએ એ તેરશ કરવી એ પણ શાસ્ત્ર ન્યાય અને પરંપ-રાથી યુક્તજ છે.

**ક્ષયે પૂર્વા ને કૃદ્ધી उत्तरાના** અપવાદની વ-ખતે પણ ઉદયતિથિના જ આગ્રહ શાસ્ત્રકારને ઈંદ હોત અને ઉદયતિથિ ગ્રહણ નહિ કરનારને મિ

ચ્ચાત્વ, આજ્ઞાભંગ વિગેરે દેાષા શાસ્ત્રકાર ઇંદ્ર ગણતા હોય તા. ઉદયવાળી પૂનમને દિવસે અનુદયવાળી ચૌદશને કરનાસ ખરતરા માત્ર આ એકજ સિહાં-તથી મિચ્યાત્વ, આજ્ઞાભંગ આદિ કરનારા વિગેરે જણાવીને તેનું ખંડન કરત, પણ શાસ્ત્રકાર મહા-રાજને મતે ક્ષયે પૂર્વાંબના પ્રદેશધની ઘટનામાં ઉદયના સિદ્ધાંત અપાદિત થતા હાવાથી, તેમ ન કરતાં અનુષ્ઠાનના લેાપની આપત્તિ આવશે, મૃષાવાદ લાગશે, વિગેરે ચર્ચા કરીને શાસકારે તેનું નિરસન કરવું પડ્યું છે. કારણ કે ખરતરા પણ 'ઉદયતિથિ'ને માને છે. 'उदस्यतिहि अप्ययस्तावि घेतव्वा ' विधिश्रमा ' ने। भार तेनुं સમર્થન. આથી સ્પષ્ટ છે કે ઉદયના તે સિદ્ધાંત પર્વ ક્ષય-વૃદ્ધિના પ્રસંગ સિવાયના સ્થળે પ્રવર્તે છે અને પર્વના ક્ષય-વૃદ્ધિ પ્રસંગે ઉદયતિથિના સિ-હાંત અપાદિત શાય છે. એ વાત આ નવા વર્ગ સિવાય ખરતરાએ માનેલ છે.

એ વર્ગે પાતાના સ્પષ્ટીકરણમાં અવળી રીતે રજૂ કરેલ **પાઠ ર ઝ** 

जयविहु जिणसमयंमि अ कालो सव्वस्स कारणं भणिओ ।

तहिवअ चउद्सीए नो जुजड़ पुण्णिमा हेऊ ॥१०॥
यद्यपि हु-निश्चितं, जिनसमये-जिनशासने कालः,
स्वभावादिचतुष्कसहकृत इत्यध्याद्यर्यं, सर्वस्यापि
कारणं भणितस्तथापि पूर्णिमाभावश्चतुर्दश्या हेतुःकारणं न युज्यते पवेति, अत्र चकार पवकारार्थः,

अथ कारणलक्षणाभावमेव दर्शयति— कज़स्स पुन्त्रभावी नियमेणं कारणं जओ मणियं। तल्लक्खणरहिआविय मणाहि कह पुण्णिमा हेऊ ?

कारणलक्षणाभावादिति गाथार्थः॥ १०॥

कार्यस्य नियमेन यत् पूर्वभावी, दीर्घत्वं चात्र लिङ्गव्यत्ययेन पाकतत्वात्, तदेव कारणं भवति, तक्लक्षणरहिताऽपि च पौर्णमासी कथं चतुर्दश्या हेतुः कारणं स्यादिति भण–कथय, मां प्रतीति गम्यं, यदि विनष्टस्यापि कार्यस्य भाविकारणं स्यात्तीहं जगद्व्यवस्थाविष्ठवः प्रसज्येतेति गाथार्थः॥११॥

# પાઠના શુદ્ધ અર્થ-પાઠ ક જ્ઞ

જે કે જિનશાસનમાં કાલને સર્વનું કારણ કહેલ છે, તો પણ પૂર્ણિમાએ ચૌદશનું કારણ ગ-ણાય નહિ. (૧૦)

જે કે નિશ્ચયે જિનશાસનમાં સ્વભાવ આદિ ચતુષ્ક સહિત કાળ, સર્વનું કારણ કહેલા છે, તા પણ પૂર્ણિમાના અભાવ એ ચૌદશના હેતુ એટલે કારણ ગણાય નહિ. અહિં ચકાર એવકારના અર્થમાં છે, કારણના લક્ષણના અભાવ હાવાથી. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ (૧૦)

હવે કારણના લક્ષણના અભાવજ દેખાડે છે. જે કારણ માટે કહ્યું છે કે–કારણ એ કાર્યની અ-વશ્ય પૂર્વે થવાવાળું છે. તો પછી તે લક્ષણથી રહિત એવી પૂર્ણિમા તે (ચૌદશ)ના હેતુ કેવી રીતે થાય તે કહે (૧૧)

કાર્યનું નિયમથી જે પૂર્વે થવાવાળું છે. (અને કીર્ધપછું તો અહિં પ્રાકૃત હાવાથી લિંગત્યત્યયથી છે) તેજ કારણ થાય છે. તે [કાર્યથી પૂર્વે થવા રૂપ] લક્ષણથી રહિત એવી પૂર્ણિમા કેવી રીતે ચૌદ-શના હેતુ એટલે કારણ થાય ? તે કહા-એ પ્રમાણે સમજ લેવું. જે વિનષ્ટ એવા કાર્યનું ભાવિ કારણ થાય તો પછી જગતની વ્યવસ્થાના નાશ થાય. આ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. (૧૧)

# એ વર્ગના પાકનું શુદ્ધ સ્પષ્ટીકરણ જ

આ પાઠ ખરતરગચ્છવાળાઓ પાતાના આ-ચાર્યાની "વિધિ પ્રપા"માં કહેલું—ચૌદશના ક્ષયે તેરશે ચૌદશ કરવાનું વચન ઉલ્લંઘીને ચૌદશના ક્ષયે પૂનમ માનીને પૂનમે પક્ષ્મી કરે છે તેને અંગે છે. છતાં એ વચન ને પાઠના પ્રસંગના વિ-ચાર કર્યા સિવાય જ્યાં ત્યાં એ પ્રસંગ એકાંતથી લગાડવામાં આવે તા જે દોષ ખીજાને આપવામાં આવે છે, તેજ દોષ પોતાને કેમ ન લાગે ? કારણ કે અષ્ટમી આદિ તિથિના દિવસે સૂર્યોદયથી અમુક ઘડી થયા પછી નવમી વિગેરે આવે છે, છતાં તે નવમીને જે અષ્ટમી આદિ માનીને આરાધાય તે નષ્ટ કાર્યનું ભાવિ કારણ કેમ ન ગણાય?

પરંતુ હ્વયંમિંગ્ના નિર્ણય આચાર્યોએ કર્યો છે, તેથી તે નવમી વિગેરમાં અષ્ટમી વિગેરનું આરાધન નષ્ટ કાર્યનું ભાવિ કારણ ન ગણાય, કારણ કે ઉદયમાં નોમ હોવા છતાં નામ ગણાતી નથી. તેમ પછી તેમજ ક્ષયે પૂર્વાંગ વિગેર પણ સમર્થ આચાર્યોનાં વચના છે, અને તેથી તેના આધારે સંસ્કાર પૂર્વંક પહેલી પૂનમે ચતુર્દશીના આરાધનમાં નષ્ટ કાર્યનું ભાવિ કારણૂર્પ આપત્તિ કેમ ગણી શકાય ?

વળી જૈન શાસ્ત્રને માનનાર ભવિતવ્યતા કે તથાભવ્યત્વને ન માને એમ તો નજ ખને. અને જે માને તો તેમાં નખ્ટ કાર્યનું ભાવિ કારણપણું કેમ નથી?

भारे ७-८-१५-१६-१६-२३-२४ भारे ब स्रये पूर्वा तिथिः कार्या (तिथिय्रीह्या) घृद्धौ कार्या (प्राह्या) तथोत्तरा भारेने। शुद्ध अर्थ

( પર્વતિથિના ) ક્ષયની વખતે પૂર્વની તિથિ (પર્વતિથિપણે ) કરવી એટલે બ્રહે ફરવી અને (પર્વતિથિની ) વૃદ્ધિ હાય ત્યારે ઉત્તર તિથિને (પર્વતિથિપણે ) કરવી એટલે ગ્રહે ફરવી.

એ વર્ગના પાઠનું શુદ્ધ સ્પષ્ટીકરણ પાઠ ૭-૮-૧૫–૧૬-૧૯-૨૩-૨૪ क

આ પ્રદેશવનું ઉત્થાન તેઓજ માની શકે કે જેઓ પર્વતિચિઓનું પરિસંખ્યાન માને. પરિસંખ્યાન માને. પરિસંખ્યાન ન માનતાં જેઓ આરાધનાના આધાર- બૂત પર્વતિચિના ક્ષય માનવાને તૈયાર હાય, તેઓને આ વિધાયક અને નિયામક પ્રદેશયની જરૂરજ નથી. આજે એ વર્ગ બાર પર્વતિચિઓનું પરિસંખ્યાન નહિ માનીને ૧૧ કે ૧૩ પર્વતિચિઓને કરે છે, તેને આ પ્રદેશ નિર્ચંક છે. આ પ્રદોષ્યાં આરાધના વિધેય તરીકેજ નથી, કારસુકે

આરાધનાની અપ્રાપ્તિ થતીજ નથી. તેમજ આ-રાધનાની અધિકતા એટલે સદા કર્તભ્યતા જૈન શાસકારોને અનિષ્ટ નથી. તેથી નિયમ કરવાની પણ જરૂર રહેલી નથી. આ પ્રઘોષની જરૂરિયાત પર્વતિથિના પરિસંખ્યાન માટે છે; જ્યારે ટીપ્પ-ણાની રીતે પર્વતિથિના ક્ષય આવે ત્યારે પર્વતિ-થિની સંજ્ઞાની કઈ રીતે બ્યવસ્થા કરવી કે જેથી સર્વ પર્વતિથિઓ સચવાઇ રહે એ માટે છે.

ક્ષાપે પૂર્વાંગ્ના પ્રથમ પાદથી વિધાન અને બીજા પાદથી નિયમ કરવામાં આવેલા છે, તે આરાધનાની ન્યૂનતા કે અધિકતા ટાળવા માટે નથી. પરંતુ પરિસંખ્યાત એવી પર્વતિથિઓની ન્યૂનતા કે અધિકતા ટાળવા માટે છે.

આ પ્રદોષમાં પણ तिथिः कार्या (तिथिप्रांह्या) એવું સ્પષ્ટ વિધેય છે, તે પર્વતિથિની ન્યૂનતા અને અધિકતાની આપત્તિ ટાળવા માટે છે, એટલે વિધેન યતા અને નિયતતા પર્વતિથિનીજ રહેલી છે, અને તેથીજ અષ્ટમી આદિના ક્ષયે તેનાથી પૂર્વે રહેલી સપ્તમી આદિ તિથિનેજ અષ્ટમી આદિ પર્વતિથિ-પહે ગહાવાનું વિધાન થાય છે. તેમજ બે અષ્ટમી વિગેરે હોય ત્યારે બીજી અષ્ટમી વિગેરેને અષ્ટમી આદિરૂપ પર્વતિથિયણે ગણવાનું થાય છે; અને તેથીજ શ્રી તત્ત્વતરંગિણીકારે ચૌદશના ક્ષયની વખતે તેરશના ઉદય છતાં તેરશના વ્યપદેશના અભાવ જણાવીને ટીપ્પણાની તેરશને તેરશ નહિંજ કહેવી એમ જણાવેલું છે. અને ચૌદશના ઉદય નહિ છતાં પણ તે દિવસે ચૌદશજ કહેવી એમ જ્ણાવેલ છે. અર્થાત ટીપ્યભાની તેરશના ઉદયના વખતશીજ ચૌદશની સત્તા શાસકારે જ્છાવી કીધી છે, એટલે તેરશ ન માનવાનું જણાવ્યું તેમાં આશ્ચર્યનથી.

જેવી રીતે એકાદ પર્વતિથિની ઢાનિ–વૃદ્ધિમાં વિધિ અને નિયમના અળે પૂર્વની અપર્વતિથિની ઢાનિ–વૃદ્ધિ કરવાતું પ્રાપ્ત થાય છે, તેવીજ રીતે પર્વાનન્તર પર્વતિથિના ક્ષય–વૃદ્ધિ વખતે પશ્ચુ તે વિધાયક અને નિયામક વાકચની કરી પ્રવૃત્તિ કરવી પહે, અને તેથી પૂર્વતર અપર્વતિથિની હાનિ ન્યૃદ્ધિ કરવાનું પ્રાપ્ત થાય છે. એક વાત એ પણ ધ્યાનમાં રાખવાની છે કે તેરશની તિથિ જે કે કલ્યાણક તિથિ તરીકે પર્વતિથિપણે આવે તો પણ ક્રસ્છયાત ચૌદશ જેવી તિથિના ક્ષયની વખતે તેરશે તેરશ નહિ કહેવાનું સ્પષ્ટ વિધાન કહેલું છે, તેમજ સખ્તમી પણ વ્યપદેશમાંથી ઉડાવી દેતાં ક્રસ્છયાત અષ્ટમીરૂપ પર્વતિથિનું રક્ષણ કરનું એ ધ્યેય નક્કીજ છે. એટલે આ પાઠ સ્પષ્ટપણે પહેલી અપર્વતિથિને વ્યવહારમાંથી કાઢી નાખીને તેની જગાએ પર્વતિથિને ગાઠવે છે.

એ વર્ગના સ્પષ્ટીકરહ્યુમાં અવળી રીતે રજૂ થયેલ **પાઠ** ૯ અ

अथ तिथीनां हानौ वृद्धौ च का तिथिराराध्य-त्वेन सम्मत्तेत्यपि दर्शयति

પાઠના શુદ્ધ અર્થ—પાઠ ૯ ષ

હવે તિથિ( પર્વતિથિ)ઓની હાનિ તથા વૃદ્ધિ વખતે કઇ તિથિ આરાધ્યપણે ( પર્વતિથિપણે ) સમ્મત છે તે પણ દેખાડે છે.

क्षे વર્ગના પાઠનું શુદ્ધ ૨૫ષ્ટીકરહ્યુ પાઠ ૯ क

આ પાઠમાં ' तिथीनां ' પદજ સામાન્ય તિથિ એટલે અનારાધ્ય તિથિ માટે તો નથીજ, એમ એ નવા વર્ગને પહ્યુ કખુલ કરલું પડશે. તેમ પ્રકરહ્યુ પહ્યુ ઉપરથી પર્વતિથિનું ચાલેલું છે. માટે તિથિ શબ્દના અર્થ પર્વતિથિ એમ કરવાજ પડશે. અને જ્યારે પર્વતિથિ એવા અર્થ કરવામાં આવે તો તે પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ જૈન શાસ્ત્રકારાને અનિષ્ટ છે, એમ માનલુંજ જોઇએ, અને તેથી શાસ્ત્રકારા કોઈ પહ્યુ પ્રકારે અષ્ટમીના ક્ષય કે એ અષ્ટમી ટીપ્પહ્યુમાં હાય છતાં પહ્યુ કહેવા માનવા તૈયાર નથી એ ચાફ્યુંજ છે. વળી પર્વતિથિની હાનિ વખતે-કઈ તિથિ આરાધ્યપહ્યું-પર્વતિથિપણે સમ્મત છે, એટલું વાકય 'ઉપરની વાતને પુષ્ટ કરે છે.

તે વાકય જણાવે છે કે-ટિપ્પણાની પર્વતિથિની ક્ષય કે વૃદ્ધિ હોય ત્યારે પર્વતિથિને અખંડ રાખવા કઈ તિથિને પર્વતિથિપણે ગણવી ? અર્થાત્-ટિપ્પણામાં પંચાંગની રીતિએ પર્વતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ ક્ષસે હોય પણ જૈનશાસ્ત્ર મુજબ આરાધનામાં તિથિ ઘટે વધે નહિં. માટે કઈ તિથિની વખતે પર્વતિથિની સંગ્રા રાખવી ? એજ નક્કી કરવાનું છે. વળી વિશેષે કરીને વૃદ્ધિમાં કઈ તિથિ સમ્મત છે?' એ કહેવાની તો જરૂરજ નહોતી. કેમકે પર્વતિથિની વૃદ્ધિ માનવાથી તો સર્વકાળ ઈષ્ટ હોવાથી પણ આ વાકય કોઈ પણ પ્રકારે આરાધનાની ન્યૂનતા કે અધિકતા ટાળવાને માટે છે એમ માની શકાયજ નહિ. પરંતુ પર્વતિથિની ન્યૂનતા ને અધિકતાને ટાળવા આ વાકય છે એમ માની શકાય.

વળી 'कस्यामाराधना' ન લખતાં आराध्यत्वेन કહીને ઇત્શંભૂત લક્ષણની તૃતીયા જણાવીને પૂર્વની અપર્વતિથિમાં આરાધ્યત્વની વ્યાપકતા જણાવવા સાથે તેમાં પર્વતિથિપણું દાખલ કરે છે, અને વૃદ્ધિની વખતે પહેલી અષ્ટમી આદિમાંથી આરાધ્યતાને એટલે પર્વતિથિપણાને ખસેડી દે છે. જે બનને વસ્તુ વિધિ અને નિયમના ખળે સહેજે થઈ શકે છે.

वणी आराष्य શબ્દના અર્થ વિચારનાર क्यण પ્રત્યય જોઇને જરૂર તે તિથિને આરાધના ક્રિયાનું એકલું કાર્ય ન માનતાં ચાેગ્ય એલું કર્મજ માને, અને તેથીજ ક્ષયની વખતે પૂર્વ તિથિમાં અને વૃદ્ધિની વખતે માત્ર ઉત્તર તિથિમાંજ પર્વતિથિ-પહ્યું રહે એ સિધિ વાત છે.

એ વર્ગ તરફથી સ્પષ્ટીકરણુમાં અવળી રીતે રજુ થયેલ

५।३ ९०--१९--१२--१३--१४ अ "तिहिवाए पुव्वतिही अहिआए उत्तरा य गहिअव्वा । हीणंपि पक्लियं पुण न पमाणं पुष्णिमादिवसे ॥४॥"

" तिहिवाप तिथिपाते-तिथिक्षये पूर्वेव तिथि-प्राह्मा, अधिकायां च-वृद्धौ चौत्तरैव प्राह्मा, उपा-देयेत्यर्थः, यदुक्तं- "क्षये पूर्वा तिथिप्रांद्या, वृद्धी प्राद्या तथोत्तरा। श्रीमद्वीरस्य निर्वाणं, क्षेयं छोकानुसारतः॥१॥ "

पतच्चावयोरिप सम्मतमेव ॥ [अथैवमङ्गीकृत्यापि कश्चिद् भ्रान्त्या स्वमितमान्द्याचाष्टम्यावितिथिक्षये सप्तम्यादिरूपा प्राचीना तिथिः चतुर्वशिक्षये चोत्तरा पञ्चवशी प्राह्येत्येवंरूपमर्धजरतीयन्यायमनुसरित तमेवाधिकृत्योत्तराईमाह—'हीनमिप'] (श्लीणमिप पाक्षिकं—चतुर्वशीलक्षणं पूर्णिमायां प्रमाणं न कार्यं, तत्र तद्भोगगन्धस्याप्यसंभवात्,)[किन्तु त्रयोदश्यामेवेत्यर्थः, हष्टान्तनिवद्या
युक्तयश्चात्र पुरो वश्यन्ते इति । नन्वौद्यिकतिथिस्वीकारान्यतिथितिरस्कारप्रवणयोरावयोः कथं त्रयोदश्या अपि चतुर्वशीत्वेन स्त्रीकारो युक्त इति
चेत्, सत्यं, तत्र त्रयोदशीति—व्यपदेशस्याप्यसंभवात्, किन्तु प्रायश्चित्तादिविधौ चतुर्वश्यवेति व्यपदिश्यमानत्वात्, यदुक्तं—

''संबच्छरचउमासे पक्खे अद्वाहियासु य तिहीसु । ताओ पमाणं भणिआ जाओ सुरो उदयमेइ ॥१॥ अह जइकहवि न लब्भेति ताओ सरुग्ममेण जुत्ताओ। ता अवरविद्व अवरावि हुज्ज नहु पुच्च तिच्चद्वा॥२॥"

"त च पाक चतुर्दश्येवेत्युक्तम्, अत्र तु 'अवरावी 'त्यनेन अपि शब्दादन्यसंशाऽपि गृह्यते, तत्कथं न विरोध इति वाच्यं, प्रायश्चित्तादिविधा-वित्युक्तत्वात्, गौणमुख्यमेदात् मुख्यतया चतुर्दश्या [यव] व्यपदेशो युक्त इत्यभिप्रायेणोक्तत्वाद्वा" 'पाउनी शुद्ध अर्थः व

( પાઠ ૧૦, ૧૧, ૧૨, ૧૩, ૧૪. )

તિથિના ક્ષયની વખતે પૂર્વની તિથિ અને (તિથિની) અધિકતાની વખતે ઉત્તર તિથિ ચહે છું કરવી. ક્ષીણ એવી પક્ખી (ચાદશ) પૂનમને દિવસે પ્રમાણ ન કરવી.

તિથિના પાત એટલે તિથિના ક્ષય હાય ત્યારે પૂર્વનીજ તિથિ ગ્રહણ કરવી. અને અધિ- કતામાં એટલે વૃદ્ધિમાં ઉત્તરજ ગ્રહણ કરવી. આ- સધ્યપણે લેવી. એમ અર્થ છે જે માટે કહ્યું છે કે-" (પર્વતિથિ)ના ક્ષય હોય ત્યારે પૂર્વની તિથિ

(પર્વતિથિપણે) ગ્રહણ કરવી. અને પર્વતિથિની વૃદ્ધિ હોય ત્યારે તે ઉત્તર તિથિનેજ (પર્વતિથિ-પણે) ગ્રહણ કરવી; અને શ્રી વીરભગવાનનું નિ-વાંણ તો લોકને અનુસારે જાણવું (૧)"

આ તેા આપણે બન્નેને સમ્મતજ છે.

[ હવે આ પ્રમાણે અંગીકાર કરીને પક્ષુ કે! ઈક બ્રમથી કે પાતાની અહિમન્દતાથી અષ્ટમી આદિ (પર્વ)તિથિના ક્ષયે તો સાતમ વિગેરે પહે-લાની તિથિઓને (આઠમ વિગેરે પર્વતિથિપણે લે) અને ચાદશના ક્ષયની વખતે ઉત્તર એવી પૂનમ બ્રહ્ય કરે એમ અર્ધજસ્તીય ન્યાયને અનુસરે છે, તેવાને આશ્રીને ઉત્તરાર્ધ કહે છે–ક્ષીયુ એવી પસ્.]

ક્ષીષ્યુ એવી પક્ષિ(ચાદશ)ને પૂનમે પ્રમાષ્યુ ન કરવી ત્યાં (પૂનમ દિવસે) તે (ચાદશ)ના લાે-ગની ગંધના પણ અસંભવ હાેવાથી પરંતુ તેરશને દિવસેજ (કરવી) એ પ્રમાષ્યુ અર્થ છે. દેષ્ટાન્ત સાથે યુક્તિએા હવે આગળ કહેવાશે.

ઉદયવાળી તિથિના સ્વીકાર અને અન્ય તિ-થિના તિરસ્કાર માનવામાં તત્પર આપણે અન્નેને તેરશના ચાદશપણે સ્વીકાર કેવી રીતે યુક્ત છે?

(આ પ્રમાણે કાઈ શંકા કરે તે તેના સમાધાન માટે કહે છે કે) (આ પ્રમાણે કહે છે તે) સાચું છે, ત્યાં (ટીપ્પણાની તેરશે) તેરશ એવા વ્યપદેશના પણ અસંભવ હોવાથી, (અને) પ્રાયક્શિત્ત આદિ વિધિમાં 'ચૌદશ' એ પ્રમાણે વ્યપદેશ કરાતા હોવાથી જે માટે કહ્યું છે કે સંવત્સરી, ચામાસી પક્ષી અને અદ્વાઈ વિગેરે તિથિઓમાં તે તિથિઓ પ્રમાણ ગણવી કે જે તિથિઓને સ્પોદય સ્પર્શ છે.]

જો કદાપિ સ્પેકિયથી સુક્ત તે તિથિઓ ન મલે તેા ક્ષીણ (ચતુર્દશી આદિ) પર્વતિથિ જ વિંધાયેલી પણ ચૌદશ વિગેરે પણ પર્વતિથિ લેવી. પર્વતિથિથી વિંધાયેલી પૂર્વા એટલે પહેલાંની અપર્વ તિથિ કહેવાય જ નહિં.

પહેલાં ચૌદશ જ કહેવાય એમ કહ્યું, અને

હવે અહિં પણ શબ્દવડે અન્ય સંજ્ઞા પણ ત્રહણ કરાય એમ કહેશા તા કેમ વિરાધ નહિ આવે? (કારજુ કે આગળ પર્વતિથિના ક્ષયે પૂર્વની અપર્વતિથિના બ્યપદેશને ઉડાડી કેવળ પર્વતિથિપણે જવ્યપદેશ કરવા તેમ જણાવ્યું અને અહિં 'અપિ' શબ્દથી અન્ય વ્યપદેશ પણ શાય તેના શું વાંધા નહિ આવે? તા શાસકાર કહે છે કે-એમ નહિ.)

પ્રાથચ્છિતાદિ વિધિમાં ચતુષ્પર્વીમાં નિશ્ચયે (ચતુર્દશીની જ સંજ્ઞા થાય તેમજ ગૌલુ મુખ્ય લેદથી મુખ્યપણાએ ચતુર્દશીના જ વ્યપદેશ યાગ્ય છે, એ પ્રમાણે અભિપ્રાય જણાવેલા હાવાથી.

આ પાંઠામાં વચમાં વચમાં પ્રસ્તુત ચર્ચામાં ઉપયોગી છતાં પણ [કાંસમાં લખેલા પાંઠા, એ વર્ગે જાણી એઈને છાડી દીધા છે.

યાઠ ૧૦ થી ૧૪ તું શુદ્ધ સ્પષ્ટીકરણ ब-क આ આખા પાઠને સળંગ રીતે વાંચનાર મ-તુષ્ય એમ કણુલ કર્યા સિવાય રહી શકેજ નહિ કે–પર્વતિથિની હાનિ કે વૃદ્ધિ ટીપ્પણામાં હાય ત્યારે તેનાથી પૂર્વ અપર્વતિથિની હાનિ–વૃદ્ધિ કરવીજ એઈએ.

આ આખા પાઠ ઉદયવાળી તેરશને પણ તેરશ કહેવાની મનાઇ સિદ્ધ કરનારા છે. અને ઉદય વગરની ચૌદશને દીપ્પણાની તેરશ છતાં પણ તે આખા દિવસ ચૌદશજ છે એમ કહેવાનું સાબીત કરનારા છે. અને એ રીતે જ્યારે પર્વતિથિના ક્ષયની અનિષ્ટતા ટાળવા માટે અને પર્વતિથિના પરિસંખ્યાનના રક્ષણ માટે ઉદયવાલી પણ પૂર્વની અપર્વતિથિને એ અપર્વતિથિરૂપે કહેવાનું નિષેધ છે, તા પછી પર્વતિથિની દીપ્પણામાં વૃદ્ધિ હાય ત્યારે પણ પર્વતિથિની પરિસંખ્યાનનું રક્ષણ કર-વાની જરૂરજ હોવાથી પહેલી તિથિમાંથી પર્વ-તિથિપણું કાઢી નાખનુંજ પડે.

એ વર્ગ તરફથી આ ખંડિત કરીને આપવામાં આવેલા પાઠ ઉપરથી સ્પષ્ટપણે સમન્તુ માણસ સમજી શકે કે–તે વર્ગની દાનત આવી રીતે પાઠ રજી કરીને સાચી વાત છૂપાવવી અને ટુકડા ટુકડા રજી કરવા વડે ભ્રમ ઉત્પન્ન કરવા એ તેમના આશય દેખીતા જણાય છે.

આ આખા પાઠ સમજનાર મનુષ્ય રહેજે સમજી શકે કે આ પાઠ શ્રી દેવસૂર સંઘની જે સામાચારી પર્વ કે પર્વાનન્તર પર્વતિથિની હાનિ- વૃદ્ધિ વખતે પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિની હાનિ વૃદ્ધિ કરવાનું પ્રતિપાદન કરે છે તે સત્યજ છે, તેમ જણાવે છે. ૧૯૯૧થી નવા નીકળેલા એ વર્ગ જેવી રીતે શ્રી દેવસૂરસંઘની સામાચારીને ઉઠાવનારા બન્યા છે, તેવી રીતે આ પાઠા રજી કરવામાં પણ આ ચન્થના વચલા વચલા ભાગને જાણી જોઈને છાડી દઈ ગ્રંથકારના આશ્રયને લાપવા પ્રયત્ન કરનાર બન્યા છે. આથી 'તત્ત્વ તરંગિણી' ગાથા ૪ અને તેની દીકાના સળંગ ભાગને વાંચનારા મનુષ્ય કાઈ દિવસ પણ આ નવા વર્ગની અસત્યતાને જાણ્યા માન્યા અને કહ્યા સિવાય રહી શકેજ નહિં.

વળી પાઠ ૧૩ ના अथ यदि कथमपि० અંગે લખવાનું કે--આખી તત્ત્વતરંગિણીને જેનારા મનુષ્ય જોઈ શકે છે કે-બ્રંથકારે પોતાની ગાથાનું વિવરણ કરતાં 'સ્પષ્ટ હોય' તો તે ગાથાને 'સ્પષ્ટા' તરીકે જણાવી છે. પરંતુ સાક્ષીના કાઇપણ ગદ્ય કે પદ્ય પાઠને સ્પષ્ટ તરીકે જણાવેલાજ નથી. તે સાક્ષીરૂપ ગદ્ય પદ્ય પાઠાની ટીકા પણ પાતે કરેલી હોતીજ નથી. એટલે તે વર્ગે તેરમા નંબરમાં આપેલું કથન એ બ્રન્થકારનું નહિં પરંતુ કાઇકે ટીપ્પ- ણીમાં લખેલું છતાં કાઇક પ્રતમાં પેસી ગયેલું છે.

એથી એ પાઠ ઉપેક્ષણીય છે. ને તે ગ્રન્થની ખહાર હોવાથી ગ્રંથના નામે લઈ શકાય નહિ. જેથી મુદ્રિત પ્રતમાં તે ટીપ્પણી નથી.

વળી તે ટીપ્પણીકારે અન્વય અને વ્યતિરેક તરીકે વ્યાપ્યા કરવાનું જણાવ્યું છે. પરંતુ અન્વય-વ્યતિરેક અન્ને ઠેકાણે 'અપિ' શબ્દ જણાવ્યા છે; તેથી અન્વય કે વ્યતિરેક એકેય વ્યવસ્થિત થતા નથી. વળી ગ્રંથકારે જે એ ખાખતમાં સાક્ષી આપવા માગી છે તે અન્ને આખતા ટીપ્પણમાં અસ્ત-વ્યસ્ત થઈ ગઈ છે. તેમજ એ ગાથા પર વિરા-ધનું ઉત્પાદન ગ્રન્થકારે જાું કર્યું છે, ને તેનું સમા-ધાન આપ્યું છે. તેથી એ તે ટીપ્પણી ગ્રંથકારની પાતાની હોત તા તેમ અનત નહિ. વળી વિરા-ધનું ઉદ્દભાવન સાક્ષીની સંપૂર્ણતા પછી કર્યું છે, એટલે આ કથન એ ગ્રંથકારનું હોત તા તે 'अपि' વિગેર શબ્દની સાથેજ વિરાધનું ઉદ્દભાવન કરત.

એટલું છતાં પણ તે ટિપ્પણીનું વક્તવ્ય પણ શાસકારાએ વિરાધના પરિહાર કરતાં જડમળથી ઉખેડી નાંખેલું છે. અને સ્પષ્ટ કહેલું છે કે-ચૌદશના ક્ષય હોય ત્યારે પ્રાયશ્ચિત્તાદિ વિધિમાં ચૌદશજ કહેવી અને જગતમાં વ્યપદેશ મુખ્યપણાની અપેક્ષાએ થાય છે, માટે તે દિવસે ચીદશનાજ બ્યપદેશ કરવા ચાગ્ય છે. એમ ત્યાં સ્પષ્ટ કહેલું છે. એટલે કહેવું જોઈએ કે પ્રાથક્રિત્તાદિ વિધિમાં તેરશ કહેવાના શાસકાર સર્વથા નિષે-ધજ કરે, પરંતુ પ્રાયશ્ચિત્તાદિ વિધિ સિવાય પહ સંઘ આખામાં ચૌદશજ કહેવાય એમ નિશ્ચય પૂર્વક જણાવે છે એટલે આ નવા વર્ગ જો તેરશ માનીને ચૌદ્રશની આરાધના પ્રસવવા મારો છે ુ અર્થાત આખા દિવસ ચૌદશ માનવા તૈયાર નથી. તેવા મન્તવ્યના તા આ પાઠ જડમળથી નાશજ કરે છે. ઉલટા એ પાઠ તા શ્રી દેવસર સંઘની જે સામાચારી છે, કે 'ટીપ્પણામાં પર્વ કે પર્વાનન્તર પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ હોય ત્યારે તેનાથી પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરવી ' સં-પૂર્ણપણે સત્ય ઠરાવવા શાસ્ત્રાનસારિણી ઠરાવે છે.

પાઠ-૧૦ ખરતર ગચ્છવાળાએ ચૌદશના ક્ષયે પૂર્નમે પાક્ષિક કરે છે, તેને લઈ ને કહેવામાં આવ્યો છે. ત્યાં જહ્યાવવામાં આવ્યું છે કે-પર્વતિથિ ક્ષય હોય ત્યારે પૂર્વની અપર્વતિથિ ખસેડીને તેને પર્વતિથિપણે કરવી. અધિક હોય ત્યારે ઉત્તરાને પર્વતિથિ તરીકે રાખવી. ને આમ થતું હોવાથી

ચૌદશના ક્ષયે પૂનમે ચૌદશની આરાધના કે માન્યતા પ્રમાહિક નથી, તેને અંગે આ પાઠ ને ચર્ચા છે.

पाठ-११ पर्वतिथिना क्षये पूर्वतिथिने पर्वतिथिपणे अडेण डरवी विगेरेमां अर्डि 'आहा।' अवा
साधारण शल्दने। अर्थ 'उपादेया ' अम शास्तडारे डयें, ने ते पछी इत्यर्थः डडीने प्राह्मा शल्दनो
अर्थ 'पर्वतिथि आहरपूर्वंड देवी ' अम ल्खाल्युं.
आधी अपर्वतिथिने पर्वसंज्ञा आपीने पर्वपणे
देवा माटे 'उपादेया' लेवो आडरे। शल्द शास्तडारेने देवे। पद्यो छे. तेमल क्षये पूर्वाल पूर्वाधं
अने श्रीमद्वीरस्य निर्वाण उत्तरार्धने वियारनार
मनुष्य सहेले सम्ल शांडे हे—

આ પૂર્વાર્ધ પર્વતિથિની પરિસંખ્યાના નિયમને જાળવવા માટેજ છે. કારણ કે ઉત્તરાર્ધમાં 'મહા-વીર ભગવંતનું નિર્વાણ લાેકને અનુસરી જાણનું ' એમ જે કહ્યું છે તેથી સિદ્ધ થાય છે કે—

જે લોકે માનેલા ચંડાંશુચંડુ પંચાગના આ-ધારે પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ થતી હોત તો આ શ્લોકના ઉત્તરાર્લ કહેવા પડતજ નહિ. અને જો લોક પ્રમાણે પર્વ ક્ષય-વૃદ્ધિ માન્ય હોત, તા લાકને અનુસરીને એ પદ પણ પ્રથમ પૂર્વાર્લમાં લખત. પણ તેમ નહિ હોવાથી પૂર્વાર્લ જૈનસંસ્કાર મુજબ પર્વતિથિની વ્યવસ્થા માટે છે; ને ઉત્તરાર્ધમાં લાક પ્રમાણે કરવું તેમ જણાવ્યું છે.

www.jainelibrary.org

તરંગિણી ' માનેલ હોવા છતાં તત્ત્વતરંગિણીના પાઠ જ્યાં પાતાને ખાધક લાગ્યાે ત્યાં તેઓ એા-ળવવા અચકાયા નથી.

આ પછી પાઠ ૧૨–૧૩ કે જે તેમણે પાતાના પુરાવામાં રજૂ કર્યા છે, તે પણ તેમને બાધક છે. કારણ કે તે પાઢા ૨૫૦૮ જણાવે છે કે—

પર્વતિથિના ક્ષચે પૂર્વની અપર્વતિથિને ખરે-ડીને તે દિવસે પર્વતિથિપણે વ્યપદેશ કરવા. વળી પાઠ ૧૪માં દુઃખદાયક વસ્તુસ્થિતિ એ છે કે– તમામ પ્રતામાં 'चतुर्दस्या पव व्यपदेशो युक्तः' આમ સાફ પાઠ હોવા છતાં चतुर्दश्या व्यपदेशो युक्तः એમ લખીને શાસ્ત્રપાઠામાં पव શબ્દ ઉડાવી દીધા છે.'

પાતાની માન્યતા માટે આવે અણઘટતા પ્રયત્ન કરવા વ્યાજબી નથી. 'पवकार' રાખ-વાથી તા સ્પષ્ટ સિદ્ધ થાય છે કે—ચતુર્દશીના ક્ષયે ટીપ્પણાની તેરશે ચૌદશનાજ વ્યપદેશ કરવા ને તેમ સિદ્ધ થતાં આખી તેમની માન્યતા તેજ પાઠથી પડી ભાંગે છે.

१५-१६-१७-१८ ५।८ अ वृद्धौ कार्या तथोत्तरा अग्य वृद्धौ ब्राह्या तथोत्तरा अथ च वृद्धौ या तिथिराराध्या तामाह— "संपुष्णत्ति अकाउं वृद्धिष्ए घिष्यइ न पुव्यतिही। जं जा जंमि हु दिवसे समुष्यई सा पमाणिति॥१७॥

प्रकरणात् तिथेर्वृद्धौ सत्यामिष, चोऽष्यर्थे क्षेयः, अद्य संपूर्णा तिथिरिति भ्रान्त्या कृत्वा-ऽऽराध्यत्वेन पूर्वा तिथिर्न गृह्यते, किन्त्त्तरैव, यतः किमिदं तिथेवृद्धत्वं नाम ?,

प्राप्तद्विगुणस्वरूपत्वं वा प्राप्ताधिकस्योंद्यत्वं वा प्राप्तस्योंद्यद्वयत्वं वा द्वितीयस्योद्यमवाप्य समाप्तत्वं वा ? आद्योऽसंभवी, एकादिन्यूनाधि-कविंशत्युत्तरशतसाध्यारिकामानप्रसंगात्, शेषेषु त्रिष्वपि विकल्पेषु शेषतिथ्यपेक्षयैकस्यामेव तिथौ पकादिग्रदिकाभिराधिक्यमस्चि, तथा च यं स्यों-द्यमवाप्य समाप्यते या तिथिः स एव स्योंद्य-स्तस्यास्तिथेः प्रमाणं, शेषतिथीनामिव, प्रयोगस्तु- प्राप्तस्योंदयद्वयलक्षणायास्तिथेः समाप्तिस्चक उद्यः प्रमाणं, विविक्षितवस्तु समाप्तिस्चकत्वात्, यथा शेषितथीनामुद्यः, व्यितरेके गगनकुसुमम्, अथ तिथीनां वृद्धौ हानौ च का तिथिः स्वीकार्ये-त्यत्रोभयोः साधारणं लक्षणमुत्तरार्द्धेनाह-' जं जा जंमि 'ति यद्-यस्माद् या-तिथियस्मिन्-आदि-त्यादिवारलक्षणदिवसे समाप्यते स पव दिवसो-वारलक्षणः प्रमाणमिति-तित्तिथित्वेनैव स्वीकार्यः, अत्र हु पवकारार्थे ज्ञातव्य इत्यर्थः अत पव 'क्षये पूर्वा तिथित्राद्धाः' तस्मिन्नेव दिवसे [ द्वयोरिष समाप्तत्वेन तस्या अपि समाप्तत्वात्, पतत्सं-वादकं च 'तिदिवाप पुञ्चतिही'त्ति गाथा व्याख्या-वसरे प्रपंचितमिति गाथार्थः ॥ " ] १५, १६, १७, १८ ५।४ने। शुद्ध अर्थ वः

(પર્વતિથિની) વૃદ્ધિ વખતે બીજ તિથિ (પ-વૈતિથિપણે) કરવી. એટલે ગ્રહણ કરવી. (ટીપ્પ-ભ્રામાં પર્વતિથિની) વૃદ્ધિ હોય ત્યારે જે તિથિ આરાધન લાયક (ખને) તેને કહે છે.

સંપૂર્ણ છે એ હેતુથી વૃદ્ધિમાં પહેલી તિથિ ગહણ ન કરવી. જે માટે જે તિથિ . જે દિવસે સમાપ્ત થાય તે (તમારા હિસાબે) પ્રમાણ કરવી (૧૭)

પ્રકરણથી તિથિની વૃદ્ધિ છતાં પણ આજ સંપૂર્ણ તિથિ છે એવી બ્રાન્તિવડે કરીને આરાધ્ય-પણે પહેલાની તિથિન લેવી. પરંતુ બીજીજ લેવી. જે માટે તિથિનું વધવું એ શું ?

શું એવડી તિથિ થાય છે તે? સૂર્યોદયની અધિકતા થાય છે તે? એ સૂર્યોદયયુક્તપણું થાય છે તે? કે બીજા સૂર્યોદયને પામીનેજ સમાપ્ત-પણું થાય છે તેજ?

આ ચાર વિકલ્પાેમાંથી કયા પ્રકારે તિથિતું વૃદ્ધિપણું માના છા ?

(એમ ખરતરગચ્છવાળાને પૂછે છે)

આદ્ય વિકલ્પ સંભવતો નથી કંઇક ન્યૂન ૧૨૦ ઘડી જેટલી તિથિના પ્રસંગ હાવાથી (તે અને નહિ) માટે પહેલા વિકલ્પ અસંભવિત છે. આ-કીના ત્રણ વિકલ્પામાંથી આકીની તિથિની અપે- ક્ષાએ એકંજ તિથિમાં એક આદિ ઘડીથી અધિ-કતા જણાય. એટલે જે સૂર્યોદયને પામીને તિથિ સમાપ્ત થાય તેજ સૂર્યોદય તે તિથિના (વ્યવ-હારમાં) પ્રમાણ ગણાય.

જેમ ખાકીની તિથિએા (જે સ્પોદયને પામીને સમાપ્ત થાય છે તે સ્પોદય તે તિથિને (ચાવીસે કલાક) જણાવનાર હોય છે).

અનુમાન પ્રમાણના પ્રયોગ એવી રીતે છે કે -એ સ્પેદિયને પામેલી તિથિની સમાપ્તિ જણાવનાર એવા સ્પેના ઉદય તે પ્રમાણ ગણાય. ઇષ્ટ વસ્તુની સમાપ્તિ સ્થવનાર છે, માટે જેમ બાકીની તિથિઓના ઉદય. (સમાપ્તિને સ્થક હોય તેજ પ્રમાણ ગણાય છે) ઉલટા રૂપે આકાશનું પુષ્પ તે સમાપ્તિસ્થક શુન્ય છે. તેથી પ્રમાણ પણનથી.

હવે તિથિની વૃદ્ધિ અને હાનિ હોય ત્યારે કઈ તિથિ લેવી? એ વાતમાં બન્ને વસ્તુનું સાધા-રણ લક્ષણ ઉત્તરાર્ધથી કહે છે. જે માટે જે તિથિ સૂર્યોદિવાર લક્ષણે જે દિવસે સમાપ્ત થાય તે દિવસ તે તિથિયણેજ માનવા.

આટલાજ માટે **ક્ષયે પૂર્વા તિચિઃ कાર્યા∘** પ્રદેાષ ચાલે છે. તેજ દિવસે બન્ને પણ તિથિઓનું સમા-ખ્તિપણું હોવાથી તે ઉત્તર તિથિનું પણ સમાખ્તપણું છે. આજ વાતને મળતી હકીકત **તિદિવાપ પુત્ર્વતિ**દિ એ ગાથાની વ્યાપ્યા વખતે જણાવેલી છે.

> ૧૫, ૧૬, ૧૭, ૧૮ એ વર્ગના પાઠના અર્થનું શુદ્ધ સ્પર્બ્દીકરણ ક્ર.

શ્રી જૈન શાસનનું ગણિત અને પ્રાચીન જ્યો-તિષ ગણિત પ્રમાણે તિથિનું માન એક સરખી રીતે કંઈ અધિક પલ ઘડીનુંજ માનતા હતા. અને તેથી કાઈ વખત પણ તિથિની વૃદ્ધિ આવતીજ ન હતી.

એજ કારણથી જેમ પર્વતિથિની હાનિની વ-ખતે પહેલાની તિથિને ક્ષીણુ એવી પર્વતિથિની સંજ્ઞા આપવી જોઈએ અને પર્વતિથિની સંજ્ઞા આપીને તે પ્રમાણે આરાધવી જોઈએ.

એ વિષયમાં જેમ શ્રી આચારદશાયુર્ણિ અને

આચારપ્રકલ્પચૂર્ણિના પાઠથી યુગના અંતમાં બીજા આષાદની પૂનમના ક્ષય હોવા છતાં તે દિવસને ચામાસી પૂનમ તરીકે જણાવેલા છે. એમ જણા-વીને પર્વતિશિના ક્ષયની વખતે પૂર્વની અપર્વ-તિથિની સંજ્ઞા ન રખાય પણ પર્વતિથિની સંજ્ઞા રાખીને જ આરાધાય. એ વસ્તુ જેમ પંચાંગી પ્રમાણથી સાખીત કરવામાં આવી છે તેવી રીતે તિથિવૃદ્ધિ જૈન ગણિતથી હતી જ નહિ એટલે વૃદ્ધિની ચર્ચામાં પંચાંગીના પાઠ ન આપી શકાય એ તો સ્વાભાવિક છે. જો કે ક્ષયને અંગે જણા-વેલી રીતિને માનનારા મનુષ્ય તાે જરૂર માની શકે કે-ક્ષયવૃદ્ધિના પ્રસંગ સિવાય ઉદયની તિથિ મનાય, પરંતુ ક્ષયવૃદ્ધિના પ્રસંગમાં ઉદયની તિથિ માનવાની વાત અપાદિત (બાધિત)જ થાય છે. છતાં કઈ સદીએકથી લીકિક પંચાંગને સંસ્કાર-પૂર્વક લેવાનું રાખેલું હોવાથી અને તેમાં અપર્વ કે પર્વતિથિની વૃદ્ધિ આવતી હોવાથી વૃદ્ધિની વખતે કઈ તિથિ લેવી ? એ ચર્ચા શાસ્ત્રપાઠના ઐદંપર્યને નહિ સમજનારા માટે જરૂર રહે.

એક વાત જરૂર ધ્યાનમાં રાખવાની છે કે– શ્રી તપાગચ્છવાળાએા ક્રજિયાત પર્વતિથિએ કરાતી પૌષધાદિની આરાધનાને પરિગણિત માનતા નથી.

परंतु ते आराधनानी सर्वंशण क्रत्तं ज्यता माने छे. એटबे तेओने पर्वतिथिनी वृद्धि थतां आराधनानी वृद्धि थायं ओ अनिष्ट नथी. क्रेमके तेओ सन्वेसु कालपवेन्सु० विगेरे श्री आवश्यक्ष्युर्ख् विगेरेना वाक्र्योने अनुसरीने सर्व अक्षोरात्र अगर सर्व तिथिओ पौषधआहि आराधनाने माटे बायक क छे. ओ माने छे. परंतु अण्टमी—यतुर्वशी पूर्ण्यिमा अने अमावास्या ओ बार पर्वतिथिओने इरिजयात पर्वतिथि तरीके अखे छे. अर्थात् वतधारी श्रावके आ अण्टमी आहि बार विवसे। के कर्र क पौषध करवे। लेखिओ. अने ले ते अण्टमी आहिने। पौषध न थ्ये। छोय ते। वतधारीने अतिवार (द्वष्यो।) बागे छे ओम

માને છે. અને તેથી જ આ અષ્ટમી વિગેરે પર્વ-તિથિઓ કરજિયાત પર્વતિથિઓ છે.

આજ કારણથી અષ્ટમી આદિ ચાર તિથિ-ઓની ઢાનિ કે વૃદ્ધિ શાસનને પાલવે નહિ તે સ્વાભાવિક છે.

આ કારણથી પર્વતિથિની હાનિને વખતે જેમ પૂર્વની અપર્વતિથિની સંજ્ઞા ખસેડવાપૂર્વક પર્વતિથિની સંજ્ઞા કાયમ કરી, તેવી રીતે વૃદ્ધિની વખતે પણ પરિગણિતપણાના અચાવને માટે એક જ કરજિયાત તિથિ રાખવી પડે.

ટીપ્પણામાં આવેલી પર્વતિથિની વૃદ્ધિ વખતે શ્રી તપાગચ્છવાળાઓ જ્યારે બીજા દિવસની તિ-થિનેજ પર્વતિથિ તરીકે કહીને આરાધવાનું જણાવે છે, ત્યારે ખરતરગચ્છવાળાઓ તેવા વખતે પહેલા દિવસની તિથિ સંપૂર્ણ છે, એમ કહીને તેને આ-રાધવાનું જણાવે છે.

આવી રીતે વૃદ્ધિના પ્રસંગમાં શ્રી 'તત્ત્વ-તરંગિણી 'માં અને શ્રી 'પ્રવચનપરીક્ષા 'માં દિન અગર માસની વૃદ્ધિને અંગે સંપૂર્ણપણાને લીધે કે લાગની અધિકતાને લીધે જે દ્રષણા કે સાધના ખરતરગચ્છવાળાઓને અંગે લેવા દેવામાં આવ્યા છે, તે માત્ર ખરતરગચ્છવાળાના પ્રતિબંધી તરીકે છે એટલું જ નહિં પરંતુ શાસકાર અને શ્રી ત-પાગચ્છવાળાઓએ તા તિથિની સંજ્ઞા રાખવામાં ત્રણ વસ્તુ માન્ય રાખી છે.

- (૧) પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ ન હોય ત્યારે ઉ-દયને ક્રસનારી તિથિ પ્રમાણ ગણવી એટલે ચાવીસે કલાક તે તિથિ લેવી.
- (૨) પર્વતિથિના જ્યારે પણ ક્ષય આવે ત્યારે તે પર્વતિથિ ઉદયવાળી ન હોય અને તેથી તે વ-ખતે તેનાથી પહેલાંની અપર્વતિથિનું નામ પણ ન લેવું. પરંતુ ચાવીસે કલાક એટલે આખા અ-હાેરાત્રમાં ક્ષીણુ એવી પર્વતિથિની સંજ્ઞા રાખવી.
- (3) ટીપ્પણામાં જ્યારે પર્વતિથિની વૃદ્ધિ હોય ત્યારે બીજા દિવસના ઉદ્દમને જ પ્રમાણ ગ-

ણીને તે બીજા દિવસની તિથિને જ ઐદિ-યિકી ગણવી અને તે પર્વતિથિની સંજ્ઞા તે બીજા દિવસને જ આપવી.

( પર્વતિથિના ક્ષચની વખતે જેમ ઉદયવાળી અપર્વતિથિ છતાં તેની સંજ્ઞા કરે છે, તેમ અધ્ક ઉદયને વખતે પહેલા ઉદયને અપ્રમાણ ગણવાથી તે ઉદયની—અપેક્ષાએ તે અહારાત્રને તે તે પર્વતિથિની સંજ્ઞા મળી શકતી નથી.)

નવા વર્ગ અધિક માસની સાથે અધિક તિ-થિને સર્વથા સરખાવટમાં લેવા માંગે છે, પરંતુ તેણે વિચારનું જોઈએ કે-માસની વૃદ્ધિ સંક્રાન્તિના ઉદયના અભાવને અંગે છે, જ્યારે તિથિની વૃદ્ધિ ઉદયની અધિકતાને લીધે છે.

વળી માસની વૃદ્ધિ જૈન અને જૈનેતર પ્રાચીન અને અર્વાચીન એવા સર્વ ગણિતાથી મનાયેલી છે, જ્યારે પર્વતિથિની વૃદ્ધિ, એ માત્ર અર્વાચીનજ છે.

ઉપર જણાવેલા વસ્તુતત્ત્વને નહિ સમજતાં જેઓ શ્રી દેવસૂર તપાગ²છમાં હોઈને પાતાની કલ્પનાથી તેની સામાચારીના લાપ કરે છે. અને પ્રતિબંધી વસ્તુતત્ત્વને ન સમજતાં શબ્દ માત્રને આગળ કરે છે, તેઓએ નીચેના મુદ્દા જરૂર વિચારવા જોઈએ.

- સમાખ્તિવાળાજ સૂચોદય પ્રમાણ કરવામાં પર્વથી અનન્તર અપર્વતિથિના ક્ષય હાય ત્યારે પર્વતિથિની સમાખ્તિવાળા સૂચોદય નથી, એટલે શું તે પર્વના સૂચોદય અપ્રમાણ ગણે? અર્થાત્ તે દિવસે પર્વતિથિ ન માને?
- ર. નવમી આદિના ક્ષયની વખતે નવમી આદિની સમાપ્તિ અને ભાગની અધિકતા આઠમના સૂર્યોદયવાળા દિવસે હાય છે તા શું આઠમ નહિ માનતાં નામ માનશે?
- ચૌમાસી ચૌદશ કે ભાદરવા સુદિ ચાથ જેવી અવધિવાળી તિચિના શ્રય હાય ત્યારે તેનાથી પહેલા એટલે તેરશ અને ત્રીજના દિવસે

તેરશ અને ત્રીજજ સમાપ્તિયુક્ત ઉદયવાળી છે એટલે તે તે દિવસે તેરશ અને ત્રીજ માનીને ચૌમાસી અને સંવચ્છરી કરવા પડશે ? અને તેમ કરતાં પ૦, ૭૦, અને ૧૨૦ દિવસની શાસકારાએ જણાવેલી મચીદાને ઉદલંઘન કરનાર થવું પડશે ? અને તે પ્રમાણ થશે ?

જૈન શાસ્ત્ર કે પ્રાચીન ગણિતની અપેક્ષાએ તિથિની વૃદ્ધિ થતી ન હતી, અને લોકિક પંચાંગ આચાર્યોએ આધાર તરીકે લીધાં તેમાં તિથિની વૃદ્ધિ આવવા લાગી. એટલેજ મૂળ શાસ્ત્રાની અપેક્ષાએ પર્વતિથિની વૃદ્ધિ વખતે બીજી તિથિનેજ પર્વતિથિ તરીકે કહેવી અને માનવી એના ખુલાસા નથી. જો એમજ છે તા આચાર્યોએ તે બીજી તિથિને કયા મુદ્દાથી કખુલ કરી ? એવી શંકાના સમાધાનમાં એમ કહી શકાય કે મૂળ શાસ્ત્રામાં પર્વતિથિની વૃદ્ધિજ ન માનેલી હોવાથી તેનું સાક્ષાત્ વિધાન ન હોય એ સ્વાભાવિક છે, પરંતુ જ્ઞાપકથી તે વાત સિદ્ધ થઈ શકે છે. તે જ્ઞાપકા નીયે મુજખ:—

ધ મૂળ શાસ્રા પ્રમાણે યુગના અન્તે અષા કની વૃદ્ધિ આવતી હતી અને તેમાં બીજા અષાડના છેલ્લા દિવસનેજ ચામાસી કહેતા હતા. (પહેલાં અષાડમાં જે કે શુકલ પૂર્ણિમા ઉદયવાળી આવતી હતી તો પણ તે દિવસને ચામાસી ધૂનમ કે ચામાસી કહેતા ન હતા પરંતુ બીજા અષાડની પૂનમ કે જે દરેક યુગના અન્તમાં ક્ષીણુજ થતી હતી, છતાં પણ તે દિવસનેજ ચામાસી પૂનમનેજ ચામાસી કહેતા હતા, અર્થાત્ ઉદય લાગ અને સમાપ્તિવાળી પણ પૂનમ ચામાસી તરીકે ન ગણતાં ઉદય વગરની એવી પૂનમને દિવસે ચામાસી પૂનમ અને ચામાસી કહેતા હતા.)

ર, જૈન અને પ્રાચીન જ્યોતિષના ગણિત પ્રમાણે યુગના મધ્યમાં પાષ માસની અને યુગના અંતમાં અષાડ માસનીજ વૃદ્ધિ થતી હતી. છતાં તે પાષ અને અષાડ માસનાં કલ્યાણુકાે. બીજા પાય અને અવાડમાંજ થતાં હતાં.

3. જૈન અને પ્રાચીન ગણિત પ્રમાણે તિથિ-ઓનું જે પ્રમાણ છે તે પ્રમાણના ઘટાડા થવાથીજ ટીપ્પણામાં તિથિની વૃદ્ધિ આવે છે. એટલે એ તિથિના થયેલા ઘટાડા ન ગણવામાં આવે અને શાસ્ત્રગણિત પ્રમાણે માપ ગણવામાં આવે તા ટી-પાણામાં તિથિની વૃદ્ધિ થયા છતાં પણ પર્વતિ-થિપણાના વખત ખીજે દિવસે આવે.

(જો કે ટીપ્પણામાં પર્વતિથિના ક્ષચની વખત તેનાથી પહેલાની તિથિઓનું માન અધિક આવેજ છે, પરંતુ તે દરેક વર્ષે આર તિથિ ઘટાડવાની અપેક્ષાએ છે. જો તિથિ વધારવી ન હોય અને છ તિથિજ માત્ર ઘટાડવીજ હોય તો કાઈ પણ પ્રકારે તિથિનું માન વધારવાનું હોયજ નહિ. એટલે હાનિ કે વૃદ્ધિ અન્નેમાં પૂર્વની તિથિ ઉપરજ ભાર રહે એ સ્વાભાવિક છે.)

भाठे २० अ निह हीनत्वं नाम तिथेर्नाशः

(प्रवचनपरीक्षा पृ. ४१३)

પાઠ ૨૦ નાે શુદ્ધ અર્થ 🔻

નિશ્ચયે કરીને હીનપણું એટલે તિથિના નાશ (એવા અર્થ) નથી.

એ વર્ગના પાઠ ૨૦ના અર્થનું શુદ્ધ સ્પષ્ટીકરણ क. શાસકારે હીનપણું એટલે તિથિના નાશ નહિ, એમ જે કહે છે તે ખરાબર સમજવું જોઈએ. તિથિના નાશ નહિ, એમ જો એકાંતે માનવામાં આવે તો, જૈન સૂત્રામાં ઠેર ઠેર અવમરાત્ર જ-ણાવ્યું છે, તેના નિષેધ કર્યો ગણાય, ત્યારે શા-સ્તકારનાં વચનને કઈ રીતે સંગત કરવું?

વાસ્તવિક રીતિએ તિથિના વિદ્યમાનપણાને અંગે તિથિના નાશ નથી. પરંતુ સૂર્યોદયને નહિ સ્પર્શવાવાળી જે તિથિ તે દિવસઆદિ વ્યવહારમાં નષ્ટ ગણાય છે. અને તેથીજ જેમ શાસકારા તે તિથિને નષ્ટા પતિતા ક્ષીણ વિગેરે શબ્દથી જણાવે છે, તેવીજ રીતે પંચાંગકારા પણ તે તિથિના હ્યાંગ

છતાં પણ નક્ષત્રાદિકમાં તેના આંક ભરતાજ નથી, ને તે ડેકાણે મીંડાંજ મુકે છે.

આથી લાેગ સમાપ્તિને લઈ ને તિથિના નાશ નથી, પરંતુ સૂર્યોદય નહીં સ્પર્શવાથી વ્યપદેશના અભાવ રૂપ તથા પંચાંગમાં ક્ષીલુ તરીકે જ્લા-વવામાં આવેલ છે.

એટલે જે ખરતરગચ્છવાળાએ લોગને અને સંપૂર્ણતાને આધાર તરીકે લેતા હતા, તેવાએ ને ક્ષીણ તિથિના પણ લોગ હોય અને સંપૂર્ણતા હોય તેથી તિથિના નાશ નથી એમ શાસકારે કહી શકાય નહિ.

તેમજ એજ ગ્રન્થના એજ અધિકારના એજ પૃષ્કમાં જણાવ્યું છે કે-

यदाऽष्टम्यादितिथिः पतित तदाऽष्टम्यादि-सम्बन्धिकृत्यं सप्तम्यामष्टमीतिथिया क्रियते

જ્યારે અષ્ટમીઆદિ તિથિ ક્ષય પામે ત્યારે અષ્ટમીઆદિ સંબંધી કાર્ય ટીપ્પણાની સપ્તમીમાં અષ્ટમી ધારીને–અષ્ટમી છે એ બુદ્ધિથી કરાય છે.

આ વાક્ય જો તેઓએ વિચાર્યું હોત તો કૃ કૃષ્ટું લેળા કહેવાની વાત છોડી કઈને શ્રી દેવસૂર સંઘ સામાચારી પ્રમાણે અષ્ટમીના ક્ષયે સપ્તમીને દિવસે અષ્ટમીજ છે, એમ પ્રમાણિક રીતે માનવા તૈયાર થાત, અને જો તેમ કરવામાં આવે તો આખા વિવાદના નિર્ણય શ્રી દેવસૂર પક્ષે આવી જ જાય છે.

વળી ખરતરગચ્છવાળાએ તિથિના નાશને નામે પૂનમને દિવસે પક્ષ્મી કરવાને માટે (અનુ-ષ્ઠાનના નાશ 'તિથિના નાશે' થઇ જાય છે) એમ માનવા મનાવા લાગ્યા હતા તેને અંગે તિથિના ક્ષય થયો, એટલે તિથિના નાશ નથી, એમ શા-સકાર તરફથી જણાવાયું છે, તેના અર્થ તિથિના ક્ષય થતા નથી એમ કહેવાયજ નહિ. છતાં જે એમ કહેવાય તો તત્ત્વતંગિણીનું 'તિફિયાળ' વિગેરે પ્રકરણ નિરર્થક થઇ જાય. કારણ કે આપું પ્રક-રજીજ પર્વતિથિના ક્ષયની વખતે પ્રવેઅપર્વતિથિને પર્વતિથિ તરીકે માનવા માટેનું છે.

# પાઠે ૨૦ ચાલુ ઝ

स्योंदयहयस्पर्धानी तिथिर्वृद्धा इत्युच्यते, तः त्राद्यस्योंदयाविष्ठित्रा तिथिः प्रथमोऽवयदो हि-तीयोदयाविष्ठित्रा च हितीयोऽवयदो भण्यते । ११६ २०नी शुद्ध अर्थ व

બે સ્પેકિયને સ્પર્શવાવાળી તિથિ વધી એમ કહેવાય છે. તેમાં પહેલાં સ્પેકિયવાળી તિથિ પહેલો અવયવ (કહેવાય) અને બીજા ઉદયવાળી તિથિ બીજો અવયવ કહેવાય છે.

એ વર્ગના પાઠ ૨૦ના અર્થનું શુદ્ધ સ્પૃષ્**દીકરણ क** 

ટીપ્પણાની પર્વવૃદ્ધિ વખતે ખરતરગચ્છવા-ળાઓ પહેલા દિવસને સંપૂર્ણ તિથિ તરીકે માને છે. તેમજ માસવૃદ્ધિ વખતે પહેલા માસને 'કાલ-યુલા તરીકે માનતા નથી, પરંતુ તેને 'શુદ્ધ માસ માનીને પર્વારાધન કરે છે. અર્થાત્ બીજી તિથિ અને બીજા માસને તેઓ અસ્થાન તરીકે ગણે છે. માટે અર્હિ અવચવની ઘટના કરાયેલ છે અને તે માત્ર પ્રતિબંધી તરીકેજ કરાયેલ છે. જે એમ ન હોય પરંતુ વાસ્તવિક અ યવ ઘટના હોય તો પ્રન્થકારને અને આ નવીન વર્ગને બન્ને માસ અને બન્ને તિથિઓ એક સરખી રીતિએ આરાધવા લાયક થાય પરંતુ તે પ્રન્થકારને કણલ નથી.

### પાઠ ૨૧ અ

" बुड्ढे पढमोऽवयवो नपुंसओ निअयनामकज्जेसु । जण्णं तक्कजकरो इअरो सञ्बुत्तमे सुमओ ॥२०८॥

वृद्ध-मासादौ वृद्धे सित तदीयः प्रथमोऽवयवः, स्योदयद्वयस्पर्धानी तिथिर्वृद्धेत्युच्यते, तत्राद्यस्-योदयाविच्छन्ना तिथिः प्रथमोऽवयवो द्वितीयो-द्याविच्छन्ना च द्वितीयोऽवयवो भण्यते, यदा वैकस्यां संकान्तौ मासद्वयस्योदयः स्यान्तदा मास-वृद्धिरुच्यते, तत्र प्रथममासोदयाविच्छन्नसंक्रान्ति-रेव प्रथमोऽवयवो भण्यते, परस्तु द्वितीय इति, पर्वं च सित तिथिमासयोराद्ययोरंशयोः प्रथम-तिथ्यादिसंक्षा स्यात्, तत्र प्रथमा तिथिमांसो वा

निजकनामकार्येषु-आषाढादियासेषु प्रतिपदादिति-थिय चेदं कर्त्तव्यादिरूपेण स्वस्वनामाङ्कितकृत्येषु नपुंसक इव नपुंसको बोध्यः, यथा हि नपुंसकः स्वापत्योत्पत्तिमधिकृत्यासमर्थस्तया तत्तन्नामाङ्कित-कृत्येष्वेव प्रथमा तिथिः प्रथमो मास्रो वा न समर्थः. न पुनः सर्वेष्वपि कार्येषु, नहि नपुंसकोपि स्वापत्यं प्रत्यहेतुरपि भोजनादिकृत्यं प्रत्यप्यहेतुरेवेति, नपुं-सकत्वे हेतुमाह 'जण्णं' णिमत्यलङ्कारे यद्-यस्मा-वितरो द्वितीयोंऽशो द्वितीयतिथ्यादिसंक्षितस्त-त्कार्यकरो-विवक्षितकार्यकरणसमर्थः सर्वोत्तमः पू-र्यावयद्यापेक्षया प्रधानः सुमतः-सर्वजनसम्मतः, भनादिपरंपरासिद्धोग्रे वक्ष्यमाण इत्यर्थः, अयं भावः, यथा किल विवक्षिता तिथिश्चतुर्दशी, सा च प्रवचने पाक्षिकपर्व्वत्वेनाभिमता, तस्याश्च कृत्यं चतुर्थतपः पाक्षिक प्रतिक्रमणं चेत्यादि, तत्कृत्यकारो द्वितीय पवांशो, न पुनः प्रथमोऽपि, तस्य तत्कृत्यमधि-कृत्य नपुंसकवदसामध्यदि । एवं विवक्षितो मासो भाइपदः, सोपि सम्प्रति चतुर्धाविच्छिन्नस्य श्री-संघस्य पर्युषणापर्वत्वेन प्रवचने प्रतीतः, तस्यापि कृत्यं सर्वसाधुचैत्यवन्दना १ लोचना २ ऽष्टमतपो ३ लोच ४ सांवत्सरिकप्रतिक्रमण ५ लक्षणानि पञ्चकृत्यानि नियतानि, तान्यधिकृत्य प्रथमो भाद-पदो नपुंसकवदसमर्थः नपुंसकत्वं च ज्योतिर्विदां प्रतीतमेव, यदुक्तं-'' यात्राविवाहमण्डनमन्यान्यपि शोभनानि कर्माणि । परिहर्त्तव्यानि बुधैः, सर्वाणि नपुंसके मासि ॥ १ ॥ " इति, तस्मात् सर्वोत्तमो द्वितीय एव भाद्रपदोऽधिकर्त्तव्यः, एवमष्टम्धाद-यस्तिथयः कार्त्तिकादयम्य मासा अपि योजनीया इति गाथार्थः ॥२०८॥

> (श्री प्रवचनपरीक्षा पृ. ४०८, ४०९) भारे २१ने। शुद्ध अर्थ ब

વૃદ્ધિ હોય ત્યારે પહેલા અવયવ, પાતાના નામથી થતાં કાર્યોમાં નપુંસક (કહેવાય) જે માટે સર્વોત્તમ તો તેનું કાર્ય કરનાર એવા બીજો અવ-યવ મનાયેલા છે. (૨૦૮)

વૃદ્ધિ વખતે એટલે માસ વિગેરેની વૃદ્ધિ હોય ત્યારે તેના પહેલાે અવયવ એ સ્પોદયને સ્પર્શ-વાવાળી તિથિ વધી એમ કહેવાય છે. તેમાં પહેલા સૂર્યોદયવાળી તિથિ પહેલા અવચવ (કહેવાય) અને બીજા ઉદયવાળી તિથિ બીજો અવચવ કહે-વાય છે. વળી જ્યારે એક સંક્રાન્તિમાં બે માસના ઉદય હોય ત્યારે માસની વૃદ્ધિ કહેવાય છે. તેમાં પહેલા માસના ઉદયવાળી સંક્રાન્તિજ પહેલા અવ-યવ કહેવાય છે, અને બીજો (ઉદય) તે બીજો (અવચવ) કહેવાય છે.

એ પ્રમાણે એમ હોવાથી પહેલી તિથિ અને અર્ધ માસના અંશની પહેલી તિથિ વિગેરે સંજ્ઞા થાય તેમાં પહેલી તિથિ અથવા મહિના પાતાના નામથી કરવાના આષાઢ આદિ માસ અને પડવા આદિ તિથિઓમાં આ કરવું ઇત્યાદિ રૂપે પાતાનો પાતાના નામવાળાં કાર્યોમાં નપુસકની માફક નપુસક જાણવા.

જેવી રીતે નપુંસક પાતાના સંતાનની ઉત્પ-ત્તિની અપેક્ષાએ અસમર્થ હોય, તેવી રીતે તે તે (માસ-તિથિના) નામથી કરાતાં કાર્યોમાંજ પહેલી તિથિ કે પહેલા માસ સમર્થ નથી. પણ બધાંય કાર્યોમાં (સમર્થ) નથી (એમ ન કહેલું).

પાતાના પુત્રની (ઉત્પન્ન કરવાની અપેક્ષાએ) પ્રત્યે અહેતુ એવા નપુસક ભાજન આદિ કાર્યો કરવામાં પણ અહેતુજ અને એમ બનતું જ નથી.

નપુંસકપણામાં હેતુ કહે છે કે जणां અહિં ળાં એ અલંકાર માટે છે. જે માટે બીજો અંશ બીજી તિથિ વિગેરે નામવાળા અવયવ તે તે માસ અને તિથિના નામથી કરાતા કાર્યને કરવામાં સ-મર્થ. પહેલા અવયવની અપેક્ષાએ (બીજો અવ-યવ) પ્રધાન સારી રીતે મનાયેલા સર્વજનસમ્મત અને અનાદિ પરંપરાથી સિદ્ધ (એવા બીજો અ-વયવ છે તે) આગળ કહેવાના છે, આના લાવ આ પ્રમાણે-

જેમ નિશ્ચયે વિવક્ષા કરાએલી ચૌદશની તિ-થિની વિવક્ષા કરી. (હવે) તે (ચૌદશ) જૈન સિદ્ધાન્તમાં પાસિક પર્વપણે મનાયેલી છે; તે (પા-સિક-ચૌદશ)નું કાર્ય ઉપવાસ પક્ષ્મી પ્રતિક્રમણ વિગેરે (ઉપવાસાદિ) કાર્ય કરનારા બીજો જ અંશ છે. (ઉપવાસઆદિ) કરે પણ પહેલામાં નહિ તે પહેલા અંશનું તેનું કાર્યની અપેક્ષાએ નપુંસકની પેઠે અસમર્થપણું હોવાથી.

એ પ્રમાણે વિવક્ષ કરાએલા (ભાદરવા માસ) તે પણ હાલ ચારે પ્રકારના સંઘને પર્યુષણા પર્વપણાએ જૈન શાસનમાં પ્રસિદ્ધ છે. તે ( પર્યુષણા )નું પણ કાર્ય સર્વ સાધુવંદન-સર્વ ચૈત્યવંદન, આલાયણા લેવી, અંદુમના તપ કરવા, લાચ કરવા અને સંવચ્છરી પ્રતિક્રમણ કરવું વિગેરે પાંચ કૃત્યો નિયત છે. તેને આશ્રીને પહેલા ભાદરવા નપુસકની પેઠે અસમર્થ છે. તે પહેલા માસનું નપુસકપશું તો જ્યોતિષ્શાસ્ત્રને ભાણનારાએકને ખ્યાલમાંજ છે જે માટે કહ્યું છે:-

યાત્રા વિવાહ મંડન અને બીજા બધા પણ શુલ કાર્યો નપુંસક માસમાં પંડિતાએ તજવા યાગ્ય છે (૧) એટલા માટે સર્વોત્તમ બીજેજ લાદરવા માસ પર્યુષણાદિ માટે અધિકાર કરવા યોગ્ય છે. એજ પ્રમાણે અષ્ટમ્યાદિ તિથિઓ અને કાર્તિકાદિ માસાને પણ ઘટાવી લેવા. તેથી સર્વોત્તમ એવા બીજોજ લાદરવા પજીવણમાં લેવા. એવી રીતે અષ્ટમી વિગેરે તિથિઓ તથા કાર્તિક વિગેરે મ-હિનાઓ પણ લેવા.

# એ વર્ગના પાઠ ૨૧ના અર્થનું શુદ્ધ ૨૫૦**ીકરણ** જ્ઞ

જો સંપૂર્ણપણે અવચવવાદ માની તેના ઉપર નિર્ભર રહેવામાં આવે તો, સંપૂર્ણ પહેલી તિથિ અને પહેલા માસને નપુંસક ગણીને અસમર્થ ગ-હ્યુલું, અર્થાત્ નપુંસક કહ્યા છતાં એકમાં માનલું ને બીજામાં ન માનલું તે વ્યાજબી નહિ કહી શકાય. કાઈ પણ નપુંસક પુત્રની ઉત્પત્તિ માટે નપુંસક ગણાય અને પુત્રીની ઉત્પત્તિ માટે નપુંસક ન ગણાય તેમ કહી શકાય નહિ.

અર્થાત્ અવયવવાદીએ, બે સરખા અવયવ સિદ્ધ કર્યા પછી એક અવયવમાં નપુંસકતા કરાવી તે પદાર્થ પ્રતિપાદન શૈલીને અનુકૂળ ન ગણાય. પ્રતિઅંધી ન્યાય અગર અભ્યુપગમ સિદ્ધાંત એ જૂદી ચીજ છે.

એ વર્ગે પૌષધ આદિને તિથિપ્રતિબહ તો માનેલાજ છે. અને તેથી તિથિવૃદ્ધિ વખતે તેઓની ક્રજ તેઓએ માનેલી પહેલી તિથિએ પૌષધ નિષેધ કરવાની ન રહે, તેમજ માસવૃદ્ધિ વખતે પહેલા મહિના ચામાસી તપ, મહિનાના ઉપવાસ વિગેરમાં ઉપયોગમાં લેવાના નિષેધ કરવાની રહે.

વરસી છમાસી કે ચામાસી તપ કરનારને વચમાં માસવૃદ્ધિ આવે તો પ્રથમ માસને નપુસક ગણી તેને અવગણવાનું અનતું નથી. અર્થાત્ તેમાં તેનું તપ અને ક્રિયા અનુષ્ઠાન કરવાજ પડે છે. તેમજ માસ અને પડવા આદિ તિથિપ્રતિઅદ કાર્યોમાં પણ નપુસકતા ગણવામાં આવી નથી.

અમુક વસ્તુ અમુક કાર્યને અંગે અસમર્થ હાય, તાપણ તેજ વસ્તુ તેમાંથી અધિક કાર્યને અંગે અસમર્થ નજ શાય એવા નિયમ નથી. રસવેધથી તામ રપું ન બને, તેથી સાનું પણ ન બને એમ તા નથીજ. તેમ નપુંસક પણ સંતાનની ઉત્પત્તિ અંગે અસમર્થ છતાં પણ યુદ્ધ જેવા મહાન કાર્યોને અંગે અસમર્થ હાય છે એમ નહિ. એટલે વૃદ્ધિ પામેલી પૂર્ણિમા પાતાના કાર્યને અંગે અસમર્થ હોય છે એમ નહિ. એટલે વૃદ્ધિ પામેલી પૂર્ણિમા પાતાના કાર્યને અંગે અસમર્થ હોય તેવા પકૃષ્ણી અગર યામાસીના કાર્ય માટે અસમર્થ ગણાય નહિ. અને તેથીજ શાસકારે તેના નામનાજ કાર્યમાં નપુંસકતા કહી છે. જયારે આ નવા વર્ગ તો અન્ય કાર્યમાં પણ અસમર્થ ગણાવવા તૈયાર શાય છે. આથી એ વર્ગે પાતાની આચરણા ઉપર ધ્યાન આપ્યા સિવાય પાતાના પુરાવામાં માત્ર પાઠ લખીને સંતાય ન માનવા એઈએ.

આ સ્થાને શાસ્ત્રકાર બીજા અવચવને પર્વ-તિથિના નામનું કાર્થ કરનાર ગણતાં અનાદિસિદ્ધ પરંપરા જણાવે છે. એટલે આ વર્ગને જે પરંપરા છેાડવાનું થયું છે, તે કેાઇપણ પ્રકારે ઉચિત નથી એમ સ્પષ્ટ થાય છે. જો કે પર્વ કે પર્વાનન્તર પર્વતિથિની હાનિ–વૃદ્ધિ વખતે પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિની હાનિ–વૃદ્ધિ કરવાનું શાસ્ત્રના પાઠેશી પણ સિદ્ધ છે. અને સાથે પરંપરાથી પણ સિદ્ધજ છે. માત્ર વિ. સં. ૧૯૯૧ પછી આ નવા વર્ગે પરંપરા અને શાસ્ત્ર બંનેને જલાંજલી આપીને આ નવા વર્ગ ઉલાે કર્યા છે.

આ આખા અધિકાર પહેલી આઠમ કે પહેલી ચૌદશ વિગેરે તિથિઓમાં આઠમ કે ચૌદશનું કાર્ય કરવાના નિષેધને માટે છે. અર્થાત્ અન્ય તિથિના કાર્યોના અહિં નિષેધજ નથી. અને આ નવા વર્ગ તો અન્ય પર્વતિથિના કાર્યના પણ નિષેધ કરવા માટે આ પાઠને આગળ કરે છે. પરંતુ તેઓએ વૃદ્ધા પ્રથમ તિથિને માટે પાતાના કાર્યમાં કહેલું નપુંસકપણું અસમર્થપણું વિચારનું જરૂરી છે. એટલે પૂનમ કે અમાવાસ્યા વધેલી હોય તો તે પહેલી પૂનમ કે અમાવાસ્યાના કાર્યને અંગે નપુંસક થાય, પરંતુ ચૌદશ કે તેનાથી અન્ય છે તેનું કાર્ય જે પક્ષ્મી તેને માટે અસમર્થ ન થાય? તેમાં અસમર્થ કરવામાં આ શ્રંથ કાર્યણ પ્રકારે ઉપયાગી થઈ શકે તેમ નથી. એટલે આ નવા વર્ગે આ પાઠ આપીને પાતાની અણુસમજ જાહેર કરી છે.

શું તે વર્ગ એ ચાથ હોય તો પહેલી ચાથને દિવસે લાચ આદિ કરવાનું નહિ માને? તેમજ તેમના મતે એ પૂનમ હોય ત્યારે પહેલી પૂનમે હંમેશાં પૂનમે થતા વિહાર કરવાનું નહિ માને? અર્થાત્ નવા વર્ગને તો તે તિથિના નામના કાર્યને અંગે પણ નપુંસકપણું રહેવાનું નથી.

'પાઠે રેરેન્ અન્

प्वं च सित तिथिमासयोराद्ययोरंशयोः प्रथमा तिथ्यादिसंझा स्यात्,

्रें( श्रीप्रवचनपरीक्षा पृ. ४०८ )

રર પાઠનાે શુદ્ધ અર્થ**ब** 

એમ હોવાથી તિથિ અને માસના પ્રથમના અંશની પહેલી તિથિ વિગેરે સંજ્ઞા થાય.

્યાઠ ૨૨ ના અર્થનું શુદ્ધ સ્પષ્ટીકરણ क. અનેક વખત જણાવી ગયા, તે પ્રમાણે ખરતર ગચ્છવાળાએા યહેલી તિથિ અને યહેલા માસને સંપૂર્ણ માને છે, તેનું ખંડન કરવા માટે અહિં અંશપણાની કલ્પના કે સિદ્ધિ કરવામાં આવી છે.

વાસ્તવિક રીતે બન્ને માસ અને બન્ને તિથિઓ અંશરૂપ નથી, પણ અંશી રૂપ છે. કેમકે જે આમ ન હોય તા બે માસ અને બે તિથિ કાઈ પ્રકારે કહેવાયજ નહિ.

વળી તિથિના નિયમવાળાને એય દિવસ તિથિના નિયમા અંશપણું હોય તાે તાે વાસ્તિવિક રીતે પાળવાજ પડે, પણ એ વર્ગ છે ચૌદશ હોય ત્યારે એ દિવસ એ પક્ખી કરવાને તૈયાર થતાે નથી.

વળી બેચનું જો અંશપશું ગણવામાં આવે ને અંત્યાંશને પ્રમાણિક ગણવામાં આવે તો અન્ત્ય-પ્રદેશી નિન્હવની દશા પ્રાપ્ત થાય.

વાસ્તવિક રીતે શ્રી તપાગચ્છવાળાઓ ટીપ્પ-ણામાં પર્વતિથિ વધેલી હોય, ત્યારે પહેલા દિવ-સને તે પર્વતિથિ તરીકે કહેતા, માનતા કે આરા-ધતા નથીજ, કિન્તુ ' चृद्धौ उत्तराठ'ના પ્રદેશષવડે પ્રથમ દિવસમાંથી પર્વપણાને દ્વર કરીને બીજા દિવસનેજ પર્વતિથિ તરીકે કહે છે, માને છે અને આરાધે છે; એ નક્કર વાતને અંશે પણ બાધ કરે તેવું શાસ્ત્ર કે પરંપરાનું વચન એ વર્ગ આપી શક્યો નથી.

પાઠ રર (ચાલુ)

यत्कृत्यं प्रतिमासं नामप्राहं नियतकृत्यं तत् तिस्मन्नेच मासे विधेयं, नान्यत्रेति, विवश्वया तिथिवत् नाधिकमासोऽप्युपेश्वणीयः अन्यत्र तु गण्यतेऽपि, तथाहि-विवश्वितं हि पाश्चिकप्रतिक-मणं तच्चतुर्वश्यां नियतं, सा च यद्यभिवद्धिता तदा प्रथमां परित्यज्य द्वितियाऽपि कर्त्तव्या, दिन-गणनायां त्वस्या अन्यासां वा वृद्धौ संभवन्तोऽपि षोडशिदनाः पश्चदशैव भण्यन्ते, पवं श्लीणायां चतु-देशापि दिनाः पश्चदशैव नेण्यन्ते, पवं श्लीणायां चतु-देशापि दिनाः पश्चदशैवति वोध्यं, तद्वदशापि विवश्चितं कृत्यं सांवत्सरिकप्रतिक्रमणादि, तच्च मासमिष्ठिकृत्य भाद्रपदं नियतं, स च यद्यभिवद्धि-तस्तदा प्रथमं भाद्रपदं परित्यज्य द्वितीयोऽधिक- र्त्तव्यःः दिनगणनायां त्वस्यान्यस्य वा मासस्य वृद्धौ संभवन्तोऽप्यदीतिदिनाः पञ्चाद्यदेव गण्यन्ते, यथा परस्याप्यभिमता पञ्चमास्यपि चतुर्मासीतयेति।

(श्रीप्रवचनपरीक्षा पृ. ४१०, ४११) २२ (चाडु) पार्डने। शुद्ध अर्थ ब.

के इत्य हरेड मिंडने नाम बर्धने नियमित કર્યું હોય તે તે ( માસ)માંજ કરવું; ખીજા (માસ) માં નહીં (કરવું) એ વિવક્ષાએ તિથિની માક્ક ન્યૂન કે અધિક માસ પણ ઉપેક્ષા કરવા લાચક છે. બીજે તા ગણાય પણ છે. તે આ પ્રમાણે. વિવક્ષિત પકુખી પ્રતિક્રમણ છે, તે ચૌદશમાં નિયત છે. હવે તે (ચીદશ) જો વધી તેા પહેલી છાડીને બીજી હેવી. દિવસાની ગણત્રીમાં તા ચૌદશની કે બીજી કાઈ પણ તિથિની વૃદ્ધિ થવાથી સાળ દિવસ થાય તા પણ પંદરજ કહેવાય. એવી રીતે ચૌદશ કે બીજી કાેઇ પણ તિથિના ક્ષય હોય તાે પણ દિવસ પંદરજ કહેવાય. તેવી રીતે અહિં પણ સંવચ્છરી પડિકમણું વિગેરે વિવક્ષિત કાર્ય છે. તે માસને આશ્રીને ભાદરવામાં નક્કી થયેલું છે. તો તે ભાદરવા વધ્યા તા પહેલા ભાદરવાને છાડીને બીજો લેવા. દિવસની ગણત્રીમાં તા આ માસની કે બીજા કાેઇ પણ માસની વૃદ્ધિ થવાથી એંશી દિવસ થાય તેં પણ પચાસજ ગહાવા. જેમ બીજાઓએ પણ પાંચ માસ થવા છતાં પણ ચામાસીજ માનેલી છે.

રર (ચાલુ) પાઠના અર્થનું શુદ્ધ સ્પષ્ટીકરસ્યુ ક્ષ. ખરતરગચ્છવાળાએા અધિક મહિનામાં પ્રથમ માસને અને અધિક તિથિમાં પ્રથમ તિથિને સ્વી-કારવાનું જણાવે છે, તેના પ્રત્યુત્તરરૂપે આ બધા અધિકાર અધિક તિથિ અને અધિક માસને તેમજ હીનતિથિને નહિ ગણવાને માટેના છે. એટલે પ-હેલા મહિના કે પહેલી તિથિ તે મહિના કે તે તિથિના કાર્યને નહિ કરવાનું જણાવે છે.

ચાલુ પ્રશ્ન તો આથી નુકીજ રીતના છે. કે-મકે શ્રી દેવસૂર ગચ્છની સામાચારીવાળાએ જે તિથિ કે જે માસ વધ્યાં હોય તે તિથિ કે માસનું તે કાર્ય બીજા માસમાં ને બીજી તિથિમાંજ કરે છે. અને પ્રસ્તુત ચર્ચા તેા પર્વ કે પર્વાન્તર પર્વ- તિથિની હાનિવૃદ્ધિ વખતે કઈ પર્વતિથિ શાસા- ધારે કહેવી અને આરાધવી, એને અંગે છે. એટલે આ આખા પાઠના અધિકાર પ્રસ્તુત ચર્ચામાં ઉપયોગી નથી.

રજી કરાયેલા પાઠમાં 'द्वितीयाऽपि कर्तव्या' એ પાઠ અશુદ્ધ છે. કેમકે ત્યાં 'अपि ' શબ્દ લઇને તો ત્યાં પહેલીના પણ સમાવેશ થઇ જાય, અને તે કેાઈ પણ પ્રકારે શાસ્ત્રકારને તેના અધિકારથી સમ-જાય છે કે ઈપ્ટ નથી માટે 'द्वितीयाऽपि अधिकर्तव्या' પાઠ લેવા. જે બીજી પ્રતિમાં મળે છે તેના અર્થ બીજીને આદરવી એવા થાય છે.

જો કે જૈન શાસ્ત્રામાં પાંચ પ્રકારના વર્ષ પાંચ પ્રકારના મહિના અને પાંચ પ્રકારની તિથિઓ જણાવવામાં આવેલી છે, પરંતુ કર્મમાસ એકજ એવો માસ છે કે જે પૂર્ણઅંશવાળા છે. એથી એક કર્મમાસને વ્યવહારના અંગ તરીકે ગણવામાં આવેલા છે, અને તે અપેક્ષાએજ સર્વ પંદર દિવસના પક્ષ અને છે પક્ષના માસ, ચાર માસની ઋતુ (વર્ષાદ) અને ત્રણ ઋતુનું વર્ષ એમ ગણત્રી કરાવી છે. અને તે કર્મમાસ અને વર્ષને ખરાબર રાખવા માટેજ તિથિ અને દિવસની હાનિ–વૃદ્ધિ કરાય છે.

જરેાતિષ્કરંડક વિગેરે શાસ્ત્રકારા કર્મમાસની જરૂરજ વ્યવહારને અંગે જણાવે છે. જગતના વ્યવહાર પણ એમજ છે. એકમને દિવસે જન્મેલા બાળકને બીજા પખવાડીઆની એકમે તેને આવ્યાને પંદર દિવસ થયા એમજ લોકા કહે છે. પછી ભલે તે પક્ષમાં તેરથી માંડીને સાળ દિવસ સુધી થયા હોય. તેવી રીતે વ્યવહારથી એક કાર્તિકથી બીજા કાર્તિક મહિને બાર મહિનાજ થયા ગણે છે, પછી ભલે તે વર્ષ અધિક મહિનાવાળું હોય. જેમ વ્યવહારમાં ઉપર પ્રમાણે- થાય છે, તેમ ધર્મની ક્રિયાઓમાં પણ પક્ષ, ચામાસું અને

વર્ષ એ ત્રહ્યું અંગે ૧૫, ૧૨૦, ૩૬૦ દિવસાે ગ હાવા, કહેવા અને માનવામાં આવે છે.

ચ્યા વસ્તસ્થિતિ માત્ર સમજવા માટે છે. ચાલ ચર્ચાને અંગે આ વસ્તુને અવકાશ નથી. આગળ આપેલા પાઠામાં એ વર્ગ તરફથી જેવી રીતે વિષયનું લક્ષ રખાયું નથી, તેવી રીતે અહિં પશ્ચ વિષયનું લક્ષ રખાયું નથી. એવા એક પણ પાઠ હજી રજ્ થયો નથી, કે જેને આધારે 'પર્વ-તિથિના ક્ષયની વખતે અપર્વતિથિ માનીને અને અપર્વતિથિ કહીને પર્વતિથિની આરાધના કરવી' એવું સાબીત કરનારા કે તેવી સૂચના પણ કર-નારા હાય. તેમજ એવા એકેય પાઠ રજ઼ કરવામાં નથી આવ્યા, કે જેને આધારે પર્વતિથિની વૃદ્ધિ वर्णते पहेंद्रा हिवसने पर्वतिथि तरीके कहेवी અને માનવી. ને એ રીતે પર્વતિથિ તરીકે માન્યા છતાં ને શાસમાં કરજિયાત પર્વતિથિ ન આરાધે તો પ્રાયશ્ચિત્ત આવે. તેમ ઠેર ઠેર જણાવ્યા છતાં યર્વતિશિના નામે લીધેલા નિયમા ન યાળવા તે પ્રતિજ્ઞાભંગ કેમ ન ગણાય?

આશ્ચર્યની વાત તો એ છે કે ક્ષચની વખત આખો દિવસ પર્વતિથિ ન માન્યા છતાં નવા વર્ગ નિયમભંગમાં નિયમભંગ ગણીને પ્રાયશ્ચિત્ત ગણે છે. અને વૃદ્ધિની વખતે પર્વતિથિ કહેવા અને માનવા છતાં તિથિને નામે લીધેલા નિયમા ન પાળવાનું વિધાન કરે છે.

#### પાઢ રેપ ઝ

अथ तिथीनां वृद्धौ हानौ च का तिथिः स्वी-कार्येत्यत्रोमयोः साधारणं लक्षणमुतरार्द्धेनाह ' जं जा जंमि ' त्ति यद् यस्माद् या तिथिर्यस्मिन् आदि-त्यादिवारलक्षणदिवसे समाप्यते, स पव दिवसो-वारलक्षणः प्रमाणमिति-तत्तिथित्वेनैव स्वीकार्यः, (श्रीतत्त्वतरंगिणी प्र. १२)

**રપ પાઠેનાે શુદ્ધ અર્થ ક** તિથિએાની વૃદ્ધિમાં અને ઢાનિમાં કઇ તિથિ **હે**વી. એ માટે ( ખરતરગચ્છવાળાના પ્રશ્નમાં) બેયનું સાધારણ લક્ષષ્ટ્ર ઉત્તરાર્ધથી કહે છે જે માટે જે તિથિ જે રવિવાર આદિ દિવસે સમાપ્ત થાય તે વાર તે તિથિપણે માનવા.

એ વર્ગના પાઠ રપના અર્થનું શુદ્ધ સ્પષ્ટીકરસ્યુ क આ પાઠ ખરતરગચ્છવાળાઓ ચીદશના ક્ષયે પૂનમ માને છે, તેના નિષેધ માટે છે; તથા બેવડી તિથિ હોય ત્યારે પહેલી તિથિ માને છે; તેના નિષેધને માટે છે. અર્થાત્ મીમાંસકને અંગે કાંચ-નાપલ સંયોગનું દષ્ટાન્ત અપાય અથવા તો ના-સ્તિકને અંગે પૃથ્વી આદિનું કઠિનપસું આદિ લઈને સમજાવાય, તેવી રીતે માત્ર ખરતરાની માન્યતાએ ખરતરાને સન્માર્ગ લાવવા માટે આ

જે આ વસ્તુને સ્વતંત્ર સિહાંત તરીકે લઈએ તો, આજ ગ્રન્થકાર આજ ગ્રન્થમાં સમાપ્તિવાળા ઉદ્દયને તિથિના વ્યવહારનું કારણ ગણવા માંગે છે, વળી સમાપ્તિને પણ કારણ ગણવા માંગે છે તે વ્યાપક તરીકે અન્નેમાંથી એક પણ લઈ શકાય નહિ.

વસ્ત કહેવામાં આવી છે.

#### યાઠે ૨૬ અ.

तथा वर्षामध्येऽश्विनचैत्रचातुर्मासिकवार्षिकाः ष्टाह्निकाचतुर्मासिकत्रयसांवत्सरपर्वोदिदिवसा अर्ह-ज्जन्मादिपञ्चकल्याणकदिवसाश्चापि पर्वतिथित्वेन विक्षेयाः (धर्मसंत्रहः मु. पृ. २३९)

### રક પાઠનાે શુદ્ધ અર્થ ब

વર્ષની અંદર આસાે –ચૈત્ર (ની એાળી), ચામાસી તથા સંવચ્છરીની અકાઇએા; ત્રણ ચામાસી અને સંવત્સરીપર્વ આદિના દિવસાે તેમજ અરિહંત ભગ-વાનના જન્મ આદિ પાંચ કલ્યાણકના દિવસાે પર્વ-તિથિપણે જાણવા.

એ વર્ગના પાઠ રકના અર્થનું શુદ્ધ સ્પષ્ટીકરણ क શાસકારા જેમ તિથિઓ એ પ્રકારની ગણી છે '૧ પર્વતિથિ, ૨ અપર્વતિથિ 'તેમ પર્વતિથિ પણ એ પ્રકારે ગણી છે. ૧ ક્રેરજિયાત ૨ મરજીયાત.

તેમાં અષ્ટમી, ચતુર્દશી, પૂર્ણિમા અને અ-માવાસ્યા એ તિથિઓ ક્રજિયાત છે. અર્થાત્ અધિકાર પ્રમાણે સાધુ અથવા શ્રાવક તે અષ્ટમી આદિ તિથિની આરાધના ન કરે તો પ્રાયશ્ચિત્ત આવે. અને તેથીજ તેને ક્રજિયાત તિથિ તરીકે કહીએ છીએ.

ત્યારે બીજી કલ્યાણક આદિ તિથિઓ આરાધ્ય છતાં પણ ક્રસ્જિયાત નથી, પરંતુ મરજિયાત છે. કારણ કે તે ન આરાધાય તા પ્રાયશ્ચિત્ત નથી.

વળી અષ્ટમી ચતુર્દશી વિગેરે પર્વતિથિઓને સંઘમાં ઘણા ભાગ આરાધવા લાયક હોય છે. અને તેથી તેને માટે વ્યવહારની નિયતતા કરવાની જરૂર હોય છે. જ્યારે કલ્યાલુક આદિ તિથિ આ-રાધનારા વર્ગ જુજજ હોય છે. અને તેથી તેને માટે વ્યવહારનું પરાવર્તન કરવાનું લાગ્યેજ હોય છે.

આજ કારણુ આગળ રાખીને શાસ્ત્રકારાએ ચતુર્દશીના ક્ષયે તેરશના વ્યપદેશના અભાવ અને અષ્ટમીના ક્ષયે સપ્તમીને દિવસે અષ્ટમી માન-વાનું જણાવ્યું છે. (પછી ભલે તે તે અપર્વતિથિ કલ્યાણુકપર્વ રૂપ પણ હોય.)

એ વાત તો સ્હેજે સમજાય તેવી છે કે સ-પ્તમી અને તેરશની તિથે એ કલ્યાણુક નથી, એમ તો નથીજ. પ્રસિદ્ધ કલ્યાણુક તિથિ સંઘના ઘણું ભાગને આરાધવાની હોય, તેથી તેની હાનિ-વૃદ્ધિ વ્યવહારમાં પ્રયોજિકા અને. પરન્તુ ક્રજિયાત અષ્ટમી આદિ પર્વતિથિઓને અંગે તો નિયમિત વ્યવહાર કરવાજ પડે. એટલે કલ્યાણુક તિથિઓને પર્વતિથિ કહેવાના એડા નીચે ક્રજિયાત પર્વ-તિથિઓના વ્યવહારને ઉઠાવવાનું કાર્ય એ વર્ગ સાધી શકે તેમ નથી.

### પાઠે ૨૭ અન

आराध्यत्वे च पञ्चदशीकल्याणकतिथ्योरप्य-विशेषः (श्रीतत्त्वतरंगिणी. पृ. ५.)

પાઠ રહનાે શુદ્ધ અર્થ થ

આરાધ્યપણામાં પંચદશી અને કલ્યાણક તિ-થિના ફરક નથી.

એ વર્ગના પાઠે ૨૭ના અર્થનું શુદ્ધ ૨૫ષ્ટીકરણ क આ વચનથી નવા વર્ગ ફરજિયાત પર્વતિથિને જેવી ગણાવવા માંગે છે, પરંતુ તે વર્ગે ધ્યાન રાખલું જોઈએ કે-શાસ્ત્રકારાએ જગો જગો પર અષ્ટમી, ચતુર્દશી આદિને ચતુષ્પર્વી આદિ તરીકે ક્રજિયાત તિથિ જણાવી છે, જ્યારે બીજ વિગેરે તિ-થિએ! અને કલ્યાણુક તિથિએ! તે ચતુષ્પર્વી તરીકે તેમજ કરજિયાત તરીકે નથી જણાવી.

વળી સોનું અને લોહં-એ એમાં ધાતુપણનો ક્રશ્ક નથી, એટલે માત્ર દેખાડીને બન્નેની કોંમત સરખી કરાવવા માંગે, તેવી રીતે અહીં ક્રજિયાત અને મરજિયાતપણાનો-(આરાધ્યપણાને લઈ ને તો ક્રજિયાત તથા મરજિયાત બન્ને સરખા છે પણ ક્રજિયાત પર્વતિથિની આરાધના ન થાય તો પ્રાથિત્રિત્ત લાગે. અને મરજિયાતમાં તે ન લાગે તેના) ક્રશ્ક છતાં આરાધ્યપણા માત્રને અંગે જણાવેલી સરખાવટ આગળ કરી ક્રજિયાત પર્વતિથિઓના વ્યવહારને ઉઠાવવાને તૈયાર થવાનું કાર્ય નવા વર્ગે તૈયાર કર્યું છે, એ કાઇપણ પ્રકારે શાલતું નથી.

#### પાઠે સ્ટ अ

पर्वतिथिपालनं च महाफलं, ग्रुभायुर्वन्धहेतु-त्वादिना यदागमः-"भयवं! बीअपमुहासु पंचसु तिहीसु विहिअं धम्माणुहाणं कि फलं होइ? गोयमा! बहुफलं होइ। जम्हा पआसु तिहीसु पापणं जीवो परभवाउं समिज्जणइ, तम्हा तवो-विहाणाई धम्माणुहाणं कायव्वं। जम्हा सुहाउणं समिज्जणइति"। आयुषि बस्ने तु दृढधमिराध-नेपि बद्धायुर्न टलित्।" (श्री श्राद्धविधि पृ.१५३)

# પાઠ ર૮ નાે શુદ્ધ અર્થ વ

પર્વતિથિનું પાલન શુભાયુષ્ય આંધવાના કારણ-પણા આદિથી મહા ફળદાયી છે. જે માટે શાસમાં કહ્યું છે કે:—

હે ભગવાન ! બીજ વગેરે પાંચ તિથિમાં ક-રેલં ધર્માનુષ્ઠાન કયા ફળને આપનાફ થાય ?

હે ગૌતમ! ઘણા ફળવાળું થાય. જે માટે એ તિથિમાં પ્રાયઃ કરીને જીવ પરલવનું આયુષ્ય બાંધે. તેટલા માટે તપરયા વિગેરે ધર્માનુષ્ઠાન કરવું જેથી શુભ આયુષ્ય ઉપાર્જન થાય. આયુષ્યં બંધાઈ ગયા પછી તેા દઢધર્મી-રાધન કર્યું હેાય તેા પણ બંધાયેલ આયુષ્ય ન ૮ળે. એ વર્ગના પાઠ ૨૮ના અર્થનું શુદ્ધ સ્પષ્ટીકરણ. क

શાસકારાએ કેવળજ્ઞાનીઓના કહેલા આરા-ધનો જે દર્શાવ્યા છે, તેને અંગે હેતુદર્શનની જરૂર નથીજ હોતી. કેમકે-સર્વજ્ઞના વચનની પ્રમાણિકતા એજ તે અનુષ્ઠાનની પ્રમાણિકતા હોય છે. પરંતુ જે બાબતમાં શાસમાં સ્પષ્ટ વાકયો હોતાં નથી, તેવી બાબતાને માટે હેતુની કલ્પનાને સ્થાન રહે છે અને તેથીજ અષ્ટમી, ચતુર્દશી, પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્યા કે કરજીયાત પર્વતિથિઓ છે, તેને અંગે મતભેદ પણુ નથી. અને તેથી તેની આરા-ધ્યતા તો સર્વથા સિદ્ધજ છે. પરંતુ બીજ આદિ તિથિઓની આરાધના કેઈ ગચ્છવાળાઓને વિવા-દાસ્પદ છે. માટે અદગ્ધદહન ન્યાયથી એ મરજી-યાત પર્વતિથિની આરાધનાની સિદ્ધિ માટે આ આયુષ્યવાળું પ્રમાણ છે.

આ વસ્તુ ન સમજતાં જેઓ બીજ આદિ મરજગાત પર્વતિથિઓ આયુષ્યબંધનું કારણ છે, પણ પૂનમ વિગેરે તિથિઓ તેવા કશાય શુભ લાભનું કારણ નથી, એમ કહેવા જાય તેના જેવા તો જગતમાં મૂળ સિચવાનું છાડીને પાંદડાને સિચ-નારાજ હોય.

કાઇ પણ જગોપર કાઇપણ શાસમાં અન્ટમી ચતુર્દશી ઓદિની માફક બીજ આદિમાં ઉપવાસ આદિ કે પૌષધ આદિ ન કરવામાં આવે તો પ્રાય-શ્ચિત્ત જણાવવામાં આવેલુંજ નથી, એટલે સ્પન્ટ છે કે મરજિયાત પર્વતિથિની સિન્દિને માટેજ આ ગ્રન્થના અધિકાર છે.

જો કે આ અધિકાર આયુષ્યના ત્રીજા ભાગને અર્વ્યતી ન્યાયે આગળ કરીને કહેવામાં આવેલા છે, એટલે નિર્મુળ નથી. પરંતુ તથી તે ક્રજિયાત પર્વતિથિઓ કહેવાય નહિ. અને તેથી તેના નામે ક્રજિયાત પર્વતિથિને ધક્કો લગાડાય નહિ. આ પાઠ રજી કરવાના એ વર્ગના આશય પૂનમની આરાધના ઉડાડવાના છે. પહ્યુ તેમણે ખ્યાલ રાખવા જોઈએ કે ફરજિયાત પર્વતિથિઓની આરાધના તા મુખ્ય છે, પણ બીજ આદિ તિથિને ન માનનાર ઈતરગચ્છીઓને આયુષ્યબંધનું કારણ દર્શાવીને તે તિથિઓ પણ આરાધવા લાયક છે, તે જણાવવા માટે છે.

આથી પૂનમની કુરજિયાત આરાધનામાં જસ-પણ કરક પડતા નથી.

#### २६. पाठ. अ

बीआ पंचमी अहमी, एगारसी चउदसी पण-तिहीओ। एआओ सुहतिहीओ, गोयमगणहारिणा भणिआ ॥१॥" (श्रीश्राद्धविधि पृ. १५२)

ર૯ પાઠના શક્ક અર્થ. જ

બીજ, યાંચમ, આઠમ, અગિયારશ અને ચૌદશ, આ પાંચ તિથિઓ ગૌતમ ગણધર મહા-રાજે શુભ તિથિઓ તરીકે કહેલી છે.

એ વર્ગના પાઠ ૨૯ના અર્થનું શુદ્ધ ૨૫**ષ્**ટીકરણ જ

અષ્ટમી, ચતુર્દશી પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્યાની તિથિઓ તો કરજીઆત પર્વતિથિઓ શ્રી સ્યુગડાંગ વિગેરમાં જણાવેલી હોવાથી તેને માટે જિનાકતપણાનું વિધાન સાક્ષાત્ હતું. અને તેથી તેને અંગે કંઈપણ સિહિ કરવાની જરૂર ન હતી પરંતુ બીજ વિગેરે બે બે તિથિના આંતરે આવતા ત્રીજી તિથિની આરાધના માટે જ્ઞાપક સિહ-પણું જણાવનાર આ વચન છે.

' આચારાપદેશ 'કાર પણ આયુષ્યના ત્રીજા ત્રીજા ભાગે આયુષ્યના બંધને આગળ કરીનેજ આ બીજ આદિકની આરાધના જણાવે છે. અર્થાત્ આ બીજ આદિની આરાધનાને આયુષ્યબંધના વિભાગની સાથે સંબંધ જોડવામાં આવ્યા છે. અને તે દ્વારાએ તેનું પર્વતિથિપશું જણાવાયું છે અને તેથી ક્રસ્જયાત અને સર્વ અશુભકર્મની નિર્જરાનું કારણું એવી અષ્ટમી આદિ ક્રજીયાત પર્વતિથિઓ-ની આરાધના બાધિત થતી નથી, ગૌણ થતી નથી; તેમજ અલ્પક્ળવાળી પણ થતી નથી. અર્થાત્ મરજીયાત પર્વતિથિના નામે અષ્ટમી આદિ ક્રર-જીયાત પર્વતિથિની સંજ્ઞા અને વિધાનમાં બાધ-કતા ઉભી કરીને પરિસંખ્યાન આદિની અબ્યવસ્થા કરવી, એ કાઇપણ પ્રકારે શાસ્ત્ર અને ધર્મની શ્રદ્ધાવાળાને શાભતું નથી.

તેમજ એ પહ્યું એ વર્ગે વિચાર્યું હોત કે 'સ્યુગડાંગ' વિગેરેમાં જણાવેલ અષ્ટમી, ચતુર્દશી, પૂર્ણિમાં અને અમાવાસ્થા વિગેરે તિથિઓ ન આરાધવામાં આવે તો પ્રાયક્ષિત્ત, લાગે તેવી તિથિઓને આ ગાથામાં કેમ રજ્યું કરી નથી ? તો તે વર્ગ આપો આપ તેના ખુલાસા પામી શકત. ' સ્યાગડાંગ ' મૂલ સ્ત્ર બ્રન્થ છે. તેની સાથે આ વીષા પંચમી ગાથાના શા સમન્વય છે, તે તેમણે વિચારનું બેઇતું હતું. ને તેના વિચાર થતાં એ વર્ગને આપોઆપ સમજત કે આયુષ્યબંધને આવર્ગને આપોઆપ સમજત કે આયુષ્યબંધને આગળ કરીનેજ આ બીજ આદિકની આરાધના માટે જણાવ્યું નહિ કે કરજીયાત આરાધવા યાગ્ય ચતુષ્પર્વીના બાધ માટે આ વચન છે.

શાસ્ત્રના પૂર્વાપર પરામર્શ કર્યા વિના શંકા ઉઠાવનાર ખરેખર શાસ્ત્રની અવ્યવસ્થા કરવા સાથે વિરાધક અને છે.

#### પાઠે ૩૦ ૪

लौकिकटिप्पनाभिप्रायेण दीक्षोपस्थापनादिषु तिथिववादिकरणसंध्यागतादिनक्षत्रप्रथमादिनक्षत्र-चन्द्रप्रहचारादिशुद्धमुहूर्तादानं पर्युषणापर्वकरणं च (श्री विचारामृतसंग्रह मु. पृ. १६)

### પાઠ ૩૦નાે શુદ્ધ અર્થ—વ

લોકિક ટીપ્પણાના અનુસારે દીક્ષા, વડીદીક્ષા વિગેરેની તિથિ, અવ વિગેરે કરણ, સંધ્યાગતાદિ નક્ષત્ર, પ્રથમ આદિ નક્ષત્ર, ચંદ્ર અને ગ્રહચાર આદિ મુદ્ધુર્ત લેવું. અને પર્યુષ્ણાપર્વનું કરવું (થાય છે.) એ વર્ગના પાઠ ૩૦ના અર્થનું શુદ્ધ સ્પટીકરણ क.

આ પાઠ ખરતરગચ્છવાળા કે જેઓ પરંપરા માનવાને તૈયાર નથી, પહ્યુ માત્ર જૈન સૂત્રાના વાકચોને પૂર્વાપર પરામશે વિના માનવા તૈયાર છે; તેવાઓને આપત્તિ તરીકે જણાવવામાં આવે તો ઠીક છે, અને આ વર્ગ તો શાસ્ત્રલેખા અને પરંપરા બન્નેને ઉડાવવા તૈયાર થયેલા છે. તેને આ પાઠ કાઈ પક્ષ પ્રકારે ઉપયોગી નથી.

વળી આ પાઠ તેા તેની સામેજ ધરી શકાય કે. જેઓ તિથિ આદિના વ્યવહારને માટે લૌકિક ટીપ્પણાને આધાર તરીકે પણ લેતા ન હોય. શ્રી દેવસુરસંઘ, પર્વ કે પર્વાનન્તર પર્વતિથિઓની હાનિ-વૃહિનું ગ્રાન તો લીકિક ટીપ્પણાને આધારેજ કરે છે. અને જેમ અન્યમતવાળા પણ ગણિત રીતિથી થયેલ તિથિ ઉપર આરાધના માટે સંસ્કાર કરીને કથન અને આરાધના કરે છે, તેવીજ રીતે શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છ પણ સંસ્કાર કરીને આરાધના કરે છે. કાેઈ પણ મનુષ્ય જન્માષ્ટમી કે દેવ-શયની એકાદશીને ટીપ્પર્ણામાં બેવડાયેલી દેખીને જન્માષ્ટ્રમી બે દહાડે કે દેવશયની એકાદશી બે દહાડે છે. એમ કહેવા કે માનવા તૈયાર થઈ શકેજ નહિ. તેમજ અષ્ટમીના ક્ષય હાેય તાે પણ સપ્તમીને દહાડે સપ્તમી કહીને એકા-દશીનું વત કરવા તૈયાર થતા નથી, અને થાય પણ નહિ. ફકત એ નવા વર્ગજ 'કહેવું કંઈ અને માનલું કંઈક' એવી રીતની ભિન્ન પ્રવૃત્તિ આજ છ સાત વર્ષથી જુદાે પડી કરવા લાગ્યો છે.

તેમજ એ પણ વિચારનું આવશ્યક છે કે, એ વર્ગને ખરેખર લોકિક ટીપ્પણું સંસ્કાર વગરજ કળુલ હોય તો તેમાં કંઈ પણ ફેરફાર કર્યા વિના માનનું જોઇએ. ને તેમણે લોકિક ટીપ્પણાના તેર અને પાંચ મહિના વખતે સંવત્સરી પડિકમણામાં તેર મહિના અને ચામાસીમાં પંચળામાસાળં વિગેર કહેનું છોલનું જોઇએ. પણ તેમ કરતા નથી.

www.jainelibrary.org

જે લોકિક ટીપ્પંણાને સંસ્કાર વગર તેઓ માનતા હોય તો તેમ કરવું જોઇએ. આમ સંસ્કાર કરીને કેટલીક જગ્યાએ માનવું ને કેટલીક જગ્યાએ સં-સ્કાર કરીને ન માનવું એમ બે ભચ્યું નીતિ પર્વા-રાધનમાં કામ ન આવે.

આથી ઉપરનું વિધાન આધાર રૂપે લોકિક ડીપ્પાશું લેવું, પણ તેમાં જૈન શાસ્ત્રવિહિત સંસ્કાર કરી તેનું આરાધન કરવું. તે તેની સાથે સંગત કરવું ને તે સંગત ન કરા તેા તિથિ અને પર્વ સંબં-ધીના બીજા બધાં વિધાના ' લોકિક ડીપ્પણાને મુખ્ય હાે તાે નિર્શ્યક છે' તે વિચારવું જોઈએ. તે શા-સ્રોના વિધાના નિર્શ્યક તાે કહી શકાશે જ નહિ.

#### પાઠ ૩૧ અ

अत पव लौकिके लोकोत्तरे च टिप्पनक व्यवहारप्रवृत्तिरिप प्रतिप्रदादितिथिकमेणैव व्यु-च्छिन्तेऽपि जैनटिप्पनके संप्रति टिप्पनकप्रवृतिरेव तत्साक्षिणी (श्री प्रवचनपरीक्षा पृ. १९०)

### 3૧ પાઠનાે શુદ્ધ અર્થ જ

આથીજ લોકિક અને લોકોત્તરમાં ડીપ્પણાના વ્યવહારની પ્રવૃત્તિ પણ પડવા આદિ તિથિના ક્રમેજ થાય છે. જૈનશાસનું ડીપ્પણું વિચ્છેદ થયા, છતાં પણ વર્તમાન કાળની ડીપ્પણાની પ્રવૃત્તિ તેની સાક્ષી છે.

### એ વર્ગના પાઠ ૩૧ના અર્થનું શુદ્ધ સ્પષ્ટીકરણ જ

પડવા આદિ તિથિના ક્રમ જે ન માનતા હોય તેની સામાજ આ પાઠ કામ લાગે એવા છે, પરંતુ સંસ્કાર કરવા માટે લૌકિક ટીપ્પણાના ઉપયોગ કર-નારા માટે આ પાઠ અંશે પણ વિરોધ કરનારા નથી.

### પાઠું ૩૧ અ

यसु जैनटिप्पनकानुसारेण श्रावणमाद्रपदवृ-द्वाविष आषाढवृद्धिरेव गण्यन्ते इति तन्न युक्तं, जैनटिप्पनकस्य व्युव्छिन्नत्वात्, संप्रति शैवटि-प्यनकेनैव व्यवहारप्रवृत्तिः, तदनङ्गीकारे दीक्षा-प्रतिष्ठादिमुद्धर्त्तपरिक्षानं दूरे, मासवृद्धिरिप कथं- क्षायते ? तस्माच्छ्रावणभाद्रपद्वृद्धिर्नाषाढतया व्य-वहर्तव्या किन्तु श्रावणादितयैषेति । "

(श्री प्रवचनपरीक्षा मु. पृ. ४४१.)

# પાઠ ૩૧ નાે શુદ્ધ અર્થ ब

જૈન દીપ્પણાને અનુસારે શ્રાવણ અને ભાદ-રવાની વૃદ્ધિ છતાં પણ અષાડનીજ વૃદ્ધિ કરવી એવું એ જે કાઈ કરે તો તે યેાગ્ય નથી; કારણ કે જૈન દીપ્પણાનો વિચ્છેદ હોવાથી વર્તમાનમાં શૈવદીપ્પણાને આધારે વ્યવહારની પ્રવૃત્તિ છે. અને જો તે ન લેવામાં આવે તો દીક્ષા, પ્રતિષ્ઠા આદિ મુહૂર્તોનું જ્ઞાન તો દ્વર રહે પણ માસવૃદ્ધિ પણ કેમ જણાવાય? તેટલા માટે શ્રાવણ ભાદ-રવાની વૃદ્ધિનો વ્યવહાર કરવા. અર્થાત્–શ્રાવણ ભાદરવાની વૃધ્ધિ હોય તા અષાડપણે વ્યવહાર ન કરવા, કિન્તુ શ્રાવણ આદિ (ભાદરવા)પણેજ વ્યવહાર કરવા.

# એ વર્ગના પાક ૩૧ના અર્થનું શુદ્ધ ૨૫**ઇ**-કરણ क

આ પાઠ તો તેઓનેજ આધક છે કે જેઓ શ્રાવણ લાદરવા વધ્યા હોય છતાં એ અષાડ મા-નતા હોય અને તેમાં જૈન શાસ્ત્રના કારણને આ-ગળ કરતા હોય, પરંતુ ક્ષયે પૂર્વાગ્ના સંસ્કારથી શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છવાળાઓ, જે પર્વ કે પર્વા-નન્તર અપર્વતિથિની હાનિ–વૃદ્ધિ વખતે પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિની હાનિ–વૃદ્ધિ માનીને પર્વ-તિથિનો વ્યપદેશ કરે, માને અને આરાધે છે, તેને તેા અંશ માત્ર પણ આ પાઠ બાધકારક નથી.

તત્ત્વમાં કહેલું જોઈએ કે **સચે પૂર્વા**ંગના પ્ર-દ્યાપને આધારે અષ્ટમી આદિ તિથિની હાનિ વખતે સપ્તમી આદિ ન માનતાં અષ્ટમી આદિ માનીનેજ આરાધના કરાય તેમજ અષ્ટમી આ-દિની વૃદ્ધિની વખતે બેય સપ્તમી વિગેરે માનીને જ બીજે દિવસે અષ્ટમીની આરાધના કરાય એ શાસ અને પરંપરાથી સંગત થવા સાથે ન્યાય

અને યુક્તિથી સંગતજ છે. અને તેવીજ રીતે પૂ-ર્શિમા કે અમાવાસ્યા કે ભાદરવા સુદ પાંચમ જેવી तिथि है के पर्वान्तर पर्वनी तिथि छे, तेनी ढानि -- વૃદ્ધિ વખતે તેનાથી પૂર્વતર એટલે તેરશ કે ત્રી-જની હાનિ-વૃદ્ધિ કરીને પર્વતિથિ કહેવી, માનવી એમ ઈચ્છતું સર્વ પ્રકારે યોગ્ય છે.

અને આરાધવી એ પરંપરા શાસસંમત અને યુક્તિયુક્તજ છે.

એટલે આ નવા વર્ગને એવું જ્ઞાન ઝળકે અને સત્ય માર્ગમાં આવે એવા રસ્તા તેઓને મળે,

આ૦ શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ પૂ. આ૦ શ્રીમદ્દ વિજયરામચન્દ્રસૂરીધરજી મહારાજે કરેલા નિરૂપણ અંગે રજૂ કરેલું ખંડન સમાપ્ત

પુ.આચોર્યદેવ શ્રીમદ્દ વિજયરામચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજે, આ∘ શ્રી સાગરાનન્દ-સૂરિજીએ કરેલા 'સ્વપક્ષનું સ્થાપન 'અંગે રજૂ કરેલું ખંડન

# णमोत्थु णं समणस्स भगवओ महावीरस्स । अनन्तल्रिबिनिधानाय श्रीगौतमगणधरेन्द्राय नमो नमः ।

" તિથિદિન " અને " પર્વારાધન " સંબંધી મન્તવ્યભેદના શ્રી જૈન શાસ્ત્રાધારે નિર્ણય કરાવવાને માટે આચાર્ચ શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ પાતાના નવ મુદ્દાઓને આશ્રયીને કરેલા નિરૂપણુના શ્રી જૈન શાસ્ત્રોના આધારે પ્રતિવાદ

### શિર્ષક સંબંધી :

૧. અવિચ્છિનને પ્રભાવશાલી ત્રિકાલાખાધિત શ્રી જૈન શાસન, જગતના કલ્યાભુકામી આત્મા-ઓને, એક માત્ર મુક્તિમાર્ગની આરાધના કરવામાં જ દત્તચિત્ત બનવાના ઉપદેશ કરતું આવ્યું છે. શ્રી જૈન શાસન કરમાવે છે કે—

# " जइ सब्वेसु दिणेसु, पालह किरिअं तओ हवइ लहुं। जइ पुण तहा न सक्कह, तहिव हु पालिज्ज पव्वदिणं॥ १॥"

અર્થાત્-ધર્મકિયાઓનું પાલન જો સર્વ દિવસાએ કરા તા તે ઉત્તમ વસ્તુ છે, પણ સર્વ દિવસાએ જો તેમ કરી શકા નહિ, તા પર્વદિવસાએ તા ધર્મકિયાઓનું પાલન આવશ્ય કરા !

- ર. શ્રી જૈન શાસન તે જ દિવસોને પર્વદિવસા તરીકે માનવાનું કરમાવે છે, કે જે દિવસોએ પર્વતિથિઓ હોય છે અને એથી જ પર્વદિવસાના સ્વાનને માટે શ્રી જૈન શાસનમાં પર્વતિથિઓાનું જ સ્વાન કરવામાં આવ્યું છે, એટલે જે દિવસે પર્વતિથિ ન હોય, તેવા દિવસને પર્વદિવસ તરીકે માની શકાય જ નહિ.
  - 3. પર્વતિથિઓની અવશ્ય આરાધ્યતા ક્રમાવવા પાછળ ઘણા હેતુઓ રહેલા છે. આત્માની વિશુદ્ધિ અને દર્શન, જ્ઞાન તથા ચારિત્રની ઉપાસનાના હેતુને પર્વતિથિઓની આરાધનાને અંગે ક્રમાવેલ છે, પણ પર્વતિથિઓના આરાધનાના ક્લનું વર્ણન કરતાં, શુભાયુખ્યના અંધની વાતને વિશિષ્ટપણે ક્રમાવેલ છે. શ્રી જૈન શાસન ક્રમાવે છે કે—પરભવના આયુખ્યનો અંધ, વર્તમાન ભવના આયુખ્યના બે ભાગ વ્યતીત થયે છતે અને ત્રીજો ભાગ બાકી રહ્યે છતે પડે છે. એ વખતે જો આયુખ્યનો બંધ ન પડે, તો બાકી રહેલા ત્રીજા ભાગના આયુખ્યમાંના બે ભાગ વ્યતીત થયે છતે અને એક ભાગ બાકી રહ્યે છતે પરભવના આયુખ્યનો બંધ પડે છે. પરભવના આયુખ્યનો બંધ એ છે. પરભવના આયુખ્યને બંધ એ છે. પરભવના આયુખ્યને અંક ભાગ બાકી રહ્યે છતે અને એક ભાગ બાકી રહ્યે છતે આયુખ્યને અંગે પણ યોજવામાં આવે છે. આ રીતિએ પડતો પરભવના આયુખ્યનો બંધ, બહુલતયા, પક્ષના ત્રીજા ત્રીજા ભાગની તિથિઓએ, એટલે કે—ખીજ, પાંચમ, આઠમ, અગીઆરસ અને ચીદશ—એ પાંચ

તિથિઓએ પડે છે. બીજ આદિ પાંચ તિથિઓની આરાધના કરવાથી પ્રાપ્ત થતા ફલને સૂચવતાં, આ આયુષ્યબંધની વાતને અસાધારણ મહત્ત્વ આપવામાં આવ્યું છે. જો કે----

# " बीआ दुविहे धम्मे, पंचिम नाणेसु अद्वमी कम्मे । एगारसी अंगाणं, चउदसी चउदपुट्याणं ॥ २ ॥ "

-આ પ્રમાણેની ગાથા દ્વારા બીજને સાધુધર્મ તથા ગૃહસ્થધર્મ એમ દિવિધ ધર્મના આરાધનને અંગે, પાંચમને જ્ઞાનની આરાધનાને અંગે, આઠમને આઠ કર્મોના ક્ષય સાધવાને અંગે, અગીઆરસને અગીઆર અંગેના આરાધનને અંગે અને ચૌદશને ચૌદ પૂર્વોના આરાધનને અંગે જણાવેલ છે; પરન્તુ બીજ આદિ આ પાંચ પર્વતિથિઓની આરાધનાના ફલનું વર્ણન કરતાં તો, એક માત્ર શુભાયુષ્યના બંધની વાતને જ મહત્ત્વ આપવામાં આવ્યું છે, જે આ નીચેના પ્રશ્નોત્તરથી માલૂમ પડે છે:—

प्रश्नः-भयवं ! बीअपमुहासु पंचसु तिहीसु विहिअं धम्माणुहाणं कि फलं होइ ! उत्तरम्-गोयमा ! बहुफलं होइ । जम्हा पआसु तिहीसु पापणं जीवो परभवाउं समिज्जिणइ, तम्हा तवोविहाणाइधम्माणुहाणं कायव्वं । जम्हा सुहाउअं समिज्जिणइत्ति ।

હાલમાં, આ ક્ષેત્રને વિષે જે શ્રી જિનેશ્વર લગવાનનું શાસન વિદ્યમાન છે, તે લગવાન શ્રી મહાવીરદેવના પ્રથમ ગણધરદેવ શ્રી ગૌતમસ્વામિજી મહારાજાએ ઉપર મુજબનો પ્રશ્ન પૃછેલ છે અને ખૂદ લગવાન શ્રી મહાવીરદેવે ઉપર મુજબનો ઉત્તર આપેલ છે. પ્રશ્ન એવો છે કે-' હે લગવન! બીજ પ્રમુખ પાંચ તિથિઓએ વિહિત ધર્માનુષ્ઠાનનું શું ફલ થાય છે?' ઉત્તરમાં લગવાન કરમાવે છે કે-' ગૌતમ! ખહુ ફલ થાય છે. એ તિથિઓમાં પ્રાયઃ કરીને જીવ પર લવના આયુષ્યને ઉપાર્જે છે. એ કારણે એ તિથિઓએ તેપાવિધાન આદિ ધર્માનુષ્ઠાન કરનું તેઈએ, કે જેથી જીવ શુલ આયુષ્યને ઉપાર્જે છે.' આ વસ્તુને લક્ષ્યમાં લેતાં પણ સમજ શકાય તેમ છે કે-જે દિવસે પર્વતિથિ ન હાય તેવા દિવસને પર્વદિવસ તરીકે ચહણ કરી શકાય જ નહિ: કારણ કે-પર્વતિથિઓ પૈકીની બીજ આદિ પાંચ પર્વતિથિઓનો, પરલવના આયુષ્યના અંધ સાથે જે સંબંધ છે, તે સંબંધ મનફાવતા દિવસે મનફાવતી પર્વતિથિ હોવાનું માની લેવાથી ટકી શકે નહિ.

૪. સામા પક્ષે રહેલા આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ પણ, **શ્રી સિદ્ધચક્ર** નામના પાક્ષિકના હમા વર્ષના ૧૯મા અંકમાં " આરાધનાને લીધે તિથિ કે તિથિને લીધે આરાધના " એ વિષયના વિવરણમાં જણાવ્યું છે કે—

" જૈનજનતામાં બધા જે સચ્ચિત્તાદિક ત્યાગના નિયમાની પ્રવૃત્તિ છે તે પણ તિમિને નામે છે. અર્થાત્ નિયમને નામે તિથિ નથી, પણ તિથિને નામે નિયમ છે એટલે જૈનશાસનને ખરી રીતે માનનારા મનુષ્ય તો એ માનવાને બંધાયેલીજ છે કે આરાધના કરાય તેથી તિથિ કહેવાય એમ નહિ, પરન્તુ તિથિ કહેવાય અને ગણાય તેથીજ આરાધના થાય. આ વસ્તુ વિચારનારા સત્ત મનુષ્ય આરાધનાના નિર્ણય કરવા પહેલાં આરાધના કરવા માટે તિથિતું જ્ઞાન, નિર્ણય અને કથન કરવામાં તત્પરજ થાય. × × શાસ્ત્રકારોએ પર્વતિથિયોને દિવસે પ્રાયઃ પરભવના આયુષ્યના બંધ થાય છે એવું પ્રાયિક વચન કહીને તિથિતી માન્યતા વિગેરે-મજબૂત કરીને આરાધનાની કર્ત્તભ્યતા જણાવેલી છે, પરન્તુ આરાધનાને અંગે તિથિ ગણવી અર્થાત્ જે દિવસે આરાધના

કરીએ તે દિવસે પર્વતિથિ ગણુવી અને તેવી ગણુંકી પર્વતિથિએ પ્રાયા પરભવનું આયુષ્ય બંધાઈ જાય એવું કાઇએ કહ્યું નથી કે માની શકાય તેમ પણ નથી. એટલે એ પ્રાયિક વચન પણ પર્વતિથિને આધારેજ આરાધના તરફ ભબ્યોને આકર્ષણ કરનાર થાય છે."

પ. આ રીતિએ પર્વતિથિઓને અંગે જ પર્વદિવસા ગણાય છે અને મનાય છે. પર્વદિવસાને નક્કી કરી આપનારી પર્વતિથિઓનો નિર્ણય હાલમાં 'ચંડાંશુચંડૂ ' પંચાંગના આધારે જ કરવામાં આવે છે. આ વાત પણ સામા પક્ષે રહેલા આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ શ્રી સિક્દ્ ચક્ક નામના પાક્ષિકમાં કખૂલ કરેલી છે. શ્રી સિક્દ ચક્કના ૧લા વર્ષના ૨૧મા અંકના પુંઠાના પાછલા ભાગ ઉપર તેમણે લખ્યું છે કે—

" દરેક આચાર્ય આદિ પદસ્થા અને સાધુએ દરેક વર્ષે મહિને અને પક્ષમાં જોધપુરી ચડાંશુચંડૂ પંચાંગને આધારે તિથિ અને પવી કરે છે."

તેમજ શ્રી સિદ્ધચક્રના પમા વર્ષના પમા અંકના પુંઠાના ત્રીજા પૃષ્ઠ ઉપર પણ તેમણે લખ્યું છે કે---

" સમસ્ત શ્રીતપાગચ્છીય શ્રી સંઘને જણાવલું યાગ્ય છે કે કેઈ વર્ષોથી શ્રીતપાગચ્છ વગેરેની પર્વારાધનની ક્રિયા જોધપુરી ચંડૂ (ચંડાંશુચંડૂ) પંચાંગના આધારે થાય છે"

દ. આ રીતિએ, 'પર્વતિથિઓનીજ આરાધ્યતાને કખૂલ રાખવા સાથે, જોધપુરી 'ચંડૂ' પંચાંગ કે જે હાલમાં 'ચંડાંશુચંડૂ'ના નામથી પ્રગટ થાય છે, તે પંચાંગના આધારે પર્વતિથિઓ અને પર્વારાધનની ક્રિયા થાય છે'—એમ કખૂલ કરેલું હોવા છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ-સૂરિજી, પોતાના નવ મુદ્દાઓને આશ્રયીને પોતાની માન્યતાનું નિરૂપણ કરતાં, નીચે મુજબનું મથાળું બાંધે છે, એ કેટલું બધું ગેરવ્યાજબી છે—એ પણ વિચારણીય છે:—

" શાસ્ત્ર અને પરંપરાને અનુસારે ટીપ્પણામાં જ્યારે પર્વતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ હેાય ત્યારે પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિની યથાર્થતાનું નિરૂપણ. "

છ. એક તરફ એમ કહેવું કે-' પર્વતિથિઓ અને પર્વારાધનની કિયા જેધપુરી પંચાંગના આધારે થાય છે' અને બીજી તરફ એમ કહેવું કે-' તે ડીપ્પણામાં જ્યારે પર્વતિથિઓની ક્ષય-વૃદ્ધિ આવે ત્યારે પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ કરની' એ કેડલું બધું બેહુદું છે ? બેશક, પર્વતિથિઓમાં ક્ષય અને વૃદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય, ત્યારે ક્ષીણુ પર્વતિથિની આરાધના માટે કયા દિવસ લેવા અને વૃદ્ધ પર્વતિથિની આરાધના માટે કયા દિવસ લેવા અને વૃદ્ધ પર્વતિથિની આરાધના માટે કયા દિવસ લેવા અને વૃદ્ધ પર્વતિથિના આરાધનને માટે કયા દિવસ લેવા નાખવાના વિચાર જ કેમ થઈ શકે ? વળી ક્ષીણ અને વૃદ્ધ પર્વતિથિના આરાધનને માટે કયા દિવસ લેવા નાખવાના વિચાર જ કેમ થઈ શકે ? વળી ક્ષીણ અને વૃદ્ધ પર્વતિથિના આરાધનને માટે કરેલ દિવસે છે એ જ જોવાય, પણ જે દિવસે જે પર્વતિથિના ભાગવડાની સમાપ્તિ ન હોય તેવા લિયને તો તે પર્વતિથિની આરાધના કરવાના દિવસ તરીકે શહણ કરી શકાય જ નહિ. આથી જ, પર્વતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિના પ્રસંગે કયી તિથિ એટલે કયો વાર તે પર્વતિથિની આરાધનાને માટે સ્વીકારવા, એ જણાવતાં શ્રી તત્ત્વતરંગિણીકારે સત્તરમી ગાથાના ઉત્તરાર્ધ તરીકે " जं जा जंमि કુ વિચતે, સમજાર્ફ સા પમાળંતિ"—એવું લક્ષણ જણાવીને, પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિના પ્રસંગમાં જે જે રિવ આદિ વારાને દિવસે ક્ષીણ કે વૃદ્ધ પર્વતિથિઓના ભાગવડાની સમાપ્તિ હોય, તે તે

દિવસાને તે તે ક્ષીષ્યુ કે વૃદ્ધ પર્વતિથિના આરાધનને માટે ગ્રહ્યુ કરવા—એવું જણાવ્યું છે. આમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી તો તિથિનીજ ક્ષય—વૃદ્ધિને પલટી નાખવાની વાત કરે છે! અને એમ કરીને જે દિવસે જે પર્વતિથિનો ભાગવટા અંશ માત્ર પણ ન હોય, એવા દિવસને તે પર્વતિથિના દિવસ તરીકે ગ્રહ્યુ કરવાનું જણાવે છે. [ જેમ કે—પૂનમ કે અમાસની વૃદ્ધિએ તેઓ ચૌદશને બીજી તેરશ માનવાનું કહે છે અને પહેલી પૂનમ કે પહેલી અમાસને ચૌદશ માનવાનું કહે છે, પણ ચૌદશે તેરશના ભાગવટાના અંશ નથી હોતો અને પહેલી પૂનમ કે પહેલી અમાસે ચૌદશના ભાગવટાના અંશ નથી હોતો.] આવું કહેનાર માણસ, ટીપ્પણાને કખૂલ રાખે છે—એમ કહેવાય નહિ અને ટીપ્પણાને કખૂલ રાખ્યા સિવાય તો, તિથિઓનો નિર્ણય થઈ શકે જ નહિ. જયારે જૈન ટીપ્પનક વિદ્યમાન હતું, ત્યારે તે ટીપ્પનકના આધારે પર્વતિથિઓના દિવસોના નિર્ણય થતો હતો અને જૈન ટીપ્પનક વ્યવચ્છિન્ન થયું ત્યારથી જૈનેતર ટીપ્પનકના આધારે પર્વતિથિઓના દિવસોનો નિર્ણય થઈ શકે જ અટલે કે—જે ટીપ્પનક માન્ય હોય, તે ટીપ્પનકના આધાર વિના તિથિઓનો નિર્ણય થઈ શકે જ નહિ: એટલે કે—જે ટીપ્પનક માન્ય હોય, તે ટીપ્પનક જે જે દિવસોએ જે તિથિઓને જાણવે, તે તે તિથિઓને તે તે દિવસોએ માન્ય કરવી જ જોઈએ. આથી જ શ્રી તત્ત્વતંરીગણી પૃ. ૧૬માં નીએ મુજબ જણાવવામાં આવ્યું છે:—

"कि तिथेः क्षीणत्वं नाम ?, अप्राप्तात्मस्वरूपत्वं वा १ सत्त्वे सित सूर्योदयास्पर्शित्वं वा १ स्व्योदयमप्राप्य समाप्तत्वं वा ३ प्राक् सूर्योदयासपृष्टत्वे सत्युत्तरसूर्योदयाप्राप्तत्वं वा १ ४, नाद्यो निरवद्योऽसंभवात् , न ह्यप्राप्तात्मस्वरूपा तिथिर्गणनापंक्तावुपन्यस्यते, गगनगंडवत् , उपन्यस्यते च गणनापंक्तावतो नाप्राप्तात्मस्वरूपा, शब्दतो भिन्नस्वरूपेष्वपर्यर्थतोऽभिन्नेषु शेषेषु त्रिष्विप विकल्पेषु सत्त्वे सिद्धे प्राक्तन्यां सत्त्वमुत्तरत्र वा १ आद्ये कि स्वाभिमतां तां विहायान्यामादातुमुप्तक्रमते १, न ह्यन्धमन्तरेण स्वाभिमतं वस्तु परिहृत्य तद्बुद्ध्याऽन्यद् प्रहीतुमुपक्रमते, द्वितीयस्वसंभवीति तु त्वमिप जानासि, नो चेत् टीप्पनकमवलोकनीयम् , तद्वेत्ता वा पृष्टव्यः तद्बुस्वस्वस्वराऽऽलोच्य पौर्णमासी चातुर्मासीत्वेनाधुना न श्रद्धेयेति मदीयं वचः प्रवचनानुयायि युक्तिसमं च स्वीकर्तव्यम्, अन्यथा प्रवचनाचरणयोर्द्वयोरिप विराधकत्वापित्तः।"

પચાંગમાં જ્યારે કાર્ત્તિક સુ. ૧૪ના, ફાગણ સુ. ૧૪ના અગર અષાડ સુ. ૧૪ના ક્ષય પ્રાપ્ત થયો હોય, ત્યારે તે તે તિથિઓના ભાગવટાની સમાપ્તિ અગર તો તે તે તિથિઓની હયાતિ પૂર્વની તિથિઓના દિવસાએ હોય છે અને એ કારણે પૂર્વની તિથિઓ (કા. સુ. ૧૩, ફા. સુ. ૧૩ કે અષાડ સુ. ૧૩)ના દિવસાને કા. સુ. ૧૪ આદિના દિવસો તરીકે પણ બ્રહણ કરવા, એમાં જ શાસ્તાનુસારિતા અને સુક્તિસુક્તતા છે. આમ છતાં પણ, જેઓ કા. સુ. ૧૪ આદિના ક્ષયે ચામાસી પર્વ કા. સુ. ૧૫ આદિના દિવસાએ કરે છે, તેઓને ઉદ્દેશીને બ્રન્થકારશ્રી પૂછે છે કે-' તિથિનું ક્ષીણત્વ એટલે શું ? તે તિથિને પોતાનું સ્વરૂપત્વ પ્રાપ્ત થયું નથી એમ?, તે તિથિને પોતાનું સ્વરૂપત્વ પ્રાપ્ત થવાથી તેની હયાતિ હોવા છતાં પણ તે સૂર્યોદ્યને સ્પર્શી નથી એમ?, સૂર્યોદ્યને પામ્યા વિના તેની સમાપ્તિ થઇ છે એમ? કે તે તિથિને પૂર્વના સૂર્યોદયનું અસ્પૃષ્ટપણું હોવા છતાં પછીના સૂર્યાદયને તે તિથિ પામી નથી એમ?' આ રીતિએ પૂછ્યા પછીથી, બ્રન્થકારશ્રી કહે છે કે-' આ ચાર વિકલ્પોમાં જે પહેલા લિકલ્પ છે તે નિર્યવ નથી: કારણ કે-તેના અસંભવ છે. જે તિથિ આત્મસ્વરૂપને પામી ન હોય, તે તિથિ

ગણનાની પંક્તિમાં ગગનગંડની માફક સ્થાપન કરાય નહિ અને ગણનાની પંક્તિમાં સ્થાપન કરાય છે, એટલે તે આત્મસ્વરૂપને પામી નથી એમ નહિ.' આ રીતિએ 'ક્ષીણ તિથિની હયાતિ પણ છે અને ગણના પણ છે'—એવું કરાવ્યા પછીથી, બ્રન્થકારબ્રી કહે છે કે—' બાકીના ત્રણ વિકલ્પા કે જે શબ્દથી ભિન્નસ્વરૂપવાળા હોવા છતાં પણ અર્થથી અભિન્ન છે, તે ત્રણ વિકલ્પામાં ક્ષીણ તિથિની હયાતિ સિદ્ધ થયેલી છે, એટલે ક્ષીણ તિથિની હયાતિ સિદ્ધ થયે છતે, તે ક્ષીણ તિથિની હયાતિ પૂર્વની તિથિમાં હોય છે કે ઉત્તરની તિથિમાં હોય છે? એ ક્ષીણ તિથિની હયાતિ પૂર્વની તિથિમાં છે—એ વાત કખૂલ હોય, તો પાતાને અભિમત એવી તેને છાડીને, અન્ય તિથિને બ્રહ્મ કરવાના ઉદ્યમ કેમ કરે છે? કારણ કે—આંધળા વિના કોઈ પોતાને અભિમત જે વસ્તુ, તેને છાડીને અન્ય વસ્તુને તે અભિમત વસ્તુની ખુદ્ધિથી બ્રહ્મણ કરવાને માટે ઉદ્યમ કરતો નથી. હવે જો તું એમ કહેતો હોય કે—ક્ષીણ તિથિની હયાતિ પૂર્વતિથિમાં નથી પણ ઉત્તર તિથિમાં છે, તો તે અસં-ભવિત છે, એ વાત તે તું પણ જાણે છે. એ એ વાતને તું ન જાણતા હોય, તો તારે ટીપ્પણાનું અવલોકન કરવું જોઈએ અથવા તો ટીપ્પણાના જ્ઞાતાને પૂછવું જોઈએ. તે પછી પોતાની ખુદ્ધિથી વિચાર કરીને 'પૂર્ણ્યુમા હાલ ચામાસીપણે શ્રદ્ધા કરવા યોગ્ય નથી '—એવું જે મારૂં પ્રવચનાનુસારી અને યુક્તિક્ષમ વચન છે, તે વચનનો તારે સ્વીકાર કરવો જોઈએ: અન્યથા, પ્રવચન અને આચરણા —એ બન્નેયના પણ વિરાધકપણાની આપત્તિ છે.'

૮. ઉપરના પાઠમાં ક્ષીલુ તિથિની પણ વિદ્યમાનતા હોય જ છે—એ વાત જણાવવા સાથે, જે પર્વતિથિ જે દિવસે પંચાંગમાં જલાવેલી ન હોય તે દિવસને તે પર્વતિથિ તરીકે શ્રહેલું કરવા, એ છતી આંખે આંધળા બનવા જેવું છે—એમ જલાવ્યું છે અને ટીપ્પલું જેવાનું સૂચન કરવામાં આવ્યું છે. એથી પલુ નિશ્ચિત થાય છે કે—જે ટીપ્પનક માન્ય હોય, તે ટીપ્પનક જે જે દિવસોએ જે જે તિથિઓને જણાવે, તે તે દિવસોએ તે તે તિથિઓને માન્ય કરવી જ જોઈએ. જૈન સમાજને માન્ય ચંડાંશુચંડુ પંચાંગ, સૂર્યોદય સમયે જે તિથિના લેગવટા હાય તે તિથિના નામથી તે દિવસના વ્યવહાર જણાવે છે અને તિથિક્ષયના પ્રસંગે એ તિથિઓએ એક જ વાર લખીને તે એક વારના દિવસે એ તિથિઓના વ્યવહારને જલાવે છે. એ રીતિએ જેતાં પલ્, આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસ્કૃરિજએ પોતાના નવ મુદ્દાએને આશ્રયીને પોતાની માન્યતાનું નિરૂપલ્લુ કરતાં, મથાળામાં—' શાસ્ર અને પરંપરાને અનુસારે ટીપ્પલ્લામાં જ્યારે પર્વતિથિની ક્ષય–વૃદ્ધિ હોય ત્યારે પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની ક્ષય–વૃદ્ધિની યથાર્થતા '—આવું જે જલાવ્યું છે, તે તદ્દન ખાંદું છે—એમ પૂરવાર થાય છે અને એથી પલ્યુ તેમનું આપું ય નિરૂપલ્યુ, જૈન શાસ્રથી વિરૂદ્ધ છે—એમ કહી શકાય.

# જૈન શાસાધારાને અકિંચિત્કર બનાવનારી નાંધ વિધે:

૧. 'ટીપ્પણામાં પર્વતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ આવે ત્યારે પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ કરવી ' -એ વાત શાસ્ત્ર અને પરંપરાને અનુસારે છે, એમ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી કહે છે; પણ જે શાસ્ત્ર જે દિવસે જે પર્વતિથિના ભાગવટા ન હાય, તે દિવસને તે પર્વતિથિ તરીકે બહા કરવા -એ આંધળાને છાજતું કામ છે એ વિગેરે કરમાવે છે, તે શાસ્ત્ર અગર તે શાસ્ત્ર જે શાસ્ત્રોને અનુસારી છે તે શાસ્ત્રો, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી કહે છે તેમ, તિથિઓની હાનિ-વૃદ્ધિને પલડી નાખીને તિથિઓને પલડી નાખવાનું કહે જ નહિ. શાસ્ત્રપાઠાના અસંબદ્ધ અને અસંગત

અર્થો કર્યા વિના, જૈન શાસ્ત્રાધારે ' પર્વતિથિની હાનિ–વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ–વૃદ્ધિ કરીને તિથિઓને પલટી નાખવી, એ વ્યાજબી છે '-એમ કહી શકાય તેવું છે જ નહિ. આમ હાઈને જ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ તિથિઓને પલટી નાખવાની પાતાની વાતના આગ્રહી અની જતાં, શાસપાઠાના અર્સબદ્ધ અને અસંગત અર્થા પણ કરેલા છે, જે યથાસ્થાને જણાવીશું.

- ર. શાસના નામે વાત કરવા છતાં પણ, 'શાસનું તિથિવિષયક નિરૂપણ તિથિઓને પલડી નાખવાની વિરૂદ્ધમાં જ જાય તેમ છે'–એ સત્ય, આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્તરિજીના ધ્યાન બહાર હતું જ નહિ: અન્યશા, તેઓ પાતાના પહેલા મુદ્દાના નિરૂપણને અન્તે, નીચે મુજબની નોંધ મૂકત જ નહિ:-
  - "નાટ:-આગમ-પંચાંગી અને ખીજ પણ શાસ્ત્રાના અનેક પુરાવાએાથી આરાધનામાં પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ ન થાય, એ વિગેરે હકીકત આગળ સાબીત કરી ખતાવવામાં આવશે. છતાં અત્રે જે આ જીતઆચારના આધારે જણાવવામાં આવ્યું છે તે એટલાજ માટે કે-કેશઇ અન્ય પક્ષ, અન્ય મત કે અન્ય ગચ્છવાળાઓ તરફથી કદાચ કંઈ પણ જીદું લખાણ રજી કરાય તો પણ આ જીતઆચારની રીતિને બાધ આવી શકે નહિ."
- 3. ઉપરની નાંધમાં, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ તિથિનિર્ણાયક જૈન શાસાધારાને અમાન્ય કરાવીને, અકિચિત્કર બનાવી દેવાનો કૂટ પ્રયત્ન પણ કર્યો છે, એમ સ્પષ્ટપણે જણાઇ આવે છે. પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિના પ્રસંગને કારણે અમા બન્ને વચ્ચે જે મન્તવ્યસેદ છે, તેનો નિર્ણય જૈન શાસાધારે કરાવવા-એલું સુષ્રાવક કરતૂરભાઈ લાલભાઈની રૂબરૂમાં નક્કી થયેલું હોવા છતાં પણ, તિથિનિર્ણાયક જૈન શાસાધારાને અમાન્ય ઠરાવીને અર્કિચિત્કર બનાવી દેવાની વૃત્તિથી આવી નાંધ મૂકીને, વસ્તુતઃ તો, આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસૂરિજીએ એ જ વાત કખૂલ કરી હીધી છે કે-' જૈન શાસ્ત્રાધારામાંથી પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરવા દ્વારા તિથિઓને પલડી નાખવાના વિષયમાં તથા એમ કરીને હાનિ-વૃદ્ધિને પામેલી પર્વતિથિની પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિ પર્વતિથિ હોય તે તેને અપર્વતિથિ ઠરાવી દેવાના વિષયમાં સંમતિ મળી શકે તેમ નથી, એટલું જ નહિ પણ તેમ કરવાનો વિરોધ જ જૈન શાસ્ત્રા-ધારામાંથી મળી શકે તેમ છે. ' ઉપર મુજબની નાંધ મૂકીને, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ જે હેતને સિદ્ધ કરવાની અભિલાષા રાખી જણાય છે, તે હેત એ છે કે-' પર્વતિથિની હાનિ-वृद्धिको पूर्वा के पूर्वतरा तिथिनी छानि-वृद्धि करवानी अने तेम करीने ते पूर्वा के पूर्वतरा तिथि की પર્વતિથિ હાય તા તે પૂર્વા કે પૂર્વતરા પર્વતિથિને પણ અપર્વતિથિ કરાવવાની પાતાની વાત, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસરિજી તિથિનિર્ણાયક જૈન શાસાધારાથી સાખીત કરવામાં નિષ્ફળ નિવડે, તેમ જ પાતાની તે વાતની વિરુદ્ધનાં શાસ્ત્રવચનો સામેથી (અર્થાત્⊸અમા વિજયરામચન્દ્રસ્રિ તરફથી) રજ્ર કરાય, તા પણ નિર્ણય આપનાર પાતાના (આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીના) મન્તવ્યને માન્ય રાખવાનો નિર્ણય આપવાના લક્ષ્યવાળા ખને. ' આવા હેતુથી, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી, નિર્ણય આપનારને આડકતરી રીતિએ એમ સૂચવે છે કે-' મારા મન્તવ્યથી વિરૂદ્ધનાં શાસ્ત્ર-વચનો તમારી સમક્ષ રજા કરવામાં આવે, તો પણ તમારે તે શાસ્ત્રવચનો તરફ લક્ષ્ય જ આપલું નહિ : કારણ કે-પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વો કે પૂર્વતરા તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરવાની અને તેમ કરીને તે પૂર્વા કે પૂર્વતરા તિથિ જો પર્વતિથિ હાય તા તેને અપ તિથિ કરાવવાની હું જે આચરહ્યા કહું છું, તે શાસ્ત્રવચનોથી વિરૂદ્ધ સાબીત શાય તા પછુ, તે જીતવ્યવહાર છે અને

જીતવ્યવહારને કખૂલ રાખીને અનુસરવાની શાસકાર મહાપુરૂષોની સ્પષ્ટ આજ્ઞા છે. ' આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીની સુરાદ આવા પ્રકારની ન હોત, તો તેઓ ઉપર મુજબની નોંધ મૂક્ત જ નહિ અને નાંધ મકત તા ય તેમાં ' છતાં ' શબ્દ મૂકીને જે ઉત્તરાર્ધનું વાકચ લખ્યું છે, તે લખત નહિ : કારણ કે–શ્રી આગમ-પંચાંગી અને બીજાં પણ જૈન શાસ્ત્રાના તિથિનિર્ણયક પૂરાવાએાથી તેમની વાત માન્ય કરવા લાયક પૂરવાર થાત, તા નિર્ણય કરનાર તેવા પ્રકારના જ નિર્ણય આપવાને ખાધ્ય ખનત, એ નિર્વિવાદ વાત છે; પરન્તુ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી, પાતાના <u>સુ</u>દ્દાઓનું નિરૂપણ લખતી વખતે પણ, જાણતા જ હતા કે-' ભવભીરૂ શાસનાનુસારી આત્માંઓએ મારૂં મન્તત્વ માન્ય રાખવું જોઈએ, એવું જૈન શાસ્ત્રાના પૂરાવાઓથી સાખીત થઈ શકે એ શક્ય જ નથી અને મારા મન્તવ્યની વિરૂદ્ધ જનારાં જૈન શાસ્ત્રાના પૂરાવાએ။ અવશ્ય રજાૂ થવાના છે. ' આ જ એક કારણસર, તેમણે, ઉપર મુજબની નાંધ ( કંઈ પણ જાદું લખાણ રજા કરાય તો પણ આ જીતઆચારની રીતિને બાધ આવી શકે નહિ ) મુકવાના તરણોપાય શાેધી કાઢચો જણાય છે. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ શાધીને આધારભૂત બનાવેલા આ તરણાપાય, 'ડુખતા તાલુખલું પકડે' એ કહેવતને જ ચરિતાર્થ કરનારા છે : કારણ કે--" શ્રી જૈન શાસનમાં તે જ આચરણાને જીતવ્યવહાર તરીકે પ્રમાણ કરવાનું કહેવાયું છે, કે જે આચરણા આગમથી અવિરુદ્ધ હોય-આગમને લેશ પણ દુષિત કરનારી ન હોય. " આ વાત, અમા આગળના ભાગમાં જૈન શાસ્ત્રોમાંના અનેક પાઠા રજા કરીને જણાવવાના છીએ તેમ જ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ પાતે પણ આ વાત શ્રી સિહ્નચક નામના પાક્ષિકમાં લખેલી હાઈ ને, તેના ઉતારા પણ રજૂ કરવાના છીએ.

# પુર્વતિથિઓની હાનિ-વૃદ્ધિની કળ્લાત તથા પૂર્વતિથિઓને અપૂર્વતિથિઓનું સંબાધન :

- વ. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ લખેલી મજકર નોંધમાંની બીજ પહ્યુ બાબતોને અંગે અમારે કહેવાનું છે અને તે પહ્યુ અત્રે જહ્યાવીએ છીએ. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ પોતાના નિર્પહ્યના શીર્ષકમાં 'પર્વતિધિની ક્ષય–વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિચિની ક્ષય–વૃદ્ધિ કરવાની વાત અને તેવી રીતિએ ક્ષય–વૃદ્ધિ કરતાં પૂર્વ કે પૂર્વતર તિચિ જે પર્વતિથિ હોય તો તેને અપર્વતિથિ કરાવવાની વાત ' સાબીત કરવાના ઇરાદા જહ્યાવ્યા છે; જ્યારે મજકુર નાંધમાં આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ ' આરાધનામાં પર્વતિથિની હાનિ–વૃદ્ધિ ન થાય '–એલું સાબીત કરવાના ઇરાદા જહ્યાવ્યા છે. આ બન્ને ય વાતા વચ્ચે મેળ છે કે વિરાધ છે? આરાધનામાં પર્વતિથિની હાનિ–વૃદ્ધિ ન મનાય, તા પછી આરાધનાના વિષયમાં આરાધ્ય પર્વતિથિને અપર્વતિથિ કરાવવાનું દુસ્સા-હસ કેમ જ થઈ શકે? ખરેખર, ' આરાધનામાં પર્વતિથિની હાનિ–વૃદ્ધિ ન થાય '–એલું આગમ–પંચાંગી અને બીજાં પહ્યુ જૈન શાસોના અનેક પૂરાવાઓથી સાબીત કરવાનું જહ્યાવવા દ્વારા, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ, પોતાના મન્તવ્યને જ આગમ–પંચાંગી અને બીજાં પહ્યુ જૈન શાસોથી વિરુદ્ધ તરીકે કબૂલ કરી લીધું છે, જે વાત નીચેની બીનાએાથી સપષ્ટ થઈ જશે.
- ર. આચાર્ચ શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીનું મન્તવ્ય એવું છે કે–' ચૌદશની તથા પૂનમ–અમાસની હાનિ–વૃદ્ધિએ તેરશની હાનિ–વૃદ્ધિ કરવી. ' હવે દરેક તેરશ અપર્વતિથિ જ હાય છે, એમ નથી. માગશર વદ ૧૩ લગવાન શ્રી ચન્દ્રપ્રભસ્વામિજીના દીક્ષા–કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે; પોષ

વદ ૧૩ લગવાન શ્રી આદિનાથજીના નિર્વાણ-કલ્યાલુકને કારણે પર્વતિથિ છે; મહા સુદ ૧૩ ભગવાન શ્રી ધર્મનાથસ્વામિજીના દીક્ષા-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે; મહા વદ ૧૩ ભગવાન શ્રી શ્રેયાંસનાથજના દીક્ષા-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે; ચેત્ર સુદ ૧૩ ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્માના જન્મ-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે; ચૈત્ર વદ ૧૩ ભગવાન શ્રી અનન્તનાથજીના જન્મ-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે; વૈશાખ સુદ ૧૩ લગવાન શ્રી અજિતનાથજીના સ્થવન-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે; વૈશાખ વદ ૧૩ ભગવાન શ્રી શાન્તિનાથજીના જન્મ-કલ્યાણક તથા નિર્વાણ-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે; જેઠ સુદ ૧૩ ભગવાન શ્રી સુપાર્શ્વનાથસ્વામિજીના દ્રીક્ષા-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે; અને આસા વદ ૧૩ ભગવાન શ્રી યદ્મપ્રભસ્વામિજીના દીક્ષા-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે. આ દરોય તેરશાે પર્વતિથિઓ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાંગરાનન્દ્રસૂરિજી, માગશર વદ ૧૪ અગર માગશર વદ ૦)) ની હાનિ-વૃદ્ધિએ માગશર વદ ૧૩ ની હાનિ-વૃદ્ધિ માને છે; પાય વદ ૧૪ અગર પાય વદ ૦)) ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પાય વદ ૧૩ ની હાનિ-વૃદ્ધિ માને છે; મહા સુદ ૧૪ અગર મહા સુદ ૧૫ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ મહા સુદ ૧૩ ની હ્યાનિ-વૃદ્ધિ માને છે: મહા વદ ૧૪ અગર મહા વદ ૦)) ની હાનિ-વૃદ્ધિએ મહા વદ ૧૩ ની હાનિ-વૃદ્ધિ માને છે; ચૈત્ર સુદ ૧૪ અગર ચૈત્ર સુદ ૧૫ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ ચૈત્ર સુદ ૧૩ ની હાનિ-વૃદ્ધિ માને છે; ચૈત્ર વદ ૧૪ અગર ચૈત્ર વદ ૦)) ની હાનિ-વૃદ્ધિએ ચૈત્ર વદ ૧૩ ની હાનિ-વૃદ્ધિ માને છે; વૈશાખ સુદ ૧૪ અગર વૈશાખ સુદ ૧૫ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ વૈશાખ સુદ ૧૩ ની હાનિ-વૃદ્ધિ માને છે; વૈશાખ વદ ૧૪ અગર વૈશાખ વદ ૦))ની હાનિ-વૃદ્ધિએ વૈશાખ વદ ૧૩ની હાનિ-વૃદ્ધિ માને છે; જેઠ સુદ ૧૪ અગર જેઠ સુદ ૧૫ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ જેઠ સુદ ૧૩ ની હાનિ-વૃદ્ધિ માને છે; અને આસા વદ ૧૪ અગર આસા વદ ૦)) ની હાનિ-વૃદ્ધિએ આસા વદ ૧૩ ની હાનિ-વૃદ્ધિ માને છે. આ ઉપરાન્ત, કાર્ત્તિક વદી ૧૦ ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાતમાના દીક્ષા-કલ્યા-શ્કને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ કાર્ત્તિક વદી ૧૧ ની હાનિ–વૃદ્ધિએ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસરિજી, કાર્ત્તિક વડી ૧૦ ની હાનિ-વૃદ્ધિ માને છે; માગરાર સુદ ૧૦ લગવાન શ્રી અરનાથસ્વામિજીના જન્મ-કલ્યાણક તથા માક્ષ-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ માગશર સુદ ૧૧ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ, આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસૂરિજી, માગશર સુદ ૧૦ ની હાનિ-વૃદ્ધિ માને છે; **માગશર વદ ૧૦** ભગવાન શ્રી પાર્શ્વનાથસ્વામિજીના જન્મ-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી, માગશર વદ ૧૧ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ માગશર વદ ૧૦ ની હાનિ-વૃદ્ધિ માને છે; મહા સુદ ૪ લગવાન શ્રી વિમલનાથસ્વા-મિજના દીક્ષા-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ત્રિજી, મહા સુદ ૫ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ મહા સુદ ૪ ની હાનિ-વૃદ્ધિ માને છે; મહા વદ ૭ ભગવાન શ્રી સુષાર્શ્વનાથસ્વામિજના નિર્વાણ-કલ્યાણકને કારણે તથા ભગવાન શ્રી ચન્દ્રપ્રભરવામિજના કેવલજ્ઞાન-કલ્યાલકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી, મહા વદ ૮ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ મહા વદ ૭ ની હાનિ-વૃદ્ધિ માને છે; ફાગણ સુદ ૪ ભગવાન શ્રી મલ્લિ-નાથજના વ્યવન-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી, કાગણ સદ પની હાનિ-વૃદ્ધિએ કાગણ સદ ૪ ની હાનિ-વૃદ્ધિ માને છે; કાગણ વદં ૪ લગવાન શ્રી પાર્શ્વનાથસ્વામિજીના સ્થવન-કલ્યાણક તથા કેવલજ્ઞાન-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ

છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી, ફાગણ વક પ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ ફાગણ વદ ૪ ની હાનિ-વૃદ્ધિ માને છે; **ચેત્ર વદી ૧** ભગવાન શ્રી કુંશુનાથસ્વામિજીના નિર્વાચ્∹કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી, ચૈત્ર વહી ર ની હાનિ-વૃદ્ધિએ ચૈત્ર વહી ૧ ની હાનિ–વૃદ્ધિ માને છે; **વૈશાખ સુદ ૪** ભગવાન શ્રી અભિનન્દનસ્વામિજીના ચ્યવન–કલ્યા-ણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિરજી, વૈશાખ સુદ્ર પ ની હાનિ–વૃદ્ધિએ વૈશાખ સુદ ૪ ની હાનિ–વૃદ્ધિ માને છે; **વૈશાખ સુદ ૭** ભગવાન શ્રી ધર્મનાથ-સ્વામિજીના ચ્ચવન-કલ્યાણુકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ-સ્રિજી, વૈશાખ સુદ ૮ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ વૈશાખ સુદ ૭ ની હાનિ-વૃદ્ધિ માને છે; વૈશાખ સદ ૧૦ ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્માના કેવલજ્ઞાન–કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી, વૈશાખ સુદ ૧૧ ની હાનિ~વૃદ્ધિએ વૈશાખ સુદ ૧૦ ની હાનિ~ વૃદ્ધિ માને છે: જેઠ વદ ૪ ભગવાન શ્રી આદિનાથજીના સ્થવન-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી, જેઠ વદ ૫ ની હાનિ–વૃદ્ધિએ જેઠ વદ ૪ ની હાનિ– વૃદ્ધિ માને છે: જેઠ વદ ૭ ભગવાન શ્રી વિમલનાથસ્વામિજીના નિર્વાણ-કલ્યાણકને કારણે પર્વ-તિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસૂરિજી, જેઠ વદ ૮ની હાનિ-વૃદ્ધિએ જેઠ વદ ૭ ની -હાનિ--વૃદ્ધિ માને છે; **અષાડ વદ ૭** ભગવાન શ્રી અનન્તનાથજીના સ્થવન--કલ્યાણુકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી, અષાડ વદ ૮ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ અષાડ વદ ૭ ની હાનિ-વૃદ્ધિ માને છે: તેમ જ શ્રાવણ વદ ૭ લગવાન શ્રી શાન્તિનાથજના વ્યવન-કલ્યાણકને કારણે તથા ભગવાન શ્રી ચન્દ્રપ્રભરવામિજના નિર્વાણ-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી, શ્રાવણ વદ ૮ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ શ્રાવણ વદ હ ની હાનિ-વૃદ્ધિ માને છે.

3. ઉપર જ્ણાવેલી માગશર વદ ૧૩, પાષ વદ ૧૩, મહા સુદ ૧૩, મહા વદ ૧૩, ચૈત્ર સુદ ૧૩, ચૈત્ર વદ ૧૩, વૈશાખ સુદ ૧૩, વૈશાખ વદ ૧૩, જેઠ સુદ ૧૩ અને આસો વદ ૧૩ તથા કાર્તિક વદી ૧૦, માગશર સુદ ૧૦, માગશર વદ ૧૦, મહા સુદ ૪, મહા વદ ૭, કાગણ સુદ ૪, કાગણ વદ ૪, ચૈત્ર વદી ૧, વૈશાખ સુદ ૪, વૈશાખ સુદ ૭, વૈશાખ સુદ ૧૦, જેઠ વદ ૪, જેઠ વદ ૭, અષાડ વદ ૭ અને બ્રાવણ વદ ૭—એમ કુલ પચીસ પર્વતિથિઓની હાનિ—વૃદ્ધિ, દીપ્પનકમાં ન આવી હાય તે છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્ફિજી, ઉપર જણાવ્યું તે પ્રમાણે માગશર વદ ૧૪ અગર માગશર વદ ૦)) આદિની હાનિ—વૃદ્ધિ કરે છે અને માને છે; એટલું જ નહિ, પણ દીપ્પનકમાં જ્યારે ઉપર જણાવેલી માગશર વદ ૧૩ આદિ પર્વતિથિઓની હાનિ—વૃદ્ધિ કરે છે અને માને છે; એટલું જ નહિ, પણ દીપ્પનકમાં જ્યારે ઉપર જણાવેલી માગશર વદ ૧૩ આદિ પર્વતિથિઓની હાનિ—વૃદ્ધિ આવી હાય, ત્યારે પણ તે પર્વતિથિઓની હાનિ–વૃદ્ધિ આધી હાય, ત્યારે પણ તે પર્વતિથિઓની હાનિ–વૃદ્ધિ આધી હાય, ત્યારે પણ તે પર્વતિથિઓની હાનિ–વૃદ્ધિ નકમાં જે પ્રમાણે તે તે પર્વતિથિઓની હાનિ–વૃદ્ધિ જણાવેલી હાય, તે પ્રમાણે કાયમ રાખીને આરાધનાની માન્યતા કરે છે, એ વસ્તુ પણ પ્રસ્તુત મન્તવ્યલેદના પ્રસંગમાં ઘણી જ સ્વચ છે. આ વિષયમાં, આરાધનાને અંગેની વાત આગળ અમા કહેવાના છીએ અને એથી જ અત્રે આરાધનાની તે બાબતને ચર્ચીને વિસ્તાર કરતા નથી.

૪. હવે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રરિજી જો આગમ, પંચાંગી અને બીજાં પણ જૈન શાસ્ત્રાના પુરાવાએાથી એવું સાબીત કરી આપે કે-તેઓ (આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી) માને છે તેવા પ્રકારે આરાધનામાં પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ ન થાય, તેર એવું સાળીત થયેથી, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસરિજ 'શ્રી આગમ, પંચાંગી અને ખીજાં પણ જૈન શાસ્ત્રોની આજ્ઞાથી વિરુદ્ધ માનનાર અને આચરનાર ' તરીકે પૂરવાર થયા વિના રહે નહિ : કારણ કે-તેઓ, ઉપર વિસ્તારથી જણાવ્યું છે તેમ. માગશર વદ ૧૩ આદિ દશ તેરશા અને કાર્ત્તિક વદી ૧૦ આદિ પંદર તિથિઓ -એ પર્વતિ-શિઓ હોવા છતાં પણ, તેમના મત પ્રમાણે આરાધનામાં એ પચીસેય પર્વતિથિઓની હાનિ-વૃદ્ધિ માને છે. વધુમાં, આ રીતિએ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી પર્વતિથિઓની હાનિ-વૃદ્ધિ માનતા હોવાથી, તેઓ પાતાના નિરૂપણના મથાળામાં જે એમ કહે છે કે-' પર્વતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ કરવી એઈએ ' તે આ કથન 'माता मे चन्ध्या'ના ઉચ્ચાર જેવું જ ખની જાય છે. તેમની ત્રિશંકુ જેવી આ સ્થિતિ, તેમના, આટલેથી પણ પીછા છોડતી નથી: કારણ કે-**કાત્તિક સુદ ૩** લગવાન શ્રી સુવિધિનાથજના કેવલજ્ઞાન-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી, દીપ્પનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી કાર્ત્તિક સદ ૩ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી: કાર્ત્તિક સુદ ૧૨ ભગવાન શ્રી અરનાથસ્વામિજીના કેવલજ્ઞાન-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી, ટીપ્યનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી કાર્ત્તિક સુદ્દ ૧૨ ની હાનિ-વહિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી; કાર્ત્તિક વદી દ ભગવાન શ્રી સુવિધિનાશસ્વામિજીના દીક્ષા-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ચ શ્રી સાગરાનન્દસરિજી, ટીપ્પનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી કાર્ત્તિક વદી દ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી; **માગરાર વદી ૧૨** ભગવાન શ્રી ચન્દ્રપ્રભરવામિજીના જન્મ-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી, ટીપ્પનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી માગશર વહી ૧૨ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી; **પાપ સુદ ૬** ભગવાન શ્રી વિમલનાથસ્વામિજીના કેવલજ્ઞાન-કલ્યાણકને કારણે પર્વ-તિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી, ટીપ્પનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી પાષ સુદ ६ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી: પાષ સદ ૯ ભગવાન શ્રી શાન્તિનાથજના કેવલજ્ઞાન-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્ર્રિજી, ટીપ્પનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી પાષ સુદ ૯ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી; પાષ વદ է ભગવાન શ્રી પદ્મપ્રભસ્વામિજીના અવન-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસરિજી, દીપ્ય-નકમાં પ્રાપ્ત થયેલી પાષ વદ է ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી; પાષ વદ ૧૨ ભગવાન શ્રી શીતલનાયજના જન્મ-કલ્યાણક તથા દીક્ષા-કલ્યાણકને કારહો પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી, ટીપ્યનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી પાય વદ ૧૨ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી: મહા સદ 3 ભગવાન શ્રી ધર્મનાથસ્વામિજીના જન્મ-કલ્યાણકને કારણે તથા ભગવાન શ્રી વિંમલનાથ-સ્વામિજીના પણ જન્મ-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરા-

નન્કસરિજી, ટીપ્યનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી મહા સદ 3 ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ–વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી; મહા સુદ ૯ ભગવાન શ્રી અજિતનાથસ્વામિજીના દીક્ષા– કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસરિજી, ડીપ્પનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી મહા સુદ ૯ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી; મહા સુદ ૧૨ ભગવાન શ્રી અભિનન્દનસ્વામિજીના દીક્ષા-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી, ટીપ્યનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી મહા સુદ ૧૨ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી; મહા વદ દ ભગવાન શ્રી સુપાર્શ્વનાથસ્વામિજીના કેવલજ્ઞાન-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસૂરિજી, ટીપ્પનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી મહા વદ ६ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી; મહા વદ ૯ ભગવાન શ્રી સુવિધિનાથસ્વામિછના ચ્યવન-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી, ટીપ્યનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી મહા વદ ૯ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી; મહા વદ ૧૨ લગવાન શ્રી શ્રેયાંસનાથસ્વામિજીના જન્મ-કલ્યા-લુકને કારણે તથા ભગવાન શ્રી મુનિસુત્રતસ્વામિજીના કેવલગ્રાન-કલ્યાલ્યુકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં .પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી, દીપ્પનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી મહા વદ ૧૨ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી; ફાગણ સુદ ૧૨ ં ભગવાન શ્રી મલ્લિનાથસ્વામિજીના નિર્વાણ~કલ્યાણકને કારણે તથા ભગવાન શ્રી મુનિસુત્રતસ્વામિ-જીના દીક્ષા-કલ્યાણુકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજી, ટીપ્પનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી ફાગણ સુદ ૧૨ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી; ચેત્ર સુદ 3 ભગવાન શ્રી કુંશુનાથસ્વામિજીના કેવલજ્ઞાન-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસૂરિજી, ટીપ્યનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી ચૈત્ર સુદ ૩ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી; ચૈત્ર ંસુદ ૯ ભગવાન શ્રી સુમતિનાથસ્વામિજીના નિર્વાણ-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસૂરિજી, ટીપ્યનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી ચૈત્ર સુદ ૯ ની હાનિ–વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ–વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી; ચૈત્ર વદ દ ભગવાન શ્રી શીતલનાથસ્વામિ-જીના ચ્યવન-કલ્યાણુકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્ રિજી, ટીપ્પનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી ચૈત્ર વદ ૬ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી; **વૈશાખ સુદ ૯** ભગવાન શ્રી સુમતિનાથસ્વામિજીના દીક્ષા-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજી, દીપ્પનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી વૈશાખ સુદ ૯ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી; વૈશાખ સુદ ૧૨ લગવાન શ્રી વિમલનાથસ્વામિજીના ચ્યવન-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી, ટીપ્પનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી વૈશાખ સુદ ૧૨ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી; વૈશાખ વદ ક લગવાન શ્રી શ્રેયાંસનાથસ્વામિજીના વ્યવન-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી, ટીપ્યનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી વૈશાખ વદ ૬ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ

કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી; **વૈશાખ વદ ૯ લ**ગવાન શ્રી મુનિસુવત-સ્વામિજીના નિર્વાણ-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ-સૂરિજી, ટીપ્યનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી વૈશાખ વદ ૯ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી; જેઠ સુદ ૯ ભગવાન શ્રી વાસુપૂન્યસ્વામિજીના વ્યવન-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી, ડીપ્પનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી જેઠ સુદ ૯ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી; જેઠ સુદ ૧૨ ભગવાન શ્રી સુપાર્શ્વનાથસ્વામિજીના જન્મ-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી, ટીપ્પનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી જેઠ સુદ ૧૨ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી; જેઠ વદ ૯ ભગવાન શ્રી નમિનાથ-જીના દીક્ષા-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિરેજી, ટ્રીપ્યનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી જેઠ વદ ૯ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી; અષાઢ સુદ ૬ ભગવાન શ્રી મહાવીરસ્વામિજીના વ્યવન–કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી, ટીપ્પનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી અષાડ સુદ ૬ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી; **અષાડ** વદ 3 ભગવાન શ્રી શ્રેયાંસનાથજીના નિર્વાણ-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસરિજી, ટીપ્પનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી અષાડ વદ ૩ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પુર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી; **અપાડ વદ ૯** ભગવાન શ્રી કુંથુનાથસ્વામિજીના ચ્ચવન-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી ટીપ્પ-નક્ષમાં પ્રાપ્ત થયેલી અષાડ વદ ૯ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી; **શ્રાવણ સુદ ૬** ભગવાન શ્રી નેમિનાથસ્વામિજીના દીક્ષા-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પંચુ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી, ટીપ્પનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી શ્રાવણ સદ દ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી; ભાદરવા સદ ૯ ભગવાન શ્રી સુવિધિનાથસ્વામિછના નિર્વાણ-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી, ટીપ્પનકમાં પ્રાપ્ત થયેલી ભાદરવા સુદ ૯ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિथिनी હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે भानता नथी; तेभ જ आसे। वह १२ ભગવાન શ્રી પદ્મપ્રભસ્વામિજીના જન્મ-કલ્યાણકને કારણે તથા ભગવાન શ્રી નેમિનાથસ્વામિજીના ચ્યવન-કલ્યાણકને કારણે પર્વતિથિ છે અને તેમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિછ, ડીપ્પ-નક્રમાં પ્રાપ્ત થયેલી આસા વદ ૧૨ ની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરતા કે માનતા નથી.

પ. કાર્તિક સુદ ૩ આદિ આ એકત્રીસ પર્વતિથિઓની, આની પૂર્વે જણાવેલી માગશર વદ ૧૩ આદિ પચીસ પર્વતિથિઓની અને પાક્ષિક ષટ્પર્વી (બીજ, પાંચમ, આઠમ, અગીઆ-રસ, ચૌદશ અને પૂનમ કે અમાસ) તથા ભા. સુ. ૪ સિવાયની જેટલી પર્વતિથિઓ છે, તે સર્વ પર્વતિથિઓની ટીપ્પનકમાં જ્યારે જ્યારે ક્ષય-વૃદ્ધિ પ્રાપ્ત થઇ હોય, ત્યારે ત્યારે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ટિજ, ક્ષીણ કે વૃદ્ધ પર્વતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિને બદલે તેની પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ કરતા પણ નથી અને તેમ કરવાનું માનતા પણ નથી; એટલું જ નહિ, પણ તે પર્વ-

www.jainelibrary.org

તિથિએાની ક્ષય-વૃદ્ધિને કાયમ જ રાખે છે. આટલી બધી પર્વતિથિએાની ક્ષય-વૃદ્ધિને કાયમ રાખનાર, તેમજ માગશર વદ ૧૩ આદિ પચીસ પર્વતિથિએાની ટીપ્પણામાં ક્ષય–વૃદ્ધિ પ્રાપ્ત થઈ ન હોય તે છતાં પણ માગશર વદ ૧૪ કે માગશર વદ ૦)) આદિની ક્ષય-વૃદ્ધિએ તે માગશર વદ ૧૩ આદિ પચીસ પર્વતિથિએાની ક્ષય∽વૃદ્ધિ સ્થાપન કરનાર, આચાર્ચ શ્રી સાગરાનન્દસરિજી, પાતાના પહેલા મુદ્દાના નિરૂપણની નેાંધમાં એમ સૂચવે છે કે-'' આગમ-પંચાંગી અને બીજાં ઘણાં શાસ્ત્રોના અનેક પૂરાવાએાથી આરાધનામાં પર્વતિથિની હાનિ--વૃદ્ધિ ન થાય " અને પાેતાના મુદ્દાએાના નિરૂપણના શીર્ષકમાં એમ સૂચવે છે કે-'' શાસ્ત્ર અને પરંપરાને અનુસારે ટીપ્પણામાં જ્યારે પૂર્વતિથિની ક્ષય–વૃદ્ધિ હાેય ત્યારે પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની ક્ષય∽વૃદ્ધિ કરવી જોઈએ." અત્રે એ વાત પણ લક્ષ્યમાં રાખવા જેવી છે કે–' આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી પાતાનું નિરૂપણ લખતાં પહેલાં ઉપર જણાવેલી પર્વતિથિએાની ક્ષય-વૃદ્ધિ કરતા અને માનતા હતા, પણ પાતાનું નિરૂપણ લખ્યા પછી તો, ઉપર જણાવેલી પર્વતિથિઓની ક્ષય-વૃદ્ધિ ટીપ્પનકમાં પ્રાપ્ત થયે છતે પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ કરવાના અભિપ્રાયવાળા ખન્યા છે, એમ પણ નથી જ. ' આ વાત, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ પાતાના સાતમા મુદ્દાના સંબંધમાં કરેલા નિરૂપણથી જણાઈ આવે છે. આથી, તેમણે પાતાના નિરૂપણના મથાળામાં જણાવેલી એક વાત અને પ્રથમ મુદ્દાના નિરૂપણને અન્તે જણાવેલી બીજી વાત-ને અંગે એ જ પૂરવાર થાય છે કે-' શાસ્ત્ર અને પરંપરાને અનુસારે ટીપ્પણામાં જ્યારે પર્વતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ હોય ત્યારે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસુરિજી કરે છે તેમ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ કરવી બેઈએ '-એ વાત જે વ્યાજબી હોય, તો ' આગમ, પંચાંગી અને બીજાં જૈન શાસ્ત્રોના આધારે આરાધનામાં પર્વતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ મનાય જ નહિ '-એ વાત ખાટી છે; અને ' આગમ, પંચાંગી તથા બીજાં જૈન શાસ્ત્રાના આધારે આરાધનામાં પર્વતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ મનાય જ નહિ'-એ વાત આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ જે અર્થમાં કહી છે તે અર્થમાં સાચી હોય, તો ' ડીપ્પણામાં જ્યારે પર્વતિથિની ક્ષય~વૃદ્ધિ હોય ત્યારે પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની આચાર્ય શ્રી સાગ-શનન્દ્રસરિજી કરે છે તે રીતિએ ક્ષય–વૃદ્ધિ કરવી જોઈએ '-એ વાત ખાટી છે.

### ખુલાસાઓ લેવા જોઇએ :

૧. આથી, પોતાના નિર્પણના શીર્ષકમાં 'શાસ અને પરંપરાને અનુસારે દીષ્પણામાં જ્યારે પર્વતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ હોય ત્યારે પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ કરવી જોઈએ '-એમ કહેનાર અને નોંધમાં 'આગમ, પંચાંગી તથા ઘણાં જૈન શાસ્ત્રોના પૂરાવાએ મુજબ આરાધનામાં પર્વતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ મનાય જ નહિ '-એમ કહેનાર તથા આવી રીતિએ માનવા અને કહેવા છતાં પણ, ઉપર જણાવ્યા મુજબ સંખ્યાબંધ પર્વતિથિઓની ક્ષય-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ નહિ કરતાં, તે પર્વતિથિઓની દીષ્પણામાં આવેલી ક્ષય-વૃદ્ધિને કખૂલ રાખનાર અને જે પર્વતિથિઓની દીષ્પનકમાં ક્ષય-વૃદ્ધિ પ્રાપ્ત થઈ ન હોય, તેવી પણ પર્વતિથિઓની ક્ષય-વૃદ્ધિને કલ્પિતપણે ઉપસ્થિત કરીને પણ તે પર્વતિથિઓની પોતે કલ્પિતપણે ઉપસ્થિત કરેલી ક્ષય-વૃદ્ધિને કખૂલ રાખનાર-આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ત્રિજી પાસેથી, પ્રસ્તુત વિષયમાં, કમથી કમ નીચેની બાબતોના સપ્રમાણ ખૂલાસાએ લેવાની ખાસ જરૂર છે.

(૧) તમે પાક્ષિક ષટ્યર્વી અને ભાદરવા સુદ ૪ સિવાયની પર્વતિથિસ્વરૂપ કલ્યાણકતિથિએ। આદિને ૨૦

www.jainelibrary.org

- કે જે તિથિઓને પણ શ્રી જૈન શાસનમાં પર્વતિથિએ તરીકે જ કરમાવવામાં આવેલી છે પણ કાેઇ જ સ્થળે અપર્વતિથિએ તરીકે કરમાવવામાં આવેલી નથી, તે કલ્યાણકતિથિએ આદિને પર્વતિથિએ તરીકે માના છા, તાે તે સર્વ પર્વતિથિઓની આરાધનામાં પણ માના છા કે નહિ ?
- (ર) એ કલ્યાલુકતિથિએ આદિ પર્વતિથિઓની આરાધનામાં માના છા, તા તે પર્વતિથિઓની ક્ષય-વૃદ્ધિ પણ માના છા, એથી તમે આરાધનામાં તે પર્વતિથિઓની ક્ષય-વૃદ્ધિ માની, એમ કહેવાય કે નહિ ?
- (3) જે કલ્યાણકતિથિએ આદિ પર્વતિથિએ ની ક્ષય-વૃદ્ધિ માનવાથી, આરાધનામાં પર્વતિથિએ ની ક્ષય-વૃદ્ધિ માની એમ કહેવાય, તો તમને તમારા મત મુજબ જ આગમ, પંચાંગી અને બીજાં પણ જૈન શાસોની આસાથી વિરૂદ્ધપણે વર્તવાના તથા તેવા જ પ્રચાર કરવાના દેશ લાગે, એમ ખરૂં કે નહિં?
- (૪) જે કલ્યાલુકતિથિઓ આદિ પર્વતિથિઓની ક્ષય-વૃદ્ધિ માનવા છતાં પણ તથા ડીપ્પનકમાં જે કલ્યાલુકતિથિઓ આદિ પર્વતિથિઓની ક્ષય-વૃદ્ધિ પ્રાપ્ત થઈ હોય નહિ તેવી પણ કલ્યાલુકતિથિઓ આદિની ક્ષય-વૃદ્ધિને સ્થાપન કરીને તે ક્ષય-વૃદ્ધિને માનવા છતાં પણ, 'આરાધનામાં પર્વતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ માની '--એમ કહેવાય જ નહિ, તે પછી ' આગમ, પંચાંગી અને છીજાં પણ જૈન શાસ્ત્રોના અનેક પૂરાવાઓથી આરાધનામાં પર્વતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ મનાયજ નહિ '--એવું તમે જે કહ્યું છે, તે તદ્દન ખાંદું છે--એમ તેમ જ ડીપ્પણામાં જે કેઈ પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ આવે તે પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ માનવા તથા કહેવા સાથે, તે પર્વતિથિની આરાધના કરનારા શાસનાનુસારિઓને "(૧) આરાધનામાં પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ માનનારા, (૨) આગમ, પંચાંગી અને બીજાં પણ જૈન શાસ્ત્રોની આગ્રાથી વિરુદ્ધ માનનારા તથા વર્તનારા, (૩) નવા પંચ કાઢનારા, (૪) પર્વનો લાપ કરનારા અને (૫) બાર પર્વતિથિઓને બદલે અગીઆર કે તેર પર્વતિથિઓને માનનારા " વિગેરે વિગેર તરીકે જે તમે સંબોધો છો, તે તમારાં વચના એ કેવળ સ્વચ્છન્દ્રી વચના જ છે, એમ કહેવાય કે નહિ ?
- (પ) 'ટીપ્પણમાં પર્વતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ હોય ત્યારે પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિની જ ક્ષય-વૃદ્ધિ કરવી એઇએ'-એવું કહેવા છતાં પછ્ય તમે ઘણી પર્વતિથિઓના વિષયમાં તે મુજબ કરતા, માનતા અને કહેતા નથી તેમ જ જે પર્વતિથિઓના વિષયમાં તમે તે મુજબ કરો છો, માના છા અને કહેા છા, તેમાં પણ ઘણી પર્વતિથિઓના પ્રસંગમાં તમે પર્વતિથિઓની ક્ષય-વૃદ્ધિના બદલામાં અન્ય (પૂર્વ કે પૂર્વતર) પણ પર્વતિથિઓની જ ક્ષય-વૃદ્ધિ કરો છો, માના છા અને કહેા છા, તો એ વદતા વ્યાઘાત છે કે બીજાં કાંઈ?
- (६) જે પર્વતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ ટીપ્પનકમાં પ્રાપ્ત થઈ નથી તેવી પણ પર્વતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ સ્થાપન કરવી, તે પર્વતિથિને અપર્વતિથિ કહેવી અને તેમ છતાં પણ તેની સ્થારાધનાને અંગે " **ક્ષયે પૂર્વ તિથિઃ कार्या, वृद्धी कार्या तथोत्तरा।**" એ પ્રદેશને કલ્પિતપણે સ્થાપેલી ક્ષય

- -વૃદ્ધિમાં યાેજીને, તેવા કલ્પિત ક્ષયના પ્રસંગમાં પૂર્વતિથિએ અને તેવી કલ્પિત વૃદ્ધિના પ્રસંગમાં ઉત્તરા તિથિએ તે પર્વતિથિની આરાધના કરવાનું તમે જે વિધાન કરા છા તેમ જ તેમ કરવા દ્વારા ઉદ્દયતિથિને છાેડીને અન્ય તિથિને ક્ષેવાનું વિધાન કરા છાે, તે શાસ્ત્રની આજ્ઞાથી વિરુદ્ધ છે કે નહિ ? અને તેવું વિધાન કરવું એ જે શાસ્ત્રની આજ્ઞાથી વિરુદ્ધ નથી એમ તમે કહેતા હાે, તાે તેવું વિધાન કરવાનું કથા શાસ્ત્રમાં કયાં વચનાથી કરમાવેલું છે ?
- (૭) પૂર્વધર શ્રી ઉમાસ્વાતિજી વાચકના "ક્ષયે पूર્વા તિચિઃ काર્યા, बुद्धौ कार्या तथोत्तरा।"
  —એ પ્રદેશભો અર્થ, કલ્યાણકૃતિથિઓ આદિ પર્વતિથિઓના વિષયમાં તમે એવા કરા છા કે--" આરાધનાને અંગે ક્ષયના પ્રસંગમાં પૂર્વની તિથિને ગ્રહણ કરવી પણ તે દિવસની પૂર્વની તિથિની સંજ્ઞાને ઉડાવી દઈને ક્ષીણ પર્વતિથિની સંજ્ઞા કરવી નહિ અને વૃદ્ધિના પ્રસંગમાં ઉત્તરા તિથિને ગ્રહણ કરવી પણ તે પર્વતિથિની પ્રથમા તિથિની સંજ્ઞાને ઉડાવી દઈને તેની જગ્યાએ પૂર્વની તિથિની સંજ્ઞા કરવી નહિ." જ્યારે ષટ્પર્વી અને ભાદરવા સુદ ૪ ના વિષયમાં તમે એ જ પ્રદેશનો અર્થ એવા કરા છા કે-" પર્વતિથિના ક્ષયે પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિના ક્ષય કરવા અને પર્વતિથિની વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની વૃદ્ધિ કરવી." તા આવી રીતિએ જીદા જીદા અર્થી કરવાનું કયા શાસ્ત્રમાં ફરમાવેલું છે?
- (૮) ષટ્પર્વી તથા ભાદરવા સુદ ૪–એ પર્વતિથિઓની આરાધના કરવાને માટે પર્વદિવસા નક્કી કરવાના નિયમા જીદા અને તે સિવાયની પર્વતિથિઓની આરાધના કરવાને માટે પર્વદિવસા નક્કી કરવાના નિયમા જીદા, આવું તમે માના છા અને કહા છા, તા કયાં જૈન શાસ્ત્રોમાં એવા નિયમભેદ અતાવેલા છે ?
- (૯) પૂર્ણિમા અને કલ્યાણકતિથિઓ આરાધ્યતાની અપેક્ષાએ અવિશેષ છે, એમ માના છા કેનહિ? આરાધના:
- 1. હવે જે ' આરાધનામાં પર્વતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ ન થાય '-એના અર્થ એટલા જ હાય કે-' ક્ષીલુ પર્વતિથિની આરાધનાને ઉડાવી દેવાય નહિ અને વૃદ્ધ પર્વતિથિની આરાધના એ દિવસાએ કરાય નહિ '-તો એ વાત અમને પણ મંજીર જ છે. અમે એમ જ કરીએ છીએ અને માનીએ છીએ. ક્ષીલુ પર્વતિથિની આરાધનાને અમે ઉડાવી દેતા નથી અને વૃદ્ધ પર્વતિથિની આરાધના અમે છે દિવસાએ કરતા નથી. આથી, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ પાતાના પહેલા મુદ્દાના નિર્પણની નાંધમાં " આગમ, પંચાંગી અને બીજાં પણ શાસ્ત્રોના અનેક પૂરાવાઓથી આરાધનામાં પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ ન થાય, એ વિગેરે હકીકત આગળ સાખીત કરી ખતાવવામાં આવશે" -એલું જે કહ્યું છે, તે કથન નિર્થક કરે છે અને એથી તે કથન મુજબના તેમના પ્રયાસ પણ અસંગત અને અસંબદ્ધ પૂરવાર થાય છે.

### ખાદા કેખાવ:

૧. વધુમાં, મજકુર નેાંધમાં આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ એમ પણ જણાવ્યું છે કે– "કાઇ અન્ય પક્ષ, અન્ય મત કે અન્ય ગચ્છવાળાએા તરફથી કદાચ કંઈ પણ જુદું લખાણ રજુ કરાય" પણ પ્રસ્તુત મન્તવ્યલેદના નિર્ભુયના આ પ્રસંગમાં જે કાંઈ રજૂ કરવાના અધિકાર છે, તે માત્ર અમા વિજયરામચન્દ્રસૂરિ અને આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસૂરિજી-એ બેને જ છે. અમા બે સિવાય, ત્રીજા કોઇને ય આ પ્રસંગમાં કાંઈ પણ રજૂ કરવાના અધિકાર નથી. આમ છતાં, પોતાના નિરૂપણની સામે અન્ય પક્ષ, અન્ય મત કે અન્ય ગચ્છવાળાઓ પાતપાતાનાં લખાણા રજૂ કરવાના હોય-એવા દેખાવ ઉભાે કરવામાં પણ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસૂરિજીએ ડહાપણ માન્યું છે.

### શું જણાવીશું ?

૧. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ પોતાના નવ મુદ્દાઓને આશ્રયીને કરેલા નિર્પણના મથાળાના સંબંધમાં તથા તેમના પ્રથમ મુદ્દાના નિર્પણને અન્તે તેમણે મૂકેલી નોંધના સંબંધમાં ઉપર મુજળની અતિશય જરૂરી હકીકતોને જણાવ્યા પછીથી, હવે અમા આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ- સૂરિજીના મજકુર નિર્પણમાં તેમના નવ મુદ્દાઓના ક્રમે જણાવાએલી હકીકતામાં કેટલી શાસ્ત્ર- વિરુદ્ધતા છે, અસત્યતા છે અને અસંગતતા આદિ છે, એ જણાવીએ છીએ.

# પહેલા મુદ્દાના નિરૂપણના પ્રતિવાદ

#### કેવસૂરગચ્છતા જ નથી ઃ

- ૧. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસૂરિજીએ ઘડેલા પોતાના નવ મુદ્દાઓ પૈકી પહેલા મુદ્દો નીચે મુજબના છેઃ—
  - "૧. શપ્પણામાં પર્વતિથિની હાનિ કે વૃદ્ધિ હોય તેા પણ આપણામાં (શ્રી દેવસુર તપાગચ્છમાં) તે હાનિ–વૃદ્ધિ પ્રસંગે તેનાથી પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિની જ હાનિ–વૃદ્ધિ થતી આવે છે તે છતવ્યવહાર ગણાય કે નહિં? અને જો ગણાય તેા તે જૈનાગમના વચનની માક્ક પાળવા લાયક ખરા કે નહિ ?"
- ર. ઉપરના મુદ્દામાં અને ઉપરના મુદ્દાને આશ્રયીને કરેલા નિર્પણનાં પહેલા ક્કરામાં આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ પાતાને શ્રી વિજયદેવસૂરિ–ગચ્છમાંના એક તરીકે એાળખાવેલ છે, પણ તેમના પાતાના જીવન–ચરિત્ર તરીકે પ્રગટ થયેલા " આગમાહારક" નામના પુસ્તકના પરિશિષ્ટ વિભાગના ૧૭૦ મા પાના ઉપર જણાવવામાં આવ્યું છે કે—

" શ્રી હીરવિજયસૂરિજીની પાટ પર વિજયસેનસૂરિજી તથા ઉપાખ્યાય શ્રી સહેજસાગરજી મહારાજ થયા હતા. સાગરગમ્બની શાખા અહીંથી બુદી થઈ હતી જે પ્રમાણે આ નીચે ઉભય શાખાઓ આપવામાં આવે છે:—"

ઉપર મુજબની વાત તરત જ ધ્યાન ખેંચાય તેવા માટા અક્ષરામાં છાપ્યા પછીથી "વિજય-ગચ્છ" ની શાખામાં પલ્મી પાટે શ્રી વિજયસેનસ્રિજી અને ૬૦ મી પાટે શ્રી વિજયદેવસ્ર્રિજી થયા-એમ જણાવેલું છે. તેની નીચે આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસ્ર્રિજીની પાટપરંપરાની નોંધ છે અને તેમાં આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજીનું નામ નથી. "સાગરગચ્છ" ની શાખામાં પલ્મી પાટે ઉપાધ્યાય શ્રી સાહેજસાગરજી થયા અને ૬૦ મી આદિ પાટે અમુક અમુક થયા-એમ જણાવીને, ૭૦ મી પાટે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજી થયા, એમ જણાવવામાં આવ્યું છે. આ રીતિએ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજી સાગરગચ્છના હોવા છતાં અને તેઓએ પાતાને શ્રી દેવસ્ર્ર-ગચ્છ-વાળા તરીકે નહિ પણ સાગરગચ્છવાળા તરીકે જ જણાવેલ હોવા છતાં, અહીં તેમણે પાતાને જે "શ્રી દેવસ્ર્ર ગચ્છવાળા" તરીકે એલળખાવેલ છે, તે ખાંદું પણ છે અને અપ્રાસંગિક પણ છે. વળી જગદ્રગુરૂ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયહીરસ્ર્રીશ્વરજી મહારાજાએ પાતાની પાટે એક માત્ર આચાર્ય શ્રી વિજયસેનસ્ર્રિજી મહારાજને જ સ્થાપ્યા હતા અને તેમને જ પાટ ભળાવી હતી, એટલે 'જગદ્ગુર આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયહીરસ્ર્રીશ્વરજી મહારાજની પાટ પર વિજયસેનસ્ર્રિજી અને ઉપાધ્યાય શ્રી સહેજસાગરજી થયા હતા.'—એમ જે કહેવાયું છે, તે ય વિચારણા માગે છે, પણ તેવી અપ્રાસંગિક વિચારણાઓમાં ઉતરવાની અત્રે કશી જ આવશ્યકતા નથી.

### કાેઈ સ્વતંત્ર પરંપરા છે જ નહિ :

આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસ્ર્રિજીએ શરૂ કરેલી, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ જણાવ્યું છે તેવી, કાેઈ સ્વતન્ત્ર પરંપરા છે જ નહિ, કે જે પરંપરાને શ્રી તપાગચ્છમાં વર્તમાન ચારે પ્રકારના શ્રીસંઘના સમુદાય આચરતા હાેય. આમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજીએ 'આ. શ્રી દેવસ્ર્રિજી મહારાજની પરંપરા ' હાેવાનું અને 'તે પરંપરાને શ્રી તપાગચ્છમાં વર્તમાન ચારે પ્રકારના શ્રીસંઘના સમુદાય આચરે છે '—એમ જણાવ્યું છે, માટે તેમની પાસેથી આ નીચે જણાવવામાં આવતી બાબતાના સપ્રમાણ ખુલાસાએ લેવાની જરૂર છે:—

- (૧) આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસૂરિજી મહારાજે કાેઈ સ્વતન્ત્ર પરંપરા શરૂ કરી હતી, તાે તે પરંપરા કરી છે?
- (ર) આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસૂરિજી મહારાજે તેવી સ્વતન્ત્ર પરંપરા શરૂ કરી હાય, તાે તેમ કરવાનું કારણ શું ?
- (3) આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસૂરિજી મહારાજે તેવી સ્વતન્ત્ર પરંપરા શરૂ કરી હોય, તો તે પરંપરા શ્રી જિનાગમથી વિરૂદ્ધ છે કે અવિરૂદ્ધ ? તેમ જ તત્કાલીન સર્વ ગીતાર્થોએ તે પરંપરાને સમ્મતિ આપેલી છે કે નહિ ?
- (૪) આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસૂરિજી મહારાજે તેવી સ્વતન્ત્ર પરંપરા શરૂ કરી હાય, તે છતાં પણ તે પરંપરા શાસની આજ્ઞાથી વિરૂદ્ધ હોય તથા તત્કાલીન સર્વ ગીતાર્થ મહાપુરૂષોએ માન્ય કરેલી ન હોય, તો પણ તેવી પરંપરાને શાસનાનુસારી મહાનુભાવાએ માન્ય નહિ જ રાખવી જોઇએ, એ વાત ખરી કે નહિ ?
- (૫) આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસૂરિજી મહારાજની સામે તત્કાલીન સંખ્યાબંધ મુનિઓનો વિરોધ હતો કે નહિ? અને જો વિરોધ હતો, તો તે વિરોધ કરનાર મુનિઓમાં કાઈ પણ 'સંવિગ્ન ગીતાર્થ' હતા કે નહિ?

### દેવસૂર શબ્દ બીનજરૂરી છે:

૧. વળી, આ ચર્ચાને શ્રી વિજયદેવસૂરિ–ગચ્છ પૂરતી મર્યાદિત કરી શકાય જ નહિ. શ્રી જિનાગમ, પંચાંગી અને તેને અનુસરતાં જૈન શાસ્ત્રોની આગ્રાએને કબૂલ રાખનાર શ્રી તપાગચ્છ હોવાથી, આ ચર્ચાને વધુમાં વધુ મર્યાદિત કરી શકાય, તો તે શ્રી તપાગચ્છ પૂરતી જ મર્યાદિત કરી શકાય. આથી, આચાર્ચ શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ 'તપાગચ્છ' શબ્દની પૂર્વે 'દેવસૂર'શબ્દ લખ્યો છે તે અસ્થાને છે. 'શ્રી દેવસૂર⊸તપાગચ્છ' તથા 'શ્રી તપાગચ્છ'—એ બેમાં સમાનાર્થતા હોય, તો પણ 'દેવસૂર' શબ્દ બીનજરૂરી છે અને 'શ્રી દેવસૂર–તપાગચ્છ' તથા 'શ્રી તપાગચ્છ'—એ બેમાં અસમાનાર્થતા હોય, તો પણ 'દેવસૂર' શબ્દ બીનજરૂરી છે: કારણ કે–પ્રસ્તુત મન્ત- અલેદનો નિર્ણય શ્રી જૈન શાસ્ત્રાધારે કરવાના છે, એ વાત સુશ્રાવક કસ્તૂરલાઈ લાલભાઈની હાજરીમાં

નક્કી થયેલી છે. 'આઘુસ્ર-તપાગચ્છ'ના વ્યવચ્છેદને માટે 'દેવસ્રર' શબ્દ મૂક્યો હોય તો પૃષ્ઠુ તે બીનજરૂરી છે: કારણુ કે-અમારા બેમાંથી એક પૃષ્ઠુ 'આઘુસ્ર તપાગચ્છ'ના નથી અને અમારા બે સિવાય આ ચર્ચામાં ત્રીજા કાઇના પ્રવેશ નથી. વળી 'દેવસ્રર' શબ્દ મૂક્યો છે, તેથી એ આપત્તિ પૃષ્ઠુ ઊભી થાય છે કે-આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજી 'સાગરગચ્છ'ના છે, એટલે તેઓ પૃષ્ઠુ પોતાના કથનથી જ પ્રસ્તુત ચર્ચાના ક્ષેત્રમાંથી બાતલ થઈ જાય છે.

### શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ પ્રવૃત્તિનાં બીજ કેમ વવાયાં ?

૧. પાતાના પહેલા મુદ્દામાં આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ–' ટીપ્પણામાં પર્વતિથિની હાનિ કે વૃદ્ધિ હોય તો પણ શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છમાં તે હાનિ -વૃદ્ધિ પ્રસંગે તેનાથી પૂર્વ કે પૂર્વતર અપ-વૈતિથિની જ હાનિ-વૃદ્ધિ થતી આવે છે'–એવું જે કથન કર્યું છે, તે કથન તથા તે કથનના સમ-ર્થનમાં પહેલા મુદ્દાના નિરૂપણમાંના બીજા અને ત્રીજા ક્ષકરામાં જે કથન કર્શું છે તે કથન પણ, સત્યથી ઘણું જ વેગળું છે. ' પર્વતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ કરવાની પ્રવૃત્તિ વિ. સં. ૧૯૯૧ સુધીનાં છેલ્લાં લગભગ ત્રણુસાે વર્ષ સુધી અખંડપણે ચાલી છે '-એમ કહેવાનું દુસ્સાહસ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી કરી શકથા છે, તે તેમના શાસવિરૂદ એવા પણ મતના આગ્રહીપણાને જ આભારી છે: અન્યથા, તેઓ સત્યના આટલી હદ સુધીના અપલાપ કરી શકે, એ કેમ જ ખને ? આ વિષયમાં, સૌથી વધારે ધ્યાન ખેંચનારી બાખત એ છે કે–આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ 'લગભગ ત્રણસાે વર્ષ ' કહીને તેની પૂર્વના કાળને કેમ અસ્પૃષ્ટ રાખ્યો છે ? પાતાની ત્રણસા વર્ષની વાત સાથે, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી, આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસૂરિજી મહારાજના કાલધર્મને યાજે છે, એટલે તેઓ શું એમ કહેવાને ઇચ્છે છે કે--પર્વતિચિની ક્ષય-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ કરવાની પ્રવૃત્તિ શરૂ કરનાર આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસૂરિજી મહારાજ છે? આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસૂરિજી મહારાજના ગુરૂ આચાર્યદેવ શ્રી વિજયસેનસૂરીશ્વરજી મહારાજના ઉલ્લેખા, તેમના ગુરૂ આચાર્યદેવ શ્રી વિજયહીરસૂરીશ્વરજી મહારાજના ઉલ્લેખા અને તેમના પરમ ગુરૂ આચાર્યદેવ શ્રી વિજયદાનસૂરીશ્વરજી મહારાજ જેમના સુશિષ્યરત્ન અને પદ્ધર હતા તે આચાર્યદેવ શ્રી આણંદવિમલસૂરીશ્વરજી મહારોજના ઉલ્લેખ તથા તે મહાપુરૂષોના વિદ્યમાનકાળ દરમ્યાનમાં થયેલા મહાપાધ્યાય શ્રી ધર્મસાગરજીના તે મહાપુરૂષોએ અસમ્મત નહિ કરેલા શાસ્ત્રાનુસારી ઉલ્લેખા જેતાં, એ વસ્તુ નિર્વિવાદપણે સિદ્ધ થાય છે કે-આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસૂરિજીના પૂર્વકાળમાં તાે, યર્વતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિના બદલામાં તેની પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ કરવાની પ્રવૃત્તિ હતી જ નહિ. હવે જો આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસૂરિજી મહારાજે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી કહે છે તેવી પ્રવૃત્તિ શરૂ કરી હેાય, તાે તેમને તેવી શરૂઆત કરવાને કહ્યું કારણુ મળ્યું, તેમની તે શરૂઆતને તત્કાલીન સંવિગ્ન ગીતાર્થી સમ્મત થયા કે નહિ, તેમની તે શરૂઆત શ્રી જિનાગમને દૂષિત કરનારી હતી કે નહિ અને તેમણે તેવી પ્રવૃત્તિ રાગ-દેષના કારણે શરૂ કરી હતી કે નહિ, એ વિગેરે વાતાના આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી પાસે ખૂલાસા મગાવા જોઈએ અને આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજીએ તેવી સર્વ વાતાના ખુલાસાએ સપ્રમાણ આપવા જોઈ એ. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી, જે લખાણને આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસ્ર્રિજી મહા-રાજના પાતાના પટક તરીકે જણાવે છે, તે લખાણને આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસૂરિજી મહારાજના

પાતાના પર્ટક તરીકે કહી શકાય તેમ છે જ નહિ, એ વાત અમે આગળ ચાલતાં મજકુર પટ્ટકની ચર્ચાના પ્રસંગે જણાવવાના છીએ અને એ સિવાયનું કોઈ પણ પ્રમાણ આચાર્ચ શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ આપ્યું નથી, કે જે પ્રમાણના બળે એમ માની શકાય કે પર્વતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિએ તેની પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ કરવાની પ્રવૃત્તિ આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસૂરિજી મહારાજે શરૂ કરી હતી. ઉપરાન્ત, આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસૂરિજી મહારાજના સમયમાં શ્રી તપાગચ્છમાં ઘણી ગરબડ ચાલ હતી. આચાર્ય-દેવ શ્રી વિજયસેનસૂરિજી મહારાજના સુનિવૃન્દે આચાર્ચ શ્રી વિજયદેવસૂરિજી મહારાજને અમાન્ય કરાવીને, આચાર્ય શ્રી વિજયતિલકસૂરિજી મહારાજને આચાર્યપદે પ્રતિષ્કિત કર્યા; આચાર્ય શ્રી વિજયતિલકસરિજી મહારાજે કાલધર્મ પામતાં પહેલાં આચાર્યપદે પ્રતિષ્ઠિત કરેલા આચાર્ય શ્રી વિજયાનન્દસરિજી મહારાજ અને આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસરિજી મહારાજ વચ્ચે સમાધાન થયું: તે પછી થાડા જ કાળમાં તે અન્ને વચ્ચે અણખનાવ થયાે; આ બધામાં સાધુઓએ રાજ્યના અમલદારાના સહારા લીધા-વિગેર ઘણા ખનાવાના તાતકાલીન રાસા વિગેરમાં ઉલ્લેખ છે. એ ઉલ્લેખા કેટલે અંશે સાચા છે અને કેટલે અંશે પક્ષરાગથી થયેલા છે. એની ચર્ચામાં ઉતરવાની જરૂર નથી: કારણ કે-એ કાળમાં ઘણી ગરખડ ચાલુ હતી, સાધુઓમાં અણબનાવ ઘણા હતો, એટલું જણાવવાને માટે જ આ વાત અત્રે કહેવામાં આવી છે અને એ કાળની તે વિષમ અને દુઃખદ પરિસ્થિતિના કાઈથી પણ ઇનકાર થઈ શકે તેમ નથી. જણાવવાના મુદ્દો એ છે કે-આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસૂરિજી મહારાજ અને આચાર્ય શ્રી વિજયાન-દસૂરિજી મહારાજની હયાતિમાં પર્વતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ વિષયક કાઈ પણ પ્રકારનાે મતભેઠ ઉપસ્થિત થવા પામ્યાે નહાેતાે. નહિ તો મતલેદના યર્ત્કિચિત્ ઉલ્લેખ પણ રાસાંઓ આદિમાં જરૂર હોત. આ પછી વિ. સં. ૧૭૩૧માં સંગૃહીત શ્રી ધર્મસંગ્રહ નામના ગ્રન્થના આધારે પણ એમ કહી શકાય કે–ત્યાં સુધી પર્વતિચિની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરવાની પ્રવૃત્તિ અસ્તિત્વમાં આવી જ નહોતી, નિંહ તો મજકુર ગ્રન્થમાં પર્વતિથિઓનું, ઉદય-ક્ષય-વૃદ્ધિનું અને પર્વકત્યાદિનું પણ વર્ણન છે ત્યાં, આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસરિજી મહારાજના પોતાના પટ્ટક તરીકે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસરિજી જે લખાણને રજૂ કરે છે. તે લખાણ વિષે કાંઇક ને કાંઇક જરૂર જણાવેલું હોત. શ્રી ધર્મસંગ્રહ નામના એ ગ્રન્થના રચયિતા મહાપાધ્યાય શ્રી માનવિજયજી મહારાજ શ્રી વિજયાનન્દસૂરિ–ગચ્છના હતા. છતાં તેમણે ત્રણ ચામાસી સિવાયની પૂર્ણિમાની વૃદ્ધિએ પ્રતિપદ્દની વૃદ્ધિ અને ત્રણ ચામાસી પૂનમની વૃદ્ધિએ તેરશની વૃદ્ધિ એવું જણાવ્યું નથી; જ્યારે આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસૂરિજી જે લખાણને આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસરિજી મહારાજના પાતાના પદ્ક તરીકે આળખાવે છે. તેમાં તા શ્રી વિજયા-નન્દસરિગચ્છીયા ત્રણ ચામાસીની પૂનમાંએ તેરશની વૃદ્ધિ અને બાકીની નવ પૂનમાની વૃદ્ધિએ એકમની વૃદ્ધિ કરે છે એમ જણાવેલું છે. હવે તે પછીના સમયના વિચાર કરીએ, તા દિવસે દિવસે પરિગ્રહધારી શ્રીપૂજ્યોનું જોર વધતું જતું માલૂમ પડે છે. અગલમાં રજોહરણ રાખવા છતાં, વાહ-નાદિના અને સુખાસનાના ઉપયોગ કરે, પૈસા રાખે અને તેમ છતાં પણ નિર્ગન્થ સાધુઓ ઉપર આજ્ઞા ચલાવે. આવા અસંવિજ્ઞ અને અબહુશ્રુત યતિઓમાં આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસૂરિજી મહારાજની પરંપરાવાળા પણ હતા અને આચાર્ય શ્રી વિજયાનન્દસૂરિજી મહારાજની પરંપરાવાળા પણ હતા. તેએ વચ્ચેના અણબનાવમાંથી પર્વતિથિએાની હાનિ–વૃદ્ધિના બદલામાં અપર્વતિથિની હાનિ–વૃદ્ધિ કરવાની પ્રવૃત્તિ કર્મ કર્મ જન્મી હાય એમ જણાય છે. આ સંબંધમાં જે ઉલ્લેખા જેવા મળે

છે, તે ઉપરથી એમ લાગે છે કે-એાગણીસમી સદીના પ્રારંભ પહેલાં તા પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિના અદલામાં અપર્વતિથિની હાનિ--વૃદ્ધિ કરવાના સૂત્રપાત પણ થયા નથી. આગણીસમી સદીમાં પણ પ્રવૈતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિ અગર અપર તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ કરવાની પ્રવૃત્તિ એવી રીતિએ શરૂ થઈ હાય એમ જણાય છે કે-જગદ્ગુરૂ આચાર્યદેવ શ્રી વિજયહીરસ્ર્રીશ્વરજી મહારાજે પૂનમના ક્ષયે તેના તપ કચારે કરવા, એ વિષેના પ્રશ્નના ઉત્તરમાં त्रयोदशीचतुर्दश्योः कियते अने त्रयोदस्यां तु विस्मृतौ प्रतिपद्यपीति स्रेभ के क्यावेश हे, ते उपस्थी स्रेड पूनभना ક્ષયે તેરશના ક્ષય કરવાનું કહ્યું અને બીજાએ પૂનમના ક્ષયે એકમના ક્ષય કરવાનું કહ્યું. અજ્ઞાન, અણખનાવ અને ગચ્છમમત્વના યાગે જ આવા અર્થ કરવા પ્રેરાય, નહિ તા જગદ્સુર આચાર્ય શ્રી વિજયહીરસૂરી<sup>શ્</sup>વરજી મહારાજે મજકુર ઉત્તરમાં પૂનમના ક્ષયે તેરશ—ચૌદશના છઠ કરવાનું અને તેરશે છઠ તપની શરૂઆત કરવાનું ભૂલી જવાય તે। ચીદશ-એકમના છઠ કરવાનું સૂચવ્યું છે. કેટલાકાેએ એવું પણ કહ્યું કે~પૂનમ તથા અમાસના ક્ષયે તેરશનાે ક્ષય કરવાે અને પૂનમ તથા અમાસની વૃદ્ધિએ એકમની વૃદ્ધિ કરવી. વિ. સં. ૧૮૬૯માં તેર બેસણાંએ વળી એવા નિર્ણય કર્યો કે-ચામાસીની ત્રણ પૂનમાના ક્ષયે તેરશના ક્ષય કરવા અને બાકીની નવ પૂનમાના ક્ષયે એકમના ક્ષય કરવા, વિગેર. આ નિર્ણય સુરતમાં દેવસૂર-ગચ્છ અને આહ્યસૂર-ગચ્છ વચ્ચેના સમા-ધાન તરીકે થયા હાવાનું કહેવાય છે. વિ. સં. ૧૮૯૬માં દેવસૂર-ગચ્છના પંન્યાસ શ્રી રૂપવિજયજી ગણિ પૂનમ–અમાસના ક્ષયે તેરશના ક્ષય કરવાનું અને પૂનમ–અમાસની વૃદ્ધિ કાયમ રાખી બીજી પુનમ–અમાસને પર્વારાધનને માટે પ્રમાણ કરવાનું કહે છે. વળી પંન્યાસ શ્રી વીરવિજયજી, કે જેઓ વિ. સં. ૧૮૪૮માં દીક્ષિત અન્યા હતા અને વિ. સં. ૧૯૦૮માં કાલધર્મ પામ્યા હતા, તે પણ શ્રી દેવસૂર-ગચ્છના હતા. વિ. સં. ૧૯૧૧માં રચાએલા શ્રી વીરવિજય નિર્વાણ રાસમાં નીચે મુજબ જણાવવામાં આવ્યું છે:—

> " છરેં મારેં માલનેં ઉપધાન, ગુરૂઈ ધણાનેં દેવરાવીઆ છરે છ; છરેં મારેં જતી ખેદ ભરાય, તે સહ દરભારેં ગયા છરે છ. દ છરેં મારેં ટાપીવાલા તેણી વાર, સહુને તેડાવીયા છરે છ; છરેં મારેં કુણ છે કજીયા જેહ, સ્યેં કારણ લડાઈ કરા છરે છ. હ છરેં મારેં તિથિના કજીયા જેહ, ઇમ જતી સહુ કરે જરે છ; છરેં મારેં વીર ગુરૂ તેણી વાર, એ સઘલા જુડા કહેં છરે છ. છરેં મારેં ટાપીવાલા કહેં ઇમ, સાસ્ત્રીને સાથ મેલાવિઈ છરે છ; છરેં મારેં જોતી શાસ્ત્ર પ્રમાણ, વરતારા કરે ખરા છરે છ. હ છરેં મારેં શાસ્ત્રી બાલ્યો તેણી વાર, વીરવિજયજઈ કહી છરે છ; છરેં મારેં તે તિથિ કહેવાય, ઇમ સાહેલેં સાંભલ્યું છરે છ. ૧૦

આ ઉપરથી એમ સમજ શકાય તેમ છે કે-પંન્યાસ શ્રી વીરવિજયજી, પર્વતિથિઓ ડીપ્ય-છામાં આવે તે પ્રમાણે જ માન્ય રાખતા હતા. વળી તેમણે, શ્રી હીરપ્રશ્નોત્તરમાંના પૂનમના ક્ષય-વાળા પ્રશ્નોત્તરના સંબંધમાં જણાવ્યું છે કે—

" જ્યારે પૂતમનો ક્ષય હોય ત્યારે, તે પૂતમનો તપ તેરશ અથવા ચૌદશ બેમાંથી એક તિથિએ કરાય. અને તેરશનું કદાપિ વિસ્મરણ થયું હોય તેા પડવાને દિવસે પણ કરાય છે. એ પ્રમાણે હીરસ્ર્રિજી મહારાજે કહેલ છે. "

[પ્રસ્તુત ગ્રન્થના પૃ. ૧૬૦ ઉપર સ્ત્રગવેલા 'તેર એસગા'ના કહેવાતા નિર્ણયની ફેાટે! કેંદપી અત્રે રજૂ કરવામાં આવી છે. જાણકારાના અભિષ્રાય પ્રમાણે આ ઠરાવ તપાગચ્છનાં તેર એસણાંએ જ કરેલા હાવાનું ઐતિહાસિક દૃષ્ટિએ કહેવું મુશ્કેલ છે. કારણ કે એક તા આ ઠરાવ ઉપર માત્ર એ જ યતિઓની સહી છે અને બીજું આ ઠરાવમાં શ્રી કુલમંડનસૂરિજીના નામે પ્રમાણ તરીકે ઉદ્ધરેલી ગાથા શ્રી કુલમંડનસૂરિજીના કાંઈ ગ્રન્થમાં દેખાતી નથી. —સં૦]

॥एएणाम्री इरुमीनमः इम्रणितिष्यितिष्यमाद्वेनदीप्नमाख्यस्थित्रस्थाति इस्पितिष्य विद्यास्य स्थानिष्य विद्यास्य स्थानिष्य स्यानिष्य स्थानिष्य स्यानिष्य स्थानिष्य स्थानिष्य स्थानिष्य स्थानिष्य स्थानिष्य स्थानिष

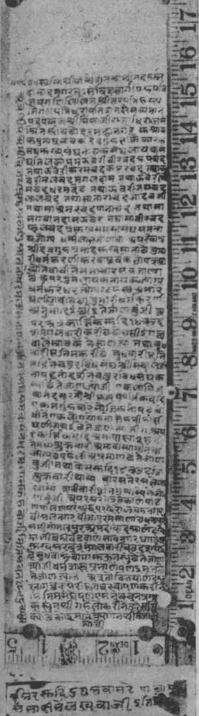
तिष्टिषिर्णः करबीए जिख्यतथी करेने क्यां प्रमीधर्मनी छने गार जैन करेने एक कर ने प्रखेश स्थान स्थाप के विद्यास्थ स्थाप के 
**લિ**ગ**લ** 

ė1

# વિ. સં. ૧૮૬૯માં તેર બેસણાં દ્વારા કરાએલા નિર્ણયની ફાેટાકાપીનું અક્ષરશઃ અવતરણ.

श्री गुरुभ्यो नम:। अथितिथिनीर्णयमाह जैन टीपनकानुसारेण कृष्णपक्षस्य षष्टि तुटिता यदा सप्तमी एवं द्वयो तिथेरेकमेव भवति एवं द्वादस मासानां मध्ये षट तिथयान्युन्यपि अधिका न भवति यदि मास वृद्धौ पौषाषाढ सो (यो) रिप नान्यमास इति जैन सप्रदाय सिद्धांते उत्तराध्यैयनादिषु विलोकनीया । ननु जैन टिप्पनै व्यवहार छै लोकिक टिप्पनकानुसारेण कथं तिथि निर्णयस्तदुच्यते श्राद्धविधौ श्री रत्नशेखराचार्ये श्री वीर निर्वाणात् द्विशतवर्षे गते श्री उमास्वाति-वाचको जात तद्वचन प्रमाण ।। क्षये तिथि पूर्वाकार्या वृद्धौ कार्या तिथौत्तरा श्री वीरज्ञांन निक्वांण कार्या लोकानुंगैरिह ।।१।। इति वचन परिपोषतया लिखित यदि पूर्णिमाममावस्या द्वटिता भवति तदा श्री कुलमंडनसूरि सामाचारी गाथा आस। द कत्ती फगुण मासाणजांण पुन्तमा हु ति तास क्षयं तेरसी इय भणियं वियरागेहिं ? यदान्यमासे एवं न ऋतवंत किंतु प्रतिपद्य क्षयं इति ।। पुनः हिर-प्र\*नें दिवबंदरे संघ कृत प्र\*नें पंचमें तथा पुनिमा ब्रुटिता भवती तदा तत् तप कथ्यतं तिथौ क्रियते पुणिमायां च ब्रुटितायां त्रयोदश्यां विस्मृतौ प्रतिपद्यपि क्रियते इतिः । पुनः कुलमंडणाचार्याः पुनमः अमावास्याए पडवस्स इति सूत्रैः । श्री विजयदेवसुर-आणंदसुर गच्छनायक लिखत् कर्यो मास दोढ सुधी घणा शास्त जोइने लेख कये छि जे ३६ पलनी उदयात् तिथि मानवी जे त्रण चोमासानी पुनम क्षय होय तो बारस तेरस एकठा करवां बीजा मासनी पुनमनो क्षय होवे तो पडवानो क्षय करवो ए लिखतथी फरे ते पचनो धर्मनो गुनेगार जे न फरे ते एम करें उपलुं लख्युं सही साख पंच गीतार्थनी छ सही श्री सुरत बंदर मध्यें संवत् १८६९ वर्षे ज्येष्ठ वद १३ वार शनौ तपगच्छना तेर बेसणा समस्त लिखितं । पं० उत्तमाविजय सुमाता सत्क ।। पं रंगविजय अमृत सत्क । श्री ।। लेखक अरजुनदास गोपीनाथ





नं तमुख्यक वे (वी शहस खंद्यम लम्बमनवायमा ज्यावका द्रावार्थः)



(૫. ૧૬૦ ઉપર પૂ. પં. શ્રી રૂપ-વિજયજી ગણિના જે પત્રનાે ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યાે છે, તે પત્રની ફોટોકાેપી બાજુમાં રજ્તૂ કરી છે.

પત્ર વાંચતાં પૂ. પં. શ્રી રૂપવિજયજી ગણિના એવા અભિપાય સ્પષ્ટ જણાઈ આવે છે કે કા. વ. ૦)) ની વૃદ્ધિ હાવાથી (પ્રથમ અમાસ ગુરુવારે) બીજી અમાસ શુક્રવારે આવે છે, તે જ પ્રમાણે ગણવી.

પૃનમ અમાસની વૃદ્ધિએ તેરસની વૃદ્ધિ કરનારાઓ પૂ. પં. શ્રી રૂપવિજયજી ગણિના નામના ઉપયોગ કરે છે, એ વિચિત્ર છે.

વાંચનની સુગમતા ખાતર હસ્તલિખિત પત્રનું લખાણ પણ અત્રે રજૂ કરવામાં આવે છે. —સં.)

### પં. રૂપવિજયજી મહારાજના પત્રની ફાેટા કાેપીનું અક્ષષ્ટશઃ અવતરણ

रवस्ति श्री पार्श्वेशं नत्वा श्रीमह छम्मद्दावाह नगरतः संवित्त-માગીં પં. રૂપવિજય ગણિલિખિતં શ્રી નરપતિ હયપતિ ગજપતિ ધરાપતિશતરી સેવ્યમાન પદ્દપાંકજ શ્રી સિંહાજી રાજધિરાજસંશ્રિત શ્રી વટાદર મહાનગરે સુશ્રાવક પુન્યપ્રભાવક દેવગુરુભકિતકારક સંઘમુખ્ય સંધનાયક સંધલાયક સંધતિલકાપમ ઝવેરી વીરચંદ રૂપચંઠ તથા પ્રવેરી કરમચંદ કપરચંદ તથા પ્રવેરી મૃલચંદ મંગલદાસ **તથા** ઝવેરી સોમચંદ ધરમચંદ તથા ઝવેરી જયચંદ લાલચંદ તથા સા. તારાચંદ્ર જોદવજી તથા સા. અમરચંદ્ર પાનાચંદ્ર તથા સા. ભગવાન-દાસ ઝવેર તથા સા. વીરચંદ પ્રલચંદ પ્રમુખ સમસ્તસંઘ સમવાય જોગ્યાં ધર્મ લાભ જાણવો. અપરાંચાત્ર શ્રી દેવસુરુપસાદે સુખસાતા છે. તુમારી ધર્મકરણી કરવા પૂર્વકના પત્ર આવ્યા તે વાંચીને સમા-ચાર સર્વ જાણ્યા છે. અપર તુમે લાયક નાયક યાગ્ય ધર્માધુરધર જો<sup>ુ</sup>ય ગ્રહ્કસ્થ અમારે ધણીજ વાત છેા. તુમારી ધર્મ કરણી અનુ-માહિઈ છોઇ તે જાણવું છ અપર અત્ર કાર્તિક સુદિ ૧૪ ચઉદશ મંગલવારી કરી છે. ચારાસીઇ ગચ્છવાલે સાવકે તે જાણજયા. તથા ખુધવારી પુનિમ કરી છે ખુધવારી પુનિમ દિને ચતુરવિધ સંધ શ્રી સિદ્ધાચલજીના પટનાં દર્શન ચતરવિધ સંધે કર્યો છે તે જાંશ-क्योल. ओड़ेंसी विक्यानं इस्रेनी श्रीपूक्य अर्ति अवि ओड़म युरुवारे ભાજિકના પટ ખાંધીને એકલા ગયા હતા. તેહની હાંસી ઘણી જ થઈ છેંતે જાં અજયોજી 🛭

અપરં કાર્તિક વિદ અમાવારયા ર હતી તે મધ્યે શુક્રવારી અમાવારયા માનવા જેગ્ય છે. પહેં લી અપ્રમાણ છેં તે જાણવું જી' તથા પાસ સુદિ ૧૪ ચઉદશિ શુક્રવારી ઘારયેં ભારસ તેરસ બેલાં થારયેં શનીવારી પૂનિમ થારયેં તે જાંણવું જી. અપરં સરવત્ર ડેકાણેં પાટણ પાલણપર સીહપર ખેરાલ વડનગર વીસલનગર વીજપુર મેં સાણા રાધનપુર સમી સાંતલપુર અમદાવાદ સાણંદ ખેડા લીં બડી વડવાંણ ભાવનગર ધાલા પ્રમુખ સરવત્ર મંગલવારી ચઉદશ થઈ છેં. યુધવારૂં ચામાસું ઉતર્યું છેં તે જાંણજયોજી ધર્મશાસ્ત્ર પ્રમાણું પણ ઈમજ છે તે જાંણજયોજી અત્ર તો વિજયાણંદસરના ગચ્છના સેરીપૂજ ચરચા પણ કરી નહિ તિમ સંધે પણ એકનું વચન પ્રમા ૦ કર્યું નથી ગહેલા કરીને ઉવેખા મૂક્યા છેં. કાઈ માનતું પણં નથી તે જાણજયોંજી.

અત્રથી પં અમીવિજય પ્રમુખ કાલું સાતના ધરમલાબ જાણવો છે; તત્ર સંઘ સમવાયને ધરમલાબ કહેવો છે મિતિસ વત ૧૮૯૬ ના મિગસર સુદિ ૬ ગુરુવાસરે પાછા પત્ર સંભારીને લખવા છ ઇતિ... સંઘમુખ્ય ઝવેરી વીરચંદ રૂપચંદ પ્રમુખ સંઘ સમવાય જોગ્ય શ્રી વડાદરા નગરે ॥

### શ્રીપૂજ્યના વિરાધ:

- ૧. હવે વીસમી સદીમાં જોઇએ, તેા માલુમ પડે છે કે-પૂનમ-અમાસની વાતમાંથી વધતે વધતે એ પ્રવૃત્તિ એટલી હૃદે પહેાંચી ગઇ કે-વિ. સં. ૧૯૨૮ માં ભાદરવા સદ એકમની વૃદ્ધિ આવી, એટલે વિજયધરણેન્દ્રસૂરિ નામના દેવસૂરગચ્છના શ્રીપૂજ્યે ભા. સુ. ૧ ની વૃદ્ધિના ખદલામાં શ્રાવણ વદ ૧૩ ની વૃદ્ધિ કરવી, એવું શ્રી દેવસરગચ્છની પરંપરાને નામે કહ્યું. એ વર્ષે તો દંક સમયને કારણે અધાએ માન્યું, પણ બીજે વર્ષે વિ. સં. ૧૯૨૯ માં પણ ભાદરવા સદ એકમની વૃદ્ધિ હતી. અને તે વૃદ્ધિના ખદલામાં વિજયધરણેન્દ્રસૂરિએ ગત વર્ષની માક્ક ભા. સુ. ૧ ની વૃદ્ધિના અદલામાં શ્રાવણ વદી ૧૩ ની વૃદ્ધિ કરવાનું કરમાવતાં, સાગરગચ્છના ભદ્દારક શાંતિસાગર-સુરિએ તો એ વાતના વિરાધ કર્યો, પણ શ્રી દેવસુરગચ્છના શ્રીમન્ મુક્તિવિજયજી ગણિવરે (શ્રી મુલચંદ્રજી મહારાજે) પણ હેન્ડબીલ કાઢીને તે વાતના વિરાધ કર્યો તથા ભા. સુ. ૧ ની વૃદ્ધિએ દેવસરગચ્છની પરંપરા તરીકે કહેવાએલી શ્રા. વ. ૧૩ ની વૃદ્ધિ કરવાની વાત માન્ય રાખી નહિ. આ પછી, વિ. સં. ૧૯૩૫ માં ભાદરવા સુદ ૨ નાે ક્ષય આવ્યાે, ત્યારે દેવસૂરગચ્છના શ્રીપૂજ્ય ધરણેન્દ્રસુરિએ ભા. સુ. ૨ ના તે ક્ષયના ખદલામાં, શ્રાવણ વદ ૧૩ ના ક્ષય કરવાની જાહેરાત કરી, એ વખતે ધરણેન્દ્રસૂરિ પણ ઉદયપુરમાં ચામામું હતા અને આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીના ગુરૂ શ્રી જવેરસાગરજી પણ ઉદયપરમાં ચામાસં હતા. શ્રી જવેરસાગરજીએ કહ્યું કે—" श्રी हीर-प्रभमें पिण कहा है कि जो पर्यूषणका पिछला चार दिवसमें तिथिका अय आवे तो चतुर्दशीथी कल्पसूत्र बांचणा जो वृद्धि आवे तो एकमधी बांचणा पथी पिण मालम हुआ की जेम तिथिकी हानि वृद्धि आवे ते तेमज करणी वास्ते अवके पर्युषण में पकम दुज मेळी करणी " श्री अवेर-સાગરજીએ તો આ વિષયમાં ઘણા લાંબા જવાબ આપ્યા હતા અને તે ઉત્તરનું ઉદયપુરના શ્રીસંઘ હેન્ડબીલ પણ છપાવ્યું હતું. આવા તા બીજા પણ કાખલાએા હોવાના સંભવ છે, કે જે કાખલા-એાને અમે જાણતા ન હાેઈએ. વળી, વિ. સં. ૧૮૭૦ ની સાલના પંચાંગના પૂરાવા પણ ધ્યાનમાં ક્ષેવા જેવા છે. તે વખતે પંચાંગા છપાતાં નહિ. વિ. સં. ૧૮૭૦ નું એક પંચાંગ છે, કે જેમાં જૈન પર્વો લખેલાં છે અને શ્રાવણ વદ ૦)) નાે ક્ષય, ભા. સુ. ૪ ની વૃદ્ધિ, આસાે સુદ ૮ ની વૃદ્ધિ તથા આસા સદ ૧૫ ના ક્ષય કાયમ રાખેલ છે. વળી, વિ. સં. ૧૯૩૦ માં ભાદરવા સુદ ૪ ની વૃદ્ધિ આવતાં તે વૃદ્ધિના બદલે અન્ય કાેઈ પણ તિથિની વૃદ્ધિ કરવામાં આવી નહાેતી.
- 2. ઉપર જણાવેલી બાબતાથી, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજી, અજાણ જ છે-એમ પણ નથી અને તેમ છતાં પણ, "વિ. સં. ૧૯૯૧ સુધીનાં છેલ્લાં લગભગ ત્રણસાે વર્ષથી પર્વતિથિના ક્ષયે તેનાથી પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિના ક્ષય કરવાની અને પર્વતિથિની વૃદ્ધિએ તેનાથી પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિના શ્રય કરવાની અને પર્વતિથિની વૃદ્ધિએ તેનાથી પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિની વૃદ્ધિ કરવાની પ્રવૃત્તિ અખંડપણે ચાલી આવે છે"-એમ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજીએ લખ્યું છે, તે કેટલું બધું ગેરબ્યાજબી ગણાય ?

### વિ. સં. ૧૯૫૨, ૧૯૬૧ અને ૧૯૮૯ ના દાખલા :

૧. આ ઉપરાન્ત, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીના પાતાના અનુભવેલા ત્રણ દાખલાએા પણ ધ્યાનમાં લેવા જેવા છે. વિ. સં. ૧૯૫૨ માં ભાદરવા સુદ ૫ નાે ક્ષય આવ્યાે, ત્યારે ભાવ-નગરથી પ્રગટ થતા પંચાંગમાં પંન્યાસ શ્રી ગંભીરવિજયજીની સલાહ મુજબ, ચાથ–પાંચમ **લે**ળાં

છાપવામાં આવ્યાં. વળી તે વખતે શ્રી દેવસૂરગચ્છમાં સંવિત્ત ગીતાર્થીમાં આચાર્ય એક માત્ર પુજ્યપાદ પરમ ગુરૂદેવ ન્યાયામ્ભાનિધિ આચાર્ય શ્રી વિજયાનન્દસૂરીશ્વરજી મહારાજા હતા. તેમણે પણ સુશ્રાવક અનુપર્ચંદ મહાકચંદના પ્રશ્નના જવાબમાં ભાદરવા સુદ ૫ નાે ક્ષય કાયમ રાખવા એમ જણાવ્યું. વળી તતકાલીન સર્વ સંવિજ્ઞ ગીતાર્થીને પણ ભા. સુ. ૫ ના ક્ષયને કારણે ભા. સુ. ૩ ના ક્ષય કરીને ભા. સુ. ૪ ની સાંવત્સરિક તિથિને પલટી નાખવી, એ વ્યાજબી લાગ્યું નહિ. આથી, વિ. સં. ૧૯૫૨ માં, એક માત્ર આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસરિજી અને ગથ્યા-ગાંઠવા શ્રાવકા સિવાયના તતકાલીન ચતુર્વિધ શ્રીસંઘે, ભા. સુ. ૪ ના દિવસે જ સંવત્સરી કરી અને આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ સરિજી સાથે પેટલાદમાં જૂજ માણસાએ અને સુરતમાં એક માણસે ભા. સુ. ૩ ના દિવસે સંવત્સરી કરી. આ વખતે, છેલ્લા એક સૈકાના આશરાથી શરૂ થઇને ફેરફારા પામ્યા કરતી પણ દિવસે દિવસે ' પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ મનાય નહિ '–એવી માન્યતાને સમાજના અજ્ઞાન વર્ગમાં ૩૯ કર્યે જતી પ્રવૃત્તિ, પુજ્યપાદ શાન્તતપામૂર્તિ વયાવૃદ્ધ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયસિદ્ધિસુરીશ્વરજી મહારાજ આદિને ખૂબ જ ખટકી હતી. ખેર, આગળ જોઈ એ. તે પછી, વિ. સં. ૧૯૬૧ માં કરીથી ભાદરવાં સુદ ૫ ના ક્ષય આવ્યા. આ વખતે, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસૃશ્જિએ પણ, ભા. સુ. ૫ ના ક્ષયના ખદલામાં ભાદરવા સદ ૩ નાે ક્ષય નહિ કરતાં, ભાદરવા સદ ૪ ના દિવસે જ સંવત્સરી કરી અને સકલ સંઘે પણ વિ. સં. ૧૯૫૨ ની માફક ભા. સુ. ૪ ના દિવસે જ સંવત્સરી કરી. ફેર એવા ને એવા જ પ્રસંગ વિ. સં. ૧૯૮૯ માં આવ્યા, ત્યારે પાછા આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસરિજીએ અને તેમના સમુદાયે, શ્રીસંઘથી જુદા પડીને, ભા. સુ. ૩ ના દિવસે સંવત્સરી કરી અને સકલ શ્રીસંઘે તો ભાદરવા સુદ ૪ ના દિવસે જ સંવત્સરી કરી. અહીં એ વાત પણ ધ્યાનમાં લેવા જેવી છે કે-વિ. સં. ૧૯૮૯ માં તા આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસુરિજીએ પર્વતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ ખાખતની પાતાની માન્યતા પ્રચારવાના ઠીક ઠીક શ્રમ ઉઠાવ્યા હતા, છતાં પણ તે વખતે તેમણે શ્રી વિજયદેવસર-ગચ્છની પરંપરાના નામે અને આચાર્ચ શ્રી વિજયદેવસરિજી મહારાજના પક્કને નામે. તેમાં કાંઈ જ કહ્યું નથી. વળી, વિ. સં. ૧૯૫૨ માં આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસરિજીએ ભા. સુ. ૫ ના ક્ષયપ્રસંગે, પુનમના ક્ષયે તેરશના ક્ષય કરીએ છીએ તેમ, લા. સુ. ૫ ના ક્ષયે લા. સુ. ૩ ના ક્ષય કરવાનું જણાવેલું, પણ તે વખતે કે તે પછી વિ. સં. ૧૯૯૧ સુધીમાં આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસૂરિજીએ ' પર્વતિશ્વિની હાનિ–વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિશ્વિની હાનિ–વૃદ્ધિ કરવી એ આપણા જીતવ્ય-વહાર છે અને તેથી શાસ્ત્રમાં તેનાથી જુદી વાત હોય તે! પણ આપણે તે! જીતવ્યવહારને શ્રી જિનાગમના વચનની માકક માન્ય રાખવા જોઈએ '-એવું પ્રતિપાદન એક પણ સ્થલે કર્યું નથી. વિ. સં. ૧૯૮૯ માં, આચાર્ય શ્રી વિજયનીતિસરિજીની આગ્નાથી ઉપાધ્યાય શ્રી દયાવિજયજીએ લખેલી " પર્શ્વષણ પર્વની તિથિના વિચાર અને સંવચ્છરીના નિર્ણય " નામની નાની પુરિતકામાં જણાવેલી ળીનાએ પણ આ વિષયમાં ધ્યાનમાં લેવા જેવી છે.

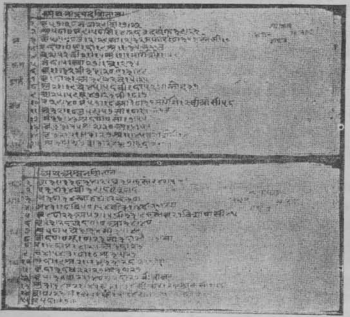
### અખંડપણાની જેમ અપર્વતિ શિક્ષયની વાત પણ ખાેટી છે:

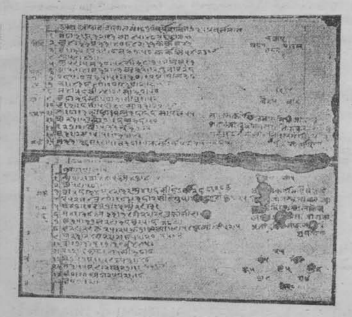
૧. આ અધી બીનાઓ જણાવવાના તાત્પર્યાર્થ એવા છે કે–પર્વતિથિની ક્ષય−વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિની ક્ષય–વૃદ્ધિ કરવાની પ્રવૃત્તિને, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ ' વિ. સં. ૧૯૯૧ સુધીનાં છેલ્લાં લગભગ ત્રણસાે વર્ષ સુધી અખંડપણે ચાલી હોવાનું' જે જણાવ્યું છે તે ખાેડું છે.

श्री उदयपुर से श्रीसंकल संघ जैनधंमीको जाहिए करवोमं श्राता है कि श्रीतपग्रह के संवेगीसाधु जीमहाराज श्रीजवाहिए साम-र्जी पेस मुद्दिपंच मीकेदिनयहां प्रधास्थाहे बाख्याए में श्री उबाई सुनकी टीकाबांची तेसुए कर संघब इत ज्यानन्द्रपाम्यी श्रीरघाए। जीवधर्ममेर्टहाबा खराई माहो छवादिकहोत्रेसे जैनधर्मकी बाली उन्नतिहुई बार जेरमासमें श्रीपाली १ गमपुर २ पंचपहाड़ ३ ल्लाबाडा है निध्य प् बंगेर्ह कितनाक मामोंकासंघकीतरफुरे चीमासादीविनती हती पिए यहाँके संघ बहुत ब्रुर्ज़करके ची मासायहाँ करवाया है यहाँ हो दिकाले वाख्यालवं चाता है एकता मुनी जवाहिरसागर जी श्री जा चारंग सूत्र निर्मु कि हो कासमेत बांच ते हैं श्रावक श्राविका बगेरह ग्रानन्व्महितसुननेकोराजीनाजातेष्टें तेथीधर्मकोरादि होतीहै रञाश्रीतपगळके श्रीपूज्यजीमहाराज-श्रीविजयधर्णेन्द्रस्रिजिकंभीसंघनै चीमासोयहांकर्वायोहे वां श्रीयन्त्रक्णास्ववचातीहे एकरिनश्रावकीये मुनिजवेरसाग रकीनेश्का कि अवके श्रीपर्यूमणमें सुदि र ट्रीहै सोएकमद्जमेरी करणी वे को ईका के हेण अरस तरमभेगीकरणी का हेवोकर ली इसका उत्तर इसमाफ कदिया कि श्रीरत शेरवरसूरि हात बाह विविक्रोसरी अपरनाम श्राह विधि प्रथम करेंग्रे कि प्रथम मन ष्य भवादिक सामग्रीपामी निर्न्तरधर्मकर्णीकर्वी निर्न्तर्नवनेतेनेतिषिकेदिनधर्मकर्णीकर्वी यदुक्तं जद्रसन्वेसुरिनेसुं पा लहिकिरियम्बद्दलद्दं जयपुणतहानस्कृहं तहिक्षणिज्जपन्वदिणं १ एकप्रविद्यासेतिथि छ होवे यद्कं बीन्प्रापं मी जेप्हमी अमर्गम चीर्राम पणितहीउं एषाउमुब्बनिहीउं गोन्त्रमगण्डारिणाभणिखा १ एवंपंचपवीपूर्णिमामाचारबाभ्यां सहबर्पबी चमतिपसमुत्रुखतः स्यात् तिश्री पौणजेप्रभातेषचरवाणवेसायेउदियातद्देविसोलेणी य दुक्तं तिथीश्वभातः प्रत्याख्यानवेसायायः स्यात्म प्रमार्णं भुवेदियानुसारेगीव लोकेपिटिवसादिव्यबहरगत्बाहर्षि चाउम्प्रासिश्चवरिसे परिवर्षपंचर्मीसुनायव्य ताउति ही उजामि उदेहसूरोन ग्राणाउँ १ पूजापञ्चावारा पश्चिकमणतहर्यान जमगहराय जीएउदेहसूरोतीइतिहीराउकायव्य २ जी-तिथीनो स्यहोते तेपूर्वतिश्रीमं कर्णी जार्दहिहोत्रेतो उत्तरतिश्रीलेणी यर्कं स्यमूर्वतिथिःकार्या रहीकार्यत्योत्तरा श्रीनीर दाननिर्वाण कार्यकोकानुभेरिह १ जो पश्चिमतिथिको क्रोइकर जागेपछि तिथिकरेतो तीर्थकरकी जाणनामा ९ जनवस्थाएटले मर सहरानोभंग र मिश्र्यात्व एतलेसमिकतकोनास र बीराधक ४ येचारदूषणहोवें यदुक्तं उदयंगिजातिही सापमाणिनिज्यि द कीरमार्काए ज्यालाभंगण व्यथामिकसविराहाणेपावे १ और बीहीरपश्चमें पिए कहा है कि जोपर्यू शए कि विद्वार प्राह्म में तिथि का सपन्याचे तो चत्रशाशी कल्पसूचवां चए। जो हद्धि यावेतोएकमधीवांचए। एथी पिएमालम् हवाकि जमतिश्रकी हानि हद्धि यावे तेतेमजकर्णी बास्ते अबेकेपर्युषणमें एकम इन भेलीकर्णी वर १९ शनिवारेमार्थ बर १४ मंगलवारे पाखी तथाकस्यसम्बर्धी-वा वना विक्रिंगमवारेपारवीकर्णीनहीं वर् १० अमावास्य यजन्त्री च्छवः सुद् ४ शनिवारे संबत्सरिकर्णी कोईकहें हे कि वह कत्यको ह्या कीतपस्या टूटे तथासंबत्मिर पहिला पांचमिदिवसेपारवीकरणी गरेनपर्यूषणका पि ह्यानास्विक्सेमे तिथिकी हानिहोह त्रावेनी बार्स तेर्सभेगाकरों का बादों तरसंकरका इसकाउत्तर हमवातकोई शास्त्रमें लिखीनथी जीर वीवीसकी सालमें युजवरी तिसकी मालमें रोची घर्ड़ र् तेबखते श्री जमराबादकोएह प्राये सर्व शहरों में गुपु साध्वी श्रावक श्राविका ये बारस नेर समेली बारी तरसांकरीनहीं को र्राह्में मतमें दरसनमें शास्त्रमें नहीं हैं कि सुरकीतिथिवर्में ने बरकीतिथिसर में हानिरहिकर्णी किंव-हुना आत्माचीकेनोहृहु क्रोड़कर शास्त्राक्तधर्मकरणीकरके आराधकही लाजाहिये और संसारसमुद्रशीनर ला सुगुरुके आधीन-हे डूबनाक्युरुके आधीतहे बास्ते मुगुरुका कृगुरुका तर्हण यहकं महत्त्वतथराधीरा भेक्षमात्रिपजीवितः सामायिकस्याधन मीप देशकागुरवोः मताः ९ सर्वाभिलाविणः सर्वे भोजिनः सपरिग्रहाः अब्रह्मचारिणि मिथ्यो परेशःगुरवानतु २ परिग्रहा-रभगगना स्तारवेखः कथपरान् स्वयंद्रिद्रोनपर् मीश्वरीकर्तुमीश्वरः १ बूदेगण्डरसद्देग गीयममाईहिं धीर्पुरिसेहि जोतंदबङ्खे पत्ते जाएंतिसोमहापवि ४ वास्तेसगुरुकेवचनवागीकर्णा एजवासाधीकलक्ष्मिश्र वावातजाहिर्करऐकामतलबभव्य कीर्बे के उपगरके लिये शहर उदयपुरक संघकी तर्फ़से मितीआ दूपद्वदि संवत १९५५ का

(પ્રસ્તુત ગ્રન્થના પૃ. ૧૬૧ ઉપર જણાવેલાં શ્રી ધરણેન્દ્રસૂરિજી, શ્રી શાંતિસાગરજી, શ્રી ઝવેરસાગરજી આદિના હેન્ડબિલા, 'શ્રી પર્વતિથિ–ચર્ચા સંગ્રહ.' (લેખક મુ. શ્રી કલ્યાણ વિજય) નામના પુસ્તકના પહેલા પરિચ્છેકમાં (પૃ. ૩૭ થી ૪૩) છપાયેલાં છે.

પૂ. આ. શ્રી સાગરાન દસ્રિરજના ગુરુ શ્રી ઝવેરસાગરજ મહારાજના હેન્ડબીલની ફેાટો કાેપી અત્રે રુજૂ કરી છે. જેમાં પંકિત ૨૧માં તેઓશ્રી એકમ બીજ લેગી કરવાનું સ્પષ્ટ જણાવે છે. –સં૦)







(वि. सं. १८७०नी साझमां अस्तिविभित के पंचांगना, प्रस्तुत अन्थना पृ. १६१ ७पर ७ द्वेण करवामां आव्या छे ते पंचांगनी है। है। है। भी 'श्री पर्व-तिथ–वर्चा संअक्ष' पहेला परिच्छेहना पृ. ३२ ७पर आपी छे, तेनी नक्ष्त अप्रेर्ण कर्म हरी छे. –सं.)



['શ્રી પ્ર'નાત્તર રતન ચિન્તામણિ' નામના ગ્રન્થની પ્રસ્તાવનામાંથી ઉદ્દશ્ત કરીને આ લખાણુ રજા કરીએ છીએ. જેમાં ન્યાયાંભાનિધિ સ્વ. પૂજ્યપાદ આચાર્ય દેવ શ્રીમદ્દ વિજયાન-દસ્ત્ર્રી વરજ (આત્મારામજ) મહારાજાએ, ૧૯૫૨ માં ભાદ. સુ. ૫ ના ક્ષય હાવાથી શ્રી પર્શુષણાપર્વની આરાધના અંગે સુ. અનાપચંદ્રભાઈના પ્રશ્નના જવાબમાં ''પાંચમના ક્ષય કરવા સારા છે' એવું સ્પષ્ટ ક્રમાવ્યું છે. —સં.]

"સં. ૧૯૫૨ ની સાલમાં ભાદરવા સુદ પ્રનાે ક્ષય હતાે તે ઉપરથી અનુપભાઈએ શ્રીમદ આચાર્ય મહારાજ શ્રી આત્મારામછ મહારાજને પૃછેલું કે ભાદરવા સુદ ૫ ના ક્ષય છે તો આખા પર્યુષણની તીથિ ફેરવવી પડે છે તે પાંચમના ક્ષય કરીએ તો શાં વાંધા છે કારણુ પાંચમની કરણી ચાંચે થાય છે તા પછી આ વખતે અધા પર્શ્વષણ ફેરવવા એ ઠીક લાગતું નથી. માટે આપના અભિપ્રાય શું છે તેના જવાબ શ્રીમદ્દ આચાર્ય મહારાજ શ્રી આત્મારામજી મહારાજે આપ્યા કે પાંચમના ક્ષય આ વખતે કરવા સારા છે. એવા જવાબ આવ્યા હતા અને ત્યારબાદ ૧૯૫૨ ના જેઠ મહીનામાં શ્રીમદ્દ આચાર્ય મહારાજે કાળ કર્યો, ત્યારબાદ અનુપભાઇના વિચારમાં આવ્યું કે મહારાજે લખ્યું એ વાજબી છે. એએાના વચન પ્રમાણે ખને તા સારૂ છે અને એએાનું વચન કેબુલ રાખવું એમ ધારી શ્રીમદ્દ આચાર્ય મહારાજના શિષ્યોના સમુકાયમાં આ બાબત લખી તેમના અભિપાય મંગાવ્યા, તેઓએ મહારાજના લખવા પ્રમાણે કરવા સંમતિ આપી. તેમની સંમતી આવ્યા બાદ ખીજા સાધુઓ તથા શ્રાવકાને કાગળ લખી તેમને પૂછશું. તે લોકા જવાબ લખે તેના જવાબ પાછા લખી સમાધાન કરી તેઓના અભિપ્રાય એ પ્રમાણે કરવાના ઘણાના વિચાર આવ્યા. વળી કેટલાક અમદાવાદના ભાઇએ અને કેટલાક સાધુઓના વિચાર મલતા નહિ તે ઉપરથી શ્રીમદ આચાર્ય મહારાજ શ્રી સિદ્ધિસૂરિજી છાણી ચામાસું રહ્યા હતા તેમની પાસે સુરત, અમદાવાદ વિગેરે ગામાના કેટલાક ભાઈઓ આવ્યા હતા ત્યાં અનુપચંદભાઇ પણ ગયેલા હતા. તેઓને એ બાબતમાં સેનપ્ર\*ન-હીરપ્ર\*ન વિગેરેના પુરાવા આપી તેઓનું સમાધાન કર્યું. સઘળા એ પ્રમાણે કરવા સમ્મત થયા. આવી રીતે આખા હિંદુસ્થાનમાં રૂખરૂમાં વા કાગળની લખાપટીથી સમાધાની કરી એકત્ર કરી એ પ્રમાણે આચાર્ય મહારાજ શ્રી આત્મારામછ મહારાજનું વચન મંજુર કર્યું. ફકત પેટલાદમાં જુજ માણસોના દ્રદયમાં ન રૂચવાથી અને સુરતમાં એક ભાઇને તે ન સમજવામાં આવવાથી તેમને શાંત કરી પ્રતિક્રમણ જુદું કર્યું બાકી બધે એકત્ર થયું હતું. આ એઓની ગુરૂભક્તિ જણાય છે.

બીજી વાર્ત એ છે કે--આ પ્રવૃત્તિની શરૂઆત અજ્ઞાન અને પાતાની ગચ્છશાખાના ખાટા મમત્વ તથા અન્ય ગચ્છશાખા પ્રત્યેના ખાટા દેષ આદિમાંથી જ થયેલી લાગે છેઃ કારણ કે–એક જ શાસપાઠમાંથી એકે પુનમની વૃદ્ધિના બદલામાં તેરશ પકડી અને અન્યે એકમ પકડી, એવા ઉલ્લેખ. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસરિજ જેને આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસરિજના પાતાના પદ્ધ તરીકે એાળખાવે છે. તેમાંથી પણ મળી આવે છે. વળી શ્રી જૈન શાસનમાં માત્ર બીજ આદિ બાર અને લા. સુ. ૪ એટલી તિથિઓને જ પર્વતિથિએ તરીકે નથી જણાવી, પણ તે સિવાયની ય ઘણી તિશિઓને પર્વતિશિઓ તરીકે જણાવી છે–એ વાતના ખ્યાલ નહિ હોવાના કારણે, પૂનમની ક્ષય-વૃદ્ધિએ તેરશની અથવા એકમની ક્ષય-વૃદ્ધિ કરવા જતાં, ઘણા પ્રસંગામાં પર્વતિથિઓની અછતી પણ ક્ષય-વૃદ્ધિ માનવાની દેાષાપત્તિ ઉભી થવા પામે છે. એ વસ્ત લક્ષ્ય બહાર ગઈ છે. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ એમ જણાવ્યું છે કે-' પર્વતિથિની હાનિ–વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિની જ હાનિ–વૃદ્ધિ વિ. સે. ૧૯૯૧ સુધીનાં છેલ્લાં લગભગ ત્રણસાે વર્ષમાં અખંડિતપણે કરાઈ છે ' પણ તેમની 'અખંડિતપણા 'ની વાત જેમ ખાટી છે. તેમ 'અપર્વતિશિની જ હાનિ–વૃદ્ધિ કરાયા 'ની વાલ પણ ખાટી છે. સાચી વાત એ જ છે કે-છેલ્લાં દાહસા વર્ષમાં કેટલીક પર્વતિથિ-એાની હાનિ-વૃદ્ધિના વિષયમાં ઘણી ગરખડ ઉભી થવા પામી છે અને સંવિત્ર ગીતાર્થ મહાત્માઓને પણ પ્રસંગસર ખ્યાલ આવ્યા પછીથી તો, અળતા હૃદયે કેટલીક વાર તેને આધીન ખનવું પડ્યું છે. સ્વલ્પ વર્ગ વિષે ખૂલાસા

૧. હવે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસૂરિજીએ પાતાના પહેલા મુદ્દાને આશ્રયીને કરેલા નિર્પ્ષુના ત્રીજા ક્કરામાં-" સં. ૧૯૯૨ થી તે સંપ્રદાયથી 'પર્વતિથિની હાનિ અને વૃદ્ધિના પ્રસંગમાં' જુદું કથન અને માન્યતા થવાથી સ્વલ્પ વર્ગ જુદા પડ્યો છે "-એલું જે જણાવ્યું છે, તેના સંબંધમાં જ્યાવીએ છીએ.

ર. વિ. સં. ૧૯૯૨ માં જૈન સમાજને માન્ય ચંડાંશુચંડુ પંચાંગમાં ભાદરવા સુદ ૫ ની વૃદ્ધિ હતી. એ વખતે, ભાદરવા સુદ ૫ ની વૃદ્ધિના અદલામાં, એક માત્ર આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી એને તેમના સમુદાયે જ, ભા. સુ. ૩ ની વૃદ્ધિ માની હતી. તે સિવાયના કાઈ પણ આચાર્યાદિએ ભા. સુ. ૫ ની વૃદ્ધિના અદલામાં ભા. સુ. ૩ ની વૃદ્ધિ માની નહાતી. આ વાત આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ પાતે પણ કખૂલ રાખી છે, એ વાત શ્રી સિદ્ધચક્ર નામના પાક્ષિકના પાંચમા વર્ષના અંક ૧૭-૧૮ માં યૃ. ૪૨૯ મા પાના ઉપરના નીચેના શબ્દોથી પણ જણાઈ આવે છે—

<sup>&</sup>quot;ત્રીજની વૃદ્ધિ માનનારાઓ બીજા ન હોવાથી આચાર્યદેવના પક્ષમાં કાઈ દાખલ થવાનું નહિ રહે. "

<sup>3.</sup> આ ઉપરાન્ત, મુનિ શ્રી દર્શનવિજયજીએ લખેલી " **પંચાંગ પદ્ધતિ** " નામની ચાપ-ડીના પ્રાક્–કથનમાં નીચે મુજબ જણાવેલું છે:—

<sup>&</sup>quot; વિ. સં. ૧૯૯૨ના ચાેમાસામાં સંવત્સરી પર્વની ચર્ચા ઉપડી અને બે પક્ષ પક્ષા. એક <mark>પક્ષે ક્ષત્રો पૂર્વા૦</mark> ના નિયમે ચાલુ પરંપરા અનુસાર બે પાંચમને બદલે બે ચાેચ કરવાનું અને બીજા બે પક્ષે નવીન પ્રણાલિકારૂપે બે પાંચમને બે પાંચમ તરીકે રાખવાનું જાહેર કર્યું."

૪. મુનિ શ્રી દર્શનવિજયછના ઉપર મુજબના કથનમાંથી, બે વસ્તુઓ જાણી શકાય છે. (૧) આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસૂરિજીએ લા. સુ. ૫ બે હતી તેને બદલે લા. સુ. ૩ બે કરી હતી,

છતાં તેમના પક્ષને ગહ્યુના યાગ્ય માન્યા નિર્દ તેથી તેના ઉલ્લેખ સરખા પહ્યુ મુનિ શ્રી દર્શન-વિજયજીએ કર્યા નિર્દે. અન્યથા, મુનિ શ્રી દર્શનવિજયજી 'એ પક્ષ પડયા '–એમ નહિ લખતાં, 'ત્રહ્યુ પક્ષ પડયા '–એમ લખત અને આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીના ભા. સુ. પ ની વૃદ્ધિએ ભા. સુ. ૩ ની વૃદ્ધિ કરવાના પક્ષના ઉલ્લેખ કરત. પહ્યુ ખરી વાત એ છે કે–આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી વિ. સં. ૧૯૫૨ માં શ્રીસંઘથી વિખુટા પડીને વિ. સં. ૧૯૬૧ માં શ્રીસંઘમાં ભળી ગયા ખાદ, પાછા વિ. સં. ૧૯૮૯ માં શ્રીસંઘથી જુદા પડયા હતા, એથી ગણતરીમાં ન લેખાય તે સ્વાભાવિક છે. (૨) વળી મુનિ શ્રી દર્શનવિજયજીના ઉપર મુજખના કથનથી એ વાત પહ્યુ નિશ્ચિત થાય છે કે–ભા. સુ. પ ની વૃદ્ધિએ ભા. સુ. ૩ ની વૃદ્ધિ કરવાની પરંપરા નહિ હતી, પહ્યુ ભા. સુ. પ ની વૃદ્ધિએ ભા. સુ. ૪ ની વૃદ્ધિ કરવાની પરંપરા હતી, એવું મુનિ શ્રી દર્શનવિજયજીનું માનલું છે.

પ. ઉપર જણાવેલી શ્રી સિદ્ધચંક પાક્ષિકમાંની તથા 'પંચાંગ પદ્ધતિ' પુસ્તકમાંની બીનાથી જાણી શકાશે કૈ-વિ. સં. ૧૯૯૨ ના શ્રી સાંવત્સરિક પર્વના પ્રસંગમાં આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્તરિજી એકલા જ હતા, એટલે તે તો 'સ્વલ્પ વર્ગ' તરીકે પણ ગણનામાં લેવાયા નથી; છતાં તેમણે અમારા વહિલો આદિને ઉદ્દેશીને 'સ્વલ્પ વર્ગ' શબ્દના પ્રયાગ કર્યો છે. જો કૈ-અમને તેમણે આવા પ્રયાગ કરવા અદલ આશ્ચર્ય લાગતું નથી : કારણ કે-વિ. સં. ૧૯૮૯ માં ભાદરવા સુદ પ ના ક્ષયે, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ત્રિજી અને તેમના શિષ્યસમુદાય સિવાય, સકલ શ્રીસંઘે ભાદરવા સુદ ૪ ના દિવસે જ શ્રી સંવત્સરીપર્વની આરાધના કરી હતી, છતાં આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ત્રિજીના જીવન-ચરિત્ર તરીકે પ્રગટ થયેલા 'આગમાહારક' નામના પુસ્તકમાં ૩૩૮-૩૩૯ મા પાના ઉપર નીચે મુજબની તદ્દન ખાટી બીના જણાવેલી છે—

" આ વર્ષે વળી શ્રાવણ કૃષ્ણ અમાવાસ્યાએ ત્રહણ હોવાથી પર્યુષણા પ્રસંગે પરમ પવિત્ર કલ્પસ્ત્રનું વાંચન કચારે કરવું અને ભગવાનની સંવત્સરી કચારે પાળવી એ વાદ ઉભો થયા હતા. એ સંબંધમાં પણ મહારાજશ્રીએ અનેક શાસ્ત્રોનું દોહન કરીને સાચા શાસ્ત્રીય નિર્ણય પ્રગટ કર્યો હતા. આચાર્ય દેવે પાતાના પક્ષ એવી તા સુંદર રીતે અને શાસ્ત્રીય દિષ્ટિએ રજ્ત કર્યો હતા કે લગભગ ગામેગામ સકળ જૈન સમાજે એ જ પ્રમાણે એ મહાપ્રવાની આરાધના કરી હતી."

દ. હવે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજી સિવાયના આચાર્યાદ શ્રીસંઘમાં વિ. સં. ૧૯૯૨ ના પ્રસંગમાં જે કાંઈ ભેંદ પડયો, તેમાં પણ અમારા વહિલો આદિને ઉદેશીને 'સ્વલ્પ વર્ગ' એવા શબ્દપ્રયોગ થઈ શકે તેમ નથી: કારણ કે—ભાદરવા સુદ પ ની વૃદ્ધિએ આચાર્ય શ્રી વિજયનેમિસ્ર્રિજી વિગેરેએ ભાદરવા સુદ ૪ ની વૃદ્ધિ માની હતી અને પૂજ્યપાદ વયાવૃદ્ધ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયસિદ્ધિસ્ર્રીશ્વરજી મહારાજ આદિએ ભા. સુ. ૫ ની વૃદ્ધિ હોવાના કારણે ભા. સુ. ૪ ની કે ભા. સુ. ૩ ની વૃદ્ધિ નહિ માનતાં, ભાદરવા સુદ ૪ ના દિવસે જ શ્રી સંવત્સરીપર્વની આરાધના માની હતી. હવે આચાર્ય શ્રી વિજયનેમિસ્ર્રિજી આદિ ભા. સુ. ૫ ની વૃદ્ધિએ ભા. સુ. ૪ ની વૃદ્ધિ માનનારા મુનિઓની સંખ્યા કેટલી અને પૂજ્યપાદ વયાવૃદ્ધ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયસિદ્ધિ-સ્ર્રીશ્વરજી મહારાજા આદિ ભા. સુ. ૫ ની વૃદ્ધિને કારણે ભા. સુ. ૪ ની ઉદયતિથિને નહિ વિરાધવાની માન્યતાવાળા મુનિઓની સંખ્યા કેટલી, એ તપાસવામાં આવે તો ચ્યમને લાગે છે કે—એ પક્ષની સંખ્યામાં દોઢાથી વધુ તકાવત રહે, એમ બને નહિ.

### વિ. સં. ૧૯૯૨ ના પ્રસંગથી નિપજેલી અસર:

- ૧. પૂજ્યપાદ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયસિહિસ્ત્રીધરજી મહારાજ, પૂજ્યપાદ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયસેઘસ્ત્રીધરજી મહારાજ, પૂજ્યપાદ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયલિબ્ધસ્ત્રીધરજી મહારાજ, પૂજ્યપાદ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયકનકસ્ત્રીધરજી મહારાજ, અમારા પરમ ગુરૂ દેવ પૂજ્યપાદ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયજેમસ્ત્રીધરજી મહારાજ, પૂજ્યપાદ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયજે સ્ત્રરીધરજી મહારાજ, અમા વિજયરામચન્દ્રસ્ત્રરિ, તેમ જ આચાર્ય શ્રી વિજયગંભીરસ્ત્રરિજી, આચાર્ય શ્રી વિજયક્ષમાભદ્રસ્ત્રરિજી આદિએ તથા પંન્યાસ શ્રી હર્ષવિજયજી મહારાજના સમુદાયના નાયક ઉપાધ્યાય શ્રી કર્પ્યવિજયજી ગણિ અને પંન્યાસ શ્રી ખાન્તિવિજયજીના પંન્યાસ શ્રી પુષ્પવિજયજી આદિ લગભગ અહીંસા મુનિવરા આદિએ, વિ. સં. ૧૯૯૨ માં ભાદરવા સુદ ૪ ના જ શ્રી સંવત્સરીપવની આરાધના માની તો ખરી, પણ એ વખતે 'કેટલીક પર્વતિધિઓની ક્ષય ન્યુહિના સંબંધમાં ચાલતી ગરબડને હવે લેશ પણ મચક આપવાથી પરિણામે પર્વતિધિઓની કારમી વિરાધના કાયમી ખની જશે'—એમ અમારા ઉપર જણાવેલા વહિલા આદિને લાગ્યું, અને એથી વિ. સં. ૧૯૯૨ ના ભા. સુ. ૫ ની વૃદ્ધિના તે પ્રસંગથી સૌ એવા નિર્ણય ઉપર આવ્યા કે—કેટલીક પર્વતિથિઓની ક્ષય-વૃદ્ધિના સંબંધમાં ચાલતી ગરબડને હવે લેશ પણ મચક નહિ આપતાં, જેન શાસાધારા મુજબ તથા ભા. સુ. ૪ ની સંવત્સરીની અને ચૌદશની ચૌમાસીની જે સવિશ્રહ પરંપરા છે, તે મુજબ વર્તનું.
- ર. પૂર્ણિમા આદિ કેટલીક પર્વતિથિઓની ક્ષય-વૃદ્ધિના સંબંધમાં ચાલતી ગરખડેનો વિ. સં. ૧૯૯૨ માં જ ખ્યાલ આવ્યા અને ત્યારથી જ તે સાલી, એમ પણ નથી. પૂર્ણિમા આદિ કેટલીક પર્વતિથિઓના સંબંધમાં ચાલતી ગરખડ શાસ્ત્રવિરૃદ્ધ છે, એ વાતના ખ્યાલ પૂજ્યપાદ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયસિદ્ધિસ્રીધરજી મહારાજને લગભગ ૭૦ વર્ષથી તાે છે જ. હાલ તેઓ-શ્રીની ઉમ્મર લગભગ ૯૦ વર્ષની છે. એ મહાત્માને, વિ. સં. ૧૯૯૭ માં કાર્ત્તિક પૂર્ણિમાની વૃદ્ધિ આવતાં, વકીલ શ્રીયુત માહનલાલ પાપટલાલ B. A. LL. B. એ પ્રશ્નો પૂછતાં, તેઓશ્રીએ આપેલા જવાએ આદિનું જે લખાણુ પ્રગટ થયેલું છે, તે જેવાથી આ બાબતની ખાત્રી થઇ શકશે. તેમ જ બીજી પણ આ વિષયમાં જાણવા જેવી બાબતા મજકુર લખાણને જેવાથી જાણી શકાશે.
- 3. વળી પૂજ્યપાદ ન્યાયામ્ભાનિધિ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયાન-દસ્ત્રીધરજી (આત્મારામજી) મહારાજની માન્યતા પણ તેવી જ હતી. તેઓશ્રી પહેલાં સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયમાં દીક્ષિત બન્યા હતા, પણ તે સંપ્રદાયની માન્યતાઓ શ્રી જૈનાગમાં આદિ જૈન શાસ્ત્રોથી વિરુદ્ધ છે—એમ જણાયેથી, શ્રી જૈન ધતામ્બર મૂર્તિપૂજક આમ્નાયના શ્રી તપાગચ્છમાં દીક્ષિત બન્યા હતા. શ્રી તપાગચ્છમાં તેઓશ્રી પાતાના કાળમાં અજેડ શાસનપ્રભાવક મહાપુર્ષ હતા. તેઓશ્રીને પૂર્ણિમા આદિ કેટલીક પર્વતિથિઓની ક્ષય—વૃદ્ધિના સંબંધમાં ચાલતી શાસ્ત્રવિરૃદ્ધ પ્રવૃત્તિ ખૂબ ખટકવા લાગી હતી અને એથી શ્રી તપાગચ્છીય જૈન સમાજમાં પરિશ્રહધારી અબહુશ્રુત શ્રીપૂજ્યોએ પૂર્ણિમાદિ કેટલીક પર્વતિથિઓની ક્ષય—વૃદ્ધિના સંબંધમાં ચાલ કરેલી તે શાસ્ત્રવિરૃદ્ધ પ્રવૃત્તિના ક્ષ્મે કરીને અન્ત લાવવાને ઈચ્છતા હતા અને શાસ્ત્રની આજ્ઞા તથા સુવિશુદ્ધ પરંપરા મુજબની સર્વ પર્વતિથિઓની માન્યતા ઓગણાસમી સદીના અંતચરણ પહેલાં જે પ્રમાણે હતી, તે પ્રમાણે પુનઃ

શ્રી તપાગચ્છીય જૈન સમાજમાં પ્રવર્ત એમ ઈચ્છતા હતા. આથી, તેના પહેલા પગરણ તરીકે વિ. સં. ૧૯૪૫ તું પંચાંગ પ્રગટ થવા યામ્યું હતું. તે પંચાંગમાં, માગશર સુદ ૧૧ બે હતી માટે એ અગીઆરસ છાપવામાં આવી છે, ચૈત્ર વદી ૦)) એ હતી માટે એ અમાસા છાપવામાં આવી છે. જેઠ સુદ ૫ એ હતી તથા જેઠ વદ ૧૧ એ હતી માટે એ પાંચમા તથા એ અગીઆરસા છાયવામાં આવી છે, શ્રાવણ સુદ ર હતી તથા શ્રાવણ વકી ર નાે ક્ષય હતા તથા શ્રાવણ વદ ૮ એ હતી માટે એ બીજ, બીજના ક્ષય અને એ આઠમ છાયવામાં આવી છે અને આસા સુદ ર ના ક્ષય હતા તથા આસા સુદ ૧૪ ના ક્ષય હતા માટે સુદ ર તથા સુદ ૧૪ ના ક્ષય છાપ-વામાં આવ્યા છે. બીજ પણ પર્વતિથિઓને અંગે તેની જેમ ક્ષય-વૃદ્ધિ આવતી હતી તેમ છાપેલી છે. આ પંચાંગને " જૈન ધર્મનું પંચાંગ " એ નામે શા. કેશવજી લેહેરાભાઈ સરાફ સાયલાવાળા તરકથી ઈ. સ. ૧૮૬૭ ના ૨૫ મા ઍકટ મુજબ રજીસ્ટર્ડ કરાવીને છપાવી પ્રગટ કરવામાં આવ્યું હતું. આ પંચાંગ પૂજ્યપાદ ન્યાયામ્લાનિધિ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયાનન્દસૂરીશ્વરછ ( આત્મા-રામછ ) મહારાજના આદેશથી તેના પ્રકાશકે તૈયાર કરી પ્રગટ કર્યું, એવું સૂચન તેમાં સ્પષ્ટ ગાળદોમાં છપાએલું છે. વધુમાં, વિ. સં. ૧૯૫૨ માં ભાદરવા સુદ ૫ ના ક્ષય આવતાં, તેઓશ્રીએ ભા. સુ. ૫ ના ક્ષયને કાયમ રાખીને ભા. સુ. ૪ ( ઉદયતિથિ )ના દિવસે જ શ્રી સંવત્સરી મહા-પૂર્વ કરવાના અભિપ્રાય દર્શાવ્યા હતા. જૈન સમાજના કમનસીએ વિ. સં. ૧૯૫૨ માં એ મહા-પુરુષ કાલધર્મ પામ્યા. જે તેએાશ્રી પછીનાં કેટલાંક વર્ષો સુધી જીવ્યા હોત, તેા કદાચ તપાગચ્છીય જૈન સમાજમાં પૂર્ણિમા આદિ કેટલીક પર્વતિથિએાની ક્ષય-વૃદ્ધિના સંબંધમાં ચાલતી શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ પ્રવૃત્તિના, વિ. સં. ૧૯૯૨ નાં ઘણાં વર્ષા પહેલાં અન્ત આવવા પામ્યા હોત.

૪. વિ. સં. ૧૯૯૨ માં પણ, પૂર્ણિમાદિ કેટલીક પર્વતિથિઓની ક્ષય-વૃદ્ધિના સંબંધમાં અજ્ઞાન અને પરિગ્રહ્ધારી શ્રીપૂજ્યોથી શરૂ થઇ ને કમે કમે રૃઢ અનવા પામેલી તે શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ પ્રવૃત્તિને હવેથી બીલ્કુલ મચક આપવી નહિ-એવા જે નિર્ણય પૂજ્યપાદ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયસિદિ-સ્ર્રાથરજ મહારાજ આદિ સુવિશાલ સુનિગણે કર્યો, તે વાસ્ત્રવિક રીતિએ તો, આચાર્ય શ્રી વિજયનેમિસ્ર્રિજી આદિએ ભાદરવા સુ. ૫ ની વૃદ્ધિએ ભા. સુ. ૪ એ કરી, તેને આભારી છે. આચાર્ય શ્રી વિજયનેમિસ્ર્રિજી આદિએ જેમ વિ. સં. ૧૯૫૨, વિ. સં. ૧૯૬૧ અને વિ. સં. ૧૯૮૯માં ભાદરવા સુદ ૫ ના ક્ષયે શ્રી સંવત્સરી મહાપર્વની ઉદયતિથિ ભાદરવા સુદ ૪ ને ફેરવી નાખી નહોતી, તેમ જો વિ. સં. ૧૯૯૨ માં ભાદરવા સુદ ૫ ની વૃદ્ધિ આવતાં ભાદરવા સુદ ૪ ને ફેરવી નાખી નહોતી, તેમ જો વિ. સં. ૧૯૯૨ માં ભાદરવા સુદ ૫ ની વૃદ્ધિ આવતાં ભાદરવા સુદ ૪ ને ફેરવી નાખી નહોતી, તેમ જો વિ. સં. ૧૯૯૨ માં ભાદરવા સુદ ૫ ની વૃદ્ધિ આવતાં ભાદરવા સુદ ૪ ને ફેરવી નાખી નહોતી, તેમ જો વિ. સં. ૧૯૯૨ માં ભાદરવા સુદ ૫ ની વૃદ્ધિ આવતાં ભાદરવા સુદ ૪ ને ફેરવી નાખી નહોતી, તેમ જો વિ. સં. ૧૯૯૨ માં ભાદરવા સુદ ૫ ની વૃદ્ધિ અવવા પામેલી તે શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ પ્રવૃત્તિને હવેથી બીલ્કુલ મચક આપવી નહિ-એવો તાત્કાલિક નિર્ણય પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયસિદિસ્ર્રીધરજી મહારાબ આદિ સુવિશાલ સાધુસસુદાય કરત નહિ અને વર્ષી થયાં જેમ અનુકૂળ તકની રાહ જોઇને દુ:ખાતે દીલે પણ તે શાસ્ત્રવિરૃદ્ધ પ્રવૃત્તિને જે મચક અપાયા કરતી હતી, તે થાડા વધુ સમયને માટે પણ અપાત.

પ. એ વસ્તુને જણાવવાને માટે, આ નીચેની હંકીકત જણાવીએ છીએ. પાક્ષિક, ચાતુર્માસિક અને સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણાના સંબંધમાં શ્રી જૈન શાસ્ત્રોમાં અનુક્રમે પંદરમા દિવસને, એક સા [પૃ. ૧૬૬ ઉપર વિ. સં. ૧૯૪૫ ના પંચાંગના પુરાવા રજી કરવામાં આવ્યા છે. તે પંચાંગના કેટલાક ઉપયોગી પૃષ્ટાની ફાટાકાપીઓ અત્રે રજી કરવામાં આવી છે. સં.૦]

[સંવત ૧૯૪૫ ના જૈન પંચાંગનું ટાઇટલ પેજ નં ૧ ની ફાટા કાપી]



જેમાવી ધમાર કરનાર રાા • કેરાવજ લેફેરાભાઈ, સરાધ સાચલા વાળા • મુંબઈ, ઈંડિયન પ્રિંટિંગ પ્રેસમાં છાધ્યું છે. ઈ સ.૧૮૮૮. આ પંચાંગ સન ૧૮૬૦ના ૨૫મા ચાક્રર મુન્બ ૨૦૦ સ્થર કરાવ્યું છે કિંમત નુઃા અસી અમાના [संवत १८४५ ना कैन पंचांगतुं टाईटल पेक नं. र नीहाटाहापी व्या पृष्टनी चेाधी पंक्तिमां कथावे छे हे 'श्री आत्मारामजी अपरनाम आनंदविजयजी आदेशात']

## ॐ श्री जैनवर्मी जयती.

स्वश्तिश्री उद्देषुरमगरे गादिपति जैनाचार्य तपागच्छाधिरान श्री १००८ श्रीविजय बरणेंद्र सूरि तत्पट्टे अखील भूमंडळे विचरीना श्री १०८. श्रीविजय रार्नेद्र सूरिनी राज्ये महान पंडित १०५ श्री, श्री आत्मारीमजी अपरनाम आनंद विजयजी आदेशात.

ला. तपगच्छना श्रावक शा. केशवकी. लेहेराभाई सायलावाळाः हाल मुंबई.

યુપાના વર્ષનું પરીપાશ = કૃત્યુપાના ૧૯૨૮, •• વેલા ૧૨, ૯૮, •• દાપરં ૮, ૯૪, •• • એ વિતિ ગયા હવે કળશુપા ૪, ૩૨, •• • નાં (તેમાંથી ૪, ૯૮૯ વર્ષો ગુજરી ગયા છે તે - 5 > ૪૪ શિદ્ધ પ્રત્ય, યુધિષ્ટર રાજાનાં શકના, ૧૩૫ વિક્રમના સ્વતંત્ર શકના, ૧૮૧૦ વિક્રમ તથા શાલીવાદન શકના.) તે જતા હવે કળશુપાના ખાકી • ૪.૨૭, •૧૦ વર્ષો રહ્યા તેમાં આઠલા એક કર્તા રાજ્યોના સંવંત, શક સાલશ = ૧૬, ૧૯૦ વર્ષ સુધી વિજય અને સાલીવાદનનો શક ત્યાર પછી ૧૦, •૦ • વર્ષ સુધી વિજયાબિતંદન વૈવરણીતામ સિંધુસંગમે થઈ તેના શક સાલશે. ત્યારપછી સાર ૪, •૯૯૯, લાખ વર્ષસુધી ગોડદેશ ધારાતિર્થે "નાગાજાના" થશે તેના સાલશે. ત્યારપછી જરૂર વર્ષસુધી કર્ણીઠકે કે કારદાયુરમાં કરિક સ્વતારમાંના "કરિક" નામ થશે તેના સાલશે. એમી રીતે ગણવી જેમી સર્જીક લાભે લતી છે.

भा तर्भ नलर अरवा गुड़शा निः

સર્વ ગામ પરગામના દરેક આવક ભંધુઓને વિનંતિ પૂર્વક જણાવવામાં આવેલે કે દરેક ક્યાવેકું એ પાતાના ગામમાં કેટલા દેરાશર છે. અને તે દેરાસરમાં સુખ્ય મુળ તાયક દાણ છે અને ધાતુની અને પાલાણની પ્રતિમાં કેટલું છે. દેરાસર કર્ષ્ઠ સાલમાં કોણે ભંધાવ્યું અને ગામના મુખ્ય આગેવાન શહીઆએમાં કોણે જેલા છે તે તેમનાથી શાશા સારા સારા કામ શ્રૂઆ છે, એ ભાબદ હુકાકત જે કાપ્ત જેને ભાદ લખી માંકલશે તેના ઉપકાર માનવામાં આવશે. આ માહિતીની જરૂર એમેટલી છે કે, ત્યાં ત્યાંના અંદારમાં કેટલાક જેન ધર્માપ્યાંગી પુસ્તકા માકલવાના છે તે ભાબદ અપક્ષ્ય ઉપર લખેલી ભાષતની જરૂર છે. ત્રાટે ધર્માભિયાની ગૃહસ્યોએ આ અમુદ્ય તકના લાભ લવા ગૃક્યું નહિ એમું સર્વને વિનંતી પૂર્વક જણાવવામાં આવેલે.

ખીજા એમ પણ જણાવવા માગીએ છીએ કે, ધાતાના ગામ વગર ખીજા કાઈ પણ અન્ય ગામ વિશે કાંઈ પણ ખખર હાય તો તે હ્યુલ ખીજ સ્થાવશાછ.

કેટલાક સદ્ગૃહસ્થા તરફ તેમની માગણ વગર માત્ર ધર્માભિષ્યતા જણા આ ધર્મ હુપયાંગી પંચાય તેમની તરફ માકદલું છે તે! મહેરળકની કરી તેની કિમલના •⊶ર—ર જેમ અને તેમ જલદી માકલી દેવાની ક્રયા કરશે એવી આશા છે.

#### **મ્મા તરફ હજર કરવા કે!** ધી જૈન એકાેસીએશન ઑફ ઇડિયા. (બાસ્તવર્ષાયજેન સમાજ.)

આ મભા સંવત ૧૯૩૮ માં મુંબઇમાં સ્થપાર્ટ છે. જૈત ભાઈએશની સર્વ પ્રકારે સ્થિતિ મુધારમાત્રો તેના ઉદ્દેશ છે. જીણાં દાર કરાવવા, નિરાધિત જૈનાને મદદ કરવા, વિદ્યાભ્યાસ વધારવા તથા પુસ્તકાને સંગ્રહ કરવા માટે આ માઓમાં ' જૈત પંચાએત કંડ ' સ્થાપ્યુ છે. તેમાં રૂ. ૧૮૦૦૦, ભરાયમાં છે. તજી માઢી રકમ અમેકઠી થવાની જરૂર છે. મેંબર થવાની ફી વસ્સ ૧ ના રૂ. ૧, ૩ તથા શા છે. આ મા કામમાં દર્ફ જૈન ભાઇએ મદદ કરવી જેલ્એને સભાનો રીસાર્ટ જોઇતા હશે તેને અરધા આ નાતી કોંક્રેડ માકલવાયી માકલી દેવામાં આવશે. (મેબર થવું દેવ તેનું મુંબઇ, પાયુક્ષણી માસ જૈત એસાસીએશનની કાફ્યમાં આવશે સેક્રેડ હોંક્રે મોકલવા લાફ્યમાં આવશે સેક્રેડ હોંક્રેડ હોંક્રે મોકલવા લાફ્યમાં આવશે સેક્રેડ હોંક્રે લાફ્યમાં સ્થાપ્ય લાક્ષ્ય સ્થિત સ્થાપ્ય લાક્ષ્ય સ્થાપ્ય સ્થાપ સ્થાપ્ય સ્થાપ્ય સ્થાપ્ય સ્થાપ્ય સ્થાપ સ્થાપ્ય સ્થાપ્ય સ્થાપ સ્થાપ્ય સ્થાપ સ્થાપ્ય સ્થાપ સ્થાપ સ્થાપ્ય સ્થાપ સ્થાપ્ય સ્થાપ સ્થાપ સ્થાપ્ય સ્થાપ્ય સ્થાપ સ્થાપ સ્થાપ્ય સ્થાપ્ય સ્થાપ સ્થાપ સ્થ

કું, કુદ્ર મેં કપણ બનાવેલ દેબાય છે સિવેલ ૧૯૪૫ના પ્રસાગના માગસર માસની ફોડા કાર્યો, આખી મા

| મનમ: વસ્ત્રમાન નવા દરાપ તવામાર મામમાં મામમાં માટે જે હોયોલું ભારમાં માવ કપડુ.<br>દેતમાં મારે કર્યા કે જે જે જે જે જે જે જે જે જે મામમાં કરીયાલું મમભાવ ધી ખાંડ ગોળ તેને ગરમી વધાવે પડે,<br>તથે પડે મારે પડે મારે પડે જે જે જે જે જે માર્ક માં વહે પડે ચોમમાં ઉપદ્રવ, લોકોમાં પીડાકારી. ફેમંતજી રિધ સિમે | ેલા ૧૪ ૧૭૧ દ્વારા ૧ દ્વારા પાત્ર મુખ, મળા થયાના ચાલ ખંધ પાડ્યા કે. સા ૧૮૨૯, ચાંદરાત કીસેંખર ૧૮૮૮.<br>હકો, દાપર દ્વારા ૧ પુન્ત્વ અન્ય વ્યાપતા મુખ, અમદાવાદમાં માંજરાયાળ શેઠ હેમાભાઇએ રૂ ૫૦ ફળર ખર્મયોને ખંધાયી<br>હશે, ક્રેપર પાર્ચ ર દ્વારા ૧૮૦૦, ભાગ મકર, ૪≔૫૯-૨૮ ના ક્ષેપછે. સિંવત ૧૯૧૨, મુ. સ્પીઇલમાપર ૧૭૦૬. | ર વાર્ષ્ય પ્રતિ કર્ય કે હરેલ 18 માર્ક મું માર્ક મું લાઇમાં ધાર્વાક પ થયા છે. ૧૮૫૪, ભાવખલે મી<br>હક્કો રૂપ ક રૂર્પ જ ૮ ૧૮૧૪, ભાવખલે મો<br>દ્યાર્ગ્ય કર્ય પ લે માર્ક માર્ક મું ભા પંચક | ત્રોક લ, હ કપીલ, સ્રયપ્ટ ભરેષ્ઠ દારું કેલ્લા માત્ર પ્યક્ર દાદુ દુગા ભારત સુરીતા જમાસ દત્તરત ૧૮૮૫ માં પથાલુ.<br>હતાર સી હ મુમાર રાષ્યુરપુર હારા કરા મીત. પ્રત્યો પાટેષાળા મી દિર્શતિજ્ય સુરીતા જન્મ મા-૧૫૦, ૧૫૯ ૧૫ દિ<br>• અમે પ્યરદ્તિ તે રાષ્ટ્ર કે દારું મીત. મી આશ્રાવાજનમાં મીસે તેજ તાલી એમ પ્યાપ્યક્ર કિરા મુરીપદ, મમ | ાર લા રકારપાર્યા કાર્યા અન્યા માતા માતા માતા માતા માતા માતા માતા મા | ા તે તે કુર્યકાર્ય કર્યા કર્યા છે.<br>- તે કુર્યકાર્ય કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા છે.<br>- તે કુર્યા કાર્ય કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા છે.<br>- તે કુર્ય કર્ય કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા છે.<br>- તે કે કર્યા કે કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા તથા સખાશમની વાલની જાય | ે ગુલ્ફાર્સ લ્યુપ્ટરી                   | ્યા, ૧૮ ગુર પાસર પ્રાપ્ત કરતા.<br>પાસ સહિતા પાસર પ્રાપ્ત કરવા.<br>ગુકાર હેટ પ્રાપ્ત સ્પત્ર પ્રાપ્ત કરવા.<br>ગો. તે કે કે પ્રાપ્ત કરવા હે કે | સ્વિ ૩૫૪૯ યુ. ૨૯ મિ. ૧૬ ૧૧૬ ૧૧૬ ૧૧૬ ૧૧ ૧૧ માર્ગ મુખ્યા મુખ્યા મુખ્યા મુખ્યા મુખ્ય મુખ      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                   | × × × × × × × × × × × × × × × × × × ×                                                                                                                                                                                                                                                                           | الله الله                                                                                                                                                                            | 9 6 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | , in                             | 9 V 20 9                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                         | 7                                                                                                                                                                               | 31 (4)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| अस्यक्षात्र ।<br>एडि सद्देश व<br>एसअस्य ।<br>इ                                                                                                                                                                                                                                                          | ४ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १                                                                                                                                                                                                                                                                         | 3 2 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8                                                                                                                                              | 2 7 4 8 7 8 7 8 7 8 7 8 7 8 7 8 7 8 7 8 7                                                                                                                                                                                                                                                                                   | **************************************                              | 2 2 2 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3                                                                                                                                                                                                                                     | 22 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2  | Y 6                                                                                                                                                                             | 72 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| विस्वासीन सब्                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 20 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2                                                                                                                                                                                                                                                                          | 4 7 6 3 8 5 1 7 2 6 3 8 5 1 7 7 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5                                                                                                                      | क प्रकार<br>स्थापन<br>स्थापन<br>स्थापन                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 7 (# 3 4<br>2                                                       | 2                                                                                                                                                                                                                                                                           | 7 5 5 6 6 5 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 | # 1 x c x u u u u u u u u u u u u u u u u u                                                                                                                                     | 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| हिन्द्राता<br>तक्षर<br>प्रकर                                                                                                                                                                                                                                                                            | 9 3 4 4 6 6 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                     | \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\                                                                                                                                               | *****<br>*******<br>******                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 2                                                                   | 20 12 11 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12                                                                                                                                                                                                                                   | 7 m n/ 2<br>n x x x<br>n x x x          | # 100 20 C                                                                                                                                                                      | 36 34 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| हिंदिरे<br>सिक्षे                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 4214 81 8 4 4 8 4 8 8 4 8 8 8 8 8 8 8 8 8                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1 7 7<br>7 7 8                                                                                                                                                                       | * * * * * * * * * * * * * * * * * * *                                                                                                                                                                                                                                                                                       | متر منه :<br>مر سی ن                                                | - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2                                                                                                                                                                                                                                     | * * * * * * * * * * * * * * * * * * *   | 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2                                                                                                                                           | 334. 616 54. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3249 8. 18 3240 8. 18 3240 8. 18 3240 8. 18 3240 8. 18 3240 8. 18 3240 8. 18 3240 8 |

Jain Education International

[સંવત ૧૯૪૫ના પંચાંગના ચૈત્ર માસની ફોટા કાપી. આમાં ચૈ. વ ૦)) એ રષ્ટપ બતાવવામાં આવી છે. આ પૃષ્ટના એક ખુણાના નીચેતા ભાગ ખવાઈ ગયેકા છે તે જ્લાય છે.]

ૐ થો ગુરાઓનમઃ વરધમાન સવત રઠ૧૫ઃ—ચૈત્ર મવત ૧૬૪૫ વિક્ષાછત, થકે ૧૮૧૧ અલીવાહત, વિરોધીનામ સંવામર, ⊍. સ. ૧૮૮૯ સ.૧૩૦ (હોળ્યી.

| साम. युर २५ अर<br>भूमक. २२८ अ                       | #G. 40.                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | મળ મહ                                   | 10 k                                                          | elkt-B                                  | µB&¥<br>U.Ð                                                                      | e}k.β                                 | 5. 20. 5. M. | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-----------------------------------------------------|----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|--------------|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                     | 226332                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 4 6 6 6<br>4 6 6 6                      | 2 88 4.24 33 30 22 12 4                                       | F 6 6                                   | <u> </u>                                                                         | - 4                                   | ~ :<br>6 % 5 | 1.41 × 24.                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 7 %<br>8 80 80                                      | 4 X X                                        | 7 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                         |                                                               | 7 P                                     | <u> </u>                                                                         | <del>ا بدر ا</del><br>احداد           | , ,          |                                       | ્રેક કરવામાં આવે કર્યા છે. જો કું તેમ્લાના માતમાં માતમાં મુખ્યત્વાના કર્યા છે. જો કું કર્યા પાતા કર્યા કર્યા છ<br>આ કું કું કું તેમાં માતમાં મુશ્કિત મહાશે તે લીધી છે. માં ૧૮૫૮ વિમાણ માત્ર<br>કું માતમાં માતમાં મુખ્ય કું માતમાં માત્ર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4               | <u>₹</u>                                     | 78.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | > ><br>                                 | -                                                             | 1                                       | - <del>-</del> -                                                                 | <del>-</del>                          | 7 %          | 1012                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (C) A                                               | 27 13 C7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 | × × × × × × × × × × × × × × × × × × ×                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 2 V                                     | रू द<br>र द<br>र व                                            | ગ. ૧૯૨૮ ૮<br>તી. ૨૭૫૦૧૨                 | 2 %                                                                              | 9 1                                   | 9 y          | 2                                     | ની એમાંબધિતું દ્વાત ૪    વ<br>  વસ્કા ૪ સુધાં કરવાતું છે, વિ. ૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 5 6                                                 | \$<br>\$<br>\$                               | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ž <sup>i</sup> .s                       | 30 44. 2620                                                   | 7620                                    | 2                                                                                | 4                                     | 7 A          | 1, 3                                  | કરકુ. તો સુમતિવાય માસે ગયા, શમમાં દુછાના જન્મ ભયોર્ધામાં થયા છે.<br>દક્ક                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 363.9035                                            | 77 A                                         | **                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                         | , ;<br>, ;                                                    |                                         | <u>~</u>                                                                         |                                       | , m          | <u>چ</u>                              | किंद्री विश्व में अंतर होत्र सुनी.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| £ 6                                                 | 9 3                                          | 4 K                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 7                                       | 2 4 1 1 1 2 2 1 1 1 2 2 2 1 1 1 2 2 2 2                       | 7 6 8 6                                 | 4 . u                                                                            | <u> </u>                              | × 5 × 6      | 77                                    | ે.6∫ એ મુજાંતિતાયને કેવળ ત્રાત ઉપન્કું. કામદા ૧૧.<br>મુ,ી શદ ૧૩ મી મદાવીષ્ટરવામી જન્મ્યા, વિ. શનિપ્રદેષ, (૧૭–૫૮-૮નો શ્રયછે.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 20 11 44 4 8 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6        | 7 (O)                                        | 7 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ; ; ; ; ; ; ; ; ; ; ; ; ; ; ; ; ; ; ;   | 2 1 1 2 1 2 1 3 2 3 3 4 3 5 4 3 5 4 3 5 4 3 5 4 3 5 4 5 5 5 5 | 36 36                                   | <u> </u>                                                                         | د مر                                  | :            | 33 3ft.                               | કેન્યું ( ફ્લી રોખભદેવના પુંપરીર મસુપર પ્રકેપ મુત્રીસાથિ કોપ્ટનો ઉપર ફિલીવર્ધા હતું માતના ભન્ય દિવસ<br>ફિલી નાવસ્થનની તથા મામાયાઓ કોંગલી પડી થઈ અપ્રદેશ પ્રદેશ પ્રાપ્ય મામાયા કાંગલના કોંગલના કો                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| **************************************              | 2 C C                                        | · 구                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 7                                       | 28,28,28 miles 85 miles                                       | ار<br>ار<br>ار                          | - 5                                                                              | <u>.</u>                              | 34 21        | •                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 24. 2 × 0 46 (4 44 20 H) 21 30 G. 13                | ام الا<br>الا الا<br>الا الا                 | 2, 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | # × × × × × × × × × × × × × × × × × × × | 30 m                                                          | × 7                                     | ئے۔<br>ف ک                                                                       | <u>;</u>                              |              | X 1 9 (24 5)                          | करूर के   सित्युत्राच भारत था।<br>करूर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * *               | خ<br>س ر<br>بد                               | / /<br>/ /<br>/ /                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                         | 5 A                                                           | 5                                       | , <u>}'</u>                                                                      |                                       | 9            | ر<br>وو<br>مر                         | भन्त, धंत्रेष्टा गुडझ्राधेडे, सोडट मोथ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <u>د</u> د<br>ان م                                  | # 3<br># 3<br># 9                            | 4 00<br>10 br>10 00<br>10 0 | v ¢<br>≠ <b>¢</b>                       | भ <b>ा</b> त.२३ ५<br>५ ५.१७३६                                 | 1 3 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | <u> </u>                                                                         | * * *<br>* * *<br>* * *               | w m          |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| رِ<br>الله                                          | 1400 ;                                       | 3, 22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 9 × ×                                   | 2. 2. 2. 4. 5. 5. 5. 5. 5. 5. 5. 5. 5. 5. 5. 5. 5.            | 4 4                                     | 1.5.                                                                             |                                       |              | ***                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٠<br>١<br>١<br>١<br>١<br>١                          | <b>オ</b> ラン                                  | 6 6<br>6 6<br>6 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                         | - ~<br>- ~<br>- ~                                             | 7 / 2                                   | X. G.                                                                            | / /·                                  | 7 6          | 7                                     | वदी १०भि स्थामी सी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 3,8€.11 ×                                           | ₹<br>9<br>~                                  | ž                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | %<br>%                                  | ₹ .                                                           | 9.26 36.86                              | >0<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20 | 2°<br>(*)                             | <br>         | × 0                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 25. 7. 4. 3. 6. 6. 6. 6. 6. 6. 6. 6. 6. 6. 6. 6. 6. | 13 46 30 B                                   | 2 6 6<br>2 6 6<br>2 6 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 2,40;<br>2, %<br>2, %                   | 1 26 46                                                       | 7 7 7                                   | 7 7<br>7 2<br>7 2<br>7 2                                                         | * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | 0,7          | ¥ 42                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 300 (C                                              | 1 4 2 4 5 X                                  | 77.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | (A. 22 19)                              | ر<br>ان                                                       | ۰<br>۲                                  | 7                                                                                | 769.                                  |              | <i>x x x x x x x x x x</i>            | કાયું. મી કું યુવાણ જન્મમાં, મી અમતંત્વાથે કિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| **************************************              | 30 1 9                                       | <u>ر د</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ४॥४० २१ २२ च.<br>स्टेन्या २१ १४ घना     | <del>}</del> =                                                | ।<br>१११३२२०१२६१८                       | 3 20                                                                             |                                       | 426 (23      |                                       | मूद, मु ८७०० धना सम्बद्धाना सम्बद्धान सम्बद्धाना सम्बद् |

[સે'વત રહજપતા પંચાંગતા જેક માસતી ફોટો ક્રોપી. આમાં જેટ સુક પ ખે તથા જેઠ વઠ ૧૧ ખે સ્પષ્ટ ખતાવવામાં આવી છે. આ પૃથ્તા એક પુષાતા ભાગ ખવાઇ ગયેલા છે તે જણાય છે.]

355 €

ર્કે શ્રી ગાતમાયનમઃ વરષમાત મંવત રકાય.--ને. મંવત ૧૯૪૫ વિક્રમાછત. શકે ૧૮૧૧ નાલીવાદન, ઇન્મ ૧૧૮૮૯ સને ૧૩૦૬ હીજરી. ખીછ ગરમીનો પ્રતુ.

| વેગ્ય રાજા મળા સુખી, રાંગના<br>અનાજના ભાવતેજ, રાંગના<br>ગરમી વિશેશ પાશે.                                                                                       | મિલ્દર, મવાલ ૧૩૦ ( ફીજરી.).<br>મિક્કમાર્કસોને આજપી મના છે. જીત<br>માર્થા તે. મે ૧૦૭૬. શ્રી મંતા કાર્ય માર્ચ માર્ય માર્ચ માર્ય માર્ચ માર્ય માર્ચ માર્ય |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| મા <i>એ</i> ઢ માસને માટે જોશીઓનું ભવિષ્ય રાજા પળ સુખી, રાંત્રના<br>નાશ. ધાતુ, રે, કપડુ સમધારણ  અનાજના ભાવતેજ, રાંગને<br>નાશ, ધોડો વરસાદ વરસશે ગરમી વિશેશ પાશે. | રેક્હેણી વૃત્તી તિચિ.  ગ્રેક્ષ્કુલી વૃત્તી તિચિ.  ગ્રેક્ષ્કુલી વૃત્તી તિચિ.  ગ્રેક્ષ્કુલી વૃત્તી તિચિ.  મુગ્રતક્ષત્ર હપર રધુ માર્ગ્ય વધ્યાને મુગ્રતક્ષ્ય હપર કર્યા માર્ગ્ય કર્યા માર્ગ્ય કુલ્મુખા કર્યા માર્ગ્ય, મુંગ્રધ્યમાં સો મુપાર્થ્ય લાગ્ય માર્ગ્ય, મુંગ્રધ્યમાં સો મુપાર્થ્ય કર્યા તેમાર્થ, મુંગ્રધ્યમાં સો મુપાર્થ્ય કર્યા તેમાર્થય ભાગવાત માર્ચ્ય માર્ચ્ય કર્યા તેમ્પાર્થય લાગ્ય વધ્ય કર્ય માર્ચ્ય કર્યા તેમ્પાર્થય લાગ્ય કર્યા માર્ચ્ય કર્યા તેમ્પાર્થય લાગ્ય કર્યા કર્યા તેમાર્થય લાગ્ય કર્યા તેમાર્થય કર્યા તેમાર્થય લાગ્ય સાધ્ય લાગ્ય કર્યા તેમાર્થય લાગ્ય સાધ્ય ના માર્મ લાગ્ય સાધ્ય લાગ્ય સાધ્ય સાધ્ય સાધ્ય લાગ્ય સાધ્ય       |
| -3.17 S                                                                                                                                                        | THE STATE OF THE S      |
| कें जुट                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| PUFIN COSK'B                                                                                                                                                   | 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ભારત તામખ<br>અંગ મિલ્લમધ્ય                                                                                                                                     | **************************************                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| νliεν3)                                                                                                                                                        | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                | 19 y 3 3 19 12 12 12 y 4 16 13 6 3 3 1 6 2 5 3 3 1 6 2 5 3 3 1 6 2 5 3 3 1 6 2 5 3 3 1 6 2 5 3 3 1 6 2 5 3 3 1 6 2 5 3 3 1 6 2 5 3 3 1 6 2 5 3 3 1 6 2 5 3 3 1 6 2 5 3 3 1 6 2 5 3 3 1 6 2 5 3 3 1 6 2 5 3 3 1 6 2 5 3 3 1 6 2 5 3 3 1 6 2 5 5 3 1 6 2 5 5 3 1 6 2 5 5 3 1 6 2 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| થી.<br>મકિ. પળ,                                                                                                                                                | 13 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| (6.4] h                                                                                                                                                        | 3 44 1 1 1 1 1 1 2 2 8 4 4 1 1 8 1 1 1 1 1 1 2 2 8 4 4 1 1 1 1 1 1 1 1 2 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| લાસ્ તિથી. ક્રિનીથા ચોરા કરેલું.<br>હાર્કે મળ, ઘાઈક પળ, લીકે, પળ, ઘાઉં પળ                                                                                      | TANK TO VULLE TO THE TO      |
| ¥                                                                                                                                                              | 第二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

[१६६ ऊ]

य. २ ने। क्षय तथा શા. વ. ૮ એ ૨૫૦૫ ખતાવવામાં આવેલ છે. આ પૃષ્ટતા પણ એક ખુણાતા ભાગ ખવાઈ ગયેકા છે તે જણાય છે] [સંવત ૧૯૪૫ના ઐન પંત્રાંગના શ્રાવણ માસની ફોટા કાપી. આમાં શ્રા. શુ. ર બે, શ્રા

💒 શ્રી જૈન ધર્મ જયંતી: વરધ ચાન મેંત્રલ ૧૪૧૫.—શ્રાલણ મંત્રત ૧૯૪૫ વિક્રમા છતા, શકે ૧૮૧૧ થાલીવાહત. ઇ. સ. ૧૮૮૯ સને ૧૩૦૬ હીજરી.

| ين<br>مون<br>مون                                                                                              | -                                                                                                                                                       | हिंद्रना क्षेत्र १५०० व्यतावयामा आविषा छ आ १००मा १६ व्यव पूर्णमा साम ११०० ।<br>स्टिन्ट                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ન મંવત રહાપ.— આમે! સંવત રહ્યમ વિલ્માહતા, થકે ૧૮૧૧ આવી વાલ્ય કેલ્મ * ૧૮૮૨ મને ૧૯٠૦ હી અર્ચ, હરદ મહુ રવિ દક્ષિએ | ા ભાવીન, ધાડુ, સમ, થી, તેલ, રસકેસ સાથા, ચાપગા મમ,<br>કાડુ કપાસ, રે, કરીયાંચુ તેને લોકોમાં સુષાકારી, ખેતીવાડીના<br>પાક સારો ઘરો. રાગેના નાશ, આશ્રા તેને. | ોહતાં થેઠા દીવ ક મુધી, મંદ્ર દર્શન, (સ-પહ-પહેન હાય છે.) તોફાતી હવા મુક્ર સત ૧૩૦૯ દીજતે. [ખતાવતારૂ ખેરામીટરનો શામ ૧૬૧. માર્યમાંતવર્ષક સત ૧૩૦૯ દીજતે. [ખતાવતારૂ ખેરામીટરનો શામ ૧૬૧. માર્યમાંતવર્ષક સતા ૧૩૦૯ દીજતે. [ખતાવતારૂ ખેરામીટરને ૧૮૮૦. મુખદમાં દેશકામમતું દેવખ ખાંબાલ્યું.) ૧૮૮૯. [૧૪ તે શુલ મુધ્ય કર્યકા વર્ષ છે. મુશ્યનો પુર્ય પાયાયુશા ૧૧. [દિવસ, દર્મેશ, વિજ્યાદ્ધમાં, માર્યક્રકાર્યો અથવા કોજ ૧૮૮૫, મુશ્યના લાગુ પાયા પુર્ય થયા પુર્ય થયા કાલ્યા ૧૧. માર્યક્રકાર્યો અથવા કોજ ૧૮૮૧, મુશ્યના સામાર્ય કાલ્યા દાખલ થયા. ૧૮૪૧, મુશ્યના સામાર્ય કાલ્યા દાખલ થયા. ૧૮૪૧, મુશ્યના સામાર્ય કાલ્યા દાખલ શ્રી ૧૮૦ હ્લુમાં દાખલ લાઈગ્રેશ ૧૮૦ હ્લુમાં હાયા માર્યક્ર કરશ કે કરશ કે માર્ય માર્ય કાલ્યા માર્ય માર્ય કાલ્યા માર્ય માર્ય કાલ્યા માર્ય માર્ય કાલ્યા માર્ય માર્ય કરશ કે ૧૮૦ હલ્યમાં કાલ્યા માર્ય માર્ય માર્ય માર્ય માર્ય કરશ કે ૧૮૦ હલ્યમાં કાલ્યા માર્ય માર્ય માર્ય માર્ય કાલ્યા માર્ય માર                                                                                     |
| ~<br>*                                                                                                        | 1, 2, 2, 2, 2, 2, 2, 2, 2, 2, 2, 2, 2, 2,                                                                                                               | ોહતા મેકા દીત & મુધી, ચંદ્ર દર્શન, (સ્-પહ-પહ મે, હ્યુમ છો.) તે કાર્ય સત્ ૧૩૦૯ હીંગ્લી. [ખતાવતારૂ ખેટામીટરની શોમ ૧૬વ સ્માન ૧૩૦૯ હીંગ્લી. [ખતાવતારૂ ખેટામીટરની શોમ ૧૬વ સ્માન ૧૩૦૯ હીંગ્લી. [ખતાવતારૂ ખેટા ૧૮૮૦. હોંગોના પાત્રમ, જાવામાં, જવાલાસુખી પાકાડ કાર્યો, કેલ્લે ૧૮૮૦. હોંગોના પાત્રમ, જાવામાં, જવાલાસુખી પાકાડ કાર્યો, કર્યું, દુર્શા, વર્ત જ વરમ મુધી કર્યું, દુર્શા, ખુખનાં પાત્રમ, જાવામાં, જવાલાસુખી પાકાડ મુધી કર્યું, દુર્શા, પાત્રમ, પાત્રાકું મામ વરત જ વરમ મુધી કર્યું, દુર્શા, પાત્રમ, પાત્રાકું મામ વરત જ વરમ મુધી કર્યું, દુર્શા, પાત્રમ, પાત્રાકું મામ વરત જ વરમ મુધી કર્યું, દુર્શા, પાત્રમ, પાત્રાકું મામ વરત જ વરમ મુધી કર્યું, દુર્શા, પાત્રક, મુખાં મામ પાત્રાકું મામ વર્ષ પાત્રક, મુખાં મામ વર્ષ પાત્ર મુખાં, પાત્રક, મુખાં મામ વર્ષ પાત્ર મામ વર્ષ પાત્રક, મુખાં, પાત્રક, મુખાં મામ વર્ષ પાત્ર મામ વર્ષ પાત્રક, મુખાં મામ પાત્ર પાત્રક, મુખાં મામ પાત્ર પાત્રક, મામ પાત્રક, મુખાં મામ પાત્રક, મુખાં મામ પાત્ર પાત્રક, મામ પાત્ય                                                                                     |
| 18.00 m                                                                                                       | ોજ, ધા <sub>ડુ,</sub> અમ, <b>ધી, તેવ,</b> રસકેસ સાથા, થે<br>લસ, ર, કરીયાણુ તેજ લોકોમાં સુષાકારી. ખેત<br>પાક સારો ઘરો. દાંગભા નાશ, આગલ તેજ.              | કોરાતા લેકા દીત e મુધ્રી, ચંદ્ર દર્શન, (ર-૫૯-૫૫ મે, દ્વાપાર કર્યા માર સત્ ૧૩૦૯ હીજની. [ખતાલતાલુ ખેરામાર આવેમાં ત્યાલમાં મુખ્ય માર કરત ૧૩૦૯ હીજની. [ખતાલતાલુ ખેરૂ કાર્યો કર્યા પ્રતે પ્રતે માર સત્ ૧૩૦૯ હીજની. [ખતાલતાલુ ખેરૂ કાર્યો કર્યા પ્રતે પ્રતાસ મુખ્ય મુધ્ય કર્યા તેવ પર છે. ૧૬૮૯. તેવ પર છે. ૧૬૮૯. તેવ મુખ્ય મુ                                                                                     |
| ,30 (g) 0.7                                                                                                   | 1 2 Sept. 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                                                                         | नारता के। हीन ह मुसी, मंद्र हरीन, (२-५७-५७ में असद सन १३०७ हिन्से. [णताबता के के सद सन १३०७ हिन्से. [णताबता के मुक्से असद सन १३०७ हिन्से. [णताबता के मुक्से असद सन १३०७ हिन्से अस्ति। विश्व मुस्से सुसी १९८७, नव्से अस्ति। विश्व अस्ति। अस्त                                                                                     |
| भूत के हैं।<br>भूत                                                                                            | તે કે.<br>તેલ કો.<br>રાગના                                                                                                                              | ોહતો મેઠા દીવ ક મુધી, ચંદ્ર દર્શન, (સ્પલ્ય-પુક્ર, સત્ર સત્ ૧૩૦૯ હીજતી. [ખતાધતારૂ આ માર્ચમ, જવામાં, જવાલાસુખી પાહાડ કૃપ્યનેમાં દેશકામનાં સુખાઇમાં સ્વાપત થય, કર્યાને માર્ચમ, જવામાં, જવાલાસુખી પાહાડ કૃપ્યનેમાં દેશકામનાં દુવા ખાંધાલ્યું, ૧૬૯૯, તત્ર વર્ષ સુખાઇમાં દેશકામનાં દેવા, વિજ્યાદ્ધમાં, પુત્રક પાચાકુ થતા વરત ૪ વર્ષ સુખાઠમાં આવાની સુધ્ર સુધ્ય મારાકુ થતા વરત ૪ વર્ષ સુધ્ય મારાકુ થતા વરત ૪ વર્ષ સુધ્ય મારાકુ થતા વર્ષ કે પુત્રક મારાકુ થતા વર્ષ કે પુર્વા સુધ્ય મારાકુ થતા વર્ષ કે પુર્વા સુધ્ય મારાકુ થતા વર્ષ કે પુર્વા સુધ્ય સુધ્ય સાધ્ય મારાકુ શાપી કાર્યના વરત કે પુર્વા સુધ્ય સાધ્ય મારાકુ શાપી કાર્યા કાર્યા સુધ્ય સુધ્ય સાધ્ય મારાકુ શાપી કાર્યા કાર્યા કાર્યા સુધ્ય સાધ્ય મારાકુ શાપી કર્યા કર્યા કર્યા કાર્યા સુધ્ય સાધ્ય સુધ્ય સુધ્ય સાધ્ય સુધ્ય સુધ્ય સાધ્ય સુધ્ય સાધ્ય સુધ્ય સાધ્ય સુધ્ય સુધ્ય સુધ્ય સાધ્ય સુધ્ય                                                                                      |
| 1:427                                                                                                         | भूति<br>विश्वति<br>स्ट्रा                                                                                                                               | મારતા લેકા દીવ હ મુધ્રા, ચંદ્ર દર્શન, ક્રાં, માર્કર સત્ ૧૩૦૯ હરિવ્યું.  માર્કમાં વાર્ચમ, જવામાં, જવાલામું, પ્રાપ્ત પારાક્ષ્ટના જન્મ દિવસ, દર્મસ, વિજ્યામાં પ્રાપ્ત મારાક્ષ્ટના જન્મ પારાક્ષ્ય ૧૧ .  મુષ્યના જન્મ દિવસ, દર્મસ, વિજ્યામાં, વિજ્યામાં, મુષ્ય મારાક્ષ્ય પ્રાપ્ત લીધું, તે વહું, મુખાઇમાં આશ્રવી મારામાં, માર્થું, મુખાઇમાં આશ્રવી દાખલ વયા, માર્થું, મુખાઇમાં મુધ્ય લીધું, તે તે સ્પાપ્ત મુધ્ય લાઇમું સારામાં, માર્થું, મુખાઇમાં, આશ્રિકા પ્રાપ્ત સારામાં, માર્થું, સ્પાપ્ત લાઇમું મુખાઇમાં, આશ્રિકા પ્રાપ્ત સારામાં, સારામાં, સારામાં, નાયાનની ખતાવર જરમનામાં કુ મુદ્રાપ અમાર સારામાં, તેમાં મુખાં, વારામાં, મારામાં, માર                                                                                     |
| ०स %                                                                                                          | ्रेस<br>१९७१<br>१९४६                                                                                                                                    | મેકા દીવ હ મુધ્યા, વ<br>ત પ ૧૩૦ હ હીજ<br>ત પ ૧૩૦ હ હીજ<br>ત પ ૧૩૦ હ હીજ<br>માસમ, જવામાં,<br>કિંદ્રકામમાટું દેવખ<br>જીને સ્પાળી મેઠી<br>જન્મ દિવસ, દં<br>મુંચાકુયા ૧૧<br>સંસ્થાર પુતા લીધું<br>મુંચાકુયા ૧૧<br>મુંચાકુયા ૧૧ મુંચાકુયા ૧૧<br>મુંચાકુયા ૧૧ મુંચાકુયા ૧૧<br>મુંચાકુયા ૧૧ મુંચાકુયા ૧૧ મુંચા મુંચાકુયા ૧૧ મુંચાકુયા મુંચા મ |
| ***<br>                                                                                                       | 8 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2                                                                                                                 | तारता के। दिन हमें मुख्य सन् पड़ कर स्वास्त्र कर स्वस्त्र सन् पड़ कर स्वास्त्र कर स्वास्त्र कर स्वस्त्र सन् पड़ कर स्वस्त्र सन् पड़ कर स्वस्त्र सन् पड़ कर स्वस्त्र सन् पड़ कर स्वस्त्र सन् प्रमुद्ध स्वस्त्र स्व                                                                                     |
| ા સાલીય                                                                                                       | -                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 316                                                                                                           | 24 36<br>24 05<br>24 05<br>26 <b>4</b> 26                                                                                                               | 40 4112 33 CELL 40 40 40 40 40 40 40 40 40 40 40 40 40 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ੈਲੋ<br>ਦਿਹੀ                                                                                                   | ¥ E                                                                                                                                                     | 40 A A A A A A A A A A A A A A A A A A A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 8<br>3                                                                                                        | 644. 1 mm. 2003. 1                                                                                                                                      | 4, x 4 x 2 x 2 x 2 x 2 x 2 x 2 x 2 x 2 x 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 3                                                                                                             | त्यक्रियाम्<br>संसम्भान्यका                                                                                                                             | Y   Z   Z   Z   Z   Z   Z   Z   Z   Z                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 14:<br>14:                                                                                                    | क्षान् मुख्या<br>जनसम्बद्धाः                                                                                                                            | 4. 44 42 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| (K)                                                                                                           | हिंदू महाज्ञा<br>स्थापना<br>इं                                                                                                                          | 4. 4442 4 442 412 412 413 413 413 413 413 414 42 412 412 412 412 412 412 412 412                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٳۜ                                                                                                            | 4. (3) H                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 9                                                                                                             | i                                                                                                                                                       | ### ### ### ### ### ### ### ### #######                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Ę.                                                                                                            | મુત્ર.<br>કોંગ, પળ,                                                                                                                                     | ######################################                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Ť                                                                                                             | .1                                                                                                                                                      | रेडे ते प्रेंच प्रमाण के कार्य के                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ž                                                                                                             | ¥ . \$                                                                                                                                                  | **************************************                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| કું, શ્રી નાધાયનમાં યરધ મા                                                                                    | 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1                                                                                                                | はまた。 3 4 4 6 7 4 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ¥                                                                                                             | <u> </u>                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| र्वे<br>इ                                                                                                     | <b>₹</b>                                                                                                                                                | 7 7 8 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Ŧ                                                                                                             | F. F.                                                                                                                                                   | ######################################                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 幸                                                                                                             | <u>ن</u>                                                                                                                                                | ######################################                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ð                                                                                                             | ¥ .                                                                                                                                                     | ा साम क्राफ्त के कर साम के क्राफ्त के का ता का व क्राफ्त के वा का व क्राफ्त के व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

આચાર્ય થી રામચત્વસૂરિ મહારાજે સવત ૧૯૯૨માં તવા મત કારયા છે તેઓ આ સવત ૧૯૪૫ના તેમજ પૃષ્ક∰ાદર આ ઉપર દર્શાવેલ **િમાંધ**ઃ *ને એ*એ એમ શકે છે કે આપણે ત્યાં સેંકડો વધોથી ૧૨ પર્વ તિથિતી ક્ષય શહિ થતા જ તથી, મતાતી જ તથી અને સંવત ૧૯૬૧ના જૈત પંચાગીના પુરાવાઓ વાંચી પુતઃ વિચારણા કરશ કે ધ્યાનમાં રહે કે સં. ૧૯૪૫ નું પંચાંગ પૂ, ગા. શ્રી શમચંદ્રસુરિજી છે. સંગ્ મ ના જન્મ પૂર્વેના સાત વર્ષે પહેલાનું છે. અને સંવત ૧૯૬૧નું પંચાંગ તેઓશ્રીની દક્ષિા પૂર્વેના આઠ વર્યકુંપહેલાનું [પર્વ તિશ્ચિઓતી ક્ષય-કૃક્ષિએ અપર્વ તિશિઓતી ક્ષય-વૃદ્ધિ કરવાની મતરવી પરંપરાને 'જતાચાર'તું ઉજ્ળું તામ અપાશું. તે પરંપરાની કાલ્પનિક પ્રાચીનતાતે ભ્રમ દૂર કરવા આ વિ. સં. ૧૯૬૧ના પંચાંગતું પાતું રજ્યૂ કરીએ છીએ. જેમાં ભાદ. સુદ પતા ક્ષય તથા ૪–૫ ભેગા કરવાની તીધ રપષ્ટ દેખાઈ આવે છે. સં.]

| 2                                                |                      |                                      |                       |                              |                                                       |              |                      |                  |                         |                                    |                            |                       |                                              |                             |          | •                     | ļ        |
|--------------------------------------------------|----------------------|--------------------------------------|-----------------------|------------------------------|-------------------------------------------------------|--------------|----------------------|------------------|-------------------------|------------------------------------|----------------------------|-----------------------|----------------------------------------------|-----------------------------|----------|-----------------------|----------|
| 31.                                              | ીમાર્ક               |                                      | ુલેલા મર સગટેખર બેઠો. |                              | ગુમ્પ્રમાદી ત વહતી (માયત્રતા સમાવેશ ચાલમાં કરી લેવે.) | bh           |                      |                  | ं अर सीदी हुगारी ज्याहम | यः या सुनी मीनामन नियास अस्मांस्कः |                            |                       |                                              | ३८ मही पाणी भोमा भोडी       |          |                       |          |
| वित स्थ                                          | શુભયાગ               | અ. ડેલેહી                            | 3 14 16               | ۰                            | 13/1424                                               | ٥            | ۰                    | °                | મ સીક્રી                | ٥                                  | ያትንያ                       |                       | ٥                                            | ٥                           | •        | M-1382-040.           |          |
| ar<br>or                                         | mikit                | 7                                    | 00                    | 'n,                          | m)                                                    | °            | Ха                   | 7                | L                       | 9                                  | 7                          | 2)                    | 9                                            | <b>ب</b>                    | :        | 13                    |          |
| શ્રી જેન પંચાંગ, વીક્રમ લવત ધર્કા, વીર સવત રજકા. | ચાંદ્ર               | શ્વ મીલ ૩૭ થડી ઉ. કન્યા જાય ખા, તાહી | 74.74                 | 360 3 6 South x 3 45 6 G get | Ť                                                     |              | क्षा के किन्द्र किन् | 246              | 30 ह भी। भाग प्री कि धन | 바니                                 | 누구                         | उर्मित १० सदी है. महर | <b>ે</b> કર                                  | ાર્ ક્ષકર ર≮ ધર્મ ઉ. કુબ દા | ¥.       | ોરકુમાં પ્રવાશ ઉ. મીત |          |
| *                                                | նրե                  | 42                                   | ja<br>N               | -27                          | 772                                                   | 0            | 30                   | Ä                | 0                       | 21<br><b>2</b> 2                   | ા                          | -                     | <u>~</u>                                     | ~                           | 2        | 3                     |          |
| ા, વીક                                           | inh<br>T             | <b>4</b> 3 8                         | 2                     | 200                          | 7                                                     | ۰            | 7                    | 8                | 7                       | -                                  | ~                          | ~                     | >                                            | 7                           | 7        | 7                     | Γ        |
| त प्रशुंध                                        | इत्र                 | ભાગ.                                 | ંકાલન.                | e e                          | ر<br>الحاق<br>الحاق                                   | ٥            | \$131 A.             | 7676             | ;;<br>Æ                 |                                    | 100                        | व्यक्तिकर             | 7                                            | 31317                       | * *      | زنن<br>عن             |          |
|                                                  | પ્રશ                 | 25                                   | 1.1                   | ઊ શુકલ                       | À.                                                    | a            | 74                   | o<br>T           | 3. R. 3.                | 9                                  | γ̈́                        | 90                    | , t                                          | 2.3                         | <b>,</b> | 9.0                   |          |
|                                                  | į}re                 | 12                                   | 7                     | مرا <sub>(م)</sub><br>درا    | 22                                                    | ``           | ن<br>ک               | 6°               | دم (د<br>در در          | 7                                  | 7                          | 2                     | 3                                            | 7                           | 'n       | ī                     |          |
|                                                  | વીકેફેલાઃ 😅          | -346c.                               | માં દેવી.             | چون                          | ખ્રદ્∷.                                               | ٥            | , de l'e             | ជុំម្នាក         | वेश्व.                  | પ્રાતા.                            | h . 'Hes . ile             | P X 130               | 7                                            | आतिशं क                     | , F      | F)                    |          |
|                                                  | Joh.                 | 14.                                  | لك:                   | 90                           | 4                                                     | ٥            |                      | કો.              | ٠.                      | 5                                  | %<br>%                     | <u> </u>              | 孝                                            |                             | 9        |                       |          |
| il                                               | 15 to                | 2.5                                  | 2                     | 7                            | دون                                                   | ٥            | 9                    | 3                |                         | 7                                  | 7                          | 3                     | <u>,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,</u> | 200                         | ٥        | ~                     | -        |
| 33.5                                             | 비합의                  | 1778                                 | 10                    | 'nΩ                          | Ė                                                     | ०            | 2                    | iy.              | :35                     | 140                                | ы                          | <u>10</u>             | N                                            | 2                           | 5        | Ţ                     | <b>-</b> |
| =                                                | Eth.                 | 72.5                                 |                       |                              | w.                                                    | _            | र पट्राप्त स्ताक्ष   | 年                | 72                      | 2                                  | <u>چ</u>                   | <u>ام</u>             | M                                            | ह्म <u>ू</u>                | Ħ        | te?                   | _        |
| 14 કેવા                                          | toh:                 | 8.                                   | 16 8 8 8 19 8         | 31936 दे                     | ≯३८४                                                  | V 146 3 25 X | 5                    | जरक ३ ३ <b>स</b> | १/७३/१३                 | ि उठ्ठात्रहाय                      | र व्यवस्था है।<br>इ.स.च्या | 5                     | 2                                            | š                           | <u>%</u> | 2h 32 h 1             |          |
| ž.                                               | 12,13                | 2338                                 |                       | 7                            |                                                       | 3            | 2                    | Š                | 7                       | 7.5                                | .0                         | 11 3 %                | A 2 3 1                                      | 3.4                         | १८ ४१    | 2                     | <u>_</u> |
|                                                  | पीश                  | -                                    | 747                   | n)                           | *                                                     |              | 1                    | 9                | Ľ                       | 2:                                 |                            |                       | اعرا                                         | ,<br>                       | ~        |                       |          |
| ر                                                | ाः मुख्या<br>क्रियाः | 38.24                                | P.                    | 27.7                         | -                                                     | 5            | <br>  Š              | XI dirk          | X<br>Ā                  | Now ACE                            | क भान                      | H.H.                  |                                              | €]ei                        | 144      | भेगेश्व.              |          |

વીસમા દિવસને અને ૩૬૦ મા દિવસને નહિ લંઘવાની વાત જણાવવામાં આવી છે અને અત્રે તે વાત આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીના શબ્દોમાં કહેવાથી આ વિષે વિવાદાસ્પદપશું નથી તે જણાઈ આવશે. શ્રી સિદ્ધચક્ક વર્ષ ૪ થાના અંક ૧૨ મામાં પૃ. ૨૭૩ અને ૨૭૪ ઉપર તેઓ જણાવે છે કે—

"જૈનશાસ્ત્રકારાના મુખ્ય ઉદ્દેશ સર્વ કર્મના નાશ રૂપી મોક્ષ અગર સર્વ કર્મની જડ રૂપ એવા માહનીય કર્મને તાશ કરવા માટેના રહેલા છે અને તેથી જ એક સંવચ્છરીથી બીજી સંવચ્છરીની વચ્ચે બાર માસ રાખી એક દિવસ પણ વધવાની મનાઈ કરવામાં આવી છે, કેમકે જો તેમાં એક પણ દિવસ વધા જામ, તા પંદરથી એક દિવસ વધતાં જેમ સંજવલન ક્યાયપણું મટી પ્રત્યાખ્યાનાવરણીય ક્યાયપણું થાય અને ચાર માસમાં એક પણ દિવસ વધતાં પ્રત્યાખ્યાનાવરણીયપણું મટી અપ્રત્યાખ્યાની ક્યાયપણું થાય છે, તેવી રીતે જો (બાર) માસમાં એક પણ દિવસ વધી જાય, તો તે છેવટે અપ્રત્યાખ્યાનીપણું છેડીને અનંતાનુબંધીપણામાં પેસી જાય, અને અનન્તાનુબંધીપણામાં જે મનુષ્યતા ક્યાય પેસે તેને સમ્યકૃત્વ નથી એમ ચાપ્પું કહી શકાય, કેમકે અનંતાનુબંધી કથાયો સમ્યકૃત્વના નાશ કરનારા છે એવા સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ સ્થાન સ્થાન ઉપર શાસ્ત્રોમાં ચોકૃષ્ણ અક્ષરે છે, અને આવા બાર મહિનાથી અધિક એટલે અનન્તાનુબંધીના કથાય રાખનાર મનુષ્ય સાધુ હોય કે શ્રાવક હોય, પણુ તે સળેલા (સડેલા) પાત જેવા અણાય, અને તેથી તેને કાઢી નાખવા જોઈએ, માટે શાસ્ત્રકારો તે સંવચ્છરીને દિવસે કથાય નહિ વાસરાવનારને સાધુસમુદાયમાંથી કાઢી મેલવાનું જણાવે છે. આ ઉપરથી સંજવલનને અંગે પાક્ષિક, પ્રત્યાખ્યાનાવરણીયને અંગે ચાતુર્માસિક અને અપ્રત્યાખાનીતે અંગે (સંવચ્છરી) પડિકપણું કરવાનું નિયમિતપણું જાણી શકારો."

વળી આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી તે જ વર્ષના અંક ૧૯-૨૦ મામાં પૃ. ૪૫૨ ઉપર જ્યાવે છે કે—

"અધિકરણ કરનારા સાધુ અધિકરણ ઉત્પન્ન થયું ત્યારથી જો પંદર દિવસમાં ન સુધરે તો આખો સાધુસમુદાય તેને વંદન કરવું બંધ કરે, બીજે પખવાડીએ ન સુધરે તો સાધુસમુદાય તેની સાથે ભાજનવ્યવહાર બંધ કરે, ત્રીજે પખવાડીએ સત્રાર્થ માંડલી બંધ કરે, અને ચાર્થ પખવાડીએ શાંત ન થાય તો સાધુસમુદાય તેની સાથે બાલવું પણ બંધ કરે. આવી રીતે બે મહિના સુધી ગચ્છે સમજ્યવવાનું અને વ્યવહાર બંધ કરવાનું કર્યો છતાં જો બે મહિના સરખી મુદતે પણ અધિકરણને વાસરાવી શાંત થાય નહિ તો પછી ઉપાષ્યાય આચાર્ય મહારાજે પણ ચાર ચાર મહિનાના હિસાબે ભાજન, સુત્રાર્થ અને આલાપ અનુક્રમે સમજ્યવતાં પણ ન સમજે અને અધિકરણ ન વાસરાવે તથા શાંત ન થાય તો અનુક્રમે બંધ કરવાના થાય છે, અર્થાત્ સંવચ્છરીની રાત્રે થયેલા અધિકરણના હિસાબે બીજી સંવચ્છરીના પડિક્રમણા પહેલાં, તે ગચ્છ અને ઉપાષ્યાય આચાર્ય, એ બધાયી વંદનાદિક બધા વ્યવહારની અપેક્ષાએ દૂર કરવા લાયક, અગર શાંત થાય તો મૂળ પ્રાયશ્વિત્તને લાયક થાય."

દ. ઉપરના અન્ને ઉલ્લેખા ઉપરથી તમે સમજ શકરા કે-પાસિક પ્રતિક્રમણ સાલમા દિવસે, ચાતુમાંસિક પ્રતિક્રમણ એક સાં એકવીસમા દિવસે અને સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણ ત્રણ સાં એકસઠમા દિવસે કરવામાં આવે, તા પણ કેટલી અધી દાષપાત્રતા રહેલી છે? ત્રણ સાં સાઇઠમે દિવસે સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણ નહિ કરનાર સાધુ તા, સાધુસમુદાયમાં રાખવા લાયક રહી શકતા નથી; એટલું જ નહિ, પણ એ સાધુત્રણ સાં એકસઠમે દિવસે એટલે માત્ર એક દિવસ પણ ઉલ્લંઘીને સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણ કરે તા પણ મૂળ પ્રાયક્ષિત્તને ચાગ્ય એટલે પુનઃ દીક્ષાને ચાગ્ય અને છે; અર્થાત્-તેના પૂર્વકાલીન સઘળા ય દીક્ષાપયાંયને રદ આતલ ગણવામાં આવે છે. વળી પાસિક પ્રતિ-

ક્રમણુ પંદરમે દિવસે ન કરવામાં આવે તો પણ જે દેષપાત્રતા છે–તેના સ્પષ્ટીકરણુ માટે, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ **શ્રી સિલ્ફચક્ર** પાક્ષિકના ચાેથા વર્ષના અંક ૧૨ મામાં પૃ. ૨૮૦ ઉપર જણાવેલાં નીચે મુજબનાં વાકચો પણ ધ્યાનમાં લેવા યાેગ્ય થઈ પડશે—

" વ્યવહારથી ક્રોધાદિક ક્યાયાના અનંતાનુબંધી, અપ્રત્યાખ્યાની, પ્રત્યાખ્યાનાવરણ અને સંજવલન એ ચાર બેદ્રાની સ્થિતિ યાવજળવ, વર્ષ, ચાર માસ અને એક પક્ષની ગણવામાં આવે છે, અને તેથી સાધુઓએ કે સાધ્વીઓએ પોતાને થએલા કવાયના કે તેથી થએલા અપરાધના પાપથી વિરમવા માટે જરૂર એક પક્ષમાં તૈયાર થવું જોઈએ કેમકે સામાયિક અને છેદ્દાપસ્થાપનીય ચારિત્ર અગર મહાવત રૂપી સંયમ ત્યાં સુધી જ ટકે કે જ્યાં સુધી પ્રત્યાખ્યાનાવરણીય આદિ પંદર દિવસથી અધિક દિવસ રહેવાવાળા કયાયા શ્રાય નહિ. પંદર દિવસથી અધિક દિવસ રહેવાવાળા કયાયા ક્યાય મહિ. પંદર દિવસથી અધિક દિવસ રહેવાવાળા કયાયા છે અને તેથી જ તેઓને સર્વવિરિત આદિના ઘાતક ગણવામાં આવે છે."

આવી જ રીતિએ એ પણ સમજી લેવાનું છે કે–ચાર માસની ઉપર જવાવાળા કથાયો દેશ-વિરતિના ઘાતક ગણાય અને તેના ઉદ્દયે દેશવિરતિના નાશ થાય છે, એટલે ચાતુર્માસિક પ્રતિ ક્રમણ એક સા વીસમે દિવસે ન કરવામાં આવે, તો આ દોષને પાત્ર અની જવાના મોટા સંભવ છે.

9. એ પણ ધ્યાનમાં લેવું જરૂરી છે કે–૧૫, ૧૨૦ અને ૩૬૦ દિવસાની આ ગણના વારાથી કરવાની નથી, પણ તિથિઓથી જ કરવાની છે. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ પણ શ્રી સિદ્ધચકુ પાક્ષિકના આઠમા વર્ષના અંક ૨૩–૨૪ માં પુંઠાના ત્રીજા પાના ઉપર તથા પૃ. ૫૦૪ ઉપર નીચે મુજબ જણાવેલ છે---

" સાંવત્સરિક ખામણામાં જે ત્રણુસા સાઠ દિવસા કહેવામાં આવે છે તે અહારાત્રના પર્યાયરૂપ દિવસ શુખ્દની અપેક્ષાએ નહિં, પરન્તુ તિથિની અપેક્ષાએ જ લેખાય. એવી જ રીતે પાક્ષિકમાં પંદર અને ચાતુર્મીસિકમાં એકસા વીસ જે કહેવાય છે તે પણ તિથિરૂપ દિવસની અપેક્ષાએ જ સમજી શકાય."

૮. આ અધી બાબતાને યથાર્થપણે સમજ શકનારા સંવિત્ર ગીતાર્થ મહાપુર્ધાને, પૂનમ—અમાસની વૃદ્ધિએ પહેલી પૂનમે કે પહેલી અમાસે એટલે વસ્તુતઃ સાલમે દિવસે પાક્ષિક પર્વ કરીને પાક્ષિક પર્વ કરીને પાક્ષિક પ્રતિક્રમણ અગર એક સા એકવીસમે દિવસે ચાતુમાંસિક પર્વ કરીને ચાતુમાંસિક પ્રતિક્રમણ કરવાની શાસ્ત્રે સર્વથા નિષિદ્ધ કરેલી તથા સંચમાદિની ઘાતક પ્રવૃત્તિ કરવી પડે, તો તે સાલ્યા વિના રહે નહિ: પણ એક તદ્દન ખાટી પણ વસ્તુ સમાજમાં રૂઢ થઇ ગયા પછી તેને દ્વર કરવી—એ કેટલું બધું મુશ્કેલીલયું કાર્ય હાય છે, તે બુદ્ધિમાના સહજમાં સમજ શકે છે. તેવા પ્રકારની તક અને સામગ્રીની અનુકૃળતા આદિ પ્રાપ્ત થયા વિના, જે તદ્દન ખાટી પણ સમાજમાં રૂઢ થઇ ગયેલી પ્રવૃત્તિને દ્વર કરવાના પ્રયત્ન આરંભાય છે, તો કેટલીક વાર એવું પણ બની જાય એ સંભવિત છે કે—અજ્ઞાન અને રૂઢિચુસ્ત સમાજ તરફથી, તેને કલ્પનામાં પણ ન આવી શકે એવી આપત્તિએમ વેઠવી પડે તેમ જ તેવા સમાજ તે સાચા પણ માણસને નામશેષ કરી નાખવાના કૂટમાં કૂટ પ્રયત્ન પણ કરે! એવી એવી આપત્તિએમને સહવાનું સામર્ચ્ય દરેકમાં હાય તે શક્ય જ નથી, એટલે સૌ કેમ્ઇ જેટલું ખાંદું લાગે તેને સર્વકાલ છેની શકે અને સમાજને તે ખાટાના ત્યાગ કરવાનું સવકાલે કહી શકે, એ પણ શક્ય જ નથી. સંવિત્ર ગીતાર્થ મહાત્માઓ પણ પૂર્ણિમા આદિ કેટલીક પર્વતિથિઓની ક્ષય—વૃદ્ધિના પ્રસંગે તેરશ આદિની ક્ષય—વૃદ્ધિ કરવાની જે શાસ્ત્રવિરૃદ્ધ અને અનેક દેશેથી યુક્ત પ્રવૃત્તિ ચાલતી હતી તેને દ્વર કરવાને ઇચ્છતા હતા,

પણ તક અને સામગ્રીની અનુકળતા આદિની રાહ જોતા હતા. તેમને એમ હતું કે-ભાદરવા સુદ પાંચમની હાનિ-વૃદ્ધિએ ભાદરવા સદ ૪ ઉદયતિથિને સાંવત્સરિક પર્વતિથિ તરીકે છાડી દેવાની પ્રવૃત્તિ શરૂ થઈ નથી અને તેવી પ્રવૃત્તિ ન જ થઈ શકે, એ વાતમાં 'એક માત્ર આચાર્ય શ્રી સા-ગરાન-દસૂરિજી સિવાય સકલ શ્રીસંઘ ' સમ્મત છે, એટલે અવસરે કેટલીક પર્વતિથિઓાની હાનિ -વૃદ્ધિ વિષયક જે શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ પ્રવૃત્તિ ચાલી પડેલી છે તેને નામશેષ કરી શકાશે. વળી, આચા**ર્ય** શ્રી સાગરાનન્દસરિજી પણ, વિ. સં. ૧૯૫૨ માં શ્રીસંઘથી જુદા પડ્યા બાદ, વિ. સં. ૧૯૬૧ માં તો પાછા શ્રીસંઘમાં ભળી ગયા હતા. એટલે વિ. સં. ૧૯૮૯ થી જ તેમના અસમ્મતપણાની વાત ગણાય. જો કે તે પછી આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસરિજી શ્રીસંઘમાં કરીથી ભળી જવાના ઇરાદાવાળા યાન્યા હતા, એલું તેમનાં વિ. સં. ૧૯૯૨ માં સાંવત્સરિક મન્તવ્યભેદ ઉપસ્થિત થવા પામ્યો તે પહેલાંનાં લખાણા ઉપરથી ઘણી સ્પષ્ટ રીતિએ કલ્પી શકાય તેમ છે, પણ તેમને આચાર્ય શ્રી વિજયનેમિસરિજી આદિના અણધાર્યો ટેકા એવા મળી ગયા કે-' બેચનાં મન્તબ્યો જુદાં, પણ ભાદરવા સદ ૪ ઉદંયતિથિએ તાે શ્રી સંવત્સરીપર્વના ત્યાગ જ કરનારાં!' અને એથી આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસરિજીએ શ્રીસંઘમાં ભળી જવાના વિચાર માંડી વાળ્યો હાય એમ જણાય છે. એક તો આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી શ્રી સંવત્સરી મહાપર્વની ભાદરવા સુદ ૪ ઉદયતિથિને પલટી નાખતા હતા અને આચાર્ય શ્રી વિજયનેમિસૂરિજી આદિએ પણ શ્રી સંવત્સરી મહાપર્વની ભાદ-રવા સુદ ૪ ઉદયતિથિને પલટી નાખવાની જ ( જે કે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીના મતથી તો બુદી જ ) પ્રવૃત્તિ રારૂ કરી; આચી પૂ. વચોવૃદ્ધ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયસિદ્ધિસૂરીશ્વરજી મહારાજ આદિ સુવિશાલ મુનિવૃત્દને લાગ્યું કે-જે ભાદરવા સુદ ૪ ની અખંડિતતાના નિમિત્તે શાસ્ત્રવિરુદ્ધ પ્રવૃત્તિને દ્વર કરી દેવાના આપણા ઈરાદા હતા, તે ભાદરવા સુદ ૪ ની વિરાધના કરનારાચ્યાની સંખ્યા એકદમ વધી જવા પામી, એ પ્રતાપ અત્યાર સુધી શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ પ્રવૃત્તિને જે બળતા હૃદયે પણ મચક આપી, તેના જ છે. આથી, હવે તો, પૂર્ણિમાદિ કેટલીક પર્વતિથિઓની હાનિ–વૃદ્ધિ સંબંધી શાસ્ત્રવિરુદ્ધ પ્રવૃત્તિને લેશ માત્ર પણ મચક આપવી નહિ અને અજ્ઞાન તથા પરિચહધારી . શ્રીપૂજ્યોના કાલ પહેલાં શાસ્ત્ર તથા સુવિશુદ્ધ પરંપરાને અનુસારે પર્વતિથિઓની આરાધના આદિ વિષયક જે પ્રવૃત્તિ ચાલતી હતી, તેને સજીવન કરવી! પૂ. વયોવૃદ્ધ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયસિ-હિસૂરી ધરજી મહારાજાએ, વકીલ શ્રીયુત માહનલાલ પાપટલાલ B. A. L. L. B.એ પૂછેલા પ્રશ્નોના ઉત્તરમાં આ વાલ સ્પષ્ટ રૂપમાં જણાવેલી છે. જુઓ તેઓશ્રીના શબ્દો-

" આવી રીતે પર્વતિથિની વિરાધના કરવી એ ખોડું છે, પણ અમારા મનને એમ કે-શાસનમાં બધા દેકાણે આવશે એમ ધારીને બળતા હૈયે કરતા હતા. આપણે સંમેલન (અખીલ ભારતવર્ષીય જૈન શ્વેતામ્બર મૂર્તિપૂજક મુનિસમ્મેલન, વિ. સં. ૧૯૯૦, અમદાવાદ) થયું તે વખતે આ વાત કરી હતી, પણ તે વખતે તો 'આ વિષય આપણા એકલા તપાત્ર-જેતો છે અને અહીં બીજા ગચ્છોના પણ આવેલા છે 'એવી વાત કરીને આ વાત પડતી મૂકાઈ હતી. એ વાત રહી તે રહી અને બે પાંચમા આવી. એ વખતે મેં એકતા માટે પ્રયત્ન કરેલા, પણ એમાં ઊલડું ઉધુ થયું અને એર રેડાયું. આથી વિચાર કર્યો કે-બધાને લાવવા માટે આપણે અશહ કરવે તે ઠીક નથી. "

" જુએ, લુખ્ખું ખાય તે ચાપડથાની આશાએ. આ વાત એવી હતી કૈ-અધા સમજીને સાચું કરે તા સારૂં, પણ તેવા કાઈ અવસર આવ્યા નહિ. વખતે વખતે મેં મારાથી બનતા પ્રયત્ના કર્યાં, પણ જ્યારે છેવટ રર જોયું કે આ ખધાની વાટ જોતાં આપ્યું ય જશે અને સાચી વાત મારી જશે, ત્યારે અમે જે પહેલેથી સાચું માનતા હતા તે મુજબ આચરવા માંડયું.''

- " આ પરંપરા કહેવાતી હશે ? શાસ્ત્રની આજ્ઞાની વિરાધના થાય એવી પરંપરા હોય જ નહિ."
- " ગમે તેમ ચાલી પડેલી અને સારી આશાએ નભાવેલી વાતને પરંપરા મનાય જ નહિ."
- " પૂર્વકાળમાં અસત્યભાષણ અને શાસનની હીલના ન થાય તેના ખહુ ડર હતાે. આજે એ બૂલીને આ ચર્ચામાં જેમ ફાવે તેમ લખાઈ અને બાલાઈ રહ્યું છે, એટલે એમાં સાચી વાત મારી જાય તેમાં નવાઈ શી ! " તથા—
  - " તેઓ વૈરવૃત્તિ વધે એવું કરે છે, માટે આપણે બાેલતા નથી, બાકી હડહડતું અસત્ય છે."
- ૯. ઉપર જણાવેલી સર્વ બીનાએ ઉપરથી જાણી શકાશે કે-આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસૂરિજીએ 'વિ. સં. ૧૯૯૧ સુધીનાં છેલ્લાં લગભગ ત્રણસા વર્ષ સુધી પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિની જ હાનિ-વૃદ્ધિ કરવાની પ્રવૃત્તિ અખંડપણે ચાલી' એમ જે કહ્યું છે, તે સત્યથી કેટલું બધું વેગળું છે? આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસૂરિજી કહે છે તેવી પ્રવૃત્તિ, નથી તો સર્વ પર્વતિથિઓની ક્ષય-વૃદ્ધિના સંબંધમાં પ્રવર્તી, નથી તો અખંડિતપણે પ્રવર્તી અને નથી તો પર્વ-તિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિના અલે અપર્વતિથિની જ ક્ષય-વૃદ્ધિ કરવામાં પ્રવર્તી. તેમજ 'વિ. સં. ૧૯૯૨ થી પર્વતિથિની હાનિ અને વૃદ્ધિના પ્રસંગમાં જુદું કથન અને માન્યતા થવાથી સ્વલ્પ વર્ગ જુદા પડ્યો છે '-એમ જે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસૂરિજીએ પાતાના પહેલા મુદ્દાના નિર્પણમાં જણાવ્યું છે, તે પણ સત્યથી વેગળું જ છે.

## **છ**तव्यवद्वारः

- ૧. હવે અમા, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ પોતાના પહેલા મુદ્દામાં અને તેને આશ્રયીને કરેલા નિરૂપણમાં, ' જીતવ્યવહાર'ની જે વાત જણાવી છે, તેના સંબંધમાં જણાવીએ છીએ.
- ર. આ વિષયમાં સૌથી પહેલા ખૂલાસા તા એ કરવાના છે કે-આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ-સૂરિજીએ ' આચરણા 'ને સૂત્રામાં ' જીતઆચાર ' તરીકે જણાવેલ છે, એમ કહેતાં શ્રી સ્થાનાંગસૂત્ર, શ્રી લગવતીજીસૂત્ર અને શ્રી વ્યવહારસૂત્રના નામાલ્લેખ કરીને, તેમાંના પાઠાની સાક્ષી આપેલ છે. પરન્તુ ' આચરણા 'ને ' જીતઆચાર ' કહેવાય કે નહિ, એ વિષયમાં અમારી અને તેમની વચ્ચે અત્યાર સુધીમાં મન્તવ્યલેદ ઉપસ્થિત થવા પામ્યા જ નથી. વધુમાં, શ્રી જૈન શાસનમાં વર્ણવાએલા જીતઆચારને પણ માન્ય કરવા જ નેઈ એ, એ વિષયમાં પણ અમારી અને તેમની વચ્ચે અત્યાર સુધીમાં મન્તવ્યલેદ ઉપસ્થિત થવા પામ્યા જ નથી. ' આચરણા 'ને જીતઆચાર કહેવાય અને જીતઆચારના પણ તેના તેના સ્થાને વ્યવહાર કરવા જ નેઈ એ, એવું અમા માનીએ જ છીએ. અમા ખન્ને વચ્ચે આ વિષયમાં જે મન્તવ્યલેદ છે, તે એ જ છે કે--આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ સૂરિજ જે પ્રવૃત્તિને જીતવ્યવહાર તરીકે જણાવે છે, તે પ્રવૃત્તિને વસ્તુતઃ જીતવ્યવહાર કહેવાય કે નહિ ? અમારૂં મન્તવ્ય એવું છે કે--આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ સૂરિજ જે પ્રવૃત્તિને જીતવ્યવહાર તરીકે જણાવે છે, તે પ્રવૃત્તિને વસ્તુતઃ જીતવ્યવહાર કહેવાય કાકાય તેમ છે જ નહિ.
  - 3. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ પાતાના પહેલા સુદ્દામાં-" ટીપ્પણામાં પર્વતિથિની હાનિ

કે વૃદ્ધિ હાૈય તા પણ શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છમાં તે હાનિ–વૃદ્ધિ પ્રસંગે તેનાથી પૂર્વ કે પૂર્વતર અપ-ર્વતિશ્વિની જ હાનિ-વૃદ્ધિ થતી આવે છે તે છતવ્યવહાર ગણાય કે નહિ ?"–આવા પ્રશ્ન પાતે જ ઉપસ્थित કરેલા હાઈ ने अने पाताना ते प्रश्नना ઉત્તર રૂપે જ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસૂરિજીએ નિરૂપણ કરેલું હાઈ ને, તે નિરૂપણમાં, પહેલાં તેા આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ જીતવ્યવહારનાં લક્ષણા દર્શાવવાં જોઇતાં હતાં અને જીતવ્યવહારનાં લક્ષણા દર્શાવવા સાથે તેના સ્પષ્ટીકરણને અંગે શ્રી જૈન શાઓમાં જે વર્ણનો કરવામાં આવ્યાં છે, તે રજા કરવાં જોઈતાં હતાં. " <del>વસ્તળવસ્તપવસો</del> " વાળી એક ગાયા, કે જે શ્રી જીવકલ્પભાષ્ય તથા શ્રી વ્યવહારભાષ્યમાં પણ છે, તે એક ગાયાને બન્ને ભાષ્યોના નામ સાથે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજીએ જણાવી છે, પણ તે ગાથાના અર્થની વિચારણા કરતાં, જો-' સંવિગ્ન ગીતાર્થો જે આચરણા કરે તે કેવી કરે ? સૂત્રની અપેક્ષાથી કે સૂત્રથી નિરપેક્ષપણે ? '–આ વિગેરે વાતા વિચારવામાં ન આવે, તા તે એક માત્ર ગાથાને જોનાર, ભારે ગેરસમજના લાગ પણ અની જાય, એ સુસંભવિત છે. 'સંવિગ્ન અહુબ્રુતાને પણ શાસ્ત્રથી વિરુદ્ધ આચાર પ્રવર્તાવવાના અધિકાર નથી અને સંવિજ્ઞ બહુશ્રુતાેએ પ્રવર્તાવેલા આચાર જે શાસ્ત્રથી વિરૂદ્ધ હોય તા તે પ્રમાણ ગણાય નહિ. '–આવી શ્રી જૈન શાસ્ત્રકાર મહાપુર્ધાએ ફરમાવેલી વાત ખ્યાલમાં હાય, તા જ આચાર્ચ શ્રી સાગરાન-દસૂરિજીએ રજાૂ કરેલી " वत्तणुवत्तपवत्तो " વાળી ગાથાને જોવા છતાં પણ, ગેરસમજથી ખચી શકાય. અમારે ભારે દુ:ખપૂર્વક કહેવું પડે છે કે-'આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ તમને ગેરસમજના માર્ગે દોરી જવાને માટે જ, એ એક ગાયા આપીને આચરણાની પ્રમાણાપ્રમાણતાને સ્પષ્ટ કરનારા ઉલ્લેખા રજૂ નહિ કરતાં, આચરણાની પ્રમલતાના નામે, શ્રી ધર્મરતન પ્રકરણનાે ઉલ્લેખ તેની આજીબાજીના સંબંધને જણાવ્યા વિના જ રજાૂ કર્યા છે અને તેના અસંગત એવો પણ અર્થ જણાવ્યા છે. '-જે વાત અમા આચરણાની પ્રમાણાપ્રમાણતા વિષયક શ્રી જૈન શાસ્ત્રાના ઉલ્લેખા તથા શ્રી ધર્મરતન પ્રકરણના પાઠ વિષે ખૂલાસા કરીશું, તે ઉપરથી વધારે સ્પષ્ટ રૂપે સમજાશે. અહીં તો વાત એ છે કે-શ્રી જૈન શાસ્ત્રામાં જીત-વ્યવહારનાં જે લક્ષણા દર્શાવવામાં આવ્યાં છે તે લક્ષણા તેમ જ જીતવ્યવહારનાં તે લક્ષણાના ે સ્પર્ગ્ડીકરણને અંગે જે ઉલ્લેખા શ્રી જૈન શાસ્ત્રામાં કરાએલા મૌજાદ છે, તે રજાૂ કર્યા પછીથી પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી કહે છે તેવી 'ટીપ્પણામાં પર્વતિથિની હાનિ કે વૃદ્ધિ હોય તો પણ તે હાનિ-વૃદ્ધિ પ્રસંગે તેનાથી પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિની જ હાનિ-વૃદ્ધિ કરવાની પ્રવૃત્તિ ' અમુક કાલથી કે પેઢીએાથી ચાલી આવતી હાેય તાે પણ, તે પ્રવૃત્તિને જીતવ્યવહારનાં લક્ષણા વસ્તુતઃ ઘટી શકે છે કે નહિ અને તે લક્ષ્ણા ઘટી શકતાં હાય તા પણ તે કેવી કેવી રીતિએ ઘડી શકે છે, એ બધું આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રરિજીએ વિગતવાર જણાવવું નેઈતું હતું. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ આવું કાંઈજ કર્યું નથી; એટલું જ નહિ, પણ 'આચરણા'ને 'જીત-આચાર' કહેવાય-તે જણાવતાં ત્રણ સૂત્રાની સાક્ષી અને એકની એક ગાંધા માટે બે ભાષ્યગ્રન્થાની સાક્ષી આપનાર આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રરિજીએ, પાતે જે પ્રવૃત્તિને જીતવ્યવહાર કહે છે તે પ્રવૃત્તિને કયા કયા કારણે જીતવ્યવહાર કહી શકાય~એ વિષેનું એક પણ વાસ્તવિક શાસ્ત્રપ્રમાણ રજૂ કર્યું નથી. કારણ એ જ છે કે-જૈન શાસ્ત્રકાર મહાપુરૂષાએ જીતઆચારનાં જે લક્ષણા ક્રમાવ્યાં છે અને તે લક્ષણોના સ્પષ્ટીકરણને અંગે જે જે વાતા કરમાવી છે, તેમાં જો ઉડા ઉતરાય તા આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી જે પ્રવૃત્તિને જીતવ્યવહારે ઠરાવવાને તત્પર અન્યા છે, તે પ્રવૃત્તિ

કાઈ પણ રીતિએ જતવ્યવહાર ઠરી શકે-એ શક્ય જ નથી.

### જાતવ્યવહારનાં લક્ષણા

- ૧. હવે અમા જાતઆચારનાં લક્ષણા તથા તે લક્ષણાનાં મહાપુર્યાએ કરેલાં સ્પષ્ટીકરણા વિષે જૈન શાસાધારા દ્વારા જણાવીએ છીએ.
- (૧) वृत्त એટલે એક વાર પ્રવૃત્ત, अणुवृत्त એટલે બીજી વાર પ્રવૃત્ત, प्रवृत्त એટલે ત્રીજી વાર પ્રવૃત્ત અને મહાપુર્વોએ અનેક વાર આચરેલાે એવાે જે વ્યવહાર, તે વ્યવહાર જેમ ખહુ વાર ખહુશ્રુતાએ આચરેલાે હાેય, તેમ ખહુશ્રુતાેથી નિષેધ કરાએલાે ન હાેય તાે જ તે જીતકૃત ગણાય છે, એ વાત શ્રી જીતકલ્ય-ભાષ્યમાં નીચેની ગાથા દ્વારા જણાવવામાં આવી છે.
  - " बहुसो बहुस्सुएहिं जो बत्तो ण य णिवारितो होति । वत्तणुपवत्तमाणं ( वत्तणुवत्तपवत्तो ), जीएण कतं हवति एयं ॥ ६७७॥" [ मुद्रिते पृ. ५९ ]
- (૨) અશઠ એટલે રાગદ્વેષરહિત, પ્રમાણસ્થ પુરૂષે એટલે યુગપ્રધાન આચાર્યભગવાન શ્રીમત્ કાલિકસૂરીશ્વરજી મહારાજા જેવા સંવિગ્ન ગીતાર્થાદિગુણભાક પુરૂષે ક્રળ્ય-ક્ષેત્ર-કાલાદિને વિષે તેવા પ્રકારનું પુષ્ટાલંબન-સ્વરૂપ કારણ પ્રાપ્ત થયે છતે, જે અસાવદ એટલે પંચ મહાવતાદિ જે મૂલ ગુણા તથા પિડવિશુદ્ધિ આદિ જે ઉત્તર ગુણા-તે મૂલાત્તર ગુણાની આરાધનાને બાધ કરવાના સ્વભાવથી રહિત આચરણ કર્યું હાય અને તે આચરણને જે તત્કાલવર્તી તથાવિધ ગીતાર્થોએ નિષેધ્યું ન હાય, એટલું જ નહિ પણ બહુમત કર્યું હાય, તા તે આચરણને ' આચીર્ણ ' ' આચરણા ' અગર તા ' જત' તરીકે માની, કહી અને આદરી શકાય છે. શ્રી ખૃહતકલપસૂત્ર-ભાષ્યમાં આ બીના 'જત'નું લક્ષણ દર્શાવતાં જણાવવામાં આવી છે. જાઓ-

# " असढेण समाइण्णं, जं कत्थइ कारणे असावज्जं । ण णिवारियमण्णेहिँ य, बहुमणुमयमेत्तमाइण्णं ॥ ४४९९ ॥

- 'अझठेन' रागद्वेषरिहतेन कालिकाचार्यादिवत् प्रमाणस्थेन सता 'समाचीर्णम्' आचितिं यद् भाद्रपद्शुद्धचतुर्थीपर्शुषणापर्ववत् 'कुत्रखित् 'द्रव्यक्षेत्रकालादौ 'कारणे 'पुष्टालम्बने 'असाव्यं' प्रकृत्या मूलोत्तरगुणाराधनाया अबाधकम्, 'न च' नैव निवारितम् 'अन्यैः 'तथावि धेरेव तत्कालवर्तिभिगीतार्थैः, अपि तु बहु यथा भवति एवमनुमतमेतदाचीर्णमुच्यते ॥ ४४९९॥" [मुद्दिते पृ. १२१४]
- (3) પૂ. મહાપાધ્યાય શ્રીમદ્ યશાવિજયજી મહારાજા કરમાવે છે કે--આચરણાને માન્ય કરવાની શ્રી જૈન શાસ્ત્રોની અથવા તો ભગવાન શ્રી જિનેશ્વરદેવાની આજ્ઞા છે-એ સાચું, પણ તે જ આચરણાને માન્ય કરવાની શ્રી જિનાજ્ઞા છે, કે જે આચરણા આજ્ઞાથી વિરુદ્ધ ન હાય. અસંવિગ્નાચરણા, કે જે અસદ્ આલંખનથી કરાએલી હાય છે, તે આચરણાને માન્ય કરવાની શ્રી જિનાજ્ઞા છેજ નહિ. અસંવિગ્ના દુ:ષમાકાલાદિ દોષાના આલમ્ખન દ્વારા પાતાના પ્રમાદને માર્ગ તરીકે બ્યવસ્થાપિત કરે છે, એ યુક્ત નથી : કારણ કે-દુ:ષમાકાલમાં જેમ વિષાદિમાં રહેલી નાશકતા વિદ્યમાન જ છે, તેમ પ્રમાદની પણ અનર્થ કરવાની શક્તિ નાશ નથી

પામી પણ વિદ્યમાન જ છે. શ્રી જિનાજ્ઞાથી અવિરુદ્ધ આચરણાનું લક્ષણ 'असहेण'વાળી ગાથામાં દર્શાવ્યું છે તેવું માનવામાં આવ્યું છે. આ પ્રકારે આચરણાને અંગે પણ આજ્ઞાની સિદ્ધિ કર્યા પછીથી, શાસ્ત્રકાર મહાપુર્ષે એમ પણ કહ્યું છે કે—પરપક્ષની વાત તો દ્વર રહી પણ સ્વપક્ષમાં પણ દુઃષમાકાલના દેશ્યથી એવા શ્રમણ વેષધારી મુંડા ઘણા દેખાય છે, કે જેઓ શ્રમણગુણેશના વ્યાપારથી મુક્ત છે, ઉદ્દામ અધ્યો જેવા છે અને નિરંક્શ હાથીઓ જેવા છે. તે બધાને દ્વરથી જ વિષની જેમ તજવા જોઈએ અને આજ્ઞાશુદ્ધ એવા સાધુઓ તથા શ્રાવકોને વિષે બહુમાન કરવું જોઈએ. જીઓ શ્રી ઉપદેશ રહસ્યમાં—

" जयणा खल्छ आणाए, आयरणावि अविरुद्धगा आणा । णासंविग्गायरणा, जं असयालंबणकया सा ॥ १४५ ॥

यतना खलु निश्चयेन, आक्षया निशीधादिस्त्रादेशेन भवति, न तु स्वाभिप्रायेण छोकाचार-दर्शनेनैव वा, नन्वाचरणाप्याक्षेव पंचसु व्यवहारेषु जितस्यापि परिगणनात्, तथा च कथं नेयं यतनायां प्रमाणमित्यत्राह। आचरणाप्यविरुद्धैवाक्षा न पुनरसंविग्नाचरणा, यद् यस्मात्, असदाछंबनकृता सा, ते हि दुःषमाकाछादिदोषावछंबनेन स्वकीयं प्रमादं मार्गतया व्यवस्थाप्यन्ति, न चैतद् युक्तम्, विषादेखि दुःषमायां प्रमादस्याप्यनर्थकरणशक्त्यविघातात्, तदुक्तम् "मारेति दुस्समाप, विसादओ जह तहेव साहुणं। निकारणपिडसेवा, सव्वत्थ विनासई चरणं॥ " अविरुद्धाचरणायाश्चेत्थं छक्षणमामनंति। "असहेण समाइन्नं, जं कत्थइ केणइ असावज्जं। न निवारियमन्नेहिं, जं बहुमयमेअमायरिश्रं॥ "अश्वठेनामायाविना सता समावीर्णमाचरितम्, यद्भाद्रपद्शुक्चचतुर्थीपर्युषणापर्ववत्, कुत्रचित्काछे क्षेत्रे वा केनचित्सं-विग्नगीतार्थत्वाद्गुणभाजा कालिकाचार्यादिनाऽसावद्यं मूलोत्तरगुणाराधनाविरोधि तथा न नैव निवारितमन्यैश्च तथाविधैरेव गीतार्थैः अपि तु बहु यथा भवत्येवं मतं बहुमतमेतदा-चरितम्॥ १४५॥

दीसंति बहू मुंडा दूसमदोसवसओ सपक्खेबि। ते दूरे मोत्तव्या आणासुद्धेसु पडिबंधा ॥ १४६॥

पवंविधाक्षासिद्धिः सांप्रतं यथा भवति तथा हि दृश्यंते, स्वपक्षेऽपि किं पुनः परपक्ष इत्यपिशब्दार्थः, वहवो मुंडा अमणगुणमुक्तयोगिनो ह्या इवोहामा गजा इव निरंकुशाः शिरोमुंडा,
दुःषमादोषवशतः पंचमारकवैगुण्यवलात्, तदुक्तम्, "कलहकरा उमरकरा असमाहिकरा
अणिव्युद्दकरा य। होहंति भरहवासे बहुमुंडा अप्पसमणा य॥" ते दूरेण मोक्तव्या विषवत्
परिद्दक्तव्याः, तथा आक्षाशुद्धेषु सम्यगधीतिजनागमाचारवशात् शुद्धिमागतेषु साधुषु आवकेषु
वा, प्रतिवंधो बहुमानः कार्यः ॥ १४६ ॥" [मुद्रिते पृ. ५९]

(૪) પૂ. સુવિહિતશિરામાિ આચાર્યભગવાન શ્રીમદ્ હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાએ રચેલા શ્રી "યોગવિંદ્યિकા" નામના બન્થની પૂ. મહાપાધ્યાય શ્રીમદ્ યશાવિજયજી મહારાજે વ્યાપ્યા લખી છે. તે વ્યાપ્યામાં તેઓશ્રી જણાવે છે કે—શાસ્ત્રની નીતિથી જે વર્તનારા હોય, તે એક પણ મહાજન છે. અજ્ઞાન સાર્થાથી ફાયદો શાે ? કારણ કે—આંધળા સાે હોય તાે પણ તે જોઇ શકતા નથી. સંવિગ્નજનાઓ જેનું આચરણ કર્યું હોય, શ્રુતવાકચોથી જે અખાધિત હાય અને જે પારમ્પર્ય વિશુદ્ધિવાળું હોય, તે આચરણ એ જીતવ્યવહાર કહેવાય છે. શ્રુત

અને તેના અર્થનું આલમ્બન નહિ કરનારા અસંવિગ્નાએ જે આચરણ કર્યું હોય, તે જત-વ્યવહાર નથી પણ અન્ધપરંપરા છે. આકલ્પવ્યવહારને માટે શ્રુત એ વ્યવહારક નથી, એવું કહેનારને માટે શાસ્ત્રમાં માટું પ્રાયશ્ચિત્ત દર્શાવેલું છે. આથી એક માત્ર જ્ઞાનિઓએ ક્રમા-વેલા વિધિના રસિક જેનાએ, શ્રુતાનુસારે કરીને સંવિગ્નજત આલંબન કરવા યોગ્ય છે, એવી ભગવાન શ્રી જિનેશ્વરદેવાની આજ્ઞા છે. જુઓ—

- " एकोऽपि शास्त्रनीत्या यो, वर्तते स महाजनः ।

  किमझसार्थैः शतम-प्यन्थानां नैव पश्यति ॥ ४ ॥

  यत्संविग्नजनाचीर्णं, श्रुतवाक्यैरबाधितम् ।

  तज्जीतं व्यवहाराख्यं, पारम्पर्यविश्चद्धिमत् ॥ ५ ॥

  यदाचीर्णमसंविग्नैः, श्रुतार्थानवलम्बिभः ।

  न जीतं व्यवहारस्त-दन्धसंतितसम्भवम् ॥ ६ ॥

  आकल्पव्यवहारार्थं, श्रुतं न व्यवहारकम् ।

  इति वक्तुर्महत्तन्त्रे, प्रायश्चित्तं प्रदर्शितम् ॥ ७ ॥

  तस्मांव्छुतानुसारेण, विध्येकरसिकैर्जनः ।

  संविग्नजीतमवलम्ब्य-मित्याज्ञा पारमेश्वरी ॥ ८ ॥ " [ मुद्रिते पृ. ७८ ]
- (પ) પૂ. મહોપાધ્યાય શ્રીમદ્ યશોવિજયજી મહારાજા શ્રી ગુરૂતત્ત્વવિનિશ્ચય નામના ગ્રન્થમાં કરમાવે છે કે-જીતવ્યવહાર તીર્થ પર્યન્ત હોય છે જ: કારણ કે-દ્રવ્યાદિના વિમર્શ-વિચારપૂર્વક અ-વિરૃદ્ધ એવી જે ઉત્સર્ગાપવાદ-યતના, તેનું જ પ્રાયઃ જીતરૂપપણું છે. માત્ર આગમાદિના કાલમાં સૂર્યપ્રકાશમાં જેમ ગ્રહપ્રકાશના અન્તર્ભાવ થાય છે, તેમ જીતવ્યવહારના આગમાદિવા દિવ્યવહારમાં અન્તર્ભાવ થાય છે. અહીં પ્રશ્ન ઉઠાવે છે કે-' તેને પછી શ્રુતકાલીન જીત એ પણ તત્ત્વતઃ શ્રુત જ છે, એમ કહેવામાં દેષ શાે છે? અને જે તેમ કહેવામાં દેષ નથી, તેને પછી કચારે જીતના ઉપયોગ છે?' આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં ગ્રન્થકાર-પરમર્ષિ કરમાવે છે કે-' જ્યારે તેનું (જીતનું) પ્રાધાન્ય હાય ત્યારે તેના (જીતના) ઉપયોગ કરવાના છે, એ કારણથી જે અંશમાં જીતમાં શ્રુતની અપ્રાપ્તિ હાય, તે અંશે તેનું જ (જીતનું જ) પ્રાધાન્ય છે.' જાુએન
  - " किञ्च जीतन्यवहारस्तावदातीर्थमस्त्येव, द्रव्यादिविमर्शाविरुद्धोत्सर्गापवादयतनाया पव प्रायो जीतरूपत्वात्, केवलमागमादिकाले सूर्यप्रकाशे ग्रहप्रकाशवत्त्रत्रैवान्तर्भविति न तु प्राधान्यम् श्चुते। तथा च श्रुतकालीनं जीतमपि तत्त्वतः श्रुतमेवेति को दोषः १ कदा तिहं तस्योपयोगः १ इति चेत्, यदा तस्य प्राधान्यम्, अत पव यदंशे जीते श्रुतानुपलम्मस्तदंशे इदानीं तस्यैव प्रामाण्यमिति॥ " [ मुद्रिते पृ. ६५ ]
- (ફ) એ જ શ્રન્થમાં, આગળ ચાલતાં-' જે જીતના આદર કરાશે તો દુનિયામાં કથી એવી આ-ચરણા છે કે જે પ્રમાણ નહિ ખને ? કારણ કે–અધાઓ જ સ્વપરમ્પરાગત જીતના આશ્રય કરનારા છે.' આવી શંકાનું નિરાકરણ કરતાં, શ્રન્થકાર પરમર્ષિએ ક્રમાવ્યું છે કે–જે જીત

www.jainelibrary.org

सावद्य છે, તેનાથી વ્યવહાર થતા નથી: જે જીત અસાવદ્ય છે, તેનાથી જ વ્યવહાર થાય છે. ગ્રન્થકાર—પરમર્ષિએ આગળ ચાલતાં એ વાત પણ રજૂ કરી છે કે—પાસત્થા અને પ્રમત્ત સંયતાએ આચીર્ણ અને એથી જ અશુદ્ધિકર એલું જે જીત, તે જીત યદ્યપિ મહાજનાચીર્ણ હાય તા પણ તે જીતથી વ્યવહાર નહિ કરવા એઈ એ. જે જીત એક પણ સંવેગપરાચણ દાન્ત પુરૂષે આચરેલું હાય, તે જીત શુદ્ધિકર છે માટે તેનાથી વ્યવહાર કરવા એઈએ. જુઓ—"यदि जीतमादियते तदा कि नप्रमाणीस्यात्? सर्वेरिप स्वपरम्परागतजीताश्रयणादित्यत आह-

"जं जीअं सावज्जं, ण तेण जीएण होइ ववहारो । जं जीअमसावज्जं, तेण उ जीएण ववहारो ॥ ४७ ॥ " [मुद्रिते ए. ६६]

તથા—

- "जं जीअमसोहिकरं, पासत्थपमत्तसंजयाईणं । जइ वि महाणा इन्नं, ण तेण जीएण ववहारो ॥ ५२ ॥ जं जीअं सोहिकरं, संवेगपरायणेण दंतेणं । इक्केण वि आइन्नं, तेण उ जीएण ववहारो ॥ ५३ ॥ " [म्रुद्रिते पृ. ६७]
- (૭) શ્રી ભગવતીજી સ્ત્રની વૃત્તિમાં પૂ. આચાર્યભગવાન શ્રીમદ્ અભયદેવસ્ત્રીશ્વરજી મહારાજા કરમાવે છે કે-કાલની અપેક્ષાએ બહ્વાગમ એટલે બહુ આગમના જાણુ એવા પુરૂષ. એવા બહુશ્રુત પ્રાવચનિકામાં એક આમ કરે છે અને બીજા તેમ કરે છે, તેમાં તત્ત્વ શું છે? તેનું સમાધાન એ છે કે-ચારિત્રમાહનીયના ક્ષયાપશમ વિશેષથી તથા ઉત્સર્ગાપવાદના ભાવિતપણાથી પ્રાવચનિકાની વિચિત્ર પ્રવૃત્તિ હોય છે, પણ પ્રાવચનિકાની તેવી વિચિત્ર પ્રવૃત્તિ સર્વથા પ્રમાણ જ છે એમ નથી: કારણ કે-આગમથી અવિરુદ્ધ એવી જે પ્રવૃત્તિ તે જ પ્રમાણ છે! નુઓ--
  - "प्रवचनमधीते वेत्ति वा प्रावचनः-कालापेक्षया बह्वागमः पुरुषः, तत्रैकः प्रावचनिक पवं कुरुते अन्यस्त्वेवमिति किमत्र तत्त्वमिति, समाधिश्चेह-चारित्रमोहनीयक्षयोपशमविशेषेण उन्त्सर्गापवादादिभावितत्वेन च प्रावचनिकानां विचित्रा प्रवृत्तिरिति नासौ सर्वथाऽपि प्रमाणम्, आगमाविरुद्धप्रवृत्तेरेव प्रमाणत्वादिति।" [ मुद्रिते पृ. ६१ ]
- (૮) પ્રવચનપરીક્ષા નામના ગ્રન્થમાં મહાપાધ્યાય શ્રી ધર્મસાગરજ મહારાજ ફરમાવે છે કે—
  - (ઋ) જે આચાર્ય શ્રી જિનમતને યથાવસ્થિત રૂપે પ્રકાશે છે તે જ આચાર્ય જિનસદશ છે. એથી વિપરીત પ્રકારના આચાર્ય તા, પાપના પુંજ જેવા હાઈ ને, સમ્યગ્દષ્ટિ જનાને માટે દ્વરથી જ તજવા યોગ્ય છે. સૂરિ–આચાર્યે પ્રવર્તાવેલું એલું પણ તે જ પ્રમાણ છે, કે જે માયારહિતપણે સમ્યક્ પર્યાલાચના કરવાપૂર્વક વિહિત કરાએલું હાય. તે પણ પ્રવચનના–શાસ્ત્રના ઉપઘાત કરનારૂં નહિ હાલું જેઈએ અને તત્કાલવર્તી અહુ- શ્રુતાથી પ્રતિષેધાએલું નહિ હાલું જેઈએ. એટલું જ નહિ, પણ તત્કાલવર્તી સર્વ ગીતાર્થોએ પર્યુષણાની ચતુર્થીની માક્ક સમ્મત કરેલું હોલું જેઈએ.
  - (आ) જે કાંઇ આચાર્યપ્રવર્તિત હાય તે પ્રમાણ ગણાય, એવું સ્વીકારવાથી તો સઘળા જ

પ્રવચનના ઉચ્છેદની આપત્તિ આવી લાગશે.

- (इ) શ્રુતવ્યવહારમાં શ્રુતવ્યવહારને ઉલ્લંઘીને પ્રવર્તનારા દર્શનને માટે પણ યાગ્ય નથી. જે જે પુરૂષ જે જે વ્યવહારવાળા હાય, તે તે વ્યવહારને પુરસ્કૃત કરીને ચાલતા શકા જ શ્રી જિનાજ્ઞાના આરાધક થાય છે, પણ અન્ય પ્રકારે શ્રી જિનાજ્ઞાના આરાધક થતા નથી.
- (ई) તત્કાલવર્તી અહુશ્રુતાએ સમ્મત કરેલું અને અન્યાએ આચરેલું પ્રાયઃ તે જ હાય છે, કે જે આગમવ્યવહારી અને યુગપ્રધાનાદિએ પ્રથમતઃ આચરેલું હાય, અર્થાત્-આગમવ્યવહારી અગર યુગપ્રધાનાદિએ પ્રવર્તાવેલું હોય : જેમ કે-પર્યુષણાચતુર્થી. અન્યથા, 'જેને જે પરંપરાગત, તેને તે પ્રમાણ '-એ વિગેરે વચનાના અસંભવ માનવો પડશે, એટલે કે-'જેને જે પરંપરાગત, તેને તે પ્રમાણ ' ઇત્યાદિ વચનાથી, કાઇને પણ અચાગ્ય પરંપરા માનવામાં રહેલી જે આપત્તિ જણાવાય છે, તે જણાવી શકાશે નહિ : કારણ કે-પરંપરા પણ શું ગમે તે પુરૂષે શરૂ કરેલી સ્વીકૃત કરાય છે? પરમ્પરાગત એલું પણ જે સાતિશાયી પુરૂષમૂલક ન હોય, તેને પરમ્પરાગત તરીકે કહેલું એ શક્ય જ નથી.
- (૩) શ્રી ભગવતીજી સૂત્રમાં પ્રાવચનિક પુરૂષાની સર્વ પણ પ્રવૃત્તિએ પ્રમાણ છે, એમ કહ્યું નથી : કારણ કે–શ્રુતભ્યવહારિએ જે પ્રવર્તાવેલું હોય તેમાં તે જ પ્રમાણ થાય, કે જે આગમને અનુસરનારૂં હોય-નહિ તેા, પ્રવચનબ્યવસ્થાના વિપ્લવ ઉત્પન્ન થવા પામે. જુઓ-
- (अ) तस्मात् स पवाचायों जिनसदद्याः यो जिनमतं सम्यक् यथावस्थितं प्रकाशयित, इतरथा स पापपुक्षः-केवळपापातमा परित्याज्यः दृरं दूरेण परिहरणीयः, कैः ?--' पुण्यसंकैः ' पुण्या-मिथ्यात्वादिकाळुष्याप्रतिहता संज्ञा येषां ते तथा, यद्वा पूर्णसंज्ञाः सम्यग्दष्टय इत्यर्थस्तैः पुरुषैर्जनवचनवितथप्रक्षपक्षे दर्शनमात्रतोऽपि त्याज्य इति ।

[ मुद्रिते पृ. ३६७-३६८ ]

सूरिकृतमिप-आचार्यप्रवित्तमिप चिअत्ति पवकाराधं तदेव प्रमाणं-सत्यतयाऽभ्युपग-न्तव्यं यद्शठमावेन-निम्मीयितया ऋतुभावेनेत्यर्थः संज्ञनितं-सम्यक् पर्यालोचनया विहितं, तदिप निरवद्यं-निष्पापं प्रवचनानुप्रधाति तथाऽन्यैरनिवारितं-'मा इत्यं कुरुं इत्येवंरूपेण नान्यैर्वहुश्रुतैस्तत्कालवित्तिभः प्रतिषिद्धम् , प्रविचयमिप बहुश्रुतानामनुमतं तत्कालवित्तिभवंगीतार्थसम्मतं यथा पर्युषणाचतुर्थी। [ मुद्रिते पृ. ३६८ ]

- (आ) यर्त्किचिदाचार्यप्रवर्तितस्य प्रामाण्यमभ्युपगमे प्रवचनमात्रस्याप्युच्छेदापत्तेः। [ मुद्रिते पृ. ३६९ ]
- (इ) श्रुतव्यवहारे च श्रुतव्यवहारमुहङ्ख्य प्रवर्तमानो द्रष्टुभप्यकल्प्यः, यो यो यद्यदव्यवहार रवान्, स स तं तं व्यवहारं पुरस्कृत्य प्रवर्त्तमानो जिनाक्षाराधको, नान्यथा। [मुद्रिते पृ. ३७०]
- (ई) बहुसम्मतमन्याचरितं च प्रायस्तदेव भवति यदागमन्यवहारियुगप्रधानादिमूलकं स्याद्, यथा पर्युषणाचतुर्थी, अन्यथा "जस्स जं परंपरागयं तस्स तं पमाणं " इत्यादिवचना-नुपपत्तेः, यतः परम्पराऽपि किं यितिवित्पुरुषादारभ्याभ्युपगम्यते १, निह सातिशय-पुरुषमूलकमन्तरेण परम्परागतिमिति मणितुं शक्यते। [ मुद्रिते पृ. ३७४ ]

- (उ) प्रवचनमधीते.....प्रमाणत्वादिति व्याख्यानं श्रीभगवतीवृत्तौ, तत्र सर्वापि प्रवृत्तिः प्रमा-णतया न भणिता, यतः श्रुतव्यवहारिणा प्रवर्त्तितं तदेव प्रमाणं स्याबदागमानुपातिः, अन्यथा प्रवचनव्यवस्थाविष्ठवः प्रसज्येत । [ मुद्रिते पृ. ३७४ ]
- (૯) તત્ત્વતરંગિણી નામના ગ્રન્થમાં પણ મહાયાધ્યાય શ્રી ધર્મસાગરજી મહારાજ કરમાવે છે કે-
  - (31) આચાર્યપરંપરાથી આવેલી એવી પણ જે સામાચારી, પોતાના દેાષને કારણે સિહાન્તના –શાસ્ત્રના લેશ માત્ર પણ દેાષને દેખાડનારી ન હોય તે જ સામાચારી પ્રમાણ છે.
  - (आ) અશઠ પુરુષ દ્વારા આચરિત આદિ લક્ષણોથી રહિત એવી જે સામાચારી, તે પ્રશસ્ત નામવાળી હોય તો પણ, અંગીકાર કરવા યેડ્ય નથી: એટલું જ નહિ, પણ વિષમિશ્રિત દ્વાના જેમ ત્યાગ કરાય છે, તેમ આગમવિરૃદ્ધ સામાચારીના મન-વચન-કાયાથી કરવા-કરાવવા-અનુમાદવાથી પણ ત્યાગ કરવો જોઇએ: અર્થાત્ મન, વચન અને કાયાથી આગમવિરૃદ્ધ સામાચારીના પોતા પણ ત્યાગ કરે, બીજાની પાસે તેવી આગમવિરૃદ્ધ સામાચારીને આચરાવે નહિ અને જે કાઈ તેવી આગમવિરૃદ્ધ સામાચારીને આચરાવે નહિ અને જે કાઈ તેવી આગમવિરૃદ્ધ સામાચારીને આચરાવ
  - (अ) तृह्वक्लणं तु आयरियपारंपरएण आगया संती । सिद्धन्तदोषलेसं दंसेइ न अत्तदोसेणं ॥ ४६ ॥

तस्याः सामाचार्या लक्षणं तल्लक्षणं, तु पुनः, किं?-या आचार्यपरंपरया आगता सती आत्मदोषेण सिद्धान्तदोषलेशं न दर्शयित, अयं भावः - आचार्यपरंपरागतत्वे स्वात्म-दोषेण सिद्धान्तदोषादर्शकत्वं सामाचार्यः प्रामाण्यमिति, आत्मदोषेणेति पदं सिद्धान्तः शुद्धत्वश्वापनार्थम् , आधुनिककालवितस्वल्पसिद्धान्तानुसारेण स्वमतिकल्पितायाः प्रामाण्यपराकरणार्थं परंपरागतत्वे सतीति सप्तम्यन्तविशेषणं, निद्धपरंपरायातिन्द्वसामान्वारीनिवृत्तये सिद्धान्तदोषादर्शकत्वमिति, निद्धवसामाचारी हि सिद्धान्तदोषं दर्शयत्येष, आस्तां स्थूलतरदोषदृषितत्वं, स्वल्पेनाप्यागमविरोषेन दृषिता प्रमाणं न भवतीति क्षापः नार्थं लेशपदमिति, अत पव नास्माकं सामाचार्या आगमेन सह महान् विरोधः, किन्तु द्वित्रादिविचारः, स च न दोषोऽल्पत्वादित्याशयस्य प्रशस्तं निरस्तं, प्राणदेशं प्राप्य मृत्युदायकस्य स्वल्पस्थापि हलाहलस्य कंटिववरदेशं प्राप्य मृत्युदायकत्विनयमादिति को भावः - आगमनिष्ठकवचनस्याप्यपलापिनो वचनमात्रश्रवणे समीपावस्थाने चानन्तानि जन्ममरणानि लभते, किं न पुनस्तदाचरितसामाचारीकरणेनेति रहस्यम्।

[ मृद्दिते पृ. ३२-३३ ]

(आ) इहरा पसत्थनामावि पंडिआणं पमाणमिह न जओ। विसमिस्सपायसं वा तिविहं तिविहेण विजिज्जा ॥ ४७ ॥

इतरथा-पतल्रक्षणरिहता सामासारी प्रशस्तनाम्न्यपि, नाङ्गीकार्येत्यध्याहार्यं, कुतो?, यतः पंडितानामिह प्रवस्ने सा प्रमाणं न भवति, तिहं कि कर्त्तव्यमित्युत्तरार्द्धमाह-आगमविरुद्धसामासारीमिति गम्यं, विषमिश्रपायसमिव त्रिविधं त्रिविधेन-मनोवाकाय-करणकारणासुमतिभिर्वर्जयेदिति। [ मुद्रिते पृ. ३४ ]

- ર. ઉપર રજ્ કરવામાં આવેલા શાસ્ત્રપાઠા જેવાથી તમે સમજ શકશા કે-વૃત્તાનુવૃત્તપ્રવૃત્તના શબ્દાર્થ માત્રને ચહ્યુ કરીને, ગમે તેવી ' આચરણુ 'ને, શ્રી જિનશાસને જે આચરણુને શ્રી જિનવ્યનની માફક માનવા લાયક જણાવેલી છે તેવી ' આચરણુ ' તરીકે માની લેવામાં આવે, તો ભારે અનર્થ નિષ્યન્ન થયા વિના રહે નહિ. જે કાઈ પણ આચરણા, આચરણાનાં લક્ષણાથી યુક્ત હોય, પણ આચરણાના એક પણ લક્ષણની અવમાનના કરનારી ન હોય, તે આચરણા શ્રી જિનાગ્રાની માફક જ માન્ય કરવા લાયક છે અને તેમ કરવામાં પણ વસ્તુતઃ તો શ્રી જિનાગ્રાની જ આગ્રાધના છે: કારણ કે-આચરણાને માનવી જોઈ એ, એવું પણ ભગવાન શ્રી જિનેશ્વરદેવોએ ફરમાવેલું છે માટે જ માન્ય કરાય છે અને એ રીતિએ વિચારણા કરતાં પણ સમજ શકાય કે-જે આચરણામાં ભગવાન શ્રી જિનેશ્વરદેવોની આગ્રાથી વિરુદ્ધતા હોય, તેવી આચરણાને માનવાની કલ્પના પણ ભવભીરૂ શાસનાનુસારિઓથી થઇ શકે નહિ. આથી જ, આચરણાના નામે કાઈ ઉન્માર્ગે ચાલી ન જાય અગર કાઇ ઉન્માર્ગે દોરી જઇ શકે નહિ-એ હેતુથી પણ, પરમ ઉપકારી મહાપુર્વેએ આચરણાના વિષયમાં ઘણી ઘણી સ્પષ્ટતા કરેલી છે અને તે જેતાં આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્તરિજ કહે છે તેમ પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિની જ હાનિ-વૃદ્ધિ ગમે તેટલા લાંબા કે ટૂંકા કાલથી થતી આવી હોય, તો પણ તેને કાઈ પણ રીતિએ વાસ્તવિક સ્વરૂપની આચરણા તરીકે કહી કે માની શકાય નહિ.
  - 3. ઉપર જણાવેલા શાસપાઠામાં સાફ સાફ શબ્દોમાં એમ જણાવવામાં આવ્યું છે કે—
- (૧) જે આચરણા સંવિગ્નગીતાર્થાદિગુણભાક્ પ્રમાણસ્થ પુરૂષે પ્રવર્તાવેલી ન હોય, તેવી ગમે તેટલી જીની પણ આચરણાને વાસ્તવિક સ્વરૂપની આચરણા કહી શકાય જ નહિ.
- (૨) સંવિગ્નગીતાર્થાદિગુણભાક્ પ્રમાણસ્થ પુરૂષે પ્રવર્તાવેલી એવી પણ આર્ચરણા, જે રાગ–દેષથી અથવા માયાથી રહિતપણે પ્રવર્તાવેલી ન હોય, તો તે આચરણાને વાસ્તવિક સ્વરૂપની આચરણા કહી શકાય જ નહિ.
- (૩) સંવિગ્નગીતાર્થાદેગુણભાક્ પ્રમાણસ્થ પુરૂષે અશકપણે પ્રવર્તાવેલી એવી પણ આચરણા, જો નિરવદ્ય ન હોય એટલે કે સર્વથા હિંસાવિરમણ આદિ મહાવતો રૂપ મૂલગુણા અને પિંડ-વિશુદ્ધચાદિ ઉત્તરગુણોના વિદ્યાત કરનારી હોય અગર તો શાસ્ત્રવચનાના વિદ્યાત કરનારી હોય, તો પણ તેને વાસ્તવિક સ્વરૂપની આચરણા કહી શકાય જ નહિ.
- (૪) સંવિગ્નગીતાર્થાદિગુણભાક પ્રમાણસ્થ પુરૂષે અશકપણે પ્રવર્તાવેલી અને નિરવદ્ય એવી પણ આચરણા, જે તત્કાલીન તથાવિધ ગીતાર્થોથી નિષિદ્ધ કરાએલી હેાય, તેા પણ તેને વાસ્તવિક સ્વરૂપની આચરણા કહી શકાય જ નહિ.
- (૫) સંવિગ્નગીતાર્થાદિગુણભાક્ પ્રમાણસ્થ પુરૂષે અશઠપણે પ્રવર્તાવેલી હોય, નિરવઘ હોય અને તત્કાલીન તથાવિધ ગીતાર્થોથી નિષિદ્ધ કરાએલી પણ ન હોય, એવી ય આચરણા જો તત્કાલીન તથાવિધ બહુશ્રુતાએ બહુમત કરેલી ન હોય, તેા પણ તેને વાસ્તવિક સ્વરૂપની આચરણા કહી શકાય જ નહિ.
- (६) જે પરંપરાનું મૂળ સાતિશાયી પુરૂષ ન હોય, તેને વસ્તુત: પરંપરાગત તરીકે કહી શકાય નહિ.

- (૭) શ્રુત વ્યંવહારી કાઇ પણ આચરણા શ્રુતનું ઉદલંઘન કરીને કરી શકે જ નહિ.
- (૮) જેને માટે શ્રુતની પ્રાપ્તિ હોય, તેને માટે છતની પ્રધાનતા હોઈ શકે નહિ.
- (૯) જે આચરણા આગમથી વિરુદ્ધ હેત્ય, એ કારણે સાવઘ તથા અશુદ્ધિકર હેત્ય, તે આચ-રણાના સ્વીકાર તા થઇ શકે જ નહિ, પણ તેવી આચરણાના ( મન-વચન-કાયાથી કરવા-કરાવવા-અનુમાદવા રૂપે ) ત્રિવિધે ત્રિવિધે ત્યાગ જ કરવા જોઈએ.

## तिथिप्रवृत्तिने छतव्यवहार न अहेवाय तेनां डेटसांड डारखाः

- ૧. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિરજીએ પ્રસ્તુત તિથિદિન અને પર્વાસધનના મન્તવ્યભેદના પ્રસંગમાં જે પ્રવૃત્તિને વાસ્તવિક સ્વરૂપની આચરણા તરીકે જણાવેલી છે, તે પ્રવૃત્તિને કાઈ પણ સમજી માણસ, વાસ્તવિક સ્વરૂપની આચરણા કહી કે માની શકે તેમ છે જ નહિ : તેનાં કેટલાંક કારણોના આ નીચે ટૂંકમાં ઉલ્લેખ કરવામાં આવે છે—
- (૧) આચરણાના વિષયમાં સર્વથી પ્રધાન વસ્તુ આગમાવિર્દ્ધતા છે. શાસ્ત્રથી વિરૃદ્ધ પ્રવૃત્તિને વસ્તુતાઃ આચરણાનું એક પણ લક્ષણ ઘટી શકે નહિ, પણ ક્ષણભરને માટે એવી કલ્પના કરી લેવામાં આવે કે–શાસ્ત્રવિરૃદ્ધ પ્રવૃત્તિને બીજાં સર્વ લક્ષણા ઘટતાં હોય, તા પણ તેને વાસ્ત્તવિક સ્વરૂપની આચરણા કહી શકાય જ નહિ. આથી જ, પ્રાવચનિક એટલે વિદ્યમાન બહુ આગમાના જાણ એવા પણ પુરૂષોની પ્રવૃત્તિને શાસ્ત્રથી અવિરૃદ્ધ હોય તા જ પ્રમાણ માનવી, એવું શ્રી ભગવતીજી સ્વ્રવૃત્તિમાં કરમાવેલું છે, જે આપણે જોયું. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ત્રિજીનું પર્વતિથિઓના દિવસાના સંબંધનું મન્તવ્ય શાસ્ત્રથી વિરૃદ્ધ છે: કારણ કે–
  - (अ) પર્વતિથિઓ સ્પોદયસ્પર્શિની મળે ત્યાં સુધી તો સ્પોદયસ્પર્શિની જ લેવી જોઈએ એવી શાસની આજ્ઞા છે, જ્યારે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી પૂનમ અગર અમાસની વૃદ્ધિએ પ્રથમા પૂર્ણિમાએ અગર પ્રથમા અમાવાસ્યાએ ચતુર્દશીને માનવાનું કહે છે અને ભાદરવા સુદ પ ની વૃદ્ધિએ પ્રથમા પંચમીએ ચતુર્થી માનવાનું કહે છે. પૂનમ કે અમાસની વૃદ્ધિએ ચૌદશ અને ભાદરવા સુદ પ ની વૃદ્ધિએ ભાદરવા સુદ ૪ નિયમા સ્પોદયસ્પર્શિની પ્રાપ્ત થાય છે, એટલે પહેલી અમાસે કે પહેલી પૂનમે ચાદશ માનવી અને ભાદરવા સુદ પ હેલી પાંચમે ભાદરવા સુદ ૪ માનવી, એ આ રીતિએ પણ આજ્ઞાવિરુદ્ધ અગર શાસ્ત્રવિરુદ્ધ જ છે.
  - (अत) વળી શાસ્ત્રની આજ્ઞા એવી પણ છે કે—જે જેમાં ન હોય તેને તેમાં માનલું એ આરોપ છે અને આરોપ એ મિથ્યાજ્ઞાન છે, માટે આરોપ દ્વારા પર્વદિનનું નિયતપણું કરી શકાય જ નહિ. હવે જુઓ કે—પહેલી પૂનમે કે પહેલી અમાસે ચાદશના ભાગની તથા ભાદરવા સુદ પહેલી પાંચમે ભાદરવા સુ. ૪ ના ભાગની ગન્ધ સરખી પણ હોઈ શકે જ નહિ, એટલે પહેલી પૂનમ કે પહેલી અમાસે ચાદશ માનવી તથા ભાદરવા સુદ પહેલી પાંચમે ચાથ માનવી, એ આરોપ જ છે. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજીનું મન્તભ્ય તેવા આરોપ કરવાનું વિધાન કરતું હોવાના કારણે પણ શાસ્ત્રવિરૃદ્ધ છે.
  - (इ) વળી શાસ્ત્રની આજ્ઞા એવી પહ્યુ છે કે-પાક્ષિકને માટે પંદરમી તિથિને લંઘાય નહિ,

ચામાસીને માટે ચાથા માસની ત્રીસમી તિથિને લંઘાય નહિ અને સંવત્સરીને માટે ખારમા માસની ત્રીસમી તિથિને લંઘાય નહિ. એ વાત, પૂર્વે સંજવલનાદિ કષાયોના ઉદયની વાતમાં, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીના શબ્દોમાં કહેવાઇ ગઈ છે. પહેલી પૂનમે કે પહેલી અમાસે પાશ્ચિક અગર ચાતુર્માસિક કરવાથી, પંદરમી તિથિ અગર ચાથા માસની ત્રીસમી તિથિ લંઘાય છે અને ભાદરવા સુદ પહેલી પાંચમે ચાથ માનવાથી ખારમા માસની ત્રીસમી એટલે સંવત્સરની ત્રણ સા સાઈકમી તિથિ લંઘાય છે, એથી પણ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિરજનું મન્તવ્ય શાસ્ત્રવિરદ્ધ છે એમ સાળીત થાય છે.

- (ફ્ર) વળી શાસની આજ્ઞા એવી પણ છે કે-કલ્યાણકતિથિઓ એ પણ પર્વતિથિઓ જ છે. આમ છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ત્રિજીના મન્તત્ય પ્રમાણે કલ્યાણકતિથિઓ અપર્વતિથિઓ જ ઠરે છે, એ વાત આગળ જણાવી ગયા છીએ : કારણ કે-તેઓ 'પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિએ અપર્વતિથિની જ હાનિ-વૃદ્ધિ થાય 'એમ કહીને અને 'પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ મનાય જ નહિ '-એમ કહીને, કલ્યાણકયુક્ત એવી પણ ત્રયોદશી આદિ પર્વતિથિઓની ક્ષય-વૃદ્ધિ પણ માને છે અને ચતુર્દશી કે પૂર્ણિમા-અમાવાસ્યા આદિની હાનિ-વૃદ્ધિએ કલ્યાણકયુક્ત એવી પણ ત્રયોદશી આદિ તિથિઓની દીપ્પણમાં ન હાય તો પણ કાલ્પનિક રીતિએ હાનિ-વૃદ્ધિ કરે છે. આમ, શાસ જે તિથિને પર્વતિથિ કહેવાય-એમ ફરમાવે છે, તે તિથિને, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજનું મન્તવ્ય અપર્વતિથિ જ ઠરાવે છે અને એ કારણે પણ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજનું મન્તવ્ય અપર્વતિથિ જ ઠરાવે છે અને એ કારણે પણ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજનું મન્તવ્ય શાસથી વિરુદ્ધ છે.
- (૨) આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીના મન્તબ્ય મુજબ વર્તવામાં આવે, તો ઘણી રીતિએ મૃષાવાદી પણ બનાય છે. જો કે--મૃષાવાદ, એ પણ શાસ્ત્રથી વિરુદ્ધ જ છે પણ અત્રે મૃષાવાદના દેષને પ્રધાન બનાવીને કહેવાય છે. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીના મન્તબ્યને અનુસરવામાં આવે તો નીચેની બાબતામાં મૃષાવાદી અનવું પડે.
  - (3) પહેલી પૂનમે કે પહેલી અમાસે 'આજે ચૌદશ છે' એમ બાલવું, એ મુષાવાદ છે.
  - (आ) ઉદયગતા ચતુર્દશીએ ' આજે તેરશ છે '-એમ બાલવું, એ મૃષાવાદ છે.
  - 😮 બાદરવા સુદ પહેલી પાંચમે ' આજે બાદરવા સુદ ચાથ છે '–એમ બાલવું, એ મૃષાવાદ છે.
  - (🛊) ઉદયગતા ભાદરવા સુદ ચાર્થ ' આજે ભાદરવા સુદ ત્રીજ છે '–એમ બાલવું, એ મુષાવાદ છે.
  - (૩) એકમ, ત્રીજ, ચાથ, સાતમ, દશમ અને તેરશની હાનિ કે વૃદ્ધિ ન હોય, તે છતાં પણ 'એકમાદિની હાનિ-વૃદ્ધિ છે'-એમ એલલું, એ મૃષાવાદ છે.
  - (क) પહેલી બીજ, પહેલી પાંચમ, પહેલી આઠમ, પહેલી અગીચ્યારસ અને પહેલી ચૌદશને 'બીજ એકમ, બીજ ચાથ, બીજ સાતમ, બીજ દશમ અને બીજ તેરશ ' કહેવી, એ મુષાવાદ છે.
  - (ऋ) પર્વતિથિને 'અપર્વતિથિ ' કહેવી, એ મૃષાવાદ છે.
- (૩) આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીનું મન્તવ્ય શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ અને મૃષાવાદમય હોવાના કારણે સાવદ હોવાથી અશુદ્ધિકર જ છે, પણ એક વધુ પ્રકારે પણ અશુદ્ધિકર છે. બીજ, પાંચમ, આઠમ,

અગીઆરસ અને ચૌદશ—એ પાંચ પર્વતિથિઓએ પરભવના આયુષ્યના બંધ પડવાના જેવા સંભવ છે, તેવા સંભવ અન્ય કાઇ પણ તિથિએ નથી—એવું સૂચવીને પણ, બીજ આદિ પાંચ પર્વતિથિઓએ તપાવિધાનાદિ ધર્માનુષ્ઠાન કરવાનું શ્રી જિનાગમમાં કરમાવેલું છે. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીનું મન્તવ્ય, પૂનમ કે અમાસની વૃદ્ધિએ ઉદયળતા ચૌદશને બીજી તેરશ માનવાનું વિધાન કરે છે, એટલે જેઓ ચતુર્દશીના કારણે પાપથી નિવૃત્તિ આદિ તથા તપાવિધાનાદિ કરતાં અટકાવે છે, અને એ રીતિએ ખરી ચતુર્દશીએ પાપથી નિવૃત્તિ આદિ તથા તપાવિધાનાદિ કરતાં અટકાવે છે, અને એ રીતિએ ખરી ચતુર્દશીએ પાપમાં પ્રવર્તાવે છે. હવે જે તે જ ખરી ચતુર્દશીએ આયુષ્યના બંધ પડે, તા પાપપ્રવૃત્ત હોવાના કારણે નુકશાન થયા વિના ન રહે. આ રીતિએ પણ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજીનું મન્તવ્ય અશુદ્ધિકર છે, એવું પૂરવાર થાય છે. વળી ચૌદશે પાક્ષિક કે ચૌમાસી પર્વ છતાં, પાક્ષિક કે ચૌમાસી પર્વ ન મનાય તથા લાદરવા સુ. ૪ ના સંવત્સરી પર્વ છતાં, બા. સુ. ૪ ના સંવત્સરી પર્વ ન મનાય તો પર્વ લોપક બનાય, એ કારણે પણ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજીનું મન્તવ્ય અશુદ્ધિકર છે.

- (૪) આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ જે પ્રવૃત્તિને વાસ્તવિક પ્રકારની આચરણા તરીકે જણાવી છે, તે પ્રવૃત્તિ શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ, સાવદ્ય અને અશુદ્ધિકર હોવાના કારણે, તે પ્રવૃત્તિને ' આચરણા ' કહી શકાય જ નહિ: પણ તેથી ય આગળ—
  - (અ) પર્વતિથિની હાનિ-વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર અપર્વતિથિની જ હાનિ-વૃદ્ધિ કરવાની પ્રવૃત્તિનું મૂળ કાઈ પણ સાતિશય પુરૂષમાં છે જ નહિ.
  - (आ) આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી મજકુર પ્રવૃત્તિ આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસૂરિજી મહારાજથી શરૂ થઈ એમ કહેતા હોય, તો પહેલી વાત તો એ છે કે-આચાર્ય શ્રી વિજયદેવ-સૂરિજી મહારાજે તેવી પ્રવૃત્તિ શરૂ કર્યાની વાત બનાવડી છે અને બીજી વાત એ કે-આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસૂરિજી મહારાજ શ્રુતવ્યવહારી હોઇને શ્રુતનું ઉલ્લંઘન કરવાના તેમને અધિકાર હતા જ નહિ, જ્યારે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી કહે છે તેવી પ્રવૃત્તિમાં શ્રુતનું સ્પષ્ટ ઉલ્લંઘન છે.
  - (इ) અજ્ઞાન અને પરિગ્રહધારી શ્રીપૂજ્યોની સત્તાના સમયમાં અનિયમિતપણે, અપૂર્ણપણે અને શાસ્ત્રથી સર્વથા વિરુદ્ધપણે શરૂ થયેલી છે.
  - (\$) જે વિષયમાં શ્રુતપ્રાપ્તિ થતી હોય અને શ્રુતાનુસરણ કરવામાં અલ–ઝુદ્ધિ આદિની ખામી નડવાના સંભવ જ ન હોય, તેમાં જીતનું પ્રાધાન્ય હાેઈ શકે જ નહિ.

આ વિગેરે કારણેથી પણ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ જે પ્રવૃત્તિને વાસ્તવિક કારિની આચરણા તરીકે રજૂ કરેલી છે, તે પ્રવૃત્તિને કાઈ પણ રીતિએ વાસ્તવિક કારિની આચરણા કહી શકાય તેમ નથી. તેવી પ્રવૃત્તિને આચરણા કહેવી, એ આચરણાનું અપમાન કરવા બરાબર પણ છે.

## શ્રી તપાગચ્છમાં એવી શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ આચરણા સંભવે જ નહિ :

૧. શ્રી જૈન શાસનને માનવાવાળા તરીકે પાતાને જણાવતા ઘણા ગચ્છા છે, પરન્તુ સર્વ

www.iainelibrarv.org

ગચ્છામાં એક માત્ર શ્રી તપાગચ્છ જ એવા છે કે–જે ગણમાં શ્રી જિનાગમાદિમાં કરમાવેલી અને આચરભાનાં લક્ષણા મુજબની શુદ્ધ સામાચારી અખિક્ડતપણે પ્રવર્તમાન છે, એવી વાત સાલમી શતાબ્દિમાં થયેલા પૂ. આચાર્યભગવાન શ્રીમન્ મુનિસુન્દરસૂરીધરજી મહારાજાએ પાતાની રચેલી ' યુર્વાવલી ' માં નીચેના શ્લોકા દ્વારા જણાવી છે—

- " आज्ञाभङ्गान्तरायोत्थाऽनन्तसंसारनिर्भयैः । सामाचार्योऽपि पाश्रात्यैः, पायः स्वैरं प्रवर्त्तिताः ॥ ४६४ ॥
- " उपधानमतिक्रान्ति-जिनार्चादिनिषेधतः । न्यूनिता दुःषमादोषात् , प्रमत्तजनताविष्याः ॥ ४६५ ॥
- " यत्तत्रासुकमिष्टाम्बु-पबृत्त्यादिसुखावहाः । वीक्ष्यन्तेऽन्यगणेष्वत्राऽचरणा लक्षणोज्झिताः ॥ ४६६ ॥
- " या श्रीवीरसुधर्माद्यैः, प्रणीता स्वागमानुगा । आचीर्णा स्थविरैः काला-नुरूपयतनाश्रिता ॥ ४६७ ॥
- " सामाचारी गणेऽस्मिस्तु, शुद्धा सैवास्त्यखण्डिता । परम्परागता सर्व-गणान्तरगताऽधिका ॥ ४६८ ॥" [मुद्रिते पृ, ५०-५१]

આવી શુદ્ધ સામાચારીથી વિભૂષિત શ્રી તપાગચ્છમાં, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી કહે છે તેવી પ્રવૃત્તિ આચરણા તરીકે વિહિત કરાએલી હોય, એ બનવાનેગ વસ્તુ જ નથી. બાકી, તેવા પ્રકારના કાલમાં અબહુશ્રુત અને અસંવિગ્ન માણસાથી સત્તાદિકના બલે તેા અનેક પ્રકારની અનિષ્ટ પ્રવૃત્તિએ। ઉત્પન્ન થવા પામે, તો તે અસંભવિત નથી. નિષ્પરિગ્રહી સાધુઓને પરિગ્રહધારી શ્રીપૃજ્યોને પણ વન્દન કરવું પડે, એ એાછી વાત છે ? પરિગ્રહધારિને સાધુ વન્દન કરે તે શાસ્ત્રવિરુદ્ધ છે, છતાં સાધુએં ને વન્દનેય કરવું પડતું અને આજ્ઞા ય માનવી પડતી. એને શું આચરણા કહેવાય ? નહિ જ. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસ્રિજીએ જે પ્રવૃત્તિને આચરણા તરીકે રજૂ કરી છે, તેમાં છતનું લક્ષણ પણ ઘટી શકતું નથી અને તેને કોઈ પણ પ્રસાણિક શાસ્ત્રગ્રન્થના આધાર મળી શકતા નથી. આમ છતાં, અમુક સમયને માટે અમે અગાઉ દર્શાવી ગયા છીએ તેવી રીતિએ ચાલવા માત્રથી જ જો તેને ' જીતવ્યવહાર 'નું નામ આપીને પ્રમાણભૂત માની લેવાય, તા પછી પૌર્ણમીયક, આંચલિક, અસ્તર, આગમિક, લુંપક અને કડુક મતાની આચરણાઓ, કે જે અનુક્રમે પૂર્ણિમા પાક્ષિક, ગૃહસ્થને મુખવસ્ત્રિકાના નિષેધ, ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્માનાં છ કલ્યાણકા, શ્રુત-દેવતાની સ્તુતિના પ્રતિષેધ, મૂર્તિપૂજા-નિષેધ અને વર્ત્તમાન સમયમાં શાસ્ત્રાક્ત સાધુત્વના અસ્તિત્વના નિષેધ વિગેરે વિગેરે કરવા ३૫ છે, તેઓને પણ તે તે વિષયમાં જીતવ્યવહાર છે-એવું માનવાને આધ્ય થવું પડશે : કારણ કે–તે તે માન્યતાએાને અનુસરનારા સંપ્રદાયોને પણ એ કહેવાના અધિકાર પ્રાપ્ત શશે કે–' અમારી માન્યતાએ અને આચરણાએ શાસ્ત્રીય છે કે નહિ, એ અમારે જેવાનું નથી. અમારા પૂર્વાચાર્યોએ એ પરંપરા ચલાવી છે અને તેમના શિષ્ય-પ્રશિષ્યાદિની સંખ્યાબંધ પેઢીઓથી ચાલી આવે છે, માટે અમારા મતે તે જીતવ્યવહાર છે, કે જેને શાસકારાએ પાંચમા વ્યવહાર તરીકે એાળખાવ્યા છે. ' વળી કાઈ ને પણ અમુક પ્રવૃત્તિ શાસ્ત્રવિરુદ્ધ છે-એમ કહીને,

તેને તજવાના ઉપદેશ આપવાપહ્યું પણ પછી તાે નહિ રહેવા પામે. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ-સૂરિજીએ જે પ્રવૃત્તિને આચરણા તરીકે જણાવી છે, તે પ્રવૃત્તિ આચરણાલક્ષણાપેત નથી, પણ આચરણાલક્ષણાજિઝત છે, માટે જ આવા પ્રકારની આપત્તિઓનું સૂચન કરવામાં આવ્યું છે: કારણ કે-અમા બન્નેમાંથી એકને પણ તેવા પ્રકારની આપત્તિઓની પ્રાપ્તિ ઈષ્ટ નથી જ.

## શ્રી ધર્મરત્ન પ્રકરણના પાઠના અસંગત, અસંબદ્ધ અને જીઠ્ઠો અર્થ :

- ૧. હવે અમા આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસૂરિજીએ પાતાના પહેલા મુદ્દાને આશ્રયીને કરેલા નિરૂપણમાંના છઠ્ઠા અને સાતમા ફકરાના સંબંધમાં અમારૂં કથન રજૂ કરીએ છીએ. મજકુર છઠ્ઠો અને સાતમા ફકરા નીચે મુજબના છે—
  - " આ જીતઆચારની શ્રી ધર્મરત્નપ્રકરહ્યમાં એટલી ખધી પ્રખળતા જહાવી છે કે-" આગમમાં જેમ લાદરવા સુદિ પાંચમની સંવત્સરી, અને આષાઢ-કાર્તિક તથા કાલ્ગુનશુકલા પૂર્ણિમાની ચાતુર્માસી છતાં તેનાથી બુદી રીતે-જે દિવસે તે લા. સુ. પાંચમના કે આષાઢાદિ પૂર્ણિમાના સુર્યોદયસ્પર્શ-તે તે તિથિના ભાગ કે તે તિથિની સમાપ્તિ, એ ત્રહ્યુમાંથી કાંઈ પહ્યુ ન હોય તો પહ્યુ તે-ભાદરવા સુદિ ચાયના દિવસે અને આષાઢાદિ ચતુર્દશીને અનુક્રમે સંવત્સરી અને ચાતુર્માસી તરીકે આચરેલી છે, તે આગમની માફક જ પ્રમાહ્યુક મહ્યુવી." અર્યાત્ આમમથી જુદી રીતની પહ્યુ આચરહ્યાને માર્બને અનુસરવાવાળા સુવિહિતોએ પ્રમાહ્યુક મહ્યુવી જ જોઇએ."
- ર. ઉપરના કુકરા વાંચનારને સહજ રીતિએ એવા જ આભાસ થાય કે-આચાર્ય શ્રી સાગ-રાનન્દસરિજીએ જે વાકચો "......" આવી નિશાની સાથે લખ્યાં છે, તે સર્વ વાકચો ખદ શ્રી ધર્મરત્નપ્રકરણકારનાં પાેેેેેેેેેે પાંતાનાં છે. વસ્તુતઃ તેમ છે જ નહિ. આચાર્ચ શ્રી સાગરાનન્દસ્ત્રરિજી પૂર્ણિમા⊢ અમાવાસ્થાની વૃદ્ધિના પ્રસંગમાં પહેલી પૂનમે–પહેલી અમાસે ચતુર્દશી અને ભાદરવા સદ પાંચ-મની વૃદ્ધિના પ્રસંગમાં ભાદરવા સુદ પહેલી પાંચમે ભાદરવા સુદ ૪ માનવાનું મન્તવ્ય ધરાવતા હોવાથી, અને પેાતાના નિરૂપણમાં પાતાની તે શાસ્ત્રવિરુદ્ધ વાતને પણ માનવા લાયક તરીકે સાબીત કરવાનાે તેમનાે પ્રયાસ હાેવાથી, પાેતે જેલું કહે છે તેલું શ્રી ધર્મરત્નપ્રકરણકાર પણ કહે છે–એ.લું તેમના નિરૂપણને વાંચનારના મગજમાં ઠસાવી દેવાના હેતુથી જ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસરિજીએ " જે દિવસે તે ભા. સુ. પાંચમના કે આષાઢાદિ પૂર્ણિમાના સૂર્યોદયસ્પર્શ–તે તે તિથિના ભાગ કે તે તે તિથિની સમાપ્તિ, એ ત્રણમાંથી કાંઈ પણ ન હોય તેા પણ તે "–આ શબ્દો શ્રી ધર્મ-રત્નપ્રકરણકારશ્રીના નહિ હાેવા છતાં પણ, તેમાં લખી દ્રીધા છે. શ્રી ધર્મરત્ન પ્રકરણના પાઠમાંથી પણ એવા અર્થ નથી જ નીકળતા, એટલે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસરિજીએ શ્રી ધર્મરત્ન પ્રકરણના યાઠના અસંગત, અસંબદ્ધ અને એથી જુદ્દો અર્થ કર્યો છે, એમ કહી શકાય. શ્રી ધર્મરત્નપ્રકરણકારે સ્પષ્ટ રૂપમાં 'પર્યુષણાદિની તિથિઓની' પરાવૃત્તિ સૂચવેલ છે, નહિ કે–પર્યુષણાદિની તિથિઓને કાયમ રાખીને તે તિથિઓના દિવસાના પરાવર્તનને ! ભાદરવા સુદ ચાથના દિવસે ભાદરવા સુદ પાંચમ માન-વાનું અને આષાઢ, કાર્તિક તથા ફાલ્યુનની શુક્લા ચતુર્દશીઓએ આષાઢાદિની પૂર્ણિમાઓ માનવાનું જે શ્રી ધર્મરત્નપ્રકરણકારે સૂચવ્યું હોત, તો તેઃ આચાર્ચ શ્રી સાગરાનન્દસુરિજીએ જે વાકચો લખ્યાં છે તે અર્થસંગત ગણાત, પ્રકરણસંબહ ગણાત અને એથી વ્યાજળી પણ ગણાત! પણ શ્રી ધર્મરત્નપ્રકરણકાર તે સાંવત્સરિક આદિ જે ભાદરવા સુદ પાંચમ આદિમાં હતું અને એથી જ આગમમાં સાંવત્સરિકાદિની તિથિ તરીકે ભાદરવા સુદ પાંચમ આદિને જ્જ્યાવેલ છે, તે સાંવત્સરિક

આદિને ભાદરવા સુદ ચાથ આદિમાં કરાય છે તેવી પરાવૃત્તિને સૂચવેલ છે. વાત પણ એમ જ આવે છે કે-'યુગપ્રધાન આચાર્યભગવાન શ્રીમત્ કાલિકસ્ર્રીશ્વરજી મહારાજાએ ભાદરવા સુદ ચાથ પ્રવર્તાવી.' આ રીતિએ જ્યાં તિથિઓની જ પરાવૃત્તિ કરાઈ હોય, પણ તે તે તિથિઓને સાંવત્સરિકાદિની તિથિઓ તરીકે કાયમ રાખીને તે તે તિથિઓના દિવસની પરાવૃત્તિ ન કરાઇ હોય, ત્યાં સાંવત્સરિકાને અંગે ભાદરવા સુદ પાંચમના અને ચાતુર્માસીને અંગે આષાઢાદિની પૂનમના સ્ત્ર્યોદયરપર્શ, તે તે તિથિના ભાગ કે તે તે તિથિની સમાપ્તિ જેવાને અવકાશ જ રહેતા નથી. આમ છતાં, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ત્રરજીએ, ભાદરવા સુદ ચાથ આદિના આચરણમાં ભાદરવા સુદ પાંચમ આદિના સ્ત્ર્યોદયરપર્શ આદિની વાત કરી છે, તે તેમણે શ્રી ધર્મરત્ન પ્રકરણના મજકુર પાઢના અસંગત, અસંબદ્ધ અને એથી જુઠ્ઠો અર્થ કર્યો છે-એમ જ મનાવનારી છે. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ત્રરજી જયારે જ્યારે ભાદરવા સુદ પહેલી પાંચમે સંવત્સરી કરે છે અને પહેલી પૂનમ કે પહેલી અમારે જયારે જયારે પાક્ષિક કે ચામાસી કરે છે, ત્યારે ત્યારે તેઓ ' ભા. સુ. પ ના સંવત્સરી કરી અને પૂનમ કે અમારે પાક્ષિક અગર પૂનમે ચામાસી કરી'-એલું માનતા હોય, તો જીદી વાત છે!

## પૂજ્ય શ્રી કાલિકસૂરીશ્વરજ મહારાજે કરેલી <u>પરાવૃત્તિ શું સૂચવે છે</u>?

૧. પ્રસ્તુત પ્રસંગે એ વાત પણ જણાવવા યેાગ્ય છે કે–આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી કહે છે તેમ. જે દિવસે જે તિથિના ભાગવટાના અંશ પણ ન હાય તે દિવસે પણ તે તિથિને માની શકાય-એ જો વ્યાજબી જ હોત, તો યુગપ્રધાન આચાર્યભગવાન શ્રીમત્ કાલિકસૂરીશ્વરજી મહા-રાજા તિથિઓનું પરાવર્ત્તન કરત જ નહિ. તેઓશ્રી ભાદરવા સદ ચાથના દિવસને જ ભાદરવા સદ પાંચમના દિવસ તરીકે ગહુણ કરી લેત. ભાદરવા સુદ ચાયના દિવસે ભાદરવા સુદ પાંચમના ભાગ-વટા નથી જ હાતા. એમ નહિ. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસરિજીએ એ વિષ્યનું અજ્ઞાન પણ શ્રી ધર્મસ્ત્નપ્રકરણકારશ્રીના નામે વાત કરતાં પ્રગટ કરી દીધું છે. ભાદરવા સુદ ૫ ઉદયગતા હોય તેવા પ્રસંગમાં ભા. સુ. ૪ ના દિવસે ભા. સુ. ૫ ના ભાગ પ્રાયઃ હાય જ છે અને ભાદરવા સદ પાંચમના ક્ષયપ્રસંગે તો ભાદરવા સદ ૪ ના દિવસે ભા. સ. ૫ ની ય સમાપ્તિ પણ હોય છે. એવું જ ચાદરાના દિવસે પૂર્ણિમાં કે અમાવાસ્થાના ભાગને અંગે તથા સમાપ્તિને અંગે સમજવાનું છે. ત્યારે ભા. સુ. ૪ ના દિવસે ભા. સુ. ૫ ના ભાગ હાવા છતાં પણ, યુગપ્રધાન આચાર્યભગ-વાન શ્રીમત કાલિકસૂરી ધરજી મહારાજાએ, ભા. સુ. ૪ ના દિવસને ભા. સુ. ૫ ના દિવસ તરીકે કેમ ગહુણ કર્યો નહિ ? કારણ એ જ હતું કે-જ્યાં સુધી ભા. સુ. પ સૂર્યોદયસ્પર્શની તરીકે પ્રાપ્ત હોય, ત્યાં સુધી ભાદરવા સુ. ૪ ના દિવસે ભા. સુ. ૫ ના ભાગવટા હોય તો પણ, ભા. સુ. ૪ ના દિવસને ભાદરવા સુદ ૫ ના દિવસ તરીકે ગ્રહણ કરી શકાય જ નહિ. ભા. સુ. ૪ ના દિવસને ભા. સુ. ૫ ના દિવસ તરીકે પણ ગહામ કરી શકાય, પણ તે ત્યારે જ કે જ્યારે ભા. સુ. ૪ ના દિવસે ભા. મ. ૫ ની પણ સમાપ્તિ હોય. તે વખતે ભા. સુ. ૫ ની સમાપ્તિ ભા. સુ. ૪ ના દિવસે નહિ હતી અને એ કારણથી જ યુગપ્રધાન આચાર્યભગવાન શ્રીમત્ કાલિકસૂરીશ્વરજી મહારાજાએ ભાદ-રવા સુદ ૪ ના દિવસને ભાદરવા સુદ પાંચમના દિવસ તરીકે ગ્રહણ નહિ કરતાં, સાંવત્સરિક પૂર્વને માટે ભાદરવા સુદ ચાર્થને ચાથ તરીકે જ શ્રહણ કરીને પ્રવર્તાવી. ભાદરવા સુદ ચાથ પ્રવ-તાંવવાથી, ચતુર્માસી પૂર્ણિમામાં હતી તેને ચતુર્દશીમાં સ્થાપવી પડી અને એના પરિણામે વર્ષમાં

અધિક માસ ન હોય ત્યારે જે ચાવીસ પાસિકાનુષ્ઠાના આચરાતાં હતાં, તેને બદલે એકવીસ પાસિકાનુષ્ઠાના થયાં. પ્રતિવર્ષ ત્રણ પાસિકાનુષ્ઠાના ઘટ્યાં—એ મંજૂર કર્યું અને સાંવત્સરિક તથા ચતુર્માસીની તિથિઓનું પરાવર્તન કર્યું, પણ ભાદરવા સુદ ૪ ના દિવસે ભાદરવા સુદ પાંચમ માની નહિ! યુગપ્રધાન આચાર્યભગવાને ઉદયગતા તિથિને માનવાનું આટલું બધું જાળવ્યું, ત્યારે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી એવું મન્તવ્ય રજ્ કરે છે કે—ચાદશ અને ભા. સુ. ૪ જે દિવસે ઉદયગતા છે, તે દિવસે બીજી તેરશ અને ભાદરવા સુદ બીજી ત્રીજ માનીને, જે દિવસે ચાદશના અને ભા. સુ. ૪ તે હ્વારા અને ભાદ શાસા માનવી! ખરેખર, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજી આવું જે કહે છે તેવું જો જૈન શાસાધારે થઇ શકતું હોત, તેા યુગપ્રધાન આચાર્યભગવાન શ્રીમત્ કાલિકસ્ર્રીશ્વરજી મહારાજા, પર્યુષણાદિની તિથિઓની પરાવૃત્તિ કરત જ નહિ અને પ્રત્યેક વર્ષે ત્રણ પાસિકાનુષ્ઠાનો ઘટવા પામ્યાં તે ઘટવા પામત જ નહિ!

# યુજ્ય શ્રી કાલિકસ્ર્રીશ્વરજી મહારાજે કરેલી પરાવૃત્તિની આગ્નાનુસારિતા:

વળી, સાંવત્સરિક તિથિનું પરાવર્ત્તન કર્યું, તો ચતુમાંસીનું પરાવર્તન પણ કર્યું-એ યુગપ્રધાન આચાર્યભગવાન શ્રીમત્ કાલિકસ્રરિશ્વરજી મહારાજાની આગ્નારિસકતાને જ જણાવનાર છે. 'વીસ રાત્રિ સહિત માસ વ્યતીત થયે છતે અને સીત્તેર રાત્રિ-દિવસ બાકી રહ્યે છતે પર્યુષણા 'કરવાની આગમની આગ્નાનો ભંગ થવા પામે નહિ, એ માટે જ તેઓ શ્રીએ પૂર્ણિમાની ચતુમાંસીને શુકલા ચતુદંશીમાં કેરવી. અહીં પ્રશ્ન ઉઠવાનો સંભવ છે કે-' જો તેઓ એટલા બધા આગ્નારસિક હતા, તો તેમણે આગમમાં ભા. સુ. પ ના સંવત્સરી કહેલી હોવા છતાં પણ, સંવત્સરી તરીકે ભાદરવા મુદ ચાયને પ્રવર્તાવી, તે શું આગ્નાવિરૃદ્ધ આચરણ નથી ?' ઉત્તરમાં જૈન શાસ્ત્રો કહે છે કે- હરગીજ નહિ. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ત્રિજીએ પણ આ વાત, શ્રી સિદ્ધચક્ક પાક્ષિકના ચાયા વર્ષના એક ૧૫ માં પૃ. ૩૪૮ અને પૃ. ૩૪૯ ઉપર, " ચામાસી અને સંવચ્છરીની તિથિની પરા-વૃત્તિનું શાસોક્તપણું" એવા મથાળાથી શરૂ કરીને જણાવેલી છે, જે આ નીચે આપીએ છીએ.

" સંવચ્છરી અને ચામાસીમાં પણ જે તિથિતું પરાવર્તન છે તે પણ સાંવત્સરિકને અંગે શ્રુતકેવલી ભડભાલુ-સ્વામીજીએ **આરઓવિ સે कच્चइ** એવી રીતે કરમાવેલ હોવાથી સાંવત્સરિક તિથિતું પરાવર્તન યુગપ્રધાન શ્રી કાલકાચાર્યે કર્યું એટલે કે યુગપ્રધાન શ્રી કાલકાચાર્યે કરેલું સાંવત્સરિક તિથિતું પરાવર્તન માત્ર પાતાની કલ્પના કે રાજાની વિનતિને અંગેજ ન હતું, પણ શ્રુતકેવલી ભગવાન્ ભડભાલુસ્વામીજીના ઉપર જણાવેલા વચનને પણ અધારે હતું.

કરવી જોઇએ, અને તેવીજ કરેલી આચરણા સુવિહિતાને આચરવા લાયક ગણાય, અને સવત્સરીને માટે તિથિપરાવર્તનની કરેલી આચરણા શાસ્ત્ર અનુકૂળ હેાવાથી સર્વસુવિહિતોએ પ્રમાણ કરી છે અને યાવત્ શાસન તે પ્રમાણપણે રહી શકે તેમ છે.

"અને તે સંવત્સરીના દિવસની સાથે આષાઢ અતુર્માસીના દિવસ અતીત પચાસમાં દિવસ હાવા જોઇએ, અને કાર્તિકી ચતુર્માસીના દિવસ અનાગત સિત્તેરમાં દિવસ હાવા જોઇએ એવા શ્રી સમવાયાંગ અને પર્બુષણા-કલ્પ વિગેરેના વચનને અનુસરીને તે આષાઢ અને કાર્તિકી એ એ ચામાસી તિથિના પરાવર્ત કરવા જ પડે અને જ્યારે આષાઢ અને કાર્તિક ચતુર્માસીના પર્વના દિવસ પરાવર્તન પામે ત્યારે તે બંને એટલે આષાઢ અને કાર્તિકીના ચામાસાની સાથે એકસા વીસમા દિવસ તરીકે અતીત, અનાગતપણે સંબંધ રાખનાર કાલ્યુન ચતુર્માસીની પૂર્ણિયાના દિવસ પરાવર્ત્ત પામે અને કાર્તિક શુક્લ ચર્તુર્દશી અને કાર્તિક શુક્લ ચર્તુર્દશી અને કાર્તિક શુક્લ ચર્તુર્દશીની માફક પરાવર્ત્ત પામે અને તે સર્વ પરાવર્તન સકળ શાસનપ્રેમી સંઘને સંમત થાય તેમાં કઈપણ આશ્ચર્ય નથી."

## આચરણા આગમથી અવિરૂદ્ધ જ જોઈએ:

૧. શ્રી ધર્મરત્નપ્રકરણકાર પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમત્ શાન્તિસ્રીશ્વરજી મહારાજાએ "पज्जोसवणाइतिहिपरावत्तो" આ પ્રમાણે જે કહ્યું છે, તેને અંગે ઉપર જણાવેલા પ્રસંગનો જે બરાબર
પ્યાલ આવી જાય, તેા શ્રી ધર્મરત્ન પ્રકરણના આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્ત્રરજીએ રજ્ કરેલા પાઢથી
ગેરરસ્તે દારવાવાનું થાય જ નહિ. પર્યુષણાદિ તિથિઓની પરાવૃત્તિ સંબંધી ઉપર જણાવેલી યુગપ્રધાન આચાર્યભગવાન શ્રીમત્ કાલિકસ્ત્રીશ્વરજી મહારાજાની આજ્ઞાનુસારિતાને જાણ્યા પછીથી,
એવા પ્રશ્ન ઉદ્દભવવા એ સંભવિત છે કે—" જો તેમણે કરેલું પરાવર્ત્તન શાસ્ત્રવચનને આધારે હતું,
તેા શ્રી ધર્મરત્ન પ્રકરણમાં 'શાસ્ત્રોમાં અન્ય પ્રકારે કહેલી અને સંવિગ્ન ગીતાર્થોએ પ્રકારાન્તરે
આચરેલી' આચરણાએાની ગણનામાં તેને કેમ ગણાવેલ છે ?" તેનો જવાબ એ છે કે—" આગમમાં
ભાદરવા સુદ પ આદિ લખી છે અને કારણવિશેષે સ્ત્રાનુસારિપણે ભાદરવા સુદ ચાથ પ્રવર્તાવી
પૂનમની ચતુર્માસી શુકલા ચાદશે કરી, એટલા પૂરતો જ પ્રકારાન્તર! પ્રકારાન્તરથી એમ સમજવાનું
છે જ નહિ કે—આગમની આજ્ઞાથી વિરુદ્ધ!" શ્રી ધર્મરત્ન પ્રકરણમાંનો આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ત્રિજીએ જે પાઠ રજ્ન કર્યો છે, તેની પહેલાંના ભાગમાં તેમ જ તેની પાછળના ભાગમાં પણ
સપષ્ટ રૂપે જણાવેલ છે કે—સંવિગ્ન ગીતાર્થી દ્વારા જે આચરિત, તે આગમથી અવિરુદ્ધ હોય
તેા જ આચરિત તરીકે પ્રમાણ થઈ શકે છે. જાઓ—

| " संविग्नगीतार्था आगमनिरपेक्षं नाचरन्ति ।" | [ मु. षृ. ५८ ] |
|--------------------------------------------|----------------|
| " आगमाविरुद्धाचरितं प्रमाणम् । "           | [ मु. पृ. ५८ ] |
| " अप्रमाणता चागमनिषिद्धत्वात् । "          | [ सु. पृ. ६१ ] |

આથી સમજી શકાશે કે-શ્રી ધર્મરત્ન પ્રકરણના પાઠથી પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી જે પ્રવૃત્તિને જીતવ્યવહાર ઠરાવવા માગે છે, તે પ્રવૃત્તિ જીતવ્યવહાર ઠરી શકતી નથી: કારણ કે-તે આગમવિરૃદ્ધતા આદિ અનેક દેશિથી યુક્ત છે. ગીતાર્થાચરિત અને શ્રુતભણિત વચ્ચેની પ્રકારાન્તરતા, વિરૃદ્ધતાના અર્થવાળી હોઇ શકે જ નહિ.

ર. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ પણ જીતની આજ્ઞાનુસારિતાને અને શ્રી ધર્મરત્નપ્રક-રભુકારના આશયને શ્રી સિન્દ્રચક્ક પાક્ષિકના ચાથા વર્ષના અંક ૧૫ મામાં પૃ. ૩૪૮ ઉપર નીચે મુજબ જણાવેલ છે— "કદાચ શંકા થાય છે કે છત અને આગ્ઞા, એ બે વસ્તુ જણાવવાની શી જરૂર ? કેમકે એકલા છત-આચારને પણ સર્વ શાસનના પ્રેમીઓએ જિનેશ્વરમહારાજ આદિના વચન રૂપી આગ્રાની જેટલી માન્યતા રાખવાની હોય છે તેટલી જ માન્યતા છતઆચારની રાખવાની હોય છે, તો પછી અહીં પાક્ષિક આદિ પ્રતિ-કમણમાં છત અને આગ્રા એ બંને જણાવવાનું કારણ શું ? આવી રીતે થતી શંકાના સમાધાનમાં જણાવવાનું કે કેટલાક અણસમજી મનુષ્યો એક આચાર્યે કર્યું છે તે વૃત્ત, બીજી પાટવાળા આચાર્યે કર્યું તે અનુવૃત્ત અને ત્રીજી પાટવાળા આચાર્યે કર્યું તેને પ્રવૃત્ત કહીતે માત્ર તેટલી પરંપરાથી જ પ્રવર્તેલા આચારને છતકલ્પ માની લે છે, પણ તેવા છતકલ્પ આગ્રાને અનુસરીને હોતા નથી, તો તેવા છતકલ્પને માનવાની શાસ્ત્રકારો સાક્ સાક મનાઈ કરે છે.

"અને તેથી જ શાસ્ત્રકારા આદરવા લાયક પરંપરાના આચારર્યા છતને જણાવતાં સાક્ શબ્દોમાં જણાવે છે કે જે પરંપરાના આચારર્યા છતાં આપારથી આત્માની અથવા આચારની અશુદ્ધિ થાય, તેમજ શિથિલા-ચારી અને પ્રમાદીઓએ ઘણાઓએ મળીને પણ આચરેલું હોય અને તે પરંપરાથી આવ્યું હોય તોપણ તે છત આચરવા લાયક નથી, અને આજ કારણથી શ્રી ધર્મરત્નપ્રકરણમાં આચાર્ય મહારાજશ્રી શાંતિસરિજી જણાવે છે કે ગચ્છ કે દિગ્યંધનાં નામે શ્રાવકા ઉપર મમત્વ કરવું, ચૈત્યમાં વાસ કરવા, શરીર અને વસ્ત્ર આદિકની શુશ્રૂષા કરવા, વસતિ (ઉપાશ્રય) વિગેરેની માલિકી માટે દસ્તાવેજો કરાવવા વિગેરે આચારો આત્માને અશુદ્ધ કરનાર અને સાવદ્ય હોવાથી કાઇપણ ધર્મિષ્ઠ મનુષ્યતે તે આદરવા લાયક નથી, અથીત્ શ્રી શાંતિસરિજીના કરમાન મુજબ માત્ર પરંપરાથી આવેલા આચાર છે એમ ધારી માની લેવું નહિ, પણ જે આચાર આગમરૂપી આજ્ઞાને અનુસર્રાને હોય અને સંયમની શુદ્ધિ કરનાર હોવા સાથે અપ્રમાદની વૃદ્ધિ કરી નિર્મળતા કરનાર હોય તેજ જીતઆચારને આજ્ઞા જેવા ધર્મિષ્ઠોએ માનવા.

" આચાર્ય મહારાજધા અભયદેવસૂરિજી તાે આગમઅષ્ટીત્તરીમાં ૨૫૭ શબ્દથી જણાવે છે કે તેજ જીત આચાર હાેય કે જે બળ અને બુહિની ખામીના અચાવને માટે જ ઉપયાગી હાેય, અને તેથી જ તેઓશ્રી જણાવે છે કે ગુપ્તિ સમિતિ, પડિલેહણ, સંવત્સરપર્વ, તથા ચતુર્માસિક પર્વ સિવાયની તિથિતું પલટનું વિગેરમાં આચરણા હાેય જ નહિ."

## આર્ચર્યું એમ નહિ પણ આસરલું પડ**યું** ઃ

૧. આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્રિજીએ પાતાના પહેલા મુદ્દાને આશ્રયીને કરેલા નિર્પણમાંના છેલ્લા ત્રણ (૮, ૯, ૧૦) ક્રકરાઓમાં અમારા પરમ તારક પૂર્વજોના સંબંધમાં જણાવેલું છે. અમારા સ્વ. વહિલા કેવા અભિપ્રાયના હતા, તે અમે જાણીએ છીએ અને તે મહાપુર્ષો જે મન્તવ્યને ઉરે ધરતા હતા તથા જે મન્તવ્યને વ્યવહારમાં સુપ્રચલિત અનાવવાની તકની રાહ ત્રેયા કરતા હતા, તે મન્તવ્યને જ અમા માનીએ છીએ તથા અનુસરીએ છીએ. પૂ. શાન્તત્યોમૂર્તિ, વચાવૃદ્ધ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયસિહિસ્ટ્રીશ્વરજી મહારાજા હાલ આશરે ૯૦ વર્ષની ઉમ્મરવાળા છે. અમારા જે વહિલાની વાત આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્ટ્રિજીએ જણાવી છે, તે વહિલાના તેઓશ્રીને સારા પરિચય હતા, એટલે તેમને પૂછવાથી પણ અમારા વહિલાના અભિપ્રાય જાણી શકાય તેમ છે. વળી, વિ. સં. ૧૯૪૫ ના પંચાંગની વાત તથા વિ. સં. ૧૯૫૨ માં લાદરવા સુદ પાંચમના ક્ષય આવતાં ભાદરવા સુદ ૪ ને લા. સુ. ૪ ના દિને જ કાયમ રાખવાના તેએાશ્રીના અભિપ્રાયની વાત, એ વિગેરે અમા અગાઉ જણાવી ગયા છીએ. અમારા પરમ ગુરફેવ પૂજ્યપાદ સિહાન્તમહાદય આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયપ્રેમસ્ટ્રીશ્વરજી મહારાજા, કે જેઓશ્રીને દીક્ષિત બન્યે લગલગ ૪૨ વર્ષ થઈ ગયાં છે, તેઓશ્રી પણ અમારા સ્વર્ગસ્થ વહિલાના અભિ-

પ્રાયને જાણે છે અને એ જ કારણે તેઓશ્રી પણ, અમારા વહિલાને આ વિષયમાં જે કેટલુંક આચ-રલું પહેંચું હતું—તેના સંબંધમાં અમારા વહિલાના જે અભિપ્રાય હતા તે અભિપ્રાયને જ અનુસરી રહ્યા છે. તાત્પર્ય એ જ કે—જે પ્રવૃત્તિને શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ જાણવા અને માનવા છતાં પણ તેવા પ્રકારના સંયોગોને કારણે આચરવી પડી હોય, તેવી પ્રવૃત્તિને જીતવ્યવહાર તરીકે સ્વીકારવાનું અમાને સ્ત્રુન કરનાર આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીની બુદ્ધિની બલિહારી છે! ઉપરાન્ત, સર્વ પર્વતિથિ-ઓના સંબંધમાં તો, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી કહે છે તેવી પ્રવૃત્તિ આચરાઈ જ નથી, એ નિર્વિવાદ વાત છે.

#### નાઢ વિષે :

આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ પોતાના પહેલા મુદ્દાને આશ્રયીને કરેલા નિરૂપણને અન્તે જે "નાટ" મૂકી છે, તેના સંબંધમાં પણ અમા આ પ્રતિવાદમાં પૂર્વે જણાવી ગયા છીએ, એથી અત્રે તેનું પુનરાલેખન કરતા નથી.

# બીજા અને ત્રીજા મુદ્દાના નિરૂપણના સંયુક્ત પ્રતિવાદ

#### શ્રી સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિ-વૃત્તિ: આદિના પાઠથી પણ જે દિવસે જે તિથિ સૂર્યોદયને સ્પર્શ્યા વિના સમાપ્ત થતી હોય તે જ ક્ષીણતિથિ કહેવાય:

૧. આચાર્ચ શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીના ખીજો મુદ્દો-" જૈન શાસ્ત્રમાં એક દિવસે છે સામાન્ય તિશિ કે એ પર્વતિથિ માનવાનું વિધાન છે કે કેમ ? "--આ મુજબના છે અને તેમ છતાં પણ, મજકર મુદ્દાને આશ્રયીને નિરૂપણ કરતાં, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ, વર્ત્તમાનના પંચાંગ-કારાની માન્યતાના વિષયમાં પણ નિરૂપણ કર્યું છે. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ શ્રી સૂર્ય-પ્રજ્ઞાપ્તિ-વૃત્તિના પાઠ અર્થ સાથે આપ્યા છે, શ્રી જ્યાતિષકરહડક-વૃત્તિનો પાઠ આપીને તે પાઠના અર્થ શ્રી સર્વપ્રજ્ઞપ્તિ-વૃત્તિના પાઠના જે અર્થ છે તેવા જ છે-એમ જણાવેલ છે અને શ્રી લાક-પ્રકાશના તા પાઠ પણ નથી આપ્યા અને અર્થ પણ નથી આપ્યા. ' લાકપ્રકાશ પત્ર ૩૯૮ તથા ૪૦૦ માં પણ આ પ્રમાણે જ છે '-એમ જણાવી દીધું છે. આ રીતિએ ત્રણ ત્રણ શાસ્ત્રોનાં નામા મને પાઠા આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ જણાવેલ છે, તે પણ વસ્તુતઃ એમ સ્ચવે છે કે-એક દિવસે છે સામાન્ય તિથિઓ અગર છે પર્વતિથિએ અવશ્ય હાઈ શકે છે. ઉપરાન્ત, મજકુર પાઠાથી એ વાત પણ ફલિત થાય છે કે-જે દિવસે જે તિથિ નિધનને એટલે સમાપ્તિને પામતી દ્વાય છે, તે દિવસને તે તિથિના દિવસ તરીકે ગણાય છે. એકસઠમા દિવસે એકસઠમી અને ખાસકમી તિથિ બન્ને નિધનને પામે છે, એમ જણાવીને શ્રી સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ આદિમાં એક દિવસે છે તિથિઓના સફલાવને કળૂલ રાખવામાં આવ્યા છે અને જે તિથિ સૂર્યોદયને સ્પર્શવા પામી નથી તે તિથિને જ ક્ષીગુતિથિ કહેવાય-એમ પણ જણાવવામાં આવ્યું છે. આથી, એ વાત પણ નિશ્ચિત થાય છે કે-જે દિવસે જે તિથિ સૂર્યોદયને સ્પર્શેલી હાય, તે દિવસે તે તિથિને ક્ષીહ્યતિથિ તરીકે કહી શકાય જ નહિ, પણ ઉદયવાળી તિથિ જ કહેવાય. હવે, જ્યાં જે દિવસે જે તિથિ નિધનને પામી હોય, તે દિવસે તે તિથિ સૂચેદિયને સ્પર્શેલી હાય તે તેને ક્ષીક્ષતિથિ કહેવાય જ निक्क, त्यां वणी के हिवसे के तिथिनुं निधन नथी, ते हिवसे ते तिथिने। क्षय मनाय क डेम ?

શ્રી સર્યપ્રત્રપ્તિવૃત્તિ આદિના પાઠાથી પણ સુનિશ્ચિત થાય છે કે-જે દિવસમાં જે તિથિનું નિધન થતું હોય. તે દિવસે જ તે તિથિ સૂર્યોદયસ્પર્શને ન પામી હોય તેા ક્ષીણતિથિ ગણાય. આથી, આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્રિજનું મન્તવ્ય ખાેંદું છે-એમ તેમણે જ રજા કરેલા શ્રી સૂર્યપ્રજ્ઞખ્તિ-વૃત્તિ, શ્રી જ્યાતિષકરણ્ડક-વૃત્તિ અને શ્રી લાકપ્રકાશના પાઠાથી પણ પૂરવાર થાય છે: કારણ કે-આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી 'બીજ, પાંચમ, આઠમ, અગીઆરસ અને ચૌદશ તથા પ્રનમ કે અમાસ 'ના ક્ષયે 'એકમ, ચાથ, સાલમ, દશમ અને તેરશના ક્ષય ' માનવાનું કહે છે. શ્રી સ-ર્યપ્રજ્ઞપ્તિ-વૃત્તિ આદિના પાંડા મુજબ તાે, પૂનમ કે અમાસને દિવસે એકમનું નિધન હાેય તાે જ એકમનાે ક્ષય થયાે એમ કહેવાય અને એ જ રીતિએ ત્રીજને દિવસે ચાથનું નિધન, છઠને દિવસે સાતમનું નિધન, નામને દિવસે દશમનું નિધન તથા ખારસને દિવસે તેરશનું નિધન હોય. તો જ તે તે ત્રીજ આદિના દિવસે ચાથ આદિ તિથિઓના ક્ષય થયેલા છે, એમ ગણાય. હવે પંચાંગમાં નેવાથી માલૂમ પડશે–એમ નહિ, પણ સામાન્ય બુદ્ધિના ઉપયોગ કરવામાં આવે તો પણ માલમ પડે તેમ છે કે--બીજના ક્ષય હાય ત્યારે પૂનમ કે અસાસના દિવસે એકમનું નિધન સંભવી શકે જ નહિ અને એ જ રીતિએ પાંચમના ક્ષય હાય ત્યારે ત્રીજના દિવસે ચાથનું નિધન, આ-ઠમનાે ક્ષય હોય ત્યારે છઠના દિવસે સાતમનું નિધન, અગીઆરસનાે ક્ષય હોય ત્યારે નાેમને દિવસે દશમતું નિધન તેમ જ ચૌદશ કે પૂનમ-અમાસના ક્ષય હોય ત્યારે ખારસે તેરશનું નિધન હોય જ નહિ, એ નિસંશય બીના છે. વધુમાં, શ્રી સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ–વૃત્તિ આદિના આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ-સરિજીએ રજા કરેલા પાઠા 'જે દિવસે જે તિથિ સુર્યોદયને સ્પર્શીને નિધનને પામી હોય તે દિવસે તે તિથિને ઉદયવાળી તિથિ માનવાનું જ ' વિધાન કરે છે, છતાં પણ, આચાર્ચ શ્રી સાગરા-નન્દસૂરિજી તો, એવું મન્તવ્ય ધરાવે છે કે-બીજ આદિના ક્ષયે એકમ આદિને ઉદયવાળી તિશિ મનાય જ નહિ ! અરે, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિરિજીનું મન્તભ્ય તો બીજ આદિના ક્ષયે એકમના દિવસે એકમ-બીજ બન્નેનું નિધન હોય છે, તે છતાં પણ અને એકમ સૂર્યોદયને સ્પર્શ્યા પ-છીથી જ તે દિવસે નિધનને પામેલી હોય છે. તે છતાં પણ તે દિવસે એકમ છે⊸એલું બાલવાની ં અને માનવાની પણ મના કરે છે! આમ હોવાથી, શ્રી સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ⊸વૃત્તિ આદિના મજકુર પાંઠો. આવાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીના મન્તવ્યને ખાડું કરાવનારા હોવા સાથે, અમા જે શાસ્ત્રાનુસારી મન્તવ્ય ધરાવીએ છીએ તે જ મન્તવ્ય વ્યાજબી છે-એમ કરાવનારા છે : કારણ કે-એક જ દિવસે એકસડમી અને બાસડમી તિથિ, એમ બન્ને તિથિઓનું નિધન થાય છે-એમ જણાવીને, તે દિવસે ખન્ને ય તિથિઓના અસ્તિત્વના સ્વીકાર કરવામાં આવ્યા છે તથા જે તિથિ ઉદયવાળી હતી તે તિથિને ઉદયવાળી તરીકે અને જે તિથિ ઉદયને પામ્યા વિના જ નિધનને પામી તે તિથિને ક્ષીહતિથિ તરીકે જણાવેલ છે!

#### પરસ્પર-વિરુદ્ધ નિરૂપણા :

૧. બીજી વાત : આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ પાતાના બીજા મુદ્દાને આશ્રયીને નિર્-પણ કરતાં પહેલા ફકરા નીચે મુજબના લખ્યો છે:—

" શ્રી સૂર્યપ્રદ્યપ્તિ કત્તિ, શ્રી જ્યોતિષકરણ્ડકકૃત્તિ, અને શ્રી લોકપ્રકાશમાં **જે દિવસે સૂર્યોદયની વખતે** દુ<sup>ર્</sup>ર અંશ જેટ**લી પ**ણ તિથિ **હોય તા તે આખા દિવસને**, 'કે જેમાં ખીજી તિથિના ફુટ્ટ અંશ જેટલા ભાગ દાખલ થયેલા હાય છે છતાં ' તે ઉદ્દયવાળી તિથિના નામે જ આળખવામાં આવે છે."

- ર. પોતાના બીજા મુદ્દાને આશ્રયીને કરેલા નિરૂપલુમાં આ પ્રમાણે જણાવનાર આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી, પોતાના ત્રીજા મુદ્દાને આશ્રયીને કરેલા નિરૂપલુમાં વળી એથી ઊલડું જ જણાવે છે, જે નીચે મુજબ છે:—
  - " શ્રી આચારપ્રકલ્પચૂર્ણિ અને શ્રી આચારદશાચૂર્ણિની અંદર યુગ પાંચ વર્ષના અંતે આવતા બીજા આષાઢ બાસની પૂર્ણિમાના દિવસ ગણવાનું જણાવવામાં આવેલ છે. તે અધિકારમાં પાંષ અને આષાઢ નામના બે બાસની જ દૃદ્ધિ, યુગના મખ્યમાં અને અન્તમાં થતી દૃાવાનું જણાવેલ દૃાવાથી તે પ્રકરણ પ્રાચીન ગણિતને અનુસારે છે એમ સિદ્ધ થાય છે. અને તે ગણિતમાં ૧૮૩૦ દિવસમાં ૧૮૬૦ તિથિના સમાવેશ થતા દૃાવાથી દરેક ૬૧ મે દિવસે ૬૨ મી તિથિના ક્ષય ગણતાં ૧૮૬૦ મી આષાઢ સુદિ પૂર્ણિમા તિથિના ક્ષય જ આવે છે. છતાં તે ક્ષીણ આષાઢ સુદિ પૂર્ણિમાના દિવસને ચૂર્ણિકારાએ પૂર્ણિમા તરીકે જણાવેલા છે."
- 3. ઉપર મુજબના બન્ને ઉલ્લેખાને જેવાથી સમજ શકાશે કે-આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી શ્રી સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિવૃત્તિ, શ્રી જયાતિષ્કરણ્ડકવૃત્તિ અને શ્રી લાેકપ્રકાશના નામે એકસઠમે દિવસે ખાસ-ઠમી તિથિના ક્ષય હોય ત્યારે એકસડમા આખા દિવસને એકસડમી તિથિના નામે જ એાળખવાનું શાસકારા કહે છે-એમ જણાવે છે. અને પાછા પોતે ને પોતે કહે છે કે-શ્રી આચારપ્રકલ્પચૂર્ણિ અને શ્રી આચારદશાયુર્ણિના કર્ત્તા શાસ્ત્રકારાએ ક્ષીણ આષાઢપૂર્ણિમાના દિવસને પૂર્ણિમાં તરીકે જણાવેલા છે. આ બે વિધાનામાં સાચું વિધાન કયું ? શું શ્રી સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિવૃત્તિ આદિના કર્ત્તાઓએ અને યુર્ણિકારાએ એક-બીજાથી વિરુદ્ધનું કથન કર્યું છે? એવું છે જ નહિ. આચાર્ય શ્રી સાગરા-નન્દસૂરિજીએ શાસપાઠાના ભાવ તારવવામાં ભૂલ કરી છે, માટે જ તેઓએ શાસકાર મહાત્માઓને પરસ્પર-વિરાધી વાતા જણાવનારા તરીકે રજા કર્યા છે; પણ ધારા કે-આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસરિજએ જણાવ્યું છે તેમ શાસ્ત્રકારાએ એક–બીજાથી વિરુદ્ધનું કથન જણાવ્યું હોય, તો પણ અમને તો તે ઈપ્ટાપત્તિ ૩૫ જ છે: કારણ કે-અમને તા એકસઠમે દિવસે નિધનને પામેલી એકસઠમી તિથિને માનવાના પાઠા પણ ઉપલબ્ધ થયા અને એકસઠમે દિવસે બાસઠમી તિથિતું પણ નિધન હોવાથી તે દિવસે ખાસઠમી તિથિ માનવાના પાઠા પણ ઉપલબ્ધ થયા! જ્યારે, ઓચાર્થ શ્રી સાગરાનન્દ-સરિજીનું એકસઠમાં દિવસને એકસઠમી તિથિના દિવસ તરીકે જ માનવાનું મન્તવ્ય શ્રી ચૂર્ણિકારાના કથનથી પરાસ્ત થયું અને એકસઠમાં દિવસને બાસઠમી તિથિના દિવસ તરીકે જ માનવાનું મન્તવ્ય શ્રી સર્વપ્રજ્ઞપ્તિવૃત્તિ આદિના કથનથી પરાસ્ત થયું. આમ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીને તો, શ્રી સર્ચપ્રજ્ઞ∿િતવૃત્તિ આદિ ત્રણના અને શ્રી આચારપ્રકલ્પચૂર્ણિ આદિ બેના∹એમ પાંચ શાસ્ત્રોના પાંઠા આપવામાં, પોતાના હાથે જ પોતાના મન્તબ્યના ઉપદાત કરવા જેવું થયું છે.

## શ્રી ચૂર્ણિકારાએ પૂર્ણિમા જણાવી તેના હેલુ

સાચી વાત એ છે કે-શાસ્ત્રકાર મહાપુરૂષા જે દિવસે જેટલી તિથિઓનું નિધન હોય અને એક દિવસે વધુમાં વધુ બે તિથિઓનું જ નિધન હોય, એટલે તેવા પ્રસંગમાં બન્ને ય તિથિઓનો તે એક જ દિવસે સ્વીકાર કરે છે તથા તે દિવસે જે જે તિથિને ઉદ્દેશીને જે જે પ્રસંગ હોય, તે તે પ્રસંગમાં તે તે તિથિની સંજ્ઞાથી સ્વાભિમત વસ્તુનું નિરૂપણ કરે છે. શ્રી સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિવૃત્તિ, શ્રી જ્યોતિષ્કરજ્ડકાવૃત્તિ અને શ્રી લોકપ્રકાશના, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ સૂચવેલા પાંઠા

- 'ક્ષીણિતિથિં' પ્રસંગના છે, એટલે એ પ્રસંગમાં એકસઠમી તિથિના દિવસે એકસઠમી તથા ખાસઠમી તિથિનું નિધન છે અને તે બાસઠમી તિથિને 'ક્ષીણિતિથિં' કહેવાય છે—એ પ્રકારનું વર્ણન હોય તે સ્વાભાવિક છે. એ જ રીતિએ, શ્રી આચારપ્રકલ્પચૂર્ણિકાર તથા શ્રી આચારદશાચૂર્ણિકાર મહાત્માઓ ક્ષીણ એવી પણ આષાઢપૂર્ણિમાના તે દિવસના સૂચનમાં વ્યવહાર કરે, તે સ્વાભાવિક છે: કારણ કે—શ્રી ચૂર્ણિકાર મહાત્માઓને ત્યાં જે વસ્તુનું નિરૂપણ કરવાનું છે તે પૂર્ણિમાસંબદ્ધ છે, નહિ કે ચતુર્દશીસંબદ્ધ! એટલે તે દિવસે આષાઢપૂર્ણિમા ક્ષીણ છતાં અને આષાઢચતુર્દશી ઉદયગતા છતાં પણ, નિરૂપણના પ્રસંગ ચતુર્દશીસંબદ્ધ નહિ હોવાના કારણે જ, એકલી ચતુર્દશી કે ચતુર્દશી ન્પૂર્ણિમા એવા વ્યપદેશ નહિ કરતાં, માત્ર પૂર્ણિમાનો જ વ્યપદેશ કર્યો છે. જો તે પ્રસંગ ચતુર્દશી સોંબદ્ધ હોત, તો તે દિવસને માટે તે પ્રસંગમાં માત્ર 'ચતુર્દશી 'ના વ્યપદેશ કરતા. એ જ રીતિએ, 'ચતુર્દશી અને પૂર્ણિમા' ઉભયસંબદ્ધ પ્રસંગ હોત, તો બન્નેનો ઉલ્લેખ-બન્નેનો વ્યપદેશ કરત જ.
- ર. શ્રી આચારપ્રકલ્પચૂર્ણ અને શ્રી આચારદશાચૂર્ણિનો જે પાઠ આપ્યા છે ત્યાં, અભિવર્ધિત સંવત્સરમાં, કે જ્યાં અધિક માસ હોય છે, તે વખતે સાધુઓ અવસ્થાનલક્ષણ પર્યુષણા છેવટમાં છેવટ કચારે કરે–એ સંબંધી પ્રસંગ છે. શ્રી જૈન શાસનમાં અવસ્થાનલક્ષણ પર્યુષણા માટેના એવા નિયમ જણાવેદ્યો છે કે–આષાઢ પૂર્ણિમાથી વીસ રાત્રિ સહિત એક માસ ગયે છતે, એટલે કે ભાદરવા સુદ્દ પાંચમે તો નિયમા સાધુઓએ અવસ્થાનલક્ષણ પર્યુષણા કરવી એઈએ. એ વિષયમાં યૂર્ણિકાર મહાત્માઓએ ખૂલાસા કર્યો છે કે–અધિક માસવાળા વર્ષમાં અવસ્થાનલક્ષણ પર્યુષણા આષાઢપૂર્ણિમાથી વીસ રાત્રિ સહિત માસ ગયે છતે નહિ પણ આષાઢપૂર્ણિમાથી માત્ર વીસ રાત્રિ અતીત થયે છતે જ સાધુઓ અવસ્થાનલક્ષણ પર્યુષણા કરે, અર્થાત્–' અમે રહ્યા છીએ' એમ કહે. આ પ્રસંગ માત્ર આષાઢપૂર્ણિમાસંબદ્ધ છે, નહિ કે–આષાઢચતુર્દશીસંબદ્ધ કે આષાઢચતુર્દશી તથા આષાઢપૂર્ણિમા—એ ઉભયસંબદ્ધ! એટલે ચૂર્ણિકાર મહાત્માઓ તે દિવસને માટે માત્ર આષાઢપૂર્ણિમાનો જ તે પ્રસંગમાં વ્યપદેશ કરે, તે તદ્દન સ્વાભાવિક છે અને સર્વ પ્રકારે વ્યાજબી પણ છે. આથી, ચૂર્ણિકાર મહાત્માઓની ઉપર જણાવેલી વાતનો ઉલ્લેખ કરીને, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસરિજીએ, પોતાના નિરૂપણમાં જે એમ કહ્યું છે કે–" અર્થાત્ નથી તો તે દિવસને ચતુર્દશી તરીકે જણાવ્યા, 'કે જે પર્વતિથિ હતી અને ઉદયવાળી હતી ' તેમજ નથી તો ' ચતુર્દશી–પૂર્ણિમા' એકઠા કરવા તરીકે જણાવ્યા "–તે કથન પ્રસંગને સમજયા વિના જ કરાએલું છે.
- 3. અને એમ હોર્કને—" આથી સિહ છે કે પંચાંગમાંની પર્વતિથિના ક્ષયની વખતે પણ તે શ્રીણપર્વતિથિને તો આરાધના માટે અખંડ જ રાખવી એક એ, એ વાત કાઈ પણ પ્રકારે અસંગત નથી"—એવી જે તારવણી કરી છે, તે પણ સમજણ વિના જ કરાએલી હોવાના કારણે પણ ખાટી છે, એમ પૂરવાર થાય છે. ક્ષીણપર્વતિથિને ક્ષીણપર્વતિથિ તરીકે માનવા માત્રથી તે ક્ષીણપર્વતિથિ આરાધનામાં ખંડિત થઇ જાય છે, એકું છે જ નહિ. ક્ષીણપર્વતિથિની આરાધના તે પર્વતિથિ જે દિવસે નિધનને પામી હોય તે દિવસે અખંડપણે થાય જ છે. તે ક્ષીણપર્વતિથિની આરાધનાને અંગે તે દિવસે જે અનુષ્ઠાન કરાય, તે અનુષ્ઠાનના પ્રસંગમાં તો તે ક્ષીણપર્વતિથિનો જ વ્યપદેશ થાય, પણ તેટલા માત્રથી તે દિવસે જે તિથિ ઉદયવાળી હોય તે તિથિના વ્યપદેશનો તે દિવસે સર્વથા અભાવ પણ થઇ જતા નથી અને જે તિથિ ઉદયવાળી છે તે તિથિ ક્ષીણતિથિ પણ અની જતી નથી.

૪. વળી, ચૂર્ણિકાર મહાત્માએના સમયમાં ચતુર્માસી આષાઢ, કાર્ત્તિક તથા ફાલ્યુનની પૂર્ણિમા-એ હતી અને પાક્ષિક ચતુર્દશીએ હતું. પાક્ષિકપર્વ કરતાં ચતુર્માસીપર્વ પ્રધાન છે, એટલે તે સમયમાં આષાઢાદિની પૂર્ણિમાના ક્ષયે આષાઢાદિની શુકલા ચતુર્દશીએ મુખ્યત્યા વ્યપદેશ આષાઢાદિની પૂર્ણિમાનો થાય અને ગૌણત્યા વ્યપદેશ આષાઢાની શુકલા ચતુર્દશીનો પણ થાય, એવું શ્રી તત્ત્વ-તરંગિણીકારના કથનથી તો ઘણા સ્પષ્ટ રૂપે સાખીત થાય છે.

# શ્રી તત્ત્વતરંગિણીકારે ક્ષીણપર્વતિથિની સંગ્રા કરવાતું જણાવવા સાથે જ પૂર્વાતિથિની સંગ્રાને કાયમ રાખવાતું જણાવ્યું છેઃ

૧. આમ છતાં પહ્યુ, શ્રી તત્ત્વતરંગિણીના નામે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ જે એમ જણાવ્યું છે કે—" ટીપ્પણામાં પર્વતિથિનો ક્ષય હોય ત્યારે તેનાથી પહેલાંની અપર્વતિથિનો વ્યપદેશ કરવા જ નહિ, પરંતુ તે દિવસે ક્ષય પામેલી એવી પણ પર્વતિથિનો જ વ્યપદેશ કરવા."—તે તદ્દન ખાંદું છે. શ્રી તત્ત્વતરંગિણીકારે તેમ કહ્યું જ નથી. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ પોતાના આ કથનમાં બે વાત કહી છે. (૧) પર્વતિથિના ક્ષયે તેનાથી પહેલાંની અપર્વતિથિનો વ્યપદેશ કરવા જ નહિ અને (૨) પર્વતિથિના ક્ષયે તેનાથી પહેલાંની અપર્વતિથિનો દિવસે ક્ષાણ એવી પર્વતિથિનો જ વ્યપદેશ કરવા. શ્રી તત્ત્વતરંગિણીમાંના જે પાઠા આવાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ આપ્યા છે, તે જેતાં પણ—'પર્વતિથિના ક્ષયે તેનાથી પહેલાંની અપર્વતિથિનો વ્યપદેશ કરવા જ નહિ '—એવું પૂરવાર થતું નથી, પણ એથી ઊલદું એવું પૂરવાર થાય છે કે—'પર્વતિથિના ક્ષયે તેની પૂર્વતિથિના વ્યપદેશનો સર્વથા અભાવ થઈ શકે જ નહિ.' તેમ જ 'તે દિવસે ક્ષીણ પર્વતિથિનો જ વ્યપદેશ થાય' ઓવું પૂરવાર થતું નથી, પણ 'તે દિવસે પૂર્વતિથિનો વ્યપદેશ પણ થઈ શકે જ'—એવું પૂરવાર થયે છે. આ માટે, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ શ્રી તત્ત્વતરંગિણીમાંના જે પાઠા આપ્યા છે, તેના ઉપર દેષ્ટિપાત કરી લેવા પડશે. અનુક્રમ તેમના છે તે જ અત્રે પણ રાખીએ છીએ.

अ,आ-(१) આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્રિજીએ રજૂ કરેલા अ પાઠનો आ પાઠમાં શ્રી તત્ત્વતરંગિણી-કારश्रीએ ખૂલાસા કરેલા છે, પણ આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્રિરજીએ તે ખૂલાસાના પાઠનો આઘ ભાગ તજી દીધા છે; એટલું જ નહિ, પણ પાતે રજૂ કરેલ પાઠમાં આવતી "इत्य-मित्रायेणोक्तत्वाद्वा" આ પંકિતના અર્થ પણ કર્યા નથી, કેમ કે--આ પંકિતના અર્થ, છાડી દીધેલા આઘ ભાગને બ્રહ્યુ કર્યા સિવાય થઈ શકે તેમ છે જ નહિ. (૨) આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્રિજીએ आ તરીકે રજૂ કરેલા પાઠનો જે આઘ ભાગ છાડી દીધા છે, તે આ પ્રમાણેના છે-" न च प्राक् चतुर्वश्येवत्युक्तम्, अत्र तु 'अवरावी' त्यनेन अपिश्रच्यादन्य-संज्ञाऽपि मृहाते, तत्कथं न विरोध इति वाच्यं, प्रायश्चित्तादिविधावित्युक्तत्वात्, गौणमुख्य-मेदात्" (३) શ્રી तत्त्वतरंગિણીકારશ્રીએ પહેલાં તો એમ કહ્યું કે-' ચતુર્દશીના ક્ષયે તેરશે તેરશ એવા વ્યપદેશના પણ અસંભવ હોવાથી પરંતુ પ્રાયશ્વિત્તાદિવિધિમાં ચતુર્દશી જ એવા વ્યપદેશ થતો હોવાથી, ઔદયિક તિથિના સ્વીકારમાં અને અન્ય તિથિના તિરસ્કારમાં તત્પર એવા આપણને તેરશના ચૌદશપણે સ્વીકાર કરવા, એ કેવી રીતિએ યોગ્ય છે?' પરન્તુ તેઓશ્રી સમજતા હતા કે-' મારા આવા કથનના ભાવને પામવામાં પંગુ માણસો મારા આ કથનનો દ્વયયેગ કરીને, ચૌદશના ક્ષયે તેરશના દિવસને તેરશ કહેવાય જ નહિ' (પ્રસ્તુત ગ્રન્થના પૃ. ૧૯૨–૧૯૩ ઉપર, શાસ્ત્રપાડા પણ પાતાને ફાવતી રીતે જ રજૂ કરવાની પૃ. આ. મ. શ્રી સાગરાનં દસૂરીજની પ્રવૃત્તિ તરફ ધ્યાન દારવામાં આવ્યું છે. ગ્રન્થમાંના આ વિધાનની સત્યતાની પ્રતીતિ માટે પ્રસ્તુત ગ્રન્થના પૃધ્ઠ ૩૬ ૪ ઉપરની ફાટા–કાપીની છેલ્લી પંકિત અને આ પાને પ્રગટ કરેલી ફાટા–કાપીની પ્રથમ પંકિત વાંચવાથી પૃ. આ. શ્રી સાગરાનં દસૂરીજીએ તજી દીધેલા જ્ઞા પાકના આઘ ભાગ જાણી શકાશે. એ જ રીતે આ ફાટા–કાપીની ૯મી તથા ૧૧મી પંકિત જેવાથી, પૃ. આ. શ્રી સાગરાનં દસૂરીજીએ ૬ તરીકે રજૂ કરેલા પાઠ, આજુબાજુના સંબંધ તાડીને રજૂ કરા-યાનું પ્રસ્તુત ગ્રન્થના પૃ. ૧૯૩ ઉપર કરાયેલું વિધાન સાચું હોવાની ખાતરી થશે.

પૃ. આ. શ્રી સાગરાન કસૂરિજીએ રજૂ કરેલા જા, इ પાઠા પ્રસ્તુત ગ્રન્થના ૧૩ મા પૃષ્ક ઉપર જોઇ શકાશે. —સં.)

प्रशिक्षकिन स्वराम के लिए स्वराप्त निर्देश के स्वराप्त स्वर स्वराप्त स्वर्त स्वराप्त स्वर स्वराप्त स्वराप्त स्वर स्वर स्वर स्वर स्वर स्वर

#### विहित्राग्रह्मविहाँ अहित्राप्त्रज्ञायमदित्रहा होगपिय

क्तिञ्चं प्राप्त प्रमाणे प्रश्चिमादिय मे ४ नाराहणे सती। प

तिष्ठित्रकोषस्त्रतेषीन्त्रान् (केर्च द्रश्रणस्त्री याध्यक ह्यावनागध्यानायन् कच्चवद्रश्रीक्षिक्रम्स्त्राण पार्क्किपस्याययग्रस्थान्त्रास्य । मानुर्वित्रति प्रत्यामान्त्रस्त्रस्य प्रथानद्वात्राम्य याध्याय व्यवस्थायस्य । वर्षेत्रस्य वस्त्रीचीकार्यस्त्राक्षात्रस्य कार्यात्रस्य विवयस्य किर्मास्य क्रियान्त्रस्य स्वर्धात्रस्य स्वर्धात्रस्य । वात्र युक्त अस्य त्वस्तियुक्तस्य प्रताप्तरमान्य तात्रस्य स्वयं व्यवस्त्रात्रस्य क्रियान्त्रस्य स्वर्धात्रस्य स्वयं स्वय

वक्तणमाई तयपुणतबाईण व्यवित्समितिणासुर्वः एतनविञ्चल तक्कछपमादणामाना ७ जङ्गाङ्माहण ६ (का उत्पर्धा मात्र अविणामयमं तुम्रेणेमा गिर् नयः । ध्यानिसामण तब मुहादासा मध्य (तवस्त्री मुह्य के सीव) स्रोता ए व

4

-આવા અર્થ કરવાના. આથી, સાક્ષીની બે ગાથાએા રજૂ કરીને, તરત જ તેએાશ્રીએ ખૂલાસા કર્યાે. ખુલાસા કરતાં તેઓશ્રી વાદિને કહે છે કે–તારે એમ કહેવું નહિ કે–" પહેલાં તાે તમે ચતુર્દશીના કાયે ત્રયાદશીએ ચતુર્દશી જ એમ કહેવાય એવું કહ્યું અને અહીં સાક્ષીની ગાયામાં 'अवरावि ' એવા પદ દ્વારા अपि શબ્દથી અન્ય સંજ્ઞાને પણ अહણ કરાય છે, એમ કહા છા,-તે વિરાધ કેમ નથી ? " કારણ કે-' પ્રાયશ્ચિત્તાદિ વિધિમાં ' એમ કહેલં છે એથી અથવા તા ગૌષ્ય અને મુખ્ય ભેદથી મુખ્યતયા ચતુર્દશીના જ વ્યપદેશ યુક્ત છે...એવા અભિપ્રાયથી 'ચતુર્દશી જ' એમ કહ્યું છે, એથી પહેલાં તેરશે ચૌદશ જ એવા વ્યપદેશ શાય છે એમ કહ્યું અને અહીં તેરશની સંજ્ઞા પણ ગ્રહણ કરી, એમાં વિરોધ નથી. શ્રી સિદ્ધચક્ર પાક્ષિકના વર્ષ છદ્રાના ૮-૯ મા અંકમાં પૃ. ૧૮૯ માં આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્-રિજીએ આ પાઠના એવા પ્રકારના અર્થ જણાવેલા છે કે-" પહેલાં ચઉદશ જ છે એમ કહ્યું હતું, અને અહીં તો પણ શબ્દથી અપર્વસંજ્ઞા પણ લેવાય એમ જણાવ્યું તો વિરોધ કેમ ન આવે ?, આના ઉત્તરમાં કહે છે કે તે ચઉદશ જ છે એમ જે કહેવાનું છે તે આરાધનામાં છે એમ કહ્યું છે અથવા અપિ શબ્દથી ગૌણપણે તેરશ સૂચવી, તા પણ મુખ્યપણે તા ચઉ-કશના જ વ્યવહાર યાત્ર્ય છે એટલે ચઉકશ જ એમ કહેવું તે અભિપ્રાયે કહેલું છે." આ ઉપરથી સમજ શકાય છે કે-આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્તરિજએ રજૂ કરેલા શ્રી તત્ત્વતરંગિણી-માંના જ અને आ પાઠા 'માત્ર પર્વતિથિના જ વ્યપદેશ કરવા પણ ઔદયિકી અપર્વતિથિના વ્યપદેશ કરવા જ નહિ '-આવું સૂચવતા નથી જ : પ્રત્યુત, એમ સૂચવે છે કે-મુખ્યભેદે પર્વતિથિની સંજ્ઞા થાય અને ગૌહાલે દે અપર્વતિથિની સંજ્ઞા થાય.

— આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસ્રિજીએ આ પાઠ પશ્ચુ તેના આજુબાજુના સંબંધવાળા પાઠને છાંડીને રજ્ કરેલા છે અને તેના અર્થમાં પશ્ચુ અસંબદ્ધ વાત જણાવેલી છે: કારણ કે—આ પાઠ સંજ્ઞા-પ્રકરણમાં નથી પશ્ચુ પર્વાપર્વે પાક્ષિકની ચર્ચાના પ્રસંગમાં છે, છતાં આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્ર-સ્રિજીએ સંજ્ઞાની વાત યાજ દીધી છે. સંબંધવાળા પાઠ આ મુજબ છે—"कि च-झीणा-प्रमीयुक्ता सप्तमी चतुष्पर्वम्तर्वितिनी न वा? आद्ये कि न झीणचतुर्वशीयुक्ता त्रयोदस्यि, तथा द्वितीय तवैवानिष्टं, पर्वतिथिव्यतिरिक्ततिथिषु पौषधानङ्गीकारात्।" આમાં સંજ્ઞાની વાત નથી, પશ્ચુ ચતુર્દશીના ક્ષયે તેરશને અપર્વતિથિ કહીને પૂનમે પાક્ષિક કરનારને એમ સ્થવાયું છે કે—ક્ષીલાપ્ટમીયુક્તા સપ્તમી એ ચતુષ્પર્વીની અન્તર્વર્તિની ખરી કે નહિ? જો હા, તો ક્ષીલ્યુચતુર્દશીયુક્તા ત્રયેલશી પશ્ચુ ચતુષ્પર્વીની અન્તર્વર્તિની કેમ નહિ? અને જો ના, તો તે તને જ અનિષ્ટ છે, કારણ કે—તું પર્વવ્યતિરિક્ત તિથિઓમાં પૌષધ માનતો નથી! એટલે, આ પાઠથી પશ્ચુ, પર્વતિથિના ક્ષયે પૂર્વની અપર્વતિથિની સંજ્ઞા ઉડાવી દેવાનું અને માત્ર પર્વતિથિની જ સંજ્ઞા કરવાનું સિદ્ધ થતું જ નથી. ઊલદું, સપ્તમી અને ત્રયેલશીનું ક્ષીલ્યુઅતુર્દશીયુક્તતાના કારણે ગૌરવ જ વધારાયું છે.

ર્ફ — આ પાઠ પણ સંબંધ તાેડીને જ આપવામાં આવ્યાે છે, એ કારણે <mark>ચર્વના અર્થ</mark> કરવામાં નથી આવ્યાે અને અષ્ટમીના ક્ષયે સપ્તમીના દિવસે મુખ્યતથા અષ્ટમીના વ્યપદેશ કરવા રૂપ, એટલે કે–અષ્ટમીને ઉદ્દેશીને કરવાનાં ધર્માચરણામાં અષ્ટમીના વ્યપદેશ કરવા રૂપ પરા-

- વૃત્તિની વાત છતાં, સપ્તમીને ખસેડવાના ખાટા અર્થ કરવામાં આવ્યા છે.
- ૩-—કારણવિશેષે અપર્વતિશિની સંજ્ઞા પણ થાય, એવા આ પાઠમાં સ્પષ્ટ સ્વીકાર હાવાથી, આ પાઠ પણ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજીએ જણાવ્યું છે તેલું એટલે ' અપર્વતિશિના વ્યપદેશ કરવા જ નહિ, પણ પર્વતિશિના જ વ્યપદેશ કરવા '–આ પ્રમાણે જણાવનાર નથી, પણ તેવા કથનને ખાટ જ જણાવનાર છે.
- ऊ----- આ પાઠના સંબંધમાં પણ એ જ કહેવાનું કે-તે દિવસે પૂર્વતિથિને ઉડાવી દેવાની, એટલે કે તેની સંજ્ઞાના અભાવ જ કરી નાખવાની વાત, આ પાઠથી પૂરવાર થતી નથી, પણ તેથી ઊલટી વાત જરૂર પૂરવાર થાય છે : કારણ કે-અલવત્ કાર્યને અંગે ઉપયોગિની હોવાના સ્વીકાર કરાયા જ છે.
- #—ચતુર્દશીના ક્ષયે તેરશે ચતુર્દશીની પણ સમાપ્તિ હોય છે અને એથી ચતુર્દશીની આરાધ-નાના પ્રસંગમાં તે દિવસના ચતુર્દશી તરીકેના જ વ્યપદેશ શાય-એમ સ્પષ્ટ રૂપે સ્ચવવા છતાં પણ, વાદિએ તેરશમાં ચતુર્માસીના વ્યપદેશના અભાવની વાત કરી, માટે આ વાત કહેવાએલી છે: કારણ કે-ચતુર્દશીના ક્ષયે તેરશે ચતુર્માસીની આરાધના કરતાં છતાં પણ, ચતુર્માસીના અનુષ્ઠાનના વ્યપદેશ ત્રયાદશીમાં નહિ પણ ચતુર્દશીમાં જ શાય છે. ચતુર્માસીને ત્રયાદશી-સંબહ પર્વ મનાય જ નહિ એટલે તથા તે ત્રયાદશીએ ચતુર્દશીની પણ સમાપ્તિ છે એથી તથા મુખ્યતયા વ્યપદેશ ચતુર્દશીના જ શાય-એમ સ્પષ્ટ કહેવા છતાં, ત્રયાદશીમાં ચતુર્માસીના વ્યપદેશાભાવ છે-એવી વાત કરનારને કહેવાએલી આ વાત પણ, ત્રયાદશીના વ્યપદેશના સર્વશા અભાવ કરી નાખવા, એમ સ્વચવતી નથી જ.
- ર. આ વ્યપદેશ-વિધાનનું રહસ્ય સમજવા જેવું છે. કાઈ પણ તિથિના ક્ષ્ય ત્યારે જ મનાય છે, કે જ્યારે તે તિથિના ભાગવટા સ્પ્રીદયને સ્પર્શા વિના જ સમાપ્ત થઈ જતા હાય છે. તેવી તિથિઓની વિદ્યમાનતા અને સમાપ્તિ પૂર્વની તિથિના દિવસે જ હાઈ શકે છે. આથી, પર્વતિથિઓની આરાધનાના પ્રસંગમાં એ વાત જણાવવામાં આવી છે કે-પર્વતિથિના ક્ષયે પૂર્વની તિથિમાં ક્ષીણપર્વતિથિની આરાધના કરવી. હવે એ વિચારા કે-પૂર્વની તિથિએ થતી પણ આરાધના, કરી તિથિને ઉદ્દેશીને થાય છે? પર્વતિથિને ઉદ્દેશીને જ. હવે એ પર્વતિથિને ઉદ્દેશીને જ થતી પ્રાયક્રિત્તાદિવિધની પ્રવૃત્તિને પૂર્વતિથિને કહે, તો મૃષાવાદ જ લાગે ને ? વળી, શ્રી જૈન શાસનમાં પાસિકાદિનાં અનુષ્ડાનામાં પાસિકાદિના ઉચ્ચાર કરવાના હોય છે, એ કારણે પણ ક્ષીણચતુ-દંશીના પ્રસંગે ત્રયોદશીએ કરાતી ચતુર્દશી-સંબદ્ધ ક્રિયામાં, ચતુર્દશીના જ વ્યપદેશ કરવા પડે. આ વિગેરે કારણોથી, પૂર્વતિથિએ ક્ષીણપર્વતિથિનો મુખ્યત્યા વ્યપદેશ કરવાનું શાસ્ત્ર કરમાવે છે અને એ વાત અમાએ કહેલી જ છે. એટલે ખરા મુદ્દે ત્યાં છે કે-' આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્દ્રિજ્ પર્વતિથિની હાનિના પ્રસંગમાં પૂર્વની તિથિની સંદ્રાનો જે સર્વથા અભાવ કરી નાખવાનું કહે છે, એટલું જ નહિ પણ જે તિથિના ક્ષય ન હોય તે તિથિના ક્ષય માનવાનું કહે છે. ' આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્દ્રિજ કહે છે તેવું, નથી તા શ્રી તત્ત્વતરંગિણીકારે કહ્યું કે નથી તા કાઈ અન્ય શાસકાર મહાપુર્દ્ય કહ્યું.

#### આ. શ્રી સાગરાનન્દ્રસ્**રિજીની કળ્**લાત :

૧. વળી, પર્વતિથિના ક્ષય હાય ત્યારે પૂર્વની તિથિની સંજ્ઞાના અભાવ જ કરી નાખવાનું અને

માત્ર ક્ષીલુપર્વતિથિની સંજ્ઞાને જ કાયમ કરવાનું શાસ્ત્રકાર મહાપુરૂષાને અભિમત હોત, તો શ્રી સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિવૃત્તિ, શ્રી જ્યોતિષ્કરહડકવૃત્તિ અને શ્રી લોકપ્રકાશ આદિમાં આસો વદી બીજ આદિનો ક્ષય જલાવવા છતાં, આસો વદી એકમ આદિ તરીકે ક્ષીલ્યુ બીજ આદિવાળા દિવસોને જલ્યાવ્યા છે તે જલ્યાવત જ નહિ. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૃરિજીએ શ્રી સિલ્દ્યક પાક્ષિકના પાંચમા વર્ષના ૨૦-૨૧ મા અંકમાં પૃ. ૪૮૦ ઉપર આ વાત નીચે મુજબના શબ્દોમાં કખૂલ કરેલી છે—

"જેમ લેોકોત્તર રીતિ મુજબ આસો વિદ એકમઆદિની તિથિ અલ્પ એટલે માત્ર  $\epsilon^{\xi_2}$  ભાગ જેટલી છે અને તેજ દિવસે ખીજનાં તિથિ  $\xi^{\xi}$  ભાગ જેટલી છે, છતાં તે આપ્યી તિથિને શાસ્ત્રકારા પડવા આદિ તિથિ માને છે અને ખીજ આદિનો ક્ષય માનો ત્રીજના સૂર્યોદયથી ત્રીજ આદિ તિથિ માને છે."

#### ફેક્કુ અંશની ભૂલ :

૧. ઉપરના ક્કરામાં, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્કસ્રિજીએ જે બીજના ક્ષય હાય તે બીજને ફેર્ફ અંશ જેટલી જણાવી છે, જ્યારે પાતાના બીજા મુદ્દાને અશ્રયીને કરેલા નિરૂપણમાંના પહેલા ક્કરામાં શ્રી સ્પ્રૈપ્રમિતિવૃત્તિ, શ્રી જયાતિષ્કરહ્ડકવૃત્તિ અને શ્રી લાકપ્રકાશના નામે લીણતિથિ પૂર્વતિથિના દિવસે ફેર્ફ અંશ જણાવેલી છે, એટલે તે પણ ખાડું છે.

#### શ્રી સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ-વૃત્તિ આદિના પાઠામાંથી મળતાં સૂચના :

- ૧. વળી, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ રજૂ કરેલા શ્રી સૂર્યપ્રરૂપ્તિ—વૃત્તિ આદિના પાઠાથી એ વાત પણ સાબીત થાય છે કે—તે જ તિથિને ઔદયિકી ગણવામાં આવે છે, કે જે તિથિ સુર્યોદયને સ્પર્શીને સમાપ્તિને પામી હોય.
- ર. વળી, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ રજૂ કરેલા શ્રી સૂર્યપ્રમખ્તિ-વૃત્તિ આદિના તથા ચૂર્િલુના પાઠાથી એ વાત પણ સાબીત થાય છે કે-જે દિવસે જે તિથિ સૂર્યોદયને સ્પર્શીને સમા-ખ્તિને પામેલી હોય કે ન પામેલી હોય અગર તો જે દિવસે માત્ર સમાખ્તિને પામેલી હોય, તેવા દિવસે જ તે તિથિ મનાય, પણ અન્ય કાઈ દિવસે મનાય નહિ.
- 3. આથી પહ્યું, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજનું 'તિથિદિન' અને 'પર્વારાધન' સંબંધી મન્તવ્ય ખોડું જ છે–શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ જ છે, એમ પૂરવાર થાય છે: કારણ કે–આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીનું મન્તવ્ય પૂનમ કે અમાસના ક્ષયે તેરશે ચૌદશ માનવાનું જણાવે છે, પણ તે તેરશે ચૌદશની સૂર્યોદયસ્પર્શપૂર્વકની સમાપ્તિ નથી હોતી તેમ જ એકલી સમાપ્તિ પણ નથી હોતી. એ જ રીતિએ, ભાદરવા સુ. પ ના ક્ષયે ભા. સુ. 3 ના દિવસે ભાદરવા સુ. ૪ માનવાનું આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજીનું મન્તવ્ય જણાવે છે, પણ તે ભા. સુ. 3 ના દિવસે ભાદરવા સુ. ૪ ની સૂર્યોદયસ્પર્શપૂર્વકની સમાપ્તિ અગર એકલી સમાપ્તિ પણ નથી હોતી. આ ઉપરાન્ત, પૂનમ—અમાસની વૃદ્ધિએ પહેલી પૂનમ—પહેલી અમાસે ચૌદશની અને ભા. સુ. પ ની વૃદ્ધિએ ભાદરવા સુદ પહેલી પાંચમે ભાદરવા સુદ ૪ ની સૂર્યોદયસ્પર્શપૂર્વકની કે એકલી સમાપ્તિ પણ નથી હોતી, છતાં આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજીનું મન્તવ્ય, તે તે દિવસોએ ચતુર્દશી અને ભાદરવા સુદ ૪ માનવાનું કહે છે, એટલે શ્રી સૂર્યપ્રસપ્તિવૃત્તિ આદિના પાઠાથી આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજીનું મન્તવ્ય વિરૃદ્ધ જ છે–એમ પૂરવાર થાય છે.

૪. શ્રી સૂર્યપ્રગ્રિવિવૃત્તિ આદિ શાસ્ત્રો બીજ આદિના ક્ષયે પણ એકમ આદિને ઐદિયકી માને છે અને તે દિવસના એકમ આદિ તરીકે વ્યપદેશ કરે છે તેમ જ શ્રી આચારપ્રકલ્પરૂર્ણિ તથા શ્રી આચારદશાયૂર્ણિના પાઠા ક્ષીણુ એવી પણ આષાઢપૂર્ણિમાના વ્યપદેશ કરે છે, આથી સિદ્ધ થાય છે કે−જૈન શાસ્ત્રો પણ એક દિવસે બે તિથિઓનું નિધન હાય, તા તે એક દિવસે બે તિથિઓને માને પણ છે અને તે તે તિથિના પ્રસંગાનુસાર વ્યપદેશ પણ કરે છે.

#### પંચાંગકારા શું માને છે ?

- ૧. અસ્તુ. આ રીતિએ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ પોતાના બીજા અને ત્રીજા મુદ્દામાં સૂચવેલ વાતોના ખૂલાસા થઈ જાય છે. હવે અમા તેમણે સૂચવેલ પંચાંગકારાની વાતના ખૂ-લાસા કરીએ છીએ.
- ર. જે તિથિ સૂર્યોદયસ્પર્શને પામ્યા પહેલાં જ, એટલે કે–સૂર્યોદયસ્પર્શને પામ્યા વિનાજ સમાપ્તિને પામી હોય, તે તિથિને ક્ષયતિથિ કહેવાય, એ એક સર્વમાન્ય સિહાન્ત છે અને એથી પંચાંગકારાને પણ એ વાત માન્ય હાય તે સ્વાભાવિક જ છે: પરન્તુ, પંચાંગામાં ક્ષીણતિથિની સામે નક્ષત્રાદિના ખાનામાં મૂકાતાં મીડાં તિથિક્ષયને સૂચવવાને માટે મૂકાય છે, એવી કલ્પના કરતાં પહેલાં, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસૂરિજીએ જેને પંચાંગ જેતાં આવડતું હોય, એવા કાઇકને પૂછીને ખુલાસા મેળવી લેવાની જરૂર હતી. પંચાંગમાં જે ક્ષીણતિથિની સામે મીંડાં મૂકાય છે, તે એકની એક વાત ફરીથી નહિ કહેવા માટે જ મૂકાય છે. ક્ષીક્ષુતિથિના પ્રસંગમાં એક દિવસે એ તિથિઓ હોય છે: કારણ કે–એક દિવસે એ તિથિઓની સમાપ્તિ હોય છે. એ તિથિઓનો ભાગવટો હોય, પણ જો સમાપ્તિ એક જ તિથિની હોય, તાે તે દિવસે છે તિથિએા ગણાતી નથી. આમ, એક દિવસે બે તિથિઓ હોવાથી, તે એમાંની પહેલી તિથિની લીટીમાં નક્ષત્રાદિનાં ખાનાંમાં નક્ષત્રાદિની સમાપ્તિના સમયને સૂચવનારી ઘડી–૫ળ આદિ મૂકાઈ જાય છે. એથી પછીની તિથિ-કે જે ક્ષીણતિથિ છે-તેની લીટીમાં તે તિથિની સંજ્ઞા, તે તિથિના વાર અને તે તિથિની સમાપ્તિના સમયને સૂચવનારી ઘડી–૫ળ મૂકાય છે. તે દિવસે નક્ષત્રાદિની સમાપ્તિના સમયને સૂચવનારી ઘડી–૫ળ પહેલી તિથિની લીટીમાં જણાવી દીધેલ હોવાના કારણે જ, ક્ષીણ-તિથિની લીટીમાં તેનું પુનરાલેખન નહિ કરતાં, માત્ર મીંડાં જ મૂકી દેવામાં આવે છે; આથી તે મીંડાં તે સીહ્યુતિથિને ગણના બહાર જણાવનારાં નથી જ. વધુમાં, ક્ષીષ્યુ એવી પણ તિથિની સંજ્ઞા. તેના વાર અને તેની સમાખ્તિના સમયની સૂચક ઘડી–૫ળ પંચાંગમાં મૂકવામાં આવે છે. તે સૂચવે છે કે-પંચાંગકારા પણ તેવી તિથિઓને ઉડાવી દેતા નથી, એટલે પંચાંગકારાના નામે ક્ષીણતિથિને કે ક્ષીણતિથિના અદલામાં અન્ય કાેઈ પણ તિથિને ઉડાવી દેવાની ભાંજગડમાં પડેલા આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીને, પંચાંગકારા પણ સહાયક બનતા નથી; એટલું જ નહિ, પણ પંચાંગકારાની નીતિ–રીતિથી પણ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસૂરિજીનું મન્તભ્ય ખાેંદું જ ઠરે છે.
- 3. 'પંચાંગકારા આખા અહોરાત્રને સ્પોદયને સ્પર્શવાવાળી તિથિ સંબંધીના જ ગણે છે' —એવું આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ જે કહ્યું છે, તે પણ ખાડું છે. પહેલી વાત તા એ કે-પંચાંગ- કારા જે આખા અહારાત્રને સ્પર્શદયને સ્પર્શનારી તિથિ સંબંધીના જ ગણતા હોય, તા તેઓ ક્ષીણ- તિથિની સંજ્ઞાને જણાવીને, તેના વારને જે જણાવે છે, તે જણાવત જ નહિ. વળી મુહૂત્તાદિ કાર્યોને

અંગે જે નીતિ–રીતિને અનુસરાય છે. તે નીતિ–રીતિથી પણ સાથીત થાય છે કે--પંચાંગકારા આખા અહીરાત્રને માત્ર સુર્યોદયને સ્પર્શનારી જ તિથિ સંબંધીના ગણે છે એમ નથી. જેમ કે-જયાતિથિ ઐીદયિક હોવા છતાં તે આખા દિવસ તકિહિત મીહૃત્તિક અનુષ્ઠાનામાં લેવાતા નથી, પણ જ્યાં સુધી તેની ઘડીએ લાેગવાતી હોય, ત્યાં સુધી જ જયા ગણાય છે અને જ્યારથી રિક્તાના લાેગકાળ ચાલ થાય છે. ત્યારથી જયાતિથિ-વિહિત કાર્યો કરવાનું બંધ થાય છે અને રિક્તાતિથિ-વિહિત કાર્યો કરાય છે. તિથિ અને વારજન્ય શભ-અશભ યાગાનું તથા તિથિ અને નક્ષત્રજન્ય શભ-અશુભ યોગોનું અસ્તિત્વ, એ જ પ્રકારે ગણાય છે. ઉદાહરણ તરીકે~િવ. સં. ૧૯૯૯ ના માગશર સુદી ૧૦ ને ગુરૂવારે ચંડાંશુચંડુ પંચાંગમાં ઔદયિક તિથિ દશમી ૧૬ ઘડી અને ૫૮ ૫લ છે. દશમી પૂર્ણાતિથે છે એટલે સૂર્યોદયથી ૧૬ ઘડી અને ૫૮ પલ પર્યન્ત તિથિ-વારના સિદ્ધિયાગ ખને છે, પણ ઔદયિક દશમીના ૧૬ ઘડી અને ૫૮ પલના લાગકાલ પૂરા થયા પછીથી તે યાગ કાયમ રહેતો નથી, પણ તે પછી નન્દા અને ગુરૂવારજન્ય યાગ લાગુ પડે છે. વળી, બીજું ઉદા-હરણ. પાષ સુદ્ધિ પ ને સામવાર છે. તે દિને પંચમી માત્ર է પલ છે. તે પછી વર્ષ્કીના ભાગ ચાલ થાય છે. વલી તે દિવસે ૨૮ ઘડી અને ૧૯ ૫ળ પ્રમાણ પૂર્વાભાદ્રપદ નક્ષત્ર છે અને તે પછી ઉત્તરાભાદ્રપદ એસે છે. જ્યાતિષુશાસ્ત્રના નિયમ પ્રમાણે પંચમી, સામવાર અને ઉત્તરાભાદ્રપદ નક્ષત્રના યાગે "સિત્ર" નામક યાગ ઉત્પન્ન થાય છે, પણ આ દિવસે તેમ થશે નહિ: કારણ કે-પંચમી માત્ર ૬ ૫ળ પર્યન્ત જ છે અને ઉત્તરાભાદ્રપદ ૨૮ ઘડી પછી લાગ્ર પડે છે, કે જે સમયે પંચમીનું અસ્તિત્વ હોતું નથી પણ ષષ્ઠી વિદ્યમાન હોય છે અને ષષ્ઠી–સામવારના ચાર્ગ 'મિત્ર' યોગ અનતો નથી. આ ઉપરથી સમજી શકાશે કે–પંચાંગકારા ઔદર્યિક તિથિને અહેા-સત્રવ્યાપિની માને છે. એવું જે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીતું કથન છે, તે ખેતટું છે.

#### એકજ સુર્યોદ્રયતે બે તિથિઓતા સુર્યોદ્રય માનવાનું વિધાન :

૧. પર્વતિથિઓની આરાધના આદિના પ્રસંગમાં તો, પર્વતિથિઓ દારા પર્વદિવસા નક્કી કર-વાના હોય છે અને એથી અમુક તિથિ અહારાત્રભ્યાપિની છે કે નહિ—એ જેવાનું હોતું નથી. એમાં તો, સ્પ્યેદિયસમયે જે તિથિ હોય તે તિથિ સંબંધી તે અહોરાત્રને માનીને, તે તિથિસંબદ્ધ અનુષ્ઠાનમાં તે અહોરાત્રના ઉપયાગ કરવાના હોય છે. હવે તિથિક્ષયના પ્રસંગમાં જોઈ એ, તા ક્ષીષ્ઠ્રતિથિ સ્પ્યેદિયસ્પર્શને પામેલી હોતી જ નથી, તા તે ક્ષીષ્ઠ્રતિથિના આરાધનને માટે શું કરવું અગર કયા અહારાત્રના ઉપયાગ કરવા ? તેના સંબંધમાં જૈન શાસ્ત્રકારા જબાવે છે કે—જે દિવસે તે તિથિની સમાપ્તિ હોય, તે દિવસના સ્પ્યેદિયને તે ક્ષીષ્ઠ્રતિથિના સ્પ્યેદિય પણ માનવા : એટલે કે-તેવા પ્રસંગમાં એક સ્પ્યેદિયને બે તિથિઓવાળા માનવા જીઓ, મહોપાધ્યાય શ્રી ધર્મસાગરજી મહારાજ પોતાના રચેલા શ્રી પ્રવચનપરીક્ષા નામના શ્રન્થમાં ક્રમાવે છે કે—

# '' तेणं तिहिपडणे पुण पुन्ना न य उत्तरा य पनरतिही । किं संबंधाभावे लब्भं लंभिज्जए किंची ॥ २१३ ॥

" येन कारणेन तिथ्यादेः समाप्तिस्चकोदयः प्रधानस्तेन कारणेन तिथिपतने-तिथिक्षये पुनः पूर्वा तिथिर्युक्ताः न च प्रवरतिथिरप्युक्तरा-अग्रेतनाः, चतुर्दशीपाते त्रयोदशी ग्राह्याः, न पुनः पूर्णिमा-विरित्यर्थः, अत पव युद्धप्रवादागतं श्रीउमास्यातिवाचकवचनं यथा-" क्षये पूर्वा तिथिः कार्याः, वृद्धौ

कार्या तथोत्तरा। श्रीमद्वीरस्य निर्वाणं कार्यं लोकानुसारतः॥ १॥ "इति, यतस्रयोद्श्यां द्वयोरिप तिथ्योः समाप्तत्वेन चतुर्दश्या अपि समाप्तिस्चकः स स्योद्यः संपन्न पव, अथोत्तरा न प्राक्षेत्यत्रोत्तरार्द्धन हेतुमाह-' किं संबंधे 'त्यादि, संबन्धामावेऽपि किंचित्कि लभ्यं लभ्यते १, अपि तु न लभ्यते इत्यर्थः, चतुर्दश्याः संबन्धस्तु त्रयोद्श्यामेव वर्तते, न पुनः पञ्चदृश्यामिप, तत्र चतुर्दश्यास्याप्यमाचाद्, अत पव विधिप्रपायामिप "जया पक्षिआप पव्वतिही पडइ तया पुर्व्यतिही चेव धेत्तव्वा, न उत्तरा, तन्भोगगन्धस्तिव अभावाउ "त्ति, पत्म घुणाक्षरन्यायेन सम्यग् पिततम्, अन्यथा चर्तुमासकचतुर्वशीपाते पूणिमैव प्राह्यत्यादि कथमवह्यत् १, लोकेऽपि भो देवदत्त ! यद्यत्त्तलभ्यं त्वं देहीति वक्तुमिप न शक्यते, तथात्वे च जगद्व्यवस्थाविण्लवः प्रसज्येतेति, अत पव "जइ तमि दिणे चउइसी तो पक्षिशं चाउम्मासिअं वा, अह न तो देवसिअं चे 'त्यादि जिनवल्लमेन पौषधिविधिप्रकरणे भणितं, किं च विधिप्रपायां चतुर्मासचतुर्दश्याः पाते पूणिमोक्ता, सांप्रतीनैस्तु चतुर्दशोमात्रस्थाने पूणिमामावास्यो गृह्यन्ते इति त्रिच्वत्रं, तस्मादुत्तरत्र दिने क्षीणितथेः संबन्धामावात् न तित्तिथिलभ्यं लभ्यते इति गाथार्थः॥ २१३॥ " [मुद्रिते पृ. ४१२, ४१३]

२. ७५२नी वृत्तिमां "त्रयोदस्यां द्वयोरपि तिथ्योः समाप्तत्वेन चतुर्दस्या अपि समाप्ति-सूचकः स सूर्योदयः संपन्न पद्य " એટલે કે-' तेरशना दिवसमां तेरश अने औदश એ अन्ने य તિથિઓની સમાપ્તિ હોવાના કારણે, ચતુર્દશીના પણ સમાપ્તિસ્ચક એવા તે સૂર્યોદય પ્રાપ્ત થયો જ '-આ પ્રમાણે જણાવીને, તેરશના દિવસના સૂર્યોદયને જેમ તેરશનો સમાપ્તિસૂચક સૂર્યોદય માનવામાં આવ્યા છે, તેમ તે જ સૂર્યોદયને ચતુર્દશીના ક્ષયે ચતુર્દશીના પણ સમાખ્તિસ્ચક સૂર્યોદય માનવામાં આવ્યા છે. આ રીતિએ એક સૂર્યોદયને બે તિથિવાળા પણ ગણવામાં આવ્યા છે, એટલે જૈન શાસકારા હરેક સંયોગામાં આરાધનના પ્રસંગામાં પણ માત્ર એક જ તિથિને અહા-રાત્રબ્યાધિની માને છે એવું છે જ નહિ. જૈન શાસકારા તાે, જે દિવસે જેટલી તિથિએા સમાપ્તિને પામેલી હોય, તે દિવસે તેટલી તિથિઓને આરાધનાદિના પ્રસંગામાં અહારાત્રવ્યાપિની માને છે. એમ હોવાના કારણે જ, શ્રી સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિવૃત્તિ આદિ જૈન શાસ્ત્રોમાં ળીજ આદિના ક્ષયે એકમ આદિનો વ્યપદેશ પણ કરાયો છે અને ચૂર્ણિ આદિ જૈન શાસ્ત્રોમાં આષાઢપૂર્ણિમાના ક્ષયે આવાઢ-પૂર્ણિમાનો વ્યપદેશ પણ કરાયો છે. આમ હોઈ ને, " વર્ત્તમાન શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છ સંઘ પણ એક દિવસથી બીજા દિવસ સુધીના સૂર્યોદયને પહેલાં સ્પર્શનારી તિથિને જ આખા દિવસ અહેા-રાત્ર સંબંધીની તિથિ ગણે છે. "–એવું આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજીએ જે કહ્યું છે તે ખાેડું છે : કારણ કે-શ્રી દેવસૂર તપાગચ્છ સંઘ શ્રી સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિવૃત્તિ આદિ, ચૂર્ણિ આદિ અને શ્રી પ્રવચન પરીક્ષા આદિ શાસ્ત્રશ્રન્થાને માનનારા છે. આમ છતાં, જેઓ પાતાને શ્રી દેવસૂર તપાગરછ સંઘ-માંના તરીકે માને છે, તેઓ જે જૈન શાસોની આ વાતને ન માનતા હાય અને એથી ઊલટી વાતને માનતા હાય, તા તેઓ ' અજ્ઞાનપણે અથવા દુરાગ્રહથી ખાટું માનનારા છે '–એમ કહેવાય અને એથી જ્યારે ગુણસંપન્ન સંઘની વિચારણા ચાલતી હોય, ત્યારે તેવાએ ને તે વિચારણામાં સ્થાન મળી શકેજ નહિ.

#### ક્ષય-પ્રસંગ એક દ્વિસે બે તિથિઓના આરાધક અની શકાય છે:

૧. ઉપર જણાવેલી **ઝીનાએાથી આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્**રિજીનું "એટલે આરાધનામાં એક દિવસે <mark>એ તિથિ કે બે પર્વતિથિ કહેવી</mark> કે માનવી તે કાેઈ પણ પ્રકારે શાસ્ર, પંચાંગ અને સા- માચારીથી સંગત નથી ''–એ કથન તદ્દન ખાેડું છે–એમ પૂરવાર થઇ જાય છે, છતાં આરાધના અને સામાચારી સંબંધમાં પણ થાેડું કહેતું વ્યાજબી ગણાશે. શ્રી તત્ત્વતરંગિણીકારે—

- अ-"नन्वेवं पौर्णमासीक्षये मवतःमपि का गतिरिति चेत्, अहो विचारचातुरी, यतस्तत्र चतुर्दश्यां द्वयोरिप विद्यमानत्वेन तस्या अप्याराधनं जातमेवेति जानताऽपि पुनर्नोधते। न च तत्रारोपिता सती पूर्णिमाऽऽराध्यते, यतस्त्रुटितत्वेन चतुर्दश्यां पौर्णमास्या वास्तब्येव स्थितिः।" [ मुद्रिते पृ. ५ ] तेम थ--
- आ-" पकस्मिन् दिने द्वयोरिप कल्याणकतिथ्योर्विद्यमानत्वेन तदाराधकोऽपि सम्ननन्तरिवनमादायैष तपःपूरको भवतिः नान्यथाः, यथा पूर्णिमापाते पाक्षिकचातुर्मासिकपण्डतपोऽभिग्रहीति । " [ मुद्रिते पृ. ६ ] तेम ल---
- इ-" यदि च स्वमत्या तिथेरवयवन्यूनाधिककल्पनां करिष्यसि तदाऽऽजनमञ्याकुलितचेता भविष्य-सीति तु स्वयमेव कि नालोचयसि १, पर्व क्षीणितिथाविष कार्यद्वयमय कृतवानहमित्यादयो दृष्टान्ताः स्वयमुद्धाः। " [ मुद्रिते ए. १३ ]

આ વિગેરે પાઢોથી, એક જ દિવસે ક્ષયના પ્રસંગમાં એ તિથિઓના આરાધક ખની શકાય છે, એમ સ્પષ્ટ સ્પષ્ટ રૂપે જણાવેલ છે. જો એક જ દિવસે બે પર્વતિથિઓની સમાપ્તિ હોવાના કારણે બે પર્વતિથિઓની સમાપ્તિવાળા તે એક જ દિવસે બન્ને ય પર્વતિથિઓના આરાધક ખની શકાતું ન હોત, તો ઉપરનાં કથના અસંભવિત જ ખની જાત. આથી, આરાધનાની અપેક્ષાએ પણ એક દિવસે બે તિથિઓ હોય, તો બે તિથિઓ માની પણ શકાય અને કહી પણ શકાય.

# પર્વતિથિસંખ્ય તપ પર્વતિથિએ જ કરાય પણ અન્ય દ્વિસોએ ન જ કરાય∹એવા નિયમ છે જ નહિ ઃ

૧. અહીં 'તપ'ના વિષયમાં ખ્લાસો કરવા આવશ્યક છે, કારણ કે-પૂર્ણિમાના ક્ષયે ચૌદશ-પૂનમે છું કરનારાઓ, પાતાના છું તપ (એ દિવસના ઉપવાસના સળંગ તપ) તેરશ-ચૌદશે અગર ચૌદશ-એકમે પણ કરે છે. આ વાતમાં, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી એમ કહે છે કે- 'એ વખતે તમારા ઉદય, ભાગ અને સમાપ્તિના નિયમા કથાં ભાગી જાય છે? કારણ કે-તેરશે કે એકમે પૂનમના ઉદય, ભાગ કે સમાપ્તિ પણ નથી.' ખરેખર, તેરશ કે એકમે પૂનમના ઉદય, ભાગ કે સમાપ્તિ પણ નથી.' ખરેખર, તેરશ કે એકમે પૂનમના ઉદય, ભાગ કે સમાપ્તિ નથી-એ વાત તદ્દન સાચી છે, પણ જેટલી સાચી છે તેટલી અણસમજ ભરેલી પણ છે અને અસંબદ્ધ પણ છે. શ્રી જૈન શાસનમાં પાંચમ, આઠમ, ચૌદશે એક ઉપવાસ, આમારીએ છું અને સંવત્સરીએ અર્દૃમ તપ કરવાનું સ્પષ્ટ વિધાન છે. પાક્ષિક, ચામાસી અને સંવત્સરી પ્રતિક્રમણામાં તે ઉપવાસ, છું અને અર્દૃમ તપને માટે તે તપ કર્યો હોય તો કર્યો બાલવાનું અને તે તપ કારણવિશોષ ન થઈ શક્યો હાય તો પછી કરી આપવાના અંગીકાર કરવાનું બાલાય છે. શ્રી પ્રવચન સારોદ્ધારમાં પ્રત્યાખ્યાનદારમાં દશ પ્રકારનાં પ્રત્યાખ્યાનાનું વર્ણન કરતાં જણાવવામાં આવ્યું છે કે—

" माविप्रत्याख्यानस्वरूपिमवं-' होहीपज्ञोसवणे 'त्यावि सार्ह्यगाथा, भविष्यति पर्युषणादिपर्व, तत्र वाष्टमादि तपोऽवश्यं समाराधनीयं, तत्र पर्युषणादौ न तपः अष्टमाधं भवेत् कर्तुं मे मम, केन हेतुनेत्याह-' गुरुगणे 'ति गुरूणां-आचार्याणां गणस्य-गच्छस्य ग्लानस्य-रोगाभिभूतस्य शैक्षकस्य-त्तनप्राव्याजितस्य तपस्विनो-विकृष्टादितपश्चरणकारिणो यत्कार्यं-विश्रामणाभक्तपानाऽऽनयनादि-

लक्षणं तेन यहाकुलत्वं तेन हेतुमा ॥१८१ ॥ 'इय चिंती 'त्यादि-इति चिन्तयित्वा पूर्वमेव-पर्युष-णादिपर्वणोऽवांगेव यत्क्रियते तदनागतं तप इति 'बिन्ति 'त्ति बुखते १। अतीतं पुनरिदं-'तमइ-क्रंतं ' इति ग्राधोत्तरार्धं तदतिक्रान्तमतीतिमत्यर्थः तेनैव हेतुना-गुरुगणादिकार्यव्याकुलतालक्षणेन तप्यते-तपः करोति यद्ध्वं पर्युषणादिपर्वणि निवृत्तेऽपीत्यर्थः २॥१९०॥" [मुद्रिते पृ.४४]

2. પર્યુષણાદિ પર્વ આવનાર છે અને તેમાં અષ્ટમાદિ તપ અવશ્ય કરવા જોઈએ, પણ આચાર્યોનું, ગચ્છનું, સમુદાયનું, ગ્લાનનું, નૂતનદીક્ષિતનું અને વિકૃષ્ટાદિ તપશ્ચરણ કરનારાઓનું લાજન ત્યાન લાવવા આદિ રૂપ વિશ્રામણાનું જે કાર્ય, તે કાર્યથી આકુલપણાના કારણે પર્યુષણાદિમાં અષ્ટમાદિ તપ કરાશે નિહ, આવા વિચાર કરીને પર્યુષણાદિ પર્વ આવ્યા પૂર્વે જ જે તપ કરાય, તેને અનાગત તપ કહેવાય છે અને ગુરૂ-ગણાદિસંબંધી કાર્યની વ્યાકુલતાના કારણે જે તપ પર્યુષણાદિપર્વ વ્યતીત થઈ ગયા પછીથી થાય, તેને અતીત તપ કહેવાય છે. આથી સ્પષ્ટ છે કે-જયારે જ્યારે પર્યુષણાદિ પર્વસંબદ્ધ તપ કરાય, ત્યારે ત્યારે શ્રી પર્યુષણાદિ પર્વ મનાય-એલું છે જ નહિ, અને એથી શ્રી પર્યુષણાદિ સંબંધી જે ઉદય, લાગ ને સમાપ્તિના નિયમો છે, તેને જે દિવસોએ તત્પર્વસંબદ તપ કરાય, તે દિવસે તે નિયમા એવાય જ નહિ: કારણ કે-તે દિવસોએ શ્રી પર્યુષણાદિ પર્વ મનાતું નથી જ. આ પ્રકારે તપને અંગે આગળ-પાછળ કરવાના નિયમ છે, પણ પાક્ષિકાદિ પ્રતિક્રમણા તો ચતુર્દશી આદિએ જ કરવાં એઈ એ-આવા નિયમ છે. શ્રી સિદ્ધચક્ર પાક્ષિકના ચાથા વર્ષના ૧૭ મા અંકમાં પૃ. ૪૦૭ ઉપર આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ પણ જણાવ્યું છે કે--

"અને તે સંવચ્છરીને પર્યુષણાપર્વ ગણીને તેના અઠ્ઠમને અંગે શાસ્ત્રકારા દશપ્રકારનાં પચ્ચક્ષ્માણ જણાવતાં મુખ્યતાએ પર્યુષણને માટે અનામત અને અતિકાંત પચ્ચક્ષ્માણ જણાવે છે, અર્ચાત્ તે મનુષ્યને નિયમિત રાગાદિકના કારણ હાય, અને તે સંવચ્છરીના વખતમાં પોતાને રાગાદિકની તીલ વ્યથા થવાનો સંભવ લાગતા હાય તો તે પર્યુષણા આવવા પહેલાં પણ અઠ્ઠમ કરી લે, અને તેવી રીતે જે સંવચ્છરી પર્વ સિવાય કે તેના આવ્યા સિવાય પહેલાં જે અઠ્ઠમ કરવામાં આવે તેને શાસ્ત્રકારા અનાગતપચ્ચક્ષ્માણ કહે છે, તેવી જ રીતે જે મહાનુભાવને સંવચ્છરીની વખતે જ અઠ્ઠમ કરવાના ભાવ છતાં રાગાદિ સંબંધી પોતાના શરીરના કારણને અંગે કે આચાર્ય, ઉપાષ્યાય આદિના વેયાવચ્ચના કારણને અંગે અઠ્ઠમ ન ખન્યો હાય અને તે પર્યુષણ એટલે સંવચ્છરી ગયા પછી જે વખત મળે ત્યારે અઠ્ઠમની તપસ્યા કરે તેને અતિકાંતપચ્ચક્ષ્માણ કહેવાય છે. આ અનાગત અને અતિકાંતપચ્ચક્ષ્માણની સ્થિતિ દેખીને કાઈ પણ મનુષ્ય અઠ્ઠમની તપસ્યાને માટે તિથિના આગ્રહ કરી શકે નહિ, પણ આની સાથે એ પણ સમજવાની જરૂર છે કે શાસ્ત્રકારોએ અઠ્ઠમની તપસ્યાનું અનિય-મિતપણું જણાવ્યું પણ સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણનું તો નિયમિતપણું જ રાખ્યું, અને તેથી સંવચ્છરી પ્રતિક્રમણ મોટે અનાગત કે અતિકાંત એવા કાઈપણ બેઠા, કાઈપણ શાસ્ત્રકારે, કાઈપણ જમા પર જણાવ્યા નહિ, એટલે સંવચ્છરીનું પ્રતિક્રમણ તો કાઈપણ પ્રકારે નિયમિતિતિથિએ જ કરવું જરૂરી ગણાય એટલે પર્યુષણના પહેલા કર્તવ્ય તરીકે સામાન્ય રીતે અષ્ટમની તપસ્યા કરવી એ નિયત થઈ."

3. આ ઉપરથી નક્કી થાય છે કે-જે પર્વને ઉદ્દેશીને તપ કરાય, તે પર્વ જે દિવસે તપ કરાય તે દિવસે હોવું જ જોઈએ-એવા નિયમ છે જ નહિ અને એથી, તે પર્વની તિથિના ઉદય, લાગ કે સમાપ્તિની વાત, જે દિવસે તે પર્વને ઉદ્દેશીને તપ કરાય તે દિવસે કરવી, એ તદન અાલુસમજલાર્યું છે. પ્રત્યાપ્યાન સંબંધી જાલાવેલા પાઠથી, એ વાત પાલુ જાલાય છે કે-પૂર્વે કે પછી તપ કરવા છતાં પાલુ, પર્વની માન્યતા તા, તે પર્વની તિથિ જે દિવસે હાય તે દિવસે જ કરવી જોઈએ અને તેથી તે પર્વતિથિને દિવસે જ તે પર્વની આરાધના કરનારા અનાય. વળી પૂર્ણિમાના

ક્ષયે ચૌદરો ચૌદરા અને પૂનમ-બન્નેયની સમાપ્તિ હોવાના કારણે, તે એક દિવસે તે બન્ને ય પર્વતિથિઓના આરાધક બની શકાય, છતાં તપ માટે જુદો દિવસ સ્વગ્યો, તે અભિગ્રહને અથવા તો શાસ્ત્રે અવશ્યકર્ત્તન્ય તરીકે વિહિત કરેલા તપને પૂર્ણ કરવાને માટે જ સ્વયેલ છે અને એ સ્વન પણ સાબીત કરે છે કે-પૂર્ણિમાદિના ક્ષયે, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રરિજી કહે છે તેમ, તેરશે ચૌદરા અને ચૌદરો પૂનમ કે અમાસ: ચૌદરો બીજી તેરશ અને પહેલી પૂનમ કે પહેલી અમાસે ચૌદરા: ભાદરવા સુદ ત્રીજે ચાથ અને ભાદરવા સુદ ચાથે પાંચમ: ભાદરવા સુદ ચાથે બીજી ત્રીજ અને પહેલી પાંચમે ચાય-આવા પલ્ટો, ચાદરા અને ભાદરવા સુદ ચાથ ઉદયતિથિ રૂપે પ્રાપ્ત થવા છતાં કરવા, એ સર્વથા અનુચિત જ છે.

# સામાચારીની રીતિએ પણ એક દિવસે અનેક પર્વોના આરાધક બની શકાયઃ

૧. આમ, આરાધનાની અપેક્ષાએ જેમ ક્ષચના પ્રસંગમાં એક દિવસે છે તિશ્એાને માની તથા આરાધી શકાય છે તેમ, સામાચારીની અપેક્ષાએ પણ એક દિવસે છે પર્વતિશ્એા હોય તો પણ માની શકાય છે. યુગપ્રધાન આચાર્યભગવાન શ્રીમત્ કાલિકસ્રીશ્વરજી મહારાજાએ જ્યારથી ભાદરવા સુદ ૪ પ્રવર્તાવી છે, ત્યાર પૂર્વે પાક્ષિકપર્વ ચાદશે હતું અને ચામાસીપર્વ આષાઢાદિની પૂર્ણિમાએ હતું. સંવચ્છરી ભાદરવા સુદ ૪ ની થતાં, ચામાસીપર્વ આષાઢાદિની ચતુર્દશીએ નિયત થયું. ત્યારથી આષાઢાદિની ચતુર્દશીના દિવસે ચામાસીપર્વની અન્તર્ગતપણે પાક્ષિકપર્વની આરાધના થયું છે. ખૂબી તેમ એ છે કે—તે ત્રણ પાક્ષિકના તેમાં પણ જીદા થતા નથી. આથી નિશ્ચિત થાય છે કે—સામાચારીની રીતિએ પણ, એક દિવસે એ કે વધુ, જેટલાં પર્વો એક દિવસે આવતાં હોય, તે સર્વ પર્વોના તે એક જ દિવસે આરાધક અની શકાય છે.

#### મા. શ્રી સાગરાન<u>ન્દ્રસ્</u>રિજ<u>િની ક્યૂલાત</u>:

- ૧. એક દિવસે એ તિથિએા લાેકન્યવહારમાં પણ એાલાય છે: જેમ કે-' આજે ત્રીજ-ચાથ ભેળાં છે'-એવું એવું તિથિક્ષયના પ્રસંગે હાલમાં પણ એાલાય છે. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ યણ શ્રી સિન્દ્રચક્ક પાક્ષિકના પાંચમા વર્ષના ૯ મા એકમાં પૃ. ૨૧૧ ઉપર જણાવેલું છે કે—
  - " લોકિક અને જૈન એ ઉભયના મતે દરેક ઋતુઓમાં એકસડ દિવસે એકેક તિથિનો ક્ષય હોય, ફક્ત લોકિક ઋતુઓનો આરંભ આષાઢથી થાય માટે ભાદરવા વદ એકમથી તિથિક્ષયની શરૂઆત થાય, અને લોકોન્ ત્તર રીતિ પ્રમાણે બ્રાવણ માસથી ઋતુની શરૂઆત થાય, માટે આસો વદ એકમની તિથિ પ્હેલા ક્ષયનો સમાવેશ થાય. એટલે લોકિક હિસાએ ભાદરવા વિદ એકમ અને બીજ ભેળાં હોય અને પછી દરેક બબ્બે માસે ત્રીજ ચોથ ભેળાં, પાંચમ જ ભેળાં, એમ અનુક્રમે હોય અને બ્રી જૈનશાસ્ત્રના હિસાએ આસો વિદ એકમ બીજ ભેળાં, આગળ તેનાથી બબે માસે ત્રીજ ચોથ ભેળાં, પાંચમ જ ભેળાં થાય. અને એમ આગળ પણ લેવું."
- ર. આથી સિદ્ધ છે કે-એક દિવસે બે તિથિએક અવશ્ય હોઈ શકે છે અને જ્યારે એક દિવસે બે તિથિઓ હોઈ જ શકે છે, તો જે હોય તે માનવું-એ જ સત્યમાર્ગી આત્માઓના અભિ-પ્રાય હોઈ શકે, એ નિર્વિવાદ વાત છે.

#### ક્ષયતિથિના કાેઠાની ફેરફારી :

૧. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસૂરિજીએ પાતાના બીજા મુદ્દાને આશ્રયીને કરેલા નિરૂપણના

પહેલા ફકરા, તેમના ત્રીજા મુદ્દાને આશ્રયીને કરેલા નિરૂપણની સાથે વિચારણીય હાવાથી, તે સર્વના પ્રતિવાદ કર્યા બાદ, તેમના બીજા મુદ્દાને આશ્રયીને કરેલા નિરૂપણના શેષ ભાગના પણ પ્રતિવાદ કરવામાં આવ્યા. હવે તેમણે ત્રીજા મુદ્દાને આશ્રયીને કરેલા નિરૂપણમાં સૂચવેલ પાંઠોને અંગે જે ક્ષયતિથિઓના કોંઠા આપ્યો છે, તેના સંબંધમાં થાડુંક જણાવીએ છીએ.

ર. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ વિ. સં. ૧૯૯૩ માં "તિથિની ક્ષયવૃદ્ધિની સમજ" શીર્ષક પાતાના લેખમાં ક્ષ્યતિથિઓના એક કેંદા આપ્યા હતા, જે શ્રી સિદ્ધચક્ર પાક્ષિકના પાંચમા વર્ષના ૨૦–૨૧ મા અંકમાં પૃ. ૪૭૯ ઉપર પ્રગટ થયેલા છે, તે આ નીચે આપવામાં આવે છે.

| ૧લું વર્ષ | રજું વર્ષ   | <b>૩</b> જીં વર્ષ | <b>૪</b> થું વર્ષ | પમું વર્ષ |
|-----------|-------------|-------------------|-------------------|-----------|
| વદરં આસો  | પ શ્રા.     | ૯ મ્રા.           | પ શ્રા.           | ૩ શ્રા.   |
| ૪ માગશર   | ૧૪ અને      | ૧૧ આસા            | ૮ અાસા            | ૬ અ. વદ   |
| ક માધ     | વદ ૧ માગશાર | ૧૩ માગશર          | ર માગશર           | પ આશા     |
| ૮ ચૈત્ર   | ૩ માધ       | ૧૫ પોષ અ.         | ૧૨ માધ            | ૭ માગ.    |
| ૧૦ જ્યે.  | પ ચૈત્ર 🗄   | ર ચૈત્ર વદી       | ૧૪ ચૈત્ર          | ૯ માધ     |
|           | ૭ જયે.      | ૪ જયે.            | ૧ જયે. સુ.        | ૧૧ ચૈત્ર  |
|           | İ           |                   |                   | ૧૩ જયે.   |
|           |             | <b>,</b>          | +                 | ૧૫ અ. અ   |

- 3. ઉપર આપેલા ક્ષયતિથિઓના કાઠા સાથે, નિરૂપણને અંગે આપેલ કાઠા મેળવતાં, બે વચ્ચે ઘણા તફાવત છે—એમ માલૂમ પડ્યા વિના નહિ રહે.
- (૧) નિરૂપણના કાઠામાં દરેક વર્ષે છ છ તિથિઓના ક્ષય જણાવ્યો છે, જ્યારે ઉપરના કાઠામાં ૧ લા વર્ષમાં પાંચ તિથિઓના અને પાંચમા વર્ષમાં આઠ તિથિઓનો ક્ષય જણાવ્યો છે.
- (૨) નિરૂપણના કાેઠામાં પહેલા વર્ષમાં શ્રાવણ વદિ ૧૨ નાે ક્ષય જણાવ્યો છે, જે ઉપરના કાેઠામાં નથી.
- (૩) બીજા વર્ષમાં ઉપરના કાેઠામાં શ્રાવણ સુદ ૫ નાે ક્ષય જણાવ્યાે છે, જે નિરૂપણના કાેઠામાં નથી.
- (૪) ઉપરના કાેઠામાં બીજા વર્ષમાં વદ જણાવેલ છે ત્યાંથી ચાર તિથિઓને નિરૂપણના કાેઠામાં સુદની તિથિઓ જણાવેલી છે.
- (પ) નિરૂપણના કાઠામાં બીજા વર્ષમાં શ્રાવણ સુદ્દ ના ક્ષય જણાવ્યો છે, જે ઉપરના કાઠામાં નથી.
- (६) ત્રીજા વર્ષમાં ઉપરના કાેઠામાં શ્રાવણની ૯ નાે ક્ષય જણાવ્યો છે, જે નિરૂપણના કાેઠામાં નથી.
- (૭) નિરૂપણના કાઠામાં ત્રીજ વર્ષમાં શ્રાવણ વદિ է નાે ક્ષય જણાવ્યો છે, જે ઉપરના કાેઠામાં નથી.
- (૮) ઉપરના કોઠામાં ચાથા વર્ષમાં શ્રાવણ વદ ૫ ના અને માગશર વદ ૨ ના ક્ષય જણાવ્યો છે, જે નિરૂપણના કાેઠામાં નથી.

- (૯) નિરૂપણુના કાેઠામાં ચાથા વર્ષમાં માગશર વદ ૧૦ નાે અને શ્રાવણ સુદિ ૩ નાે ક્ષય જણા-વ્યો છે, જે ઉપરના કાેઠામાં નથી.
- (૧૦) ઉપરના કોઠામાં પાંચમા વર્ષમાં શ્રાવણ સુદ ૩ ને৷ અને અષાડ વદ ૬ ને৷ ક્ષય જણાવ્યો છે, જે નિરૂપણના કેઠઠામાં નથી.
- (૧૧) ઉપરના કાેઠામાં પાંચમા વર્ષમાં આસાે વદ ૫ આદિ જણાવેલ છે, જ્યારેનિરૂપણના કાેઠામાં આસાે સદ ૫ આદિ જણાવેલ છે.
- (૧૨) ઉપરના કાઠામાં કુલ ૩૧ તિથિઓનો ક્ષય જણાવ્યો છે, જ્યારે નિરૂપણના કાઠામાં કુલ ૩૦ તિથિઓનો ક્ષય જણાવ્યો છે.

#### ચા. શ્રી સાગરાનન્દ્રસુરિજીની પરસ્પરવિરાધી ક**ળ્**લાતા :

- ૧. વળી, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ ક્ષયતિથિઓનો કોઠો આપીને એમ પણ જણાવ્યું છે કે–તિથિવૃદ્ધિ તો આવતી જ નહિ, જ્યારે શ્રી સિદ્ધચક્ક વર્ષ ૫ માના અંક ૧ માં પૃ. ૭ ઉપર તેઓએ જણાવ્યું છે કે—
  - "શ્રી સ્થાનાંગસત્ર તથા સર્યપ્રત્રપિત આદિ સત્રા અને જ્યાતિષ્કરણ્ડક આદિ પ્રકરણોને અનુસારે સાફ સાફ જણાય છે કે બીજ પાંચમ આદિ પર્વતિથિઓના ક્ષય હોઈ શકે છે પણ તિથિઓની દૃદ્ધિ થવાના પ્રસંગ એછો છે છતાં ક્ષય અને દૃદ્ધિના પ્રસંગા નિયત છે."
- ર. ઉપર મુજબ તિચિઓની ક્ષય-વૃદ્ધિ બન્ને આવતી હોય એમ જણાવ્યા પછી, શ્રી સિદ્ધચક્રના પાંચમા વર્ષના અંક է-૭ માં પૃ. ૧૫૬ ઉપર તેએ જણાવે છે કે—
  - " સત્ર નિર્ધુક્તિ ભાષ્ય ચૂર્ણિ અને હારીભદ્રીયાવૃત્તિને બનવાના વખત સુધી કર્મમાસ કે જે નિયમીત ત્રીશ દિવસના જ ગણાય તેને આધારે જ હિસાબ અને પ્રવૃત્તિ હતી, અને તેમાં વૃદ્ધિ કે હાનિ કાઈ પણ તિથિ ગણાતી ન્હાતી. આ સાદી વાત ન સમજનારા ભાદરવા સુદ ચૌથમાં ચમકે છઠ આદિને ખેવડી માનીને પણ પચ્ચાસ અને સીત્તેરની ચર્ચા કરે."
- 3. આ પછી, વળી, આચાર્ચ શ્રી સાગરાનન્દસ્**રિજી, શ્રી સિક્દચક્ર વર્ષ ૯ માના આઠમા** અંકમાં પુંઠા ઉપર પાછળના ભાગમાં જણાવે છે કે—
  - "જૈન જ્યાતિષના અગર જૈનધર્મના હિસાએ સર્વથા લૌકિક પંચાંગ વિરાધી અને જાહું છે, છતાં માત્ર વ્યવહારને અંગે તે શાસ્ત્રવિરુદ્ધ એવા લૌકિક પંચાંગને અનુસરવાનું હોવાથી હજારા વર્ષથી ચતુર્વિધ શ્રીસંધ તે લૌકિક પંચાંગ પ્રમાણે વર્ત્તન રાખે છે અને ધર્મની આરાધના તેને અનુસાર કરે છે."
- ૪. આ ફકરાઓ અમે એટલા માટે જ ટાંકચા છે કે-આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી આ વિષયમાં કેટલા બધા અનિશ્ચિત છે અને તેમ છતાં પણ ગમે તેવું ઊલડું-સુલડું પણ નિશ્ચયાત્મક ભાષામાં લખી નાખતાં પણ અચકાય તેવા નથી, તેના આછા ખ્યાલ આવી શકે. શ્રી હારિ-લદ્રીયા વૃત્તિને ખન્યે આશરે ૧૫૦૦ વર્ષથી વધારે સમય થયા નથી. તે વખત સુધી તા તિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિને જણાવનાર ટીપ્પનકના શ્રી જૈન શાસનમાં વ્યવહાર હતા જ નહિ, એમ એક વાર કહીને કેર પાછા કહે છે કે-હજારા વર્ષથી લોકિક પંચાગ પ્રમાણે ચતુર્વિધ શ્રીસંઘ વર્તન રાખે છે. તે પંચાંગ પણ કેવું ? "જૈન જ્યોતિષ અગર જૈનધર્મના હિસાએ સર્વથા વિરાધી અને જીઠ્દું."

-એમ કહે છે. હવે વિચાર કરવા જોઈએ કે-જે પરમાત્માનું શાસન હાલ વિઘમાન છે, તે લગવાન શ્રી મહાવીરદેવને થયાને કાંઈ હજારા વર્ષ થઈ ગયાં નથી; માત્ર પચીસા વર્ષના આશરાની એ વાત છે. તે પરમાત્માએ પરમ તારક શાસનની સ્થાપના કરી, પર્વતિથિઓની આરાધના કરમાવી, આયુષ્યબંધની વાત જણાવી; અને તિથિઓને જાણવાનું સાચું સાધન માનવાની ના પાડી, એમ ? પણુ ખરી વાત એ છે કે-આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીનું એ લખાણ તદ્દન જીટ હું છે! વળી આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ હાલમાં પાતાના મન્તવ્યનું જે નિરૂપણ કર્યું છે, તેની વિરૂદ્ધમાં જાય તેવી સંખ્યાબંધ બાબતા શ્રી સિદ્ધચક પાલિકના આરંભથી અત્યાર સુધીના અંકોમાં કખૂલ કરેલી છે અને તે પણ જરૂર જણાયેથી અમા રજા કરીશું: કારણ કે-આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ પાતાના શાસવિરૃદ્ધ મન્તવ્યને જીતવ્યવહારના નામે પણ રજા કર્યું છે અને જે તેવા જીતવ્યવહાર હોત, તા તેઓ તે પ્રમાણે લખી શકત જ નહિ!

# ચાયા મુદ્દાના નિરૂપણના પ્રતિવાદ

#### અપ્રાસંગિક વાત :

૧. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી પાતાના બીજા અને ત્રીજા સુદ્દાના નિર્પણમાં ક્ષય-તિથિઓની નિયમિતતા જણાવી તેના કાેઠા પણ દર્શાવી દીધા પછી, ચાેથા મુદ્દાના નિર્પણમાં પ્રવેશતાં જ કહે છે કે-" ચંદ્રસ્ર્યના અંતરની અપેક્ષાએ તિથિ કેતાં અનિયમિત રીતિએ કાેઈ પણ પક્ષમાં કાેઈ પણ તિથિનો ક્ષય આવે." આ વિષે તેમણે કાેઈ શાસ્ત્રપ્રમાણ જણાવ્યું નથી, પણ ચંદ્રના ચારની અપેક્ષાએ તિથિ ક્ષેવી કે ચંદ્ર-સૂર્યના અન્તરની અપેક્ષાએ તિથિ ક્ષેવી, એ પ્રસ્તુત ચર્ચાનો વિષય જ નથી: કારણ કે-ચંડાંશુચંડુ પંચાંગના આધાર નિશ્ચિત થઈ ગયાે છે, એટલે અમા આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીના અપ્રાસંગિક કથનની ચર્ચામાં ઉતરતા નથી.

#### ખાેટી વાત :

૧. ચોથા મુદ્દાના નિર્પાણનો બીજો ફકરા ખાટી હકીકત રજા કરનારા છે, કારણ કે-પર્વ-તિથિના ક્ષયે પૂર્વની તિથિના-તે અપર્વતિથિ હાય તા પણ-સર્વથા વ્યપદેશ નહિ કરવા, એવું એક પણ જૈન શાસ્ત્ર કહેતું નથી, એ વાત બીજા-ત્રીજા મુદ્દાના નિર્પાણના સંયુક્ત પ્રતિવાદમાં સ્પષ્ટ રૂપમાં કહેવાઈ ગઈ છે.

# બ તિથિઓના નિજ નિજ કાર્યમાં વ્યપદેશ થાય:

૧. પર્વતિથિના ક્ષયે પૂર્વતિથિના અહારાત્ર ક્ષીણ પર્વતિથિના અહારાત્ર તરીકે પણ ગણાય છે, એટલે કે–તે દિવસે બે તિથિઓની સમાપ્તિ હોવાથી, તે દિવસના સ્પોદય તે બન્ને ય તિથિઓના સમાપ્તિ હોવાથી, તે દિવસના સ્પોદય તે બન્ને ય તિથિઓના સમાપ્તિસ્થક ગણાય છે. આથી, તે દિવસે, જે કાર્ય જે તિથિસંબદ્ધ હોઈ ને કરાય, તે કાર્યને અંગે તે જ તિથિનો વ્યપદેશ થાય. જેમ કે–ચતુર્દશીના ક્ષય છે, તો ત્રયાદશીસંબદ્ધ બલવાન કાર્યમાં ત્રયાદશીનો જ વ્યપદેશ થાય અને તે જ દિવસે પાક્ષિક હાઈ ને પાક્ષિકાનુષ્ઠાન આદિ ચતુર્દશી-સંબદ્ધ સર્વ ક્રિયાઓમાં ચતુર્દશીનો જ વ્યપદેશ થાય. આથી પૌષધાદિની મુશ્કેલીને સ્થાન જ નથી. સંજ્ઞાના અભાવ ન થાય:

૧. ' ક્ષાંચે પૂર્વા તિથિ कાર્યાઃ 'ના આધારે પૂર્વની તિથિના વ્યપદેશના સર્વથા અંભાવ થઈ

શકે જ નહિ. કોઇ પણ શાસ્ત્રકારે તે પાદના આધારે પૂર્વની તિથિની સંજ્ઞાનો અભાવ કરી નાખ-વાનું જણાવ્યું નથી. કેાઈ પણ તિથિની સંજ્ઞાનો અભાવ થઈ શકતો જ નથી. તિથિની સંજ્ઞાનો અભાવ માનનાર ૧૫, ૧૨૦ અને ૩૬૦ રાત્રિ–દિવસની ગણુત્રી કરી શકશે જ નહિ. આથી તો, ગૌણ–મુખ્યભેદે વ્યપદેશ કરવાનું શ્રી તત્ત્વતરંગિણીકારે સ્પષ્ટ રૂપમાં પ્રતિપાદન કર્યું છે.

ર. અને જ્યાં પૂર્વની તિથિના વ્યપદેશના અભાવ કરી નાખવાના કાેઇ નિયમ જ ન હાેય, પણ એક દિવસે એ તિથિઓ હોઈને બન્ને ય તિથિઓનો નિજ નિજ કાર્યોમાં વ્યપદેશ કરવાન મુસ્યષ્ટ સૂચન હોય, ત્યાં " <mark>यावत्संभवस्तावद्विध</mark>िः " એ ન્યાયના નામે પૂર્વતર તિથિના વ્યપ દેશના અભાવ કરી નાખવાની વાર્તને અવકાશ જ કચાંથી મળે ? "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " એવં જે જણાવવામાં આવ્યું છે, તે એટલા જ માટે જણાવવામાં આવ્યું છે કે-મહેલાં પાતઃકાળે પ્રત્યા-ખ્યાન વેળાએ જે તિથિ વર્તતી હાય તે તિથિને પ્રમાણ કરવી-એમ જણાવેલું હોવાથી, ક્ષીણ-પર્વતિથિ કાઈ પણ દિવસે પ્રાતઃકાળે પ્રત્યાખ્યાનવેળાએ મળતી નથી, માટે તે ક્ષીણપર્વતિથિની આરાધના કરવાની નથી-એવું સમજવાની કાઈ ભૂલ કરે નહિ તેમ જ લીણપર્વતિથિની સમાપ્તિ જે તિથિના દિવસે છે તે પૂર્વતિથિ જ તે ક્ષીણુપર્વતિથિની આરાધનાને માટે ગ્રહણ કરવાની છે -એલું સમજી શકે. આમ હાઈ ने જ, " क्षये पूर्व तिथिः कार्या "ના પાઠાન્તર તરીકે " क्षये पूर्व तिथियांह्या " એવા પાઠના ઉલ્લેખ પણ શાસ્ત્રોમાં પ્રાપ્ત થાય છે. વળી, બીજા અને ત્રીજા મુદ્દાના સંયુક્ત પ્રતિવાદમાં, અમા શ્રી પ્રવચનપરીક્ષાના જે પાઠ આપી ગયા છીએ, તેમાં આ ું ક્ષામે "વાળા પાઠને જણાવીને, તેના આધારે ચતુર્દશીના ક્ષયે ત્રયાદશીના જે સૂર્યાદય છે તે ચતર્દશીના પણ સમાપ્તિસૂચક સૂર્યોદય છે–એમ જણાવવામાં આવ્યું છે. આથી નિશ્ચિત ઘાય છે કુ-આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસૂરિજીએ " **क्षये पूर्वा तिथिः कार्या** " એ પાદના આધારે, 'શાસ્ત્રકારોએ પૂર્વની અપર્વતિથિની સંજ્ઞાના અભાવ કરી ક્ષય પામેલી પર્વતિથિની સંજ્ઞા કાયમ કરી છે '-એલું જે જણાવ્યું છે, તે તદ્દન ખાેડું છે અને એથી પાતાના તેવા ખાેટા અભિપ્રાયને અવલંબીને તેમણે જે જણાવ્યું હોય તે પણ ખાડું જ હોય.

## શ્રી હીરપ્રશ્નના પાઠથી પૂનમ-અમાસના ક્ષયે તેરશના ક્ષય ન જ થાય-એવું સૂચન મળે છે:

૧. શ્રી હીરપ્રશ્નમાં પૂર્ણિમાના ક્ષયે તેરશે ચાદશ અને ચાદશે પૂનમ કાયમ કરવાનું જણાવ્યું જ નથી, પણ પૂનમના ક્ષયે ચાદશે ચાદશ-પૂનમ બન્નેના આરાધક બનવા પૂર્વક, પૂનમના તપ તેરશે અને તેરશે ભૂલાય તો એકમે કરવાનું કરમાવ્યું છે, આ વાત શ્રી તત્ત્વતરંગિણીકારે કલ્યા- લુકારાધકાના ખૂલાસામાં જણાવેલી છઠ તપના અભિગ્રહીની વાત ધ્યાનમાં રાખીને વિચારાય, તો સ્પષ્ટપણે સમજાય તેમ છે. પહેલી વાત તો એ કે-પ્રશ્નનું સ્વરૂપ વિચારવામાં આવે, તો પણ સમજી શકાય કે-તે કાળ પર્યન્ત તો પૂનમના ક્ષયે તેરશના ક્ષય કરવાના શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ મન્તવ્યને જન્મ જ મળ્યો નહાતો. પ્રશ્ન એવો છે કે-"પશ્રમી તિથિસ્યુદિતા મર્વાત તવા તત્ત્તપઃ कस્યાં તિથી?, પૂળિમાયાં ચ યુદિતાયાં જ્ય ?" રૃતિ. એટલે કે-જ્યારે પાંચમના ક્ષય થાય છે ત્યારે તેના તપ કચી તિથિમાં કરાય અને પૂર્ણિમાના ક્ષય હોય ત્યારે કચી તિથિમાં કરાય? હવે જો તે કાળમાં, આચાર્ચ શ્રી સાગરાન-દસ્ર્રિજી કહે છે તેવી પર્વતિથિના ક્ષયના બદલામાં પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિના ક્ષય માનવાની પરંપરા કે આચરણા પ્રવર્તમાન હોત, તો આવા પ્રશ્ન ઉદ્ભવત ખરા? ?

નહિ જ. ખીજી વાત. પ્રશ્નમાં પાંચમ ને પૂનમના ક્ષયે, તે ક્ષયના ખદલામાં કરી તિથિના ક્ષય કરવા-એમ પૂછાયું નથી. પણ કરી તિથિમાં તપ કરવા-એમ પૂછાયું છે; એથી પણ સમજ શકાય તેમ છે કે-ક્ષયના બદલામાં ક્ષય કરવાની બ્રમણા, તે સમયમાં પ્રચલિત અનેલી હતી જ નહિ. ત્રીજી વાત. શ્રી પ્રવચન સારાદ્ધારના પાઠ રજા કરીને અમા જણાવી ગયા છીએ કે-કારણવિશેષે તપ, પર્વના પૂર્વકાલમાં પણ થઈ શકે છે અને પર્વના ઉત્તરકાલમાં પણ થઈ શકે છે. જે દિવસે પર્વતિથિ હાય, તે દિવસ સિવાયના દિવસે પણ કારણવિશેષે તપ થઈ શકતા હાઇને જ, ક્ષયના પ્રસંગમાં કથી તિથિમાં તપ કરાય-એવા પ્રશ્ન કરાયો છે. વળી, શ્રી જૈન શાસનમાં એ વાત સુપ્ર-ચલિત છે કે-પર્વતિથિના ક્ષયે પૂર્વની તિથિએ જ પર્વતિથિની આરાધના કરાય, છતાં આવે! પ્રશ્ન ઉઠયો છે, એનું કારણ એ છે કે-લાદરવા સુદ પાંચમ પહેલાંની ભાદરવા સુદ ચાય પણ પર્વતિથિ છે અને પૂનમ પહેલાંની ચાદશ પણ પર્વતિથિ છે. વળી, ભાદરવા સુદ ચાથ અને ચૌદશ, એ બે એવી પર્વતિથિઓ છે કે જે પર્વતિથિઓએ તપ નહિ કરનાર, ભાદરવા સુદ પાંચમે અને પૂનમે તપ કરનારા હાય, એ અસંભવિત વસ્તુ છે. હવે ભાદરવા સુદ ચાથે અને ચૌદરો તો તે તે તિથિઓને આશ્રયીને તપ કરાતા હાય, એટલે સહજ રીતિએ પ્રશ્ન ઉદ્ભવે કે-ક્ષયના પ્રસંગમાં ભાદરવા સુદ પાંચમના ને પૂનમના તપ કચારે કરવા ? વળી, એ વાત પણ છે કે-શાસ્ત્રકારાએ પાક્ષિકના ઉપવાસ તપ જણાવેલા છે, એટલે પ્રનમના તપના પ્રશ્ન ચામાસી પ્રનમના ક્ષયના પ્રસંગમાં ઉદ્દભવે અથવા તા પાક્ષિક છઠ તપ કરવાના કાઈ ને અભિગ્રહ હાય, તા અન્ય પૂનમોના ક્ષયપ્ર સંગમાં પણ પૂનમના તપના પ્રશ્ન ઉદ્ભવે. આમ બે વાત નક્કી થાય છે: એક તો તે કાળમાં પર્વ-તિથિના ક્ષર્ય પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિના ક્ષય કરવાની મિશ્યા કલ્પના હતી નહિ અને બીજી વાત એ કે-પ્રશ્ન ભાદરવા સુદ ૫ ના ક્ષય સંબંધી તથા પૂનમના ક્ષયે છઠ કરનારે કેમ કરલું તે સંબંધી છે. હવે ઉત્તર જોઈએ. પૂ. જગદ્ગુરૂ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયહીરસૂરીશ્વરજી મહારાજાએ મજ-धर प्रश्नेना ओवा उत्तर आप्यो छे हे-" अत्र पश्चमी तिथिस्शुटिता भवति तदा तत्तपः पूर्वस्यां तिथी कियते। पूर्णिमायां च ब्रुटितायां त्रयोदशीचतुर्दश्योः कियते, त्रयोदश्यां तु विस्मृतौ प्रतिप-द्यपीति।" એટલે કે-પાંચમના ક્ષય હોય ત્યારે તેના તપ પૂર્વની તિથિમાં કરાય અને પ્રનમના ક્ષય હોય ત્યારે તેનો તપ તેરશ-ચૌદરો કરાય. તેરશે ભૂલાય તો પડવાએ પંજ કરાય. હવે જો તે સમયે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી કહે છે તેવી પર્વતિથિના ક્ષયે પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિના ક્ષય કરવાની માન્યતા વિદ્યમાન હોત, તો આ જાતિનો ઉત્તર અપાત ખરા ? નહિ જ. એમ જ કહેવાત કે-' ભાદરવા સુદ પાંચમના ક્ષયે ત્રીજનો ક્ષય કરવા, બાકીની પાંચમાના ક્ષયે ચાયનો ક્ષય કરવા અને પૂનમના ક્ષયે તેરશના ક્ષય કરવો.' પણ તેમ કહેવાયું નથી. વળી, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્-રિજ્એ <mark>ત્રયોदशीचतुर्दश्योः</mark> ને પકડીને, એવા અર્થ કર્યો છે કે−પૂ.આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયહીરસૂરીધરજી મહારાજાએ તે દ્વારા તેરશે ચીદશ અને ચૌદશે પૂનમ કરવાનું વિધાન જણાવ્યું છે, પણ તેઓ એટલા ય વિચાર નથી કરતા કે-જો પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમદ વિજયહીરસૂરીશ્વરજી મહારાજાને તેવું જ જણાવવું હોત, તાે એ વાત સીધી ન જણાવત, કે જેથી આવી રીતિએ જણાવ્યું ? त्रयोदशीचतुर्दश्योः स्मेम द्विवयन वापरीने ते। भात्र छह तपने अंगेने। क प्रश्न छे-सेवुं सूयव्यु छ अने ते त्रयोद्द्यां तु विस्मृतौ प्रतिपद्यपि अभ के डह्यं, तेनाथी पण भाव्म पडे छे. ओटबे ઉત્તરમાં એ જ જણાવ્યું છે કે-પૂનમના તપ તેરશે કરાય અને તેરશે કરવાનું ભૂલાય તા એકમે

કરાય. અન્યથા, એમ માનવું પડે કે-પૂનમના ક્ષરે ચામાસી અગર પખ્ખીના બે દિવસા લેવાનું તેએાશ્રીએ કરમાવ્યું; પણ તેમ છેજ નહિ. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૃરિજીએ પોતાના શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ મન્તવ્યને પુષ્ટ બનાવવાના હેતુશી, આ પાઠનો અર્થ કરતાં, પાતાનાં વાકચો અને શબ્દો ઉમેરી દીધા છે. તપનો અર્થ આરાધના કર્યો છે, તે ખાટા છે. તપ તા આરાધના કરવાના અનેક પ્રકારા પૈકીના એક પ્રકાર માત્ર છે. કારણ વિશેષે પર્વતિથિના દિવસે તપ નહિ કરી શકનારા પણ, પ્રતિ-ક્રમણાદિ કરવા દ્વારા, આરાધક બની શકે છે; જ્યારે તપ કરવા છતાં પણ, પ્રતિક્રમણ નહિ કરનારો આરાધક અની શકતા નથી. કારણ વિશેષે તપ પર્વતિથિના પૂર્વકાળમાં કે ઉત્તરકાળમાં થઇ શકે છે, પણ કાઈ પણ સંયોગામાં પાક્ષિક, ચોમાસી કે સંવચ્છરી પ્રતિક્રમણો પર્વતિથિના પૂર્વકાળમાં કે ઉત્તરકાળમાં થઇ શકતાં નથી. વળી, તપ કર્યો તે આરાધના કરી-એમ કહી શકાય, પણ આરાધના કરી એટલે તપ જ કર્યો-એમ કહી શકાય નહિ. દાન, શીલ, તપ અને ભાવ-એમ આરાધના કરવાના ચાર પ્રકારામાં, શકચ હોય ત્યાં સુધી ચારેયથી આરાધના કરવાની હોય; એટલે, કેવળ તપના અર્થ આરાધના-એવા થઇ શકે નહિ. જો તપના અર્થ આરાધના એવા જ કરવામાં આવે, તા પર્વના પૂર્વકાળમાં તપ કરનારે પર્વની આરાધના કરી લીધી એટલે તેને પર્વતિથિએ આરાધના કરવાની રહે નહિ અને ઉત્તરકાળમાં તપ કરનારને પણ જ્યારે તપ કરે ત્યારે આરાધના માની પર્વતિથિએ આરાધના કરવાની રહે નહિ. વળી, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ ' श्रयोदशीचतुर्दश्योः ' ના અર્થ તેરશ અને ચૌદશમાં આરાધના કરે એવા કર્યો છે, તે પણ ઘટી શકતા નથી: કેમકે-પુનમના તપ જો તેરશ અને ચૌદશ એમ બે દિવસે જણાવ્યા, તા પછી તેરશે ભૂલાયે એકમે કરવાે.⊸એવું જે જણાવ્યું છે, તે જણાવી શકે નહિ. આ ઉપરાન્ત, શાસ્ત્રીય પૂરાવા નામની ચાપડીમાં પૂ. ૨૦ ઉપર આ પાઠને ધ્યાનમાં લઇ ને, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ એવા અર્થ કર્યો છે કે---

"શ્રી હીરસૂરિજી તેરસ ચઉદસના છઠ કહે છે તેમાં પણ તેરસની ભુલે પડવા લઇને જ છઠ કરવા પડે. એકલી પકુખીમાં ઉપવાસના નિયમ છે અને ચૌમાસીના જ છઠના નિયમ છે છતાં પકુખીના છઠના અભિગ્રહ હાય તા પકુખી ચૌમાસી બન્નેમાં છઠ કરે અને આગલના દિવસ લઇને જ છઠ પૂરા થાય."

#### પૂ. શ્રી વિજયદેવસુરિજી મહારાજના પાતાના પટ્ટક તરીકે જણાવેલા લખાણના પાકળપણા વિષે ખૂલાસા :

૧. શ્રી હીરપ્રશ્નના પાઠના ઊલટા ભાવાર્થ જણાવ્યા પછીથી, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ, 'વર્તમાન શ્રી દેવસ્ત તપાગચ્છના મુખ્ય નાયક ' શ્રી વિજયદેવસ્તિ મહારાજનું અપમાન કરવાનો પણ, ભરચક પ્રયાસ આદર્યો છે: કારણ કે—એક શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ અને પંડિતજનને શાભે નહિ તેવું લખાણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ, આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસ્તિ મહારાજના નામે ચઢાવી દેવાની ચેન્ડા કરી છે. તે લખાણ સાથે, આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસ્તિ મહારાજનું નામ યોજી દેતાં પહેલાં, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્તિ જોએ, પર્કક કોને કહેવાય, તેનું સ્વરૂપ અને તેની લેખનપદ્ધતિ કેવી હોય છે—એટલું પણ જે સમજ લીધું હોત, તો તેઓ એ લખાણને, ન તો પરક કહી શકત અને ન તો તેવા મૂળ નામાનિશાન વિનાના લખાણને, આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસ્તિ મહારાજના નામે ચઢાવી દેવાનું સાહસ કરી શકત. સામાન્ય રીતિએ, આચાર્ય મહારાજના આગાપત્ર વિશેષને પરક કહેવાય છે. ગચ્છ—સમુદાયને માટે હિતશિક્ષાઓ અને નિયમાપનિયમાં લખીને, વર્ત્તમાન આચાર્ય મહારાજ, પોતાના

ગચ્છવર્તી સાધુઓમાં પરિપત્રક રૂપે ફેરવતા, તેનું નામ પટ્ક કહેવાતું. પટ્ક તત્કાલીન પરિસ્થિતિને ખ્યાલ આપવામાં, ઘણા અગત્યનો હિસ્સો પૂરા પાડી શકે છે: કારણ કે-તેમાં તત્કાલીન પરિસ્થિતિને પહોંચી વળવાને માટે અને શિથિલતા આદિને પ્રવેશતાં અટકાવવાને માટે જ નિયમ વિશેષો હોય છે. પટ્કને મથાળે, આચાર્ય મહારાજ, પોતાના પટ્યુરૂને નમસ્કારસૂચક વાકય લખતા અને તે પછી સંવત્ મિતિ લખીને, જે ગામ—નગરથી લખાતો તેનું પંચમ્યન્ત નામ લખાતું અને ત્યાર પછી આચાર્ય મહારાજ પોતાનું નામ તૃતીયા વિભક્તિના ખહુવચનથી લખીને, તે પછીથી નિયમો કે શિક્ષાવચનો જે લખવાનું હોય તે લખતા હતા. જે પટ્કા ઘણા મહત્ત્વના હોય, તે પટ્કાની નીચે, પોતાની આજ્ઞામાં રહેનારા આચાર્યો, ઉપાધ્યાયો અને પંન્યાસગિણુઓની જરૂર મુજબ સહીઓ પણ લેવાતી અને તેની નક્લા બધે પહોંચાડાતી. આવા પ્રકારના પટ્કા આજે પણ અનેક લંડારામાંથી મળી આવે છે. અમારી પાસે, પૃ. જગદ્યુરૂ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયહીરસૂરીધરજી મહારાજાએ અને પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયહીરસૂરીધરજી મહારાજાએ અને પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયહીરસૂરીધરજી મહારાજાએ અને પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયહેતરજી મહારાજના પોતાના પટ્કની પણ પ્રાચીન નક્લ છે. જે ભેયા પછી, પ્રથમ દર્ષિએ પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ જે લખાણને આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસુરિજી મહારાજના પોતાના પટ્ક તરીકે જણાવેલ છે, તે કેટલું એહું છે–તે જણાઈ આવે છે.

- ર. પહેલી વાત તે। એ છે કે-આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ મજકુર લખાહુને જયારે છપાવીને જાહેરમાં મૂક્યું, તે સમયે તેઓ તેને આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસ્રિજી મહારાજના કે અન્ય કાઈ પણ આચાર્યાદિના પટ્ક તરીકે માનતા જ નહિ હતા. આથી જ તેમણે "श्रीविजयदेवीयानां पूर्णिमामाधास्ययोर्नृद्धी त्रयोद्श्या पव वृद्धिर्भवतीति मतपत्रकम् " આવું નાના અક્ષરામાં અને તેની નીચે "श्रीतिथिहानिवृद्धिविचारः॥" એ લીટી માટા અક્ષરામાં છપાવી છે, પણ કચાં ય તેને પટ્ક તરીકે જણાવેલ નથી. ઉપર પ્રમાણે મથાળું જણાવ્યા પછી, પ્રારંભ કરતાં "अथ तिथिवृद्धिहानिप्रश्लोत्तरं लिख्यते।" એમ છપાવ્યું છે. એટલે કે-પહેલી લીટીમાં એનું નામ 'મતપત્રક' જણાવ્યું, બીજી લીટીમાં 'શ્રીતિથિહાનિવૃદ્ધિવિચાર' નામ જણાવ્યું અને ત્રીજી લીટીમાં 'તિથિવૃદ્ધિનિપ્રશ્लોત્તર' નામ જણાવ્યું! 'સં. ૧૮૯૫ માં લખાએલી પ્રત ઉપરથી' આ ત્રિનામી લખાલુ છપાયાનું આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ત્રિજીએ જણાવ્યું છે, પણ તે પ્રત જેતાં માલૂમ પડે છે કે-તેના લેખકે આ ત્રણમાંનું એક પણ નામ આદિમાં જણાવેલ નથી અને અન્ત ભાગમાં પણ "इति श्રीप्रश्लिचचार" વિગેરે જણાવેલ છે. આ ઉપરથી સમજ શકાશે કે-મજકુર પ્રતના લખનારે કે છપાવનારે, તેને પટક તરીકે માનેલ જ નથી.
- 3. બીજી વાત એ છે કે-પદકલેખનની ઉપર જણાવેલી પહિતિના અંશ પણ, આ કહેવાતા પદકમાં નથી. નથી તાે પદગુરૂને નમસ્કારનું વાકચ, નથી તાે જે ગામ–નગરથી લખાયેલ હેાય તેના ઉલ્લેખ, નથી તાે સંવત્–મિતિ અને નથી તાે મૂળ લેખકનું નામ!
- ૪. ત્રીજી વાત એ પણ છે કેન્તેના લખનારે પૂર્ણિમાના ક્ષયે તેરશના ક્ષય કરવાનું કે કાેઇ પણ તિચિના ક્ષયના બદલામાં કાેઇ પણ તિચિના ક્ષય કરવાનું જણાવ્યું જ નથી. માત્ર પૂર્ણિમાની વૃદ્ધિની જ ચર્ચા કરી છે. તે ચર્ચામાં પણ, પૂનમની વૃદ્ધિએ તેરશની વૃદ્ધિ કરવાનું કારણ જણાવતાં,

['લવા! ચર્ચાના પ્રસંગે જે લખાણને (વિજયદેવસ્ફરિજી મહારાજાના પાતાના પદુક' જેવું વગદાર નામ આપીને પૂ. આ. શ્રી સાગરાનન્દસ્ફરિજીએ રજ્દ્ર કર્યું, તે લખાણ એટલું 'વગદાર' હોવાના ખ્યાલ ખુદ પૂ. શ્રી સાગરાનંદસ્ફરિજીને યજયારે (સં. ૧૯૯૩) તેઓશ્રીએ પાતે તે લખાણ શ્રી ઋષભદેવ કેસરીમલજીની પેડી તરફથી 'સિદ્ધશ્રક'ના વધારા તરીકે પ્રગટ કર્યું, ત્યારે હતા નહીં! અત્રે રજૂ થયેલી, તે પુસ્તિકાના મુખપૃ- હની ફાટો-કાર્યો ઉપરથી તે સમજી શકાશે. અને એ અપ્રામાણિક પાનાંઓને લહીની

#### આજના અંકના વધારા

#### श्रीविजयदेवीयानां पूर्णिमामावास्ययोर्द्धौ प्रयोदश्या एव वृद्धिभवतीति मतपत्रकम् श्रीतिथिहानिवृद्धिविचारः ॥

अथ तिथिवदिहानिमश्रोत्तरं लिख्यते। इन्द्रबन्दभतं मत्वा, सर्वज्ञं सर्वदर्शिनम् । ज्ञानारं विश्वतस्वानां, बक्ष्ये शास्त्रानुसारतः ॥ १ ॥ कस्यास्तियेः क्षये जाते, का निधिः प्रतिपाल्पते?। ब्रद्धी सलां च का कार्याः, नत्सर्वं कथ्यते मया ॥ २ ॥ तम्र प्रथमतस्तिधिलक्षणं कथ्यते---आदित्यो-हयहेलायां या तिथिः स्तोकाऽपि भवति सैव तिथिस्ति-धित्वेन विश्लेया, परमुदयं विना प्रमृताऽपि नोच्यते, उक्तं च श्रीसेनप्रश्नप्रथमोह्नासे—'उदयंमि जा तिही सा पमाणमिअरीइ कीरमाणीए । आणा मंगणवत्थामिञ्छत्तः बिराष्ट्रणं पावे ॥ १ ॥ ' इति, तस्मादौदिपक्येव तिथिरा-राध्या, न परेति ॥ तथा-पूर्णिमामाबास्ययोर्वृद्धौ पूर्वप्रौः दियकी तिथिराराध्यत्वेन व्यवहियमाणा आसीत्, देनचित्कं श्रीतातपादाः पूर्वतनीमाराध्यत्वेन प्रसादयन्ति तत किमिति ?, अत्र उत्तरं, पूर्णिमामाबास्ययोर्चुद्धौ औदियक्येव तिथिराराध्यत्वेन विश्लेषा इति हीरप्रश्नवि-तीववकाहो प्रोक्तमस्ति.तस्मादौदयिक्येव तिथिरंगीकार्या, मान्येति, तथा सेनमश्रनृतीयोञ्जासेऽपि मोक्तमस्ति, यथा-अष्टम्यादितिथिष्टद्वौ अग्रनन्या आराधनं ऋिपते, यत-स्तरिने प्रत्याख्यानवेलायां घटिका ब्रिघटिका वा भवति ताबला एव आराधनं भवति. तदुपरि नथम्यादीनां भवनात्, संपूर्णाधास्त विराधनं जातं, पूर्वदिने भवनात्, भध यदि प्रत्याख्यानवेलायां विलोक्यते तदा पर्वदिने

[પુ. આ. શ્રી સાગરાન દસ્ય મ. એ સં. ૧૯૯૩ માં શ્રી સિપ્ધચક્રના વધારા તરીકે પ્રગઠ કરે**લી** પુસ્તિકાના મુખપૃષ્ઠની ફેાટા ક્રોપી].

મહત્તા આવા માટે જ પ. પ. આ. શ્રી વિજયદેવસૂરિજી મહારા-જાનું નામ એ પાનાંએ! સાથે જોડીને 'પડક'ની પદ્મવી વગર યાગ્યતાએ આપવામાં આવી છે, સમજી શકાય તે માટે જગદુલુરુ પુ. આ. શ્રીમદ્દવિજયહીરસૂરીધરજી મહારાજાએ, પૃ. આ. શ્રી વિજય સેનક્ષરીધરજી મહારાજાએ, જેઓશ્રીના પવિત્ર નામના આ. શ્રી સાગરાનં**દસ**રિજી મહા-રાજાએ દુરૂપયાગ કર્યા છે, તે જ સ્વયાં પૃ. શ્રી દેવ**સ્**રિજી મહારાજાએ પાત-પાતાના સમયમાં પ્રવર્તાવેલા પક્કોની પણ ફાેટો–કાેપીએા રજૂ કરીએ છીએ. પક્ક તરીકે એાળ-ખાવા માટે લખાણમાં જરૂરી એવી લાયકાતાના, આ પકૃકા વાંચીને ખ્યાલ મેળવ્યા પછી, પેલા કહેવાતા ' વિજયદેવસર પદ્ધ'ને ય જેવા છે. જેથી પદ્દક, અને તેય શ્રી વિજયદેવસરિજીએ બનાવેલા તરીકે એાળખાવા એ પાનાએામાં કેટલી યેાગ્યતા ખૂટે છે⊢એના ખ્યાલ ~સં∘ો અ≀વશે.

4

### જગદ્દશરૂ પુજયપાદ આચાર્ય દેવ શ્રી હીરસૂરી વરજી મ. નાે પટ્ટક.

# (**ઉપરાેકત શ્રી**હીરસુરીશ્વરજી મહારાજના પહેક) ગુજરાતી હિપિમાં

શ્રી વિજયદાનસ્દીશ્વર ગુરૂખ્યા નમાં શ્રી ૧૬૪૬ વર્ષે પાષાસિત ૧૩ શુકે શ્રી પત્તન નગરા શ્રી હીરવિજય સ્સિલ લિંખ્યતા સમસ્ત સાધુ-સાધ્વી શાવક શ્રાવિકા યાગ્યાં શ્રી વિજયદાનસ્દિંપ્રસાદીકૃત સાત છાલના અર્થ આશ્રી વિસંવાદ ટાલિવાનિ કાર્જિ તેહજ સાત છાલના અર્થ આશ્રી વિસંવાદ ટાલિવાનિ કાર્જિ તેહજ સાત છાલના અર્થ વિવર્દાનિ લિખિઈ છઈ તથા બીજા પણ કેતલાએક છાલ લિખિઈ છઈ તથા બીજા પણ કેતલાએક છાલ લિખિઈ છઈ ા ૧ પરપક્ષી નિં કૃષ્ણિ દિસું કહિન વચન ન કહિવું ૨ તથા પરપક્ષી કૃત ધર્મકાર્ય સર્વથા અનુમાદ્દવા યોગ્ય નહી ઈમ કૃષ્ણિ ન કહિવું છે માર્ટિ દાનરુચિપણા સ્વલાવિં વિનીતપણા અલ્પ કપાયપણા પરાપકારીપણા લિબ્યપણા દાખિણા છેપણા દ્વાલાવિં વિનીતપણા અલ્પ કપાયપણા પરાપકારીપણા લિબ્યપણા દાખિણા છેપણા દ્વાલાવિં સામસ્તજીવ સંબંધિઓ શાસ્ત્રનિ અનુસારિં અનુમાદ્દેવ કર્ત્ત વ્ય તે જિનશાસન શિકા અનેસં સમસ્તજીવ સંબંધિઓ શાસ્ત્રનિ અનુસારિં અનુમાદ્દેવા યોગ્ય હુઈ એ વાતનું સિલ્ કહ્યું ૫ ૨ તથા ગચ્છ નાયકનિ પૃછિઆ વિના શાસ્ત્રલંળ ધિની કિસી નવી પ્રરૂપણા કૃષ્ણિ ન કરવી ૫ ૨ તથા કિંગ અર સંબંધિ ચીત્ય ૧ કેવલ શ્રાહ્ય પ્રતિષ્ઠિત ચૈત્ય ૨ દ્રવ્યલિગી નિ દ્રવ્યા નિષ્ફેન્ન ચૈત્ય ૩ એ ત્રણ ચૈત્ય વિના બીજા સઘલાંઈ ચૈત્ય વાદવાં પૃજવા યોગ્ય જાણાં એ વાતની શંકા ન કરવી ૫ ૪ તથા સ્વપક્ષીના ઘરનિ વિષે પૂર્વાકર્ત ત્રીણિની અવંદનીક પ્રતિમા હોઈ તે સાધુનિ વાસક્ષેપિ વાદવા પૃજવા યોગ્ય થાઈયા પ્રત્યા સાધુની

પ્રતિષ્ઠા શાસ્ત્રિ છઈ ॥ ६ તથા સાધર્મિક વાત્સલ્ય કરતાં સ્વજનાદિક સંખંધ ભણી કદ્રાચિત્ પરપક્ષીનિ જિમવા તેડિં તો તે માટઈ સાહમી વત્સલ ફેાકન થાઈ ॥ ૭ તથા શાસ્ત્રોકત દેશ વિશં વાદી નિન્હ વસાત સર્વ વિસં સાદી નિન્હ વ એક ! એ ટાલી બીજા કુણુઈનિં નિન્હ વ ન કહિવા ॥ ૮ તથા પરપક્ષી સંઘાતઈ ચર્ચાની ઉદ્દેરણા કુણું ન કરવી પરપક્ષી કેાઈ ઉદેરણા કિરં તો શાસ્ત્રનઈ અનું સારિં ઉત્તર દેવા ! પણ કલેશ વાધિં તિમ ન કરવું ૯ ॥ તથા શ્રી વજયદાનસૂરિં બહુ જન સમક્ષ જલશરણ કીધા યે ઉત્સ્ત્રરકં દકુદ્દાલ ગંથ તે તથા તેહ માહિલા અસંમત અર્થ બીજા કાઈ શાસ્ત્ર માહિં આણિઉ હુઈ તો તિહાં તે અર્થ અમાણવા ॥ ૧૦ તથા સ્વપક્ષીય સાધનિ અયોગિં પરપક્ષી સાથિં યાત્રા કરિઆ માટિં યાત્રા ફેાક ન હાઈ ॥ ૧૧ તથા પૂર્વાચાર્યનિં વારિં યે પરપક્ષીકૃત સ્તૃતિ સ્તાત્રાદિક કહતા. તે કહિંતા કુણું ના ન (ક)હવી ॥ ૧૨ એ બાલથી કાઈ અન્યથા પ્રરૂપઈ તેહનઈ ગુરૂના તથા ગચ્છના ઠબકા સહી ॥ છ

અત્ર ભ. શ્રી વિજયસેનસ્ર્રિમતાં ા ઉ. શ્રી ધર્મસાગરગણિમતા છા શ્રી કલ્યાણ વિજય ગણિમતા ઉ ા શ્રી સામવિજય ગણિમતા હા શ્રી શાંતિચંદ્ર ગણિમતા પં. સહજસાગર-

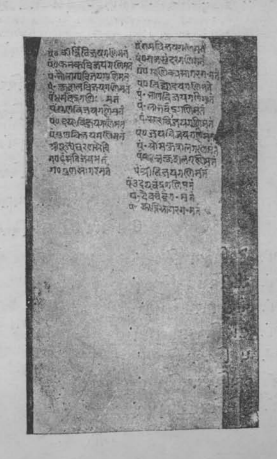
ગણિમતં પં. કાન્હર્ષિ ગણિમતા !!

. પૂજ્યપાદ આચાર્યદેવ શ્રી સેનસૂરી વરજી મહારાજના પદ્ધ.

भारीरविज्ञयस्रियस्यानम सैवत्रध्यावयोवना खित इतीयायांच्यी ऋहम हावाद नगरे श्री विडायमनम्रितितिश्योत समस्याध्याश्वात्राव क्षाविकायाग्याध्यरं।श्रीहारविज्यमरिजेबा खालप्रसादकरण बङ्गतिम् प्रमाणकरवापण नेश्राश्रीनवाग्रधंकरानं इक्तिविवशंत्रप्रस्त्वाग नकरवी।।१।।तबासवैज्ञेशतक येघसञ्चातिमाह र श्रीहारविजयम् रिज्ञणच्यालनामिखा भिड्छ गदेवरा व्यादगाते आसी विपरीत प्रस्पाणित स्ववः तमार्थापन बेत्रातक यह अञ्चमाण वेद एयं घल गार्याच्यानसीत्राक्रणारं तिखावयोगसी जेवांबर गमालिताबद्रते हुन्द्रविद्यमानगवनायक देश छे बाहिरनावबक्क वृत्ते मुश्रायावक वाहरता स्थावक नऽसप्रवादिरनावबको देवा। २।। तथाव्या म्यानीर विकासक सम्बद्धि अप्रिक्त में सम्बद्धि विकास काला वदाधवम्बर्धश्रमाहंपशाकेतलाएक शास्त्रविरुद ब्लियद्रतमारदेत्यंषगञ्जनायकनी आजाश्रवी क्सीभाविना कुणारवी व वानही एन्या जा युक्त लाइम नवी तिनमानदित्यदम् छना यक दक्तिमेल्सी पट

वी १ अत्र अभिज्ञेदेवस्तितः
अपाध्यक्षेत्रेश्वित्याणिमतः
अपाध्यक्षेत्रेश्वित्याणिमतः
अपाध्यक्षेत्रेश्वेत्याणिमतः
अपाध्यक्षेत्रव्यक्षेत्रमतः
अपाध्यक्षेत्रवित्यक्षेत्रमते
अपाध्यक्षेत्रवित्रव्यक्षेत्रमते
अपाध्यक्षेत्रवित्रव्यक्षेत्रमते
अपाध्यक्षेत्रवित्रव्यक्षेत्रमते

पं रेबविजयग्रीध्यनं प्रवास्त्रभाविजयग्रीध्यनं पं श्राह्विमलग्रीधनं पं क्षनक्षित्रयग्रीधनं पं क्षनक्षित्रयग्रीधनं पं व्यवस्थानं मते पं व्यवद्यविमलग्रीधनं पं व्यविमलग्रीधनं पं व्यविमलग्रीधनं पं व्यविमलग्रीधनं पं व्यविमलग्रीधनं पं व्यविमयग्रीधनं पं व्यविमयग्रीधनं पं व्यवस्थानं पं क्षनित्रयग्रीधनं पं व्यवस्थानं पं क्षनित्रयग्रीधनं पं स्थानित्रयग्रीधनं पं स्थानित्रयग्रीधनं पं स्थानित्रयग्रीधनं पं स्थानित्रयग्रीधनं प्रस्तित्रयग्रीधनं प्रस्तित्रयग्रीधनं प्रस्तित्रयग्रीधनं प्रस्ति



# [ ઉપરાક્ત પૂ આ. શ્રીસેનસ્રીશ્વરજ મ. ના પક્ક ગુજરાતી (લિપિમાં ]

શ્રી હીરવિજયસૂરિ શુરૂભ્યા નમ (:) સંવત ૧૬૭૧ વર્ષ વૈશાખ સિત તૃતીયાયાં શ્રી અહમ્મદાવાદ નગરે શ્રી વિજયસેનસૂરિલિકિંગ્યતે સમસ્ત સાધુ સાધ્વી શ્રાવક શ્રાવિકા યાગ્યા અપરા શ્રી હીરવિજયસૂરિં જે ખાંર બાેલ પ્રસાદ કરયા છઈ તે તિમજ પ્રમાણ કરવા પણિ તે આશ્રી નવા અર્થ કરી નઈ કુણિં વિપરીત પ્રરૂપણા ન કરવી ા૧ા તથા સર્વજ્ઞશતક ગ્રંથ સૂત્રવૃત્તિ માહઈ શ્રી હીરવિજયસૂરિ જે પાંચ બાલનાં મિચ્છામિદુક્કડા દેવરાવ્યાં હતા તે આશ્રી વિપરીત પ્રરૂપણા લિખી છઈ તે માટઈ એ સર્વજ્ઞશતક ગ્રંથ અપ્રમાણ છઈ. એ ગ્રંથ કુણઈ વાંચવા નહિં તથા કુણઈ લિખાવવા નહીં. જે વાંચઈ તથા લિખાવઈ તેહનઈ વિદ્યમાન ગચ્છનાયકઈ ગચ્છળાહિરના ઠખેડા દેવા ા૨ા તથા વ્યાખ્યાન વિધિ શતક સૂત્રવૃત્તિ એપિટ્કમતાત્સ્ત્રપ્રદીપિકા તદ્દભાવાન વેબાધ પ્રમુખ ગ્રંથમાહિં પણિ કેતલાએક શાસ્ત્રવિરુદ્ધ બાેલ છઇ તે માટઈ તે ગ્રંથ ગચ્છનાયકની આજ્ઞા પૂર્વક સાધ્યા વિના કુણઈ વાંચવા નહીં એ આજ્ઞા સદુ કુણઈ માનવી ા જે ન માનઈ તેહનઈ ગચ્છનાયકઈ રૂડી મેલે સીખ દેવી. ૩.

અત્ર શ્રી વિજયદેવસૃરિમતં ઉપાધ્યાય શ્રી મેઘવિજયગણિમતં ઉપાધ્યાય શ્રી સામવિજયગણિમતં ઉપાધ્યાય શ્રી લાનુચંદ્રગણિમતં ઉપાધ્યાય શ્રી નંદિવિજયગણિમતં ઉપાધ્યાય શ્રી વિજયરાજગણિમતં ઉપાધ્યાય શ્રી ધર્માવિજયગણિમતં

પં. દેવવિજયગણિમતાં

પં. સીહિવિમલગણિમત

પં. વીરસાગરગણિમત

પં. લાભવિજયગણિમતં

પં. ધનવિજયગણિમત

પં. જયવિજયગણિમતાં

પં. મુનિવિમલગણિમતાં

પં. શભવિજયગણિમત

પં. રામવિજયગણિમત

પં. કીર્તિ વિજયગણિમત

પં. કનકવિજયગણિમતં

પં. સૌભાગ્યવિજયગણિમતાં

પં. કુવાલવિજયગણિમત

પં. ધર્મચંદ્રગણિમત

- પં. ગુણવિજયગણિમત
- શ્રી પૂજ્ય ચરણસેવિ
- ગ. હંસવિજયમતં
- ચ. શુણુસાગરમતાં
- પં. વૃદ્ધ શ્રી વિજયગણિમતાં
- પં. કનકવિજયબણિમતાં
- પં. ધનહર્ષગણિમતાં
- પં. દેવવિમલગણિમતાં
- પં. વિદ્યાવિજયગણિમત
- પં. દેવવિજયગણિમત
- પં. ધનવિજયગણિમતાં
- પં. શાંતિવિજયગણિમત
- પં. રામવિજયગણિમતાં

- પં. રાજસું દરગણ્રિમત
- પં. માણિકયસાગરગણિમત
- પં. વિદ્યાદયગણિમતાં
- પં. લાણુવિજયગણિમત્
- યં. લાભચંદ્રગણિમતં
- પં. સૂરવિજયગણિમતાં
- પં. જયવિજયગણિમત
- પં. સામકુશલગણિમત
- પં. રત્નકુશલગણિમતાં
- પં. શ્રી વિજયગણિમતાં
- પં. ઉદ્ધચંદ્રગણિમતાં
- યાં. દેવચાંદ્રગામતાં
- પં. કીર્તિસાગરગ મત

## પૂજ્યપાદ આચાર્ય દેવ શ્રી દેવસૂરી ધરજી મહારાજના પદ્ધ.

ाधिनना में हारक श्री होरिक्न यससिवर पहालेकारहार महारक श्रीव सकेर व सराम्बर्शक ने सका में वर्तर १) व व व वेतास्थ है रिव्यू व स्थानिक कर से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य से कार्य कार्य से कार्य से कार्य कार्य से कार्य कार्य से कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य का

भागारी शील् विकासमारी कर नेहरिक भागारात भीकर् बीत विजय की वास्त्राचीक

# પુજ્યપાદ આચાર્ય દેવ શ્રી દેવસૂરી ધરજ મહારાજના પટ્ક-ચાલ

लेकि भिनेत्वास्ये जीवने वे काम एक हो क्लांगता करा वे लावे २५ तथा र विसर्वया पाणीला ग्राव्यं वाभरिक विसर्व भिक्स में स्थानिक विस्ति के काम एक विसर्व विस्ति के काम एक विसर्व विस्ति के काम एक विसर्व विस्ति के काम एक विसर्व विस्ति के काम एक विसर्व विस्ति के काम एक विसर्व विस्ति के काम एक विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विसर्व विस

इस)वि

वैद्यानुप्राम्नाम्भ्यं वीवारणिम् स्वामः नीविगद्दानेश्वी श्वरा थायः एविद्यापुमाधीः विग्रह तेनवीश्वनः । ध्रविनेन्याम्नाम्भ्यं विवादिनाम्नाम्भयं विग्रह तेनवीश्वनः । ध्रविनेन्याम्नाम्भयं विग्रह तेनविश्वनः । ध्रविनेन्याम्नाम्भयं विग्रह तेनविश्वनः । ध्रविनाम्भयं विग्रह तेनविश्वनः । ध्रविनाम्भयं विग्रह तेनविश्वनः । ध्रविनाम्भयं । ध्रविनाम्भयं । ध्रविनाम्भयं । ध्रविनाम्भयं । ध्रविनाम्भयं । ध्रविनाम्भयं । ध्रविनाम्भयं । ध्रविनाम्भयं । ध्रविनाम्भयं । ध्रविनाम्भयं । ध्रविनाम्भयं । ध्रविनाम्भयं । ध्रविनाम्भयं । ध्रविन्याम्भयं । ध्रविनाम्भयं । ध्रविनाम

साहारम तरावका का नामे महिस्स हरिस्स केपोन सणाबीसै हिर्ना वी गणावस कारू जार नामार्थश व प्रोत संस्था है से प्रमाण कार ग्रेयाराक्षां तासकतरणास्त्र जारा सेसाई साहित्यनात् पकारी प्रधानयास्त्रासार्यं तपाध्याय विनाधील इयतीः अधारात्र सम्बन्धा सक्षित्रं मां वहर ब्यवधिपणिष्ठा सर्वोदि कर रोपहेपके पणि राज्यदेशयाके सर्वियाने विषया वर्षेत्र मर विष्युतिमाम ने गाव ही नुसा बनायाची ने प्रथा का क्षाः इति प्रशुप्ते स्वतं स्वयं स पहिलेहार्यास्त्रातमा महीका अनुद्धि तथा विरागा दिरमदद सर्व अक्षात्रमा अनिकारिसा धरीनद्र योत्यासनाम आणि जागा वर्वो स्थी श्री होत्र साव को पश्चित्र में क्षेत्र महोत्र प्राप्त में सित संप्रमुख मार्ग में से प्राप्त भी साव स्थापन किया स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन से स्थापन सिकार की नाम सभी बरूपी दिल्ली का वार्ष उपाध्याय दानी समगवनी नहीं तमकी नाम कि सब भी की की का स्वार्य के तेन की जान उन्में कृष्यम् स्वीक्षात् मातेष्ट्रीयानक्ष्रावेद।यद्वावसरीयान्त्रीयान्त्रीयक्षात्वित्यानिव्यानिव्यानिव्यानिव्या सिरुभागुक्त निवृक्ताविक्य क्रिक्सिया तनगरासभी ५५ पतार्था जाव यतीष्ठ्र पणि ठालुं जत्यावि जसीव गरिष्ठ हो इसमानि समसी नी नती करनी पहें तथा से बारा नाथा करें व को कुला माथु माथुं प्रचानि होती ने देनी पहेर या बति मनसि दिन पूर्ति महस्र १ स हो व तरने। व्ही नेमजार र तथा वसकारिसकार तो ५०० व द्वार करवे। एथंगाना नो समाध्ये केतला हुने विद्यार विवाद ने ना पारा इते हिंगार स पा स्वितिकार देपक बारित कर ह तो झान ने जिल्ला निर्माय कर बाह महरू करते व्यातिनेपाल कण्यितिहारक गर्बनेति हिण्यती राज्यात स्रोति में चित्रचणि करोशक्षेण व केश वास्त्रवेश शस्त्र क्षत्राकार्धिक वाचित्र इ.स.वरिफलचात चासे वासी चासह पासह पराव्याश्वा विमाना वैश्वे बहुत्त्र जेनमा बह्मोमां प्रभाविक ही पानका के जोतर क्रम क्षाविपति। या बहार विध्योति कर्ष क्रोवे क्षी महोत्र है मही क्षिप्त सन् स्थितिक विकासित प्रश्लेक क्षिप्र स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थ ततीयासाम्यवारेणतिस्विपश्चेत्रप्रेर्णः।।

જિજ્ઞાસુઓની સગવડતા ખાતર અમે રજૂ કરેલા શ્રી દેવસુરપદકનું અક્ષરશા અવતરણ અત્રે આપવામાં આવે છે. જે વાંચતાં પદકા કેટલા પદ્ધતિસર કરાતા હતા તેના ખ્યાલ આવશે. —સં૦)

૩% નત્વા ભદારક શ્રી હીરવિજય**સ્**રીશ્વર પદાલકારહાર ભદાર**ક શ્રી** વિજયસેન-સ્ર્રીશ્વર ગુરુલ્યા નમઃ સંવત ૧૬૭૭ વર્ષે વૈશાખ સુદિ ૭ બુધ પુષ્યે સાખલી નગરે શ્રી વિજયદેવસૂરિભિ લિંખ્યતે અપરં ભટ્ટારક શ્રી આનંદવિમલસૂરિ ! ભ. શ્રી વિજયકાનસરિ ા ભ. શ્રી હીરવિજયસૂરિ, ભ. શ્રી વિજયસેનસૂરિ પ્રમુખ સમસ્ત ગચ્છ-નાયકિ પ્રસાદ કીધી જે સાધુ સાધ્વીની મર્યાદાના પટી તે માહિલા તથા નવ બાલ માહિલા કેતલા એક બાલ સંભારવા નિમિત્તિ લિખ્યા છઈ કતે માટિ તે બાલ તથા ખીજાઈ જે મર્યાદાના બાલ તે સમસ્ત ગીતાર્થિં તથા સાધુ સાધ્વીઈ રૂડી પરિંપાલવા જે ન પાલઇ તેહનિ યથાચિત પ્રાયશ્ચિત દેઇનિ મર્યાદા રૂડી પલઇ તિમ કરવું ૧ તથા માસકલ્પની મર્યાદાઈ ગીતાર્થિ પાંગરવું અનિ વળાણના વિધિ સચવાવવા એ મર્યાદા આચાર્ય ઉપાધ્યાય ટાલી બીજઈ સમસ્ત યતીઈ રૂડી પરિં પાલવી ૨ તથા સમસ્ત યતિઈ સર્વ માંડલિં આવવું અનિ બાધાનું કારણું હાેઈ તે પૃછયા વિના સર્વથા ન રહવું અનુઈ દેહરાની સામગ્રી છતઈ દેવ જુહારવા દિનપ્રતિ સંભારીનિ સહી ૩ તથા છ ઘડી મધ્યે કુણું બાહિર ન નિકલવું અનિ માટિકઈ કારણિ પૂછિનિ જાવું. ૪ તથા ગચ્છ બાહિરલા દર્શની સાર્થિ કૂં ણું ન બાલવું અનિ જરૂર કાંમિ ગુર્વાદિકનિ પૃછીનિ જિમ કહુઇ તિમ કરવૂં ૫. તથા વિહરવા જાતા અહિર જાતાં વાટિ કુણિ સર્વથા ન ખાલવું કદ્રાચિ ખાલવાનું કાર્ય હાઈ ! તા એક પાસં ઉભા રહી નિ ખાલવું. દ. તથા પૂંજ્યા વિના સર્વથા કૃષ્ણિંન હીંડવ્. ૭. તથા હઘાડઈ મુખિં સર્વથા કૃષ્ણિ ન ખાલવૃં. ૮. તથા દુકૃખકૃખય કમ્મકૃખયના કાઉસગ્ગ લાગસ્સ ૧૫ ના કરવા. ૯. તથા પડિક-મણું કર્યા પછી તિહાં જ ગણવૂં. પાેરિસિ ભણાવ્યા પછી પાેતાનિ ઠામિ જાવૂં. ૧૦. તથા મુધ્યાન્હની માંડલી અઈડા વિના ૪ દ્રવ્ય ઉપરાંત ન લેવું કારણિ લુર્વાદ્રિકનિ પૂછિનિ કહઈ તિમ કરવું. ૧૧. તથા ઢાયા પછી ઈચ્છામાં અણસંદિયે પાઠ લગઇ પડિકમણામાં હિ ન બાલવું. ૧૨. તથા પંચપવી કુર્ણું વસ્ત્ર ન ધાવાં. ૧૩. તથા અહાર કરતાં કુર્ણું **ન** બાલવું. બાલવાનું કામ પડઈ તાે કાેગલાે કરી બાલવું. ૧૪. તથા રાત્રિં સર્વથા પાણી ન રાળવું. આધારિકનિ કારણે વડાનિ પૃછી કહેઈ તિમે કરવૂં. ૧૫. તથા નીવિયાતું ઘી ગુર્વાદિનિ દેખાડયા વિના કુણિ ન લેવૂં. ગુર્વાદિકિ પણિ પરીક્ષા કરતાં સૂધૂ નીવિયાતું જાણક તો નીવિયાતું લેવાની આજ્ઞા દેવી અન્યથા ન દેવી. ૧૬. તથા સાંઝનિં પડિક-મર્ણાઇ તથા પ્રભાતિનિ પડિકમણઇ નમુત્થુણ કહિયા પહિલા માંડલિ સાધુ સર્વઇ આવવું. ૧૭. તથા સાબૂઇ સર્વથા વસ્ત્ર ન ધાવાં ૧૮. તથા પાતાની હીડિમાં જાવું પણિ પારકી હીડિમાં ન જવું કઢાચિ ઔષધાદિક કારણ હાેઈ તાે હીડિના ધણીનિ સાથિં તેડી નિ જાવું. ૧૯. તથા એક ગાયાદિક કાંઈ એક ભગુવૂં ન ભગુઈ તેા શાકના નિષેધ. ૨૦. તથા સંઘાડઈ પાેતાના ગુરુનિં પૃછયા વિનાં ખીજા સાથિં ન જાલું બીજઈ પણિ તેહના સુરુનિ' પૃછ્યા વિના સાર્થિ પારકા સંઘાડી ન તેડવા. ૨૧. તથા

२३८- ध-८

યતિ સમસ્તિ ત્રવિહાર ળિયાસજી ન મૂકવું અનિ પણ્યાંસઇ ત્રવિહાર એકાસજી ન મુકવું આધાનિ કારણિ ગુર્વાદિક કહેઈ તિમ કરવું. ૨૨. તથા પ્રભાતિના પક્રિકમણા પહિલા તથા પડિલેહણ પહિલા પાટિ ઉંચી કરવી. ૨૩. તથા કાઈ સાધુ સાધ્વીઈ એકલાં ન જવું માટકઈ કારણિં વડા કહુઈ તિમ કરવું. ૨૪. તથા સાધ્વીઈ વખાણવેલા વિના યતી પાસઈ નાવવું યતીઈ પણ સાધવી પાસિંન જાવું. ૨૫. તથા થતી સમસ્તઈ સાધવી શ્રાવિકા સાથિ આલાપ સંલાપ (સંલાપ) કિસ્યા ન કરવા. ૨૬. તથા પણ્યાંસિ પગ વીછલવા ટાલી મુખાદિક ન ધાવાં. ખીજા ચતીઈ અપવિત્રાદિક કારણ વિના પગ ન ધાવા. ૨૭. તથા મધ્યાન્હ પછી યતીઇ તથા સાધ્વીઈ પાણી વિના આહાર વિહરવા ન જાવું. આહાર પણિ સાધુ સાધ્વીઇ બિહ પાહરિંજ સારવું કારણિં પાટીઇ ગીતાર્થનિં પૂછીનિ' કહુઇ તિમ કરવૂં. ૨૮. તથા ઉજલાં વસ્ત્ર સર્વથા જ કુણું ન પહિરવાં. ૨૯. તથા ઉજલી અધારી ૧૧ દિને સર્વથા કુણિ નીલું શાક ન વિહરવું. ૩૦. તથા આલ્ . ગ્લાન વૃદ્ધ ટાલી બીજઇ સર્વ યતીઈ અજૂઆલી ૫, ૮, ૧૪ કિને સર્વથા ઉપવાસ ન મૂં કવા કારણું મૂં કવૂં પડઈ તા વિગઈ ન લેવી. ૩૧. તથા ષટ્ર પર્વીઈ સાધુ સાધ્વીઈ વિગઈ ન લેવી અનઇ ૧૪ વર્ષ ઉપરાંત જે ચેલાે હાઇ તેહનિ નાપવી ૧૪ વર્ષ માહિલાની ભાગ્ઈ તેર આપવી. ૩૨. તથા દિવસઇ સાધુ સાધ્વીઈ કારણ વીના ન સૂવું. ૩૩. તથા મુખ્ય વૃત્તિ હવણાં શ્રાવીકાનઈ દીક્ષા ન દેવી અનઇ સર્વથા ન સરઇ તા ૩૫ વરસ માહીલીનિ ન દેવી ઉપરાંત હોઇ તો દીક્ષા દેવી શ્રાવીકાનિ વેષ પાત્રાહિક કરવાની સમર્થાઇ વિના સર્વથા દીક્ષા ન દેવી. ૩૪. તથા જ્ઞાનનિ અર્થિ તથા ખીજઇ કીસ્યર્ધ અર્ધિ દ્રવ્ય સર્વથા ન માગવે! અનિં ગૃહસ્થઇ પણિ માગઈ તેહનીં દ્રવ્ય નાપવે৷ ખીજું આંરાધના તથા ઉત્તરાધ્યયન સંભલાવતાં ઉપન્યા જે જ્ઞાનદ્રવ્ય તે યતીઇ તથા સાધ્વીઈ આપણી નેષ્ટાઈ સર્વથા ન લેવા અનિ શ્રાવકિ પણિ નાપવા તથા ભંડારનિ અર્થિ રાખવા તથા પાઠા પ્રમુખનિ અર્થિ કાપડા સાધુ સાધ્વીઈ ન લેવાં. ૩૫. તથા જે બાલ ચર્ચાના છઈ તે કુણું ન કાઢવા જે કાઢઈ તેહુની વારવૃં ક્કાચિ તે બાલ કાઈ પૂછઈ તેા ગુર્વાદીક નિંજ ભલાવવું. ૩૬, તથા તવનમાંહી માત્રું લેવા કારણ વિના ન જાવૂં. પૃછી જાવું ૩૭. તથા યતીઈ માંહે(માંહિ કલેશ ન કરવા. અનઈ ગ્રહસ્થ દેખતાં કૃષ્ણિ કલેશની વાત ન કરવી જે કરઈ તેહિનિં આકરૂં પ્રાયશ્ચિત કરાવવું. ૩૮. તથા કાલા માંડા (ડાંડા) સર્વધા ન રાખવા ઉજલાજ રાખવા. ૩૯. તથા ઘડા પ્રમુખ માટીનાં કાચનાં ભાજન સર્વથા જ ન વાવરવાં. ૪૦. તથા કાલી પાંચમ દિને શક્તિ હાઇ નિ મન ઠામિ રહેઈ તા ઉપવાસ કરવા ન થાઈ તા આંબિલ કરવું ઈમઈ મન ઠામિ ન રહઈ તા લૂખા આહાર લેવાં પણિ નીવીયાતું ઘી કારણ વિના ન લેવું ૪૧. તથા ગૃહસ્થ જ્ઞાત માટકા કારણ વિના સર્વથા ઉજલી ૫, ૮, ૧૪, દિને ન એાલવૂં. ૪૨. તથા જે પણ્યાંસ તથા ગણેશનિં કાવ્યાદિક વખાણ્યાની સમર્થાઈ નાેહિ તેેિણું ૩ ઠાણા તથા ૪ લગઈ જ દીક્ષાના આદેશ માગવા ઉપરાંત બીજા ક્ષેત્ર સાચવવાની શકિત જ આદેશ મગાવવા તથા જે કાલ્યાદિક વખાણી સકઇ તેણિ પ કાણા લગઈ આદેશ માગવા ઉપરાંત બીજાં ક્ષેત્ર સાચવર્ધ તાે તિનાર

ઈ ઓંદેશ માગવા તથા જો ગીતાર્થ વ્યાકરણ સાહિત્ય તર્કભાષા મિતભાષિણી સ્યાદવાદ મંજરી તથા આચારાંગાદિ સુત્રવૃત્તિ આંગાપાંગ ભણાવી સકઇ તેણિ કાણા ૭ તથા ૯ લગઈ આદેશ માગવા ઉપરાંત ખીજું ક્ષેત્ર સચવાઈ તે! આદેશ માગવા દીક્ષાના ૪૩ તથા અકાલ સંત્રાઈ આંબિલના તપ કરવા. ૪૪ તથા આચાર્ય ઉપાધ્યાય વિના બીજઈ યતીઈ હીરાગલ વસ્ત્ર તથા શભિયું ન વિહરવું ઉપરિ પણિ આચાર્યા દિકનું દીધું હાઇ તે પણિ ન એકહવું તથા કેસરિ વસ્ત્રના વર્ણ પરાવર્તન કરવા અનિ મસિના ખડીએન કાચના માટીના તથા કાચલીના ધાતુના સર્વથા ન રાખવા ૪૫ તથા પાડિહાર સર્વથા માટકા કારણ વિના કુણી સાધુઈ ન લેવા ૪૬ તથા પડિકકમણા માંડવા વેલાં થાંડેલ પડિ-લેંહવાં ૪૭ તથા યતીઈ સાધવીઈ ઉપાસિરા બાહિર ન બઈસવું ૪૮ તથા યતીઈ શ્રાવિકાનિ સાધ્વીનઇ ગીત રાસ ભાસ કૃષ્ણિ ભણાવવાં નહી અનિ સંભક્ષાવવાં પણિ નહી ૪૯ તથા ટાપરા ટાપરિ ચેતના પ્રમુખ નાનાં માટાં પાત્રી ફૂલડી સર્વથા કુણું ન પાડવી. આગાર્ય ઉપાધ્યાય સારૂ પણિ ફૂલડી ન પાડવી મૂલગી હાેઈ તે લેપતાં આચાર્ય ઉપાધ્યાય ટાલી સમરાવવી નહિ એ મર્યાદા પણિ સર્વધા પાલવી કિસ્યૂં સંદેહલું થાસ્યર્ધ તે તેહિનું માટકા ઠળકા આવસ્યર્ધ સહી ૫૦ તથા તેલ રાગાન અસ-ખેદા પ્રમુખ સર્વધા કરી અણાવવાં નહી એ આસિરી આકૃતિ વણી કરવી. પ૧ તથા વિહાર કરતાં યતી સમસ્તે' ઠાણાદીક ડંડાસણાં રાખવા પુજવાના ખપ વિશેષથી કરવા. પર. તથા સંધ્યાઈ પહિલેહણા ભણાવ્યા પછી જ કારણ વિના વસ પાત્ર પહિલેહવાં પર. તથા ખજૂર ખલે-હડાં પ્રમુખ તથાવિધ અનાચીર્ણ વસ્તુ કારણ વિના નહિ વિહરવા. ૫૪. તથા કાેઈ યતીર્ધ બીજાના સંધાડી ગચ્છ નાયકનિં તથા તેહના ગુરુનિં પૃછ્યા વિના કુણિ સર્વથા જ ન રાખવા. ૫૫. તથા બીજઈ યતીઈ પણિ ઠાણ ૩ તથાવિધ જઘન્ય હાઈ તાહજ પશ્યાંસ પક્ષ્મી વીનતી કરવી. પર. તથા સાપારીના કટકા, પાનના ભકાે કૃષ્ણિ સાધુ સાધ્વીઈ ન ં વિહરવા ન લેવા. ૫૭. તથા યતિ સમસ્તિ કિન પ્રતિ સહસ્ર ૧ સજગાય કરવા અનિ નો હજાર ૧ સજઝાય ન કરી સકઈ તા ૫૦૦ સજઝાય કરવા. એ મર્યાદાના બાલ મધ્યે કેતલાએ બાલ દિન પ્રતિ કરવાના છઇ. જે ન પાલઈ તેહનિં વાર ૧ તથા ૨ ગુરિં વારવું પછઈ વારિઉ કરઈ તો શાકના શિષ્યનિ નિષેધ કરવા ઈમ હઈ કરતાં ન પાલે તા એકાસછ ત્રિવિહાર કરાવવું તા હિ એ મર્યાદા ન પાલદ તહિનં આંબિલ પણ કરાવવું એ મર્યાદાના સર્વ બાલ સમસ્ત ગીતાર્થિ તથા યતિઈ રૂડી પરિ પાલવા તથા સંઘાડી પાસઈ, પાસઈ પલાવવા અનિં ગીતાર્થનું કહણ જે ન માનઈ તા સંઘ મધ્યે જે વડા શ્રાવક હાઇ તેહનિં કહીનિં પણ પલાવવા એણિ ધર્મવંતિ (?) સર્વ ઉવેખી ન મૂંકવું સહી શિવમસ્તુ ભૂમિનંદ ઘરને શાકે નભે અસિત પક્ષ કે તતીયા સૌમ્યવારેષ્ લિખિ પત્તને પુરૈ ॥૧॥

[ આચાર્ય શ્રીમદ્ વિજયકાનસૂરી વર સંગૃહીત ઉપાધ્યાય શ્રીમદ્ વીરવિજયજી શાસ્ત્ર સંગ્રહની પ્રત પરથી ઉતાર્યું.] પુ. આ. શ્રી સાગરાનંદ્રપૂરિજીએ રજૂ કરેલાે કહેવાતા દેવસુર પટ્ક.

य

પુ . આ. શ્રી સાગરાનાંકસૂરિજીએ રજૂ કરેલાે કહેવાતા દેવસુર પકુક ચાલુ

प्राण इसादिवानातात्वा चक व्यववानातां व्योक्षां स्थाय भेतातिवावां गणे विति अववित्र के स्थाय विति वित्र वित्र के स्थाय वित्र के स्थाय वित्र के स्थाय वित्र के स्थाय वित्र के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्थाय के स्य

## પુ. આ. શ્રી સાગરાન કેસુરિજીએ રજૂ કરેલા કહેવાતા દેવસુર પટ્ટક-ચાલુ

## પુ. આ. શ્રી સાગરાન દ્રસ્યૂરિજીએ રજૂ કરેલાે કહેવાતાે દેવસૂર પટ્ટક–ચા**લ**

कालानाणके ह्या ति ह्या हिराहण हो व्याग मरस्त्र मा वादि। इस दियो देय हे ता संग्रा का काला विश्व के देव के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप के स्वाप

ર્ધન્દ્રના સમુદ્રાય જેને નમસ્કાર કરે છે, જે સર્વજ્ઞ અને સર્વદર્શી છે: જે જગતના સમગ તત્ત્વાના જાણનારા છે એવા અનેશ્વરને નમસ્કાર કરીને શાસ્ત્રને અનુસારે કંઇક કહું છું. ૫૧૫ કથી તિથિના ક્ષય થયા છતાં કથી તિથિનું પાલન કરવું જોઇએ ? અને કર્ષ્ક તિથિની વૃદ્ધિ થયા છતાં કઇ તિથિ કરવી? તે બધી વાત હું કહું છું. ારાા તેમાં પહેલાં પર્વાતિથિતું લક્ષણ કહેવાય છે-સૂર્યના ઉદય વખતે જે તિથિ થાડી પણ હાય તેજ તિથિ તિથિપણે જાણવી, પણ ઉદય વગરની ઘણી હેાય તેા પણ તેને તિથિ તરીકે કહેવી નહિ. શ્રીસેનપ્રશ્નના પહેલા ઉલ્લાસમાં કશું છે કે—ઉદ્દયમાં જે તિથિ હાય તે તિથિ પ્રમાણ ગણવી. ઉદય સિવાયની તિથિ જો કરાય તેા આજ્ઞાભંગ ૧ અનવસ્થા ૨ મિથ્યાત્વ ૩ અને વિરાધના ૪ ને પામે. ાારા લેટલા માટે ઉદયવાળી તિથિજ આરાધન કરવી પણ ખીજી નહિં=તેવીજ રીતે પુનમ અને અમાવાસ્થાની વૃદ્ધિમાં પહેલાં ઓદયિક (ખીજા દિવસના ઉદયવાળી) તિથિ આરાધવા લાયક પણે વ્યવહાર હતા પણ કાઇકે કહ્યું કે શ્રીપૂજ્યજી મહારાજ પહેલી તિથિને આરાધવા લાયક ગણે છે, તેા શું કરવું 🦞 આ પ્રક્ષના ઉત્તરમાં જણાવ્યું છે કે પૃર્ણિમા અને અમાવાસ્યાની વૃદ્ધિ હાેય તે**ા ઔદયિકી** (એટલે ખીજી તિથિજ) આરાધવી એમ જાણવું. એવી રીતે શ્રી હીરપ્રશ્નના બીજા પ્રકાશમાં કહેલું છે, તેટલા માટે ઉદયવાળી તિથિજ અંગીકાર કરવી, પણ ખીજી નહિ. તેવીજ રીતે સેન-પ્ર\*નના ત્રીજા ઉલ્લાસમાં કહેલું છે. તે આવી રીતે કે અષ્ટમ્યાદિ તિથિ વધી હાય તેા બીજી તિથિનું આરાધન થાય છે, પણ તે દિવસે પચ્ચમ્માણની નખત તે તિથિ ઘડી એ ઘડી હાય છે, અને તેથી તેટલીનુંજ આરાધન થાય, કેમકે તેની પછી નામ આદિ તિથિ થઇ જાય છે, પણ પહેલા દિવસે સંપૂર્ણ તિથિનું તા વિરાધન થાય છે, કેમકે તે તિથિ સંપૂર્ણ પહેલે કહાડે હાય છે કદાચ પચ્ચમખાણની વખતે દેખવા. જઇએ તો પહેલે દહાડે પચ્ચપ્રભાણની વખતે પણ હોય છે. અને આખા દિવસ પણ હાય છે. તેથી બન્ને વાનાં હોય છે. અને તેજ કારણથી સારૂં આરાધન થાય છે. આવા શિષ્યે પ્રશ્ન કર્યા તેના ઉત્તર દે છે કે ક્ષયમાં પહેલાની તિથિ લેવી અને વૃદ્ધિમાં ખીજી તિથિ લેવી. શ્રીમહાવીર-મહારાજના જ્ઞાનનિર્વાણ મહોત્સવ તાે અહિયાં લાકને અનુસારે કરવા ૫૧ા તેમજ ઉદયને વિષે જે તિથિ હોય તે પ્રમાણ કરવી. ઇત્યાદિક ઉમાસ્વાતિ વાચક (આદિ) ના વચનની પ્રામાણિકતાથી વૃદ્ધિ હોય ત્યારે થાેડી પણ બીજીજ તિથિ પ્રમાણ ગણવી. આ ઉપરથી આ નક્કી થયું કે-જે સૂર્ય ઉદય થવાની વખતે તિથિ હોય તે જ માનવી, બીજી નહિ. તેમજ શ્રી હીરપ્ર°નના ચાેથા પ્રકાશમાં લુટેલી તિધિને આઘ્યીને આવી રીતના પ્ર'ન કરેલાે છે. તે પ્ર°ન જણાવે છે⊸જ્યારે પાંચમની તિથિના ક્ષય હાેય ત્યારે તેનું તપ કઇ તિથિએ કરવું? અને પુનમના ક્ષય હાેય ત્યારે તેનું તપ કયારે કરતું? આવા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં જણાવ્યું છે કે જ્યારે પાંચમની તિચિના ક્ષય હાય ત્યારે તેનું તપ તેની પહેલાની તિથિમાં કરવું, અને પુનમના ક્ષય હોય ત્યારે તેરસ અને ચઉદરો કરવું, અને તેરસે

ભૂલી જવાય તે**ા પડવે પણ કરવું. આવી રીતે નિરૂપણ કરેલું** છે. આ જ<mark>ગેર પર વિજયાન દ</mark>-સુરીના ગચ્છવાળા પડવે પણ એમ કહ્યું તેના પણ શબ્દ લઇને યુનમ વધે ત્યા**રે** પડવાની વૃદ્ધિ કરાવે છે તે મત ખાટા છે એમ નકકી થયું. કેમકે પુનમ વધે ત્યારે તેરસની વૃદ્ધિ થાય, પણ પડવાની વૃદ્ધિ ન થાય. ટીપ્પણા વિગેરેમાં ચૌદશમાં પુનમનાે સંક્રમ હાેય છે, પણ પડવામાં હાતો નથી. શકા કરે છે કે જ્યારે પુનમ ચૌદશમાં સંક્રમી છે તો પછી તમે એ ચૌકશા કેમ કરતા નથી ? પુનમની વૃદ્ધિ હાય ત્યારે તેને ત્રીજે સ્થાને રહેલી એની તેરશ કેમ વધારા છે**ા ?' એવી રીતે જે તું પૂછે છે તે**ા તેના ઉત્તર સાંભલ–કે **જેન**દીપ્પ-ણામાં પહેલાં તો (તિથિની કે) પર્વતિથિની વૃદ્ધિજ ન હાય. તેથી પરમાર્થની તેરસજ વધેલી ગણવી, પણ પડવાની વૃદ્ધિ ન થાય. લીકિક અને લોકોત્તર એમ: ખંને શાસ્ત્રથી તેના નિષેધ છે માટે, આ ઉપરથી આટલી વાત સિદ્ધ થઇ કે પુનમની વૃદ્ધિ હોય ત્યારે તેરસની વૃદ્ધિ કરવી. જે એમ તને ન રૂચે તા પહેલી પુનમને છોડીને બીજી પુનમ રાખ. કદાચ એમ પણ તને ન રુચે તો અમે તને પૃછીએ છીએ કે ચામાસા સંબંધી પુનમાની વૃદ્ધિમાં તું તેરસની વૃદ્ધિ કરે છે, અને બાકોની પુનમાની વૃદ્ધિમાં પડવાની વૃદ્ધિ કરે છે, આવું કર્યા શીખેલા છે? કેમકે અધી પણ અમાવાસ્યા અને પુનમાં કિક તિથિઓ પર્વ પણે આરાધવા લાયકજ છે, જે માટે શ્રાહ્મદિનકૃત્યસૂત્રમાં કહ્યું છે કે-છ તિથિએામાંથી આજ કઈ તિથિ છે? ઇત્યાદિક પાડથી સર્વે પણ તિથિએ। આરા-ધવા લાયક છે, વળી ચૌદશ અઠ્રમ ઇત્યાદિક સૂત્રની વ્યાખ્યા આવી રીતે છે-ચઉદ્દશ અને આઠમ તો પ્રસિદ્ધજ છે. ઉદ્દેષ્ટ એટલે મહાકલ્યાણક સંબંધી હોવાને લીધે પવિત્ર-તિથિ તરીકે પ્રસિદ્ધ થયેલી તિથિને વિષે તેમજ પુનમ એટલે ત્રણે પણ ચામાસી તિથિએામાં (સંપૂર્ણ પૌષધવત લેપશ્રાવક કરતા હતા.) એવી રીતે સૂચગડાંગ સૂત્રના બીજા ્ર શ્રુતસ્ક ધના સુત્રની ટીકામાં લેપશ્રાવકના અધિકારમાં છે. આ (ત્રણ પુનમનું) પર્વનું . આરાધન ચરિતાનુવાઢ રૂપ છે. સેા વખત શ્રાવકની પ્રતિમાને વહેનારા કાર્ત્તિક શ્રેપ્ડીની પેઠે એ જાણવું. પરન્તુ (ત્રહેજ પુનમનું આરાધન) વિધિવાદરૂપ નથી. ચરિતાનુવાદ અને વિધિવાદનું લક્ષણ કરાય છે કે-જે ક્રિયાનું અનુષ્ઠાન કાઇ એકેજ કરેલું હોય તે यरितातुंवाह, अने के क्षियानुं अनुष्ठान अधार्थी क्ष्राय ते विधिवाह, अने विधिवाह ते। **અધાએ પ**ણ અંગીકાર કરવાજ જોઈએ. ચરિતાનુવાદને અધાએ અંગીકાર કરવા એવા નિયમ નથી આ વાત અર્થથી સેનપ્ર\*નમાં કહેલી છે. માટે કદાગ્રહને છોડી દે અને યુનમની વૃદ્ધિએ બે તેરશા કર, નહિંતર તું સુરૂને લાપનાર અને ડગ થઇશ. એ સંઘ્રેપથી કહ્યું. તેમજ શ્રાદ્ધવિધિમાં પણ તિથિના સ્વરુપનું જેમ નિરુપણ કરેલું છે તે પણ તું સાવધાન થઇને સાંભલ---

સવારે પચ્ચમ્યાણની વખતે જે તિથિ હોય તે પ્રમાણ ગણવી, કેમકે લાેકમાં પણ સૂર્યના ઉદ્દયને અનુસારે દિવસ વિગેરેના વ્યવહાર થાય છે, વલી પૂર્વ ઋષિઓએ કહેલું

પણ છે કે ચામાસી, સંવચ્છરી, પક્ષ્મી, પાંચમ, અને આક્રમમાં તે તિધિએ! ગણવી કે જેમાં સુર્ય ના ઉદય હાય, પણ સુર્ય ઉદય વગરની તે તિથિઓ ન લેવી ારા પૂજા પચ્ચ-ખ્ખાણ પ્રતિક્રમણ તેમજ નિયમગ્રહણ જે તિથિમાં સૂર્ય ના ઉદય થાય તે તિથિએ કરવું એઇએ પારા ઉદયને વિષે જે તિથિ હોય તે પ્રમાણ કરવી. એ બીજી તિથિ કરવામાં આવે તો આજ્ઞાભંગ ૧ અનવસ્થા ૨ મિશ્યાત્વ ૩ અને વિરાધના ૪ પામે ાાગા પારાસરસ્મૃતિમાં પણ કહ્યું છે કે સૂર્યના ઉદયની વખતે જે થાડી પણ તિથિ હાય તે સંપૂર્ણ છે એમ જાણવું. પણ ઉદય વગરની ઘણી હાય તા પણ તે સંપૂર્ણન જાણવી. ઉમાસ્વાતિ વાચકના પ્રદેશષ તો એમ સંભળાય છે કે-ક્ષયમાં પહેલાની તિથિ કરવી અને વૃદ્ધિમાં બીજી તિથિ કરવી. અને શ્રીવીરજ્ઞાનનિર્વાણનાે મહેાત્સવ અહિં લાકને અનુસારે કરવા. એ રીતે શ્રાહવિધિમાં નિરૂપણ કરેલું છે. માટે કદાશ્રહ છાડીને આગમને અનુસારે બરાબર કર અને પૂર્વાચાર્યાની પર પરા પ્રમાણે પ્રકૃત્તિ રાખ, પણ કદાગ્રહે કરીને કુમાર્ગનું પ્રવર્તન કરીશ માં. ઉત્સુત્રપ્રરૂપણથી અનંત સંસારની વૃદ્ધિ થાય છે માટે, તેથી એ સિદ્ધ થયું કે પુનમ વધે ત્યારે તેરસ વધારવી, આવી રીતે શ્રી પ્રશ્નવિચાર સમ્પૂર્ણ થયે. સં. ૧૮૯૫ વર્ષ ચૈત્ર સુદી ૧૪ ને દિવસે પંડિત ભાજીએ આ પ્રત લખી આપી છે. ખરતરગચ્છમાં પાદરા ગામમાં શા કપુરશાહને લખી આપી છે !! તેમજ તેરસ ચૌદ્ધશ અને અમાવાસ્યા એ ત્રણે તિથિઓ પુરી હાય તાપણ જો. લાક ચૌકસે દિવાલી કરે તાે તેરસચીદશના છઠ કરવા, કારણ કે શ્રી મહાવીરભગવાનનું નિર્વાણ કલ્યાણક લાેકને અનુસારે કરવું કહ્યું છે. શ્રી શ્રાહ્મવિધિમાં ક્ષયમાં પહેલી તિથિ અને મૃદ્ધિમાં બીજી લેવી, અને શ્રી મહાવીરતું નિર્વાણ લાકને અતુસારે કરવું એમ કહ્યું છે.

> (સં. ૧૯૯૩ માં સિદ્ધચક્રના વધારા તરીકે બહાર પડેલી પુસ્તિકામાં આપેલા અનુવાદને આધારે)

> > www.jainelibrary.org



[નોંધ :- ઉપરના કહેવાતા શ્રી દેવસૂર પટ્કની હસ્તિલિખિત મૂળ પ્રતિઓની ખે નકલા જયારે પૂ. આ. શ્રી સાગરાનં કસૂરી ધરજી મહારાજે પેલાની માન્યતાના પૂરાવા તરીકે પૂ. આ. શ્રી રામચંદ્ર-સૂરી ધરજી મહારાજને માકલી ત્યારે પૂ. આ. શ્રી રામચંદ્ર-સૂરી ધરજી મહારાજને માકલી ત્યારે પૂ. આ. શ્રી રામચંદ્ર-સૂરી ધરજી મહારાજે તેઓ શ્રીને પૂછાવ્યું કે-'આજે સવારે આપે માકલેલી પ્રતિઓ એ-વર્તમાન શ્રી દેવસુર તપાગચ્છના મુખ્ય નાયક શ્રી વિજયદેવસૂરિજી મહારાજના પાતાના પદ્રકની જ હસ્તલિખિત મૂળ પ્રતિઓ હોવાનું આપ જે જે કારણે સર માનતા હા તે વિગતવાર લખી જણાવશાજી, જેથી અમે તે વિષે વિચાર કરી શકીએ. આપે માકલેલ એ પ્રતિઓમાં શ્રી વિજયદેવસૂરિજી મહારાજના નામોલ્લેખ પણ નથી અને તેઓ શ્રી કાળધર્મ પાત્ર્યા પછી ઘણાં વર્ષા બાદ લખાયાના લેખ પણ એ પૈકીની એક જ પ્રતિમાં છે, વિગેરે ઘણાં કારણે એવાં છે કે જેને અંગે આપને આ ખુલાસા પૃછાવવાની જરૂર પડી છે.' (જુઓ પરિશિષ્ટ ૮, ચીફી નં.–૪. પૃ. ૩૪૩) પૂ. આ. શ્રી સાગરાનં કસૂરિજી મહારાજ આ અંગે કાંઈ પણ ખુલાસા કરી શકે તેવી સ્થિતિમાં નહીં હાવાથી તેમણે આ વાતના ઉત્તર આપવાનું જ ટાળયું હતું.

વળી લવાદ શ્રી વૈદ્ય પાતાના નિર્ણયમાં પ્રસ્તુત પટ્ટક અંગે આલાેચનાં કરતાં લખે છે કે :-

'હવે પૂર્ણિમા અમાવાસ્થાની વૃદ્ધિમાં તેરસની જ વૃદ્ધિ થાય છે એવું શ્રી વિજયદેવીયોનું મતપત્રક, 'શ્રી તિથિ—હાનિવૃદ્ધિ વિચાર' એ નામનું ચાર પાનાનું જે પુસ્તક
આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસૂરિજીએ પોતાના માનેલા અર્થના સમર્થન માટે રજુ કર્યું છે,
તેના વિચાર કરીએ…. તે વિક્રમના ૧૮૯૫મે વર્ષે લખેલી પ્રત ઉપરથી છાપેલું છે.
……...પરતુત વિવાદ ઉત્પન્ન થયા પછી જ તે છપાયું છે, એવું તેના
પહેલા પાનાની નીચેના ટીપ્પણ ઉપરથી અનુમાન થાય છે. તે આ ચાર પાનાના બ્રન્થ
કાેણે અથવા કયારે લખ્યા એ આદિથી અંત સુધીની પરીક્ષાથી પણ જાણી શકાતું નથી.
બ્રન્થારંભે 'શ્રી વિજયદેવીયાનામ્' એમ જે લખેલું છે તે તાે તેના સંપાદકે પ્રયાજેલું છે,
કારણ કે બ્રન્થમાં કે બ્રન્થને અંતે વિજયદેવીયાના નામના ઉલ્લેખ જ નથા. સારી રીતે
પરીક્ષા કરતાં, આ બ્રન્થ પરસ્પર વિરુદ્ધ એવી પુષ્કળ ઉક્તિઓવાળા (એટલે કે વચનાવાળા) અને યુક્તિ વિનાના જણાય છે. તેથી તેના પ્રામાણ્ય તરફ જ અમારા મનમાં
શંકા થાય છે.'

આ પછી બીજી કેટલીક વાતા જણાવીને, આગળ જતાં તેઓથ્રી લખે છે કે:--

(જુઓ પ્રસ્તુત ગ્રન્થ પૃ. ૨૯૨, ૨૯૩) —**સ**ં૦]



તે લેખક એટલું જ જણાવી શકેલ છે કે-" जैनटिप्पणके तावत् पर्वतिथीनां वृद्धिय न भवित, ततः परमार्थतः त्रयोद्द्येष घिंदता" આને છપાવતાં, આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્ રિજ્એ, पर्वतिथीनां એ પદમાંના पर्व શબ્દ [ ] કો સમાં મૂકી દીધા છે: કારણ કે-લેખકને એમ જણાવલું છે કે-' જૈન ટિપ્પનકમાં પર્વતિથિઓની વૃદ્ધિ હાય જ નહિ પણ અન્ય તિથિઓની વૃદ્ધિ હાય અને એથી તેરશની વૃદ્ધિ મનાય' જયારે આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્ રિજ્ને એમ જણાવલું છે કે-' જૈન ટિપ્પનકમાં કાઈ પણ તિથિની વૃદ્ધિ ન આવે!' એથી આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્ રિજ્એ પર્વ શબ્દને કો સમાં મૂકી દીધા અને મજકુર લખાણના અર્થ છપાવતાં, એમ લખ્યું કે-" જૈન ટીપ્પ-ણામાં પહેલાં તો (તિથિની કે) પર્વતિથિની વૃદ્ધિ જ ન હાય." એટલે કે-આમાં પર્વ શબ્દને કો સમાં નહિ લેતાં, પાતાની કલ્પનાથી (તિથિની કે) એમ ઉમેરી દીધું! પણ એટલા વિચાર ન કર્યો કે-તેમ કરવાથી, લખાણની દલીલ જ મારી જાય છે, કારણ કે-લેખક તો જૈન ટીપ્પનકમાં પર્વતિથિની વૃદ્ધિ ન હાય એ હેતુ આપીને, પૂનમની વૃદ્ધિએ તેરશની વૃદ્ધિ કરવા જણાવે છે! જયારે જૈન ટીપ્પનકમાં કોઈ પણ તિથિની વૃદ્ધિ ન હોય-એ કારણસર જ જે પૂનમની વૃદ્ધિ ન મનાય, તો તેરશની કે કોઇ પણ તિથિની વૃદ્ધિ મનાય જ નહિ, એમ પણ આપોઆપ સિદ્ધ થઈ જાય છે. પરનતુ તે લેખક અને આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્ રિજ્-એય, તેરશની વૃદ્ધિ માનવા તો તૈયાર જ છે.

ય. ચાથી વાત એ છે કે-મજકર લખાણ કરનારને પૂર્ણિમાની વૃદ્ધિ કાયમ રાખીને, પૂર્ણિમાની વૃદ્ધિએ તેરશની વૃદ્ધિ નહિ કરતાં, ચૌદશે જ ચૌદશ કરીને પહેલી પૂર્ણિમાને તજી બીજી પૂર્નમે પૂર્ણિમાનું આરાધન કરવાની વાત સામે વિરાધ નથી, પણ આંશિક સંમતિ છે: કારણ કે-તે લેખક કહે છે કે-" चેदેવં તવ ન રોचતે, તदા प्रथमां पूर्णिमां परित्यज्य दितीयां पूर्णिमां मज्ञ।" એટલે કે-જે તને પૂનમની વૃદ્ધિએ તેરશની વૃદ્ધિ કરવાનું રૂચિકર ન હોય, તો પ્રથમ પૂર્ણિમાને તજને બીજી પૂર્ણિમાને ભજ! આમ, તે લેખકને વાંધા તો માત્ર પૂનમની વૃદ્ધિએ એકમની વૃદ્ધિ કરવા સામે જ છે. આવું દિધાભાષિત્વ સંવિગ્ન બહુશ્રુતોમાં હોઈ શકે જ નહિ, એટલે પણ મજકર લખાણ કાઈ પણ પ્રમાણિક આચાર્યે લખેલું નથી-એમ સિદ્ધ થાય છે.

દ. આવા અજ્ઞાત લેખકના શાસ્ત્રવિરૃદ્ધ લખાશ્રુને, કલ્પિતપશે પક્ક કરાવીને અને તેની સાથે આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસૃરિજી મહારાજનું નામ યાજી દઇને, તેનું આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ- સૃરિજીએ શરણ સ્વીકાર્યું છે, એ પણ વસ્તુતઃ એમ જ સૂચવે છે કે–તેમના મન્તબ્યને એક પણ પ્રમાશિક શાસ્ત્રગ્રન્થના ટેકા નથી.

## આ શ્રી સાગરાનન્દ્રસૂરિજીએ 'શાસ્ત્રીય પૂરાવા'નાં મૂળ પાનાં તપાસવા માટે પૂરાં પાડ્યાં નથી :

૧. અને એક પણ પ્રમાણિક શાસ્ત્રગ્રન્થના આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસરિજીના મન્તભ્યને ટેકાે મળી શકે તેમ નથી, માટે તેમણે જેમ કાઈ અજ્ઞાત લેખકના શાસ્ત્રવિરૃદ્ધ લખાણને આગળ કરીને, સમાજને ઉન્માર્ગે દેારવાના પ્રયાસ કર્યો છે; તેમ બીજાં પણ કેટલાંક પાનાંઓને 'શાસ્ત્રીય પુરાવા ' ના નામે જાહેરમાં મૂકીને, સમાજને ઉન્માર્ગે દેારવાના પ્રયાસ કર્યો છે. તેમણે પોતાના આ નિર્-પણમાં, તે પાનાંઓવાળી 'શાસ્ત્રીય પુરાવા ' નામની ચાપડીના ઉલ્લેખ કરેલાે હોવાથી, અમાએ તે મૂળ પાનાંઓ, કે જેના ઉપરથી તેને 'શાસ્ત્રીય પુરાવા' નામની ચાપડીમાં છપાવેલ છે, તે તપાસવાને માટે, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી પાસે મંગાવ્યાં હતાં. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ- સૂરિજીએ તે પાનાં અમને તપાસવાને માટે પૂરાં પાડ્યાં નથી, તે જણાવવાને માટે, તેને અંગે અમા બનને વચ્ચે થયેલ ચીઠીવ્યવહારની નકલ અમાએ તરત જ સુશ્રાવક કસ્તૂરભાઈ લાલભાઇને માકલી આપી હતી. અમાને તે પાનાંની મૂળ નકલો તપાસવાને માટે પૂરી પાડવામાં આવી નથી, એથી અમાએ તે પાનાંમાંનાં લખાણા વિષે, આ પ્રતિવાદમાં અન્ય કાંઈ લખ્યું નથી. એ પાનાં- એમના સંબંધમાં અમને પૂરતી શંકા છે અને તે વાત અમાએ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીને જણાવેલી, તે છતાં તેમણે તે પાનાંઓ પૂરાં પાડવાની જવાબદારી અદા કરી નથી. આથી, તમા જણાવેશો તો અમા તે પાનાંઓને તપાસ્યા વિના જ, તે છપાએલાં છે તેના આધારે, તે કેવી કેવી રીતિએ માનવા યાગ્ય નથી–તે જરૂર જણાવીશું; પણ તે પાનાંઓની મૂળ નકલો અમને તપાસવાને મળે અને તે પાનાંઓની પ્રમાણિકતા બાબતમાં ખાત્રી કરવા–કરાવવાની પૂરતી તક અમને આપવામાં આવે, તે પછી જ તે પાનાંઓમાંનાં લખાણા વિષેનું અમારૂં કથન રજૂ કરવાનું અમને કહેવામાં આવે, એલું અમા ઈચ્છીએ છીએ.

# શ્રી તપાગચ્છીય માન્યતા મુજબતું સાચું પાતું છે—એ પૂરવાર થાય તાે તેને સ્વીકારવાની જાહેરાતઃ

૧. પ્રસ્તુત મન્તવ્યલેદને અંગે, સામા પક્ષ તરફથી, પૂજ્યપાદ આચાર્યદેવ શ્રીમદ આણંદવિમલ-સૂરીશ્વરજી મહારાજાના અભિપ્રાયને દર્શાવતું હોય તેવા પ્રકારના લખાણવાળું અને પાતાને સાળમી સદીમાં અસ્તિત્વમાં આવ્યા તરીકે જણાવતું એક પાનું, પૂબ જેરશારથી પ્રચારવામાં આવતું હતું. તે પાનાના સંબંધમાં પૂ. વયાવૃદ્ધ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયસિદ્ધિસ્ર્રીશ્વરજી મહારાજાને વકીલ શ્રીયુત માહન લાલ પાપટલાલ B. A. LL. B.એ પ્રશ્ન પૂછતાં, પૂ. આચાર્યદેવે એ જ જવાબ આપ્યા હતો કે—

"એ પાનામાં કેવું લખાણ છે તે તો જુએ! એની ભાષા જુએ! આપણા ગચ્છની માન્યતાથી વિરદ્ધની ગાશાએ એમાં છે. પણ એ બધી વાત પછી. આપણે ટૂંકી જ વાત કરીએ. એ પાનું જો શ્રી તપામચ્છની માન્યતા મુજબનું સાચું છે–એમ પૂરવાર થઈ જાય, તો હું તેમ માનવા અને કરવા તૈયાર છું. અરે ભાઈ! અત્યાર સુધી અમે જે આ કર્યું, તેનું પ્રાયશ્ચિત્ત લેવા પણ તૈયાર છું!"

ર. ઉપરની જાહેરાત મુજબ, સામા પક્ષે માત્ર એક જ પાનાને શ્રી તપાગચ્છની માન્યતા મુજબનું અને સાચું પૂરવાર કરી આપવાની શરત હતી; અને સામા પક્ષ તેટલું કરી શકે, તો પૂ. વચાવહિત શ્રીમદ્ વિજયસિદ્ધિસ્રીધ્વરજી મહારાજાની, પાતાના મન્તવ્યને તજી દેવાની તથા પ્રાયશ્ચિત્ત લેવાની પણ તૈયારી હતી. આમ છતાં, એ વાતને બે વર્ષ વીતી ગયાં છે છતાં, આવાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રરિજીએ કે અન્ય કાઈએ પણ મજકુર પાનાને શ્રી તપાગચ્છની માન્યતા મુજબનું સાચું પૂરવાર કરી આપ્યું નથી. આ ઉપરથી તમે સમજી શકશા કે—તેવા પૂરાવાએ ઉપર કાઈ પણ પ્રકારના વિધાસ મૂકી શકાય તેમ નથી. વળી, જે પાનાંએનું લખાણ પ્રમાણિક શાસ્ત્ર-ચાના કથનથી વિરુદ્ધ હોય, તે પાનાંએના કથનને પ્રમાણ કરવાનું, કાઈ પણ સમજી માણસ પસંદ કરે નહિ. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ત્રિજને તો પોતાના શાસ્ત્રવિરુદ્ધ મન્તવ્યને વ્યાજબી ઠરાવી દેવું છે, એટલે જ તેઓ તેવાં પાનાંને શરણે ગયા છે. બાકી, પ્રમાણિક શાસ્ત્ર-થા જે જણાવતા હોય તે અમને માન્ય જ છે અને પ્રમાણિક શાસ્ત્ર-થા અમા જે મન્તવ્યને સાચું જણાવી રહ્યા છીએ તે જ મન્તવ્યને જણાવનારા છે, એવો અમારા પરિપૂર્ણ વિધાસ છે.

## પત્ર ચ્યાખા છાપ્યાનથીઃ

- ૧. કવિરાજ શ્રી દીપવિજયજી મહારાજનો મૂળ પત્ર તપાસવાને માટે અમાએ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી પાસે મંગાવેલા, પણ તે અમને તપાસવાને માટે મળ્યા નથી. વળી, સં. ૧૮૭૧ ના અરસામાં પરિગ્રહધારી અબહુશ્રુત શ્રીપૂજ્યોનું શ્રી જૈન શાસનમાં રાજ્ય ગણાતું હતું અને તેવાઓએ તા પર્વતિથિઓના આધારે નક્કી કરવાના પર્વદિવસાના સંબંધમાં ગરબડ ઉભી કરી છે, એ વાત અગાઉ કહેવાઈ જ ગઈ છે. વળી, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ત્રિજીએ 'શાસ્ત્રીય પુરાવા 'નામની ગ્રાપડીમાં કવિરાજ શ્રી દીપવિજયજીનો આખા પત્ર છાપ્યા નથી, એ પણ શંકાસ્થાન જ ગણાય. પૌષધ પડિમાના પાઠા સંબંધી ખૂલાસા :
- 9. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ 'શ્રાવકાની પૌષધ નામની પહિમાને અંગે શ્રી પ્રવ-ચનસારાદ્ધાર, આચારમયસામાચારી અને શ્રી સેનપ્રશ્નમાં મુખ્યત્વે ચૌદશ-પૂનમ કે ચૌદશ-અમા-સના લાગટ એ ઉપવાસ રૂપી છઠ કરવાનું જે વિધાન જણાવેલું છે. '-તેને અવલંબીને, પૂનમના ક્ષયે તેરશનો ક્ષય અને પૂનમની વૃદ્ધિએ તેરશની વૃદ્ધિ કરવાના પોતાના શાસ્ત્રવિરૃદ્ધ મન્તવ્યને પૃષ્ટ કરવાનો નિષ્ફળ પ્રયત્ન કર્યો છે, જે શ્રી સેનપ્રશ્નમાંના નીચેના પ્રશ્નોત્તરથી જણાઈ જશે—

" तथा चतुर्मासकत्रयाष्टार्ह्निका कुत उपविश्वतीति प्रश्नः, अत्रोत्तरम्−सप्तमीत उपविश्वति परं पृणिमावासरस्तु पर्वतिथित्वात् पाल्यते इति ॥ १५५ ॥ " [ मुद्रिते पृ. १२१ ]

પ્રક્ષ : ત્રણ ચામાસી સંબંધી અઠાહિ કચાંથી બેસે ?

ઉત્તર: ત્રણ ચામાસી સંબંધી અઠાહિ સાતમથી બેસે છે, પણ પૂનમનો દિવસ પર્વતિથિ તરીકે પલાય છે.

ર. શ્રી જૈન શાસનમાં, ચામાસી ચૌદશના દિવસ અને તેની પૂર્વેના સાત દિવસા—એમ આઠ દિવસની ચામાસીની અઠાહિ ગણાય છે. જો ચોમાસી ચૌદશની કે તેની પૂર્વેની સાત તિથિઓ માંની ઠાઈ પણ તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિ ન હોય, ત્યારે તો ચોમાસીની અઠાહિ સાતમથી બેસે, પણ ચોમાસી ચૌદશની કે તેની પૂર્વેની સાત તિથિઓમાંની એક પણ તિથિની હાનિ હોય, તો ચામાસીની અઠાહિ છઠથી બેસે. એ જ રીતિએ, ચામાસી ચૌદશની કે તેની પૂર્વની સાત તિથિઓમાંની કાઈ પણ તિથિની વૃદ્ધિ હોય, તો ચામાસીની અઠાહિ બીજી સાતમથી, પહેલી આઠમથી અગર અષ્ટમીથી બેસે. આમ છતાં પણ, પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયસેનસ્રીયરજી મહારાજાએ ત્રણ ચામાસીની અઠાહિ સાતમથી બેસે—એમ જણાવ્યું છે; એથી સમજ શકાય છે કે—તે કથન તિથિઓની હાનિ–વૃદ્ધિના પ્રસંગ સિવાયના પ્રસંગને આશ્રયીને કહેવાએલું છે અને એ જ કારણે જ્યારે જ્યારે ચામાસીની અઠાહિ છઠ, પહેલી સાતમ, બીજી સાતમ કે પહેલી આઠમે બેસાડવામાં આવે છે, ત્યારે તેમ કરવું તે પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયસેનસ્રીશ્વરજી મહારાજાના કથનથી વિરૂદ્ધ ગણાતું નથી. એવી જ રીતિએ, શ્રાવકની ચોથી પડિમાને અંગનું જે વિધાન છે, તે પૂનમ–અમાસની હાનિ–વૃદ્ધિ સિવાયના પ્રસંગોને ઉદ્દેશીને છે, એડલે તે કથનથી પણ પૂનમના થયે તેરશનો થય અને પૂનમની વૃદ્ધિ તેરશની વૃદ્ધિ કરવાનું કાઈ પણ રીતિએ ફલિત થઈ શકતું નથી.

ચ્યા. શ્રી સાગરાનંદસ**્રિજ**એ ધર્મસાગરીય ઉત્સ્વત્રખંડનનું શરણ લઈને કરેલા તદ્દન જીઠ્ઠો અર્થ:

૧. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ ખરતરગચ્છના ગુણવિજય નામના મહાશયે સં. ૧૬૬૫

માં અનાવેલા ' ધર્મસાગરીય-ઉત્સૂત્રખંડન 'નું શરણ સ્વીકારવામાં તો કમાલ જ કરી છે. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ, પાતાના શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ મન્તવ્યને શાસ્ત્રાનુસારી કરાવવાની ખાટી ધૂનમાં, ઇત-રગચ્છીય હેખકની પંકિતના પણ તદ્દન જુઠ્ઠો અર્થ કરતાં આંચકા ખાધા નથી, એ ભારે દુઃખના વિષય છે. મૂળ વાત એવી છે કે--મહાપાધ્યાય શ્રી ધર્મસાગરજીએ બનાવેલા " औच्ट्रीकमतोत्स्त्रो-द्यादनकुल्कम्"ની અવચૂરિમાં એમ જણાવ્યું છે કે-" वृद्धौ च प्रथमतिथः पाक्षिकमित्येतस्य स्त्रत्तरस्य कुचिकत्यः ।" એટલે કે-' અતુર્દશીની વૃદ્ધિના પ્રસંગમાં પહેલી ચૌદશે પાક્ષિક કરવું, એ આ ખરતરના કૃવિકલપ છે.' હવે મહાપાધ્યાય શ્રી ધર્મસાગરજીના મજકુર કુલકમાના કથનાના ઉત્તર રૂપે અનેલા ' ધર્મસાગરીય ઉત્સ્ત્રખંડન ' નામના બ્રન્થમાં, મહાપાધ્યાયજીએ જણાવેલી ' પહેલી ચૌદશના પાક્ષિકના કૃવિકલપ 'ની વાતના ઉત્તર આપતાં જે કહેવાયું છે, તેમાંથી આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ત્રિજીએ સંબંધ તાહીને વાકચ ઉપાહી લીધું છે અને તેમ કરીને તેના તદ્દન ખાટા અર્થ કર્યો છે. ધર્મસાગરીય ઉત્સ્ત્રખંડન બ્રન્થમાં, તે પંક્તિ નીચે મુજબ છે:—

" अन्यश्व वृद्धी (पूर्वतिथी) पाक्षिकं क्रियते इदं किं ?, सर्वा अपि तिथयो वृद्धी पूर्णत्वात्पूर्वा पव मान्यत्वेन ब्राह्माः सन्ति, किमेकदेशदृषणाय तवेयं प्रवृतिः ? "

મહોપાધ્યાયજના " वृद्धौ च प्रथमतिथिः पाक्षिकिमित्येतस्य खरतरस्य कुविकल्पः" આ કચનને અંગે, ધર્મસાગરીય ઉત્સ્ત્રખંડનકારે, પહેલાં તો એમ કહ્યું કે—' આ કથન પણ ખરપુરીધની જેમ અલ્યન્ત અસાર છે' અને તે પછી 'વૃદ્ધિમાં પ્રથમ તિથિ જ શ્રહ્યું કરવી એઈએ'-એવી પાતાની માન્યતાને સિદ્ધ કરવાના પ્રયત્ન કર્યો છે. તે પછી, પાતાની માન્યતા સિદ્ધ થઈ ગઇ છે—એમ માનીને, તે શ્રન્થકારે મહાપાધ્યાયજને ઉદ્દેશીને પ્રશ્ન કર્યો છે કે—' અને બીજાં એ કે—વૃદ્ધિમાં પ્રથમા તિથિએ પાક્ષિક કરાય છે, આ શું ?" એટલે કે—તું માત્ર પાક્ષિકને અંગે એમ કેમ કહે છે કે—વૃદ્ધિમાં પૂર્વતિથિએ પાક્ષિક કરાય છે ? કારયું કે—' વૃદ્ધિના પ્રસંગમાં પૂર્વતિથિએ પૃર્ણ હોવાના કારણે સર્વ પણ તિથિઓ પૂર્વતિથિઓ જ માન્યતાથી શ્રહ્યું કરવા યોગ્ય છે, છતાં માત્ર પાક્ષિકને અંગે વાત કરીને, તેં એક દેશને દ્ધિત કરવાને માટેની આ પ્રવૃત્તિ કેમ કરી છે ?"

२. આ વાતને આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજીએ એવી રીતિએ રજ્ર કરી છે કે— "अन्यच बृद्धौ (पूर्वतियौ) पाहित्रकं क्रियते इदं कि ?

અર્થ:—( ટીપ્પણામાં પૂર્ણિમા કે અમાવાસ્યા વધી હોય ત્યારે ) વૃદ્ધિમાં એટલે પહેલી પૂર્ણિમા કે પહેલી અમાવાસ્યાએ પખ્ખી એટલે ચૌદશ કરાય છે, એ કેમ ? "

3. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ, પાક્ષિકની ચતુર્દશીની વૃદ્ધિની વાતને, પૂર્ણિમા-અમા-વાસ્યાની વૃદ્ધિના નામે ચઢાવી દેવાનું અને તેમ કરીને પાતાની શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ માન્યતાને સાચી ઠરા-વવાના પ્રયત્ન કરવાનું, આ એક કારમું સાહસ જ કર્યું છે. ધર્મસાગરીય ઉત્સ્ત્રખંડનકારને જો તેવી વાત કહેવી હોત, તો તે અન્ય તિથિ સંબંધી વાત હાઇને, પ્રથમા પૂર્ણિમા કે પ્રથમા અમાવાસ્યાના ઉલ્લેખ કરત; એટલું જ નહિ, પણ પાતાના પક્ષે વૃદ્ધિમાં પ્રથમા તિથિએ પૂર્ણપણું હોવાની વાત જણાવનાર તે, એમ પણ કહેત કે-' પહેલી પૂનમ કે પહેલી અમાસે તો ચૌદશના લાગવટાનો અંશ પણ નથી.' ખરી રીતિએ તો, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ, આ પ્રમાણ પણ અમારા શાસા-નુસારી મન્તવ્યના લાલમાં જ રજૂ કર્યું છે: કારણ કે-તે વખતે વિ. સં. ૧૬૬૫ માં જો આચાર્ય શ્રી





(પ્રસ્તુત ગ્રન્થના પૃ. ર૧૨ ઉપર જણાવ્યું છે તેમ, પૃ. આ. શ્રી સાગરાનંદ સૂરિજીએ ધર્મસાગરીય ઉત્સૂત્ર ખંડનની પંકિતઓના જે અસંબદ્ધ અર્થ કર્યા છે, તે સમજ શકાય-એ માટે અને મુદ્રિત પ્રતમાં છપાવનારે મૂળ પાઠમાં જે ઉમેરા કર્યા છે એ પણ સમજ શકાય-એ માટે તે ગ્રન્થની હસ્તિલિખિત અને મુદ્રિત પ્રતનાં પાનાંઓની ફેાટો-કોપીઓ અતે રજ્ કરી છે. -સં૦)



त्रा विकाश के स्वार्गण करे दिन विविध्य के स्वार्ण करें दिन विविध्य के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें कि स्वार्ण करें दिन विविध्य कर्ण करें के स्वार्ण करें कि स्वार्ण करें कि स्वार्ण करें के स्वार्ण करें कि स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वर्ण करें के स्वार्ण करें के स्वार्ण करें के स्वर्ण करें के स्वार्ण करें के स्व

बीजे १, न प शह्यावतः बोलं अवाधी करोति प्रविद्य, हृद्धि विमाञ्चा सिविशादिकोत्पर्यकायायस्य। शि बाबा, क्याचीकं 'नारदीयपुराणे' क्लमाङ्गचरित्रे तिचिनिर्शयाधिकारे-''वतप्तुर्व अया दिम !, इञ्चक्रीपाक्लाम्युरा । मादित्योदध्वेतार्थः, या च स्तोका तिथियेदेतु : पूर्णी इत्तेश सन्तत्त्या, प्रमृता मोदर्थ दिना । पारणे मार्थे नुर्णा, तिथिकान्कांश्वकी स्मृता । पैध्येशननमनवेष्ठायां, एएक-पूर्णेंव सम्पते ! । न प्रचोद्दिनी आहा, देवे बौदिविकी विधिर" होते, जन्मक हुदी (पूर्विकी) पालिस हिस्से हिस्से हि विश् विवयो बद्धी पूर्वतालुको एव पान्यत्वेत बाकाः सन्ति, कियेक्वेबक्काय तथेवं वृक्षिः ?, (जवाराम्यान्द्री पर्व च पूर्विक्तन्द्री पावहत्त्वकरनाय पतुर्वेदवो पौरवोपयासाविधमेहत्यानि वर्शमकर्मानहानमं च विषेष्य अवस्थानास्यायां सक्तपुणियायां च वास्मिकः विकासभाविकाणं अस्य सपोधृतस्य सागरस्य अथवास्याचे अस्य यसेन उत्कृतकर्षं अनेत्र याचिनं अंगीकृतं )। ১৮৮। हे ह

सात्रणबुद्धीए पुण, एज्रोसदर्णपि सावणे तस्स<sup>ार</sup>। अ**द्दवयदुद्धि पदमे,** अद्दवण ' तेण ते पुर्न ।१२। २२-" सावजदुरी सावजसात एव 'पञ्चोसपर्य'ति वर्षुपवापके ' साहिः' पत्रमें हसम्म " इदमिर पदावश्वस्तारमाहरूपक्षते, प्री थावकस्य जैनसिद्धान्तापेक्षण हद्धिरेत नास्ति, पौपाषादयोरेत हद्धिश्रदणात् . सम्पति(सोके)मकसम्पासह⊊ी शावणस्थापि हर्षद्वामण्यापि. तत्र च तह्रहृद्धारि पञ्चकर्त्रकव्यवस्थायां पञ्चाक्षता दिनैरेद पर्युचना कर्यव्याः, तयापरिकं बीकल्यम्**चे (दे**० ला० यु*०* पे*० हाना* मुद्रिते ५८ वर्षे) "तैर्ण कालेगं तेर्ण समप्त समये अगरं महाबीरे शक्ताणं सवीसदराष बामे विद्वते रामारार्थ वण्लोयका" विदेश पृष्टा । कत्वपारम्यम्णावरवेते-"प्रथ उ पणपं गाहा-आसादबाजम्यासिष् परिश्ले पंबद्धि पैनदि दिवसेति मध्वि जन्य जल्य काराशमस्त्रीमां सोचे पॅटियुक्त तत्व काच पत्रशासनेपन्नं, भाव सरीसहराओं पासी, इय सचरी को अच्छ ै. सरीमारार्व पार्म हिनियाणे लई

मुद्रीयकावर्त्तविक्रमातत्रकार्यार्थवर्तियस्यान्यत्तिर्वत्यकामात्रिक्षणान्यत्यान्यत्तिकार्यवस्यानवीत्वत्रवर्वातन प्रमुख्र वर्णक्तिकालास्टने≒िक्वीकोक्षप्रकामनहक्षेत्रसम्भक्तिकेषेत्रसम्बद्धाः विक्षेत्रसम्बद्धाः विकासः विकासः मामवु उद्विती दिवेवविक्तम्मित्र दिक्त का संपत्तिक वर्वत्वे मान्दिक मात्र सु स्वत्र का सन्ता समाविक मार्गिक का सिक विशेष क्रिAसंस्थायः संस्थेन् उर्द्याः त्रक्तियान्यान्यतान्त्रिया संस्थेन्यशस्य क्रस्यं विधेयं ग्रान्यस्थायान्यस्थितः वर्षायः सम्बन्धान्यस्थान्यस्थ र्यकंत्रतः कृत्यकः र्रोच्या गमावरणः केर्यतः रस्याम्य वाराधितः वंस्कत्त्व उमी सक्षत्र वर्षः दी क्षेत्रसी जिनक्ता वर्षे र जेतवस्य एवक्षते **मोनक्मानित्रम् त्रक्क**द्भित्रम् जमाकिएन् **उर्मा**का के जिल्लामुक्क द तेर्मा ग्रहणेन्या म्यागमन्याया कले व्यन्तन वे**र्मार्**स् बंबीक्रश्तिमर्चरम्य राजीकास्यामस्मा इतिकार्यक्षि यो उत्तर्विद्यान्ति यो यो यो क्षेत्र विकाराति । द्वीकान्य स्म अपिन्य कार्यान गत्रविक्तिनेम्यानीतद्वियते एवस्य राज्यस्य राज्यस्य सम्बद्धियान्य सम्बद्धाः विकार सम्बद्धाः स्था करलंदमसंबद्धिक अदृष्टमूल इसामक्य प्रविश्वयंत्रेतवादिवद्भ सरोव् उम्मित्र यववृहमी स्र कायवाताव अद्यक्ष मान्य तिदि वन अन्ता नं १ ६ति म्हर्यकेद्र हार्केनव निर्देश कित्र का प्रिक्त ही दिन्दियाय सामिश्वर पास्तिनतेव से १ क्ष ध्यभिक्षाहरिकदस्त्रिकतनन्विक्षरस्तरयंथेनिहिवद्वलेख्यतिहीकायक्षचसम्बद्धीसम्बद्धीसम्बद्धीः ्रक्षमणं रतक्षेत्रचे सहविदी कार्यद्वासाय रेविस देवे जनक तेर्नादियी रहजस्मणाण्यहणा वृत्ता स्थावन रहानमा वा मानव जनका क्रमच्यां तथा अद सद् ज्ञान अस्मिति र मे महि यं नद्दितं यं से द्वार सिंद सं क्रमका विदयन कियं वी यसकार एकिय **क्षरं उच्चिरकोन् वण्यकतिथिः वान्तिक्रकिरितमः उपर्ग्यस्यक्रिकान्यः। वस्त्रभद्दश्यम् वस्त्रभगरं स्वत्न कृतः पण्यमानिकः क्रम्यनः** अस्ति क्**रा**क्समन केरणि प्रतिवर्धनानना स्वयानिक नेकारणानाचा नविवाहिको केश्यक्षिण संगव क्राणिश्रदाने कर क्रीजिस

पूर्वीचार्यांपरणापिक्षेपाशस्यामेथ पालिककृत्यं विषेयं, आवश्याया अपि कपश्चित्रायशावुपातित्वातः, वयोदस्यां तु तरकृत्यकरचे आगमा-चरणयोरन्यतरस्याप्यनाराधितत्वे स्यात् , चतुर्मासकचतुर्दत्रीहानी श्रीजिनमभाधावैरप्येतस्या एत् युक्तेरंशेन आश्रितत्वात , तपादि—"नर्ना चाउम्मारिष घउदसीहाते पुल्लिमा लुळाई, तेरसीगहणे भागमआवरणाणं अमतरंपि नाराहिषं होजा''इति, नन्दप्रस्या हानी सप्तस्या-मष्टमीकृत्यं कर्य कियते १. उत्तरतियावेव क्रियता, चतुर्दशीहासे पूर्णिमायामिन (इति चेत् ) न, देशीचरत्वाद, पर्वतिषित्वं राष्ट्राया न गत्यस्ति, तेन तद्भानी तत्र क्रियते, अपत्यवीयक्तरतिध्योरपर्वत्ये समानेऽपि सप्तम्यां तद्भोगबहुत्येन वरं समन्याधेवास्पीकृत्यकरणं, पतत्संबादिका इशा माधा अपि अूराने, तथाहि-"पञ्छुसणे चत्रमासे, परिस्तयपव अहमीसु कायवा। आप उट्टप स्रो, तात तिहीश्रो न असाओं (१) ' इति सर्थेनप्रसी, ' भवद अहि तिहिदाणी, पुन्तिविदिया प सा कीरई। परस्ती न तैरसीए, इज्जा सा वुल्लिमासीए (११ " इति श्रीवरिभद्यपिकृत 'तत्विवसारसार'श्रम्थे, "तिविध्यणे युव्यतिवी, कायन्वा जुना भन्मकञ्जेसु । पायर सी विस्रोवे, शुष्णिमियं पहिल्व पढिकमणं !१। तत्येव पोसहविद्दी, कायव्या सायगेडि सुद्ददेश । ज हु तेरलीडि कीरह, जम्हाऽणाऽस्णाहणी दोसा ।२।" अःचार्यक्षभावां जमान्त्रातिवःचककृतायां, तथा "छडिसहित्रा न अद्वीम, तेरसिसहिन्नं न परिस्टर्य होई। परिष्यसिद्धे न क्या वि, इअ भणियं वीयरामेरि ।?!'' ज्योतिष्करण्यके, (अमावस्थाप्रणिमातानी चतुर्दश्यां पर्वतिष्यां पौष्परेषवासपाधिकशिक्षमणादि स करणं किन्तु अहोरस्यां तत्करणं अववास्थाने कृतिकरपरुपं क्षेत्रं अस्य तथीभूतस्य सारगस्य)। १।२।

२१-" इन्हीं च प्रमानितियाः पाक्षिकतित्वेतस्य करतरस्य प्रविकत्यः " इद्याप्यन्तर्यमार्थः स्वरष्टरित्वत् , इन्हीं प्रयसा तिथा कर्ष न वसते ?, जदशहरमण्योरिष तिविषेर्वर्तमानस्यास्थमातिकमे कामणाभावाय, भवता दि इसी योगसा तिचित सा तारदृश्याअपि स्थते सव સાગરાનન્દ્રસ્તિ કહે છે તેમ થતું હોત, તો ધર્મસાગરીય ઉત્સૂત્રખંડનકારે, એ વાતનો ઉલ્લેખ કરીને પણ, મહોપાધ્યાયજી ઉપર તથા શ્રી તપાગચ્છ ઉપર આક્ષેપા કર્યો જ હોત. પણ તેમ થયું નથી, એથી પણ સાબીત થાય છે કે—તે વખતે, શ્રી તપાગચ્છમાં, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસ્તિજના મન્તવ્ય મુજબની પૂનમ—અમાસના ક્ષયે તેરશનો ક્ષય કરવાની માન્યતા, હતી જ નહિ. ધર્મસા-ગરીય ઉત્સૂત્રખંડન છપાવનારે, મૂળ ગ્રન્થમાં નહિ એવી પહેલી પૂનમ—અમાસની ચૌદશ સંબંધી વાત, ઉપર જણાવેલા પાઠ પછી તેની સાથે જ કાંસ કરીને વિ. સં. ૧૯૮૯ માં છપાવતી વેળાએ ઉમેરી દીધેલી છે, એ વાત પણ મુદ્રિત પ્રત સાથે હસ્તલિખિત પ્રત મેળવતાં જણાઈ આવી છે અને તે જ કારણે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસ્તિજીએ પણ મુદ્રિત પ્રતમાં કાંસમાં જણાવેલી તે વાત રજૂ કરી નથી, એમ જણાય છે.

૪. આ સર્વ બીનાઓ ઉપરથી સમજ શકાશે કે-આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ, પેલાના શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ મન્તવ્યના સમર્થન માટે, પેલાના ચાથા મુદ્દાના નિરૂપણમાં જે ભાવ રજ્ય કરીને વાકયો લખ્યાં છે, તે ભાવ શાસ્ત્રવિરૃદ્ધ હોઈને તેમાંનાં સર્વવાકયો ખાટાં છે તેમ જ હકીકતની દિષ્ટિએ પણ તેમાં કેટલું બધું ખાટાપણું છે!

# પાંચમા મુદ્દાના નિરૂપણના પ્રતિવાદ

#### તિથિભાગ અને સંજ્ઞાં:

- ૧. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ પાતાના પાંચમા મુદ્દાને આશ્રયીને કરેલા નિરૂપણુમાં પણ, તેમની ગેરસમજ જણાઈ આવે છે. શ્રી સેનપ્રક્ષમાં નીચે મુજળના પ્રશ્નોત્તર છે:⊷
- " चैत्राश्विनमासचतुर्मासकत्रिकसत्कास्वाध्यायः पश्चमीचतुर्दशीयामद्वयानन्तरं यहारित तद्या-भद्वयं तिथिभोगापेक्षया कि वा औद्यिकापेक्षयेति ? प्रश्नोऽत्रोत्तरं-चैत्राश्विनमासयोः पञ्चमीतिथे-रद्विदस्वाध्यायो लगति, न तु सूर्योद्यात्, एवं चतुर्मासकस्यास्वाध्यायोऽपि चतुर्दशीतिथेरद्वाह्नग-तीति बृद्धसम्प्रदाय इति ॥ १५९ ॥ "
- પ્રશ્ન: ચૈત્ર અને આસા માસ તથા ત્રણ ચામાસી સંબંધીનો અસ્વાધ્યાય પાંચમ અને ચી-દશના છે પહેાર પછી લાગે છે, તે છે પહેાર તિથિભાગની અપેક્ષાએ લેવા કે સ્પેક્ષિયથી લેવા ?
- ઉત્તર: ચૈત્ર અને આસા માસમાં પાંચમ તિથિના અડધા ભાગથી અસ્વાધ્યાય લાગે છે, પણ સ્પ્રેદિયથી નહિ: તેમ જ, ચામાસીના અસ્વાધ્યાય પણ ચૌદશ તિથિના અડધા ભાગથી લાગે છે, એવા વૃદ્ધસંપ્રદાય છે.
- ર. હવે જો આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી કહે છે તેવી રીતિએ, તિથિની શરૂઆત સર્વ પ્રસંગોમાં સ્પેદિયથી જ ગણાતી હોત અને તેની સમાપ્તિ અપર સ્પેદિયે ગણાતી હોત, તો ઉપર મુજબના પ્રશ્ન ઉદ્ભવવાને કારણ નહોતું અને કદાચ પ્રશ્ન ઉદ્ભવત તો ય જે ઉત્તર અપાયા છે તે અપાત નહિ. ઉત્તરમાં સ્પષ્ટ રૂપમાં એવું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે કે–જે ટીપ્પનક પ્રમાણ હોય, તે ટીપ્પનકમાં જ્યારથી પાંચમનો ભાગકાળ શરૂ થયા હોય ત્યારથી માંડીને, તે ભાગકાળની જ્યારે સમાપ્તિ થઈ હોય ત્યાં સુધીનો સમય એઈ ને, પાંચમનો ભાગકાળ અડધા ભાગે પૂરા થાય ત્યારથી અસ્વાધ્યાય ગણાય, પણ સ્પેદિયના હિસાએ એટલે સ્પેદિયથી તિથિની

શરૂઆત માનીને તે મુજબ લાગકાળ ગણાય નહિ. ચામાસીના અસ્વાધ્યાયને અંગે પણ તેમ જ જણાવેલું છે. એટલે આરાધનાના પ્રકરલુમાં તિથિના લાગકાળને સર્વથા જેવાના જ નથી, એમ માની શકાય નહિ: કારલુ કે—અસ્વાધ્યાયનો વિષય પણ આરાધના સંબંધીના જ છે. બાકી, એ વાત સાચી છે કે—પર્વતિથિઓ દ્વારા પર્વદિવસાના નિર્ણય કરવાને માટે, સૂચીંદય સમયે તે તિથિ છે કે નહિ—તે જોવું પડે અને તે દિવસે તેની સમાપ્તિ છે કે નહિ—તે પણ જોવું પડે અને તેમ જોઈને, તે આખા દિવસને પર્વદિવસ મનાય. વૃદ્ધિના પ્રસંગમાં પૂર્વની તિથિના દિવસને પર્વદિવસ ન મનાય, કારણ કે—તે દિવસે સમાપ્તિ નથી. પૂર્વતિથિના દિવસ તો તિથિવાદમાં ગણત્રીમાં ગણાતા જ નથી. તેને નપુંસક જેવા ગણીને, કાઈ પણ તિથિવિશિષ્ટ કાર્ય કરાતું નથી. એ જ રીતિએ, એક દિવસે બે તિથિઓની સમાપ્તિ હોય, તો તે આખા ય દિવસને એ પર્વવાળા દિવસ માનીને આરાધાય! મુદ્દો એટલા જ છે કે—ટીપ્પનકમાં જણાવેલા લાગકાળને, કાઈ પણ સંચાગામાં ન જ મનાય એમ નહિ. આ મુદ્દાને અંગે, શ્રી શ્રાહ્વિધિના પાઠના અર્થ કરતાં, કોંસમાં આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસૂરિજીએ પોતાના શબ્દો ઉમેરીને જે લાવ પ્રદર્શિત કર્યો છે, તે ખરાબર નથી. ઉપરાન્ત, આ મુદ્દાને અંગે જ શ્રી તત્ત્વતરંગિણીની જે બે ગાથાઓ તેમણે જણાવી છે, તેમાં બીજ ગાથાના અર્થ ગન્થકારશ્રીના આશ્યથી વિરુદ્ધ કર્યો છે. આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્તૂરિજીએ મજકુર બીજ ગાથાના અર્થ નીચે મુજબ કર્યો છે—

" જો કદાચ તે તિથિએ સૂર્યોદયને સ્પર્શેલી ન મળે તો ક્ષીજુ એવી પર્વતિથિથી વિધાયેલી એવી પણ તિથિઓ પર્વસંત્રાએ લેવી, ક્ષીજુ પર્વતિથિઓથી વિધાયેલી તિથિઓને અપર્વતિથિ કહેવાય જ નહિં. "

3. જ્યારે ગ્રન્થકારશ્રીએ મજકુર ગાથાના અર્થના સ્ફ્રાટ કરતાં નીચે મુજબ જણાવેલ છે-

"अथ यदि कथमपि 'ताः ' पूर्वोक्ताः 'सूर्योद्गमेन युक्ताः '-अवाप्तसूर्योद्या इति यावत् , न लभ्यन्ते 'ता '-तिर्हे 'अवरिवद्ध 'त्ति अपरिवद्धा श्लीणितिधिमिविद्धा-अर्थात्माचीनास्तिथयः 'अपरा अपि '-श्लीणितिथिसंक्षिका अपि, प्राकृतत्वाद्वह्वर्थे एकवचनं, 'हुज्ज 'त्ति-भवेयुः। व्यतिरेकमाह 'न हु "त्ति-हुरेवार्थे व्यवहितः संबध्यते, तिद्धद्धाः सत्यो न पूर्वा एव-पूर्वातिथिनाम्न्य एव भवेयुः किन्तु उत्तरसंक्षिका अपीति भावः।"

શ્રન્થકારશ્રી, મજકુર ગાથાના અર્થ એવા જણાવે છે કે-પૂર્વોક્ત સંવત્સરી આદિ તિથિએ કેમેય કરીને સૂર્યોદયયુક્ત ન મળે, ત્યારે તે સંવત્સરી આદિ ક્ષીણૃતિથિઓથી વિંધાએક્ષી એવી જે પૂર્વતિથિઓ, તે ક્ષીણૃતિથિઓની સંગ્રાવાળી પણ થાય: વ્યતિરેકને કહે છે–સંવત્સરી આદિની પૂર્વતિથિઓ સંવત્સરી આદિની તિથિઓથી વિંધાયે છતે, પાતાના નામવાળી જ થાય એમ નહિ, પણ ક્ષીણ એવી સંવત્સરી આદિ જે ઉત્તરતિથિઓ છે, તેની સંગ્રાવાળી પણ થાય.

૪. આ રીતિએ શ્રી તત્ત્વતરંગિથીકારે ક્ષીલ્પવંતિથિઓના પ્રસંગમાં એક દિવસે બન્ને થ 'પૂર્વતિથિ અને ક્ષીલ્પિથિ'ની સંજ્ઞા જલ્યાવી છે, પલ્ પૂર્વતિથિઓની સંજ્ઞાના અભાવ કરી નાખ્યા નથી. આમ છતાં પલ્યુ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી, આ પાઠના અર્થમાં પૂર્વતિથિની સંજ્ઞાના અભાવ જ થઈ જાય–એલું સ્વાવે છે. એથી પલ્યુ સમજાશે કે–શાસ્ત્રપાઠાના અસંગત, અસંબહ, ઊલટા આદિ અર્થો કરીને પલ્યુ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ, પોતાના શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ મન્તવ્યને શાસ્ત્રાનુસારી કરાવવાના ભરચક પ્રયત્ન કર્યો છે.

# છડ્ડા મુદ્દાના નિરૂપણના પ્રતિવાદ

#### સમાપ્તિસૂચક સૂર્યોદ્રયની પ્રધાનતાઃ

૧. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્તરિજીએ, પાતાના છઠ્ઠા મુદ્દાના નિર્પણમાં ' ઔદચિકી ' શબ્દના નામે કલ્પનાના ઘાડાઓ દોડાવીને, બે પૂનમ આદિની બે તેરશ આદિ કરવાનું પાતાનું શાસ્ત્રવિર્દ્ધ મન્તવ્ય શાસ્ત્રાનુક્લ છે—એમ બતાવવાના વ્યર્થ પ્રયત્ન કર્યો છે. પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજય- હીરસ્ત્રીશ્વરજી મહારાજાએ અને પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયસેનસ્ત્રીશ્વરજી મહારાજાએ, બીજી આઠમ આદિને ' ઔદચિકી ' તરીકે જણાવી છે, તેનું કારણ એ છે કે—બીજી આઠમ આદિએ જ આઠમની સમાપ્તિ થાય છે. જેમ બ્રન્થ લખ્યાની મિતિ બ્રન્થ પૂરા થાય ત્યારે ગણાય છે, તેમ આઠમ આદિ તિથિઓ જે દિવસે સમાપ્ત થતી હોય તે દિવસના જ તેના ઉદય પ્રધાન ગણાય અને એથી તે અપેક્ષાએ બીજી આઠમને ઔદચિકી કહેવાય. આ સંબંધમાં, શ્રી પ્રવચનપરીક્ષા નામના બ્રન્થમાનું નીચેનું વર્ણન ઘણું ઉપયોગી થઈ પડે તેમ છે.

" अथ समाप्तिस्चकोदयस्य प्राधान्यसमर्थनाय द्रष्टान्तमाद्र—

आमूला सहगारो मंजरिपज्जंतओ महंतोऽवि । न पहाणो किंतंते फलं पहाणं मणुअजुग्गं ॥ २१७ ॥

आमूळात्-मूळादारभ्य मञ्जरीपर्यन्तो महानिप सहकारो न प्रधानः, किंत्वन्ते मनुजयोग्यं फळ-मेवोपगम्यं, फळमेव प्रधानम् , आमूळफळपर्यन्तस्याखण्डस्य वृक्षस्य प्रधानोऽवयवः फळं तदितिर-कस्याप्राधान्यात् , फळार्थमेव रोषावयवेष्यपि प्रयत्नकरणाद् , अत एव फळित एव सहकारे वृत्त्यादिना यत्नकरणं नान्यथा, फळोपेक्षकाणां च वटवृक्षसदश एव सहकारोऽपीति गाथार्थः ॥ २१७॥

अथ इष्टान्तदार्ष्टान्तिक योजनाय गाथामाह-

फलसरिसो सो उदओ जिम्म समप्पइ तिही अ मासो अ । मजरिपज्जंतसमो सेसो फलसाहगो समए ॥ २१८॥

फलसद्द्यः स उदयः-सूर्योद्दयो यस्मिन्नुद्दये तिथिः समाप्यते-यमुद्दयमुपलभ्य तिथिः समाप्ति याति, च पुनरर्थे, मासो वा यां संक्रान्ति प्राप्य मासः समाप्ति याति सैव संक्रांतिः फलसद्द्यी, तथाविधस्र्योदयसमन्विता तिथिर्मासो वा विवक्षितनियतकार्यहेनुरित्यर्थः, शेषः पुनस्तिध्यादेरवयवः मञ्जरीपर्यन्तसहकारसमः फलसाधको, विवक्षित फलस्वरूपस्याभिमतितथ्यादेहेंनुमात्र एवेत्यर्थः, समये-स्वसमये परसमये च, पतावता तिथिवृद्धौ द्वितीया तिथिः मासवृद्धौ च द्वितीयो मासो विवक्षितिथ्यादेवृक्षकल्पस्य फलसद्दशो मनुष्यकल्पानामभिमतः।....." [मुद्दिते पृ. ४१४-४१५]

ર. ઉપરના પાઠમાં, વૃદ્ધા તિથિને આમ્રવૃક્ષની ઉપમા આપીને, એમ જણાવવામાં આવ્યું છે કે-મૂળથી આરંભીને મંજરી પર્યન્તના આંબા માટા હોવા છતાં પણ પ્રધાન નથી; પ્રધાન તા તેનું ફલ જ છે. તેમ, જે સૂચેંદયમાં તિથિ સમાપ્તિને પામે છે અથવા માસ જે સંક્રાન્તિને પામીને સમાપ્તિને પામે છે, તે સૂચેંદય અથવા તે સંક્રાન્તિ ફલ સમાન છે અને તે માસના તથા તે તિથિના જે બાકીના ભાગ છે, તે મંજરી પર્યન્તના આંબા સમાન છે, એટલે કે-ફલસાધક છે. આથી, માસવૃદ્ધિમાં બીજો માસ અને તિથિવૃદ્ધિમાં બીજી તિથિ પાતપાતાના નિયત કાર્યમાં હેતુ છે.

3. ઉપરના પાઠ અને અમાએ અમારા પચીસ મુદ્દાઓ પૈકીના સાલમા મુદ્દાના સંબંધમાં અમારૂં મન્તભ્ય જણાવતાં, શ્રી પ્રવચનપરીક્ષાના માસવૃદ્ધિ અને તિથિવૃદ્ધિ કેને કહેવાય-તે જણાવનારા જે પાઠ આપ્યા છે, તે વિગેરે જેતાં, ઉત્તરા તિથિને જ ઔદયિકી કહેવાય તે સ્વાભાવિક છે. પૂર્વા તિથિને તો, શાસ્ત્રકારાએ 'નપુંસક' રૂપ જણાવી છે. આથી, હેતુસાધકતાની દૃષ્ટિએ વૃદ્ધિના પ્રસંગમાં બીજી તિથિના સ્પેદયને જ હેતુસાધક ગણીને, તે સમાપ્તિસ્ચક સ્પેદયવાળી તિથિને 'ઔદયિકી ' તરીકે જણાવાય એ યાગ્ય જ છે : પણ એના અર્થ એવા થતા જ નથી કે-પર્વ- તિથિની વૃદ્ધિએ પ્રથમા તિથિને પ્રથમા તિથિ કહી શકાય જ નહિ. શ્રી પ્રવચનપરીક્ષાકારે સ્પષ્ટ જણાવ્યું છે કે—

## " पवं च सति तिथिमासयोराद्ययोरंद्ययोः प्रथमतिथ्यादिसंहा स्यात् । "

એટલે કે—જ્યારે તિથિ અને માસની વૃદ્ધિ થાય, ત્યારે તિથિ અને માસના જે આદ્ય અંશો છે, તેની પ્રથમ તિથિ આદિ સંજ્ઞા થાય. આવા સ્પષ્ટ ઉલ્લેખો હોવા છતાં પણ, આચાર્ય શ્રી સાગ-રાન-દસ્રિજી કહે છે કે–એ અષ્ટમી આદિ હોય ત્યારે એ સખ્તમી આદિ એવો વ્યવહાર કરી દેવાય. આમાં દલીલ એટલી જ કે—અષ્ટમી આદિની વૃદ્ધિમાં બીજી અષ્ટમી આદિને ઔદયિકી કહી છે! આ તો એવું થયું કે—મૂળથી મંજરી પર્યન્તના આંખાને એરંડા માનવો! અથવા તો, આંખાનાં ફળા સિવાયના બાગમાંથી કેરી કરતાંય ઉત્તમ ફલ પેદા કરવાની ભાવના રાખવી!!

## વૃદ્ધિમાં પૂર્વની તિથિને પ્રથમાદિ કહેવાય:

- ૧. શાસકારા તો, પ્રથમ તિથિની સંજ્ઞા થાય—એમ કહે છે; એટલું જ નહિ, પણ તેમ કરય છે. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિર્જીએ રજ્ કરેલા શ્રી હીરપ્રશ્ન અને શ્રી સેન્પ્રક્ષના પાંઠામાં પણ 'પૂર્વતની' અને ' ઔદયિકી' તથા 'પૂર્વ' અને ' અપરા' એવા પ્રયોગો થયેલા સ્પષ્ટ છે. આ ઉપરાન્ત, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ શ્રી હીરપ્રશ્નનો જે પાઠ આપ્યા છે, તે પણ ઘણું ઠીક કશું છે: કારણ કે—તે પાઠથી સાફ જણાય છે કે—તે કાળમાં પૂનમ—અમાસની વૃદ્ધિએ તેરશની વૃદ્ધિ કરવામાં આવતી નહોતી જ. જે પૂનમ—અમાસની વૃદ્ધિએ, તે કાળમાં, તેરશની વૃદ્ધિ કરવાની માન્યતાના અંશ પણ હોત, તો તેવા પ્રકારના પ્રશ્નોત્તર સંભવિત જ ન અનત. પ્રશ્નએવો છે કે—'પૂનમ અને અમાસની વૃદ્ધિમાં પહેલાં ઔદયિકી તિથિ આરાધ્યપણાએ બ્યવહાર કરાતી હતી. કાઈ કે કશું કે—'પૂજ્ય આચાર્ય મહારાજ પૂર્વતની તિથિને આરાધ્યપણાએ કરીને ફરમાવે છે, તે શું છે?' ઉત્તર એવો છે કે—'પૂર્ણિમા અને અમાસની વૃદ્ધિમાં ઔદયિકી જ તિથિ આરાધ્યપણાએ બાણવી.' હવે જે તે વખતે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજી કહે છે તેમ પૂનમ—અમાસની વૃદ્ધિએ તેરશની વૃદ્ધિ કરવાની પ્રવૃત્તિ હોત, તો ' પહેલાં ઔદયિકી તિથિ આરાધ્યપણાએ બ્યવહાર કરાતી હતી અને કાઈ કહે છે કે ગુરૂદેવ પૂર્વતની ફરમાવે છે' આવાં વાકયોને જન્મ મળત ખરા? અને તેનું પૂછાયું છે તે છતાં પૂનમ—અમાસની વૃદ્ધિએ તેરશની વૃદ્ધિ કરનવાનું નિર્હ કહેતાં, આરાધ્યપણાએ પર્વતની નિર્હ પણ ઔદયિકી જ તિથિ બાણવી, એમ કહેવાયું છે.
- ર. વળી પૂર્વકાળમાં પર્વતિથિઓની વૃદ્ધિએ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી કહે છે તેમ, પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની વૃદ્ધિ કરાતી નહેાતી, પણ બેમાંની બીજી તિથિએ તત્તિથિસંબદ્ધ પર્વારાધન થતું હતું. તે માટેના કેટલાક બીજા પણ દાખલાએ અત્રે રજાૂ કરવામાં આવે છે.

- (૧) પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમદ આણંદવિમલસૂરીશ્વરજી મહારાજે, પાતાના સાધુમર્યાદા પદકમાં જે ૩૫ બાલ લખ્યા છે, તેમાં ૧૦ મા બાલ તરીકે " तिथि वाधइ तिहां पग दिन विगइ न वहिरवी " આમ કરમાવ્યું છે.
- (२) श्री इत्यसूत्रनी हिरखावसी नामह टीहामां मुद्रित प्रतना १७८ मा पत्रमां कखाववामां आव्युं छे है—
  " तिथिरिव न्यूनाधिकमासोऽप्युपेक्षणीयः, अन्यत्र तु गण्यतेऽपि, तथाहि—विविक्षितं हि पाक्षिकप्रतिक्रमणं तच्य चतुर्देश्यां नियतं, सा च यद्यभिविद्धिता तदा प्रथमां परित्यज्य द्वितीयाऽधिकर्त्तव्या, दिनगणनायां त्वस्या अन्यासां वावृद्धौ सम्भवन्तोऽपि षोडशदिनाः पञ्चदशैय
  गण्यन्ते, पवं क्षीणायां चतुर्देशापि दिनाः पञ्चदशैविति बोध्यम्।" आभां, यतुर्देशी विधे त्यारे
  पहेसीने। परित्याग हरीने जील बीहशे पाक्षिक प्रतिक्रमण्ड हरखं—अभ हहेवायुं छे, पण्ड के बौहशने।
  प्रसंग छतां अने आराधनानी वात छतां, के बौहशनी के तेरश हरवी—अभ हहेवायुं नथी.
- (3) શ્રી કલ્પસ્ત્રની સુબાધિકા નામની ટીકામાં પણ સુદ્રિત પ્રતના પરછ મા પત્રમાં કરમાવ્યું છે કે—
  " भाद्रपदवृद्धौ प्रथमो भाद्रपदोऽपि अप्रमाणमेव, यथा चतुर्दशीवृद्धौ प्रथमां चतुर्दशीमवगणय्य
  द्वितीयायां चतुर्दश्यां पाक्षिककृत्यं क्रियते । " આમાં જણાવ્યું છે કે-જેમ ચતુર્દશીની વૃદ્ધિમાં
  પ્રથમા ચતુર્દશીને અવગણીને બીજી ચીકશમાં પાક્ષિકકૃત્ય કરાય છે, તેમ ભાદરવાની વૃદ્ધિમાં
  પહેલા ભાદરવા અપ્રમાણ જ છે.
- (४) श्री क्ष्यसूत्रनी हीपिक्षा नामनी टीक्षामां पाष्ट्र मुद्रित प्रतना येथा पत्र उपर क्ष्यमभोद्वे छे के —
  "माद्रपद्वनुद्धो प्रथमभाद्रपदोऽपि पर्युषणाकृत्येषु अनिधकृत एव अभिवद्धितप्रथमतिथिरिव
  तदीयकृत्येष्विति । तथाहि-विविद्धितं हि पाक्षिकप्रतिक्रमणं तच्च चतुर्दश्यां नियतं, सा च
  यद्यभिवद्धिता तदा प्रथमां परित्यज्य द्वितीयाऽङ्गीकार्या । " आमां पाष्ट्र थीहशनी वृद्धिओ
  पहेदी थीहशने छोडीने-तर्शने भीर्श थीहशे पाक्षिक प्रतिक्षमण् क्ष्यानुं कष्णान्युं छे.
- 3. આ ઉપરથી સમજાશે કે-તે કાળમાં ચૌદશની વૃદ્ધિએ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી કહે છે તેમ, તેરશની વૃદ્ધિ કરાતી નહોતી જ. વળી, પૂર્વકાળની લખાએલી પ્રતામાં પણ પર્વતિ-શિઓની વૃદ્ધિના પ્રસંગે પહેલી પૂનમ આદિ લખાએલ હોય તેવા દાખલાએ મળે છે. શ્રી પ્રશસ્તિસંત્રાહ્માંના દાખલા—
- (१) भृ. १३८ मां श्री प्रियंकरनृपकथामां स्थेम होवानुं क्षणुव्युं छे है- "संवत् १६४४ वर्षे ज्येष्ठ सुदि ५ द्वितीया दिने शुक्रवासरे "
- (२) ५. २९० मां-श्रीकरपस्त्रवालाववोधःमां स्थेम द्वीवानुं क्ष्युाव्युं छे हे-"संवत् १६९९ वर्षे पोषसिते प्रथम २ दिने लिखितं।"
- (३) মূ. २६२ માં श्रीश्राचकआराधनाમાં એમ હોવાતું જણાવ્યું છે કે-" संवत् १७५२ वर्षे माह शुदि द्वितीय १५ दिने सारसामध्ये लिखितं।"

वणी श्री आर्डतमतप्रलाइर डार्यालय-पूना तरह्यी छपाओत, पू. आयार्थहेव श्री मिह्तिषेखु-सूरिक्ष महाराजे रवेती श्री स्थादाहमंकरीना परिशिष्ट नवभामां क्षणाववामां आव्युं छे हे-"लिखितं पुस्तकं मांडारकर ईस्टिटघुटतः लब्धं लेखनकालः वीरसंवत् २२६३ विक्रमसंवत् १७९३ कार्तिक प्रथम पंचम्यां बुधे।"

#### પ્રથમા તિથિને અનાૈદયિકી ન કહેવાય:

- ૧. ઉપરની સર્વ બીનાઓ અને બીજા પણ શાસ્ત્રપાઠો આદિ જોતાં, પર્વતિથિની વૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની વૃદ્ધિ કરવાનું, આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્રિજીનું મન્તવ્ય. તદ્દન ખાંદું હોવાનું જણાઈ આવે છે. "वृद्धौ कार्या तथोत्तरा"—એ વચન, પૂર્વ કે પૂર્વતર તિથિની વૃદ્ધિ કરવાનું જણાવતું જ નથી, પણ પર્વતિથિની વૃદ્ધિએ તે પર્વતિથિના આરાધ્યપણે સ્વીકાર બીજી તિથિએ જ કરવા અને પહેલી તિથિની ઉપેક્ષા કરવી, એટલું જ જણાવનાર છે. આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્તિ રિજીએ શ્રી હીરપ્રશ્ન અને શ્રી સેનપ્રશ્નના, આ મુદ્દામાં જણાવેલ પાઠાનો અર્થ જણાવતાં પણ, પાતાના શબ્દો ઉમેરી દીધા છે. તેમાં ચ પોતે 'પહેલી તિથિ એટલે અનોદયિકી' એવા અર્થ કરવા સાથે 'બન્ને દિવસે સ્પેક્ષિય હાય છે' એમ પણ જણાવ્યું છે, એટલે પહેલી તિથિનો તેમણે જે 'અનોદયિકી' અર્થ કર્યો છે, તે 'माता मे वन्ध्या' બાલનારને જ શાલે તેવો છે. આ શ્રી સાગરાન-દસ્તિજીની ક્યલાત :
- આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ પાતે પણ અમાસની વૃદ્ધિએ તેરશની વૃદ્ધિ ન થાય, એ વાત શ્રી સિદ્ધચક્ક પાક્ષિકના ત્રીજ વર્ષના અંક ૨૧ મામાં પૃ. ૫૦૮ ઉપર નીએ મુજબ કબૂલ કરેલી છે—
  - " એ ચૌદરોા હોય તો પહેલી બીજી ચૌદરાના પણ છદ્ર થાય, એ અમાવાસ્યા હોય તો તેરશ ચૌદરાના જ્દ્ર થઈ બીજી અમાવાસ્યાએ એક્લો ઉપવાસ થાય."

# સાતમા મુદ્દાના નિરૂપણના પ્રતિવાદ

## **અા મુદ્દો કેમ ઉભા કર્યા**?

- ૧. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીના સાતમા મુદ્દો એ વિભાગમાં વહેંચાએલા છે. (૧) પર્વ-તિશ્ચિમા કઈ કઈ ગણાય છે, અને (૨) તેમાં કયી કયી કાને કાને માટે કરજયાત ને મરજયાત છે ? આમાંથી, પહેલા વિભાગના આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ જવાબ આપ્યા નથી અને બીજા વિભાગ ભેગા આપ્યા છે–એમ કહેતા હાય, તા બીજ આદિ તિથિઓને પર્વતિથિએ તરીકે ફર-જયાત કે મરજયાતમાં જણાવેલ નથી. બેશક, વિગેરે શબ્દ એના બચાવ માટે જ છે.
- ર. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ આ મુદ્દો એટલા માટે ઉભા કર્યો છે કે–તેઓ કલ્યાહ્યુક– પર્વતિશિઓની હાનિ–વૃદ્ધિને કબ્લ રાખે છે, કેટલીક કલ્યાહ્યુક–પર્વતિશિઓની આરાધનાને ઉડાડી દે છે તેમ જ કેટલીક કલ્યાહ્યુક-પર્વતિશિઓને અપર્વતિશિઓ કરાવે છે, એને વાંધા ન આવે: અન્યશા, આ ચર્ચામાં પર્વતિશિઓ કચી કચી છે અગર કચી કચી તિશિ કોને કોને આરાધ્ય છે ⊸એ આદિના નિર્ણય નહિ કરવાના હોવા છતાં, આવા મુદ્દો ઉભા જ કેમ કરે?

#### ઉદ્યાદિના નિયમા સર્વ પર્વતિથિઓને માટે છે:

૧. આ વિષયમાં, સૌથી વધારે મહત્ત્વની બીના એ છે કે~શ્રી જૈન શાસનમાં ક્રજીયાત પર્વ-તિથિઓને માટેના દિવસા નક્કી કરવાના અને મરજીયાત પર્વતિથિઓને માટેના દિવસા નક્કી કરવાના નિયમા ભિન્ન ભિન્ન છે, એલું કાંઈ છે જ નહિ. સૂર્યોદયસ્પર્શ લેવા આદિના જે નિયમા અષ્ટમી–અતુર્દશી આદિને માટે છે, તે જ નિયમા કલ્યાણક–પર્વતિથિઓને માટે છે. શાસ્ત્રકાર મહા-પુરૂષોએ પર્વતિથિઓને જણાવતાં, કલ્યાણક-પર્વતિથિઓ પણ સાથે જ જણાવેલ છે અને પ્રાતઃ પ્રત્યા- <del>ख્યાનવે</del>ਲાયાં આદિ નિયમે<sub>દ</sub> એક સરખી રીતિએ સર્વ પર્વતિથિઓને અંગે જણાવેલ છે.

- 2. શ્રી તત્ત્વતરંગિણીકારે प्रायिश्वत्तादिविधी એમ કહીને, જો 'જે પર્વતિથિઓએ સાધુ છતી શક્તિએ ઉપવાસ આદિ ન કરે તે પ્રાયિશ્વત્ત આવે '–એવી તિથિઓ જ સ્ત્ર્યવી હોય, તો આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીના જણાવવા મુજબ જ તે નિયમમાંથી પૂનમ–અમાસ, બીજ અને અગીઆરસ–એ ષડ્પવીમાંની તિથિઓ બાતલ થઇ જાય છે. હવે જો નિયમેન દવિષ્ત્ર પોત્તદિઓ–એવા શ્રાવકાને માટેના વિધાનથી પ્રાયશ્વિત્તાદિવિધી બેન કહેવાતા નિયમ પૂનમ–અમાસમાં પણ લાગુ કરવા હોય, તો શ્રાવકાને માટે ચતુષ્પવીમાં પૌષધ ન કરે તો પ્રાયશ્વિત્ત કથે સ્થલે કહેલું છે, તે દેખાડલું જોઈ એ.
- 3. વળી, પૂનમ-અમાસ એ જો સાધુઓને માટે ફરજીયાત તિથિ નથી, તો સાધુઓએ શા માટે, પૂનમ-અમાસની હાનિ-વૃદ્ધિએ તેરશની હાનિ-વૃદ્ધિ કરવાની ખાટી પંચાતમાં પડીને, ઔદયિકી ચતુર્દશીની વિરાધના આદિ દોષોને પાત્ર ખનવું જોઇએ ? અને જો મરજીયાત તરીકે રજ્ કરાએલી તિથિઓમાં પૂર્વ કે પૂર્વતરની હાનિ-વૃદ્ધિના કહેવાતા નિયમ લાગુ કરવા હાય, તા પછી મરજીયાત કહેવાતી સર્વ પણ પર્વતિથિઓમાં એ નિયમને લાગુ કરવા જોઈએ.
- ૪. શ્રાવકાને માટે જે ભાદરવા સુદ ચાય પણ મરજીયાત પર્વતિથિ છે અને ભાદરવા સુદ ૫ પણ મરજીયાત તિથિ છે, તો તેમણે ભાદરવા સુદ પાંચમની હાનિ–વૃદ્ધિએ ભાદરવા સુદ ત્રીજની હાનિ–વૃદ્ધિ કરવાની માથાકુટમાં શા માટે પડવું જોઈએ ? અને તેમ કરીને, ભાદરવા સુદ ચાયની વિશાધના શા માટે કરવી જોઈએ ? વળી, જે મરજીયાત કહેવાતી છતાં તેમ કરવું જ હાય, તો સર્વ પણ પર્વતિથિઓમાં એ જ નિયમ શા માટે નહિ લગાડવો જોઇએ ? અર્થાત્–તેમની માન્યતા મુજળ તે નિયમ અધે લગાડવો પડશે. આવા તો ઘણા વિકલ્પો થઈ શકે તેમ છે.
- પ. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ, પર્વતિથિઓના સંબંધમાં ફરજીયાત—મરજીયાતના ભિન્ન નિયમાની કોઈ પણ શાસકાર મહાપુર્ધોએ નહિ જણાવેલી કલ્પના કરીને, પહેલાં તો પાતાના મન્તવ્યને જ તુકશાન કર્યું છે: કારણ કે–બીજ અને અબીઆરસ તેમના કહેવા મુજબ ફરજીયાત તરીકે આવી શકી નથી, જ્યારે તેમના જ કહેવા મુજબ પણ કલ્યાણક—પર્વતિથિઓ ફરજીયાતમાં આવી જાય છે: કારણ કે–જે તત્ત્વતરંગિણીકારના 'प्रायश्चित्तादिविघो 'ના કથનથી આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસ્રિજીએ બીજ, અગીઆરસ અને કલ્યાણક—પર્વતિથિઓ આદિને નિયમ બહાર ઠરા-વવાના પ્રયત્ન કર્યો છે, તે તત્ત્વતરંગિણીકારે પોતે જ જણાવેલ છે કે—

# "आराध्यत्वे च पञ्चद्द्शीकल्याणकतिथ्योरप्यविशेष इति स्वयमेव विचारणीयम् । "

આરાધ્યપણ એ પૂનમ ને કલ્યાણક-પર્વતિથિમાં નિર્વિશેષતા જણાવી છે અને આચાર્ય શ્રી સાગ-રાનન્દસ્રિજીએ પૂનમને ફરજીયાત પર્વતિથિ કહેલ હોઈ ને, કલ્યાણક-પર્વતિથિઓ પણ તેમના મત મુજબની ફરજીયાત પર્વતિથિઓ બની જાય છે.

દ. વળી 'नियमेन हविज्ञ पोसहिओ '-એવું જેમ આઠમ-ચૌદશ તથા પૂનમ-અમાસને માટે કહ્યું છે તેથી તેને ક્રજીયાત પર્વતિથિ કહેવાય, તો કલ્યાણક-પર્વતિથિઓના સંબંધમાં પણ દાન અને તપોપધાનની અવશ્યકર્ત્તાવ્યતા જણાવેલ છે, એટલે પણ કલ્યાણક-પર્વતિથિઓને ક્રજીયાતમાં જ ગણવી પડશે. જીઓ, શ્રી યાત્રાપંચાશકમાં પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ હરિલદ્રસ્રીધરજી મહારાજ ક્રમાવે છે કે—

" एकासणाइ णियमा तबोवहाणं पि ०त्थ कायव्वं । " [ श्रीपंचाशक-मुद्रिते पृ. १५२ ]

૭. વળી શ્રી શ્રાહિદન-કૃત્ય સૂત્રમાં કાર્યાત્સર્ગમાં કરવાના તપ વિષયક ચિન્તવન સંબંધમાં જણાવવામાં આવ્યું છે કે—

# " छण्हं तिहीण मज्झंमि का तिही अज्जवासरे। कि वा कल्लाणगं अज्ज लोगनाहाणसंतियं ॥ २१॥ "

એટલે કે-' આજે મહિનાની બે અષ્ટમી, બે ચતુર્દશી અને પૂર્ણિમા તથા અમાવાસ્યા–એમ છ તિથિઓમાંથી કયી તિથિ છે અથવા શ્રી ભરતક્ષેત્રમાં આ અવસપિણીમાં થએલા લેાકનાથાનું આજે કયું કલ્યાણુક છે?' આ પ્રમાણે વિચાર કરીને, તે અષ્ટમી આદિના દિને ઉપવાસાદિ પચ્ચ- કૃપાણુ શ્રહણુ કરનું જોઈએ–એમ ચિન્તવીને સુશ્રાહ તેમ કરે, એવું જણાવેલું છે. આથી પણ સમજારો કે-અહીં સુશ્રાહોને માટે ક્રજીયાત-મરજીયાતના આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી કહે તેવો કરોા જ લેદ જણાવ્યો નથી.

#### આ. શ્રી સાગરાનન્દ્રસ<u>્રિજીની કૃષ્યુલાત</u> :

- હવે અમા આ વિષયમાં આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ કરેલી કખૂલાતામાંથી પણ કેટલુંક
   જણાવીએ છીએ. શ્રી સિદ્ધચક્ક પાક્ષિકના બીજા વર્ષના ૨૩ મા અંકમાં પુંઠા ઉપર જણાવ્યું છે કે—
  - "શ્રી જિનશાસનમાં પણ ત્રિલાકનાથ ભગવાન જિનેશ્વરરૂપી પરમેશ્વરા તથા ચૌદપૂર્વની અને દ્વાદશાંગીની રચના કરી શાસનને વર્તવામાં અપૂર્વ પ્રેરણા કરનાર સાહિત્યને જન્મ આપનાર શ્રીપુંડરીકરવામી આદિ તથા ગૌતમસ્વામી આદિ ગણધરા વિગેરેરૂપ ગુરૂમહારાજની આરાધના કરવાના ગર્ભ આદિક પાંચ કલ્યાણકા અને નિર્વાણ દિવસાને નિયમિત રીતે આરાધના કરવા લાયક ગણવામાં આવેલા છે."
- ૨. વળી શ્રી સિન્દ્રચક્ક પાક્ષિકના ત્રીજા વર્ષના ૧૨ મા અંકમાં પૃ. ૨૭૧–૨૭૨ ઉપર આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ જણાવ્યું છે કે—
  - "જે કલ્યાણુકના દિવસ એટલા બધા પવિત્ર છે કે જેને અંગે ઇન્દ્રીના સિંહાસના પણ ડાલાયમાન થાય છે, અને જેને અંગે ભગવાન હરિલદ્ધસ્રિવર્ય મહારાજ પણ પોતાના રચેલા પંચાશક નામના ગ્રંથમાં જણાવે છે કે, જે મનુષ્ય આવા કલ્યાણુકના દિવસમાં તપસ્યા, પૂજા, સાધર્મિકભક્તિ આદિ કરતા નથી ને બીજા દિવસામાં એટલે કલ્યાણુક સિવાયના દિવસામાં કરે છે તે કપાલકદિપત અર્થાત સ્વમતિકલ્પ સમજવા, કારણ એ છે કે જેને તીર્થકરના કલ્યાણુકને અંગે માન નથી તેવા મનુષ્ય બીજી તિથિઓ કયા હિસાય આરાધે છે. વિવાહની વખતે ચાંલ્લા ન કર્યો ને ઘેર બાયડી (સ્ત્રી) આવી ગયા પછી ચાંલ્લા કરવા આવે તો કાઈ લે ખરા ! ના. કેમ! ટાણું કર્યા છે. અર્થાત્ આવતા ચાંલ્લાના રૂપિયાને પણ ટાણું નથી એમ કહી આડા હાથ કરે છે. તેવી રીતે કલ્યાણુકમાં તપસ્યા આદિ ન કરે ને બીજા દિવસે કરે તે કેવળ કપાલકરિયત છે એમ ભગવાન ૧૪૪૪ ગ્રન્થના પ્રણેતા એવા આચાર્ય હરિલદ્ધસ્રીયર મહારાજાએ યાત્રાપંચાશકમાં જણાવ્યું છે. "
- 3. આ રીતિએ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ કલ્યાણકપર્વોની તિથિઓને નિયમિત રીતે આરાધવા લાયક તરીકે જણાવેલ છે તેમ જ બીજાં પણ એવું કહેલ છે, કે જેથી અત્યારે તેઓ પોતાના શાસ્ત્રવિર્દ્ધ મન્તબ્યને શાસ્ત્રાનુસારી ઠરાવવા કેટલી હદ સુધી મનફાવતી કલ્પના કર્યે જાય છે, તેના ખ્યાલ આવી શકે. વધુમાં, ક્ષય-વૃદ્ધિના પ્રધાષ સર્વ પર્વતિથિઓને માટે છે —એમ પણ તેમણે શ્રી સિદ્ધચક્રના છઠ્ઠા વર્ષના ૧૦–૧૧ મા અંકમાં પૃ. ૨૧૯ અને ૨૨૦ ઉપર

#### નીચે મુજબ કબૂલ કરેલ છે---

" **ફાયે પૂર્વા**0નું વિધાન પર્વતિથિ માત્રની હાનિવૃદ્ધિથી ખચવા માટે છે; તેમાં મ્હાેટી ન્હાની તિથિની કલ્પના કરનારા વાચક્રજીના વિરાધી જ હોય. "

૪. આથી પણ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસ્રિજીએ પોતાની ક્રરજયાત—મરજયાતની કલ્પના દ્વારા જે કલ્યાણક—પર્વતિથિઓને અપર્વતિથિઓ ઠરાવવા આદિના પોતાના શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ મન્તવ્યને સિદ્ધ કરવાના પ્રયાસ કર્યો છે, તે કેટલા બધા અયાગ્ય છે, તે જણાઇ આવે છે.

# આઠમાં મુદ્દાના નિરૂપણના પ્રતિવાદ

#### ઉત્સર્ગ અને અપવાદ :

૧. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ પોતાના આઠમા મુદ્દાના નિર્પણમાં જણાવેલી બાબ-તોમાં ઘણી તો કરી કહેવાએલી છે, જેના પ્રતિવાદ થઈ ગયા છે. માત્ર બે બાબત નવી છે, એટલે તેના જ પ્રતિવાદ અત્રે કરાય છે. શ્રી જૈન શાસનમાં ઉત્સર્ગના સ્થાને ઉત્સર્ગને અને અપ-વાદના સ્થાને અપવાદને યોજવાનું વિધાન છે. આમ છતાં પણ, શ્રી નિશ્ચિચ્ શિંુના વીસમા ઉ-દેશામાં કરમાવવામાં આવ્યું છે કે--'' पूच्चो उस्सग्गो, अवरो अववादो '' અર્થાત્–' પહેલાં ઉત્સર્ગ, પછી અપવાદ. ' વળી ત્યાં નીચે મુજબની ગાથા પણ કરમાવેલી છે—

# " उस्सम्मे अववायं, आयरमाणो विराहओ होति । अववाए पुण पत्ते, उस्सम्मनिसेवओ भक्ष्यो ॥ १ ॥ "

અર્થાત્-ઉત્સર્ગમાં અપવાદને આચરતા વિરાધક અને છે, પણ અપવાદની પ્રાપ્તિમાં ઉત્સ-ર્ગને સેવનારા વિરાધક અને પણ ખરા અને ન પણ ખને. આથી સમજી શકાશે કે-અપવાદના સ્થાનમાં તેલું કાેઇ પ્રબલ કારણ હોય અને આરાધનાના નિશ્ચય આદિ હોય, તાે અપવાદના સ્થાને પણ ઉત્સર્ગને આચરી શકાય છે; પણ ઉત્સર્ગના સ્થાનમાં તાે અપવાદને આચરી શકાય જ નહિ.

ર. આથી સ્પષ્ટ છે કે-ચૌદશ અને ભાદરવા સુદ ચાથ ઉદયવાળી મળતી હોય, ત્યાં સુધી તેા કાઇ પણ રીતિએ પૂર્વતિથિમાં જવાય નહિ અને ઉત્તરતિથિમાં જવાની તેા કલ્પના પણ થઈ શકે નહિ. શ્રી હીરપ્રશ્નના પાડના અર્થ કરવામાં ભૂલ અને ખાેડી કલ્પના

૧. વળી આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ શ્રી હીરપ્રશ્નમાંના જે પાઠ સ્વાર્યો છે, તેનો અર્થ કરવામાં પણ બૂલ કરી છે અને તેના આધારે અઘિત કલ્પના પણ કરી છે. શ્રાવણ વદી o)) નો કે તે પછીની ભાદરવા સુદ ચાથ સુધીની તિથિઓ પૈકી કાઇ પણ તિથિના ક્ષય હાય ત્યારે, શ્રી કલ્પવાંચન ચૌદશે શરૂ કરાય છે; અને અમાવાસ્યાની કે તે પછીની ભાદરવા સુદ ચાથ સુધીની તિથિઓ પૈકીની કાઇ પણ તિથિની વૃદ્ધિ હાય ત્યારે અમાસે અગર એકમે શ્રી કલ્પવાંચન શરૂ થાય છે. આથી જ, પ્રશ્ન પૂછાયા છે કે—' ચૌદશે કલ્પ વંચાય અથવા અમાવાસ્યાદિની વૃદ્ધિએ અમાવાસ્યાએ કે એકમે કલ્પ વંચાય, ત્યારે છઠ તપ કચારે કરવો ?' આ પ્રશ્નના આધારે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજી એમ ઠરાવવા માગે છે કે—તે કાળમાં પૂનમ—અમાવાસ્યાની હાનિ—વૃદ્ધિએ તેરશની હાનિ—વૃદ્ધિ થતી નહોતી હાનિ—વૃદ્ધિ થતી નહોતી

જ! કારણ કે-ને તેમ થતું હાત, તા 'અમાવાસ્યાદિની વૃદ્ધિએ અમાવાસ્યાએ ' એવા શબ્દાે ન હોત પણ 'એકમ આદિની વૃદ્ધિએ એકમ' એટલા જ શબ્દાે હોત. અમાવાસ્યાની વૃદ્ધિએ બીજી અમાવાસ્યાએ શ્રી કલ્પવાંચન શરૂ થાય, એટલે તેને ઉદ્દેશીને છઠ કરનારને મુશ્કેલી ઉભી થાય કે-એ અમાસના છઠ કરવો ? જો એ અમાસના છઠ કરે, તા ચીદશે આહારના દિવસ કરવો પડે અને ચૌદશ તથા પહેલી અમાસના છઠ કરે, તાે બીજી અમાસે શ્રી કલ્પવાંચન શરૂ થતું હોવા છતાં, તે દિવસને આહારના દિવસ કરવો પડે. હવે જો અમાવાસ્થાની વૃદ્ધિએ તે સમયે તેરશની વૃદ્ધિ થતી હોત, તો આવી કાઇ મુશ્કેલી ઉભી થવા પામત જ નહિ, એટલે પ્રશ્નમાં અમાવસ્થાની વૃદ્ધિના ઉદલેખ હાત જ નહિ. તે પાઠના અર્થમાં, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ ' શ્રાવણવિદ અમાસ પહેલાંની બીજી કાઇ તિથિના ક્ષયે '-એમ જે જણાવ્યું છે તે તદ્દન ખાેડું છે, કારણ કે-શ્રાવણવદિ અમાસ પહેલાંની કાેઇ પણ તિથિના ક્ષય હોય, તાે તે શ્રી કલ્પવાંચનના અમાવાસ્યાએ કરવાના આરંભમાં ફેરફાર નિપજાવી શકતા જ નથી. વળી 'શ્રાવણવદિ અમાસ પછીની બીજી કાઈ તિથિની હાનિ-વૃદ્ધિએ ' ચૌદરો શ્રી કલ્પવાંચન આવે, તેમ કહેલું ખાેડું છે, કારણ કે-અમા વાસ્યાના કે તે પછીની ભાદરવા સુદ ૪ સુધીની તિથિઓ પૈકીની કાઈ પણ તિથિના ક્ષય હાય ત્યારે જ ચૌદશે શ્રી કલ્પવાંચન આવે છે. વળી અમાવાસ્થાદિની વૃદ્ધિની વાત હોવાથી માત્ર અમાસ કહે તે સ્વાભાવિક છે, નહિતર પ્રશ્ન એ પણ ઉઠે કે–પહેલા પડવો એમ કેમ કહ્યું નહિ ? ખરેખર, આ પાઠ રજૂ કરીને, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસૂરિજીએ, જુઠ્ઠો અર્થ અને જુઠ્ઠી કલ્પના કરવા છતાં, અમને લાભ જ કર્યો છે; કારણ કે-અમાવાસ્યાદિની વૃદ્ધિમાં અમાવાસ્યા જણાવવા દ્વારા તે કાલમાં અમાવાસ્થાની વૃદ્ધિએ તેરશની વૃદ્ધિ થતી નહેાતી જ-એવું સિદ્ધ કરવાને અંગે અમને તે પાઠ જણાવવાની જરૂર પડી નહિ અને હેતુ સિદ્ધ થયા.

# નવમા મુદ્દાના નિરૂપણના પ્રતિવાદ

#### પ્રવાષ શા માટે ?

વ. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસ્રિજીએ પોતાના નવમા મુદ્દાના નિરૂપણમાં પણ કહેવાઇ ગયેલી વાતોના પુનરૂચ્ચાર કરેલ છે, એથી તેના પ્રતિવાદ અત્રે પુનઃ લખવાની જરૂર નથી. જે દિવસે જે પર્વતિથિની સમાપ્તિ થતી હોય, તે દિવસે તે પર્વતિથિની આરાધના કરવાનું જણાવવાને માટે જ, ક્ષયમાં પૂર્વા તથા વૃદ્ધિમાં ઉત્તરા જણાવેલ છે; પણ પ્રાપ્ત થતી ઉદયતિથિની વિરાધના કરવાને માટે એ જણાવેલ નથી; તેમ જ, જે દિવસે જે તિથિની સમાપ્તિ ન હોય તે દિવસે તે તિથિની આરાધના કરવી-એલું જણાવવાને માટે પણ 'ક્ષયે પૂર્વા 'તથા 'बृद्धौ उत्तरा ' જણાવેલ નથી.

ર. અમે જે મન્તવ્યને શાસાનુસારી માનીએ છીએ, તે મુજબ આરાધના કરતાં આરાધ્ય પૈવીની સંખ્યા ન્યૂનાધિક બનતી જ નથી, જ્યારે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીના મન્તવ્ય મુજબ વર્તવામાં આવે, તો પૈવીની સંખ્યા અવશ્યમેવ ન્યૂનતા પામે છે અને તે અમાએ કલ્યાણકતિથિઓના વિગતવાર વર્શનમાં જણાવેલ છે.

વિ. સં. ૧૯૯૯ ના માગશર વદી ૧૪, મંગળ શ્રી જૈન સાહિત્ય મંદિર–પાલીતાથુા

વિજયરામચંદ્રસૂરિ

લવાદ ડૉ. પી. એલ. વૈદ્ય M. A. (Cal.); D. Litt. (Paris)

# એમણે શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈ લાલભાઈની મારફત માેકલી આપેલા નિર્ણય તથા તેનું ભાષાન્તર

[આ લવાદી ચર્ચા, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી અને પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયરામ- યન્દ્રસ્રીધરજી મહારાજ—આ ખેની જ વચ્ચે યોજએલી હોવાથી, આ બન્ને ય આચાર્યોની સમ્મતિથી, આ ચર્ચાના નિર્ણયને માટે, શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈ લાલભાઈએ લવાદની નિમ્રાંફ્રિક કરીને, આ ચર્ચા અંગેનાં બન્ને ય આચાર્યોનાં સઘળાં લખાણા તથા બન્ને આચાર્યોએ બીજું જે કાંઈ પણ સાહિત્ય માકલાવેલું તે પણ, શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈએ લવાદશ્રીને માકલી આપ્યું હતું. બન્ને આચાર્યોનાં બધાં લખાણોને લવાદશ્રીએ તપાસી લીધા ખાદ, શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈ, મીખિક પૃચ્છા કરવાને માટે લવાદશ્રીને પાલીતાણા લઈ આવ્યા. લવાદશ્રીએ, ત્રણ દિવસા દ્વારા પાતાને બન્ને ય આચાર્યોને જે પૂછવું હતું તે પૂછી લીધું અને બન્ને ય આચાર્યોએ જે કાંઈ કહ્યું તે સાંભળી લીધું. તે દરમ્યાનમાં, શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈ અને લવાદશ્રી—એ બન્નેની રૂબરૂમાં, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ત્રિજીએ તથા પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયરામચન્દ્રસ્ત્રીધરજી મહારાજે, હવે લવાદ ડાંકટર પી. એલ. વૈદ્ય, શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈ મારક્ત જે નિર્ણય માકલી આપે, તે નિર્ણયને કખૂલ રાખવા સંબંધી લેખિત કરાર પણ કરી આપ્યા.

આ પછી, લવાદશ્રીએ પોતાના નિર્ણય શેઠ શ્રી કરતુરભાઈને માકલી આપતાં, શેઠ શ્રી કરતુરભાઈએ એ નિર્ણયની નકલા બન્ને ય આચાર્યો તરફ રવાના કરી. લવાદશ્રીએ પાતાના નિર્ણય સંસ્કૃત ભાષામાં લખવા ઉપરાન્ત, મજકુર નિર્ણયના ભાવના ખરાબર ખ્યાલ આપવાને માટે મજકુર નિર્ણયને લવાદશ્રીએ પાતે અંગ્રેજી ભાષામાં પણ લખ્યા હતા. ત્યાર બાદ, શેઠ શ્રી કરતુર- ભાઈએ, લવાદશ્રીના સંસ્કૃત ભાષામાં અપાએલા ચૂકાદાના ગ્જરાતી ભાષામાં તરન્તુમા કરાવીને, તે પણ પ્રગટ કર્યો હતા.

આ પુસ્તકના આ ' લવાદી ચર્ચા-વિભાગ ' માં, અત્યાર સુધીમાં બન્ને ય આચાર્યોનાં લખાણા અપાયાં છે. હવે—

- (૧) લવાક ડૉ. પી. એલ. વૈદ્યના આવનારા નિર્ણયને અંગે, બન્ને ય આચાર્યાએ જે લેખિત કરાર કરી આપ્યા હતા, તેની નકલ ઃ
- (ર) લવાદ ડૉ. પી. એલ. વૈદ્યે પાતાના જે નિર્્યુય સંસ્કૃત ભાષામાં શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈ ઉપર માકલી આપ્યા હતા, તેની નકલ ઃ
- (3) લવાક ડૉ. પી. એલ. વૈદ્ય પાતાના સંસ્કૃત ભાષાના નિર્ણયના જે ભાવને પાતે જ અંગ્રેજી ભાષામાં અંકિત કરીને, શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઇ ઉપર માકલી આપ્યા હતા, તેની નકલ : અને—
- (૪) લવાદ ડૉ. પી. એલ. વૈદ્યે પાતાના જે નિર્ણય સંસ્કૃત ભાષામાં શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈ ઉપર માકલી આપ્યા હતા અને જેના તરજીમા કરાવીને શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈએ પ્રગઢ કર્યા હતા, તે તરજીમાને યથાશકથ જાળવીને અમાએ કરેલા નિર્ણયના પૂર્જરાતુવાદ :
- —આ ચારેય લખાણા ક્રમસર આપવામાં આવે છે. અંગ્રેજમાં અક્ષરાની ઉપર–નીચેની જરૂરી નિશાનીઓ, છાપખાનામાં નહિ હોવાથી, આપી શકાઈ નથી. —સં.]

#### ા શ્રી ૫

તિથિચર્ચાને અંગે અમે બન્નેએ: આચાર્ય મહારાજ સાગરાનન્દસ્ત્રીશ્વર અને આચાર્ય રામચન્દ્રસ્ત્રિજીએ: જે જે મુદ્દાઓ ઉપસ્થિત કર્યા તથા તેના સમર્થનમાં જે લખ્યું અને ખંડનમાં જે લખ્યું તે કસ્તુરભાઈ લાલભાઇ મારફત ડાંક્ટર પી. એલ. વૈદ્યને માેકલી આપવામાં આવેલું તેના ઉપર વિચાર કરી અમા બન્નેની રૂબરૂ ચર્ચા કરી ડાંક્ટર પી. એલ. વૈદ્ય તેમના નિર્ણય કસ્તુરભાઈ લાલભાઈ મારફત માેકલી આપે તે સઘળા ઉપર અમાે બન્ને તેમ જ અમારા શિષ્ય-સમુદ્દાય કાેઈ પણ જાતની મીખિક અથવા લેખિત ટીકા પ્રગટ કરશે નહિ અને છતાં જે કાેઈ કરશે તો તેને અમારી આજ્ઞા બહાર જાહેર કરવામાં આવશે.

૭–૩–૧૯૪૩ પાલીતાણા આન-દસાગર દ. પાતે વિજયરામચંદ્રસૂરિ. तिथिवृद्धिक्षयमुद्दिश्याचार्यश्रीसागरानन्दस्रीगां तथा आचार्यश्रीविजयरामचन्द्रस्रीणां विवादे

# मध्यस्थस्य निर्णयपत्रम् ।

#### मध्यस्थः

पुण्यपत्तनस्थवाडियाकॅालेजाय्यविद्यामन्दिरनियुक्तः एम्. ए., तथा डी. लिट्. इलुपाधिद्वयधारी संस्कृतप्राकृतादिभाषाप्रयानाश्यापकः

वैद्योपाहः श्रीपरशुरामशर्मा

उमास्त्रातिवचः प्रघोषत्वेन प्रसिद्धं 'क्षये पूर्वा तिथिः कार्या वृद्धो कार्या तथोत्तरा ' इति श्लोकार्धमृद्दिय आचार्यश्रीसागरानन्दस्रीणां तथा आचार्यश्रीविजयरामचन्द्रस्रीणां तिथिक्षयवृद्धिविषयक्षो महान् मतभेदः प्रादुरभूत् । स च मतभेदः इत्थं समुत्तिष्ठति । यदा योधपुरीयचण्डांशुचण्डपञ्चाङ्गे
तिथीनां, विशेषतः पर्यतिथीनां, क्षयो वृद्धिर्वा प्राप्नोति तदा आराधनार्थं का तिथिः स्वीकर्तव्येति
विषयमिममधिकृत्योभयेषामण्युपरिनिर्दिष्यनामाचार्याणां भिन्नमेव प्रस्थानं प्रादुरासीत् । तदस्मिन् विथये आगमादिशास्त्राणां पर्यास्रोचनेन तथा जीतव्यवहारसमास्रोचनेन च कतरस्य प्रस्थानस्य प्रामाण्यं शास्त्रसिद्धत्वं चेति प्रश्नस्य निर्णयार्थं प्रवृत्ता वयम् ।

विक्रमार्कसंवत्सरस्य १९९२ तमे तथा १९९३ तमे संवत्सरे भाद्रपदमासस्य शुक्कपक्षे चण्डां-शुचण्डुएञ्चाङ्गानुसारेण पञ्चम्यास्तिथेर्वृद्धिर्देष्टा । सा च पञ्चमी युगप्रधानकालकाचार्यसमयात्प्राक् चतुर्विधस्थापि श्रीजैनसंधस्य सांवत्सरिकप्रतिक्रमणस्य तिथिरिति पर्वतिथित्वेन प्रसिद्धिमगात् । आचार्यश्रीसागरानन्दस्रिभिरद्यापि सा प्रधानपर्वतिथिरिति प्रतिपाद्यते । कालकाचार्यैस्तु कस्य-चिटाको विक्रप्तिमनुरुध्य इन्द्रमहनाम्ना प्रसिद्धेन भाद्रशुक्रपञ्चम्यां निश्चितेन देशविरोषे प्रसिद्धेन सर्वजनस्वीकृतेन महोत्सवेन विरोघो मा भूदिति भाद्रशुक्ठपञ्चमीं परित्यज्य भाद्रशुक्रचतुर्थ्या सांवत्सरिकं प्रतिक्रमणं संक्रामितम् । ततः प्रभृति भाद्रशुक्कपश्चमीस्थाने भाद्रशुक्लचतुर्थी सांवत्स-रिकप्रतिक्रमणस्य दिवस इति सर्वेणापि श्रीजैनसंघेन स्वीकृता । एवं च पञ्चमीस्थाने भाद्रशुक्ल-चतुर्थी पर्वतिथिः संञ्जाता संवत्सरीति लोके प्रसिद्धा । तस्यामेवाद्यतनः सकलोऽपि श्रीजैनसंघः सांक्तसरिकं प्रतिक्रमणं समाचरित । किं तु चण्डांशुचण्डपञ्चाङ्गे भाद्रशुक्लपञ्चम्या वृद्धि दष्ट्वा आचार्यश्रीसागरानन्दसूरिभिः १९९२ तमे विक्रमार्कसंवत्सरे तृतीयाया वृद्धि कृत्वा प्राप्तायां चतुर्थ्या, लैकिकपञ्चाङ्गानुसारेण तु प्रथमपञ्चम्यां, रविवासरे संवत्सरी समाराधनीया इति स्वशिष्येभ्यः समादिष्टम् । आचार्यश्रीविजयरामचन्द्रसूरिभिस्त लौकिकपञ्चाङ्गानुसारेण प्राप्तायां चतुर्थ्या शनिः वासरे सा समाराधनीयेति स्वशिष्येभ्यः समाक्षण्तम् । आगामिनि १९९३ तमे विक्रमार्कसंवत्सरेऽपि लौकिकपञ्चाङ्गानुसारेण भाद्रशुक्लपञ्चम्या वृद्धिरभृत् । तदापि आचार्यश्रीसागरानन्दसूरिभिस्तु-तीयाया वृद्धि कृत्वा प्राप्तायां चतुर्थ्यां, स्टौकिकपञ्चाङ्गानुसारेण तु प्रथमपञ्चम्यां, गुरुवासरे संव-त्सरीसमाराधनं निश्चितम् । आचार्यश्रीविजयरामचन्द्रसूरिभिस्तु लौकिकपञ्चाङ्गानुसारेण प्राप्तायां चतुर्था बुधवासरे तदाराधनं कर्तव्यमिति निश्चितमासीत् । तच्छिष्यैः साधुभिः श्रावकैश्च स्वस्वाः चार्यनिदेशमन्सत्य तथान्छितम् ।

संवत्सरी नाम सकलस्यापि श्वेताम्बरमूर्तिपूजकजैनसंघस्य पर्युषणापर्वमध्यपतितः पावनो

दिवसः । स खलु सकलेन समग्रेण च संघेन संभ्याराध्यते । किं तु उपरिनिर्दिष्टे संवत्सरद्वये तदाराधना भिन्नयोरेव दिनयोर्जातेति महत् संघमेदस्थानमेतिदिति विपादाक्लैः श्रीसंघप्रधानैः संवत्सरीतिथिनिश्चयार्थं तथा तत्संबद्धानामेवंभृतानामन्येषामपि विवादपदानां निर्णयार्थं द्वयोरा-चार्ययोर्मतसेदिनराकरणार्थं च बहवः प्रयत्नाः इताः । निष्फलाश्च ते प्रायः सर्वेऽपि संजाताः । अन्ततो राजनगरस्थर्जनसंघप्रधानेष्वन्यतमैः श्रेष्टिश्रीकस्तुरभाइमहोद्यैरुभयेषामप्याचार्याणामनुमित-मिधागम्य विवादस्थानमेतत् कस्मैचित् सर्ववादिप्रतिवादिसंमताय मध्यस्थाय निर्णयार्थं समिप्तव्यं तिन्नर्णयश्चोभयैरप्याचार्यैर्निर्मायं प्रतिपत्तव्य इति निश्चितम् । तच्च मध्यस्थपदं श्रेष्टिश्चीकस्तुरभाइमहोदयानां विश्वापनामनुरुध्यासमाभिः स्वीकृतम् ।

श्रेष्टिश्रीकस्तरभाइमहोदयैरुभयेऽप्याचार्याः स्वस्वमतप्रतिपादनं न्यायालयप्रविष्टवादिप्रतिवादिः मतस्थापनापद्धतिमनुस्त्य लेखारूढं कृत्वा प्रेपितव्यमिति विक्वापिताः । तां विक्वप्तिमनुस्त्य आचार्यश्रीसागरानन्द्स्रिभिस्तिथिवृद्धिक्षयविषयकाणि नव पदानि विमर्शस्थानानीति कृत्वा तद्यु-रोघेन स्वसिद्धान्तस्थापनं लेखारूढं कृत्वा श्रेष्ठिश्रीकस्तुरभाइमहोदयेभ्यः प्रेपितम् । आचार्यश्री-विजयरामचन्द्रसूरिभिरपि तमेव विषयमधिकृत्य विमर्शार्थं पञ्चविंशतिः पद्मनि निश्चित्य तद्वरोधेन स्वसिद्धान्तविवरणं विरिचितम् । तद्पि लेखारूढं कत्वा श्रेष्टिश्रीकस्तुरभाइमहोद्येभ्यः पदत्तम् । ततश्चाचार्यश्रीसागरानन्दसूरीणां लेखारूढं स्वमतस्थापनं खण्डनाय परामर्शाय वा आचार्यश्रीविजय-रामचन्द्रस्रिभ्यः समर्प्य तन्मतमपि खण्डनार्थमनुविमर्शार्थं वा आचार्यश्रीसागरानन्दस्रिभ्यः प्रदत्तम् । उभयैरण्याचार्यैः स्वीयोऽनुविमश्चों लेखारूढः श्रेप्टिश्रीकस्त्रभाइमहोदयेभ्यः प्रेषितः । तदेवम्भयेषामप्याचार्याणां स्वमतस्थापनं परपक्षविमर्शश्चेति सर्वमेवैतल्लेखारूढमभूत् । स्वस्वमतः स्थापनार्थमुपयुक्ताः शास्त्रपाठा अप्येतैराचार्येः अंशोद्धाररूपेण पत्रारूढाः इताः । तथा चैतेषां शास्त्रपाठानां मूलपुस्तकान्यपि तत्रस्थस्यसिद्धान्तसमर्थनोपयुक्तान् प्रन्थसंदर्भविशेपानधोरेखाङ्कितान् कृत्वा प्रेषितानि । ततश्च श्रेष्ठिश्रीकस्तुरभाष्महोद्यैः उभयेपामप्याचार्याणां स्वस्वमतस्थापनम् , परपक्षप्रतिक्षेपपुरःसरं पुनः स्वमतप्रतिष्ठापनम्, शास्त्रपाठाः, शास्त्रपुस्तकानि च सर्वाणि पूर्वावलो-कनाय मध्यस्थाय समर्पितानि । मध्यस्थश्च सर्वेषामेषामापाततः पूर्वावलोकनं कृत्वा वादिप्रतिवा-दिनोर्मौखिकपरीक्षार्थं सिद्धगिरेरुपत्यकायां प्रतिष्ठितं पल्लोस्थानाभिधं पालिठानानगरं गतः । तत्र च तेन प्राक्षिकपदमध्यास्य दिनचतुष्टयपर्यन्तमुभयेषामप्याचार्याणां मतानि तत्कृतः प्रतिवादिमत-निरासश्च विस्तरेण श्रुतः । उभयेऽपि आचार्याः केवलं स्वशिष्यमेकं गृहीत्वा प्राक्षिकस्य पुरतः समुपस्थिताः । न कस्यापि न्यायविधिविद्यारदस्य लौकिकस्य साहाय्यमन्यतरेणापेक्षितं नापि तन्मध्यस्थेनोत्प्रेक्षितम् । तथापि महदेतत्प्रमोदस्थानं मध्यस्थस्य यदेतादशं साहाय्यमनपेक्ष्यैव उभयैरपि आचार्यः स्वस्वमतस्थापनं परपक्षनिरासश्च न्यायालयिववादपदसरिणमनुस्त्य प्रायो यथाव-त्संपादितः । प्रश्नप्रतिप्रश्नप्रवाहे च प्रायो गीर्वाणवाण्या १बोपयोगः कृतः क्विच गुर्करभाषायाः कविचः हिन्दीभाषायाः । प्रश्नप्रतिप्रश्नप्रवाहस्यान्ते एतन्निर्धारितमासीद् यद्विवादेऽस्मिन्ननुद्दिष्टानां प्रन्थानां, शास्त्रादीनां, तथा च कालिकपत्रादिषु मुद्रितानां लेखादीनां मध्यस्थेन विमशों नैव कार्यः। तथा च मध्यस्थनिर्णयः उभयैरप्याचार्यैनिर्मायं स्वीकर्तव्य इत्यपि तैः श्रेष्ठिश्रीकस्तरभाइमहोदयानां समक्षमेव स्वहस्तप्रःसरं प्रतिपन्नम् ।

आचार्यश्रीसागरानन्दस्रिमिरुत्थापितानां नवानां विवादपदानां तथा आचार्यश्रीविजयरामचन्द्र-स्रिमिरुत्थापितानां पञ्चविंशतिसंख्याकानां विवादपदानाम्, तथा तैः प्रेपितस्य स्वमतसमर्थनस्य प्रतिपक्षसण्डनस्य च, तथा मध्यस्थेन कृतायामुभयेषामप्याचार्याणां मौखिकपरीक्षायां समधिगतानां प्रश्नप्रतिवर्चनानां च यथावत्समालोचनेन पुरोनिर्दिष्टानि विवादपदानि संपरीक्षार्थं निर्णयार्थं च समुत्तिष्ठन्तीति मध्यस्थनिश्चयः । तानि यथा—

प्रथमम्--अस्ति वा श्वेताम्बरमूर्तिपूजकजैनसंघेनानुमतं अद्य यावदागमपरंपराप्राप्तं सिद्धान्त-टिप्पणापरपर्यायं जैनटिप्पणं यदव्यच्छिन्नपरंपरया संघेनोपयुज्यते ?

द्वितीयम्—अस्ति चेत्कथं तत्र सिद्धान्तिटिप्यणप्राप्तानां श्लीणानां वा बृद्धानां वा तिथीनामाग-मानुसारेण निर्णयः क्रियते ?

तृतीयम् नास्ति चेत्सिद्धान्तटिप्पणस्याब्युच्छिन्नः प्रचारः, कीदशं टिप्पणं पञ्चाङ्गं वा श्रीजैन-संघेनाधूना समृपयुज्यते ?

त्रीयम् सन्ति वा श्रीजैनसंघेन स्वीइते टिप्पणे तिथीनां वृद्धयश्च श्वयाश्च अधिकमासाश्च?

पवमम् यदि श्रीजैनसंघेन स्वीइते टिप्पणे तिथीनां वृद्धिश्वयो तथा अधिकमासाश्च विद्यन्ते,
तदा कीदशं शास्त्रमाश्चित्य तत्राराधनार्थं तिथ्यादिनिर्णयः क्रियते, कथं च तच्छास्त्रं व्याख्यायते
व्यवहारे वा प्रयुज्यते ?

पष्टम् कि तच्यास्त्रं केवलं साधारणतिथिविषये प्रयुज्यते उत पर्वतिथिविषयेऽपि?

सप्तमम्—सन्ति वा जैनागमानुसारेण तिथिनियताः काश्चिदाराधनाः यदर्थं तिथ्यादिनिर्णय आवश्यको भवति ?

अष्टमम्—आचार्यश्रीसागरानन्दस्रिभिरुमास्थातियचःप्रघोषत्वेन प्रसिद्धस्य "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या वृद्धौ कार्या तथोत्तरा " इत्यस्य ऋोकार्थस्य योऽथोंऽभिष्रेतः, सन्ति वा तद्र्थसाधकानि शास्त्राणि, विद्यते वा समर्थो जीतव्यवहारः ?

कामम् " क्षये पूर्वा तिथिः कार्या वृद्धौ कार्या तथोत्तरा " इत्यस्य स्ठोकार्धस्य जैनागमानु-सारतो मध्यस्थेन योऽधों निश्चितः, तस्य स्वीकारे भवन्ति भविष्यन्ति वा काश्चन विप्रतिपत्तयः पर्वापर्वतिथिसंकरादयः, उत्पर्धरन् वा आराधनासंकरादयः केचित् प्रायश्चित्तार्द्धा दोषाः ?

दशमम् किमत्र निगमनं कश्चान्तिमो मध्यस्थनिर्णयः ?

एषु दशसु विवादपदेषु मध्यस्थेनैवं निर्णीयते-

प्रथमे---नास्ति खलु अद्यत्वे सिद्धान्तटिप्पणस्य श्रीजैनसंघे प्रचारः । ब्युच्छिन्नमेव तत् ।

द्वितीय-नात्र विशिष्य उत्तरमावश्यकम् ।

तृतीय—सकलेनापि श्रीजैनसंघेन योधपुरीयं चण्डांशुचण्डपञ्चाङ्गमद्यत्वे लौकिकलोकोत्तरास्वा-राधनादिषु प्रयुज्यते ।

तुरीय-सन्तयेवात्र पञ्चाङ्गे तिथीनां वृद्धिक्षयौ अधिकमासाध्य ।

पश्चमे वृद्धिक्षयनिर्णायकं शास्त्रं तु " क्षये पूर्वा तिथिः कार्या वृद्धौ कार्या तथोत्तरा " इत्युमा-स्वातिवचःप्रघोषत्वेन प्रसिद्धः श्लोकार्धः । अस्यार्थश्च शास्त्रसिद्धप्रमाणानुसारेण मध्यस्थेन निश्चितः, स एव प्राह्योऽर्थः । तमेघार्थमनुसृत्य वृद्धिक्षयनिर्णयः कर्तव्यः ।

षष्टे — नैव विद्यते जैनागमेषु जैनशास्त्रेषु च शास्त्रमिदमुद्दिश्य तिथीनां पर्वापर्वरूपो विभागः।

सप्तमे चतुर्वद्यां पाक्षिकं चातुर्मासिकं च प्रतिक्रमणं भाद्रशुक्कचतुर्थ्या च सांवत्सरिकं प्रति-क्रमणिनत्याराधनाद्वयं तिथिनियतं इत्यते ।

अष्टमे—न शास्त्रप्रमाणैर्न वा जीतव्यवहारेण आचार्यश्रीसागरानन्दस्रिरिभिर्निर्दिष्टोऽर्थः सिध्यति । नवमे—मध्यस्थनिर्णीतार्थस्वीकारे न काश्चन विप्रतिपत्तयो न वा प्रायश्चित्तार्हा दोषाः प्रादुर्भवन्ति ।

दशमे--अन्ते यथानिर्दिष्टं निगमनं निर्णयश्च ।

अथ प्रतिचिवाद्पद्मुपपत्तयः-

## प्रथमं विवादपदम् ।

तत्र प्रथमविवादपद्विषयेऽयं नो निर्णयः, यथा अद्यत्वे तावित्सद्धान्तिटिप्णस्य श्रीजैनसंघे सर्वथैव प्रचाराभावः । आसीत् खलु पुरा सिद्धान्तिटिप्पणकस्य प्रचारः । तच्च टिप्पणकमाराधना-विषये प्रयुक्तमपि स्यात् । किं तु वैक्रमीयचतुर्दश्याः शताच्द्याः प्रागेव तादशं टिप्पणं व्युच्छिन्नर्मित यथार्थं प्रवादः । कदाचित्ततोऽपि पूर्वं व्युच्छिन्नं भवेदिति नो मितः । सिद्धान्तिटप्पणोच्छे-दमूलका पव प्रायः सर्वेऽपि पूर्णिमाखरतराञ्चलप्रभृतयो गच्छमेदाः श्वेताम्बरजैनसंघस्येति नः प्रतिभाति । तत्र तपागच्छीयमहोपाध्यायशीधर्मसागरमतेन पूर्णिमागच्छो वैक्रमीयकालगणनया ११५९ तमे संवत्सरे प्रादुरभूदिति सिद्धान्तिटप्पणकस्य ततोऽपि प्राग्विच्छेदः समभूदित्यनुमीयते । एवं चातीतासु नवसु शताब्दीषु सिद्धान्तिटप्पणकस्य सर्वथा अनुपयोगः सिध्यति ।

यत्सत्यं जैनीयशास्त्रप्रन्थेषु द्विविधस्य टिप्पणकस्योहेखा बहुपु स्थलेषु दश्यन्ते । तत्रैकं सिद्धान्तटिप्पणकं जैनटिप्पणकं वेति नाम्ना प्रसिद्धमासीत्। अन्यच लौकिकं टिप्पणमिति निर्दिश्यते । द्विविधस्यास्य टिप्पणकस्य प्रचारसमये कदाचित् सिद्धान्तटिप्पणकस्याराधनाविषूपयोगः लौकिक-टिप्पणकस्य च लौकिकव्यचहारेषूपयोगः स्यादित्यप्यतुमीयते ।

अथ कि नाम सिद्धान्तिटिप्पणकं कीदृशं च तदागमेषुपवर्णितमिति किचिदिव विचार्यते । श्वेताम्बरश्रीजैनसंघपरिगृहीतेषु पञ्चचत्वारिंशत्परिमितेष्वागमयन्थेषु सूर्यप्रज्ञप्तिश्चन्द्रपञ्चप्तिश्चेत्यु-पाङ्गद्वयम् । तत्र सिद्धान्तटिप्पणोपयुक्ताधन्द्रचारसूर्यचारतिथियुगसंवत्सरावमरात्रातिरात्रादयः केचन विषयाः क्वचित्संक्षेपतो निर्दिष्टाः क्वचिच टीकाकारेण मुख्यगिरिणा टीकायां विस्तरतः प्रपञ्चिताः। तथा अङ्गबाह्येषु ज्योतिष्करण्डक-लोकप्रकाशादिषु प्रन्थेष्वपि तादशा विषया उपवर्णिताः। मलयगिरीया विस्तृता टीकापि चन्द्रप्रश्नप्तिः, सूर्यप्रश्नप्तिः, ज्योतिष्करण्डकः इत्येतेषु अन्थेषृप-लभ्यते । ज्योतिष्करण्डको नामाङ्गबाह्योऽपि प्राचीनो प्रन्थः, यदुपरि पादलिप्ताचार्यः कापि टीका लिखितासीदिति मलयगिरीयटीकाया शायते । एतेषु प्रन्थेषु ये केचन टिप्पणोपयोगिनो विषयाः प्रतिपादितास्तदन्रसारेण सिद्धान्तिटिप्पणकं नाम कीदशमासीदिति किंचिदिवाधना बातुं शक्यते। तद्यथा-सिद्धान्तटिप्पणके युगं नाम पञ्चसंवत्सरपरिमितः कालः। तत्र प्रतियुगं १८३० अहो-रात्राणि, १८६० मिताश्च तिथयः । तत्र पञ्च संवत्सराः, षष्टिः सौरमासाः एकपष्टिः कर्ममासा द्वाषष्टिश्च चान्द्रमासाः । युगारम्भः श्रावणबहुत्वप्रतिपदि युगान्तस्त्वापाढपूर्णिमायाम् । युगमध्ये सौरचान्द्रमासयोर्थथावत्समावेशार्थं द्वावधिकमासी कल्प्येते, तौ च युगमध्ये पौपो युगान्ते चापाढ इत्यनेनैव क्रमेण प्राप्तुतः । अन्यस्य कस्यचिन्मासस्याधिकत्वेन प्राप्तिरेव नास्ति सिद्धान्तिटिप्पणे । अहोरात्राणां तिथीनां च युगमध्ये यथावत्समावेशार्थं प्रतियुगं त्रिशत् तिथयः, प्रतिसंवत्सरं च पद् तिथयः श्लीणा भवन्ति । पक्रवष्टितमायां तिथौ द्वाषष्टितमा निधनमुपयातीति द्वापष्टितमा तिथिः क्षीणेति व्यपदिश्यते । ताश्च क्षीणास्तिथयोऽपि नियतेनैव क्रमेण प्राप्तवन्ति ।

तत्र तिथिमानं चन्द्रचारेण निर्णीयते, अहोरात्रमानं तु सूर्यचारायत्तम्। एवमनयोग्रहयोश्चार-भेदादहोरात्रमानं तिथिमानं चोभयमपि भिन्नं भवति । तदर्थमेव प्रतियुगं त्रिश्चतिस्त्रथीनां १८३० अहोरात्रेषु समावेशार्थमेव क्षयः कल्प्यते । क्षयो नाम कापि दिने तिथेः सूर्योद्यास्पर्शित्वं, न तु परमार्थतस्त्रिथेः क्षयः । लौकिकपञ्चाङ्गे तु क्षयवत्तिथीनां वृद्धिरिप दश्यते । वृद्धा नाम सा तिथियां द्धिः सूर्योद्यं स्पृश्चति । सूर्यप्रक्षप्तौ पण्णामितरात्राणां निर्देशो दश्यते, किं तु अतिरात्रः तिथिवृद्धिः इत्येतौ शब्दौ न पर्यायभूतावित्यपीहावश्यं वक्तव्यं भवति ।

सिद्धान्तिटिप्पणके प्रतियुगं त्रिंशत् , प्रतिसंवत्सरं च षद् तिथयः क्षीणा भवन्तीत्युक्तमेव पुर-

स्तात् । तिद्विषयकाः केचन विशेषा अवद्यमत्र निर्देष्टव्याः । प्रथमं तावद् भाद्रशुक्लपक्षे पञ्चस्विष संवत्सरेषु कस्या अपि तिथेः क्षयो नास्त्येव । युगमध्ये तृतीयसंवत्सरे पौपपूर्णिमायास्तथा युगान्ते पञ्चमे संवत्सरे आपादपूर्णिमायाः क्षयो नियतः । प्रथमे संवत्सरे चैत्रशृष्णाष्टमी श्रीयते । द्वितीयसंवत्सरे आध्वनशृष्णस्य, तथा चतुर्थे संवत्सरे चैत्रवहुलपक्षं चतुर्दश्याः क्षयो भवति । सन्ति चान्या अपि श्रीणास्तिथयः, परं प्रस्तुते विवादे नात्यन्तं ता उपयुक्ता इति निर्देशस्तासामत्रोपेक्ष्यते । तदेवं सिद्धान्तिष्टिपणकस्य विशेषाः प्रपञ्चिताः ।

इटमिटानीं विचार्यते—आसीद्वा कदाचित् तिथिवारनक्षत्रयोगकरणेति पञ्चभिरङ्गेः परिपूर्ण सिद्धान्तटिपणं यहाँकिकेन टिप्पणेन सह सर्वथा अन्ववादीत्? आसीदेव तादशं परिपूर्ण सिद्धा-न्तटिपणं किंतु अद्यत्वे तद व्युच्छिन्नमिति पारंपर्यम् । मध्यस्थेन च साग्रहं पृष्टेराचार्यश्रीसाग-रानन्दस्रिभरिप प्रतिपन्नमेत्वद्धुना सूर्यप्रज्ञप्त्यादिग्रन्थाधारेणापि सिद्धान्तटिप्पणविरचनं नैव शक्यमिति । किमर्थमिति पुनः पृष्टाश्च ते प्यमवद्न् यथा चन्द्रसूर्यप्रज्ञप्त्यादित्रन्थेषु केवलं चन्द्र-सर्वचारा उपवर्णिताः । नक्षत्रादिचारविषयका अन्था जैनागमेण्वधुना नैवोपलभ्यन्त इति केवलं जैन-सिद्धान्ताश्चयेण दिष्पणनिर्माणमशक्यमेवेति । अस्माकमप्येवं प्रतिभाति यदनेनैव कारणेन सिद्धा-न्तरिपाणनिर्माणपरंपरा ब्युच्छिन्नेति । ब्युच्छिन्नायां च परंपरायां तादशं टिप्पणमपि ब्युच्छिन्नम् । व्यक्तिवास्थैतस्य न पुनः प्रचारः शक्यः । लोकव्यवहारसाधनार्थं तु टिप्पणमावश्यकं तुत् लौकि-कटिप्पणम् । सिद्धान्तर्टिप्पणब्युच्छेदानन्तरमिद्मेव लौकिकं टिप्पणं श्रीजैनसंघेनापि समाहतं स्यात । उभगेष्यपि लांकिकलोकोत्तरव्यवहारेषु तदेवोपयुक्तं भविष्यति । वाचकमुख्योमास्वातिसमयेऽपि ताद्यास्य लौकिकपञ्चाङ्गस्य प्रचारो भवेदिति नो मतिः । श्रीजैनसंघेन समादतं लौकिकं पञ्चाङं तदेव स्याद्यक्षेद्रिक्षपरंपरया प्राप्तं यचाद्यतनत्वे प्रहलाघवीयमिति प्रसिद्धं तेनैव सदशं स्यादित्यः तुमीयते । एतदेव वैदिकपरंपराप्राप्तं पञ्चाङ्गं श्रीजैनसंघेन स्वीकृतम् । एतस्मिन् पञ्चाङ्गे प्रतिसंव-त्सरमुपदशास्तिथयः क्षीणा दश्यन्ते पञ्चपाश्च वृद्धाः । न केवलं पौपापाढी कि त्वन्येऽपि बहवो मासाः श्रावणभाद्रपदादयः येऽधिकमासत्वेन प्राप्तुवन्ति । यत्प्रभृति चैतादशं लौकिकपञ्चाङ्गं सर्व-संव्यवहारार्थं श्रीजैनसंघेन स्वीकृतम् , तत्प्रभृति क्षीणानां वृद्धानां च तिथीनामाराधनाया नियामकं तथाधिकमासप्राप्तो मासायाराधनानियामकं च किमपि शास्त्रं भवेदेव। यतस्तिथी श्लीणायां तद्वत-माराधनं न श्रीयते नापि बृद्धायां वर्धते । तदर्थमेव च प्रायो वाचकमुख्यैराचार्योमास्वातिभिः सक-हजैनकाखोपशाखाभिमतग्रन्थरचनाधुरीणैः " क्षये पूर्वा तिथिः कार्या बृद्धौ कार्या तथोत्तरा " इत्ये-वंप्रकारकं शास्त्रं संप्रथितमिति नो मतिः । तस्मात्प्रथमं विवादपद्मुद्दिश्य अस्माकमैतादृशो निर्णयः-सिद्धान्तरिष्यणापरपर्यायजैनरिष्पणस्य प्रायो वाचकमुख्योमास्वातिसमये एव ब्युच्छेदः संजातः। सति संश्वे, वैक्रमीय ११५९ तमात्संवत्सरात्प्रागेव निश्चयेन सिद्धान्तटिप्पणकं व्युच्छिन्नमासीत्। तन्मुलका एव प्रायः श्रीश्वेताम्बरजैनसंघे गच्छभेदाः संजाताः येषु पूर्णिमागच्छो वैक्रमीय ११५९ तमे संवत्सरे प्रादर्भतः प्रथमं स्थानं लभते । खरतरमञ्छीयप्रधानाचार्यः श्रीजिनप्रभस्रिरिभवैकमीय १३६३ तमे संबन्तरे विरचितायां विधिमार्गप्रपायां सिद्धान्तटिज्यणोच्छेदस्येदं प्रथमतया स्पष्टमेव तिर्देशः कृतः समुपलभ्यते । तदुत्तरं सिद्धान्तटिष्पणोच्छेदं प्रति त नैय काचित्संशीतिरस्मन्मन-सीति निर्मायमभिष्रेमः ।

व्युच्छिन्ने च सिद्धान्तिटिप्पणके चतुर्विधेनापि श्रीजैनसंघेन स्त्रौकिकटिप्पणस्य प्रामाण्यमभ्यु-पात्य लोकिकलोकोत्तरिक्रयाकलापो निष्पादितः। आसन् खलु तिस्मिन् पञ्चाक्षे उपदशाः श्लीणितिथयः पञ्चषाश्च बृद्धाः, यनमूलकाः श्रीजैनसंघे वहवो विप्रतिपत्तयो विवादाः संघमेदाश्च समुद्रपद्यन्तेत्यु-परिष्ठादवोचाम । तिथिनिर्णयार्थं, विशेषतिस्तिथिक्षयवृद्धिविमर्शमुद्दिस्य, प्रवृत्तेषु सर्वेष्विप ग्रन्थेषु तपागच्छीयैरुमास्वातियवः प्रघोषस्य सर्वथा प्रामाण्यं स्वीकृत्य तिथिनिश्चयः कृतः। युगप्रधानकाल-काचार्यैः परिवर्तितां सांवत्सरिकप्रतिक्रमणस्य तिथि तथा च तन्मूलकां चातुर्मासिकप्रतिक्रमणस्य तिथि वर्जियत्वा तपागच्छीयानां न किमिष परिवर्तनमिमतमासीत्। तपागच्छीयैराचार्यैयेषु प्रन्थेषु तिथिविचारः कृतस्तेषु सर्वेष्वपि प्रन्थेषु सिद्धान्तदिष्णणकस्य व्युच्छेदोऽभ्युपगतः उमास्वातिवचः प्रघोषश्च प्रामाणिकत्वेन स्वीकृतः। ते चेमे प्रन्थाः—

१. तपागच्छनायकाचार्यश्रीरत्नशेखरस्रिविरचितं स्वोपश्वटीकासहितं श्राद्विधिप्रकरणम् । इदं प्रकरणं वैक्रमीय १५०५ तमे संवत्सरे विरचितम् । प्रकरणस्थान्ते—

विधिवैविध्याच्छुतगतनैयत्यादर्शनाच्च यरिकचित् । अत्रोत्स्त्रमस्च्यत तन्मिथ्यादृष्कृतं मेऽस्तु ॥

इत्यत्र ग्रन्थकारसमये विधीनां वैविध्यं तथा आगमग्रन्थेषु निश्चितस्य कस्यापि मतस्यादर्शनं सूच्यते । अस्मिन् ग्रन्थे १५२ तमे पत्रे तिथिनिर्णयो दृश्यते 'तिथिश्च प्रत्याख्यानवेलायां यः स्यात्' इत्यारभ्य । अन्ते चोमास्वातिवचःप्रघोषो निर्दिष्टः । ब्याख्या तु तस्य प्रघोषस्य नैव प्रदत्ता ।

२. तपागच्छीयमहोपाध्यायश्रीधर्मसागरविरचिता स्वोपश्रटीकासहिता तत्त्वतरिक्षणी । इयं वैक्रमीय १६१५ तमे वत्सरे विरचितिति ग्रन्थान्ते निर्देशः । ५तैरेच महोपाध्यायश्रीधर्मसागरैः प्रवचन-परीक्षा नाम ग्रन्थो विरचितः । ५तयोर्द्वयोरिष ग्रन्थयोर्विशेषतस्तन्त्वतरिक्षण्यां विस्तरेण तिथिचर्चा कृता इश्यते । तत्र

' तिहिवाए पुव्वतिही अहिआए उत्तरा य गहियव्वा '

इतीमां वाचोयुक्तिमाश्चित्योमास्चातिवचः प्रघोषस्यैव प्राष्टतभाषया अनुवादः । चतुर्दश्याः क्षये पाक्षिकं प्रतिक्रमणं त्रयोदश्यामेव कर्तव्यं न पूर्णिमायामित्युक्तम् । तिथिवृद्धिमुद्दिश्य

संपुष्ण त्ति अ काउं बुड्हीए घिप्पई न पुन्यतिही । जं जा जंमि हु दिवसे समप्पई सा पमाणं ति ।)

इत्युक्तम् । मासवृद्धिमुद्दिश्य च

मासस्स वि विड्ढीए पढमो मासो पमाण नो भणिओ । लोउत्तरंमि लोइयपहंमि न पह नपुंस ति ॥

इत्यत्र हौिकके इव होकोत्तरे विषये अधिकमासस्य वृद्धतिथेश्चापभुत्वं नपुंसकत्वमिकवित्करत्व-मुपदिष्टम् । महोपाध्यायधर्मसागरास्तु खरतराचार्यश्रीजिनप्रभविरचितां विधि(मर्ग)प्रणं नामग्राहं निर्दिशन्ति, उहिस्तनित च मुद्रितपुस्तकस्थं ११८ तथा ११९ तमे पत्रे दत्तं पाटम् ।

अनेनैव ग्रन्थकारेण 'उत्सूत्राद्घट्टनकुळकम् ' इति ग्रन्थो विरचितः । तत्खण्डनपरः उत्सूत्रखण्डनम्

नाम ग्रन्थः खरतराचार्यश्रीगुणविनयेन् वैक्रमीय १६६५ तमे वत्सरे विरचितः ।

सरतराचार्यश्रीजिनप्रभसूरिभिः वैकमीय १३६३ तमे संवत्सरे विरचितः विधिमार्गप्रण नाम ग्रन्थोऽपि सिद्धान्तटिप्पणोच्छेदविषये विद्याच्योच्लेखमईति । तिथ्यादिविषयकं प्रतिपादनं तु सरतर-गच्छीयानां तपागच्छीयैर्नैवाभ्युपगम्यते ।

तदेवं समालोच्यमानेषु सर्वेषु प्रन्थेषु विधिमार्गप्रमा विरचनात्यागेव सिद्धान्तटिप्पणकं ब्युच्छि म्निमिति निर्णयः समापतित । ततोऽपि प्राक् शताब्दीद्वयं यावत्तस्य ब्युच्छेदः समजनीत्यनुमीयते । एवं च प्रायः संवत्सराणां नव शतानि सिद्धान्तटिष्पणस्य लौकिकलोकोत्तरेषुभयेष्वपि विधिषु सर्वथा अनुपयोगः सिद्धः ॥

## द्वितीयं विवादपदम् ।

प्रथमविवादपदनिर्णयेन सिद्धान्तिटिप्पणकस्य ब्युच्छेदोऽभ्युपगतः । अतो द्वितीयस्य विवाद-पदस्य निर्णयो यद्यपि नातीवापेक्ष्यते, तथापि तत्संबद्धमिदमिदानीं किंचिदिव विविच्यते । तद्यथा-यद्यपि सिद्धान्तटिप्पणकं व्युच्छिन्नं तथापि तहतो यस्तिथिश्चयरूपो विपयः स समीक्षामर्हति । तत्र सिद्धान्तिटिप्पणकेऽपि प्रतियुगं त्रिशक्तिथयः प्रतिसंवत्सरं च पर् तिथयो निधनमुपयान्तीत्यु-कमेव पुरस्तात् । तासु चित्रात्संख्याकासु तिथिषु पर् तिथयः पर्वतिथित्वेनाभ्युपगम्यन्ते । यद्या-चार्यश्रीसागरान्दस्ररीणां मतेन पर्वतिथीनां श्रय एव न भवति, तदा सिद्धान्तिटिप्पणप्राप्तानां पण्णां तिथीनां क्षये सति कि शास्त्रमनुरुध्याराधना कृता भवेत् , कि पूर्वासामपर्वतिथीनां क्षयेणोतान्यथा इति ते प्रयुक्याः । पौपपूर्णिमापाढपूर्णिमाक्षये च तयोः पर्वानन्तरतिथित्वात्त्रयोदस्याः क्षयं छत्वैव तयोराराधना तदानीं कता आसीदिति चेत्तेषां मतं तदा कि शाखं प्रमाणीकृत्य तैरेचमुच्यत इति ते प्रष्ट्याः । 'क्षये पूर्वा तिथिः कार्या ' इत्येव तच्छास्त्रमिति चेत् कथमस्य ऋोकपादस्य ' पर्वतिथीनां श्रये पूर्वासामपर्वतिथीनां क्षयः कार्यः ' इत्येतादशी व्याख्या शास्त्रेषु कापि न दश्यते इति तेर्व-कव्यम् । अस्माभिस्त्वेतादद्याः ऋोकार्थः कापि न दयः । तसादेव तादस्या व्याख्यायाः काप्यदर्शनाः द्ध्याहारादिभिर्वाक्यार्थनिर्णये दोषाच निर्मृष्ठैवाचार्यश्रीसागरानन्दस्रिभिरभीप्सिता ' क्षये पूर्वा तिथिः कार्या ' इत्यस्य ऋोकपादस्य व्याख्येत्यवस्यमभ्युपगन्तव्यं भवति । एवं स्थिते सिद्धान्त-टिणणकप्रचारकालेऽपि भ्रोणानां तिथीनां व्यवस्थार्थसुसासातिवचः प्रघोपत्वेन प्रसिद्धं ' क्षये पूर्वा तिथिः कार्या इत्येच्छास्त्रमन्यादशं वा पतदर्थप्रतिपादकं शास्त्रमावश्यकमेव । तथा ठौकिकटिप्प-णागतानां श्लीणानां वृद्धानां च तिथीनां व्यवस्थार्थं 'श्लये पूर्वा तिथिः कार्या वृद्धौ कार्या तथोत्तरा ' इति पादद्वयात्मकं शास्त्रमावश्यकमेव । पादद्वयस्योमास्यातिकर्तृकत्वं च पारंपर्थसिद्धम् । सिद्धान्त-टिप्पणोच्छेदानन्तरं तु लौकिकटिप्पणागतानां बुद्धानां श्लीणानां च तिथीनां व्यवस्थार्थं चरणद्वय-स्याविशेषणोपयोगः कृतः स्यादिति अविच्छिन्नपरंपराप्राप्तस्य चरणहयस्यान्यतरस्य वा चरणस्य प्रामाण्यं राङ्कितमपि तैव राक्यते । श्राद्धविधिप्रकरणम् , तत्त्वतरङ्गिणी, प्रवचनपरीक्षा इत्यादिश्रन्थेषु च तपागच्छीयनायकीभृतैराचार्येरुभयोरपि प्रामाण्यमविशङ्कं स्वीकृतमित्यपि नैव विस्मर्तव्यम् ॥

## तृतीयं विवादपदम् ।

प्रथमविवाद्यद्मीमांसायां निर्णीतमेवेदं यत्सिद्धान्तिटिण्पणं वैक्रमीयायां द्वाद्दश्यां शताच्यां ततो वा प्रागेव व्युव्छित्रमासीत् । व्युव्छिन्नेऽपि सिद्धान्तिटिण्पणं लौकिकलोकोत्तरव्यवहारसंपादनार्थं टिण्पणव्यवहारस्त्यावद्यक एव भवति । एवं सति कस्याप्यन्यस्य टिण्पणस्य श्रीजैनसंघे प्रचार आसीदेवेत्यभ्युपगन्तव्यमेवासमामिः । कीद्दशेन सन्तु तदा टिण्पणंन भवितव्यमिति विचार्यमाणे यद्धार्थत्वर्पोयेरन्यधर्मानुयायिभिरुपयुक्तं स्थात्तस्यैव टिण्पणस्य समानतन्त्रसिद्धान्तक्षपत्वाद् व्यवहारः संभवति । वेद्दश्मानुयायिभिर्यदेवाभ्युपगतं टिण्पणं तदेव प्रायो जैनसंघेनाभ्युपगतं भवेत् यतो वेदान्क्ष्योतिषेऽपि पश्चसंवत्सरमयमेव युगपरिमाणमासीत् । वैक्रमीय १४७३ तमे संवत्सरे विरचिते विचायस्त्रमार्थश्वाख्यं ग्रन्थे तु पर्युपणापर्वादितिथयो लोकिकटिण्पणानुसारेण प्राप्ता एव ग्राष्ट्या भवन्तिति निर्वेद्द्यो हर्यते । तथा सिद्धान्तटिण्पणव्युच्छेदानन्तरं संप्रतिटिण्पणकप्रवृत्तिस्तवनुसारेण च दीक्षाप्रतिष्ठादीनामाराधनं कार्यमिति प्रोक्तम् । तच्च संप्रतिटिण्पणकं (सांप्रतिकं टिण्पणकं) शैवटिण्पणकमिति नामग्राहं निर्दिश्यते । तद्दिण्पणानुसारेण प्राप्ताः श्रावणभाद्वपदादयोऽधिकमासा अपि स्वीहताः । तदेवं वैक्रमीय १४७३ तमात् संवत्सरात्प्रभृति पर्युपणापर्वदीक्षाप्रतिष्ठादिष्प्युक्तास्तिथयः तथा अधिकमासादयश्च संप्रतिटिण्पणानुसारेणैव प्रवृत्ताः । लौकिकटिण्पणं विना दीक्षाप्रतिष्ठाद्योऽपि

नैव यथावदनुष्ठातुं शक्याः। एवं सति पश्चदृश्याः शताब्दाः प्रभृति शैवटिष्पणस्य वा अन्यस्य वा कस्यिवत्सांप्रतिकस्य टिष्पणकस्य श्रीजैनसंग्रेन संप्रतिपत्तिः प्रमाणतः सिद्धा भवति। तरिमष्टिष्पण्यके तिथीनां वृद्धिश्वयौ, पौपापाढवदन्येषां श्रावणादीनामधिकमासानां च प्राप्तिरासीत्। तदेव लौकिक्रलेकोकोत्तरेषु सर्वष्वपि व्यवहारेषु अविशेषेणोपयुक्तमासीत्। अधुनातनैर्जेनसंघीयैः तादशस्य संप्रतिकटिष्पणकस्य स्थाने योधपुरीयं चण्डांशुचण्डुसंश्चकं पश्चाङ्गं स्वीकृतमिति जीतव्यवहारिसद्धमिदं चण्डांशुचण्डुसंश्चकं पश्चाङ्गं तिकिटिष्पणक्षस्य स्थानं व्यवहारिसद्धमिदं चण्डांशुचण्डुसंश्चकं पश्चाङ्गं तिकिटिष्पणक्षसं पश्चाङ्गं तिकितिष्याद्यस्य प्रमाण्यं श्रीजैनसंघेनाभ्युपगन्तव्यमिति निर्णीयते ॥

उभयेऽण्याचार्या योधपुरीयस्य चण्डांशुचण्डपञ्चाङ्गस्य लोकव्यवहारिवपये प्रामाण्यमभ्युपग-च्छिति। आचार्यश्रीविजयरामचन्द्रस्रयो लोकोत्तरव्यवहारिवपयेऽपि तस्य प्रामाण्यमभ्युपगच्छिति। आचार्यश्रीसागरानन्दस्रयस्तु लोकोत्तरेषु विषयेषु तस्य प्रामाण्यं नैवाभ्युपयन्ति। पर्वतिथीनां वृ-द्विश्तयविषये यच्छालौर्नाणीयते यच देवस्रतपागच्छीयानां जीतव्यवहारिसद्धां सामाचारीमनुसरित तदेव मतं ब्राह्ममिति तेपामाब्रहः। स तु नास्माकं समीचीनः प्रतिभाति। सिद्धान्तिष्टण्णस्याधुना व्युच्छेदात्तत्स्थाने श्रीजैनसंवेन लौकिकिटण्णस्याभ्युपगमाच सिद्धान्तप्राप्तानां टिण्पणविशेपाणां व्यवहारेऽनवतार एव। प्रतिपन्नमेव खलु आचार्यश्रीसागरानन्दस्रिभिर्यत्सिद्धान्तिटिण्णस्य पुनर-जीवनं पुनःप्रचारो वा नैव शक्यते, टिण्पणविरचनोपयोगिनां ब्रह्मक्षत्रचाराणामधुना जैनागमेण्य-दर्शनादिति। अपि च, आचार्यश्रीसागरानन्दस्रयो लोकोत्तरविषयेऽपि लौकिकपञ्चाङ्गप्राप्तौ श्राव-णभाद्रपदौ अधिकमासत्वेनाभ्युपगच्छन्ति, तद्गतौ च तिथीनां वृद्धिश्लयावेव केवलं नाभ्युपगच्छ-नतीत्यर्धजरतीयमेतन्मन्यामहे वयम्।

होकिकटिष्पणप्राप्तानां तिथीनां वृद्धिक्षयिषये आगमानुसारिणी जीतव्यवहारसिद्धा चेति या व्यवस्था तैः प्रतिपाद्यते सा चैवम्—

- १. स्टीकिकपञ्चाङ्गे यदा पर्वतिथीनां क्षयो दश्यते तदा पर्वतिथेः पूर्वस्या अपर्वतिथेः क्षयः कार्यः ।
- २. लोकिकपञ्चाङ्गे यदा पर्वतिश्रीनां वृद्धिर्दृश्यते तदा पर्वतिथेः पूर्वस्या अपर्वतिथेवृद्धिः कार्या।
- ३. होकिकपञ्चाङ्ग यदा पर्वानन्तरायास्तिथेः ( पृणिमाया अमावास्याया भाद्रशुक्लपञ्चम्याश्च ) वृद्धिक्षयौ दृश्यते, तदा पर्वतिथित्वाचतुर्दश्या भाद्रशुक्लचतुर्थ्याश्च वृद्धिक्षयायकृत्वा पूर्वतरवर्तिन्या-स्त्रयोदश्या भाद्रशुक्लतृतीयाया एव वृद्धिक्षयौ कर्तव्यौ ।

अपरं चार्चार्यश्रीसागरानम्दस्रय वि मन्यन्ते यद्देवस्रतपागच्छीयानामुपरिनिर्दिष्टेव सामाचारी शताब्दीच्यं यावत् जीतन्यवहारसिद्धेत । तैः प्रतिपादिताया व्यवस्थायाः शास्त्रसिद्धत्वं जीतन्यवहारसिद्धत्वं च पुरस्ताद्धिस्तरेण परीक्षिण्यामहे । इदं त्वचावश्यवक्तव्यं भवति यद्यदि आचार्यश्रीसागरानन्दस्रिभः सिद्धान्तटिष्पणकस्य पुनरुद्धारः पुनःप्रचारश्चापेक्ष्यते, तदा तैः प्रथममागः मानुसारेण तद्विरचनं, समानतन्त्रसिद्धान्तानृरीकृत्य तत्रस्थनृटिपूरणं च कर्तव्यम् । तदनन्तरं श्रीजैन-संघेन अन्यधर्मीयपञ्चाङ्गपरित्यागपूर्वकं पुनरुद्धृतस्य जैनपञ्चाङ्गस्यैव स्वीकारः कर्तव्य इत्यत्र प्रयतिन्वव्यम् । स्वीकृते च संघेन नृतने जैनटिष्पणे, तत्र पूर्णिमाममावास्यां च वर्जयित्वा कस्या अपि पर्वानन्तरिवेर्युद्धिक्षयाभावात् केवलं पूर्णिमामावास्यावृद्धिक्षयमुद्दिश्य कापि शास्त्रसिद्धा व्यवस्था प्रतिपादनीया । न च तैरीदशं किमध्यनुष्टितम् । न वा वयमेतादशस्य पथोऽनुसरणमनुमोदामहे कियासांकर्यसंभवात् प्रत्यवायान्तरदर्शनभयात्तन्मूलकसंघमेदभयाच । आचार्यश्रीसागरानन्दस्रीणां यथार्थं वैद्वष्याभिमानं वह मन्यमानैरस्माभिनृतनागमपञ्चाङ्गसिद्धये कश्चित् श्रावणबहुलप्रतिपदि समुचितो युगारम्भदिवसो लभ्यते न वेति निश्चयार्थं समीक्षितानि सुबहुन्युपलब्धानि पञ्चाङ्गानि, व च दृष्टः कोऽपि तादशो युगारम्भदिवस इत्यपि वयमत्र निर्दिशामः ॥

## विवादपदं चतुर्थम् ।

अतीतानां वहूनां संवत्सराणां चण्डांशुचण्डपञ्चाङ्गपुस्तकानि समुपळण्धान्यस्माभिः परीक्षितानि । तत्र प्रायः प्रतिसंबन्सरमुपद्शाः श्लीणास्तिथयः पञ्चषाश्च बुद्धास्तिथयः, तथा पौषाषाढौ वर्जयि-त्यान्येऽप्यधिकमासा दद्यन्ते श्रावणभाद्रपदादयः। अतस्तेषां प्रामाणिकत्वमकामैरप्याचार्यश्रीसागरा-नन्दस्रिप्रभृतिभिस्तपागच्छीयैरवद्यमभ्युपगन्तव्यमिति तुरीयविवादणद्विपयेऽस्माकं निर्णयः। श्रा-वणभाद्रपदादीनामधिकमासानां सिद्धान्तवाह्यानां प्रामाण्यं यथाचार्यश्रीसागरानन्दस्रिभिरभ्युपग-तमेव तथा सिद्धान्तवाह्यानां तिथीनां क्षयाः, ५वं सिद्धान्तवाह्यास्तिथीनां वृद्धयोऽपि तैरभ्युपग-न्तव्या इत्यर्थः । केनापि तपागच्छीयश्रावकेण वैकमीय १९४५ तमस्य संवत्सरस्य पञ्चाङ्गं 'जैन-धर्मनुं पञ्चाङ्ग इति नाम्ना मुद्रितम् । तत्रापि तिथीनां बुद्धिक्षयौ दश्येते इति सिद्धा तपागच्छीयानां वृद्धिक्षयाभ्युपगमपरंपरेत्यसिप्रेमः । नैषु केष्वपि पञ्चाङ्गपुस्तकेष्वागमनिर्दिष्टेन पथा तिथीनां क्षयो हुएः, हुप्रश्च श्रावणादयोऽधिकमासा वृद्धयश्च । तदेवं स्थितं सिद्धान्तटिप्पणस्य न्युच्छेदात्परं लौकिक-पञ्चाक्षप्राप्तावेद वृद्धिक्षयौ यथास्थितावभ्युपगन्तव्यौ, अभ्युपगतौ च तौ यथायथं लौकिके लोको-त्तरे च विषये प्रयोक्तव्याविति समीचीनः पन्थाः । आचार्यश्रीसागरानन्दसूरयः आगमविरुद्धाविष श्रावणभाद्रपदी लोकोत्तरविषयेऽपि अधिकमासत्वेनाभ्युपयन्त्येव । तत्त्रस्मिन्नेव विषये वृद्धिक्षया-नभ्युपगमस्तेषां कदाब्रह ६व नः प्रतिभाति । श्रावणभाद्रपदादीनामागमविरुद्धानामधिकमासानां होकिक इय होकोत्तरेऽपि विषयेऽभ्युपगमात्पर्वतिथीनामेव केवहं वृद्धिक्षयानभ्युपगमाचार्चाश्रीसा-गरानन्दसूरयोऽर्धजरतीयं न्यायमनुसरन्तीति यथार्थ एवायं प्रवादः ॥

# दिवादपदं पश्चमम्।

सिद्धान्तटिप्पणकस्य व्युच्छेदानन्तरं श्रीजैनसंघेन लौकिकलोकोत्तरेषु व्यवहारेषु लौकिकं टिप्पणमेव समाहतमित्युक्तं निर्णीतं च पुरस्तात् । तस्मिन् हि लौकिके टिप्पणे सिद्धान्तटिप्पणेऽगुपलभ्यमानाः पडिधकानां तिथीनामनियतभावेन श्लयाः, तत्र सर्वथैवानुपलभ्यमानास्तिथीनां बृद्धयः,
तथा पौपापाढवर्जमन्येषां केषांचन श्रावणभाद्रपदादीनां मासानामधिकत्वमित्येते विशेषा दश्यन्ते।
सूर्यप्रबुप्त्याद्यागमग्रन्थेषु यद्यपि तिथीनां श्लयो निर्दिश्यते, सन्ति च प्रतियुगं पञ्चपाः श्लीणाः पर्वतिथयः, तथापि तत्र कि शास्त्रमाधित्य श्लीणानां तिथीनामाराधनायां निश्चयः कार्य इत्येतिश्चयामकं
किमिप शास्त्रं नैयोपलभ्यते । पौपापाढौ तु वर्षावाससमयाद् विहः स्थिताचिति ताभ्यां प्रधानपर्वाराधनायां न कोऽपि विरोधः संभवति इत्येव शायस्तिद्वपयकं किमिप शास्त्रं नैय प्रणीतं स्थादिति संभाव्यते ।

अथ प्रथमं तावत् को नाम तिथीनां क्षयः, का च वृद्धिः, तथा कोऽधिकमासा इति किंचिदिचार्यते । तत्र तिथिमानं चन्द्रचारायत्तं क्वचिचतुष्पञ्चाराद्यद्येपिरमाणं क्वचिच पद्षिष्ठिटिकाषिरमाणमपि भवति । अहोरात्रपरिमाणं सूर्यचारायत्तं प्रायः उपपष्टिष्ठदिकामानं भवति । अतः
इदं संभवति यत्कस्मिश्चिद्दिने काचित् तिथिः सूर्योद्यं नैव स्पृशति काचिच तिथिर्दिनद्वये सूर्योद्यं
दयं स्पृशति । या च तिथिः सूर्योद्यं नैव स्पृशति सा क्षीणा तिथिरुच्यते, या च द्विः सूर्योद्यं
स्पृशति सा द्व्युद्यस्पर्शिनी वृद्धेत्यभिधीयते । यस्थिश्च चान्द्रमासे सूर्यो राश्यन्तरं न संकामित
सोऽधिकमासः । तिथीनां क्षये वृद्धौ वा तथा मासस्य वृद्धौ आराधनायाः क्षयो वृद्धिश्च नैव भवतः ।
अतिस्तिथिनिश्चयस्तिथिनिर्णयश्चावश्यको भवति ।

अथास्ति किंचिच्छास्त्रं यद् बुद्धिश्चयविषये तिथिनिर्णयाय नियुज्यते ? ओमिति बूमः । यद्यपि

सूर्यप्रक्षप्त्यादिष्वागमेषु न तादशं शास्त्रमुपलभ्यते तथाप्यागमवाह्येषु बहुषु त्रन्थेषु वाचकमुख्योमा-स्वातिवचःप्रघोषत्वेन प्रसिद्धं प्रामाणिकैस्तपागच्छीयैर्त्रन्थकारैर्वहुशः समुद्धतं

"क्षये पूर्वा तिथिः कार्या (ब्राह्मा) बृद्धौ कार्या (ब्राह्मा) तथोत्तरा "

इति स्ठोकपादद्वयमेवात्र विधायकं नियामकं च शास्त्रमिति शास्त्रकाराः समामनन्ति । यद्यपि स्ठोकार्धमिदमद्य प्रसिद्धेष्मास्वातिग्रन्थेषु नैव कापि दृश्यते, तथापि वहुशः पारंपर्यंण तस्योमास्वातिवनः प्रधोपत्वेन निर्देशान्नेव तस्याप्रामाण्यमुद्धेक्षितुमपि शक्यते । अस्मिश्च स्ठोफार्धे तिथीनां वृद्धिक्षययोरेव साक्षान्त्रिर्देशः । अतिदेशवाक्यार्थत्वास्वस्य श्लोकार्थस्याधिकमासविषयेऽप्युप्योगः कर्तुं शक्यः । कृतश्चैवंविधो विनियोगो महोपाध्यायश्चीधर्मसागरैः स्वीये ग्रन्थे । अस्मिस्तु शास्त्रे तिथिवृद्धिनिर्देश एवं ज्ञापयित यदुमास्वातिसमयेऽपि समुपलभ्यमानेषु टिप्पणेषु तिथीनां वृद्धिविज्ञातासीत् । तदेवमुमास्वातिवचः प्रधोपत्वेन प्रसिद्धमिदं तिथिक्षयवृद्धिविधिनियामकं शास्त्रं प्रमाणमिति सर्वेणापि श्रीजैनसंघेनाभ्युपगन्तव्यमस्यैव च विनियोगेन तिथिक्षयवृद्धिनिर्णयः कार्य इति निर्णियतेऽस्माभिः ।

आचार्यश्रीसागरानन्दस्त्यः 'आगमोद्धारक' इति यथार्थं विरुदं धारयन्तो विख्याताः। अन्ये-ष्विप शास्त्रेषु वैदुष्यमेषां पण्डितप्रकाण्डानिप विस्मापयित । शास्त्रप्रमाणकाः पारंपर्यप्रमाणकाः श्वेते । तथाप्यस्मत्कृतायां मौलिकपरीक्षायां यदेतैः " यद्यपि क्षये पूर्वा तिथिः कार्येति प्रथमस्य श्लोकच-रणस्य प्रामाण्यमस्माभिरभ्युपगम्यते, तथापि जैनटिष्पणके तिथीनां वृद्धिरेय नास्तीति वृद्धौ कार्या तथोत्तरा इत्यस्योत्तरचरणस्य प्रामाण्यं प्रत्येव नः संशयः" इत्युक्तं तक्षो महान्तं विस्मयं जनयित । यदि सिद्धान्तिटिष्पणकमय यावत् प्रसृतप्रचारमभविष्यत्तदैषामेतन्मतं विचारसहमभविष्यत् । सिद्धा-नतिटिष्पणोच्छेदाच लोकिकटिष्पणस्वीकाराचाधुनातनैनैतेषामेतन्मतं वयं सहामहे । तस्मात्

# " क्षये पूर्व तिथिः कार्या बृद्धौ कार्या तथोत्तरा "

इत्युभयोर्राप चरणयोस्तपागच्छीयैरन्यैरपि शास्त्रकारैर्भूयो भूयो निर्देशादेकादश्याः शताञ्चाः प्रभृति शास्त्रत्वेनाभ्युपगमादागमैः सहाविरोधाद् बहुभिरनुमतत्वाच जीतव्यवहारसिद्धमेव प्रामा-ण्यम् । सिद्धान्तटिप्पणोच्छेदः छौकिकटिप्पणस्वीकारश्चात्र कारणमिति शास्त्रमेवैतदिति निश्चयः ।

अथास्य शास्तस्य कोऽर्थः कथं च तच्छास्रं तिथीनां वृद्धिश्चयविपये विनियुज्यते इति किंचिद्विह विमृश्यते । विस्तरस्त्वन्यत्राष्टमविवादपद्विमशें भूयो भविष्यति । मीमांसादिशास्त्रकारैर्वाक्यार्थनिर्णये ये न्यायकलापा उपयुज्यन्ते तानाश्चित्य प्रथमचरणस्यैवमर्थः संजायते । स यथाक्षये पूर्व तिथिः कार्येति । टिप्पणके कस्याश्चित्तिथेः क्षये दृष्टे सति तत्स्थाने पूर्वा तिथिः कार्या । श्लीणतिथिविषयकमाराधनादिकं पूर्वस्यां तिथौ कार्यमित्यर्थः । अस्य चरणस्य विनियोगस्त्वेवम्—
यद्यष्टमी तिथिः श्लीणा भवति तदा तद्विषयकं तपथादिकं कियाजातं लौकिकटिप्पणागतायां
पूर्वस्यां सप्तम्यां तिथौ कर्तव्यम् । प्वं यदि चतुर्दशी श्लीयते तदा तदाराधनं पाश्चिकं प्रतिक्रमणं
लौकिकटिप्पणागतायां पूर्वस्यां तिथौ त्रयोदश्चां कार्यम् । पुणिमायाममाधास्यायां वा श्लीणायां तद्वतं तप आदिकं पाश्चिकप्रतिक्रमणेन सद्दाविरोधश्चेत्तदा लौकिकटिप्पणागतायां चतुर्दश्यामगुष्टेयम् ।
भादशुक्लचतुर्थ्या श्लीणायां सांवत्सरिकं प्रतिक्रमणं लौकिकटिप्पणागतायां चतुर्दश्यामगुष्टेयम् ।
भादशुक्लचतुर्थ्या श्लीणायां सांवत्सरिकं प्रतिक्रमणं लौकिकटिप्पणागुसारेण प्राप्तायां पूर्वस्यां तिथौ
तृतीयायां कार्यम् । द्वितीयचरणस्य 'गृह्वे कार्य त्र्योत्तरा' इत्यस्यार्थस्त्वेवम्-टिप्पणके कस्याश्चित् तिथेर्नृद्धौ दृष्टायां उत्तरा द्वितीया तिथिः कार्या । वृद्धतिथिविषयकमाराधनादिकं द्वितीयतिथौ कार्यमित्यर्थः । अस्य चरणस्य विनियोगस्त्वेवम्-यदा अप्रमी तिथिनुद्धा भवति, तदा तदा तपाश्चिकप्रितं लौकिकटिप्पणानुसारेण प्राप्तायां द्वितीयाप्टम्यामनुष्टेयम् । यदा चतुर्दशी वर्थते तदा पाश्चिकप्रति

क्रमणादिकं चतुर्दश्याराधनं द्वितीयचतुर्दश्यां कार्यम् । पूर्णिमामावास्ययोर्वृद्धौ तद्गतमाराधनादिकं द्वितीयपूर्णिमादिने द्वितीयामावास्यादिने चानुष्ठेयम् । भाद्रशुक्तचतुर्थ्या वृद्धायां सांवत्सरिकं प्रति-क्रमणं द्वितीयचतुर्थीदिने कर्तव्यमित्यर्थः ।

जानीमः खत्रु यत्पूर्णिमामावास्ययोः क्षये उमास्वातिवचःप्रघोषस्य पूर्वे कार्थविनियोगे भवन्त्येव विप्रतिपत्तयः केवांचित्मतेन । ताश्चेवम्-पूर्णिमामावास्ययोः क्षये तद्युष्ठानं पूर्वोक्तनियमानुसारेण चतुर्दक्यां प्राप्नोति । सा तु चतुर्दशी पाक्षिकप्रतिकमणेन व्यापृतेति 'क्षये पूर्वा तिथिः कार्या ' इति वचनातुसारेण पूर्णिमामावास्ययोराराधना चतुर्वद्यां क्रियते चेत्तदा चतुर्वशीविछोपप्रसक्तिः। विलोपप्रसक्ती च चतुर्देश्यां नियतं पाक्षिकानुष्ठानं कथमनुष्ठेयमिति बहवः शास्त्रकाराः संदेहदो-लामाह्नढाः, तदनसारिणश्चाचार्यश्रीसागरानन्दसुरिप्रभृतयः । हीरप्रश्ने त्वत्र या व्यवस्था सुच्यते सैव नः समीचीना प्रतिभाति । सा च व्यवस्था यथा-पूर्णिमामावास्ययोराराधना न पाक्षिकवित्त-थिनियता, किं तु अभिग्रहादिरूपा । अभिग्रहादीनामाराधनं तिथिनियतं नास्तीति पूर्वं पश्चाद्वाज-ष्टातं शक्यम् । इदमेवासिपेत्य हीरप्रश्ने ' पूर्णिमायां श्लीणायां तत्तपः कथं कार्यम् ' इति पृच्छायां 'त्रयोदशीचतुर्ददयोः, विस्मृतौ तु प्रतिपद्यपि ' इत्युक्तम् । पाक्षिकं प्रतिक्रमणं तु चतुर्दशीनियत-मिति चतुर्दश्यामेव तदनुष्ठेयम् । पूर्णिमामावास्ययोस्तु तपः पायोऽभिग्रहरूपमिति तस्य पूर्वं पश्चा-द्वातुष्ठाने न कोऽपि दोपः । पाक्षिकेणाविरोधे तु चतुर्दश्यामपि तत्कर्तुं शक्यत इति सूचनार्थमेव मन्यामहे 'त्रयोदशीचतुर्दश्योः' इत्यत्र चतुर्दशीनिर्देशः । यथा पाक्षिकं प्रतिक्रमणं चतुर्दशीनिय-तम् , एवं सांवत्सरिकं प्रतिक्रमणं भाद्रशुक्कचतुथ्यं नियतमिति तिथिनियतमेव तद्युष्टानम् । यत्स-त्यं युगप्रधानेभ्यःश्रीकालकाचार्येभ्यः प्राक् तदनुष्ठानं भादशुक्रपञ्चम्यामेव सर्वेरिकयत, तथापि कस्यचिद्राज्ञोऽनुरोधात्पञ्चमीनियतेन्द्रमहविरोधपरिहारार्थमेव तैः सांवत्सरिकं प्रतिक्रमणं चतुर्थ्या स्थापितम् । तत्त्रभृति भाद्रशुक्कपञ्चभ्याः प्रधानपर्वतिथित्वं व्यपगतमेवेति सामान्यशुभितिथित्वेनैव तस्या आराधनमिदानीं करणीयम् ।

जानीमश्च खलु यथा आचार्यश्रीसागरानन्दसूरयः उमास्वातिवचःप्रघोषमन्यथा व्याख्यासिषुः। यथा च तेषां व्याख्यानं व्याख्यानाभासं वाक्यार्थनिर्णयन्यायकलापैरनुपवृद्धितं शास्त्रविरुद्धं च, तथा अधस्ताद्धमविवादपदप्रपञ्चावसरे विस्तरेण प्रदर्शयिष्यामः। उपरिनिर्दिष्ट ६व तस्यार्थः शास्त्र- सिद्धः, समीचीनः, शास्त्रपारंपर्याविरुद्धो वाक्यार्थनिर्णयन्यायकलापैश्चोपवृद्धित इत्येवात्र पुनः पुन- विदिशामः॥

## विवादपदं पष्टम् ।

उमास्यातिवचःप्रघोपत्वेन प्रसिद्धः क्षोकाधां यथास्माभिव्यां ल्यातस्तथैव तां व्याख्यामगुस्त्यैय सर्वास्विप पर्वापर्वतिथिषु क्षीणासु बृद्धासु वा अविशेषेण विनियोक्तव्य इति षष्ठं विवादपद्मुद्दिय नो निर्णयः। नास्माभिः कचिद्दिप तपागच्छोयशास्त्रेष्वन्यत्र वा शास्त्रमेतदुद्दिश्य तिथीनां पर्वापर्वत्वेन विभागो दृष्टः। दिष्पणमगुसरमाणाः सर्वेऽपि जना यथादिष्पणमेव सर्वास्तिथीराराधनायामविशेषेण स्वीकुर्वाणा दृश्यन्ते। नापि दृष्टपूर्वं न वा आचार्यश्रीसागरानन्दसूरिभिः प्रमाणत्वेनोपन्स्तं किमपि शास्त्रं यद्वशात्तिथीनां पर्वापर्वत्वेन विभागः शक्यः कर्तुमुमास्वातिवचःप्रघोष्य अपर्वतिथिविषयक इत्येवं नियमयितुम्। प्रकरणाच्चेदयं प्रविभागस्तिथीनां प्राप्नोतीति चेदाचार्यश्रीसागरानन्दसूरयो मन्यन्ते, तदा प्रकरणं नामातीव दुर्वस्त्रं प्रमाणं वाक्यार्थनिर्णये इति बृमः। अनवस्था चैवं स्यात्। यतः प्रतिपक्षमग्रमी, चतुर्दशी, पूर्णिमा, अमावास्या चेति प्रतिमासं षडान्यमनिर्विष्टा प्रधानाः पर्वतिथयो भवन्ति। तथा तीर्थकरकस्याणकतिथयोऽपि पर्वतिथित्वेन विशेषा

इति श्राद्धविधिप्रकरणकारास्तपागच्छनायकीभूताः श्रीरत्नशेखरसूरयो व्यवन्ति, आचार्यश्रीसागरानन्दसूरीणामिष यथाकथंचिदनुमताः । ताश्च प्रधानपर्वतिथीर्वर्जयित्वापि प्रतिसंवत्सरं सप्तितसंख्याकाः संपद्यन्ते । तथा प्रतिपक्षं द्वितीया, पञ्चमी, एकादशी इति तिस्नस्तिथयः शुभिद्नत्वात्पर्ववदाराधनीया इति शास्त्रम् । एवं स्थिते शास्त्रमिद्मुद्दिश्य तिथीनां पर्वापर्वत्वेन प्रविभागः प्रायो-ऽनवस्थामेव जनयेन्सूलक्षयकारिणीम् । अतः पर्वापर्वतिथिविभागमनाश्चित्येव यथाटिष्पणं तिथ्या-दिनिर्णयो प्राद्यः, वृद्धिक्षयविषये चास्मद्य्याख्यातेन पथा ' क्षये पूर्वा तिथिः कार्या वृद्धौ कार्या तथोत्तरा' इति शास्त्रमनुस्तय व्यवस्था कार्यत्येव समीचीनः पन्था इत्यभिष्रेमः ॥

#### विवादपदं सप्तमम्।

तपागच्छीयशास्त्रानुसारेण पाक्षिकं प्रतिक्रमणं चतुर्दशीतिथिनियतमाराधनम्, तथा च सांव-त्सिरकं प्रतिक्रमणं भाद्रशुक्कचतुर्थीनियतमाराधनमिति द्वे प्वाराधने तिथिनियते इति नो निर्णयः। अन्यास्त्वाराधनास्तपोविशेषद्भपा न तिथिनियताः, केनचिद्वंग्णत्वादिकारणेन अन्यास्विपि तिथिषु, पूर्वं पश्चाद्वा, यथावलमाराधियतुं शक्या इति बहुशः शास्त्रेषु निर्दिण्टम्। तीर्थंकरकल्याणकादी-न्यपि तिथिनियतानि भवन्ति । श्लीणासु कल्याणकतिथिषु पूर्वस्यामाराधनीयानि, वृद्धासूत्तरस्यां तिथी, उत्तरासु च श्लीणासु औदयिकीत्वेन मुख्यासु तिथिन्वेच तानि संपादनीयानि ।

कल्पसूत्राद्यागमग्रन्थानुसारेण पूर्वं सांवत्सरिकं प्रतिक्रमणं भाद्रशुक्कपञ्चम्यां नियतमासीत् । सा तिथिर्वर्षावासप्रारम्भदिवसादाषाढपूर्णिमाया अनन्तरं प्रायः सर्विशतिरात्रे मासे गते प्राप्नो-ति । आषाढपूर्णिमायां च चातुर्मासिकं पाक्षिकं च प्रतिक्रमणमेकतन्त्रेणाराधनीयमभृत् । सांवत्स-रिकप्रतिक्रमणानन्तरं वर्षावासस्य प्रायः सप्ततिरहोरात्राण्यवशिष्यन्ते, स च वर्षावासः कार्तिक-पूर्णिमायां समाप्यत इति सैषा प्राचीना सरणिः ।

किं तु केनापि कारणेन सांवत्सरिकप्रतिक्रमणार्थं भाद्रशुक्छचतुर्थी निर्धारिताभूत्, तन्मूलकाश्च चातुर्मीसिकपाश्चिकप्रतिक्रमणितथयोऽपि परावर्तनं प्राप्य चतुर्द्द्यां निश्चिताः । केषांचिन्मतेन पान्धिकं प्रतिक्रमणं पुरापि चतुर्द्शीनियतमेवासीत् । सांवत्सरिकप्रतिक्रमणदिनपरावर्तनव्यतिकरस्तु विस्तरेण युगप्रधानकाळकाचार्यकथानकादवसेयः । संक्षेपस्त्वेचम् -युगप्रधानकाळकाचार्याः कस्य-चिद्राक्षो विक्षतिमनुरुध्य भाद्रशुक्ळपञ्चम्यां नियतेनेन्द्रमहोत्सवेन सह विरोधं परिहर्तुकामाः आग्मप्राप्तां सांवत्सरिकप्रतिक्रमणितिथं चतुर्थ्यां समकामन्त । ततः प्रभृति सर्वोऽपि श्रीजैनसंघस्तपागच्छीयः सांवत्सरिकप्रतिक्रमणं भाद्रशुक्ळचतुर्थ्यां मात्राप्यति । तन्मूळकं च काळकाचार्यकथानकेऽनिर्दिष्टमपि चातुर्मीसिकप्रतिक्रमणं त्राप्यद्वर्श्वर्यां सांवत्सरिकं प्रतिक्रमणं आषाद्रशुक्ळचतुर्द्यां सांवत्सरिकं प्रतिक्रमणं च भाद्रशुक्ळचतुर्थ्यां सांवत्सरिकं प्रतिक्रमणं अषाद्रशुक्ळचतुर्द्यां सांवत्सरिकं प्रतिक्रमणं च भाद्रशुक्ळचतुर्थ्यां मात्रशुक्ळचतुर्थ्यां प्रतिष्ठितम् । एवं च भाद्रशुक्ळचतुर्थ्यां पात्रवित्रित्वम् । एवं च भाद्रशुक्ळचतुर्थ्यां प्रतिष्ठितम् । एवं च भाद्रशुक्ळपञ्चम्याः पर्वानन्तरपर्वतिथित्वमिप व्यपगतम् । 'बीआ पंचिम अहमि ' इति शास्त्रानुसारेण सामान्यशुमतिथित्वमेव तस्या अविशायन्यक्रमेव नः प्रतिमाति ॥

## विवादपद्मष्टमम् ।

उमास्वातिवचःप्रघोषत्वेन प्रसिद्धस्य 'क्षये पूर्वा तिथिः कार्या बुद्धौ कार्या तथोत्तरा ' इति तिथिवृद्धिक्षयव्यवस्थाप्रतिपादकस्य शास्त्रस्य आचार्यश्रीसागरानन्दसूरिभियोंऽथोंऽभिषेतः, स इदानीं परीक्ष्यते । आचार्यश्रीसागरानन्दसूरयस्त्वेवं मन्यन्ते—

- १. लौकिकटिप्पणानुसारेण प्राप्तायाः पर्वतिथेः क्षये पूर्वस्या अपर्वतिथेः क्षयः कार्यः ।
- २. लौकिकटिप्पणानुसारेण प्राप्तायाः पर्वतिथेर्वृद्धौ पूर्वस्या अपर्वतिथेर्वृद्धिः कार्या ।
- ३. पर्वानन्तरपर्वतिथीनां ( चतुर्देश्या भाद्रशुक्लचतुर्थ्याश्च पर्वतिथित्वात् तदनन्तरवर्तिन्याः पर्वतिथेः पूर्णिमाया अमाबास्याया भाद्रशुक्लपञ्चम्याश्च ) क्षये वृद्धौ वा ( प्रथमपर्वतिथिपूर्ववर्तिन्याः ) पूर्वतरवर्तिन्या अपर्वतिथेः (त्रयोदश्या भाद्रशुक्लततीयायाश्च) वृद्धिः क्षयो वा कर्तव्यः ।
- ४. अपि आचार्यश्रीसागरानन्दस्रिभिरेवं मन्यते यद् देवस्रतपागच्छीयानामेतादशी सामा-चारी जीतव्यवहारसिद्धा शताब्दीत्रयं यावद्विच्छिन्नपरंपरया आचीर्णेति ।

पतद्विषयेऽस्माकं निर्णयस्त्वेद्यम्--

- १. आचार्यश्रीसागरानन्दसूरिभिरुमास्वातिवचःप्रघोषस्य योऽर्थः प्रदर्शितः स वाक्यार्थनिर्ण-यन्यायकलापेन सह विरोधादयाहाः ।
  - २. एतादशार्थप्रदर्शनार्थमुपन्यस्तानि कारणानि नास्माकं वुद्धि प्रामाणिकत्वेनाधिरोहन्ति ।
- एताहशार्थसमर्थने यानि तैः शास्त्राण्युपन्यस्तानि तेषां प्रामाण्यमेव वयं न सहामहे, यश्च
  तेषां तत्प्रतिपादितोऽर्थः सोऽप्ययुक्तः ।
- ४. देवस्रतपागच्छीयानामियं सामाचारीति जीतव्यवहारवलादयमर्थः सिध्यतीति यत्तैरुच्यते, तस्याः सामाचार्या जीतव्यवहारत्वमेव न सिध्यतीति नो मतम् ।

उभयेऽच्याचार्या आराधनार्थमौद्यिकीमेव तिथिमभ्युपगच्छन्ति शास्त्रप्रामाण्यात्। तच शास्त्र-मेवंविधं श्राद्धविधिप्रकरणस्थम् - तिथिश्च प्रातः प्रत्याख्यानवेटायां यः (या) स्यात्सा प्रमाणम् ' इति । प्रत्याख्यानवेटा च सूर्योद्यसमयः । पतादृशी सूर्योद्यस्पर्शान्येच तिथिरौद्यिकीत्युच्यते, सैव सर्वेणापि श्रीजैनसंघेनाराधनार्थमपेक्ष्यते । अथ टौकिकटिप्पणे यदा काचित्तिथिः श्लीणेति नि-दिश्यते, तदा तस्याः सूर्योद्यस्पर्शित्वमेच नास्ति, तदभावाचौद्यिकीत्वासंभवः । न च श्लीणितिथि-गतमाराधनं श्लीयते । कथं नाम तादृशी श्लीणा तिथिरौद्यिकी स्यादिति विचार्यमाणे मीमांसक-प्रणाटिकामनुस्त्य

' विधिरत्यन्तमप्राप्ते '

इत्यपूर्वविधिविधायकेन ' क्षये पूर्वा तिथिः कार्या ' शास्त्रेण क्षीणा अप्रम्यादितिथिः पूर्वस्यां सप्तम्यादौ विधीयते, अन्यथा औदयिकतिथेरसंभवादाराधनाविनाशदोषः श्राद्धं संस्पृशेदिति । तत्रानेनापूर्वविधिविधायकेन शास्त्रेण सतम्याः सप्तमीत्वं केवलमप्टम्याराधनानिमित्तमेव निराकृत्य तत्राएमीत्वं स्थाप्यते । पर्वं च लौकिकटिप्पणप्राप्ता औदयिकी सप्तमी अप्टम्याराधनाविषये औदयिक्येव
अप्रमी भवति, तदैव तत्राप्टमीगतं तपआदिकमनुष्टानं संभवतीत्यपूर्वविधिद्वारैव क्षये सति अप्टमीप्राप्तिः । प्रवमन्यत्र ।

वृद्धा नाम सा तिथियां द्विः सूर्योदयं स्पृशक्ति । एवं सित औदयिक्योईयोस्तिथ्योः संभ-वात्पक्षद्वयसंभवः, पक्षद्वयसंभवाच कतरस्यामाराधना कार्येति संदेहश्चेतः समाकुल्यति । तत्र मीमां-सकप्रणालिकामनुस्त्य नियमविधेः प्रयोगः । नियमविधिस्तु सः यः पक्षद्वये सित संभवति,

## ' नियमः पाक्षिके सति '

इत्येवमुक्तत्वात् । अत्र 'वृद्धौ कार्या तथोत्तरा ' इति नियमविधिविधायकं शास्त्रम् । तेन नियम-विधिविधायकेन शास्त्रेण तिथिवृद्धावुत्तरस्यामेवौदयिकीत्वं नियम्यते । अनेन शास्त्रेण नियता उत्तरैव तिथिराराधनार्थमुपयोक्तव्येति प्राप्नोति । सोऽयं मीमांसकानां वाक्यार्थनिर्णयन्यायकलापमनुस्तत्यो- मास्वातिवचः-प्रधोपत्वेन प्रसिद्धस्यापूर्वविधिनियमविधिविधायकस्य क्षये पूर्वा तिथिः कार्या वृद्धौ कार्या तथोत्तरा ' इत्यस्य स्ठोकार्धस्यार्थः संपन्नः । स पव शास्त्रसिद्धः प्रामाणिकश्चेति सर्वैरिप तपागच्छीयैरभ्युपगन्तच्य इति निर्णीयते ।

अथाचार्यश्रीसागरानन्दस्रिमिरिमिप्रेतः उमास्वातिवचः प्रघोषस्यार्थो विमृश्यते। प्रथमं तावदेतेषामयमिमिनिवेशः, यथा क्षये पूर्वा तिथिः कार्येति स्ठोकपादः पर्वतिश्रीरिधकृत्यैव विनियुःयते न
साधारणापर्वतिथीः। अपि च तैरेवमुद्घोष्यते यत्सूर्यप्रक्षप्त्याद्यागमग्रन्थेषु तिथीनां वृद्धेरिनदेशादुत्तरस्य स्ठोकपादस्य प्रामाण्यं प्रत्येव नः संशयः इति। तत्र पष्टविवादपद्विमर्शावसरे निर्णीतमेवास्मामिर्यच्छास्रेषु न केनाप्याचार्येण प्राचीनेन 'क्षये पूर्वा तिथिः कार्या दत्यस्य चरणस्य
व्याख्यानावसरे प्रयुक्ती पर्वापर्वशब्दी, अतस्तद्ध्याहारद्वारा क्रियमाणो वाक्यार्थ एवायुक्त इति नो
मतम्। सिद्धान्तिष्टप्पणव्युच्छेदानन्तरं साङ्गस्य स्रोकिकिटिष्पणस्य श्रीजैनसंघेनाङ्गीकारास्तत्र च तिथिवृद्धिदर्शनाद् द्वितीयचरणस्यापि प्रामाण्यं जीतव्यवहारिसद्धं सर्वेरिप तपागच्छीयः शास्त्रकारैर्वहुशोऽभ्युपगतिमत्ययुक्ततर एवायमाधुनिकानां तत्प्रामाण्ये संशयः।

आचार्यश्रीसागरानन्दसूरिभिरिभिष्ठेतः ' क्षये पूर्वा तिथिः कार्या ' इत्यस्यायमर्थः-यदा लौकिक-टिप्पणानुसारतः पर्वतिथेश्चतुर्दश्यादेः क्षयो दृश्यते, तदा पर्वतिथेः पूर्ववर्तिन्या अपर्वतिथेलयोद्दश्या प्रव क्षयः कार्यः । पर्व च यदा लौकिकटिप्पणानुसारेण पूर्णिमाया अमावास्याया भाद्रशुक्लपञ्च-म्याश्च क्षयो दृश्यते, तदा पर्वतिथित्वाचतुर्दश्या भाद्रशुक्लचतुर्थ्याश्च क्षयमकृत्वा तत्पूर्वतस्वर्तिन्या अपर्वतिथेक्षयोदृश्या भाद्रशुक्लत्तीयायाश्च क्षयः कार्यः ।

तदिदं 'क्षये पूर्वा तिथिः कार्या ' इत्यस्य व्याख्यानं दोषदुष्टमत ५वात्राहां नः प्रतिभासते। पर्वापर्वशब्दाध्याहारं कृत्वैव क्ष्रोकपादोऽयमाचार्यश्रीसागरानन्दस्रिभिव्यांख्यायते। तद्ध्याहारे च न किमिप प्रमाणं शास्त्रेषु दृष्टचरम् । अस्माभिरिप नैतादशं व्याख्यानं क्वापि शास्त्रे दृष्टम् । तपान्यद्वीयैस्तत्वतरिक्षणिकारादीनां स्वोपक्रव्याख्यायुक्तेष्विप अन्थेषु 'प्रवमस्यायों निश्चेतव्यः' इति निर्देशलेशोऽपि नोपलभ्यते। असमर्थ प्रवायं क्ष्रोकपादः आचार्यश्रीसागरानन्दश्रिभिरभिष्ठेतमर्थं प्रतिपाद्यितुमित्येव नः सिद्धान्तः । पर्वतिथीनां क्षय प्रव न भवतीति न केनापि शास्त्रकारेणोक्तम् । प्रत्युत सूर्यप्रकृत्यादिषु अन्थेषु प्रतिथीनां क्षय प्रव न भवतीति न केनापि शास्त्रकारेणोक्तम् । प्रत्युत सूर्यप्रकृत्यादिषु अन्थेषु प्रतिथीनां क्षय प्रव न भवतीति न केनापि शास्त्रकारेणोक्तम् । प्रत्युत सूर्यप्रकृत्यादिषु अन्थेषु प्रतिथीनां क्षये प्रव न भवतीति न केनापि शास्त्रकारेणोक्तम् । प्रत्युत सूर्यप्रकृत्यादिषु अन्थेषु प्रतिथीनं स्थाऽपि तत्राभ्यनुक्रातः । न च तेषु तत्क्षयनिमित्ता काचन आराधनाव्यवस्था कृता दृश्यते । भवितव्यमेव तद्र्यं 'क्षये पूर्वा तिथिः कार्या ' इत्येतेन अन्येन वा ताद्दश्यितिपादनपरेण शास्त्रेण । तदेव शास्त्रमनुस्मृत्योमास्वातिभिरुद्धोषितं भवेत् 'क्षये पूर्वा तिथिः कार्यति'। प्रव स्थिते आचार्यश्रीसागरानन्दस्त्रिभः क्रियमाणा व्याख्या शास्त्रैरननुमता न्यायविदद्धा चेति न सा प्रमाणं भवितुमईतीति निःशक्कमभिष्रेमः।

अथ ' बुद्धौ कार्या तथोत्तरा ' इत्युत्तरचरणस्याचार्यश्रीसागरानन्दस्रिभिरिभमताया व्याख्याया विमर्शावसरः । अयं तेषामिभ्रायः-जैनिटिण्णके तावत् पर्वतिथीनां बुद्धिरेव न भवतीति ' बुद्धौ कार्या तथोत्तरा ' इत्युमास्वातिवचःप्रघोषत्वेन प्रसिद्धः स्ठोकपादो ठौकिकटिण्णणनुसारेण प्राप्तानां पर्वतिथीनां बुद्धि विषयेऽनुपयुक्त ५व । अस्य स्ठोकपादश्य प्रामाण्यं प्रत्येव नः संशयः । अतः ' क्षये पूर्वा तिथिः कार्या ' इत्येतदेव शास्त्रमितदेशेने ठौकिकटिण्णणनुसारेण प्राप्तानां पर्वतिथीनां बुद्धिविषयेऽपि विनियोज्यम् । एवं सित ' क्षये पूर्वा तिथिः कार्या ' इत्यस्य शास्त्रस्यातिदेशवान्यत्वादयमर्थः संपद्यते । स यथा-पर्वतिथेः क्षये ( बुद्धौ च ) पूर्वस्याः अर्थात् एवतिथेः पर्वतिश्रोत्तिथेः पर्वतिश्रावां पूर्वस्याः अर्थात् प्रवितिथेः क्षये ( बुद्धौ च ) एवं च पर्वतिथेश्रवुर्दश्या बुद्धौ

पूर्ववर्तिन्या अपर्वतिश्रेस्त्रयोदश्या पत्र वृद्धिः। पर्वतिश्रेः पूर्णिमाया अमावास्याया भाद्रशुक्लपञ्चम्याश्च वृद्धो पूर्वस्याश्चतुर्दश्या भाद्रशुक्लचतुर्थ्याश्च पर्वतिश्वित्वात्तत्पूर्वतरवर्तिन्या अपर्वतिश्रेः त्रयोदश्या भाद्रशुक्लत्तीयायाश्च वृद्धिर्भवतीत्यर्थः।

सेशमाचार्यश्रीसागरानन्दसूरिभिरभिमता व्याख्या मृगतुष्णिकारूपेति नैव प्रामाण्यं भजते । तिथिक्षयबृद्धिनिर्णयाय प्रदृत्ताः सर्वेऽपि तपागच्छीयास्तत्वतरिक्षणीकारादयः उमास्वातिवचःप्रधो-पत्वेन प्रसिद्धमुभग्रमपि चरणद्वयमावृत्त्या युगपदुपिद्शन्तीत्यससद् इण्टत्वादेकस्य प्रामाण्यमपर-स्याप्रामाण्यभिति वक्तुमपि न युक्तमित्युभयोरेच चरणयोः प्रामाण्यपरिष्रहो युक्तः। नो चेत् श्चतः हानिर्श्वतकल्पना चेति दोषद्वयस्य ते भागिन ध्व भवेयुः। कल्पनागौरवदोषस्तु न प्रपश्चमिकन्तरमर्वति । एवं च क्षये पूर्वा तिथिः कार्येत्यस्य शास्त्रस्यातिदेशवाक्यत्वेन वृद्धिविषये योजना न प्राणाण्यमर्दतीति निःशङ्कमभिप्रेमः।

अश्वैतादशस्य व्याख्यानस्य प्रामाण्यसिङ्ये यानि शास्त्रवचनान्याचार्यश्रीसागरानन्दस्रिभिरु-पन्यस्तानि तानि परीक्ष्यन्ते । इदमजाबद्यं निर्देष्टव्यं यदजामुकेनाचार्येणोमास्वातिवचनं यथोपरि-निर्दिग्टेन पथा व्याख्यातिमित्येवंक्षपं प्रत्यक्षं वचनं नास्त्येव । अतोऽनुमानमाश्चित्य तैः स्वाभिष्पा-यानुक्षपस्यार्थस्य समर्थनं करणीयम् । तच्चानुमानं यथा न प्रमाणं कित्वनुमानाभासमिति विस्त-रेण पुरस्तात्प्रतिपादयिष्यामः । तच्चानुमानं 'हीरप्रश्ले ' तथा 'श्रीविजयदेवीयानां पूर्णिमामावास्य-योर्नुको त्रयोदस्या एव बृद्धिर्भवतीति मतपत्रकम् ' इत्यभिष्ठे पत्रचतुष्टयात्मके पत्रके रूथ्यमानेभ्यो प्रन्थारोभ्यः सुप्रतिष्ठितं भवतीति ते मन्यन्ते ।

हीएशिं नाम प्रश्नोत्तरसंग्रहरूपो वैक्रमीय १६५० तमे वत्सरे विरचितो ग्रन्थः । आचार्यश्री-हीरविजयस्रिभ्यस्तिच्छण्यैये प्रश्नाः पृष्टास्तेषां च तैर्यान्युत्तराणि प्रदत्तानि तेषां संग्रहरूपः, तिच्छ-ष्येष्वन्यतमेन श्रीकीर्तिविजयेन संगृहीतः । तत्र द्वीपवन्द्रवासिना संघेन पृष्टेषु प्रश्नेष्वन्यतमोऽयं प्रश्नः—'पञ्चमी तिथिस्श्रुटिता भवति तदा तत्तपः कस्यां तिथौ कियते, पूर्णिमायां च ब्रुटितायां कुत्रेति प्रश्नः । अत्रोत्तरम्—'पञ्चमी तिथिस्श्रुटिता भवति तदा तत्तपः पूर्वस्यां तिथौ क्रियते । पूर्णिमायां च श्रुटितायां त्रयोद्शीचतुर्दश्योः क्रियते, विस्मृतौ तु प्रतिपद्यपि 'इति ।

अत्र चार्चार्यश्रीसागरानन्दस्र्रयस्तिथिश्रयव्यवस्थां स्वाभिमतामुत्रेश्नन्ते । न च सा तत्र द्रयत इति नोऽभिष्रायः । अस्मन्मतेन त्वत्र श्लीणासु तिथिषु तपोव्यवस्था कथं करणीयेति प्रश्ननात्पर्यम् । उत्तरं तु पञ्चम्यां बुटितायां पञ्चमीतपश्चतुथ्यां कार्यमित्येतद्र्पम् । अत्र पञ्चमीति सामान्यनिद्राः, स च विशिष्य भाद्रशुक्लपञ्चमीं नाधिकरोति । पूर्वस्यामिति पदस्य चतुथ्यामित्येयार्थां न्यायप्राप्तः । पूर्णिमातपोविषये तु तिथित्रयनिद्रशः, पूर्णिमातपः त्रयोदद्रयां चतुर्दश्यां प्रतिपदि वा कार्यमित्येवास्य वाक्यार्थः । पूर्णिमातपस्तु प्रायोऽभिग्रहविशेषक्त्यं न तु तिथिनियतमिति तदाचरणं पूर्व पञ्चाद्वा कर्तुं शक्यत इत्यस्य तात्पर्यार्थः । स प्वार्थों हीरप्रश्नग्रन्थस्थादन्यस्मादिप श्रीहीरिविजयसूरीणामुत्तराद्यथा सिद्ध्यित तथा प्रदर्शते । तद्यथा—

'यदा चतुर्द्श्यां कल्पो बाच्यते अमाबास्यादिवृद्धौ वा अमाबास्यायां प्रतिपदि वा कल्पो बाच्यते तदा पष्टतपः क्व विश्वेयम्' इतिप्रश्नः । अत्रोत्तरम्-'पष्टतपोविधाने दिनीयत्यं नास्ति इति यथार्श्व तिद्विधीयतामिति कोऽत्राष्ट्रहः ।'

तदेवं श्रीहीरप्रश्नीयेभ्यो वाक्येभ्यो यथाचार्यश्रीसागरानस्रीणामभिष्रेतः 'श्रये पूर्वा तिथिः कार्यां दत्यस्यार्थो न संपद्यते तथा प्रदर्शितमस्माभिः ।

अथ 'श्रीविजयदेवोयानां पूर्णिमामावास्ययोर्तृद्धौ त्रयोदश्या एव वृद्धिर्भवतीति मतपत्रकम् । श्रीतिथिद्यानिवृद्धिविचारः ' इति पत्रचतुष्टयात्मकं यत्पुस्तकमाचार्यश्रीसागरानन्दसूरिभिः स्वाभि-

मतार्थपरिपोषायोपन्यस्तं तत्परामृश्यते । इदं च तैः 'देवस्रतपागच्छीयानामीदशी सामाचारी ' इति जीतब्यवहारसिद्धिद्वारा तस्याः प्रामाण्यप्रतिपादनार्थमुपन्यस्तम् । पत्रकमिदं प्रक्षिप्तमिति मध्यस्थस्य ब्रहो मा भूदिति तस्य द्वे हस्तिलिखिते, तथा प्रकाशिकरणाधिगता अन्यतरस्य हस्त-छिखितस्य प्रतिकृतिरपि, तथा मुद्रितं पुस्तकमिति तत्प्रामाण्यसिद्धये सामग्री अपि नः प्रदत्ता । अविज्ञातकर्तृनामधेयकं चतुष्पत्रात्मकं पुस्तकसिदं वैकमीय १८९५ तमे संवत्सरे लिखितां प्रतिमा-माश्रित्य मुद्रितम् । हस्तिलिखिता प्रतिमा तु खरतरीयाणां भाण्डागाराह्यक्षेति प्रन्थान्तनिर्देशादवः गम्यते । मुद्रणसंवत्सरस्तु नैव निर्दिष्टः, किं तु प्रस्तुतस्य विवादस्य प्रादुर्भावानन्तरमेव तन्मुद्रितं भवेदिति तत्रत्यप्रथमपृष्टाधोवर्तिनप्रिष्णणादनुमीयते । सोऽयं चतुष्पत्रात्मको प्रन्थः केन कदा वा लिखित इत्याद्यन्तपरीक्षणेनापि नेव ज्ञातुं शक्यते । ग्रन्थारभ्धे ' श्रीविजयदेवीयानाम् ' इति यहि-खितं तलु संपाद्यित्रा प्रयुक्तम्। यतो ग्रन्थमध्ये ग्रन्थान्ते वा विजयदेवीयानां नाम्नोहिख ७व नास्ति। सुनिषुणं परीक्ष्यमाणोऽयं ग्रन्थः परस्परविरुद्धोक्तिबहुलो युक्तिरिक्तश्च दृश्यते । अतस्तस्य प्रामाण्यं प्रत्येव संरोते नः चेतः । अस्मिन् प्रन्थे सेनप्रश्नहीरप्रश्नयोः सावतरणो नामग्राहमुहेखो दश्यते । उमास्वातिवचःप्रघोषत्वेन प्रसिद्धः स्रोकार्घो द्विरुपन्यस्तः, व्याख्यानं तु तस्य नैवोपळभ्यते। विजया-नन्दसूरीयाणां (आणसूरीयाणां) पूर्णिमात्रुद्धौ प्रतिपद्वुद्धिरिति मतमुपन्यस्य निराक्षियते । 'जैन टिप्पणके तावत् तिथीनां वृद्धिरेच न भवतीति वाक्यमपि प्रत्यन्तरादुपलब्धेन ' विश्वीकाम ' इति स्थाने 'पर्वितिश्रीनान् ' इति पाठान्तरेण सहितसुपन्यस्तम् । ततः एरं सेनप्रश्रयन्थात् 'अष्टम्यादितिथिवृद्धौ अग्रेतन्या आराधनं क्रियते ' इत्युपन्यस्य ' बृद्धौ सत्यां स्रल्पाप्यग्रेतना तिथिः प्रमाणम् 'इति निग-मनमवलोक्यते । ततः परं पूर्णिमावृद्धौ कथं त्रयोद्शीवर्धनमिति प्रश्नमुत्थाप्यैवमुक्तम्

'ननु पूर्णिमा चतुर्दश्यां संक्रमिता तदा भविद्धः हे चतुर्दश्यो कथं न क्रियेते, ततीयस्थान-वर्तिनी त्रयोदशी कथं विधिता इति त्वं पृच्छिति, गृणु तत्रोत्तरम्-जैनटिण्णके तावत् [पर्व] ति-थीनां वृद्धिरेय न भविते, ततः परमार्थतः त्रयोदश्येष विधिता, न तु प्रतिपद्वृद्धिर्भवित ठौकिक-लोकोत्तरशास्त्रप्रतिषेधितत्वात् । तस्मात्सिदं चैतत्पूर्णिमावृद्धौ त्रयोदशीवर्धनम् '

सर्वोऽप्ययं ग्रन्थो युक्तिरिक्त ६व दृश्यते । त्रयोद्शीवर्धने न कामि युक्ति न वा लौकिकं लोकोत्तरं वा शास्त्रमुपन्यस्तमुत्पश्यामः । अग्रे च 'चेदेवं तव न रोचते तदा प्रथमां पूर्णिमां परित्यज्य द्वितीयां पूर्णिमां भज ' इत्यनेन ग्रन्थेन पराभिमतपश्चाम्यनुक्तया स्पष्टमेवासदुत्तरात्मकः जातिवृष्तितत्वमस्य ग्रन्थस्य प्रतीयते । परस्ताच शेपं कोपेन (शापेन वा) पूरयेदिति न्यायेन 'तः स्मात् त्यज कदाग्रहम् , कुरु पूर्णिमाभिनुद्धौ त्रयोदशीवर्धनम् , अन्यथा गुरुलोपी ठको भविष्यसि' इत्येधप्रकारेण शापोऽपि दीयते । तदेवंस्यरूपोऽयमविक्षातकतृकः परस्परविरुद्धोक्तियहुलो युक्तिरिक्तो ग्रन्थः कथं प्रमाणपद्त्वीं वा शास्त्रपद्वीं वा समारोह्येदित्येव तावत्स्वचेत्ति चिन्तनीयमाचार्यश्रीसागरानन्दस्रिमः । अस्मिन् ग्रन्थे 'क्षये पूर्वा तिथिः कार्या वृद्धौ कार्या तथोत्तरा ' इत्यस्य न कापि व्याख्या दृश्यते, अप्रमोवृद्धौ द्वितीयाप्रमीग्रहणम्, पूर्णिमाभिवृद्धावपि द्वितीयपूर्णिमादिनमाराधनार्थमभ्यनुक्तातमेव स्वाभ्युपगमविरुद्धम् । आचार्यश्रीविजयरामचन्द्रस्रयोऽपि प्रामाण्यमस्य शङ्कन्ते तन् यथार्थमेवेति नो निश्चयः ।

दृष्टाः खल्वस्माभिः काश्चन मुद्रिताः पुस्तिका यास्वाचार्यश्रीसागरानन्दस्रीणामभिष्रेतेन प्रका-रेणोमास्वातिवचनस्य व्याख्याः इता दृश्यन्ते । किं त्वाचार्यश्रीसागरानन्दस्रिभः स्वमतसिद्धये ताः अनुपन्यस्यद्भिः समीचीनमेवानुष्ठितमित्यभिष्येयतेऽस्माभिः। उपरिनिर्दिष्टमतपत्रकमिव तासा-मपि प्रामाण्यविषये संशीतिरेव तेपामिव नश्चेतिस्। तदेवमाचार्यश्रीसागरानन्दस्रिभिष्मास्वाति- ध्यनस्य स्वाभिमतार्थसिद्धये यानि शास्त्राणि समुपन्यस्तानि तानि शास्त्राभासान्येवेति नैय तदी-यमभिमतं पुष्णन्तीति सविस्तरं प्रतिपादितमस्माभिः।

अन्ते चार्चार्यश्रीसागरानन्दस्रिभिद्वस्रतपागच्छीयानामियं सामाचारीति यज्ञीतव्यवहारा-श्रयेण तस्याः प्रामाण्यं प्रतिपाद्यते तत्परीक्षिण्यामहे । जैनशास्त्रेषु जीतव्यवहारस्य प्रामाण्यांसद्धये चत्वारोंऽशा अपेक्ष्यन्ते । ते च (१) युगप्रधानसदृशाचार्यप्रवत्तकत्वम् , (२) किमपि विशिष्टं कारणं प्रयोजनमृद्दिश्य प्रवर्तनम् , (३) प्रवर्तितस्य धर्मस्य शास्त्रेः सहाविरोधः, (४) संविग्नगीताः धर्यप्रतिपेधितत्वं बहुभिरनुमतत्वं चेति । यद्य यत्र जीतव्यवहारस्य प्रामाण्यं श्रीजैनसंघेनानुमन्यते तत्र तत्र सर्वेऽप्येतेऽशाः समाप्ता भवन्ति । कालकाचार्यप्रवर्तितसंबत्सरीतिथिपरावर्तनमत्र समु-चितमुदाहरणम् । अस्मिन् विषये तु नैव ते समाप्तिमुपयन्ति । यद्यप्याचार्यश्रीविजयदेवस्र्यः संवप्रधाना अभूवंस्तथापि जीतव्यवहारप्रामाण्यसिद्धयेऽविश्वास्त्रयोऽशा नैव सिद्धा भवन्तीति जीतव्यवहार प्रामाण्यसिद्धयेऽवशिष्टास्त्रयोऽशा नैव सिद्धा भवन्तीति जीतव्यवहार प्रामाण्यसिद्धयेऽवशिष्टास्त्रयोऽशा नैव सिद्धा भवन्तीति जीतव्यवहार प्रामाण्यसिद्धयेऽवशिष्टास्त्रयोऽशा नैव सिद्धा भवन्तीति जीतव्यवहार प्रामाचारीप्रामाण्यं तु दूरत एव स्थितमिति जीतव्यवहारवस्तर्यस्यावार्यश्रीसागरानन्दस्तुरीणामभिष्रेतस्यार्थस्यासिद्धिरेव

# विवादपदं नवसम् ।

उमास्त्रातिवचनस्यास्माभिः सुपरिनिश्चितस्यार्थस्याभ्युपगमे प्रादुर्भवन्ति वा केचन पर्वापर्वः तिथिलंकरादयः आराधनासंकरादयो वा दोषाः इत्यधुना परीक्षामहे। तत्र निर्णीतमेवास्माभिः पुर-स्तायथा शास्त्रेषु उमास्वातियचनमुद्दिस्य तिथीनां प्रवीपर्वस्तो विभाग पव न दश्यत इति। ५ता-दशस्य विभागस्यादर्शनात्तथा निर्शोधछेदस्त्रादिषु पर्वापर्वतिथिसंकरे आचार्यश्रीसागरानन्दस्रिः भिरुत्पेक्षितानां दोषाणां प्रायश्चित्तविधानादर्शनाच तादशस्य दोषस्याभाव ५व निश्चीयते। ५वमेव शास्त्रेष्वाराधनातंकरदोपस्यानुहोखात्तद्दोषजन्यप्रायश्चित्तादिविधानादर्शनाद्दप्यभाव ५व। ५तदेवास्मन्म-तं किमिव विस्तरेण प्रपञ्चयामः। आचार्यश्रीसागरानन्दस्रिभिरेवं प्रतिपाद्यते-अप्टम्यादितिथीनां क्षये यदि सप्तम्यामेवाष्टमी आरोप्यते, तदा सप्तम्या अपर्वतिथित्वादण्टम्याश्च पर्वतिथित्वाद् द्वयोरेक-स्मिन्नेच दिवसे समावेशो न युक्तः, अतः सप्तम्या ५व क्षयं इत्वा टिप्पणागतां च सप्तमीमष्टमी-न्वेन परिगृह्याराधनायां क्रियमाणायां तिथिः सुनिश्चिता भवति, पर्वापर्वतिथिक्षंकरोऽपि न भव-तीति । तत्रैवं प्रतिविधीयते-तत्र योऽयं पर्वापर्वतिथिसंकररूपो दोप आचार्यश्रीसागरानन्दसूरिभि-रुत्प्रेक्षितस्तस्य शाक्षेष्वद्र्शनात्तदुद्भवे प्रायश्चित्तविधानाद्र्शनाच मृगत्ष्णिकारूप ५व । आचार्य-श्रीसागरानन्दसूरिभिर्भिमतायां तिथिपरिवर्तनश्रक्तियायामाश्रीयमाणायां तु कल्पनागौरवं श्रतहानि-रधृतकरुपना चैत्येते दोषाः प्राप्तुवन्ति । अस्मत्प्रद्शितायां तु प्रक्रियायामुमास्वातिवचोरुपेण अपू-र्वविधिविधायकेन शाक्षेणेव सप्तम्यामष्टमीस्थापनाविधानात्प्रत्यवाय एव न भवतीति कुतस्तज्ज-नितप्रायश्चित्तसंभवः । अतोऽस्मत्प्रदर्शितेनैव पथा सर्वं सुष्ठु संगच्छत इत्याचार्यश्चीसागरानन्दसु-रिभिः प्रदर्श्यमानं लौकिकटिप्पणस्याकुलीकर्णं नैव सहामहे।

पूर्णिमामावास्याक्षये तु सन्त्येव काश्चन विप्रतिपत्तयः, यत्परिहारार्थमेव मन्यामहे आचार्य-श्रीसागरानन्दस्रीणां लोकिकष्टिप्पणाकुलीकरणप्रयासः। पूर्णिमाक्षये अमावास्यायाश्च क्षये पूर्वा तिथि-श्चतुर्दशी । सा चौद्यिकीति पाक्षिकप्रतिक्रमणेन व्याप्ता । यदि तस्यामेय पुनः पूर्णिमामावास्ययोः समावेशस्तदा पूर्णिमामावास्याराधनस्य पाक्षिकेण सह संकरो विरोधो वा समापतित । तद्र्य-मेयाचार्यश्रीलागरानन्दस्र्यस्त्रयोदशीक्षयं कर्तुं समीहन्ते । तदेतन्नावश्यकं नापि शास्त्रप्रमाणकम् । याति तु प्रमाणान्याचार्यश्रीलागरानन्दस्रिक्षः स्वमतसिद्धये समुपन्यस्तानि तानि प्रमाणाभासान्येवेति प्रपश्चितं प्रारु । हीरप्रश्नादिग्रन्थेषु च तपांसि न तिथिनियतानीति प्रतिपादितम् । पाक्षिकं तु तिथिनियतम् । तस्य छोकिकटिप्पणागतामौदयिकीं मुख्यां चतुर्दशीतिथि परिहृत्यान्यस्यामनुष्टान पव दोष इति नो निर्णयः। कल्याणकाराधनेऽपि मुख्यानामौदयिकीनामेव तिथीनामुपरिनिर्दिष्टेनैव पथा स्वीकारः कार्यः ।

५वं पूर्णिमामावास्ययोर्वृद्धाविप त्रयोदशीवर्धनं न शास्त्रसिद्धम् । तत्रार्ध्योदयिकीं शास्त्रागतां मुख्यां तिथि परिद्वत्य गौणायां चतुर्दश्यां (ठौकिकटिप्पणागतायां प्रथमपूर्णिमायां ) पाक्षिकानुष्ठाने दोष ६वेति सकलस्यैवोमास्वातिवचःप्रघोषस्य प्रामाण्यमभ्युपगम्य तदागता तिथिरेव स्वीकर्तव्या। वृद्धौ प्रथमा तिथिरिधकमासश्च नपुंसकत्वादाराधनायां नैवोपयुज्येते इति दिक् ।

भाद्रशुक्कपञ्चम्याः संप्रति प्रधानपर्वतिथित्वमेव नास्तीति तस्या वृद्धौ क्षये वा तृतीयाया वृद्धिः क्षयो वा नैव समर्थनीय इति पुनरप्युद्धोपयामहे ।

सांबत्सरिकप्रतिक्रमणितिथिनिश्चयेन्थेऽपि ये केचन प्रश्ना उत्थाप्यन्ते, तेषामधुना विमर्शः क्रियते । उक्तमेव पुरस्तादसाभिर्यत्करुपस्त्राद्यागमग्रन्थानुसारेण सांवत्सरिकप्रतिक्रमणस्य भाद्रशुक्लपञ्चमी, तथा चातुर्मीसिकप्रतिक्रमणस्य आषाढपूर्णिमैव नियता तिथिरासीत् । तत्र संवत्सरी आषाढपूर्णि-मायां वर्षावासप्रारम्भदिवसात्सर्विश्चतिरात्रे मासे गते प्राप्नोतीति कल्पसूत्रे

तेणं कालेणं तेणं समएणं समणे भगवं महावीरे वासाणं सवीसइराए मासे विश्कन्ते वासा-वासं पज्जोसवेश...तहा णं अम्हे वि वासाणं सवीसइराए मासे विश्कन्ते वासावासं पज्जोसवेमो। अन्तरा वि य से कण्यह, नो से कण्यह तं स्थणि उवाइणाविसए।

इत्यत्रोक्तम् । सा च पर्युषणातिथिर्भाद्रशुक्लपश्चमी। किं तु युगप्रधानैः कालकाचार्यैः कस्यचि-द्राक्षोऽनुरोधात्तद्देशविशेषाचाररूपेणेन्द्रमहोत्सवेन सह विरोधो मा भूदिति 'अन्तरा वि य से कप्पइ, नो से कप्पइ तं रयणि उवाइणाइत्तर ' इति वचानानुसारतो भाद्रशुक्लपष्ट्यां तदाराधनां कर्तमपारयद्भिः ' अन्तरा वि य से कष्पइ ' इति निदेशमाश्चित्य भाद्रशुक्लचतुर्थ्यां निश्चिता । तत्प्रभृति सर्वोऽपि नपागच्छीयः श्रीश्वेताम्बरमूर्तिपूजकजैनसंघश्चतुर्थ्यामेव स्वत्सरीमाराधयति । वर्षावासदिनादारभ्य भाद्रशुक्लचतुर्थ्या सर्विद्यातिरात्रस्य मासस्यातिक्रमार्थं चातुर्मासिकं प्रतिक्र-मणमप्याषाढशुक्लचतुर्द्द्यां निश्चितं तद्ददेव पाक्षिकं प्रतिक्रमणं प्रतिपक्षं चतुर्द्द्यामिति नो मितः। तदेवाद्याविध तेषामनुमतमाचीर्णं च । तत्र पुनः 'सर्विद्यतिरात्रे मासे व्यतिकान्ते ' इत्यस्य कोऽर्थ इति दृश्यते काचिद्विप्रतिपत्तिः । विश्वतिरात्रपदस्यार्थस्तु सुलभः ५व निश्चेतुम् । तथाप्यत्र मास-इान्देन कि चान्द्रमासः उत सीरमासः आहोस्वित् कर्ममासी ब्राह्य इति विवादविषय ५व । तत्र सौरमासस्विस्मिन् विषये नैवोपयोक्तं शक्यः । कर्ममासस्तु त्रिशिहनात्मकः । चान्द्रमासे वृद्धि-क्षयवति कदाचिदेकोनत्रिंशदिनानि भवेयुः, कदाचित् त्रिंशत्, कदाचिदेकत्रिंशदपि भवेयुः। तद्व-शाच्चेत्पर्युषणातिथिर्निश्चीयेत तदा प्रतिसंवत्सरमपि कदाचित्तिथिमेदः प्राप्तुयादित्येव चतुर्थीनियतं सांवत्सरिकं प्रतिक्रमणम् । रात्रिसंख्यानिर्देशश्चात्र प्रायोवचनः तिथिवचनो वा भवितुमईति । पवं पर्युषणादिनानन्तरं वर्षावासस्य सप्ततिरहोरात्राण्यवशिष्यन्त इति यदुच्यते तत्रापि प्रायोवाद पव । तद्वशाचु सांवत्सरिकप्रतिकमणस्य लौकिकटिप्पणागता या नियता तिथिमांद्रशुक्लचतुर्थी, तस्याः परिवर्तनं नैव सहामहे तिथिनियतत्वात्संवत्सर्याराधनस्येत्यस्माकं निर्णयः।

तदेवमाचार्यश्रीसागरानन्दस्रिभिराचार्यश्रीविजयरामचन्द्रस्रिभिश्चास्मिन् विवादे यानि प-दानि समुत्थापितानि, तेषां प्रायः सर्वेषामिष पूर्वाचार्यमतानि समालोच्योभयेषामप्याचार्याणां मन्त-व्यमेदांश्च विमुख्य निर्णयः कृतः । सन्त्येव केचनाविशिष्टा विषयाः आचार्यश्रीविजयरामचन्द्रस्रि-भिरस्मत्पुरतः स्थापितेषु विवादपदेषु । न ते विशिष्य निर्णयमर्द्वन्तिति नो मितः । मध्यस्थो हि विवादप्रशामाय प्रवृत्तो न तु तद्वृद्धये इत्यप्यवश्यं मनिस निषेयमुभयैरण्याचार्थैः । इदं च नः प्रमोदभरमावहित यदुभयेऽप्याचार्यास्तन्ववुभुत्सयैव विवादमवतीर्णा न विजिगीषया । निर्णयक्षाः घोनिदिण्टो देवस्ततपागच्छीयानां शास्त्राणि समालोच्य प्रमाणिसद्धं च जीतव्यवहारमवलम्ब्य प्रदत्तस्त्वमेव केवलं बोधयित । अतस्तत्त्वावबोधपरायणैस्भयैरप्याचार्यैः सौमनस्येन स स्वीकर्तव्यः, स्वीकृत्य च श्रीश्वेताम्बरमूर्तिपूजकजैनसंघस्य पूर्वाचार्यप्रणीतां सामाचारीमय यावत्प्रतिपालयद्भिद्दं वस्ततपागच्छीयैः श्रीजैनसंघमेदः संमुखीनः परिहर्तव्यः । संघसामग्रयामेव धर्मवृद्धिरायसेत्यिप तैव वस्मर्तव्यमेभिः ॥

## निगमनं निर्णयश्च ।

तदेवमाचार्यद्वयेनोपन्यम्तानां विवादपदानां यथावद्विमर्शेन जैनशास्त्राणां च समाठोचनेन प्राप्तं निगमनं निर्णयश्चेवम्—

- (१) श्रीश्वताम्बरमूर्तिपूजकजंनेषु तपागच्छीयेन चतुर्विधनापि संघेन ठौकिकछोकोत्तरास्भय-विधास्वप्याराधनासु यथानिर्दिण्टतिथिक्षयवृद्ध्यधिकमाससिहतं योधपुरीयं चण्डांशुचण्डपञ्चाक्रमु-पयोक्तव्यम् । जैनटिण्पणापरपर्यायं सिद्धान्तिटिण्पणं वहोः काछाद् व्युच्छिन्नमिति तस्य प्रचार ५व नास्ति । आगमानुसारिजैनटिण्पणकं पुनः प्रवर्तियतुमपि न शक्यिमिति श्रीजैनसंघेन संप्रति तद-भ्युणामोऽप्यशक्य एव ।
- (२) चण्डांशुचण्डपञ्चाङ्गानुसारतस्तिर्थानां वृद्धौ क्षये वा प्राप्ते उमास्वातिवचःप्रघोषत्वेन प्रसिद्धं मध्यस्थनिर्णातार्थं 'क्षये पूर्वा तिथिः कार्या वृद्धौ कार्या तथोत्तरा ' इति शास्त्रमाश्चित्य तिथिनिश्चयः कर्तव्यः ।
- (३) उपरिनिर्दिष्टस्योमास्यातिवचनस्यायमधी मध्यस्थेन निर्णातः—दिण्यणे कस्याश्चित्तिथेः क्षये हुए श्लीणतिथेराराधनार्थ पूर्वा तिथिः कार्या, श्लीणतिथिविषयकमाराधनं पूर्वस्यां तिथी कार्यमि-त्यर्थः । श्रीजैन नंधेनाराधनार्थमौदयिकी तिथिरपेक्ष्यते, तिथिक्षये त् तादशतिथरत्यन्तमप्राप्तौ अपूर वीविधिविधायकेन 'क्षये पूर्वा तिथिः कार्या ' इति शास्त्रण श्लीणायास्तिथेः पूर्वस्यां स्थापना कि-यते, एवं श्लीणा तिथिरौद्यिकी भवति, ततश्च सा आराधनार्थमुपयुज्यते । तथा च, अप्रम्यां श्ली-णायां पूर्ववर्तिनी सप्तम्येव तदाराधनार्थमप्रमी कर्तव्या । एवं चतुर्दर्शाक्षये पूर्ववर्तिनी त्रयोदश्येच बर्तुर्दशत्वेन स्वीकरणीया, पाक्षिकं च प्रतिक्रमणं तस्थामेवानुष्टेयम् । पूर्णिमाक्षयेऽमावास्याक्षये च पूर्वस्याश्चतुद्द्याः पाक्षिकार्थमुपयुक्तत्वात्तद्भिग्रहरूपं तप आदिकं श्रीहीरप्रश्ननिर्दिष्टेन पथा त्रयो-द्र्यामनुष्ट्यम् , पाक्षिकानुष्ठानेनाविरोधश्चेचतुर्देश्यामनुष्ठयम् , यथारुचि वा प्रतिपद्यप्यनुष्ठेयम् । गक्षिकं प्रतिक्रमणं नाम तिथिनियतमनुष्टानम्, तत्र मुख्यातिथिष्टिष्णणपाप्ता औदयिकी चतुर्दशी, अतः पूर्णिमामावास्ययोः क्षयेऽपि पाक्षिकं मुख्यायामेवीद्यिक्यां चतुर्दस्यां कार्थम् , क्षीणतिथिवि-प्यकस्त तपुशादिकोऽभिग्रहः पूर्वं पश्चाह्या यथारुच्यमुष्ठेयः । ५वं भाद्रशुक्लचतुर्थ्याः क्षये सांब-स्तरिकं प्रतिक्रमणं पूर्ववर्तिन्यां तृतीयायां चतुर्थीं स्थापयित्वाराधनीयम् । भाद्रशुक्लपञ्चम्याः प्रधा-नपर्वतिथित्वमेवापगतिमिति तस्याः क्षये तद्गतस्तपआदिकोऽभिग्रहो यथारुचि पूर्व पश्चाद्वानु-ष्ठेयः, सांवत्सरिकेनाविरोधश्चेद् भाद्रशुक्कचतुर्थ्यामपि । भाद्रशुक्लपञ्चमीक्षयनिमित्तस्ततीयायाः क्षयः शास्त्रैरसिद्धः । कल्याणकादीन्यपि सिद्धान्तप्रोक्तायामेवानुष्ठेयानीति तद्विषयेऽप्ययमेव न्यायः प्रयो-क्तव्यः । अस्मिन्नर्थे स्वीकियमाणे पर्वापर्वतिथिसंकरादयः आराधनासंकरादयश्च ये दोषा आचा-र्यश्रीलागरानन्दसूरिभिरुत्प्रेक्ष्यन्ते तेषां शास्त्रेष्वदर्शनात्तथा तादशदोषोत्पत्तौ प्रायश्चित्ताविधानाद-दोषत्वमेव ।

- (४) 'वृद्धौ कार्या तथोत्तरा ' इत्यस्य शास्त्रस्यायमर्थः—हिण्यो तिथीनां वृद्धौ हप्रयामारा-धनार्थं उत्तरा द्वितीया तिथाः स्वीकर्तव्या इति । वृद्धा तिथिद्धिक्दां स्पृश्चतिति कतरा औदिष्की तिथिरिति संदेहे 'वृद्धौ कार्या तथोत्तरा ' इति नियमविधिविधायकेन शास्त्रंणोत्तरस्यामेवौ-द्यिकीत्वं नियम्यते । याति त्वाचार्यश्चीसागरानन्दस्रिभिस्तांकिकिट्णणागतानां तिथीनां वृद्धौ पूर्व-पूर्वतरितिथिवृद्ध्यर्थमुपन्यस्तानि प्रमाणानि शास्त्राणि च, तेषां प्रामाण्यं च शास्त्रत्यं चासिन्द्रमेव । जीतव्ययद्वारवलाच्चेत्रत्सिध्यति, तदा जीतव्यवहारिसद्धये येंऽशाध्यत्यारोऽपेक्षितास्तेणां वैकल्या-ज्जीतव्यवहारोऽप्यसिद्धः । ५वं चाष्टमीवृद्धौ द्वितीयाष्टमी, चतुद्धीवृद्धौ द्वितीया चतुर्दशी, पूर्णि-मामावास्ययोद्धैषे द्वितीया पूर्णिमा अमावास्या वा, भाद्रशुक्लचतुर्थाक्ष वृद्धौ द्वितीयेच चतुर्थी प्राह्मा । भाद्रशुक्लपञ्चम्यास्तु प्रधानपर्वतिथित्वमेव व्यपगतमित्यसक्चतुक्तं पुरस्तात् । वृद्धाया-स्तिथेः प्रथमो दिवसः अधिकमासवन्नयुंसक इत्याराधनायां नैवोपयुज्यते । तिथेरनुपयोगे न काणि शास्त्रे किंदन प्रायक्षितं हण्टमित्यनुपयोगे दोषदुष्टत्वं नास्ति ।
- (५) तिथीनां वृद्धिक्षयविषये आचार्यश्रीसागरानन्दस्रिभिः शास्त्रसिद्धत्वेनोपन्यस्तं तिथिपिर-वर्तनं तपागच्छीयैः शास्त्रेनैवानुमन्यते । तैरुपन्यस्तो जीतव्यवहारोऽप्येतद्विषयकः शास्त्रेणासिद्धः ।
- (६) सांवःसिरकं प्रतिक्रमणं तिथिनियता आराधना । सा च टिप्पणप्राप्तायां भादशुक्लचतुथ्यांमाराधनीया । कालकावार्यैः कस्यचिद्राक्षो विक्षतिमगुरुष्य भादशुक्लपश्चमीनियतेन तहेशोयेनेन्द्रमहोत्सवेन विरोधो मा भूदिति, षष्ट्यां च शास्त्रविरोधभयेन, सा चतुर्थ्या स्थापिता, सर्वेरि
  तपागच्छोयश्रीजैनसंघीयैरनुमता । पवं जीतन्यवहारिसद्धा भादशुक्लचतुर्थ्येव सांवत्सिरिकप्रतिक्षमणस्य नियता तिथिः । तद्वशाश्च चतुर्दशी पाक्षिकस्य चातुर्मासिकस्य च प्रतिक्रमणस्य नियता
  तिथिः । भादशुक्लपञ्चम्याः प्रधानपर्वतिथित्वमेव न्यपगतिभिति तद्वृद्धिश्चयनिमित्तं शास्त्रैरिसद्धं
  तृतीयावृद्धिश्चयप्रवर्तनं कदाग्रह ५व ।
- (७) आषाढपूर्णिमामारभ्य, अथवा वर्षावासिदिनादाषाढशुक्तचतुर्दश्या आरभ्य भाद्रशुक्तचतुर्थी यावद् या सर्विशितरात्रस्य मासस्य गणता शास्त्रेषु दृश्यते स प्रायोवाद ६व । एवमेव भाद्रशुक्तः चतुर्था आरभ्य कार्तिकशुक्तचतुर्दशी यावद् या सप्ततिरात्रगणना सोऽपि प्रायोवादः । प्रायो बहुषु संवत्सरेषु तस्या गणनायाः पूर्तिभवेदेव । आवणभाद्रपदायधिकमासप्राप्तौ सा दिनगणना शास्त्रः निर्दिणं संख्यां व्यभिचरत्येव । तत्र यथा तपागच्छीपरिधिकमासदिनानि नैव गण्यन्ते, प्रवमेव श्रीण- सुद्धतिथीतामपिगणतं तैनैव कर्तव्यं तद्वशाच सांवत्सरिकप्रतिकमणस्य नियता तिथिनैव परिवर्तनीया।
- (८) छौिककटिष्पणस्त्रीकारे पर्वापर्वतिथितंकरस्तथा आराधनातंकर इत्यादयो ये दोषा आ-चार्यश्रीसागरानन्दस्रिभिरुत्पेक्षिताः, तेषां शास्त्रेषु क्वाप्यदर्शनात्तथा तद्दोषनिभित्तं शास्त्रेषु प्राय-श्चित्ताविधानाददोषत्वमेव सिध्यति । हीरप्रश्नादिशास्त्रेषु पूर्णिमादिक्षये प्राप्तानां तपआदीनां या ध्यवस्था स्विता, सैव समीचीनेति मन्यामहे । सैव च सर्वेरप्याश्रयणीया ।

अन्ततश्च विवादेऽस्मिन्नवतीर्णानामुभयेषामप्याचार्याणां विषये किमप्यवश्यं निवेदनीयम्। वाद्मिन्नवाद्श्विद्यान्यः, अधिप्रत्यिश्चिश्चव्यप्रयोगश्च किमिप प्रयोजनमुद्दिश्चैव परिहृत इत्यप्यवश्यं मनिस् निश्चेयमेभिः। तत्र प्रथमं तत्वदाचार्यश्चीसागरानन्दस्रयः। वैदुष्यमेषां सार्वजनीनम्। श्वेताम्वरजैनागमसंपादनेन तथा सिद्धगिरेरुपत्यकायामागमन्दिरकरपनाप्रतिष्ठापनाचातुर्येण च यथार्थमेव 'आगमोन्द्यारकाः' इत्येषां विरुद्यम् । संविग्नगीतार्थाश्चेते तथागच्छीयेभ्यः साधुभ्यः श्रावकेभ्यश्च परं वहुमानं स्वभन्ते । आगमोक्ताचारप्रतिष्ठापनमेव परं प्रयोजनमुद्दिश्य सिद्धान्तिष्ठिपणकप्रचारः कर्तुमेयामिनाः। किं तु केवर्लजनागमेषु समुपलभ्यमानैः करणैरशक्यैव सिद्धान्तिष्ठिपणविरचना, अशक्य-

तरम्भ तत्प्रचार इत्येतेनैव कारणेन विवादेऽस्मिस्तेषां निग्रहः । आधुनिकैः सर्वैरपि तपागच्छी-यैभ्रण्डांशुचण्डपञ्चाङ्गमाश्रित्य लौकिकव्यवहाराः क्रियन्ते, सिद्धान्तटिष्पणाभावाम्य लोकोत्तरा अपि आराधनास्तदेवाश्रित्य कर्तुं समुचिताः । जीतव्यवहारसिद्धये चैभिरुदाहृतानि शास्त्राणि शास्त्रा-भासानीति जीतव्यवहारासिद्धिः ।

आचार्यश्रीविजयरामचन्द्रस्रयोऽपि संविद्यगीतार्थाः प्रवचनपटवश्च । विद्यया तपोनुष्ठानेन प्रव-वनपाटवेन च तपागच्छीयानामेतेऽपि बहुमता पच । स्वसिद्धान्तप्रतिपादनं चैभिः प्रवलाभिर्युक्तिभिः समर्थितम् । आधुनिकैर्जेनेरभ्युपगते पञ्चाङ्गे तिथ्यादिपरिवर्तनमसहमानैः शास्त्रेषु च तादशपरि-वर्तनसमर्थकानि प्रमाणान्यनिथाच्छद्भिः 'सार्वजनीनं किमपि पञ्चाङ्गमाथित्य लौकिकवल्लोकोचरोऽपि व्यवहारः प्रवृत्त इति स पच समर्थनीयः ' इति धियैव तैराचार्यश्रीसागरानन्दस्रीणां प्रतिपक्षत्वं स्वीकृतं प्रवलाभिर्युक्तिमिश्च स्वाभिमतं समर्थितम् । उमास्वातिवचःप्रघोषस्याध्याहारादिवर्जं तथा पर्वापर्वतिथिविभागवर्जं च यथार्थमर्थमनुरुध्यमानैरेभिः स्वमतं समर्थितमित्येव तेषामभिप्रायो मध्य-स्थेनाभ्युपगतः । यद्यपि विवादेऽस्मिन्नेषामाचार्यश्रीसागरानन्दस्रिभिवरोधस्तथापि तेषां वैदुष्यं सं-विग्रगीतार्थत्वमागमोद्धारकत्वमेभिरिप वह मन्यते इत्यत्र नास्ति नः कोऽपि संश्चावकाद्यः।

पुष्यपत्तनात् । १९९९ तमे वैक्रमीयसंवत्सरे ज्येष्ठगुक्र-प्रतिपदि गुरुवासरे

स्त्रहस्तोऽयं मध्यस्यस्य वैद्योपाङ्कश्रीपरशुरामशर्मणः । AWARD OF THE ARBITRATOR IN THE DISPUTE BETWEEN ACHARYA SHRI SAGARANANDA SURI AND ACHARYA SHRI VIJAYA RAMACHANDRA SURI, RE: INTERPRETATION AND APPLICATION OF UMASVATI'S RULE: क्ष्ये पूर्वा तिथिः कार्या बृद्धो कार्या तथोत्तरा AND OTHER OUESTIONS ARISING OUT OF THEM.

#### ARBITRATOR:

Dr. P. L. VAIDYA

M. A. (Cal.); D. Litt (Paris)
Professor of Sanskrit & Allied Langauges
Nowrosjee Wadia College, Poona.

The dispute on the above-mentioned topic submitted to me for Arbitration arises out of a difference of opinion between two celebrated Acharyas belonging to the Tapagaccha Sect of the Svetambara Murtipujaka Jains on the question of the adjustment of dates or Tithis in the popular Calender called Chandamshuchandu Panchanga of Jodhpur, when these dates or Tithis happen to be ksina or merged, i. e., touching no sun-rise, and vrddha or extended, i. e. touching sun-rise on two consecutive days, particularly in regard to the dates that are held holy or sacred by the Jains or that fall within a period of holiness or Parva, such as Paryusana and the ending days of each fortnight of a month.

In the years 1992 and 1993 of the Vikrama Era, there arose an occasion for the exhibition of this difference of opinion among these Acharyas because in both these years the Chandamshuchandu Panchanga showed the vrddhi of Panchami in the bright half of the month of Bhadrapada. This Panchami was the day originally fixed in the Jain Shastras for the observance of Samvatsari or annual day of forgiveness and is thus a holy day or parva day. In the days of Kalakacharya, a famous Acharya of bygone days, the date of Samvatsari was however shifted back to Chaturthi in order to avoid a clash with another local festival of those days. Since then all Jains have been observing the Samvatsari on Chaturthi of the bright half of Bhadrapada. In 1992 and 1993 however, Acharya Sagarananda Suri recommended to his followers that Samvatsari should be observed on Sunday, 20th August 1936, which according to popular Panchanga was the first of the two days of extended or vrddha Panchami. Acharya Vijaya Ramachandra Suri, on the other hand, recommended to his followers that it should be observed on Saturday, 19th August 1936, which, according to the same Panchanga was Charturthi. In the following year the same phenomenon repeated itself; there occurred the vrddhi of Panchami in the bright half of the month of Bhadrapada; Acharya Sagarananda Suri

again recommended to his followers that Samvatsari should be observed on Thursday, 9th September 1937, which was the first day of vrddha Panchami, and Acharya Vijaya Ramachandra Suri recommended that the same should be observed on Wednesday, 8th September 1937, which was the day of Chaturthi in the same Panchanga.

These two occasions in recent years led to a very sharp difference of opinion and controversy, not only in the community of monks but also in the community of Shravakas or laymen. For, this day of Samvatsari is regarded as the most important holy day of the year by all the Jains, and its observance on two different days at the recommendation of these Acharyas created considerable dissatisfaction in the community. The followers of these two Acharyas seem to have made a public exhibition of their feelings in several ways each side accusing the other as not observing the Samvatsari on the right day and thus becoming fallen or depraved as pious Jains.

In subsequent years several attempts were made to bring about an amicable settlement of the dispute, but they all failed. At last Shet Kasturbhai Lalbhai of Ahmedabad, a prominent member of the Svetambara Jain community, suggested to the parties that the dispute should be submitted to an Arbitrator whose award they should accept as final and binding on them. This they agreed to do, and this is how it has been submitted to me for Arbitration.

Shet Kasturbhai was good enough to ask the Acharyas to put their case in writing before the Arbitrator actually heard and examined them. This they did. Acharya Sagarananda Suri framed nine issues for consideration by the Arbitrator and argued his case at great length in writing. Acharya Vijaya Ramachandra Suri framed twentyfive issues for consideration and put forward his views. also in writing. These two documents were then exchanged and each side was allowed to put up counterstatements refuting the views of the other. This also they did. Both the Acharyas prepared their own lists of authorities or Shastras which supported their points of view. All these documents were then sent to the Arbitrator together with the authorities for preliminary study. After the study of these documents and authorities, the Arbitrator visited Palitana and examined both the Acharyas in their mutual presence on 6th, 7th and 9th March 1943 at great length. No party was allowed the aid of any professional pleader, and I must say that even in the absence of such aid, the Acharyas, on the whole, put their views with remarkable precision, barring, of course, occasional lapses. In the personal examination of the Acharyas it was agreed that no more authorities should be allowed to be put in or admitted, and that no pamphlets etc. that appeared in the Press on the

question should be taken into account. The parties also agreed to accept, without challenge, the Award of the Arbitrator.

After a careful examination of the issues submitted by the parties, their written statements and counterstatements, and a long and searching oral examination, I feel that the following points or issues emerge for consideration and decision:—

- I. Is there a Tippana or Panchanga, based entirely on the data supplied by the Jain Shastras, in force or in use, among the Svetambara Murtipujaka Jains ?
- II. If the answer to the above is in the affirmative, what arrangements existed in the Shastras for the adjustment of merged and/or extended Tithis?
- III. If the answer to Issue No. I is in the negative, what is the Tippana or Panchanga in force or in use among the Jains?
- IV. Does this accepted Panchanga contain merged and extended Tithis and Intercalary months (Adhika Masas)?
- V. If the accepted Panchanga contains merged and extended Tithis and intercalary months, what principles are laid down in the Jain Shastras for adjustments necessitated by such Tithis and months for the purpose of religious practices? What is the correct interpretation of these principles?
- VI. Are these principles of universal application or restricted only to holy days or Parva tithis?
- VII. Which of the holy Tithis are prescribed by the Jain Shastras or current practices for the observance of Paksika and Chaturmasika Pratikramana and Samvatsarika Pratikramana or Samvatsari?

VIII. Is there any valid evidence such as long established practice or the authority of the Shastras for Acharya Sagarananda Suri's interpretation of Umasvati's Rule : क्षे पूर्व तिथि: कार्य बृद्धी कार्य तयोत्तरा ?

IX. Do Umasvati's Rule as interpreted by the Arbitrator on the authority of Jain Shastras and application of its plain meaning cause any flaw in the observance of religious practices?

X. What Award?

My findings on these issues are :-

No. I. No.

No. II. Does not arise.

No. III. Chandamshuchandu Panchanga of Jodhpur.

No. IV. Yes.

No. V. Umasvati's Rule : क्षये पूर्व तिथिः कार्या शृद्धौ कार्या तचोत्तरा as interpreted by the Arbitrator.

No. VI. The above Rule is of universal application and is not restricted to Parva tithis.

No. VII. Chaturdashi for Paksika and Chaturmasika Pratikramana and Chaturthi in the bright half of Bhadrapada proper for Samvatsari.

No. VIII. No.

No. IX. No.

#### REASONS

Issue No. I

With reference to Issue No. I, my findings are that there is no Tippana or Panchanga, actually in force or use, based on the data supplied entirely by the Jain Shastras; and that if at all there was any such Panchanga in existence, the tradition of preparing such a Panchanga and its use lost currency long before the 14th century of the Vikrama Era. It is likely that such a Panchanga must have lost currency even earlier than the above date, say, before the split of the Svetambara community into present Gacchas; for I find that this split, among other things, is due to difference of opinion on the question of Tithis for certain religious practices. The earliest Gaccha that came into existence was the Purnima Gaccha, and the date of its origin, as given by Dharmasagara, a famous teacher of the Tapagaccha Sect and author of a work called Pravachanapariksa is 1159 V. E. This means that the use of the Panchanga based on the Jain Shastras had ceased to be effective about this time. This means also that such a Panchanga lost currency in early 11th century of the Vikrama Era.

It is true that in Jain Shastras there are occasional references to two types of Tippanas, one based on the Shastras called Jain or Siddhanta Tippana and the other called Laukika Tippana or secular or popular Panchanga. Of these the first may have been used for religious purposes while the other was used for secular purposes.

Now what is this Jain Tippana or Siddhanta Tippana? Jain Texts like Suryaprajnapti, Chandraprajnapti and later Texts like Jyotiskarandaka, Lokaprakasa and their commentaries contain some data on which this Siddhanta Tippana seems to have been based. Of these works, Suryaprajnapti ane Chandraprajnapti are included in the 45 Agamas of the Svetambaras. There are commentaries on these works by Malayagiri who gives some details for the Tippana. Jyotiskarandaka also is a fairly old work, and, on the authority of its extant commentary of Malayagiri, was commented upon by the famous Padaliptacharya. From these works and commentaries we gather that the unit

of time in the Jain Tippana was called Yuga, a period of 1830 days and nights, 1860 Tithis, and was divided into five years, sixty solar months, sixtyone practical months and sixtytwo lunar months. The starting point of this Yuga was the first day of the dark half of Sravana, and the last day the full-moon day of the month of Asadha.

In this scheme the day is the period covered by the time between two sun-rises; it is thus governed by the movements of the sun. Tithi on the contrary is governed by the movements of the moon. As the movements of the sun and moon vary considerably, the duration of the solar day and the duration of the Tithi do not coincide. By the introduction of two lunar months extra, called intercalary months or Adhika Masas, the beginning and the end of a Yuga are however made to be fixed. These intercalary months, according to the data of the Agamas are fixed to be Pausa in the third year and Asadha at the end of the Yuga. The co-ordination of the day and Tithi is brought about by assuming six merged Tithis called Avamaratras or ksina tithis per year. Their occurrence also is fixed according to the Agamas, each merged tithi occurring after a regular interval of 61 tithis. There is a regular scheme as to how these merged tithis occur and at what interval. There is also a mention of extended days in the Suryaprajnapti which are called Atiratra. The terms Avamaratra and Atiratra do not exactly correspond to ksaya and vrddhi of tithis, but it must be said that the term Atiratra might be the origin of vrddhi of tithis in the popular Panchanga.

Some points regarding the ksaya of Tithis in this Tippana deserve to be noted. In the first place there is no ksaya of a Tithi in the bright half of Bhadrapada in any of the five years of the Yuga, while there is ksaya of the fullmoon day of the Pausa in the third year and of Asadha in the fifth year. Astami occurs as a ksina tithionce only, that is in the dark half of Chaitra in the first year. Chaturdashi occurs as a ksaya tithi twice during the yuga, viz., in the dark half of Asvina in the second year and of Chaitra in the fourth year. There are other ksaya tithis, but they are not useful for our inquiry.

Now we have to consider the question whether there existed a full-fledged Siddhanta Tippana and whether it corresponded with Laukika Tippana. The tradition is that there was a Siddhanta Tippana, or Jain Tippana but that it is now lost (vyutcchinna). While discussing this question with the parties to the dispute, I put a specific question to Acharya Sagarananda Suri whether it is still possible to prepare a fullfledged Panchanga based exclusively on the data supplied by Jain Shastras on Astronomy such as Surya-prajnapti, Jyoti-

skarandaka, Lokaprakasha etc. and their commentaries. Acharya Sagarananda Suri then admitted that it was not possible to prepare a Jain Panchanga exclusively on the data available in works on Jain Astronomy, as such data was insufficient and defective. I think the Jain Tippana lost currency on this very account and popular or secular Panchanga took its place from very early times, even in the age of Umasvati. This Laukika Panchanga is prepared in accordance with Tables of Hindu Astronomers today represented by the Grahalaghaviya System. The scheme of the Laukika Panchanga contains about ten ksaya tithis and five to six vrddha tithis in the year, and their occurrence is not regular as in the scheme of Siddhanta Tippana. Similarly the scheme of intercalary months is not restricted to Pausa and Asadha, but may be almost any month.

As this Laukika Panchanga came into vogue and as it contained ksaya and vrddhi of tithis, it was necessary to lay down rules for adjustments caused by this phenomenon; for, even though a tithi is ksina the duties prescribed for that tithi are not to be dropped, nor in the case of vrddhi of a tithi are they to be doubled, or practised twice. Hence Umasvati, a famous Acharya of early centuries of the Vikrama Era, an Acharya whose authority is accepted by all sects and sub-sects of Jains, was required to enunciate certain principles, re: ksaya and vrddhi of tithis and as tradition unanimously declares, he framed the Rule: अर्थ पूर्व विशि: कार्य क्यों क्यों कार्य त्यां कार्य प्राचित्र कार्य क्यों क्यों कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य

After the loss of Siddhanta Tippana the Jain community, both of monks and laymen, adopted the Laukika Tippana for religious as well as secular purposes. This Tippana, as mentioned above, contained about ten ksin tithis as against six of the Siddhanta Tippana, and about five to six vrddha tithis as against nil in the Siddhanta Tippana. It is the use of this Laukika Tippana which created several difficulties, discussions, and even dissensions among the community of Jains. The origin of Purnima, Kharatara and other Gacchas is primarily to be traced to the difficulties caused by the adoption of this Laukika Panchanga. In several works of all these schools, therefore, the topic of tithis is very hotly discussed. The followers of Tapagaccha stuck to the old practice, adopted once for all, Umasvati's Rule, and allowed only one slight change in the date of Samvatsari as ordered by Kalakacharya and a consequent change to Asadha Chaturdashi from Purnima for their quarterly Pratikramana. There are several

works by Jain writers of various Gacchas on the question of tithi. All these works pre-suppose the loss of Siddhanta Tippana. Some of the important works, accepted as authoritative by Tapagaccha school are:—

1. Sraddhavidhiprakarana of Ratnasekhara Suri with his own commentary. This writer styles himself as the leader of Tapagaccha. This work was composed in 1506, presumably of Vikrama Era. At the end of the work, the author says:-

विधिवैविष्याच्छुतगतनैयसादर्शनाच यक्तिचित् । अन्नोतसूत्रमसूत्र्यत तन्मिथ्यादुष्कृतं मेऽस्तु ॥

In this stanza the author in a tone of apology says that he may be forgiven for any statements that he may have made in his work which apparently go against the Shastras, but he had to do so in view of divergent practices and divergent views expressed in the sacred works, which failed to give clear directions. An important passage bearing on the present dispute occurs on page 152 of the printed edition and it records, without commentary, the famous Rule of Umasvati: अये पूर्व तिथि: कार्या गुद्धी कार्या तथोत्तरा.

2. Tattvatarangini of Dharmasagara with his own commentary. He is a famous writer of the Tapagaccha school. This work is composed in 1615 V.E. He wrote another work, a pungent polemic, called *Pravachanapariksa*. Both these works contain discussions on the ksaya and vrddhi of tithis. Tattvatarangini is written mainly with this object. With reference to ksaya and vrddhi of tithis, it says:—

तिहिवाए पुन्वतिही अहिआए उत्तरा य गहियव्या

which is only a paraphrase in Prakrit of Umasvati's Rule. It lays down that in the case of ksaya of Chaturdashi, the Paksika should be performed on Trayodashi and not on Purnima. With reference to vrddhi his view is:—

संपूष्ण ति अकाउं बुड़ीए घिष्पई न पुव्वतिही।

जं जा जंमि हु दिवसे समप्पई सा पमाणं ति ।।

In the case of vrddhi one should not accept the first day simply because the tithi is available for the whole day, but one should accept the second day as the tithi ends on that day. With reference to intercalary month, his view is:-

मासस्स वि विद्वीए पढमो मासो पमाण नो भणिओ ।

लोउत्तरंमि लोइयपहंमि न पहू नपुंस त्ति ॥

In the case of vrddhi of the month, the first should not be accepted as valid for religious purposes as well as secular purposes; it is impotent or barren, and hence cannot do.

This author mentions Vidhimargaprapa of Jinaprabha and refers to the passage in that work found printed on pages 118 and 119.

Dharmasagara's work, particularly his *Utsutrakulaka* was criticised by Gunavinaya of Kharatara Gaccha in his *Utsutrakhandana* composed in 1665 V.E.

I should like to mention here a work, *Vidhimargaprapa* of Jinaprabha Suri of Kharatara Gaccha to prove that Siddhanta Tippana had already lost currency in 1363 V. E. The views of Kharatara Gaccha, of course, are not accepted by Tapagaccha.

So, on documentary evidence of dated works, the loss of Siddhanta Tippana goes back to a period prior to 1363 V. E. followed by the currency of Laukika Tippana. It is likely that the period may go still further back by about two centuries when Purnima Gaccha came into existence, say, in 1159 V. E. Thus it is proved that Siddhanta Tippana lost currency for a period of about 900 years.

Issue No. II

As my findings on Issue No. I are in the negative, no specific answer and argument are necessary on this issue. But it should be noted that even in the Siddhanta Tippana ksaya of tithis occurs as many as 30 times in a Yuga or five years. Of these at least five tithis are parva tithis, and it was expected that Jain Shastras should have given some specific directions on this phenomenon. As there is no such direction in the Shastras, later writers like Umasvati, laid down the principle:

क्षये पूर्वा तिथिः कार्या बृद्धों कार्या तथोत्तरा ।

so as to cover the cases of ksaya occurring in the Siddhanta Tippana, and ksaya and vrddhi occurring in the Laukika Tippana. When the Siddhanta Tippana lost currency and its place was taken up by the Laukika Tippana, Umasvati's Rule came to be of universal application. It is accepted as such by all writers of Tapagaccha sect mentioned above.

Issue No. III.

The answer to Issue No. I being in the negative, I have now to consider the question of the Panchanga acceptable and accepted by the Svetambara Murtipujaka Jains. In Issue No. I, reference was made to the existence, at one epoch at any rate in the history of the Jain Community, of two Tippanas, one called Laukika Panchanga for secular use and the other called Siddhanta or Jain Tippana for religious use. It must be admitted that the use of a Panchanga is absolutely necessary for the proper observance of duties enjoined by secular and religious Law. When the Siddhanta Tippana lost currency, its place must have been therefore taken up by the Laukika Tippana. There is a specific mention in a work called *Vicharamrtasarasamgraha* composed in 1473 V. E. (page 26 of the printed edition), that Paryusanaparva is to be

observed according to the date or tithi in the Laukika Tippana. In Dharmasagara's Pravachanapariksa, composed in 1615 V. E., there is mention of the use of a current Tippana (samprati-tippanaka-pravrttih) since the loss of Jain Tippana. In the same work mention is made of the current use of a Saiva Tippanaka with intercalary months like Sravana and Bhadrapada, even against the teaching of Jain Tippana which could allow only Pausa and Asadha as intercalary months. So it is proved that since 1473 V. E. the observance of tithis, Paryusanaparva and intercalary months was governed by the current Laukika Tippana. It is further said in these works that unless a Laukika Tippana is adopted it is impossible to rightly observe the rites such as diksa, initiation of monks, pratistha, consecration of images etc. I therefore hold that since the loss of currency of Siddhanata Tippana or Jain Tippana, the Laukika Tippana or Saiva Tippana came into vogue among the Jains. I further hold that this Laukika Tippana with its ksaya and vrddhi of tithis, with its intercalary months other than Pausa and Asadha, was accepted and used by all the Jains, not only for secular purposes but also for their religious purposes such as Paryusanaparva; and that the Chandamshuchandu Panchanga issued from Jodhapur is the present successor of that Laukika Tippana which all the Jains must accept for their secular as well as religious purposes, this Panchanga having obtained sanctity and sanction on the strength of a Jitavyavahara, a long established practice, which is in no way opposed to the teachings of the Shastras. (Srutavyavahara).

Both the Acharyas accept the authority of this Jodhapur Panchanga for secular purposes. Acharya Vijaya Ramachandra Suri accepts its validity for religious purposes also, but Acharya Sagarananda Suri maintains that for religious purposes, particularly with reference to parva tithis, the data and directions as laid down in the Shastras should be followed. To me this now seems to be impracticable and impossible. Acharya Sagarananda Suri himself admitted that it was not possible to prepare a Panchanga according to the data available in the Shastras as that data was defective. Further he has admitted Sravana and Bhadrapada as intercalary months as and when they occur in the Laukika Panchanga and does not insist on having Pausa and Asadha as intercalary months of the Shastras. He seems thus to reject the authority of the Laukika Panchanga with regard only to Parvatithis affected by ksaya and vrddhi, and lays down the following principles:—

(i) In case of ksaya of a Parvatithi in the Laukika Panchanga, the tithi preceding the parvatithi should be regarded as ksina.

- (ii) In case of vrddhi of Parvatithi in the Laukika Panchanga the tithi preceding the parvatithi should be treated as vrddha tithi.
- (iii) When Purnima and Amavasya occur as ksina or vrddha in the Laukika Panchanga, it is Trayodashi that should be treated as ksina or vrddha in as much as the preceding Chaturdashi is also a parvatithi; similarly, in case of ksaya or vrddhi of the Panchami in the bright half of the month of Bhadrapada, it is Trtiya that should be treated as ksina or vrddha, because the preceding Chaturthi is also a parvatithi.

Acharya Sagarananda Suri says further that this is the established practice of the Devasura sub-sect of the Tapagaccha as distinguished from Anasura (Ananda Suri) sub-sect of the same Gaccha, and has thus the sanction of *Jitavyavahara* for the last three centuries.

We shall examine in due course whether these principles of so-called Devasura Tapagaccha have the backing of the Shastras of the Tapagaccha, and whether it is possible to hold that the view is supported by documentry evidence so as to establish a long and continued practice of the school. I must however say here that the right course for Acharya Sagarananada Suri, who seems to have been prompted by the noble motive of restoring the practices as found in the Shastras, and who, by his just claim to the title Agamoddharaka obtained on the strength of his scholarship and work, should have been to prepare a Panchanga on the data supplied by the Shastras, and induced the Jain community to accept that Panchanga in place of the Panchanga of the Hindus. This would have eliminated the vrddhi of tithis altogether, and would have avoided ksaya at the time of Paryusanaparva. For other Tithis, he might have used Umasvati's Rule and arranged for them. I do not, however, recommend this course to him as there are other dangers that would create dissensions in the community.

In deference to the learning and scholarship of Acharya Sagarananda Suri, I myself tried to see if from the existing Panchangas a suitable date of Yugarambha on the first day of the dark half of Sravana could be found so that a new calender system for the Jains should be evolved, but I am sorry I could not discover any such suitable starting point.

Issue No. IV

My findings on this issue are in the affirmative. I have examined Chandamshuchandu Panchangas of several years and one Jain Dharma Panchanga for 1945 V. E. (1888 A. D.) published by a Shravaka of Tapagaccha. All these Panchangas contain about ten ksina tithis and about four to six vrddha tithis. These Panchangas also contain intercalary months like Sravana, Bhad-

rapada etc., and the scheme of ksaya of tithis does not conform to the scheme of the Agamas. When therefore a Laukika Panchanga is to be accepted, it must be accepted with all its details of ksaya, vrddhi, intercalary months etc. All members of the Tapagaccha including Acharya Sagarananda Suri admit the occurrence of Sravana and Bhadrapada as intercalary months, and ignore their existence for determining and calculating the date of Samvatsari, which, according to the teaching of the Shastras, should occur after one month and tewenty nights from the beginning of Chaturmasya, leaving some seventy nights for Kartika Purnima.

I was in no small measure suprised to see that Acharya Sagaranand Suri admits Sravana and Bhadrapada as intercalary months against the teaching of the Shastras, and yet refuses to admit the vrddhi of Parvatithis when it occurs in the popular Panchanga. This half-heartedness constitutes the real weakness of his case. He is therefore rightly accused as going in for the famous Ardhajaratiya nyaya, admitting a part, but not admitting the rest.

Issue No. V.

As the Siddhanta Tippana lost currency and its place was taken up by the popular Panchanga, it became necessary to frame certain rules and lay down certain principles to meet the new conditions or features of the new Panchanga. The features of the poupular Panchanga that required the application of these rules are adjustments due to the existence of ksaya and vrddhi of tithis and occurence of intercalary months. The ksaya of tithis is mentioned in old works like Suryaprajnapti; intercalary months are also mentioned there; but in these works no mention is made how the religious rites fixed for a tithi that is ksina are to be arranged. Pausa and Asadha were the only intercalary months, but they did not much interfere with any major religious rite. Vrddhi of tithis was an altogether a new feature of the popular Panchanga.

Let us now consider what is meant by ksaya and vrddhi of Tithis. It is already said above that the duration of a tithi is governed by the movements of the moon and shows considerable variation, say, from 54 ghatikas to 66 ghatikas, while the duration of the day, i. e., day and night, is approximately constant, say, about 60 ghatikas. It therefore becomes possible that at times a tithi may not touch sun-rise on any day. It is this tithi which does not touch sun-rise on any day that is called a ksina tithi. Such a tithi begins a few moments after the sun-rise and ends some time before the sun-rise on the following day. Similarly, a vrddha tithi is that which touches sun-rise on two consecutive days. As has been mentioned above, the specific duties enjoined to be performed on a tithi cannot be dropped because the tithi is ksina, nor

can they be doubled because a tithi is vrddha. Similarly, when there is an intercalary month, there is to be no duplication of duties enjoined for that month. Such vrddha tithis and months are therefore to be ignored for religious rites, and are technically called impotent or barren.

Now is there any principle laid down in the Shastras to govern these cases? I have not discovered any such in works like Suryaprajnapti and its commentary. Tradition outside the Agamas, however, supplies the principle which I call "Umasvati's Rule" and is contained in the following line:—

क्षये पूर्व तिथि: कार्या (प्राह्मा) बुद्धी कार्या (प्राह्मा) तथोत्तरा.

This line is not found in the extant work of Umasvati, and is therefore known as a floating maxim attributed to him (उमास्वातिवच:प्रयोप). The tradition however is consistent and uniform in attributing the authorship of the line to him. I see no reason therefore to doubt the genuineness of the line, as it is quoted by several writers of the Tapagaccha school. The line refers to ksaya and vrddhi of tithis, but makes no reference to intercalary month. Later writers like Dharmasagara, who accept this principle, extend its application to intercalary months as well. My view is that the principle laid down in this line is very, very old, as old as the use of the Tippanas, and may have been a spontaneous utterance of a famous Acharya like Umasvati. The reference to vrddhi of tithis in the line goes to suggest that even in the days of Umasvati there existed Tippanas containing the vrddhi of tithis. I therefore hold that the above rule of Umasvati, governing adjustments of ksaya and vrddhi of tithis, is in its entirety genuine, authentic and binding on all Jains.

In the course of my oral examination I was astonished to notice a strange attitude of Acharya Sagarananda Suri, a Pandit brought up in the orthodox fashion, regarding the genuineness and authenticity of this line. He seemed to hold the first half क्ष्म पूर्व विशि: कार्य to be valid, but doubted the genuineness of the second half, saying that vrddhi of tithis is neither mentioned nor recognised by the Jain Tippana or Siddhanta Tippana. Had there been in use a Siddhanta Tippana, such a view would have been justifiable; but under Issue No. I, we have found that the Siddhanta Tippana lost currency in very early times, and under Issue No. III, we held that its place was taken up by the popular Panchanga. It is not therefore right to challenge the authenticity of the line on this score. I therefore hold that the entire line

क्षये पूर्व तिथि: कार्या वृद्धौ कार्या तथात्तर।

is genuine and authentic, and as such, has the force of a Shastra. Further, the Jain Shastrakaras having quoted and accepted the entire line without reserve at least since the 11th century V. E., it has the force of a Jita, long

established usage. No Shastrakara has ever challenged its genuineness, and its adoption was necessary on account of the loss of Siddhanta Tippana and use of popular Panchanga.

Now it is necessary to explain the correct meaning and application of Umasvati's Rule. Applying all accepted canons of interpretation, I hold the following to be its correct interpretation and application:—

First Half:—In the case of ksaya of a tithi in the Panchanga, the previous tithi should be adopted for the purpose of observances prescribed for the tithi that is ksina.

( टिप्पणके कस्याश्चित् तिथेः क्षये दृष्टे सित तत्स्थाने पूर्व तिथिः कार्या प्राह्मा वा । क्षीणितिथिविषयकसाराधनादिकं पूर्वस्यां तिथौ कार्यसित्यर्थः । )

The application of the Rule will be as follows:—If Astami is ksina, the fast etc. prescribed for Astami should be observed on the previous day which is Saptami in the Panchanga; If Chaturdashi is ksina, the Paksika Pratikramana etc. prescribed for that day, should be performed on the previous day which is Trayodashi in the Panchanga; If Purnima is ksina, the fast etc. prescribed for Purnima should be observed on the previous day which is Chaturdashi; If Chaturthi in the bright half of Bhadrapada is ksina the Samvatsarika Pratikramana or Samvatsari should be observed on the previous day which in the Panchanga is shown as Trtiya.

Second Half:—In the case of vrddhi of a tithi in the Panchanga, the second day of that tithi should be adopted for the purpose of observances specified for that tithi.

( टिप्पणके कस्याश्चित् तिथेवृद्धौ द्राटायामुत्तरा तिथिः कार्यो द्वितीयतिथिस्तत्स्थाने माह्य । युद्धतिश्चिविषयकमाराधनादिकं द्वितीयतिथौ कार्यमित्यर्थः ।

The application of the Rule will be as follows:--If Astami is vrddha, the fast etc. prescribed for Astami should be observed on the second day of Astami; If Chaturdashi is vrddha, the Paksika should be performed on the second day of Chaturdashi; If Purnima is vrddha, the fast etc. prescribed for that day should be observed on the second day of Purnima; If Chaturthi in the bright half of Bhadrapada is vrddha, the Samvatsari should be observed on the second day of Chaturthi.

I am aware that in the application of Umasvati's Rules, a clash is likely to arise when there is the ksaya of Purnima or Amavasya. The day is shown as Chaturdashi in the Panchanga, and so there is Chaturdashi at the sunrise; the day will therefore be used for the performance of Paksika. It may be therefore argued that this day, being taken up by Paksika, cannot be used as Purnima for fasts etc. prescribed for Purnima. This difficulty seems to have

troubled the Shastrakaras in the past, and their solution of the difficulty is as follows:—Of the two tithis, viz., Chaturdashi and Purnima or Amavasya, the first viz., Chaturdashi is the fixed day of Paksika; for Paksika is a tithi-niyata rite and therefore must be performed on Chaturdashi only. But that is not the case with observances prescribed for Purnima or Amavasya; in other words, these fasts etc. are not tithiniyata, not fixed for any particular tithi. Such fasts therefore may be observed either before or after the date, if they could not be observed on those tithis. Hiraprasna, a work of the 17th century V. E., has pointedly suggested this course.

The Chaturthi in the bright half of Bhadrapada is another tithi-niyata day for the observance of Samvatsari; Chaturthi therefore must be used for the observance of Samvatsari. This observance also is not shiftable. It is true that the original date for the observance of Samvatsari was Panchami, but owing to some local difficulty, Kalakacharya shifted it back to Chaturthi. This act of Kalkacharya, not being opposed to the teaching of the Shastras, is approved by all Jains. Since then Samvatsari came to be fixed for Chaturthi in the bright half of Bhadrapada. Similarly, if a tithi is merged in the preceding tithi, the previous tithi may have the Aradhana of that tithi as well as of the merged tithi.

I know that Acharya Sagarananda Suri offers a different interpretation of Umasvati's Rule. I reserve discussion and criticism of that interpretation for Issue No. VIII. But I should like to state emphatically here that the interpretation given by me above is the only and correct interpretation based on accepted canons of interpretation, supported by the Shastras and justified by long established usage.

#### Issue No. VI

With reference to this Issue, my findings are that Umasvati's Rule, as interpreted by me above, is of universal application, i. e. applicable to all tithis without distinction. I have not come across any valid authority classifying tithis into two divisions of Parvatithis and Aparvatithis or ordinary tithis for the purpose of this rule, nor have I seen any passage in the Shastras suggesting that Umasvati's Rule is applicable only to ordinary tithis. Mere prakarana or context cannot restrict the application of the Rule to any particular class of tithis, and it is not possible to accept the validity of one part and reject it of the other part. Acharya Sagarananda Suri, who now challenges the validity of popular Panchaga in religious sphere, has to admit that there are ksina tithis even in the Siddhanta Tippana. Of the thirty ksina tithis in the Siddhanta Tippan, at least six happen to be parvatithis and among them two Purnimas. According to Sraddhavidhiprakarana, the tithis of the Kalyanakas of Tirthamkaras

are also to be treated as parva tithis. Their number is about 70 per year. Besides, Dvitiya, Panchami and Ekadashi of each fortnight are regarded as holy tithis and are on par with parvatithis, over and above the usual parva tithis such as Astami, Chaturdashi, Purnima and Amavasya. Any of these tithis may happen to be ksina or vrddha in the Panchanga. Hence it is not practicable and possible to maintain that Umasvati's Rule applies to ordinary tithis and not to parva tithis. The grouping of tithis into parva tithis and ordinary tithis for this Rule would thus lead to chaos, and is not at all supported by the Shastras.

Issue No. VII

My findings on this Issue are that there are, according to Jain Shastras, two rites the observance of which is restricted to definite tithis. They are Samvatsari or Samvatsarika Pratikramana which is fixed to be observed on the Chaturthi in the bright half of Bhadrapada, and the Paksika Pratikramana which is fixed for Chaturdashi of every fortnight. Kalyanakas also have to be observed on the prescribed tithis. Other observances on the other hand are shiftable, particularly the fasts, to any other convenient date. Of these, the day of Samvastsari is the centre or pivot of the religious life of all the constituents of the Jain Sangha.

According to old Texts, the day of Samvatsari was the Panchami in the bright half of Bhadrapada. This day comes approximately one month and twenty nights after the comencemment of the Rainy Season, the day for which was fixed at the Purnima of Asadha. After the Samvatsari an approximate period of seventy nights ending on the Purnima of Kartika remained of the stay of the Rainy season.

One incident in the history of the Jain Church, however, brought about the shifting back of the date of Samvatsari and consequently of the day of Chaturmasika Pratikramana or more accurately of the commencement of the Rainy Season. Kalakacharya, as the story goes, at the request of a king, allowed the day of Samvatsari to be shifted back by a day, in order to avoid a clash with a local festival fixed for Panchami of the bright half of Bhadrapada. Chaturthi thus came to be fixed for the observance of Samvatsari. In order, however, to keep the period of one month and twenty days between the date of the commencement of Rainy Season and the date of Samvatsari, they had to shift back the date of commencement of the Rainy Season to Chaturdashi of the bright half of Asadha. The followers of the Tapagaccha continued consistently to observe their Chaturmasika Pratikramana on Chaturdashi of Asadha since then, and Samvatsari on the chaturthi of the bright half of Bhadrapada. Panchami thus

ceased to be the date of Samvatsari and as such a major Parva Tithi. It however continued to be a holy and auspicious day under the Law along with Dvitiya, Ekadashi etc. There are thus two religious rites of the Svetambara Murtipujaka Jains which are *Tithiniyata*, observable on a fixed tithi, and they are Samvatsari on Chaturthi of the bright half of Bhadrapada and Chaturdashi for Paksika. Panchami of the bright half of Bhadrapada lost its importance as major parva tithi.

I do not therefore see why Acharya Sagarananda Suri should frame the second part of Principle No. iii given on page 12 (Page No. 255 of this book) above and make an attempt to go in for ksaya or vrddhi of Trtiya in case of ksaya or vrddhi of Panchami in the bright half of Bhadrapada. That there is no justification, no authority of any valid Shastra, nor any Jitavyavahara for that principle, will be discussed in detail under Issue No. VIII.

Issue No. VIII

Acharya Sagarananda Suri wants to interpret Umasvati's Rule so as to yield the following:--

- (i) In the case of ksaya of a parva tithi in the Laukika Panchanga, the tithi preceding the parva tithi should be regarded as ksina.
- (ii) In the case of vrddhi of a parva tithi in the Laukika Panchanga the tithi preceding the parva tithi should be treated as vrddha.
- (iii) In the case of ksaya or vrddhi of the second of the two consecutive parva tithis such as Purnima or Amavasya or Panchami in the bright half of Bhadrapada, the tithi preceding the *first* parva tithi should be treated as ksina or vrddha.
  - My findings with reference to his interpretation of Umasvati's Rule are:-
- (i) The interpretation of Umasvati's Rule as given by Acharya Sagarananda Suri does not conform to the accepted canons of interpretation.
  - (ii) The reasons given for this interpretation are not convincing.
  - (iii) The authorities cited in support are of uncertain authenticity.
- (iv) There is no valid and sufficient evidence to prove that it is the long established practice, Jitavyavahara, of Devasura Tapagaccha.

Before I proceed to give my reasons for the above findings, I must note that both parties are agreed in holding that for religious observance of the Jains they require a tithi which must touch sun-rise; in other words, they want a tithi which is *audayiki*. Now a ksina tithi does not touch sun-rise at all, while a vrddha tithi touches sun-rise on two days. For obtaining an audayiki tithi in the first case, they must name the preceding tithi by the name of ksina tithi. For this there must be an originating or creative injunction

( apurva-vidhi ). The Mimansaka definition of the originating or creative injunction is

### विधिरत्यन्तमप्राप्ते.

The originating injunction is that injunction without which a thing is non-obtainable. Now a ksina tithi cannot be audayiki, hence it is necessary to obtair it by nullifying the previous tithi, and imposing a new tithi, that is ksina tithi, on the tithi nullified. When therefore Astami is ksina, we impose this Astami on the previous Saptami which we nullify for the purpose of Aradhana of Astami only. It is in this manner that we obtain Astami as audayiki tithi on the strength of the originating or creative injunction, apurvavidhi, contained in

## क्षये पूर्वा तिथिः कार्या.

Similarly, a vrddha tithi happens to touch sun-rise on two consecutive days, and hence a doubt arises in our mind as to which of these two days are to be *selected* for Aradhana, for, two alternatives are available here. In such cases regulating or restrictive injunction comes to our aid. The Mimansaka definition of this regulating or restrictive injunction is

## नियमः पाक्षिके सति.

The regulating injunction comes into operation when there are two alternatives. In my view therefore, the first part of Umasvati's Rule is of the nature of apurva-vidhi and the second part is of niyama-vidhi.

Let us now examine the interpretation of Umasvati's Rule as Acharya Sagarananda Suri would give it. In the first place, he holds that Umasvati's Rule covers or is applicable only to prava tithis. Secondly, he holds that according to Suryapajnapti etc. there cannot be vrddhi of tithis, particularly of parva tithis. In other words he means to reject the validity of the second part of Umasvati's Rule. Now we have already shown under Issue No. VI that there is no evidence whatever in the Shastras to classify tithis into parva tithis and ordinary tithis for the purpose of this Rule. No Acharya ever introduced the term parva in his interpretation and since the loss of Siddhanta Tippana, we have adopted the Laukika Panchanga with all its details of ksaya and vrddhi of tithis as well as intercalary months. We therefore must hold both the parts of Umasvati's Rule as valid and authentic.

For the sake of clarity, I put Acharya Sagarananda Suri's interpretation of Umasvati's Rule in Sanskrit garb:—

यदा लौकिकटिप्पणानुसारेण पवेतिथेः चतुर्दस्यादेः क्षयो दश्यते, तदा पवेतिथेः पूर्ववर्तिन्याः अपवेतिथेः त्रयोदस्या एव क्षयः कार्यः । अवं च यदा लौकिकटिप्पणानुसारेण पवेतिथेः पूर्णिमाया अमावास्यायाः भाद्रशुक्लपद्यम्याश्च क्षयो हरते, तरा प्रवेतिथित्वात् चतुर्दश्या भादशुक्रञचतुर्थ्याश्च क्षयमकृत्या तत्पूर्वतरवर्तिन्याः अपर्वतिथेः त्रयोदश्या भादशुक्यतृतीयायाश्च क्षयः कार्यः ।

All this, according to Acharya Sagarananda Suri, means that in case of ksaya of a parva tithi, the previous tithi which is not a parva tithi, should be regarded as ksina. For instance, if Chaturdashi which is a parva tithi and is shown in the Laukika Panchaga as ksina, we should treat Trayodashi as ksina and make Tryodashi in the Panchanga as Chaturdashi for the purpose of Aradhana. If Purnima or Amavasya or Panchami of the bright half of Bhadrapada is ksina, we should not regard Chaturdashi or Chaturthi as ksina as it is itself a parva tithi, but should treat Trayodashi or Trtiya of the bright half of Bhadrapada as ksina, with the result that Trayodashi proper in the Panchanga will be Chaturdashi, and Chaturdashi proper will be Purnima, and Trtiya proper will be Chaturthi and Chaturthi proper will be Panchami.

I must at once say that this interpretation of the first part of Umasvati's Rule is against all canons of interpretation. It requires the borrowing of several terms, like parva and aparva. This borrowing is not justified on any ground. No writer of the Tapagaccha school upto the author of *Tattvatarangini* has even suggested such interpretation. At any rate I have failed to discover any support for such interpretation. Nowhere have they mentioned the principle that there is no ksaya of parva tithis. On the contrary, mention is made of several parva tithis as ksina in works like *Suryaprajnapti*. I therefore hold that that this interpretation of the first half of Umasvati's Rule given by Acharya Sagarananda Suri is unauthorised, unwarranted, unsupported by old Shastrakaras like the author of *Tattvatarangini*, and of *Pravachanapariksa*, and involves undue modifications in the scheme of tithis in the Panchanga.

Let us now turn to Acharya Sagarananda Suri's interpretation of the second half of Umasvati's Rule. I put his interpretation in Sanskrit garb:—

जैनटिपणके तावत् पर्वतिथीनां वृद्धिरेव न भवतिति "बृद्धी कार्या तथोत्तरा " इति उमास्वातिवचःप्रघोषत्वेन प्रसिद्धः श्लोकपादः लौकिकटिप्पणानुसारेण प्राप्तानां पर्वतिर्थानां वृद्धिविषये अनुपयुक्त एव । अस्य श्लोकपादस्य प्रामाण्यं प्रत्येव नः संशयः । अतः "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इस्यत्र निर्दिश्चे नियमः अतिदेशेन लौकिकटिप्पणानुसारेण प्राप्तानां पर्वतिर्थानां वृद्धिविषयेऽपि प्रयोज्यः । एवं सित "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इस्यत्र नियमस्यातिदेशेनायमर्थः संपन्नः । स यथा—पर्वतिथेः क्षये (बृद्धी च ) पूर्वस्याः अर्थात् पर्वतिथेः पर्वतिथ्योर्वा पूर्वस्याः अर्थवित्येः क्षयः (बृद्धिश्च ) कार्यः (क्षयां )। एवं च पर्वतियेश्वतुदेश्या बृद्धी पूर्ववित्या अपर्वतिथेः त्रयोद्ध्या एव बृद्धिः । पर्वतिथेः पूर्णिमाया अमावास्याया या भाद्यक्रिप्रवस्याः बृद्धीः पूर्विस्याः चतुर्थश्यः पर्वतिथेत्वात् पूर्वतर्यतिन्यास्त्रयोदस्याः माद्रशुक्रतृतीयायाश्च वृद्धिभविति ॥

Acharya Sagarananda Suri did not actually put up this interpretation in his written statement, but his stand all along has been of this type. His

stand is that no vrddhi of tithis is admissible according to Jain Shastras. We however cannot accept this view, as all authors discussing the question of tithis, have also discussed the question of vrddhi. We cannot also accept his view that the second half of Umasvati's Rule is spurious, as it has been consistently quoted or paraphrased in all works of the Tapagaccha school dealing with the question of tithis. And I am very much astonished to see that a learned and orthodox scholar of Acharya Sagarananda Suri's attainments should make bold to say that an inconvenient rule is spurious. A passage quoted and used with such remarkable frequency cannot be lightheartedly regarded as spurious. On the contrary, it must be held to be authentic and absolutely genuine. Acharya Sagarananda Suri's attitude is much more surprising as he applies his own interpretation of the first part of Umasvat's Rule to the case of vrddhi in the popular Panchanga. This puts him into a faulty position of srutahani and asrutahalpana, ignoring what is seen or proved and assuming what is not seen or proved. So I hold that the extension of Umasvati's Rule क्षये पूर्वा तिथि: कार्या to the case of vrddhi of tithis is unjustifiable in the face of actual existence of गृद्धी कार्या तथोत्तरा.

Let us now turn to examine the authorities offered by Acharya Sagarananda Suri in support of his interpretation of Umasvati's Rule. There is no direct evidence such as a commentary or interpretation given by any old writer similar to the one given by Acharya Sagarananda Suri available, and so he has to depend upon indirect evidence only. He thinks that this indirect evidence is supplied by two documents. The first is a passage from a work called *Hiraprasna* and the second is a two-sheet pamphlet in Pothi form bearing the title

श्रीतिथिहानिवृद्धिवचारः । श्रीविजयदेवीयानां पूणिमामायास्ययोर्धृद्धौ त्रयोदस्या एव वृद्धिमर्वतीति मतपत्रकम्.

Of these *Hiraprasna* is a work of about 1650 V. E., and is a collection of Questions put to Acharya Hiravijaya Suri and his Answers to them, put together in a Book form by his pupil Kirtivijaya. In this work a question is put by members of Dvipabandarasangha, and Hiravijaya Suri has given his Answer. The text of the passage runs as follows:—

पश्चमी तिथिखुटिता भवति, तदा तत्तपः कस्यां तिथीं कियते, पूर्णिमायां च त्रुटितायां कुन्न, इति प्रश्नः । अत्रोत्तरम्—पञ्चमी तिथिखुटिता भवति तदा तत्तपः पूर्वस्यां तिथीं क्रियते । पूर्णिमायां च श्रुटितायां त्रयोदशीचतुर्दश्योः क्रियते, विस्टती तु प्रतिपद्यपि । ( Page 32 ).

Acharya Sagarananda Suri regards this passage as supporting his view re: adjustments of tithis when they are ksina. I think the passage does not at all refer to the question of adjustments of tithis due to ksaya, but to the practice

of fasts etc. prescribed for Panchami and Purnima when they happen to be ksina tithis. The answer is that if Panchami is ksina, the fast for that tithi should be observed on the previous tithi, i. e. Chaturthi. There is no suggestion that this Panchami is the Panchami in the bright half of Bhadrapada. It may be any Panchami of the year as every Panchami is an auspicious tithi for Jains. Similarly, if Purnima is ksina, the fast etc. for that day may be observed either on Trayodashi or Chaturdashi, and in case one forgets to observe it on either of these days, he may observe it even on Pratipada following.

It is clear from the above interpretation that this passage does not help Acharya Sagaranand Suri to justify his interpretation of the first part of Umasvati's Rule. It may be added that this work (and there are several others) contians a passage which allows sufficient latitude for observance of fasts etc. not fixed for a particular tithi, on any day either before or after the date. The passage runs:—

'यदा चतुद्देश्यां कल्यो वाच्यते, अमावास्यादिवृद्धौ वा अभावास्यायां प्रतिपदि वा कल्पो वाच्यते, तदा षष्टतपः क विषेयं' इति प्रश्नः। अत्रोत्तरम्—'षष्ठतपोविधाने **दिननैयत्यं नास्ति, इ**ति **यथारुचि** तद्विधीयतामिति कोऽत्राग्रहः।'

Thus the passage from *Hiraprasna* does not support Acharya Sagarananda Suri's views and interpretation of the first half of Umasvati's Rule क्षये पूर्व तिथिः कार्या.

Let us now examine the second document entitled श्रीविजयदेवीयानां पूर्णिमामावास्ययोर्वृद्धौ त्रयोदस्या एव बृद्धिभैवतीति मतपत्रकम्

This document is offered by Acharya Sagarananda Suri as an evidence to prove that when Purnima and Amavasya are vrddha, the Devasura Tapagaccha treated Trayodashi as vrddha. This document which is anonymous, is printed in a pothi form from a manuscript dated 1895 V. E., and covers only four sides. The original manuscript and its photographic reproduction, as well as one more manuscript of this work have also been put in to prove the authenticity of this work. On examination however, the document seems to me to contain no argument or reasoning of any kind to justify the view advocated, and is full of contradictions. The text mentions Senaprasna and Hiraprasna with the passage discussed above, quotes twice, but does not interpret, Umasvati's Rule, rocords and rejects the view of Anasura sub-sect of the Tapagaccha school which treats Pratipad as vrddha when Purnima is vrddha, mentions

with "parva tithinam" as a variant reading for "tithinam." Further this text seems to have been printed after the present dispute arose. On the authority of Senaprasna, the Text states that it is the second Astami that is to be accepted for Aradhana if it happens to be a vrddha tithi. Then it raises the question that vrddha Astami is available at sun-rise on two days, for full

duration on the first day and only for a few moments on the second day, and yet, the Text proceeds, on the authority of Umasvati's Rule, it is the second day of Astami that is to be accepted for Aradhana. There is no suggestion that previous Saptami should be treated as vrddha tithi. Not only that, it goes further and says:—

रहीं सत्यां स्वल्याप्ययेतना तिथिः प्रमाणम्.

With reference to vrddhi of Purnima, it first opines that Trayodashi should be treated as vrddha, and not Pratipad as Vijayanandasuriyas (i. e. Ansura sect) do. It then dogmatically and without argument or authority says:—

तस्मात् सिद्धं चैतत् पूर्णिमात्रृद्धौ त्रयोदशीवर्धनम् ,

and repeats this sentence again and again. The most awkward passage of the Text immediately follows the above statement, and runs as:—

चेदेवं तव न रोचते, तदा प्रथमां पूर्णिमां परित्यज्य द्वितीयां भज.

The work rounds up the whole discussion by invoking a sort of curse on those who do not accept the author's views:—

तस्मात् स्यज कदाप्रहं, कुरु पूर्णिमाभिन्नद्धौ द्वे त्रयोदस्यौ, अन्यथा गुरुलोपी टको भविष्यसि.

The Text nowhere attempts the interpretation of Umasvati's Rule to support Acharya Sagarananda Suri's views, makes no mention about Samvatsari; on the contrary, it allows second day of Astami and Purnima for Aradhana. This document is thus most unreliable and unauthentic, and I am surprised to see that a scholar of Acharya Sagarananda Suri's erudition and eminence should fail to notice its contradictions. The manuscript of the printed Text is preserved in the Bhandara of the Kharatara Gaccha, and rightly. I think. Acharya Vijaya Ramachandra Suri is therefore right in not accepting this document as genuine.

I have seen a few other pamphlets similar in contents as above, and in some of them Umasvati's Rule is interpreted as Acharya Sagarananda Suri wants it. It is good that Acharya Sagarananda Suri did not formally put them in his authorities. Their genuineness is really suspicious, and their contents are against the treatment of the subject in standard works like *Tattvatarangini* and *Pravachanapariksa*. In none of these works there is any mention of Samvatsari. Once the question of Panchami is referred to, but, as mentioned above, this tithi ceased to be the day of Samvatsari since the time of Kalakacharya. So I hold that the interpretation which Acharya Sagarananda Suri wants to put on Umasvati's Rule is not supported by the Shastras and is thus untenable.

One more question now remains to be examined. It is whether Acharya Sagarananda Suri can maintain the view that it is a Jitavyavahara of the Devasura sect of the Tapagaccha school, and whether for that reason it does

not require the authority of the Shastras. Now, in order that a Jitavyavahara should have the binding force on any section of the Community, we must show, as laid down in the Rules of such Vyavahara in the Jain Shastras, that it must satisfy the four conditions, viz., (i) that there must be a well-known Acharya (Yugapradhana) to introduce a departure in the existing practice; (ii) that there must be some special reason for introducing such departure; (iii) that this new departure should not be opposed to the teaching of the Shastras; and (iv) that the depature should be accepted by many or a large number of members and should not be objected to by any eminent monk. History of the Jain Community shows that when Kalakacharya allowed the shifting back of the date of Samvatsari from Panchami to Chaturthi of the bright half of Bhadrapada, and consequently of the date of Chaturmasika Pratikramana from Purnima to Chaturdashi of Asadha, all the four conditions of a valid Jitavyavahara were satisfied. In the present case, at least two most important conditions, viz. (ii) and (iii) do not seem to be satisfied. No special reason for the introduction of the departure has been given; and this departure definitely goes against Umasvati's Rule. Acharya Vijaya Ramachandra Suri who is a member of the Devasura Sect does not accept it as being in continuous use, and Acharya Sagarananda Suri has not produced any valid documentary evidence such as observance of Paksika or Samvatsari in any particular year on a date arrived at according to his calculation. That it is opposed to the standard interpretation of Umasvvati's Rule requires no further elucidation. I therefore hold that Acharya Sagarananda Suri has failed to prove that his interpretation of Umasvati's Rule has the support of litavyavahara.

Issue No. IX

With reference to Issue No. IX, whether Umasvati's Rule, as interpreted by me on the strength of old authorities of the Tapagaccha school of which Devasura Tapagaccha is an important section, causes any flaw or defect in religious observances, my findings are that it does not create any flaw such as mixing up of parva tithis and ordinary tithis, and mixing up of two religious rites. Let me explain this by referring to specific cases in the dispute Both the parties are agreed that for their religious observances they require a tithi available at the time of Pratyakhyana. The time for Pratyakhyana is about sun-rise, or to be more precise, sun-rise. The tithi is thus called an audayiki tithi. Now in the case of ksaya of a tithi, say, Astami, Chaturdashi, Purnima, Amavasya, Chaturthi in the bright half of Bhadrapada, it is not available at the sun-rise. What are we to do then? We cannot drop the religious rites prescribed for any of these dates. It is here that the first

part of Umasvati's Rule comes to our help. As has been stated above this Rule in its first part is in the form of an Apurva-vidhi, an originating or creative injunction, and so creates a new tithi like Astami etc. So the previous tithi, is no longer Saptami for the Aradhana but it is Astami which is thus made to touch sunrise, and is audayiki Astami for Aradhana. It is correct to say that this creative injunction has two parts, negation of previous tithi and imposition of the next tithi shown as ksina in the Panchanga. We cannot help it because it is so ordained by a vidhivakya, which leaves us no choice but to obey it. So there is no question of any flaw arising out of this procedure. Nor is there any Prayaschitta prescribed for mixture of tithis so obtained in any of the Shastras. In actual date of the tithi arrived at by applying my interpretation of Umasvati's Rule and of Acharya Sagarananda Suri's interpretation, there is no difference; but the interpretation of Acharya Sagarananda Suri attempts modifications with the existing scheme of tithis which is an objectionable procedure and is rightly objected to by Acharya Vijaya Ramachandra Suri.

The case of ksaya of Purnima and Amavasya is a bit complicated, and I think Acharya Sagarananda Suri attempts to interpret Umasvati's Rule to avoid this complication. I do not however think that such interpretation is necessary to meet this complication. The previous day which is Chaturdashi, is the day of Paksika, and Paksika is a rite which is tithiniyata and hence must be performed on Chaturdashi only. We thus require an audaviki Chaturdashi for this Paksika, and so cannot allow it to be Purnima or Amayasya. What about the rites which are prescribed or voluntarily undertaken to be observed on that day? Can we use Chaturdashi which is already taken up by Paksika, for the rites of these tithis? I see no harm in observing the fast etc., and other rites like Kalyanakas prescribed for these dates on that day. But the passage from Hiraprasna discussed above makes a better proposal. It says that the observances to be practised on Purnima and Amavasya can be shifted to Trayodashi or Chaturdashi or even to Pratipada following as these fasts etc. are not tithiniyata and thus are shiftable. This proposal solves all difficulties facing Acharya Sagarananda Suri. Samvatsari is now fixed for Chaturthi and not for Panchami in the bright half of Bhadrapada. Therefore all rites relating to Samvatsari must be performed on the day of Chaturthi in the popular Panchanga; if it is a ksina tithi, they should be performed on Trtiya; if it is a vrddha tithi, on the second day of Chaturthi in the popular Panchanga. The ksaya or vrddhi of Panchami has nothing to do here as Panchami is longer the day of Samvatsari.

With reference to vrddhi of tithis, the second part of Umasvati's Rule co-

mes to our help. Vrddha tithi touches sun-rise on two days. The question to be determined then is which of the two days is to be selected for Aradhana. The second part of Umasvati's Rule is in the form of a Niyama-vidhi, a regulating or restricting injunction, and operates when there are two alternatives. The rule therefore regulates or restricts the name of the audayiki tithi to the second day. There is thus no question here of negation or superimposition. A question may be asked as to what we should do with the first day of vrddha tithi which thus remains vacant. My answer is that we should give the same treatment for the first day as we give for the intercalary month. The Shastras have named intercalary month and first day of vrddha tithi as Napumsaka or barren for the purpose of Aradhana.

There is one more question which is usually raised along with the question of Samvatsari. It has been stated above that originally the Samvatsari was observed on Panchami of the bright half of Bhadrapada, and this day normally came one month and twenty nights after the commencement of the staying in period of the Rainy Season on the full moon day of Asadha. When Kalkacharya shifted back the date of Samvatsari to Chaturthi, this date of commencement of the staying in period of the Rainy Season was also shifted back by a day to the Chaturdashi of the bright half of Asadha. This Samvatsari, like Paksika on Chaturdashi, is tithi-niyata observance, and hence cannot be shifted backward or forward to have the period of one month and twenty nights between Chaturthi and Chaturdashi of the bright half of Asadha, and a period of seventy nights remaining after the Samvatsari for the end of the Rainy season on Chaturdashi or Purnima of Kartika. It is likely that owing to ksaya and vrddhi in the Popular Panchanga, the condition of one month and twenty nights and of seventy nights before and after Samvatsari cannot be very rigidly observed every year, and I do not think that the Text of the Kalpasutra took this difficulty into account while mentioning this definite period unless we assume that the word night stands for tithi. When Sravana or Bhadrapada happen to be intercalary months, it is the practice of the Tapagaccha school to ignore the days of these intercalary months for the purpose of this calculation. Similarly, when Asvina and Kartika happen to be intercalary months the number of days coming after Samvatsari cannot be seventy but one hundred, and yet, the members of the Tapagaccha school do not take these into account. All this goes to prove that the period of one month and twenty nights and of seventy nights mentioned in the Kalpasutra must be regarded as approximate calculation. and is not counted on the basis either of solar, lunar or practical months. The only conclusion that could be drawn from all this is that Samvatsari like

Paksika, has a fixed date which is Chaturthi, and that it cannot be shifted to any date other than Chaturthi according to Popular Panchanga.

Thus, I hope, I have disposed off all the main points of dispute between the two parties. There may be a few minor questions in the Issues submitted to me for consideration by the two Acharyas, e. g., the latter parts of Issues Nos. 2 and 12 in the Statement of Acharya Vijaya Ramachandra Suri, but they are not important, and I refrain from giving any specific rulling on them. The role of the Arbitrator is to settle a dispute and not to allocate blame on either party. The Arbitrator is particularly glad to note that the parties to this dispute are prompted solely by the desire to discover the truth. And the Award that follows records only the truth discoverd according to the Shastras acceptable to the Tapagaccha school and its branch Devasura Tapagaccha. The Arbitrator hopes that the Award will be accepted with cheerfulness by either side so as to avoid a likely dissension in the Tapagaccha, which, in his opinion, has been the sole guardian of the best traditions of the Svetambara Murtipujaka Jains.

#### THE AWARD

On full consideration of the issues raised in the present dispute and on full examination of the evidence supplied by the Jain Shastras, I feel I am justified in giving the following Award:—

- (i) All followers of the Tapagaccha Sect of the Svetambara Murtipujaka Jains, such as monks, nuns, laymen and laywomen, should adopt, for their secular as as well as religious purposes, the Chandamshuchandu Panchanga of Jodhpur together with all its details such as ksaya and vrddhi of tithis and intercalary months. There is no Siddhanta or Jain Tippana in existence or in force or use, and so it is not now feasible or possible to take the Community back to such a Panchanga.
- (ii) In case of ksaya and vrddhi of tithis in the Chandamshuchandu Panchanga, the tithi for religious as well as secular purposes should be obtained by application of the plain meaning of Umasvati's Rule without making any distinction in tithis such as ordinary tithis and parva tithis.
- (iii) This Umasvati's Rule means that in case of ksaya of a tithi, the previous tithi should be treated as the tithi which in the Panchanaga is shown as ksina tithi. This procedure makes the ksina tithi as audayiki tithi, a tithi touching the sun-rise. For instance, if Astami is ksina, the previous Saptami should be turned into Astami; if Chaturdashi is ksina, the provious Trayodashi should be turned into Chaturdashi, and Paksika should be performed on that day; if Purnima or Amavasya is ksina, the fast or any other Abhigraha for that day may either be observed on Chaturdashi or may be shifted backward

or forward on the authority of *Hiraprasna*, say on Trayodashi or Pratipada, but the observance of Paksika fixed for Chaturdashi must be observed on Chaturdashi proper in the Panchanga. If Chaturthi in the bright half of Bhadrapada is ksina, the Samvatsari should be observed on the previous day of Trtiya in which Chaturthi is merged. The ksaya or vrddhi of Panchami in this month has nothing to do with the date of Samvatsari. The adoption of this procedure does not create any flaw or defect in religious rites, and no prayaschitta is prescribed for the mixing up of two Aradhanas.

- (iv) With reference to vrddhi of tithis, it is the second day of the tithi in the Panchanga that is to be selected as audayiki tithi for the purpose of Aradhana. If for instance, there are two Astamis in the Panchanga, the fast for Astami should be observed on the second day of Astami. If there are two Chaturdashis the Paksika should be performed on the second day of Chaturdashi. If there are two Chaturthis in the bright half of Bhadrapada, the Samvatsari should be observed on the second day of Chaturthi. The vrddhi of Panchami or of Purnima and Amavasya cannot affect the date of Samvatsari or of the observances for those dates. The first day of a vrddha tithi is left barren. The same principle should govern the occurrence of intercalary months.
- (v) No modifications in the accepted Panchanga as suggested by Acharya Sagarananda Suri are justified according to the Jain Shastras, and no valid reasons are shown and proved for such modifications on the ground of a valid Jitavyavahara; the Jita attempted to be established, is not valid, as conditions for its validity as laid down in the Shastras are not fulfilled.
- (vi) The date of Samvatsari is Chaturthi and not Panchami in the bright half of Bhadrapada. Kalakacharya, in early times shifted it back from Panchami to Chaturthi. Since then this Panchami ceased to be a major parva day, although it is an ordinary auspicious day. On account of this shifting back of the date of Samvatsari, the date of Chaturmasika Pratikramana had to be shifted back to Chaturdashi in the bright half of Asadha. The date of fortnightly Pratikramana is fixed to be Chaturdashi.
- (vii) The mention of the period of one month and twenty nights coming between the full-moon day of Asadha on the one hand and of Samvatsari on the other, is made on very rough calculation and hence this number should be taken to be approximate. Similarly, the mention of seventy nights remaining after the Samvatsari of the period of Chaturmasya, is also a very rough and approximate calculation in the Shastras. In normal years, the calculation may come out to be correct. When however, intercalary months occur before or after the Samvatsari, it is the established practice of the Tapagaccha school to ignore the days of such intercalary month. Similarly, they should ignore

the ksaya and vrddhi of tithis coming within this period, and should not disturb the date of Samvatsari on that account.

(viii) The so-called flaws such as mixing of parva and aparva days or of mixing of Aradhanas are nowhere mentioned as flaws, nor is there any prayaschitta prescribed for such defects. On the contrary, works like Hiraprasna make specific recommendations as to how the fasts etc. are to be observed in such cases.

Before concluding, I must record a word or two about the personalities that constitute parties in the present dispute. Acharya Sagarananda Suri is a highly learned monk, well-versed in the Sacred Literature of the Jains, held in great reverence by thousands, and has done unparalleled service to Jainism by editing and perpetuating the Sacred Texts. He rightly and justly holds the title "Agamoddharaka", Saviour of Sacred Texts. His part in the present dispute seems to have been directed to revive the practices as recorded in the Sacred Texts regarding the Panchanga. On his own admission however, it is no longer possible to prepare a Panchanga solely on the data available in the Agamas, as complete data is not now to be found there. I think it is on account of this defective data that the Jain Tippana lost currency, giving its place to a popular Panchanga current among other communities of the country. Today the Jains have adopted the Chandamshuchandu Panchanga of Jodhpur. Acharya Sagarananda Suri's idea to take the Jain community back to the old days of Jain Tippana fails to achieve its object as the authorities on which he wanted to rely are themselves defective.

Acharya Vijaya Ramachandra Suri is an equally great personality in Jain religious life. A monk of great erudition and sacrifice, he is very practical, and his arguments to support his case are marked with remarkable precision and foresight. His ideal is that the popularly accepted calender should not be disturbed for some imaginary principles, that it should be used for religious as well as secular purposes, especially when the old Jain Tippana lost currency for centuries. He rightly maintains the view that Umasvati's Rule was applicable to all tithis, holy or otherwise. He succeeds in his objective, because he interprets Umasvati's Rule according to the accepted canons of interpretation, without borrowing words and requiring no change in the scheme of tithis in the Panchanga universally accepted. I am sure that barring some such points of difference of opinion, Acharya Vijaya Ramachandra Suri has high regard for the scholarship and noble work which Acharya Sagarananda Suri has done for the cause of Jainism.

Poona, 3rd June, 1943.

P. L. VAIDYA

Arbitrator.

# આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી તથા આચાર્ય શ્રી વિજયરામચન્દ્રસૂરિજી વચ્ચેના તિથિના વૃદ્ધિ-ક્ષય સંબંધી વિવાદમાં મુધ્યસ્થ(પંચ)નો ચૂકાદો

## પંચ :

પૂનાની વાહિયા કૉલેજના સંસ્કૃત તથા પ્રાકૃત વગેરે ભાષાએના પ્રધાન અધ્યાપક વૈદ્ય શ્રી પરશુરામ શર્મા, એમ.એ.; ડી. લિડ્.

ઉમાસ્વાતિના વચનના પ્રદેશ તરીકે પ્રસિદ્ધ ' क्षये पूर्वा तिथिः कार्या वृद्धौ कार्या तथोत्तरा ' (ક્ષયમાં પૂર્વા એટલે આગલી તિથિ કરવી અને વૃદ્ધિમાં ઉત્તરા એટલે પાછલી તિથિ કરવી) એ શ્લાકાર્ધને ઉદ્દેશીને, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૃરિજી અને આચાર્ય શ્રી વિજયરામચન્દ્રસૃરિજી વચ્ચે, તિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ વિષયક મહાન્ મતલે પ્રગટ થયા. તે મતલે આ પ્રમાણે ઉલા થયા છે: જયારે એઘપુરી ચંડાંશુચંડૂ પંચાંગમાં તિથિઓના, ખાસ કરીને પર્વતિથિઓના ક્ષય અથવા તા વૃદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય, ત્યારે આરાધનને માટે કચી તિથિ સ્વીકારવી એઈ એ—એ વિષયને ઉદ્દેશીને, ઉપર્યુક્ત ખન્ને ય આચાર્યોનું ભિન્ન ભિન્ન (માર્ગે) પ્રસ્થાન થયું. તેથી, આ વિષયમાં, આગમાદિ શાસાના પર્યાલાચન દ્વારા તથા જીતવ્યવહારના સમાલાચન દ્વારા, કયા પ્રસ્થાનનું (માર્ગનું) પ્રમાણિકપણું તથા શાસાનુસારિપણું છે?—એ પ્રશ્નના નિર્ણયને માટે અમા પ્રવૃત્ત થયા છીએ.

વિક્રમ સંવત્ ૧૯૯૨ ના તથા ૧૯૯૩ ના વર્ષમાં, ચંડાંશુચંડૂ પંચાંગને અનુસારે ભાદરવા સુદ પાંચમ તિથિની વૃદ્ધિ આવી હતી. આ પાંચમ, યુગપ્રધાન કાલકાચાર્યના સમય પૂર્વે ચારે ય પ્રકારના શ્રી જૈન સંઘની સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણની તિથિ હાઈને, પર્વતિથિ તરીકે પ્રસિદ્ધિ પામી હતી. ં આચાર્ચ શ્રી સાગરાનન્દ્રસરિજી આ ( પાંચમ ) હાલ પણ પ્રધાનપર્વતિથિ છે–એવું પ્રતિપાદન કરે છે. કાલકાચાર્યે તો, કાઇ રાજાની વિનંતિના ચારો ઇન્દ્રમહ નામે પ્રસિદ્ધ મહાત્સવ, કે જે મહા-ત્સવ ભાદરવા સુદી પાંચમમાં નિશ્ચિત થયેલા હતા, જે અમુક દેશમાં પ્રસિદ્ધ હતા અને જે સર્વજનસ્વીકૃત હતા, તે મહાતસવની સાથે વિરાધ ન થાય એટલા માટે, ભાદરવા સુદ પાંચમને તજીને ભાદરવા સુદ ચાથમાં સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણને સંક્રમિત કર્યું. ત્યારથી આરંભીને, સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણના દિવસ તરીકે, ભાદરવા સુદ પાંચમને સ્થાને ભાદરવા સુદ ચાર્થને સઘળા ય શ્રી જૈન સંઘે સ્વીકારી. અને આ રીતિએ પાંચમના સ્થાને ભાદરવા સુદ ચાથ પર્વતિથિ થઈ અને લાેકમાં સંવત્સરી તરીકે તે પ્રસિદ્ધ થઈ. વર્ત્તમાનકાલીન આખા ય શ્રી જૈન સંઘ તે ભાદરવા સદ ચાથમાં જ સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણ કરે છે. પરન્તુ ચંડાંશુચંડુ પંચાંગમાં ભાદરવા સુદ પાંચમની વૃદ્ધિ જોઇને, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ, વિક્રમ સંવત્ ૧૯૯૨ માં ( ભાદરવા સુદ ) ત્રીજની વૃદ્ધિ કરીને, (તેમ કરવાથી પ્રાપ્ત થયેલી) જે (ભાદરવા સુદ) ચાથ, તેમાં (એટલે કે) લીકિક (ચંડાં-શુચંડુ) પંચાગને અનુસારે તેં ભાદરવા સદ પહેલી પાંચમ ને રવિવારે સંવત્સરી આરાધવી-એવું પાતાના શિષ્યાને કરમાવ્યું; જ્યારે આચાર્ય શ્રી વિજયરામચન્દ્રસૂરિજીએ તાે, લોકિક (ચંડાશુ-

ચંડૂ) પંચાંગને અનુસારે આવેલી (ભાદરવા સુદ) ચાથ શનિવારે તે (સંવત્સરી) આરાધવી—એલું પાતાના શિષ્યાને જણાવ્યું. તે પછીના વિક્રમ સંવત્ ૧૯૯૩ માં પણ લોકિક (ચંડાંશુચંડૂ) પંચાંગને અનુસારે ભાદરવા સુદ પાંચમની વૃદ્ધિ આવી. ત્યારે પણ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ (ભાદરવા સુદ) ત્રીજની વૃદ્ધિ કરીને, (તેમ કરતાં) જે (ભાદરવા સુદ) ચાથ પ્રાપ્ત થઇ તેમાં, (એટલે કે) લોકિક (ચંડાંશુચંડૂ) પંચાંગને અનુસારે તેા (ભાદરવા સુદ) પહેલી પાંચમ ને ગુરૂવારે સંવત્સરીનું આરાધન નિશ્ચિત કર્યું; જ્યારે આચાર્ય શ્રી વિજયરામચન્દ્રસ્ર્રિજીએ તો, લોકિક (ચંડાંશુચંડૂ) પંચાંગને અનુસારે આવેલી (ભાદરવા સુદ) ચાથ ને ખુધવારે તેનું (સંવત્સરીનું) આરાધન કરવું જોઇએ એનું નિશ્ચિત કર્યું. તેમના (ખન્ને આચાર્યોના) શિષ્યોએન્સાધુઓએ અને શ્રાવકાએ, પોતપોતાના આચાર્યના નિર્દેશને અનુસરીને તે પ્રમાણે પર્વાનુષ્ઠાન કર્યું.

સંવત્સરી એટલે આખા ય શ્વેતામ્બર મૂર્તિપૂજક જૈન સંઘના પર્યુષણાપર્વમાં ગણાતા પવિત્ર દિવસ. આખા સંઘ એકઠા મળીને તેને આરાધ છે. પરન્તુ ઉપર બતાવેલી બે સાલામાં તેની ( સંવત્સરીની ) આરાધના જુદા જુદા દિવસે થઈ, તેથી સંઘમાં માટી ફાટકુટ થશે—એવી ચિન્તાથી આફૂલ બનેલા શ્રીસંઘના આગેવાનાએ, સંવત્સરીતિથિના નિશ્ચયને માટે તથા તેની સાથે સંબંધ ધરાવતાં આવા પ્રકારનાં બીજાં પણ વિવાદસ્થાનાના નિર્ણયને માટે અને બન્ને આચાર્યોના મત-લેદના નિરાકરણને માટે ઘણા પ્રયત્નો કર્યા. પ્રાયઃ તે સઘળા ય પ્રયત્નો નિષ્ફલ નિવડ્યા. છેવટે રાજનગર(અમદાવાદ)નિવાસી જૈન સંઘના આગેવાનોમાંના એક શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈએ, બન્ને ય આચાર્યોની અનુમતિ મેળવીને, આ વિવાદની બાબત, બન્ને પક્ષને સંમત એવા કાઈ મધ્યસ્થને (પંચને) નિર્ણયને માટે સોંપવી, અને તેમનો નિર્ણય બન્ને આચાર્યોએ નિખાલસપણે કખૂલ રાખવા એમ નક્કી કર્યું, અને તે મધ્યસ્થનું સ્થાન શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈની વિદ્યપ્તિને અનુસરીને અમે સ્વીકાર્યું.

શેઠ શ્રી કસ્તરભાઈ એ અન્ને ય આચાર્યોને વિનંતિ કરી કે કાંટોમાં વાદી પ્રતિવાદી વચ્ચે ચાલતા મુકદ્દમાની પદ્ધતિ પ્રમાણે આપ બન્ને ય આચાર્યોએ પાતપાતાનો મત લખીને લેખી સ્વરૂપમાં માકલી આપવા. તે વિનંતિને અનુસારે અચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસૂરિજીએ તિથિવૃદ્ધિક્ષયના વિષયમાં નવ મુદ્દાએા વિચારણીય છે એમ કરીને તેને અનુસારે પાતાના મતની સ્થાપના લખ્રીને લેખી સ્વરૂપમાં શેઢ શ્રી કસ્તુરભાઈને માેકલી આપી. આચાર્ય શ્રી વિજયરામચન્દ્રસ્રિજીએ પણ એ જ વિષયને અધિકૃત કરીને વિચારણાને માટે પચીસ સ્થાના નક્કી કરી, તેને આશ્રયીને પાતાના સિદ્ધાન્તનું વિવરણ કર્યું. તે પણ લેખી રૂપમાં શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈને આપ્યું. તે પછી, આચાર્ય શ્રી સાગરા-નંદસરિજીની તે લેખી સ્વમતસ્થાપના, તેનું ખંડન કરવા અથવા વિચારણા કરવા માટે આચાર્ચ શ્રી વિજયરામચન્દ્રસૂરિજીને આપીને, તેમના ( વિજયરામચન્દ્રસૂરિજીના ) મત પણ, તેનું ખંડન કરવા અથવા વિચારણા કરવા માટે આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસૂરિજીને આપ્યાે. બન્ને ય આચાર્યોએ (તેના ઉપર વિચારણા કરીને ) પાતાના રહિયા લેખી સ્વરૂપમાં શેઠ શ્રી કસ્તરભાઇ ને માેકલ્યા. આ રીતે અન્ને આચાર્યોનું સ્વમતસ્થાપન અને પરપક્ષના રદિયા, તે સર્વ લેખી રૂપમાં થઈ ગયું. પાત-પોતાના મતની સ્થાપના માટે ઉપયોગમાં લીધેલા શાસ્ત્રપાઠા પણ, એ આચાર્યોએ આંશિક અવ-તરણ રૂપે લખીને આપ્યા તથા એ શાસ્ત્રપાઠાનાં મૂળ પુસ્તકા પણ, પોતાના સિદ્ધાન્તના સમ-ર્થનમાં ઉપયોગ કરેલ તે તે શાસપાઠાના ભાગાની નીચે લીટીની નિશાનીએા કરીને માેકલી આપ્યાં. તે પછી, શેઠ શ્રી કરતુરભાઈ એ, બન્ને ય આચાર્યોનું સ્વમતસ્થાપન, પરપક્ષના રદિયા સાથેનું

કરી પોતાના મતનું સ્થાપન, શાસ્ત્રપાંઠા અને શાસ્ત્રપુસ્તકો—એ સર્વ પ્રાથમિક અવલાકનને માટે મધ્યસ્થને આપ્યાં. અને આ બધાનું ઉપલક દેબ્ટિએ પ્રાથમિક અવલાકન કરી લીધા પછી, વાદી પ્રતિવાદીની મીખિક જીબાની માટે, મધ્યસ્થ સિદ્ધિગિરિની તળેટીમાં રહેલ પલ્લીસ્થાન નામના પાલી-તાલા નગરમાં ગયા. ત્યાં તેમલે પ્રાશ્નિકપદને સ્વીકારીને, બન્ને આચાર્યોનો, પોતાનો મત અને પ્રતિવાદીના મતનો નિરાસ, ચાર દિવસ સુધી વિસ્તારથી સાંભળ્યો. બન્ને ય આચાર્યો માત્ર પોતાના એક શિબ્યને સાથે લઈને પ્રાશ્નિક સમક્ષ ઉપસ્થિત થયા હતા. એમાંથી કાઈ એ કાઈપણ લીકિક કાયદાશાસ્ત્રીની મદદની અપેક્ષા રાખી નહાતી, તેમ જ પંચે પણ તેની અપેક્ષા રાખી નહોતી. તો પણ, પંચને કહેતાં આનંદ થાય છે કે—એવી મદદ વિના પણ બન્ને આચાર્યોએ પોતાના મતનું સ્થાપન અને પરપક્ષનો નિરાસ, ઘણાખરા કાંઇની પદ્ધતિને અનુસરીને થયાવિધિ ચલાવેલા હતો. સવાલ જવાબમાં ઘણેભાએ સંસ્કૃત ભાષાનો જ ઉપયોગ કરાયા હતો, કચાંક ગુજરાતીનો અને હિંદી ભાષાનો પણ. સવાલ જવાબને અંતે એવું નક્કી કરાયું હતું કે આ વિવાદમાં ઉલ્લેખ નહિ કરેલા લગ્યો, શાસ્ત્રો તથા વર્તમાનપત્રા વગેરમાં છપાયેલા લેખા વગેરે પંચે વિચારમાં લેવા નહિ; તેમ જ પંચનો નિર્લ્ય બન્ને ય આચાર્યોએ નિખાલસપણે સ્વીકારને એમ પણ તેમણે શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈની સમક્ષ જ પોતાના હસ્તાક્ષરપૂર્વક સ્વીકાર્શ હતું.

આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ ઉપસ્થિત કરેલા વિવાદાસ્પદ નવ મુદ્દા તથા આચાર્ય શ્રી વિજયરામચન્દ્રસ્ર્રિજીએ ઉપસ્થિત કરેલા વિવાદાસ્પદ પચીસ મુદ્દા, તથા તેમણે માેકલેલ પાતાના મતનું સમર્થન તથા પ્રતિપક્ષનું ખંડન, તથા પંચે લીધેલી બન્ને આચાર્યાની જુબાનીમાં થયેલ સવાલ જવાબા, એ બધાયના યાેગ્ય સમાલાેચન ઉપસ્થી, નીચે પ્રમાણેના વિવાદાસ્પદ મુદ્દાએા, તેના વિચાર કરીને નિર્ણય કરવા માટે ઉપસ્થિત થાય છે, એવા પંચના નિર્ણય છે. તે આ પ્રમાણે :-

પહેલા : શ્વેતાંબર મૂર્તિપૂજક જૈન સંઘે માન્ય કરેલું અને આજ સુધી આગમ તથા પરં-પરાથી ઉતરી આવેલું જૈન ટિપ્પણ કે સિદ્ધાન્તટિપ્પણ આજે છે ખરૂં, કે જેના અતૂટ પરંપરાથી સંઘ ઉપયોગ કરતા આવ્યા હોય ?

. **બીજો** : જો એ હોય તો, તે સિદ્ધાન્તિટિપ્પણમાં આવતી ક્ષીણ યા વૃદ્ધિવાળી તિથિઓના નિર્ણય આગમ પ્રમાણે કેવી રીતે કરવામાં આવે છે?

ત્રીજો : સિદ્ધાન્લિટિપ્પેશુના અત્દ પ્રચાર જો નથી, તો કયા પ્રકારનું ટિપ્પેશ અગર પંચાંગ અત્યારે શ્રી જૈન સંઘ ઉપયોગમાં લે છે?

**ચાેચા** : અથવા શ્રી જૈન સંઘે સ્વીકારેલા એ ટિપ્પણમાં તિથિઓની વૃદ્ધિ, ક્ષય અને અધિક માસાે આવે છે ?

પાંચમા : જે શ્રી જૈન સંઘે સ્વીકારેલા ટિપ્પણમાં તિથિઓની વૃદ્ધિ, ક્ષય અને અધિક માસો આવતા હોય, તો તે પ્રસંગે કયા શાસને અનુસરીને આરાધનાદિ માટે તિથિ વગેરેના નિર્ણય થાય છે, અને તે શાસના અર્થ કેવા પ્રકારના કરવામાં આવે છે અથવા વ્યવહારમાં તેનું પાલન કથી રીતે કરવામાં આવે છે?

છઠ્ઠો : તે શાસ્ત્રના ઉપયાગ કકત સાધારણ તિથિઓના સંબંધમાં જ કરાય છે કે પર્વ-તિથિઓના સંબંધમાં પણ ?

સાતમા : જૈન આગમા પ્રમાણે એવી કાઈ તિથિનિયત આરાધનાઓ છે, કે જેને માટે

तिथ्याहिना निर्ण्य करवानी ज ३२ ५३ ?

આહેમા : ઉમાસ્વાતિના વચનના પ્રદેશ તરીકે પ્રસિદ્ધ "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या वृद्धी कार्या तथोत्तरा" એ શ્લાકાર્ધના જે અર્થ આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્ર્રિજીએ માન્યા છે, તે અર્થનાં સાધક કાઈ શાસ્ત્રા છે ? અથવા, તે અર્થના સમર્થક જીતવ્યવહાર છે ?

નવમા : "श्रये पूर्वा तिथिः कार्या बृद्धी कार्या तथोत्तरा" એ શ્લોકાર્ધના જૈનાગમાને અનુસરીને પંચે જે અર્થ નિશ્ચિત કર્યો છે, તેના સ્વીકારથી કાઈ પર્વ અને અપવૈતિથિઓની મિશ્રતા આદિ વિરાધા આવે છે કે આવશે ખરા ? અથવા પ્રાયશ્ચિત્ત કરવું પડે તેવા આરાધનાસંકર આદિ દેષો ઉત્પન્ન થાય છે ખરા ?

**દશમા** : આ વિવાદમાં નિગમન (નિચાડ) શું ? અને પંચનાે છેવટનાે નિર્ણય શાે ? આ દસ વિવાદાસ્પદ મુદ્દાઓ ઉપર પંચ નીચે પ્રમાણે નિર્ણય કરે છે:—

પહેલામાં : શ્રી જૈન સંઘમાં વર્ત્તમાનમાં સિદ્ધાન્તિટિપ્પણનો પ્રચાર નથી. એ ટિપ્પણ વ્યુ-ચ્છિત્ર થયું જ છે.

**બીજામાં** : આ મુદ્દામાં વિશેષ ઉત્તરની જરૂર રહેતી નથી.

ત્રીજામાં : આખા ય શ્રી જૈન સંઘ વર્ત્તમાનમાં જોધપુરી ચંડાંશુચંડૂ પંચાંગને લોકિક અને લો

ચાયામાં : આ પંચાંગમાં તિથિઓની વૃદ્ધિ, તિથિઓનો ક્ષય અને અધિક માસો આવે જ છે. પાંચમામાં : વૃદ્ધિ-ક્ષયના વિષયમાં નિર્ણય કરવાનું શાસ્ત્ર તે ક્ષયે પૂર્વા તિથિઃ काર્યા વૃદ્ધી कાર્યા તથોત્તરા એ ઉમાસ્વાતિના વચનના પ્રદેશ તરીકે પ્રસિદ્ધ શ્લાકાર્ધ છે; અને આનો અર્થ, શાસ્ત્ર-સિદ્ધ પ્રમાણોને અનુસરીને પંચે નક્કી કર્યો છે. તે જ અર્થ સ્વીકારવા યાગ્ય છે, એટલે તે જ અર્થને અનુસરીને વૃદ્ધિ-ક્ષયનો નિર્ણય કરવા.

છઠ્ઠામાં : જૈનાગમામાં અને જૈન શાસ્ત્રામાં આ શાસ્ત્રને ઉદ્દેશીને તિથિઓનો પર્વ અને અપર્વ રૂપ જુદા (પર્વતિથિઓ માટે કે અપર્વતિથિઓ માટે એવા જુદા) વિભાગ નથી.

**સાતમામાં** : પાક્ષિક અને ચાતુર્માસિક પ્રતિક્રમણ ચૌદશે અને સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણ ભાદ્રપદની સદ ચોથે, એમ એ આરાધનાઓ તિથિનિયત જણાય છે.

**આહેમામાં** : આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ કરેલા અર્થ, શાસ્ત્રપ્રમાણાથી કે જીતવ્ય-વહારથી સિદ્ધ થતા નથી.

નવમામાં : પંચે નિર્ણીત કરેલા અર્થનો સ્વીકાર કરવામાં, કાેઈ જાતના વિવાદા કે પ્રાય-શ્ચિત્ત કરવા લાયક દાેષા ઉત્પન્ન થતા નથી.

દશમામાં : છેવટે જણાવેલું નિગમન અને નિર્ણય.

હવે દરેક વિવાદાસ્પદ મુદ્દાની ક્રમશઃ સિદ્ધિ.

પહેલા વિવાદાસ્પદ મુદ્દા : આ મુદ્દાઓમાંના પહેલા વિવાદાસ્પદ મુદ્દાના વિષયમાં અમારા નિર્ણય આ છે કે, અત્યારે તો સિદ્ધાન્તિટિપ્પણનો શ્રી જૈન સંઘમાં મુદ્દલ પ્રચાર નથી જ. પહેલાં સિદ્ધાંતિટિપ્પણનો પ્રચાર હતો ખરા. તે ટિપ્પણનો આરાધના વિષયમાં ઉપયોગ પણ થતો. પણ વિક્રમના ચૌદમા સૈકા પહેલાં જ એ ટિપ્પણ વ્યુચ્છિત્ર થયું છે, એવા પ્રવાદ સાચા જ છે. કદાચ તેનાથી પણ પૂર્વે એ વ્યુચ્છિત્ર થયું હશે, એમ અમારૂં માનવું છે. અમને જણાંય છે કે-

શ્વેતાંબર જૈન સંઘના પૂર્ણિમા, ખરતર, અંચલ, વગેરે જુદા જુદા પ્રાય: સર્વ ગચ્છાનું મૂળ, સિદ્ધાન્તિટિપ્પણના ઉચ્છેદમાં જ રહેલું છે. તેમાં, તપાગચ્છના મહાપાધ્યાય શ્રી ધર્મસાગરજીના મત પ્રમાણે પૂર્ણિમાગચ્છ વિક્રમ સંવત્ ૧૧૫૯ માં અસ્તિત્વ પામ્યા. તે ઉપરથી અનુમાન થાય છે કે સિદ્ધાન્તિટિપ્પણનો વ્યુચ્છેદ તેની પણ પહેલાં થયેલા હતા. આ રીતે છેલ્લા નવ સૈકા દરમિયાન સિદ્ધાન્તિટિપ્પણનો સર્વથા અનુપયાગ સિદ્ધ થાય છે.

ખરી રીતે જૈન શ્રંથામાં એ પ્રકારનાં ટિપ્પણાના ઉલ્લેખા ઘણી જગ્યાએ જેવામાં આવે છે. તેમાંનું એક તે સિદ્ધાન્તટિપ્પણ અથવા જૈન ટિપ્પણના નામે પ્રસિદ્ધ હતું. બીજું લીકિક ટિપ્પણને નામે એલાતું હતું. આ બન્ને ટિપ્પણા પ્રચારમાં હશે ત્યારે કદાચ આરાધન વર્ગરે બાબતામાં સિદ્ધા-ન્તટિપ્પણનો અને લીકિક વ્યવહારમાં લીકિક ટિપ્પણનો ઉપયોગ થતા હશે એમ અનુમાન થાય છે.

હવે સિદ્ધાન્તટિપ્પણ એટલે શું અને આગમામાં તેનું કેવું વર્જીન કરેલું છે, તેનો જરા વિચાર કરીએ. શ્વેતાંખર શ્રી જૈન સંઘે સ્વીકારેલા પિસતાળીસ આગમગ્રંથામાં સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ અને ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ એવાં એ ઉપાંગ–આગમાં છે. તેમાં સિહાન્તિટિપ્પણમાં ઉપયોગમાં લેવાએલા ચન્દ્રચાર, સૂર્યચાર, તિથિ, યુગ, સંવતસર, અવમરાત્ર, અતિરાત્ર, વગેરે કેટલાક વિષયા કચાંક સંશ્રેપથી જણાવ્યા છે અને કચાંક ડીકાકાર મલયગિરિએ ડીકામાં તે વિષયાને વિસ્તારથી વર્ણવ્યા છે. તથા અંગ બહારના ચંથા પૈકી જ્યાતિષ્કરંડક, લાકપ્રકાશ, વગેરે ચંથામાં પણ તેવા વિષયાનાં વર્ણનો કરાએલાં છે. મલયગિરિની વિસ્તૃત ટીકા પણ ચન્દ્રપ્રજ્ઞખ્તિ, સૂર્યપ્રજ્ઞખ્તિ, જયાતિષ્કરંડક, એ ત્રંથા ઉપર મળી આવે છે. જ્યાતિષ્કરંડક નામનો ગ્રંથ અંગ અહારનો છતાં પણ પ્રાચીન છે, જેના ઉપર પાદલિષ્તાચાર્ય કાઈક ટીકા લખી હતી એમ મલયગિરિની ટીકા ઉપરથી જણાય છે. આ વંધામાં ટિપ્પણાને ઉપયાગી જે કેટલાક વિષયા નિરૂપ્યા છે, તેના ઉપરથી સિદ્ધાન્તિટિપ્પણ કેલુંક હતું -એ વિષે હાલ કાંઈક જાણી શકાય છે. જેમ કે-સિદ્ધાન્તટિપ્યણમાં યુગ એટલે પાંચ સંવત્સરપ્રમાણ કાલ. તેમાં દરેક યુગમાં ૧૮૩૦ દિન-રાત અને ૧૮૬૦ જેટલી તિથિએા હાય. તે એક યુગમાં પાંચ સંવત્સરા, **૬૦ સૌર માસ, ૬૧ કર્મમાસ અને ૬૨ ચાન્દ્રમાસ હોય. યુગનો પારંભ (મારવાડી) શ્રાવણ** વદ એકમે અને યુગનો અંત આષાઢની પૂર્ણિમાએ થાય. એક યુગની અંદર સૌર માસ અને ચાન્દ્રમાસનો ઘટતી રીતે સમાવેશ (મેળ) કરવાને માટે બે અધિક માસો કલ્યાય છે અને તે યુગની મધ્યમાં પાષ અને યુગને અંતે આષાઢ એવા ક્રમે જ આવે છે. સિદ્ધાન્તટિપ્પણ પ્રમાણે ષીએ કાેઇ માસ અધિકમાસપણે આવી શકતો જ નથી. એક યુગમાં દિવસ−રાતા અને તિથિ-એાના ઘટતી રીતિએ સમાવેશ થાય, એટલા માટે દરેક યુગમાં ૩૦ તિથિએા અને દરેક વર્ષમાં છ તિથિઓ ક્ષીણ થાય. (તે પણ દરેક) દ૧ મી તિથિએ દર મી તિથિનો લાેપ થાય, માટે એ રીતે દર મી તિથિ ક્ષીણ તિથિ કહેવાય. અને તે ક્ષીણ તિથિઓ પણ ક્રમ પ્રમાણે નિયત જ આવે.

તેમાં તિથિનું માપ ચન્દ્રની ગતિથી નક્કી શાય છે, અને દિવસ-શતનું માપ તો સૂર્યની ગતિ ઉપર આધાર રાખે છે. આ પ્રમાણે આ બન્ને શ્રહોની ગતિના તફાવતને લીધે, દિવસ- શતનું માપ અને તિથિનું માપ-એ બન્નેમાં તફાવત પડે છે. એટલા માટે જ, દરેક સુગમાં (વધારાની) ૩૦ તિથિઓના ૧૮૩૦ દિવસ-રાતામાં સમાવેશ કરવા તિથિક્ષય કલ્પાય છે. તિથિ- ક્ષય એટલે કાઇપણ દિવસે તિથિના સૂર્યોદયને સ્પર્શન થવા તે; નહિ કે-વાસ્તવિક રીતે કંઈ તિથિના અભાવ! લીકિક પંચાંગમાં તો તિથિના ક્ષયની પેઠે તિથિની વૃદ્ધિ પણ આવે છે. જે

તિથિ એ વાર સૂર્યોદયને સ્પર્શે તે વૃદ્ધતિથિ કહેવાય. સૂર્યપ્રજ્ઞિમાં છ અતિરાત્રાનો નિર્દેશ જણાય છે પણ અતિરાત્ર અને તિથિવૃદ્ધિ બન્નેના એક જ અર્થ નથી, એ પણ અહીં અવશ્ય કહેલું જેઇએ.

સિદ્ધાન્તિટિપ્પણમાં દરેક યુગમાં ૩૦ અને દરેક સંવત્સરમાં է તિથિઓ ક્ષીણ થાય છે, એ અમે આગળ કહી ગયા. તે સંબંધી કેટલુંક વિશેષ અહીં અવશ્ય કહેવું જોઈએ. પહેલું એ કે-સિદ્ધાન્તિટીપ્પણમાં ભાદ્રપદના શુકલપક્ષમાં પાંચેય સંવત્સરોમાં કાેઈપણ તિથિના ક્ષય હાેતા જ નથી. યુગ દરમિયાન ત્રીજા સંવત્સરમાં પાષની પૂર્ણિમાના તથા યુગને અંતે પાંચમા સંવત્સરમાં આષાઢી પૂર્ણિમાના ક્ષય નક્કી હાેય છે. પહેલા સંવત્સરમાં ચૈત્ર વદ આઠમના ક્ષય થાય. બીજા સંવત્સરમાં આસો વદમાં અને ચાયા સંવત્સરમાં શ્રેત્ર વદમાં ચૌદશના ક્ષય થાય. બીજા પણ ક્ષીણ તિથિઓ હાેય છે, પણ પ્રસ્તુત વિવાદમાં તે બહુ ઉપયોગી નથી એટલે તેના નિર્દેશની જરૂર નથી. આ પ્રમાણે સિદ્ધાન્તિટિપ્પણની વિશેષતાઓ વર્ણવી.

હવે એના વિચાર કરીએ :–તિથિ, વાર, નક્ષત્ર, યાેગ અને કરણ એ પાંચેય અંગોથી પરિપૂર્ણ સિદ્ધાન્તિટિપ્પણ કદી હતું ખરૂં, કે જે લૌકિક ટિપ્પણ સાથે બધી રીતે મળતું આવે ? હા, એવું પરિપૂર્ણ સિદ્ધાન્તિટિપ્પણ હતું ખરૂં, પણ અત્યારે તે વ્યુચ્છિત્ર થયું છે એવી પરંપરા છે. પંચે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસૂરિજીને આગ્રહ પૂર્વક પૂછતાં, તેમણે પણ સ્વીકારેલું કે અત્યારે સુર્યપ્રજ્ઞપ્તિ વગેરે ગ્રંથાની મદદથી પણ સિદ્ધાન્તટિપ્પણ રચલું શકચ નથી જ. એનું કારણ શું ?-એમ પુનઃ પૂછતાં, તેમણે એમ કહ્યું કે ચન્દ્રસૂર્યપ્રસપ્તિ વગેરે યંથામાં માત્ર ચન્દ્રની અને સૂર્યની ગતિઓ આપેલી છે. નક્ષત્રા વગેરેની ગતિ સંબંધી ગ્રંથા જૈનાગમામાં અત્યારે મળી આવતા નથી જ, તેથી કેવળ જૈન સિદ્ધાન્તના આધારથી ટિપ્પણ રચલું એ અશક્ય જ છે. અમને પણ એમ જણાય છે કે–આ જ કારણને લઈને સિદ્ધાન્તટિપ્પણ રચવાની પરંપરા વ્યુચ્છિજ થઈ. સિદ્ધાન્તટિપ્પણ રચવાની પરંપસ વ્યુચ્છિત્ર થતાં તેવું ટિપ્પણ પણ વ્યુચ્છિત્ર થયું. એ વ્યુચ્છિત્ર થયેલા સિદ્ધા ન્તિટિપ્પિણના ફરી પ્રચાર શકચ નથી. લાેકબ્યવહાર સાધવા માટે ટિપ્પણ આવશ્યક છે, તે તાે લીકિક ટિપ્પણ જ રહ્યું. સિદ્ધાન્તટિપ્પણના વ્યુચ્છેદ પછી આ લીકિક ટિપ્પણના જ શ્રી જૈન સંઘે પણ આદર કર્યો હશે. લીકિક અને લોકોત્તર બન્ને વ્યવહારામાં તે જ ઉપયોગમાં લેવાયું હશે. વાચક્રમુખ્ય ઉમારવાતિના સમયમાં પણ તેવા લોકિક પંચાંગના જ પ્રચાર હશે, એમ અમે માનીએ છીએ. શ્રી જૈન સંઘે આદર કરેલું લૌકિક પંચાંગ તે જ હોલું જોઈએ કે જે વૈદિક પરંપરાથી ચાલ્યું આવતું હશે અને હાલમાં ગ્રહલાથવીય નામે જે પ્રસિદ્ધ છે, તેના જ જેવું હશે, એવું અમારૂં અનુમાન છે. વૈદિક પરંપરાથી મળી આવતા એ જ પંચાંગને શ્રી જૈન સંઘે સ્વીકાર્યું છે. આ પંચાંગમાં દરેક સંવત્સરમાં લગભગ દસ તિચિએા ક્ષીણ થાય છે અને પાંચ-છ તિથિએા વૃદ્ધિ પામે છે. માત્ર પાેષ અને આષાઢ જ નહિ પણ શ્રાવણ, ભાદ્રપદ વગેરે બીજા પણ ઘણા માસાે છે કે જે અધિક માસ તરીકે આવે છે. અને જ્યારથી આવા પ્રકારનું લીકિક પંચાંગ સર્વ વ્યવહારને માટે શ્રી જૈન સંઘે સ્વીકાર્યું, ત્યારથી ક્ષય અને વૃદ્ધિ પામેલી તિથિએાની આરાધનાના નિયમન માટે તેમ જ અધિક માસ આવે ત્યારે માસાદિની આરાધનાના નિયમન માટે કાેઇક શાસ્ત્ર હાેલું જ એકિએ, કારણ કે તિથિ ક્ષય પામે તાે પણ તે ક્ષીણ તિથિ સંબંધી આરાધન ઘટતું નથી, તેમ જ તિથિ વૃદ્ધિ પામવાથી તે તિથિ સંબંધી આરાધન વધતું પણ નથી. પ્રાય: એટલા માટે જ વાચ-કમુખ્ય આચાર્ય ઉમારવાતિજી, કે જેઓ જૈનોની બધી શાખા–ઉપશાખાઓને માન્ય ગ્રંથરચના

કરનારાઓમાં અગ્રેસર હતા, તેમણે "સચે पूર્વા તિચિઃ काર્યા बृद्धौ काર્યા તથોત્તરા" એલું સમ્ચક્ શાસ રચ્યું એમ અમારૂં માનલું છે. તેથી પહેલા વિવાદસ્થલ સંબંધી અમારા એવા પ્રકારના નિર્ણય છે કે-સિહાન્તિ દિપ્પણ કે જેનું બીજું નામ જૈન દિપ્પણ છે, તેના પ્રાયઃ વાચકમુખ્ય ઉમાસ્વાતિના સમયમાં જ વ્યુચ્છેદ થયા હતા. આમાં સંશય હોય તો પણ વિક્રમના ૧૧૫૯ મા સંવત્સર પહેલાં જ નિશ્ચિતપણે સિહાન્તિ દિપ્પણના વ્યુચ્છેદ થયા હતા. પ્રાયઃ આથી જ, એ પછી શ્રી શ્વેતાંબર જૈન સંઘમાં જીદા જીદા ગચ્છા થયા, જેમાંના પૂર્ણિમા ગચ્છ, વિક્રમ સંવત્ ૧૧૫૯ મે વર્ષે અસ્તિત્વ પામ્યા હોઈ, તેના નંબર પહેલા છે. ખરતર ગચ્છના પ્રધાનાચાર્ય શ્રી જિનપ્રભસૂરિએ વિક્રમ સંવત્ ૧૩૬૩ માં રચેલી વિધિમાર્ગપ્રપામાં સિહાન્તિ દિપ્પણના ઉચ્છેદના સૌથી પહેલા સ્પષ્ટ રૂપમાં કરેલા સુંદર ઉલ્લેખ મળી આવે છે. ત્યાર બાદ તો, સિહાન્તિ દિપ્પણના ઉચ્છેદ સંબંધી અમારા મનમાં જરા પણ સંશય રહેતા નથી, એવા અમારા નિખાલસ અભિપ્રાય છે.

સિદ્ધાન્તિટિપ્પણ વ્યુચ્છિલ થયા પછી ચારેય પ્રકારના શ્રી જૈન સંઘે લૌકિક ટિપ્પણને પ્રમાણ-ભૂત માનીને લૌકિક તથા લોકોત્તર અધી ય કિયાઓ સાધી છે. એ પંચાંગમાં લગભગ દસ જેટલી ક્ષીણ તિથિઓ અને પાંચ-છ વૃદ્ધિ પામેલી તિથિઓ હોય છે. જેને લીધે શ્રી જૈન સંઘમાં ઘણા વિરોધો, વિવાદો અને સંઘમાં જુદા જુદા પક્ષો વગેરે ઉત્પન્ન થયા એમ અમા ઉપર કહી ગયા છીએ. તિથિના નિર્ણય માટે, ખાસ કરીને તિથિની ક્ષય અને વૃદ્ધિ સંબંધી વિચારણાને ઉદ્દેશીને લખાયેલા સર્વ બ્રન્થામાં તપાગચ્છીયાએ ઉમારવાતિના પ્રસિદ્ધ વચનને સર્વરીતે પ્રમાણભૂત ગણીને તિથિનિર્ણય કરેલા છે. યુગપ્રધાન કાલકાચાર્યે ફેરવેલી સાંવત્સિરિક પ્રતિક્રમણની તિથિ તથા તેના પર આધાર રાખતી ચાતુમાંસિક પ્રતિક્રમણની તિથિ સિવાયની કાઈ પણ તિથિના ફેરફાર તપા-ગચ્છવાળાઓને સંમત નહોતો. તપાગચ્છના આચાર્યોએ જે બ્રન્થામાં તિથિવિચાર કર્યો છે તે અધા બ્રન્થામાં સિદ્ધાન્તિટિપ્પણના વ્યુચ્છેદ સ્વીકારેલા છે અને ઉમાસ્વાતિના વચનના પ્રધાયને પ્રમાણ તરીકે સ્વીકારેલા છે. તે બ્રન્થા નીચે પ્રમાણ :

(૧) તપાગચ્છનાયકાચાર્ય શ્રી રત્નશેખરસૂરિએ રચેલું પાતે જ રચેલી ટીકા સાથેનું श्राद्धविधि-प्रकरणम् आ પ્રકરણ વિક્રમ સંવત્ ૧૫૦૫ માં રચાયું હતું. પ્રકરણને અંતે જણાવ્યું છે हैः—

### विधिवैविध्याच्छ्रुतगतनैयत्यादर्शनाच्च यरिकचित् । अत्रोतसूत्रमस्ट्रयत तन्मिथ्यादुष्कृतं मेऽस्तु ॥

[ વિધિઓ જીદી જીદી હોવાથી અને આગમમાં એનું કાઇ ચાક્કસ નિયમન જેવામાં નહિ આવવાથી, અહીં જે કંઈ મારાથી સૂત્રવિરુદ્ધ કહેવાયું હોય તે મારૂં દ્રષ્ક્રત મિથ્યા થાએો. ]

આમાં अन्थકारना સમયમાં વિધિઓામાં વિવિધતા છે અને (તે વિષે) કાઇપણ નિશ્ચિત મત આગમअન્થામાં જોવામાં નથી આવતા એમ સૂચવ્યું છે. આ अન્થમાં ૧૫૨ મા પત્રમાં तिथिश्च (प्रातः) प्रत्याख्यानवेलायां यः स्यात् त्यांथी આરંભીને તિથિનિર્ણય જણાવેલા દેખાય છે અને છેવટે ઉમાસ્વાતિના વચનના પ્રધાષના ઉલ્લેખ કરાએલા છે, પણ તે પ્રવાષની વ્યાપ્યા આપી જ નથી.

(२) तपागच्छना मंडापाध्याय श्री धर्मसागरे पातानी टीका साथेनी रचेली तत्त्वतरंगिणी. विक्षमा १६९५ में वर्षे का रचाઇ હતી, એવા अन्थने अंते ઉદલેખ છે. એ જ મહાપાध्याय श्री धर्मसागरे प्रवचनपरीक्षा नामने। अन्थ रच्ये। छे. से अन्ने अन्यामां, विशेषे क्रीने तत्त्वतरंगिणीमां विस्तारथी तिथियर्था क्रेसी क्रह्माय छे. तेमां—

'तिहिवाप पुव्वतिही अहिआप उत्तरा य गहियव्वा '

[ તિશિના ક્ષયમાં પૂર્વે તિથિ અને અધિક તિથિમાં ઉત્તર તિથિ ગહણ કરવી.] એ પ્રમાણેના શબ્દોથી ઉમાસ્વાતિના વચનના પ્રદેશનો જ પ્રાકૃત ભાષામાં અનુવાદ કરેલા છે. (આમાં) ચૌદશના ક્ષય હાય તા પાક્ષિક પ્રતિક્રમણ તેરશે જ કરવું, પૂર્ણિમાએ નહિ, એમ કહેલું છે. તિથિની વૃદ્ધિના સંબંધમાં:—

संपुष्ण सि अ काउं बुड्ढीए घिष्पई न पुञ्चतिही। जं जा जंमि हु दिवसे समण्पई सा पमाणं ति॥

[ તિથિની વૃદ્ધિ હોય ત્યારે તિથિ સંપૂર્ણ છે એવું ગણીને પૂર્વતિથિ લેવી નહિ, કારણ કે જે દિવસે જે તિથિ સમાપ્ત થાય તે (તે દિવસે) તિથિ પ્રમાણભૂત છે.] એમ કહેલું છે. અને માસની વૃદ્ધિની બાબતમાં:—

मासस्स वि विड्डीप पढमो मासो पमाण नो भणिओ । स्रोउत्तरंमि स्रोइयपहाँमि न पहु नपुंस त्ति ॥

[ માસની વૃદ્ધિ થાય ત્યારે પ્રથમ માસને પ્રમાણ કહ્યો નથી, કારણ કે તે નપુંસક હોવાથી ક્ષોક્રોત્તર અને લીકિક માર્ગમાં સમર્થ (કાર્યસાધક થતો ) નથી.]

આ પ્રમાણું લીકિકની માફક લોકોત્તર વિષયમાં, અધિક માસનું અને વધેલી તિથિનું અપ્રભુત્વ, નપુસકત્વ અને નિષ્ફલપણું દર્શાવેલું છે. મહાપાધ્યાય ધર્મસાગરજી તો ખરતરગચ્છના આચાર્ય શ્રી જિનપ્રભે રચેલી विचि मार्ग )प्रपाना नामना निर्देश કરે છે અને તેના મુદ્રિત પુસ્તકના ૧૧૮ તથા ૧૧૯ મા પત્રે આપેલા પાઠના ઉલ્લેખ કરે છે.

આ જ ગ્રન્થકાર 'उत्स्त्रोद्घट्टनकुलकम् ' એ નામના ગ્રન્થ રચ્યા છે. તેના ખંડનને માટે ખરતર ગચ્છના આચાર્ય શ્રી ગુણવિનયજીએ વિક્રમના ૧૬૬૫ મે વષ उत्स्त्रखंडनम् नामने। ગ્રન્થ રચ્યા છે.

ખરતરગચ્છના આચાર્ય શ્રી જિનપ્રભસૂરિએ વિક્રમ સંવત્ ૧૩૬૩ માં રચેલો विधिमार्गप्रण નામના ગ્રન્થ પણ સિદ્ધાન્તિ/ડિપ્પણના ઉચ્છેદની ખાબતમાં ખાસ ઉલ્લેખ કરવાયાગ્ય છે. ખરતરગચ્છ-વાળાઓના તિથિ આદિ વિષયના પ્રતિપાદનને તપાગચ્છવાળાઓ સ્વીકારતા નથી.

આમ બધા ગ્રન્થાની સમાલાેચના કરતાં <del>વિધિમાર્ગપ્ર</del>વાની રચના પહેલાં જ સિદ્ધાન્તિટિપ્પષ્ટ્ વ્યુચ્છિત્ર થયું હતું એવા સમ્યગ્ નિર્ણય થાય છે. તેની પણ પૂર્વે બે સૈકા પહેલાં તેના વ્યુચ્છેદ થયા હતા તેવું અનુમાન થાય છે. અને એ રીતે લગભગ નવ સૈકાએાથી લોકિક અને લાેકાેન્સર અન્ને વિધિઓમાં સિદ્ધાન્તિટિપ્પણનાે ઉપયાગ સર્વથા થયાે નથી એમ સિદ્ધ થાય છે.

બીજો વિવાદાસ્પદ મુદ્દો : પહેલા વિવાદાસ્પદ મુદ્દાના નિર્ણયથી સિદ્ધાન્તિટિપ્પણનો ગ્યુચ્છેદ સ્વીકારાયા. આથી જોકે બીજા વિવાદાસ્પદ મુદ્દાના નિર્ણયની બહુ જરૂર રહેતી નથી, તો પણ તે સંબંધી થાંડું વિવેચન કરીએ છીએ. તે આ પ્રમાણે : જો કેસિદ્ધાન્તિટિપ્પણ ગ્યુચ્છિત્ર થયું છે તોપણ તેમાં જણાવેલા તિથિક્ષયના વિષય વિચારણા માગે છે. સિદ્ધાન્તિટિપ્પણમાં પણ દરેક યુઝમાં ૩૦ તિથિઓા અને દરેક સંવત્સરમાં છ તિથિઓા લુપ્ત થાય છે, એમ આગળ કહેવાઈ જ અયું છે. તે ૩૦ તિથિઓમાં ૬ તિથિઓ પર્વતિથિ તરીકે માનેલ છે. જો આચાર્ય શ્રી સાગ-રાનન્દસૂરિજીના મત પ્રમાણે પર્વતિથિઓનો ક્ષય જ ન થતા હોય તા સિદ્ધાન્તિટિપ્પણમાં આવતી

છ તિથિઓનો ક્ષય થાય ત્યારે કયા શાસ્ત્રને અનુસરીને આરાધના કરી ગણાય ? તેની પૂર્વેની અપર્વતિથિના ક્ષય કરીને કે કાઈ બીજ રીતે ?-એમ તેમને પૂછલું જોઇએ. પાષની પૂર્ણિમાના અને આષાઢની પૂર્ણિમાના ક્ષય આવતા ત્યારે, એ તિથિ પર્વ પછીની હાવાથી ત્રયાદશીના ક્ષય કરીને જ તે તિથિઓની આરાધના થતી હતી એવા જે તેમના મત હાય, તા કયા શાસના પ્રમાણથી તમે તેમ કહે। છે।, એ તેમને પૂછવાનું શાય છે. क्षये पूर्वा तिथिः कार्या (क्षयमां પૂર્વની તિથિ કરવી ) એ જ જો એનું શાસ્ત્ર હેાય, તેા એ શ્લેહના ચરણના અર્થ " પર્વતિથિઓના ક્ષય થાય ત્યારે તેની પૂર્વની અપર્વતિથિઓના ક્ષય કરવા " એવા થાય એવી વ્યાખ્યા શાસમાં કાઈ પણ સ્થલે કેમ જણાતી નથી, તે તેમણે કહેવું જોઈએ. શ્લાકના એવા અર્થ કચાંઇ અમારા જેવામાં તેા આવ્યા નથી. તેથી જ, એવી વ્યાપ્યા કચાંઇ પણ નહિ જણાયાથી અને અધ્યાહાર વગેરેથી વાકચના અર્થ કરવામાં દેશ રહેલા છે તેથી, ક્ષયે પૂર્વા તિથા काર્યા એ શ્લાકચર-ણની જે વ્યાપ્યા આચાર્ચ શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીને ઈબ્ડ છે, તે વ્યાપ્યા મૂળ વિનાની જ છે. એમ અવશ્ય સ્વીકારલું પડે છે. એમ થવાથી સિદ્ધાન્તટિપ્પણના પ્રચારકાલમાં પણ, ક્ષીણ તિથિઓની વ્યવસ્થા માટે ઉમારવાતિના વચનના પ્રદેશ તરીકે પ્રસિદ્ધ ' क्षये पूर्वा तिथिः कार्या ' એ શાસ્ત્ર અથવા એવા અર્થ જણાવનારૂં કાેઇક ખીજું શાસ્ત્ર આવશ્ચક જ ઠરે છે. તથા લોકિક ટિપ્પણમાં આવતી क्षय अने वृद्धि पामेदी तिथिकोानी व्यवस्था माटे 'क्षये पूर्वा तिथिः कार्या वृद्धौ कार्या तथोत्तरा' એ બે ચરણાનું શાસ્ત્ર આવશ્યક છે. આ બે ચરણા ઉમાસ્વાતિનાં રચેલાં છે એ પરંપરાથી સિદ્ધ છે. સિદ્ધાન્તિટિપ્પણના ઉચ્છેદ પછી તો લોકિક ટિપ્પણમાં આવતી વૃદ્ધિવાળી અને ક્ષયવાળી તિથિ-એાની વ્યવસ્થા માટે આ બે અરહ્યાના એકસરખાે ઉપયોગ થતા હશે તેથી અવિચ્છિત્ર પરંપરાથી પ્રાપ્ત થતાં આ બે ચરણોના અથવા તેમાંના હરકાઈ એક ચરણના પ્રામાણ્યના વિષયમાં શંકા પણ કરી શકાય તેમ છે જ નહિ; અને श्राद्धविधिप्रकरणम् , तत्त्वतरंगिणी, प्रवचनपरीक्षा વગેર શ્રંથામાં તપાગ²છના નાયક સર્વ આચાર્યાંએ બન્ને ચરણાનું પ્રામાણ્ય, વિના શંકાએ સ્વીકારેલું છે, તે પણ નહિજ ભૂલાલું જોઇએ.

ત્રી જો વિવાદાસ્પદ મુદ્દો : પહેલા વિવાદાસ્પદ મુદ્દાની ચર્ચામાં એ નિર્ણીત કરી દીધું છે કે સિદ્ધાન્તિટિપ્પણ વિક્રમની બારમી સદીમાં અથવા તે પહેલાં જ વ્યુચ્છિત્ર થયું હતું. સિ-દ્ધાન્તિટિપ્પણ વ્યુચ્છિત્ર થવા છતાં પણ લોકિક અને લોકોત્તર વ્યવહારા ચલાવવા માટે ટિપ્પણ-વ્યવહાર તો આવશ્યક જ અને છે. એમ હોવાથી, કાઈ પણ બીજા ટિપ્પણનો શ્રી જૈન સંઘમાં પ્રચાર હતો જ એમ અમારે સ્વીકારનું જ જોઇએ. ત્યારે એ ટિપ્પણ કેવું હશે તેના વિચાર કરતાં, તે જ ટિપ્પણનો વ્યવહાર સંભવે છે, કે જે ટિપ્પણનો ભારતવર્ષના અન્ય ધર્મના અનુયાયિઓ ઉપયાગ કરતા હોય, કારણ કે (આ વિષયમાં તેનું) સમાન તન્ત્રસિદ્ધાન્તાત્મકપણું છે. વેદધર્મના અનુયાયિઓ જે ટિપ્પણને માનતા તે જ ટિપ્પણને પ્રાય: જૈન સંઘે પણ સ્વીકાર્યું હશે, કારણ કે વેદાંગજ્યોતિષમાં યુગનું માપ પણ પાંચ સંવત્સરનું જ હતું. વિક્રમના ૧૪૭૩ મે વર્ષે રચાયેલા વિચાપમૃતસારસંત્રદ્ધ નામના શ્રંથમાં તો પર્યુષણપર્વ આદિની તિથિઓ લોકિક ટિપ્પણમાં આવ્યા પ્રમાણે જ ગ્રહણ કરવી એવો નિર્દેશ છે. તથા સિદ્ધાન્તિટિપ્પણના વ્યુચ્છેદ પછી સંપ્રતિ (હાલના–લોકિક) ટિપ્પણની પ્રવૃત્તિ છે અને તેના પ્રમાણે દીક્ષા પ્રતિષ્ઠા વિગેરનું આરાધન કરવું એમ કહ્યું છે. તે સંપ્રતિ ટિપ્પણ પ્રમાણે આવતા (સાંપ્રતિક ટિપ્પણ) શૈવ ટિપ્પણક છે–એમ નામ દઈ ને દર્શાવેલું છે. તે ટિપ્પણ પ્રમાણે આવતા

શ્રાવણ અને ભાદપદ વગેરે અધિક માસા પણ સ્વીકારેલા છે, તેથી એ પ્રમાણે વિક્રમના ૧૪૭૩ મા વરસથી પર્યુષણા પર્વ, દીક્ષા, પ્રતિષ્ઠા, વગેરેમાં ઉપયોગી તિથિઓ તથા અધિક માસા વગેરે સંપ્રતિ ટિપ્પણ પ્રમાણે જ પ્રવૃત્ત છે. લીકિક ટિપ્પણ વિના દીક્ષા, પ્રતિષ્ઠા, વગેરે પણ થથાયાંગ્ય કરતું એ શક્ય જ નથી. પંદરમી સદીથી શૈવ ટિપ્પણનો અથવા કાઈ પણ બીજા સાંપ્રતિક ટિપ્પણનો સ્વીકાર જૈન સંઘે કરેલા છે એમ પ્રમાણથી સિદ્ધ થાય છે. તે ટિપ્પણમાં તિથિઓનો વૃદ્ધિ-ક્ષય, અને પાષ અને આષાઢની પેઠે શ્રાવણ વગેરે બીજા માસાની અધિક માસા તરીકે પ્રાપ્તિ થતી હતી. તે જ પંચાંગ લીકિક અને લોકોત્તર બધા જ વ્યવહારોમાં સર્વસામાન્ય રીતે ઉપયોગી થતું. અત્યારના જૈન સંઘના પુરુષોએ તેવા સાંપ્રતિક ટિપ્પણને સ્થાને જેધપુરી ચંડાંશુચંડૂ નામના પંચાંગને સ્વીકારેલું છે. આમ જીતવ્યવહારથી સિદ્ધ એવું ચંડાંશુચંડૂ નામનું પંચાંગ, તેમાં આપેલા વૃદ્ધિ-ક્ષય વગેરે વિસ્તાર સાથે, લીકિક અને લોકોત્તર વ્યવહાર માટે વર્તમાનમાં ઉપયોગમાં લેવાય છે. તે જ ટિપ્પણને તે ટિપ્પણમાંના વૃદ્ધિ-ક્ષય વગેરે વિસ્તાર સાથે, લીકિક અને લોકોત્તર વ્યવહાર માટે વર્તમાનમાં ઉપયોગમાં લેવાય છે. તે જ ટિપ્પણને તે ટિપ્પણમાંના વૃદ્ધિ-ક્ષય વગેરે વિસ્તાર સાથે શ્રી જૈન સંઘે પ્રમાણભૂત માનવું નેઇએ એવે નિર્ણય કરવામાં આવે છે.

ખન્ને ય આચાર્યો જેધપુરી ચંડાંશુચંડુ પંચાંગનું લાેક ભ્યવહારમાં પ્રામાણ્ય સ્વીકારે છે. આચાર્ય શ્રી વિજયરામચન્દ્રસૂરિજી લાેકોત્તર વ્યવહારમાં પણ તેનું પ્રામાણ્ય માને છે. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્દસૂરિજી તાે લાેકોત્તર વિષયામાં તેનું પ્રામાણ્ય સ્વીકારતા નથી જ. પર્વતિથિઓના વૃદ્ધિ-ક્ષયની બાબતમાં શાઓએ જે નિર્ણય કર્યો છે અને જે દેવસ્ર્ર તપાગચ્છવાળાઓની વ્યવહાર પરંપરાથી સિદ્ધ આચાર—પ્રણાલિકાને અનુસરે છે, તે જ મત ગ્રહણ કરવા જાઇએ એવા તેમના આગ્રહ છે. તે અમને યાેગ્ય લાગતું નથી. સિદ્ધાન્તિટિપ્પણના અત્યારે વ્યુચ્છેદ થયા હાેવાથી, અને તેને સ્થાને શ્રી જૈન સંઘે લાંકિક ટિપ્પણને સ્વીકારેલું હાેવાથી, સિદ્ધાન્તમાં જણાવેલા ટિપ્પણ-વિશેષા વ્યવહારમાં ઊતરી શકે જ નહિ. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ત્રિજીએ કખૂલ્યું જ છે કે સિદ્ધાન્તિટિપ્પણનું પુનર્જીવન અથવા પુનઃપ્રચાર હવે શક્ય જ નથી, કેમ કે ટિપ્પણ રચવામાં ઉપયાગી ગ્રહ તથા નક્ષત્રની ગતિઓ જૈન આગમામાં અત્યારે દેખાતી નથી. વળી, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ત્રિજી લાેકોત્તર વિષયમાં પણ લાકિક પંચાંગમાં આવતા શ્રાવણ—સાદ્રપદને અધિક માસા તરીકે સ્વીકારે જ છે અને તે પંચાંગમાં આવતા તિથિઓના વૃદ્ધિ—ક્ષયને જ માત્ર નથી સ્વીકારતા, તે અર્ધજરતીય (દર્હીદ્રધમાં પગ રાખવા જેવું) છે એમ અમે માનાઓ છીએ.

લોકિક ટિપ્પણ પ્રમાણે આવતી તિથિઓના વૃદ્ધિ-ક્ષય વિષે આગમા પ્રમાણે અને વ્યવહાર-પરંપરાથી સિદ્ધ થયેલી વ્યવસ્થા તરીકે તેઓ જે પ્રતિપાદન કરે છે, તે આ પ્રમાણે છે:

- ૧. લોકિક પંચાંગમાં જ્યારે પર્વતિથિઓનો ક્ષય જણાય ત્યારે પર્વતિથિની પૂર્વની અપર્વ તિથિના ક્ષય કરવા.
- ર. લોકિક પંચાંગમાં જ્યારે પર્વતિથિઓની વૃદ્ધિ જક્ષાય ત્યારે પર્વતિથિની પૂર્વની અપર્વ-તિથિની વૃદ્ધિ કરવી.
- 3. લોકિક પંચાંગમાં જ્યારે પર્વની પછીની તિથિની (એટલે પૂર્ણિમા, અમાવાસ્થા અને ભાદ્રપદની સુદ પાંચમની) વૃદ્ધિ તથા ક્ષય જણાય ત્યારે ચૌદરા અને ભાદ્રપદ સુદ ચાથ પર્વ-તિથિ હોવાથી તેમના વૃદ્ધિ-ક્ષય નહિ કરતાં તેની પૂર્વતર તેરશના અને ભાદ્રપદની સુદં ત્રીજના જ વૃદ્ધિ-ક્ષય કરવા.

ળીજું, .આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ્રસૂરિજી એમ માને છે કે દેવસૂર તપાગચ્છના જૈનામાં ઉપર જણાવેલી જ આચારપ્રણાલી, ત્રણ સદીઓાથી જીતવ્યવહાર તરીકે સિદ્ધ છે. એમણે જણાવેલી આ વ્યવસ્થાના શાસ્ત્રસિદ્ધત્વની અને જીવવ્યવહારસિદ્ધત્વની અમે આગળ પરીક્ષા કરીશું. એટલું તો અહીંયાં અવશ્ય કહેવું જરૂરી છે કે જે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસરિજી સિદ્ધાન્તટિપ્પણના યુનરૂહાર અને પુનઃપ્રચારની અપેક્ષા રાખે છે તો પ્રથમ તેમણે આગમ પ્રમાણેની તેની રચના કરવી જોઈએ, અને તેમાં રહેલી ગ્રટિએા સમાન તન્ત્રસિદ્ધાન્તાને સ્વીકારીને પૂરવી જોઈએ. તે પછી શ્રી જૈન સંઘ અન્ય ધર્મના પંચાંગના ત્યાગ કરીને પુનરૂદ્ધાર કરેલા જૈન પંચાંગના જ સ્વીકાર કરે તે વિષયમાં પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. નવું જૈન ટિપ્પણ સંઘ સ્વીકારે ત્યારે તેમાં પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્યા સિવાયની કાેઈ પણ પર્વ પછીની (પર્વ )તિથિની વૃદ્ધિ કે ક્ષય ન થતાં હોવાથી, માત્ર પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્યાની વૃદ્ધિ અને ક્ષયને ઉદ્દેશીને કાેઇ પણ શાસ્ત્રસિદ્ધ વ્યવ-સ્થાનું પ્રતિપાદન કરવું જોઈ એ. પણ તેમણે આવું કશું ય કર્શું નથી અથવા તેા અમે એવા માર્ગના અનુસરણને પસંદ કરતા નથી, કારણ કે તેથી ક્રિયાએમાં સંકરતા થવાના સંભવ, બીજા પ્રત્ય-વાચા આવવાનો ભય અને તેને લીધે સંઘમાં ભેદા થવાનો ભય છે. અમને આચાર્ચ શ્રી સાગ-રાનન્દસરિજીના પોતાની વિદ્વત્તાના ચથાર્થ અભિમાન માટે ખહુમાન હોવાથી અમે (આવું) નવું આગમપંચાંગ રચવા માટે, કાઈ શ્રાવણ વદ એકમે યુગારંભના યાગ્ય દિવસ મળે છે કે નહિ તેનો નિશ્ચય કરવા ઘણાં ઉપલબ્ધ પંચાંગા જોયાં અને તેવાે કાેઇ યુગારંભદિવસ દેખાયાે નહિ, તે પણ અમે અહીં નેાંધીએ છીએ.

વિવાદાસ્પદ મુદ્દા ચાંચા : વીતેલાં ઘણાં વર્ષોનાં મળી આવેલાં ચંડાંશુચંડૂ પંચાંગનાં પુસ્તકાની અમે પરીક્ષા (તપાસ) કરી. તેમાં ઘણે ભાગે, દર વરસે દસ લગભગ ક્ષીણ તિથિઓ અને પાંચ-છ વૃદ્ધિ પામેલી તિથિએા, તથા પાેષ અને આષાઢને છાડીને બીજા પણ શ્રાવણ ભાદ્રપદ વગેરે અધિક માસાે જેવામાં આવે છે, તેથી તેના પ્રમાણિકપણાને સ્વીકારવાની ઈચ્છા ન હાેય, તાે પણ તપાગચ્છના આચાર્યા શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી વગેરેએ તેના પ્રમાણકપણાને સ્વીકારલું નેઇએ, એવા ચાથા વિવાદાસ્પદ મુદ્દામાં અમારા નિર્ણય છે. એટલે કે−શ્રાવણ, ભાદ્રપદ, વગેરે સિદ્ધાન્તબહારના અધિક માસાનું પ્રામાણ્ય જેમ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ માન્યું જ છે, તેમ સિદ્ધાન્તબહારની તિથિએાના ક્ષયેા અને એ રીતે સિદ્ધાન્તબહારની તિથિએાની વૃદ્ધિએા યણ તેમણે માનવી જોઈએ. કાેઇક તપાગચ્છના શ્રાવકે વિક્રમના ૧૯૪૫ મા વરસનું પંચાંગ 'જૈન ધર્મનું પંચાંગ' એવા નામથી છાપેલું છે. તેમાં પણ તિથિઓના વૃદ્ધિ–ક્ષયાે જેવા મળે છે. તેથી તપાગચ્છીય જૈનાની વૃદ્ધિ–ક્ષય સ્વીકારવાની પરંપરા સિદ્ધ થાય છે. એવા અમારા અભિપ્રાય થાય છે. આ કાઈ પણ પંચાંગપુસ્તકમાં, આગમામાં જણાવેલી પદ્ધતિ પ્રમાણે તિથિઓના ક્ષય અમે જોયા નથી, અને શ્રાવણ વગેરે અધિક માસા તથા તિથિની વૃદ્ધિઓ જોઇ છે. માટે આમ હાવાથી, સિદ્ધાન્તિટિપ્પણના વ્યુચ્છેદ ખાદ, લૌકિક પંચાંગમાં આવતા જ વૃદ્ધિ-ક્ષયેા જે રીતે હોય તે રીતે માનવા જોઇએ, અને તેને માન્ય રાખીને લૌકિક અને લાેકાત્તર વિષયમાં તેના તે મુજબ ઉપયાગ કરવા જેઇએ, એ જ યાગ્ય માર્ગ છે. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી આગમવિરૂદ્ધ છતાં પણ શ્રાવણ-ભાદ્રપદનું અધિકમાસપણું લોકોત્તર વિષયમાં પણ માને જ છે. તેથી એ જ લોકોત્તર વિષયમાં ( પર્વતિથિના ) વૃદ્ધિ-ક્ષયના તેઓના અસ્વીકાર એ અમને કદાગ્રહ લાગે છે. શ્રાવણ-

ભાદ્રપદ વગેરે આગમવિરુદ્ધ અધિક માસોને લૌકિકની પેઠે લોકોત્તર વિષયમાં પણ સ્વીકારવાથી અને માત્ર પર્વતિથિઓના વૃદ્ધિ-ક્ષયને જ નહિ સ્વીકારવાથી, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી અર્ધજરતીય ('દહીંદ્ધમાં પગ રાખવા એ') ન્યાયને અનુસરે છે, અને એથી તે લોકોક્તિ સાચી ઠરે છે.

પાંચમાં વિવાદાસ્પદ મુદ્દા: સિહાન્તિટિપ્પણના વ્યુચ્છેદ પછી શ્રી જૈન સંઘે લોકિક અને લોકોત્તર વ્યવહારામાં લોકિક ટિપ્પણના જ આદર કર્યો છે એમ પહેલાં કહ્યું છે અને ઠરાવ્યું છે. તે લોકિક ટિપ્પણમાં, સિહાન્તિટિપ્પણમાં નહિ મળી આવતા છથી વધારે તિથિઓના અનિયતપણે ક્ષયા, તેમાં સર્વથા નહિ મળતી એવી તિથિવૃદ્ધિએ તેમ જ પેષ અને આષાદ સિવાયના શ્રાવણ, ભાદ્રપદ વગેરે કેટલાક માસાનું અધિકપણું, એમ એ વિશેષતાઓ જેવા મળે છે. સૂર્ય પ્રમૃપ્તિ વગેરે આગમબ્રન્થામાં જે કે તિથિઓનો ક્ષય જણાવ્યે છે તેમ જ દરેક યુગમાં પાંચ- છ ક્ષીણ પર્વતિથિઓ આવે છે, તોપણ ત્યાં કથા શાસ્ત્રને અવલળીને ક્ષીણ તિથિઓની આરાધનાના વિષયમાં નિશ્ચય કરવા ?—એવું એનું નિયમન કરનાર કાઈ પણ શાસ્ત્ર મળી આવતું જ નથી. પોષ અને આષાદ તો ચામાસાની બહાર રહે છે તેથી તે મહિનાઓથી પ્રધાન પર્વાની આરાધનામાં કાઈ વિરોધ સંભવતા નથી અને તેથી જ ઘણું કરીને તે વિષયનું કાઈ પણ શાસ્ત્ર પ્રરૂપેલું નહિ જ હોય એવી સંભાવના કરાય છે.

હવે તેમાં પ્રથમ તિથિઓના ક્ષય એટલે શું અને વૃદ્ધિ એટલે શું, તથા અધિક માસ એ-ટલે શું ?—એ કાંઇક વિચારીએ. તેમાં ચન્દ્રની ગતિ ઉપર આધાર રાખતું તિથિનું પ્રમાણ કાઇ વાર ચાપન ઘડીનું અને કાંઇ વાર છાસઠ ઘડીનું પણ હાેચ છે, ત્યારે સૂર્યની ગતિ ઉપર આધાર રાખતું દિન-રાતનું પ્રમાણ લગભગ સાઠ ઘડી જેટલું હાેય છે, તેથી એવું સંભવિત ખને છે કે કાંઇક દિવસે કાંઇક તિથિ સૂર્યોદયને સ્પર્શતી જ નથી અને કાંઇક તિથિ છે દિવસ સૂર્યોદયને સ્પર્શે છે. જે તિથિ સૂર્યોદયને નથી જ સ્પર્શતી તે ક્ષીણ તિથિ કહેવાય છે, અને જે તિથિ છે વાર સૂર્યોદયને સ્પર્શ છે તે છે ઉદયના સ્પર્શવાળી વૃદ્ધા તિથિ કહેવાય છે અને જે ચાન્દ્રમાસમાં સૂર્ય બીજી રાશિમાં સંક્રમતા નથી તે અધિક માસ ગણાય છે. તિથિના ક્ષય કે વૃદ્ધિ થતાં તથા માસની વૃદ્ધિ થવા છતાં, આરાધનાના ક્ષય અને વૃદ્ધિ નથી જ થતી. તેથી તિથિનો નિશ્ચય અને તિથિનો નિર્ણય આવશ્યક અને છે.

હવે, 'શું કાઇ એવું શાસ્ત્ર છે કે જે વૃદ્ધિ-ક્ષચના વિષયમાં નિર્ણય માટે નિયાજાએલું હાય?' –એવા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં અમે હા કહીએ છીએ. જે કે સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ વગેરે આગમામાં એવું શાસ્ત્ર મળી આવતું નથી, તાે પણ આગમઅહારના ઘણા ચન્થામાં વાચકમુખ્ય ઉમાસ્વાતિના વચનના પ્રધાષ તરીકેપ્રસિદ્ધ થયેલું તપાગચ્છના પ્રમાણભૂત ચન્થકારાએ અનેક વાર પાતપાતાના ચન્થમાં ઊદ્ધરેલું—

"क्षये पूर्वा तिथिः कार्या ( प्राह्या ) वृद्धौ कार्या ( प्राह्या ) तथोत्तरा "

આવું બે શ્લોકચરણા રૂપ શાસ્ત્ર જ અહીં વિધાયક અને નિયામક શાસ્ત્ર છે, એમ શાસ્ત્રકારો નિઃસંદેહ માને છે. જો કે આ શ્લોકાર્ધ આજે પ્રસિદ્ધ ઉમાસ્વાતિના ત્રન્થોમાં કયાંઈ પણ દેખાતો નથી જ, તો પણ અનેક વાર પરંપરાથી ઉમાસ્વાતિના વચનના પ્રદેશ તરીકે તેના ઉલ્લેખ થયેલા હોવાથી, તેના અપ્રામાણ્યનો વિચાર પણ થઈ શકે તેમ નથી જ. આ શ્લોકાર્ધમાં તિથિઓની વૃદ્ધિ અને ક્ષયનો સાક્ષ∷ત્ ઉલ્લેખ છે. અને વાકચાર્થમાં અતિદેશ થઈ શકતો હોવાથી આ

શ્લાકાર્ષનો સ્થિક માસના સંબંધમાં પણ ઉપયોગ કરી શકાય છે અને એવા ઉપયોગ મહાપાધ્યાય શ્રી ધર્મસાગરજીએ પાતાના બ્રન્થમાં કર્યો પણ છે. આમાં આવતા તિથિવૃદ્ધિના ઉલ્લેખ, એમ જણાવે છે કે-ઉમાસ્વાતિના સમયે ચાલતાં ડિપ્પણામાં પણ તિથિઓની વૃદ્ધિ પ્રસિદ્ધ હતી. આમ હાઈને, ઉમાસ્વાતિના વચનના પ્રદેશ તરીકે પ્રસિદ્ધ તિથિક્ષયવૃદ્ધિનું વિધિ-નિયામક આ શાસ્ત્ર પ્રમાણભૂત છે-એવું સઘળા ય શ્રી જૈન સંઘે સ્વીકારવું જોઇએ, અને તેના જ સર્વ રીતે ઉપયોગ કરીને તિથિક્ષયવૃદ્ધિનો નિર્ણય કરવા જોઈએ, એવા અમે નિર્ણય કરીએ છીએ.

આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી 'આગમાદ્ધારક' એવા યથાર્થ બિરૂદને ધારણ કરનારા તરીકે વિખ્યાત છે. બીજાં શાસ્ત્રોમાં પણ તેમની વિદ્વત્તા મહાન પંડિતોને આશ્ચર્ય પમાડે છે અને શાસ્ત્ર તથા પરંપરાને તેઓ પ્રમાણ કરનારા છે. તેમ છતાં, અમાએ લીધેલી મીખિક જુબાનીમાં જે તેઓએ "જે કે 'ક્ષયમાં પૂર્વતિથિ કરવી' એ પ્રથમ શ્લોકચરણનું પ્રામાણ્ય અમે માનીએ છીએ, તો પણ જૈન ટિપ્પણમાં તિથિઓની વૃદ્ધિ જ નથી તેથી 'વૃદ્ધિમાં પછીની તિથિ કરવી' એ તેના બીજા ચરણના પ્રામાણ્ય વિષે જ અમને સંશય છે"—એમ કહ્યું, તે અમને ઘણા વિસ્મય પેદા કરે છે. જે સિદ્ધાન્તટિપ્પણ આજ સુધી ચાલતું હોત તો, તેમનો આ મત વિચારમાં લેવા યોગ્ય થાત. સિદ્ધાન્તટિપ્પણના ઉચ્છેદથી અને અત્યારના જૈનોએ લોકિક ટિપ્પણના કરેલા સ્વીકારથી, તેમનો આ મત અમે સહી શકતા નથી. તેથી—

" સચે पूर्वा तिथिः कार्या बृद्धौ कार्या तथोत्तरा" તે બન્ને ય ચરણાનો, તપાગચ્છના અને બીજા પણ શાસ્ત્રકારાએ વારંવાર નિર્દેશ કરેલા હોવાથી, અગિયારમી સદીથી માંડીને તે બન્ને ય ચરણાને શાસ્ત્ર તરીકે માનેલાં હાવાથી, આગમા સાથે તેનો વિરાધ નહિ હાવાથી અને તે બહુજનસંમત હોવાથી, જીતવ્યવહાર પરંપરાથી તેનું પ્રામાણ્ય સિદ્ધ

છે જ. અને સિદ્ધાન્તિટિપ્પણનો ઉચ્છેદ તથા લૌકિક ટિપ્પણનો સ્વીકાર, એ તેમાં કારણ છે, તેથી આ શાસ્ત્ર જ છે એવા નિશ્ચય થાય છે.

હવે આ શાસનો અર્થ શા અને આ શાસને તિથિઓના વૃદ્ધિ-ક્ષયના વિષયમાં કેવી રીતે લાગુ પડાય છે, તે વિષયમાં અહીં કાંઇક માત્ર વિચારીએ છીએ. વિસ્તાર તો, પછીથી આઠમા વિવાદાસ્પદ મુદ્દાના વિચારમાં કરી થશે. મીમાંસા વગેરે શાસોના રચનારાઓએ વાકચના અર્થ-નિર્ણયને માટે જે નિયમાનો ઉપયોગ કર્યો છે, તેના આધારે પ્રથમ ચરણનો અર્થ આવા થાય છે. તે આ પ્રમાણે:—" ક્ષયે पૂર્વા તિથિઃ काર્યેતિ" ટિપ્પણમાં કાંઈ તિથિનો ક્ષય જણાય ત્યારે તેની જગ્યાએ પૂર્વતિથિ કરવી; એટલે કે-ક્ષીણુ તિથિ વિષયક આરાધના વગેરે પૂર્વની તિથિએ કરવું. આ ચરણનો ઉપયોગ આ પ્રમાણે કરાય:—જો આઠમ તિથિ ક્ષીણુ થઈ હોય, તો તેને લગતાં તપ વગેરે ક્રિયાનાં કાર્યો લોકિક ટિપ્પણમાં આવતી પૂર્વની સાતમ તિથિએ કરવાં; એ પ્રમાણે જો ચૌદશનો ક્ષય થાય, તો તેની આરાધના, પાક્ષિક પ્રતિક્રમણ લોકિક ટિપ્પણમાં આવેલી પૂર્વની તિથિ તેરશે કરવું; પૂનમ કે અમાસનો ક્ષય થયા હોય, ત્યારે તે તિથિ સંબંધી તપ વગેરે, જો પાક્ષિક પ્રતિક્રમણ સાથે વિરોધ ન આવતો હોય તો, લોકિક ટિપ્પણમાં આવેલી ચૌદશે કરવું; ભાદ્રપદની સુદ ચોઘનો ક્ષય હોય, તો સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણ લોકિક ટિપ્પણ પ્રમાણે આવેલી પૂર્વની તિથિ ત્રીજે કરવું. બીજું ચરણ 'વૃદ્ધી कાર્યા તથોત્તરા' તેનો અર્થ આ પ્રમાણે:–ટિપ્પણમાં કોઇ તિથિની વૃદ્ધિ જણાય ત્યારે પછીની બીજી તિથિ કરવી; એટલે કે-વૃદ્ધિ પામેલી તિથિ

સંબંધી આરાધન વગેરે બીજી તિથિમાં કરવું. આ પાદનો ઉપયોગ આ રીતે કરવા:—ં આ આઠમ તિથિની વૃદ્ધિ હોય, તો તે તિથિ વિષયક તપ વગેરે લીકિક ડિપ્પણ અનુસારે આવેલી બીજી આઠમેં કરવું; જ્યારે ચાદશની વૃદ્ધિ હોય, ત્યારે પાક્ષિક પ્રતિક્રમણ વગેરે ચોદશની આરાધના બીજી ચૌદશે કરવી; પૂનમ અને અમાસની વૃદ્ધિ હોય, ત્યારે તે તિથિ સંબંધી આરાધના વગેરે બીજી પૂનમે અને બીજી અમાસે કરવું; ભાદ્રપદની સુદ ચાથની વૃદ્ધિ થયે છતે, સાંવત્સરિક પ્રતિ-ક્રમણ બીજી ચાયે કરવું; આ પ્રમાણે અર્થ સમજવો.

ખરેખર. અમે જાણીએ છીએ કે પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્થાનો ક્ષય હાેય ત્યારે ઉમારવા-તિના વચનના પ્રદેશષનો ઉપર કહેલી રીતે અર્થ લાગુ પાડતાં, કેટલાકાના મત પ્રમાણે વિરાધા ઊભા થાય જ છે. તે આ પ્રમાણઃ-પૃર્ણિમા અને અમાવાસ્યાનો ક્ષય હોય ત્યારે તે તિથિએકનું વ્યતુષ્ઠાન ઉપર કહેલા નિયમાને અનુસરતાં ચૌદશે કરવાનું આવે; એ ચૌદશ તા પાક્ષિક પ્રતિક્રમણ માટે રાકાયેલી છે તેથી, ક્ષયે પૂર્વા તિથા જાર્યા એ વચન પ્રમાણે પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્યાની આરાધના જે ચૌદશે કરાય તાે ચૌદશનો લાપ થવાનો પ્રસંગ આવે; અને એ લાપનો પ્રસંગ આવે ત્યારે ચૌદશમાં નક્કી થયેલું પાક્ષિક અનુષ્ઠાન કેવી રીતે કરી શકાય ? એમ ઘણા શાસ્ત્રકારોને સંદેહ થયા છે, અને તેમને અનુસરતા આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્ર્રિજી વગેરે છે. આ બાબતમાં હીરપ્રશ્નમાં જે વ્યવસ્થા સચવી છે તે જ અમને યોગ્ય જણાય છે. તે વ્યવસ્થા એવી છે કે પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્યાની આરાધના પાક્ષિકની પેઠે તિથિનિયત નથી. પણ અભિગ્રહ વગેરે સ્વરૂપ છે. અને અભિગ્રહ વગેરેનું આરાધન તિથિનિયત નથી, તેથી તેનું અનુષ્ઠાન પહેલાં કે પછી થઈ શકે છે. આ જ અભિપ્રાયથી, હીરપ્રશ્નમાં 'પૂર્ણિમાનો ક્ષય હોય ત્યારે તેનું તપ કેવી રીતે કરલું ? ' એ પ્રશ્નના જવાબમાં " તેરશ ચૌદશે, ભૂલી જવાય તેા પડવેએ પણ " એમ કહેલું છે. પાક્ષિક પ્રતિક્રમણ તેર ચૌદશે જ નિયત છે માટે તે ચૌદશે જ કરવું. પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્યાનું તપ ઘણે ભાગે અભિગ્રહ રૂપ હાવાથી, તે પહેલાં કે પછી કરવામાં કાંઈ પણ દેાષ નથી. પાક્ષિક આરાધન સાથે વિરાધ ન આવતા હાય તા ચૌદશે પણ તે કરી શકાય છે-એમ સૂચવવા માટે જ, અમે માનીએ છીએ કે 'તેરશ ચૌદશે' એમાં ચૌદશના નિર્દેશ છે. જેમ પાક્ષિક પ્રતિક્રમણ ચૌદશમાં નિયત થયેલું છે, તેમ સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણ ભાદ્રપદની સુદ ચાથમાં નિયત થયેલું છે, તેથી તે અનુષ્ઠાન તિથિનિયત જ છે. ખરૂં કહીએ તેા, સગપ્રધાન શ્રી કાલકાચાર્યની પહેલાં તેનું અનુષ્ઠાન ભાદપદની સુદ પાંચમે જ સર્વે કરતા, પણ કાેઈ રાજાના આગ્રહથી પાંચમનિયત ઈન્દ્રમહ નામના ઉત્સવ સાથે વિરાધ ન આવે તે માટે જ તેમણે સાંવત્સિરિક પ્રતિક્રમણ ચાથમાં ઠરાવ્યું. ત્યારથી માંડીને ભાદ્રપદ સુદ પાંચમનું પ્રધાન પર્વતિથિપણું મટી જ ગયું, તેથી વર્ત્તમાનમાં એક સામાન્ય શુભ તિથિ તરીકે જ તેનું આરાધન કરવું રહ્યું.

વળી અમે નિશ્વયથી જાણીએ છીએ કે આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્ત્રિજી, ઉમાસ્વાતિના વચનના પ્રદેશનો અર્થ, જુદી રીતે કરવાની ઈચ્છા રાખે છે. તેમનું વ્યાખ્યાન જે રીતે ત્યાખ્યાનાભાસ છે, વાકચાર્થનિર્ણયના ન્યાયેથી અસમર્થિત છે અને શાસ્ત્રવિરૃદ્ધ છે, તે અમા આગળ જતાં આઠમા વિવાદાસ્પદ મુદ્દાની ચર્ચામાં વિસ્તારથી દર્શાવીશું. તેના (વચનપ્રદેશનો) ઉપર ખતાવ્યા એ જ અર્થ શાસ્ત્રસિદ્ધ છે, યાગ્ય છે, શાસ્ત્રપરંપરાથી અવિરૃદ્ધ છે અને વાકચાર્થનિર્ણયના સિદ્ધાન્તાના ટેકા-વાળા છે, એ જ અહીં અમે ફરી ફરીને કહીએ છીએ.

છઠ્ઠો વિવાદાસ્પદ સુદો : ઉમાસ્વાતિના વચનના પ્રધાષ તરીકે પ્રસિદ્ધ શ્લોકાર્ધના જે રીતે અમે અર્થ કર્યો તે અર્થને અનુસરીને જ તે પ્રદેશનો પર્વ તેમ જ અપર્વ-સંઘળી ક્ષય તિથિઓમાં અને વૃદ્ધિ તિથિઓમાં સર્વસામાન્યપણે ઉપયોગ કરવા, એવા અમારા છઠ્ઠા વિવાદાસ્પદ મુદ્દા સંબંધી નિર્ણય છે. તપાગચ્છનાં શાસ્ત્રામાં કે બીજે, આ શાસ સંબંધી પર્વ અને અપર્વતિથિઓના વિભાગ કાઈ જગ્યાએ પણ અમારા જેવામાં આવ્યા નથી. ટિપ્પણને અનુસરતા સઘળા ય જૈના આરાધનમાં અધી તિથિઓને બેદ પાડ્યા વિના ટિપ્પણમાં આવે તેમજ સ્વીકારતા જણાય છે. (ક્ષય-વૃદ્ધિના આ વિષયમાં ) અમે એવું કાઈ શાસ્ત્ર પૂર્વે જોયું નથી, તેમ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રવિજીએ એવું કાઈ શાસ્ત્ર પ્રમાણ તરીકે દર્શાવ્યું નથી. કે જેના આધારે પર્વ અને અપર્વતિથિઓના વિભાગ કરી શકાય અને ઉમારવાતિના વચનનો પ્રઘોષ અપર્વતિથિ માટે છે એવા નિયમ કરી શકાય. પ્રકરણથી એટલે પ્રસંગના સંબંધથી તિથિઓના વિભાગ થાય છે. એમ જે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્તરિજી માનતા હાય તા, પ્રકરણ એ વાકચાર્થનિર્ણયમાં બહુ જ દુર્બળ પ્રમાણ છે, એમ અમા કહીએ છીએ. વળી, એમ કરીએ તેા અનવસ્થા થાય, કેમ કે દરેક પક્ષની 'આઠમ અને ચૌદશ તથા પૂનમ અને અમાસ ' એ પ્રમાણે દરેક માસમાં છ તિથિઓ આગમામાં કહેલી પ્રધાન પર્વતિથિઓ છે. તેમજ તીર્થંકરના કલ્યાણકની તિથિએા પણ પર્વતિથિએા તરિકે સમજવી એમ શ્રાહ્કવિધિપ્રકરણના કર્ત્તા. તપાગચ્છના પ્રધાન નેતા શ્રી રતનશે ખરસરિજી કહે છે અને શ્રી સાગરાનન્દસરિજીએ પણ ગમે તેમ તેને પર્વતિથિઓ તરીકે માન્ય કરી છે. અને પ્રધાન પર્વતિથિઓ સિવાય પણ, પ્રતિવર્ષ એ તિથિએ। સિત્તેર જેટલી આવે છે. વળી દરેક પક્ષની બીજ, પાંચમ, અગિયારશ–એ ત્રણ તિથિએ। શુભ દિવસ રૂપ હોવાથી પર્વની પેઠે આરાધવી એવું શાસ્ત્ર છે. એમ હોવાથી, આ શાસ્ત્રને ઉદ્દેશીને જો તિથિઓના પર્વ અને અપર્વ એવા વિભાગ કરવામાં આવે, તા તે ઘણે ભાગે એવી અનવસ્થા ઉત્પન્ન કરે, કે જે અનવસ્થા મૂળ વ્યવહારનો નાશ કરનારી જ નિવડે; તેથી પર્વ અને અપર્વતિ-શિઓના ભેદનો આશ્રય લીધા વિના જ, ડિપ્પણમાં જે પ્રમાણે આવે તે પ્રમાણે તિથિ વગેરેનો નિર્ણય સ્વીકારવો જોઈએ અને વૃદ્ધિ-क्षयना વિષયમાં 'क्षये पूर्वा तिथिः कार्या बृद्धौ कार्या तथोत्तरा ' એ શાસના અમે જે અર્થ કર્યો છે તે માર્ગને અનુસરીને વ્યવસ્થા કરવી, એ જ યાગ્ય માર્ગ છે એવો અમારાે અભિપ્રાય છે.

સાતમા વિવાદાસ્પદ સુદ્દો : તયાગ અના શાસ્ત્રો પ્રમાણે પાક્ષિક પ્રતિક્રમણ એ ચીદશ તિથિએ તિથિનિયત આરાધન છે, અને સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણ એ ભાદપદ સુદ ચાથે તિથિનિયત આરાધન છે. એ પ્રમાણે બે જ આરાધના તિથિનિયત છે એવા અમારા નિર્ણય છે. બીજી આરાધનાઓ તપ વિશેષ રૂપ હાઇને, તિથિનિયત નથી; રાગાદિક કાઈ કારણે બીજી તિથિઓમાં આગળ અગર પાછળ શક્તિ પ્રમાણે આરાધી શકાય છે, એમ ઘણાં શાસ્ત્રોમાં કહેલું છે. તીર્થકરનાં કલ્યાણકે વિગેરે પણ તિથિનિયત છે. કલ્યાણક—તિથિએ ક્ષીણ થાય ત્યારે આગલી તિથિએ આરાધવાં, વૃદ્ધિ પામી હોય ત્યારે પછીની તિથિએ આરાધવાં અને કલ્યાણકતિથિ પછીની કલ્યાણકતિથિ ક્ષીણ હોય તો ઐદ્ધિકીપણાએ કરીને મુખ્ય એવી તિથિએ એ આરાધવાં.

કલ્પસૂત્ર વગેરે આગમથનથા પ્રમાણે પહેલાં સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણ ભાદ્રપદની સુદિ પાંચમે નિયત હતું. તે તિથિ ચામાસાના પ્રારંભના આષાઢ પૂર્ણિમાના દિવસ પછી ઘણે ભાગે એક માસ ઉપર વીસ રાત વીત્યા પછી આવે છે. આષાઢની પૂનમે ચાતુર્માસિક અને પાક્ષિક પ્રતિક્રમણ એક સાથે આરાધનીય હતું. સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણ પછી ચામાસાની લગભગ સિત્તેર દિવસ-રાતાે ખાકી રહે છે, અને તે ચામાસું કાર્તિકની પૂનમે પૂરૂં થાય છે એવી તે આ પ્રાચીન પહતિ હતી.

પરંતુ કાઈપણ કારણને લીધે સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણ માટે ભાદ્રપદની સુદ ચાથ નિર્ધારિત થઈ, અને તેના ઉપર આધાર રાખતી ચાતુર્માસિક અને પાક્ષિક પ્રતિક્રમણુની તિથિએ પણ ફેરવાઇને ચૌદશમાં નક્કી થઈ. કેટલાકાના મતે પાક્ષિક પ્રતિક્રમણ, પહેલાં પણ ચૌદશનિયત જ હતું. સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણના દિનના ફેરફારનો હેવાલ તેા સુગપ્રધાન કાલકાચાર્યના કથાનકમાંથી વિસ્તારથી જાણી લેવા. સંક્ષેપમાં તા આ પ્રમાણે છે:-યુગપ્રધાન કાલકાચાર્યજીએ કાઇ રાજની વિનંતિને માન આપીને, ભાદ્રપદ સુદ પાંચમે નિયત થયેલ ઇન્દ્રમહાત્સવ સાથેનો વિરાધ ટાળવાની ઇચ્છાથી આગમ પ્રમાણેની સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણની તિથિને ચાથમાં ફેરવી. ત્યારથી માંડીને આખા ય તપાગચ્છનો શ્રી જૈન સંઘ સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણ ભાદ્રપદની સુદ ચાર્ચ જ આરાધે છે. કાલકાચાર્ય–કથાનકમાં કહ્યું નથી, તેા પણ ચાતુર્માસિક પ્રતિક્રમણતિથિનો ફેરફાર પણ તેને લીધે થયા એમ અનુમાન થાય છે. ત્યારથી માંડીને તપાગચ્છના સર્વ જૈનો ચાતુર્માસિક પ્રતિક્રમણ આષાઢ સુદ ચૌદશે અને સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણ ભાદ્રપદ સુદ ચાથે કરે છે. અને આ રીતે ભાદ્રપદ સદી પાંચમનું પ્રધાનપર્વતિથિપણું મટી જ ગયું. અને તે પ્રધાનપણું ભાદ્રપદ સુદ ચાથમાં સ્થપાયું. એ રીતે ભાદ્રપદ સુદ પાંચમનું, પર્વ પછીની પર્વતિથિપણું પણ મટી ગયું. 'बीया पंचिम अहिम ' એ શાસને અનુસારે તેનું માત્ર એક સામાન્ય શુભ તિથિપણું જ રહ્યું. આથી, તેની વૃદ્ધિ અને क्षयने ઉદ્દેશીને આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ માનેલા ત્રીજની વૃદ્ધિ અને ક્ષય રૂપ ફેરફાર અમને અનાવશ્યક જ જણાય છે.

આહેમા विવાદાસપદ મુદ્દો : ઉમાસ્વાતિના વચનના પ્રદેશ તરીકે પ્રસિદ્ધ 'क्षये पूर्व तिथिः कार्य वृद्धौ कार्या तथोत्तरा' એ તિથિની વૃદ્ધિ—ક્ષયની વ્યવસ્થાને જણાવનારા શાસ્ત્રનો જે અર્થ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ પોતાના અભિપ્રાય રૂપે કર્યો છે, તેની હવે પરીક્ષા કરીએ. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી તેને એમ માને છે કે:—

- ૧. લોકિક ટિપ્પણ પ્રમાણે આવેલી પર્વતિથિનો ક્ષય થાય ત્યારે તેની પહેલાંની અપર્વતિથિનો ક્ષય કરવા એઇએ.
- ર. લોકિક ટિપ્પણ પ્રમાણે આવેલી પર્વતિથિની વૃદ્ધિ થાય ત્યારે તેની પહેલાંની અપર્વતિ-થિની વૃદ્ધિ કરવી જોઇએ.
- 3. પર્વાનન્તર પર્વતિથિઓનો (ચૌદશનું અને ભાદ્રપદની સુદ ચાથનું પર્વતિથિપણું હોવાથી તેની પછીની પર્વતિથિ પૂનમનો, અમાસનો અને ભાદ્રપદની સુદ પાંચમનો) ક્ષય કે વૃદ્ધિ થાય ત્યારે (તેની પહેલાની પર્વતિથિની પૂર્વે આવતી) પૂર્વતર અપર્વતિથિ (તેરશ અને ભાદ્રપદની સુદ ત્રીજ)ની વૃદ્ધિ કે ક્ષય કરવા એઈએ.
- ૪. વળી, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી એમ માને છે કે દેવસૂર તપાગચ્છના જૈનોની જત-વ્યવહારથી સિદ્ધ એવી આ પ્રકારની આચારપ્રણાલી ત્રણ સૈકાએા થયાં અત્રૂટ વ્યવહારપરંપરાથી આચરવામાં આવેલી છે.
- આ વિષયમાં અમારા નિર્ણય આ પ્રમાણે છે:-
  - ૧. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ ઉમાસ્વાતિના વચનના પ્રદેાષનો જે અર્થ જણાવ્યા છે

તે અર્થ ગ્રહણ કરવા યેાગ્ય નથી, કારણ કે–તેમ કરવામાં વાકચાર્થનો નિર્ણય કરવાના નૈતિક સિલા-ન્તોની સાથે વિરોધ ખડા થાય છે.

- ર. એવા અર્થ અતાવવાને માટે તેઓ તરફથી રજુ કરાએલાં કારણા અમારી છુદ્ધિમાં તેની પ્રમાણિકતાની સિદ્ધિ કરી શકતાં નથી.
- 3. આવા અર્થના સમર્થનમાં તેમણે જે શાસ્ત્રો રજી કર્યા છે તેનું પ્રામાણ્ય જ અમે સ્વી-કારતા નથી અને તે શાસ્ત્રોનો તેમણે જે અર્થ પ્રતિપાદિત કર્યો છે તે પણ અયુક્ત છે.
- ૪. દેવસૂર તપાગચ્છના જૈનોની આ આચારપ્રણાલી છે માટે જીતવ્યવહારના અલથી આ અર્થ સિદ્ધ થાય છે એમ જે તેએ! કહે છે, તેમાં તે આચારપ્રણાલીનું જીતવ્યવહારપણું જ સિદ્ધ થતું નથી એવો અમારા મત છે.

ખનને આચાર્યો આરાધના માટે ઉદયની તિથિને જ સ્વીકારે છે, કારણ કે શાસનું એલું પ્રમાણ છે. તે શાસ્ત્ર શ્રાદ્ધવિધિપ્રકરણમાં આ પ્રમાણે છે: 'तिथिश्च प्रातः प्रत्याख्यानवेलायां वः (या) स्यात्सां प्रमाणम् इति ' ( તિથિ પ્રાત: પચ્ચફખાણ વેળાએ જે હોય તે પ્રમાણભૂત માનવી ) અને પ્રત્યાખ્યાનવેલા એટલે સ્પ્રીદયના સમય. આવી સ્પ્રીદયને સ્પર્શનારી તિથિ જ ઓદ્યક્રી (ઉદયવાળી) તિથિ કહેવાય છે, અને સઘળાય શ્રી જૈન સંઘ આરાધન માટે એની જ અપેક્ષા રાખે છે. હવે લીકિક ટિપ્પણમાં જયારે કાઇ તિથિ ક્ષીણ તરીકે દર્શાવેલી હોય, ત્યારે તેનું સ્પ્રીદયને સ્પર્શવાપણું જ હોતું નથી અને તે ન હોવાથી તેનું ઔદયિકતિથિપણું સંભવતું નથી. વળી ક્ષીણ તિથિનું આરાધન ક્ષીણ થતું નથી, તો હવે એવી ક્ષીણ તિથિ ઔદયિકી તિથિ શી રીતે ખને, એનો મીમાંસાપ્રણાલિકાને અનુસરીને વિચાર કરતાં—

#### ' विधिरत्यन्तमप्राप्ते '\*

એ ત્યાય પ્રમાણે અપૂર્વ વિધિનું વિધાન કરનાર ' क्षये पूर्वा तिथः कार्या ' શાસ્ત્રના આધારે આઠમ વગેરે તિથિ સાતમ વગેરે તિથિમાં કરાય છે. નહિતર, ઉદયવાળી તિથિના અસંભવ થવાથી આરાધનાવિનાશના દેશ શ્રાદ્ધને લાગે છે. ત્યાં અપૂર્વ વિધિનું વિધાન કરનારા આ શાસ્ત્રદારા સાતમનું સાતમપાણું કેવલ અષ્ટમીની આરાધનાના નિમિત્ત પૂરતું દ્વર કરીને તેમાં આઠમપાણું સ્થપાય છે. એ રીતે લીકિક ડિપ્પણમાં આવતી ઉદયવાળી સાતમ, આઠમની આરાધનાના વિષયમાં ઉદયવાળી આઠમ અને છે, ત્યારે જ તેમાં આઠમ સંબંધી તપ વગેરેનું અનુષ્ઠાન સંભવે છે. આમ, અપૂર્વ વિધિ દ્વારા જ, (આઠમના) ક્ષય હોવા છતાં આઠમની પ્રાપ્તિ થાય છે. એ પ્રમાણે બીજી તિથિઓમાં પણ.

વૃદ્ધિ પામેલી એ તિથિ ગણાય, કે જે તિથિ સ્પોદયના બે વારે સ્પર્શ કરે. એમ હાય ત્યારે બે તિથિઓ ઉદયવાળી હોવાથી એ પક્ષ થવાના સંભવ ઉભા થાય છે, અને એ પક્ષ થવાથી કઈ તિથિએ આરાધન કરવું એવા સંશય મનને મુંઝવે છે. ત્યાં મીમાંસકાની પ્રણાલિકાને અનુસ્સીને નિયમવિધિના પ્રયાગ કરવા જોઈએ. એ માટે

### ' नियमः पाक्षिके सति '

<sup>ં</sup> વિધાનના અભાવમાં જે વસ્તુ અત્યન્ત અપ્રાપ્ત રહેવા પામતી હોય તેની પ્રાપ્તિને માટે જે વિધાન કરવું, તેને ' વિધિ ' કહેવાય છે. અહીં ' ક્ષયમાં પૂર્વની તિથિ કરવી ' એવું વિધાન કરવામાં ન આવે, તો તિથિ-ક્ષયમાં આરાધના તદ્દન અશકથ⊷અપ્રાપ્ત બને, માટે **' ક્ષયે પૂર્વાં**ઠ ' એ અપૂર્વ વિધિતું વિધાયક વાકચ છે.–**સં**.

એમ કહેલું હોવાથી, નિયમવિધિ તેને કહેવાય છે કે જે એ પક્ષો પડવાથી સંભવિત અને. અહીં 'वृद्धी कार्य तथोत्तरा' એ શાસ નિયમવિધિ કરનારં છે. તિથિની વૃદ્ધિ આવે ત્યારે તે નિયમ વિધિ કરનારા શાસ્ત્રના આધારે બીજી તિથિમાં જ ઔદયિક–તિથિપણું નિયમિત કરાય છે. એટલે આ શાસ્ત્રથી નક્કી થયેલી બીજી તિથિ જ આરાધના માટે ઉપયોગમાં લેવી એઈ એ એમ ક્લિત થાય છે. ઉમારવાતિના વચનના પ્રથાય તરીકે પ્રસિદ્ધ એવા (તથા) અપૂર્વવિધિ અને નિયમવિધિ કરનારા 'क्षये पूर्वा तिथिः कार्या वृद्धी कार्या तथोत्तरा ' એ શ્લાકાર્ધના મીમાંસકાનાં વાકચાર્થના નિર્ણય કરનારાં નૈતિક ધારણોને અનુસરીને, આ (ઉપર જણાવ્યા) પ્રમાણેના અર્થ થયા. આ અર્થ જ શાસ્ત્રસિદ્ધ અને પ્રામાણિક છે, તેથી તપાગચ્છના સઘળા ય જૈનોએ આ અર્થને સ્વીકારવા, એવા નિર્ણય કરવામાં આવે છે.

હવે ઉમાસ્વાતિના વચનના પ્રદેશયનો જે અર્થ આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસૂરિજીને અભિપ્રેત છે, તે અર્થને વિચારીએ. તેમાં પ્રથમ તો 'ક્ષયે पूर्वा तिथाः कार्या' એ શ્લેકચરણ પર્વતિથિ-ઓને જ લાગુ પડે છે, સાધારણ શુભતિથિઓ અને અપર્વતિથિઓને નહિ-આ જે તેઓનું કથન, એ તેમને અભિનિવેશ (દ્દરાગ્રહ) છે. વળી તેઓ પ્રગટ રીતે એમ કહે છે કે સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ વગેરે આગમગ્રન્થામાં તિથિઓની વૃદ્ધિનો નિર્દેશ નથી, તેથી શ્લેકના બીજા પાદના પ્રામાણ્ય વિષયે જ અમને સંશય છે. તેમાં છઠ્ઠા મુદ્દાની વિચારણા વખતે અમે નિર્ણય કર્યો છે કે શાસ્ત્રોમાં કાઈ પણ પ્રાચીન આચાર્ય 'ક્ષયે પૂર્વા તિથાઃ काર્યા' એ ચરણના અર્થ કરતાં પર્વ અને અપર્વ એ શબ્દોના પ્રયોગ કર્યો નથી, તેથી તેઓના પર્વ અને અપર્વ એ શબ્દોના અધ્યાહાર દ્વારા કરાતો વાકયાર્થ જ અયુક્ત છે એવો અમારા મત છે. સિદ્ધાન્તિટિપ્પણના વ્યુચ્છેદ પછી શ્રી જૈન સંઘે, લીકિક ટિપ્પણના તેનાં દરેક અંગા સાથે સ્વીકાર કરેલા હોવાથી, અને તેમાં તિથિની વૃદ્ધિ આવે છે તેથી, બીજા ચરણના પણ જીતવ્યવહારપરંપરાથી સિદ્ધ એવા પ્રામાણ્યને તપાગચ્છના શાસકારોએ ઘણાં સ્થળામાં સ્વીકારેલું છે, તેથી તેના પ્રામાણ્યના વિષયમાં આધુનિકાનો આ સંશય અત્યન્ત જ અયુક્ત છે.

આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્તિજીને **સચે પૂર્વા તિચિઃ काર્યા** એના અર્થ આ પ્રમાણે અભિ-પ્રેત છે કે: જ્યારે લોકિક ડિપ્પણ પ્રમાણે ચોદશ વગેરે પર્વતિથિના ક્ષય જણાય ત્યારે તે પર્વ-તિથિની પહેલાંની અપર્વતિથિ તેરશ (વગેરે)ના જ ક્ષય કરવા. એ રીતે જ્યારે લોકિક ડિપ્પણ પ્રમાણે પૂનમ, અમાસ અને ભાદ્રસુદ પાંચમના ક્ષય જણાય, ત્યારે ચોદશનું અને ભાદ્રપદની સુદ ચાથનું પર્વતિથિપણું હોવાથી તેના ક્ષય ન કરતાં તેની પણ પહેલાં રહેલી અપર્વતિથિ તેરશ અને ભાદ્રપદ સુદ ત્રીજના ક્ષય કરવા.

क्षये पूर्वा तिथिः कार्या એના તે આ અર્થ, દોષદ્ધવિત હોવાના કારણે જ અમને અગ્રાહ્ય જણાય છે. પર્વ અને અપર્વ શબ્દોનો અધ્યાહાર કરીને જ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજી આ શ્લોકપાદના અર્થ કરે છે. તે અધ્યાહાર માટે શાસ્ત્રામાંથી કાઈ પણ પ્રમાણ નજરે ચડતું નથી. અમે પણ એવો અર્થ શાસ્ત્રમાં કાઇપણ સ્થળે જોયા નથી. તત્ત્વતરંગિણીકાર આદિના સ્વાપસ વ્યાખ્યાવાળા પણ બ્રન્થામાં તપાગચ્છવાળાઓએ ' આના આવો અર્થ કરવો ' એવા લેશ પણ નિર્દેશ કરેલા મળી આવતા નથી. (તેથી) આ શ્લોકપાદ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ અભિપ્રેત કરેલા અર્થને જણાવવામાં અસમર્થ જ છે એવો અમારા સિદ્ધાન્ત છે. પર્વતિથિઓના ક્ષય નથી જ થતા,

એમ કોઈ પણ શાસકારે કહ્યું નથી. ઊલડું, સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ વગેરે શ્રંથામાં દરેક યુગમાં પાંચ-છ તિથિઓ ક્ષીણ જણાય છે જ. યુગના મધ્યમાં પાેષની પૂર્ણિમાના અને યુગને અંતે આષાદની પૂર્ણિમાના ક્ષય પણ તેમાં સ્વીકારાયા છે. અને તે શ્રંથામાં તે ક્ષયને નિમિત્તે આરાધનાની કશી વ્યવસ્થા કરેલી જણાતી નથી. ' ક્ષયે પૂર્વા તિચા कાર્યા ' એ કે એવા અર્થને જણાવનારૂં બીજું શાસ્ત્ર તેને માટે હાેલું જ જોઈ એ. એ શાસ્ત્રને સ્મરણમાં રાખીને જ ઉમાસ્વાતિએ : ' ક્ષયે પૂર્વા તિચા कાર્યાં ' એ કહ્યું હશે. એમ હાેવાથી શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી તેના જે અર્થ કરે છે તે અર્થ શાસ્ત્રોને અભિમત નથી અને ન્યાયવિરૃદ્ધ છે, તેથી તે પ્રમાણ્યત્વ થવાને લાયક નથી એવો અમારા નિ:શંક અભિપ્રાય છે.

चृद्धी कार्या तथोत्तरा એ ઉત્તર ચરાલુના આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીને અભિમત અર્થનો વિચાર કરીએ. તેમનો આ અભિપ્રાય છે: જૈન ટિપ્પાલુમાં તો પર્વતિથિની વૃદ્ધિ જ હોતી નથી, તેથી ઉમારવાતિના વચનના પ્રદેશ તરીકે પ્રસિદ્ધ चृद्धी कार्या तथोत्तरा આ શ્લોકપાદના પ્રામાલ્ય ટિપ્પાલ્ પ્રમાલ્યું આવતી પર્વતિથિના વૃદ્ધિવિષયમાં અનુપયોગી જ છે. આ શ્લોકપાદના પ્રામાલ્ય વિષયે જ અમને સંશય છે. તેથી 'श्रये पूर्वा तिथिः कार्या ' એ શાસ્ત્રનો જ અતિદેશ કરીને લીકિક ટિપ્પાલ્યુ પ્રમાણે આવતી પર્વતિથિની વૃદ્ધિના વિષયમાં પણ એનો જ ઉપયોગ કરવા. એમ કર્યે છતે ક્ષયે પૂર્વા તિથિઃ काર્યા એ શાસ્ત્ર અતિદેશ વાકચ થવાથી તેનો આ અર્થ નીકળે છે. તે આ પ્રમાણે : પર્વતિથિના ક્ષયમાં (અને વૃદ્ધિમાં) પહેલાંની એટલે પર્વતિથિની અગર એ પર્વતિથિઓની પૂર્વની અપર્વ તિથિનો ક્ષય (અને વૃદ્ધિ) કરવો. આ પ્રમાણે ચૌદશ પર્વતિથિની વૃદ્ધિ હોય ત્યારે તેની પૂર્વે આવતી અપર્વ તિથિ તેરશની જ વૃદ્ધિ કરવી. પૂર્ણિમા, અમાવાસ્થા અને બાદ્રપદની સુદ પાંચમ એ પર્વતિથિઓની વૃદ્ધિ હોય તો, તે પહેલાંની ચૌદશનું અને બાદ્રપદની સુદ ચૌથનું પર્વતિથિપાલું હોવાથી, તેની પણ પહેલાંની અપર્વ તિથિ તેરશની અને બાદ્રપદની સુદ્દી ગીજની વૃદ્ધિ કરવી એવો અર્થ સમજવો.

આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસૂરિજીને અભિમત એવા તે આ અર્થ, મૃગતૃષ્ણિકા(મૃગજળ)રૂપ હોઈ ને પ્રામાણ્યને પામતા નથી. તિથિના ક્ષય અને વૃદ્ધિના નિર્ણય માટે પ્રવૃત્ત થયેલા તત્ત્વતરંગિણીકાર વગેરે સઘળા ય તપાગ છીય ( ગ્રંથકારા ) ઉમારવાતિના વચનના પ્રદેષ તરીકે પ્રસિદ્ધ આ બન્ને ય ચરણોને ઉત્તરોત્તર એક સાથે જ ઉપદેશે છે, એ અનેક સ્થળે જેવામાં આવે છે; તેથી એક ચરણું પ્રામાણ્ય છે અને બીજા ચરણું અપ્રામાણ્ય છે—એમ બાલવું, એ પણ યુક્ત નથી. તેથી બન્ને ય ચરણોનું પ્રામાણ્ય સ્વીકારય નહિ, તો શ્રુતહાનિ, અશ્રુતકલ્પના એ બન્ને દોષોના તેઓ ભાગી બને. આમાં આવતા કલ્પનાગૌરવના દોષને તે અધિક વિસ્તારથી બતાવવાની જરૂર નથી. એ પ્રમાણે ક્ષયે પૂર્વ તિથા कાર્યા એ શાસ્ત્રનો અતિદેશ કરીને તેને વૃદ્ધિના વિષયમાં લાગુ કરવાની યોજના, પ્રમાણબૂત કરવા લાયક નથી એવા અમારા નિઃશંક અભિપ્રાય છે.

હવે, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ આ પ્રમાણેના પાતે કરેલા અર્થની પ્રમાણિકતાને સિદ્ધ કરવાને માટે જે શાસ્ત્રવચનો રજી કર્યાં છે, તેની પરીક્ષા કરીએ છીએ. અહીં એ અવશ્ય કહેવું જોઈએ કે ઉમાસ્વાતિના વચનનો આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજીએ અતાવેલા ઉપરના માર્ગે અમુક (ક્રોઈ પણ ) આચાર્યે અર્થ કર્યો છે એવું પ્રત્યક્ષ વચન કર્યાઈ છે જ નહિ. તેથી તેમણે અનુમાનનો આશ્રય લઈને પોતાના અભિપ્રાયને અનુસરતા અર્થનું સમર્થન કરવાનું રહે છે. તેઓનું તે અનુમાન જે રીતે પ્રમાણ રૂપ નથી પણ અનુમાનાભાસ છે, તે અમે આગળ વિસ્તારથી પ્રતિપાદન કરીશું. 'હીરપ્રશ્ન 'માં તથા ' પૂર્ણિમા અમાવાસ્થાની વૃદ્ધિ હોય ત્યારે તેરશની જ વૃદ્ધિ થાય છે એવું શ્રી વિજયદેવીયાનું મતપત્રક ' એ નામના ચાર પાનાંના પત્રકમાં મળી આવતા ગ્રન્થાંશાથી તે અનુમાન સુપ્રતિષ્ઠિત (વ્યાજળી સાબીત) થાય છે, એમ તેઓ માને છે.

તેમાં 'દ્વીરપ્રક્ષ ' એટલે પ્રશ્નોત્તરના સંગ્રહ રૂપ વિક્રમના ૧૬૫૦ મે વર્ષે રચાયેલા શ્રંથ છે. આચાર્ય શ્રી હીરવિજયસ્પરિને તેમના શિષ્યાએ જે પ્રશ્ના પૂછચા અને તેના તેમણે જે ઉત્તરા આપ્યા, તેના સંગ્રહ રૂપે તેમના શિષ્યામાંના એક શ્રી કીર્તિવિજયે તે ગ્રથને સંગ્રહીત કરેલા છે. તેમાં દિવબંદરના સંઘે પૂછેલા પ્રશ્નોમાંનો આ એક પ્રશ્ન છે કે—' પાંચમ તિથિ તૂટે ત્યારે તેનું તપ કઈ તિથિએ કરલું અને પૂનમ તૂટે ત્યારે કચી તિથિમાં ?'—એ પ્રશ્ન; તેનો જવાબ—' પાંચમની તિથિ તૂટે ત્યારે તેનું તપ પૂર્વની તિથિએ કરાય અને પૂર્ણિમા તૂટે ત્યારે તેરશ ચૌદશે કરાય, બૂલી જવાય તો પડવેએ પણ.'

અહીં આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી તિથિક્ષયની પોતાને અભિમત વ્યવસ્થા કરપે છે, પણ એ વ્યવસ્થા ત્યાં જણાતી નથી, એ અમારા અભિપ્રાય છે. અમારા મત પ્રમાણે તો, ફ્રીણ તિથિઓમાં તપની વ્યવસ્થા કેમ કરવી, એ અહીં પ્રશ્નનું તાત્પર્ય છે. ઉત્તર તો પાંચમ તૃટેલી હોય તો પાંચમનું તપ ચાથે કરવું એવો છે. અહીં 'પાંચમ' એ સામાન્ય નિર્દેશ છે, તે ખાસ કરીને ભાદ્રપદની સુદ પાંચમને જણાવતા નથી. 'પૂર્વની' એ શબ્દનો 'ચતુર્થી' એવો જ અર્થ ન્યાયથી પ્રાપ્ત થાય છે. પૂર્ણિમાના તપની બાબતમાં તો ત્રણ તિથિઓનો નિર્દેશ છે. પૂર્ણિમાનું તપ તેરશ, ચૌદશ કે પહેલેએ કરવું એ જ એ જવાબનો વાકચાર્ય છે. પૂર્ણિમાનું તપ પ્રાય: એક પ્રકારના અભિગ્રહ રૂપ છે, નહિ કે–તિથિનિયત છે, તેથી તેનું આચરણ પહેલાં કે પછી કરી શકાય છે–એવો એ જવાબનો તાત્પર્યાર્થ છે. એ જ અર્થ જે રીતે 'હીરપ્રશ્ન' ગ્રન્થમાંના શ્રી હીરવિજયસૂરિના એક બીજા ઉત્તરથી પણ સિદ્ધ થાય છે તે દર્શાવીએ છીએ. તે આ પ્રમાણે:

'જ્યારે ચાૈદરો કલ્પ વંચાય, અથવા અમાવાસ્યા વિગેરેની વૃદ્ધિએ (બીજી) અમાવાસ્યાએ કે પડવેએ કલ્પ વંચાય, ત્યારે છઠ તપ કચારે કરલું ?'–એવા પ્રશ્ન છે; તેનો ઉત્તર–' છઠ તપને કરવામાં દિનની નિયતતા નથી, તેથી યથારૂચિ તે કરલું. એમાં આગ્રહ શાે ?'

આ પ્રમાણે શ્રી હીરપ્રશ્નનાં વાકચોથી, **क्षये पूर्वा तिथिः कार्या**ने। જે અર્થ આચાર્ય શ્રી સાગ-રાન-દસૂરિજીને અભિમત છે, તે અર્થ નીકળી શકતો નથી–એમ અમે દર્શાવ્યું.

હવે 'પૂર્ણિમા અમાવાસ્યાની વૃદ્ધિમાં તેરશની જ વૃદ્ધિ થાય છે એલું શ્રી વિજયદેવીયાનું મતપત્રક, શ્રી તિથિહાનિવૃદ્ધિ વિચાર 'એ નામનું ચાર પાનાંનું જે પુસ્તક આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દ-સ્રિજીએ પાતાના માનેલા અર્થના સમર્થન માટે રજી કર્યું છે તેનો વિચાર કરીએ. દેવસ્રર તપાગર્થના જૈનોની આવી આચારપ્રણાલી છે—એમ જીતવ્યવહારની સિદ્ધિ દ્વારા તેનું પ્રામાણ્ય સિદ્ધ કરવાને માટે, તેમણે આ પુસ્તક રજી કરેલું છે. અને આ પત્રક પ્રક્ષિપ્ત છે એવા પંચને ચહ ન થાય માટે તેની બે હસ્તલિખિત પ્રતા, તથા તેમાંની એક હસ્તલિખિતનો ફાટોગ્રાફ તથા છાપેલું પુસ્તક એટલી સામગ્રી પણ તેની પ્રમાણસિદ્ધિ માટે તેમણે અમને આપી છે. આ ચાર પત્રનું પુસ્તક, કે

જેના કત્તાં જાણવામાં નથી, તે વિક્રમના ૧૮૯૫ મે વર્ષે લખેલી પ્રત ઉપરથી છાપેલું છે. તેની લખેલી પ્રત ખરતરગચ્છના ભંડારમાંથી મળેલ હતી, એમ પુસ્તકને અંતે કરેલા નિર્દેશ ઉપરથી જણાય છે. છાપ્યા સંવત તો જણાવ્યા જ નથી, પણ પ્રસ્તુત વિવાદ ઉત્પન્ન થયા પછી જ તે છપાયું છે-એવું તેના પહેલા પાનાની નીચેના ૮િપ્પણ ઉપરથી અનુમાન થાય છે. તે આ ચાર પાનાંનો ગ્રન્થ કેાણે અથવા કચારે લખ્યા એ આદિથી અંત સુધીની પરીક્ષાથી પણ જાણી શકાતું નથી. अન્યારંભે ' श्रीविजयदेवीयानाम् ' એમ જે લખેલું છે તે તે! તેના સંપાદકે પ્રયોજેલું છે, કારણ કે ગ્રન્થમાં કે ગ્રન્થને અંતે વિજય-દેવીયાના નામના ઉલ્લેખ જ નથી. સારી રીતે પરીક્ષા કરતાં, આ ગ્રન્થ પરસ્પરવિરૂદ્ધ એવી પુષ્કળ ઉક્તિઓવાળા (એટલે કે વચનાવાળા) અને સુક્તિવિનાના જણાય છે. તેથી તેના પ્રામાણ્ય તરક જ અમારા મનમાં શંકા થાય છે. આ ગ્રન્થમાં, સેનપ્રશ્ન અને હીરપ્રક્ષનાં નામાના ઉલ્લેખ તેનાં અવ-તરણા સહિત કરાએલા જણાય છે. ઉમાસ્વાતિના વચનના પ્રદેશષ તરીકે પ્રસિદ્ધ શ્લેરકાર્ધ એ વાર મુક્રચો છે. પણ તેની વ્યાખ્યા તા તેમાં મળતી જ નથી. વિજયાનન્દસૂરિના અનુયાયિઓના (આહ્મસરાના) પૂર્ણિમાની વૃદ્ધિ હોય તો પડવાની વૃદ્ધિ કરવી એવા મત રજા કરીને, તેના રિદ્ધો આપ્યા છે. 'जैनटिप्पणके तावत् तिथीनां वृद्धिरेव न भवति 'એ વાકચ પણ ખીજી પ્રતમાંથી મળેલા 'तिथीनाम्'ને સ્થાને ' पर्वतिथीनाम् ' એમ પાઠાન્તર સાથે રજી કરેલું છે. તે પછી સેનપ્રક્ષ ગ્રન્થમાંથી ' अष्टम्यादितिथिवृद्धौ अग्रेतन्या आराधनं कियते 'એમ લખીને 'वृद्धौ सत्यां स्वल्पाप्यप्रेतना तिथिः प्रमाणम् ' એવું નિગમન ( निચાડ કાઢેલા ) જણાય છે. ते पछी, પૂર્ણિમાની વૃદ્ધિ હોય ત્યારે તેરશની વૃદ્ધિ કેમ કરાય !–એવા પ્રશ્ન ઉભા કરીને, આ પ્રમાણે કહ્યું છે:—

' જો પૂર્ણિમા ચૌદરામાં સંક્રમિત થઇ હોય તો તમે એ ચૌદરો કેમ કરતા નથી અને ત્રીજે રથાને આવતી તેરશ કેમ વધારા છેા એમ તું પૂછે છે, તો તેના ઉત્તર સાંભળ-જૈન ટિપ્પણમાં [પર્વ]તિથિઓની વૃદ્ધિ જ થતી નથી, તેથી ખરી રીતે તેરશ જ વધે છે, પણ પડવાની વૃદ્ધિ નથી થતી, કારણ કે લૌકિક અને લોકોત્તર શાસ્ત્રના પ્રતિષેધ છે. તેથી એ સિદ્ધ થાય છે કે પૂનમની વૃદ્ધિમાં તેરશની વૃદ્ધિ કરવી. '

આ આખે ગ્રન્થ યુક્તિવિનાના જણાય છે. તેરશની વૃદ્ધિ કરવા માટે કાઇ પણ યુક્તિ કે લીકિક કે લોકોત્તર શાસ રજી કરેલું જણાતું નથી. વળી, આગળ જતાં ' જે આ તને ન રૂચે તો પહેલી પૂર્ણિમાને છાડીને ખીજી પૂર્ણિમા કર. '-એમ આ વાકચથી પ્રતિવાદીને અભિમત પક્ષની અનુજ્ઞા આપવાથી, આ ગ્રંથનું અસદુત્તરત્વ રૂપ જાતિદ્દષિતપણું (અસત્ ઉત્તર આપવાથી પોતે જ દેષિત છે, એ) પ્રતીત થાય છે. વળી આગળ ચાલતાં શેષં कોપેન (શાપેન વા) પૂર્વેત્ એ કહેવત પ્રમાણે ' માટે દુશગ્રહ છાડી દે, પૂર્ણિમાની વૃદ્ધિમાં તેરશની વૃદ્ધિ કર, નહિતર ગુરૂલાપી ઠગ ખનીશ ' એ રીતે શાપ પણ દીધા છે. માટે આવા આ, જેના કર્તા જાણવામાં નથી, જે ઘણી પરસ્પરવિરૃદ્ધ ઉક્તિઓવાળો અને યુક્તિરહિત છે, તે ગ્રંથ શી રીતે પ્રમાણપદવી કે શાસ્ત્રપદવીને પામે, એ જ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ત્રરિજીએ પોતાના ચિત્તમાં વિચારતું જોઇએ. આ ગ્રન્થમાં ' स्रये पૂર્વા તિથિઃ काર્ય વૃદ્ધી कાર્યા તથોત્તરા ' એની કાઇપણ વ્યાખ્યા જણાતી નથી અને આઠમની વૃદ્ધિ હાય તો ખીજી આઠમના સ્વીકારને તથા પૂર્ણિમાની વૃદ્ધિ હાય તો આરાધના માટે બીજી પૂર્ણિમાના દિવસને આરાધવા માટે અનુજ્ઞાને જણાવી છે, કે જે ગ્રંથકારની પોતાની માન્યતાથી વિરૃદ્ધ છે. આચાર્ય શ્રી વિજરામચન્દ્રસ્ત્રરિજી પણ આના પ્રામાણ્યની શંકા કરે છે, તે યથાર્થ છે, એવા અમારા નિશ્રય છે.

અમે નિશ્વે કેટલીક મુદ્રિત પુસ્તિકાએ જોઇ છે, જેમાં ઉમાસ્વાતિના વચનની આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીને અભિપ્રેત એવી વ્યાપ્યા કરેલી જણાય છે, પણ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ પોતાના મતના સમર્થનમાં એ (પુસ્તિકાએ)ને) રજી નથી કરી તે યેડ્ય જ કર્યું છે, એવો અમારા અભિપ્રાય છે. ઉપર જણાવેલા મતપત્રકની પેઠે તે પુસ્તકોના પણ પ્રામાણ્ય વિષે તેઓની જેમ અમારા મનમાં પણ શંકા જ છે. તેથી આ રીતે ઉમાસ્વાતિના વચનના પોતાને અભિમત અર્થની સિદ્ધિ કરવા આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ જે શાસ્ત્રો રજી કર્યાં છે, તે શાસ્ત્રાભાસ જ છે એથી તેમના મતને પૃષ્ટિ આપતાં નથી જ, એ અમે વિસ્તાર સાથે અહીં પ્રતિપાદન કર્યું.

અન્તે આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી દેવસૂર તપાગચ્છના જૈનોની આ આચારપ્રણાલી છે એમ કહીને, તેનું જે જીવબ્યવહારના આશ્રયથી સમર્થન કરે છે, તેની પરીક્ષા કરીએ છીએ. જૈન શાસોમાં જીવબ્યવહારની પ્રામાણ્યસિહિ માટે ચાર અંશાની અપેક્ષા રખાય છે અને તે-(૧) યુગપ્રધાન જેવા આચાર્ય પ્રવર્તાવવાપણું, (૨) કાઈપણ વિશિષ્ટ કારણ કે પ્રયાજનને ઉદ્દેશીને પ્રવર્તાવવું, (૩) પ્રવર્તિત ધર્મના શાસ્ત્રો સાથે અવિરોધ, તથા (૪) સંવિગ્નગીતાર્થ એવા પુરૂષોના અપ્રતિષેધ અને ઘણાઓની અનુમતિ." જ્યાં જ્યાં જીવવ્યવહારના પ્રામાણ્યને શ્રી જૈન સંઘ અનુમતિ આપે છે, ત્યાં ત્યાં આ બધા જ અંશા પૂરા કરેલા હોય છે. કાલકાચાર્ય પ્રવર્તાવેલા સંવત્સરીની તિથિના ફેરફાર, એ અહીં સમુચિત ઉદાહરણ છે. આ વિષયમાં તે અંશા પૂરા થતા નથી જ. જે કે આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસૂરિજી સંઘપ્રધાન હતા, તો પણ જીવબ્યવહારના પ્રામાણ્યની સિદ્ધિ માટેના બાકીના ત્રણ અંશા સિદ્ધ થતા નથી જ, તેથી ચાલુ વિષયમાં જીવબ્યવહાર જ સિદ્ધ થતા નથી અને એથી તેના આધાર ઉપર રહેલું દેવસૂર જૈનાની આચારપ્રણાલિનું પ્રામાણ્ય તા દૂર જ રહી જાય છે. એમ જીવબ્યવહારના બળથી પણ શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીના અભિમત અર્થની અસિદ્ધ જ છે.

નવમા વિવાદાસ્પદ મુદ્દો: ઉમાસ્વાતિના વચનના અમે સારી રીતે નિશ્ચિત કરેઢાે અર્થ સ્વીકારતાં, કાેઇ પર્વ અને અપર્વતિથિઓના સંકર વગેરે કે આરાધનાના સંકર વગેરે દાેષા ઉત્પન્ન થાય છે કે નહિ, તેની હવે અમે પરીક્ષા કરીએ છીએ. એ બાબતમાં અમે આગળ નિર્ણય કરી જ ગયા છીએ કે–શાસ્ત્રોમાં ઉમાસ્વાતિના વચનને ઉદ્દેશીને તિથિઓના પર્વ અને અપર્વ એવા વિભાગ જ જણાતા નથી. એવા વિભાગ જણાતા નથી તેથી તેમ જ નિશીયછેદસૂત્ર વગેરમાં પર્વ અને અપર્વતિથિના સંકરમાં આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ કલ્પેલા દેશ્યાનું પ્રાયશ્ચિત્તવિધાન નહિ જણાયાથી, તેવા દાષ છેજ નહિ એમ અમે નિર્ણય કરીએ છીએ. એ જ પ્રમાણે શાસ્ત્રોમાં મ્યારાધનાસંકર દેશ્યના ઉલ્લેખ ન હોવાથી, તે દેશ્યથી ઉત્પન્ન થતા પ્રાયશ્ચિત્ત વગેરેનું વિધાન પણ દેખાતું ન હોવાથી, દેાષાભાવ જ નક્કી થાય છે. આ જ અમારા મતને જરા વિસ્તારથી અમે કહીએ છીએ. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી આ પ્રમાણે કહે છે : આઠમ વગેરે તિથિઓના ક્ષયે જે સાતમમાં જ આઠમના આરાય કરીએ ત્યારે સાતમ અપર્વતિથિ હોવાથી અને આઠમ યર્વતિથિ હોાવાથી, (પર્વ-અપર્વ) બન્નેના એક જ દિવસમાં સમાવેશ યુક્ત નથી. તેથી સાતમના જ ક્ષય કરીને ટિપ્પણમાં આવેલી સાતમને આઠમ તરીકે સ્વીકારીને આરાધના કરતાં તિથિ સુનિશ્ચિત થાય છે, તથા પર્વ અને અપર્વતિથિના સંકર પણ થતા નથી. તેના પ્રતિકાર આ પ્રમાણે છે: તેમાં પર્વ અને અપર્વતિથિના સંકરના આ જે દેાષ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ કલ્પ્યાે છે તે શાસ્ત્રોમાં જહ્યુતો નથી અને તે દેવને અંગે કરવાના પ્રાયશ્ચિત્તનું વિધાન જહ્યુતું નથી, તેથી એ (દાષકલ્પના) મૃગતૃષ્ણિકા (મૃગજળ) સમાન જ છે. તિથિના ફેરફારને લગતી આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીને અભિમત કિયાના જે આશ્રય કરવામાં આવે તો કલ્પનાગૌરવ, શ્રુતહાનિ અને અશ્રુત-કલ્પના એ દાષો પ્રાપ્ત થાય છે. અમે દર્શાવેલી પ્રક્રિયામાં તો, ઉમારવાતિના વચન રૂપ અપૂર્વ વિધિ કરનારા શાસ્ત્રથી જ સાતમમાં આઠમ સ્થાપવામાં આવતી હોવાથી પ્રત્યવાય જ થતો નથી, એટલે તેનાથી ઉત્પન્ન થતા પ્રાયશ્ચિત્તના સંભવ હોય જ કચાંથી ? આથી અમે દર્શાવેલા માર્ગ પ્રમાણે બધું સારી રીતે સુસંગત થાય છે; એમ હોઈ ને, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ર્રિજી દારા જણાવાતા લોકિક ડિપ્પણની ફેરફારીને અમે સહી શકતા જ નથી.

પૂર્ણિમાના અને અમાવાસ્થાના ક્ષયની બાબતમાં કેટલીક અડચણા છે ખરી, જેને ટાળવા માટે જ અમે માનીએ છીએ કે, આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્ટ્રિજીના લીકિક ટિપ્પણમાં ફેરફારી કરવાના પ્રયાસ છે. પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્થાના ક્ષયે પૂર્વ તિથિ ચાદશ છે. તે ઉદયની હાવાથી પાક્ષિક પ્રતિક્રમણ દ્વારા રાકાયેલી છે. જો તેમાં જ પૂર્ણિમા અમાવાસ્થાના સમાવેશ કરવામાં આવે, તો પૂર્ણિમા-અમાવાસ્થાના આરાધનના પાક્ષિક આરાધન સાથે સંકર અથવા વિરાધ આવી પડે છે. તેટલા માટે જ આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્ટ્રિજી તેરશના ક્ષય કરવા ઈચ્છે છે. પણ તે આવશ્યક નથી તેમ જ શાસ્ત્રના પ્રમાણવાળા પણ નથી. જે પ્રમાણા આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્ટ્રિજીએ પોતાના મતની સિદ્ધિ માટે રજી કર્યા છે તે પ્રમાણાભાસ જ છે, એમ અમે પહેલાં વિસ્તારથી ખતાવી ગયા છીએ. વળી ' હીરપ્રશ્ન ' વગેરે શ્રંથામાં તેષા તિથિનિયત નથી એવું પ્રતિપાદન કરેલું છે, જ્યારે પાક્ષિક આરાધન તા તિથિનિયત છે. લીકિક ટિપ્પણમાં આવતી ઉદયની મુખ્ય ચાદશ તિથિને છાડીને બીજી કાઇ તિથિએ તેનું (પાક્ષિક પ્રતિક્રમણનું) આરાધન કરવામાં જ દાષ રહેલા છે એવા અમારા નિર્ણય છે. કલ્યાણકઆરાધનમાં પણ મુખ્ય એવી ઉદયવાળી તિથિઓનો જ ઉપર દર્શાવેલા માર્ગે સ્વીકાર કરવા.

એ રીતે પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્યાની વૃદ્ધિમાં પણ તેરશની વૃદ્ધિ શાસસિદ્ધ નથી. તેમાં પણ શાસમાં કહેલી ઉદયવાળી મુખ્ય તિથિને છાડીને ગૌણ ચાદરો (લોકિક ટિપ્પણમાં આવતી પ્રથમ પૂર્ણિમાએ) પાક્ષિક અનુષ્ઠાન કરવાથી દેાષ જ છે, તેથી ઉમાસ્વાતિના વચનના આખા ય પ્રદેશષની પ્રમાણિકતા સ્વીકારીને તેમાં આવેલી તિથિ જ સ્વીકારવી વૃદ્ધિમાં પ્રથમ તિથિ અને અધિક માસ નપુંસક હોવાથી આરાધનામાં તે ઉપયોગી થતાં નથી. વગેરે વગેરે.

ભાદ્રપદ સુદ પાંચમનું અત્યારે પ્રધાન પર્વતિથિપણું જ નથી. તેથી તેની વૃદ્ધિ કે ક્ષયમાં ત્રીજની વૃદ્ધિ કે ક્ષયનું સમર્થન કરવા લાયક જ નથી એમ અમે ફરીથી જાહેર કરીએ છીએ.

સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણની તિથિના નિશ્ચયમાં બીજા પણ કેટલાક પ્રશ્ને ઉભા કરાય છે, તેના હવે વિચાર કરીએ છીએ. અમે પહેલાં કહી જ ગયા છીએ કે કલ્પસૂત્ર વગેરે આગમગ્રંથેા પ્રમાણે સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણની ભાદ્રપદની સુદ્ર પાંચમ, તથા ચાતુર્માસિક પ્રતિક્રમણની આષાઢી પૂર્ણિમા જ નિયત તિથિ હતી. તેમાં ચામાસાના પ્રારંભદિવસ આષાઢની પૂર્ણિમાથી સંવત્સરી એક માસ અને વીસ દિવસ ગયા પછી આવે છે એમ કલ્પસૂત્રમાં

"तेणं काळेणं तेणं समपणं समणे भगवं महावीरे वासाणं सवीसइराय मासे विद्यक्तन्ते वासावासं पज्जोसवेइ...तहा णं अम्हे वि वासाणं सवीसइराय मासे विद्यक्तन्ते वासावासं पज्जोस्त्रवेमा । अन्तरा वि य से कण्पइ, नो से कण्पइ तं रयणि उवाइणावित्तय ।"

િતે કાલે તે સમયે વષાઋતુના એક માસ ને વીસ રાત્રિ વીતી ગયે છતે શ્રમણ ભગવાન મહાવીરે પર્યુષણા કરી......તેમ અમે પણ વર્ષાઋતુના એક માસ અને વીસ રાત્રિ વીતી ગયે પર્યુષણા કરીએ છીએ. તે પહેલાં પણ તે કરી શકાય, પણ તે રાત્રિને ઉલ્લંઘવી કલ્પે નહિ. આ પાઠથી કહ્યું છે. તે પર્યુષણની તિથિ ભાદ્રપદ સુદ પાંચમ હતી, પણ યુગપ્રધાન કાલકાચાર્યે કાઈ સળતા આગ્રહથી તે દેશના વિશેષ આચાર રૂપે પળાતા ઈન્દ્રમહ નામના મહોત્સવ સાથે તેના (પર્શ્વષ્ણ-तिथिने।) विरोध न थाय ते भाटे, अन्तरावि य से कप्पइ नो से कप्पइ तं रयणि उवाइणावित्तप की वयनना आधारे लाद्रपहनी सुद्द छहना हिने तेनी आराधना करवानं अशक्य अनवाशी अन्तरा वि य से कप्पइ के आज्ञाने। आधार क्षधंने लाद्रपहनी सुह वेश्वे (संवत्सरी) नध्धी धरी. त्यारथी માંડીને તપાગચ્છના શ્રી શ્વેતાંબર મૂર્તિપૂજક આખાયે સંઘ ચાથે જ સંવત્સરીની આરાધના કરે છે. ચામાસાના દિવસથી આરંભી ભાદપદની સુદ ચાથ સુધીમાં એક માસ અને વીસ રાત્રિ પૂર્ણ કરવા માટે ચાતુમાંસિક પ્રતિક્રમણ પણ આષાઢ સુદ ચાદશે નક્કી કર્યું. તે જ પ્રમાણે પાક્ષિક પ્રતિક્રમણ દરેક પક્ષની ચાદશે થયું એમ અમને સમજાય છે. તે જ આજ સુધી તેમને માન્ય રહ્યું છે અને તેમણે આચર્ય છે. તેમાં વળી, 'એક માસને વીસ રાત્રિ વીત્યા પછી ' એવા આ વાકચના શા અર્થ કરવા ?. તે બાબતમાં કાંઇક અડચણ વિરાધ જણાય છે. વીસ રાત્રિ એ પદના તા અર્થ નક્ષી કરવા સલભ છે, તા પણ અહીં માસ શબ્દથી ચાન્દ્રમાસ કે સૌરમાસ કે કર્મમાસ લેવા, એ વિવાદના વિષય છે જ. તેમાં સૌરમાસ તા આ વિષયમાં ઉપયાગમાં લેવાય એમ જ નથી. કર્મમાસ ત્રીસ દિવસના છે. ચાન્દ્રમાસ વૃદ્ધિક્ષયવાળા હાવાથી કાેઇવાર એાગણત્રીસ, કાેઇવાર ત્રીસ, કાેઈવાર એકત્રીસ દિવસનાે પણ થાય. તેને આધારે જે પર્યુષણાની તિથિના નિશ્ચય કરવામાં આવે, તો કદાચ દરેક વર્ષે પણ તિથિભેદ થાય, તેથી સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણ ચાયનું નક્કી કર્યું. સત્રિ-સંખ્યાના નિર્દેશ અહીં પ્રાચિકવચન એટલે 'આશરે'ના અર્થના અથવા તિથિના અર્થના હોવા ઘટે છે. એ પ્રમાણે પર્યુષણના દિવસ પછી ચામાસાના સિત્તેર દિવસરાત બાકી રહે છે એમ જે કહ્યું છે ત્યાં પણ ' આશરે 'ના અર્થ સમજવા. તેથી, સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણને માટે લીકિક ટિપ્પણમાં આવતી જે ભાદ્રપદની સુદ ચાથની તિથિ નક્કી થયેલી છે. તેના પરિવર્તનને, સંવત્સરીનં આરાધન તિથિનિયત હોવાથી, અમા સહન કરતા નથી જ, એ અમારા નિર્ણય છે.

આ પ્રમાણે આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્ર્રિજી અને આચાર્ય શ્રી વિજયરામચન્દ્રસ્ર્રિજીએ આ વિવાદમાં જે જે મુદ્દાએ રજી કર્યા, લગલગ તે બધાયના પૂર્વાચાર્યાના મતાને સમ્યક્ પ્રકારે તપાસીને અને બન્ને આચાર્યોના મન્તવ્યલેદાને વિચારીને અમે નિર્ણય કર્યો છે. આચાર્ય શ્રી વિજયરામચન્દ્રસ્ર્રિજીએ અમારી પાસે રજા કરેલા વિવાદાસ્પદ મુદ્દાઓમાંના કેટલાક વિષયા રહી જાય છે ખરા, પણ તેના ખાસ નિર્ણય આપવાની જરૂર નથી એમ અમારૂં ધારલું છે. બન્ને આચાર્યોએ મનમાં અવશ્ય સમજવું જોઈએ કે પંચ વિવાદ શમાવવા પ્રવૃત્ત થયેલ છે, નહિ કે-વિવાદને વધારવા. અને જીતવાની ઇચ્છાથી નહિ પણ તત્ત્વને તારવવાની ઇચ્છાથી બન્ને (આચાર્યો) વિવાદમાં ઊતર્યા છે, એ અમને ઘણા આનંદ ઉપજાવે છે. નીએ આપેલા નિર્ણય, દેવસ્ર તપાગચ્છનાં શાસ્ત્રોને સમ્યક્ પ્રકારે જોઇને અને પ્રમાણસિલ જીતવ્યવહારને અવલંખીને આપેલા છે, જે કેવલ તત્ત્વને જ જણાવે છે; તેથી તત્ત્વાવળાધપરાયણ બન્ને આચાર્યોએ સૌમનસ્યથી તેને સ્વીકારવા અને સ્વીકારીને શ્રી શ્વેતાંબર મૂર્તિપૂજક જૈન સંઘના પૂર્વાચાર્યોએ કરાવેલી આચાર-પ્રણલિકાને આજ

સુધી પાળતા આવેલા દેવસૂર તપાગચ્છના જૈનોએ, સામે આવી ઊલેલા શ્રી જૈન સંઘના લેદને ટાળવા. સંઘની સમગ્રતા ઉપર જ ધર્મવૃદ્ધિના આધાર છે, તે તેમણે બૂલલું ન જ જોઇએ. નિગમન અને નિર્ણય

એ પ્રમાણે બર્નને આચાર્યોએ રજી કરેલા મુદ્દાએાની યથાયાગ્ય વિચારણા દ્વારા અને જૈન શાસ્ત્રોની સમાલાચના દ્વારા નક્કી થયેલ નિગમન અને નિર્ણય આ પ્રમાણે છેઃ—

- (૧) શ્રી શ્વેતાંબર મૂર્તિપૂજક જૈનોમાંના તપાગચ્છના ચારેય પ્રકારના જૈન સંઘે લોકિક અને લોકોત્તર બન્ને ય પ્રકારની આરાધનાઓમાં અમે જણાવ્યા પ્રમાણે તિથિક્ષયવૃદ્ધિ—અધિક માસ સાથેના જોધપુરના ચંડાંશુચંડૂ પંચાંગના ઉપયાગ કરવા. જૈન ટિપ્પણ કે જેનું બીલું નામ સિદ્ધાન્તટિપ્પણ છે તે ઘણા કાલથી વ્યુચ્છિત્ર થયું છે તેથી તેના પ્રચાર જ નથી. આગમાને અનુસરતું જૈન ટિપ્પણ કરીથી ચલાવવાનું શકય જ ન હાવાથી શ્રી જૈન સંઘ અત્યારે તેને સ્વીકારી શકે તે પણ અશકય જ છે.
- (२) ચંડાંશુચંડુ પંચાંગને અનુસારે તિથિઓની વૃદ્ધિ કે ક્ષય આવે ત્યારે ઉમાસ્વાતિના વચ-નના પ્રદેશ તરીકે પ્રસિદ્ધ **क्षये पूर्वा तिथिः कार्या वृद्धी कार्या तथोत्तरा** એ શાસ્ત્રના પંચે નિશ્ચિત કરેલા અર્થ પ્રમાણે આધાર લઇને તિથિના નિશ્ચય કરવા.
- (૩) ઉપર અતાવેલા ઉમાસ્વાતિના વચનના પંચે એવા અર્થ નિર્ણીત કર્યો છે કે-ટિપ્યણમાં કાઈ પણ તિથિના ક્ષંય જણાય ત્યારે ક્ષીણ તિથિની આરાધના માટે પૂર્વની તિથિ કરવી, એટલે કે– ક્ષીણ તિથિ વિષયક આરાધન પૂર્વની તિથિએ કરવું. શ્રી જૈન સંઘ આરાધના માટે ઔદયિકી તિથિની અપેક્ષા રાખે છે. તિથિના ક્ષય થાય ત્યારે તેવી ( ઐક્રિયિકી ) તિથિની અત્યન્ત અપ્રાપ્તિ થવાથી, અપૂર્વ વિધિને કરનારા ' क्षये पूर्वा तिथिः कार्या ' એવા શાસ્ત્ર વડે ક્ષીણ તિથિની સ્થાપના તેની પૂર્વની તિથિમાં કરાય છે. એ રીતે ક્ષીણ તિથિ ઐક્ષિકી અને છે અને તેથી આરાધના માટે તે ઉપયાગી અને છે. એટલે અષ્ટમી ક્ષીણ હાય ત્યાં તેની પૂર્વની સપ્તમીને જ આરાધના માટે અષ્ટમી કરવી. એ પ્રમાણે ચતુર્દશીના ક્ષયે તેની પહેલાંની ત્રયાદશીના ચતુર્દશી તરીકે સ્વીકાર કરવા અને પાક્ષિક પ્રતિક્રમણ તે તિથિએ જ કરતું. પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્યાના ક્ષય હાય ત્યારે, તેની પૂર્વની ચતુર્દશીના પાક્ષિક આરાધન માટે ઉપયોગ કરાતા હાવાથી, અભિગ્રહ રૂપ તેનું તપ વગેરે શ્રી હીરપ્રશ્નમાં દર્શાવેલા માર્ગે ત્રયોદશીએ કરતું, પાક્ષિક અનુષ્ઠાન સાથે વિરાધ ન આવતા હોય તા ચતુર્દશીએ કરવું અથવા યથારૂચિ પ્રતિપદાએ પણ કરવું. પાક્ષિક પ્રતિક્રમણ, એ તિથિ-નિયત અનુષ્ઠાન છે. તેમાં મુખ્ય તિથિ ટિપ્પણ પ્રમાણે આવતી ઔદયિકી ચતુર્દશી છે, તેથી પૂર્ણિમા અમાવાસ્થાના ક્ષય હાય તા પણ, પાક્ષિક આરાધન મુખ્ય એવી ઔદયિકી ચતુર્દશીએ કરવું, અને ક્ષીણ તિથિ સંબંધી અભિગ્રહ રૂપ તપ વગેરે રૂચિ પ્રમાણે તેની પહેલાં કે પછી આરાધલું. એ પ્રમાણે ભાદ્રપદની સુદ ચતુર્થીના ક્ષયે સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણ, તેની પૂર્વની તૃતીયામાં ચતુર્થી તિથિને સ્થાપીને કરતું. ભાદ્રપદની સુદ પંચમીનું પ્રધાન પર્વતિથિપણું જ રહ્યું નથી, તેથી તેના ક્ષય થાય ત્યારે તેમાં કરવાના તપ વગેરે અભિગ્રહ યથારૂચિ પહેલાં કે પછી કરવા. સાંવ-ત્સરિક સાથે વિરોધ ન આવતા હાય તા ભાદ્રપદ સુદ ચતુર્થીએ પણ કરવા. ભાદ્રપદ સુદ પંચમીના ક્ષયને કારણે તૃતીયાના ક્ષય શાસ્ત્રોથી સિદ્ધ થતા નથી. કલ્યાણકાે વગેરે પણ સિદ્ધાન્તમાં કહેલી તિથિએ જ કરવાનાં હાેઈ તે વિષયમાં પણ આ જ નિયમ લાગુ પાડવાે. આ અર્થ સ્વીકારતાં જે

પર્વ અને અપર્વતિથિઓના સંકર વગેરે અને આરાધનાના સંકર વગેરે દાષા આચાર્ય શ્રી સાગ-રાનન્દસૂરિજી કલ્પે છે, તે દાષા શાસ્ત્રોમાં જણાતા નથી તેથી, અને એવા દાષા થાય ત્યારે પ્રાયશ્ચિત્ત કરવાનું વિધાન નહિ હોવાથી, તે દાષ રૂપ નથી જ.

- (૪) 'बृद्धी कार्या तथोत्तरा' એ શાસ્ત્રના આ અર્થ છે:—િટ પ્પાયુમાં તિથિની વૃદ્ધિ જણાય ત્યારે આરાધના વગેરે માટે પાછલી એટલે બીજી તિથિ સ્વીકારવી. વૃદ્ધિ પામેલી તિથિ બે વારે ઉદ્ધયને સ્પર્શે છે એટલે (તેમાંની) કઈને ઔદિયકી ગણવી એવા સંદેહ થયે છતે बृद्धी कार्या तथोत्तरा એવા નિયમવિધિ કરનારા શાસ્ત્ર વહે પછીની તિથિનું જ ઔદિયકીપણું નક્કી થાય છે. લોકિક ટિપ્પણમાં આવતી તિથિઓ વૃદ્ધિ પામે ત્યારે આગલી અને આગલીની આગલી તિથિની વૃદ્ધિ ગણવાની બાબતમાં આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ત્રરિજીએ જે પ્રમાણા અને શાસ્ત્રો રજી કર્યા છે તેનું પ્રામાણ્ય અને શાસ્ત્રત્વ અસિદ્ધ જ રહે છે. જીતવ્યવહારના બળથી તે સિદ્ધ થાય છે એમ એ કહેતા હોય, તો જીવવ્યવહારની સાબીતી માટે જે ચાર અંશા હોવા એઈએ, તે અધુરા રહેતા હોવાથી જીતવ્યવહારને સાબીતી માટે જે ચાર અંશા હોવા એઈએ, તે અધુરા રહેતા હોવાથી જીતવ્યવહાર પણ અસિદ્ધ રહે છે. આ પ્રમાણે અપ્તર્મીની વૃદ્ધિ હોય ત્યારે બીજી સ્પર્ધા, ચતુર્દ શીની વૃદ્ધિ હોય ત્યારે બીજી ચતુર્દશી, પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્યા બે દિવસે હોય ત્યારે બીજી પૂર્ણિમા અને બીજી અમાવાસ્યા, ભાદ્રપદની સુદ ચતુર્થીની વૃદ્ધિ હોય ત્યારે બીજી ચતુર્થી જ બ્રહ્ય કરવી. ભાદ્રપદ સુદ પાંચમનું તેા પ્રધાન પર્વતિથિપણું જ ચાલ્યું ગયું છે, એમ અમે આગળ અનેક વાર કહી ગયા છીએ. વૃદ્ધિ પામેલી તિથિના પહેલો દિવસ અધિક માસની પેઠે નપુંસક છે તેથી તે આરાધના માટે ઉપયોગી નથી જ. તિથિના ઉપયોગ ન કરાય તો તેને માટે શાસ્ત્રમાં કર્યા કર્યું પ્રાયશ્વિત્ત એવામાં આવતું નથી, તેથી તિથિના તેવા અનુપયોગમાં દેાય જેવું કાંઇ નથી.
- (૫) તિથિઓની વૃદ્ધિ અને ક્ષયના વિષયમાં, તિથિઓનો ફેરફાર કરવાનું આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ શાસ્ત્રસિદ્ધ તરીકે જે રજુ કર્યું છે તેને તપાગચ્છનાં શાસ્ત્રો અનુમત થતાં નથી જ. આ વિષયમાં તેમણે રજુ કરેલા જીતવ્યવહાર પણ શાસ્ત્રથી સિદ્ધ થતા નથી.
- (१) સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણ એ તિથિનિયત આરાધના છે. તે ટિપ્પણ પ્રમાણે આવતી ભાદ્ર-પદની સુદ ચતુર્થીએ આરાધવી. કાલકાચાર્યે, કાેઇ રાજાની વિનંતિને માન આપીને, ભાદ્રપદ સુદ પંચમીએ નિયત થયેલા તે દેશના ઇન્દ્રમહ ઉત્સવ સાથે વિરાધ ન થાય તે માટે અને ષષ્ટીએ સ્થાપતાં શાસ્ત્રવિરાધના ભય હતો તે માટે, તે ચતુર્થીએ સ્થાપી છે અને શ્રી તપાગચ્છના સર્વ જૈન સંઘે પણ તેને માન્ય રાખી છે. એ રીતે જીતવ્યવહારથી સિદ્ધ થયેલી ભાદ્રપદ સુદ ચતુર્થી જ સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણની નિયત તિથિ છે. તેને લીધે પાક્ષિક અને ચાતુર્માસિક પ્રતિક્રમણને માટે ચતુર્દથી નિયત તિથિ છે. ભાદ્રપદ સુદ પંચમીનું પ્રધાન પર્વતિથિપણું જ ટળી ગયું છે, તેથી તેની વૃદ્ધિ અને ક્ષય નિમિત્તે શાસ્ત્રથી અસિદ્ધ ત્રતીયાની વૃદ્ધિ કે ક્ષય ચલાવવા તે કદાગ્રહ જ છે.
- (૭) આષાઢની પૂર્ણિમાથી આરંભીને, અથવા ચામાસાના દિવસ એટલે આષાઢ સુદ ચતુ- દંશીથી આરંભીને, ભાદ્ર સુદ ચતુર્થી સુધીમાં જે એક માસ ને વીસ રાત્રિની ગણના શાસ્ત્રોમાં જણાય છે તે પ્રાયોવાદ (આશરાની ગણના) જ છે. એ જ પ્રમાણે ભાદ્ર સુદ ચતુર્થીથી શરૂ કરીને કાર્તિક સુદ ચતુર્દથી સુધીમાં જે સિત્તેર રાત્રિની ગણના છે તે પણ પ્રાયોવાદ છે. પ્રાયઃ ઘણા સંવત્સરામાં તેની ગણના પૂરી થાય જ છે. શ્રાવણ કે ભાદ્રપદાદિ અધિક માસ આવે ત્યારે તે દિનગણના શાસ્ત્રનિર્દિષ્ટ સંખ્યાને મળતી આવતી નથી જ. તે પ્રસંગે તપાગચ્છીય જૈનો જેમ

અધિક માસના દિવસાને નથી જ ગણતા તેમ ક્ષીણ વૃદ્ધ તિથિઓની ગણના પણ તેમણે ન જ કરવી અને તેને લીધે સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણની નિયત તિથિને ન જ ફેરવવી.

(૮) લીકિક ટિપ્પણના સ્વીકાર કરવામાં પર્વ અને અપર્વ તિથિઓના સંકર તથા આસધ-નાઓના સંકર વગેરે જે દોષા આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ કહપેલા છે તે દોષા શાસ્ત્રોમાં કયાંઈ જણાતા નહિ હોવાથી તેમ જ તે દોષા નિમિત્તે શાસ્ત્રોમાં પ્રાથશ્ચિત્તનું વિધાન નહિ હોવાથી તે કલ્પેલા દોષા દોષ રૂપ જ નથી, એમ સિદ્ધ થાય છે. 'હીરપ્રશ્ન' વગેરે શાસ્ત્રોમાં પૂર્ણિમા વગેરેના ક્ષયે કરવાનાં તપ વગેરેની જે વ્યવસ્થા સૂચવેલી છે તે યાગ્ય જ છે એમ અમા માનીએ છીએ. બધાએ પણ તે જ વ્યવસ્થાના આશ્રય હેવા.

અંતે આ વિવાદમાં ઉતરેલા ખન્ને આચાર્યોના વિષયમાં કાંઈક જરૂર જણાવલું જોઇએ. 'વાદિપ્યતિવાદિ 'શબ્દપ્રયોગ અને 'અર્થિ-પ્રત્યર્થિ 'શબ્દપ્રયોગ કાંઈક પ્રયોજનને ઉદેશીને જ અમે છેાડી દીધા છે, તે તેમણે જરૂર ધ્યાનમાં લેવું જોઈએ. તેમાં પ્રથમ આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજી: એમની વિક્રત્તા સાર્વજનીન છે. શ્વેતાંખર જૈન આગમાના સંપાદનથી તથા સિદ્ધગિરિની તળેઠીમાં આગમમંદિરની કલ્પનાપ્રતિષ્ઠાના ચાતુર્યથી તેમનું 'આગમાદ્ધારક' બિરફદ યથાર્થ જ છે; અને સંવિય્યગીતાર્થ એવા તેઓ, તપાગચ્છના સાધુઓ અને શ્રાવકા તરફથી ઘણું શ્રેષ્ઠ માન પામે છે. આગમામાં કહેલા આચારની પ્રતિષ્ઠા એ જ મહાન પ્રયોજનને ઉદેશીને સિદ્ધાન્તિરપ્પણના પ્રચાર કરવાનું તેમને અભિમત છે, પણ જૈનાગમામાં મળી આવે છે તેટલાં માત્ર સાધનાથી સિદ્ધાન્તિરિપ્પણની રચના અશક્ય છે અને તેના પ્રચાર અતીવ અશક્ય છે, એ જ કારણને લઇને આ વિવાદમાં તેમના નિગ્રહ થાય છે. તપાગચ્છના અત્યારના સઘળા ય જૈના ચંડાંશુચંડૂ પંચાંગને આધારે લેકિક વ્યવહારા કરે છે અને સિદ્ધાન્તિરિપ્પણ ન હોવાથી લેકોત્તર આરાધના પણ તેને જ આધારે કરવી સમુચિત છે. વળી જીતવ્યવહારની સિદ્ધિ માટે એમણે કહેલાં શાસ્ત્રો શાસાભાસ છે, તેથી જીતવ્યવહારની અસિદ્ધિ છે.

આચાર્ય શ્રી વિજયરામચન્દ્રસૂરિજી પણ સંવિગ્નગીતાર્થ છે અને પ્રવચનદક્ષ છે. જ્ઞાન, તપ-શ્રુયાં અને પ્રવચનપટુતાથી તપાગચ્છના જૈનોને તેઓ પણ બહુમાનનીય છે જ. પાતાના સિદ્ધાન્તનું પ્રતિપાદન એમણે પ્રબલ યુક્તિઓથી સમર્થિત કર્યું છે. આધુનિક જૈનોએ માનેલા પંચાંગમાંની તિથિ વગેરેના ફેરફારો ન સહી શકતા અને શાસ્ત્રોમાં તેવા ફેરફારો કરવા માટેનાં સમર્થક પ્રમાણે! નહિ જેતા, તેઓએ 'સાર્વજનીન કાઈ પણ પંચાંગને આધારે લીકિકની પેઠે લોકોત્તર વ્યવહાર ચાલે છે માટે તેને જ સમર્થન આપવું જોઈએ 'એવી ખુદ્ધિથી જ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્-રિજીનું પ્રતિપક્ષપણું સ્વીકાર્યું અને પ્રબલ યુક્તિઓથી પાતાના મતને બળવાન કર્યો છે. ઉમાસ્વાતિના વચનના પ્રદેશને અંગે અધ્યાહારાદિને છાડીને પર્વ અને અપર્વતિથિઓના વિભાગ કર્યા વિના, ચર્થાર્થ અર્થને અનુસરવા પૂર્વક તેમણે પાતાના મત સમર્થિત કર્યો છે તેથી જ તેમના અભિપ્રાય પંચે સ્વીકાર્યો છે. જો કે આ વિવાદમાં તેઓના આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ત્રિજીની સાથે વિરોધ છે, તો પણ તેમની વિદ્ધત્તાના, સંવિગ્નગીતાર્થપણાના, આગમાદ્ધારકપણાના તેઓ પણ બહુ આદર કરે છે, તેમાં અમને સંશયના જરા પણ અવકાશ નથી.

પુણાથી વિજ્ઞમના ૧૯૯૯ મા વર્વે, જયેષ્ઠ શુક્કલ પ્રતિપદા ગુરૂવારે

પંચ વૈદ્ય શ્રી પરશુરામ શર્માની પાતાના હાથના સહા.

# પરિશાષ્ટા

#### પરિશિષ્ઠ ૧.

[ લવાદી ચર્ચામાં, પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયરામચન્દ્રસ્રીધરજી મહારાજાએ રજૂ કરેલા પ્રતિવાદમાં, પૂ. શ્રીસંઘસ્થવિર વયોવૃદ્ધ શાન્તતપામૂર્તિ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયસિહિસ્રિધરજી મહારાજાએ ચતુર્વિધ શ્રીસંઘની હાજરીમાં કરેલા ખૂલાસાનો ઉલ્લેખ કરેલા છે. મજકર ખૂલાસા તા. ૧૫ મી નવેમ્ખર સને ૧૯૪૦ના શ્રી વીરશાસન નામના સાપ્તાહિકમાં પ્રગટ થયેલા. અત્રે આ નીચે તેનો ઉતારા આપવામાં આવે છે.

વર્તમાન તિથિદિન-ચર્ચાને અંગે પૂ. શાન્તતપામૂર્તિ, વચાવહ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્--વિજયસિદ્ધિસ્ત્રી ધરજ મહારાજાએ ચતુર્વિધ શ્રીસંઘની હાજરીમાં કરેલા અગત્યનો ખ્લાસા.

વકીલ શ્રીયુત માહનલાલ પાપટલાલ B. Л.; LL. B. એ કરેલા પ્રશ્નો : તેના પૂ. વધાવૃદ્ધ આચાર્યદેવે આપેલા ઉત્તર અને પૂ. મુનિરાજ શ્રી ભદંકરવિજયજીનું વિવેચન.

પૂન્યપાદ શાન્તતપોમ્રિર્ત, વધાવૃદ્ધ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયસિદ્ધિસ્રીર્ધરજી મહારાજ આદિ તિ. સં. ૧૯૯૭ ના ક્રાંત્તિક સુદી પહેલી પૂનમ ગુરૂવારે શેઠ જમનાદાસ હઠીસંગની આશ્રહભરી વિનંતિ સ્વીકારી ચતુર્માસ બદલાવવા નિમિત્તે સામૈયા સાથે હાજ પટેલની પાળમાં પાછાયાની પાળ પાસે શ્રી વીસા શ્રીમાળાની વાડીમાં બાંધેલા ભવ્ય મંડપમાં પદ્માર્થા હતા. આ વખતે, પૂ. વયાવૃદ્ધ આચાર્યદેવે પાતાના ગંભીર ધ્વનિથી મંગલાચરણ ઉચ્ચાર્યા બાદ, પૂ. શાન્તમૂર્તિ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયમેઘસ્રુરિત્રરજી મહારાજ્ય પ્રાસંગિક પ્રવચન સંભળાવ્યું હતું. તે પછી વકીલ શ્રીયુત માહનલાલ પાપઠલાલ શ્રીમદ્ વિજયમેઘસ્રુરિત્રરજી લભા થઈ, હાય જોડીને વર્તમાનમાં ચાલતી તિથિદિન–ચર્ચા સંબંધી પૂ. વર્યાવૃદ્ધ આચાર્યદેવને ખૂલાસો કરવાની આગ્રહભરી વિનંતિ કરી હતી. પૂ. વર્યાવૃદ્ધ આચાર્યદેવ પણ તેના ઉત્તરે આપવાની કૃપા કરી હતી. તે પછી પૂ. આચાર્યદેવના કહેવાથી, તેઓશ્રીના પ્રશિષ્ય પૂ. મુનિરાજ શ્રી લદ્ધ કરીજયજી મહારાજે પણ, પૂછેલા પ્રશ્ન વિષે ખૂલાસો કર્યો હતો. આ બધુ સંખ્યાબંધ સાધુ-સાધ્વીજી મહારાજ્યોએ તેમ જ સેંક્ડો શ્રાવક-શ્રાવિકાઓએ સાંભળ્યું હતું. અમા પણ આ વખતે હાજર હતા. એ વખતે હાજર નહિ એવા પણ જિજ્ઞાસુ આત્માઓને આ વાતની માહિતી મળે એટલા માટે અમેત તે પ્રશ્નો, ઉત્તરે અને વિવેચન અત્રે રજ્ય કરીએ છીએ.

પ્રશ્ના સાહેખ! મારી એક વિનંતિ છે. આપ આત્રા આપા તો પૃછું.

ઉત્તર૦ તમારે શી બાખતમાં પૂછવું છે?

પ્રશ્ના અત્યારે તિથિચર્ચા જોરથી ચાલી રહી છે. હેન્ઝબીલાે વિગેરે પણ ઘણું છપાઈ રહ્યું છે. આવા વખતે આપના ખૂલાસાનો ઘણી જરૂર છે.

ઉત્તર૦ ખૂલાસા કરવામાં, વાત એમ છે કે-વાંધા નથી, પણ નાહક કલેશ વધે એ ઠીક નહિં.

પ્રિશ્નિ પણ સાહેળાં આ ચર્ચામાં આપના નામે તરેહ તરેહની જુઠ્ઠી વાતો ફેલાવવામાં આવે છે. જો કે–આપે તા આજ પહેલી પૂનમે ચોમાસું બદલ્યું, એટલે આપ કેવી માન્યતા ધરાવા છો તે જણાઈ આવે છે; પરન્તુ આપ આપના શિષ્યાના દબાણથી આમ કરા છા વિગેરે કહેવાય છે, માટે આપશ્રીના પાતાના તરફથી પૂલાસા થાય તા ઘણા લાભ થાય.

ઉત્તરo અરે ભાઈ! સંઘમાં આવેા વિખવાદ ઉભા ન થાય અને શાસ્ત્રની આદ્યા મુજબ આરાધના થાય એ માટે પહેલાં મેં મારાથી બનતા કહ્યો પ્રયત્ન કર્યો છે, પણ જેને જીઠી વાતા કરવી હાય તે જે છે તે ગમે તેમ કહે. એમાં આપણે શું કરીએ ? દુનિયામાં દુર્જનાના તાટા નથી. દુર્જનાના સ્વભાવ જ એવા દ્રાય છે કે—

### कुभ्भभित्तयुगलेन किल्बिपं, बालकस्य जननी व्यपोहति। कण्ठतालुरसनाभिरुजनता, दुर्जनेन जननी व्यपाकृता ॥१॥

માતા જે છે તે પાતાના ખાળકની વિષ્ટા કાઢવા ઠીકરાં લે છે. માતા જાણે છે કે-મારા પુત્ર છે, પણ વિષ્ટા અપવિત્ર છે માટે કુંલના એ ટુક્કા લે છે, જેથી અપવિત્રના રપર્શ ન થાય. પણ કુતર અપવે છે તે શું કરે છે? કંઠ, તાલુ અને રસના ત્રણથી એ દૂર કરે છે. માતાને ફેંકી દેવાનું કામ હતું પણ કુતર ચાટી જાય છે. દુર્જના માટે એમ જ સમજો. પણ તમારા આગ્રહ છે તા હું પ્યૂલાસા કરે છું. કાઈ લાઈ ક્લેશ કરશા નહિ. પૂર્વકાળમાં અસત્યભાષણ અને શાસનની હીલના ન થાય તેના ખહુ ડર હતા. આજે એ બૂલીને આ ચર્ચામાં જેમ ફાવે તેમ લખાઈ અને બાલાઈ રહ્યું છે, એટલે એમાં સાચી વાત મારી જાય તેમાં નવાઈ શી?

**પ્રક્ષા**o એ પૂનમ સંબંધી આપની માન્યતા શી છે?

ઉત્તરo ચતુર્દશી છતી વિરાધીને પૂનમે ચતુર્દશી કરવી એ મહાપાય છે. માતાને ધાવવાથી બાલકની પુષ્ટિ થાય, પણ મરેલી માતાને ધાવવા થકી પુષ્ટિ થાય નહિ. પૂનમે ચામાસી વિગેરે કરાય નહિ.

પ્રશ્નo આપે અત્યાર સુધી પહેલાં તેમ કરેલું, તેનું શું <sup>ક</sup>

ઉત્તર૦ જુઓ, લુખ્ખું ખાય તે ચાેપડચાની આશાએ. આ વાત એવી હતી કે–બધા સમજીને સાચું કરે તાે સારૂં, પણ તેવા કાેઈ અવસર આવ્યા નહિ. વખતે વખતે મેં મારાથી બનતા પ્રયત્ના કર્યાં, પણ જ્યારે છેવટ જોંઘું કે આ બધાની વાટ જાેતાં આખુંય જશે અને સાચી વાત મારી જશે, ત્યારે અમે જે પહેલેથી સાચું માનતા હતા તે મુજબ આચરવા માંડયું.

**પ્રક્ષિ** આપે પરંપરા લાેપા કહેવાય ?

ઉત્તરું પરંપરા શાની લાપી ? આ પરંપરા કહેવાતી હશે ? શાસ્ત્રની આતાની વિરાધના ચાય એવી પરંપરા હ્રાયજ નહિ. જુઓ. તમને કાઈને તાે કદાચ ખબર નહિ હ્રાય, પણ મારા અનુભવની વાત છે. આ વાત ૧૯૨૬ થી ૧૯૨૮ સુધીમાં ખની છે. દેવસૂરના ઉપાશ્રયે નાગારીશાળામાં ધરણેન્દ્ર શ્રીપુજ્ય હતા. તે વખતે પર્વતિથિઓની આવી હેરફેરી કરવાનું તેમણે કરેલું. તે વખતે સુબાજી તેમની પાસે જતા. પણ ત્યારથી તેમણે ત્યાં જવાનું બંધ કર્યું. ખે ચાર વાર તેમને શ્રીપુજ્યના કાેટવાલા તેડવા આવ્યા, પણ તેમણે કહી દીધું કે-અસત્પ્રરૂપણા થઈ માટે હું નહિ આવું. તે વખતે શ્રી મૂલચંદછ મહારાજ વિગેરેને પણ ઘણું દુ:ખ થયું કે-આ બહુ ખોટું થાય છે, પણ તે વખતે સાધુઓ થાડા અને શ્રીપુજ્યોનું બલ ધાર્ણ, તે વખતે ઉદ્ધાપાદ પણ ચએલા, પણ ચાલી પડશું. શ્રી મૂલચંદજી મહારાજા અને સુખાજીને એ વખતે જે કરવું પડ્યું તે બદલ બહુ દુઃખ થએલું. બહુ પશ્ચાત્તાપ કરેલાે. આવી આવી રીતે ચાલેલી પરંપરા તે સત્ય કહેવાય કે વ્યસત્ય તે વિચારા. અમે જાણતા હતા કે--આવી રીતે પર્વતિથિની વિરાધના કરવી એ ખાટું છે, પણ અમારા મનને એમ કે–શાસનમાં બધા ઠેકાણે આવશે, એમ ધારીને ખળતા હૈયે કરતા હતા. આપણે સંમેલન થયું તે વખતે આ વાત કરી હતી, પણ તે વખતે તો 'આ વિષય આપણા એકલા તપાગચ્છના છે અને અહીં ખીજા ગચ્છાના પણ આવેલા છે ' એવી વાત કરીને આ વાત પડતી મૂકાઈ હતી. એ વાત રહી તે રહી અને એ પાંચમાં આવી. એ વખતે મેં એકતા માટે પ્રયત્ન કરેલા, પણ એમાં ઊલટું ઉધું થયું અને ઝેર રેડાયું. આથી વિચાર કર્યા કે–ખધાને લાવવા માટે આપણે અશુદ્ધ કરવું તે ઠીક નથી.

પ્રશ્ના પૂજ્ય શ્રી આહંદવિમલસૂરીયરજી મહારાજાના નામવાળું સાળમી સદીતું પાતું ખતાવે છે, તે શું ? ઉત્તરo એ પાનામાં કેવું લખાણ છે તે તો જુઓ! એની ભાષા જુઓ! આપણા ગચ્છની માન્યતા વિરદ્ધની ગાથાએ એમાં છે. પણ એ બધી વાત પછી. આપણે ટૂંકી જ વાત કરીએ.એ પાનું જો શ્રી તપાગચ્છની માન્યતા મુજબનું સાચું છે એમ પૂરવાર થઈ જાય, તો હું તેમ માનવા અને કરવા તૈયાર છું. અરે ભાઈ! અત્યાર સુધી અમે જે આ કર્યું, તેનું પ્રાયશ્વિત્ત લેવા પણ તૈયાર છું!

પ્રશ્ના આપે સંવત ૧૯૯૨ માં સંવત્સરી શનિવારે હતી છતાં રવિભારે કરેલી તે શાધી?

ઉત્તરο એ વાત તો એવી છે કે—એ વખતે વાટાધાટની શબ્દજળમાં હું કમાયે। હતો. વાતમાં હું કસાયેા, પણ મારી શ્રદ્ધા તો આ જ હતી, એધી તો મેં મારા બહારના સાધુઓને શનિવારે સંવત્સરી કરવી, એ જ બસબર છે એમ જણાવી દીધું હતું. વળી મને જે કાઈએ પૃછ્યું કે પૂછાવ્યું તે બધાને મેં ભા. શુ. પ્ર શનિવારે જ સંવત્સરી કરવી જોઈએ, એમ કહ્યું હતું. મેં કહેલું કે—હું બોલીમાં બંધાયો છું પણ મારી શ્રદ્ધા એ જ છે કે—ભા. શુ. પ્ર તે છોડીને ભા. શુ. પહેલી પાંચમે સંવત્સરી થાય જ નહિ, માટે હું તો એ જ કહેવાના અને બને તેમની પાસે એ જ કરાવવાના! શાસ્ત્રનું ચોપ્પંયું વચન છે કે—' ક્સચે પૂર્વા- તિથિંગ कાર્યા, तृद्ધौ कार्या तथोत्तरा।" ક્ષય હોય ત્યારે પૂર્વની તિથિએ આસધના કરવાની અને વૃદ્ધિ આવે ત્યારે ઉત્તરા એટલે પહોની તિથિએ આસધના કરવાની. આ નિયમ ક્ષય—વૃદ્ધિ વગરની તિથિને કેમ લાગુ પડે? જુઓ કે—પાંચમનો ક્ષય આવ્યા ત્યારે મનાયા અને ઉદયતિથિની વિરાધના ન કરી, પણ વૃદ્ધિ આવી ત્યારે ઉદયતિથિ ચોથને વિરાધી. આ તો એવું થયું કે—પરણવાની બાધા અને નાતરું મોકળું! તેઓ વૈરવૃત્તિ વધે એવું કરે છે, માટે આપણે બાલતા નથી; બાકી હડહડતું અસત્ય છે. શાસ્ત્રની ચોપ્પો આગ્રા છે અને તે મુજબ જ આપણે તે વખતે ૧૯૯૨—૯૩ માં સંવત્સરીની અને તે પછી ચૌદશ્વની પપ્પો તથા આ ચોમાસીમાં માન્યતા રાખી છે. તે પાનું જો સાર્યુ સાબીત કરે તો આપણને તે માનવામાં કરા વાંધા નથી. બાકી, ગમે તેમ ચાલી પડેલી અને સારી આશાએ નક્ષાવેલી વાતને પરંપરા મનાયજ નહિ.

પ્રસાગ (ચીમનલાલ હાલાભાઈના ) સં. ૧૯૨૬ પહેલાં બે આઠમા વિગેર થતું ?

ઉત્તર૦ આપણા જન્મ પહેલાં શું થયેલું તેના આપણને અનુભવ નથી, પણ શાસ્ત્રમાં તો ચોખખી વાત છે. જો પહેલાં આવી હેરફેરી થતી હોત તો ધરણેન્દ્ર શ્રીપૃજય સામે ઉદ્ધાપોહ શાના થાત ? તે વખતે નવીન નીકત્યું માટે ઉદ્ધાપોહ ઉદ્દેષો. મેં તેા મારી રૂબરૂની વાત કરી. શાસ્ત્રની આત્રા મુજબ તો બે પૂનમની બે તેરશ અને પુનમના ક્ષયે તેરશના ક્ષય થાય–કરે નહિ.

અત્રે પૂ. આચાર્યદેવના પ્રશિષ્યરત્ન પૂ. મુનિરાજ **શ્રી ભદ્ર કરવિજયછ** મહારાજે, પૂ. વધાવૃદ્ધ આચાર્યદેવની આજ્ઞા થતાં, શ્રી **જૈન ધર્મ વિકાસ** માસિકના વધારા સંબંધમાં ક્રમાન્યું હતું કે—

આ છાપું આચાર્ય શ્રી વિજયનીતિસ્રિજીના સમુદાયના પંત્યાસ શ્રી કલ્યાણવિજયજી મહારાજની પ્રેરણાથી તેમની દારવણી નીચે તૈયાર કરવામાં આવ્યું છે. આમાં, એક લેખમાં શ્રી હીરપ્રશ્નમાંના પ્રશ્નતો ઉલ્લેખ છે. પૂજ્યપાદ શ્રી હીરસરીશ્વરજી મહારાજાનાં વચના ખાટાં છે, એમ કહેવાને આજે કાઈ તૈયાર નથી. એ જ વચના પૂરવાર કરે છે કે—પાંચમ તથા પૂનમ આદિના ક્ષય આવે ત્યારે તે માટે અન્ય તિથિઓ ફેરવાય નહિ, પણ અન્ય તિથિઓના દિને તેના તપ કરી શકાય. જાએ આ છાપામાં જ લખ્યું છે કે—

" पंचमी तिथिस्त्रुटिता भवति, तदा तत्तपः पूर्वस्यां तिथौ कियते।" આના અર્થ કરતાં તેઓ પણ જણાવે છે કે— " પાંચમ ઘટે ત્યારે પાંચમના ઉપવાસ ચાથે કરવાે."

વિચારા કે-પાંચમતે બદલે ચાયતા અગર ત્રીજના ક્ષય કરવાના હોત તા આવા પ્રશ્ન થાત ખરા ! કારણ કે-આ પ્રશ્નો પૂછનાર સામાન્ય માણસા નથી પણ વિદ્વાન મુનિરાજો આદિ છે. વળી, એની સાથે પૂનમના જે પ્રશ્ન છે, તે પણ પૂનમની હાનિ-વૃદ્ધિએ જો તેરશની હાનિ-વૃદ્ધિ કરવાની હોત, તા પ્રાયઃ ઉપસ્થિત થાત નહિ અને ક્શચ ઉપસ્થિત થાત, તો ય તેના જેવા જવાળ અપાયા છે તેવા જવાળ તા અપાત જ નહિ. જુઓ આ હાપામાં લખ્યું છે કે—

" पूर्णिमायां च शुटितायां त्रयोदशीचतुर्दश्योः कियते ! "

આતા અર્થ પણ તેઓએ એવા લખ્યા છે કે—

" પુનમ ઘટે ત્યારે ચૌદશ પૂનમના છઠ્ઠ તેરસ ચૌદશે કરવાે."

ષ્ટ્રી હીરપ્રક્ષમાં આ પ્રક્ષ પૃ. ૭૮-૭૯ માં છે. હવે જો પૂનમના ક્ષયે તેરશનો ક્ષય કરવાના હોત, તો તેઓશ્રી એમ કેમ કહેત કે-' પૂનમ ઘટે ત્યારે તેરસ-ચૌદરાના છઠ્ઠ કરવા ?' ઊલડું, એમ કહેત કે-' પૂનમના ક્ષયે આપણે તેરશના ક્ષય કરવાના હોય.' પણ તેમ નહિ કહેતાં, તેરશ-ચૌદરાના છઠ્ઠ કહ્યા. વળી, આમાં તો, એ પાડમાંના અક્ષરા છાડી દીધા છે, પણ મૂળ પાડમાં તો એમ પણ કરમાવ્યું છે કે-" जयोदरयાં तु विस्मृती प्रतिपद्यपि।" એટલે કે-તેરશે પૂનમના તપ કરવાનું બૂલી જવાય તો તે તપ એકમે પણ કરવા. આમ એ વાત કહી. એક તો તેરસ-ચૌદરાના છઠ્ઠ કરવા અને બીજી વાત એ કે-તેરસે બૂલી જવાય તો ચૌદરા-એકમના છઠ્ઠ કરવા, કારણ કે-પૂનમના ક્ષય છે. આવી સાચી વાતને છૂપાવીને, જો કે કહેતાં બહુ જ દુ:ખ શાય છે, કારણ કે-મુનિ એ તરવાનું સાધન, એ જીં છું ખાલે નહિ, છતાં કહ્યા વિના નથી ચાલતું કે-ખાટી વાત કહેવામાં આવી છે. એ માટે 'એટલે કે ' એમ કહીને લખ્યું છે કે-' ચૌદરા પૂનમ કરવી, તેરશે ચૌદરા કરવી અને તેરશનો ક્ષય કરવી.' જો આવા અર્થ કરીએ, તો તેરશ-ચૌદરાના છઠ્ઠ કરવાની વાત રહી કર્યા ? માટે પૂર્વે પૂનમના ક્ષય આવતા પણ હતા અને તે વખતે આજે તેઓ તરફથી કહેવાય છે તેમ પૂનમના ક્ષયે તેરશના ક્ષય નહોતા કરાતો, પણ ચૌદરા બન્તે ય પર્વોના આરાધક બનવા પૂર્વક પૂનમના તપ માટે તેરશના અને તેરશે બૂલી જવાય તો એકમને દિવસ શ્રહણ કરવામાં આવતો.

વળી ભુઓ કે-એ જ છાપામાં આગળ ચાલતાં લખ્યું છે કે---

" સં. ૧૯૩૫માં ભા. સુ. ૨ ઘટી, ત્યારે ધરણેન્દ્રસરિજીએ એકમને ખદલે બ્રા. વદ ૧૩નો ક્ષય જાહેર કર્યો. જેના અંગે નીકળેલું પૂ. શી ઝવેરચંદસાગરજી મ. ના હેન્ડબીલમાંથી નવીન પક્ષવાલા (નવીન પક્ષવાલા એટલે ક્રાહ્યું ? એ અમને બધાને નવીન પક્ષવાલા કહે છે.) તા. ૨૦–૧૦–૪૦ના ' જૈન 'માં અવતરહ્યુ આપી કબુલે છે કે—

श्री हीरप्रश्न में पिण कहाा है कि जो पर्युषण में पीछला चार दिवस में तिथि क्षय आवे तो चतुर्दशीथी कल्पसूत्र वांचणा, जो वृद्धि आवे तो एकमश्री वांचणा।"

અહીંથી આગળ જે ખરી મુદ્દાની વાત આવે છે તે આ લેખમાં ટાંકી નથી. લખતાર મુનિશ્રીએ જે જૈતના લેખની વાત કરી છે, તે લેખમાં એ વાત છે. પણ તે વાત પાતાની માન્યતાથી તિરૃદ્ધ છે એટલે છોડી દીધી. એ વાત એવી છેકે—

"पथी पिण मालम हुआ कि-जेम तिथि की हानि वृद्धि आवे ते तेमज करणी, वास्ते अब के पर्युषण में पकम दुज मेली करणी।"

વળી તે પત્રમાં એમ પણ લખેલું છે અને તે જૈનના લેખમાં પણ છપાયું છે કે-

"तथी विस्मय पाम्या के आ अजुकतुं न करवानुं काम शुं कर्युं के उदीयात चउद्श लोपी." કાઈ પણ માણસ પાતાનું જે માનવું હોય તે લખે એ વાત જુદી છે, પણ આવી રીતિએ અગત્યની વાતો છૂપાલીને વાંચનારાઓને બ્રમમાં નાખવાના પ્રયત્ન થાય, એ તો ખહુ જ ખરાખ કહેવાય. વળી આચાર્ય શ્રી વિજયનીતિસરિજી મહારાજ વિગેરને ભા. શુ. પ ના ક્ષય તો માન્ય છે. ભા. શુ. પ ના ક્ષય માટે ભા. શુ. પ ઉદયતિથિને વિરાધાય નહિ, ભા. શુ. ચાથે પાંચમની આરાધના પણ આવી જાય-એવું જણાવતું પુસ્તક પણ સં. ૧૯૮૯માં તેમના સમુદાયના ઉપાધ્યાય શ્રી દયાવિજયજી મહારાજની સહીથી ખહાર પહેલું છે. વળી તેમાં પૂ. શ્રી ગંભીરવિજયજી મહારાજે સહારાજે લખેલા પત્રની તકલ છાપવામાં આવી છે અને તેમાં શ્રી જૈનધર્મ પ્રસારક સભાના પંચામમાં સં. ૧૯૫૨માં ભા. શુ. ચાથે અને પાંચમ બેગી એક દિવસે લખ્યાની વાત છે. આવી ખધી તેમની

વાતા પણ તેમને જવાબ રૂપે જાહેર છે, છતાં શાકની વાત છે કે-આજે આવાં છાપાં કાઢીને તેમ જ ખારાં પાનાં કાઢીને ઊંધા પ્રચાર કરવામાં આવે છે. આવી વાતા કહેવી પડે સારે અમને તા બહુ દુઃખ ચાય, પણ આજે એવા પ્રસંમ છે એટલા પૂરતું જ આ કહ્યું છે. એક ફકરામાંથી અડધા ફકરા કે એક વાકચમાંનું અડધું વાકચ લઈને, પાતાના શાસ્ત્રવિરદ્ધ મન્તવ્યની પુષ્ટિ કરવી, એ સામાન્ય પ્રમાણિકતાના પણ સાગ કરવા જેવું છે.

આજે આ વાત પૂજ્ય આચાર્ય મહારાજાના જ શ્રીમુખે ૨૫<sup>6</sup>૮ થઇ ગઈ છે, એ ધણું જ સારૂં થયું છે. હું તા માનું છું કે-અમારા પુર્યાદયે જ પૂ. આચાર્ય મહારાજાના મુખથી ખૂલાસો થઈ ગયા છે. પૂ. આચાર્ય મહારાજા શું માને છે અને કયા હેતુથી આ પ્રમાણે કરે છે, એ વિગેરે અમે પણ સાંભજ્યું અને તમે પણ સાંભજ્યું, એટલે આજે ધણાઓના ભ્રમ ભાગી ગયા હશે.

પૂ. મુનિરાજ શ્રી ભદ્ર કરવિજયજી મહારાજનું વિવેચન પૂર્ણ થયા બાદ પૂ. વધાવૃદ્ધ આવ્યાર્થદેવે કરમાવ્યું હઇ કે– 'હવે કોઈને કોઈ પૂછલું છે કે જેને પૂછલું હોય તે ખૂશીથી પૂછે, પણ નાહકના કજીયામાં ન પડે. અમે તેા એક જ વાત રાખી છે કે--જેમને આ સાચું લાગહું હોય તે કરા ! કોઈના ઉપર અમારી બળજબરી નથી. '

પ્રક્ષા (એક ગૃહસ્થના ) અત્યારે જૈન પંચાંગ નથી ?

ઉત્તર૦ એ તા ધણા કાળથી વિચ્છેદ પામ્યું છે.

પ્રક્ષા પંચાંગમાં મતભેદ નથી ?

ઉત્તર૦ ચતુર્વિધ શ્રીસંઘને ચંહાંશુચંડૂ પંચાંગ માન્ય છે એટલે એમાં મતભેદ નથી.

પ્ર**ભo** કહે છે તે કે-એક એ વર્ષમાં તવું પંચાંગ મતાશે.

ઉત્તરo ચંહાંશુચંડૂતે છેહી દેવા કેમ માગે છે એ તેમને પૂછવું જોઇએ.

પ્રશ્ના આપે સં. ૧૯૮૯ માં ભા. શુ. ૫ તે ક્ષય હતો તેથી ભા. શુ. ૬ તે ક્ષય માન્યો હતો, એ વાત ખરાખર છે ? ઉત્તરુ અમે તો ભા. શુ. ૫ તે ક્ષય હતો માટે તે પાંચમનો ક્ષય માન્ય રાખી ભા. શુ. ૪ માં ખન્તેની આરા-ધના શર્ષ જાય છે એમ માન્યું હતું અને કર્યું તથા કહ્યું હતું.

આ પછી પણ પૂ. વધાવદ આચાર્યદેધ કરમાવ્યું હતું કે–જણવા માટે કાઈને પણ હજી પૂછલું હોય તેા પૂછે, પણ કાઈએ કાઈ નહિ પૃછવાયી તેઓશ્રીએ કરમાવ્યું હતું કે––

### " सर्वमंगलमांगल्यं, सर्वकल्याणकारणम् । प्रधानं सर्वधर्माणां, जैनं जयति शासनम् ॥ १ ॥ "

સંઘવી અમુલખ મયાચંદની સહી દા. પાતે શા. છાગમલ કૃષ્ણાજ દયાલપુરાવાલાની સહી દા. પાતે

દા. પાત શા. મક્તલાલ પુનમચંદ ડાભલાવાળાની સહી દા. પોતે

શા. વાડીલાલ મનસુખરામ સહી દા. પાતે

શા. છત્રાભાઈ નાથાભાઇ સહી કા. પાતે

શા. ચેનમલ હેમરાજછ

શા. હીરાચંદ રાયચંદ કુકરવાડાવાળાની સહી દા. પાતે

શા. ભલાભાઈ મગનલાલ સહી દા. પાતે

શા. જેઅચંદ છગનલાલ દા. પાતે

શા. કલ્યાળુભાઈ ડાહ્યાભાઇ દા. પોતે

માં. જેસંગભાઈ છાટાલાલ દા. પાતે

શા. શાન્તિલાલ ડાહ્યાભાઇ

શા. મંગલકાસ કાલીદાસ શા. ભગુભાઈ છગનલાલ દ. પોતે ઝવેરી લાલભાઇ ચંદુલાલ દ. પોતે શા. લાલભાઈ જમનાદાસ શા. જેસીંગભાઇ નથુભાઈ ખરીદીયા ભંડારી જેતમલ ફોજમલ શા. વીરચંદ લઘુભાઈ, કચ્છભુજ શા. ત્રેમચંદ વખતચંદ ઠે. કાળુશાની પોળ શા. હરિલાલ મહાદેવ સહી દ. પોતે શીનોરવાળા ઝવેરી સારાભાઈ ચંદુલાલ શા. સનાભાઇ ખાલાભાઇ શા. જેસીંગભાઇ કાલીદાસ જરીવાળા રાયચંદ હેમાછ સુ. વેડા

શા. મહોલાલ છગનલાલ માણસાવાલા

## પરિશિષ્ટ ર.

િજ્યારે કાેઇ શાસ્ત્રીય મન્તવ્ય અંગે ભિન્ન મત પ્રવર્તતા હાેય અને એ મન્તવ્ય-ક્ષેદના નિરાકરણુ માટે મધ્યસ્થના નિર્ણય મેળવાય, ત્યારે અન્ને પક્ષા જો તત્ત્વના જ અર્થી હાેય, તાે મધ્યસ્થના નિર્ણય અન્ને પક્ષને માટે એક્સરખાે જ આદરણીય અને છે.

શુદ્ધ વાદના આવા નિરાકરણને, કાેંક પણ પક્ષ પાતાની હાર કે જીત તરીકે ન માનતાં, અન્ને પક્ષા તત્ત્વનિશ્ચયના આનંદ અનુભવે છે. જે પક્ષની માન્યતા મધ્યસ્થ દ્વારા પ્રામાણિક ગણાઇ હાેય, તે પક્ષને જેમ પાતાની તત્ત્વાનુસારિતાના આનંદ હાેય છે, તેમ ખીજ પક્ષને પણ પાતાની ભૂલ સમજાયાના અને હવે તે સુધરવાના આનંદ હાેય છે.

પરંતુ આવા શાસ્ત્રીય મન્તવ્યલેદના પ્રસંગામાં જ્યારે કદાગ્રહતું તત્ત્વ ભળે છે, ત્યારે મધ્યસ્થના નિર્ણય, અપથ્યસેવીને ઔષધની જેમ, લાભને બદલે હાનિ કરનારેક અની જાય છે. કદાગ્રહીની હાજરી હાર કે જીત, એ બેમાંથી એકેયને પચાવી શક્તી નથી

પ્રસ્તુતમાં તિશિપ્રશ્ને આવેલા લવાદી ચૂકાદા પાતાની માન્યતાના સમર્થક ન હાલાથી, પૂ. આચાર્ય શ્રી સાગરાન દસ્ત્રીશ્વરજી મહારાજ અને તેઓ શ્રીને અનુસરનારા વર્ગ તરફથી લવાદ અને તેમના ચૂકાદાની સામે અયાગ્ય આક્ષેપા કરવાપૂર્વક જે વિવાદ જગાડવામાં આવ્યા હતા, એ અંગે શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈએ જાહેર કરેલા નિવેદનની અમને પ્રાપ્ત થયેલી સત્તાવાર નકલ અને લવાદ શ્રી. વૈદો પ્રસિદ્ધ કરેલું જાહેર નિવેદન અત્રે રજૂ કરાયેલ છે. —સં ૦] RASTURBINAL LALBHAI.

PANEOREE PARA, AMERICANAD.

सेपड: ला: २०० 5 - १८४३

મૈનીની તિપિયર્યાં મંત્રે શેઠ કરતુરમાઇ માલમાઇનું નિવેદન પામી વાલા ખાવે માર્યાર્થ સામરાનંદ મને રામચંદ્રસુરી છે મે કરેલો હોખી ત કરારેથી હતો વિદ્યાન મામાર્થ લેખીલ ક્લુલાતનો ઇન્કાર કરતા હોયાથી શેઠ કરતુરમાઇને દુ: મ

મમદાવાદ, મંત્રણવાર

જેનોના તીધી મર્યાના વધુ ગવાયેલા પ્રતન મંગે માજ લપોરે મમદરા ખાસપ્રતિનિધિને શેઠ કસ્તુરભાઇ લાલભાઇ કે જેમો માં મંગે મધ્યશ્ય છે તેમને
મુલાકાત માપતા નીચનું નિવેદન વહાર પાડ્યું છે:—
તીધી મમાં મંગે જેન મામાર્યોના મતલે દી હોવાથી જેનો માં જે કુસંપ્ર
માલી રહયો હતો તેનું નીરાકરલ લદવવદ નુદા નુદા પક્ષો તરકથી મને
કહેવામાં આવતા તા ૧૯, ૪, ૪૨ને સ્વીવારના રોજ આ માર્ય શાગરાન નદ—
સુરી ૧૦૨૭ અને માયાર્થ રામય ન્દ્ર સુરી ૧૦૨૭ને હું મહ્યો અને મેનું નક્કી કર્યું
કે લન્ને પક્ષો માં મંતવ્યો સભાળી નીસ્પ્ય ઉપર મામવા મેક પંચની ની મહુંક
કરવી અને તે પંચ જે નીમુંચ માપે તે નીચુંચને બન્ને પક્ષના માસાર્યો તથા
તેમનો શી વ્ય સમુદાય ક્યુલ રામ દે અને તે પ્રયારે વર્તવા વધારે મેનું નક્કી

ત્યારબાદ પૈય તરો કે પુનાના સુવિધ્યાત પ્રોફેસર કો, પી, શ્રેલ વેદની નો મહુંક કરવામાં સાવી અને વેમની સમક્ષ બન્ને પદ્ધના લેખીન વેમજ મીખીક પુરાવાઓ પાલી વાણા મુકામે માર્ચ માસની તા, પ–દ અને છ નારીમો લે રનુ કરવામાં સાલ્યા તા, છુ રૂ ૪૩ના રોજ પાલી વાણા ; મુકામે બન્નેસાયાયોલ નામે પ્રમાણે લેખીન કરાર કર્યો હતો.

**al 11** 

ं बीबीययनि अप्रै अने वान्तेत्रे : -व्यवसार्व प्रकाराण सामरानान्ह सुरी प्रवर अने राययह्नुरील ने ने जे \*ASTURBUNI LELEHAI

PANNORE'S NAKA. Annedabad.

- ₹--

પુરામો ઉપસ્થીત કર્યા તથા તેના સમયનમાં જે લખ્યું અને ખંડતમાં જે લખ્યું તે કસ્તુરભાઇ શાલભાઇ મારકત હો, પી, અંલ વેદને મોડલી આપવામાં આવેલું તેના ઉપર વિશ્વાર કરી અમો લખ્નેની રખરમાં ચર્યા કરી કરે હો, ખો, એલ વેદ ટેમનો નીલુંગ કસ્તુરમાઇ લાલભાઇ મારફત મોડલી માપે તે સ્પળા ઉપર અમેર લખ્ને તેમજ અમારો સી વ્ય સમુદાય કોઇપલ ખતના પીપીંક અથવા લેખીન ટીકા પ્રચટ કરશે નહિ તે છતાં ને કોઇ કરશે તો તેમ અમારી આગ્રા થઇદર ખતેર કરવામાં આવશે માનેદસામર દ પોતે પાલીનાણા વોજયરામયંદસુરો દ પોતે

ત્યારવાદ ગામાર્થ સાગરાનંદ હુરી પ્રવર્ટમાં તા. ૫ છ, ૪૩ના રોજ એક પહિલા વહાર પાડી અને તેમાં ડો, લેદ તડસ્ય રહ્યા નથી. તેવી માણેષ મુક્યો, અને નણાત્યું કે તેવી ડો, વેદતો યુકાદી તેમને માન્ય તેમ વધનકારક નથી.

ઉ પરની વિગતો ઉપરથી જન જનતા રહેજે સમછ શક્યે કે દોષ કોનો & સેવાભાવે કાર્ય સ્વીકારનાર માનનીય પંચ ઉપર ગમે તેવા માસેપો કરત ન મમકાય તે કેવી મનો દશા બતાવે છે તે સમજવાતું હું સમાજને સોપુ છું મને જણાવતા દુ: ખ થાય છે કે કકત મમત્વને વસ થઇ યતાગ્ર હ વધાતા વિદ્વાળ મામાર્થ પોતાની ક્ષેમીત કળુલત ના કળુલ કરે છે અને મેકળ સન્ળન અને વિદ્વાન પંચ સામે ગમે તેવો પ્રયાર માપરે છે તે યોગ્ય નથી

ડો, પી, મેલ વેદનો યુકાદી સંસ્કૃત લાધામાં મપાયેલી છે તેનો તરનુમો થઇ રહેલી છે જે તૈયાર પત્રેથી સમાજ સમક્ષ મુકીસ

Bandnillihmil

# લવાદ શ્રી પી. એલ. વૈદ્યનું જાહેર નિવેદન.

જૈનાના તિથિ ચર્ચાના ચૂકાદા સામે જાગેલા વંટોળ અંગે લવાદ શ્રી. વૈદ્યના પહેકાર

# ' આક્ષેપા સાચા હાય તા મારી સામે કાયદેસર પગલાં બરાે '

[ 'સેવક 'ના ખાસ પ્રતિનિધિ દ્વારા ]

યુના, તા. ૧૨

જૈનાના તીથી ચર્ચાના પ્રશ્નમાં લવાદ અનેલા, વાડિયા કેલ્લે જના પ્રોફેસર ડા. પી. એલ. વૈદ્યે પાતાના ચૂકાદા જાહેર કર્યા પછી, શ્રી. વૈદ્યની તટસ્થતા સામે લાગતાવળગતા પક્ષા તરફથી જે આક્ષેપા થઈ રહ્યા છે તે સંબંધમાં શ્રી. વૈદ્યનું ધ્યાન ખેંચવામાં આવતાં, તેમણે એક નિવેદન પ્રસિદ્ધ કર્યું છે.

### કાયદેસર પગલાં ભરાે

આ નિવેદનમાં શ્રી. વૈદ્ય જણાવે છે કે તિથી ચર્ચા અંગે, લવાદ તરીકે મેં આપેલા ચૂકાદા સામે, કેટલાક ગુજરાતી અખબારામાં અને હસ્ત પત્રા દ્વારા લાગતા વળગતા પક્ષા તરફથી જે પ્રચાર ચલાવવામાં આવે છે, તે તરફ મારૂં ધાન ખેંચાયું છે. એક લવાદ તરીકે આવા પ્રચાર પર ધ્યાન આપવું, એ કાંઈ મારૂં કામ નથી. તેમજ વિરાધ પદ્મ મને ઉદ્દેશીને આવું કાઈ સાહિત્ય પ્રગટ કરવું પણ ન જોઈએ.

જેઓને આ ચુકાદાથી અસંતોષ થયો છે અને જેઓ આક્ષેપા કરી રહ્યા છે, તેવા પક્ષાને માટે મારી સામે તેઓ જે આક્ષેપા મૂકે છે તે માટે, ૧૯૪૦ના આબૈ'દેશન એક્ટની કલમ ૩૦ (અ) મુજબ પગલાં ભરવાના માર્ગ ખુલ્લો છે.

પણ વિરાધ પક્ષ, અત્યાર સુધી તેા કાયદાની આ કલમ મુજમ પગલાં ભારવામાં નિષ્ફળ થયા છે અને એથી હું એમ માતું છું કે વિરાધ પક્ષ મારી સામે જે આઢ્રોપા કરે છે એ આઢ્રોપા પાયા વિનાના છે.

# મારે વધુ કાંઈ કહેવાનું નથી

આ સંખધમાં શેડ કરતુરભાઈ લાલભાઈએ ગઈ તા. ૨૭ મી ન્નુલાઈના રાજ જે નિવેદન કર્યું છે, તેમાં મારે કાંઈ ઉમેરવાનું રહેતું નથી.

('સેવક' તા. ૧૩–૧૧–૧૯૪૩ માંથી સાભાર.)

### પરિશિષ્ટ 🕃

[ તિથિપ્રશ્ને આવેલા પ્રામાણિક નિર્ણય પાતાને અનુકૂળ ન હાવાથી જ, તે નિર્ણયને અધા-માણિક દરાવવા અનેક બનાવડી પૂરાવા ઉભા કરીને પ્રચારવામાં આવેલા. " મુંબઈ સમાચાર "ના તા. ૧૬–૫–૪૫, શનિવારના અંકમાં શ્રી વિદૃલદાસભાઈએ એ કહેવાતા પૂરાવાએ જીદૃૃૃૃૃૃ હાવાના પડકાર ફેંકેલા, એટલું જ નહિ પણ એ 'એક અતિ ભયંકર કાવતરૂં ' હાવાના આક્ષેપ કરીને, એ આક્ષેપ બદલ પાતાની સામે કાયદેસરના પગલાં ભરવાનું આહ્લાન કરેલું. ખોડા આક્ષેપા કરનારામાંથી કાઈએ પણ એ પડકાર ઝીલવાની હિંમત કરી નથી. –સં ૦ ]

# જૈનાના તીથીચર્ચાના ખહુ ગવાયેલા ઝઘડા.

પ્રમાણીક નીણ યને અપ્રમાણીક ઠરાવવા માટે રચાયકું કાવતું.

# એક જઇન ગ્રહસ્થના સામા પક્ષને પડકાર,

અમદાવાદથી પ્રસીદ્ધ થતા દૈનીકા પહેંકી 'ભારત'ના તા. ૪–૪–૪૫ ના અંકમાં, 'ગુજરાત સમાચાર'ના તા. ૯–૫-૪૫ના અંકમાં અને 'સ'દેશ'ના તા. ૧૪–૫–૪૫ના અંકમાં, જૈન તીથીચર્ચીમાં લવાદી ચુકાદો ઘાલમેલથી મેળવતામાં આવ્યા છે એવા આક્ષેપ કરીને, તે આક્ષેપના સમર્થનમાં કેટલાક પત્રાની સાથે પુ. પરમ શાસનપ્રભાવક, આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વીજયરામચન્દ્રસુરીશ્વરજી મહારાજે લખેલી તરીકે આદ્ ચીડીઓના બ્લોદા પ્રગટ કરાવવામાં આવ્યા છે અને મજકુર ચીડીઓદાસ એવા ખોટો પ્રચાર કરવાતા પ્રયત્ન થયા છે કે–' આચાર્ય વીજયરામચન્દ્રસુરીજીએ મી. વર્ષ્કયનો નીર્યું શ્રી વર્ષદિય સાથે ઘાલમેલ કરીને મેળવ્યા છે."

જે સમયે તીથીયર્ચાની લવાદીની વાત જન્મી, તેના ઘણા વર્ષો પુર્વે પુ. આયાર્થ દેવે લખેલી ચાડાઓમાં કેટલેક સ્થળે ફાવતા ફેરફાર કરી નાંખીને, તે પછીથી જ મજકુર ચીડીઓના બ્લોકો બનાવરાવીને ઉત્તર જણાવેલા પ્રકારે તેની જહેરાત કરાવવામાં આવી છે. માટે પુ. આચાર્યમહારાજે લખેલી તરીકે જાહેર કરાએલી એ ચીડીઓના સંબંધમાં હું ખાત્રીપુર્વક જણાવું છું કે—એ ચીડીઓને જે પ્રકારે જાહેર કરાવવામાં આવી છે, તે પ્રકારની મજકુર ચીડીઓની જાહેરાત એ એક આતી ભય'કર કાવતર છે.

ઉપરના ફકરાઓમાં મેં લખેલા 'અની ભયંકર કાવતરું' એ શબ્દો, મેં મારી જોખમદારીને! પુરેપુરા ખ્યાલ રાખીનેજ લખ્યા છે અને તેથીજ હું હીં મતપુર્વક જણાલું છું કે—મજકુર ચીડીઓની ઉપર જણાવેલા પ્રકારે જાહેરાત કરાવનાર મારી સામે મેં ઉપરના ફકરામાં લખેલા 'અતી ભયંકર કાવતરું' એ શબ્દોની બાબતમાં કાયદેસરનાં પગલાં ભરવામાં મને નેહીસ આપવાજોગા પણ વીલંબ કરે નહી. જો તેમના તરફથી મારી સામે આ બાબતમાં કાયદેસર પગલાં ભરવામાં નહી આવે તો તો જેન અને જૈનેતર સુદ્દા જનતા કશી પણ શંકા વીના ખાત્રીપુત્રક એ વાત માનશે કે—પુ. આચાર્યદેવની લખેલી તરીકે મજકુરે ચીડીઓની જાહેરાત જે પ્રકારે કરવામાં આવી છે, તે પ્રકારની મજકુર ચીડીઓની જાહેરાત એ એક અતી ભયંકર કાવતરંજ છે.

આયી, આચાર્ય મહારાજ શ્રીમત સાગરાન-દસુરીજીએ કરેલા ઉપર જણાવેલા ખાટા અક્ષેપને સાચો કરાવવાના હેતુથી શ્રી જઈન ધર્મ પ્રભાવક સમાજે પુ. આચાર્ય દેવ શ્રીમદ વીજયરામચન્દ્રસુરીજીએ લખેલી તરીકે ઉપર જણાવેલી ચીઠીએની પ્રપંચી જાહેરાત કરાવી છે, એમ હું ખાત્રીપુર્વંક માનું છું અને આથી જાહેર કર્ફ છું.

**અમદાવાદ**— કાળુશાની પાળ, તા. ૨૪-૫-૪૫

વીઠલદાસ માહનલાલ પરીખ.

www.jainelibrary.org

(મુંખર્ક સમાચાર, શનિવાર, તા. ૧૬-૬ ૪૫, પાતે ૮૫ી સાભાર.)

### **પરિશિષ્ઠ ૪**.

[પાતાની એક ભૂલને ભૂલ તરીકે સ્વીકારી લેવા જેટલી જે સરલતા ન હાય, તો એ એક ભૂલને ઢાંકવા ખીછ અનેક ભૂલા કરવાની ક્રજ પડે છે. દુ:ખની વાત છે કે— ભૂલને ભૂલાથી સુધારી શકાતી નથી અને ઢાંકી ય શકાતી નથી. આ સત્ય, કદાગ્રહના કાલાહલમાં સંભળાતું નથી.

તિથિપ્રશ્ને પાતાનું મન્તવ્ય શાસ્ત્રાનુસારી હોવાનું મધ્યરથ સમક્ષ સિદ્ધ કરી શકવામાં મળેલી નિષ્ફળતા પછી, પાતાની ભૂલના નિખાલસ એકરાર કરી લેવાના શાણા અને સરલ માર્ગ તજીને પૂ. આચાર્ય શ્રી સાગરાન દસ્ત્રિજી મહારાજે અને તેઓશ્રીને અનુસરનારા વર્ગે, મધ્યરથ અને તેમના નિર્ણયને અપ્રામાણિક ઠરાવવાના વામમાર્ગ અપનાવ્યા, અસત્યને સત્ય અતાવવા બીજાં અનેક અસત્યાને આમંત્રણ આપ્યું.

તિથિ અંગેના નિર્ણયમાં ગેરરીતિ આચરાયાનું અસત્ય જાહેર કર્યા પછી એના પૂરાવા રૂપે અનેક અનાવટી પત્રા સાચા તરીકે રજૂ કર્યા. તેમાંના કેટલાક શ્રી લક્ષ્મીએ દ હીરજીલાઈએ લખ્યાની રજૂઆત પણ કરાઈ પરંતુ આટલું અધું રક્ષણ આપવા હતાં આખરે અસત્ય પાતાના જ ભારથી તૂટી પડેયું.

પાતાને નામે ચઢાવેલા અનાવટી પત્રા પ્રગટ કરવા અદલ શ્રી લક્ષ્મીચંદભાઈએ જવાઅદારા સામે દાવા માંડતાં, જવાઅદારાને જાહેરમાં દિલગીરી દર્શાવવાના અવસર આવ્યો. ચૂકાદાને અપ્રામાણિક ઠરાવવા જનારા સ્વયં અપ્રામાણિક ઠર્યા, અસત્યની હાર વધુ નામાશીભરી અની, સત્યની જીત વધુ ઉજળી અની. –સં૦]

બનાવટી કહેવાતા પત્રો પ્રગટ કરવા માટે નુકશાનીના દાવા.

જઇન આચાર્યો વચ્ચેના મતલેદ પરથી ઉલાે થયેલા ચકચારલર્યો કેસ.

હાઈ કોર્ડમાં મીં જસ્ટીસ ખ્લેગડન આગળ લખમીચંદ હીરજીએ ચીમનલાલ મંગળદાસ, કાંતીલાલ લખુભાઈ પરીખ અને પંડીત મક્તલાલ જવેરચંદ ગાંધી સામે માંડેલા દાવામાં વાદીએ કઢાવેલ નાેડીસ્ટ. એક માશનની સુનાવણી નીકળી હતી. વાદીએ પેરતાની બદનક્ષી માટે રૂ. ૨૫,૦૦૦ ની નુકશાની મેળવવા મ્યા દાવા માંડ્યો હતો તેમાં વધુમાં એવી માત્રણી કરી હતી કે તેણે લખેલા કહેવાતા બે પત્રો "પર્વ તીથી નીરણ્ય" નામના પ્યુસ્તકમાં મથવા એવીજ જાતના બીજા કોઈ લખાણમાં પ્રગટ કરતાં અડકાવવાનું ઇનજંકશ્વન પ્રતીવાદીએ સામે આપવું.

વાદીએ જણાવ્યું હતું કે માંવત ૧૯૯૨ થી શ્રી વીજયરામચંદ્ર મૂરીશ્વરજી અને શ્રી સાગરાનંદ મૂરીશ્વરજીએ છે જણીતા જઈન આચાર્યો વચ્ચે જઈના પ્રતીત્ર માને છે એવી ક્ષીણ તીથીએ અને વરૂહ તીથીએ સભેધી ઝઘડા ચાલતા હતા. છેવટે અમદાવાદના મીલમાલીક શેડ કસ્તુરભાઈ લાલભાઈએ વચ્ચે પડી એવા તાડ કાઢ્યો કે આ ઝઘડા પુનાના મહાન વીદાન ડેા પી. એલ. વર્ષ્ટની લવાદી ઉપર લઈ જેવા. ડાં વઇદે તપાસ ચલાવી શ્રી વીજય રામચંદ્ર સુરીશ્વરજીના મતની તરફેણમાં ચુકાદો આપ્યા. આથી શ્રી સા મરાનંદના અનુયાયીએ એ એવી દલીલ કરી કે આચારય વીજય રામચંદ્રે અયોગ્ય રીતે ચલાવેલી તરકડી રીતને પરીણામે લવાદે પક્ષપાતા ચુકાદો આપ્યા હતા.

#### કાગળા લખ્યાજ નથી.

વાદીએ વધુમાં જણાવ્યું હતું કે એપ્રીલ ૧૯૪૫ માં પ્રતીવાદીઓએ અમદાવાદના શ્રી. જઇને ધરમ પ્રમાવક સમાજ તરફથી "પરવ તીથી નીરન્નુય " નામનું પુસ્તક પ્રગટ કરયું જેના હેતુ લવાદના યુકાદા નીકપક્ષપાત અને ખરા નહોતો એમ સાબીત કરવાના હતા આ પુસ્તકના હતા એપેન્ડીક્ષમાં વાદીએ તાન ૫-૪-૪૩ અને તાન ૯-૪-૪૩ ને રાજ લખેલા કહેવાતા બે પત્રા પણ છાપવામાં આવ્યા હતા; અને તે સાથે તેના પર ટીકા પણ કરવામાં આવી હતી. વાદીએ આ પત્રા લખ્યાજ ન હોતા અને એ પત્રમાં જણાવેલી બીના વાદીની બદનક્ષી કરનારી હતી.

આ સંજોગા હેડળ વાદીએ રૂ. ૨૫,૦૦૦ ની નુકસાની મેળવવા તથા તે પત્રો અને તેના ઉપરતી ડીકા પ્રગડ કરતાં કે ડીસ્ટ્રીબ્યુડ કરતાં અટકાવવાનું ઇનેજંકશન મેળવવા આ દાવા માંડ્યો હતા. અને દાવાના નીકાલ થતાં સુધી વચગાળનું ઇનેજંકશન મેળવવા વાદીએ આ નાડીસ એક મારાન કઢાવ્યું હતું.

માશનની સુનાવણી વખતે બન્ને પક્ષાની સંમતીથી ના૦ જજે એવા હુકમ કર્યા હતા કે દાવાના નીકાલ થતાં સુધી પ્રતીવાદીએ મજકુર પત્રા પ્રગટ કે ડીસ્ટ્રીબ્યુટ નહીં કરવાની કસુલાત આપે છે.

વાદી તરફથી મેસર્સ મીતે એકેર મંચેર શાહ હીરાલાલની કંપનીની ફરમાસથી મીં કરાણી, પહેલા પ્રતીવાદી તરફથી મીં પી. એસ. બદામી બીજા તરફથી મીં જે. સી. ભટ અને ત્રીજા તરફથી મીં છેમ. એસ. માણેકશાહ હાજર થયા હતા. બધા પ્રતીવાદી એના ધારા શાસ્ત્રીએ મેસર્સ પુર્ણાનંદ એના જસુસાઇની ફરમાશથી હાજર હતા હતા.

(મુંબર્ક સમાચાર, ગુરવાર, તારીખ ૧૧મી ઓક્ટોબર, ૧૯૪૫)

# જૈન પર્વ તીથી નિર્ણુ<sup>°</sup>યના ફ્રેશુગા.

### અમદાવાદના "ભારત" પત્રના તંત્રો સામે લક્ષ્મીચંદ હીરછના કેસમાં થયેલું સમાધાન.

અમદાવાદમાં પ્રગટ થતા ભારત દૈનિક પત્રના તા. ૪-૫-૧૯૪૫ના અકંકમાં કેટલીક વીગતો. ઉપરાંત એ પત્રા જે મુંબઇના શ્રી લ્હમીચંદ હીરજીએ તા. ૫-૪-૧૯૪૩ અને ૯-૪-૧૯૪૩ના લખેલ હોવાનું કહેવામાં આવે છે તે પત્રા તથા તેની નીચે કેટલીક ટીકા પ્રગટ કરવામાં આવી હતી.

એ વાત જાણીતી છે કે તપાગચ્છ સાંઘના બે વિદ્વાન આચાર્યો શ્રીમાન રામચંદ્ર સુરીશ્વર છ તથા શ્રી સાગરાનંદ સુરીશ્વર છ વચ્ચે સંવત ૧૯૯૨ ની સાલશી પર્વાતી સંબંધે મતબેદ હતો. આ મતબેદના અંત આણવા શેઠ કરતુરભાઈ લાલભાઈના પ્રયાસથી બંને આચાર્યોના કેસ પુનાવાલા વિદ્વાન પ્રોફેશર ડા. પી. એલ. વૈદને લવાદ તરીકે સાંપવામાં આવ્યો હતો. તેમણે પોતાના નિર્ણય જાહેર કર્યા બાદ તે નિષ્પક્ષપાતી નથી એમ દસાવવાને શ્રી સાગરાનંદ સુરીશ્વર છના પક્ષકારા તરફથી પ્રયતના કરવામાં આવ્યા હતા અને તેના અંગે એવા આક્ષેપો કરવામાં આવ્યા હતા કે મજકુર શ્રી લક્ષ્મીચંદ હીર્જીએ પ્રોફેશર ડા. વૈદ પાસેથી શ્રીમાન રામચંદ્ર સુરીશ્વર છની તરફેણમાં ચુકાદા મેળવવા પ્રયતના કર્યા હતા. અને તેના સમર્થનમાં ઉપર જણાવેલા બે પત્રોના બ્લોઠા કેટલીક ટીકા સહીત પ્રગટ કરવામાં આવ્યા હતા.

ચ્યા ઉપરથી શ્રી લક્ષ્મીંચં દે પોતાની થયેલી બદનક્ષી બદલ રૂ. ૨૦૦૦ ની નુકશાની મેળવવા મજકુર પત્રના અધીપતી શ્રી નટવરલાલ એન. દેશાઇ ઉપર મુંબઇની વડી અદાલતમાં એક દાર્વા કરેલે. પ્રતાવાદી શ્રી દેશાઇએ બચાવનામુ દાખલ ન કરવાથી એ દાવાની એક તરફી સુનાવણી નામદાર ન્યાયમુર્તા કોયાજી સમક્ષ તા. ૧૬–૪–૪૬ ના રાજ થઈ હતી.

વાદીની જુખાની લીધા ખાદ કોર્ટે વાદીની તરફેલમાં ર. ૩૦૦૦ નુ હુકમનામુ ખર્ચ સ્હીત કરી આપ્યું હતું. તે વખતે વાદી તરફથી તેમના સોલીસીટર મેસર્સ મીનાચેહેર મનચેરશાહ, હીરાલાલ કપનીવાલા, શ્રી પદમશી દામજી ખાનાની કરમાસથી શ્રી. શેવકલાલ કરાણી ખેરીસ્ટર હાજર થયા હતા.

ત્યાર ખાદ પ્રતીવાદીએ એ હુકમનામું રદ કરાવવા એક અરજી અદાલતને કરેલ જેની સુનાવણી નામદાર ન્યાયમુર્તા ચાગલા સમક્ષ તારીખ ૨૫–૧~૪૧ના નીકળેલ તે વખતે ખંને પક્ષોને સાંભળ્યા ખાદ કાર્ટે એક પક્ષી થયેલ હુકમનામુ રદ કરી એવા હુકમ કર્યો હતો કે પ્રતીવાદીએ રૂ. ૩૦૦૦ કાર્ટમાં ડીપાઝીટ તરીક ત્રણ અઠવાડીયામાં ભરવા તેમજ વાદીને ખર્ચ પેટે રૂ. ૪૭૦ ભરવા, અને પાતાનુ ખચાવ નામુ ત્યાર પછી દાખલ કરવું. વાદી તરફથી નામદાર એડવાકેટ જનરલ તથા પ્રતીવાદી તરફથી મી૦ અમીન બેરીસ્ટર હાજર થયા હતા.

આ હુકમ થયા પછી પ્રતીવાદી વાદીને મળીને દાવાની ધરમેળ પતાવટ કરી છે. જેને પરીણામે. તેમણે એવું કછુલ્યું છે કે મજકુર એ પત્રાના તૈયાર બ્લોકા તથા મેટર જાહેર ખબર તરીકે પ્રગટ કરવા અમદાવાદના "જૈન ધર્મ પ્રભાવક સમાજ "ના પ્રમુખ શ્રી ચીમનલાલ મ'ગળદાસે તેઓને આપેલ. ઉપરાંત રુ. ૫૦૦ દાવાના ખર્ચ તરીકે તેમને વાદીને આપ્યા છે તથા પાતાના ભારત પત્રના એ. માં કામાં વાદીએ નક્કી કરી આપેલ દીલગીરી જાહેર કરતા ખુલાસાના પત્ર પ્રગટ કરવા પ્રતીવાદીએ : અહિંધરી આપી છે. એ ખુલાસાના પત્ર બીજા કોઈ પણ પત્રામાં પ્રગટ કરવાના વાદીને અધીકાર છે. "ભારત " દૈનીક પત્રના તંત્રીએ કરેલ ખુલાસા નીચે મુજબ છે:-

### પવેલીથી ચુકાદાની જહેરાતના ખુલાસા

અમારા "ભારત " દૈનિક પત્રના તાર ૪--૫-૪૫ ના અંકમાં જૈન પર્વ તીથી નીર્ણય અંગેની જે નહેર ખબર પ્રસિદ્ધ થઈ હતી તેમાં જૈન આચાર્યો શ્રી વિજય રામચંદ્ર સુરીશ્વરજી તથા આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદ સુરીશ્વરજી વચ્ચે પહેલ મતભેદ તથા યુનાવાલા હા. પી. એલ. વૈદે તે સંખધમાં આપેલ સુકાદાને લગતી જાહેરાતમાં તા. ૫-૪-૪૩ તથા તા. ૯-૪-૪૩ ના શ્રી શૃંહ લદ્ધમીચંદ હીરજીના બે પત્રોના તૈયાર ખ્લાદા પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવ્યા હતા. એ પત્રો મુંખઈ વાળા શ્રી શૃંહ લદ્ધમીચંદ હીરજીએ લખેલ હોવાનું અમારી એાફીસને જણાવવામાં આવ્યું હતું તે હપરથી શ્રી શૃંહ લદ્ધમીચંદ હીરજીને પોતાની થયેલી ખદનક્ષી ખદલ નુકશાની વસુલ કરવા એક દાવા નંખર ૩૫ સને ૧૯૪૬ના મુંખઈની વડી અદલતમાં અમારા ઉપર કરેલ.

ઉપર જણાવેલ એ પત્રોના ખ્લાકા તથા મેટર જાહેર ખબર તરીકે પ્રસીહ કરવા માટે અમદાવાદના " જૈન ધર્મ પ્રભાવક સમાજ "ના પ્રમુખ શ્રી. શેઠ ચીમનલાલ મંગળદાસ તરફ થી અમને સોંપવામાં આવેલા.

આ સંખુધી શ્રી. શેઠ લક્ષ્મીચંદ હીરજી જણાવે છે કે તેમણે તે પત્રો લખ્યા નથી અને એ પત્રો ખનાવડી છે. અને તેમના આ ખુલાસા ન માનવાને અમારી પાસે ક્રાંઈ આધાર નથી.

અમા આ જ હેરાત અંગે સ્પષ્ટતા કરીએ છીએ કે અમો જૈન નથી અમારે જૈન ધર્મ કે તેમની પર્વતાથી ચર્ચા સાથે નીરખત નથી. અમો શ્રી શેઠ લહ્નમીચંદ હીરજીની સાથે આ અગાઉ કદી સંખંધમાં આવ્યા નથી અને અમો વચ્ચે કોઈ વર્ઠમનસ્ય નથી.

અમો ખુલાસો કરીએ છીએ કે શ્રી શેઠ લક્ષ્મીઇ દ હીરજની લાગણી દુખાવવાના અમારા ઈસદો લેશમાત્ર હતાજ નહી અને આજે પણ નથી, જેથી જો એ જહેરાતથી તેમની લાગણી દુખાઈ હાય તો અમો તે માટે દીલગીર છીએ.

(સહી) એ**ન. એન. દેશઇ.** તંત્રી ('ભારત') મુંબઇ, તા<sub>વ</sub> ૨૭–૬–૪૬. (મુંબઇ સમાચાર, શનિવાર, તારીખ કઠી જુલાઇ ૧૯૪૬)

# હાઇકાેંદ્રેમાં ચાલતા જૈન બદનક્ષી કેસમાં સમાધાન.

#### પ્રતીવાદીઓ મે દેખાડેલી દીલગીરી.

મુંબઈ હાઈકાર્ટમાં મીરુ જસ્ટીસ ભગવતીએ જઈન કેમને સબાંધ ધરાવતા ત્રણ કેસોના નીકાલ કર્યો છે. એ ત્રણે કેસા લહ્યમાંચંદ હીરજીએ ચીમનલાલ મંગળદાસ અને બીજાએ પાનાચંદ રૂપચંદ ઝવેરી અને માતીચંદ દીપચંદ શાહ સામે બદનક્ષીના આક્ષેપા મુક્ય નુકશાની મેળવવા માટે માંડ્યા હતા.

અના ત્રણે કેસો એકજ પ્રકારની વીગતો ઉપરથી ઉભા થયા છે. જઇન કાેમમાં ખેવગે છે. એક પક્ષના વડા વિજય રામચંદ્ર સુરેશ્વરજી છે અને વાદી તે પંચના છે. બીજા પક્ષના વડા સગરાનંદ્ર

80

સુરેધરજી છે કે જે વર્ગના પ્રતિવાદીએ છે. હીન્દુ પંચાંયતી તીથીએકના ''હ્રય'' અને 'વર્ક્ધી'' નક્કી કરવાની ભાભતમાં તેમની વચ્ચે ઝઘડા ચાલે છે અને એ ઝવડાના નીર્ણય ઉપર જીકી જીકી ધારમીક ક્રીયાએક કરવાના સ્માધાર રહેલા છે.

અમદાવાદના મીલ માલીક શેંક કરતુરભાઈ લાલકાઈ જાો જઈન હેવાયી તેમણે એક પદ્માને સલાહ આપી કે તેમના તરફથી પસંદ કરવામાં આવે તે લાહને આ ઝવડા સોંપોા. તે પ્રમાણે ખેઉ પક્ષો કસુલ થયા અને શેંક કરતુરભાઈ એ પુનાના જાણીના એ.રીઅન્ટેલીસ્ટડા. પી. એલ. વઈકને લવાદ તરીકે નીમ્યા.

ડા. વઇદિયે વીજય રામચંદ્ર સુરીધરજીના વરગની તરફેચુમાં એવાર્ડ અપ્યો કે જે વરગના વાદી છે. 'પરવ તીચી નીરચ્ય' નામનું એક પુસ્તક પ્રતીયાદીએ એ પ્રયત કર્યું છે કે જેમાં તેમણે એવા આસ્ત્રેપ મુક્યો છે કે વાદીયા વરગની તરફેચમાં એવારડ અપ્યા માટે વાદીએ ડાે. વઇઘ ઉપર લાગવગ ચલાવી હતી. અને તે હેતુ માટે વાદીએ લખેલા કહેવાતા કેટલાક પત્રે પત્રુ પ્રતીવાદીઓએ તે પુસ્તકમાં પ્રયટ કરયા હતા.

વાદીનું કહેલું એવું હતું કે તેણે એ પત્રા લખ્યાજ નધી તેમજ લગાદના સુકાલ માટે કાંઈ પણ લાગવળ વાપરી નથી. પ્રતીવાદી ત્રોએ અ! પુસ્તક પ્રયટ કર્યથી વાદીની આપણને નુકવાન પુષ્યું હતું અને તેથી પ્રતીવાદી બેરએ નુકશાની તરીકે ફાંગ્ર ૧૫૦૦૦ ની ૨કમ આપવી.

નારુ જજ આગળ આ દાવાની સુનાવણી કેટલેલ્ક વખત ચાલ્યા પછી પક્ષકારા સમજીની ઉપર આવ્યા હતા.

વાદીએ ના. ક્રોર્ટ અડગળ સેડગંદ ઉપર કરેલાં સ્ટેટમેન્ટ ઉપરથી પ્રતીયાદી બાએ તકરારી સ્ટેટમેંટો પ્રેગટ કરવા માટે પેડાની દીકબીડી દર્શાહી હતી વાદીએ સાગંદ ઉપર એમ જહાવ્યું હતું કે એવાર્ડની ભાગતમાં તે ડેડ. વર્કદર પાસે કદી ગયા હતા નહીં તેમજ 'પર્યતીથી નીરચ્ય' નામના પુસ્તકમાં પ્રગટ કરવામાં આવેલા પત્તો લખ્યા હતા નહીં. આ ઉપરથી પ્રતીવાદી બેડએ વાદીનું સ્ટેટમેંટ સ્વીકાર્યું હતું અને તકરારી લખાચ ખાવે પત્તો માટે દીલપીડી દર્શાહી હતો. મજકુર દીલપીડી "મુંબર્ડ સમાચાર"માં પ્રગટ કરવાને પ્રતીવાદી મા કસુલ થયા હતા.

( મુખઈ સમાયાર, શુક્રવાર, તા. ૨૪–૬–૮૯ )

#### ખપ્રર.

ભાઈ લક્ષ્મીયંદ હીરજીએ સાગત ઉપર કોર્ડને જ શાવ્યું કે પર્ય તીયી તીર્શ્યુંયની ચાપડીમાં પરીડીજ છતા પાના ૭૭-૭૮ ઉપર પ્રેમટ કરેલા કાગમાં એમણે લખ્યા કે લખાવ્યા નથી. ભાઈ લક્ષ્મીચંદે કેર્ડને સામંદ ઉપર વધુ જણાવ્યું કે તેઓ હેલ્ વર્ધદયને મત્યા નથી. એ અમે માન્ય રાખીએ છીએ અને એ કામમાં ઉપર પર્યતીયી તીર્શ્યમાં કરેલી અમારી એમની ઉપરની ડીકા અમે ખેંચી લઈએ છીએ. એ ડીકા અમે મુમનીપકાયી કરી હતી છતાં એ ડીકાયી ભાઈ લક્ષ્મીયંદનું દીલ દુભાયું છે તે માટે અમે દીલગીર છીએ.

સહી ચીમનલાલ મંગલદાસ, સહી કાન્તીલાલ લખ્ડભાઇ પરીખ, સહી પ' મફતલાલ ઝવેરચંદ, ગાંધી.

(હરરહ)

(મુંબર્ધ સમાચાર, શુક્લાર, તા. ૨૪–૬–૪૯)

## નાેટીસ.

ભાઈ લક્ષ્મીચંદ હીરજીએ સોગન ઉપર કોર્ટને જણાવ્યું કે તેઓએ તાર્ ર૧-૯-૪૫ન અંકમાં નીર્દેષ કરેલા તારુ પ-૪-૪૩ના પત્ર લખ્યા કે લખાવ્યા નથી, તેમજ તેમના ધણીયાણીના તેમાં નીર્દેષ કરેલા તારુ ૧૪ને મુધવારના પત્ર તેમના ધણીયાણીએ લખ્યા કે લખાવ્યા નથી, એ અમે માન્ય રાખીએ છીએ. તે અંકમાં પ્રસીદ્ધ થયેલા જનકના પત્ર અમે શુભનીષ્ટાથી અપ્યા હતા હતા તે પત્રના પ્રકાશનથી ભાઈ લદ્વનીચંદનું દીલ દુભાયું છે તે માટે અમે દીલગીર છીએ.

શા. માતીચ'દ દીપચ'દની સુઈ

દઃ પાતે. (૯૩૩૬)

તા૦ ૨૧-૬-૪૯.

( મુંખર્ધ સમાચાર, શુક્રવાર, તા. ૧-૭-૪૯)

#### નાેટીસ

ભાઈ લદ્દમીંચંદ હીરજીએ સાગન ઉપર કોર્ટને જ્હાું કે શ્રી સીદ્ધ ચક્ર માસીકના તાર ૧૭–૯–૧૯૪૫ના અંકમાં "શા. લદ્દમીચંદ હેરજી ઘેલાભાઈને ૨૫૦૮ ચેતવણી" એ મથાળા નીચે પ્રગટ શ્રુએલા લેખમાં નીદે કરેલા તારુ ૫–૪–૪૩ તથા તારુ ૯–૪–૪૩ના કાગળા એમણે લખ્યા કે લખાવ્યા નથી તથા તારુ ૧૪ અુધવારના નીદે કરેલા પત્ર તેમની ધણીઆણી બાઈ લદ્દમીએ લખ્યો કે લખાવ્યા નથી, એ અમે માન્ય રાખીએ છીએ અને એ લેખમાં કરેલી સવે ટીકાએ પાછી ખેંચી લઈએ છીએ. એ લેખ અમે શુલની કાથી પ્રગટ કર્યો હતા હતાં એથી લાઈ લદ્દમીચંદનું દીલ દુખાયું છે તે માટે અમે દીલગીર છીએ.

પાનાથંદ રૂપચંદ જવેરી.

તા૦ ૨૧-૧-૪૯

( ६३३५ )

( મુંબર્ધ સમાચાર, શુક્રવાર, તા. ૧–૭–૪૯ )

#### પરિશિષ્ટ પ

[ કસોડીની પ્રામાશિકતા અંગે કથીરની કાયમી કરિયાદ હાય એમાં નવાઈ નથી. પાતાની કાંચન તરીકેની પ્રસિદ્ધિમાં કસોડીના અંતરાય આડે આવે, તે કારણે કથીરના રાષ, કાંચન જેટલા જ, કસોડીની સામે પણ રહે એ સ્વાલાવિક છે.

પૃ. શ્રી સાગરજ મહારાજની આખતમાંય આવું જ ખનવા પામ્યું છે. પાતાની અશાસ્ત્રીય માન્યતાના સફળ પ્રતિકાર કરનારા તરીકે પૃ. શ્રી રામચંદ્રસ્ર્રીશ્વરજ મહારાજની સાથે સાથે મધ્યસ્થ ઉપર પણ તેઓશ્રીના રાષ વરસ્યા છે. ચૂકાદા પાતાને અનુકૂળ ન આવવાથી જ "શાસનપ્રેમી ભાઈઓને સવેળાની ચેતવણી "ના નામે, ખરેખર તા ' કવેળાના ઉશ્કેરાટ ' ફેલાવીને વાતાવરસ્યુ દ્વિત અનાવવાના પ્રયાસ કરતાં, જ્યારે તેઓશ્રીએ ત્રીજ " ચેતવણી "માં " મુંબઇ સમાચાર "ના અધિપતિ શ્રી કાપડિયાને વચ્ચે ઘસડી લાવવાના પેતરા અજમાવ્યા, ત્યારે ચોંકી ઉઠેલા શ્રી કાપડિયાએ તા. ૯–૧૨–૪૪ શનિવારના ' મુંબઇ સમાચાર 'માં વિસ્તૃત ખૂલાસા અઢાર પાડીને શાસનપ્રેમી ભાઈ એતને સાચા

અર્થમાં સવેળાની ચેતવણી આપી કે-પૃ. શ્રી સાગરજી મહારાજ ગમે તે વાતને ગમે તેટલી હઠે વિકૃત કરી શકે છે! -માંગ]

પૂ. આ. શ્રી સાગરાન દસૂરી ધરજીએ બહાર પાડેલી પત્રિકા.

# શાસનપ્રેમી લાઈ એાને સવેળાની ચેતવણી.

— નં. ૩. —

તિશ્વિ ભાભતમાં પંચાવન પ્રશ્નોના ઉત્તરા લઇને, સ્હામાના ઉત્તરા આપવાની "તા" લખી આપનાર વૈદ્યના વિમર્શની વખતે સર્વ જિલ્લિતમેવાસ્તિ એમ કહીને નિર્ત્તરપહ્યું સ્વીકારનાર, તેમજ શાસ્ત્રોને જુકાં અપ્રમાણિક માનીને પણ કળુલ કરેલ લખાણ્યી વિપરીત ચાલતાર એવા શ્રીરામન્તી ટાળીના ધોરી શેડ જ્વાભાઇના સ્નેહી, 'સું બઇ સમાચાર 'ના અધિપતિ શેડ સારાભજીએ નીચેની શરતા રામવિજય પાસેથી સહી સાથે લઇ આવવાની ક્ષુલાતને ઘણાં અઠવાડીઆં થઇ ગયાં હતાં તેના અમલ શ્રયો નથી તેથી તમાને આ શરતા જણાવાય છે.

**શાત ન**ે. ૧.-( વૈદ્યના લખાણમાં આવેલા ) શાસ્ત્રાભાસ શબ્દના અર્થ "શાસ્ત્ર નુઠુાં" એમ ઠેરે તા ( અપ્રમાણિકપજી એમાં આવી જાય ) મ્હારે પ્રાયક્રિત્ત લેવું.

**શરત નં. ૨.** – પુનાના વૈદ્યતે ફેાડ્યામાં હું કે મારા પક્ષના ક્રોઈપણ જો કારણ કે સહાયક ઠે**રે** તો મ્હારે પ્રાયશ્ચિત્ત લેવું.

તા. કઃ- તે શરતાની ચીટ્ટી રામના હસ્તાક્ષરની આવ્યા પછી શકે સોરાખજીને મ્હારૂં વક્તવ્ય જણાવવાનું રાખેલું હતું તે નીચે મુજબ છે:---

- ૧. ઉપરની બે શરતાે સાળીત ન થાય અને વૈદ્ય સમંધમાં 'તે કુટથો ' એમ નિર્હે'તુક કહેવાયું ઠરે તાે મારે મિચ્છામિદુક્કડં (પ્રાયશ્ચિત) દેવાે. પરંતુ તેમાં નીચેતા શરતાે થયા જો∮એ.
  - અ અસલ મુસદ્દા પ્રમાણે વૈદ્ય વર્તે લ છે.
  - **જા** માપેલા શાસ્ત્રપાઠોનું સમાલોચન તે લેખમાં **ચ**યું છે.
  - જ લેખ માકલવામાં વિધિની વિપરીતતા **થઈ નથી**.
  - ई તે લેખમાં આવેલા પ્રયોગા અને કહેલી હકીકતા આદિને અંગેના આક્ષેપાના પરિહાર વૈદે કરવા.
  - उ ૩–૬–૪૩ ની પહેલાં પાલીતાણાથી 'સેવક'યેપર ઉપર આવેલા તારતું સંતોષકારક સમાધાન આપલું.
  - ऊ भेरहन सभाराभने। ता. १०-६ ने। तार अने वैद्यने। ता. २२-६ ना तार वगेरेतुं सभाधान करवं.
  - ऋ પુનાના લખાણને કહુલ કરીને એ પ્રમાણે આડમ ચૌદશના ક્ષયે સધ્તમી તેરસને મ્યાર્ડમ ચૌદશ માની નથી તેતું રામ૦ એ પ્રાયક્ષિત લેવું.
- ૨. ઉત્તરા દેવાની ના પાડવાને લીધે આ પ્રકરણ થઍલું હોવાથી તિથિતા નિર્ણયને અંગે તેમની માફક પપ પ્રશ્ન મારા તરફથી થાય, પછી ૨૬–૧૩–૬–૩ ને ૧ એમ સહી સાથે લેખિત પ્રશ્નો અનુક્રમે પરસ્પરના થાય અને તે બધું મેટર સંધમાં જહેર કરાય. જેથી સત્યના ખપી જીવા સાચે માર્ગે આવે.

( શાસ્ત્ર અને તેને અનુસરતી પરંપરા પ્રમાણે પર્વ કે પર્યાત'તર પર્રીતિથિની હાનિવૃદ્ધિએ પૂર્વ કે પૂર્વાનન્તર અપર્વ તિથિની હાનિવૃદ્ધિ થાય છે એ વાત કોઇપણ ધર્મિ'લ્ટે કહ્યુલ કર્યો વિના ચાલે તેમ નથી અને તે આધારે આ વખતે ચોદશ મંગલવારે અને પૂત્રમ સુધવારે થશે.)

મુંબર્ધ Surve Vijay Press, Bombay 3.

ચ્યાન **દસા**ગરના ધર્મલાલા.

# પૂ. આ. શ્રી રામચન્દ્રસૂરીશ્વરજી માના ઉપરાજા પત્રિકાના અનુસંધાનમાં 'મુ'બઇસમાચાર'ના અધિપતિ શેઠ સારાબજી પાલનજી કાપડીઆ ઉપરના પત્રા

શ્રી જ્ઞાનમંદિર, મનસુખભાઇ શેડની પાેળ

भ्भमदावाद भागशर शुह १४-१५,

સં. ૨૦૦૧, સુધ

ં લિ. વિજય રામચંદ્ર<del>ય</del>િ

્મુંબઇ સમાચાર'ના અધિપતિ શેઠ સોરાબજ જોગ,

ધર્મલાભ સાથે જણાવવાનું કે–આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીની સહીધી 'શાસનપ્રેયી ભાઇ ઓને સ્ત્રેળાની ચેતવણી નં.૩' એવા મથાળાથી એક પત્રિકા કેટલાક દિવસા પહેલાં પ્રગટ થઈ છે, જે આ સાથે છે.

હક્ત પત્રિકા મળી, ત્યારે એમ ધારેલું કે-તમારા તરફથી એ બાબતમાં ખુલાસા પ્રગટ થશે. આથી આજ સુધી રાહ જોઈ, પણ તમારા તરફથી મજકુર પત્રિકાની બાબતમાં કાઈ પણ પ્રકારના ખુલામા મુંબઈ સમાચાર'માં પ્રગટ થયેલા જોવામાં આવ્યા નહિ, એ કારણે જ આ પત્ર લખ્યા છે.

અત્યાર સુધીમાં તમે મને કદી પણ મત્યા નથી તેમજ તિથિચર્ચાને અંગે પણ તમે કાંઈ પૂછાવ્યું કે જશાવ્યું નથી. મજકુર પત્રિકાના પ્રચારથી અત્રે અને બહારગામ ઘણી ગેરસમજ ફેલાતી હોવાના સમાચારો મત્યા છે. આ કારણે પણ, એ વિધે તમારે વ્યાજમી ખુલાસો જાહેર કરવા જોઈએ.

માતું છું કે–આ પત્રતે: ઉત્તર બનતી ત્વરાએ લખશે. તમારા ઉત્તર આવ્યા પછીથી, જરૂર જણાશે તો, જાહેર જનતા જોગ મારું નિવેદન પણ તમને માકલી આપવાની ઇચ્છા છે.

આત્માના સાચા કલ્યાણના સાચા માર્ગ પ્રયત્નશીલ બના, એજ એક શુભાભિલાયા સાથે વિરમું છું. દા.પોતે. શેઠ શ્રી સારાબજ પાલનજ કાપડીઆના પૂ. આચાય<sup>લ્</sup>દેવ**મી**ના પત્રના જવાબ.

# The Bombay Samachar, Ltd.

Telephone No. 22937.

Telegrams:-"SAMACHAR", BOMBAY.

ELPHINSTONE CIRCLE, FORT, BONBAY, J.

di 7-92.88

पुष्ठिय आयार्थि मि विषयराभ्याः स्रेरीण, तमारा अत्र अध्या छ. आयार्थि मा आवां हसाअरे अपिसमा अवाक व आपवा अवा अमारा धरेशा स्त प्रेत तमारा प्र उपरथा भामभ पेंड छ उ का पित्रमेशा स्माप्ता अरेसममृती देशाय है केरिंग स्माप्ता अरेसममृती देशाय है केरिंग स्माप्ता आपवा शिवाय क्षेत्र मिर्टी भाग रेसा वद्या अनता उत्तावक काज्ये अवाज अराह इरवामां आवश

سيطيده

સ્તીરાન ૧૯ કા પા 1941 અમાધિયાત "મુબઇ રામાબા રે"

આવારીય લગ્નનામને દર્ભની છે? આ ગાનમેં દિર અનસખભાઈ રોહના ખોબ, આમદાવાદ પૃ. આ. શ્રી સાગરાન દસ્રિજીની પત્રિકા સંબંધમાં શ્રી સારાબજી પાલનજી કાપડીઓના ' મુંબઇ સમાચાર 'માં પ્રગટ થયેલા ખૂલાસા.

# "શાસનપ્રેમી ભાઇએાને સવેળાની ચેતવણી"

આચાર્ય શ્રી આનંદસાગરજએ બહાર પાડેલી પત્રિકા જૈન સમાજમાં ગેરસમજ ફેલાવનારી અને સત્યથી વેગળી છે.

"શાસનપ્રેમી ભાઈઓને સવેળાની ચેતવણી" "નં. ૩" એવી એક પત્રિકા આચાય'શ્રી આન'દસાગરજીએ હાલમાં ખહાર પાડી છે, તે જૈન સમાજમાં ગેરસમજ ફેલાવનારી અને સત્યથી વેગળા છે. તેમાં એવું દેખાડવાના પ્રયત્ન કરવામાં આવ્યો છે કે "રામ ઢાળીના ધારી શેઠ જીવાભાઈના સ્ત્રેહી, "મુંબઈ સમાચાર"ના અધિપતિ શેઠ સોરાબજીએ નીચેની શરતો રામવિજય પાસેથી સહી સાથે લઈ આવરાની કખૂલાતને ઘણાં અઠવાડિયાં થઈ ગયાં છતાં તેના અમલ થયા નથી, તેથી તમાને આ શરતો જુણાવાય છે." તે પછી પત્રિકામાં શરતો આપવામાં આવી છે જે નીચે મુજબ છે:—

શસ્ત નં. ૧-( વૈદ્યના લખાણમાં આવેલા ) શાસ્ત્રાભાસ શબ્દના અર્થ " શાસ્ત્ર જૂફાં " એમ કરે તા (અપ્રમાણિકપણું એમાં આવી જાય) મ્હારે પ્રાયશ્વિત લેવું.

**શરત ન'. ર-પુ**તાના વૈદ્યતે ફોડવામાં હું કે મ્હારા પક્ષના ક્રોઈ પણ જો કારણ કે સહાયક ડેરે તો મહારે પ્રાયક્ષિત લેવ'.

પત્રિકામાં જણાવેલી આ વિગતો સત્યથી વેગળી છે એમ અમને ભારે દુઃખ સાથે જણાવવાની કરજ પડે છે. આ કહેવાતી શરતો અમાએ રજ્ કરી નથી તેમજ તે શરતો ઉપર આચાર્ય શ્રી વિજય-રામચંદ્રસૂરિજીની સહી લાવી આપવાની કાંઈ પણ કખૂલાત અમાએ આપી નથી. અમાએ તિથિ પ્રશ્નના સંબંધમાં પુનાના પ્રેાં વૈદ્યે લવાદ તરીકે આપેલા ચુકાદા વિષે જે ઝઘડા ઉત્પન્ન થયા છે તેના સંબંધમાં સમાધાન કરવા આચાર્ય શ્રી આને દસાગરજીને તેમની સાથેની એક ખાનગી મુલાકાતમાં વિનંતિ કરી હતી અને એ સમાધાન કેવી રીતે થઈ શકે તે માટે એક સચના રજ્ કરી હતી. તેના જવા-બમાં આચાર્ય શ્રીએ ઉપલી શરતા અમારી આગળ રજૂ કરી હતી. એટલે આ શરતા અમારા તરફની નહિ પરન્તુ આચાર્ય શ્રી આનંદસાગરજી તરફની છે. એ સંબંધી અમારા ખૂલસો નીચે મુજબ છે:—

આગમોહારક આચાર્ય શ્રી. આનં દસાગરજી ચાતુર્માસ માટે મુખઇ આવ્યા પછી અમારા એક જૈત મિત્ર ભાઈ વાડીલાલ જેઠાલાલ શાહે અમને એવી સૂચના કરી હતી કે, અમારે આવા એક પ્રખર અને વિદ્વાન જૈન આચાર્યની મુલાકાત પત્રકાર તરીકે લેવી જોઈએ. જૈનામાં આજ વર્ષાથી જે ઝઘડાએ! ચાલે છે અને તેમાં સાધુએ! સભ્યતા અને વિવેકની મર્યાદા બાજી મુકી જે ભાગ ભજવી રહ્યા છે તે વિવે અમને થાડોક અનુભવ હોવાથી પ્રથમમાં અમાએ આ વિનંતિના સ્વીકાર કર્યા નહોતો. પરંતુ શ્રી. વાડીલાલે વાર વાર વિનંતિ કરવાથી અને આચાર્ય શ્રી સાગરાનં દજી અમારી મુલાકાત માટે ઇચ્જિ રાખી રહ્યા છે એમ જ્યારે અમને શ્રી વાડીલાલની વાતચીત ઉપરથી લાગ્યું ત્યારે અમાએ આવા એક મહાન વિદ્વાન આચાર્યની મુલાકાત કરવા યાગ્ય દિવસ અને વખત મુકરર કરવા ભાઈ વાડીલાલને

વિનંતિ કરી હતી અને તે મુજબ ગત નવેમ્યર મહિનાના એક શનિવારે અમાએ ગાેડીજીના ઉપાશ્રયમાં શ્રી સાગરાન દજીની મુલાકાત સાંજના સમયે લઈ તેમની સાથે તિથિ અને લવાદના ચુકાદા વિષે ચર્ચા કરી હતી.

આ મુલાકાત ગાહેવવામાં આવી તે પૂર્વ અમારા મિત્ર શેઠ જીવતલાલ પ્રતાપસી સાથે તિથિ ઝઘડાના સંખંધમાં અનેક વાર વાતચીત થઈ હતી. એ વાતચીત ઉપરથી અમને એમ લાગ્યું હતું કે લવાદના ચુકાદા વિષે જે ગંભીર આક્ષેપો શ્રી સાગરાનં દજી અને તેમના પક્ષકારા તરફથી કરવામાં આવે છે, તેના સંખંધમાં અમુક મુદ્દાઓ ઉભા કરી તે એક તટસ્થ અને જૈનેતર હોય એવા વિદ્વાન અને ન્યાયના અનુભતીને લવાદા માટે સાંપવામાં આવે તો આ ઝઘડાનું સમાધાન શક્ય ખની શકે. શેઠ જીવાલાઇ એ અમને એવા સ્થવા કરી હતી કે, એ વિષે "મુંખઈ સમાચાર"માં લેખા લખવામાં આવે તો તેની જૈન સમાજ ઉપર અને સાધુસંઘ ઉપર સારી અસર થવાના સંભવ છે. શેઠ જીવાલાઇ એ એવા લવાદ તરીકે મુંખઈની હાઈ કોર્ટના માજે જડજ મી. ખમનજ જમશેદજી અરદેશર વાડીઆનું નામ અમને સ્યુવ્યું હતું. તેમણે અમને જણાવ્યું હતું કે શ્રી સાગરાનંદજી આ સ્થવા કખૂલ રાખે તો હું શ્રી વિજયરામયંદ્રસૃરિજી પાસે જઈ એ સ્થવા મુજબ વર્તવા તેમને સમજવી શકીશ. જે નામ તેમણે સ્યુવ્યું હતું તેના આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદજી સ્વીકાર ન કરી શકે તો વયાવદ અને ધર્માનુરાગી પંડિત માલવિયાજી યા બીજ કાઈ પણ વિદ્યાનનું નામ "મુંબઈ સમાચાર"માં સ્થવવા તેમણે અમને જણાવ્યું હતું હતું હતું.

આ વાતચીત થઈ ગયા પછી ઘણા દિવસે શ્રી. વાડીલાલ અમને મળ્યા હતા અને આચાર્ય શ્રી આનં દસાગરજની મુલાકાત લેવા અમને જ્યારે કરીવાર તેઓએ આગ્રહ કર્યો ત્યારે શેઠ જવાબાઈએ કરેલી મૃચના મુજબ અમુક દરખારત શ્રી સાગરાનં દજી આગળ રજૂ કરવા અમાએ નિર્ણય કર્યો. એ મુજબ અમેએ શ્રી. વાડીલાલને જણાવ્યું હતું કે, શ્રી સાગરાનં દજીની અમારી મુલાકાત તદ્દન ખાનગી રાખવામાં આવે તોજ અમે મુલાકાત લઈ શકીએ અને અમારી મુલાકાત વેળા આચાર્યશ્રી સિવાય ખીજું કોઈ હાજર ન રહે. મિત્ર વાડીલાલે તે મુજબ વ્યવસ્થા કરી આપી હતી.

શ્રી. સાગરાન દેજીને પ્રથમ વંદન કરી તેમના સરખા વિદાન, માનનીય, વધાવહ અને જૈન શાસ્ત્રોના પ્રખર અભ્યાસી મુનિરાજની મુલાકાત કરવાને અમને આજે શુલ અવસર મહ્યો છે તે માટે અમે આચાર્ય શ્રીના ઉપકારી છીએ એમ જણાવી તે પછી તુરતજ અમોએ સ્પષ્ટ રીતે જણાવ્યું હતું કે, હું આજે "મું ખર્ક સમાચાર"ના તંત્રી તરીકે નહિ અથવા એ પત્રના પ્રતિનિધિ તરીકે નહિ પણ એક સુદ્ર પરંતુ તટસ્થ વ્યક્તિ તરીકે તિથિચર્યા અને શ્રી. વૈદ્યના સુકાદા વિષે એક મુચના રજ્ કરવા માગું છું, જે જો આપશ્રી સ્વીકારશા તે! આજે જૈન સમાજમાં જે ઝઘડાએ! ચાલે છે તેના અંત આવી જશે અને સમાજમાં એક પત્રના, સુલેહ અને શાંતિ સ્થપાશે અને તેમ થવાથી સમાજની ઉત્નિતિ માટે અનેક કાર્યો યોજી શકાશે.

તે પછી મૂળ મુદ્દા ઉપર આવતાં અમાએ જણાવ્યું હતું કે આપ એમ કહેા છો કે, હવાદ શ્રી. વૈદ્યને લાંચ–રૂશ્વતથી ફાેડી નાખી શ્રી વિજયરામચંદ્રમૃશ્ચિએ જે ચુકાદો મેળવ્યા છે તેના આપશ્રી સ્વીકાર કરી શકતા નથી.

શ્રી સાગરાન દેજીએ તુરત જ જવાય આપ્યા કે **લાંચ રશ્વતના આક્ષેપ તેઓએ કર્યો જ નથી.** તેના ઉત્તરમાં અમેરએ જણાવ્યું કે, તમોએ નથી કર્યો પરંતુ તમારા સંપાતના સાધુઓએ **અ**તે..

તમારા પક્ષકારાએ કર્યો છે એટલુંજ નહિ પરંતુ અનેક પત્રિકાએ કારા તે પ્રસિદ્ધ થયા છે.

શ્રી સાગરાન દજીએ જણાવ્યું કે, લાંચ-રૂશ્વત અપાઇ પણ હોય પરંતુ તે અમે પુરવાર કરી શકતા નથી પરંતુ એટલું તો અમે પુરવાર કરી શકોએ છીએ કે, લવાદ શ્રી. વૈદ્ય ઉપર ખહારની લાગવગ ચલાવી હાલના ચુકાદો અપ્રમાણિકપણે મેળવવામાં આવ્યો છે. તેના અમારી પાસે અને બીજ સાધુએ પાસે અનેક પુરાવાઓ છે.

એ પછી આચાર્ય શ્રી આનં દસાગર છએ આ ચુકાદાની તેમની દિષ્ટિએ જે ગંભીર ખામીઓ છે તે વિષે બહુજ કડક અને રક્ષ ટીકા કરી હતી. ખાસ કરીને તેમાં વાપરવામાં આવેલા "શાસ્ત્રાભાસ " શબ્દ માટે જૈનોનાં જે શાસ્ત્રો પૂજ્ય છે અને જેને સલળા જૈના ધર્મ પુરતકા તરીકે માને છે તેને માટે "શાસ્ત્રાભાસ" એક વચનમાં નહીં પરંતુ બહુવચનમાં એટલે માત્ર એક જ શાસ્ત્ર માટે નહીં પરંતુ એક કરતાં વધુ શાસ્ત્રો માટે વાપરવામાં આવ્યો છે. જૈનોનાં જે પૂજ્ય શાસ્ત્રો છે તે તો માત્ર શાસ્ત્રાન ભાસ રજ્ કરે છે એવા શ્રી. વૈદ્યના અભિપ્રાયના આચાય બ્રી વિજયરામચંદ્રમ્રિએ સ્વીકાર કરી અવાર પાપ કર્યું છે અને એવા સાધુતે ઉધાલ પાડવા એ અમાર્લ કર્લાવ્ય છે.

આચાર્ય શ્રી તરફના સલળા માન સાથે અમાએ જણાવ્યું કે અમારી જે મૂળ સૂચના છે તેની સાથે શાસાર્થ અને લવાદના નિર્ણય યા નિર્ણય કરવાની પદ્ધતિ વિગેરે આપે રજૂ કરેલા અનેક મુદ્દાઓ સાથે કંઈ પણ સંઅંધ નથી. અમારી મૂળ સચના માત્ર એક જ મુદ્દા ઉપર રચાઈ છે અને તે એ છે કે લવાદ ઉપર બહારની લાગવગ યા દબાણ અયોગ્ય ચલાવવામાં આવ્યું છે કે નહિ ! જો ચલાવવામાં આવ્યું હોય તો તે કોના તરફથી ચલાવવામાં આવ્યું છે ! એ મુદ્દા ઉપર તટસ્થ ત્રીજી વ્યક્તિ પાસે અને પફ્ફે નિર્ણય માંગવા. બ'ને પક્ષે આ નવા લવાદ પાસે મીખિક અને લેખિત જીબાનીએ રજૂ કરવી.

જો આપશ્રી અને આપના પક્ષકારા બહારની લાગવગ પૂરવાર કરી આપો તા આચાર્ય શ્રી વિજયનામચંદ્રમૂરિ અને તેમના પક્ષકારા શ્રી વૈદ્યના આખો ચુકાદો તેમને સ્વીકાર્ય નથી એમ શુદ્ધ મુદ્ધિથી જાહેર કરે એમ અમને જણાવવામાં આવ્યું છે એટલે શ્રી. વૈદ્યના ચુકાદાના ગુણદોષમાં ઉતસ્વાની કાંઈ પણ જરૂર રહેતી નથી. લાંચરૂરવત યા અયાગ્ય લાગવગ પૂરવાર થાય એટલે આખેડ ચુકાદોજ કલિપ્ટ દેરે છે.

આ પ્રસાગે આચાર્યશ્રીએ એક મોટું પરખીડિયું અમારી આગળ રજૂ કરીને તે ઉપરના હસ્તાક્ષદ શેક છવતલાલના છે કે નહિ એવા પ્રશ્ન પૂછ્યો હતા અને તેના જવાબમાં અમેરએ અમારી અશક્તિ જાહેર કરી હતી.

આચાર્ય શ્રીએ તે પછી શ્રી. વૈદ્યના ચુકાદામાંથી અમુક અમુક ભાગા વિસ્તીર્ણ રીતે સંસ્કૃતમાં વાંચી તેના અર્થી સમજાવી તે વિષે દોષારાપણ કર્યું હતું. એ વેળા આચાર્ય શ્રી અત્યંત ગંબીરાઇથી પાતાને થયેલા દુઃખની લાગણી ત્યકત કરતા હતા. આ દુઃખની લાગણી તેમનું મુખાર્વિ દકહી આપતી હતી.

ઘણા વાદવિવાદ પછી અમાંએ તટસ્થ લવાદ તરીકે મી. અમનજ જમશેદજી અરદેશર વાડીઆતું નામ મુચ્ય્યું હતું. આચાર્યશ્રીએ એ વ્યક્તિ કે કોઈ પણ વ્યક્તિ આ પ્રશ્નો નિર્ણય કરી શકે એમ માનવા પ્રથમ તો ના પાડી હતી. મી. વાડીયા હાઈ કોર્ટના માજી જડજ છે, તેઓ મુંખઇ યુનિવર્સિટિના વાઈસ ચાન્સેલર છે, ગર્ભાશ્રીમ તે છે, એટલે લાંચરૂશ્વત અને લાગવગથી પર છે એમ અમોએ આચાર્યશ્રીની ખાતરી કરી આપવા જણાવ્યું હતું.

છેવટે આચાર્યાર્થશ્રીએ બે મુદ્દા ઉપર લવાદી ઉપર જઇ શકાય એવે। સ્વીકાર ≈માડકતરી રીતે કર્યો. ૪૧ હતે. પણ તેમાં તેમ શે શાસ્ત્રાર્થના મુદ્દાને પ્રવાશપદ આપ્યું હતું અને અપોગ્ય લાગાગના મુદ્દાને મૌશ્યું લેખ્યો હતાં અને એક મુખ્ય શરત એ કરી હતી કે એ બન્ને મુદ્દા પુરવાર કરી આપવામાં આવે તો આચાર્ય શ્રી વિજયરામચંદ્રમૂરિએ બન્ને મુદ્દા માટે પ્રાયશ્ચિત-જૈન સમાજ સમસ કરતું જોઈએ. આ શરતે જ લવાદી ઉપર જવાના પ્રશ્ન ઉપર વિચાર ચલાવવા તેમ શે જણાવ્યું હતું. તેમ શે સ્પષ્ટ ખુલાસો કર્યો કે જ્યાં સુધી એ બન્ને મુદ્દા પર લવાદી ઉપર જવા માટે અને બન્ને મુદ્દા તેમની વિરૂદ્ધમાં ચુકવવામાં આવે તે તે માટે પ્રાયશ્ચિત કરવા માટે આચાર્ય વિજયરામચંદ્રમારિની લેખિત સંમતિ તમે મારી આગળ રજ્યૂ કરા નહીં ત્યાં સુધી હું તમારી સૂચના વિચાર કરવા માટે મારા મનમાં પણ લઇ શકે નહીં.

અમાએ પ્રશ્ન કર્યો કે, જો ખન્તે મુદ્દાના સુકાદો તમારી વિરુદ્ધ જાય તા શું ?

જવાબ-હું પ્રાયક્ષિત કરીશ પરંતુ જ્યાં સુધી આચાર્ય રામયંદ્રસૂરિની લેખિત સંમતિ મારી સમક્ષ રજુ નહીં થાય ત્યાં સુધી હું તમારી કાઈ પણ દરખાસ્ત ઉપર વિચાર માત્ર પણ કરી શકું નહિ.

જો લવાદના નિર્ણય તેમના વિરુદ્ધ આવે તો આચાર્ય શ્રી પ્રાયક્ષિત કરવા તૈયાર છે એટલું જ માત્ર જણાવ્યું હતું પરંતુ તે સંબંધી તેમણે કાંઈ પણ શરતા કરી હતી નહીં. પરંતુ એ શરતા તેમણે પોતાની પત્રિકામાં જાહેર કરી છે. આ તેમના ન્યાય પણ એકપટ્સી છે. રામવિજયજી કાંઈ પણ શરત વગર પ્રાયક્ષિત્ત કરે, જયારે આચાર્ય બીએ દશ શરતા રજ્યૂ કરી છે તે શરતાનું પાલન થાય તા જ તેઓ પ્રાયક્ષિત્ત કરે.

લવાદનામાં માટે જે ખે શરતો આચાર્યં શ્રી આનંદસાગર છે પોતાની પત્રિકામાં જાહેર કરી છે તે શરતો અમાએ રજી કરી હોય એ શે ભાસ તેમના લખાલ્યી થાય છે; પશુ ખરી વસ્તુ એ છે કે એ બન્ને શરતો ઉત્તર જશાવ્યું છે તેમ આચાર્ય શ્રી બે રજૂ કરી હતી અને કાંઈ પશું ગેરસમજી તી ન થાય તે માટે તેમણે એક કાગળની નાની કાપત્રી ઉપર અમને તે જ વેળા લખાની હતી. એ કાપત્રી અમારી પાસે હજી પણ મોજૂદ છે અને તે નીચે મુજબ છે:

આચાર્યશ્રી જ્યારે એ શરતો લખાવતા હતા તારે અનાએ તેની શરૂઆત નીચે મુજબ સૂચની હતી :—

- (૧) લવાદનું અપ્રમાણિકપશ્ચું...
- આચાર્યશ્રીએ એ શબ્દો સ્વીકારવા ના પાડી. તેમની ભાષામાં નીચે મુજબ શરતા લખાવી હતીઃ—
- ૧. શાસ્ત્રાથ શબ્દના સ્વીકાર માટે પ્રાયશ્ચિત.
- ર. લવાદના અપ્રમાણિકપણા માટે હું કે મારા પક્ષના કાેઇ પણ મનુષ્ય કારણભૂત કે સલાહકારક હાેય તા પ્રાયશ્ચિત કરવું.

આ ઉપરથી વાયકવર્ષ જોઈ શકશે કે, આ બે શરતા જે રૂપમાં પત્રિકામાં રજ્ થઇ છે તે અમારા તરફની હતી નહી. એ બન્ને શરતાનું સૂચન અને તેની ભાષારચના આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદજીની છે, તે છતાં તેમણે એ શરતા અમે રજ્ય કરી હોય અને તે ઉપર આચાર્ય શ્રી વિજયરામચંદ્રસૂરિજીની લેખિત સંમતિ લાવી આપવાની અમાએ કબ્રુલાત આપી હોય એમ જૈન સમાજને દેખાડવા તેમણે પાતાની પત્રિકામાં પ્રયત્ન કર્યો છે અને તેટલા માટે જ આ લંખાણ ખુલાસો કરવાની અમને દુ:ખદાયક ફરજ પડી છે.

આયાર શ્રી આનં દસાગર સાથે આશરે એક કલાક સુધી વાટાઘાટ થઇ હતી તે ઉપરથી અમારી ખાતરી થઇ હતી કે, તેઓ સમાધાન કરવાની ઇચ્છા ધરાવતા હતા નહિ. વિતં હાવાદ અને કદાગ્રહ તેમનાં વચનામાં સ્થળે સ્થળે દિવ્યાચર થયા હતા. તેમણે જે શરતા કરી હતી તેમાંની પ્રાયશ્ચિત્તની શરત અવહેવારૂ હતી એમ અમાએ તેમને તુરત જ જણાવી દીધું હતું. પ્રાયશ્ચિત્ત કરવું કે નહિં તે વ્યક્તિગત પ્રશ્ન છે. જો આચાર્ય શ્રી વિજયરામચંદ્ર- મુરિજને એમ લાગે કે, શ્રી. વૈદ્યના નિર્ણય સ્વીકારી લેવામાં તેમણે ઉતાવળ કરી છે યા હલ કરી છે તા પ્રાયશ્ચિત્ત કરવું એ તેમના ધર્મ છે. પરંતુ સમાધાનતું ક્ષેત્ર તૈયાર કરવા માટે એવા શરતને પ્રથમ પંક્તિની અગત્યતા આપવી એ સમાધાનના માર્ગમાં આવ્યીલી ઉભી કરવા સમાન છે. અમાએ વિદ્યાન આચાર્ય શ્રીતે તુરત જ જણાવી દીધું હતું કે આ શરતોએ સમાધાન થવું અશક્ય છે કારણ કે આચાર્ય વિજયરામચંદ્રસરિજી એ શરતના સ્વીકાર કરે એમ અમા માની શકતા નથી. એટલે આ શરતો ઉપર લેખિત સંમતિ લાવી આપવાની અમાએ કબુલાત આપી હતી એમ જે જણાવવામાં આવે છે તે વાત સસર્થી વેગળી છે.

અહીં અમારી વાટાઘાટ સમા<sup>ર</sup>ત થઇ હતી. થાડા દિવસ પછી અમને જ્યારે શેડ જીવાભાઇ તે મળવાની તક મળી ત્યારે અમારે આચાર્યશ્રી સાગરાનંદજી સાથે જે વાતચીત થઇ હતી તે વિષે તેમને વારેફ કર્યા હતા કે, આ રીતે સમાધાન થવું દેવળ અશક્ય છે અને તેટલા માટે આચાર્યશ્રી રામવિજયજીને મળીને સમજાવવાના પ્રયત્ન કરવા ફાક્ટ છે. આવી સમાધાનના અમારા પ્રયત્નોના અહીં જ અકાળ મત આવ્યા.

અમારે એકજ છેવડના ખુલાસા કરવા જરૂરી છે. સમાધાન માટે અમાએ જે સૂચના કરી હતી, તેવી કાઈ સૂચના અમને આચાર્ય શ્રી વિજયરામચંદ્રસૃરિજી તરફથી મળી હતી નહિત

આચાર્યાં બ્રી વિજયરામચંદ્રમૃરિતે અમે આજ સુધી કોર્દપણ રથળે મળ્યા તથી. સમાધાન માટે તેમના તરફથી અમતે કાંઈ પણ સૂચના મળી હતી નહિ. આ સૂચના અમારા મનમાં શેક જીવતલાલ પ્રતાપસી અને બીજા અનેક જૈન મિત્રા સાથે થયેલી વાતચીતમાંથી જન્મ પામી હતી.

આ ખુલાસા પ્રગટ કરવાના હેતુ વિદ્વાન આચાર્યશ્રી આતંદસાગરજી સાથે વાદવિવાદમાં હતર-વાના નથી. તેમ કરવાની અમારી જરાએ ઈન્ઝા પણ નથી. જો આચાર્ય શ્રીએ પત્રિકા પ્રગટ કરી ન હોત અને તેમાં અમને અંગત રીતે સંબોધીને થયેલી વાતચીતને વિકૃત સ્વરૂપ આપ્યું ન હોત તો આ ખુલાસા સૂર્યની રાશની જોઇ શક્યો ન હોત. ખાનગી મુલાકાતમાં થયેલી વાતચીતને પ્રસિદ્ધિ આપવામાં આચાર્ય શ્રીએ યાગ્ય કર્યું છે એમ કહી શકાય નહિ. સારાબજ પા. કાપડીઆ.

[ઉપર છાપેલા સારાખજી પા. કાપડિયાના ખુલાસાના સંદર્ભમાં જ નીચે અપાતા કેટલાક પત્રા જોઈ લેવા અને એ જેયા પછી ક્રીથી શ્રી કાપડિયાના ઉપરના ખૂલાસા વાંચવા ભલામણ છે. નીચે આપેલા પત્રા, પ્. શ્રી સાગરજી મહારાજે શ્રી કાપડિયાને આપેલી મુલાકાતની પહેલાનાં છે. તેમાં પ્રથમ પત્ર પ. પ્. રવ. આ. શ્રી ક્ષમાભદ્રસ્રીધરજી મહારાજાએ પ. પ્. મુનિરાજ શ્રી મુક્તિવજયજી મહારાજ સાહેખ ( હાલમાં પ. પ્. આ. શ્રી મુક્તિચન્દ્રસ્રીશ્વરજી મહારાજ ) ઉપર લખેલા છે. લવાદી ચુકાદા પછી લગભગ એક

વર્ષે લખાયેલા એ નિર્દોષ પત્રને પ્. શ્રી સાગરજ મહારાજે પેતે પ્રચારેલા જૂ દૃાચુંને જવાડવા ખાતર કેટલી હઠે વિકૃત કરી નાંખ્યા છે, તે તેઓશ્રીએ શ્રી વૈદ્યને લખેલા પત્ર ઉપરથી સમજ શકાય છે. લવાદ અને લવાદી નિર્ણયની વિરુદ્ધમાં જે બેજવાબદારીભરી આક્ષેપાત્મક ઝું ત્રેશ અમુક વર્ગ તરફથી ચલાવાઈ રહી હતી, તેના પ્રતિકારની આખતમાં શ્રી વૈદ્ય અને શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈ લાલભાઈની ઉદાસીનતા અંગે સ્વ. પ્. આ. શ્રી ક્ષમાભદ્ર-સૂરીશ્વરજી મહારાજએ વ્યક્ત કરેલી જિજ્ઞાસાને, પૂ. શ્રી સાગરજી મહારાજની તાફાની કલ્યનાશક્તિએ 'કારસ્તાન 'માં ફેરવી નાંખી છે! 'મુંબઈના ' શેઠ અને 'નગદ નાભુંના લાભ ' જાણે કે હવામાંથી ઉમા થયા છે! શ્રી વૈદ્યના લખ્ટાચાર પ્રવાર કરવાનું ગળ અહારનું કામ આ પત્રને સોંપવામાં આવ્યું છે!

આશ્ચર્ય એ વાતનું થાય છે કે-શ્રી વૈદ્ય 'નગઢ નાલાં ' મેળવ્યાનું અને પોતાની પાસે તેના પ્રાવા હોવાનું ખુદ શ્રી વૈદ્યને લખી નાંખવાની હિંમત ધરાવનારા પ્ શ્રી સાગરજી મહારાજે, શ્રી કાપડિયા સમક્ષ "વૈદ્યે લાંચ લીધી હાય તાય એના પ્રાવા નથી" અને "આવા આશ્રેપ મેં કર્યા નથી"—આવી વાત કરવા જેટલી લાયારી શા માટે અનુભવી હશે ! —સં૦]

પૂ. આચાર્ય શ્રી વિજયક્ષમાલદ્રસૂરિજી મહારાજે પૂ. મુનિરાજ શ્રી મુક્તિ-વિજયજી મ. ઉપર લખેલ પત્ર.

Kasturbhai Amarchand

Amar nivas Tekri,

Cambay\_\_\_\_194

પાલીતાણા

શાંતિભુવન કા. શુ. ૧૧ વિનયાદિ ગુણ યુક્ત મુનિરાજ શ્રી મુક્તિવિજયજી યાગ, અતુવ દનાદિ.

લાસવિ. અને મુનિ લક્ષ્મીવિ.તી તત્તાજી યાત્રા આતંદથી ચાલે છે. બધાને યાત્રામાં સંભારીએ છે.

વિ. રાજકાેડથી એા≃છવ જોક આવેલ કેટલાક શ્રાવતા દારા જાર્યું છે જે નિર્ણયકાર વૈદ્યાતમને મધ્યા હતા. તા શી વાતચીત થઈ. તયા તે એકદમ નિશ્રેષ્ટ કેમ ખેતી રહ્યા છે. શેડ કેમ ડવાઈ ગયા છે તે વિગતવાર જસાવશા.

પંત્યાસજ આદિતે અતુવંદનાદિ જણાવશા.

વિજય ક્ષમાભદ ('પર્વાતિથિ નિર્જુય' પરિશિષ્ટ નં ૬, પૃ.ે૮૪)

# ઉપરાજા પત્રને ઉદ્દેશને પૂ. આ. શ્રી સાગરાન દસ્. મહારાજે ડા. પી. એલ. વૈદ્યને લખેલા પત્ર.

ડા. પી. એસ. વૈદ્ય યાગ્ય **ધ**ર્મલાભા•

પૂન!.

- તટસ્થતા લુટચાના અધ્યુપ તમારી ઉપર થયા હતા તેને આજ વર્ષ થવા આવ્યું છે છતાં પણ તમાએ કરીયાદ કરી નથી.
- **ા.** કાર્તિક, પાેષ અતે ફાગણતા પત્રાતા ખુલાસાતી તક તમેરએ ખાેઈ છે.
- ા મુન્હાહિત કાર્ય કરતારી ઢોળીયાંતા તમા એક છેા એમ જાકેર થવા છતાં તેના ખુલાસા કે માફી માઢે નવપારી આવ્યા નથી.

નાટ—આ સર્વેની નાંધ લેશા.

શ્રી. રામવિજયજી પક્ષના એક આચાર્ય તેમના કથતને અનુસરીને પાલીતાણાથી મુંબઇ લખેલ એક કામળ હાય આત્રો છે–તેમાં તમેહએ મુંબ√ના શેઠ દ્રારા જે નગદ લાભ મેળ⊃યા છે એના બદલામાં તમે⊩ને નિશ્રેષ્ટ રહેવા માટે અને શેઠને ડઘાઈ જવા માટે એકલં બો આપેલા છે.

નાટ--મા વસ્તુ પણ જાહેર કરવામાં આવશે તેની પણ નોંધ લેવી.

તા. ક. તમારી લવાદ તરીકની અયોગ્યતા, જૈનસાસ્ત્ર, જ્યોતિષ, ચંડાયુચ<sup>\*</sup>ડુ આદિના વિરાધ વિગેરે જાહેરમાં ચર્ચારા તેની પણ તેાંધ લેવી.

રવાના— ગાડીછ જૈન ઉપાશ્રય કે. પાયધુની પા. નં. ક મુખાઇ આન-દસાગર દઃ પાતે.

('પર્વતિથિ નિર્ણય' પરિશિષ્ટ નં. ૫ પૃ. ૫૧)

# <u>યરિશિષ્ટ ૬.</u>

[ કાંચન કસોટીને આવકારે છે. કથીરની એ હિંમત નથી. સત્યના આગ્રહી અને કદાગ્રહીની વચ્ચે આવે! જ તફાવત છે. સત્યને! આગ્રહી પોતાના મતની ચેઃગ્ય રીતની: પરીક્ષા માટે સદા તત્પર હેાય છે. કદાગ્રહી પરીક્ષા માત્રને પાખંડ ગણે છે.

વિ. સં. ૧૯૯૯ની સાલમાં લવાદ સમક્ષ ખૂખ જ સખળ અને સફળ રીતે શાસ્ત્રીય સત્ય પોતાને પક્ષે હેાવાનું પ્રવાર થઈ ગયું હેાવા છતાં, વિ. સં. ૨૦૦૭માં, ન્યાયાં- લેાનિધિ પૂન્યપાદ સ્વ. આચાર્યભગવંત શ્રીમદ્ વિજયાનંદસૂરીશ્વરછ (આત્મારામછ) મહા- રાજ્યના ગુણાનુવાદના પ્રસંગ પામીને, અમદાવાદમાં પરમ શાસનપ્રભાવક પૂન્યપાદ આચાર્ય દેવ શ્રીમદ્ વિજયરામચંદ્રસૂરીશ્વરછ મહારાજાએ તિથિ અંગે, કાઈ પણ યાગ્ય રીતે અને યાગ્ય ત્યક્તિ સાથે, ગમે ત્યારે પણ, પાતાની ચર્ચા- વિચારણા કરવાની તત્પરતા જાહેર કરી હતી. તિથિવિષયક વિવાદની ઐતિહાસિક અને શાસ્ત્રીય ભૂમિકા સમજાવવા સાથે એના ઉકેલ માટેના વ્યવહાર ઉપાયા પણ તેઓ શ્રીમદે, પાતાના સંપૂર્ણ સહકારની ખાતરી આપવાપૂર્વ ક દર્શાવ્યા હતા. પૂન્યશ્રીના તે મનનીય પ્રવચનના સારભૂત અવતરણમાંથી તિથિપ્રશ્નને સ્પર્શાનું વૃક્તવ્ય શ્રી "જેન પ્રવચન "ના સૌજન્યથી અત્રે પ્રગટ કરવામાં આવે છે. -મંગ્રે (તિથિદિન અને પર્વારાધન સંખાધી મન્તવ્યલેદને અંગ્રેની કેટલીક વાતો.

આજના વ્યાખ્યાનના સમય તા પૂરા થઈ જવા આવ્યા છે, પરનુતુ આજે આપણે એક આરાધક રક્ષક અને પ્રંભાવક મહાપુરૂષની વાત કરવાને ખેઠા છીએ, એટલે વર્ત માનમાં જે એક શાસ્ત્રીય વાત વધુ વિવાદારપદ ખનેલી ગણાય છે, તેને અંગે પણ વાત કરી લઈએ. વળી એ વાત સાથે આ મહાપુરુષના પણ સંખંધ છે. તિથિદિન અને પર્વારાધન સંબંધી મન્તવ્યભેદને લગતી એ વાત છે. કેટલાકોન' કહેવું એમ થાય છે કે-' આ પ્રશ્નનું જો છેલ્લું નિરાકરણ આવી જાય, તે! શ્રીસંધમાં, ખાસ કરીતે સાધસમાજમાં એકતા સ્થપાઈ જાય અને એમ થાય તાે જે કેટલાક કામા એકતાથી કરવાની જરૂર છે, તે કામા એકતાથી થઇ શકે. ' જે સમયે આ મન્તવ્યભેદ આટલાં વિશદ નહોતા બન્યા. તે સમયે કેટલી એકતા હતી અને શાસનના કઢાકડીના પ્રશ્નોમાં પણ બધાએ સાથે રહીને કેટલું કર્યું હતું ને કેટલ' નહોતું કર્યું, એ અમે જાણીએ છીએ અને તમારાથી પણ પ્રાયઃ એ વાત સાવ અજાણી નહિ હોય. આજે આ પ્રશ્નનું નિરાકરણ આવી જવા પામે તો ય, કેવી એકતા સધાશે અને બધા સાથે રહીને શં કરશે, એ વિષે કાંઈ કહેવાના અર્થ નથી. આમ છતાં ય, આ પ્રશ્નતું વહેલામાં વહેલી તકે વ્યાજબી નિરાકરણ સૌને માટે આવી જતું હોય, તો અમે તેમાં અમારાથી ખનતા બધા જ સાથ આપવાને તૈયાર છીએ. આ પ્રશ્નને અંગે સૌ સત્યને સમજે, સત્યને સ્ત્રીકારે અને સત્યને આચરનારા બને, એવા પ્રકારના સમાધાનની ઇચ્છા તેા અમને, આજે સમાધાનની વાતા કરનારાઓના કરતાં દશ ગુણી છે એમ નહિ, સાે ગુણી છે એમ નહિ, હજાર ગુણી છે એમેય નહિ, પણ સર્વગુણી છે. શ્રીસંઘમાં વિક્ષેપ ઉભા રહે, એવું અમે કદી પણ ઈચ્છવું નથી. અમે તા આ પ્રશ્નને અંગેના ય વિક્ષેપ દૂર થાય તા સારૂં, એ દર્ષિથી આ પ્રશ્નના નિર્ણય લાવવાના પ્રયત્નમાં પૂરેપૂરા સાથ આપેલા અતે નિર્ણય આવી પણ ગયેલા છે.

#### ૧૯૫૨, ૧૯૬૧, ૧૯૮૯ અને ૧૯૯૨ માં.

તિથિતી ક્ષય-વૃદ્ધિ આવે ત્યારે કેમ કરવું, એ અંગે આપણા પૂર્વના મહાપુરૂષોના ગ્રન્થામાં ઘણા સ્પષ્ટ ખુલાસાએક છે. પણ વચલા કાળમાં કેટલીક ગેરસમજો ફેલાવા પામી અને એથી ગેરરીતિએક પણ ચાલવા માંડી. એમાં જે મહાપુરૂવની આપણે આજે વાંતા કરી, તે મહાપુરૂષ જે સાલમાં કાલધર્મને પામ્યા, તે સંવત્ ૧૯૫૨ માં સંવત્સરીની તિથિના દિવસને અંગેના પ્રશ્ન ઉભો થવા પામ્યા હતા. તે સમયે શાસ્ત્રાનુસારી રીતિને સાચવવાના સુયશ જેમ આ સ્વર્ગસ્થ મહાપુરૂષને કાળ જાય છે. તેમ તે સમયે અને તે પછીથી પણ શાસ્ત્રાતુસારી રીતિને સાચવવાના સુયશ અત્રે વિરાજમાન શ્રીસ ધરથવિર, ્વયાવૃદ્ધ આચાર્યદેવ શ્રીમદ વિજયસિદ્ધિસ્ટરીધરજી મહારાજને કાળે પણ જાય છે. સંવત્ ૧૯૫૨ માં અત્પણા સમાજતે સર્વાતમતે માન્ય ચંડાશુર્વંડ પંચાંગમાં ભાદરવા શદ પાંચમતા ક્ષય અવ્યો. એ વખતે ભરૂચના સુત્રાવક અનુપયંદમાઈ, કે જેઓ તે સમયે એક પીઠ સુત્રાવક ગણાતા હતા. જેમની સંઘમાં તત્ત્વવેત્તા તરીકેની ખ્યાતિ હતી, જેમણે અનેક તાત્ત્વિક પ્રશ્નોના અનેકોને ખુલાસાઓ આપેલા જે ગ્રાંથ રૂપે પ્રગાડ થઈ ગયેલ છે અને જેમનું વચન ખાતે ત્યાં સુધી સાધુઓ પણ ઉત્યાપતા નહિ, દ્રમ કે-એ જે વાત કહે તે માનવા જે શ જ વાત કહે, એવી છાય હતી, તેમણે ભાદરવા શુદ પાંચમના ક્ષતતા સંખ'ધમાં શ્રી મ્માત્મારામછ મહારાજતે પૂછાવ્યું. એ કાળમાં શ્રી સ્માત્મારામછ મહારાજ એવા અહ્યતમુખ્ય હતા કે-શાસ્ત્રીય ભાગતામાં જયારે પૂછવું પડે, ત્યારે સત્રાવક અનુપચંદભાઈ શ્રી આત્મા-રામછ મહારાજને પૂછાવતા હતા. શ્રી આત્મારામછ મહારાજે ભાદરવા શદ પાંચમના ક્ષય માન્ય રાખવામાં સંમતિ જુણાવી. ખીજા પણ ખુલુયતાએ ચાથ-પાંચમ એક દિવસે જ ગણી ભાદરવા શદ ગ્રાથ ઉદ્દયતિથિના દિવસે જ સંવત્સરી કરવી એમ જણાવેલું. મૂળ તા સ'વત્સરી ભાદરવા શુદ પાંચમની હતી. પણ યુગપ્રધાન અનાયાર્યભાગવાન શ્રીમત્ કાલિકસ્ટ્રીક્ષરજી મહારાજાયી સંવત્સદીની તિથિ તરીકે ભાદરવા શુક ચોથ પ્રવર્તી. એ વખતે ભાદરવા શુક પાંચમ અને ચામાસીની ત્રણ પૂનમા, એ મહાપવેડ ગણાતાં, પુખ્ખા તા પહેલેથી જ ચૌરશે હતી. અચાર્યભગવાન શ્રીમત કાલિકમુરી ધરજી મહારાજ યુગપ્રધાત હોઈ તે, તેઓ શ્રીએ, સંયોગવશાત પણ શાસ્ત્રતે આંખ સામે રાખી તે, સંવત્સરી ભાદરવા શુક ્રચાર્ચ કરી, ક્રાઈ કહેશે કે–' કારણે ચોથ કરી, પણ પછી પાંચમે કેમ ન ફેરવાય ? ' પણ શાસ્ત્રનું વિધાન એવું છે કુ-ચે થે એક વાર કર્યા પછીથી પાંચમે સંવત્સરી થાય જ નહિ. એક પણ તિથિ આગળ તા જવાય જ નહિ. ખૂદ યુગપ્રધાન પશ્, તે પછીથી ચોથની પાંચમ કરી શકે નહિ. જો એક વાર ચાથે સંવત્સરી કર્યા પછી પાંચમે સંવત્સરી થઈ શકતી હોત, તો આચાર્યભગવાન શ્રીમત્ કાલિકપ્રરીશ્વરજી મહારાજ્ય સંવત્સરીની તિથિ તરીકે ચાથને પ્રવર્તાવત નહિ; પરન્તુ શાસ્ત્રના નિયમને ભાધ આવતા હોવાથી અને જે કોઈ આગળ જાય તે વિરાધનાના પાપના ભાગીદાર થાય તેમ હોવાથી, ત્યારથી ચાથે સંવતસરી નિયત થઈ. શાસ્ત્રના નિયમને અળાધિત રાખવાને માટે ચાય કાયમ રાખી. એટલે સંવત્સરીને લગતા ૫૦-૭૦ દિવસોના નિયમને જાળવવાને માટે ચામાસી પૂનમે થતી હતી તે ચૌદરો નિયત કરી. ત્યારથી ત્રણ ચામાસીમાં ૫૫૫ીના સમાવેશ પણ થઇ ગયા. અંચલ ગચ્છાદિને કેટલાક વખત થયા ? એ કાંઈ સા બસા વર્ષાયા જ પડેલા ભેદો નથી. એમાં કેટલીક વાર મહિનાફેર પ્રજ્રુસણ આવે છે તે ? આવા મોટો ફેર કેમ ટાળી શકાયા નહિ ? જ્યારે જૈન પંચાંગા હતાં, ત્યારે પાય અને આષાઢ માસ સિવાયના મહિનાએ વધતા નહિ, પણ જૈત પ'સાંગના વિચ્છેદ થતાં લોકિક **પંચાંગને** ્સ્વીકારવું પડ્યું અને એથી લૌકિક પંચાંગમાં આવતા બે બ્રાવણ, બે ભાદરવા આદિના સ્વીકાર કરવા વ્યક્યો. જ્યારે ખે શ્રાવણ કે ખે ભાદરવા મહિતા અમાવે છે, ત્યારે ૫૦ દિવસોને બદલે ૮૦ દિવસોએ

આપણે સંવત્સરી કરીએ છીએ. આસા અગર કાર્ત્તિક મહિના એ હોય તા સંવત્સરીથી ૯૦ ના ખદલે ૧૦૦ હિવસે ચામાસી આવે અને આપણે તેય માનીએ છીએ. આમ શાસ્ત્રે માસની ક્ષય-વૃદ્ધિને અંગે કરેલા નિયમને જાળવવાને માટે ૩૦ દહાડાને પણ આપણે નકામા ગણી કાઢીએ છીએ અને જ્યારે तिथिनी वृद्धि आवे त्यारे ओक दिवस नक्षमे। न ग्राया शक्ष्य-वृद्धिने अंगेनी के शक्षिय नियम માસને અગે લાગુ પડે છે, તે જ નિયમ તિથિને અગે પણ લાગુ પડે છે. માસની ક્ષય–વૃદ્ધિને માટે નિયમ જાદા અને તિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિને માટે નિયમ જાદો, એવું શાસ્ત્રમાં ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારન કોઇ વિધાન છે જ નહિ અને માસની કે તિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિતે એક જ નિયમ લાગુ પડે છે-એવું સ્પષ્ટ વિધાન શાસ્ત્રમાં છે. સંવત્સરી પાંચમની ચોથે નિયત કરી. એ પછી એ બેમાં મહત્વની તિથિ કયી ગુરુષ્ય ? ચોથ જ મહત્ત્વની તિથિ ગુરુષ્ય. ચોથે સંવત્સરી કરનારાઓમાં પાંચમના દિવસે પારણાં નિક્ષિ કરનારા કેટલાક મળે ? પાંચમ એ શુભ તિશ્વિ જરૂર છે, ખીછ શુક્લ પ'ચમીઓ જેવી એ પણ છે, પરન્તુ ભાદરવા શુદ ચોથના મહત્ત્વ શ્રાગળ પાંચમનું મહત્ત્વ કાંઈ જ નથી, કારણ કે-લાદરવા શુદ ચાથે સંવત્સરી મહાપર્વ નિયત થયું છે. એટલે શુદ ચાય ઉદયતિથિ તરીકે મળતી હોય, તે હતાં પણ પાંચમના ક્ષયને નામે ત્રીજે ચાયની ખાટી કલ્પના કરવી, એ વ્યાજમી ગણાય જ નહિ. આથી સંવત ૧૯૫૨ માં, ભાદરવા શુદ પાંચમના ક્ષય આવ્યા તા ય, ભાદરવા શુદ ચાય ઉદયતિથિના हिवसे क संवासरी धर्धा केवी क रीतिको, संवत १७६९ मां अने ते पछी संवत १७८७ मां ભાદરવા શદ પાંચમના ક્ષય આવ્યા, તા ય સવત્સરી ભાદરવા શદ ચાય ઉદયતિથિના દિવસે જ કરાઈ. સંવત ૧૯૫૨ માં હું મારી વાત કર્ંતો, અમે અમારાં માતા-પિતાને ઘરે જન્મેલા એટલું જ; સંવત ૧૯૬૧ માં પણ અમે ઘરે રમતા હતા અને સંવત્ ૧૯૮૯ માં સ્વતન્ત્રપણે જોવા વિચારવાના પ્રસંગ નહિ આવેલા. માત્ર સ્વર્ગસ્થ પરમ ગુરૂદેવર્જાજી કહેતા તે તિથિ કરતા. કેટલીક વાર તેએાશ્રી એવું બાલતા દે-' પૂનમ અમાસની ક્ષય-વૃદ્ધિને અંગે ખાદું ચાલી પડ્યું છે. સારૂં છે કે-સંવતસરી જળવાઈ રહી છે. ' અને એ અમે સાંભળેલું. વાત એ છે કે-સંવત્ ૧૯૫૨, ૧૯૬૧ અને ૧૯૮૯ માં ભાદરવા શદ પાંચમના ક્ષય આવવા છતાં પણ, ચાથ ઉદયતિથિના દિવસે જ સંવત્સરી થઈ અને એમ ચાથ ું જળવાયા કરતી હતી. સંવત ૧૯૫૨ માં ચાેથને નિદ્ધ સાચવનારા માત્ર ખે સાધ અને ત્રણ શ્રાવકા હતા એમ કહેવાય છે; સંવત્ ૧૯૬૧ માં તો સૌએ ચોથને બરાબર સાચવી હતી; અને સંવત ૧૯૮૯ માં અમુક સમુદાય જૂદા પડયો હતા. સૌથી માટા દહાંડા જળવાતા, તેથા ખીજી ભૂલભાલ ચાલી આવેલી તે ચાલતી હતી. એ પછી, સંવત્ ૧૯૯૨ માં જ્યારે ભાદરવા શુદ પાંચમની વૃદ્ધિ આવી, ત્યારે ચાથ ઉદયતિથિએ સાવત્સરી નહિ કરતાં, ઘણાએાએ પહેલી પાંચમના દ્વિસે સાંવત્સરી કરી. એટલે માટે વિક્ષેપ હિલા થવા પામ્યા. પહેલાં તા ચાથ જળવાતી, એટલે કાઈ વાર ચાયના અવલ'અને ખીછ ભલભાલા મુધારવાની શક્યતા રહેતી હતી, પણ સંવત્ ૧૯૯૨ માં જેઓએ ચાથને ય જળવી નહિ. તેઓએ સાચી સમજવાળાઓને તિથિદિન અને પર્વારાધનને અંગેની બધી ય ભૂલભાલાને તરત જ ખલ્લી કરી નાખવાની અને સુધારી લેવાની સ્થિતિમાં મૂકી દીધા. સંવત ૧૯૯૨ માં જો સંવત ૧૯૫૨. ૧૯૬૧ અને ૧૯૮૯ ની માક્કેય ચાય જળવાઈ હોત, તો બીજી ભૂલભાલા આજ સુધીમાં પણ ખુલ્લી થઈ હોત કે નહિ અને સુધરી હોત કે નહિ, એ કહી શકાય નહિ.

#### ફરી ચર્ચા થાય એવી ભાવના હોય તો એ માટે શું કરવું જોઈએ?

મ્મામ સ'વત્ ૧૯૯૨ માં વિક્ષેપ વધી જતાં, એને અ'ગે ચર્ચાની વાતો તો ઘણી ય થઇ, પણ એમાં કાંઈ વળ્યું નહિ. વાતો માત્ર વાતો જ રહી ગઈ. ચર્ચા થઈ નહિ અને એયી નિર્ણય પણ

મ્યાવ્યા નહિ. એ પછીથી અવસર આવ્યે સુત્રાવક કરતુરભાઈ લાલભાઈની દરસ્યાનર્ગર થી ચર્ચા **ચવા** પામી ચર્ચાને અન્તે પંચના નિર્ણય પણ આવી ગયેદ એ નિર્ણયને સામા પક્ષે કેખૂલ નહિ રાખવાથી, સુશ્રાવક કરતુરભાઇ ને એક નિવેદન કરવું પડ્યું, જેમાં તેમણે દુ:ખપૂર્વક એ વાત જાહેર કરી કે-" ફક્ત મમત્વને વશ થઈ મતામહ ખંધાતાં વિદ્વાન આચાર્ય પાતાની લેખિત કુળુલાત નાકુળુલ કરે છે અને એક સજ્જન અને વિદ્વાન પંચ સામે ગમે તેવા પ્રચાર આચરે છે તે ચાગ્ય નથી." કરતુરભાઈ તે તો તમે ઓળખા છા તે ? કરતુરભાઈ જેવા માણસ વચ્ચે હેાવા છતાં પણ, અને જે નિર્ણય આવે તેને સ્વીકારવાની ક્રમ્યુલાત લખી આપેલી હેાવા હતાં પણ, નિર્ણય આવ્યા તા ય સામા પક્ષે માન્ય રાખ્યા નહિ અને એવી સ્થિતિ ઉભી કરી કે-કરતરભાઈ ને નિવેદન કરીને સાચી રિયતિની જાહેરાત કરવી પડી. કરતરભાઈ એ તો જે કામ ઉપાડ્યું તે પાર પાડ્યું અને પછી ન પહેંચાયું એટલે ખસી ગયા. સાંભલ્યું છે કે-એ વાતનું એમને એટલં બધું દુ:ખ થયું કે-એમણે વ્યાવા કામમાં કરીથી નહિ પડવું, એવું નક્કી કરી લીધું છે. કરતરભાઈ ભલે ઉપાશ્રમ ઓહું આવનાર છે અને કેટલીક ધાર્મિક બાબતામાં એમને જરૂરી સમજણ ન પણ હોય. પરન્તુ એક વાત અમે અનુભવી છે કે-ગમે તેવી વિષમ સ્થિતિમાં પણ કહેવાજોગી વાત કહી શકે છે અને જે કામ હાથમાં લે તેમાં પાતાને સમજાય તે રીતિએ પણ પાતાની જવાબદારીના ખ્યાલ રાખે છે. આ વાતના, હું ધારું હું ત્યાં સુધી, કાેઈ ઈનકાર નહિ કરે. એટલે હું કહું હું કે—અમે તાે ચર્ચા પણ કરી ચુકવા છીએ અને એના નિર્ણય પણ આવી ગયેલા છે. છતાં પણ જો કાઇને એમ લાગતાં દ્વાય 3- બીજી વાર ચર્ચા થાય. ' તાે જેમને ચર્ચાના ક્રેસંગ ઉમાે કરવાના ભાવના હાેય, તેમણે કરતરભાઈ તે જણાવવું જોઈએ. જે સમુદાય લખી બાલીને કરી ગયા છે તે સમુદાયમાંના કાઈ આવી વાત કરે, તા કરતુરભાઈ એ તરફ લક્ષ્ય ન આપે તે સ્વાભાવિક છે, પરન્તુ અન્ય સમુદાયાના આગે-વાના જો એક થઇ તે કરતારભાઈ ને ચર્ચાની ગોઠવણ કરવાનું અને વચ્ચે નિયામક તરીકે તેમને રહેવાનું જણાવે, તેા કરતુરભાઈ કદાચ પહેલાં બનેલા પ્રસંગને લઈ ને વધારે ખાત્રી માગે, પણ તેમની દરમ્યાન-ગારીથી આ પ્રશ્નનું જો છેવટનું નિરાકરણ આવી જશે એમ લાગે, તા શ્રીસંઘમાં ચાલ રહેલા વિક્ષેપને દૂર કરવાના આશયથી, આ કામને કરીથી હાથ ધરે એ બનવાજોગ છે. આવતા વર્ષમાં કલકત્તા પહેાંચવાની ભાવનાને અંગે, આ વર્ષ અત્રેથી આશરે ૨૫૦-૩૦૦ માર્કલ જઈને ચામાસ કરવાની ભાવના હતી; પરન્તુ કેટલાક સંજોગાને કારણે આ ચામાસું અહીં કરવાના નિર્ણય કરવા પડ્યો છે અને ચામામું ઉતર્યો તરત વિહાર કરવાની ભાવના છે. શ્રી આત્મારામછ મહારાજ સંવત્ ૧૯૫૨માં કાલધર્મ પામ્યા હતા અને પહેલાં કહ્યું તેમ સંવત્ ૧૯૫૨ માં ભાદરવા શુદ પાંચમના ક્ષય અંગે ચાય ઉદયતિથિએ જ સંવત્સરી કરવાના પ્રસંગ બન્યા હતા. એ વાત આજે કહેવાની હાર્ક તે, બેગાભેગી આ વાત પણ કહેવી એવા વિચાર થયા, કે જેથી આ પ્રશ્નતું નિરાકરણ લાવવાની વાતા કરનારાઓને પ્રયત્ન કરવાની યાગ્ય તક મળે. આ પ્રશ્નને અંગે જેમતે ચર્ચા કરીને આ પ્રક્ષતું નિરાકરણ લાવવું હોય, તેઓ સુષ્ઠાવક કરતુરભાઈને નિયામક તરીકે વચ્ચે રાખવાના નિર્ણય કરીને, સુત્રાવક કરતુરભાઈને એ હડીકત જણાવે અને ચર્ચા માટે ગાંદવણ કરવાનું કહે. એ અપેક્ષાએ આજે હું જાહેર કરું છું કે-જો કેસ્તુરભાઈ મને ફરીથી ચર્ચા કરવાતું કહે. તા એમની એ વાતના સહર્ય સ્વીકાર કરવાને હું તૈયાર છું. લેખિત કહે તા લેખિત, ક્ષેપિત મંડન તથા ખંડન થયા પછી એના આધારે મીખિક કહે તા મીખિક, ખાનગીમાં કહે તા ખાનગીમાં અને જાહેરમાં કહે તા જાહેરમાં, જે રીતિએ આ પ્રશ્નનું શાસાધારા-પૂર્વંક વ્યાજબી નિરાકરણ આવી શકે તેમ હોય અને કાંઈ પણ નહિ ઈચ્છવાજોગ અનાવ

ભાવા પામે એવી શક્યતા જગ્રાય નહિ, એવી દરેક રીતિએ સુશ્રાવક કસ્તુરભાઇની દરમ્યાનગીરીથી થર્ચા કરવાને હું તૈયાર છું.

#### અ'ગત વિચારણા માટે ય તૈયાર.

ચર્ચા કરવી ન હેલ અને સમછ-સમજાવીને આ પ્રશ્નનું નિરાકરણ લાવવું હોય, તો તેમાં પણ મને વાંધા નથી. પહેલાં કે પછી, કશા જ આડંખર કર્યા વિના, ખાનગીમાં, શાસ્ત્રાધારોપૂર્વક જે કાઈ સમુદાયના આગેવાનને આ પ્રશ્નની વિચારણા કરવી હોય, તેઓ જો મને જણાવે, તો તેમને મળીને વિચારણા કરવાને પણ હું તૈયાર છું. અમારી ખાત્રી છે કે-અમારી માન્યતા શાસ્ત્રસમ્મત જ છે. સામા પણ કદાચ એમ કહે. એટલે બન્નેનો નિલ્ધ એ હોવા જોઈએ કે-એક બીજા તરફથી અપાતા આધારાને જોવા છે, એના તોલ કરવા છે અને જે માન્યતા શાસ્ત્રસમ્મત લાગે તે સ્વીકારવી છે. વિચાર કરવાને એકલા જ બેસીએ. સાથે બેયને પ્રતિજ્ઞા કે-જે કાંઈ વાત થાય તે જો બન્ને સમ્મત થઈએ તો જ બહાર મૂકાએ, નહિ તો જંદગીમર શા વાત થઈ ને કેમ વાત થઈ—એ વિષે કોઈ ને ય કાંઈ જણાવીએ નહિ. એવી પ્રતિજ્ઞા જો કરીએ નહિ, અથવા એવી પ્રતિજ્ઞાને કરવા છતાં પાળાએ નહિ, તો નિક્ષેપ વધે જ.

#### **બધાએ સાથે બેસીને નિર્ણય કરવાે હાેય** તાે-

હવે ધારા કે-ચર્ચા ય કરવી નથી અને આવી રીતિએ ખાનગીમાં બેસીને ય વિચારણા કરવી નથી. છતાં પણ મનમાં જો એમ હોય કે-' આ પ્રસતું શાસ્ત્રધારા પૂર્વકનું વ્યાજમી નિસકરણ આવી જાય તા સારૂં ' તા એના પણ ઉપાય નથી એવું તા નથી જ. આજે કેટલાકા કહે છે કે- બધા ભેગા થઈને ખેસા, વાતા કરા, એક-ખીજાતી વાતના ખુલાસા કરા અને એમ કરીને સર્વસરમત નિર્ણય ઉપર આવા. ' આવી કાઇ ગાલવા કરવાની મરજ હોય, તો એ બાબતમાં શ કરવું જોઈ એ. એ પણ જણાવી દઉં. શાસ્ત્રસમ્મત નિર્ણય સર્વાસમ્મત ખતે, એ માટે જે કાઈ યોગ્ય ઉપાયા હોય. તેમાં સાથ આપવાને માટે અમે સદા તૈયાર રહ્યા છીએ અને હજા, પણ એ માટે તૈયાર જ છીએ: માત્ર વાત એટલી જ છે કે-હરકાઇ ઉપાય એવી રીતિએ અમત્રમાં મૂકવા જોઈ એ કે-એ ઉપાયના અમલ કરતાં અન્ય કાઈ વિસેષ ઉસા થવા પામે નહિ અને આ પ્રશ્નનું છેવટ કદાચ ન પણ લાવી શકાય, તો ય આ પ્રશ્નને અંગે કોઈ પણ પ્રકારે વિક્ષેપ વધવા પામે નહિ. પરિણામ આવે તો સાર જ પંરિણામ આવે. પણ અત્યારે જે સ્થિતિ છે તેમાં કાઈ વિક્ષેપ વધે એવું તો બને જ નહિ, એટલી તકેદારી રાખવી જોઈએ. એટલે કહેલું પડે છે કે–આજે એમ તે એમ બધા લેગા થઈને બેસીએ, વાતા કરીએ અને શાસ્ત્રસમ્મત નિર્ણયને સર્વસમ્મત બનાવીને વિક્ષેપને ટાળી શકીએ, એવી સ્થિતિ દેખાતી નથી. એનાથી તો ઊલડું ઘણું અનિષ્ટ પરિણામ જન્મવાની ખૂબ જ આશંકા રહે છે. એનં કારણ કહેવાથી પણ વિશેષ વધવાના સંભવ છે. માટે એતું કારણ કહેતા નથી. એટલે જો આવી રીતિએ સૌએ મળીને વાત કરવી હોય, તા પણ અત્યારના સંયોગામાં સુબાવક કરતુરભાઇની દરમ્યાનગીરી સ્વીકારવી આવશ્યક લાગે છે. એ માટે પહેલાં તા સૌએ સુત્રાવક કસ્તુરભાઈ ને એવા પ્રકારની લેખિત કળલાત આપવી જોઈએ કે-" આ પ્રક્ષને અંગે અત્યાર સધીમાં અમે જે કાંઈ કર્યું છે. કરીએ છીએ અને માનીએ છીએ, તેને અંગે કશા જ પૂર્વપ્રહ રાખીશું નહિ. બધા પૂર્વપ્રહને છાડી દઈને કાઇ વાતના શાસ્ત્રાધારથી નવેસરથી નિર્ણય કરવાને બેઠા હોઈ એ. એ રીતિએ અમે આ પ્રકાને અંગે વિયારણા કરીશું. અમારી પાસેના શાસ્ત્રાધારા અમે રજૂ કરીશું અને ખીજાઓ જે શાસ્ત્રાધારાને રજા કરશે તે જોઈશું. પછી દિલ ખાલીને વાત કરીશું. સવળાય ભગવાનના સાધુ છીએ, એમ

સમજીને સાધર્મિક તરીકે બેસીશું ને વિચારાની લેવડ-દેવડ કરીશું. મનાબેદ રાખીશું નહિ અને મનાએદ થાય તેવું કરીશું નહિ. એમ વાત કરતાં જો બધા એકમત થઈ જશું, તે એ દિવસને મહા આનં દેતા દિવસ માનીશું; પણ કદાચ અમે બધા એકમત થઇ શક્યા નહિ અને સૌને પાતપાતાનું મન્તવ્ય જ શાસ્ત્રસમ્મત લાગ્યા કર્યું, તો અમે હ્રવિષ્યતે માટે સારી આશા રાખીને સારી રીતિએ ક્ષ્ટા પડી જર્ધશાં. કાણે શાં કહ્યું અને ટાણે શાં રજૂ કર્યું. એ વિગેર વાત કદી પણ કાઇને કરીશાં નહિ તેમજ તે પછી આ પ્રશ્નને અંગે પાછા વિક્ષેપ વધે એવું પણ કાંઈ જ કરીશ' નહિ." આવા ભાવાર્થની લેખિત કેખૂલાત આપવા સાથે સુશ્રાવક કરતુભાઇ ને જણાવતું જે ઇએ દે-' તમા આવી રીતિએ અમા સવ<sup>®</sup> મળીએ એવી ગાંધવણ કરે!. ' જો આવી રીતિએ વાત કરવાને ખેસવાની સ**ૈની** તૈયારી હોય. તો અમારી એમ કરવામાં પણ સંમતિ જ છે. અમારી વાત તો એટલી જ છે ટે-કશા પણ નિયમન વિના ભેગા થઇ ને બેઠા, એમાં પૂર્વગ્રહ રાખીને વાત કરતાં નિરાકરણ આવી શકે નહિ અને પછી વિક્ષેપ વધ્યા વિના રહે નહિ, એટલે એવી ટાઇ પણ પ્રવૃત્તિમાં સાથ આપવાના અમારા વિચાર નથી. જેઓના હૈયામાં ખની શકે તા વિક્ષેપને યાગ્ય રીતિએ મીટાવવાની જ ભાવના છે અને કોઇ પણ રીતિએ વિક્ષેપ વધવા પામે એવી ભાવના નથી, તેઓને જો લેગા હેસીને વાત કરવામાં લાભ જણાતા હાય, તા સુશ્રાવક કરતુરભાઇ ને આવી કમુલાત લખી માકલવામાં વાંધા હાગે જ નહિ. જો આવું અનુતું હોય, તો અધાને મળવાની ગોડવણ કરવાનું સુષ્ઠાવક તરીરેનું પાતાન કર્યાવ્ય અદા કરવાની વાતમાં સુષ્ટ્રાવક કરતુરહ્તાઈ ના પાંકે, એ ખનવાજોગ લાગતું નથી.

હજુ ચોમાસું બેસવાતે એક મહિતાથી અધિક સમય છે અને ચોમાસાના ચાર મહિના છે, એટલે એ સમય દરમ્યાન આ કરવું હોય તો આ પણ થઈ શકે એવું છે. તમે આ વાત જણાવવા જેવા રથળે જરૂર જણાવી શકો છે, કે જેથી જેઓને બહારથી પણ આવવું હોય તેઓ આવી શકે. આવી દાઈ ચિતિ ઉભી થશે અને એને અંગે જરૂર પાશે તે, ત્યાપ્યાન પણ બંધ રાખીને વાત કરવાને અમે તૈયાર થઇશું. ' ચર્ચા થઇ ગઇ છે અને શાસ્ત્રસમ્મત નિર્ણય આવી ગયા છે '- એમ કહીને અમે આ પ્રશ્નના સંપૂર્ણ નિરાકરણને માટેની કાઇ પણ વ્યાજાથી યોજનામાં સાથ આપવાને માગતા નથી-એવું છે જ નહિ. શાસ્ત્રસમ્મત નિર્ણય સર્વસમ્મત બને, એને માટેના દરેક વ્યાજમી માર્ગને અપનાવવાની અમારી પૃરેપૃરી તૈયારી છે. ચર્ચા કરવી હોય તો ચર્ચા કરવાને પણ અમે તૈયાર છીએ અને વાતો કરવી હોય તો વાતો કરવાને પણ અમે તૈયાર છીએ અને વાતો કરવી હોય તો વાતો કરવાને ખમે તૈયાર છીએ પરનુ ખોડી હો–હા મચે અને શાસનની કજેતી થાય-એવું કાંઇ જ કરવાને અમે તૈયાર બી. એટલે જે કોઇ આડું –અવળું બોલે અને એમ કહે કે–આ પ્રશ્નનું નિરાકરણ લાવવાની અમારી ઇચ્છા નથી, તો તમે કહી શકો કે–એ વાત ખોડી છે. આ પ્રશ્ન એવા નથી કે–થાંકું તમારૂં રહ્યું, એવી આંધ–છાડ થઇ શકે. શાસ્ત્રનો જાણકાર એવું કહી શકે નહિ કે–સંવત્સરી ગમે તે દિવસે કરો.

સo શાસનને માનનાર માટા વર્ગ વિરાધ કરે છે, તેનું કારણ શું?

વિરાધ કરનારા અધા એક જ માન્યતાવાળા છે એવું નથી. સંવત્ ૧૯૯૨ માં જેઓ એક દેખાતા હતા, તેઓ સંવત્ ૨૦૦૪ માં નાખા પહેલા દેખાયા ને ?૨૦૦૪ માં અમદાવાદમાં શું બનેલું, તેની તમને ખબર છે ને ? ભાદરવા શુદ પાંચમ બે હોય, ત્યારે એમાંના કેટલાક બે ચાય માને છે અને કેટલાક બે ત્રીજ માને છે, પણ બેયને પહેલી પાંચમે ચાય માનવાનું આવી જાય છે અને એમ દિવસ

એક આવતાં તેઓ એક દેખાય છે. આટલા વર્ષો ગયાં, પણ તેઓ શાસ્ત્રાનસાર શંમાનવં નોઈએ-એના નિર્ણય કરી શક્યા નથી. એ તા ભાદરવા શદ પાંચમના ક્ષય બાર વર્ષે આવ્યા. પણ જો એ વહેલા આગ્યા હાત તા વહેલા બેદ જણાઈ આવત. પાંચમના ક્ષયે જેઓ ચાય-પાંચમ લેગાં માને અને જેઓ છઠના ક્ષય માને, તેઓને સ વત્સરીના દહાડા એક આવે. વાત એ છે કે-વસ્તત: કાઈ વર્ગ મોટા નથી. આજે આ વાતમાં વધુ ઉતરવું નથી. આ પ્રક્ષનું સર્વસમ્મત નિરાકરણ આવ્યું નથી, એમાં સમાજની અત્રાનતા પણ કારણ રૂપ છે. કહે છે કે-એ આઠમ કે આઠમના ક્ષય વિગેરે હોય ? પણ એ ન હોત તો ક્ષય-વૃદ્ધિમાં શું કરવું એની વ્યવસ્થા જ ન હોત. માત્ર ખાર તિથિઓને જ પર્વતિથિઓ માનનારા પણ ખાટા છે. કલ્યાણકતિથિઓ પણ પર્વતિથિઓ જ છે. વળી પ્રતિષ્ઠા. માલારાપણ અમદિની તિથિએની પણ અમરાધના કરવી હોય તો શું થાય ? માટે ક્ષય-વૃદ્ધિના **નિયમ** માત્ર બાર તિથિઓને માટે જ છે, એવું પણ નથી. જે દિવસે જે તિથિના ભાગવટા ન દેાય, તે દિવસે તે તિથિ મનાય જ નહિ. જે દિવસે જે તિથિના બાગવટા સુર્યોદય સમયે હાય, તે દિવસે તે તિથિ ગણાય. એ તિથિના નિયત કાર્યને માટે તે જ દિવસ લેવાય, કે જે દિવસે એ તિથિના ભાગવટા સમાપ્તિને પામેલા હાય. એક દિવસે જો બે તિથિના બાગવડાની સમાપ્તિ થઇ હાય, તો એ દિવસના સુર્યોદય એ બન્ને ય તિથિઓને માટે પ્રમાણ ગણાય. આ પ્રશ્નમાં મુખ્ય બીનાએ અમટલી જ છે અને એને માટેના ૨૫ ટ શાસ્ત્રપાઠો છે. તમે પણ જો સંસ્કૃત જાણતા હૈા અને પ્રયત્ન કરા, તેા સહેલાઈથી તમે પણ સમઝ શકા એવી અના વાત છે. આપણે તા સંવત્ ૧૯૫૨ ના પ્રસંગને અવલ ખીને, આ પ્રશ્નના સર્વસમ્મત નિરાકરણને માટે આટલી જરૂરી વાત કરી લીધી.

> ('જૈન પ્રવચન,' વર્ષ ૨૨, અંક ૨૬, વિ. સં. ૨૦૦૭, અ. શુ. ૪, તા. ૮–૭-૧૯૫૧ માંથી સાભાર.)

#### પરિશિષ્ટ ૭.

[પ્રસ્તુત શ્ર-થની પ્રસાવનામાં જણાવ્યા મુજબ, તિથિચર્ચાના લવાદી નિર્ણય અંગેનું સઘળું ય સાહિત્ય શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈ જેવી તટસ્થ વ્યક્તિ તરફથી સત્તાવાર રીને ખહાર પડે એ દિ અપેક્ષાએ, લવાદી નિર્ણય વિ. સં. ૧૯૯૯ માં જ આવી ગયા હૈાવા છતાં, તેને લગતું સાહિત્ય, એકપક્ષીય ન ગણાય એ આશયથી, પ્રકાશિત કરવાનું માકૂફ રાખવામાં આવ્યું હતું. "યાવ્ય વાતાવરણ" સર્જાયેથી પ્રગટ કરાવવાનું શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈ તરફથી આશ્વાસન પણ મળ્યું હતું. તેથી જ સાહિત્ય સંપૂર્ણ તૈયાર હોવા છતાં લગભગ ખાર વર્ષ રાહ જોવામાં વીતી ગયાં. આખરે શેઠબ્રીની ધારણા પ્રમાણે વાતાવરણ શુદ્ધ થવાને ખદલે એવું વાતાવરણ સર્જાવાનો ભય લાગ્યો કે–તિથિપ્રશ્નની પાછળ કરીી શાસ્ત્રીય ભૂમિકા હોવાને ખદલે વૈયક્તિક સંઘર્ષ અને મતાગ્રહમાંથી જ આ પ્રશ્ન ઉલા થયાની અને ટકી રહ્યાની ભ્રમણા વ્યાપક બની જવા પામે.

આ કારણ ઉપરાન્ત, પ્રતિપક્ષ તરફથી વિ. સં. ૨૦૦૧ માં જ પ્રગટ થઈ ચૂકેલા "પર્વતિથિ નિર્ણય" પુસ્તકમાંની અસત્ય-અર્ધ સત્ય અને વિકૃતિથી ભરેલી રજૂઆત પણ, પ્રતિકારને અભાવે ભ્રમણાઓનો ફેલાવા કર્યા કરે. એ હકીકને પણ સાચી રજૂઆતની જરૂરિયાત વધારી હતી. પરિણામે વિ. સં. ૨૦૧૧ માં (તે વખતે શ્રી જૈન પ્રવચન કાર્યાલય તરફથી) સાહિત્ય પ્રકાશિત કરવાના નિર્ણય કરી, શેઠશ્રીની મુલાકાત લઈ, તેઓ તરફથી લવાદી ચર્ચા અંગે સત્તાવાર નિવેદન મેળવવામાં આવ્યું હતું.

તે પછી લવાદ શ્રી વૈદાને પ્રસ્તુત ગ્રંથ અંગે પાતાના અભિપ્રાય માકલવાનું આમંત્રણ આપવામાં આવ્યું હતું.

શેક્શ્રીના નિવેદનની તથા લવાદશ્રીએ આપેલા તે અભિપ્રાયપત્રની ફાટોકાેપીએ અત્રે રજૂ કરાઈ છે. લવાદશ્રીએ પાતાના તે પત્રમાં તિથિપ્રકરણ અંગે ખીજી પણ કેટલીક અગ-ત્યની બાબતાેના ખુલાસાે જણાવ્યા છે, જે તેમના પત્ર વાંચતાં જાણવા મળશે.

તિથિપ્રશ્ને અને લવાદ શ્રી તથા લવાદી નિર્ણય અંગે કાશીના શાસ્ત્રીજી શ્રી ચિન્ન-સ્વામી સમક્ષ અધૂરી અને વિકૃત રજૂઆત કરીને, તેમના દ્વારા 'શાસન જયપતાકા' નામના એક ગ્રંથ પૂ. આ. શ્રી સાગરનંદસૂરીશ્વરજી મ.ના પક્ષકારાએ પ્રગટ કર્યો હતો. જો કે કાશીના સર્વોચ્ચ વિદ્વાનાએ 'અર્હુ ત્તિથિલાસ્કર' નામના ગ્રંથ લખીને 'શાસન જયપતાકા'ને અપ્રમાણ જ કરાવી હતી. છતાં આ પ્રસ્તુત ગ્રંથ, પતાકાકાર શ્રી ચિન્નસ્વામી ઉપર પણ માકલીને, નિવેદન માટે તેમને પણ આમંત્રણ આપતાં, તેમણે પાતે અધૂરી અને ખાટી માહિતીથી દારવાઈને 'પતાકા' લખ્યાના એકરાર કરવાપૂર્વક, લવાદ શ્રી દ્વારા સમર્થિત પક્ષ જ સાચા હાવાનું પાતાના નિવેદનમાં જણાવ્યું છે. શ્રી ચિન્નસ્વામી શાસ્ત્રીનું તે નિવેદન પણ નીચે રજૂ કરીએ છીએ.

ઉપરનાં ત્રણેય નિવેદના ઘણા સમય અગાઉ મેળવવા છતાં અનુકૂળ સમયની રાહ્ય એનવામાં આટલા સમય પસાર થયા. અંતે હવે વધુ રાહ્ય એવાનું યાગ્ય ન લાગતાં પ્રકાશન ∌રવાના નિર્ણય લેવામાં આવ્યા. –સં૦]

# શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈ લાલભાઈનું નિવેદન.

TELE!\$35% 33504 335

AND THE PARTY LAND THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN THE PARTY IN

PANHORE'S NARA. AMMEDARAD.

સિંહિ મમારે મેરે મેને મામામેનિક મહાનેદી હોવાથી મેનો માં તે કુમંપ માશી રહતો હતો તેનું નિરાક્ટલ શરવવા સુદ્ધ સુદ્ધ પશ્ચી તરકથી મને કહેનામાં ગાનતા તા રહત્ય-૪-૪૨ને રવો શાયના રોજ મામાર્ય શામરાનેદ સુંદરવરઝ મને મામાર્ય રામચંદ્ધ સ્થિત્ય લ્લ્કેને હું પત્મો અને મેનું નક્કો કર્યું કે બન્ને પશ્ચીના પંતન્થી શામારી નિર્ણય ઉપર માવવા મેક પંચના તો મુલુક કરવા મને તે પંચ મે નિર્ણય માપે તે નિર્ણયને બન્ને પશ્ચના મામાર્થી તથા તેમનો શિલ્લ શામદાય કહ્યા રામશે, મને તે પ્રમાણે વર્ષવા પંચારે તેનું નક્કી થયું

ત્યારબાદ પંચ વરીકે મેન વત્યકાનના મન્યાથી પુનાના સુવિખ્યાત પ્રોકેશર ડો, પી, એવ વૈદની નીમજીક કરવામાં માલી અને ૧૯૪૩ના મદર્ચ દરમ્યાન તેમની સમક વૃત્તને પક્ષના હૈમીત તેમજ પ્રયમિક પુરાવામો રેન્નુ કરવામાં માત્યા અને હૈ પછી વૃત્તને માથાયોએ એક કોર્મોત કરાર કર્યો કે ડે, પી, એવ હૈદ તેમના નિર્દય મારી મારકત મોકની માથે તે હંપર તેમો તથા તેમનો હિલ્મ સમુદાય કો છ પણ નવની હોમીન મગર મોકાય ડીકા પ્રગટ કરતે નાલ

ત્યારનાદ માયાર્થ સાગરાનેદ શ્રુરિતલરાએ જણાવ્યું હતું કે હો, વૈદ વડવય રહયા નથી મને વેચી વેમની શુકાદી તેમને માન્ય કે બંધનકારક નથી,

મા રીતે મેક વખત પ્રયાણિક, નામકિત પ્રોફેસર વેઠ છેવા સાહારે ધોતાનો મા વાળતમ (નર્ણય જણાવ્યા પછી તે તરક હાઇસ સેવતુ કે તેની સાથે મોડો પ્રયાર કરવો, મણપડતો મને મેરવ્યાં થવી હોઇ ધારે કહેવાની કરજ પડે છે કે પર્વ વિધિના (નર્ણય સંબંધે કો, મેઠની મુકાદો વીનપક્ષપાત મને ત્યાંથી હૈ

> Jon 7 MI Would MIL 9-2-44 777 LUNG

# ડાં. પી. એલ. વૈદ્યના આભપ્રાયપત્ર.

DR. P. L. VAIDYA

MITHILA INSTITUTE -

Post-Graduate Studies and Research

DARBHANGATSAN-POR .................

T.

The Editor, Jain Pravachen, Absorbad.

Dear Sir.

I have gone through a good deal of the book ; .

तिशिवित असे प्रवीसायन

which you propose to publish chartly. In this connection I would like to say finally a few words:

In my Award I have used the expressions like Anderson and Mental But they do not refer to the 45 works of the sacret cancer of the Shvete ubara Jains or works of Jain Acharyas. These expressions refer to the Devasure partials, vis., All Anderson up to the expressions refer to the expressions of the Shvete expressions refer to the expressions of the Shvete expressions and other stray phrases the originals of which were not eventually

produced Sefere by the late Acharya shri Segaranandejoe. In fact I have great regard for the fain Agenes and other Jain works several of which I have eyest edited.

With reference to the talk of going to the court to mindicate my position, my riew is that the Arbitrator does not go to the Court for this purpose, but it is the excrieted party that is to take that step.

And in riew of ascurances and public statement by Shet Kesturbhai Lale

That who saked my to undertake the arbitration, I dropped the idea of going to the court for Calmantica.

Shot Easturbhai Inliked has cail on several occasions publishy and privately that the propaganda against no was not justified, and that the Award was just and cade over to him in terms of the agreement signed by both the Acharyas in his presence at Palitana.

I therefore feel that your proposed book will place before the Jain community a true picture of the problem of ATATA and Haling ITETA.

Yours sincerely,

bin mist 12/3-128

# દાં. પી. એલ. વૈદ્યના અંગ્રેજી અલિપ્રાયપત્રનું ગુજરાતી લાષાન્તર.

હાઁ. પી. એલ. વૈદ્ય. એમ. એ. ( કલ. ); ડી. લિટ. ( પેરીસ ) મિયિલા ઇન્સ્ટીટ**યુટ**…

દરભ'ગા.

ડિરેક્ટર.

૧૫ મી ફેબ્રુ. ૧૯૫૮.

પ્રતિ⊸

પ્રકાશક, જૈન પ્રવચન-અમદાવાદ.

મહાશય,

તમે તાજેતરમાં પ્રકાશિત કરવા ધારા છેા, તે " તિથિદિન અને પર્વારાધન" આ પુસ્તક હુંં બરાબર વાંચી ગયા છું. આ સંબન્ધમાં હું થાેડા આખરી શબ્દ કહેવા માંગું છું.

भारा ચૂકાદામાં મેં "શાસ્ત્રાભાસ" અને "પ્રમાણાભાસ" જેવા શખ્દોના ઉપયોગ કર્યો છે. પરંતુ એ શખ્દો શ્વેતાંબર જૈનાના પવિત્ર ૪૫ આગમાના કે જૈન આચાર્યાની કૃતિઓના સંદર્ભમાં વપરાયા નથી, એ શખ્દો "દેવસરપદક" જેવા કે " श्री विजयदेवीयानां पूर्णमावारययो र्वृद्धौ त्रयोदस्या एव वृद्धि मंवतीति मतपत्रकम् । श्री तिथि हानि वृद्धि विचारः" तथा અન્ય આધારા કે જેમની મૂળ પ્રતિઓ સ્વ. આચાર્ય શ્રી સાગરાનં દજીએ મારી સમક્ષ પ્રમાણ તરીકે રજ્ કરી ન હતી, તેમના સંદર્ભમાં વપરાયા છે. વાસ્તવમાં જૈન આગમા અને અન્ય જૈન કૃતિએ માઢે હું ભારે આદર ધરાવું છું, જેમાંની દેટલીક કૃતિએ મેં પોતે પ્રકાશિત કરી છે.

મારી સ્થિતિ ૨૫૧૮ કરવા અદાલતે જવાની વાતના સંબન્ધમાં, મારા મત એ છે કે મા હેતુ માટે લવાદ અદાલતે જતા નથી, પરંતુ અસંતુષ્ટ પક્ષે એ પગલું લેવાનું હાય છે. અને જેમણે મને લવાદી સ્વીકારવા કહ્યું હતું, તે શેઠ કસ્તુરભાઈ લાલભાઈ એ આપેલી ખાતરીએ અને તેમના જાહેર નિવેદના જોતાં, બદનક્ષી અંગે અદાલતે જવાના વિચાર મેં પડતા મૂક્યા હતા.

જાહેરમાં અને ખાનગીમાં, કેટલાક પ્રસંગાએ શેઠ કરતુરભાઈ લાલભાઈએ કહ્યું છે કે મારી સામેના પ્રચાર ન્યાયા ન હતા, અને લવાદી ચૂકાદો ન્યાયા, તથા તેમની હાજરીમાં બન્ને સ્થાચાર્યોએ સહી કરેલા કરારનામાને અનુસરીને અપાયા હતા.

આથી મને લાગે છે કે તમારું પ્રગટ થનારું પુસ્તક "તિથિદિન અને પર્વારાધન"ના પ્રશ્નનું સાચું ચિત્ર જૈન સમાજ સમક્ષ રજૂ કરશે.

તમારા સહદયા--પી. એલ. વૈદ્ય. 15-2-1958.

# કાશીના શાસ્ત્રીજી શ્રી ચિન્નસ્વામીનું નિવેદન.

Mahamahopadhyaya Sastraratnakara Pandit A. Chinnaswami Sastri Research professor in Smriti & purana P. 40 B, Raja Basant Roy Road, Rash Bihari Avenue post, Calcutta 29.

\_\_19

Government Sanskrit College, Calcutta.

# हमारा निवेदन

जिस समय 'श्री शासन जय पताका' के नाम से प्रकाशित 'तिथिषृद्धि क्षरिविषयक व्यवस्थापत्रम्' लिखा गया था, इस समय जैनाचार्य श्रीमत् सागरानन्दसूरिजी के अनुयाधी महोदय के द्वारा उपस्थित किये हुओ ही कुछ जैन शास्त्रमाण हमारे समक्ष थे। और जैनाचार्य श्रीमद् विजयरामचन्द्र सूरिजी के मन्तव्य के विषय में भी जो कुछ पं० तुलाकृष्ण हा ने हमको निवेदित किया था, उसी के ऊपर ही हमने विश्वास रक्खा था।

आज हमारे समक्ष वे सभी जैन शास्त्रप्तमाणो उपस्थित हैं, जिन जैन शास्त्रप्रमाणों को जैनाबार्य श्रीमत्सागरानन्दस्रिजी ने एवं जैनाचार्य श्रीमट् विजयरामचन्द्रस्रिजी ने तिथिक्षय-षृद्धिविषयक विवाद में मध्यस्थ के पद पर नियुक्त हैद्योपाह्व श्री परशुराम कर्मा महोद्य के समक्ष उपस्थित किये थे।

जितने जैन शास्त्रमाण आज हमारे समक्ष उपिथत हैं उतने जैन शास्त्रमाण अगर उस समय हमारे पास उपिथित होते, तो श्री शासनजयपताका में जैनाचार्य श्रीमःसागरा-नन्दसूरिजी के मत के समर्थन में और जैनाचार्य श्रीमट् विजयरामचन्द्रस्रिजी के मन्तव्य के एवं उक्त मध्यस्थ महोदय के निर्णयपत्र के विरुद्ध में हमारे तर्फ से जो इन्छ भी लिखा गया है, वह हमसे कथमि न लिखा गया होता, ऐसा हमको उभयपश्रीय जैन शास्त्र-प्रमाणों का परीक्षण करने से दृढ प्रतीत हुआ है । और हम अगर वैसा नहीं लिखते, तो हमारे श्रीत अत्यन्त आद्र रखने वाले और हमको प्रमाण रूप माननेवाले बहुसंख्य पंडितजनों की जो सम्मतियां जैनाचार्य श्रीमत्सागरानन्दस्रिजी के मत के समर्थन में प्राप्त हुई थी, वह सम्मतियां भी प्राप्त होनी असम्भवित थीं ।

उभयपक्षीय जैन शास्त्रप्रमाणों के अवलोकन और अनुशीलन से, हम ऐसे निर्णय पर आये हुवे हैं कि जैनाचार्य श्रीमद् विजयरामचन्द्रस्रिजी ने तिथिक्षयवृद्धि के दिषय में को मन्तव्य प्रगट किया है, वही मन्तव्य प्राचीन जैन शास्त्रों के आधारों से और श्रीजिनागम-सम्मत जीत व्यवहार से भी आदरणीय और आचरणीय हैं। उक्त मध्यस्थ महोदय ने यदि अपने निर्णयपत्र में जैनाचार्य श्रीमद् विजयरामचन्द्रस्रिजी के द्वारा उपिथत किये गये सारे जैन शास्त्रप्रमाणों का उद्धरण किया होता, तो हम मानते हैं कि उनके निर्णयपत्र के विषय में अंशतोऽिय शंका उपस्थित करने का हम जैसे निष्पक्ष जनों को कोई मौका मिलता ही नहीं। मध्यस्थ महोदय ने वैसा किया होता तो उनके किये हुवे शास्त्राभासत्वं तथा

अप्रामाण्यसिद्धत्वं के उल्लेखों का भी निष्पक्ष पंडितजन यथार्थवादी मानते, क्यों कि जब किसी अर्थ के समर्थन में कोई शास्त्र उपिथत किया जाता है और उस शास्त्र के यथास्थित अर्थ से विपरीत अर्थ का हो उस शास्त्र के द्वारा समर्थन करने का प्रयत्न किया जाता है तब वह शास्त्र अपने यथास्थित अर्थ के विषय में प्रमाण होने पर भी, विपरीत अर्थ के विषय में शास्त्राभास पद को ही पाता है। एवं प्रमाणभूत शास्त्रों के अर्थ से असंगत तथा विरुद्ध अर्थ के प्रतिपादन करने वाले तथेव अज्ञातकर्तृत्वयुक्त प्रन्थों के द्वारा प्रमाणभूत शास्त्रों के कथन के विषय में विपर्यास पैदा करने का प्रयत्न किया जाय, तब वैसे प्रन्थों को अप्रमाण बता देना, भी मध्यस्थ का परमावश्यक कर्तव्य ही है।

इस समय हमारा शारीरिक स्वाश्ध्य वैसा नहीं है जैसा कि सं० २००२ में था। हम अब घुद्ध भी हो चुके हैं। इसी कारण हम अभी निघुत्त जीवन जी रहे हैं। यदि ऐसा न होता तो हम इस विषय को बहुत ही विशद रूप में पाठकों के समक्ष उपस्थित करते और शास्त्रवनों तथा प्रमाणोपेत युक्तियों से हम पाठकों के दिल को प्रसन्न कर देने के साथ यह भी बतला देने कि जैनाचार्य श्रीमत्सागरानन्दस्रिजी ने तिथिष्टद्धिश्चय के विषय में जो मत प्रगट किया है, वह मत प्राचीन प्रमाणभूत जैन शास्त्राधारों से एवं श्रीजिनागम-सम्मन जी व्यवहार से भी अनाचारणीय पद को ही पाता है। हमारा शारीरिक दुर्वल्ख हमको ऐसा करने में बाधित करता है इस बात का हमारे दिल में भारी दुःख है, परन्तु हमारे समझ पहिले उभयपक्षीय जैन शास्त्रप्रमाणों आदि अनुपस्थित होने से और एकपक्षीय कथन से विश्वस में आ जाने से हमने 'श्रीशासनजयपताका' के नाम से प्रकाशित 'तिथिष्टद्धिश्चयव्यवस्थापत्रम्' में जो कुछ लिखा था, उसके सम्बन्ध में उभय पश्चीय जैन शास्त्रप्रमाग आदि को देखने के बाद और उन सबका अनुशीलन करने के बाद हम सत्य निर्णय को प्रगट करने का मौका पाये हुओ हैं इस बात का हमारे दिल में इस समय भारी आनन्द भी है।

' जैन दृष्टिए तिथिदिन अने पर्वाराधन ' नामक पुस्तक में उभयनक्षीय जैन शास्त्रप्रमाणादि इगट किये गये हैं । उन सब के निष्पक्ष अवलोकन और अनुशीलन से विद्वान् पाठकों का अभिशाय भी इस निवेदन में प्रकाशित हमारे अभिशाय के अनुरूप ही होगा, ऐसा हमें पूरा विश्वाम है । इति शुभै भवतु ।

भागीरथी

१७ हनुमानघाट

बनारस २८-९-१९५५ **ई**. चित्रस्वामी शास्त्री महामहोपाध्याय

व शास्त्ररत्नाकर काशी वै. सं. २०१२ द्वितीय भाद्रपद शुक्खा द्वादशी, बुधवार

#### યરિશિષ્ટ ૮.

[લવાદી યહિતિએ તિથિપ્રશ્નતું નિરાકરણ લાવવાના નિર્ણય થયા પછી, અન્ને પૃ. આચાર્યભગવંતાની સંમતિપૂર્વક શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈ દ્વારા વાદપદ્ધતિનું આયાજન એ રીતનું કરવામાં આવેલું કે-

પ્રથમ તો અન્તે પૂ. આચાર્ય બગવંતા પાતાની માન્યતાના મુખ્ય મુદ્દાઓ તારવે. તેની પરસ્પર આપ—લે થાય. પછી અન્તે પૂ. આચાર્ય ભગવંતા પાતાના એ મુદ્દાઓ ઉપરની પાતાની માન્યતાનું વિસ્તૃત નિરૂપણ કરે. તેની પરસ્પર આપ—લે થાય. તે પછી આ રીતે પાતાની પાસે આવેલા પ્રતિપક્ષના તે મુદ્દાઓનું અને તે મુદ્દાઓ ઉપરના પ્રતિપક્ષના નિરૂપણનું ખંડન અન્તે પૂ. આચાર્ય ભગવંતા લખે અને તે ખંડનની નકલોની ય આપ—લે થાય.

આ પછી બનને પૂ. આચાર્યભગવંતા પાતાની પાસેનું આ સઘળું ય સાહિત્ય (એટલે કે-પાતાની માન્યતાના મુખ્ય મુદ્દાઓ, તે મુદ્દાઓ ઉપરનું પાતાનું વિરતૃત નિર્પણ અને પ્રતિપક્ષની માન્યતાના મુખ્ય મુદ્દાઓનું તથા તે મુદ્દાઓ ઉપરના તેના નિરૂપણનું પાતે કરેલું ખંડન--આટલું સાહિત્ય) શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈ ઉપર માંકલી આપે. ૧છી શ્રી કસ્તુરભાઈ તે સાહિત્ય લવાદશ્રીને સોંપે. તે બધું બરાબર વાંચીને લવાદશ્રી, શેઠ શ્રી કસ્તુર- ભાઈની સાથે બન્ને પૂ. આચાર્યભગવંતાને રૂબરૂમાં મળીને, પાતાને જરૂરી લાગે તે પ્રશ્નો પૂછી લે અને પછી પાતાના લેખિત ચૂકાદે શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈ લારા બન્ને પૂ. આચાર્યન્ ભગવંતાને માંકલી આપે.

વાદપદ્ધતિનું આવું તટસ્ય અને ખુદ્ધિપૂર્વ કતું આયોજન કરવા સાથે આ આયોજનના તમામ તબાદું ઓના (એટલે કે-પરસ્પરના મુદ્દાઓની આપ-લે, તે મુદ્દાઓ ઉપરના નિર્મ્યુની આપ-લે, પ્રતિપક્ષના મુદ્દાઓના અને તે ઉપરના પ્રતિપક્ષના નિર્પણના ખંડનની આપ-લે તથા આ સઘળાં ય સાહિત્યની શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈ ઉપર રવાનગી—આ ચારેયના) અમલ માટેની તારીઓ પણ, ખન્ને પ્. આચાર્ય ભગવ તોની સંમતિપૂર્વ ક શેઠશ્રીએ ગોઠવી આપી હતી. પાલીતાણા છાડતાં પહેલાં, પાતાની નાદુરસ્ત તબિયત છતાં, શેઠશ્રીએ ગાઠવી આપેલી આ વ્યવસ્થાનું પાલન કરવાનું ખન્ને પ્. આચાર્ય ભગવ તોએ સ્વીકાર્યા છતાં, પ્. આ. શ્રી સાગરાન દસ્તિજીએ તેનું પાલન કર્યું નહિ, એ આ પ્રસ્તુત ચીટ્ટીન્યવહાર વાંચવાથી ૨૫૦૮ સમજાય છે.

પ્રતિપક્ષના મુદ્દાઓના અને તે ઉપરના પ્રતિપક્ષના નિરૂપણના પાતે કરેલા ખંડનની નકલ આપવાની પ્. આ. શ્રી સાગરાનંદસૂરિજીએ શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈના નામે ના પાડી, અને તેશી જુંપ્. આ. શ્રી સાગરાનંદસૂરિજીના મુદ્દાઓના તથા તે ઉપરના તેમના નિરૂપણના પ્. આ. શ્રી વિજયરામચંદ્રસૂરિજી મહારાજે કરેલા ખંડનની નકલ પ્. આ. શ્રી સાગરાનંદસ્રિજીને આપી શકાઈ નહિ. સ્વીકારેલી વ્યવસ્થાના આ રીતે પ્. આ. શ્રી સાગરાનંદસ્રિજીએ લંગ

કરવાથી, અને પોતાના મુદ્દા મોના તથા તે ઉપરના પોતાના નિર્પશુના સમર્થન માટે પૂ. આ. શ્રી સાગરાન દસ્રિજી મે રજૂ કરેલા પ્રાવાઓની મૃષ નકલા, પ્. આ. શ્રી વિજયરામચંદ્ર- સૃરિજી મહારાજે માંગવા છતાં પ્રી પાડી નહિ, તેથી તેમના આવા અન્યાયી વક્ષણની પ્. આ. શ્રી વિજયરામચંદ્રસ્રીયરજી મહારાજે શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઈને જાણ કરી. તેના જવાબમાં શેઠશીએ જણાવ્યું કે-'' પાલીતાણામાં એઠવાયેલી અવસ્યા આગત, તે વખતે આપ અન્તે પૂજ્યોની એકમતિ જણાયાથી, અને મારી નાદુરસ્ત તબિયતને કારણે મેં કશી નેંધ રાખી નથી. તેથી હવે તો આ મતલેદના નિકાલ સરપંચ સમક્ષ જ કરી લેવા ડીક રહેશે."

આ પછી શેઠશ્રી, લવાદ શ્રી વૈદ્યને લઈને પાલીતાણા આવ્યા અને ત્યાં ત્રણ દિવસ સુધી લવાદશ્રીએ અન્તે પૂ. આચાર્યભગવંતાની સાથે મીખિક પ્રશ્નોત્તરી કરી. મીખિક ચર્ચા સમેટાઈ ગયા પછી અંતમાં પૂ.આ. શ્રી વિજયરામચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજે લવાદશ્રીને જણાવ્યું કે-

"આ. શ્રી સાગરનન્દસ્રિઝએ પોતાના સમર્થન માટે રજૂ કરેલા પ્રાવાઓની મૂળ નાકો અમને આપી નથી અને અમારાં નિર્પાયના તેઓશીએ કરેલા ખંડનની નકલ પચુ અમને આપી નથી. આ પરિસ્થિતિમાં તેઓશીએ રજૂ કરેલા પ્રાવાઓ અંગે અને તેઓક્શીએ કરેલા અમારા ખંડનના લખાણ અંગે અમારા મનમાં શંકા રહ્યા કરે એ સ્વાભાવિક છે. કારણ કે–તેમણે રજૂ કરેલા પ્રાવાએાની મૂળ નકલા, તેમણે કરેલું અમારું ખંડન અને તેમાં જો કાઈ નવા શાસ્ત્રપાઠા રજૂ કર્યા હાય તાં તે, આ બધું જોયા વગર એ બધા અંગે અમારો ખ્યાસા કરવાની તક ન મળે, છતાં જો લવાદી ચૂકાદામાં એ પ્રાવા, ખંડન કે શાસ્ત્રપાઠા ધ્યાનમાં લેવામાં આવે, તા તે ન્યાયયુક્ત ગણાય નહિ."

પૂ. આ. શ્રી વિજયરામચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજની આ રજૂ યાતના જવાબમાં શ્રી વૈઘે જણાવ્યું કે—'' જે પૂરાવાએાની મૂળ નકલા પૂરી પાડીતે, એ અંગે ખૂલાસા કરવાની આપ-શ્રીને તક આપવામાં આવી હશે, તેવા જ પૂરાવા હું ધ્યાનમાં લઈશ તે સિવાયના પૂરાવાએ! જો રજૂ કરાયા હશે, તા તેની મૂળ નકલા આપશ્રીને માકલીને અને તે અંગે ખૂલાસા કરવાની આપશ્રીને તક આપીને જ તે પૂરાવાએ હું ધ્યાનમાં લઈશ."

આવું જણાવવા સાથે શ્રી વૈદ્ય પૂ. આ. શ્રી સાગરાન કસ્રિજી પાસેથી ખંડનની નકલ તેઓ શ્રીની સહી કરાવવા પૂર્વ ક, પૂ. આ. શ્રી વિજયરા મચન્દ્ર સ્ર્રીશ્વરજી મહારાજને અપાવી. આ વખતે ય પૂ. આ. શ્રી સાગરાન કસ્રિજીએ, તેમના નિરૂપણના પૂ. આ. શ્રી વિજયરા મચન્દ્ર-સ્ર્રીશ્વરજી મહારાજે કરેલા ખંડનની નકલ લેવાના તા ઇન્કાર જ કર્યો.

આ અધી હકીકત, ચીટ્ટીવ્યવહાર પ્રગટ કરવા દ્વારા અત્રે **રજૂ કરવા**તું એ કાર**લે** 

જરૂરી લ.ગ્યું છે કે-અન્ય પશે પ્રગટ કરેલા 'પર્વતિથિ નિર્ણય' પુસ્તકમાં આ બધી. હકીકતાને તદ્દન બુદી અને ઉલટી રીતે રજૂ કરવામાં આવી છે.

પ્રસ્તુત ચીઠ્ઠીવ્યવહારમાંથી તદ્દન ૧૫૦૩ રીતે જાણવા મળે છે કે-પોતાના મુદ્દાઓના સમર્થન માટે પૂ આ. શ્રી સાગરાનંદસ્રિજીએ રજૂ કરેલા પ્રાવાઓની મૂળ નકલા, ખરે-ખર તા વગરમાંગ્યે પૂરી પાડવાની તેમની જવાબદારી, તે મૂળ નકલા માંગવા છતાં ય, તેઓશીએ અદા કરી નથી. પેતે રજૂ કરેલા પૂરાવાએાની પ્રામાણિકતાની પરીક્ષા માટે પ્રતિપદ્દે માંગવા છતાં ય મૂળ નકલા પૂરી નહિ પાડવાથી, પાઠ, પદ્ધ અને પત્રાના રૂપમાં પૂ. આ. શ્રી સાગરાનંદસ્રિજીએ રજૂ કરેલા પૂરાવાએાની પ્રામાણિકતા નિષે તેઓન્શ્રીને પોતાને જ વિશ્વાસ નહિ હાત્રાનું ૨૫૦૮ સમજી શકાય છે.

લગાદ શ્રી વૈદ્યના નિર્ણયમાં વપરાયેલા 'શાસ્ત્રાભાસ' અને 'પ્રમાણાભાસ' શખ્દો, ખરેખર તે પ્. આ. શ્રી સાગરાનં દસ્રિજીએ રજૂ કરેલા આવા શંકાસ્પદ પ્રાવાઓને જ લાગુ પડે છે. (જુએ શ્રી વૈદ્યના ખ્લાસો-પરિ. ૭-પૃ. ૩૩૫-૩૬) અને છતાં ય શ્રી વૈદ્ય 'શાસ્ત્રા-ભામ' અને 'પ્રમાણાભાસ' શખ્દો, શ્રી ભગવતી અમાદિ શાસ્ત્રો માટે વાપર્યાના અણુછા જતાં આહ્ય કરીને, પ્. આ. શ્રી સાગરાનં દસ્રિજીએ અને તેમના પક્ષકારાએ ભદ્રિક જીવાને અવેલ રસ્તે દોરવાના અવેલ્ય પ્રયાસ કર્યો. "લવાદના ચૂકાદા શાસ્ત્રોની વગેલવા કરનારા છે, અને તે ચૂકાદા સ્વીકારીને આ. શ્રી વિજયરામચન્દ્રસ્ રિજીએ આગમાની ભયં કર આશાતના કરી છે, તેથી તે અંગે તેમણે પ્રાયશ્ચિત્ત લેવું એઈએ. " આવા તદ્દન ખાટા પ્રયાસ કરી પ્. આ. શ્રી વિજયરામચન્દ્રસ્ રીશ્વરજી મહારાજને અકનામ કરવાના નિષ્કળ પ્રયાસ પણ કર્યો. તે વાસ્તવિક દૃષ્ટિએ વિચારીએ, તા પૂ આ. શ્રી સાગરાનં કસ્રિજીએ જ, ખરેખર તા, પાને રજૂ કરેલા આવા અનાવટી પ્રાવાઓને શ્રી ભગવતી અાદિ મહાન શાસોની તુલનામાં મૃકવા માટે પ્રાયશ્ચિત્ત લેવું જરૂરી હતું, તેમ કાર્ક પશ્ચ મધ્યસ્ય વિચારકને લાગ્યા વિના ન રહે. —સંગ્રી પ્રાયશ્ચિત્ત લેવું જરૂરી હતું, તેમ કાર્ક પશ્ચ મધ્યસ્ય વિચારકને લાગ્યા વિના ન રહે. —સંગ્રી

# પૂ. આ. શ્રી વિજયરામચન્દ્રસૂરી ધરજી મ.તા શેઠ કે. લા. ઉપરના પત્ર :

પાલીતાણા, જૈન સાહિત્ય મંદિર, માગસર સુદિ ૮

વિજયરામયન્દ્રસૃરિ તરફથી દેવગુર્સક્તિકારક સુત્રાવક કરતુરભાઈ લાલભાઈ યાગ ધર્મલાભ સાથે લખવાનું કે–નક્કી થયા મુજબ ગયા ઝુધવારે પરસ્પર મુદ્દાએની નકલની આપ-લે થઈ હતી. મુદ્દાએને ઉપરનું લખાણ આચાર્ય શ્રી સગરતંદમુરિજીએ સામવારે અપેકરના આપવાનું જણાવવાથી સોમવારે અપેક તેની પણ આપ-લે થઈ હતી. આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદમુરિજીએ પોતાના નિરૂપણમાં મુચવેલ પાનાં જોવા માટે મેાકલવાની એક ચીકી સોમવારે લખી માેકલેલી. તેના મંગલવારે સવારે જવાબ આપ્યા બાદ ચાર ચીકીએન લખવી પડી. સરપંચ સમક્ષ આ ચીકીએને પણ મૂકવી પહે તેમ હોવાથી તેમજ તમારી જાણ માટે આ સાથે તે ચીકી અવહારની નકલ મેાકલી છે. ધર્મની આરાધનામાં સદાને માટે ઉજમાળ ખના, એજ એક શુભાભિલાયા.

# ઉપરાક્ત પત્રમાં ઉલ્લેખ કરાયેલા ચીઠ્ઠી વ્યવહાર :

# ચીઠ્ઠી નં. ૧ઃ

આચાર્ય શ્રી સાગરાન દસ્રિજી,

આજે આપણાં પરસ્પરના મુદ્દાઓનાં નિર્પણાની જે આપ-લે થઇ છે, તેમાં આપે 'પર્વાતિથિની' વ્યવસ્થાના લેખના પુરાવાના નંખરવાર પાઠા ' એવા મથાળાથી જે લખાણ આપ્યું છે, તેમાં સ્વવેલ 'શાસ્ત્રીય પૂરાવા 'ની ચાપડીમાં છપાયેલા નં. ૧થી ૧૦ સુધીના પૂરાવાએની મૂળ હસ્તિલિખિત પ્રતિઓ, "શ્રી દેવસ્રિજી મહારાજના પદંક "ની હસ્તલિખિત મૂળ પ્રતિ અને આચારદશાચૂર્ણિ તથા આચારમય સામાચારી આ ચીઠી લઇ ને આપની પાસે આવનાર સુશ્રાવક મગનલાલ રસ્યુદ્યાં ડદાસ સાથે માકલશા, જેથી આજે મળેલા આપના નિર્પણનું ખંડન લખવાનું કાર્ય શરૂ થઇ શકે.

જરૂર લાગશે તેા ખીજી પ્રતિએા પછીથી મંગાવીશું.

વિ. સં. ૧૯૯૯ ના માગશર શુ. ૭ સોમ શ્રા જૈન સાહિત્ય મંદિર–પાલીતાણા

વિજયરામચન્દ્રસૂરિ.

# પૂ. આ. શ્રી સાગરાનંદસુ મ.ના જવાળ :

પાલીતાણા

માગસર શુદ્દ. ૮

તંખર ૧ થી ૧૦ કાપેલા છે. લખેલી પ્રતો સુરત જૈનાનંદ પુસ્તકાલયમાં મળશે. વિજયદેવસૂર પદ્કની એ પ્રતો જોવા માકલી છે તે જોઈ તે સાથે પાછી માકલવી અને ફેર પણ જોઈ એ તો મંગાવવી. શ્રી કાણાંગજીના પગ્ય મેં પાને જેના આવારદશા નામે દશ અધ્યયન જણાવ્યાં છે તે દશાશ્રુત સ્કંધ કહેવાય છે તેની સૃર્ણિ તમારી પાસે જ છે.

# ચીઠ્ઠી નં. રઃ

**અ**ાચાર્ય શ્રી સાગરાન'દસ્**રિ**જી,

નામ અને સહી વિનાની તેમજ આપના હસ્તાક્ષરવાળા પણ નહિ એવા ચીઠ્ઠી સાથે આપે "શ્રી વિજયદેવસર પટ્ક" તરીકે ઓળખાવીને મેાકલેલી એ પ્રતા મલી. અમારે તો તે જ પ્રતિની હસ્તલિખિત મૂળ તકલ જેવી છે, કે જે પ્રતિને આપે આપના નિર્પણમાં "વર્તમાન શ્રી દેવસર તપાગચ્છના મુખ્ય નાયક શ્રી વિજયદેવસરિજી મહારાજના પોતાના પટ્ક" તરીકે જણાવેલ છે, તો તે આ ચીઠ્ઠી લઈ તે આપની પાસે આવનાર સુશ્રાવક મગનલાલ રણહાડદાસ સાથે માકલી આપશાજી. આજે આપે માકલાવેલ એ પ્રતિઓ જેવા મેળવવા માટે હાલ અમારી પાસે એ દિવસ રાખવાની જરૂર છે, તો તે એ દિવસ રાખવાની સંમતિ જણાવશા. નં. ૧થી ૧૦ પૂરાવાઓની હસ્તલિખિત મૂળ પ્રતિઓ સુરતઃ છે તો તે પણ તરત જ મંગાવીને અત્રે માકલી આપશા. હાલ એજ.

વિ. સં. ૧૯૯૯ના માગશર શુ. ૮ મ'ગલ શ્રી જૈન સાહિત્ય મંદિર–પાલીતાણા.

વિજયરામચન્દ્રસૂરિ,

# ચીઠ્ઠી તં. 🕃 :

∘આચાર્ય શ્રી સાગરાન દસ્ર્રિજી,

આપે આપતા નિરૂપણમાં-" વર્તમાન દેવસૂર તપાગચ્છના મુખ્ય નાયક શ્રી વિજયદેવસૂરિજી મહા-રાજના પોતાના પડક " તરીકે જણાવેલ પડકની મૂળ પ્રતિ સુષ્નાવક મગનલાલ રણછોડદાસ સાથે માેકલી આપવાનું આપતે જણાવેલ તે મુજબ આપે મજકુર પડકની મૂળ હસ્તિલિખિત પ્રતિ માેકલી નથી તો તે માેકલી આપશાજી. આપના નિરૂપણમાં જસ્વવેલી શાસ્ત્રીય પુરાવાની ચાેપડીમાં છપાયેલા નં. ૧ શી ૧૦ સુંગીના પુરાવાઓની મૂળ હસ્તિલિખિત પ્રતિએા માટે આપે સુરત પત્ર લખવાનું અમને જસાવેલું છે તો અમે આજે સુરત પત્ર લખીશું. હાલ એજ.

વિ. સં. ૧૯૯૯ ના માગશર શુ. ૮ મંગલવાર } શ્રી જૈન સાહિત્ય મંદિર–પાલીતાણા.

વિજયરામચ-દ્રસુરિ.

#### ચીકી ને ૪:

આચાર્ય શ્રી સાગરાનં દસ્ રિજી,

અ.પે આપના નિરૂપણમાં-" વર્ત માન શ્રીદેવસૂર તપાગચ્છના મુખ્ય નાય**ક** શ્રી વિજયદેવસૂરિછ મહારાજના પેરતાના પટ્ક " તરીકે જસાવેલ પટકની મૂળ હસ્તલિખિત પ્રતિ વગેરે સુત્રાવક મગનલાલ રસ્એકારાસ સંશ્વે મોકલવાનું અમે આપને ગઈ કાલે ચીકું લખીને જસાવેલું. તેના હત્તરરૂપે આજે આપે એક ચીટ્ટી સાથે બે પ્રતા માેકલી. તે બે પ્રતા શ્રીવિજયદેવસ્ટરિજી મહારાજના પદકની હસ્તલિખિત મૂળ પ્રતિએક નહિ લાગવાથી અતપને આજે ખીજી ચીકી લખીતે તે મેક્ક્લી અતપવા વિષે જણાવવા સાથે દશ પુરાવા વિગેરેની ભાગત જચાવી, જેના મૌખિક ઉત્તરમાં આપે મજકુર પદક વિષે કાંઇ જણાવ્યું પણ નહિ અને મંગાવેલ પ્રતિ માેકલી પણ નહિ. આથી ત્રીજી વાર ચીફી લખીને સુત્રાવક મગનસાઈ સાથે મજકુર પડકની મૂળ હસ્તલિખિત પ્રતિ માકલી આપવા જણાવ્યું. આ ત્રીજી ચીફીના જવાવમાં આપે સુત્રાવક મગનભાઇ સાથે એમ કડ્ડેવડાવ્યું છે કે-" શ્રી વિજયદેવસ્ક્રેરિજી મહારાજના પાતાના પટકની હસ્તિતિખિત મૂળ પ્રતિએા અપે આજે સવારે જે માકલી છે તેજ છે." આથી આપને જગાવવાનું કે-આજે સવારે આપે માકલેલી પ્રતિએા એ-લ્વર્તમાન શ્રીદેવસર તપાય અના મુખ્ય નાયક શ્રી વિજયકેવસ્ટિજી મહારાજના પાેતાના પદક "નીજ હસ્તલિખિત મૂળ પ્રતિએક હાેવાનુ આપ જે જે કારણોસર માનતા હો તે વિગતવાર લખી જણાવશાજી, જેથી અમે તે વિષે વિચાર કરી શકીએ. આપે મેાકલેલ એ પ્રતિઓમાં શ્રીવિજયદેવસુરિજી મહારાજના નામાલ્લેખ પણ નથી અને તેઓશ્રી કાળધર્મ પામ્યા પછી ઘણાં વર્ષો બાદ લખાયાના લેખ પણ બે પૈકીની એકજ પ્રતિમાં છે-વિગેરે ઘણાં કારણા એવાં છે કે જેતે અંગે આપતે આ ખુલાસા પૂછાવવાની જરૂર પડી છે. વધુમાં, ુગઈ કાલતા અત્પતા તિરૂપણમાં અત્રાપે સૂથત્રેલ 'શાસ્ત્રીય પૂરાવા'ની ચેાપ‼માં છપાયેલા નં.૧ થી ૧ \* સુધીના દશ પૂરાવાએાની મૂળ હસ્તિલિખિત પ્રતિએા માેકલી સ્થાપવાને માટે ગર્ક કાલની ચીઠ્ઠીમાં જણાવતાં તેના જવાબરૂપે આજની આપની ચીકીમાં આપે જણાવ્યું કે-" ન'. ૧ થી કું૧૦ છાપેલા છે સખેતી પ્રતો સુરત જૈયાન'દ પુસ્તકાલયમાં મળશે." આથી આપને અમારી બીછ ચીકીમાં " તે હસ્ત-્લિખિત મૃગ પ્રતિએ। સુરત છે તો તે પણ તરત જ મંગાવીને અત્રે માકલી આપશા." એ મ જણાવ્યું, ત્યારે આપે કહેવડાવ્યું કે-" તમે સુરત પત્ર લખા અને આજે હું પણ સુરત પત્ર લખું છું. તરત મોકલી આપશે." આથી અમે ત્રીજી ચીડીમાં-" સુરત પત્ર લખીશું." એમ જણાવ્યું. હવે ત્રીજી ચીઠીનો મૌખિક જવાબ આપતાં આપે આ સંબંધમાં સુબ્રાવક મગનભાઈને એમ કહ્યું દે-" સુરત પણ મળ પ્રતિએ નથી, છાપેલી જ છે. 'શાસ્ત્રીય પૂરાવા 'ની ચાપડીમાં જે રથળની તરીકે તે જણાવી છે તે રથળે તે છે, ત્યાંથી મંગાવી લો." આ સંબંધમાં જણાવવાનું દે-આપે આપના નિર્પણમાં પૂરાવા તરીકે જે પ્રતિએની વાત જણાવી હોય તે પ્રતિએની મૂળ હસ્તલિખિત પ્રતિએન આપેજ અમને તપાસવા પુરી પાડવી જોઈએ, તો તેમ કરશાજી. આપ આપના ઉત્તરા પણ મીખિકને બદલે લખીને મોકલશો તો તે ઘણું સગવડભાર્યું થશે. હાલ એજ.

વિ. સ. ૧૯૯૯ માગશર શુ. ૮ મ'ગલવઃર. શ્રી જૈન સાહિત્ય મ'દિર-પાલીતાણા

विकथराभय दस्रिर.

#### ચીઠ્ઠી નં. પ:

આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસ્રિજી,

અમારી ચોથી ચીફીમાં, આપે મેાકલેલ એ પ્રતિઓને "વર્તમાન શ્રીદેવસર તપાગ-જના મૃખ્ય નાયક શ્રીવિજયદેવસૂરિજી મહારાજના પોતાના પદક" તરીકે આપ જે જે કારણાસર માનતા હા તે વિગતવાર હખી જણાવવાની તથા આપના ગઇકાલના નિર્પણને અંગે આપે સ્ચવેલ 'શાસ્ત્રીય પુરાવા ' નામની ચાપડીમાં છપાયેલા નં. ૧ થી ૧૦ સુધીના પુરાવાઓની મૂળ હસ્તલિખિત પ્રતિઓ જયાં હાય ત્યાંથી મંગાવીને માકલી આપવાની વાત જણાવી હતી. હવે મજકુર મોફીના આપના ઉત્તર આપે સુશ્રાવક મગનભાઇ ને લખાવ્યા તે નીચે મુજબના છે:—

" દેવસર સમાચારીના પદ્કની નકલ લખેલી જે બે માકલી છે તે શિવાય બીજી નકલ અમારી પાસે લખેલી નથી. ૧ થી ૧૦ સુધીના પૂરાવા જે સુરતથી મંગાવવા જણાવ્યું હતું તે અત્રેથી આપવામાં આવેલાં ચાલીશ શાસ્ત્રોનાં નામોમાંથી હોવાનું ધારીને જણાવવામાં આવ્યું હતું અને જે શાસ્ત્રપૂરાવાની ચાપડી છપાઈ છે તેમાં છાપેલા પુરાવાઓની પ્રતો તો તેમાં જ જણાવેલું છે કે— બીજઓની પાસેથી તે તે આવેલી છે. અમારી પાસે જે હાજર હોય તે હમારે આપવામાં અંશ પણ અડચણ નથી."

આપે આપેલા ઉપર મુજબના ઉત્તરમાં, આપે માેકલેલ એ પ્રતિઓને આપ-" વર્તમાન શ્રી દેવસર તપાગચ્છના મુખ્ય નાયક શ્રી વિજયદેવસરિજી મહારાજના પાતાના પદક" તરીકે જે જે કારણેલર માનતા હૈા તે વિગતવાર લખી જણાવવાની બાબતના ખુલાસો કર્યો નથી તો તે બાબતના ખુલાસો લખી માેકલશાજી.

૧ થી ૧૦ સુધીના પુરાવાની પ્રતા સુરતથી મંગાવવાની બાબતમાં આપે આપેલા ખુલાસો જણીને એમ થયું કે—આવી બાબતમાં પણ આપ આવા બચાવ કરવાનું કેમ ઉચિત ધારા છા ? કારણ ક્રે—અમારી પહેલી ચીકૃતમાં એ બીના અતિ ૨૫% ૨૫માં જણાવવામાં આવી હતી, જે નીચે મુજબ છે:—

" આજે આપણાં પરસ્પરના મુદ્દાઓનાં નિરૂપણોની જે આપ-લે થઈ છે, તેમાં આપે-' પર્વતિથિતી વ્યવસ્થાના લેખના પુરાવાના નંખર વાર પાઠો ' એવા મથાળાથી જે લખાણ આપ્યું છે, તેમાં સૂચવેલ-' શાસ્ત્રીય પૂરાવા'ની ચાપડીમાં હપાયેલા નં. ૧ થી ૧૦ સુધીના દશ પૂરાવાઓની મૂળ હસ્તિલિખિત પ્રતિઓ .....માંકલશા.....'

'શાસ્ત્રીય પૂરાવા ' નામની ચાપડી, પ્રસ્તુત ' તિથિદિન ' અને ' પર્વારાધન ' સંબ'ધી મન્તવ્ય-<mark>બેદ</mark>થી તન્મય વાતાવરણ બનેલું તેવા સમયમાં આપની દેખરેખ નીચે છપાઈને પ્રચારાઈ હતી. અને આપે તે ચાપડીને આપના નિરમણના પુરાવા તરીકે જણાવેલી છે. અમને તે ચાપડીમાં છપાયેલા પ્રાવાઓ વિષે લહે અંશે શક છે અને તેથીજ અમે તેની મૂળ હસ્તલિખિત પ્રતા તપાસવા ઈચ્છીએ છીએ. આથી આપેજ તે પ્રતિએક મંગાવી આપવી જોઈએ. હાલ એજ

વિ. સં. ૧૯૯૯ ના માગશર શુ. ૮ મંગળવાર. 🤈 શ્રી જૈન સાહિત્ય મંદિર, પાલીતાણા.

વિજયરામચંદ્રસરિ.

# પૂ. આ. શ્રી વિજયરામચન્દ્રસૂરી ધરજી માના રોક કા લા. ઉપરના પત્ર: શ્રી જૈન સાહિત્ય મેં દિર, પાલીતાણા. માગશર વદ હ

વિજયરામચન્દ્રસૂરિ તરફથી દેવગુરૂભક્તિકારક સુશ્રાવક કરતુરભાર્ક લાલભાઈ યોગ ધર્મલાભ સાથે લખવાનું કે–માગશર શક હ ના લખેલો પત્ર તથા તેની સાથે માકલેલ ચીકીવ્યવહારની નકલ મલી હશે. તમારી રૂખરૂમાં નક્કી થયા મુજબ સ્માજ તા. ૩૧-૧૨-૪૨ ના રાજ પરસ્પરના ખંડનની નક્કલ પરસ્પરતે સપ્રત કરી તેની તથા તે પહેલાંનાં લખાણાની નકલા વ્યમા બન્તેએ તમને તા. ૧–૧–૪૩ ના રાજ માકલી આપવી જોઈએ, પરન્તુ પરસ્પરના ખંડનની નકલોની અમારા બે વચ્ચે લેવડ–દેવડ તથા તમને જે નકલા માકલવાના છે તે માકલવાનું તા. ૫-૧-૧૯૪૩ ના ખતી શકશે એમ લાગે છે.

ુઆચાર્યું શ્રી સાગરાન દેસરિજીએ આજે સવારે રમણલાલ નામના માણસ સાથે અમાને કહેવડાવ્યું છે કે-આપણે પરસ્પરના ખંડનની લેવડ-દેવડ કરવાનું તથા કરતુરભાઈ ને માકલવાનું સામવારે રાખીએ. એજ ધર્મની આરાધનામાં અવિરત ઉજમાળ રહે। એજ એક અભિલાષા

[ઉપરાક્ત પત્રના આધારે જણાય છે **કે–**તા. ૩૧–૧૨–૪૨ સુધી તા પૂ. આ. શ્રી સાગરાન દસરિજી મ. ખંડનની લેવડ-કેવડ કરવાના વિચારના હતા પરન્તુ તે પછી કાઈ પણ કારણસર તેમના વિચાર ખદલાયા. -સં)

# પૂંચ્યા. શ્રી વિજયરામચન્દ્રસૂરી ધરજી માના શેઠ કે. લા. ઉપરના પત્ર :

પાલીતાણા, સાહિત્ય મંદિર, માગશર વદ ૦))

વિજયરામચન્દ્રસૃરિ તરફથી દેવગુરૂભક્તિકારક સુબાવક કરતુરભાઈ લાલભાઈ યાેગ ધર્મલાભ સાથે લખવાનું જે–તા. ૩૧–૧૨–૪૨ ના રાજ અમાએ લખેલા પત્ર મક્યા હશે. આ સાથે અમારા ૨૫ મુદ્દાએનાં પૂ. ૩, અમારા પચીસ મુદ્દાઓને આશ્રયી અમારા મન્તવ્યનું સમર્થન પૂ. ૩૧, અને આચાર્ય શ્રી સાગરાન દસરિજના નિરૂપણના પ્રતિવાદ પ્ર. ૧૧૧. તેમજ આચાર્ય શ્રી સાગરાન દસરિજી સાથેના ચીકીવ્યવહાર ૫. ૫. માેકલેલ છે. તેની સાથે જગદુગુરૂ આચાર્યભગવાન શ્રીમદ્ વિજયહીરસૂરીશ્વરજી મહારાજના પટકની, પૂ. આચાર્યાદેવ શ્રીમદ્ વિજયસેનસૂરીશ્વરજી મહારાજના પટકની અને પૂ. આચાર્ય દેવ શ્રીમદ્ વિજયદેવસૂરીશ્વરજ મહારાજના પશુકતી પ્રાચીત નકલા તેમજ વિ. સં. ૧૯૪૫ન પંચાંગ, આચાર્ય શ્રી વિજયનીતિસરિજીની આગ્રાથી ઉપાધ્યાય દયાવિજયજીએ લખેલી ચાપડી તથા પૂ. આચાર્ય દેવ શ્રીમદ વિજયસિહિસ્રીશ્વરજી મહારાજાએ કરેલા ખુલાસા પણ માકલેલ છે.

વિશેષ લખવાતું કે-આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ તેમણે લખેલા ખંડનની નકલ અમાને આપવાની ના પાડી છે અને તેવી અમાએ લખેલા ખંડનની નકલ આપવાને ગયેલા સુબાવકે અમારી લખેલી

88

માં ડનતી નકલ તેમને મ્યાપી નથી. કરતુરભાઈ એ મા ખંડનની નકલોની એક-બીજાને લેવડ-દેવડ કરવાની ના પાડી છે, એમ આચાર્ય શ્રી સાગરાન દસ્રિજી મે જણાવ્યું છે તે આ વિષયમાં શું છે ? એના તરત જ ખુલાસો કરવાના અવસર લેશા. એજ ધર્મની આરાધનામાં અવસ્તિ ઉજમાળ રહો એજ એક અભિલાષા.

#### શેઠ કે. લા.તા જવાથ :

KASTURBHAI LALBHAS

TELE | 984M LALBHA

PANKORE'S NAKA. AHMEDAHAD,

V. 9. 73

त्रूक्य व्याक्षाय भरातार भी नेभिन्न सुनाल

अन्य त्या से आहे आहेत्य तिथा के आहे आहेत्य भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के भाष के

भारत है नामल स्थापन प्राप्त नहीं ने कालन रथे पदा

An. Meis Ornamicon.

[તા. 3૧-૧૨-૧૯૪૨ ના રાજ ખંડનની નકલની લેવડ-દેવડ સામવારે કરવાતું જણાવ્યા પછી પૂ. આ. શ્રી સાગરાનંદસૂરિજીના વિચાર બદલાયા અને પૂ. આચાર્ય દેવના મા. વ. ૦)) ના શેઠ કે. લા. ઉપરના પત્રમાં જણાવ્યા મુજબ તા. ૫-૧-૧૯૪૩ ના રાજ તેમણે શેઠ કરતુરભાઈના નામે ખંડનની નકલની લેવડ-દેવડ કરવાના ઈન્કાર કર્યા. -સં૦) પૂ. આ. શ્રી વિજયરામચન્દ્રસૂરી ધરજ મ.ના શેઠ કે.લા. ઉપરના પત્ર:

પાલીતાણા, સાહિત્ય મંદિર, પોષ સુદિ પ્ર

વિજયરામચન્ડસરિ તરફથી દેવગુર્ભક્તિકારક સુશ્રાવક કરતુરભાઈ લાલભાઈ યાગ ધર્મલાલ સાથે જણાવવાનું દે-માગશર વદ ૦))તે લખેલો પત્ર મલ્યો હશે. ખંડતની નકલોની નક્કી થયા મુજળ આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસન્જિએ ના પાડવાથી આપ-લે થઈ નથી, તે સંખંધમાં તાતકાલિક ખુલાસાની અને ઘટિત થવાની જરૂર છે. એજ ધર્મની આરાધનામાં અવરિત ઉજમાળ રહેા એજ એક અભિલાપાત્ર પૂ. આ. શ્રી વિજયરામચન્દ્રસૂરી ધરજી મ.ના શેઠ કે.લા. ઉપરના પત્ર:

શ્રી જૈન સાહિત્ય મંદિર, પાલીતાણા પાેવ શદ. ૮ અધા

વિજયરામચન્દ્રસૃરિ તરફથી દેવગુરભક્તિકારક સુશ્રાવક કસ્તુરભાઈ લાલભાઈ યાગ ધર્મલાભ સાથે લખવાનું જે-તમારા તા. ૯-૧-૪૩ ના લખેલા પત્ર ગઈ કાલે મલ્યા છે. તેના જવાબમાં જણાવવાનું કે-

- (૧) અમારા માગશર વદ ૦)) તા પત્રમાં જણાવેલ નકલા પૈકી ત્રણ પટ્ટોની પ્રાચીન નકલા, વિ. સં. ૧૯૪૫ ના પંચાંગની નકલ અને આચાર્ય શ્રી નીતિસ્રિજીની આશાર્થી ઉપાધ્યાય શ્રી દયા- વિજયજીએ લખેલી ચાપડીની નકલ-એ પાંચ નકલા તમને ખુલાસા કરીને આપવામાં નથી આવી એવું મારા જણવામાં આવ્યું છે. એ પાંચેય નકલા તેમ જ અમારા ૨૫ મુદ્દાઓને આશ્ર્યી અમાએ કરેલા અમારા મનતવ્યના સમર્થનમાં તથા તે પછી આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસ્રિજીના નિરૂપણના અમાએ કરેલા પ્રતિવાદમાં જે જે જૈન શાસ્ત્રાદિના આધારો ટાંકવામાં આવ્યા છે તે પ્રત્યા, તેને લગતી સમજાતીના પત્ર સાથે માેકલવાની ગોદવણ કરેલ છે. જે તમાને પેષ શુદ પ્રથમ અગીઆરશને શુક્રવારે મળી જક્કે એમ લાગે છે.
- (ર) અમારા તા. ૩૧–૧૨–૪૨ના પત્ર પહેલાંના માગશર શુદ ૯ ના પત્ર મહ્યેથી તમાએ જે આચાર્ય શ્રી સાગરાન દસરિજીને તેમના પૂરાવાઓની અમે તપાસવા માટે માગેલી મૂળ નકલા પૂરી પાડવી જોઈએ એમ સ્વબ્યું હોત તો ઠીક થાત.
- (૩) ખંડનની નકલોની તા. 39-9૨-'૪૨ ના રાજ લેવડ--દેવડ કરવી અને તે પછી તા. ૧-૧-'૪૩ ના રાજ પાતપાતાનાં સવળાં લખાણોની નકલો તમને માકલી આપવી--આવી વાત તમારી રૂબદમાં જ નક્કો થઈ હતી, છતાં આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસૂરિજીએ તમારા નામે ખંડનતી નકલોની લેવડ-દેવડ કરવાની ના પાડી એ ઠીક થયું નથી. ખંડનની નકલમાં અને રજૂ કરેલા પૂરાવાએની મૃજ નકલો બાબતમાં એક--બીજાથી છૂપાવવા જેવું વરતુતઃ કાંઈ હોય જ નહિ તેમ જ તેની પૂરતી માહિતી મેળવ્યા વિના તથા તપાસ કર્યા વિના ખુલાસા પણ થઈ શકે નહિ, એથી નક્કો ન થયું હોય તોમ નકલો આપવી-લેવી જોઈએ-એને બદલે નક્કી થયા છતાં આચાર્ય શ્રી સાગરાનદસ્રિજીએ ના પાડી એ એાછું શારનીય નથી. તમે જે ગૃહસ્થને લાવા તેમના સમય બરબાદ ન થય અગર તેમને કરી ધક્કો ખાવાનું ઉભું ન રહે એ માટે તમા અગાઉથી આ સંબંધમાં ઘટતું કરા એમ અમે કચ્છીએ છીએ.

(૪) નિર્ણાયક તરીકે યાગ્ય વ્યક્તિને નીમી લેવાનું તમાને અમેદ બન્નેએ કહ્યું જ છે અને અમારા પાતાના તે નિર્ણયમાં અમારે કશા જ ફેરફાર કરવાપહ્યું નથી.

હાલ એજ ધર્મની અારાધનામાં અવિરત ઉજમાળ ખેતા એજ એક શુભાભિલાધા.

#### રોક કે. લા.ના જવાઅ :

KASTURSWAI LALBHAN

TELE ( PHONE 2338 & 2328

PANKORE'S NAKA, AHMEDABAD.

99.9.03

रूक्य युक्ति भरामाक विकय नाममंद्रस्ति भरामाक

अनापता भागवारी केश्व म्या क्ष्यां में वास्त्र में अनापता भागवारी केश्व क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्या

ते वास अउडी उना दिना विश्वान मार्ड स्मापती स्मापे म्याना स्मेहर व्यागायीत विश्वान मार्ड स्मापती स्मापि

300 ( 417 47 1)

#### પૂ. આ. શ્રી વિજય રામચન્द्रसूरी धरळ म.ने। શેડ કે. લા. ઉપરના પત્ર :

ઠે. કંકુબાઈની ધર્મશાળા, પાલીતાણા પોષ શુદ્દ **૧૩.** 

વિજયરામચન્દ્રસૃરિ તરફ્થી દેવગુર્મક્તિકારક મુશ્રાવક કરતુરભાઈ લાલભાઈ યાગ ધર્મલાભ પૂર્વક જણાવવાનું કે–તમારા તા. ૧૬–૧-ધ્૪૩ના લખેતા પત્ર, ગઈ કાલે મળ્યા છે. ખુલાસાના અર્થ એટલા જ હતા કે–તમારા જાયખહાર સુગ્રાવક બહુલાઈ પદકાદિની પ્રાચીન નકલા પાછી લઈ ગયા નહાતા અને બાકીનાં પૂરાવાએનાં પુસ્તકા–પાનાં આદિ સાથે હાય તો જોઈ લે નહિ તો જરૂર પડશે તો મંગાવી લેશે–આવા ભાવની તમારી સાથે વાનચીન થતાં બહું સાથે જ પહોંચતું કરવું એજ એક ઇરાહાયી તે પછી લઈ ગયા હતા. આ નિવાયના ખુલાસાની વાત અમાએ જણાવી નહોતી.

ભાગશર શુદ્ર હ ના પત્ર સાથે મોકલેલ ચીદી વ્યવદાર પાતેજ તમારે કરવા યાગ્ય કાર્યાનું સૂચન કરતા હતા.

તે દિવસે તમને તાવ હતો એ ળરાખર જ છે, પણ કર્ય કર્ય દિવસે ઇસ્યુઓની નકલની, સમથ'-નની નકલની અને ખાંડનની નકલની લેડડ-દેવડ કરવી એ તો તમે પોતે જ સ્યુચ્યું હતું અને અમેદ ખન્નેએ સ્વીકાર્ષું હતું. તા. 31–1ર–'૪ર ના ખાંડનની લેવડ-દેવડ કરીને તા. ૧–૧-'૪૩ ના રાજ બધા કાગળા તમને માકલી આપવા, એવું અતિ સ્પષ્ટ શબ્દોમાં તમે જણાવ્યું હતું. આચાર્ય શ્રી સાગરા-નંદમુરિજી એ મુજબ વર્તવાને ઇચ્છતા ન હોય અને અને એટલા ખાતર જ સમાધાન ખારેલે પડતું હોય તો તમે તેમ જણાવીને સરપંચની રૂબરમાં નક્કી કરવાનું જણાવા તો તે કાંઇ કેય વ્યાજબી ગણાય. બાકી આ રીતિએ તો ઠીક થતું નથી.

હાલ એજ. ધર્મની આરાધનામાં સદાને માટે ઉજમાળ બન્યા રહેા એજ એક શુભાભિલાષા

### પૂ. આ. શ્રી વિજયરામચન્દ્રમુરી ધરજ મ.ના શેઠ કે લા. ઉપરના પત્ર :

ડે. કં કુળાઈની ધર્મશાળા–પાલીતાણા પોષ વદ છ

વિજયરામચન્દ્રસૂરિ તરક્ષ્યી દેવગુર્સક્તિકારક સુબાવક કસ્તુરભાઈ લાલમાઈ યોગ ધર્મ લાભપૂર્વ ક જણાવવાનું કે-તમારા તા. ૧૬-૧-'૪૩ ના લખેલ પત્રના ઉત્તરમાં અમાએ તમોને પોત્ર શુદ ૧૩ ના લખેલો પત્ર મદયા હશે. મજકુર પત્રના ઉત્તર આજ સુધી નથી, એનું કારણ સમજાતું નથી.

વિશેષમાં જણાવવાનું કે–તમાએ નિર્ણાયક ગૃહસ્થની નિમહાં ક કરીને તે ગૃહસ્થને લખાણે. અને પૂરાવાએને માેકલી આપ્યા હશે. ચર્ચાના નિર્ણયને માટે મજકુર નિર્ણાયક ગૃહસ્થને લઈ ને તમાે અત્રે કઈ તારીએન દરમ્યાન આવવા ધારા છેને તે જાણવાની ઇચ્છા છે.

તમા જાણા છા કે-સુબ્રાવક છવાસાઇની સાથે તમે કહેવાળા મુજય અમાએ અત્રે માગશર વદ •)) સુધી સ્થિરતા કરવાના નિર્ણય કર્યો હતા. તે પછી કાંઇક વધુ સમય જશે એમ લાગવાથી જ, જે સુબ્રાવકાની શ્રી ઉપધાન તપ કરાવવાની વિનંતિને અમે વારંવાર નકારી હતી તે સુબ્રાવકાની વિનંતિના અમાએ સ્વીકાર કર્યો. વળી એમ પણ સાંભળ્યું છે કે-આચાર્ય શ્રી સાગરાન દસ્ર્રિજી અત્રેચી મહા વદમાં વિહાર કરવા ધારે છે.

એક તરફ આ સંયોગો છે અને બીઝ તરફ ખંડનની નકલ તથા આયાર્ય શ્રી સાગરાન દસ્કરિજીએ રજૂ કરેલા શ્રાંકિત પૂરાવાએની મૂળ નકલો તપાસવા આદિનું, રૃષ્યફના વક્તવ્યનું અને તે ઉપરથી નિર્ણયનું કામ ભાડી છે—આથી નિર્ણયક ગૃહસ્થની સાથે જેમ બને તેમ તમા અત્રે વહેલા આવે! એ ખુબ જ જર્રી છે.

હાલ એજ, ધર્મની આરાધનામાં સદાને માટે ઉજમાળ બત્યા રહેા એજ એક શુભાભિલાષા.

#### પરિશિષ્ટ ૯.

[પૂ. આચાર્ય શ્રી સાગરાન દસ્રીશ્વરજના પક્ષકારા તરફથી લવાદી નિર્ણય અંગે એક 'પર્વિતિ શ્રિ નિર્ણય 'નામનું પુસ્તક વિ. સં. ૨૦૦૧માં પ્રગટ કરવામાં આવ્યું છે. આ પુસ્તકના સંપાદક પંડિત મફતલાલ ઝવેરચંદ છે. પુસ્તકના પરિશિષ્ટ પહેલામાં પાલીતાણા ખાતે લવાદ શ્રી વૈદ્ય સમક્ષ થયેલ મીખિક પૃચ્છાની નોંધ પ્રશ્નોત્તર રૂપે આપવામાં આવી છે. આ નોંધ અંગે પહેલા પાને કુટનાટમાં જણાવવામાં આવ્યું છે કૈ-''ડૉ. પી. એલ. વૈદ્ય સમક્ષ અન્ને આચાર્યોની પૃચ્છા થઈ તે વખતે હાજર રહેલ પૂ. પં. ચંદ્રસાગરજી મહારાજે જે ઉતારેલ તે મુજબ અક્ષરશઃ તેમની નોંધ પ્રમાણે આપેલ છે."

આ નોંધની શરૂઆત જ વિકૃત રજૂઆતથી કરવામાં આવી છે. પરન્તુ સમગ્ર પુસ્તક જ અનેક વિકૃત અને અસત્ય રજૂઆતોથી ભરપૂર હોઈને આ પરિશિષ્ટમાં પણ તેમ હાય તેમાં કાંઈ આશ્ચર્ય નથી. જો કે આ મૌખિક પૃચ્છાની અમારી પાસે નેંધ ન હોવાથી તે વિષે કાંઈ લખવું અમે ઉચિત ગણતાં નથી. પરન્તુ મૌખિક પૃચ્છા અંગે આ નોંધ લખ-વાના અમારા ખાસ ઉદ્દેશ તો શ્રી વૈદ્યે પૃછેલા કેટલાક પ્રશ્લોના પૂ. આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસ્રીશ્વર અપોલા ઉત્તરા શાસ્ત્રથી કેટલાક પ્રતિકૃળ છે તે દર્શાવવાના જ છે. પં. શ્રી ચંદ્રસાગર એ મૌખિક પૃચ્છાની કરેલી નોંધ જો ખરેખર સત્ય હાય, તો પૂ. આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસ્ત્રીશ્વર અપહારાજના કેટલાક ઉત્તરા તદ્દન શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ છે અને તેથી તેનું પરિમાર્જન થવું જરૂરી હોઈ, તે પ્રશ્લોત્તરા અક્ષરશા રજૂ કરવા સાથે પૂ. આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસ્ત્રીશ્વર અપહારાજના ઉત્તરાની અશાસ્ત્રીયતા, શાસ્ત્રપ્રમાણો આપવા સાથે અમે દર્શાવીએ છીએ. —સંગ્

પ્ર• વૈદ્ય-પૂર્વે આગ્રાદિ વ્યવહાર હતા હાલ કર્યા વ્યવહાર છે?

ઉ૦ આ. શ્રી સા.સૂ.-જતવ્યવહાર.

(પર્વાતિથિ નિર્ણય, પરિ. ૧, ૫. ૯)

[ અહીં પ્. આ. શ્રી સાગરાન દસ્ત્રીશ્વરછ મહારાજ એકલા છતવ્યવહારનું અસ્તિત્વ જણાવે છે, જ્યારે શ્રી ગુરૂતત્ત્વ વિનિશ્ચય-સ્વાપગ્ઞવૃત્તિમાં મહામહાપાધ્યાય શ્રી યશાવિજયછ મહારાજ કરમાવે છે કે–

'स पव' जीतकल्प पव न पुनरिदानीं सर्वत्रार्थे, श्रुतादेरिप सत्त्वाचतुर्णामनवकाशः यव पञ्चमस्य प्रकृतेः । (पृ. ६३/१)

અ**થ**ે-તે છતકલ્પ જ દરેક અર્થમાં-વિષયમાં હાલ નથી. શ્રુતાદિ (વ્યવહારા) પણ હોવાથી,. જ્યારે ચારેયના અવકાશ ન હોય ત્યારે જ પાંચમાની પ્રવૃત્તિ છે.

'तदेवं न केवलमिदानीं जीतव्यवहार पवास्ति किन्त्वन्येऽपि सन्तीत्युक्तम् '। अथि-तेथीं आ रीते काल हेवण अतव्यवकार अनथी परन्तु भीला (व्यवकारेः) प्रश् छे, ॐ प्रमाणे हर्छः] પ્રo વૈદ્ય-ધારણા-વ્યવહાર કાને કહેવાય ?

ઉ૦ સ્મા. શ્રી સા.સૂ.-એક અધ્યાર્યે પ્રાયશ્ચિત્તાદિ વિષયક કરેલ સંકેત બીજા આવાર્ય ઉપર માેકલવામાં આવે છે, તે ધારણા ( સંકેત વિષયક ).

( પર્વાતિથિ નિર્ણય, પરિ. ૧, પૃ. ૯)

[પૂ. આચાર્ય શ્રી સાગરાન દસ્ત્રીશ્વરજી મહારાજે ધારણા-વ્યવહારની કરેલી આ વ્યાખ્યા વાસ્તવમાં ધારણા-વ્યવહારની નથી પણ આગ્રા-વ્યવહારની છે અને તેય અધ્રી છે. જીતકલ્પ ત્રૃર્ણિમાં પૂ. આચાર્યભાગવંત શ્રી સિદ્ધસેનસ્ત્રિજી મ. કરમાવે છે કે-

आणा-ववहारो-गीयायरिया आसेविय-सत्थत्था खीणजंद्या-वला दो वि जणा पगिष्ठ देसन्तर-निवासिणो अत्रोत्र-समीवमसमत्था गन्तुं जया, तथा मद्द धारणा-कुसलं अगीयत्थ सीसं गृहत्थेहि अद्यार-पयासेवलेहि पेसेद ति ।

( છતકલ્પ ચૂર્ણિ, પૃ. ૨, ૫૦ જૈન સાહિત્ય સંશાધક સમિતિ. )

અર્થ - આત્રાવ્યવહાર એટલે જેમણે શાસ્ત્રના અર્થા જાણ્યા છે એવા ક્ષીણ જંઘાપળવાળા, તે ખ-તે (ગીતાર્થ અને આચાર્ય) દૂર દેશાંતરમાં વસતા હોય, એકખીજની સમીપ જવા માટે અસમર્થ હોય, ત્યારે મિત-ધારણામાં કુશળ એવા અગીતાર્થ શિષ્યને ગૃઢ અર્થવાળા અતિચાર પદોના કથન-પૂર્વક માકલે તે.

જયારે ધારણા વ્યવહારની વ્યાખ્યા કરતાં એ જ ગ્રન્થમાં ફરમાવે છે કે-

धारणा-ववहारो-संविग्गेण गीयत्थेणायरिषणं दृ व्यक्षेत्तकालभावपुरिसपिडसेवणासु अवलोपऊण जिम्म जं अवराहे दिन्नं पिच्छत्तं तं पासिऊण अत्रो वि तेसु चेव दृ व्वाइपसु तारिसावराहे तं चेव पिच्छत्तं देदः एस धारणा-ववहारो। अहवा वेथावच्चगरस्स गच्छो-वग्गहकारिणो फहुमपहणो वा संविग्गस्स देसदरिसणसहायस्स वा बहुसो पिडतिष्पयस्स अवसेससुयाणुश्रोगस्स उचितपायच्छित्तहाणदाणधरणं धारणाववहारो भन्नह ।

( છતકલ્પચૂર્ણિ, પૃ. ૪ )

www.jainelibrary.org

અર્થ - કારણા વ્યવહાર એટલે સંવિગ્ન ગીતાર્થ આચાર્ય દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ, પુરુષ અને પ્રતિક્ષેત્રના વિષયમાં અવલાકન કરીને, જે અપરાધમાં જે પ્રાયશ્ચિત્ત આપ્યું હોય તે જોઈને, બીજો પણ તે જ દ્રવ્યાદિમાં તેવા અપરાધમાં તે જ પ્રાયશ્ચિત્ત આપે, તે ધારણા વ્યવહાર. અથવા વૈયાવચ્ચને કરનારા, ગચ્છને ઉપગ્રહ (સકાય) કરનારા, ડુકડીના સ્વામી, અથવા સંવિગ્ન, દેશદર્શનમાં સહાયક, અનેક કાર્યોમાં પરાવાયેલા અને જેને સંપૂર્ણ શ્રુતના અનુયાગ કાંઇક બાકી હોય, એવા શિષ્ય, ઉચિત પ્રાયશ્ચિત્તના સ્થાનકા-પદાનું ગુરુએ કરેલું દાન ધારે, તે ધારણા વ્યવહાર.

No વૈદ્ય-આગમવ્યવહારના અધિકાર કાને ?

ઉ૦ અક. શ્રી સા.સૂ.-આગમવ્યવહારમાં દરાપૂર્વધારીએ સમજવા. સમગ્ર શુત-આગમવ્યવહારમાં દરા પૂર્વધી ત્યૂતવાળાના અધિકાર જ નથી.

્યૂ. આ. શ્રી સાગરાન દસૂરીશ્વરજી મ. અત્રે 'જ 'કારપૂર્વ'ક જ્ણાવે છે કે–" સમગ્ર શ્રુત– ઃઆગમત્ત્રવહારમાં–( અહીં શ્રુતવ્યવહારના ઉલ્લેખ કર્ગ રીતે આવી શકે, તે વિચારણીય છે.) દશ પૂર્વથી ન્યૂનવાળા આગમ અવહારના અધિકારી નથી. પરન્તુ શ્રી જીતકલ્પ ચૂર્ણિમાં આચાર્યભગવંત શ્રી સિહસેનસૂરીશ્વરજ મહારાજા કરમાવે છે કે–

(१) आगम-ववहारिणो छज्जणाः तं जहा-केवल-मण-ओहिणाणी घोहस-दस-मव पुत्रकी पप। (पृ.२)

અ**ર્ય'**–આગમવ્યવહારી છ જણા છે. તે આ પ્રમાણે–કેવલત્તાની, મનઃપર્યવત્તાની, અવધિતાની, ચૌદપૂર્વી, દશપૂર્વી ( અને ) નવપૂર્વી.

િએ જ રીતે ' ગુરૂતત્ત્વ વિનિશ્ચય 'માં મહામહાપાધ્યાય શ્રી યશાવિજયજી મહારાજા પણ કરમાવે છે કે–

पच्चक्खागमसरिसो, होइ परोक्खागमो अ ववहारो; चउदस दस पुटवीणं नवपुट्विय गंघहत्थीणं ॥ ८॥

दीका-परोक्षागमश्च व्यवहारः प्रत्यक्षागमसद्दशः, श्रुताद्यतिशयलक्षणेन केनिक्त्साध-म्येण चन्द्रमुस्रीत्यादाविवात्र सादद्यव्यवहारात्। केषाम् ? इत्याह-चतुर्दशपूर्विणां दशपूर्विणां नवपूर्विकाणां च गन्धहस्तिसमानाम् ॥८॥ (पृ. ६६)

અર્થ - પરાક્ષાગમ એવા વ્યવહાર પણ પ્રત્યક્ષ આગમ સમાન છે. શુત આદિના અતિશય સ્વરૂપ કાઇક સાધમ્ય ધી તેનામાં સાદશ્યના વ્યવહાર કરાય છે. જેમ ચન્દ્રમુખી (વનિતા) આદિમાં ( ચન્દ્રનું કંઇક અરે આદ્લાદકત્વ આદિ સાદશ્ય છે તેમ ) કોને ? ( આ વ્યવહાર છે ? ) તે અહીં કહે છે કે- ચીદપૂર્વીઓને, દશપૂર્વીઓને અને ગન્ધહરિત સમાન નવપૂર્વીઓને.

પ્ર૦ વૈદ્ય-શ્રુત એટલે શું ?

ઉ૦ આ. શ્રી સા.સૂ.-નવપૂર્વાન્ત તે બધું શ્રુત.

[ પૂ. આ. શ્રી સાગરાન દસ્ત્રીશ્વરજ મ. અત્રે નવપૂર્વાન્ત સુધી શ્રુત જણાવે છે. પરન્તુ આપણે ઉપર નેઇ આવ્યા કે-શ્રી ' જીતકલ્પ ચૂર્ણિ' અને ' ગુરૂતત્ત્વ વિનિશ્ચય 'ના પાઠા ખહુ સ્પષ્ટપણે નવપૂર્વ સુધીનાને આગમબ્યવહારી કહે છે અને તે પછી શ્રુતબ્યવહારીની બ્યાખ્યા કરતાં શ્રી ચૂર્ણિકાર મહાત્મા ક્રમાવે છે કે-

(२) सुय-ववहारो पुण अवसेस-पुन्वी पकारसंगिणो आकप्पववहारा अवसेससुप य अहिगय-सुत्तत्था सुय-ववहारिणो ति । (ए. २)

અર્થ ન્યુતવ્યવહાર તે બાકીના પૂર્વધરા ( આઠ અને તેથી ન્યૂન પૂર્વને ધરનારા ), અગિયાર અંગધારીઓ, યાવત કલ્પત્યવહારને ધરનારા અને બાકીના યુતના સત્ર અને અર્થને જેમણે જાણ્યા છે, તેમના હોય છે.

પ્રસ્તુત શ્રી 'જીતકલ્પચૂર્ણિ' ગ્રન્થમાં (શ્રી ચંદ્રમૃરિ વિરચિત) 'વિષમ પદ-લ્યાખ્યા'માં (પૃ. ૩૩) ' **अवसेस पु**ब्बी' પદની વ્યાખ્યા કરતાં કરમાવે છે કે-" **अवसेस पુ**ब્बी'" **अच्ट सप्ता**-**દોकृतदर्ज्ञान्तं यावत्**" એટલે કે-શ્રુતવ્યવહારના અધિકારીઓમાંના અવશેષપૂર્ગી; આઠ, સાત આદિ એક કે અર્ધ પૂર્વાન્ત શ્રુતના ધરનારા **અ**ણ્યા. [ મીખિક પૃચ્છામાં આ સિવાય તિથિપ્રશ્ન સાથે સંઅંધ ધરાવતા પ્રશ્નોત્તરામાં જે શાસ્ત્રથી અસંગત રજૂઆત થઈ છે, તેનું નિરસન તો આ ગ્રન્થમાં પૂ. આ. શ્રી વિજયરામચન્દ્ર- સ્રીશ્વરજી મહારાજે કરેલા પેતાના ૨૫ મુદ્દાઓના નિર્પણ સાથે પ્રતિપક્ષના કરેલા પ્રતિવાદમાં બહુ સુંદર રીતે થયેલું છે. તે વિષે વધુ લખી આ નોંધને લંઆવવી આવશ્યક નથી. પરનતું 'પર્વ' તિથિ નિર્ણય'ની આ મીખિક પૃચ્છાની નોંધના અંતે તેના સંપાદકે પેતાની નોંધ મૂદી છે, જેમાં તેઓ લખે છે કે—" મીખિક પૃચ્છા અહીં એટલા માટે રજ્ય કરવામાં આવી છે કે વૈદ્ય મીખિક પૃચ્છા કરવા આવ્યા તે અગાઉ તેમનું માનસ એક-પક્ષીય હતું તે વાત તેમના સવાલ પૃછવાની પદ્ધતિ જ જણાવે છે."

આવી સંપાદકીય નાંધ મૂકનાર સંપાદકની ખુદ્ધિ ઉપર ભારે અહેલભાવ પેદા થાય છે! કારણ કે-એ જ લગ્લમાં (પરિશિષ્ટ ૬, યુ. પ૪-૫૫) પ્રગટ થયેલા, પૂ. આ. શ્રી સાગરાન દસ્ત્રિજીએ શેક્શ્રી ઉપર તા. ૨૦-૬-૪૩ના લખેલા પત્રમાં–

- (૪) તટસ્થને પાલીતાણા લાગ્યા ત્યાં સુધી તેનું નામ તમારા કુટું બીએમને પણ ન જણાવતાં અરાબર ગુપ્તતા જાળવી.
- (પ) પાલીતાણા લાવવામાં ખુલાસાનું સ્થાન ગેઠવવામાં અને ખુલાસા કરાવવામાં ખરેખર દૂરન્દેશીથી કામ લીધું છે

અ વિગેર તમારા છુદ્ધિ અને તટસ્થતાનાં કાર્યો તો અનુમાદના કરવા લાયક છે જ. સર્વે કુટુંબને ધર્માલાલ. — આનન્દસાગર.

ઉપર મુજબ લખેલી હંકીકતથી લવાદ શ્રી વૈદ્ય પાલીતાણા આવ્યા ત્યાં સુધી તેમના નામની પણ કાઈને ખબર હતી નહિ, એ વાત ખુદ પ્. આ. શ્રી સાગનંદસૂરિજી કખૂલ કરે છે. અને છતાં આ વિચક્ષણ સંપાદકશ્રી, પાલીતાણા આવવા મળાઉ શ્રી વૈદ્યનું માનસ એકપક્ષીય હેાવાનું સંશોધન રજૂ કરે છે. આ સંશોધન રજૂ કરવા પાછળ તેમના આશય ગમે તે હેાય, પરંતુ વાસ્તવમાં લવાદશ્રીની અપ્રામાણિકતાના પ્રચારના પરપાદા આ વિધાનથી ફૂરી જાય છે, કારણ કે—લવાદશ્રીએ પ્ આ. શ્રી વિજયરામચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજની તરફેલુમાં ચુકાદો આપવાનું કારણ, તેઓના પાલીતાણા આવવા અગાઉ તેમણે વાંચેલું પ્ આ. શ્રી વિજયરામચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજનું સચાટ લખાણુ જ હતું, એ આ સંપાદકશ્રીની આત્મલાતક નોંધ દ્વારા સ્પષ્ટ પૂરવાર શઈ જાય છે.

આશ્ચર્યની વાત એ છે કે-સંપાદકપ્રીની નજરે આખી મોખિક ચર્ચા જ જે શ્રી વૈદ્યનું એકપક્ષીય માનસ છતું કરનારી હતી, તો એ હકીકત પ્. આ. શ્રી સાગરાનં દસ્રિજીના ખ્યાલમાં કેમ આવી નહિ હાય? જે આવી હાય, તો મોખિક ચર્ચાને છેલ્લે દિવસે શેક્શ્રીએ ઘડેલા નીચેના મુસદા ઉપર (જુઓ પર્વતિથિ નિર્ણય, પરિ. ૧, પૃ. ૧૪૦ અને પ્રસ્તુત લંઘ, પૃ. ૨૨૪) પૂ. આ. શ્રી સાગરાન-દસ્રિજીએ સહી શા માટે કરી? કે પછી, ચૂકાકો જે ફાવતા ન આવે, તા ફગાવી દેવાના ઇરાદા ત્યારથી જ પ્. આ. શ્રી સાગરાનં દસ્રિજીના દિલમાં રમતા હતા? -મં૦]

## અંતે જેના ઉપર સહી કરવામાં આવી તે **મુસદ્દો** –

તિશિયર્ગા અંગે અમે ખન્ને આચાર્યોએ (શ્રીમદ્ સાગરાન કસ્રીશ્વરજી તથા વિભયસામચન્દ્રસૃરિજ) જે મુદ્દા ઉપસ્થિત કર્યા છે અને તેના અંગેનું સમર્થન—ખંડન વિગેર લખેલું છે તે ખધું શેઠ કસ્તુરભાઈ દ્વારા પી. એલ વૈદ્યને માકલાવ્યું છે. વૈદ્યની રૂખરૂમાં તે મુદ્દાએ પ્રત્યે અમારા અંન્નેના વિચારની લેવડ દેવડ થયા ખાદ જે નિર્ણય વૈદ્ય આપે તે કસ્તુરભાઈ દ્વારા આવે અને તે મુજબ અમે અંન્ને આચાર્યો અને અમારા અંન્નેના શિષ્ય સમુદાય તે ઉપર રીધા ડીષ્યન નહિ કરે અને કરે તો આજ્ઞા બહાર કરશું.

લિ. આનંદ સાગર (પાતાના હસ્તાક્ષરમાં) વિજય રામચંદ્રસૃષ્ટિ (પાતાના હસ્તાક્ષરમાં) \* ॐ ह्रौँ श्रौँ अई नमः \*

## જૈન દષ્ટિએ તિથિદિન અને પર્વારાધન સંગ્રહ-વિભાગ

લવાદી ચર્ચામાં આવેલા નિર્ણયના સમર્થક ૧. ''શ્રી અર્હત્તિથિભાસ્કર ગ્રન્થ−હિન્દી અર્ચપ્રકાશ સાથે'' અને બીજો પણ કેઠલાેક ઉપયાગી સંગ્રહ

सत्यं जयति नानृतम्

काशी एवं अन्यान्य नगरों के सैकड़ाँ विशिष्ट विद्वानों द्वारा समर्थित

# अईत्तिथिभास्कर

" शासने वर्धमानस्य चित्रस्वामि पताकया । ततन्तमो निराकर्तुमुदगादेष भास्करः ।।"

[ जैनपर्वतिथियों के क्षय-वृद्धि-विषयक विवाद में पूना के प्रख्यात पण्डित डाक्टर पी० पर्छ० वैद्य द्वारा दिये गये 'निर्णय' के विरोध में म० म० प० चिन्नस्वामी शास्त्री से लिखित 'व्यवस्था' का तर्कपूर्ण, प्रामाणिक, अकाट्य खण्डन करके प्राचीन-परम्परासम्मत जैनशास्त्रीय सत्य सिद्धान्त का प्रकाशक]

सम्पादक-

प्र० सं० ] . ५०० ] विद्वत्समिति, काशी.

सं० २००६

#### [ શ્રી અર્હત્તિથિભાસ્કર ગ્રન્થને અંગેની નેાંધ—

શ્રી અર્હત્તિથિલાસ્કર નામના આ ગ્રન્થ, સંસ્કૃત ભાષામાં રચાએલા છે અને આ ગ્રન્થના રચયિતાએ પાતે જ, આ ગ્રન્થના રાષ્ટ્રભાષા હિન્દીમાં અર્થ-પ્રકાશ તૈયાર કરીને આ ગ્રન્થમાં આપેલા છે. આથી, "શ્રી અર્હત્તિથિલાસ્કર ગ્રન્થ-હિન્દી અર્થપ્રકાશ સાથે" આપતાં પૂર્વે, આ ગ્રન્થના વાંચકાને ટૂંક પરિચય કરાવવામાં આવે છે.

આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરી ધરજી અને પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયરામચન્દ્રસૂરી ધરજી મહારાજ વચ્ચે, શેઠ શ્રી કરતુરભાઈ લાલભાઈની શુભ દરમ્યાનગીરીથી, તિથિદિન અને પર્વારાધન સંબંધી મન્તઅલેદને અંગે જે લવાદી ચર્ચા યોજાઈ હતી, તેમાં જે નિર્ણય આવે તે નિર્ણયને કશા ય ટીકાટિપ્પણ વિના સ્વીકારી લેવાની, ઉક્ત બન્ને ય આચાર્યોએ લેખિત કખૂલાત આપી હતી. આમ છતાં પણ, લવાદના નિર્ણય, પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયરામચન્દ્રસૂરી ધરજી મહારાજના મન્તવ્યને જ જૈન શાસ્ત્રાનુસારી ઠરાવનારા થયા છે—એ વાતને જાણીને, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરી ધરજીએ, પાતાની લેખિત કખૂલાતને અવગણીને, એ નિર્ણયને નહિ માનવાની જાહેરાત કરી. આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીનું મન્તવ્ય જૈન શાસ્ત્રોને અનુસરતું નથી—એલં લવાદશ્રીએ નિર્ણયમાં ઠરાવેલું હોવાના કારણે, એ નિર્ણયને આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસૂરિજીએ પાતાને અમાન્ય જાહેર કર્યો હતો, છતાં પણ તેઓએ પાતાના એ ખાટા પગલાને લાકદિષ્ટમાં વ્યાજબી ઠરાવવાને માટે, લવાદશ્રી ઉપર અંગત હુમલા રૂપ આક્ષેપા મૂક્યા હતા. એટલાથી સંતાષ નહિ થતાં, તેમણે, લવાદશ્રીના નિર્ણયને ખાટા ઠરાવવાના બીજા પણ માગો લીધા હતા. સમાજના સદ્ભાએ, આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્ત્રિજીના એ બધા ય પ્રયાસો નિષ્ફલ અને તેમને પાતાને જ નુકશાનકારક નિવડયા હતા.

આચાર્ય શ્રી સાગરાનન્દસ્રિજીએ કરેલા અને તેમની પ્રેરણાદિથી થયેલા ઉપર્યુક્ત પ્રયાસો પૈકી, એક પ્રયાસ "શાસનજયપતાકા" નામની પુસ્તિકાના પ્રકાશનના પણ થયા હતા. મજકર "શાસનજયપતાકા" નામની પુસ્તિકા, મહામહાપાધ્યાય પં. શ્રી ચિન્નસ્વામી શાસ્ત્રીની પાસે "તિચિક્ષ્યचृद्धिविषयकव्यावस्थापत्रम्" એ નામથી લખાવીને, તેમાં બીજા ૯૨ પંડિતાની સમ્મતિ મેળવીને, તે પુસ્તિકાને પોતાના એક મહાન્ વિજય તુલ્ય માનીને, "શાસનજયપતાકા" એ નામે. એ પુસ્તિકાને પ્રગટ કરાવાઈ.

ત્યાર બાદ, મજકુર "શાસનજયપતાકા" નામની તે પુસ્તિકાનું પરીક્ષણ કરવા પૂર્વક, પર્વ-તિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ વિષયક જૈન શાસ્ત્રીય સિદ્ધાન્તનું નિરૂપણ કરવાને માટે, પં શ્રી રાજનારાયણ શુક્લે, સુપ્રતિષ્ઠિત વિદ્ધાનાની એક સમિતિની સંયાજના કરી હતી. કાશીની એ વિદ્વત્સમિતિએ સમ્પાદિત કરેલા જે ગ્રન્થ, તે જ આ શ્રી અહેત્તિથિલાસ્કર નામના ગ્રન્થ છે.

આ ગ્રન્થનું સંપાદન કાશીની જે વિદ્વત્સમિતિએ કર્યું છે, તે વિદ્વત્સમિતિ કુલ ૧૭ વિદ્વાન્ સભ્યાની અનેલી હતી. એ ૧૭ વિદ્વાનોના નામનિર્દેશાદિ પરિચય, શ્રી અહીત્તિથિભાસ્કર ગ્રન્થમાં અપાએલો છે. જે નીચે જણાવ્યા મુજબના છેઃ---

(૧) શ્રી રાજનારાયણ શર્મ પાણ્ડેય. શાસ્ત્રાચાર્ય; શાસ્ત્રાર્થમહારય. પ્રોફેસર-કાશી હિન્દુ વિશ્વવિદાલય.

- (ર) શ્રી રામવ્યાસ પાહુરેય. જ્યાતિષાચાર્ય; જ્યાતિષતીર્થ; જ્યાતિષમાર્ત્તપુડ. અધ્યક્ષ-જ્યાતિષવિભાગ, કાશી હિન્દુ વિજ્વવિદ્યાલય; પ્રધાન સમ્પાદક-વિજ્વપંચાંગ; સભ્ય-કાર્ટ, કૌન્સીલ, સિનેટ, ફેક્ક્ટી, ળનારસ હિન્દુ યુનીવસીંટી; મન્ત્રી-અખિલ ભારતવર્ષીય સંસ્કૃત સાહિત્ય સગ્મેલન; સભાપતિ-પંચાંગ શોધન સમિતિ; પ્રધાન મન્ત્રી-સરયૂપારીણુપિલ્ડિતપરિષદ્દ; નિરીક્ષક-કાશી વિદ્વત્પરિષદ્દ; અધ્યક્ષ-બનારસ જીલ્લા સંસ્કૃતાધ્યાપક સંધ.
- (૩) શ્રી સત્યનારાયણ શાસ્ત્રી પાણ્ડેય. પ્રોફેસર-કાશી હિન્દુ વિજાવિદ્યાલય; સંવક્ષક-કાશી વિદ્વત્પરિષદ્દ; સભ્ય-કાર્ટ, બનારસ હિન્દુ સુનીવસીંટી; સભાપતિ-સરસૂપારીણપહિટતપરિષદ્દ; ઉપસભાપતિ-અખિલ ભારતવર્ષીય સંસ્કૃત સાહિત્યસમ્મેલન.
- (૪) શ્રી વિશ્વનાથ શાસ્ત્રી. વેદધર્મશાસ્ત્રાયાર્પ. પ્રોફેસર-કાશી હિન્દુ વિશ્વવિદ્યાલય; સભ્ય-કાર્ટ, ફેક્ક્ટી, બનારસ હિન્દુ સુનીવર્સીટી; મન્ત્રી-અખિલ ભારતવર્ધીય સનાતનધર્મમહાસભા અને કાશી વિદ્વત્પરિષદ્
- (પ) શ્રી વસિષ્ઠદત્તા મિશ્ર. ધર્મશાસ્ત્રાચાર્ય. પ્રોકેસર-અનારસ હિન્દુ યુનિવર્સીટી.
- (६) શ્રી **રામાજ્ઞા પાણ્3ય.** વ્યકરણાચાર્ય; બિહારપ્રાન્તીય શિક્ષાવિભાગથી નિવૃત્ત (R. P. E. S.) **અધ્યક્ષ**-રિસર્ચ વિભાગ, ગવર્ન મેન્ટ સંસ્કૃત કૉલેજ, ખનારસ.
- (૭) શ્રી પદ્મપ્રસાદ ભટરાઇ. ન્યાયાચાર્ય. ન્યાયશાસ્ત્રપ્રધાનાધ્યાપક-ગાયનકા સંસ્કૃત મહાવિદાલય, કારાી; સભ્ય-સંયુક્ત પ્રાન્તીય ઇન્ટરમાંડિએટ બાર્ડ.
- (૮) સુગૃહીતનાંમધેયવિદ્વદ્વસ્ત્રીહવીકેશાયાખ્યાયના પુત્ર શ્રી નાગેશ ઉપાધ્યાય. M. A.; ઑનરરી મેજીસ્ટ્રેટ. સદસ્ય-કાર્ડ, બનારસ હિન્દુ યુનીવર્સીટી; પ્રધાન મન્ત્રી-અખિલ ભારતીય રામાયણ મહાસમ્મેલન; પ્રકાશક-સંસ્કૃત રત્નાકર; સમ્પાદક-સુપ્રસિદ્ધ 'શ્રીકારીવિશ્વનાય પંચાંગ.'
- (૯) શ્રી **અલકેવ ઉપાધ્યાય.** M. A.; સાહિત્યાચાર્ય. પ્રોફેસર-બનારસ હિન્દુ યુનીવસીંટી; સુપ્રતિષ્ઠિત મંગલાપ્રસાદ પુરસ્કારના **વિજેતા**; અને ભારતીયદર્શન, બૌહદર્શન, ભારતીય સાહિત્યશાસ્ત્ર, શંકરાચાર્ય વગેરે અનેક સુપ્રસિદ્ધ શ્રન્થાના **પ્રણેતા**.
- (૧૦) શ્રી વીરમણિપ્રસાદ ઉપાધ્યાય. M. A.; B. L.; D. Lit.; સાહિત્યાચાર્ય. પ્રોફેસર-બનારસ હિન્દુ યુનીવર્સીટી.
- (૧૧) શ્રી કાન્તાનાથ શાસ્ત્રી તૈલંગ. M. A.; સાહિત્યશાસ્ત્રી. પ્રોકેસર-બનારસ હિન્દુ યુનીવસીંટી.
- (૧૨) શ્રી નિર્દીક્ષણપતિ મિશ્ર. શાબ્દિકશિરામણિ; સાહિસબ્યકરણાચાર્ય. પ્રોફેસર-કારી હિન્દુ વિધવિદ્યાલય; પ્રધાન મન્ત્રી-બિહારપ્રાન્તીય ધર્મરાંઘ.
- (૧૩) શ્રી કેશવ હિવેદી. ન્યાયાચાર્ય. પ્રોકેસર-ગર્વન્મેન્ટ સંસ્કૃત કાંલેજ, બનારસ.
- (૧૪) **શ્રી ખદરીનાથ શુકલ.** ન્યાયવેદાન્તશાસ્ત્રાચાર્ય; તાર્કિકશિરામણિ. અધ્યાપક-કાશી હિન્દુ વિશ્વવિદ્યાલય; પ્રધાન મન્ત્રી-રાષ્ટ્રીય સંસ્કૃત પરિષદ્દ, કાશી.
- (૧૫) શ્રી રામાનુજ ઓઝા. ન્યાયવ્યાકરણાચાર્ય; વેદાન્તસાહિત્યસાગર. અધ્યાયક-બિરલા સંસ્કૃત કોલેજ, લાલઘાટ, બનારસ; ઉપાધ્યક્ષ-સંયુક્તપ્રાન્તીય સંસ્કૃતાધ્યાપક સંઘ.
- (૧૬) શ્રી રામગાવિન્દ શુકલ. સાહિત્યવ્યાકરણાચાર્ય; ન્યાયમીમાંસાશાસ્ત્રી; સાહિત્યરતન. અધ્યાપક-શ્રી સંન્યાસી સંસ્કૃત કાલેજ, કારી; મન્ત્રી-સંયુક્તપાતીય સંસ્કૃતાધ્યાપક સંઘ; સમ્પાદક-"સંદેશ"
- (૧૭) **શ્રી રાજનારાયણ શુકલ.** ન્યાયાચાર્ય; વ્યાખ્યાનલાચરપતિ; અનેકશાસ્ત્રાધ્યાપક. અધ્યક્ષ–શાસ્ત્રાર્થ મહાવિદ્યાલય, મીરઘાટ, કાશી; **પ્રધાન મન્ત્રી**-ક્રી કાશી વિદ્વત્પરિષદ્દ; સંયોજક-પ્રસ્તુત વિદ્વત્સમિતિ.

ઉપર જહાવેલા કાશીના ૧૭ વિદ્વાનાની સમિતિએ સમ્પાદિત કરેલા શ્રી અર્હત્તિથિલાસ્કર નામના ગ્રન્થ તૈયાર થતાં, "શાસનજયપતાકા" નામની પુસ્તિકામાં જે વિદ્વાનાએ લેખિત સમ્મતિ આપી હતી, તે જ વિદ્વાનામાંના અમુક વિદ્વાનાની પાસે શ્રી અર્હત્તિથિલાસ્કર ગ્રન્થ રજ કરવામાં આવ્યા. એવા જે જે વિદ્વાનાની સમક્ષ શ્રી અર્હત્તિથિલાસ્કર ગ્રન્થ મૂકવામાં આવ્યા, તે સર્વેને શ્રી અર્હત્તિથિલાસ્કર ગ્રન્થને તપાસતાં લાગ્યું કે-પાતે શાસનજયપતાકા ગ્રન્થમાં સમ્મતિના જે હસ્તાક્ષરા આપી દીધા, તેમાં પાતાથી ભૂલ થઇ જવા પામી છે. આથી, એ વિદ્વાનાએ, શ્રી અર્હત્તિથિલાસ્કર ગ્રન્થને પોતાની લેખિત સમ્મતિ સમર્પિત કરી; અને તેમાં તેમણે બહુ સ્પષ્ટતાથી, કયા કારણે શાસનજયપતાકાને સમ્મતિ આપવાની ભૂલ પોતાથી થઇ જવા પામી હતી, તેના પણ ઉલ્લેખ કર્યો. આ ઉપરાન્ત, કાશીના અને અન્યાન્ય નગરાના બીજ પણ ઘણા પંડિતો સમક્ષ શ્રી અર્હત્તિથિલાસ્કર ગ્રન્થ રજૂ કરવામાં આવ્યો અને તેઓએ પણ શ્રી અર્હત્તિથિલાસ્કર ગ્રન્થ રજૂ કરવામાં આવ્યો અને તેઓએ પણ શ્રી અર્હત્તિથિલાસ્કર ગ્રન્થ રજૂ કરવામાં આવ્યો.

" પૂર્વે શાસનજયપતાકામાં જેમ તેમ હસ્તાક્ષર આપનારાએામાંના મુખ્ય વિદ્વાનાની અને બીજા વિદ્વાનાની શાસનજયપતાકાની વિરુદ્ધમાં અને અહેત્તિથિલાસ્કરની તરફેણુમાં સમ્મતિએા."

- —ઉપર જણાવેલા મથાળા નીચે, શ્રી અર્હત્તિથિભાસ્કર ગ્રન્થમાં, ઉદ્ધા વિદ્વાનાના અભિપ્રાયા પ્રગટ કરવામાં આવ્યા છે અને સાથે સાથે તે વિદ્વાન્ મહાશયાના નામનિર્દેશાદિ પરિચય પણ આપવામાં આવ્યા છે; જેના ગુર્જર લાવાનુવાદ વાંચકાની જાણ માટે આ નીચે આપવામાં આવે છે:—
- (૧) કાશીમાં રાજકીય સંસ્કૃત મહાવિદ્યાલયના અધ્યક્ષ, સાહિત્યાચાર્ય, સાહિત્યવારિધિ, સાહિત્યવાચરપતિ આદિ અનેક બિરૂદ ધરાવનાર શ્રી કાશી વિદ્વત્ પરિષદ્ના સભાપતિ મ. મ. પંડિતવર્ય શ્રી **નારાયણ શાસ્ત્રી ખિસ્તેના** અભિપ્રાય:—
- 'શ્રી મ. મ. પં. ચિન્તસ્વામી શાસ્ત્રીજીએ જૈતાના ચૌદશ, પૂર્ણિ માદિ પર્વ તિથિના ક્ષયવૃદ્ધિ સંખંધ, 'શાસનજય પતાકા' નામના નિખધ લખી મને બતાવ્યા હતા. તે સમયે હું બીજા કાર્યમાં વ્યગ્ન હોવાથી એ નિખધ મેં ઉપરથી જ જોઈ તે અને શાસ્ત્રીજી ઉપરના બહુમાનથી સહી કરી હતી. પણ હવે વિદ્વત્-સમિતિએ સંકલિત કરેલા 'અર્હતિથિભાસ્કર' નામના નિખધ જોયા. એમાં અનેક પ્રકારના પ્રાચીન જૈન ધર્મશાસ્ત્રોના પાઠોના ઉલ્લેખ છે. એ વાંચી નિષ્પક્ષપાત દૃષ્ટિએ પરીક્ષા કરતાં મને 'અર્હતિથિભાસ્કર'ના પક્ષ જ તદ્દન યાગ્ય લાગે છે. પૂર્વે ઉપલક્ષ્યી કરેલી મારી સહી સંખધ મને ઘણું દુઃખ થાય છે. ખરેખર! ધાર્મિક જૈનાએ આરાધનામાં અહિંત્-તિથિભાસ્કરના પક્ષ જ લેવા જોઈએ, એમ હું માતું છું. '

કાશી-પાય સુદ પ, વિ. સં. ૨૦૦૬

દ. નારાયણ શાસ્ત્રી ખિસ્તે.

(ર) કાશીના બિરલા સંરકૃત મહાવિદ્યાલયના અધ્યક્ષ, વૈયાકરણ-શિરામણિ, દર્શન-ધર્મશાસ્ત્રાદિના પ્રકારડ પંડિત, કાશીકોવિદકુલતિલક, સુપ્રસિષ્ધ યશસ્વી, ઉત્તમાત્તમ ગ્રંથોના રચયિતા પંડિત શ્રીમાન્ **સભાપતિ શર્મા-**પા<sup>દ</sup>યાયના અભિપ્રાયઃ---

કેટલાક જૈન વિદ્વાનાએ દર્શાવેલ તિથિવૃદ્ધિ-ક્ષય-વિષયક જૈન ધર્મ પ્રવિશે જાણીને, માનનીય પ્રિયવર શ્રી ચિન્તસ્વામીજીએ શાસનજયપતાકા નામના તે ક્ષયવૃદ્ધિની વ્યવસ્થા સંભ'ધી પ્રધનું નિર્માણ કર્યું. એ પ્રધને સંક્ષેપથી જ કિચિત જોઈ તે, એમાં પોતાના મતને પોષક એવા હસ્તાક્ષર મેં કર્યા હતા, એવી મને સ્મૃતિ થાય છે. હવે જૈનોને માન્ય પર્વતિથિની ક્ષયવૃદ્ધિની ખાબતમાં વિસ્તૃત એ વ્યવસ્થાના મતએદ નિખ'ધ રૂપે વિસ્તાસ્થી જોઈ તે પરીક્ષા કરી. તેથી પૂર્વે કરેલા હસ્તાક્ષર ખરેખર જૈન પ્રધાના રહસ્યને ન સમજવાથી થયા, એવું મને

લાગે છે. હેવે વાસ્તવિકપણે **અહિત્-તિથિભાસ્કર** ગ્રાંથે દર્શાવેલી વ્યવસ્થા જ શાસ્ત્ર-પ્રમાણથી અને શાસ્ત્રાનુકૂલ યુક્તિ-પ્રમાણથી સિદ્ધ છે, એવું જાહેર કરું છું. કાશી–પાેપ સુદ ૭, વિ. સં. ૨૦૦૬ દ. સભાપતિ શર્માપાધ્યાય.

(૩) સાહિત્ય, વ્યાકરણ, વેદાંતાદિ અનેક શાસ્ત્રના પ્રખર પંડિત, શ્રી કાર્શી-વિદ્વપરિષદ્ના વિશેષાધિકારી, કાશીરથ શ્રી ગાયનકા સંરક્ત મહાવિદ્યાલયના અધ્યક્ષ, શ્રીમાન્ **કમલાકાન્ત મિશ્ર** મહાશયની સમ્મતિઃ—

'મ. મ. પું. શ્રી ચિત્રસ્વામીજી શાસ્ત્રીજીએ સ્વરચિત શાસનજયપતાકામાં મારી સમ્મતિ, જે વાત કરીને લીધી હતી, તે એમના પતાકા નામના ગ્રંથમાં નથી; અને જે વસ્તુ પતાકામાં છે તે કાેઈપણ પંડિતજન માન્ય કરી શકે તેમ નથી. એટલા માટે, તેનું સારી રીતે ખંડન કરવા પૂર્વ ક કાશીના વિદ્વાનોની સમિતિએ "અર્હુ**ત–તિથિભાસ્કર"**માં જૈન પર્વાતિથિની ક્ષયવૃદ્ધિ બાબતમાં જે સિદ્ધાન્ત સ્થાપિત કર્યો છે, તે જ જૈન શાસ્ત્રોને અને અતિ પ્રાચીન જૈન સામાચારીને અતુકૂળ છે, એમ હું માનું છું.

વિશુદ્ધ ગણિતાનુસારી ટીપ્પણા(પંચાંગ)માં લખેલ ચૌદશ આદિના સમયનું અશાસ્ત્રીય રૂપે ખંડન કરનારી જે શાસનજયપતાદ્યા. તેમાં અસત પ્રકારથી કરેલા મારા હસ્તાક્ષરનું સ્મરણ મારા દિલને દુભાવે છે; તેથી 'અર્હૃત્તિથિન ભારકર'માં જે પક્ષની સ્થાપના કરી છે, એ જ સિદ્ધાંત–પક્ષ ધાર્મિક જેનાએ પ્રમાણ માનવા, એવી હું આગ્રહપૂર્વેક ભલામણ કરૂં છું.'

ગા. સં. મહાવિદ્યાલય–લલિતાઘાટ 🕽 કાશી–પાેષ સુદ ૧ૃપ, ૨૦૦૬

દ્દ. કમલાકાન્ત મિશ્ર.

(૪) ન્યાયવૈદાંતાદિષદ્દર્શનવિદ્યાવિદ્, શાસ્ત્રપાર ગત, કાશી હિંદુ વિશ્વવિદ્યાલયના દર્શનવિભાગના અધ્યક્ષ, ભામતીપ્રકાશવિકાસપ્યત્પત્તિવાદપ્રકાશાદિ ગ્રંથાના સ્થયિતા, પંડિતવર્ય શ્રીમાન્ **લક્ષ્મીનાથ ઝાની** સમ્મતિઃ—

શાસનજયપતાકાના કર્તાના પૂર્વે મને ઘણા પરિચય હોવાથી, એમનો શ્રંથ જોયા વગર, એ પક્ષને વિષે મેં સમ્મતિ આપી હતી, પરંતુ હવે આ વિષયના પ્રાયઃ સર્વ જૈન ગ્રંથોના અને બન્ને આચાર્યોના વકતવ્યના સારી રીતે અભ્યાસ કરીને, નિશ્ચિત કરવામાં આવે છે કે પર્વાતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિમાં શ્રી સાગરાન દસરિજીના મત જૈન શાસ્ત્રથી વિરુદ્ધ છે. એવા શાસ્ત્રવિરુદ્ધ મતનું સમર્થ ન કરતી એવી 'શાસનજયપતાકા' પણ યુક્તિ વગરની, પ્રમાણહીન અને અશાસ્ત્રીય છે. એટલા માટે કાશીના વિદ્વાનાની સમિતિએ લખેલ **અહિત-તિથિ-ભાસ્કર** પ્રથ જ શાસ્ત્રીય. પ્રામાણિક અને જૈન જનતાને ઉપાદેય છે, એમ અમે સુદદયણે જાહેર કરીએ છીએ.

કાશી, પાપ વદ ૧૪, વિ. સ. ૨૦૦૬

દ: લક્ષ્મીનાથ ઝા.

(પ) શ્રી. જો. મ. ગોયનકા સંસ્કૃત મહાવિદ્યાલયના ઉપાધ્યક્ષ, શ્રી ટીકમણિ સંસ્કૃત મહાવિદ્યાલયના અષ્યક્ષ, સાહિત્યશાસ્ત્રના પ્રધાનાષ્યાપક, ધર્મશાસ્ત્રવિશારદરત્ન સાહિત્યાચાર્ય, સાહિત્યરત્નાકર, વિદ્યાસાગરાદિ અનેક પદ્મીવાળા પં. શ્રી તારાચરણશર્મા ભટ્ટાચાર્યની સમ્મતિ:—

'શાસનજયપતાકા 'ના કર્તાના મતને સ્થાલીપુલાક ન્યાયે (ચૂલે ચડતી ખીચડીમાંથી છે દાણા તપાસવા રૂપે) પૂર્વે વિચારેલા; પણ હવે અહીત્તિથિભારકરમાં કહેલા મતની સારી રીતે વિચારણા (પરીક્ષા) કરવાથી, તથા પર્વાતિથે–ક્ષય–દુદ્ધિને વિષે મતબેદ ધરાવતા એવા બન્ને આચાર્યોના વક્તવ્યના વિશેષ રૂપે અભ્યાસ કર્યા પછી, એમ ચાેક્કસ લાગે છે કે–શાસનજયપતાકાના મત જૈન શાસ્ત્રોની અને શાસ્ત્રને અવિરહ્ધ એવી પ્રાચીન આચાર-પર પરાની વિરુદ્ધ જાય છે. એટલા માટે અ**દર્હ ત–તિથિ–ભાસ્કરે** નક્કી કરેલા સિદ્ધાંત જૈન પ્રજાને નિઃશંક રીતે આદરણીય છે, એવું નિશ્વયપૂર્વ કહું છું.

ગા. સં. મ., લલિતાઘાટ, કાશી–પાેષ સુદ ૫, વિ. સં. ૨૦૦૬

દા. તારાચરણશર્મા ભટ્ટાચાર્ય

(૬) કાશી હિંદુ વિશ્વવિદ્યાલયના સાહિત્યવિભાગના અખ્યક્ષ, યુનિવર્સિટિની મહાસભા શિક્ષાસભા (કાર્ટ, સિનેટ, ફેકલ્ટી) ના સભ્ય, અખિલ ભારતવર્ષીય સંસ્કૃત સાહિત્ય સમ્મેલનના સંસ્કૃત રત્નાકર નામના મુખપત્રના

પ્રધાન સંપાદક, સાહિત્ય–વ્યાકરણ–દર્શનાદિ શાસ્ત્રોના આચાર્યોમાં આગેવાન, કવિ અને તાર્કિકામાં ચક્રવર્તી, શ્રી મહાદેવ પાંઉયની સમ્મતિઃ—

- (૧) સુદ્ધિનું ક્ળ અનાગ્રહ છે, અને (૨) સત્યમાં ક્યાંય પણ ભય નથી-એવા પ્રકારના વ્યવહારના સારા વિચાર કરીને, તેમ જ (૩) પંડિતજનાની પહેલી સુદ્ધિ એ પાછળથી પ્રાપ્ત થયેલા પ્રમાણ નિશ્વયથી ભાષ્ય થાય છે, એ તાર્કિકાના રિનાજને અનુસરીને, ઘણા પાસેથી લીધેલા પાપાની માકક પ્રમાણાભાસ રૂપ કચરાથી ભરાયેલી એવી શાસનજયપતાકાને પહેલાં જોયા પછી વિદ્વાનામાં અત્રણીઓએ રચેલ અને વિકટ તર્કની કસોડીથી કસાયેલ સુવર્ણદાર સમાન એવા અહિંત-તિથિ-ભાસ્કરને જોતાં કયા અંતર્વાણી વિદ્વત્સમૃહમાં શિરામણિ વારંવાર આનંદ ન પામે ? કાણ એવા પ્રતિષ્ટિત મધ્યરથ હશે, કે જે ઇચ્છા ન હોવા છતાં પણ, પ્રશસનીય એવું આ નિળધરતન પામીને કંઠને વિષે ધારણ ન કરે ?
- (૧) હું પણ વિદ્વાનાના ન્યાયી માર્ગને અનુસરવા માટે, રચાતા પંચાંગાનાં કથના જેવાં કહ્યાં હોય તેવાં પ્રહણ કરવામાં પ્રમાણિકતા માનું છું. સાથે જ,
- (૨) પર્વ તિથિઓની ક્ષયવૃદ્ધિને સંપ્રદાયના ગ્રંથ રૂપી શેરીઓમાં અને પ્રાચીન શિષ્ટ પુરુષોની પારમ્પરિક્ આચરણામાં ઘણે સ્થળે જોઉં હું.
- (૩) એ પર્વા તિથિમાં એકના સ્પ્રોદિયકાળે ક્ષય પ્રાપ્ત થાય ત્યાં, વિવાદ ઉભા થતાં, એક સાથે (એક જ વારમાં) બન્ને પર્વા તિથિના કાર્યના પ્રારંભ પ્રમાણાબાધિત નથી એવું માનું છું, એથી જ અર્હત્તિથિભાસ્કર પ્રથની પ્રામાણિકતાના વારંવાર ખૂબ જ આદર કરૂં છું. કાશી-મહા વદ ૨, વિ. સં. ૨૦૦૬ **દ: મહાદેવ પાંડેય**•

• (હ) કાશીના રામાનુજ સંસ્કૃત મહાવિદ્યાલયના અધ્યક્ષ, શાસ્ત્રાર્થધુરત્વર, વ્યાકરણાદિ અનેક શાસ્ત્રોના અધ્યાપદામાં શ્રેષ્ઠ, વૈષ્ણવપ્રવર, વિદ્વતકલાલ કાર પૂર્ણ**ે ચંદ્ર આચાર્યકની** સમ્મતિઃ—

પૂર્વે મ. મ. પ. ચિન્નસ્વામીજીએ કાંઈક ઉપલક્ષીયું સુંદર કહીને પોતે રચેલી શાસનજયપતાકામાં મારી સહી લીધી હતી, પરંતુ હવે પર્વતિથિ–ક્ષયદૃદ્ધિ સંખંધી જૈન શાસ્ત્રાદિની સહાયથી તે વિષયમાં ઉંડા પ્રવેશ કરીને તપાસતાં, 'શાસનજયપતાકા 'માં સમર્થન કરેલા મત અપસિદ્ધાન્ત રૂપી ખાડામાં પહેલા છે ' એમ પ્રમાણપુરસ્સર માનું છું. વિદ્વાનાની સમિતિએ લખેલ અહિંત–તિશિભાસ્કરમાં જે અનેકાનેક યુક્તિએ અને પ્રમાણથી સ્થાપન કરેલા સિદ્ધાંતા છે, તે જ જૈન પરંપરા અને જૈન શાસ્ત્રાદિને સમ્મત છે, એવા મને નિશ્વય છે. એના જ ધાર્મિક જૈનસંઘ ઉપાદેય તરીકે સ્વીકાર કરે, એમ હું દઢતાપૂર્વક કહું છું. કાશી–મહા વદ ૩, વિ. સં. ૨૦૦૬

(૮) કાશીના સ્થામા મહાવિદ્યાલયના પ્રધાન વ્યધ્યાપક ઉગ્રાતનદ જ્ઞાની સમ્મતિ:—

મે. મે. પં. ચિન્નસ્વામીજીએ રચેલ શાસનજયપતાકાનું યુક્તિએાથી અને પ્રમાણાથી સારી રીતે ખંડન કરીને જે સિદ્ધાંત કાશીની વિદ્વસ્તિમિતિએ નિર્ણિત કર્યો છે, એ જ જૈન ધર્મના પ્રથને અનુસારે હોવાથી, જૈન ધાર્મિક જનતાને આદરણીય છે. મેં પહેલાં આ સંખંધી જૈન પ્રાંચ જેયા વગર પતાકાને ઉપરબ્લી રીતે જોઇને સમ્મતિ આપી હતી, પરંતુ શ્રીરામચંદ્રસૂરિનો પક્ષજ વ્યાજખી છે એવું હું સમર્થન કરૂં છું.

દ: ઉંચાનન્દ ઝા.

(૯) વ્યાકરણ–મિમાંસા–સાંખ્ય–યોગ–વેદાંતના આચાર્ય, ધર્મ શાસ્ત્રાદિના મહાપંડિત, શાબ્દિકશિરામણિ, **પંડિત ભૂપનારાયણ ઝા**ની સંમતિઃ—

'અનેક કલ્પનાના જોર પર ક્રેાઈએ ઉભી કરેલી, દેખાવમાં સુંદર એવી શાસનજયપતાકાને અંદર ઉતરીને જોયા વગર માત્ર એના રચનાર ઉપર વિશ્વાસ રાખીને, તથા કદાચ તે જીઠી હોય એ શંકાથી ઉના શ્વાસે મેં સંમતિ આપી હતી, પરંતુ આજે વિદ્વત્સમિતિ થકી 'અહ**ંત્તિથિભાસ્કર**' નામનો સૂર્ય સમાન શ્રંથ ઉદય પામે છે. તેને સર્વ પ્રકારે માન્ય એવા શ્રીરામચંદ્રસ્રિના પક્ષ જ ન્યાયી ઠેરે છે. આગ્રહ નહિ રાખવા એ સુદ્ધિનું ફલ છે, એ કહેવત અનુસાર મારી પાતાની પૂર્વ સંમતિના હઢાંગ્રહ ન રાખતાં, તેને રદ કરીને, 'ભારકરે' પ્રકાશેલા પક્ષને જ દઢ સંમતિ આપું છું.

દ: ભૂપનારાયણ ઝા.

(૧૦) જ્યોતિષતા આચાર્ય-માર્ત'ડ વગેરે અનેક પદવી ધરનાર સં. સં. મહાવિદ્યાલયના મુખ્ય અધ્યાપક પંડિત સીતારામ ઝા. ની સંમતિ:---

શ્રી ચિન્નસ્વામીજીએ સંપાદિત કરેલ શ્રી શાસનજયપતાકામાં મેં પહેલાં સહી કરી હતી. સહી કરવાનું કારણ એ હતું કે પતાકાનું લેખન પ્રમાણિવરહ નથી, એમ એમણે અમોને જણાવ્યું હતું. પરંતુ હવે અહું ત્-તિથિ–ભાસ્કર નામનો નિખધ જોવાના અવસરે, એ પતાકાને જ્યારે હવે પ્રત્યક્ષથી જોઉં છું ત્યારે જ્યોતિષ શાસ્ત્ર, તત્ત્વતરં-ગિણી, કરપસત્રદીપિકા, સેનપ્રશ્ન–હીરપ્રશ્ન, દ્રત્યાદિ જૈનશાસ્ત્રચંથીથી વિરૃદ્ધ રીતે અને તદન અસંભાવનીયપણે આદમ ચૌદરાને કીપ્પણમાં કહેલા કાળથી જુદી રીતે ફેરવી નાખવાનું પતાકામાં સ્થાપેલું મૃત્યું, એટલે તે પતાકાકારના વિધાસે તેમના વચન માત્રથી જે મેં સહી કરી હતી, તેનું મને દુઃખ થાય છે. એટલા માટે, પતાકાએ કહેલ પક્ષમાં જૈન જનતાએ સત્યતાના ભ્રમ થવામાં મારી સહી નિમિત્ત થાય તેમ હોવાથી, એ દોષને દૂર કરવાની મારી ખાસ કચ્છિ છે. તેથી, કાશીના વિદુદ્ધ યોંએ અહું ત–તિથિ–ભાસ્કરમાં ઘણા વિચારાથી સ્થાપન કરેલા સિદ્ધાંત જ જૈન શાસ્ત્ર અને સામાચારીને સંમત છે, અને જયાતિષ શાસ્ત્રાનુસારી છે, એવું હું સમર્થન કરેલા સિદ્ધાંત જ

દ: સીતારામ ઝા.

(૧૧) કાશી-ખેતાન મહાવિદ્યાલયના અધ્યક્ષ, વ્યા.-આચાર્ય, અનેક ગ્રન્થ નિર્માતા **પંડિત આલકૃષ્ણ** શર્મા **પંચાલી**ની સંપ્રતિ:---

પૂર્વે જૈન મતાનુસારે પર્વાતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ ખાબતમાં વિવાદ ઉત્પન્ન થયો. તે અંગે 'શાસનજયપતાકા' નામની વ્યવસ્થા મારી સામે આવી. ત્યારે જૈન ધર્મના પ્રાંથાનું અવલોકન કર્યા વગર જ એ વ્યવસ્થાના હિસાએ મેં સહી કરી; પરંતુ હવે પરસ્પર મતલેદ ધરાવતા બે જૈનાચાર્યાની બે વ્યવસ્થા પ્રાપ્ત કરીને તેના ઉપર સારી રીતે વિચાર કરીને અહિંત-તિથિ-ભાસ્કરની વ્યવસ્થા એ જ પ્રમાણિક છે, એવું હું પ્રમાણપુરસ્સર કહું છું. કાશી-તા. ૨૫-૧૨-૪૯ દ• ખાલકૃષ્ઠણ શર્મા પંચાલી.

(૧૨) ન્યાયકેસરી, તર્કાલીર્થ, વગેરે અનેક પદ્યીધર, હિન્દુ વિશ્વવિદ્યાલયમાં દર્શનવિભાગના અધ્યાપક, તાર્કિકયક—ચૂગ્રમણિ શ્રી વામાચરણ ભટ્ટાચાર્ય:—

પૂર્વે જૈન ગ્રંથા જોયા વગર જ શાસનજયપતાકામાં મેં સહી કરી હતી. હવે, જૈન ગ્રંથા જોવાથી હું નિશ્ચય કરું છું કે અહીત્–તિથિ–ભારકરતી વ્યવસ્થા સંપૂર્ણપણે સાચી છે. ખીજા ધર્મની સામાચારીથી પણ જણાય છે કે–આ જ વ્યવસ્થા શાસ્ત્ર–સિંહ છે.

કાશી–મહા વદી ૪, વિ. સં. ૨૦૦૬

દ. વામાચરણ ભટ્ટાચાર્ય.

(૧૩) ન્યાયશાસ્ત્રના ઉચ્ચ ગ્રાંથાના અજોડ વ્યાખ્યાકાર, નવ્યન્યાયશાસ્ત્રારણ્યમહાકેશરી, ગવર્મેન્ટ સંસ્કૃત કાલેજના મુખ્ય પ્રાે**કે**સર **પંડિત શિવદત્ત મિશ્રઃ**—

મહામહોષાધ્યાય પં. ચિત્રસ્વામી શસ્ત્રીએ રચેલ શ્રી શાસનજયપતાકાને અંદરથી સંપૂર્ણ પણે તપાસીએ તો આદરવાને અયોગ્ય જ લાગે છે, કારણ કે—એક તો તેણે જ્યોતિષ શાસ્ત્રના અસાધારણ વિષયમાં ધર્મશાસ્ત્રના અનુચિત પ્રવેશનું સમર્થન કર્યું છે. બીજું, ક્ષયે પૂર્વ…કિત્યાદિ ઉમાસ્વાતિ મહારાજના વચનનું તત્ત્વતરં ત્રિણી, કશ્મસત્ર દીપિકા આદિ જૈન શાસ્ત્રોથી વિરૃદ્ધ, અપ્રામાણિક અને યુક્તિ વગરનું વ્યાખ્યાન કર્યું છે. માટે તે શાસનજયપતાકાનું અકાટય ખંડન કરીને અહિંત—તિથિ—ભાસ્કર નામના નિર્ભયે જે સિદ્ધાંત સ્થાપ્યો છે, તે જ શાસ્ત્રીય અને અતિ પ્રાચીન જૈન સામાચારીને અનુકૂલ હોવાયી, ધાર્મિક જૈન સંયે એના સારી રીતે આદર કરવા જોઈએ એવું હું માનું હું.

(૧૪) ષડ્દર્શનશાસ્ત્રના ઉત્કૃષ્ટ પંડિત, ગવર્નમેંટ સંસ્કૃત કાલેજના અધ્યાપક, પંડિત રધુનાથ શર્મા:— તિથિના પ્રવેશ-સમાપ્તિ, ક્ષય-વૃદ્ધિ આદિ કાલતું પ્રતિપાદન એ જ્યોતિષ શાસ્ત્ર ઉપર આધાર રાખનારા પંચાંગતું કાર્ય છે, પરંતુ ધર્મશાસ્ત્રતું કાર્ય નથી. એક શાસ્ત્રના અસાધારણ ખાસ વિષયમાં બીજાું શાસ્ત્ર એને ઊલટા બાધ કરી શકે નહિ; કારણ કે, બીજા શાસ્ત્રનો તે વિષય નથી. એટલા માટે ક્ષયે પૂર્વા... ઇત્યાદિ ધર્મ- શાસ્ત્રતું વચન તા પર્જાતિથિઓના આરાધનાદિવસ માત્રને જણાવનાર છે, કિન્તુ તિથિઓના પંચાંગે કહેલો કાળ ફેરવી નાખનાર નથી. તેથી તે મુજબ તિથિકાળના પરિવર્તનને જણાવનારા મત ગ્રાહ્ય નથી, એમ હું માતું છું.

(૧૫) પૂર્વ મીમાંસા–ઉત્તર મીસાંસા (વેદાન્ત) શાસ્ત્રના આચાર્ય, સાહિત્ય–ધર્મ-શાસ્ત્રાદિના પ્રશસ્ત પરિકત, વ્યાપ્યાન–ભાસ્કર, કાશી હિંદુ વિશ્વવિદ્યાલયના મિમાંસાશાસ્ત્રના અધ્યાપક, પં. **સુખદ્માવ્યશાસ્ત્રીજીના** અભિપ્રાયઃ–

"ચર્ચા કરતાં તત્ત્વના તિર્જુય થાય છે, એ ન્યાયે જ્યારે જે વિષયતી સાવધાન મનથી તમાસ થાય ત્યારે તેની શુષ્ધિ પ્રગટ થાય છે. તદનુસાર જૈનાના પર્વ તિથિનિર્જુય અંગે વિચાર કરતાં, હવે આમ નિર્ધાયું છે કે "ક્ષયે પૂર્વા "વાળો ઉમારવાતિજીના જે પ્રદોષ જૈન શાસ્ત્રોમાં વર્જુ વૈલા છે, અને જે ક્ષય કે વૃષ્ધિ પામેલી પર્વાતિથિઓની આરાધનાના દિવસ નક્કી કરે છે, તે પંચાંગની યથાર્થ પ્રમાણિકતાને સ્વીકારીને જ છે. આ જે માર્ગ શાસ્ત્રસમ્મત માર્ગ છે અને શિષ્ટ જોએ આદરેલો છે.

આથી જે ત્રણ ચાર વર્ષ પૂર્વે મારી સમ્મતિ લેવા મને શાસનજયપતાકા માકલેલી, તેમાં સારી રીતે વિષયની વિચારણા કર્યા વિના ખે ત્રણ સ્થાના જોઈ ' સ્થાલીપુલાકન્યાય ' અનુસારે આખો નિબંધ શાસ્ત્રાનુ સારી હશે, એમ સંભાવના કરી મારી સમ્મતિ આપેલી. હવે આ વિષયની પુરી તપાસ કર્યા પછી 'પતાકા' શાસ્ત્રને અનુસરતી નથી, એમ પ્રમાણપુરસ્સર જણાવું છું અને તે પ્રમાણિક હોવાની બ્રમણાને દૂર કરી મારા આત્માના ભાર ઉતાર છું, તથા અહુંત્–તિથિ–ભારકરમાં સ્થાપેલા સિધ્ધાન્તનું સમર્થન કરું છું.

કાશી–મહા વદી ૪, વિ. સં. ૨૦૦૬. **દ. સુધ્રહ્મણ્ય શાસ્ત્રી.** 

(૧૬) સર્વાતન્ત્ર-સ્વતન્ત્ર, વિદ્વાનાને અતુકરણીય ચરિત્રવાળા, ધર્મને પ્રાણથી અધિક માંનનારા, કાશીના વેદવિદ્યાલયના મુખ્ય અધ્યક્ષ, અખિલ ભારતવર્ષીય વર્ણાશ્રમ સ્વરાજ્યસંઘના સંરક્ષક; કાશીના પંડિતામાં અલંકારભૂત, પણ્ડિતરાજ શ્રી રાજેવર શાસી દ્રાવિડ મહાભાગની સમ્મતિઃ—

" તિથિઓના પ્રવેશ-સમાપ્તિ વગેરે સમયના નિર્ણય અંગે પ્રાચીન પ્રામાણિક જ્યોતિષ શ્રંથના અનુસારે ખતેલા શુદ્ધ પંચાંગતે કાઈ પણ અપવાદ (ફેરફાર) વિના પ્રમાણ માનવું જોઈએ. એથી પંચાંગે બતાવેલ કાઈ પણ તિથિના ઉદયકાળને ફેરવી શકવાનું જરા પણ સમ્બવિત ખની શકતું નથી. "**દર્શયે પૂર્વા**''વાળું વચન, એ સમયદિલવાળા પર્વિ તિથિઓને ધર્મકાર્યમાં કેવી રીતે લેવી, એ પ્રશ્નનો ઉત્તર આપે છે, પણ પંચાંગે ખતાવેલી તિથિઓના પ્રવેશાદિ કાલને ફેરવવાનું કહેતું નથી. આવા શાસ્ત્રોના સિદ્ધાન્ત છે, એવી મારી સમ્મતિ છે." રામનગર-મા. ક. ૪, રવિ, ૨૦૦૬. **રાજેવર શાસ્ત્રી દાવિડ, કાશી.** 

(૧૭) ન્યાય-વ્યાકરણ-સાહિત્યાચાર્ય, વ્યાકરણ-ભૂષણ વગેરે પદવીધર, રામનિરંજનદાસ-મુરારકા-સંસ્કૃત મહા વિદ્યાલયના અધ્યક્ષ, સ્વર્ગસ્થ મહા મહોપાધ્યાય પણિડતેંદ્ર પૂજ્ય શ્રી હરિહર કૃપાળ દ્વિવેદીના સુપુત્ર, વિદદ્દર શ્રી બ્રહ્મદત્ત દ્વિવેદી મહાનુભાવનું સમર્થનઃ—

"પ્રામાણિક પંચાંગ સર્વ તિથિઓના પ્રવેશાદિકાલમાં નિરમવાદ પ્રમાણભૂત છે ( તિથિનાં પ્રારમ્ભ-સમાપ્તિ કથારે તેના નિશ્ચિતપણે નિર્ણય કરાવે છે.) **ક્ષયે પૂર્વા**વાળું આચાર્ય ઉમારવાતિજીનું વચન ક્ષયદહિવાળી પર્વ-તિથિઓ કયા દિવસે આરાધવી, તેના નિશ્ચય કરાવે છે, પરંતુ નહિ કે પંચાંગકથિત તિથિના સમયનું પરાવર્તન કરાવે છે. આવા કાશીના વિદ્વાનાના મતને અહિત્-તિથિ-ભારકર નામના નિબન્ધ પ્રગટ કરે છે. હું તેનું સમ-ર્થન કરે છું."

**પ**ટણા (બિહાર) તા **૨**૩–૧–૫૦

દા. પ્રકાદત્ત દ્વિવેદી.

(૧૮) બાર્ડ એાક સાંસ્કૃત સ્ટડીઝ (યુ. પી. ગવ-મેંન્ટ), ગવન્મેન્ટ સાંસ્કૃત કાલેજ (બનારસ)ની **પરી**ન ક્ષાની પાક્યક્રમ સમિતિ, યુક્ત પ્રાંત નાગરી લિપિ સુધાર–સમિતિ, સંસ્કૃત પાઠશાળાએાની નિરીક્ષણ સમિતિ, ઇત્યાદિ અનેક સુપ્રતિષ્ટિત સમિતિએાના સભાસદ, ક્રાનપુર-બળદેવસહાય સંસ્કૃત મહાવિદ્યાલયના પ્રિન્સિપાલ, વ્યાકરણ–સાહિત્યાચાર્ય-કાવ્યતીર્થાદિપદવીધર, પંહિતપ્રવર ચ**ંદ્રશે ખર શાસ્ત્રી**ની સંમતિઃ—

'' શાસ્ત્ર–પ્રમાણ પર સ્થાયેલ પંચાંગે દર્શાવેલ કાેઈ પણ તિ<mark>થિના પ્રમા</mark>ણિક પ્રારંભકાળ વગેરે જરા ય **ફે**રવવા યોગ્ય નધી જ–એવા કાશીના વિદ્વાનાને સામત સિદ્ધાન્ત,હું સર્વ પ્રકારે માનું છું." તા. ૧૧-૧-૫૦

દુ. ચાંદ્રશેખર શાસ્ત્રી.

(૧૯) સાહિત્ય-વ્યાકરણાચાર્ય, શાસ્ત્રાચાર્ય, અતેક છાત્રાચાર્ય, **મુંબઇ ભારતીય વિદ્યાભવનમાં** સાહિત્ય-વ્યાકરણ ત્રિભાગના મુખ્ય **આચાર્ય**ે, પંડિતપ્રવર **શ્રી સિવનાથ શર્મા ઉપાધ્યાય**ની સંમતિઃ—

" કાશીના માન્ય પંડિતોએ સંપાદિત કરેલ **અહેત્–િતિચિ–ભાસ્કર** શ્રંથ મેં સાવધાની સાથે સારી રીતે નીરખ્યો. એમાં શ્રી સાગરાન-દસરિજીના મતપાવણ માટે પ્રવર્તેલી 'શાસનજયપતાકા 'નું એવું ખંડન વિદ્વાનોને આટર્ષક રીતથી કર્યું છે, કે જેના પ્રતીકાર સંભવિત નથી. ક્ષયવૃદ્ધિવાળી જૈન પર્વંતિથિઓની આરાધના અંગેના જૈન શાસ્ત્રમાડેાનાં ઉદ્ધરણ એમાં વિસ્તારથી લીધાં છે. શ્રી ઉમાસ્વાતિ આચાર્યના 'ક્ષયે પૂર્વા 'વાળા *\**લોક**ન**ી વ્યાખ્યા પંચાંગની પ્રમાણતાને રક્ષે, એવી જે સુંદર રીતથી કરી છે, તે અત્યંત નિષ્કંટક છે અને વિદ્વાનાની પ્રશાસાને વ્યાકર્ષે છે. વ્યાર્કતિતિથિભારકરમાં સમર્થાન કરાયેલ શ્રી રામચન્દ્રસૃરિજીનો મત યોગ્ય છે, એમ હું માતું છું." દ્ર. શિવનાથ ઉપાધ્યાય. ता. २५-६-५०

(૨૦) શાન્તિનિકેતન (બંગાળ)ના ભૂતપૂર્વ અધ્યાપક, માનવભારતી નામની સુપ્રસિદ્ધ આંતર રાષ્ટ્રિય સાંસ્કૃતિક શિક્ષણસંસ્થાના પ્રતિષ્ઠાપક, સાહિત્યાચાર્ય, પંહિત શ્રી દુર્ગાપ્રસાદ પાણ્ડેય—

Ph. D., D. Lit (ફીલોસોફીકલ ડાેક્ટરેટ, ડાેકટર એાફ લીટરેચર) મહાદયની સંમતિ:—

" તિથિએના પ્રારંભાદિના સમયનિર્ણયમાં માત્ર પ્રામાણિક પંચાગ અધિકારી છે. એમાં ધર્મશાસ્ત્રના હસ્તક્ષેપ કરાવવા એ અત્યાંત અનુચિત છે. કેમ કે, જે વિષય જે શાસ્ત્રના અંગત હાય, તે વિષયમાં ખીજાં શાસ્ત્ર માર્થ મારવા અશકત છે; આવે**ા સર્વ મતનો સિદ્ધાન્ત છે. આ**ધી પંચાંગના ખાસ વિષય તરીકે તિ**ચિના** પ્રારંભાદિ કાળની જે ગણત્રી છે તેમાં **કેર**કાર થઇ જવા પામે એવા પ્રકારની ઉમાગ્ના 'ક્ષયે પૂર્વા'વાળા જૈન શાસ્ત્રધોષની કાઈ પણ વ્યાખ્યા શાસ્ત્રના રહસ્યના જ્ઞાતાને માન્ય થઇ શકે નહિ. આવા મારા નિશ્ચયને અનુરૂપ કાશીના વિદ્વાનાના મતતું હું સમર્થન કરૂં છું."

માનવભારતી-મસૂરી, તા. ૫-૧-૫૦

દ્દ. દર્ગાપ્રસાદ પાંડેય.

(૨૧) અધો**ધ્યાના** રાજગોપાલ સંસ્કૃત પાડશાળાના મુખ્ય અધ્યાપક, ન્યાયાચાર્ય, વ્યાકરણાચાર્ય, **સંયુક્ત** પ્રાંતીય સંસ્કૃત અધ્યાપકસંઘના પ્રમુખ, પંહિતરાજ શ્રી સ્દ્રપ્રસાદ અવસ્થીની જાહેરાતઃ—

"કાશીનો સમર્થ વિદ્વાનો જે એમ કહે છે કે 'તે તે સંપ્રદાયમાં તિથિઓના નિર્ણય માટે પ્રમાણિત કરેલ પંચાંગે જે તિથિઓનો જે પ્રવેશાદિકાળ બતાવ્યો હોય, તેમાં ફેરફાર ક્રાઈ પણ રીતે કાઈજ કરી શકે નહિ.' ં આતે શાસ્ત્રીય સિદ્ધાન્ત તરીકે હું જાહેર કરૂં છું." તાં. ૮–૧–૫૦.

દ. રુદ્રપ્રસાદ અવસ્થી.

(૨૨) ગવન્મેન્ટ ઇ૦ કાલેજ-કૈઝાખાદ નામના શિક્ષાસ્થાનમાં સંસ્કૃતવિભાગના મુખ્ય અધ્યાપાક, વ્યાકરણાચાર્ય શ્રી નૃસિંહનાથ ત્રિધાઠી મહેાદયની જાહેરાત:—

" સર્વ નિથિએોના પ્રવેશાદિ કાળમાં શુદ્ધ પંચાંગ જ પ્રમાણ છે. તેણે કહેલો ક્રોઈ પણ તિથિતો કાળ સહેજ પણ કેરવી શકાય નહિ. માટે ક્ષયવાળી પર્વતિથિમાં સૂર્યોદય સાથે સંબંધની કલ્પના, વૃદ્ધ પર્વાતિથિના પહેલા દ્વિસમાં સંબંધ લોપવાની કરપના અને બીજા દિવસમાં સંબંધ નિયમિત કરવાની કરપના, એ શાસ્ત્રરહસ્યના

₹

અજ્ઞાનનું નાટક છે.––આ પ્રમાણે **અહિત્તિધિભાસ્કર**માં કાશીના વિદ્વાનોએ પ્રગટ કરેલાે મત પ્રામાણિક છે, એમ હું જાહેર કરૂં છું."

તા. ७–૧–૫૦.

દ. નૃસિંહનાથ ત્રિપાઠી.

(ર૩) એમ. એ. (M. A. સંસ્કૃત-હિંદી-દર્શન) એલ. એલ. એી. (L. L. B.), સાહિત્યાચાર્ય, વિદ્યાભૂષણ વગેરે અનેક પદ્મીથી અલ કૃત, 'કાલવિન તાલુકેદાર કાલેજ લખનીમાં સંસ્કૃતના મુખ્ય અધ્યાપક, શ્રી રાજમંગલનાથ ત્રિપાડીની અનમતિ:—

" તિથિઓના પ્રવેશાદિ સંખંધમાં શુદ્ધ પંચાંગ જ પ્રમાણ છે, તેથી તેણે કહેલ કાઈ પણ તિથિના કાળને સહેજ પણ આગળ પાછળ કરી શકાય જ નહિ—એ આધાર પર અહિંત્તિથિભાસ્કરમાં કાશીના પંડિતોએ પ્રતિષ્ઠાપિત કરેલા આચાર્ય શ્રી રામચન્દ્રસરિજીના મત શાસ્ત્ર–સિદ્ધાન્ત તરીકે હોવામાં મારી અનુમતિ છે." તા. ૮–૧–૫૦ દા. રાજમંગળનાથ ત્રિપાઠી.

(૨૪) ગવન્મેન્ટ ઇ૦ **કાલેજ, ઝાંસી** મહાવિદ્યાલયમાં **સંસ્કૃતવિભાગના અધ્યક્ષ,** કાવ્યતીર્થ, સાહિ-ત્યાચાર્ય, પંડિતપ્રવર **શ્રી રધુવરપ્રસાદ** શુકલ મહાદયની અનુમતિઃ—

શ્રી ઉમારવાતિ આચાર્યના 'ક્ષયે પૂર્વા '…વાળા વચનથી ક્ષયવૃષ્ધિવાળા પર્વતિથિઓની આરાધનાના માત્રે દિવસ નિર્ણિત થાય છે, પરંતુ નહિ કે પચાંગે કહેલ તેના પ્રવેશાદિકાળના નિષેધ કરાય છે,—આવા મત કાશીના વિદ્વાનાએ અહિંત્તિથિભાસ્કર નામના નિખધમાં પ્રકાશિત કર્યો છે, તેને હું આનંદ સાથે પ્રમાણિક તરીકે વધાવી લઉં છે."

દા. રધુવરપ્રસાદ શુક્લ.

(૨૫) **ગારખપુર** નગરે **ખાલસુકું ક મહાવિદ્યાલય**માં સંસ્કૃતવિભાગના મુખ્ય અધ્યાપક, સાહિત્યાચાર્ય, બ્યાકરણાચાર્ય, પંડિતવર્ય **શ્રી અવધેશનાથ મિશ્રનું** સમર્થન:--

" ક્ષયે પૂર્વા…"વાળું વચન પર્વાતિથિએની ક્ષયવૃષ્ધિને માનનારૂં છે, તેમ જ તેની આરાધનાના દિવસ નક્કી કરે છે; પણ નહિ કે પંચાંગે કહેલા તે તિથિના સમયને આધા પાછા કરે છે.—આવા કાશીના વિદ્વાનાએ અહિંત્તિથિભાસ્કરમાં દર્શાવેલા શાસ્ત્રીય પદાર્થનું હું સમર્થન કરૂં છું." માલ વદી પ, સં. ૨૦૦૫.

(૨૬) ગવન્મે<sup>૧</sup>ન્ટ ટ્રેનિંગ કાેલેજ–ગારખપુર નામના વિજ્ઞાલયમાં સંસ્કૃત વિભાગના મુખ્ય અધ્યા-પક, વ્યાકરણાચાર્ય, પાંડત શ્રી રમાપતિ ચતુવે<sup>૧</sup>દીની સંમતિ:––

" ક્ષયે પૂર્વા-વાળું વચન પર્વાતિથિઓની આરાધનાના દિવસ જણાવે છે, પરંતુ નહિ કે પંચાંગે સૂચવેલા તેના સ્વાભાવિક સમયમાં ફેરફાર કરી શકે.–આવા **અહેત્તિથિભાસ્કરે** પ્રતિષ્ઠિત કરેલા શ્રી રામચન્દ્રસૂરિ-જીના પક્ષને શાસ્ત્ર–સંમત અને યુક્તિ–સંમત માનું છું."

તા. ૮–૧–૫૦

દ: રમાપતિ ચતુવે<sup>લ</sup>ી.

- (૨૭) **ધર્મ સંઘ સંસ્કૃત મહાવિદ્યાલય-લખનોના પ્રધાન અધ્યાપક,** સાહિત્યભૂષણ-વ્યાકરણાચાર્ય વગેરે પદ્દીઓવાળા પંડિત **શ્રી રામચરિત્ર પાંડેય** મહાનુભાવની સંમતિઃ—
- " શ્રી જૈન સંઘમાં શ્રીમાન્ ઉમારવાતિના પ્રધાષ તરીકે પ્રસિષ્ધ એવા ક્ષયે પૂર્વા…વાળા શ્લાક ક્ષાણ તથા વૃષ્ધ પર્વાતિથિએનની આરાધનાના દિવસ માત્ર જણાવે છે; નહિ કે તે તિથિઓના પ્રવેશાદિકાળને આશ્રીને કાંઈ પણ કહે છે.—આવા કાશીના વિદ્વાનાએ પ્રગટ કરેલા શાસ્ત્ર અને સત્તર્કવાળા મતનું હું સમર્થન કરૂં છું." તા. ૯-૧-૫૦ **દ: રામચરિત્ર પાંડેય.**
- (૨૮) **રહ્યુધીર કાલેજ-કપુરથલા, પંજાબના** સંસ્કૃત વિભાગના મુખ્ય અધ્યાપક, **અનેક સારા ગ્રંથાના** નિર્માણથી પહિતમંડલીમાં પ્રભાવ પાડનારા, વ્યાકરહ્યાચાર્ય વિદ્વદ્વર શ્રી શ્રીધ**રાનંદ શાસ્ત્રી ઘિ**ણ્ડિયાલ મહાશયની સંમતિઃ—

"જૈન સંપ્રદાયમાં શ્રી ઉમારવાતિ આચાર્યના પ્રધાષ તરીકે પ્રસિષ્ધ એવા 'ક્ષયે પૂર્વા'વાળા અર્ધ શ્લોક ક્ષીબુ-કૃષ્ધ પર્વાતિથેઓના આરાધનાના દિવસ માત્રને જબાવે છે; પરંતુ નહિ કે પંચાંગે દર્શાવેલ તે તિથેઓનો સહજ સંગત પ્રવેશાદિકાળ ફેરવી નાખે છે. કાશીના વિદ્વાનોના આ મત અહિંત્તિથિભાસ્કરમાંથી જોઈ ઘણી પ્રીતિ થાય છે અને તે મતતું હું સમર્થન કરૂં છું." તા. ૭-૧-૫૦.

(૨૯) ગોંડામ ંડલમાં આવેલા **ખલરામપુર રાજ્યના મુખ્ય પં**ડિત, તેના વિદ્યાલયના સંસ્કૃત વિભાગના પ્રધાન અખ્યાપક, સાહિત્યાચાર્ય, વ્યાકરણાચાર્ય, ન્યાયાચાર્ય વગેરે અનેક પદવીઓથી અલ કૃત, શ્રી**રામપ્રકટમણિ** ત્રિપાઠી મહાદયનું સમર્થનઃ—

"શુધ્ધ ગણિત ઉપર છવતા પંચાંગે દર્શાવેલ તિથિના સમયને કાઈ પણ સાધતે ફેરવી શકાય નહિ—માટે સર્યોદય કાળમાં નહિ પ્રારંભેલી કાઇ તિથિનો તે કાળમાં પ્રારંભ માનવો, તથા બે દિવસના સર્યોદયમાં સ્પર્શતી તિથિનો પૂર્વદિવસમાં લોપ કરવો—આ બંને ય વસ્તુ પ્રમાણરહિત છે, અશાસ્ત્રીય છે, સંભાવનાતીત છે.— આવે અહિંત્તિથિભાસ્કરમાં કાશીના વિદ્વાનોએ વર્ણવેલો મત હું સમર્શું છું."

દ. રામપ્રકટમણિ ત્રિપાઠી.

(૩૦) શ્રી**સોમેવરનાથ સંસ્કૃત મહાવિદ્યાલય**, અરેરાજ-ચંપારન, **ખિહારપ્રાંત—**એ નામના વિદ્યાલયમાં પ્રિન્સિપલના પદને શાભાવતા મહાન વિદ્વાન, ન્યાયાચાર્ય, વ્યાકરણાચાર્ય, શ્રીસુધાકર ત્રિપાઠી મહોદયની સંમતિઃ—

" અસત્ (ખોટા ) પદાર્થોથી ભરેલી **શાસનજયપતા**કાનું અત્યંત ખંડન કરી, અ**હેત્િતિથિભાસ્કર**માં કાશીની વિદ્વત્તસિમિતિએ જૈન પર્વાતિથિઓના ક્ષય-વૃષ્ટિવ અગે સ્થાપિત કરેલો સિષ્ધાંત હું દઢપણું માનું છું." પો. વદ ૭, વિ. સં. ૨૦૦૬ **દ. સુધાકર ત્રિપાઠી.** 

(૩૧) પ્રયાગની શ્રીધર્મો પદેશ સંસ્કૃત પાક્શાલાના મુખ્ય અધ્યાપક, સંગ્રુક્ત પ્રાંતના સંસ્કૃત અધ્યાપક-સંઘના અર્થ'–મંત્રી, વ્યાકરણ વગેરે અનેક શાસ્ત્રના આચાર્યપદથી અલંકૃત, પંડિતપ્રકાંડ શ્રી ભૂપેન્દ્રપતિ ત્રિપાઠી મહાશયની સંમતિઃ—

" સર્વ તિથિઓના પ્રવેશાદિ સમયના સંખંધમાં, ગણિત પર ખનેલું શુદ્ધ ટીપણું, એ જ પ્રમાણ છે, એમાં કોઈપણુ અપવાદ નથી; માટે ચૌદશ વગેરે જૈન પર્વતિથિઓના પંચાંગે બતાવેલ કાળને, તેના ક્ષયદૃદ્ધિ પ્રસંગે, જરાક પણ ફેરવવા એ સર્વથા અશાસ્ત્રીય છે, અને પ્રામાણિક જૈન શ્રંથા અને પ્રાચીન જૈન સામા-્યારીથી તદ્દન વિરુદ્ધ છે, એવા કાશીના વિદ્વાનાએ વર્ણવેલા મતનું હું સમર્થન કરું હું." ક જન્યુઆરી ૧૯૫૦ **દન્યપેન્દ્રપતિ ત્રિપાઠી.** 

(૩૨) **મું ખ**ઇ પ્રાંતના ધા**રવાર** જિલામાંના **ગદ**ગ નગરના જગદ્દગુરુ શિવાન દ સંસ્કૃત **મહાવિદ્યાલય**ના પ્રધાન પ્રમુખ, વેદાન્તાચાર્ય, સાંખ્યયોગાચાર્ય, વેદાન્ત–સાંખ્ય–કાવ્યતીર્થ, ન્યાય–મીમાંસા–શાસ્ત્રી, દર્શનરત્નાકર, વિદ્વદ્ધ શ્રી મહિલા મહાભાગની સંમતિઃ—

" અતિ પરિશીલન કરાયેલા ગર્ણાત પર નભતું પંચાંગ તિથિઓનો જે સમય ખતાવે, તેમાં ફેરફાર તે પછી ક્રેષ્ઠિ પણ સાધનથી થઈ શકે નહિ. માટે જ સાર્યોદયસ્પર્શથી રહિત પર્વતિથિતું સુર્યોદયકાળમાં હોવાપહ્યું માનતું, તથા મે દિવસમાં સર્યના ઉદયસમયને સ્પર્શતી તિથિનો પહેલા દિનમાં લોપ થાય એવી માત્ર ખીજા દિનમાં એની સત્તા માનવી, એ પ્રમાણની ખિનચ્યાવડતને સુચવે છે, એમ હું માતું છું."

દ. મહેવા શાસી. (૩૩) વિશ્વકવિ શ્રી રવીન્દ્રનાથ ટાગાર મહાશયની મૂર્તભાવનાભૂત બગાલમાં આવેલા શાન્તિનિકેતનમાં રાષ્ટ્રભાષાના પ્રધાન અધ્યાપક, જ્યાતિષાચાર્ય', સાહિત્યાચાર્ય, હિંદી જગતના સર્વશ્રેષ્ઠ પંડિત, વિધભારતીના મુખ્ય સંપાદક, આચાર્ય શ્રી હજારીપ્રસાદ દિવેદી, ડી. લીટ્. (ડાક્ટર એક લીટરેચર)ની સંમતિ,—

" તિથિ નક્ષત્રાદિના કાળમાનને શુદ્ધ ગણિતના આધારે સ્થાયેલ પંચાંગ જ વર્ણવી શકે, માટે તેના જ અનુ-

સારે ત્રત ઉપવાસ વગેરે ધાર્મિક કાર્ય કરવાં જોઇએ. નિર્દોષ ગિણતના આધાર પર પ્રામાણિક પંચાંગે બતાવેલાં તિથિઓના પ્રવેશાદિ કાળને બીજીં કાઈ પણ શાસ્ત્ર ફેરવી શકે નહિ. એવા કાશીના પંડિતમંડળના મતને આનંદ સાથે વધાવી લઉં છું અને ધાર્મિક સામાજિક કાર્યોમાં શુદ્ધ પંચાંગે તિથિ આદિ જેમ બતાવ્યાં હોય તે જ મુજબ આદરવાના મારા મત જાહેર કરૂં છું,"

શાન્તિનિકેતન

દ: હજારીપ્રસાદ દ્વિવેદી.

- (૩૪) જયપુર—મહારાજ સંસ્કૃત મહાવિદ્યાલયના વ્યાકરણના પ્રધાન અધ્યાપક, ન્યાયાચાર્ય, વેદાન્તા-ચાર્ય, વ્યાકરણાચાર્ય, દર્શનાલ કાર, રસગંગાધર સરખા મહાન્ ગ્રંથની બીજાએાથી અસાધ્ય એવી વ્યાપ્યા કરીને અસાધારણ ખ્યાતિ પામેલા, વિદ્વર શ્રી કેદારનાથ એાઝા શર્મની સંમતિઃ—
- "જૈન પર્વ તિથિઓની ક્ષયવૃદ્ધિના પ્રસંગમાં આચાર્ય ઉમારવાતિ વાચકમુખ્યના ક્ષયે પૂર્વા...વાળા પ્રધાષ તે તિથિઓની આસધનાના દિવસને, પંચાંગના પ્રતિપાદનને જરાયે હણ્યા વિના, નક્કી કરી આપે છે. આથી (૧) સૂર્યોદયકાળમાં બિનહ્યાત અષ્ટમી વગેરેની હયાતિ કલ્પવી, અને (૨) બે સૂર્યોદયમાં સ્પર્શેલી તિથિતે માત્ર બીજા દિવસમાં સંક્રાયવી, તથા (૩) તેની પૂર્વની અખંડ તિથિતી ક્ષયવૃદ્ધિ માનવી, એ સઘળું માહ્યેષ્ટિત છે.— આ માટે કાશીના વિદ્વાનોએ સ્થાપેલા મતને હું વિચારપૂર્વક આનંદ સાથે માનું છું."

દ. કેદારનાથ એાઝા.

- (૩૫) મુન્શિસિંહ-ડીગ્રી-કોલેજ (માતીહારી ખિહાર પ્રાંત) ના પ્રોફેસર, વેદાંતશાસ્ત્રી, ન્યાયાચાર્ય, વ્યાકરણાચાર્ય, શાસ્ત્રાચાર્ય પંડિતપ્રવર શ્રી ગિરિજાદત્ત ત્રિપાડી. એમ. એ. (સંસ્કૃત-હિંદી)ની સંમતિ:—
- " શ્રી ઉમારવાતિજીના ક્ષયે પૂર્વાવાળા પ્રવેશવના ઉપયોગ ક્ષયવૃષ્ધિવાળી પર્વાતિથિઓની આરાધનાનો દિવસ નક્કી કરવામાં છે; પરંતુ નહિ કે પંચાગથી વિરૂષ્ધપણે તિથિના પ્રવેશાદિકાલને જણાવવામાં. માટે આઠમ ચૌદરા વગેરેના ક્ષયવૃષ્ધિ સ્થળે તે પ્રવેશવના આધારે શ્રી સાગરાનન્દસૃરિથી કરાતી કુકદપના શાસ્ત્ર અને તર્કથી તદ્દન વિરૂષ્ધ પડે છે. તેથી એ કુકદપના ધર્મને હાનિ કરનારી હોવાથી છોડવા જેવી છે. આ જ મારા નિશ્વિત મત છે. એને અહિંતિથિભાસ્કરમાં કાશીના પંડિતોએ પ્રગટ કરેલા મત મળતા હોવાથી, હું પંડિતોના મતને અનુમાદું છું." તા. ૧૦–૧–૫૦ દ. ગિરિજાદત્ત ત્રિપાઠી.
- (૭૬) ભારત રાષ્ટ્રપિતામહ સ્વ. **શ્રી મદનમાહન માલવીયાની** પુણ્યરમૃતિ અર્થે હરિદ્વારમાં સ્થાપિત જયભારત સાધુ મહાવિદ્યાલયમાં ન્યાય–વ્યાકરણના પ્રધાન અધ્યાપક, ન્યાય–વ્યાકરણ–વેદાત–સાહિત્ય એ ચાર વિષયના આચાર્ય, પાંડિતજી શ્રી મહાનન્દ કાકુરની સંમતિઃ––
- "શ્રી જૈન સંઘમાં શ્રી ઉમારવાતિજીના પ્રધીષ તરીકે પ્રસિષ્ધ **ક્ષયો પૂર્વા**વાળા \*લોક ક્ષયવૃષ્ધિવાળી પર્વ-તિ**ચિએાની** આરાધનાના દિવસને વ્યવસ્થાપિત કરે છે, એવું વર્ણવતા પ્રાચીન પ્રામાહિક જૈન પ્રધીમાં એમ જણાવ્યું છે કે પંચાંએ ખતાવેલા તિચિએાના પ્રવેશાદિકાળ ફેરવી શકાય નહિ, માટે કાશીના પંડિતાનો એ વચન અંગેના અભિપ્રાય હું પ્રામાણિક માનું છું.

**હરિદ્રાર** તા. ૧૨–૧–૫૦

દ. મહાનન્દ ઠાકુર.

- (૩૭) જયભારત મહાવિદ્યાલય (હરિદ્વાર)ના મુખ્ય અધ્યાપક, ન્યાય–બ્યાકરણ–વેદાંતના આચાર્ય, કાવ્યતીર્થ, વગેરે પદ્ગીધારી પં. શ્રી ત્રિલાકંપર દ્વિવેદીની સંમતિઃ–
- "શ્રી જૈન સંપ્રદાયમાં **કાચે पૂર્વા**વાળા આચાર્ય શ્રી ઉમારવાતિના પ્રધાષ પંચાંગની પ્રમાણભૂતતાને સંદાચ્યા ચિના ક્ષયવૃષ્ધિવાળા પર્વાતિથિઓની આરાધનાના દિવસ નક્કી કરે છે, એવું પૂર્વે મનાતું હતું.–આવી પ્રાચીન અનેક જૈન શાસ્ત્રોથી સાભિત વસ્તુને કાશીના વિદ્વાનાએ અહ**ેત્તિથિભાસ્કર**માં વર્ણ્ય-તેને જ હું સાનન્દ વધાવું છું."

દ. ત્રિલાકધર દ્વિવેદી.

(૩૮) ' શ્રી સારવાર સંસ્કૃત પાકશાલા, સલેમપુર, **દેવરિયા** ' નામના **વિદ્યાલયમાં પ્રધાન અધ્યાપક**, વ્યાકરણાચાર્યા સપ્રસિધ્ધ પંડિત **શ્રી દેવશર**ણ મિશ્રની સંમતિઃ—-

(૩૯) રાજસ્થાન **જોધપુર** રાજ્યથી રહ્નિત **દરભાર મહાવિદ્યાલય**માં મુખ્ય સંરકૃત અધ્યાપક, વ્યાક**ર**ણા-ચાર્ય-કાવ્યતીર્થ–સાહિત્યરત્ન એમ ત્રણ પદવીથી અલકૃત પંક્તિવર શ્રી**સત્યનારાયણ મિશ્ર** મહાશયની સંમતિઃ—

"તે તે સંપ્રદાયમાં પ્રમાણ તરીક રવીકારાયેલું શુષ્ધ પંચાંગ ખધી તિથિઓનો જે પ્રવેશાદિકાલ પ્રમાણભૂત દર્શાવે, તેમાં સંકાચ (ફેરફાર) ન થઈ શકે. આચાર્યવર્ષ ઉમારવાતિનું **ફરચે પૂર્વા**વાળું વચન દ્રીાભુકુધ્ધ પર્વતિથિ-ઓની આરાધનાનો દિવસ ભાત્ર જણાવે છે; નહિ કે તિથિના પ્રવેશાદિકાળને ફેરવી નાખે છે. આવેા કાશીના વિદ્વાનોનો શાસ્ત્ર–મુક્તિ-સિષ્ધ મત ખૂબ આદરણીય છે."

તા, ૧૧–૨–૫૦ .

ક્ર. સત્યનારાયણ મિશ્ર**.** 

(૪૦) લક્ષ્મણપુર (લખની)માં બ્રાંતીય મંત્રી–સ્થાન પર થતી પાઠય પુસ્તક નિર્ધારણ પરિષદ્ના સભ્ય, સંસ્કૃત–હિંદી ભાષાના મહાન્ અધ્યાપક, પં. શ્રી રામચંદ્ર માલવીય એમ. એ. ( M. A.) વ્યાકરણશાસ્ત્રાચાર્યની સંમનિઃ—

"પંચાંગ એ તિથિના પ્રવેશાદિ કાળને કહેનાર છે, પહુ ધર્મશાસ્ત્ર તેવું નથી. અમુક વસ્તુને કહેનાર નહિ કહેનાર શાસ્ત્રોમાંથી કહેનાર શાસ્ત્ર જ તે વસ્તુમાં પ્રમાણભૂત છે, એવા શાસ્ત્રસિધ્ધાંત છે. **કરવે પૂર્વા**વાળો આચાર્ય ઉમારવાતિજીના પ્રવેશ, ધર્મશાસ્ત્ર રૂપ હોવાથી, ક્ષીણવૃષ્ધ પર્વાતિથિની આરાધનાના દિવસ માત્ર નક્કી કરે, એ જ ઉચિત છે. પરંતુ તહિ કે પંચાંગે કહેલા પ્રવેશાદિકાળને ઉથલાલી નાખે. કલતઃ આ પ્રામાણિક નિર્ણયથી વિરૂધ્ધ શ્રી સાગરાનન્દસરિજીના મત તત્ત્વશાધકાએ તજવા જેવા છે; જ્યારે આ પ્રામાણિક નિર્ણયને અનુકૃલ એવા શ્રીરામચન્દ્રસરિજીનો મત આદરવા જેવા છે."

લખનૌ. તા. ૧ર−ર–૫૦

દ. રામચંદ્ર માલવીય.

શાસાર્થ-મહારથ પંડિતપ્રવર સ્વર્ગ શ્રી વેણીમાધવ શકલ શર્માએ સ્થાપેલ કાશી-શાસાર્થ મહાવિદ્યાલયમાં વિક્રમ સંવત્ ૨૦૦૬ના મહા સુદ પાંચમ સામવારે ભેગા થયેલા અમોએ (અહિં નીચે સહી કરનાર વિદ્વાનાએ) તિથિઓના ક્ષય અને વૃદ્ધિના વિષય શાસ્ત્ર અને તકેને અનુસરીને શાસાર્થ (વાદ) પદ્ધતિથી સારી રીતે વિચારી, આ પ્રમાણે નિર્ણય કર્યો છે કે:—

તે તે સંપ્રદાયમાં પ્રમાહ્યુભૂત માનેલું શુદ્ધ ગણિતપર રચાયેલું ટીપણું જ તિથિઓના પ્રવેશાદિકાળ સંબધમાં પ્રમાણુ છે. તેમાં કાઇ અપવાદ નવી. માટે જે તિથિના જે પ્રવેશાદિકાળ પંચાંગમાં મળે, તેને કાઈ પણ રીતે ફેરવી શકાય નહિ.

**ક્ષમે પૂર્વા**વાળું આચાર્ય ઉમારવાતિના પ્રવેષિ તરીકે પ્રસિદ્ધિ પામેલું વચન, એ ક્ષીણુકદ્ધ પર્વતિથિઓની આરાધનાના દિવસતું (અર્થોત્ આરાધના કયા દિવસે કરવી એતું) વ્યવસ્થાપક માત્ર છે; પરંતુ પંચાંગે બતાવેલ કાળમાં જરા ય ફેરફાર કરનાફ નથી.

"એક શાસ્ત્રના અસાધારણ (ખાસ) વિષયમાં ખીજું શાસ્ત્ર ફેરફાર ન જણાવી શકે" એવા સર્વ માન્ય સિદ્ધાન્ત છે. તે હિસાબે ડીપ્પણાના ખાસ વિષયભૂત તિથિ વગેરેના પ્રવેશાદિ સમયમાં **ફાયે પૂર્વા**વાળું વચન, ધર્મશાસ્ત્ર રૂપ હોવા છતાં, માથું મારી શકે નહિ—આ પ્રમાણે જ શાસ્ત્ર અને સામાચારીને સંમત સુનિશ્ચિત સિષ્ધાન્ત છે, એવું જાહેર કરનાર અમે (અહિં નીચે સહી કરનાર) છીએ……

(૪૨) મથુરાપ્રસાદ દીક્ષિત, મ. મહાપાધ્યાય (રાજગુરુ-સોલન સ્ટેટ, સિમલા, પંજાબ)

- (૪૩) **શ્રી રામાવધિ શાસ્ત્રી,** (પ્રિન્સીપાલ-વિશુષ્ધાનન્દ સંસ્કૃત વિદ્યાલય, અહલ્યાળાઇ ધાટ, કાશી)
- (૪૪) શ્રી મુરલીધર મિશ્ર, વેદાન્ત-વ્યાકરણાચાર્ય ( પ્રોફેસર-ગવર્નમેન્ટ સંરકૃત કાલેજ, બનારસ )
- (૪૫) **શ્રી વંશીધર ઉપાધ્યાય**, વ્યાકરણાચાર્ય (પ્રધાનાષ્યાપક, જગન્નાથ ભજનાથ સંસ્કૃત પાઠશાળા, ચિત્રધણ્યા, કાશી)
- (૪૬) શ્રો વિન્ધ્યેશ્વરી પ્રસાદ (ધર્મશાસ્ત્રી, હિંદુ કાલેજ, કાશી. સંપાદક "સ્પોર્દય" ભારતધર્મ મહા-મંડળ, કાશી)
  - (૪૭) **શ્રી ત્રિભુવનનાથ મિશ્ર**, સાહિત્ય-વ્યાકરણાચાર્ય, વેદાન્તશાસ્ત્રી (પ્રેા. સંન્યાસી સંસ્કૃત કાેલેજ, કાશી)
  - (૪૮) શ્રી કાશીનાથ પાણ્ડેય, વ્યાકરણાયુર્વે દાચાર્ય. (પ્રાે. સંત્યાસી સંસ્કૃત મહાવિદ્યાલય, કાશી)
  - (૪૯) શ્રી કૃષ્ણપન્ત, સાહિત્યાચાર્ય (અધ્યક્ષ, શ્રી વિશ્વનાથ પુસ્તકાલય, લિલતાઘાટ, કાશી.)
- (૫૦) **શ્રી રામકુવેર માલવીય, એમ. એ.** સાહિત્ય-વ્યાકરણાચાર્ય. ( પ્રાે. ખનારસ હિંદુ યુનિવર્સિટી, ખનારસ)
- (૫૧) **શ્રી નીલમેદ્યાચાર્ય**, **સર્વદર્શનાચાર્ય** (દર્શનશાસ્ત્ર પ્રધાનાખ્યાપક–શ્રી રામાનુજ સંસ્કૃત મહાવિદ્યા-લય, નીચી ભાગ, કાશી)
  - (પર) શ્રી ભીમસેન ચતુર્વેદી, વેદવાચરપતિ. (અધ્યાપાક, કાશી હિંદુ વિશ્વવિદ્યાલય, બનારસ.)
  - (૫૩) **શ્રી અંબિકાપ્રસાદ** ઉપાધ્યાય, વ્યાકરહાચાર્ય (પ્રાે. કાશી હિંદુ વિશ્વવિદ્યાલય, ખતારસ.)
  - (૫૪) શ્રી જોયનરામ પાણ્ડેય, વ્યાકરણાચાર્ય. (અધ્યાપક, ધર્મસંઘ વિદ્યાલય, મીરઘાટ, કાશી.)
  - (પપ) **શ્રી મીકાલાલ એકાઝા**, જ્યોતિયાચાર્ય (અધ્યાપક, દુધવેવાલા સંસ્કૃત મહાવિદ્યાલય, રામાપુરા–કાશી.)
  - (૫૬) શ્રી મંડલદત્ત ત્રિપાઠી, વેદવ્યાકરણાચાર્ય (અખ્યાપક, શ્રી શિવકુમાર સાંગવેદ-વિદ્યાલય, નગવા, કાશી.)
  - (૫૭) **શ્રી રાજેન્દ્રપ્રસાદ પાણ્ડેય**, વેદાચાર્ય (અસ્થા૦ અખ્યાપક, કાશી હિ<sup>\*</sup>દુ વિશ્વવિદ્યાલય, કાશી )
  - (૫૮) શ્રી ભગવતીપ્રસાદ માલવીય, સાહિત્યપુરાણશાસ્ત્રાચાર્ય ( અધ્યાપક, કાશી હિંદુ વિશ્વવિદ્યાલય)
  - (૫૯) શ્રી રઘુવીર પાણ્ડેય, વ્યાકરણાચાર્ય (અધ્યાપક, બ્રહ્મવિદ્યા પાઠશાળા, બડાદેવ, કાશી.)
  - (૬૦) **શ્રી દીવાકર શાસ્ત્રી જોશી,** વ્યાકરણાચાર્ય (અધ્યાપક, સ્યાદ્વાદ મહાવિદ્યાલય, કાશી.)
- (૬૧) **શ્રી રામનાયક શુક્લ શાસ્ત્રી**, વ્યાકરણાચાર્ય (અષ્યાપક, દુધવેવાલા, સં. મ. વિદ્યાલય, રામા-પુરા, કાશી. )
  - (६२) श्री गाविंद पाएउय, ज्यातिष धर्मशास्त्रायार्थ (अध्याव धर्मसंघ विद्यालय, भीरधाट, अशी)
- (૬૩) **શ્રી હરિદાર ત્રિપાઠી, વ્**યાકરણાચાર્ય સાહિત્યરત્નમ્ (અધ્યાપક⊸ગાયન્કા સં. મ. વિદ્યાલય, લલિતાલાટ, કાશી )
- (૬૪) **શ્રી અવધનારાયણ ત્રિપાઠી,** સાહિત્ય-વ્યાકરણાચાર્ય (અખ્યાપક, આદિમાહેશ્વર સંસ્કૃત વિદ્યાલય, **દારાનગર,** કાશી )
  - (૧૫) શ્રી **ખાલે ધર ઉપાધ્યાય,** વ્યાકરણાચાર્ય (અધ્યાપક, ડાલૂરામ–સંસ્કૃત પાડશાળા, લાલઘાટ, કાશી)
  - (૬૬) **શ્રી કુષ્ણ શાસ્ત્રી** માેકાટે, વ્યાકરણાચાર્ય (રિસર્ચસ્કાલર, ગવર્નમેન્ટ સંસ્કૃત કાલેજ, બનારસ)
- (૧૭) **શ્રી અવધેશપ્રસાદ દ્વિદી**, સાહિત્યાચાર્ય, (પ્રધાન મંત્રી, ભારત ધર્મ મહામંડળ, કાશી; રજીસ્ટ્રાર, ધાર્મિકામ્યાત્મિક સંસ્કૃત વિશ્વવિદ્યાલય, કાશી)
  - (૬૮) શ્રી યોગે ધર ઝા. ( પ્રધાના ધ્યાપક, મુમુક્ષુ ભવન, કાશી )
- (૬૯) શ્રી વિન્ધ્યે ધરીપ્રસાદ પાણ્ડેય, જ્યાતિષાચાર્ય જ્યાતિષતીર્થ (જ્યાતિષાધ્યાપક, કાશી હિંદુ વિશ્વવિદ્યાલય, સહા. સંપાદક–વિશ્વ પંચાંગ)
  - (૭૦) **શ્રી દુ:ખિનાથ પાઠક**, જ્યાતિષશાસ્ત્રાચાર્ય ( જ્યાતિષાધ્યાપક-<u>મુમ</u>ુક્ષુ ભવન, કાશી )
  - (૭૧) **શ્રી શિવખાલક શુક્લ**, વૈયાકરણ્કેશરી (ભૂતપૂર્વ-અધ્યાપક, ગો. સંસ્કૃત મહાવિદ્યાલય, કાશી)

- (૭૨) **શ્રી યમુનાપ્રસાદ પાણ્ડેય**, વ્યાકરણાચાર્ય (પ્રધાનાધ્યાપક, શ્રી શિવકુમાર સાંગવેદ-વિદ્યાલય, નગવા, કાશી)
  - (૭૩) શ્રી જિતેન્દ્રિયાચાર્ય. (પ્રધાન સંપાદક, શાસ્ત્રવિભાગ, આનંદસાગર પ્રેસ, ગાયઘાટ, કાશી.)
  - (૭૪) શ્રી રામનિહાર દ્વિવેદી, જ્યાતિષાચાર્ય (અધ્યાપક, મારવાડી સંસ્કૃત કાલેજ, કાશી)
  - (૭૫) શ્રી રામદેવ દ્વિદી, વ્યાકરણાચાર્ય, ( અધ્યક્ષ-રણવીર સંસ્કૃત પાકશાળા, કમચ્છા, બનારસ)
  - (७६) श्री शिवभंद्रस द्विवेही, न्यायव्याउरणायार्थ (अध्यापक-भारवाडी संस्कृत केलिल, काशी.)
- (૭૭) શ્રી **કાલિકાચર**ણ પાણ્3ય, સાહિત્યાયુર્વે દાચાર્ય, એમ. એ. (સંસ્કૃત હિંદી) સ્પેસ્યલ એાન. મેજિસ્ટ્રેટ, કાશી. (પ્રાેત્ર કાશી હિંદુ વિશ્વવિદ્યાલય.)
- (૭૮) શ્રી ગણેશદત્ત પાઠક, જ્યાતિષાચાર્ય, પંચાંગકર્તા, જ્યાતિષ પ્રધાનાષ્યાપક, ગાયનકા સંસ્કૃત મહાવિદ્યાલય, લલિતાઘાટ, કાશી.
  - (૭૯) શ્રી કાશીનાથ પાણ્ડેય, વ્યાકરણ–શાસ્ત્રાચાર્ય (પ્રધાનાધ્યાપક–સશ્યૂપારીણ સંસ્કૃત પાઠશાળા, કાશી)
  - (૮૦) શ્રી ગૌરીશંકર શર્મા, બુગુસબ્રાટ્, કાશી.
  - (૮૧) શ્રી સ્ઘુરાજ મિશ્ર, ન્યાયવૈશેષિક-શાસ્ત્રાચાર્ય, કાશી.
- (૮૨) શ્રી **મહાદેવ ઉપાધ્યાય**, સાહિત્યવેદાન્તાચાર્ય (સાહિત્યપ્રધાનાષ્યાપક, સંન્યાસી સંસ્કૃત મહા-વિદ્યાલય, અપારનાથ મઠ, કાશી)
- (૮૩) શ્રી **બ્રહ્મદત્ત મિશ્ર**, ન્યાય-વ્યાકરણાચાર્ય, મીમાંસાશાસ્ત્રી (અધ્યાપક, સંન્યાસી સંસ્કૃતમહાવિદ્યાલય, અપારનાથ મઠ, કાશી)
  - (૮૪) શ્રી વેણીરામ શર્મા ગૌડ, વેદાચાર્ય, કાવ્યતીર્થ (અધ્યાપક, ગાં૦ સં. મહાવિદ્યાલય, લલિતાધાટ, કાશી)
  - (૮૫) શ્રી આ. વેક્ટરમણ શાસી, નવ્ય-ત્યાયાચાર્ય (અધ્યાપક, મારવાડી સંસ્કૃત ક્રાલેજ, કાશી)
- (૮૬) શ્રી કૃષ્ણુ**મણિ ત્રિપાઠી,** સાંખ્યયોગ, વ્યાકરણુ–સાહિત્યાચાર્ય (અધ્યાપક, શાસ્ત્રાર્થ મહાવિદ્યાલય, મીરઘાટ, કાશી)
  - (૮૭) શ્રી ગાપાલ શાસ્ત્રી, દર્શન-કેશરી, સાહિત્યાચાર્ય (કાશી વિદ્યાપીઠ, કાશી)
  - (૮૮) શ્રી રામચન્દ્ર ઝા. વ્યાકરણાચાર્ય (પ્રધાન સંપાદક, શાસ્ત્રવિભાગ, વિદ્યાવિલાસ પ્રેસ-ચૌખ બા, કાશી)
  - (૮૯) શ્રી ચન્દ્રખિલ દ્વિવેદી, વ્યાકરણાચાર્ય. (પ્રધાનાખ્યાપક, અગ્રવાલ સંરકૃત વિદ્યાલય, ટેઢી નીમ, કાશી.)
  - (૯૦) શ્રી ગયાદત્ત વ્યાસ, ધર્મશાસ્ત્રી, રેશમકટરા, બનારસ.
  - (૯૧) શ્રી રમાપતિ ત્રિપાઠી, વ્યાકરણાચાર્ય, પાષ્ટાચાર્ય.( પ્રાપ્યાપક, શાસ્ત્રાર્થ મહાવિદ્યાલય, કાશી.)
  - (૯૨) શ્રી **કેદારનાથ શર્મા**, સારસ્વત. સાહિત્યાચાર્ય ( સંપાદક, 'સુપ્રભાત', તથા 'સરસ્વતી સુષમા' કાશી)
  - (૯૩) શ્રી ગૌરીનાથ પાઠક, સાહિત્યાચાર્ય. (અધ્યક્ષ-'શારદા ભવન ' તથા અમરવાણી યન્ત્રાલય, કાશી.)
  - (૯૪) શ્રી **કુખેરનાથ મિશ્ર**, કર્મકાણ્ડાચાર્ય, પંડિતસભા કાશી.

તિથિઓના પ્રવેશાદિકાળ જોવા માટે તે તે સંપ્રદાયવાળાઓએ પ્રમાણ તરીકે સ્વીકારેલ પંચાંગને પ્રતિકૃલ મણત્રીમાં માનનારા પક્ષ 'ક્ષમે પૂર્વા 'વાળા ધર્મ શાસ્ત્ર રૂપ ઉમાસ્વાતિના પ્રધાપથી પણ સમર્થન કરવા શક્તિમાન નથી, માટે એના બળ ઉપર પંચાંગકાળના ફેરફારના પાયક 'શાસનજયપતાકા 'ના મત અયાગ્ય છે, એવી અનમતિ થાય છે.

- (૯૫) શ્રી **હુણ્ડીરાજ શાસ્ત્રી,** ન્યાયાચાર્ય, ન્યાયાધ્યાપક, અનેક્ચ્રન્થસ પાદક, કાશીસ્થ નિત્યાનંદ વેદવિદ્યાલયાધ્યક્ષ.
- (૯૬) શ્રી વિભૂતિનાથ ત્રિપાઠી, ત્યાયવ્યાકરહ્યાચાર્ય (સાહિત્યશાસ્ત્રી, કાશી વિશ્વવિદ્યાલય, અનુસન્ધાન કર્માણ નિયુક્ત કાશીસ્થ–નિત્યાન દ વિદ્યાલયાધ્યાપક.)
- (૯૭) 'ક્ષયે પૂર્વા તિથિઃ કાર્યા 'વાળા અનચાર્ય ઉમાસ્વાતિના પ્રધાષ ક્ષયવૃદ્ધિવાળી પર્વાતિથિઓની અનરા-ધનાના દિવસ નક્કી કરવા માટે પ્રવર્તેલા છે, નહિ કે પંચાંગે કહેલા તે તિથિઓના પ્રવેશાદિક કાળનું પરાવર્તન કરવા માટે! આથી તે પ્રધાષના આધારે કરાતી શ્રીસાગરનન્દસ્ફિની કલ્પના શાસ્ત્રવિર્દ્ધ હોવાથી લ્લાન્ય છે, અને

અહિત્તિથિભાસ્કર નામના નિયાધે પ્રમાણિત કરેલી ક્ષીણ-વૃદ્ધ જૈન પર્વાતિથિઓની આરાધનાની વ્યવસ્થા પ્રાલ છે, એવી સંમતિ હું આપું છું.

> દા. **વાસુદેવપતિ ત્રિપાડી,** વેદાન્તાચાર્ય વ્યાકરણશાસ્ત્રી (અધ્યક્ષ-ત્રિપાઠી સ્થાન, ત્યાધાટ અયોધ્યા.)

(૯૮) શ્રી હર્ષીકેશ કૈલાસ ચ્યાશ્રમના મહામણ્ડલેશ્વર, ન્યાયવેદાન્તાચાર્ય તર્કવિદ્યાવાચસ્પતિ તપામ્ ર્તિ ૧૦૦૮ શ્રી **નિર્દોષાન દગિરિ** મહાતુભાવની સંમતિ—

"ક્ષયે પૂર્વા–વાળું વચન પંચાંગના વિરાધ કર્યા વિના ક્ષીશ્–વૃધ્ધ પર્વાતિથિતી આરાધનાની વ્યવસ્થા કરે છે, એવા કાશીના શ્રેષ્ઠ પંડિતોએ સમર્થન કરેલા શ્રી રામચંદ્રસૃરિના મત જૈનોએ માન્ય કરવા યાગ્ય છે."

- " શાસનજયપતાકા " નામના નિન્દ્ય નિર્ભાધે પ્રસરાવેલા ખોટા મતનું સમ્યક્ પ્રકારે નિરસન કરીને, " અહિંતિથિભારકર" ગ્રન્થમાં પ્રતિષ્ઠિત કરાએલા ક્ષીષ્કુ–વૃદ્ધ પર્વતિથિ સંભંધી નિર્ણયને, અમે (નીચે સહી કરનારા) ભેગા થઈ ને સારી રીતિએ વિચારીને સમ્માન્ય કરીએ છીએ:—
  - (૯૯) શ્રી મહાદેવ મિશ્ર, (અધ્યક્ષ સાંગવેદ-વિદ્યાલય, સાંડી, રદનગર ભરતી.)
  - (૧૦૦) શ્રી **યદુનાથ ત્રિપાડી**, પ્રધાન પંડિત-અઠદમાં સ્ટેટ, બસ્તી.
- (૧૦૧) શ્રી અનન્તપ્રસાદ પાડેલ્ય, વ્યાકરણાચાર્ય (પ્રધાનાખ્યાપક, મહ્ગલ સંસ્કૃત પાઠશાળા, ગૌરી, બાંસી બસ્તી.)
  - (૧૦૨) શ્રી **જગન્નાથ શુકલ,** વ્યાકરણાચાર્ય પ્રધાનાધ્યાપક, સંસ્કૃત પાઠશાળા, ધાની–ગાેરખપુર.
  - (૧૦૩) શ્રી **દુર્ગાદત્ત ચતુર્વે દી, વ્**યાકરણાચાર્ય, પ્રધાનપંડિત, ભાંસી રાજ્યવિદ્યાલય, ભરતી.

પ ચાંગે દર્શાવેલા તે તે તિથિઓના પ્રવેશાદિકાલ ધર્મશાસ્ત્ર વડે ફેરફાર કરાવા શક્ય નથી-એવા સિષ્ધાં-તેના આશ્રય કરીને, કાશીના સુપ્રતિષ્ઠિત વિદ્વાનોએ પર્વાતિથિના ક્ષયવૃષ્ધિ સંખર્ધે અર્દ્ધત્તિથિભારકરમાં જે વ્યવસ્થા કરી છે, તે જ શાસ્ત્રાનુસારી છે અને જૈન પ્રજાને ગ્રાહ્મ છે, એવું અમે નીચે સહી કરનારા સમર્થન કરીએ છીએ:—

- (૧૦૪) **પ્રા. શ્રી શાંક્સનન્દ,** વેદાન્તાચાર્ય, મીમાંસા ભૂષ્ણમ્ , વિદ્યાવાચસ્પતિ, કાશી.
- (૧૦૫) ા. શ્રી ગાપાલાનન્દ, ન્યાયવૈશેષિકશાસ્ત્રાચાર્ય, કાવ્યવ્યાકરણવેદાન્તરીર્થ-વેદાન્તશાસ્ત્રી, કાશી.
- (૧૦૬) **સ્વામી** શ્રી **યાગેન્દ્રાનન્દ,** પંચનદીય શાસ્ત્રી, વેદા તશાસ્ત્રી, કાર્શી.
- (૧૦૭) શ્રી **ત્રિનાથ શર્મા**, સાહિત્યશાસ્ત્રાચાર્ય (પ્રધાનાધ્યાપક–સાહિત્યવિભાગ, મુમુક્ષુભવન, કાશી.)
- (૧૦૮) શ્રી **શિવેધર ઝા શર્મા**. ન્યાયવૈશેષિકશાસ્ત્રાચાર્ય, કાશી.
- (૧૦૯) શ્રી **હરિશંકર મિશ્ર** શાસ્ત્રી, સંસ્કૃત ભાષા મહાધ્યાપક–કાશી.

ઉપર જણાવેલી બીનાઓ ઉપરથી, વાંચકાને આ શ્રી અર્હત્તિથિલાસ્કર ગ્રન્થના મહત્ત્વના ખ્યાલ આવી ગયા હશે. અત્રે કદાચ કાઈના હૈયામાં એ પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થવા પામે કે-" પં. શ્રી રાજનારાયણ શુક્લને એવી તે શી જરૂર પડી?, કે જેવી તેમણે વિદ્વત્સમિતિની સંયાજના કરી અને તે સમિતિને "શાસનજયપતાકા"નું પરીક્ષણ કરવા પૂર્વક પર્વતિથિની ક્ષય-વૃદ્ધિ વિષયક જૈન શાસ્ત્રીય સિદ્ધાન્તનું નિરૂપણ કરવાનું કાર્ય સુપ્રત કરવું પડ્યું?" પરન્તુ શ્રી અર્હત્તિથિલાસ્કર ગ્રન્થમાં પં. શ્રી રાજનારાયણ શુક્લે " आद्यमावेदनम्" એ મથાળાથી પાતાનું પ્રાક્કથન રજૂ કરેલં છે અને એમના એ પ્રાક્કથનમાંથી આ પ્રશ્નના પ્રગ જ સંતાષકારક ઉત્તર મળી જાય છે.

એ " आद्यमावेदनम् "માં જણાવ્યા મુજબ, કાશીની મજકુર વિદ્વત્સમિતિના સંયોજક પં. શ્રી રાજનારાયણ શુકલને, વિ. સં. ૨૦૦૫ માં, ગુજરાતના તેમના કેટલાક જૈન મિત્રાએ "શાસનજયપતાકા" નામની પુસ્તિકા આપી, કે જે પુસ્તિકાનો ઉદ્દભવ કાશીસ્થ પં. શ્રી ચિન્નસ્વામી શાસ્ત્રીથી થવા પામ્યા હતા અને જે પુસ્તિકાનું યં. શ્રી ચિન્નસ્વામી શાસ્ત્રીના વિનયાદિને વશ ખનીને બાેલનારા ઘણા પંડિતો દ્વારા લાલન–પાલન કરાયું હતું. આ પુસ્તિકા પં. શ્રી રાજનારાયણ શુક્લને આપીને, ગુજરાતના તેમના જૈન મિત્રાએ તેમને વિનંતિ કરી કે–" આપ આ પુસ્તિકાનું સર્વાંગીણ પરીક્ષણ કરા અને તે પછી આપ આના વિષયમાં આપની સમ્મતિ આપા."

આ પ્રકારે "શાસનજયપતાકા" નામની પુસ્તિકા પોતાની પાસે રજૂ થતાં, પં. શ્રી રાજ-નારાયણ શુક્લના હૈયામાં પણ માંદું કૌતુક પેઠા થયું અને એથી પહેલાં તો તેમણે પોતે જ પવિત્ર અન્તઃકરણે મજકુર "શાસનજયપતાકા"ની પરીક્ષા કરી. પાતે કરેલી પરીક્ષાના પરિણામે, "શાસનજયપતાકા"ના વિષયે પોતાના હૈયામાં જે ભાવ ઉત્પન્ન થવા પામ્યા, તે ભાવને તેમણે, "શાસનજયપતાકા"ને પોતાના હસ્તાક્ષરાથી જે પંડિતાએ સમ્મતિ આપી હતી, તેમાંના કાશીના કેટલાક પંડિતાને જણાવ્યા. "શાસનજયપતાકા"ને પાતાના હસ્તાક્ષરાથી સમ્મતિ આપનારા એ પંડિતાએ, પં. શ્રી રાજનારાયણ શુક્લને સાચેસાચી હકીકત જણાવી દેતાં કહ્યું કે—"પં. શ્રી ચિન્નસ્વામી શાસ્ત્રી આપણા પાડાશી છે અને તેમણે આ પુસ્તિકા લખેલી છે, એમ કરીને કાંઇ પણ જેયા વિના જ અમે 'શાસનજયપતાકા'માં હસ્તાક્ષર કરીને તેને પ્રતિષ્ઠાપિત કરી હતી."

'શાસનજયપતાકા'ને સમ્મતિ આપનારા પંડિતાના મુખેશી આવા ખૂલાસા મળતાં, પં. શ્રી રાજનારાયલું શુક્લને એમ થઇ ગયું કે–'હવે તો મારે આ પુસ્તિકાના સંબંધમાં તાત્ત્વિક નિર્લ્ય કરીને જ જંપતું ' અને એથી તેમણે ઘણા પ્રખ્યાત, બહુશ્રુત, સ્વભાવથી જ નિષ્પક્ષ નિર્લ્યુ યવાળા અને અનેક શાસ્ત્રોના રહસ્યને જાલુનારા તથા કાશીના પંડિતામાં પ્રકાલ્ડ એવા વિદ્વાનાની એક સમિતિની સંયોજના કરી; અને મજકુર વિદ્વત્સમિતિને પં. શ્રી રાજનારાયણ શુક્લે મજકુર 'શાસનજયપતાકા'ની પરીક્ષાના ભાર સુપ્રત કરી.

શ્રી અર્હત્તિથિભાસ્કર ગ્રન્થના 'आद्यमावेदनम् 'માં ઉપર જણાવેલી વિગતોના ઉલ્લેખ કર્યા પછીથી, પં. શ્રી રાજનારાયણ શુક્લે, આ નીચે આપવામાં આવતી હંકીકતો જણાવેલી છે:—

"તે વિદ્વાનાની સમિતિએ એને લાગતી વળગતી એવી સામગ્રી બેગી કરી. (૧) પતાકાએ તિરશ્કારેલા પૂતાના વિદ્વાન્ શ્રી પરશુરામ વૈદ્યનો નિર્ણય પત્ર, અને (૨) એને નિંદતો પતાકાના રહસ્યમિત્ર તુલાકૃષ્ણુ ઝાનો 'આગમાનુસારી મત વ્યવસ્થાપત્ર', તથા (૩–૪) આ બધાના મૂળ આધારભૂત જૈનાચાર્ય શ્રીસાગરાન દસ્દરિ અને શ્રીરામચંદ્રસ્ટિના મતબેદનાં લખાણોને દીર્ઘકાળ સુધી સારી રીતે જોયા પછી, જૈન શાસ્ત્ર અને સામાચારીને અનુસારે પતાકા જૈન જનતાને ગ્રાહ્ય છે કે નહિ, એના નિર્ણય માટે સારી રીતે પરિશ્રમ કરીને જેતાં, વિદ્વાનોની સમિતિ એમ નિર્ણય કરે છે કે, (૧) આગળ કહેવાશે તે મુજબ શાસનજયપતાકા જૈન જનતાને બીલકુલ ગ્રહ્ય કરવા યોગ્ય નથી; અને સાથે સાથે (૨) પર્વાતિથિની ક્ષયવૃદ્ધિ અંગે શાસ્ત્રીય સિદ્ધાંત શું છે, તે અંગે પણ સમિતિ વિસ્તારથી વર્ણવે છે; તેમ જ (૩) યુક્તિ વગરના ખાટા આચારને ચલાવનારા અને જીકા શાસ્ત્રપાદથી જન્મેલા પરમતનું ખંડન કરે છે.

" કાશીના વિશિષ્ટ કાેટિના વિદ્વાન વર્ગે શ્રેષ્ઠ તરીકે માનેલા એવા વ્યાકરણ⊢સાહિત્યના, ન્યાય∽મીમાંસાદિ સમય્ર દર્શનશાસ્ત્રોના, જ્યાંતિષ, ધર્મશાસ્ત્ર, વેદશાસ્ત્ર, ષ્રેતિહાસ અને પ્રાકૃતાદિ ભાષાસમૂહના પૂર્વાત્ય તથા પાશ્ચિ-માત્ય પહિતિયી સર્વાં ગીણ પાંડિત્યને ધરાવતા કાશીના કલશભૂત એવા શ્રેષ્ઠ પાંડિતોના સભ્ય તરીકે સંગ્રહ કરતી આ સમિતિ આ પ્રમાણે માને છે કેઃ—

" જ્યારે પર્વાતિથિતી ક્ષયવૃદ્ધિને વિષે આ વિવાદ ઉત્પન્ન થયે। અને એના નિર્ણય કરવા માટે ખંને પક્ષોએ રાજનગરના મુખ્ય શ્રેષ્ઠી, ભારતના રાજ્યસંઘ અને પ્રજાએ સન્માનિત, આંતરરાષ્ટ્રિય ખ્યાતિવાળા, જૈન સંઘના અપ્રણી શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઇ લાલભાઇ તે લેખિત સોંપ્યું, તે એક મધ્યસ્થ નીમાયા, ત્યારે મધ્યસ્થે અપેલો નિર્ણય બન્ને પક્ષોએ માનવો, એ ઉચિત અને આવસ્યક હતું. કદાચ મધ્યસ્થમાં અવિધાસનું કંઈ પણ કારણ મેળવ્યું હોય, તો નિર્ણયની કરી તપાસ કરવાની ઇચ્છાથી તેણે સામા પક્ષને સાથે લઇને બીજા કાઈ પ્રતિક્રિત પંડિતની, અથવા સમિતિ રૂપે કેટલાક વિદ્વાનાના સમુદાયની નિમણું ક કરવી, એ ન્યાયયુક્ત અને ધર્મને છાજતું હતું. પરંતુ પરાજય પામેલા પક્ષે તેવી રીતે ન કરતાં, પાતાના મતના આવેશથી બીજા પક્ષને અવગણી પાતાના મતને અનુકૂલ લખાણ લખી આપવા ઉપર કહેલા ભાઇ(ચિન્તરવામી)ને નીમ્યા. એ ભાઇએ પોતાને નીમનારના મતને મળતી એવી પતાકાને સ્થી. વળી તેમાં વિનય, પરિચય—લાગવગ, પ્રાર્થના ઇત્યાદિ વાપરીને બીજા સંપ્રદાયની વાતમાં રસ નહિ ધરાવતા એવા કાશીના અને બીજા અમુક વિદ્વાનોના હસ્તાક્ષરોનો સંગ્રહ કરી પોતાના આત્માને કૃતાર્થ બનાવ્યો. એટલા માટે આ સમિતિ હારેલા પક્ષના આ કાર્યને અત્યંત નિદ્નીય જાહેર કરે છે. સાથે, એ નિશ્ચય નથી કરી શકતી કે ' બંને પક્ષે સ્થાપેલા વિદ્વાનનો નિર્ણય, એ એક પક્ષનો છે, ' એવું જાહેર કરનાર હારેલા પક્ષે, કેવળ પોતે એકલાએ પસંદ કરેલા પુરૂપના નિર્ણયને કેવી રીતે, સકલ જૈન જનતામાં વિધાસપાત્ર કરવાનું ધાર્યું ' હશે શે' એથી, આ વિદ્વત્સમિતિ નિષ્પક્ષપણે ઉભયના મતને જૈનશાસ્ત્ર સાથે તપાસી, ખૂબ સદ્ભાવથી જૈનપ્રજાને તિથિ સંબંધમાં જૈનાગમોનો સત્ય અને હિતકારી સંદેશ આપે છે. સાથે જ પ્રસ્તુત (તિથિ) વિષયમાં વિરુદ્ધ બોલનાર—માનનાર વર્ગને ફબફમાં શસ્ત્રાર્થ કરવાને ઉત્સાહપૂર્વક સમિતિ આદ્વાન કરે છે.

હું તો દઢ વિધાસ ધરાવું છું કે સમિતિએ નિર્દિષ્ટ કરેલો નિર્ણય, નિર્દોષ, સંપૂર્ણ, જૈનાગમની પ્રતિષ્ઠાનો રક્ષક અને વચલા ગાળામાં વિચ્છેદ પામેલી જૈનશાસ્ત્રને સંમત સાચી પ્રાચીન સામાચારીના સમર્થક હોવાથી વિચાર અને આચારની સંપત્તિએ નિર્મળ છે; તેથી આ નિર્ણયને સકલ શ્રી જૈનસંઘ મતલેદને તજીને આવકારશે. સંઘમાંના જે વર્ગને આ હિતવચન પહ્યુ ન સાંભળવું હોય, તે સમિતિના વાદયુદ્ધના નિમંત્રહ્યુને (ચેલેન્જને) સ્વીકારી જલદી પોતાના સુભટોને સમિતિ સન્મુખ ખડા કરશે, એવી આશા છે. "

શ્રી અર્હત્તિથિલાસ્કર નામના આ ગ્રન્થ, ઉપર જણાવેલી વિદ્વત્સમિતિના વિદ્વાન્ સલ્યામાંના એક—ન્યાયવેદાન્તશાસ્ત્રાચાર્ય, તાર્કિકશિરામાણ, પં. શ્રી અદરીનાથ શુકલે, જેઓ તે વખતે કાશી વિશ્વવિદ્યાલયના અધ્યાપક હતા તથા કાશીની રાષ્ટ્રીય સંસ્કૃત પરિષદ્ના પ્રધાન મંત્રી હતા અને હાલમાં જેઓ અનારસની ગવર્નમેન્ટ સંસ્કૃત કૉલેજના વાઈસ પ્રિન્સીપાલ છે તથા M. A. થયેલા છે, તેઓએ લખ્યા હતા. તે પછી કાશીની ઉપર જણાવેલી વિદ્વત્સમિતિએ આ શ્રી અર્હત્તિથિ- ભાસ્કર ગ્રન્થનું સમ્પાદન કર્યું હતું.

આ સંગ્રહ-વિભાગમાં, "શાસનજયપતાકા" પુસ્તિકાને પણ પ્રગટ કરવા પૂર્વક જ, આ શ્રી અર્હિત્તિશિભાસ્કર ગ્રન્થને પ્રગટ કરવાની ઈચ્છા હતી અને એથી "શાસનજયપતાકા" પુસ્તિકાના એ ક્રમાઓનું કામ્પોઝ પણ કરાવાયું હતું; પરન્તુ "શાસનજયપતાકા" પુસ્તિકામાં તેના પ્રકાશકે "સર્વ હક્ક સ્વાધીન" રાખ્યા હોવાનું છાપેલું હોઈ, એ વિષે ઉડા વિચાર કરીને, આ સંગ્રહમાં 'શાસનજયપતાકા' પુસ્તિકાના ઉતારો આપવાની અમારી જે ઈચ્છા હતી, તેને અમે જલાં-જલિ દઇ દીધી.

હવે, કાશીની વિદ્વત્સમિતિએ સમ્પાદિત કરેલા શ્રી અર્હત્તિથિભારકર ગ્રન્થ અને તેમાં જ અપાએલ તેના 'राष्ट्रभाषा हिन्दी में अर्थप्रकाश ' કમશ: આપવામાં આવે છે.

—સં. જૈન **દૃષ્ટિએ તિથિદિન અને .પર્વારાધન**ો

सत्यं जयित नानृतम्

# काशी के सुप्रतिष्ठित विद्वानों की समिति द्वारा सम्पादित तथा— काशी एवं अन्यान्य नगरों के सैकड़ों महान् विद्वानों द्वारा समर्थित

# अर्हतिथिभास्कर

" शासने वर्धमानस्य चित्रस्वामि पताकया । ततन्तमो निराकर्तुमुदगादेष भास्करः'॥"

इस पुस्तक में म० म० प० श्रीचिन्नस्वामी शास्त्री से रचित उस "शासनजयपताका" नामक व्यवस्था का खण्डन अनेक अकाट्य शास्त्रीय प्रमाणों और तकों के आधार पर बडे विस्तार और विवेचन के साथ किया गया है, जिसे शास्त्री जी ने जैनपर्वतिथियों के क्षय-चृद्धि-विपयक विवाद में पूना के प्रसिद्ध विद्वान डाक्टर पी० पठ० वैद्य महोदय-द्वारा मध्यस्थ के अधिकार से दिये गये 'निर्णय' के विरोध में छिखा था।

प॰ चिन्नस्वामी जी ने प्रस्तुत विषय की पूरी जानकारी कराये विना ही अपनी व्यवस्था पर जिन विद्वानों के हस्ताक्षर प्राप्त किये थे उनमें से जिन जिन सज्जनों के समक्ष यह पुस्तक उपस्थित की जा सकी उन सभी लोगों ने इसमें प्रतिपादित तथ्यों से प्रभावित होकर अपने पूर्वमत को बदल कर इसके पक्ष में सम्मतियाँ दी है।

राजनारायण शुक्लः

#### श्वासनजयपताका-परीक्षणपूर्वकपर्वतिथिक्षयद्वद्धिविषयकजैनशास्त्रीयसिद्धान्तनिरूपणाय संयोजितायाः विद्वत्समितेः सदस्या " अर्हतिथिभास्कर "सम्पादकाः—

- **१. श्रीराजनारायणशर्मपाण्डेयः** शास्त्राचार्यः शास्त्राचार्यः (प्रोफंसर, काशीहिन्द्विश्वविद्यालय)
- २. श्रीरामव्यासपाण्डेयः ज्यांतिषाचार्यः, ज्योतिषतीर्थः, ज्योतिषमातेण्डः (अश्यक्षः ज्योतिषविभाग, काशो-हिन्द्विस्वविद्यालय, प्रधानसम्पादक-विश्वपद्याङ्ग, सदस्य-कार्ट, कोन्सिल, सिनेट, फेकर्त्टा, वनारस-हिन्दुसूनिवसिटी, मन्त्री-अखिलभारतवर्षीयसंस्कृतसाहित्यसम्मेलन, सभापति-पञ्चाङ्गशोधनसमिति, प्रधानमन्त्री-सरयूपारीणपण्डितपरिषद्, निरीक्षक--काशीबिद्वस्यिषद्, अभ्यक्ष-चनारस-जिला-संस्कृताभ्यापकसङ्घ।)
- 3. श्रीसत्यनारायणद्यास्त्री पाण्डेयः ( प्रोफेसर, कार्शाहिन्द्विस्वविद्यालय, संरक्षक-कार्शाविद्वस्परिषद्, सदस्य-कॅार्ट, बनारसहिन्दूयूनिवर्सिटी, सभापति-सरयूपारीणपण्डितपरिषद्, उपसभापति-अखिलभारतवर्षीयसंस्कृतसाहित्यसम्मेलन।)
- **४. श्रोविश्वनाथशास्त्री** वेदधर्मशास्त्राचार्यः (प्रोफेसर-काशीहिन्द्विश्वविद्यालय, सदस्य-काँर्य, फेकल्टी, बनारस-हिन्दुयूनिवर्सिटी, मन्त्री- ~अखिलभारतवर्षीयसनातनधर्ममहासभा–विद्वत्परिषद् ।)
  - ५. श्रीवसिष्ठदत्त्विश्रः धर्मशास्त्राचार्यः ( श्रोफेसर-बनारसहिन्दूयूनिवर्सिटी )
- ६. श्रीरामाञ्चापाण्डेयः व्याकरणाचार्यः विहारप्रान्तीयशिक्षाविभागात् प्राप्तावकाशः (R. P. E. S.) (अध्यक्ष--रिसर्चविभाग, गवर्नमेण्ट संस्कृत कालेज, बनारस ।)
- ७. श्रीप**ाप्रसाद्भट्टराईः** न्यायशास्त्राचार्यः ( न्यायशास्त्रप्रधानाध्यापकः, गोयनका-संस्कृतमहाविद्यालय, काशी. सदस्य-संयुक्तप्रान्तीय इण्टरमीडिएट बोर्ड । )
  - ८. सुगृहीतनामधेयविद्वद्वरश्रीहृषीक्षेशोपाध्यायात्मजः

श्रीनागेश उपाध्यायः एम्॰ ए॰ आनरेरी मजिस्ट्रेट, (सदस्य-कार्ट, बनारसहिन्द्यूनिवर्सिटी, प्रधानमन्त्री-असितमारतीयरामायणमहासम्मेळन, प्रकाशक-" संस्कृतरत्नाकर " सम्पादक-सुप्रसिद्ध " श्रीकाशीविश्वनाथपश्चाङ्ग "!)

- **९. श्रीवरुदेव उपाध्यायः** एम्० ए० साहित्याचार्यः ( प्रोफेसर-वनारसहिन्दूयूनिवर्सिटी, सुप्रतिष्ठित-मङ्गलाप्रसादपुरस्कारविजेता, "भारतीयदर्शन," "बौद्धदर्शन," "भारतीयसाहित्यशास्त्र," "शङ्कराचार्ये" आदि अनेक सुप्रसिद्ध प्रन्थों के प्रणेता।
- **१०. श्रीवीरमणिप्रसाद उपाध्यायः** एम्० ए० बी० एठ०, डी० ठिट्०, साहित्याचार्यः (प्राप्तरास-बनारसहिन्दुयुनिवर्सिटी)
  - **११. श्रीकान्तानाथशास्त्री तैलङ्गः** एम्० ए० साहित्यशास्त्री (प्रोफेसर-बनारसहिन्द्यूनिवर्सिटी)
- **१२. श्रीनिरीक्षणपतिमिश्रः** शाब्दिकशिरोमणिः साहित्यव्याकरणाचार्यः ( प्रोफेसर काशीहिन्द्विस्वविद्यालय, प्रधानमन्त्री—विहारप्रान्तीय धर्मसङ्घ ! )
  - **१३. श्रीकेशचद्विचे व**िन्यायाचार्यः (प्रोक्तसर-अवर्नमेण्टसंस्कृतकालेज, बनारस)
- **१४: श्रीवद्रीनाथशुक्लः** न्यायवेदान्तशास्त्राचार्यः तार्किकशिरोमणिः (अध्यापक—काशीहिन्दृविस्विदद्यालय, प्रधानमन्त्री-राष्ट्रियसंस्कृतपरिषद्, काशी।)
- **१५ श्रीरामानुज ओह्माः** न्यायन्याकरणाचार्यः वेदान्तसाहित्यसागरः ( अध्यापक, बिरलासंस्कृतकालेज-लालघाट, बनारसः उपाध्यक्ष-संयुक्तप्रान्तीय संस्कृताध्यापकसङ्घ । )
- **१६. श्रीरामगोविन्दशुक्तः** साहित्यव्याकरणाचार्यः, न्यायमीमांसाञ्चान्नी, साहित्यरत्नम् ( अश्यापक-श्रीसंन्यासी-संस्कृतकालेज, काशी । मन्त्री---संयुक्तप्रान्तीय संस्कृताश्यापकसङ्घ, सम्पादक-----------------------------------
- **१७. श्रीराजनारायणशुक्लः** न्यायाचार्थः व्याख्यानवाचस्रतिः अनेकशास्त्राध्यापकः ( अध्यक्ष-शास्त्रार्थमहाविद्यालय, मीरचाट, काशी. प्रधानमन्त्री—श्रीकाशीविद्वत्यरिषद्, संयोजक—श्रकृतविद्वत्समिति । )

## श्रीविश्वनाथो विजयते आद्यमावेदनम्

पञ्चोत्तरसहस्रद्वयसम्मिते वैक्रमे वर्षे प्रावृषि ऋतौ गुर्जरदेशस्य कतिपयजैनिमत्रैः काशीस्थ-पण्डितश्रीचिन्नस्वामिशास्त्रितो लब्धसम्भवां तदीयविनयादिवशंवदैर्वहुलैविद्वत्कुलैरुपलालितां "शा-सनजयपताकाम्" महां समर्प्य तदीयसर्वाङ्गपरीक्षणपुरस्तरं तद्विषये सम्मतिप्रदानाय सम्प्रार्थितो-ऽभवम्, मन्ये, तस्यां काशिककोविदवर्गस्य वास्तविक्या धारणाया वाराणसेयतया विशेषाभिङ्गं विक्षायैव ते मामेतत्कार्याय न्ययूयुजन्, मत्तः प्रमितावदाततामेव च तान्निजसमाजसमादताम-चिकीर्षिषुः।

अहमपि महता कौतुकेन प्रथमं स्वयमेव ताम् पवित्रेणान्तःकरणेन पर्येक्षिपि । परीक्षयाऽनया च तस्या विषये समुद्भूतं स्वकीयं भावं स्वात्मनः पाणिस्पर्श्यपूर्वकैराशीविदैस्तदीयसौभाग्याभिष्टु- द्विकामेभ्यः काश्याः कतिपयपण्डितेभ्यो व्यजिङ्गपम् । तेभ्यश्च सत्यवाग्भ्यः पार्श्ववासिजातेति कृत्वा किमपि न निभाल्येव तैर्द्वस्ताक्षरप्रदानेन सा प्रतिष्ठापितेति परिक्षाय तदीयतत्त्वनिर्णयेनान्त्रमनस्तितपीयषया वहुविश्वतानां बहुश्वतानां निसर्गनिष्पक्षनिश्चयानां पुरःप्रकाशयिष्यमाणसंज्ञानाः मनेकशास्त्रान्तरङ्गविक्षानां वाराणसेयविद्वत्प्रकाण्डानामेकां समिति संयोज्य तस्या ५व परीक्षणभारं समापिपम् ।

सा च समितिस्तद्नुकूलामिखलां सामग्रीं सङ्कलय्य तथा सघुणेनाक्ष्णा निराकृतं पुण्यपत्तनस्थिविद्वद्वैद्यश्रीपरशुरामशर्मसम्भवं निर्णयपत्रं तिन्निन्दकं तस्याः रहस्यमित्रं पं० श्रीतुलाकृष्णझाशर्मजातम् आगमानुसारिमतव्यवस्थापनम् एतिन्निखिलोपजीव्यं जैनाचार्ययोः श्रीलागरानन्दस्रिश्रीरामः
चन्द्रस्रिमहाशययोस्तदुभयवाक्यारूढं मतमेदश्च सुचिरं समीक्ष्य जैनागमसदाचारानुसारेण तस्याः
जैनोपग्रहणयोग्यतानिश्चये प्रचुरं परिश्रम्य च तां जैनजनग्रहणानहींमेव वक्ष्यमाणप्रकारेण निर्धारयित
निरूपयित च पर्वतिश्रीनां क्षयवृद्धिविषये शास्त्रीयं सिद्धान्तं निरस्यित च निर्युक्तिकां कदाचारप्रवर्त्तिकामसत्तन्त्रमृलिकां परकथाम्।

वाराणस्याः विशिष्टविद्वद्वर्गेण वरिष्ठतया गण्यमानान् व्याकरणस्य, साहित्यस्य, न्यायमी-मांसादिसमग्रदर्शनशास्त्रस्य, ज्यौतिषस्य, धर्मशास्त्रस्य, पूज्यतमस्य वेदराशेः, इतिहासस्य, प्राकृता-दिभाषाभाण्डारस्य च प्राच्यप्रतीच्यपद्धतिभ्यां सर्वाङ्गीणं पाण्डित्यं दधानान् काशीकलशायमानान् पण्डितप्रवरान् सदस्यतया संगृह्णन्ती समितिरियश्चैतद् विचारयति—

यदा जैनपर्वतिथीनां श्रयवृद्धिविषयके प्रकृते विवादे निर्णयार्पणाय उभयपश्चाभ्यां राजनगरस्य प्रधानतमश्चेष्ठिनो भारतस्य राज्यसंघेन जनवर्गेण च सम्मानितस्य स्वपरराष्ट्रप्रतिष्ठागरिष्ठस्य श्रावकपुर्वश्चीकस्तूरभाईछालभाईमहाशयस्य द्वारेण कश्चन मध्यस्थो निरवाचि तदा तदीयनिर्णयस्य द्वाभ्यामेव पश्चाभ्यां माननमुचितमावश्यकश्चासीत् । एरं यदि परेण पश्चण तिर्व्वाचि ऽविश्वासकारणं किञ्चिदासादि तदा पुनर्निर्णयगवेषिणा तेन पश्चान्तरसहयोगेनैव कस्यचित् प्रतिष्टिततरपण्डितान्तरस्य समित्यात्मंनः कतिपयविद्वत्समवायस्य वा निर्वाचनं न्याय्यं धर्म्यञ्चासीत् परं पराजितपञ्चण तथा नाकारि किन्तु गृहीतमताविष्टतया पश्चान्तरापेक्षामनवेक्ष्यैव स्वात्मनो मनोनीतः कथितो जनो न्ययोजि ।

स च जनो निजनियोजकाभिप्रायानुसारिणीं "शासनजयपताकाम् " विनिर्माय स्वकीयविन्यपरिचयप्रार्थनादिवलेन बहुनां सम्प्रदायान्तरोदन्तसंवेदनरसरिहतानां वाराणसेयानामन्येपाश्च विदुषां हस्ताक्षराणि संगृह्य च स्वात्मानमनृणमकार्षीत् । इत्यतः समितिरियं पराजितपक्षस्य कार्यमिदिवितान्तिविन्दनीयं घोषयित न पारयित चेदं निद्चेतुं यत् पक्षद्वयं निर्वाचितस्य विदुषो निर्णयं पक्षकपातिनं प्रथयन् पराजितः पक्षः स्वेन केवलेन वृत्तस्य पुंसो निर्णयं सकलजैनजनतायाः विश्वासभाजनं कथं कर्तुं निरचैपीत् ? अतो निजनिर्णये कृतनिर्भरा समितिः महता सौहादेन जैनजनेभ्यस्तदागमानां तथ्यं पथ्यं च सन्देशमर्पयन्ती प्रस्तुते विषयेऽन्यथावादिवर्णं प्रत्यक्षशास्त्राः र्थकथापथेऽवतरीतुं सोत्साहमाह्ययित ।

अहन्तु सुदृदं विश्वसिमि यत् समितेर्निर्देश्यमाणं निर्णयं निर्दोषतया, परिपूर्णतया, जैना-गमप्रतिष्ठापरित्राणप्रवणतया, मध्ये विच्छिन्नस्य जैनशास्त्रसम्मतप्राचीनसदाचारस्य पुनः प्रतिष्ठा-पक्तया च विचाराचारसम्पद्वदातस्सक्छश्रीजैनसङ्घो वैमत्यत्यागेन सम्भावयिष्यति, यश्च तदन्त-र्गतो वर्गो हितमपीदं न श्रोष्यति स समितेर्वादाह्मिनन्त्रणमङ्गीकुर्वन्नात्मनः प्रतिभटान्न्न्नं न चिरश्चाभिमुखोकरिष्यतीति।

शास्त्रार्थमहाविद्यालयः मीरघाट, काशी आश्विनी २००६ वै०

समितिसंयोजयितुः श्रीराजनारायणशुक्लस्य

#### श्रीः

## अर्हतिथिभास्करः

शासनजयपताकायाः द्वितीय १९८ तज्जनकेन "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या वृद्धौ कार्या तथोत्तरा" इति वचनस्य हेमाद्विद्धारेण शिवरहस्यसौरपुराणवचनत्वं वर्णयित्वा प्रथमे चरणे चानुपूर्वीमेदं वर्शयित्वा तस्य मध्यस्थकथितमाचार्योमास्वातिसंप्रथितत्वं निरस्तम् । परमेष निरासो न शोमनो न च सम्मान्यो जैनसंशस्य, तद्वचसो हेमाद्वाबुद्धृताद् वचसो विभिन्नानुपूर्वीकत्वाद् विभिन्नार्थकत्वाज् जैनजनेषु वाचकमुख्योमास्वातिसंप्रथितत्वेन प्रसिद्धत्वाच । न चानुपूर्वीमेदस्य तद्वचोविष्ठहाव्यापितया हेमाद्विनिर्दिष्टतादशवचोविभिन्नकर्तृकत्वं तस्य वचसो न सम्भवतीति वाच्यम्? अनेककर्तृकेषूपनिषद्गीतापुराणादिषु देशविशेषे भिन्नानुपूर्वीभाजां बहुळवचसामनेककर्तृकत्वस्य सर्वसम्मतत्वात् । विभिन्नार्थकत्वमपि तथोरनुपपन्नतया न शङ्कनीयम्, विवदमानाभ्यां द्वाभ्यामप्याचार्याभ्यां वर्ण्यमानस्य तद्वचनार्थविशेषस्य वैदिकसंप्रदाये तद्वचनार्थताया अनभ्युपगमात् । जैनप्रसिद्धव्यनुरोधेनापि तादशोक्तरौचित्यसम्भवेन प्रस्तुते प्रधाने विषये तत्कर्रृपरीक्षणस्यानङ्गत्वेन जैनेतरकर्तृकत्वव्यवस्थापनस्य प्रतिकृळत्वेन चाप्येष पताकाहतः प्रयासः परिहसनीय भव।

पताकायास्तृतीं पृष्ठं तित्पत्रा "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इति वचनस्य सप्तम्यादिरूपायां पूर्वितिथौ अष्टम्यादिरूपक्षीणितिथिविधायकत्वं मध्यस्थाभिष्रेतं प्रथयित्वा " न होकस्यां तिथावपरा-तिथिविधातुं शक्यते । नहोकस्मिन् धर्मिणि धर्म्यन्तरिवधानं सम्भवति । न वा सप्तमी विधिशते-नाप्यष्टमीकर्तुं शक्यते " इति वाक्येन निराचिकीर्षितम् ।

पुनस्तुरीये पृष्ठे तिथिशब्दार्थं निरूप्य विशिष्टे प्रवर्तमानस्य विधेः विशेष्यस्य प्रकारान्तरेण प्राप्तत्वे विशेषणपर्यवसायितां च प्रकाश्य प्रोक्तवचसः सप्तम्यादौ सप्तमीत्वादिनिवृत्तिपूर्वकाष्टमीत्वादिविधायकत्वस्यापि मध्यस्थाभिकाङ्क्षितस्यापाकरणं पताकायाः पत्रमे पृष्ठे " एवञ्च कलागता या सप्तमी संख्या सा सप्तमी संख्या न भवति किन्तु अष्टमी सेति विधिरववोधयतीत्य-भ्युपगन्तव्यम्, कथन्तत् सङ्गच्छताम् ? प्रत्यक्षतो ज्यौतिषशास्त्रतो वाऽवगम्यमानस्य वस्तुनः केवलं विधिना प्रलिपनुमन्यथितुं वाऽशक्यत्वात् " इति वाक्येन चिकीर्षितम्।

तत्र प्रथमे स्थले सप्तम्यादायष्टम्यादिविधानस्यादाक्यत्ववर्णनमात्रं कृतं न तु कश्चन हेतु-रुपन्यस्तः । केवलं कपोलवादनेनैवात्मनो मनोरथो विभरिषितः । अतो नात्र किश्चिद्धिकं वक्तु-मवसरः, किन्तु केवलमेतदेव निवेदयामो यन्नैष मध्यस्थस्यादायो विद्यते यद् विधिः सप्तमीमष्ट-मीकरोति तथा कर्तुं वा पुमांसमादिदाति, किन्तु प्रकारान्तरेणाप्राप्तामौद्यिकापर्वतिथीनां झीणपर्व-तिथिरूपतां स्याद्वादमार्गेण आराधनानिमित्तापेक्षया निर्वाधं सम्भाव्यमानामवबोधयति, बोधयंद्रचैवं प्रभवति पर्वतिथीनां क्षयदिनेऽपर्वतिथीनामपि पर्वतिथ्यात्मनाऽऽराधनाङ्गताव्यवस्थापन इति ।

द्वितीये स्थले च चन्द्रकलात्मिकायां तिथौ तद्गतायाः सप्तम्याः संख्याया निवृत्तेरष्टम्याः संख्यायाश्च वृत्तेवेधिकत्वं तद्वचसो न सम्भवतीत्यत्र प्रत्यक्षस्यौतिषान्यतरेण वेद्यमानस्यापलापने उन्यतासम्पादने वा विध्यसामध्यै हेतुतयोपन्यस्तम्। तत्सत्यमपि प्रकृतेऽनावसरिकम्, यतो हि न विधेः सप्तम्यास्तिथेः सर्वथैव सप्तमीत्वशून्यत्वमध्मीत्वसम्पन्नत्वश्च ब्युत्पाद्यतयाऽभिसंहितं किन्तु जैनदास्त्रीयाराधनानिमित्तापेक्षयैव, ज्यौतिषशास्त्रविरोधस्तु तदा स्याद् यदि ज्यौतिषं सप्तम्याः जैनसम्मतसापेक्षाष्टमीत्वामावमावेदयेत्, अथवा "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या" इति विधिः ज्यौतिषप्रतिपादितं सप्तमीत्वमध्मीत्वरहितत्वश्च सर्वथा प्रत्यवस्थापयेत्, परमेतस्योभयस्यैवाभावान्न प्रकृते तस्य सन्देहगन्धोऽपीति ।

किञ्च कथितो हेतुः पताकाइत्कर्तृकोपन्यासकर्मतान्त्रैवार्हति ज्यौतिषोपजीविटिप्पणप्रवेदित-स्याप्रमीक्षयदिने सप्तम्या औदियकीत्वस्याप्टम्याश्चानौदियकीत्वस्य " श्लये पूर्वा तिथिः कार्या " इति विधिवलेन पताकाया अध्यम पृष्ठे तेन स्वयमेव वैपरीत्येन वर्णयिष्यमाणत्वात् ।

पताकान्त पतितायाः '' क्षेत्रे पूर्वा तिथिः कार्यः '' इति वचनव्याख्यायाः परीक्षणम्—

पताकायाः सप्तमे पृष्टं "तथापि जैनसम्प्रदाय " इत्यारभ्य "वचनिमदं प्रवर्तते " इत्यन्तेन वाक्यजातेनोक्तवचसोऽवतारणां प्रदर्ध तदीयं व्याख्यानद्वयं पताकारुता स्वेष्टतया निर्दिष्टम् । तत्र प्रथमन्ताचदेतत्—" अत्र तिथिरित्युद्देश्यसमपंकम्, पूर्वेति पदं विधेयसमपंकम्, तिथिरिति सामान्य-श्रुतमपि तिथिपदं प्रकरणात् पर्वतिथिपरम्, तिथिसामान्यरूपायामपर्वतिथौ अवश्यकर्तव्यस्य कस्य-चिदनिरूपणात् अवश्यकर्तव्यविशिष्टा पर्वतिथिरेवात्रोदेश्यतां भजते, अतस्तस्याः क्षयासम्भवात् तत्पूर्वस्या अपर्वतिथेरेव क्षयः फलति । पर्वतिथेस्तु अनेन वचनेनौद्यिकीत्वं विधीयते । ...................अतश्चायमर्थः सिद्धो भवति, पर्वतिथेः पञ्चाङ्गे क्षये दृष्टे सित तत्पाक्तनापर्वतिथिनिष्ठ-मौद्यिकीत्वं पर्वतिथौ भावयेदिति "।

अत्र वयिमदेमाधोषयामी यत् पताकाकृता निर्दिष्टा उक्तवचसोऽवतारणा नितरामसङ्गता, यतो हि तेन पूर्वं "जैनसम्प्रदाये औद्यिकी तिथिरेव सर्वकार्योपयोगिनी " इत्युक्तम् । तेन चौद्यिकीनां पर्वतिथीनामेवाराधनायास्तदङ्गतायाः वा जैनशास्त्रादिष्टत्वं प्रतिभाति । पवश्च याः पर्वतिथयः पश्चाङ्गेनानीद्यिक्यो निर्दिश्यन्ते तासामाराधनाया अकरणेऽपि शास्त्रादेशमङ्गभयामाचात् "कथङ्कारं तत्राराधना क्रियताम् " इत्याकाङ्कायाः पताकाकृद्दर्शिताया अनुत्थानपराहतत्वेन तत्प्रशमकतया तद्वयसः प्रवक्तिरयौक्तिकी ।

अथ यदीदमुच्येत यत् समर्थनीयतया तत्स्वीकृते पक्षे पर्वतिधीनां वास्तविकस्य श्रयस्थाभा-वात् सर्वासां पर्वतिथीनामौदयिकीत्वेन तासां सर्वासामेवाराधनीयता शास्त्रतः प्राप्नोति, परं पञ्चाङ्गेन तासु कस्याश्चित् श्रयनिर्देशे तस्याः प्रकारान्तरेणौदयिकीत्वस्य श्वातुमशक्यतया " कथं तदाराधना कार्या येन शास्त्रीयः सर्वपर्वतिथ्यादेशः पाछितः स्यात् " इत्याकाङ्क्षायाः जन्म निष्यत्यूहमेवेति। तद्यसङ्गतम् ।

"श्रये पूर्वा तिथिः कार्या " इत्येतद्वचोव्यतिरिक्तस्य पर्वतिथिश्चयाऽभाववेदिनोऽभावेन तत्प्रवृत्तेः पूर्व सर्वासां पर्वतिथीनामौदियकीत्वं भवत्येवेत्यस्य श्चातुमद्यक्यतया औदियिकीनामेव तिथीनां सर्वकार्योपयोगित्वमिति जैनसिद्धान्ते जाग्रति सर्वपर्वतिथीनामाराधनादेशे शास्त्रतात्पर्य- श्चानोद्यासम्भवेन ताददया आकाङ्क्षायाः प्रादुर्भूतेः प्रजापतिसहस्रेणापि कर्तुमद्यक्यत्वात् । व्याख्यत्वविषये वैतद् व्रमः—

अत्र तिथिपदस्योद्देश्यपरत्वम् पताकाकृत ईप्सितं न युक्तम् ? "यच्छब्दयोगः प्राथम्यम् " इत्यिनयुक्तवचोऽनुसारेणोद्देश्यपरपदस्य प्राथमिकप्रयोगनियमस्य परित्याज्यताया अगर्ति विनाऽ-नौचित्यात् ।

"तिथिरिति सामान्यश्रुतमपि पदं प्रकरणात् पर्वतिथिपरम्" इतीदमपि पताकाद्यद्यनम-युक्तमेव, सामान्यवाचिनस्तिथिपदस्य पर्वतिथिमात्रे संकोचकाभावात्, विशेषतोऽनिदेशेन प्रकर-णस्य प्रकृतेऽस्तित्वशुन्यतायाः दुर्वछतायाश्चात्रे विस्तरेण वर्णयिष्यमाणत्वाच ।

यद्याश्म पृष्ठं पताकायाः "पूर्वानिष्ठं यदौद्यिकीत्वं तदेवानेन विधीयते " इति, तदत्यन्तमसत् ? पूर्वानिष्ठस्य तस्य पूर्वस्यामेव सम्भवेनान्यस्यां तद्विधानासम्भवात्। पञ्चाङ्गेन पूर्वानिष्ठतया निर्दिष्टं वस्तुतस्त् सरस्यामेव विद्यमानं यदौद्यिकीत्वं तद्विधीयत इत्यर्थकतया तस्य वाक्यस्य समर्थनमपि न शक्यसम्भवम् ? उत्तरानिष्ठस्य तत्र विधि विनापि सिद्धतया विधानानावश्यकत्वात्। न तत्

स्वरूपतो विधित्सितं किन्तु प्रत्ययतः, स च न प्रकारान्तरतः प्राप्तः, प्रत्युत पञ्चाङ्गेन प्रतिहत इति तस्यैव बिलना विधिना प्रस्तिरीप्सितेत्येतदिप तथैव, स्वसामग्रीमात्रतन्त्रस्य तस्य पुरुपप्रयन्तासाध्यत्वात्, न च नेदं वचस्तत्तदीयं ज्ञानं वा विधत्ते किन्तु तदवयोधन्तनुते नातः कथितो दोष इति वाच्यम्? तथा सित तस्य वचसोऽपूर्ववोधकशब्दव्यपदेशविषयत्वसम्भवेऽपि अपूर्वविधिशब्द्व्यपदेशपात्रताप्रतारितत्वप्रसक्तः। न चोपचारादौदयिकीत्वबोधनद्वारा क्षयदिने श्लीणतिथेराराधनाविधानपर्यवसानाद्वा तत्र तादृशो व्यपदेशस्समर्थनाई इति वाच्यम्? तथा सित मध्यस्थमत्वण्डनस्यानीचित्यापत्तः, तन्मतस्यापि " दिष्पणे प्रत्याख्यानवेलायां विनिर्दिष्टा सप्तम्यादिन् केवलं सप्तम्यादिरूपैव, अथवाऽऽराधनादिविधाविष तद्रूपैव, किन्तु आराधनावनुरोधेन श्लीणाप्टम्यादिरूपापित्येतदर्थस्य मानान्तरानिधगतस्याववोधकतया तादशबोधोपधानद्वारा श्लयदिने श्लीणतिथ्याराधनायास्साधनान्तरावसिद्धायाः प्रतिष्ठापने पर्यवसायितया वा तद्वचोऽपूर्वविधिरूपम् " इत्येवंरूपत्या वर्णनसम्भवात्।

पदार्थाशुद्धयो भाषाऽशुद्धयश्चात्र प्रसङ्गेऽनेकाः, यासु कियत्य प्यम्ः—

अष्टमे पृष्टे " तिथिसामान्यरूपायामपर्वतिथौ " अत्र पूर्वपदमव्यावर्तकं तिथिमेदभूताया अपर्व-तिथेरपर्वतिथिदाव्दादेवातिथिव्यावृत्तायाः लाभात् ।

"तिथेः क्षयो नाम नात्यन्ताभावो ध्वंसो वा, तस्यास्तिहने सत्त्वात् "इत्यप्ययुक्तम् ! तिहने तित्तिथिसत्तायास्तद्व्यन्ताभावस्य तदीयध्वंसस्य वा तिहनिष्ठताया अप्रतिकृत्वात् , तित्तिथिमत्यिपि दिने दण्डप्रहरादिकालभेदेन तयोः प्रवेशस्य निष्कण्टकत्वात् ।

"तस्याः सूर्योदयानन्तरोत्पन्नत्वेन औद्यिकीत्वाभावः" इत्यप्यशुद्धम् , औद्यिकीत्वाभावस्यो-द्यकालसम्बन्धाभावरूपस्य सूर्योद्यानन्तरोत्पन्नत्वाहेतुकत्वात् , किंहेतुकस्तदा स इति चेत् , सम्बन्धस्य सम्बन्धिद्धयाधीनतया द्वयोरेकतरस्याप्यभावे तत्सम्भवायोगेन सूर्योद्यकाले श्लीणत्वे-नाभिमतायास्तिथेरभावात्तदायत्त एव सः, तत्तिथ्यभावस्तदानीं कृतो हेतोरिति चेत् सूर्योद्यकाले तत्पूर्वकाले वा तत्तिथिप्रवेशप्रभवाभावात्।

" उद्यसम्बन्धाभावाद् यदौद्यिकीत्वं गतम् " इत्यपि सदोषम् , यतो हि औद्यिकीत्वस्य गतत्वमौद्यिकीत्वाभावरूपम् , तचोद्यसम्बन्धाभावरूपम् , प्रयोज्यप्रयोजकभावश्च भेदनियत इति । "अत्र हि न पूर्वात्वं विधेयतावच्छेद्कम् , तस्य पूर्वमेव सत्त्वात् , न वाऽष्टमीत्वम् , तस्य विधातमशक्यत्वस्य पूर्वमेव निरूपितत्वात् " ।

अनेन वाक्येन पूर्वात्वस्य विधेयतानवच्छेदकत्वे पूर्वामात्रनिष्ठत्वस्य यद्रेतुत्वमुक्तम् , तन्न सम्यक्, तस्य तदीयविधेयतावच्छेदकत्व पवानुकृछत्वात् । एवमप्रमीत्वस्य विधेयतानवच्छेदकत्वे तद्विधानाशक्यत्वनिष्ठपूर्वनिरूपितत्वस्य यद् हेतुत्वं कीर्तितं तद्दिप दुष्टम् , तादशिनरूपितत्वस्य तत्राहेतुत्वात् , पूर्वनिरूपिततद्विधानाशक्यत्वस्य हेतुतायां तात्पर्यमिति तु नोचितम् , निरूपितत्वस्य तत्राहेतुत्वात् , पूर्वनिरूपिततद्विधानाशक्यत्वस्य हेतुतायां तात्पर्यमिति तु नोचितम् , निरूपितत्वश्यक्ष्यस्यस्य तद्वाद्यस्य तद्वाद्ययत्वस्यत्वस्य तद्वाद्ययत्वस्तहाभासम्भवात् , कथिश्वदेतत्परीहारोपायविन्तनेऽपि तद्विधानाशक्यत्वस्य तद्विधेयतायामेव हेतुत्वौचित्येन तस्य विधेयतानवच्छेदकत्वेऽनिमित्तत्वात् , किश्च पूर्वापदस्य विधेयसमर्पकत्वस्वीकारे पूर्वस्यां विधेयतायाः प्राप्तत्वेन पूर्वात्वे विधेयतावच्छेदकतायाः प्रसक्तया तत्र तिश्विधसम्भवेऽपि अप्रमीत्वेऽप्रसक्तायाः स्तस्याः प्रतिषेधस्यात्यन्तमयुक्तत्वमेव । मध्यस्थोक्तिदशोपन्यासोऽसावित्यपि नाभिनन्दं प्रस्ताचान्तरत्वात् ।

"पञ्चाङ्गदृष्क्षयप्रयुक्तौद्यिकीत्वाभावात् " इति वाक्यादुक्तमौद्यिकीत्वाभावस्य क्षयप्रयुक्तत्व-मप्यसङ्गतम् , औद्यिकीत्वाभावं क्षयशब्दार्थतया निरुच्य तस्मिन्नेव तत्प्रयुक्तत्ववाचोऽनौचित्यात्। क्षयदर्शनप्रयुक्तत्वेऽपि तात्पर्यवर्णनं न युक्तम् ? विषयस्य ज्ञानप्रयुक्तत्वाभावात् , पञ्चाङ्गदृष्क्षय-प्रयुक्तराब्दस्य पञ्चाङ्गद्वारकक्षयदर्शनविदितार्थकतया न दोप इत्यप्युक्तिरयुक्ता क्षयदर्शनस्य क्षया-त्मकौदयिकीत्वाभावस्य वेदनेऽप्रयोजकत्वात् ।

किञ्च एकत्रौदयिकीत्वाभावस्य स्योदयानन्तरोत्पन्नत्वप्रयुक्तताया अन्यत्रोदयसम्बन्धाभावप्रयुक्तताया अपरत्र च पञ्चाङ्गदयस्यप्रयुक्ततायाः कथनं तत्प्रयोजकापरिङ्गानं पताकाङ्गतः प्रकाशयति।

"क्षये दृष्टे सित " इत्यस्य (उद्यसम्बन्धामावे सित ) इति विवरण दानन्तु नितरां पदार्धा-परिचयप्रत्यायकम् , योगाचारं तदनुचरितारं चापहाय केनापि ज्ञानज्ञेययोरैक्यानङ्गीकारात्। वस्तु-तस्तेनापि ज्ञानाकारेणेव क्षेयस्यान्यथाङ्कतत्वेन तयोरैक्यास्वीकारात्।

अश्मे पृष्टे औदयिकीत्वाभावस्य क्षयशब्दार्थत्वमुक्त्वा पुनर्नवमे पृष्ठे "क्षयः-व्यपदेशाभावः" इत्येवं क्षयशब्दस्य विवरणमपि पताकाकृति किमनुमापयति ? विचारणीयमेतद् वुधैः, इति दिक्।

अत्रैव पृष्टे "तिस्म्यो हि करोति योत्तमा सा प्रथमा, या प्रथमा सा मध्यमा, या मध्यमा सोत्तमा, कुलायिनी त्रिवृतो विष्टुतिः " इति स्तोत्रीयर्गातकमवैपरीत्यविधानं विष्टुतौ तद्भत् ' इति व्रन्थेन तेनोक्तम् यद् यथा स्तोत्रीयाणाम् ऋचां क्रमः "तिस्म्यो हि " इत्यादिना विष्टुतौ वैपरीत्येन विधीयते, अर्थात् उत्तमायाः प्रथमायाम् , प्रथमायाः मध्यमायाम् मध्यमायाश्च ऋचः क्रम उत्तमायाम् ऋचि विधीयते तथैवात्र "क्षये पूर्वातिथिः कार्या " इति वचनं टिप्पणानुसारेण अनौद्यिकीमप्रम्यादितिथिमौद्यिकीम् औद्यिकीश्च सप्तम्यादिमनौद्यिकीं विधक्त इति, एतद्पि प्रकृते न घटते, यतो हि" तिस्म्यो हि " इत्यादिवाक्ये वैपरीत्यं स्पप्टं निर्दिष्टम्, अत्र तु पता-काकृतो मतेन क्षीणितथौ पूर्वागतस्यौद्यिकीत्वस्योक्ताविष पूर्वतिथावनौद्यिकीत्वस्य स्पप्टमनुक्तत्वात् । उत्तरस्यास्तद्दिने औद्यिकीत्वस्योक्त्या पूर्वस्यास्तद्राहित्यं लभ्यत प्रवेति चेत् , न?-तथा सित द्यान्तवाक्येऽपि उत्तमायाः प्रथमात्वोक्त्या क्रमेणप्रथममध्यमयोर्मध्यमोत्तमात्वलाभस्य सम्भवेन शब्दतस्तदुक्तेवैयथ्यपितेः । द्यान्तवैपम्यमप्यत्र दुर्वारम्, यतो हि द्यान्तवाक्यम् क्रचां पौर्वापर्यं परावर्तयित प्रकृतव्यक्तु पताकाकृत्मतेऽपि पूर्वात्तरतिथ्योः पौर्वापर्यं नान्यथ्यति ।

तदीयं तद्भचसो द्वितीयं व्याख्यानश्चाष्टमे पृष्ट इतथमङ्कितम्-

" अथवा पूर्वा इत्येतदेवोहेश्यवाचकं पदम्, प्रकरणाद् योग्यतावलाद् वा तिथिरिति लभ्यते, टिप्पणे पर्वतिथीनां क्षये दृष्टे सति पूर्वा तिथिः, तिथिः-पर्वतिथिः कार्या इत्यर्थः।

क्षीणत्वेन दृष्टाया अष्टम्यादिपर्वतिथेः पूर्वस्यां सप्तम्यादौ कियन्तोंऽशा घर्तन्त इति न ते विधातव्याः "अप्राप्ते शास्त्रमर्थवत् " इति न्यायात् , किन्तु अप्राप्तसूर्योद्याद्यधिकांशानामेव विधानेन अष्टम्यादिपर्वतिथिरेव पूर्वस्याः टिप्पणे औद्यिकीत्वेन दृष्टायास्सप्तम्यादितिथेः स्थाने औद्यिकी विधेयेति फलति " इति ।

अत्र "प्रकरणाद् योग्यताबलाद्वा " इत्युक्त्या प्रकरणस्यासत्त्वं योग्यताऽपेक्षया दुर्बलत्वं वाऽभिन्नेतं प्रतिभाति, तयोः कतरत्सम्मतमिति पताकाकारः प्रष्टच्यो भवति, आद्यस्य सम्मतत्वोक्तौ पूर्वच्याख्यानोक्तिदेशा तिथिपदस्य प्रकरणात्पर्वतिथिपरत्वं मन्यमानस्य तिथिप्रकरणाभावस्त्वनं न संगठ्छते, द्वितीयस्य सम्मतत्वोक्तौ पश्चिवंशे पृष्ठे तस्य दौर्वस्यिनरासो न शोभते ।

ष्वम् " श्लीणत्वेन दृष्टाया अष्टम्यादिपर्वतिथेः पूर्वस्यां सन्तम्यादौ कियन्तौऽशा वर्तन्त इति न ते विधातव्याः " इति वाक्याभिन्नेतमपि पृच्छत्वते पताकाकारः ।

श्चयदिने सूर्योदयात् कियत्कालानन्तरमण्टम्यादिप्रवृत्तिस्थले पूर्वस्यां सप्तम्यादौ कियन्तोंऽद्याः वर्तन्ते " इत्युक्तेः क आद्ययः स्यात् ? यथाश्रुतदाब्दगम्यस्तु अयुक्त एव, सप्तम्यनन्तरप्रवृत्तिथे-रंशानां सप्तम्यां वर्तनासम्भवात् , "यदि पूर्वस्याम् सप्तम्यादौ " इत्यनेन सूर्योदयकाले सप्तम्यादि-

नोपलक्षिते दिने इत्यथोंऽभिप्रेततया वर्ण्यते, तदा तु तत्र श्लीणाण्डम्यादेः कारस्त्येंनैय वर्तमानतया "कियन्तोंऽशा वर्तन्ते " इत्युक्तिरयुक्ता स्यात् । न च पताकाकृत्परिपोषणीये पश्ले परमार्थतः पर्वति-धीनां श्लयामावेन श्लीणतया निर्दिष्टानामष्टम्यादीनां स्योंद्यावधिकानामण्यंशानाम् सत्तया तेषां च टिण्णप्रवेदितादण्डम्यादिप्रवृत्तिकालादुत्तरमसत्तया "कियन्तोंऽशाः वर्तन्ते " इत्युक्तिर्युक्तैवेति वाच्यम् , तत्पश्ले तादशांशानां तदिने विधि विनापि सत्त्वेन विधेयत्वानुपपत्या तद्वचस्तद्विधान-मुखेनाण्डम्यादिविधायकतावर्णनस्यासङ्गत्यापत्तेः । तद्वाक्येतरेणावेदितत्याऽपूर्वताऽऽस्पदानां तेषां बोधकतया तद्विधायकताव्यपदेशस्तत्रेति नानवद्या वाद्, तथा सति "अपूर्वविधिविधायकेन " इति शब्दस्यापि "विधीयते वोध्यत इति विधिः, अपूर्वद्वासौ विधिरित्यपूर्वविधिः—अपूर्वो बोध्यः, तस्य विधायकेन वोधकेन इत्यर्थाभिप्रायेण तद्वचिस सम्भवत्प्रयोगतया तच्छव्दमादाय, पताकायाः पण्डे पृष्ठे मध्यस्थावमाननामन्दमनोरथस्य मृतिगर्ते निपातापत्तेः ।

ष्वं चैतदालोचनाया अयं निष्कषों असे यत् "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इति वचनं क्षीणपर्वतिथावोदियिकीत्वस्य क्षीणितिथिपूर्वतिथिविद्दिष्टे क्षयदिवसोद्दविति काले क्षीणितथेः सूर्योद्द्याविधकतदंशानां वा विधायकं बोधकम् वा न सम्भवति, टिप्पणदप्टचा अशक्यत्वाद् बाध्यत्वाच, पताकाकृतस्तदादेशकृतश्च दृष्ट्या विधिनिरपेक्षसिद्धिकत्वात् टिप्पणप्रतिवद्धवोधकत्वाच । टिप्पणं दुर्वलम् "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इति शास्त्रं च ततः प्रवलमिति न ततस्त त्साध्यबोधप्रतिरोध इति न शङ्कनीयम् , स्वविषये शास्त्रस्य प्रावल्येऽपि टिप्पणस्य तदुपजीव्यज्योतिषशास्त्रस्य च विषये तिथिप्रवेशादिक्षपे तच्छास्त्रस्य प्रावल्येऽपि टिप्पणस्य तदुपजीव्यज्योतिषशास्त्रस्य च विषये तिथिप्रवेशादिक्षपे तच्छास्त्रस्य दौर्वल्यात् । जैनागमविसंवादितया टिप्पणं- हीनवलम्, तच्छास्त्रं च जैनागमसंवादितया वल्यत्तरमित्यपि वचो न वाच्यम् , पताकाकृत्परिगृहीतपक्षोपक्षेन तच्छास्त्रप्रतिपाद्यतयाऽभिप्रेतस्यार्थस्य प्रत्यायितुरेकस्याप्यागमवचसोऽधुनाविध धीपद्यतावनवतारात् ।

किश्च पताकाकृत्मते "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इति वचनं नाचार्योमास्वातिभी रचितं न वा जैनागमसागरादुन्नीतं किन्तु वैदिकसम्प्रदायप्रन्थाद् गृहीत्वोद्घोषितम्, तथा च टिप्पणतद्भच-सोक्भयोरेच परकीयत्वे तयोः पूर्वं दुर्वलमुत्तरं वलवत्तरमिति कथं शक्यते वक्तुम् ? वाचकमुख्यैः परिग्रहणादुत्तरं वलवत्तरं पूर्वञ्च तद्राहित्याद् दुर्बलमित्यपि कथा व्यथाफलैव, जैनटिप्पणस्य प्रागेच लुप्तत्या तिथ्यादिपरिचयाय सम्प्रदायान्तरटिप्पणस्य तैर्ङ्कीकारात्, अन्यथा पताकाकर्तुस्तिश्यो-क्तुश्च नये पर्वतिथीनां क्षयत्रद्धयोर्जनगमस्य तदुपजीविटिप्पणस्य चासम्मतत्वेन "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इति वचनोद्घोषस्याकर्तव्यत्वापत्तेः ।

पताकायाः नवने पृष्ठे " पूर्वमाचार्य-श्रीसागरानन्दसूरिमतं महताऽऽडम्बरेण खण्डयन् अन्तत-स्तदेव प्रकारान्तरेण साध्यम् मध्यस्थः" इति पताकाकृद्धचनं तमस्तेजसोरिव विभिन्नयोस्सूरिमध्य-स्थमतयोरमेद्वेद्यितुस्तस्य तदुभयोरेव मतापरिचयमवद्योतयित, तथाहि श्रीस्रीणां मते तद्धचः पर्वतिथीनामौद्दयिकीत्वं विद्धचत्तासां श्रयाभावे तत्पूर्ववितिनानामपर्वतिथीनाञ्च क्षये पर्यवस्यति, मध्यस्थमते च श्रीणा पर्वतिथिरश्रीणपूर्वतिथिरूपतां वहन्ती तदौद्यिकीत्वं लभते तद्धचसो बलेन, एवञ्च श्रीस्र्रिमते टिप्पणे औद्यिकीत्वेन निर्दिष्टाऽप्यपर्वतिथिरनौद्यकीश्रीणत्वेन निर्दिष्टा च पर्वतिथिरौद्यिकी, मध्यस्थमते च टिप्पणानुसारेणापर्वतिथिरप्यौद्यिकी, पर्वतिथिश्च श्रीणा सत्यि " श्रये पूर्वा तिथिः कार्या" इति वचनानुसारेण औद्यिकापर्वतिथ्यात्मभावेनौद्यिकी । पवमत्य-स्पविदामिप स्पष्टवेद्यं तयोर्मतभेदं निर्मेदं बुवाणः पताकाकारः कस्यां कोटौ निवेशमर्दतीति तेनैव निश्चेयम् । '' वृद्धिः कार्या तथात्तरा '' इत्युत्तराधस्य पताकाकृत्कतेकव्याख्यायाः परीक्षणम्ः—

पताकायाः नवन पृष्ठे " वृद्धौ कार्या तथोत्तरा " इत्यस्यांशस्य तथैव व्याख्यां प्रदर्शयिष्यामः — इत्येवं प्रतिज्ञायोक्तम् "कस्याश्चित् पर्वतिथेदिंनद्वयोदयव्यापित्वक्षपवृद्धौ टिप्पणे दष्टायां उत्तरा द्वितीयदिनोदयस्पश्चित्येवौदयिकी कार्या, न पूर्वेति, अनेन वचनेन पूर्वस्या औदयिकीत्वं परिसंख्यायते, सर्वत्र द्यौदयिक्या पवाराधनाङ्गत्वं विद्वितम् , प्रकृते दिनद्वयेऽपि पर्वतिथिरौदयिकी भवति । दिनद्वये त्वाराधनं न भवितुमर्हति, आराधनाङ्गत्वेन तिथेविधानात्— आराधनस्य प्रधानत्वात्तिथेश्च गुणभूतत्वात् गुणभूततिथ्यनुरोधेनाराधनस्य प्रधानभृतस्य द्विःकरणयोगात् गुणानुरोधेन-प्रधानवृत्तेरन्याय्यत्वात् । अत पकस्मिन्नेव दिन आराधनार्थमौद्यिकीत्वमपेश्चितम् , तत्राविशेषादुभयोरपि पाश्चिकतया प्राप्तो सत्त्यामनेन वचनेन पूर्वस्यामौद्यिकीत्वम् परिसंख्यायते— "पूर्वा नौद्यिकी भवितुमर्हति किन्तूत्तरैवेति " ।

अत्रेदं विनिवेदयामः--

" वृद्धी कार्या तथोत्तरा" इति वचसः परिसंख्याविधिभावेन स्योद्यद्वयसहचर्यास्तिथेरीदयिकीत्वप्रतिषेधकत्वं पूर्वदिने, इति यत् पताकाद्यता कथितम्, तन्न सङ्गतम्, पूर्वदिनेऽपि गणितन्त्योतिपानुसारेण परमार्थत औद्यिक्यास्तिथेस्तिहिनेऽनौद्यिकीत्वप्रत्यायकत्वे तद्वचसोऽप्रामाण्यापत्तः। न च जैनागमे पकस्याः पर्वतिथेदिनद्वय औद्यिकीत्वस्यासम्मतत्वया टिप्पणे दिनद्वय औद्यिकीत्वेन निर्दिष्टायाः पर्वतिथेः प्रथमदिन औद्यिकीत्विवरहवेद्यितुस्तद्वचसः प्रामाण्यमञ्जुण्णमेवेति
वाच्यम्, विकल्पासहत्वात्, तथा हि वाक्यमिदं स्वेतरेण जैनागमान्तर्गतेन वाक्येन कथितमर्थमनुवद्ति, उत स्वोद्घोषकमिहम्नैव निर्दिष्टमर्थं वोधयति? द्वितीयेऽपि स महिमा गणितवैदुष्यवैभवरूपः तपोऽतिदाययद्याविभूतपदार्थसार्थसाक्षात्करणसामर्थक्रपो वा ? नाद्यः, तादद्यस्य जैनागमवाक्यस्याप्राप्तत्वात्, न द्वितीयः स्वीयप्रथमेन, गणितस्य पर्वापर्वपार्थक्यपरित्यागेनैच प्रवृत्तिमत्तया तत्साहाय्येन "जैनागमे पर्वत्वेन सम्प्रतिपन्नास्तिथयो न क्षीयन्ते न च वर्धन्ते, किन्त्वन्या
पव" इति निर्णेतुमशक्यत्वात्।

नापि स स्विद्वितीयेन, तथा सामर्थ्यं तादशस्य पर्वितिथिप्रवृत्तिविपरीतवेदिनिष्टप्पणस्य पताकारुन्मतानुसारेण सम्प्रदायान्तरीयतद्वचसस्य परिग्रहस्यानुपपत्तः, किन्तु "किं सेव्यते सुमन्सां मनसापि गन्धः कस्तूरिकाजननशक्तिभृता मृगेण " इति पण्डितराजजगन्नाथन्यायानुसारेण पूर्नीवशुद्धतरिटिप्पणप्रवर्तनस्यैयोपपत्तः।

अन्यसर्वाहो यथार्थतया पर्वतिथिविषये तद्वचःस्च्यमानसंशोधनेन सह प्रथमप्रवृत्तलौकिक-टिष्पणस्य संग्राह्यत्वसम्भवादेव तथा न कृतमित्यादिकन्तु कल्पनामात्रत्वात् आर्हतसम्मानसमुचि-तसंरक्षणात्रवीणत्वाचानुपादेयमेव । नैतावताचार्योमास्वातीनां काचिन्न्यूनता निर्विवक्षिता किन्तु कथितार्थस्य तत्सम्मतत्वे प्रमाणक्षीणतेव ।

अतिष्टिप्पणेन प्रथमित्नेऽप्यौद्यिकीत्वेन निर्दिष्टायामण्टम्यादौ तिहनेऽनौद्यिकीत्वयोधने तस्य वचसः प्रामाण्यपरिक्षयोऽप्रतीकार्य ५वेति निर्विवादम् । सिद्धान्ते च यथा तद्वचसः प्रामा-ण्यपरिरक्षणं तथा वक्ष्यते ।

न च टिप्पणानुसारेण भवतु नाम पर्वतिथेः पूर्विदनेऽपि सूर्योद्यस्पर्शित्वलक्षणमौद्यिकीत्वं किन्तु यादशं पारिभाषिकमाराधनाग्चपयुक्तं तादशमेव तद्वचसा प्रथमिदने पर्वतिथ्यां प्रतिषिध्यते तद्य न टिप्पणस्य तद्वपजीव्यज्यौतिषस्य वा विषय इति वाच्यम् , पारिभाषिकस्य तस्य प्रदर्शनं विना तथा कथाया अनौचित्यात् , तस्य सिद्धान्तेऽपि सह्यत्वेनापूर्वत्वाभावात् , तद्प्रदर्शनस्य

पताकाकृतस्तत्प्रत्यायकत्वात्, तादशस्य च तस्यैकिदनेऽपि तिथिद्वये सम्भवेन पर्वानन्तरपर्वतिथि-क्षयस्थले दिनभेदेन तिथिद्वयाराधनन्यवस्थाया अयौक्तिकत्याच ।

अत्र प्रसङ्गे पताकाकृतोक्तम् " आराधनाङ्गत्वेन तिथेर्विधानात् आराधनस्य प्रधानत्वात्तिथेश्व गुणभूतत्वात् गुणभूततिथ्यनुरोधेनाराधनस्य प्रधानभूतस्य द्विःकरणायोगात् गुणानुरोधेन प्रधान-वृत्तेरन्याय्यत्वात् " इति वचनमप्यालोचनमर्हति, तथाह्येतेन वाक्येन 'तिध्यनुरोधेनाराधनस्य द्विःकरणस्यायुक्तत्वमुक्तम् ' तत्र च तिथेः गौणत्वमाराधनस्य च प्रधानत्वं हेतुतयोपन्यस्तम् । पर-मिद्मसङ्गतम् । यतो हि पर्वतिथिमत्सु दिनेषु या पर्वतिथ्याराधनाः विहितास्ताः पर्वतिथिनिमित्तिका इति तासां पर्वतिथ्यनुविधानं न्याय्यमेव नैमित्तिकस्य निमित्तानुसारितायाः सर्वसम्प्रतिपन्नत्वात् । पवञ्च यथा निमित्तभूतायाः पर्वतिथेरेकदिने औद्यिकीत्वे एकदिने तदाराधना क्रियते तथा तस्या दिनद्वय औद्यिकीत्वे दिनद्वये तदाराधनायाः कर्तव्यता न्यायौचित्यप्राप्ता। अत एव च तादशतिथेः पूर्वदिने आराधनायाः निरोधाय तस्मिन् दिने तस्या औदयिकीत्वस्य प्रतिषेधं कृत्वा द्वितीयस्मिन्नेव दिने तद्व्यवस्थापनं संगच्छते, अन्यथाऽऽराधनायास्तिधेरनतुचरीत्वे वृद्धायास्तिधेः पूर्वदिनेऽप्यौद-यिकीत्वेऽपि तद्दिने तस्या अप्राप्त्या तत्प्रयासस्य वैयर्ध्यापत्तेः । नचाराधनायास्तिथ्यनुरोधेन प्रवृ-त्त्यभ्युपगमे पूर्वतिर्थिर्दिनद्वय औदयिकीत्वे दिनद्वये एव तस्या आराधनमपरिहार्यमिति वार्च्य " बृद्धी कार्या " इति वचसा पूर्वदिने परिसंख्याय द्वितीय दिन पव तस्या व्यवस्थापनात् । न च पाक्षिकप्रवृत्त्यभावेन तस्याः परिसङ्खवानमनुचितमिति वाच्यम् " एका पर्वतिथिरेकसिन्नेव दिने औद्यिकी " इति जैनजगत्प्रसिद्ध बतुरोधेन टिप्पणेन दिनद्वये एकपर्वतिथेः निर्दिष्टस्याप्यौ-दियकीत्वस्य विनिगमनाविरहेण पूर्वोत्तरिदनयोः पाक्षिकप्राप्तेरिव "पका पर्वतिथिरेकत्रैव दिने आराध्यत्वेन सम्मता " इत्यार्हतप्रजाप्रसिद्धयनुरोधेन आराधनाया अपि पाक्षिकप्राप्तिसम्भवात्, पताकाया पकादशे पृष्ठे " उभयत्राप्यौदयिकीत्वसत्त्वाद् दिनद्वयेऽपि आराधनं पाक्षिकतया प्राप्तम् " इति वदता पताकाकृता तत्स्वीकाराच ।

वस्तुतस्तु समुचित्य प्राप्तिनियतायाः परिसंख्यायाः पाक्षिकप्राप्तिस्थले समर्थनमत्यन्तमुपहा-

सास्पदम् ।

असिन्नेव प्रकरणे एकादरे १९ठे तत्र "वृद्धौ कार्या तथोत्तरा" इत्यनेनोत्तरस्या औद्यिकीत्वबोधनपूर्वकं पूर्वस्या औद्यिकीत्वं व्यावर्त्यते । औद्यिकीत्वाभावाच सा अपर्वतिशिः सम्पद्यते ।
"तत्पूर्ववितनी सप्तम्येवौद्यिकी द्विः स्याद्यस्पर्धिनीति सेव वृद्धा" इति यत् पताकाकृतोत्तम् ,
तद्त्यन्तमसत् , उत्तरस्याः पूर्वस्याध्य तिथेरेकतया उत्तरस्या औद्यिकीत्वस्य द्वितीयस्यास्तद्राद्वित्यस्य वासम्भवात् । उत्तरिवे तित्तिथेरोद्यिकीत्वं पूर्वदिने चौद्यिकीत्विमत्यर्थे तात्पर्यमित्यपि
वचनमनुचितमेवः ज्योतिषप्रतिकृष्ठप्रतिपादने तद्वचस्तात्पर्यवर्णनायाः वर्णितरीत्या असङ्गतत्वात् ,
ज्योतिषापेक्षया धर्मशास्त्रत्वाद् वरुवत्तया तद्वचस्तद्विरुद्धाभिधाने न क्षीणशक्तिकमित्यपि कथनं
व शोभनं ज्योतिषाविरोधेनोपपत्तिसम्भवे तद्विरोधेन धर्मशास्त्रस्याप्यर्थवर्णनाया अवाञ्छनीयत्वात् ।
यथा च तद्विरोधेनापि तद्वच उपपद्यते तथा सिद्धान्तव्याख्योपन्यासे प्रदर्शयिष्यते ।

" औद्यिकीत्वामावाच सा अपर्वतिथिः सम्पद्यते " इत्यपि मितः पताकाकारस्य दुर्मितिरेव, पूर्वोत्तरिद्वसीयायास्तस्या अभिन्नतया उत्तरिदिनेऽपि तस्या अपर्वतिथित्वापत्तेः, पूर्वदिनेऽनौदियि-कीत्वेन तिहिने साऽपर्वतिथिः सम्पद्यत इत्यथीं विवक्षित इत्यपि वन्नो न चारः, उक्तप्रकारेण पूर्वदिनेऽपि तस्या औद्यिकीत्वाभाववोधने तद्वचसोऽसामर्थ्येन गणितेन वोधितस्य तस्यास्तिहिने औद्यिकीत्वस्याञ्चण्णत्वात्, पर्वतिथित्वेऽष्टमीत्वाद्यन्यतमवत्ताया पव तन्त्रतया औद्यिकीत्वाभाव-प्रयोज्याभावप्रतियोगित्वायोगाच, अन्यथा-क्षीणाष्टम्यादौ तद्मावात् पर्वतिथित्वाभावस्य सम्पन्नतया

तस्याः पर्वतिथ्याराधनानङ्गत्वलामेन तदाराधनोषपादनाय "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इति पूर्वा-र्धस्यानुत्थानापत्तेः । न च बृद्धायास्तिथेः पूर्वदिनेऽपि पर्वतिथित्यस्यीकारे तिहनेऽपि तदाराध-नाऽऽपित्तिरिति वाच्यम् , अत ५व "बृद्धो कार्या तथोत्तरा" इति वचनेन वाचकमुख्येनोत्तरस्या-मेव तत्करणीयताया व्यवस्थापनात् , तथा च तस्याः प्रथमदिने पर्वतिथित्वेऽपि उक्तवाचकमुख्य-वचनानुरोधादेव तिहने न तदाराधनेति भावः ।

इदश्च सेनप्रश्नस्य तृतीयोह्नासे पण्डितपद्मानन्दगणिप्रश्नोत्तरप्रसङ्गे स्पष्टमेयोक्तमस्ति, तद्यथा-अथ यदि प्रत्याख्यानवेलायां विलोक्यते, तदा तु पूर्वदिने द्वितयमप्यस्ति, प्रत्याख्यान-वेलायां समग्रदिनेऽपि, इति सुष्ठ आराधनं भवतीति प्रश्नः।

अत्रांतरम्—क्षये पूर्वा तिथिः कार्या, बृद्धौ कार्या तथोत्तरा 'इति उमास्वातिवाचकवचनप्रा-माण्याद् बृद्धौ सत्यां स्वस्पाऽण्यग्रेतना तिथिः प्रमाणिमिति "। यदि पुनः पूर्वदिनेऽपर्वतिथित्वम-ण्टम्यादेरिभिग्नेतं स्यात् कथन्तिर्हि तत्प्रक्ष्तोत्तरतया स्पण्टमेव तन्नोक्तं स्यात्, किन्तु बृद्धिस्वीकृति-पूर्वकं तद्वचनवलात्तस्या आराधने प्रामाण्यं द्वितीयदिन प्रवोच्येत, अतः स्पण्टमस्ति यत् पताका-कारं तदादेण्टारं च विहाय न कश्चित् तद्वचसो बृद्धायास्तिथेः पूर्वदिनेऽपर्वतिथिव्यवस्थितिफल-कत्वं मन्यते।

"तत्पूर्ववर्तिनी सप्तम्यैवौद्यिकी द्विः स्योद्यस्पर्शिनी" इतिवचनमपि तस्य युक्तिहीनम् , वृद्धायास्तिथेः पूर्वदिने आराधनाप्रसङ्गभङ्गाय तस्यास्तिहिनेऽनौद्यिकीकरणस्य पताकाकुनमते आव-इयकत्वेऽपि सप्तम्यास्तिहिने औद्यिकीत्वकल्पनाया अनावश्यकत्वात् । "तिथिरहितः स्ष्टिकालो न भवति" इति नियमानुरोधेन पूर्वदिवसीयस्याद्याद्यकालस्य तिथिमत्तोपपादनाय सप्तमीकल्पन-मावश्यकमिति तु न सत् , ज्यौतिषोक्तस्य तिइनेऽष्टम्या औद्यिकीत्वस्यास्वीकृतेरिव तिन्नयमस्या-स्वीकृतेः सम्भवात् ।

पकत्र मर्यादामुन्मृद्य व्यवहर्तुरितरत्रापि मर्यादामर्दने त्रपाभावात्।

अत्र प्रकरणे "वृद्धी कार्या तथोत्तरा" इति वचसः फलतः परिसंख्याविधित्वसुपपादयता परिसंख्यायां सम्भवतक्षेत्रोण्यस्य निराससूचनायेकादशे १९७ पताकाकृता यदुक्तम् "लोकतः पूर्वं शास्त्रस्य सामान्यशास्त्रतः पूर्वं वा विशेषशास्त्रस्य शास्त्रसिद्धतयाटिण्णण प्रवृत्तेः पूर्वमेव 'वृद्धौ कार्या तथोत्तरा ' इत्यस्य प्रवृत्तत्वात् एतच्छास्त्रप्रवृत्तिदशायां टिप्पण्या अप्रवृत्तत्वात् " इत्यादि, तद्यन्तमस्त्रतम्, टिप्पणस्य प्राक् प्रवृत्तत्वामावे "वृद्धौ कार्या " इत्यादिवचस उत्थानस्ययासम्भवात्, अयम्भावः-टिप्पणेऽष्टम्यादिपर्वतिथेः सूर्योद्त्यद्वयस्पर्शित्वलक्षणायां वृद्धौ दृष्ट्यायां द्वितीयदिन प्रव तस्या आराधनौचित्यस्य व्यवस्थापनाय "वृद्धौ कार्या " इतिवचनं प्रवर्तते । यदि पुनष्टिप्पणेन वृद्धिविद्दिता न स्यात् कृतस्तदा वचनमेतद्वसरं लभेत । अत एव मन्ये, पताकाकृताऽपि नवमे एष्ठं "कस्याश्चिद्पर्वतिथिदिनद्वयोद्यव्यापित्वरूपवृद्धौ टिप्पणे दृष्टायाम् उत्तरा द्वितीयदिनीयोदयस्पर्शिन्यवेदियकी कार्या, न पूर्वति " इत्येव "वृद्धौ कार्या तथोत्तरा " इत्युत्तरार्धं विवृण्वता स्वीकृतः मेतत् । एवंच पूर्वं नवमे पृष्ठे तद्वचसः टिप्पणप्रवृत्तिपूर्वकत्वमुक्त्वा पश्चादेकादशे पृष्ठे तत्रव प्रकरणे तस्यास्तदपूर्वकत्वकथनं लेखितुरत्यन्तमनवधानं ध्वनयति ।

उत्तराईस्य द्वितीयव्याख्यायाः विमर्दनम्-

पताकाया एकादरो पृष्ठे "लौकिकटिप्पणे कस्याश्चित्तिथेर्वृद्धौ दष्टायाम् उत्तरा द्वितीयैव तिथिः तथा पर्वतिथिः कार्या इति, अर्थात् टिप्पणे पर्वतिथेर्वृद्धौ सत्यामुभयत्रापि पाक्षिकतया पर्वतिथि-त्वप्राप्तौ पतच्छास्त्रस्य नियामकत्वे सिद्धेऽपि नियमशास्त्रस्य विधिमुखेन प्रवृत्तेरेव शास्त्रसम्मतत्वात् तादशोऽर्थः सुसम्पाद्यः। पवञ्च द्वितीयस्यां पर्वतिथावष्टम्यादावौदयिकीत्वं नियम्यते द्वितीयैव तिथिरौदियकी भवेन्न पूर्वेति, प्वञ्चानेन शास्त्रेण द्वितीयाया प्योदियकीत्ववोधनात् प्रथमायास्तर्भावात् तत्प्राक्ष्तन्यास्तप्तम्या भव वृद्धिः इति सिद्धं भवित "इति प्रन्थेन प्रताकाद्यताः "वृद्धौ कार्या तथोत्तरा "इति वचनस्य वृद्धायास्तिथेर्दिनद्वये पाक्षिकप्राप्तस्य पर्वतिथित्वस्य पूर्वदिने प्रतिषेधाय द्वितीयदिने औद्यिकीत्वनियामकत्वम् अथवा पर्वतिथित्वस्य नियामकत्वमुक्तम्। पर्मित्रमत्यन्तमयुक्तम् वृद्धायां तिथौ पूर्वोत्तरदिनयोः पर्वतिथित्वस्य पाक्षिकप्राप्तः प्रथमित्ने ततो निवृत्तेश्वासम्भवात्, कृत इति चेत् श्रूयताम्। पर्वतिथित्वं नाम आगमेनावश्याराध्यत्वेन निर्दिष्टितिथित्वम्, प्रामाणिकैः शास्त्रकारैः पर्वतिथिशव्देन व्यवहृतत्वम्, अष्टमीत्वाद्यन्यतमवन्त्वम्, औद्वित्वविश्चार्यतमवन्त्वं वा ? तत्र न प्रथमं पाक्षिकप्राप्तम् वृद्धतिथौ प्रथमेऽहिन प्रतिषेधं वा भवितुमहिति, अवश्याराध्यत्वेनागमिनिर्देश्यतावच्छेदकस्याष्टमीत्वाद्यन्यतमधर्मस्य वृद्धायां तिथौ दिनद्वय पव नियतानिवार्यसत्त्वेन आगमेनावश्याराध्यत्वेन निर्दिष्टितिथित्वस्यापि तथैव सत्त्वात्, अत पव द्वितीयमपि तथा भवितुं न युज्यते, शास्त्रकारीयपर्वतिथिव्यवहारविषयतावच्छेदकस्याष्टमीत्वाद्यन्यतमधर्मस्येव तित्रयत्वस्य तस्यापि दिनद्वये तादशतिथौ निष्कमपित्रवासात्, रत्तीयं तुरीयं वाऽप्यत एव पाक्षिकप्राप्तं पूर्वदिने वृद्धतिथितो व्यपनीतं वा नार्वति भवितुम्, केवलाया औदियकीत्वसहितायाः वाऽष्टमीत्वाद्यन्यतमवत्तायाः द्वयोरेव दिनयोस्तादशतिथौ निर्विष्तं विद्यमानत्वातः ।

नन्वेयम् "पका तिथिरेकस्मिन्नेव दिने पर्वतिथिर्भवति " इतिसिद्धान्तप्रवादो व्याहन्येतेति-चैन्न, तादशप्रवादस्यास्वीकृतितिरस्कृतत्वात् किन्तु "पका तिथिः दिनद्वये पर्वतिथिर्भवन्ती अपि पक्त्रैव दिने आराध्या भवति " इतिसिद्धान्तप्रवादस्यैव वास्तविकत्वात् । सिद्धान्ते च यथा न दोषस्तथा " वृद्धौ कार्या तथोत्तरा " इत्यंशस्य व्याख्याकरणकाले वक्ष्यते ।

अतुपदमुद्धृत पव त्रन्थे पूर्वं "पाक्षिकतया पर्वतिथित्वप्राप्तो " इत्युक्त्वा पश्चादुत्तरिस्न-न्नेव वाक्ये पवञ्च द्वितीयस्यां पर्वतिथावष्टम्यादावौदयिकीत्वं नियम्यते " इति कथनं पताकाकृतो महन्मीमांसामांसलमितत्वमयद्योतयित प्रत्याययित चैतद् यत् "पाक्षिकी प्राप्तिरेकस्य नियमनञ्चा-न्यस्य " इति गुद्धातरं क्षानं निजगुरुचरणसरोजसेवावशात्तेनैवैकेन समासादितम्। औदयिकीत्व-नियमनं पर्वतिथित्वनियमनपर्यवसायितया न निन्द्यतामर्हतीत्यिप नोचितं वचनम् पाक्षिकतया प्राप्तस्य साक्षात्रियामकतात्यागस्य निर्वीजत्वात्।

किञ्च "पवञ्चानेन शास्त्रेण द्वितीयाया पर्वोदयिकीत्वबोधनात् प्रथमायास्तदभावात् " इति प्रन्थस्तं प्रश्नं पुनः पुरो नयति यत् प्रथमे दिनेऽपि पञ्चाङ्गानुसारेणौदयिक्यामण्टम्यादौ तिहनेऽ-नौदयिकीत्वबोधने वचनस्यास्य प्रामाण्यं परित्राणाईं कुतः स्यात् १ श्रमेशास्त्रस्याप्येतस्य तिथि-प्रवृत्त्यादिरूपे गणितज्यौतिषस्य विषये वैपरीत्यबोधनेऽक्षमत्वात्।

"तत्पूर्वतन्याः सप्तम्या एव वृद्धिः " इति तदीयवाक्यमागोऽिप प्राच्यं प्रश्निममं पुनः प्रोत्था-पयित यद् वृद्धाया अण्डम्यादेः पूर्विदिने आराधनाप्रसिक्तिनिराकृतिलामाय तिहिने तस्या अनौदियि-कीत्वकल्पनायाः कथिश्चदौचित्यसम्भवेऽिप पूर्वस्या अपर्वतिथेरौदयिकीत्वकल्पना तिहिने किम्प्रयो-जना ? सर्वस्य जन्यसदायतनस्य समयस्य तिथिमत्तानियमनिर्वाहाय सा कल्पनाऽिप सप्रयोजना, नातो निर्दिण्डं नोद्यमवतरित, इत्यपि कथनं न शोभनं, निर्मर्यादकल्पनाविपिने विहरतः पताका-कृतस्तमुद्योजयतो वा तिश्चयमनिकारेऽिप प्रतिकृलवैकल्येन कथितकल्पनाया व्यर्थक्लेशवहन-स्यानुचितत्वात् ।

पताकायाः द्वादशे पृष्ठं " ५वं सति यन्मध्यस्थेनैतच्छ्छोकपाद्व्यारव्यानावसरे " द्वेन नियम-विधिविधायकेन शास्त्रेण तिथिवृद्धौ उत्तरस्यामेवौद्यिकीत्वं नियम्यत इति क्वचित् टिप्पणे तिथीनां वृद्धौ दण्टायाम् आराधनार्थमुत्तराद्वितीयातिथिः स्वीकर्तव्या " इति च परस्परविरुद्धं वचनं मध्यस्थस्य कथमुपादेयकोटिमारोहेत् " इति पताकाकृतो वाक्यमुपलभ्यते । अत्र स वाक्यरचनाप्रवीणः प्रण्टव्यो जायते यत् "यन्मध्यस्थेन " इत्यस्य " मध्यस्थस्य " इत्यस्य च कान्वयः को वा समन्वयः का वा चारुता ? इति ।

अत्रैव पृष्ठे पूर्वोक्तग्रन्थोत्तरमेव "समानरूपतया श्रुते वाक्यद्वये "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इत्यत्र सप्तम्यां पूर्वस्थाष्टमीविधानम् , अष्टमीत्वविधानं वा " बुद्धौ कार्या तथोत्तरा " इत्यत्र औदियिकीत्विनयमनम् इति वैरूप्याङ्गीकरणे कि प्रमाणम् ? कि वा फलम् ? " इति ग्रन्थः पता-कार्कर्तुर्देष्टिमार्गमुपारोहति ।

अत्रापि स महाशयः प्रश्नाहों यत्तेन स्वयमिष "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इत्यत्र श्लीणा-ण्टम्यादावीद्यिकीत्वे सप्तम्यादिपूर्वतिथिस्थाने श्लीणाण्टम्यादेः सूर्योदयावधिकांशेषु वाऽपूर्वविधि-त्वम् , "वृद्धौ कार्या तथोत्तरा " इत्यत्र च पताकीयत्रयोदशपृष्ठैकादशपङ्किगतस्य "नास्माक्षं पक्षेऽयं वाक्यार्थो यो मध्यस्थेनोल्लिखितः, किन्तु पर्वतिथित्वनियमनरूषः " इति तद्धचनस्यानुसारेण पर्वतिथित्वे नियामकत्वश्च स्वीकुर्वता यद् वैरूप्यमङ्गीकृतम् , तत्र कीदशं सारूप्यम् ? यद्गर्वस्विन्तिविकत्या तेन वस्तुतो निजोचितं "मुखमस्तीतियक्तव्यं दशहस्ता हरीतकी " इति न्यायं मध्यस्थस्पर्शिनं वदताऽवदातोऽपि मध्यस्थो मुधैय मालिन्यं निनीपितः ।

इत्रे पृष्ठे " बृद्धा तिथिः द्विरुद्धं स्पृश्यतीति कतरा तिथिरौद्यिकीति सन्देहे " बृद्धौ कार्या तथोत्तरा " इति नियम्यते इति नियमविधिविधायकेन शास्त्रेणोत्तरस्यामेबौद्यिकीत्वं मध्यस्थस्यो-किन्तिरस्कर्तुम् " बृद्धायास्तिथेः इयुद्यस्पर्शित्वे दिनद्वथेऽण्यौद्यिकीत्वं स्वत एव सिध्यतीति कतरा तिथिरौद्यिकीति सन्देहः कथमुद्यियत् ? उभयोरौद्यिकीत्वेन पाक्षिकत्वाभावान् " नियमः पाक्षिके सति " इति पक्षप्राप्तविषयकनियमविधित्वं वा तस्य कथं स्यात् ? "नियमविधिविधायकेन " इति शब्दे ते सर्वेऽपि दोषास्समुन्मिषन्ति ये " अपूर्वविधिविधायकेन " इत्यत्र समुद्धाविताः" इति वाक्यजातं पताकाद्यताऽऽत्मनो मुखमार्गतो निस्सारितम् ।

तत्र स उच्यते, यत्तेन मध्यस्थमनीयितिन्नर्मलमपि मिलनीकृतं स्वात्मस्वभावेन, तथा हि न तावत् मध्यस्थो वृद्धायां तिथौ पञ्चाङ्गप्रसिद्धं सूर्योदयस्पिशत्वलक्षणमौद्यिकीत्वं सिन्दिद्यमानतया विवक्षति किन्तु आराधनोपयुक्तं तत्, तच्च तादशतिथौ नोभयिदने सम्मतं नियतं वा । अतो दिनद्वये सूर्योदयस्पर्शं कुर्वन्ती तिथिः कतमस्मिन् दिने आराधनौपयिकं तमाश्रयतीति सुध्यमानं सन्देहोदयं प्रचिकाशियपोर्मध्यस्थस्य निन्दायां प्रवर्तमानः पताकाकारः स्वस्य तादशस्वभावताम-भिव्यनकीति व्यक्तमेव भवति विदुषाम् । एवञ्च तादशौदियकीत्वस्योभयस्मिन् दिनेऽसिद्धतयाऽ-सम्मततया च पाक्षिकप्राप्तत्वे प्रत्यृहस्य प्रक्षीणत्वेन "पक्षप्राप्तविषयविषयकनियमविधित्वमिष " वृद्धौ कार्या तथोत्तरः " इति वाक्यस्य कथन्तापथात्पृथगेव ।

विधीयत इति विधिः नियमस्चासौ विधिरिति नियमविधिस्तस्य विधायकेनेत्यर्थपरे "नियमविधिविधायकेन " इति राज्दे वैगुण्यलेशस्याप्यभावेन तत्रानेकदोषदर्शनं द्रष्टुरेव दोषकोषं गमयति, तेन विना दोषसामान्यशून्येऽनेकदोषदण्टेरसम्भवात्।

त्रयोदशे पृष्ठं " ननु महता प्रयासेन " वृद्धों कार्या तथोत्तरा " इत्यस्य नियमविधित्वं मध्य-स्थेनोक्तं दृषयद्भिभेवद्भिस्स ६व नियमविधिपक्षः स्वीकृतः कथिमिति चेत्-नासाकं पक्षेऽयं वाक्यार्थौ यो मध्यस्थेनोहिस्वितः, किन्तु पर्वतिथित्वनियमनरूपः पञ्चाङ्गे वृद्धौ क्षये वा कस्याश्चित्तिथेर्दण्टाया पर्वतिथिरेकैव भवतीति मध्यस्थेनापि स्वीकृतम् । अतश्च सत्यपि तिथेर्दिनद्वयेऽप्यौदयिकीत्वे आराधनस्यैकैव पर्वतिथिरपेश्चिता सा पूर्वा परा वेति सन्देहे परस्याः पश्चप्राप्ताया नियमनमप्राप्तांश्वर्रणरूपं घटत प्वेति नास्माकं पक्षे दोषलेशोऽपि" इति पताकाकृद्धचनं प्राप्यते ।

अत्र स पृच्छयते यद् द्वादशे पृष्ठे " धवञ्च द्वितीयस्यां पर्वतिथावष्टम्यादावीदयिकीत्वं नियम्यते " इति प्राक् स्वीकृत्य पुनरत्र पृष्ठे " नास्माकं पक्षेऽयं वाक्यार्थों यो मध्यस्थेनोक्छि- खितः किन्तु पर्वतिथित्वनियमनरूपः " इत्येवमौद्यिकीत्वनियमनन्निराकुर्वतस्तस्य पूर्वापरवचसोयों विरोधो विभाति तन्तदीयाप्रसिद्धोत्पथचलनाऽपि कल्पना कथं समाद्धाति ?

" वृद्धौ क्षये वा कस्याश्चित्तिथेर्दण्टायाम् " इत्यत्र सन्निहितं क्षयपदमुपेक्ष्य व्यवहितस्य वृद्धिपदस्य समानिलङ्गतया " दण्टायाम् " इति यन्निर्दिण्दं तत् कस्य भाषानियमस्यानुरोधेन, को वा चमत्कारश्चिकीर्पितस्ताद्दशेन निर्देशेन ? " पञ्चाङ्गे " इत्यारभ्य " दण्टायाम् " इत्यन्तस्य कान्वयः ? तदर्थस्य " पर्वतिथिरेकैव भवति " इत्यर्थेन, तत्सिहितेन " इति मध्यस्थेनोक्तम् " इत्यर्थेन वा सह कीदशो हेतुहेतुमङ्गावः !

"आराधनस्यैकैव पर्वतिथिरपेक्षिता सा पूर्वा परा वा "इत्यत्र" सा पूर्वा परा वा " इति भागेन कीहराः सन्देहोऽभिलिपितुमभिलिपतः ? आराधनापेक्षितिविधिधिमकपूर्वात्वपरात्वोभयप्रकारकः उत पूर्वापराधिमकताहरातिथित्वप्रकारकः ? तत्र प्रथमो न सङ्गतःः ताहरातिथौ पूर्वसूर्योदयसम्बद्धात्वरूपपूर्वात्वस्योत्तरस्योदयसम्बद्धात्वरूपपूर्वात्वस्योत्तरस्योदयसम्बद्धात्वरूपपरात्वस्य च टिप्पणतो निश्चितत्वात् वृद्धायामपर्वतिथौ परमतेऽपि तयोस्समानाश्रयतया परस्परपरिहारेण स्थितिनियमाभावाद्य । द्वितीयोऽप्ययुक्त प्रवृद्धायां तिथौ पूर्वात्वपरात्वयोविद्यमानतया तदाश्रययोभेदाभावात् , संद्यायत्वस्यैकधिमकविरुद्धकोटिद्धय प्रकारकत्व विरुद्धकोटिद्धयधिमकैकप्रकारकत्व, विभिन्नद्वयधिमकोमयावृत्तिधमप्रकारकत्व, द्वयावृत्तिधमिविशेष्यकभिन्नद्वयप्रकारकत्व, विभन्नद्वयधिमिकोमयावृत्तिधमप्रकारकत्व, द्वयावृत्तिधमिविशेष्यकभिन्नद्वयप्रकारकत्वान्यतमनियतत्वस्य "स्थाणुर्ववा" अत्र स्थाणुत्वं तदभावो वा " "देहो वा ज्ञानवान् देहभिन्नो वा " इति सन्देहेषु दर्शनात्, अत्र च ताहशान्यतमाभावेन संशयत्वासम्भवात् ।

न च "वृद्धि गता तिथिः पूर्वदिने पर्वतिथिः परिदेने वा " इति सन्देहो विविश्वतः। स च नानुपपन्नः। एकस्यास्तिथेरेकसिन्नेव दिने पर्वतिथित्वस्य सम्मतत्वात्, वृद्धायाश्च दिनहये औदायिकीत्वसिहतपूर्णिमात्वादेः पर्वतिथित्वप्रापकस्य सत्त्वादिति वाच्यम् , दिनहये औदायिक्यां पूर्णिमादौ पर्वतिथित्वस्य सुनिइचेयत्वात् , तस्य पूर्णिमात्वाद्यन्यतमवन्त्वस्यौदयिकीत्वसिहतताद्दशान्यतमवन्त्वस्य वा नियतत्वात् । नचैवम् " एका तिथिरेकत्रैव दिने पर्व-तिथिः " इति सर्वसम्मतं मतं कथं सङ्गच्छेतेति शङ्कयम् , तन्मतस्यैवासिद्धत्वात् , किन्तु दिनहये भवन्ती अपि पर्वतिथिरेकत्रैव दिने आराध्या ' इति मतस्यैव सर्वानुमतस्य सन्त्वात् ।

किश्च पर्वतिथेः परमार्थतो वृद्धिर्न भवतीति श्रीसागरानन्दस्रिगतसमर्थने प्रवृत्तस्य पताकाकृतो निर्दिष्टे प्रन्थे "सत्यिप तिथेदिनद्वयेऽप्यौद्यिकीत्वे " इति कथनमपि कथं सङ्गच्छते ? टिप्पणानुसारेणेदमुक्तकतु सिद्धान्तानुसारेणेत्युच्यमानमपि युज्यमानं न भवति " वृद्धौ कार्या तथोत्तरा " इति वचसो मध्यस्थकथितामौद्यिकीत्विन्यामकतामपाकृत्य पर्वतिथित्वनियामकतास्वीकारस्य पूर्णिमादिरादिमदिने पर्वतिथिनं भवतीत्येतिस्मन्नेव सिद्धान्ते पर्यवसानात् , नतु पर्वतिथिः पूर्वदिने औदायिकी न भवतीत्यस्मिन् , पर्वतिथित्वनियमनस्यौद्यिकीत्वनियमनान्तरीकतया पूर्णिमादेः प्रथमदिने औदायिकीत्वामावव्यवस्थापने पर्यवसानं सूपपन्नमेवेति वचनमप्यनुचित्तमेव, तथा सत्यौद्यिकीत्वनियामकतास्वण्डनस्यायुक्तत्वप्रसङ्गात् ।

किञ्चायमि प्रश्तस्तदीयमुत्तरमपेक्षते यत् क्विचित् "हितीयस्यां पर्वतिथावष्टम्यादावौदिय-कीत्वं नियम्यते " क्विचित् " नास्माकं पक्षेऽयं वाक्यार्थः किन्तु पर्वतिथित्वनियमनरूपः" क्विचिच्च "परस्याः पक्षप्राप्ताया नियमनम् " पुनश्च पञ्चदशे पृष्ठे " औद्यिकीसंज्ञाविधानात् " इति वदतस्तस्य किम् औद्यिकीत्वे, पर्वतिथित्वे, पर्वतिथों औद्यिकीसंज्ञायां च विशेषाभावः सम्मतः ? ययेवम् तिहं तेपाम् पदार्थानां विशेषं वास्तविकं विजानतां विदुषां वर्गतो विहर्भ्य कश्चित् पदा-र्थान्यथाविदां सङः शरणतया गवेषणीयः ।

" बृद्धौ कार्या तथोत्तरा " इति वचनस्यौद्यिकीत्विनयामकतान्त्रिषिध्य पर्वतिथित्विनयामकतां सिद्धान्तयतः पटाबाकृतः शिरस्येकोऽयमपरः दुस्सहोऽनिष्टदण्डो निपतित तं स कथं प्रतिकरोती-त्येतद्वि तेन चिन्तनीयम् ।

तथा हि यदि "वृद्धो कार्या" इति वचनं न नियामकमौद्यिकीत्वस्य किन्तु पर्वतिथित्वस्य, तर्रेतस्य वलेन वृद्धिप्राप्तपर्वतिथेः प्रथमदिने पर्वतिथित्वमेष्ठ निवर्स्यति न पुनरौद्यिकीत्वम् । पत्रञ्च वृद्धायाः पूर्णिमादेः पूर्वदिनेऽप्यौद्यिकीत्वस्याक्षुण्णतया तिहेने तत्पूर्वस्याक्ष्मतुर्दद्यादेरौद्यिकीत्वक्त्यान्त । प्रव्याद्याद्याच्याद्याचिकीत्वक्त्याक्ष क्रस्यापि विशेषतः पताकाकारस्यापि स्वीकृतत्वाभावात् । अन्यथा पूर्णिमादेः क्षयस्थले टिप्पणाचु-सारेणौद्यिकचतुर्वशीके दिने पूर्णिमाया औद्यिकीत्वाय पूर्वस्यास्तद्भावस्वीकारस्य तत्कर्तृकस्यास-कृत्यापत्तेः । पर्वतिथित्वमौद्यिकीत्वमादायैव निवर्तते इति नु वक्तुमयुक्तम् , पर्वतिथित्वस्यौद्यिकीत्वस्यापकत्वाभावात् । पूर्णिमात्वाद्यन्यतमविशिष्टौद्यिकीत्वं स्वव्याप्यमादाय निवर्तते इत्यप्यशोभनं वचनम् , तस्य पर्वतिथित्वव्याप्यत्वे तद्वलेन वृद्धायां तिथौ द्वयोरेव दिनयोः पर्वतिथित्वस्य नियत्रप्रप्तापत्ते । पर्वतिथित्वस्य नियत्रप्रप्तापत्ते नद्याप्यत्वे तद्वलेन वृद्धायां तिथौ द्वयोरेव दिनयोः पर्वतिथित्वस्य नियत्रप्रपत्ते तद्वलेन वृद्धायां तिथौ द्वयोरेव दिनयोः पर्वतिथित्वस्य नियत्रप्रपत्ते तद्वलेन वृद्धायां तिथौ द्वयोरेव दिनयोः पर्वतिथित्वस्य नियत्रप्तापत्ते मध्यस्थोक्तस्य तस्य नियमविधिविषयत्वासम्भवात् । तथाभूतस्यापि तस्य तत्स्यीकारसम्भवे मध्यस्थोकस्यद्योद्यिकीत्वे तत्सम्भवस्य निराकार्यताराहित्यापत्तेः ।

त्रवादशे पृष्ठे पर्वानन्तरपर्वतिथिविचारं प्रतिकाय पताकाकृता लिखितं यत् "पूर्णिमाऽमावास्यादिषु पर्वानन्तरपर्वतिथिषु टिप्पणानुसारेण श्लीणासु बृद्धासु वा तत्पूर्वस्याश्चतुर्दश्या अपि पर्वितिथित्वेन तस्याः पर्वतिथित्वात् श्लयः बृद्धिर्वा न भिवतुमर्हति । पक्तिसन् दिन औदयिकी तिथिरेकैव भवति, पचञ्च पूर्णिमाया अमावास्याया वा टिप्पणे श्लये दृष्टे तस्याः श्लयासम्भवेन "श्लये पूर्वा तिथिः कार्या "इत्येनेनौदयिकीत्वे प्रसाधिते तत्पूर्वस्याश्चतुर्दश्या अपि पर्वतिथित्वेनौद्यिकीत्ववावश्यकतया तत्पूर्वस्याश्चयोद्दश्या एव श्लयं कृत्वा तिस्मन् दिने औद्यिकीत्वं सम्पाद्याराधनं कार्यम् " इति ।

अत्र पर्वतिथेः क्षयो वृद्धिर्वा न भवति इति ध्रवाणः पताकाकारः प्रष्टुमभिलष्यते यदस्य तस्य वचसः किम्परता ?

यस्यास्तिथेः पर्वतिथित्वं जैनागमेषु गदितन्तस्याः स्य्यंदियस्पर्शराहित्यन्न भवतीति, अथवा यस्याः पर्वतिथेः स्योदियस्पर्शः पञ्चाङ्गेन न निर्दिश्यते तस्या आराधनालोपो न शास्त्रसम्मतः, किन्तु तित्तिथिशालिन्यहनि तदाराधनैव शास्त्रसम्मताः, एवं यस्यास्तिथेः पर्वतिथिता जैनशास्त्रानुशिष्टा तस्यास्स्योदयहयेन संस्पर्शो न भवति ? अथवा यस्याः पर्वतिथेः स्योदयस्पर्शो दिनहये पञ्चाङ्गेन दशितस्तस्याः दिनहये पूर्वदिने वाऽऽराधनं न शास्त्रसम्मतं किन्तूत्तरस्मिननेव दिने ?

तत्र '' पर्वतिथेः क्षयो न भवति, पर्वतिथेर्वृद्धिर्न भवति '' इतिचाक्यद्वयेन प्रतिपिपाद्यिषिततया विकल्पितयोः प्रथमो न सङ्गतौ, तादृशार्थकवचसो जैनागमेऽप्राप्यमाणत्वात् ।

न च "क्षये पूर्वा " इत्यादिवचनमेव टिप्पणानुसारेण क्षीणामपि पर्वतिथिमीदयिकीम् , वृद्धा-मपि द्वितीयस्मिन्नेव दिने औदयिकीं वोधयत् कथितार्थयोः प्रमाणमिति वाच्यम् , तस्य वचसः पर्वतिथीनां श्रयवृद्धयोरुपजीवकतया तासान्तयोरभाववोधने उपजीव्यविरोधापत्तः। न च वास्तविन्यौ श्रयवृद्धी नोपजीवति तत्, किन्तु टिप्पणतस्तयोरवगितमेव, अतस्ते निपीडयतोऽपि तस्य तस्या अनपहारितया नोक्कलद्भकालमेति कथनीयम्, विषयापहारेण परिणामतस्तस्या णवापहारात्। न च विषयापहारेण न तस्या अपहारः किन्तु तदीययथार्थताया पव, सा च न तदुप्रजीव्येति न प्रदर्शितो दोष इत्युदीरणीयम्, वक्ष्यमाणवृषणप्रसङ्गात्। तथाहि टिप्पणं पर्वतिथीनां प्रवृत्तिनिवृत्तिविषयेऽप्रमाणन्तदेव स्याद् यदि तद्धिकृत्य कृतं गणितं विगुणं स्यात्। पवश्च टिप्पणप्रणेतुर्यदि गणितस्याशुद्धत्वं मन्यते तदा तस्य पर्वतिथीनां श्रयवृद्धिविषय प्वाशुद्धत्वं नान्यः त्रित्रविवृत्तिविषयेऽप्रमाणन्तदेव स्याद् यदि तद्धिकृत्य कृतं गणितं विगुणं स्यात्। पवश्च टिप्पणप्रणेतुर्यदि गणितस्याशुद्धत्वं मन्यते तदा तस्य पर्वतिथीनां श्रयवृद्धिविषय प्वाशुद्धत्वं नान्यः त्रित्रविवृत्तिविषयेऽप्यशुद्धत्वशङ्का स्यादेव। तथाच या पर्वतिथिः यत्र दिने श्रीणतयाऽश्लीणतया वा वृद्धतयाऽवृद्धतया वा टिप्पणेन निर्दिष्टा सा तत्रैव दिने तथेव प्रवृत्ता इत्यत्रापि विद्यासामावः प्रसज्ज्येत, सित चैवं तिथिनिर्णायकस्य साधनान्तरस्य सम्प्रत्यभावात् श्रीजैनसङ्घः तिथ्यादेः प्रामाणिकं परिचयमनासाद्यन् तिथ्याराधनेऽसमथों भवन् वलाद् विराधनेशात्रविक्ता द्ष्यो दुर्गति वजेत् , पाश्चात्यसभ्यताऽभिभूतधर्मभावनश्च वर्गस्तिथिनिर्णायकनिराकरणेन तिथ्याराधनभारहर्त्तारं पताकाकर्त्तारं सोत्साहमभिनन्देत्।

न च " क्षये पूर्वा " इत्यादिबलवत्तरवचोबलेन पर्वतिथीनां क्षयवृद्धिमात्र एव टिप्पणस्याधा-माण्यं कल्पनीयन्नान्यत्रेति शक्यवचनम् , एकदेशेऽप्रामाण्येऽभ्युपगते तद्दण्टान्तेन देशान्तरेष्विप तद्जमानस्य निष्कण्टकं प्रसरात् , अन्यथा दृष्टार्थकागमभागदृष्टान्तेनादृष्टार्थकागमभागेषु प्रामा-ण्यावधारणस्य दुर्घटतया निखिलायाः धर्माधर्मव्यवस्थाया एव विलोपप्रसङ्गात् ।

किञ्च तिथीनां प्रवृत्तिनिवृत्त्यादिरूपे गणितशास्त्रासाधारणविषये शास्त्रान्तरं क्रमेतापि कथ-मित्यपि चिन्तनीयमेव चतुरेण पताकाकारेण।

न द्वितीयौ, तयोस्सर्वसम्मतयोस्स्वीकारेण पताकामङ्गयतो निजनियोक्तुः प्रियपूरणे साफ-ल्यासम्भवात् ।

किञ्चेदमवश्यमुत्तरणीयं पताकाकृता यत् पञ्चाक्के पर्वतिथेः क्षये प्राप्ते क्षयदिने तस्या आरा-धनोपपत्तये तस्यास्तिहिने '' क्षये पूर्वा '' इत्यादिवचनवलेन स्यान्नाम औदियकीत्वम् , परन्तिहिने टिप्पणेनौदियिकीभावेन भाषितायास्तिथेरनौदियकीत्वलक्षणः क्षयः किमर्थं कल्प्यते ? इति यदि स समाद्ध्यात् , न किञ्चिद्धं तथा कल्प्यते, किन्तु "पक्सिमन् दिने पक्षेव तिथिरौदियकी " इति नियमानुरोधेन तदा तन्तैव युक्तं स्यात् टिप्पणानुसारेण सप्तम्यादिमति सूर्योद्यकाले "क्षये पूर्वा" इत्यादिशास्त्रणाष्टम्यादिसम्बन्धस्थापनायास्तादश्तियमाभाववोधने पर्यवसानकल्पनायाः सम्भवात् । न च तादश्तियमाभाववोधने ज्यौतिषशास्त्रस्य विरोधः स्यादिति शक्यते वक्तुम् , प्रोक्तस्य शास्त्रवचसो ज्यौतिषाद् भयाभावात् , अन्यथाज्यौतिषासादितशौर्येण टिप्पणेन प्रवेद्यमानं सप्तम्या-देरष्टम्यादिक्षयदिने सूर्योदयकालेऽवस्थानमपि तन्नापनयेत् किन्तु सिद्धान्ते वक्ष्यमाणमागेण तथा-ऽऽवरेद् यथा टिप्पणेन सह तस्य मैत्री ताद्यस्थ्यं वा निर्विध्निविदेहेत् ।

प्वमेव टिप्पणेन पर्वतिथेर्वृद्धिनिर्देशे तस्या उत्तरिदन प्वाराधनाव्ययस्थायै तस्याः " वृद्धौ कार्या " इत्यादिवचनबलेन पूर्वदिनेऽनौदयिकीत्वं मन्यताम् , किन्तु तत्पूर्वस्यास्तत्पूर्वतराया वा अ-पर्वतिथेदिनद्वये औदयिकीत्वरूपा बुद्धिः कुतो हेतोः कल्यते-एतदिप तेनोत्तरणीयतामर्हति ।

यदि स प्रतिवृवीत यत् "वृद्धौ कार्या " इत्यादिशास्त्रेण टिप्पणतो वृद्धायाः पर्वतिथेः पूर्व-दिनेऽनौद्यिकीत्वव्यवस्थितौ तदिने सूर्योद्यकालस्य तिथिसाहित्यसम्पादनाय तथा कल्यते, अन्यथा "सर्वसृष्टिमान् कालस्तिथिमान् " इति नियमो भज्येत तदा तद्य्यसुन्द्रमेवृ । टिप्प-णानुसारेण पूर्वदिनेऽप्यौद्यिक्या पर्वतिथेरुक्तवचसा द्वितीयदिन पदौद्यिकीत्वसम्पादनस्य तादश- नियमाभावें तात्पर्यकरूपनायाः सम्भवात् तिश्वयमोपजीव्यस्य ज्यौतिषस्यानुरोधेन तथा करूपना न सम्भवतीति विभाव्यते चेत्तदा टिज्पणोपजीव्यस्य ज्यौतिषस्यानुरोधेन टिज्पणवोधितं पर्वतिथेः प्रथमदिनेऽपि सूर्योदयस्पर्शं तत्पूर्वतिथेस्तिद्दिने सूर्योदयासम्बन्धश्च कथं तद्वचोऽन्यथा कुर्यात्, अत पतस्यापि वचसस्सिद्धान्तेऽभिधास्यमान एवाभिसन्धिः श्रद्धातव्यः।

चतुर्वे १७ पर्वतिथेः टिप्पणेन क्षये निर्दिष्टे तस्याः क्षयो न मान्यः किन्तु तत्पूर्वस्याः, पर्वान्तरपर्वितिथेश्च क्षये तेन निर्दिष्टे तस्यास्तत्पूर्वस्याः वा क्षयो न श्रद्धेयः किन्तु तत्पूर्वतराया अपर्वतिथेः, एवं पर्वतिथेः दृद्धौ निर्दिष्टायां तस्याः वृद्धिन स्वीकार्या किन्तु तत्पूर्वस्याः पर्वानन्तरपर्वतिथेश्च दृद्धौ निर्दिष्टायां तस्यास्तत्पूर्वस्या वा दृद्धिनिक्षीकार्या किन्तु तत्पूर्वतराया इत्येतदात्मग्रत-व्यवस्थानुक्रुळजैनागमानुसारिश्रमाणश्रद्द्यनं प्रतिक्षाय सर्वप्रथमं श्रीविजयदेवस्रिविरिचतत्वेनोच्यन्मानस्य मतपत्रकस्य तिथिहानिवृद्धिविषयकः कियान् श्रन्थभागः उपन्यस्तः पताकानृतान्स यथा—

"नतु पूर्णिमा चतुर्दश्यां सङ्क्रामिता तदा भवद्भिद्धें चतुर्दश्यों कथं न क्रियेते तृतीयस्थान-वर्तिनी त्रयोदशी कथं वर्द्धिता ? इति त्यं पृत्रछसि, शृणु तत्रोत्तरम् , जैनटिप्पणके तावत् पर्वति-थीनां वृद्धिरेव न भवति ततः परमार्थतस्त्रयोदश्येव वर्धिता " इति तत्रैवापरत्र च "तस्मात् त्यज्ञ कदाश्रहम् , कुरु पूर्णिमाऽभिवृद्धौ हे एव त्रयोदश्यौ " इति, तत्रैवान्यत्र च यथावदागमातु-सारेण पूर्वाचार्यपरम्परया च प्रवर्तितव्यम । परं कदाश्रहं कृत्या कुमार्गप्रवर्तनं न कार्यम् । उत्स्-त्रप्रक्षपणेनानन्तसंसारवृद्धेः । तस्मात् सिद्धमेतत्-पूर्णिमाभिवृद्धौ त्रयोदश्यभिवर्धनमिति "।

अत्रेत्मुच्यतं यत् कोडीकृतोक्तवाक्यजातकं मतपत्रकं न संदिग्धप्रामाण्यकमात्रं किन्तु निर्वाधान्यायप्रामाण्यव्यतिरेक्कम् । कथमिति चेत् , श्रूयताम् । उक्तमतपत्रकादन्यत्र क्वापि प्रकृतार्थस्य स्पष्टमस्पण्टं वाऽनिद्रंशेन संवादाभावात् । न हि नृतनः कोऽपि निवन्यो विवादास्पदे विषये पूर्वप्रामाणिकशास्त्रसंवादं विना प्रमाणतया मान्यो भवति । मतपत्रकस्योद्धृते वाक्ये पूर्वपक्षयितुः स्ववक्यये विशेषादरो दृश्यते, तेन स्पण्टमवगम्यते प्रपट्यस्य पर्वतिथिक्षयवृद्धिसम्बन्धिनो विषयस्य महाविवादास्पदता, अतस्तादशे विषये करिष्यमाणस्य निर्णयस्य प्रामाणिकप्रमाणान्तरसंवाददर्शनमावश्यकमस्ति परं मतपत्रके तस्य सर्वथाऽभाव एव विद्यते । पूर्णिमावृद्धौ त्रयोदशिवृद्धेः मान्यतायाः मूले पृष्टे '' कैनटिष्पणके तावत् पर्वतिथीनां वृद्धिरेव न भवति ततः " इत्युक्तम् । को नाम जिज्ञासते जैनटिष्पणके पर्वतिथीनां वृद्धिर्भवित न वेति श्रश्यस्वयमस्ति यत् जैनटिष्पणकन्तु अद्यत्वे नास्ति, यदस्तीतर्रिष्पणकं तत्र पर्वतिथीनां वृद्धिर्भवित न वेति श्रश्यस्वयमस्ति यत् जैनटिष्पणकन्तु अद्यत्वे नास्ति, यदस्तीतर्रिष्पणकं तत्र पर्वतिथीनां वृद्धिनिदंशो विद्यते तथा च तद्यत्वे जैनेस्तिथ्यादिन्तिर्णयाय प्रमाणत्वेन प्राह्यस्य वा श्रव्याद्य पर्वतिथायाय प्रमाणत्वेन प्राह्यस्याद्य सर्वाश्यस्य । अथवाऽपरांशन्यायेनाप्रमाणत्वेनेष्य-माणस्यापि तद् व्यतिगच्छेत् ।

किञ्च किमत्र मानं ? यद् यदि जैनटिप्पणकमद्यत्वे मृतं नाभविष्यत् तदा तत्रैव दिने पर्वः तिथिसत्तां निरदेश्यद् यत्र प्रकृतं टिप्पणं विनिर्दिशति यद्यस्ति, किन्तत् ? यदि नास्ति, कुतस्तदा तत्रापि नैतस्याप्रामाण्यसंशयप्रासः ?

ष्वञ्चाभिहिताभित्रायेणोत्थितस्य " पूर्णिमाचृद्धौ त्रयोदशी कथं वर्द्धिता " इति प्रश्नस्य न किञ्चित् समाधानं मतपत्रके कृतमस्ति ।

किञ्च "द्वे चतुर्दश्यो कथं न कियेते" इति प्रश्नस्य कथञ्चिदुच्येतापि "जैनटिप्पणके तावत् पर्वतिथीनां बृद्धिरेव न भवति "इत्युत्तरम्, परं "त्रयोदशी कथं विधिता" इति प्रश्नस्य तु कथञ्चिदपि तदुत्तरतया वाच्यं न भवति तस्योत्तरन्त्वेतत् स्याद् यादश्यां स्थितौ जैनेतरटिप्पणं पूर्णिमावृद्धि निर्दिशति तादश्यां त्रयोदश्येव जैनटिप्पणेन वृद्धिमत्तया निर्दिश्यते स्मेति। परिमदन्तदैव भवेद् यदीदं प्रमाणियतुं शक्येत। अत आगमसंवादाप्रदर्शनेन नवस्य तस्याप्रामा-ण्यमकम्पनीयम्।

पूर्णिमाऽभिवृद्धौ प्रथमदिने चतुर्दशीसङ्कमणं कार्यं त्रयोदश्याश्च वर्धनं विधेयम् इत्यादेः स्वाभिप्रेतस्य समर्थनाय काचिद् युक्तिनीपन्यस्ता । तत्र जैनिटिप्पणकं समर्थकतया नीपन्यासाई सुचिरपूर्वसमुच्छित्रतया तत्स्वरूपस्य निरूपियतुमशक्यत्वादित्युक्तम् । "यथावदागमानुसारेण" इति मतपत्रकवचनमपि नामश्राहमागमानुस्लेखेन वञ्चनमात्रम् । "वृद्धपरम्परया" इत्येपोऽपि तदीयः शब्दो व्यर्थश्रयो विजयदेवसूरिपूर्वं तत्समये वा तादशपरम्परायाः सस्वे मानाभावात् । सत्वे वा तत्परम्परा किम्मूलिका? इति प्रश्नोत्तरस्यावश्यं निर्देश्यस्योपेक्षाया अनौचित्यात् । स्वानु-मितागममूलिका सा इत्यस्यापि प्रश्नकर्तृदृष्टयाऽज्ञानसमुख्यायास्तस्या आगमगमकतौपयिकरूप-प्ररूपणमन्तरेण वक्तुमनुचितत्वात् । "उत्स्वप्ररूपणेन" इत्युक्त्या प्रश्नकर्तृकथनस्य पूर्णिमावृद्धौ त्रयोदशीवृद्धरनौचित्यपरस्योत्स्वता या स्चिता साऽपि समर्थकयुक्तरनुपन्यासेन निष्कलीकृता। अतो निजविवक्षिते युक्तिहीनतयाऽपि मतपत्रकस्याप्रामाण्यं ध्वमेव ।

परस्परिवरुद्दोक्तिगर्भतयाऽपि तस्याप्रामाण्यमापति । तद्यथा-पूर्वं पूर्णिमावृद्धो प्रतिपद्व् वृद्धिरितिविजयानन्दस्रीणां मतमुपन्यस्य निराइतम् । तत्र जैनटिप्पणके तिथीनां वृद्धिर्न भवती-त्यस्यद्देतृता राष्ट्रतोऽर्थतो वा विविक्षिता । सा च तदिभमतायास्त्रयोद्दर्शिवृद्धेः प्रतिकृता । यदि "तिथीनाम्" इत्यस्य "पर्वतिथीनाम्" इत्यर्थस्तदा सा प्रतिपदोऽपर्वरूपायाः वृद्धिप्रतिषेषे स्वात्मतया विश्वता भवति । तदनन्तरं सेनप्रश्नप्रथात् "अष्टम्यादितिथिवृद्धौ अप्रेतन्या आराधनं क्रियते" इत्युपन्यस्य "वृद्धौ सत्यां स्वरूपाप्यप्रेतना तिथिः प्रमाणम् " इति निगमनं पूर्वीपक्रान्तिविचारस्य विनिर्दिष्टम् । तत्पश्चाच पूर्णिमावृद्धौ त्रयोद्दर्शीवर्धनं कथिमिति प्रश्नस्तवृत्तरं च "नतु पूर्णिमा चतुर्दश्यां संक्रामिता" इत्यादितः प्रथमोद्धृतग्रन्थात् कृतमस्ति । ततः परश्च "चेदेवं तव न रोचते तदा प्रथमां पूर्णिमां परित्यज्य द्वितीयां पूर्णिमां भज्ञ" इति वाक्यं रचितं वर्तते ।

एवञ्च "जैनटिप्पणके तिथीनां वृद्धिर्न भवति " इति पूर्वप्रकाशितस्य तिथिसामान्यवृद्धिनि-षेथस्य पश्चात् कथितेन पर्वतिथिमात्रवृद्धिप्रतिषेधेन सह विरोधः। तद्मु सेनप्रइनप्रन्थस्य पर्व-तिथिवृद्धिनिर्देशिनः पूर्वोपन्यस्तस्य पौरस्त्येन तत्प्रतिषेधोक्तिपूर्वकत्रयोदशीवृद्धिवचसा विरोधः। पुनस्तस्य "तदा प्रथमां पूर्णिमां परित्यज्य द्वितीयां पूर्णिमां भज्ञ " इत्यग्रेतनेन विरोधः।

"चेदेवं तव न रोचते" इत्युक्त्या निजोक्तस्य दीर्वेल्यं निजस्यापि प्रतिभातीति स्च्यते। उचितमप्येतत्। अन्यथा को नाम पामरप्रधानादन्यो निष्प्रमाणं निर्युक्तिकं चोक्ते परश्रद्धेयतां विश्वसेत्। नैतस्य परपक्षाम्युपगमेन समाधानदानरूपता शङ्कनीया। "प्रथमपूर्णिमापित्यागपूर्व-कद्वितीयपूर्णिमाप्रहणोपदेशे त्रयोदशी कथं विधेता" इतिप्रदनस्य समाधानताया अभावात्, धार्मि-कविचारे परपक्षाम्युपगतेः कस्मा अपि प्रयोजनाय अवाञ्छनीयत्वाच।

स्वाभ्युपगमविरुद्धस्य वचनादिष मतपत्रकं प्रमाणतां परित्यज्ञति । कथन्तत्र स्वाभ्युपगम-विरोध इति चेत् ? प्रथमपूर्णमापरित्यागपूर्वकोत्तरपूर्णिमापरित्रहणोपदेशात् प्रतीयमानेन "द्विती-यपूर्णिमाऽऽश्रयणे पूर्णिमावृद्धिः स्वीकियमाणाऽिष न हानये " इत्यनेन "पूर्णिमावृद्धौ त्रयोदश्या पव वृद्धिः" इति स्वाभ्युपगमविरोधस्य निर्वाधप्रत्ययात् ।

अन्तर्निविष्टशापतयाऽप्येतस्य प्रामाण्यं परिक्षीयते । तथाहि-उक्तो विचारो यदि वादिना सह स्यात्तदा तन्मतनिराकरणपूर्वकस्त्रमतसमर्थनमेव न्याय्यन्नान्यत् । अन्यथा तेनापि कदाग्रहि- त्वकथनपूर्वकाभिशापदानस्य सम्भवेनान्यादशे कलहे पर्यवसानात्। यदि विद्यार्थिना, तदा तस्यापि प्रथमं स्विस्तरवैश्वद्यं युक्तिप्रमाणोपन्यासद्वारा विवक्षितस्य समर्थनेन तदीयसन्देहससुनमूलनमेव न्याय्यक्षतु तथाऽकृत्वेव कोपकरणम्। नचात्र प्रतिपादनीयेऽथे पूर्णिमाबुद्धो त्रयोदशीवृद्धिकर्तव्यतौ-वित्यक्ष्ये युक्त्यादीनामुपन्यास इति स्पष्टमावेदितमेव।

अविज्ञातकर्तृकत्वमि प्रकृतस्य मतपत्रकस्य प्रमाणत्वप्रतिकृत्वमेव । तथाहि-सम्प्रदायान्तरेऽविज्ञातकर्तृकस्य वेदस्य प्रामाण्येऽपि जैनसम्प्रदाये नाविज्ञातकर्तृकस्य प्रामाण्यं सम्मतम् । आगमस्यापि सर्वेञ्जतीर्थङ्करोपज्ञत्वादेव प्रमाणत्वेन स्वीकारात् । अतस्तदितिरिक्तस्य शास्त्रस्य तन्मूलकत्व
प्व प्रामाण्यं स्वीकर्तुमर्हमाईतैः । परैरिप तादशस्य तथैव तत्स्वीकारात् । पवश्च मूलागमिष्तस्य
स्पष्टमागममूलकत्वपरिज्ञान पव तत्प्रामाण्यस्वीकरणस्य युक्ततया पूर्णिमावृद्धौ त्रयोदश्यादिवृद्धिमान्यतासमर्थनार्थमनुद्धृतागमयचने मतपत्रके प्रामाण्याङ्गीकरणाय तत्कर्तुरन्वेषणमावश्यकं येनाप्राप्तसमर्थकागमवचनस्यापि तस्य "क्षये पूर्वा" इत्यादिवाचकमुख्यवचनस्येव कर्तृमहिम्ना प्रामाण्यं
स्वीकर्तु शक्येत । न च "श्रीविजयदेवीयानाम्" इत्युक्लेखेन तत्कर्तुर्विज्ञानं सुल्ममेवेति वाच्यम् ,
तदुक्लेखस्य सम्पादककृतत्वसम्भवेन संशायकत्वात् । न च सम्पादकोक्लेखादिप अनेकप्रन्थानां
पुरुपविशेषकर्तृकत्वं स्वीक्रियत एव लोकेन, तथा च तत प्वास्पापि श्रीविजयदेवस्रिकृतत्वमास्थेप्रमिति शङ्कतीयं प्रमाणान्तरे सत्येव तदुक्लेखस्यान्यत्रापि समादरात् । अन्यथा कश्चिन्तृतनं ग्रन्थं
कृत्वा तत्र च कर्तृतया कस्यचिन्मान्यस्य पुरातनस्य पुंसो नामनिर्देशेन तन्मुद्रणेऽपि तस्य प्रामाण्यं प्रसज्येत ।

द्विविधाश्च प्राचीनग्रन्थकर्तारो दृश्यन्ते-एके निजनाम्नो निर्देशकाः अपरे च तदिनदेशकाः । तत्र प्रथमकोट्यन्तर्गताः निजग्रन्थेऽनेकत्र नाम्ना प्रकारान्तरेण वाऽऽत्मनो निर्देशं कुर्वन्ति यथा नैपधकाराद्यः । न चैवमस्त्यस्मिन् मतपत्रकेऽतस्तत्कर्ता नामानिदेशककोटावेच गणनीयः । एचञ्च स्वरूपेण कर्नृविशेपप्रभवत्वेन चाप्रसिद्धस्य तस्य मतपत्रकस्य मुखपृष्ठे प्राप्यमाणो नामनिदेशः सम्पादकृत एव मान्यः । स च प्रमाणान्तरसहकारमन्तराऽप्रमाणमेव ।

इत्यञ्च पत्रचतुष्टयात्मकत्वमपि तस्याप्रामाण्यग्रहणेऽनुकूलमेव । अन्यथा विस्तृतग्रन्थान्तर-ग्रदकत्वे तस्य पूर्वापरपर्यालोचनेन कदाचित् कथितदोपनिराससम्भवेन तादशस्यापि तस्य प्रामाण्य-सम्भवात् । अतोऽविज्ञातकर्तृकत्वादिविशिष्टपत्रचतुष्टयमात्रकायस्याविभ्रान्तेन लोकेन प्रमाणतया मतस्यैकस्यापि धर्मग्रन्थस्य लोकेऽदर्शनादेतस्यापि तथाभाव एव न्याय्यः।

प्रवञ्च चतुर्दशत्रयोविशपृष्ठयोः पताकाकारस्य मतपत्रके प्रामाण्यसाधनस्य मध्यस्थोद्धोपित-तद्प्रामाण्यनिराकरणस्य च प्रयासो नियोजकनिदेशपालनमात्रमयगन्तव्यम् ।

किञ्चैतद्प्यवद्यं ध्येयं यत् कस्मिँश्चिद् विषयविशेषे विवाद उत्थिते वादिप्रतिवादिभ्यां प्रमा-णत्वेनाभ्युपगत ५व शास्त्रादिरन्यतरपश्चनिर्णयाय मध्यस्थेनोपादेयो भवितुमईति । मतपत्रकस्य चास्य प्रामाण्यमेकतरपक्षवादिनो जैनाचार्यश्रीरामचन्द्रसूरेर्न सम्मतम् ।

चतुर्वशम्बद्दशप्रध्योः—"तथा हि-महोपाध्यायश्रीधर्मसागरप्रणीततत्त्वतरङ्गिण्याम्—"नन्वोद्यि-कीतिथिस्वीकारान्यतिथितिरस्कारप्रवणयोरावयोः कथं त्रयोदद्या अपि चतुर्द्दशित्वेन स्वीकारो युक्तः, " इत्याद्यङ्कय "तत्र त्रयोदद्यीति व्यपदेशस्याप्यसम्भवात् , किन्तु प्रायश्चित्तादिविधौ चतु-दंदयेवेति व्यपदिद्यमानत्वात् " इति समाहितम् । पतेनेदं सिद्ध्यति-छौकिकटिप्पणे त्रयोदद्यित्वेन श्वताया अपि "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इत्युमास्वातिप्रघोषत्वेन प्रसिद्धेन शास्त्रण पर्वतिथेरौद्-यिकीसंक्षाविधानात् तस्याः क्षयाभावात् फलतोऽपर्वतिथेरेव क्षयसिद्धेः तत्र चतुर्दद्येव शास्त्रतः प्राप्तेति सैव व्यपदेशमर्हति । व्यपदिश्यते च तथा प्रायश्चित्तादी न तु त्रयोदशीति व्यपदेशः क्रियत इति " इति पताकासृतो वाक्यमुपलभ्यते ।

अत्र स प्रष्टब्यो भवति यदेतेन तत्त्वतरिङ्गणीवाक्येन "चतुर्दशीक्षये त्रयोदशीक्षयः कार्यः " इति तद्भिलाषितोऽर्थः कथं प्रकाश्यते ? "तत्र त्रयोदशीति व्यपदेशस्याप्यसम्भवात् " इति भागेन सोऽर्थो वोध्यत इत्युच्यते चेत् । नैतत् सम्यक् । तद्घटकशब्दानां तादशेऽर्थे शक्तिविरहात् । तेन भागेन तादशार्थों न शाब्यते किन्त्वर्थतो गम्यत इति चेदभिधीयते । नैतदिप शोभनम् । आराष्धनादौ त्रयोदशीव्यपदेशानौचित्यप्रत्यायनपरस्य तस्य त्रयोदशीक्षयप्रत्यायनपरतायाः कल्पनस्य निष्प्रमाणकत्वात् ।

अयमावः — चतुर्दशीक्षयदिने टिप्पणानुसारेणौदियक्यां त्रयोद्द्यां न सर्वथा त्रयोद्द्यित्यपदेश्यास्यानौचित्यमसम्भवत्वं वा उक्तवाक्यभागेन विवर्णयिषितम् किन्तु आराधनादिविधावेव, "प्रायिध्यादिविधौ चतुर्द्दश्येनेति व्यपदिद्यमानत्वात् " इत्यप्रिमवाक्येनैतदर्थस्य स्पष्टं स्वनात्। "संवच्छरचउमासे पक्षे अद्वाहियासु तिहीसु। ताउ पमाणं भणिआ, जाओ स्रो उद्यमेद् ॥ अह जद कह वि न लक्भिन्ति, ताओ स्रुग्गमेण जुत्ताओ। ता अवरविद्ध अवरावि हुज्ज, नहु पूक्व तिबद्धा॥ "इति गाथान्तर्गतेन "अवरावि "इति शब्देनाप्येतस्यवार्थस्य स्वनाच। अत उक्तरिक्षणीवाक्यं केवलमेतदेव बोधयति यसाहशो त्रयोद्शी वस्तुतस्त्रयोद्शी भवन्ती अपि आराधनादिक्मणि त्रयोद्शीशब्देन न व्यपदेश्या, ताहशव्यपदेशस्य तद्वनुकुलत्वात्, किन्तु चतुर्दशीशब्देनैच व्यपदेश्या चतुर्दशीव्यपदेशस्य तदानुकृल्यात्। अयमर्थश्च तत्त्वतरिक्षण्याम् उक्तगाथोत्तरम् मुण्लभ्यमानात् "न च प्राक् चतुर्दश्येवत्युक्तम्, अत्र तु 'अवरावि ' इत्यनेन अपिशब्दादन्यसंकापि गृहाते तत्कथं न विरोध इति वाच्यम्, प्रायश्चित्तादिविधावित्युक्तत्वात् " इत्येवंविधाद् प्रक्थात् सम्यक् परिपुष्यति। अत पतत्तत्वतरिक्षणीत्रन्थात् पताकाकारप्रभृतयस्सर्वथा त्रयोद्शीन्त्रोत्यात् सम्यक् परिपुष्यति। अत पतत्तत्त्वतरिक्षणीत्रन्थात् पताकाकारप्रभृतयस्सर्वथा त्रयोद्शीन्त्रोत्यात्त्व तत्त्वतरिक्षणीकृत्सम्मतत्वं कथं प्रतियन्तीति चिन्तयन् बुधवर्गा विस्मयोद्दनिति निमज्ञति।

किञ्च कीदृशमनवधानं पताकाकर्तुः ? यद्गुपद्मेव चतुर्दशीक्षयदिने ''चतुर्दश्याध्य पर्वतिथि-त्वेन तत्क्षयस्याकरणात् तत्पूर्वस्यास्त्रयोदश्या एव क्षये कृते " इति ग्रन्थेन त्रयोदश्यास्सर्वधाऽस- त्वमुक्त्या पुनः पुरः पदमेव "दिने यस्मिन् त्रयोद्द्याः श्रयद्दशास्त्रेणोक्तस्तस्मिन् दिने अधिकांश-श्रवद्दश्या व्याप्तः तद्व्याप्तश्चाल्पीयानंशः " इति श्रन्थेन तिहने त्रयोद्द्याः सत्त्वमाशंसित । न च किञ्चिचिन्तयित यद् यदा तिहने सूर्योद्यकालाचतुर्दश्या एव सत्त्वं स्वीकृतं तदा त्रयोदशी तद्वासरे कदा कथं वा वितंष्यते ? इति । यदि चाधीतमीमांसतया मीमांसाऽधिकरणेषु स्नेहोदे-कवशाद् भूमाधिकरणन्यायस्यावसरदानमत्र कर्तव्यमेच प्रतिभाति तदा सिद्धान्ताध्वना सूर्योद्ये विद्यमानायामेव त्रयोद्द्यां "श्रये पूर्वा तिथिः कार्या " इति शास्त्रवलेनाराधनार्थं चतुर्दशीभावं संस्थाप्य तत्र दिने सूर्योद्यात् परमेकद्विघटिकामात्रं त्रयोद्श्यादशेषे समग्रे भागे चतुर्दश्याश्च वर्तनं टिप्पणानुसारेण स्वीकृत्य भूमाधिकरणन्यायस्यावसरप्रदानेन परिपाल्यतां क्रीमनीयन्यायानुरागः।

पाउने पृष्टे " एवं च लौकिकटिप्पणेन दुर्चलेन प्राप्तमिष त्रयोदशीत्यं शास्त्रेण प्रवलेन बाध्यते, भविति हि दुर्चलेन प्रमाणेन प्रापितस्य पदार्थस्य प्रवलप्रमाणवोधितेन तेन वाधः। अङ्गीकृतश्चायं विषयो वहुत्र पूर्वमीमांसायां विरोधाधिकरणे वलावलाधिकरणादौ च। न च दुर्बलस्यापि टिप्पणस्य प्रवलेन शास्त्रेण वाघे तस्यानर्थक्यप्रसङ्घः। एवं चानर्थक्यप्रतिहतानां विपरीतं वलावलमितिन्यायेन टिप्पणस्येच प्रावल्यं कुतो न स्यादिति वाच्यम्, टिप्पणस्य तिथ्यन्तरे चारितार्थ्यात् आनर्थक्याप्रसक्तेः" इति पताकाप्रणेतुः प्रनथः प्राप्यते।

अत्र स पृच्छयते यद् यावत् "अये पूर्वा" इत्यादिशास्त्रस्य चतुर्दशीक्षयदिने त्रयोदश्याः प्रतिषेधकत्वं सन्देहदोलामेव समारूढं तावत् कथं टिप्पणस्य, स्योदयस्पिशितिथौ तत्प्राप्तत्रयो-दशीत्वस्य वा तच्छास्त्रवाध्यत्वं व्यवस्थापियतुं तेन शक्यते?। तस्यानुपदं निर्दिण्टा उक्तिस्तु तदा युज्येत यदि मानान्तरेण तच्छास्त्रस्य चतुर्दशीक्षयदिने त्रयोदशीविरहवोधकत्वे व्यवस्थिते टिप्पणिवरुदं वोधयतः कथन्तस्य प्रामाण्यम्? टिप्पणप्रभन्ने विरुद्धं वोधे विद्यमानं कथं वा तच्छास्त्रण विपतितो वोध उपधातुमर्हः? इति प्रश्नः प्रसरेत्। अथवा टिप्पणप्रतिक्र्लप्रत्ययार्जनादेव तच्छान्स्रोपपत्तिः कर्तव्या भवेत् परमत्र तयोरेकोऽपि नास्ति। न खलु साधनगन्धोऽप्येतादशो वर्तते येनोक्तशास्त्रस्य तथाविधवोधजनकता व्यवस्थाप्येत। नवाऽस्ति टिप्पणप्रतिक्र्लप्रतीत्यर्जनं विना तस्य अगितः, सिद्धान्ते टिप्पणसम्मानसंरक्षणेन सह तदुपार्जजविषत्वोधस्य दर्शिपप्यमाणत्वात्।

किञ्च पर्वतिथीनां श्रयमृद्धिविषये टिप्पणस्य यद्यप्रामाण्यमुपगम्यते तदा तत्प्रयोजकस्य गणितस्याशुद्धिरवश्यं वाच्या। तथा च टिप्पणस्य प्रणिनीपितुः पर्वतिथीनामिवान्यतिथीनामिपि विषये गणिताशुद्धिः सम्भाव्यत भवेति तत्प्रणीतिटिप्पणस्य तिथ्यन्तरेऽपि सन्दिग्धप्रामाण्यकत्या तत्रापि चारितार्थ्यस्य दुर्निणयत्वात् तस्यानर्थक्यप्रसङ्गेन "आनर्थक्यप्रतिहतानां विपरीतं वला-वलम्" इतिन्यायविषयतायाः टिप्पणे सम्भवात् "टिप्पणस्य तिथ्यन्तरे, चारितार्थ्यात् आनर्थक्याप्रसक्तेः " इत्युक्त्या सूच्यमानं तस्य तन्त्यायाविषयत्वमिष पताकाकृतोऽसङ्गतमेव।

सत्तदशे पृष्टं "अतश्च टिप्पणस्य स्वविषये सत्यपि प्रामाण्ये पारिभाषिकौदयिकीत्वविषये शास्त्रं तदनसार्याचार्यवचनं वा प्रमाणं भवितुमईतीति " पताकारुता कथितम् ।

अवदं जिज्ञास्यते यत् कस्तावत् स्वविषयस्तेन टिप्पणस्य मन्यते? यत्र तस्य प्रामाण्यं निर्वाधमुद्घुष्यते, कीदशंच पारिभापिकमौद्यिकीत्वं तेन सम्मन्यते? यत्र शास्त्रस्याप्रतिहता गतिरुष्-गियते। यदि तेन प्रत्युच्यते यदुक्तमेव तेन पताकायाः पोडशे पृष्ठे यत् "तत्तत्तिथ्यादीनामुद्यस्तम्यसम्बन्धमात्रं पञ्चाङ्गेन निर्णायते इति तस्मिन्नेव विषये तस्य प्रामाण्यम्" इति। तदा स कथं पर्वतिथीनां स्योदयसम्बन्धक्षे क्षये स्योदयहयसम्बन्धकपायां वृद्धौ च टिप्पणस्याप्रामाण्यं स्थापयत्त त्रपते? यदि तेन पुनः प्रत्युचते यत्तेन टिप्पणस्य पर्वतिथीनां तादशक्षयवृद्धयो-रप्रामाण्यं नोच्यते किन्तु जैनशास्त्रैकसमिधगम्यस्य पारिभाषिकौदयिकीत्वस्य व्यतिरेके एकपर्वतिथी

दिनद्वयावच्छेदेन तस्य सत्त्वे च। तदा स पुनः पर्यनुयुज्यते यत् कुतस्तदा तेन जैनशास्त्रसम्मतं श्रीसागरानन्दस्रिसम्मतं वा पारिभाषिकमौद्यिकीत्वं "क्षये पूर्वा" इत्यादिवच्छा बुवोधियिषितं नोल्लिखितं निजपताकायाम् ? किं तदुल्लेखाभावस्तदीयं तत्परिचयाभावं न प्रकाशयति ? पतदिष वाच्यम् पताकाकृता यत्कस्तावत् टिप्पणस्य क्षीणपर्वतिथेः पारिभाषिकौदयिकीत्वराहित्ये वृद्धाः यास्तिथेश्च दिनद्वयावच्छेदेन पारिभाषिकौदयिकीत्वे प्रामाण्यं मन्यते यम्प्रत्येतादशः प्रयासस्तस्य फल्लेग्रहिभवेत् ?

किश्च पताकाकृता नूर्नामदमण्यनुस्मर्तव्यं यत्तस्य नियोक्तुः पारिभाषिकमौद्यिकीत्वन्नास्त्य-भिमतं किश्चित्, अन्यथा पारिभाषिकौद्यिकीत्वस्य तद्भिमतत्वे चतुर्दशीक्षयदिने चतुर्दश्याः पारिभाषिकौद्यिकीत्वस्य स्वीकृतेस्त्रयोद्दश्याः क्षयाभावं विनापि सम्भवेन तल्लोपकरणस्यानावश्य-कत्वापतेः। यदि कथिश्चत् पारिभाषिकमण्यौद्यिकीत्वमेतादशं निरुच्येत यत् त्रयोद्दश्याः क्षया-भ्युपगम एव चतुर्दश्यामुपपद्येत तदा तु सोऽमान्य एय स्यात्, शास्त्रसम्मति विना पारिभाषि-कौद्यिकीत्वस्य यथाभिलाषितस्य निर्वचने नैकानर्थप्रसक्तेः।

अध्यक्षे पृष्ठे "पर्वतिथेष्टिणणे श्रयदर्शनेऽपि न शास्त्रतोऽत्यन्तलोपोऽङ्गीकियते मध्यस्थेनापि। आराधनार्थं तस्यास्सप्तम्यां तेन विधानाङ्गीकारात्। अतः प्रथमतो लोपमापाद्य व्यपदिश्य वा अनन्तरं तस्याः विधानापेक्षया स्थिताया ९व तस्याः औदयिकीत्वं व्यपदेशः परं विधीयते लाध-वादित्याचार्यसागरानन्दस्रिमतम् " इति पदावली पताकाद्यतः प्राप्यते।

अत्रोच्यतं यत् सत्यमेतत् , न मध्यस्थेन श्लीणाया अष्टम्यादेरत्यन्तलोपः क्रियते, परं पताकाकृताऽत्यल्पं बुध्यते। यतस्तादृशतिथेरत्यन्तलोपः टिप्पणेनापि न क्रियते, किन्तु गणितागतमनौद्यिकीत्वं निर्दिश्यते। यदि तेन स्वीयन्तात्पर्यमेवं वर्ष्यते यन्मध्यस्थेन तादृशाष्ट्रम्यादेः औदयिकीत्वस्य सर्वथा लोपो न क्रियते किन्तु औद्यिकसप्तम्यादावप्टम्यादिकं ताद्यात्म्येन विधाय
विद्योध्य वा तस्य सत्त्वमेवाभ्युपगम्यते। तद्य तस्य "प्रथमतो लोपमापाद्य व्यपदिश्य वाऽनन्तरं
तस्या विधानापेश्यया" इत्यादिकथनं कथं संगच्छते । यतो न मध्यस्थेन कदाप्येवमुक्तं यत् सप्तमयादो श्लीणाष्टम्यादितादात्म्यम् , अष्टम्यादिश्चयदिवसीयसप्तम्यादौ आराधनार्थमण्टम्यादिकपत्वम् , तादृशसप्तम्यादावण्टम्यादिभावेनाराधनीयत्वम् , श्लीणाष्टम्यादौ पारिभाषिकमौद्यिकीत्वमाराधनोपयुक्तं वा नास्तीति। अतो यथा तत्पाच्यनिदेशाचार्यमतेऽप्टम्यादिश्चयनिदेशदिने वस्तुतः
स्योद्यवेलायां विद्यमानायामेवाष्टम्यादौ टिप्पणतोऽविदिता तादृशविद्यमानता "श्लये पूर्वा"
इत्यादिवचसा वोध्यते तथा मध्यस्थस्थापनीयमतेऽपि अष्टम्यादिश्चयदिवसीयसप्तम्यादौ वस्तुतो
विद्यमान एव आराधनार्थाष्टम्यादिभावः टिप्पणादितोऽनवबोधितो वचसा तेन बोध्यते इति कुतः
पताकाङ्यतो मतिर्मन्दायते मध्यस्थमनीषितारलेषे !

एकोनविशे एठं "भाद्रपद्शुक्कचतुथ्यां ६व तत्पर्वतिथित्वात् तत्पश्चम्याः पर्वानन्तरपर्वतिथित्व-मभ्युपगम्य तृतीयायाः श्रयबृद्धिसम्पाद्नं श्रीमदाचार्यसागरानन्दस्रीणामनावश्यकमिति मध्यस्थो व्रवीति। तदिदमसङ्गतम्। द्वीरप्रश्ने पश्चमीतिथिस्युदिता भवति तदा तत्तपः कस्यां तिथौ कियते इति प्रश्नमुखाप्य यदा पश्चमीतिथिस्युदिता भवति तदा तत्तपः पूर्वस्यां तिथौ कियते इति सामान्यत एव पश्चमीनिर्देशात् तत्र भाद्रपदशुक्कपश्चम्या व्यावृत्त्यदर्शनात्, "बीया पश्चमी अद्मी प्रगारसी चउदसी पणतिहिथो। प्रभाओ सुयतिहीओ गोयमगणहारिणा भणिया" इति गाथायां सामान्यत एव पश्चमीश्रहणात् गीतार्थाचीर्यत्वेन परम्पराव्यवहारेण च पश्चम्यास्सामान्यपर्वतिथि-त्वमस्त्येव। कालकाचार्येण प्रधानपर्वतिथित्वस्यैव परिवर्तनात्। पर्वतिथित्वश्च नियताराधनाधिकर-णत्वम्। तच्चाण्टमीचतुथ्यौरिवान्यासामपि तिथीनामस्त्येव बह्वीनाम्। जैनागमेषु तथा दर्शनात्।" स्यादिक्रन्थेन भाद्रपद्युक्लपञ्चम्यां श्रीकालकाचार्यानन्तरमपि पर्वानन्तरपर्वतिथित्वं व्यवस्थाप्य तस्याः पञ्चाङ्गे क्षयनिदंशे तस्या औदयिकीत्वसम्पादनानुरोधेन प्रधानतमाया अपि भाद्रपद्युक्ल-चतुर्थ्याः पञ्चाङ्गिनिर्देश्टे दिनेऽनोदयिकीत्वस्तीकरणमुचितमिति प्रतिपादयता पताकाङ्गता मध्यस्थ-वक्त्यमधरीकर्तुं चेष्टितम्।

परं विचारः शास्त्रं वा तदीयप्रतिपादनं न प्रमाणयितः प्रत्युत निर्देयं प्रतिक्षिपित । तथा हि— "वीया पञ्चमी " इत्याद्यद्गीतगाथानुसारेण तस्याः शुभितिथित्वमेव शास्त्रसिद्धन्नतु पर्वतिथित्वम् । अतो भाद्रशुक्लपञ्चम्याः कालकाचार्यातपूर्वं वार्षिकप्रतिकमणितथित्वरूपम् प्रधानपर्वतिथित्वमेवासीन्न तु तदितिथित्वं शुभितिथित्वातिरिक्तं च सामान्यपर्वतिथित्वम् । तनु प्रधचनसारोद्धारादिगतात् "चतुर्दश्यण्टमीपूर्णिमाऽमावास्यासु पर्वतिथिषु " इत्यादिवचनान्तरवलात् अष्टमी, चतुर्दशी, पूर्णिमा, अमावास्येति तिथिष्वेवास्ति । तास्विप कालकाचार्यात् पूर्वम् आषाः कार्तिकतपस्यपूर्णिमानां चातुर्मासिकप्रतिक्रमणितथित्वात्मकप्रधानपर्वतिथित्वेत सह सामान्यपर्वतिथित्वमासीत् । परं कालकाचार्यादनन्तरं तदीयादेशानुसारेण भाद्रशुक्लपञ्चम्याः प्रधानपर्वतिथित्वं तच्चतुर्थ्या गृहीतं तया च शुभितिथित्वात्मकणाविस्थितम् । परं पूर्णिमायाः चातुर्मासिकप्रतिक्रमणितथित्वात्मकं प्रधानपर्वतिथित्वं तत्पूर्वचतुर्दश्याऽऽत्मसात्कृतं पूर्णिमयाः च सामान्यपर्वतिथित्वेन वितिनम् ।

चतुर्दश्याश्च सर्वस्याः पाक्षिकप्रतिक्रमणितिथित्वमनादिकालादविच्छिन्नमायाति । अष्टम्यमा-वास्ययोश्चाखिलयोः पाक्षिकादिप्रतिक्रमणितिथ्याद्यपेश्चया सामान्यपर्वतिथित्वमपि निर्वाधमागच्छिति । पश्चात् पूर्णिमाऽमावास्ययोः, अष्टमीचतुर्दश्योः, भाद्रशुक्लचतुर्थ्याः, द्वितीयापश्चम्येकादशीनां पर्व-तिथित्यं व्यवद्वतमभवत् । ततोऽप्यनु तासामिव कच्याणकतिथीनामपि पर्वतिथित्वं व्यवद्विय-माणमवर्तत । मध्यस्थेन च भाद्रशुक्लपश्चम्यां पूर्णिमाऽमावास्ययोश्च पर्वानन्तरसमकक्षपर्वतिथि-त्वमेव प्रतिपिद्धमिति तदीयनिर्णयपत्रस्य पर्यवेक्षणेन सर्वसाधारणस्यापि सुलभम् ।

ष्वञ्च पञ्चम्याः शुभितिथित्वेन अर्वाचीनव्यवहारतः सामान्यपर्वतिथित्वेन वा पूर्णिमाऽमावा-स्ययोश्च सामान्यपर्वतिथित्वेन समाराध्यत्वेऽपि तत्क्षयिनिर्देशदिने तासामाराधनं तदैव युज्यते यदि तत् तत्र दिने प्रधानपर्वतिथेभांद्रशुक्लचतुर्थ्याश्चतुर्दश्याः वाऽऽराधनस्य प्रतिकूलं न भवेत् । प्रतिकूलत्वे तु अप्रधानपर्वतिथीनामेव तदिने आराधनयोग्यतापरित्यागः प्रशस्यो न तु प्रधानपर्व-तिथीनाम् , प्राधान्येन तासान्तद्येक्षयोत्कर्षात् , इति मध्यस्थोऽभिष्ठैतीत्यतो विवक्षिताबोधेन प-ताकाकृता कृतं खण्डनमखण्डनमेव ।

त च भाद्रशुक्लपञ्चम्याः क्षीणत्वे यदि तस्या आराधनीयत्वं भाद्रशुक्लचतुर्थ्यां न स्वीक्रियते तदा "पञ्चमीतिथिस्तृटिता भवित तदा तत्तपः कस्यां तिथौ क्रियते ? " इति प्रश्नस्य "यदा पञ्चमी तिथिस्तृटिता भवित तदा तत्तपः पूर्वस्यां तिथौ क्रियते " इत्युत्तरं हीरप्रश्नग्रन्थिस्थतम-सङ्गतं स्यादिति वान्त्र्यं, तत्र भाद्रशुक्लपञ्चम्याः विशेषतोऽनिर्देशेन दोषाभावात् । अयम्भवः-भाद्रशुक्लपञ्चम्यास्त्रदितायास्तत्पूर्वस्यामाराधनीयताया अस्वीकारे उक्तो हीरप्रश्नग्रन्थस्तदैवासंगतः प्रसः प्रसः यदि तद्ग्रन्थान्तर्गतः पञ्चमीशन्द्रो विशेषेण भाद्रशुक्लपञ्चमीपरो भवेत् । परं स तु पञ्चमीत्वेन पञ्चमीपर इति वृटितपञ्चम्यन्तरमादाय तस्य प्रश्नोत्तरम्थस्योपपत्त्वस्याप्यावश्य-कत्या तस्यास्त्रृटितपञ्चम्यन्तराद्गस्यथाकरणं तद्ग्रन्थिकृतं भाद्रशुक्लपञ्चमीपरत्त्वस्याप्यावश्य-कत्या तस्यास्त्रृटितपञ्चमयन्तराद्गस्यथाकरणं तद्ग्रन्थिकृतं स्यादेवेति शङ्कनीयम् , कथितप्रकारेण सर्वतः प्रधानायाः भाद्रशुक्लचतुर्थ्याः ततोऽप्रधानायाः भाद्रशुक्लपञ्चम्याः अनुरोधेन टिप्पण्यापते मुख्यदिने आराधनालोपस्यानौचित्येन उक्तहीरप्रश्नीयग्रन्थस्थपञ्चमीपदस्य माद्रशुक्लपञ्चमीभिन्नपञ्चमीषु तात्पर्यसङ्कोचस्यावश्यकत्वात् ।

अत्रैव प्रसङ्गे पृष्ठे च "तथाहि-आवश्यकचूणौं-" अहुमीपन्नरसीसु य नियमेण हविज पो-सिंहओं " इति, व्यवहारवृत्तौ-" पतेषु चाष्टम्यादिदिवसेषु चैत्यानामन्यवसितगतसुसाधूनां वा अवन्दने प्रत्येकं प्रायश्चित्तम् " इति, श्रीतत्त्वार्थटीकायां हारिभद्रीयायां " प्रतिपदादिषु अनियमं दर्शयति, अष्टम्यादिषु नियमः " इति, श्रीतत्त्वार्थसिद्धसेनटीकायां "अनेन चान्यासु तिथिषु अनियमं दर्शयति, नावश्यतयाऽन्यासु कर्तव्यः, अष्टम्यादिषु तु नियमेन कार्यः " इतीमान् प्रन्था-तुद्घृत्य प्रधानतराभिः पाक्षिकचातुर्मासिकसांवत्सरिकतिथिभिः पराभृतानामपि पूर्णिमाऽमावास्या भाद्रशुक्लपञ्चमीनां तपसस्तत्तत्तिथिनियतत्वव्यवस्थापनाय पताकाकृता प्रयतितम् । परमुद्धृतः ब्रन्थेष्वेकमपि पदमुपदर्शयितुम्न पारितं येन तदीयमभिलपितं पूर्यमाणं प्रतीयेत । विचारेण तु ताबदेतद्वसीयते यत् " प्रतिपदादिषु अनियमं दर्शयति, अष्टम्यादिषु नियमः " इत्यादिप्रन्थः "प्रतिपदादिषु " इति शब्देन प्रतिपत्पदप्रतिषिपादयिषितद्वितीयायां तत्सदशीषु पञ्चम्यादिशुभ-तिथिषु अनियमम् , " अष्टम्यादिषु " इति शब्देन चाष्टम्यां पर्वान्तरापराभृतपूर्वतिथित्वेन तत्सदृश्यां चतुर्दश्याञ्च नियमं प्रदर्शयति । पवञ्चोक्तप्रम्थैरपि पञ्चम्याः पूर्णिमाऽमावास्ययोध्य तिथिनियततः पस्त्वन्नैव निवेद्यते । यदि चेदं समुचितमप्युदितन्नैव रुचितं पताकाकर्तुस्तदा तेन तादशं प्रमाणं वाच्यं यत् "अष्टम्यादिषु " इत्यत्रत्यादिशब्दस्य प्राह्यतां पश्चमीपूर्णिमाऽमावास्यादिषु साधयेत्। अस्मत्कथितेऽर्थे तु पाश्चिकादिप्रधानतरितथीनां टिप्पणोक्ते मुख्ये काले आराधनाया अवस्यकर्त-व्यसंरक्षणमेव समर्थकमिति ।

अतः पाक्षिकचातुर्मासिकसांवत्सरिकप्रतिक्रमणात्मकमेचाराधनं तिथिनियतम्, अष्टमीतर-तिथीनाञ्च तपांसि न सर्वदा तिथिनियतानि किन्तु बाधकेऽसत्येवेति यदुक्तं मध्यस्थेन तदेव श्री जैनदाास्त्रसुपरिद्योलनप्रज्ञाभृतां पण्डितानामन्तःकरणसम्प्रीणने प्रवीणं, नान्यत् ।

किञ्चात्र मध्यस्थस्य सुगूढोऽयमाशयो नूनमवधेयो यत् श्लीणायाः भाद्रशुक्लपञ्चम्याः पूर्णिमाया अमावास्यायाः वा श्लयदिने आराधनीयता-स्तिकरणं पताकाकृत्परिपोषणीयपश्ल पत्र प्रधानतरपर्वतिथेर्मुख्ये दिने आराधनावाधकतया दुःशकं तत्पश्ले श्लयनिर्देशदिने श्लीणितथेरौदयिकीत्वस्य तिह्नेऽश्लीणितथेरनौदयिकीत्वनान्तरीयकत्वात् । सिद्धान्तपश्ले तु ताद्दशतिथीनां श्लयदिने आराधनास्वीकरणान्नेव दुष्यति श्लीणाश्लीणितथ्योर्द्वयोरेवैकस्मिन् दिने आराधनायाः सम्भवात् । अतः सिद्धान्ते पञ्चम्यादीनामपि तिथिनियततपस्कता यदि स्वीकियते तदाऽपि न किञ्चित् काल्रध्यमिति ।

विश्वतितमे पृष्ठे "पञ्चमी तिथिस्बृदिता भवति तदा तत्तपः पूर्वस्यां कियते, पूर्णिमायां च बृदितायां त्रयोदशीचतुर्दश्योः कियते, त्रयोदश्यां विस्मृतौ तु प्रतिपद्यपि " इति हीरप्रश्नप्रश्यस्यांशमुद्धृत्य "अनेनेदमवगम्यते पूर्णिमाऽमावस्ययोर्नृद्धौ त्रयोदशीचृद्धिभेवतीति " इत्युक्तं पता-काकारेण । अत्र उक्तप्रस्थस्यांशतः पूर्णिमाऽमावास्ययोर्नृद्धौ त्रयोदशीचृद्धिभवनं प्रतीतिपथं कथः मुपारोहिति ? इति विद्वांसो विचारयन्तु यदि तेन स्वकीयन्तात्पर्यमेवं वण्येत यत् पूर्णिमाक्षये त्रयोदशीचतुर्दश्योर्द्धयोराराध्यताकथनेन पूर्णिमायाक्ष्यतुर्दशीदिने औदियकीत्त्वे मते तिहने चतुर्दश्या अनौद्यिकीत्वप्रसक्त्या तस्यास्त्रयोदशीदिने औदियकीत्त्वं सम्पाद्य आराधनस्योपपादनीयत्वेन त्रयोदश्या एव क्षयः कार्य इति प्रतिभाति । तथा च यथा पूर्णिमादिरूपर्यतिथेः क्षयनिर्देशे त्रयोदशीक्ष्याया अपर्वतिथिरेव क्षयः सम्मतस्तथा पूर्णिमादिपर्वतिथिवृद्धौ त्रयोदश्या एव वृद्धिरुचितिति । तदा तद्यि न शोभनम् , त्रयोदशीचतुर्दश्योः क्षीणपूर्णिमातपःकर्तव्यतावर्णनस्य तात्पर्यान्तरस्यापि सम्भवेन ततः पूर्णिमादिक्षयस्थले त्रयोदशीक्षयस्य सम्मतत्वानुमानासम्भवात् । तथा हि पूर्णिमायां समाप्यतया पूर्णिमातपस्त्वेन व्यपदेश्यं पष्ठात्मकं तपस्तस्या अक्षये चतुर्दशीपौर्णमारस्योः कियते।

किन्तु तस्याः क्षये तस्याश्चतुर्दश्यारुचैकदिन एव समावेशे छते तादशं दिनद्वयसम्पाद्यं तपः कथं कार्यमिति प्रदनोत्तरतया "पूर्णिमायां च अटितायां त्रयोदशीचतुर्ददयोः क्रियते " इत्युक्तिसंभवात् ।

किञ्च पराष्ट्रद्वपाचुर्येण तथैवाभ्युपगम्य विचारे क्रियमाणेऽपि पूर्णिमाचुद्धी त्रयोदशीवृद्धिवो-धकतायां " त्रयोदशीचतुर्दश्योः " इत्युक्तेः पर्यवसानन्नैव सम्भवति उक्तरीत्या श्लीणायाः पूर्णिमाया-श्चतुर्दशीदिने औद्यिकीत्वस्वीकारेणानीद्यिकीत्वं गतायाश्चतुर्दश्यास्त्रयोदशीदिने औद्यिकीत्वकरणा-वश्यकतया त्रयोदशीक्षयस्य यौक्तिकत्वसम्भवेऽपि पूर्णिमावृद्धौ त्रयोदश्या वर्धनस्य नितरां युक्ति-श्चारवात् । वृद्धि गतायाः पूर्णिमाया उत्तरदिवसीयस्यैव औदियकीत्वस्य आराधनौपियकतास्वीकृतौ चतुर्दश्याः प्रथमपूर्णिमादिने आकर्षणं विना अवृद्धिदशायां प्राप्तायाः द्वयोस्तिथ्योरव्यवधानेनाराधः नायाः निर्वाहाभावप्रसक्तेर्वारणाय तस्याः प्रथमपूर्णिमादिने आकर्षणस्यावश्यकत्वेन तत्र पूर्णिमानि-वृत्तेर्धृवतया तद्वृद्धेरसिद्धत्वेऽपि चतुर्दश्याः दिनद्वये औद्यिकीत्वस्य उत्तरदिन एव चाराध्यत्वेन नियमितत्वस्य स्वीकारेऽवद्यायोगेन त्रयोदशीवृद्धेः सिद्ध्यसम्भवात्।

पुनरक्षेत्र पृष्ठे "जीतव्यवद्वारेणाप्ययमेवार्थः सिद्धयति । जीतव्यवद्वारस्वरूपं च स्थानाङ्गसूत्रे पञ्चविधो व्यवहार उक्तः। तद्यथा (१) आगमः (२) श्रुतम् (३) आज्ञा (४) धारणा (५) जीतं चेति। तत्र यदा व्यवहर्तुरागमो भवेत् तदा तेनैव व्यवहर्तव्यम्। तदभावे श्रुतेन व्यवहर्तव्यम्। पवमन्यत्रापि पूर्वपूर्वाभावे परेण परेण व्यवहर्तव्यमित्यादि " इत्येवमुल्लिख्य " न च विजयदेव-सामाचार्या जीतव्यवद्यारसिद्धत्वे कि मानमिति शङ्कनीयम् , सप्तदशशताब्दीत आरभ्य विवादोत्प-त्तिसमयं यावत् तपोगच्छीयेन चतुर्विधेनापि श्रीजैनसङ्घेन श्रीविजयदेवस्रिसामाचारी समाचरि-तेति तत्कालीनैर्प्रन्थेस्ताम्रशासनैराचारैश्चावगम्यते । अद्यापि विवादेऽत्रासम्पृक्तैस्तटस्थैस्सर्वैरिप

तपोगच्छीयैराचार्येस्सैव सामाचारी समाचार्यते " इत्युब्लेखो लभ्यते पताकाकृतः।

अत्रेदं प्रन्यवेतं यत् "जीतव्यवहारेणापि " इत्यत्रापिना किमुपादित्सितम् ? यद्यागमादिः, कुतः स स्पष्टक्रोपन्यस्तः? यग्रुच्यते उपन्यस्त पद्मासकृत् " क्षये पूर्वा " इत्यादिक इति । तदा नैत-दुक्तिर्युक्तिमती, तदर्थस्याधुनापि अव्यवस्थितत्वात् । त्वदुक्तार्थे तस्य तात्पर्यावधृतये प्रमाणान्तर-स्यापेक्षणात्, तस्य चाभावात्, तादृशार्थं तद्वचोविविक्षितंतागमकस्य कस्यापि जैनशास्त्रवचसोऽध-नावधि सुचिरगवेषणयाऽज्यप्राप्तत्वात्।

ं किञ्च यदि स्यार्जीतपूर्वेक्तिषु अन्यतमस्तदा तस्मिन् ज्यायसि प्रमाणे जीवति जीतोपन्यासस्य निष्ययोजनता स्यात् । न हि अविप्रतिपन्नप्रत्यक्षसाक्षिके छौकिकेऽधैं तथाविधशास्त्रसमुक्तेऽलौकिकेऽधैं वा भवति ततोऽवरस्य मानान्तरस्य प्रदर्शनावस्यकता, नैव कश्चित् प्रज्ञावानपेक्षते, नापि कश्चिन्मे-धावान् प्रदर्शयते । अत् आगमादिचतुष्ठयापेक्षया जीतस्य " पूर्वपूर्वाभावे परेण व्यवहर्तव्यम्" इत्यादिना दौर्वस्यन्दर्शयित्वा तमुपन्यस्यताऽऽगमादीनामभावस्य स्वीकृतिस्चनादिपना जिष्टक्षितो नेव धटते।

अध म पुनः पृन्छयतं यत् " न च विजयदेवसूरिसामाचार्या जीतव्यवहारसिद्धत्वे " इत्यादिना विजयदेवसरिसामाचार्यां जीतव्यवहारसिद्धत्वं साधियतुं प्रयस्यता पताकारुता विजयदेवस्रि-सामाचारीत्वेन का सामाचारी उपादित्सिता ? तिथ्यादिपरिचयाय प्रमाणत्वेन जैनसङ्घस्वीकृतस्य पञ्चाङ्गस्य विरोधेन पर्वतिथीनां क्षयवृद्धिस्थले पूर्वापर्वतिथीनां क्षयवृद्धिभावस्य पर्वे। त्तरपर्वतिथीनां क्षयबृद्धिस्थले पूर्वपर्वतिथीनां पञ्चाङ्गप्रोक्तपारमार्थिकसमयातिरिक्तसमये आराध्यत्वस्य च स्वीकरण क्ष्पा अन्या वा काचित ? यदि काचिदन्या तदानवसरस्तस्य जीतव्यवहारसिद्धत्वसाधनस्य, तत्र विप्रतिपत्तेरप्रवृत्तत्वात् । यदि प्रथमा तदा तस्यां विजयदेवसूरिसम्मतत्वासिद्ध्या सामान्यतो विजय-देवसूरिसामाचार्यास्तथात्वसाधनेनापि नेष्टसिद्धिः। न चोक्तमतपत्रकात्तस्य विजयदेवीयत्वं सुप्र मेयमिति वाच्यम् , तस्य तत्कृतत्वे मानराहित्यादप्रमाणत्वाच्चेति प्रागेव प्रतिपादनात्। अतो

विजयदेवसूरीणां प्रशस्तौ न्यायविशारदश्रीयशोविजयप्रणीतपद्यान्युद्धरतापि न किञ्चित् स्वेप्सितं साधयितुं शक्यं पताकाकृता ।

यदि चेदेवमुच्यते यत् पर्वतिथिक्षयवृद्धिविषये श्रीसागरानन्दस्रिसम्मतोऽर्थः विजयदेवस्रिणां समयात् तत्पूर्वसमयाद्वाऽयिच्छेदेन समाद्वियमाण आयाति । न च तरन्यैवां तत्सदर्यः सप्रतिषिद्धो न वा शास्त्रविरुद्धोऽतो जीतन्यवहारपदं प्राप्ततयाऽधुनापि स तथैव स्वीकर्तुमुचित इति । तदा नेदं न्याच्यं युक्तं चेति समुद्धुष्यतेऽस्माभिः । यतो ह्ययमर्थो विजयदेवस्रिसमयात् तत्पूर्वसमयाद्वा स्वीकियमाणस्समायातीत्यत्र नास्ति किञ्चित् प्रमाणम् । प्रत्युत श्लीणत्वे वृद्धत्वे वा पर्वतिथीनामाराधनोपपादकस्य "श्लये पूर्वा" इत्याग्रमास्वातिप्रघोषस्य दर्शनात् तत्समय पव तिथ्यादिनिर्णयाय लौकिकपञ्चाङ्गस्य प्रमाणिकत्वस्वीकारस्य सिद्धत्वेन तत्सन्मानसंरक्षणप्रवीण पव पन्था विजयदेवस्रिप्रभृतिभिर्णृहीतः स्यादित्यनुमानस्यैव निर्वाधत्वेन तात्कालिकाचारस्य प्रचित्ताचारप्रतिकृत्रतैव सिद्धवति । अतः प्रचित्ताचारश्चेद्युक्तोऽप्रमाणो वा तदाः तैस्तत्सदद्यौरन्यैर्वा कृतो न प्रतिषिद्धः ? इति प्रश्लस्यावसर एव नास्ति, एतदाचारस्य तदानीमभावात् ।

अतोऽस्मद्विचारानुसारेणायमेवार्थः सिद्ध्यति यत् पर्वतिथीनां श्चयनृद्धिप्रसङ्गे श्रीसागरानन्दस्रि-सम्मत आचारः शास्त्रज्ञानसदाचारादीनां हासकालाद् विजयदेवस्रिचिरोत्तरसात् प्रवृत्तोऽभवदिति तद्विरुद्धशास्त्रपाठवलात् , शास्त्रानुसारिणो विचाराद् युक्तिनिचयाच तमशास्त्रीयमाचारं निराकर्तुं पुरा-तनं शास्त्रीयमाचारं च पुनः प्रतिष्ठापयितुं श्रीमता रामचन्द्रस्रिमहाशयेन स्तुत्यः प्रयत्नः प्रारम्भीति।

द्वाविशे पृष्टे " जैनशास्त्रस्य जीतव्यवहारस्य प्रामाण्यसिद्धये येऽपेक्षिताश्चत्वारोंऽशाः (१) युगप्रधानसदृशाचार्यप्रवर्तितत्वम् । (२) किमिप विशिष्टं प्रयोजनमुद्दिश्य प्रवर्तनम् (३) प्रवर्तितस्य धर्मस्य
शास्त्रस्सद्दाविरोधः (४) संविग्नगीतार्थाचार्यरप्रतिषेधित्वं बहुभिरनुमतत्वं चेति ते सर्वेऽप्यत्र समप्रतयोपस्त्रस्यत्व एवेति " इति अन्थात् पताकाकृता श्रीसागरानन्दस्रिसम्मतस्य पर्वतिथीनां क्षयवृद्धिविषये पञ्चाङ्गस्याप्रामाण्यं मत्वा अपर्वतिथीनामेव पूर्वपूर्वतराणां क्षयनुद्धिस्वीकरणस्य प्रामाणिकजीतव्यवहारत्वसाधने परिश्राम्यता जीतव्यवहारस्य प्रामाणिकतागमकतौपियकानां कथितांशस्वनुष्टयानां सत्त्वं यदाशंसितं तत्र युक्तिमत् । तथा हि पूर्वप्रतिपादितप्रकारेण श्रीसागरानन्दस्रिरसम्मते श्रीविजयदेवस्रिप्रवर्तितत्वस्यासिद्धतया तादशापराचार्यप्रवर्तितत्वस्य श्रीसागरानन्दस्र्रेरप्यननुमतत्वया तत्र युगप्रधानसदशाचार्यप्रवर्तितत्वरूपस्य प्रथमांशस्यामावोऽस्ति ।

पर्वतिथीनां क्षयबृद्धयोर्वास्तवताऽभ्युपगमेऽपि सिद्धान्ते वक्ष्यमाणरीत्या तत्तत्तिथ्याराधनस्य सम्यक्षपालनसम्भवेन तद्रश्लणस्य पर्वतिथीनां श्लयबृद्धयोरपारमार्थिकत्वस्वीकृतेः प्रयोजनत्वासम्भवाद् विशिष्टप्रयोजनोद्देशेन प्रवर्तनरूपस्य द्वितीयस्याप्यंशस्याभावो विद्यते ।

सन्भने तृतीयोल्लासे "वृद्धौ सत्यां स्वल्पाऽप्यभेतना तिथिः प्रमाणम्" इति प्रम्थेन, कल-स्त्रस्वं विकायम् "भाद्रपद्वृद्धौ प्रथमो भाद्रपदोऽपि अप्रमाणमेव यथा चतुर्दशीवृद्धौ प्रथमां चतुर्दशी-मवगणय्य द्वितीयायां चतुर्दश्यां पाक्षिककृत्यं क्रियते तथा" इति प्रम्थेन, कल्ससूत्रदीविकायाम् "भाद्र-पद्वृद्धौ प्रथमभाद्रपदोऽपि पर्युषणाकृत्येषु अनिधकृत एव, अभिविद्धितिथिरिव तदीयकृत्येषु, तथाहि विविक्षितं हि पाक्षिकप्रतिक्रमणं तस्य चतुर्दश्यां नियतं सा च यद्यपि विद्धित्ता तदा प्रथमां परित्यज्य द्वितीयाऽङ्गीकार्या" इति प्रम्थेन, हीन्प्रशस्य द्वानिशे पृष्ठे "पञ्चभी तिथिखुदिता भवति तदा तत्तपः कस्यां तिथौ ? पूर्णिमायाञ्च बुदितायां क्षत्रेति ? उत्तरम्-पञ्चमीतिथिखुदिता भवति तदा तत्तपः पूर्वस्यां तिथौ क्रियते, पूर्णिमायां च बुदितायां जयोदशीचतुर्दश्योः क्रियते, जयोदश्यां विस्मृतौ तु प्रतिपद्यपि " इति प्रम्थेनैतत्सदशेनापरेणाप्यनेकेन जैनशास्त्रग्रम्थेन पर्वतिथीनां वृद्धि-क्षययोः स्पष्टं प्रतिपादनात् शास्त्रविरोधक्रपस्य तृतीयांशस्याप्यभावो वर्तते ।

ण्कोनविश्ववैक्षमवत्सरस्य तुरीयभागे विद्यावृत्तादिशिथिलयितप्रासुर्यप्राधान्ये विद्यम्भमाणे "पर्वतिथीनां परमार्थतः क्षयवृद्धी न भवतः किन्तु तत्प्रसङ्गे तत्पूर्वापर्वतिथीनां मेव " इत्येतदात्मनो-ऽर्थस्य प्रचलनात् , तदानीं च कतिपयसंविग्नगीतार्थमुनीनां सत्त्वेऽपि तेषामप्रधानतयाऽल्पसंख्यत्या च तत्कृतविधिप्रतिषेधयोर्धारणरक्षणादिव्यवस्थाया अभावादिप तयोरप्राप्ततायाः सम्भाव्यमानतया अप्राप्तिमात्रेण तदर्थस्य तादशमुनिजनप्रतिषिद्धत्वाभावस्य वक्तुमशक्यत्वात् साम्प्रतिक-संविग्नगीतार्थैः क्रियमाणायाः प्रामाणिक्याः प्रतिषिद्धताया उपेक्षणस्थानौक्तित्याञ्च संविग्नगीतार्थाः प्रतिषिद्धत्वस्यस्य चतुर्थाशस्याय्यभावोऽस्ति ।

अतः "पर्वतिथीनां श्रयवृद्धयोष्टिप्पणस्याप्रामाण्यमुपगम्य तत्पूर्वपूर्वतराणामपर्वतिथीनामेव श्रयवृद्धी मन्तव्ये " इति श्रीसागरानन्दस्रिणोद्घुष्यमाणस्यार्थस्य जीतव्यवहारत्वं तत्सिद्धत्वं वाऽसिद्धमेवेति योध्यम् ।

पताकायाः २४-२५ पृथ्यं।स्तत्प्रणेत्रा निर्णयपत्रस्य त्रयोद्शे पृष्ठे स्थितम् "तदेवमाचार्यश्रीसाग-रानन्दस्रिभिरुमास्वातिवचनस्य स्वाभिमतार्थसिद्धये यानि शास्त्राणि समुपन्यस्तानि तानि शास्त्राभासान्येय " इति मध्यस्थवचनमादाय मध्यस्थस्य जैनशास्त्राणामप्रमाणत्वासच्छास्रत्वयोरुद्घोषक-तामुद्घुष्य जैनजनतां शुन्धतां नेतुं या रीतिरङ्गोकृता सा न तत्स्वभावसामीचीन्यसूचने समर्था।

तर्हि किन्तात्पर्यं मध्यस्थस्य तादशोक्तेरिति चेत्, श्र्यतात् । श्रीसागरानन्दस्रिणोमास्वा-तिप्रघोपस्य प्रकृतस्य स्वाभिमतार्थसिद्धये यानि पूर्वचित्तमतपत्रकादीनि समुपन्यस्तानि तानि न शास्त्राणि किन्तु शास्त्राभासानि, यानि च सेनप्रशादिश्रन्थान्तर्गतानि शास्त्रात्मकवचनानि उपन्य-स्तानि तान्यपि श्रीसागरानन्दस्रिविवक्षिते " पर्वतिथीनां क्षयवृद्धी न वास्तविक्यौ किन्तु तत्प्र-सङ्गे तत्पूर्वापर्वतिथीनामेव ते तथाभूते " इत्येवंक्षपेऽधें शास्त्राभासान्येव ।

न च सेनप्रश्नादिवचसामिप शास्त्राभासत्वं वदता मध्यस्थेन जैनशास्त्रावमानना कृतैवेति वक्तव्यम्, येषां शास्त्राणां यादशार्थपरता तदीयमीमांसातो न व्यवतिष्ठते तादशार्थकत्या व्याख्यायमानानन्तेषां शास्त्राभासतायाः सर्वसुधीसद्धार्मिकाणां सम्मतत्वात् । अत एव वैदिकसम्प्रदाख्यायमानानन्तेषां शास्त्राभासतायाः सर्वसुधीसद्धार्मिकाणां सम्मतत्वात् । अत एव वैदिकसम्प्रदाख्यायोश्येयाः परमेश्वराः वा वेदा अप्यन्यथा वर्ण्यमाना अप्रमाणतां वजन्तो मन्यन्ते । अचित्रमप्येतदेव, पूर्वापरसन्दर्भशुद्धे सत्तर्कपरिशोधित प्वार्थे शास्त्राणां शास्त्रकपत्वात् । अन्यथा तत्तन्वस्रस्यतेव, पूर्वापरसन्दर्भशुद्धे सत्तर्कपरिशोधित प्वार्थे शास्त्राणां शास्त्रकपत्वात् । अन्यथा तत्तन्वस्रस्यवेत्तं प्रमाणत्वं च स्यादिति तद्यसारं प्रवर्तमानोऽधुनातनो वैदेशिकभावनाः धनो जनोऽपि नैव प्रत्यवेयात् प्राप्तयाच शास्त्रादेशपरिपास्तनप्रभवान् रमणीयपरिणामान् ।

अतो वयं वृमो यन्मध्यस्थेन श्रीसागरानन्दस्रिसम्मतेऽयौक्तिकेऽनेकशास्त्रीयवचोविरुद्धे दुर्घ-

टशास्त्रवचस्के चार्थे जैनशास्त्राणां शास्त्राभासत्वं प्रमाणाभासत्वञ्चाभिद्धता तेषां शास्त्रत्वं प्रमाण्यतं च सम्यक् सुरक्षितमिति मेधाविनो धर्मप्राणस्य जैनलोकस्य हार्दिकान् धन्यवादानहीति मनीषी मध्यस्थः।

पताकायाः पश्चिमे पृष्टे निर्णयपत्रस्य नवमपृष्टस्थपष्टिविवादपदिविचारान्तर्गतम् "प्रकरणं नामातीव दुर्वेलं प्रमाणं वाक्यार्थनिर्णये इति ब्रूमः" इति मध्यस्थवचनं निराचिकीर्षता पताकाकृता तदिभप्रायमविज्ञाय व्यर्थमेव बहु जिल्पतम् । यतो हि मध्यस्थोऽत्रेदमेवाभिधित्सति यत् प्रकरणस्य वाक्यार्थवोधे तात्पर्यनिश्चयद्वारा, शब्दशक्तिप्रकाशिकायां जगदीशतकीलङ्कारदर्शितदिशा साक्षादेवापेक्षणीयत्वेऽपि तस्य नानार्थकपद्घटितवाक्यस्थल प्रवोपयोगो नान्यत्र । अतः प्रकरणस्य क्वाचित्यतया शाब्दबोधस्य हेत्वन्तरापेक्षया दौर्वेल्यम् ।

पवञ्च "श्रये पूर्वा तिथिः कार्या " इतिवाक्यघटकस्य तिथिपदस्य नानार्धताविरहेण विव-श्रितविचिकित्साया अभावात् तत्र प्रकरणप्रवृत्तेरनवसरत्वात् तिथिपदोपस्थाप्यस्य तिथिसामा-न्यस्य तद्वचोजन्यवोधे भानाभ्युपगमस्य निर्वाधत्वाच तद्वचसः कत्याणकतिथिव्यतिरिक्तपर्वतिथि-मात्रपरत्वं श्रीसागरानन्दस्रिणा स्वीकियमाणमनादरणीयमेवेति ।

यदि पुनः पूर्वमीमांसोक्तस्य तार्तीयीकस्य प्रकरणस्य वलं विवक्षितं पताकाकृतस्तिन्नयुक्ति-कृतो वा तदा तस्यापि युक्त्यन्तरभुखनिरीक्षकतया तादशयुक्त्यभावे शाब्दबोधीयहेत्वन्तरापेक्षया दौर्बस्यात् प्रकृतेऽभावाच ततो बललाभस्याशा दुराशायात्रम् ।

अत्रैय प्रसङ्गे षड्विशे पृष्ठे " पवञ्च प्रकरणवाधकस्य कस्यापि प्रमाणस्याभावात् "क्षये पूर्वा तिथिः" इति सामान्यतः श्रुतस्यापि तिथिपदस्प प्रकरणात् पर्वतिथिपरत्वमेव निश्चीयते, यथा "प्राश्नन्ति ब्राह्मणा ओदनम् " इत्याधानप्रकरणे पठिते आधानाङ्गभूतब्रह्मौदनप्राद्यानार्थं ब्राह्मणविधायके वाक्येऽविशेषश्रुतस्यापि ब्राह्मणपदस्य प्रकरणादाधानाङ्गतया विहिताध्वर्यादिऋत्विङ्मात्र-परत्वं तद्वत् "इति प्रन्थेन पताकाकृता "क्षये पूर्वा तिथिः " इत्यादिवत्क्यस्थितिथिपदस्य "प्राश्नन्ति ब्राह्मणा ओदनम् "इति वाक्यघटकब्राह्मणपदेन सह यत्साम्यं प्रदर्शितम् , तत्र युक्तम् , तत्राधानप्रकरणस्येव प्रकृते कस्यिवत् प्रकरणस्य सत्वे प्रमाणाभावात् । न हि पर्वतिथीनां किश्चित् प्रकरणमेवं प्रसिद्धमस्ति यत्र "क्षये पूर्वा तिथिः "इत्यादिवचसः पाठवलात् तद्घटकस्य तिथि-पदस्य पर्वतिथौ प्रधानपर्वतिथौ वा सङ्कोचः सिद्धवत् । यदि चास्ति प्रकरणं तादशं किश्चित् , कृतस्तिहि तदुपन्यासमकृत्वा स्वात्मनस्तद्बातृत्वानुमानावसरः प्रदत्तश्चतुरेणापि तेन ।

अत एवात्र प्रसङ्गे पताकाकारेण "सैन्धवमानय " इति छौकिकं वाक्यं दर्शपूर्णमासप्रकर-णपितं "सिमधो यज्ञति " इत्यादि शास्त्रीयं वाक्यञ्चोपादाय प्रकरणस्य वाक्यार्थनिर्णयोपयोगि-तासाधनाय यः प्रयासः कृतः स व्यर्थ एव, मध्यस्थेन तस्य तत्रानुपयोगिताया अनुल्लेखात् किन्तु क्वाचित्कतया युक्त्यन्तरमुखपर्यवेक्षकतया च तस्य शाब्दबोधीयहेत्वन्तरापेक्षया दौर्बस्यस्यैव कथनात् ।

न च निर्णयपत्रस्य नवमे पृष्ठे तिथीनां पर्वापर्वत्वेनाद्यक्यविमागताम् अष्टमीचतुर्वद्यादीनां प्रधानपर्वतिथिताञ्च वृवाणस्य मध्स्थस्य व्याहतवचस्त्वमिति वाच्यम् , यतो हि मध्यस्थो न ति-थीनां पर्वापर्वत्वेन विभागाभावमिमप्रैति, किन्तु "क्षये पूर्वा " इत्यादिवचनमुद्दिश्य पर्वापर्वविभागो नास्तीत्येच ब्रवीति । अर्थात् "क्षये पूर्वा " इत्यादिवचसः कल्याणकतिथिव्यतिरिक्तपर्वतिथिमात्र-परतासाधनायाष्टम्यादीनां पर्वतिथित्वं प्रधानपर्वतिथित्वं वा, कल्याणकतिथीनामपर्वतिथित्वं सामान्यपर्वतिथित्वं विभागः श्रीसागरानन्दस्रिणा वर्ण्यमानो निष्प्रमाणकः। पर्वतिथीनामष्टम्यादीनामिव कल्याणकतिथीनामपि क्षयवृद्धिस्थलयोराराधनानियमनार्थं तस्य प्रधानाप्रधानसाधारणपर्व-

## तिथिपरतायाआवश्यकत्वेन सर्वतिथिपरताया एव स्वीकारस्यौचित्यात्।

वर्षिते १९८ " प्वश्चाराधनायां पर्वतिथेः परमार्थतः क्षयो वृद्धिवां नास्ति इति श्रीसागरान-न्दस्रीणां मतम् " इति पताकाकारकथनं स्पष्टमाचष्टे यत्स विवादास्पदमतमेदौ न विजानाति, यतो हि आराधनायां पर्वतिथेः क्षयो वृद्धिवां नास्तीति न कस्याप्यनुमतम्। किन्तु विवदमानयो-राचार्ययोर्मतमेदस्य वीजमन्यदेवास्ति । तद् यथा-श्रीसागरानन्दस्रिमते प्रचलता पञ्चाक्केन निर्दिष्टे पर्वतिथीनां क्षयबुद्धी न सत्ये, अर्थात् पर्वतिथीनां क्षयो वृद्धिश्च नैव भवतः । अतो यत्र पञ्चाक्केन तयोनिर्देशः कियते तत्र पर्वतिथीनां क्षयबुद्धी न स्वीकृत्य ततः पूर्वायाः पूर्वतरायाः वाऽपर्वतिथेरेव यथोचितं क्षयबुद्धी मन्तृत्ये । श्रीरामचन्द्रस्रिमते तु पञ्चाक्केन निर्दिश्यमाने पर्वतिथीनां क्षयबुद्धी अन्यतिथीनां क्षयबुद्धी इव सत्ये एव । किन्तु श्रीणापि पर्वतिथिरश्लीणेव बृद्धापि चावुद्धेव तन्नि-वृत्तियुक्ते दिने आराधनार्थमुणादेया "क्षये पूर्वा" इत्यागुमास्वातिवाचकवचः प्रामाण्यात्।

अत एव वयं वूमो यत् पर्वतिथीनामाराधनायां क्षयबुद्धयभावस्य श्रीसागरानन्दस्रिसम्मत-त्ववचनेन स्ट्यमानस्य श्रीरामचन्द्रस्रिसम्मतत्वाभायस्य आराधनाऽपेक्षापरित्यागेन पर्वतिथी-नामपि क्षयबुद्धिमत्तायाः श्रीसागरानन्दस्रिसम्मतत्वस्य चासङ्गततया तद्वचनं पताकाकृतो विवा-वास्पदविषये मतभेदाङ्गानं व्यनकीति ।

१६-२० पृष्ठयोः "तथाहि "अभिवइिष्ठयसंवच्छरे जतथ अहियमासो पडित तो आषाढप्णिमाओ विस्तिराते गते भण्णित-ठियामोत्ति " इति निशीथचूर्णिगतं वचनम् । अस्यायमतुवादःअभिविद्धितसंवत्सरे यदाऽधिकमासो भवित तदा आषाढपूर्णिमातो विश्वतौ रात्रिषु गतासु भणित
यत् वयं स्थिताः स्म इति । प्राचीनज्यौतिर्गणितानुसारेण पञ्चवर्षात्मके युगे युगमध्ये पौषमासस्य
युगान्ते चापाढमासस्येति द्वयोरेव मासयोर्वृद्धिर्भविति । तत्र युगमध्ये पौषमासस्य वृद्धौ सत्यां
आषाढपूर्णिमायाग्सस्येन तदुक्तिसम्भवेऽपि आषाढमासस्य युगान्ते वृद्धौ सत्यां सूर्यप्रकृष्तिज्योतिष्करण्डकादिशास्त्रप्रामाण्येन क्षयं प्राप्ताया द्वितीयाषाढपूर्णिमाया उपादानमयुक्तमेव स्यात् ।
तदुपादानेन चाराधनायां तस्याः क्षयाभावः स्पष्टं प्रतीयते " इति पताकाद्यतः प्रवन्धः प्राप्यते ।

अत्र न प्रन्त्रवेतं यत् पर्वतिथीनां श्रयो वृद्धियां वस्तुतो नैव भवतीति श्रीसागरानन्दस्रिमतव्यवस्थापनार्थं प्रवृत्तः स स्वेप्रक्षित्रिभृतीनां जैनग्रन्थानामेव प्रामाण्यबलेन युगान्ते द्वितीयाषाढ़पूर्णिमाया अवश्यं श्लीणतां वृवन् किं खसमर्थनीयस्योक्तमतवालविटपस्य मूलमत्युष्णेन वारिणानाभिपिञ्चति ? अत्रे "तदुपादानेन चाराधनायां तस्याः श्लयामावः स्पष्टं प्रतीयते " इत्युक्त्वा च
वस्तुतः श्लीणापि पर्वतिथिराराधनायां न श्लीयत इत्यात्मविरुद्धवादं स्वरश्लणीयपश्लस्य वश्लिस
मुख्दिप्रहाराय लच्यावसरं न करोति ?

अतः पताकाकृतो ग्रन्थाद्युष्मादिदं विज्ञायते यत् अतिश्चित्कारणादतात्त्विके पद्मे प्रसमं तेन प्रेमाणाऽपि तदीया धीः "तत्त्वपक्षपातो हि धियां स्वभावः " इत्येवं प्रसिद्धस्य धीस्वभावस्या- नुरोधेन तत्त्वरूपं श्रीरामचन्द्रस्रिसम्मतं पर्वतिथीनां क्षयवृद्धी वस्तुतः सत्ये अपि तासामाराध- नार्थमपेक्ष्ययोः क्षयवृद्धयभावयोर्न प्रतिकृते इत्येतादशं पक्षं वलादातिङ्गति ।

सतिव्यतितम १७० " एवं सेनप्रइनस्य तृतीयोल्लासे एकादशीवृद्धौ श्रीहीरविजयस्रीणां निर्वाण-महिमपौपधोपवासकृत्यं पूर्वस्यामपरस्यां वा कुत्रानुष्ठेयम्? इति प्रश्नस्योत्तरतया " औदयिक्ये-काद्द्यां श्रीहीरविजयस्रिनिर्वाणपौपधादि विधेयम् " इत्युक्तम्। अत्राप्येकाद्द्याः परमार्थतो वृद्धिस्वीकारे उभयत्रौद्यिकीत्वसत्त्रेन औद्यिक्यामेकाद्द्यामिति कथनमसङ्गतं स्यात्! तेनावग-म्यते वस्तुतः पर्वतिथेर्वृद्धवभावेनैकैवौद्यिकी एकाद्दशी भवति। तस्यां च शास्त्रत एकायामेव प्राप्तायामौद्यिक्यामेकाद्द्यां पौषधाद्यनुष्ठेयमिति " इति पताकाकृतो प्रन्थ उपलभ्यते। पतद्ग्रन्थतस्तदीयोऽयमाशयो बोधमध्यारोहित यदेकाद्द्रयाः वृद्धिरुक्तरकर्तुनं सम्मता, अन्यथा पकाद्द्रयामोद्यिकीत्वस्य पूर्वोत्तरयोर्द्वयोरेव दिनयोः सत्त्वेन "औद्यिक्येकाद्द्रयाम् " इत्युक्तरमुक्त- प्रश्नस्य न संगच्छेत । परं वयमिद्यत्र प्रष्टुमिमिलपामस्तं यदुक्तरकर्तुः पकाद्द्रशावृद्धेरनिभमतत्व- स्वीकारेऽपि टिप्पणेन दिनद्वये औद्यिकीत्वेनैकाद्द्रयानिर्दिष्टतया तस्यां कस्मिन् दिने श्रीहीर- विजयनिर्वाणमहिमपौषधोपवासकृत्यं कार्यम् ? इति प्रश्नस्य "औद्यिक्येकाद्द्याम् " इत्युक्तरं कथं संगच्छते ? यतो हि उक्तरयिता पताकाकृत्मते उक्तरस्मिन्नेकस्मिन्नेवाहिन तस्या औद्यिकीत्वं जानाति । अत- स्तदुक्तरवचनादेकाद्द्रया पक्तिमन्नेव दिने औद्यिकीत्वं समाधातुः सम्मतमित्यनुमायापि कस्मिन् दिने तक्त्रत्र तस्यानुमतमित्यनुमातुमश्चयतया तादशादुक्तराज्ञीणिजिक्कासो नैव जायेत प्रष्टा । अतोऽत्रेद्दमुचितमाभाति माननं यत् "औद्यिक्येकाद्द्याम् " इत्युक्तरं श्रुत्वा प्रादिनकस्तदर्थं विमुशन् उक्तोक्तरवाक्यस्य "औद्यिक्यामेव पकाद्द्याम् " इत्युर्वेऽर्थाद् यत्र दिने पकादशी औद्यिकी-सूर्योद्वयस्पर्शिनी एव नत्वस्तकालिकी तत्र दिने तस्या तादशं कृत्यं कार्यमित्यर्थे तात्पर्यप्तिसन्द्वानो द्वितीयदिन एव पकादश्यास्तथात्वेन तत्रैव दिने तस्या उपादेयतां सम्प्रधार्य विनिवृत्तिवविद्यो भवति । इत्थं चैतादशार्थकात् कथितोत्तरवाक्यात् पकादशीवृद्धेरक्तरकर्तुरनभिमतत्त्वानुमानं नैव कर्तुं शक्यत इत्यतोऽत्रत्यं वक्तव्यं पताकाकारस्य साम्पातिकमेवाभ्युपेयम् ।

अत्र प्रष्टे " मध्यस्थस्वरूपं तत्कर्तव्यश्च" इति शीर्षकेण सह कियन्ति वाक्यान्युपनिवध्नता पताकाकृता प्रकृतमध्यस्थस्य माध्यस्थ्याच्च्युति प्रदर्शयितुं प्रचुरं पराक्षान्तम्। "निर्णयितुम्" इत्येवंविधशब्दान् विन्यस्यता च शब्दशास्त्रप्रजापतिपाणिनिप्रभृतिविद्यन्मृनिवृन्दमपि समाक्षान्तम्। अत्र विषये नाधिकमभिधाय केवलमेतदेच स प्रष्टुमिष्यते यत्किन्तेन स्वयं काशीस्थसत्पण्डितस्य स्वरूपं कर्तव्यश्च संरक्षितम्? उभयपक्षाभ्यां माध्यस्थ्येन वृतस्य निर्णयो मान्यः, कुतोऽपिहेतोस्त-स्यानुचिताचारतासंशये च पश्चद्वयनिर्वाचित प्रवापरो विद्वान् विद्वत्समवायो वा पुनर्निर्णयदानाय प्रार्थनीय इत्युचितां न्याय्यां च सम्मतिमद्त्या कस्यचिद्वाच्यस्य कारणस्य परवशो भूत्वा स्वयम्यवित्यां निर्जानयोक्तृप्रीणतप्रवीणं निर्णयं लिखित्या द्वारि द्वारि मुहुर्मुहुर्भ्रमणिकया विनयादिविविध्यमुद्वया च विदुषां हस्ताक्षरसङ्ग्रहं कृत्वा च किन्तेन न केवलमात्मनोऽपितु वाराणस्याः विद्वत्समाजस्य सम्मानो नैवाधरीकृतः? येन मध्यस्थं मुधैवाधिक्षिपता न मन्दोऽपि मन्दाक्षोऽनुभृतः।

शासनजयपताकायाः संक्षिप्तेनाप्येतावता पर्यालोचनेनदं स्पष्टीभवित यन्मध्यस्थेन निजे निर्णयपत्रे निर्णीतार्थानां यदालोचनं कृतं पताकाकृता तम्न केवलमालोचनभावविद्धतं किन्तु स्वाचित्रः पदपदार्थप्रकृतविवादास्पदप्रभृतौ परिचयशून्यतामनिधकारिताञ्च प्रकाशयति। अतोऽस्मत्स-मित्या पताकाकृतो व्यवस्थापत्रस्य सम्बन्धे वाराणसेयविद्वत्प्रितिष्ठासंरक्षणकिध्या यिकमिप कथितं तत्सुधाभावेन स्वीकृत्य समर्थयिष्यमाणस्य जैनशास्त्राणां प्राचीनतमजैनसदाचाराणाञ्चातुक्लस्य श्रीम-द्रामचन्द्रसूरिसमुगस्थापितसिद्धान्तस्य पालनकर्मताऽऽयतनाकरणेन पुण्यपुञ्जमुपार्जनीयज्जैनैः।

अर्थ " क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इत्युमास्वातिवचनस्योत्त्थानवीर्जे किम् ? को वा जैनशास्त्र-समुक्तिसम्मतस्तदीयोऽर्थः ? इति निरूपतः—

जैनशास्त्रेषु प्रतिमासमण्टम्योश्चतुर्दश्योः पूर्णिमाऽमावास्ययोः द्वितीययोः पञ्चम्योरेकादश्योः, भाद्रशुक्लचतुर्थ्याः कल्याणकतिथीनाञ्च पर्वतिथिभावेन समाराधनमादिण्टमस्ति। तत्र यास्तिथयो यत्र दिने सूर्योदयात्प्रवृत्त्य दिनान्तरीयसूर्योदयञ्चाप्राप्यैव समार्षित यान्ति तासान्तिहिने समाराधनं निष्प्रत्यूहम्। परं याः पूर्वदिने सूर्योदयानन्तरं प्रवृत्य दिनान्तरे सूर्योदयानन्तरं निवर्तन्ते, तासां विषये भवति जिज्ञासा, यत्ताः पूर्वदिने आराध्या उत्तरदिने वा अथवा दिनद्वय एवेति ?

अतः " तिथिध प्रातः प्रत्याख्यानवेलायां या स्यात् सा प्रमाणम् " ।

- " चाउम्मासि अ वरिसे पक्तिवयपश्चहमीसु नायव्वा । ताओ तिहिओ जासि, उदेइ सुरो न अणाओ "॥१॥
- " पूआ पचनस्वाणं पिडकमणं तह य नियमगहणं च । जीए उदेइ स्रो. तीइ तिहीए उ कायव्वं "॥२॥
- " उदयम्मि जा तिहि सा पमाणमिअरीइ कीरमाणीए । आणाभंगणवत्था-मिच्छत्तविराहणं पावे "॥३॥
- " आदित्योदयवेलायां, या स्तोकाऽपि तिथिर्भवेत्। सा सम्पूर्णेति मन्तन्या, प्रभृता नोदयं विना "॥४॥

इत्यादिशास्त्रवचनानि तादशतिथीनां तादशतिथिस्पर्शिस्योदयारब्धे दिने समाराध्यताव्यव-स्थापनेन निर्दिष्टां जिज्ञासां निवर्तयन्ति ।

्वञ्च पर्वतिथ्याराधनाविधायकवचसां तिथ्यौदयिकीत्वस्याराधनौपयिकताबोधकवचसां च परस्परैकवाक्यतया "सर्वा अष्टम्यादिपर्वतिथयः स्वस्पर्दिगसूर्योदयारच्धे दिने आराध्या" इत्येवं-विधो जैनशास्त्रीयः पर्वतिथ्याराधनाऽऽदेशो लभ्यते ।

इत्थञ्च याः पर्वतिथयः स्योदयस्पर्शरहिता एव समाप्ति व्रजन्ति, तत्स्पर्शिस्योद्यारच्यदिनाप्रसिद्ध्या तासामाराधनालोपः प्राप्नोति, न चैष इष्टतयाः भ्युपगन्तुमृचितः सर्वासामेव पर्वतिथीनामवश्याराध्यतायाः शास्त्रैरादेशात् । अतो धर्मलोपभीरोर्जनस्य जायते तावदेषा जिज्ञासा यत्
स्योदयस्पर्शराहित्यरूपश्चयभाजां पर्वतिथीनामाराधना कथं कार्या ? इति तादशीनां शीणतिथीनामाराधनोपपादकतया "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इत्याचार्योमास्वातिवाचकमुख्यमुखारविन्द्विनिगैतवचोमकरन्दो मनांस्युद्धासयन्नाईतनरिमिलिन्दानां समुत्तिष्ठति समारोहित च सम्भावनापद्धीं
प्रकारपञ्चकेन श्रीणतिथ्याराधनोपपादनायाः ।

तद् यथाः---

- (१) पर्वतिथेः टिप्पणोक्तं क्षयमस्वीकृत्य तस्याः सुर्योद्यस्पर्श्वछक्षणस्यौदयिकीत्वस्य स्वीकारेण ।
- (२) सूर्योदयस्पर्शात्मकौद्यिकीत्वन्यतिरिक्तस्य तद्दिने समाप्तत्वरूपस्य पारिभाषिकौद्यिकीत्वस्य पर्वतिथ्याराधनाप्रयोजकत्वाङ्गीकारेण ।
- (३) सूर्योदयस्पर्शालक्षणस्यौदयिकीत्वस्य सूर्योदयस्पर्शिनीनामेच तिथीनां तत्स्पर्शरिहतानाञ्च स-माप्तत्वस्याराधनौपयिकतासमादरेण।
- (४) औदयक्यास्तिथेः कथञ्चिद्नौद्यिकपर्वतिथिरूपतामाननेन ।
- (५) टिप्पणादौदयिक्यास्तिथेरनौद्यिकपर्वतिथिप्रातिनिध्याभ्युपगमेन ।
- (१) तत्र यदि प्रथमः पक्षः आश्रीयते तदा "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इति वचनस्य क्षय-दिने सूर्योदयकालादेव श्लीणितिथिप्रवृत्तिबोधकता वक्तव्या । तद्र्थश्च—"क्षये—पर्वतिथेः क्षये दि-णणप्राप्ते सति, पूर्वा-टिप्पणेनौदयिकीत्वेन निर्दिष्टा तिथिः, तिथिः—श्लीणपर्वतिथिक्षपा, कार्या, अर्थात् तद्दिवसीयसूर्योदयादिकालेऽपर्वतिथेः सम्बन्धममत्वा तद्दिवसीयश्लीणपर्वतिथेः सम्बन्धो मन्तव्यः, इत्येवंक्रपोऽङ्गीकार्यः । पवञ्च वचनमेतत् श्लीणायाः पर्वतिथेरौदयिकीत्वं प्रवोधयद् द्वयो-स्तिथ्योरेकेन सूर्योदयेन सह सम्बन्धस्यासम्भवतया टिप्पणतोऽश्लीणायास्तिथेः श्लीणत्वव्यवस्थापने पर्यवस्यति ।

फलतोऽपर्वतिथिपूर्विकायाः श्रयमस्ताया अण्टम्यादिरूपायाः पर्वतिथेरश्लीणत्वे सम्पन्ने तत्पू-र्वापर्वतिथेः श्लीणता सम्पद्यते । पर्वतिथिपूर्विकायाः पूर्णिमादिरूपायाः पर्वतिथेस्तु तेन वचसा टिप्पणतश्चतुर्वशीमति दिनेऽश्लीणत्वन्यवस्थितौ ततो निवृत्तायाश्चतुर्वश्चा अपि पर्वतिथित्वेनास्वी-कार्यश्चयतया पुनः प्रवृत्तेन तेनैव वचसाऽन्यवहितपूर्वे त्रयोद्शीदिनेऽश्लीणत्वं त्रयोद्श्याश्चापर्वतिथ्याः श्लीणत्वं निष्पद्यते । अयमेव च पक्षः श्लीसागरानन्दसूरिणा स्वीकृतः।

परमेष पक्षी न सङ्गतः, यतो होवं स्वीकारे टिप्पणस्य प्रामाण्ये एतच्छालस्य, पतच्छास्य प्रामाण्ये च टिप्पणस्याप्रतीकार्यमप्रामाण्यं प्रसन्त्रयते । न च भवतु नाम टिप्पणस्य पर्वतिधिप्रवृत्तिनिवृत्ति विषये ऽप्रामाण्यम् , किन्तेन हीयते ? इति वाच्यम् , पर्वतिथीनां प्रवृत्तिनिवृत्तिविषये टिप्पणस्याप्रमाणत्वस्वीकारे तद्भोगविषये तिथ्यन्तरादीनामपि प्रवृत्त्यादिविषये च तस्याप्रामाण्यशङ्कायाः सम्भवेन तस्याविश्वस्यनीयत्वापत्या साधनान्तरस्य च तिथ्यादिपरिचायकस्याभावेन सर्वाराधनाविष्ठयापत्तेः । पर्वानन्तरपर्वतिथिक्षयस्थले च पूर्वपर्वतिथेः मुख्यकाले प्राप्ताया आराधनाया अनुप्रान्तया तद्विराधनाप्रसक्तेश्च ।

न चैतस्य वचसो दृशा क्षीणोत्तरपर्वतिथिकायाः पर्वतिथेः दिप्पणोक्तकालो मुख्यकाल पव न भवित किन्तु दिप्पणोक्तस्तादृशपर्वतिथिकालः श्लीणाया उत्तरपर्वतिथेः मुख्यः कालः दिप्पणोक्तः पूर्वपर्वतिथिपूर्वाया अपर्वतिथेः कालश्च तादृश्याः पूर्वपर्वतिथेः मुख्यः काल इति नैष द्वितीयो दोष इति वाद्यम् । पतत्कथायाः निजश्रद्धान्यसेवकानां समक्षमेव सम्भवात् । तिथिषवृत्त्यादिरूपे दिष्पणस्य निजासाधारणविषये धर्मशास्त्रात्मनोऽपि तस्य वचसः सङ्क्रमणस्यान्याय्यताविद् वुद्धिविचारशास्त्र-वस्तुश्रद्धाज्ञुषामपरेषां समक्षन्तु तस्या अत्यन्तमुपद्दसनीयत्वात्। प्रकारान्तरेण तेन वचसा श्लीणितथी-नामाराधनोपपादनस्य करणासम्भव पव तादृशकल्पनायाः कथिश्चद् सम्भवद्वतारत्वाच ।

न च "तिथिश्च प्रातः प्रत्याख्यानवेलायां या स्यात् सा प्रमाणम् " इति वचनं या तिथिर्यस्मिन् दिने स्योंद्यसमये भवति तस्या एव सम्पूणं तद्द्दोरात्रे सत्तारूपाम् प्रमाणतामासण्टे। तथा च टिप्पणतः श्लीणायाः पर्वतिथेः स्योंद्यसमयेऽवस्थानकरूपनं विना तस्या अस्तित्वमेव न सिद्ध्यति तत्क्षयिदिने स्योंद्यकालिक्यास्तिथेरेवोक्तवचनानुसारेणाहोरात्रं व्याप्तत्वात् । अतस्तदाराधनालोप्वारणाय तस्याः स्योंद्येन सह सम्बन्धस्तदनुरोधेन च पूर्वतिथेः श्लयः करूपनीय एवेति वाच्यम्, एतदुक्तेरिप "तिथिश्च प्रातः " इत्यादिवचनार्थपरिज्ञानाभावस्यैच विश्वम्भणात् । तथाहि नैतः व्रचः स्योंद्यकालिक्यास्तिथेरहोरात्रव्यापितां वदिति तथा सित तस्य पूर्वदिने टिप्पणप्राप्तस्य तत्तिथिसम्बन्धस्य निषेधकताया उत्तरिदिने टिप्पणोक्तं तित्तिथिकालं यावत् तिथिसम्बन्धानुवार्कताया अवशिष्टे काले च तिथिसम्बन्धविधायकतायाः स्वीकार्यत्वापत्त्या टिप्पणस्यात्यन्तमा-कुलीभावापत्तेः । तिथ्यादिप्रवृत्त्यादिरूपे टिप्पणविषये तत्प्रवृत्त्यनुपपत्तेश्च । किन्तु या तिथिर्यत्र दिने स्योंद्यकालिकी तत्रैव दिने सा धर्मानुष्ठाने प्रहणाहां पूर्वदिने तत्त्रिथेरिककालव्यापिकाऽपि सत्ता स्योंद्यकालिकी तत्रैव दिने सा धर्मानुष्ठाने प्रहणाहां पूर्वदिने तत्त्रिथेरिककालव्यापिकाऽपि सत्ता स्यूयोंद्यसाहिको तस्याः स्वर्यातात्रार्थकत्त्वमेव तस्य, तस्यैतदर्थतायां दोषाभावात् पूर्वोक्तार्यतत्पाद्यक्रवाद्यम् विद्यान्यत्त्रात्याञ्च कथितानेकद्रपणप्रासात् ।

न चैवं समग्रे दिने सूर्योदयकालिक्यास्तिथेः सत्तानक्षीकारे समस्ते तिहवसे लोकाभ्युपगत-स्ताहदातिथिव्यवहारो न संगच्छेतेति राङ्कनीयं सूर्योदयकालिक्यास्तिथेः टिप्पणोक्तसमयमात्रं याव-दवस्थानेनापि तत्पराय "अद्यामुकतिथिः " इति स्वारिक्षकस्य लोकव्यवहारस्योपपत्तौ बाधका-भावात्, "अद्याहोरात्रममुकतिथिः " इति व्यवहारस्य त्वसिद्धत्वात् । "आदित्योद्यवेलायां या स्तोकाऽपि तिथिभवते । सा समपूर्णेति मन्तव्या प्रभूता नोदयं विना " इति स्मृतिवचसोऽपि पूर्वदिनेऽधिककालं सत्त्वेऽपि तिहने सूर्योदयस्पर्शविधुरतया तिहनापेक्षया उत्तरिदने स्वल्पायुष्ट्वेऽपि प्राप्तस्यॉदयस्पर्शतया तिहने तिथेः प्राधान्यवर्णन एव तात्पर्यं न तु तस्या उत्तरिदनेऽहोरात्रव्या-पिन्याः सत्तायाः वर्णने । उत्तरिदने सम्पूर्णतोक्तिरिप न तस्या सम्पूर्णदिनव्यापितावोधनपरा किन्तु समाप्ततया तत्पूर्णताप्रतिपादनपरा, युज्यतेऽप्येतदेव, पूर्णतायाः समाप्ततानियतत्वात् । अत एव तत्त्वतरिक्षण्यां श्रीधर्मसागरमहाभागैः "संपुण्ण ति अ काउं बुद्दविष् "इत्यादिसप्तदशगाथाव्याख्यायां वृद्धायास्तिथेः पूर्वदिनेऽहोरात्रव्यापित्वेऽपि तत्र दिने "अद्य सम्पूर्णां तिथिः" इति वुद्धेश्चमरूपत्त्वमुक्तम् । पुनश्च "तं पुण असच्चवयणम् "इत्याद्येकोनिव्यग्पायाव्याख्यायां "कथं पूर्णातिथिरच वासरे इति वक्तुं युक्तम् " इति त्रन्थतः पूर्वदिनेऽहोरात्रव्यापिन्या अपि वृद्धायास्तिथेः पूर्णत्वं निराहत्योत्तरिदने स्वल्पकालस्थितिकाया अपि तस्याः "पकादिघटिकासंयुक्तेऽपि दिने अद्यामुका तिथिरिति सार्वजनीनव्यवहार " इत्यादिना समाप्ततया पूर्णत्वं वर्णितम् । अतो वैमत्यविनाकृतं व्यवस्थितमेतद् यत्तिश्चीनां प्रवृत्तिस्थितिनिवृत्तिषु ज्योतिषस्य तदुपजीविनः टिप्पण्ययेव च प्रामाण्यम् । धर्मशास्त्राणि तु कीदशी तिथिः किस्मिन्नहिन धर्मकार्येषु ग्राह्या इत्येतदानयेव प्रतिपादयन्ति ।

न च जैनसम्प्रदाये पर्वतिथ्याराधनायाः पूर्वदिवसीयस्याँदयसमयादारभ्य द्वितीयदिवसीयस्याँद्यान्तं यावत् करणीयतया पर्वतिथ्यारम्भस्य पूर्वस्याँदयसमयात् तत्समाप्तेरचोत्तरस्याँद्यसमय माननीयत्वन श्लीणपर्वतिथेः क्षयदिने स्याँद्यसमयादेवारम्भो वाच्योऽन्यथा तदस्तितालो-एस्य दुर्निवारत्वं स्यादिति तदर्थं "क्षये पूर्वा तिथिः कार्याः" इति शास्त्रस्य क्षयदिने स्याँद्यसमये श्लीणपर्वतिथिसम्बन्धविधायकत्वस्यावश्यमभ्युपगमनीयतया तत्पूर्वापर्वतिथेः क्षयोऽनिवार्यसिद्धिक इति वाच्यम्, अन्यतिथीनामिव पर्वतिथीनामप्यारम्भसमाप्त्योः टिप्पणोदितसमय प्वमान्यतायाः न्याय्यत्वात्, आराधनाया आरम्भस्य तु जैनशास्त्रीयव्यवस्थाऽनुरोधेन पूर्वतः प्रवृत्तायाः पर्वतिथेः तत्स्याँद्यस्पर्शसमयात् श्लीणायाध्य तत्पूर्वस्याद्यसमयात् वृद्धायाध्य द्वितीयस्यसमयात्, समाप्तेश्चारमभोत्तरस्याँद्येऽविति स्वीकार्यताया औचित्यात् । नचाहोरात्रं पर्वतिथिसम्बन्धानङ्गीकारे तत्सम्बन्धविधुरे तिहनभागे तदसम्बद्धवासरान्तर इव तदाराधनाया अकार्यत्वसम्भवेन तिन्निवृत्तो परित्यकाया अपि तदाराधनायाः साफल्यं तद्भङ्गभवदोषवैकल्यं च स्यादिति वाच्यम्, या तिथिर्यत्स्याँद्यारक्षे दिने समाप्नोति तत्स्याँद्यारक्षे समग्रे दिने तिनिध्याराधनायाः शास्त्रादिष्टतया तिथिर्यत्स्याँद्यारक्षे दिने समापनोति तत्स्याँद्यारक्षे समग्रे दिने तत्तिथाराधनायाः शास्त्रादिष्टतया तिथिरित्यस्याँद्यारक्षे दिने समापनोति तत्स्याँद्यारक्षे पापापादकर्वात्।

पर्वतिथेः टिप्पणोक्तं क्षयमस्वीकृत्य ततः पूर्वायाः पूर्वतरायाः वाऽपर्वतिथेः पर्वतिथिक्षयिने सत्तासंज्ञयोळीपपर्यवसायी तत्क्षयाभ्युपगमो जैनशास्त्रविरुद्धतयाऽपि नाङ्गीकार्यः ।

तथाहि—तस्वतरिक्षणाम् "तिहिचाप पुव्यतिही " इत्यादिचतुर्थगाथायाः व्याख्यानम् " नन्वौदियकितिथिस्वीकारान्यतिथितिरस्कारप्रवणयोरावयोः कथं त्रयोदश्या अपि चतुर्दशित्वेन स्वीकारो
युक्तः " इति प्रन्थेन खरतरोत्थापितप्रश्नस्य "तत्र त्रयोदशिति व्यपदेशस्याप्यसम्भवात् , किन्तु
प्रायिक्षतादिविधौ चतुर्दश्येवेतिव्यपदिश्यमानत्वात् " इत्युक्तरं ददता तत्त्वतरिक्षणीकृता क्षीणचतुर्दशिद्दिने त्रयोदशीव्यपदेशासम्भवत्वाभिधानपूर्वकचतुर्दशीमात्रस्य व्यपदेशाहितामुक्त्वा "संवच्छर
चउमासे पक्ले अद्वाहियासु य तिहीसु । ताउ पमाणं भिणया जाओ सूरो उदयमेद " "अह जद्द कहवि न उद्योति ताओ सूरूगमेण जुक्ताओ । ता अवरिवद्ध अवरावि हुन्ज नहु पुव्य तिब्बद्धा"
॥ २ ॥ इति यद्गाथाद्वयमुद्धृतम् , तत्र "अवरिवद्ध अवरावि " इति शब्दे दक्तावधानेन खरतरेण "न च प्राक्चतुर्दश्येवेत्युक्तम् , अत्र तु 'अवरावि " इत्यनेन अपिशब्दादन्यसंक्षापि पृक्षते
तत्कथं न विरोधः " इति प्रम्थेनोद्धावितस्य पूर्वापरोक्तयोविरोधस्य परिजिहीर्षया "प्रायश्चिक्ता- दिविधावित्युक्तत्वात् , गौणमुख्यमेदात् मुख्यतया चतुर्दश्या एव व्यपदेशो युक्त इत्यभिष्रायेणोकः

त्वादवा " इति वाक्यं प्रन्थकृता सन्दन्धम् ।

पतद्खिलप्रसङ्गपर्यालोचनेन स्पष्टिमदं प्रतिभाति यद् ग्रन्थकृतः श्लीणचतुर्द्शिदिने त्रयोदशीचतुर्द्द्योग्धभयोरेव सत्त्वं व्यपदेद्यत्वश्चाभिमतम्। अन्यथा यदि तस्य तत्राहिन चतुर्द्शीमात्रस्य
तदुभयमभिमतमभिवष्यत्तदा "अवरावि " इत्यस्य "अपरा एव " इत्यर्थपरतां प्रदर्भ प्रागुक्तस्य
"चतुर्द्द्येव " इत्यस्यासङ्गचितस्यैव समर्थनं कृतं प्राप्त्यत् । परमत्र तु "प्रायश्चित्तादिविधावित्युक्तत्वात् " इत्यादिग्रन्थेन पूर्वोक्तस्य "चतुर्द्द्येव " इत्यस्यैवार्थसङ्कोचः कृतो दृश्यते। तेनासिद्वग्वमवधार्यते यत् "अवरावि " इत्यनेन श्लीणचतुर्द्द्यीदिने त्रयोदशीचतुर्द्दश्योद्वयोरेव व्यपदेद्यत्वं
यत् पश्चात् स्वतं तस्यैव समर्थनं तिचकीर्षितम्। अत एव "गौणमुख्यमेदात् मुख्यतया चतुर्द्द्या एव व्यपदेशो युक्त इत्यभिप्रायेणोक्तत्वाद् वा " इति ग्रन्थे "मुख्यतया" इत्यस्य हेतुनिद्दशापरत्वं निर्वर्ण्यं मुख्यत्वहेतुना चतुर्दशीमात्रस्य व्यपदेशार्हताया युक्तत्वे ग्रन्थकृद्विविश्वतत्वसाथनाय श्रीसागरानन्दस्रिणा यच्चेष्टितम् तद् हास्यास्पदमेव उक्तरीत्योभयव्यपदेशस्य समर्थन
एव ग्रन्थकारव्यापारस्य सिद्धत्वात्।

किश्च "गीणमुख्यमेदात् मुख्यतया" इत्यादिग्रन्थस्य "मुख्यतया चतुर्दश्या एव व्यएदेशो योग्यः " इत्यथं तात्पर्यं शक्यकल्पनं तदा स्याद् यद्येष चतुर्दश्या एव व्यपदेशसमर्थनाय निबद्धः स्यात् , परमेवन्नास्ति । अयन्तु "ता अवरविद्ध अवरावि " इति ग्रन्थस्यापिशब्देन सूचितस्याप्वितिथिव्यपदेशस्य रक्षाये प्राङ्गिदिंग्द्याश्चतुर्दशीमात्रव्यपदेशोक्तः कथञ्चिद्धप्रपादनाय संग्रथितः। अतोऽस्य ग्रन्थस्यायमेवाशयो मान्यो यत् प्राक् चतुर्दशीमात्रस्य यो व्यपदेश उक्तः स चतुर्दशीमात्रस्य मुख्यताव्यपदेशपरो न तु त्रयोदशीनिषेधपरः। अर्थात् चतुर्दशीक्षयदिने त्रयोदशीचर्त्दं स्योक्तयोरेव सस्वेन कस्याः गीणत्वं कस्याश्च मुख्यत्वम् १ इति गवेषणायां चतुर्दश्या एव मुख्यत्वं पर्वक्षपत्वान्न तु त्रयोदश्याः, तस्या अपर्वक्षपत्याऽप्राधान्यात् । गवेषणापि सा नानावसरिकी, तिद्दिने चतुर्दश्या मुख्यतानभ्युपगमे औद्यिकचतुर्दश्याः पूर्वदिन इव श्लीणचतुर्दश्याः श्चयदिने आराध्यनाया अयोग्यत्वापत्तेः।

पत्रं यद्यपर्वतिथेरिप पर्वतिथिश्चयित्ने सत्तासंश्चयोलंपो न सहाते विपश्चिज्जैनशास्त्राचार्यंस्तदा श्लीणोत्तरपर्वतिथिकाया अश्लीणायाः पर्वतिथेस्तयोलंपः टिप्पणेन निर्दिष्टे तदौद्यिकीत्वदिने कथित्रात्र तैः सोदुमिष्टो भवेत्? अतः पर्वानन्तरपर्वतिथेः श्चयस्थले एकस्मिन्नेव दिने पूर्वापरपर्वति-ध्योराराध्यतायां श्रीधर्मसागरप्रभृतिप्राचीनजैनशास्त्रसदाचारधुरन्धराणां सम्मतत्वं विज्ञयम् । एतद्र्थसमर्थकोऽपि तत्त्वतरङ्गिणीग्रन्थः स्पष्टमुपलभ्यत एव, तथाहि—

"नन्त्रेवं पौर्णमासीक्षये भवतामिप का गितः ?" इति खरतरप्रक्ष्तस्य " अहो विचारचातुरी, यतस्तत्र चतुर्दश्यां द्वयोरिप विद्यमानत्वेन तस्या अप्याराधनं जातमेव" इत्युत्तरं प्रन्थकृता कृतमस्ति. "अत्र चतुर्दश्यां द्वयोरिप विद्यमानत्वेन" इति विस्पष्टपदावर्ळी श्रुण्वन् को नाम ऋते प्रमत्ताद् पकदिने द्वयोस्तिथ्योः सत्तायाः " तस्या अप्याराधनं जातमेव" इति शब्दसंहति च श्रुण्वन् पकस्मिन् दिने द्वयोराध्यतायाश्च जैनशास्त्रसम्मतत्वे सन्दिहानमनाः भविष्यति ?

न च "चतुर्दश्यां द्वयोरिष विद्यमानत्वेन" इत्यस्य "टिप्पणानुसारेण द्वयोरिष विद्यमान-त्वेन" इत्येतदर्धकतया न तद्वलेनैकत्र दिने द्वयोः पर्वतिथ्योः सत्तायास्तत्त्वतरिङ्गणीकृत्सम्मतत्वं समर्थनार्द्वमिति नोद्यम्, "टिप्पणानुसारेण" इति शब्दाध्याहारे विपरीतवासनाव्यतिरिक्तनिमित्त-स्याभावात्, चतुर्दश्यां पूर्णिमामात्रसत्त्वस्याभिष्रेतत्वे टिप्पणापेक्षयाऽपि तदस्तित्वोपदर्शनस्या-नावश्यकत्वात्। एवं "तयोः" इत्यनुक्त्वा "तस्याः" इति कथनेन चतुर्दशीदिने श्लीणपृणिमामात्रस्याराधनं सूच्यत इति वचनमपि बालप्रलापमात्रम्, "तस्या अपि" इत्येषम् "अपि "शब्दसंविलतस्य "तस्या " इति शब्दस्य प्रयुक्तत्वात्। पूर्णिमामात्रस्याराधनावर्णनतात्पर्ये तु अपिशब्दोपादानस्यास- इत्यापत्तः " चतुर्दश्यां द्वयोर्तप विद्यमानत्वेन " इत्यादिना द्वयोस्सत्तास्चनस्यानर्थक्यापत्तेश्च।

किञ्च "नन्वेवं पौर्णमासीक्षये भवतामपि का गतिः ? "इति वाक्येन "श्लीणायाः पौर्णमास्या आराधनोपपत्तिः कथम् ? इत्यस्यैव पृष्टतया तद्जुसारेणोत्तरवाक्ये " तस्याः " इति कथनस्यै-वौचित्यम् " तयोः " इति कथने तृत्तरस्य प्रश्लानजुरूपताऽऽपत्तिः ।

इदमण्यत्रावधेयं यच्चतुर्दशीदिने चतुर्दशीन्दृरीकृत्य पौर्णमासीमात्रस्यायस्थानं नाभिषेतं प्रन्थकृतः किन्तु चतुर्दशीपौर्णमास्योद्वयोरेच । अन्यथा "चतुर्दश्यां द्वयोरिप विद्यमानत्वेन " इतिस्थाने "चतुर्दश्यां पौर्णमास्या एव विद्यमानत्वेन " इत्येवोक्तं भवेत् । अप्रेऽिप "यतस्विटितत्वेन चतुर्दश्यां पौर्णमास्या एव वास्तवी पौर्णमास्या पव वास्तवी स्थितिः " इत्येव कथितं स्यात् ।

किञ्च श्लीणचतुर्दश्याः पोर्णमास्यामाराध्यताबादिनः खरतरस्य मतं निराकुर्वता तस्वतरिङ्गणी-इता खरतरो यदैवमाख्यातो यत् "चतुर्दशीपौर्णमासी चेत्युमे अप्याराध्यत्वेन सम्मते स्तस्तद्यदि भवदुक्तरीतिराश्लीयते तर्दि पौर्णमास्येचाराधिता चतुर्दश्याश्चाराधनं दत्ताञ्जलीव भवेत्" तदा खरतरेण सोऽपि पृष्दो यत् "नन्वेषं पौर्णमासीक्षये भवतामपि का गतिः ?" इति ।

अनेन खरतरप्रश्नेन स्पष्टिमिदं प्रतीयते यत्तदानीं तपागच्छे पौर्णमास्यादिपर्वतिथिश्चयावसरे चतुर्दश्यामेच चतुर्दशीपौर्णमास्योराराधना प्रचित्रताऽऽसीत्, न तु पौर्णमास्याद्यतुर्दश्याम्, चतुर्दश्याद्य त्रयाद्य त्रयोदश्याम् अन्यथा ग्रन्थकृता तपागच्छपक्षानुसारेण पौर्णमास्यां श्लीणचतुर्दशीपौर्णमास्योरस्योराराध्यताप्रतिषेधे तपागच्छीयैरपि चतुर्दश्यां तस्याः श्लीणपौर्णमास्याद्याराधनं कथं स्वीकर्तुं शक्यते ? इत्यभिष्रायकस्य तक्ष्यश्चनस्यानुत्थानपराहतत्वमेच स्यात् ।

उक्तखरतरप्रश्नस्योत्तरं ददता प्रन्थकृता यदुक्तं तेन निगदितोऽर्थः सम्यक्स्फुट ६व, तद्यथा"अहो विचारचातुरी, यतस्तत्र चतुर्दश्यां द्वयोरिष विद्यमानत्वेन तस्या अप्याराधनं जातमेवेति
जानताऽिष पुननंधिते। न च तत्रारोषिता सती पूर्णिमाऽऽराध्यते, यतस्त्रिटितत्वेन चतुर्दश्यां पौर्णमास्या वास्तव्येव स्थितिः, युक्तिस्तु तत्रोक्ता वक्ष्यते च श्लीणितिथिवृद्धतिथिसाधारणलक्षणावसरे
इति । भवता तु बृद्धितचतुर्दशी पूर्णिमायां बुद्ध्याऽऽरोष्याराध्यते। तस्यां तद्भोगगन्धाभावेऽिष
तस्त्रेन स्वीक्रियमाणत्वात्, आरोपस्तु मिथ्याक्षानम् " इति खरतरं प्रत्याख्यात उत्तरग्रन्थः।

अत्रोत्तरकारभावेन ग्रन्थकारेण खरतरं प्रति निजाभिष्रायोऽयं प्रकाशितो यत् "न मया एकदिने द्वयोस्तिथ्योराराधनाया अनौवित्यमसम्भवत्वं वाऽऽश्चित्य भवदभिमतायाः पौर्णमास्यां चतुर्दश्याराधनायाः निराकरणं क्रियते किन्तु पौर्णमासीदिने तस्या अभावेन । अतो मां यद् भवा- ग्रुपालभते यत् "पौर्णमासीक्षये भवतामि का गतिः ? " इतिः तन्न युज्यते, मया चतुर्दशीदिने बुटितत्वेन विद्यमानाया एव पौर्णमास्या आराधनास्वीकारात् इति ।

किञ्च "युक्तिस्तु तत्रोक्ता वक्ष्यते च श्लीणितिथिवृद्धतिथिसाधारणळश्लणावसरे " इत्येतेन वाक्येन चतुर्दश्यां पौर्णमास्याः वृत्तित्वे श्लीणितिथिवृद्धतिथिसाधारणळश्लणावसरे वक्ष्यमाणायाः युक्तेरिष मूळत्वमुक्तम्, सा च युक्तिः "संपुण्णित्ति अ काउं बुद्धीय विष्पर्द न पुञ्चतिही। जं जा जंमि हु दिवसे समप्पई सा पमाणंति " इति सप्तदशगाथाया उत्तरार्धव्याख्यानप्रसङ्गे पवमुक्ता यत् "या तिथिर्यस्मिन् आदित्यादिवारळश्लणदिवसे समाप्यते स एव दिवसो वारळश्लणः प्रमाण्णिति-तित्तिथित्वेनैव स्वीकार्यः, अत्र हु एवकारार्थे ज्ञातव्य इत्यर्थः। अतएव " श्लये पूर्वा तिथि-

प्रांह्या " तस्मिन्नेच दिवसे द्वयोरिप समाप्तत्वेन तस्या अपि समाप्तत्वात् " इति । अनेन ग्रन्थेन स्यादिने श्लीणतिथिसत्तायाः समाप्तताहेतुकत्वमुद्घुष्य तिहेने तस्या औदियिकीत्वकल्पनाया अनावश्यकत्वं स्पष्टमेव स्वितम् । अतः क्षयदिने श्लीणतिथेः स्योद्यसमयादेच सम्बन्धकल्पनमञ्ज्ञास्त्रीयमेव ।

अत्रापि या या तिथिर्यस्मिन् आदित्यादिवारलक्षणिद्वसे समाप्यते स एव दिवसो वारलक्षणः प्रमाणिमिति-तत्तिचिरवेन स्वीकार्यः इत्युक्त्वा 'या तिथिः.......तिथित्वेन' इत्युक्त्या एकदिने एक तिथेरेव सत्ता स्च्यते न द्वयोरिति श्रीसागरानन्दस्रिणा यत्करूयते. तन्न युक्तम् "या या तिथिः.........तत्तिथित्वेन' इप्युक्तेः यत्र दिने एकैव तिथिः समाप्यते तिहनसाधारण्यासम्भवेन तिदिने तिचित्वलाभस्यासम्भवात्, 'या तिथि.......तिथित्वेन' इत्युक्तेस्तु यत्र दिने तिथिद्वयस्य समाप्तिः, यत्र च दिने एकस्या एव तिथेः समाप्तिस्तदुभयोरेव साधारण्यसम्भवेन दोषाभावात्। "तिसान्नेव दिवसे द्वयोरिष समाप्तत्वेन" इत्यग्रेतनेन वचनेन तत्करपनायाः विस्पष्टं कदर्थनाच।

अत्र प्रसङ्गे "कि किमप्यष्टम्या रहोत्तृत्या समर्पितं यन्नष्टाऽप्यष्टमी परावृत्त्याभिमन्यते, पाक्षिकेण च किमपराद्धं ? यत्तस्य नामापि न सहाते " इति प्रन्थघटकं "नष्टाऽप्यष्टमी परावृत्त्याभिमन्यते " इति भागं-नष्टा अपि अष्टमी, परावृत्त्याभिमन्यते—सप्तमीमपनीय मन्यते-इत्ये तद्र्यकतया व्याख्यातुं यत् श्रीसागरानन्दस्रिणा चेष्टितम्, तद्दिचेष्टितम्, परावृत्त्येतिशब्दस्य अपनीयेत्यर्थकत्वासम्भवात्, तद्र्यतात्पर्थे 'परावर्त्य' इति शब्दप्रयोगस्यैव युक्तत्वात् । अन्तर्भावितण्यर्थतायाश्च प्रमाणाभावेन वक्तुमशक्यत्वात् ।

तर्हि तद्वाक्यस्य विशुद्धा व्याख्या कीदशी? इति चेत्, श्रूयताम्। "परावृत्याभिमन्यते" इत्यत्र "परावृत्त्य अभिमन्यते" इति न च्छेदः किन्तु "परावृत्त्या अभिमन्यते" इति च्छेदः। "परावृत्त्या " इत्यस्य च परस्याः-अन्यस्याः, सप्तम्या इति यावत्। "वृत्त्या" स्थित्या। सहेति गम्यम्। अभिमन्यते स्विक्तियते। अथवा परिसम् उत्तरस्मिन् दिवसे अवृत्त्या-सम्बन्धाभावेन, अर्थात् पूर्वदिन पव समाप्तत्वेन हेतुनाऽभिमन्यते इति। अयम्भावः-येन परिद्नावर्तनवेद्येन पूर्वदिने समाप्तत्वरूपिनिमित्तेन नण्टामनौद्यिकीमप्यप्टमी पूर्वदिने मनुषे तस्य निर्मित्तस्य श्लीणचतुर्दश्यामपि निर्विशेषं सत्त्वेन ताञ्च न पूर्वदिने मनुषे, इति वैषम्यं कुतः कुरुषे? किमेवं कर्तु प्राप्तवानसि कश्चिद्धत्वौचमष्टम्याः?

पकस्मिन् दिने द्वयोस्तिथ्योराराधनं न भिवतुमर्हति इति श्रीसागरानन्दसूरिवचनं " किंच श्लीणपाक्षिकानुष्ठानं पौर्णमास्यामनुष्ठीयमानं कि पञ्चद्श्यनुष्ठानं पाक्षिकानुष्ठानं वा व्यपदिश्यते? आद्ये पाक्षिकानुष्ठानविलोपापत्तिः । द्वितीये स्पष्टमेव मृषाभाषणम् , पञ्चद्श्या पच चतुर्दशीत्वेन व्यपदिश्यमानत्वात् " इति ग्रन्थतोऽपि विरुद्धम् ।

तथाहि तपागच्छपक्षपोषणे प्रद्युत्तेन ग्रन्थकारेण पौर्णमास्यामनुष्ठीयमानस्य श्लीणपाक्षिकानुष्ठानस्य पञ्चदश्यनुष्ठानत्वव्यपदेशे यथा पाक्षिकानुष्ठानिवलोपापत्तिः प्रदर्शिता तथा तस्य पाश्चिकानुष्ठानत्वव्यपदेशे पौर्णमास्यनुष्ठानिवलोपापत्तिनाँद्भाविता, तेन स्पष्टं ज्ञायते यत् पाश्चिकानुष्ठाने पौर्णमास्यनुष्ठानमन्तर्भवति, अतः श्लीणपौर्णमास्था-श्चनुदेश्यौदयिकीत्वदिने आराधनोपपादनानुरोधेन ततश्चनुर्दश्या अपसारणम् पकत्र दिने द्वयोस्तिथ्योराराधनाऽनौचित्यकव्यनं च नैव न्याय्यम्।

किंच पञ्चमगाथाव्याख्यायां खरतराक्षपं प्रतिश्चिपता "चतुर्ददयां द्वयोरिप विद्यमानत्वेन तस्या अप्याराधनं जातमेव " इति यदुक्तं तत्र "तस्या अपि " इत्यत्र "अपि " राब्दोपन्यासेन चतुर्दश्या आराधनस्यापि निष्पन्नतायाः स्पष्टं स्चनात् । अष्टादशगाथाव्याख्यायाम् " एवं श्लीण-तिथावपि कार्यद्वयमद्य कृतवानहमित्यादयो दष्टान्ताः स्वयमूह्याः " इति वचनेन श्लीणपौर्णमास्या-दिके चतुर्दशीदिने तदुभयाराधनात्मनः कार्यद्वयस्य कण्ठरवेण कथनाच कथिता श्लीसागरा-नन्दोक्तिविरुद्धैव ।

चतुर्दश्याः क्षये पञ्चाङ्गानुसारेण त्रयोदश्या औदायिकीत्विदिने चतुर्दश्येवैका तिथिर्नतु त्रयोदशी इति यत् श्रीसागरानन्दस्रिणा कथ्यते तत् तत्त्वतरिङ्गण्याः पञ्चमगाथाव्याख्यान्तर्गतात् "नच श्लीणे पाक्षिके त्रयोदश्यां चतुर्दशीङ्गानमारोपरूपं भिवण्यतीति वाच्यम् तत्रारोपलक्षणस्यासम्भवात् , निह्व घटपटवित भूतले घटपटौ स्त इति ज्ञानं कनकरत्नमयकुण्डले (वा) कनकरत्नद्वानं भ्रान्तं भिवतुमईति, एवमेकस्मिन्नेव रव्यादिवारलक्षणे वासरे द्वयोरिष तिथ्योः समाप्तत्वेन विद्यमानत्वात् कौतस्कुत्यमारोपज्ञानम् ? " इति ग्रन्थादिष विरुद्धम् । यतो हि यदि त्रयोदशी-दिने श्लीणचतुर्दशीमात्रस्य सत्त्वमभिमतं भवेत्तद्य घटवित घटज्ञानस्येच तिहने चतुर्दशीज्ञानस्यानारोपत्वं वर्ण्यत, नापि "द्वयोरिष तिथ्योः समाप्तत्या विद्यमानत्वात् "इति चचनतः स्पष्टमेव द्वयोः सन्तं सच्येत ।

खरतरसम्मतायाः पौर्णमास्यां चतुर्द्यगुष्ठेयतायाः निराकरणपूर्वकं स्वमते श्लीणपौर्णमास्याश्चतुर्द्शीदिने समाराध्यताप्रदर्शनानन्तरं तत्त्वतरिक्षणीकारेणाञ्चेय प्रकरणे "अथानन्तर्यासु द्वित्रादिकल्याणक्षतिथिषु किमेवमङ्गीक्रियते? " इति खरतरप्रश्चः समाधानुमुत्थापितः। अयं च प्रश्लस्तदैवोतथानुमर्द्दति यदि पूर्वे प्रत्थकारेण चतुर्द्शीदिने चतुर्द्शीश्लीणपौर्णमास्योरुमयोरेवाराधनं सृचितं स्यात्।
यतः प्रश्लस्यायमाशयः स्पष्टं प्रतिभाति यद् यथा पौर्णमासीश्चये चतुर्द्शीदिने चतुर्द्शीपौर्णमास्योरुमयोराराधनं मन्यते तथैव किम् आनन्तर्यणागतासु द्वित्रादिकल्याणकतिथिषु चरमाया श्चयेऽपि
मन्यते ? यद्येवम् , तदाऽनन्तरिवनमादाय भविष्यद्वर्षकल्याणकतिथिदिनञ्चादाय तपःसमाचरणमनावश्यकम् । यदि नेवम् , तदा पौर्णमासीश्चयस्थले चतुर्द्शीदिने द्वयोराराधनास्वीकरणम् , कल्याणकतिथ्यनन्तरकल्याणकतिथिश्चये च तत्प्रकारेणाराधनाया अस्वीकरणम् इति वैषम्यं निर्निमित्तत्वादनुचितम् । यदि पुनः श्रीसागरानन्दस्रिमतानुसारेण श्लीणपौर्णमास्याश्चतुर्दशीदिने चतुर्दश्याश्च
त्रयोदशीदिने आराधनमेव श्रन्थकृतस्चितं स्वीक्रियेत तदाऽऽख्यातस्य खरतरप्रश्लस्योत्थानं नैव
घरेत । तेन व्यक्तमेव भवत्येतद् यत् पौर्णमासीश्चये चतुर्दशीदिने द्वयोरेवाराधनं श्रन्थकृतः सम्मतम्।

उक्त खरतरप्रश्नस्य "अग्रेतनकल्याणकितिथिपाते प्राचीनकल्याणकितिथौ द्वयोरिप विद्यमान्त्वादिष्टापित्तरेवोत्तरम् ।.........कल्याणकाराधको हि प्रायस्तपोविशेषकरणाभिग्रही भवित, स च द्विधा निरन्तरतपश्चिकीर्षुः सान्तरतपश्चिकीर्पुश्च, तत्राद्य ५किस्मिन् दिने द्वयोरिप कल्याणकितिथ्योविद्यमानत्वेन तदाराधकोऽपि सन्ननन्तरोत्तरिदनमादायैव तपःपूरकः भवित नान्यथाः यथा पूर्णिमापाते चानुर्मासिकषण्ठतपोऽभिग्रही अपरिदनमादायैव तपःपूरकः, द्वितीयस्तु भविष्यद्वर्षतन्त्रकल्याणकितिथियुक्तं दिनमादायैवित न किश्चिदनुपपन्नम् " इति प्रन्थेनोत्तरं कुर्वता प्रन्थकृताऽ-सिन्दिग्धमेवोक्तं यद् यथा पूर्णिमापाते चतुर्द्दादिने चतुर्द्दाप्रिणिमयोक्तभयोराराधको भवन्नपि पुमान् चानुर्मासिकं पण्ठं तपः दिनान्तरमादायैव पूर्यित तथैवोत्तरकल्याणकितिथिपाते पूर्वकल्याणकिदिने द्वयोः कल्याणकयोराराधकः सन्नपि नरः स्वं तपोऽभिग्रहं दिनान्तरग्रहणेनैव पूर्यित, प्रकारान्तरेण तत्पूरणासम्भवात् ।

अस्योत्तरप्रन्थस्याधारेण श्रीसागरानन्दस्तिः पर्वतिथेस्तपःपौषधादिनाऽऽराध्यतया एकदिने द्वयोः पर्वतिथ्योराराधनं न भवितुमर्हति, कल्याणकतिथेस्तपोमात्रेणाराध्यतायां सत्यामपि एक- दिवसीयतपसा द्वयोराराधनं न भवतीति तद्द्वयाराधनाय दिनान्तरं गृहाते इत्याद्यर्थं कथं वर्ण-

यति ? तादद्यार्थकथनस्य को वाऽवसरः ? इत्यादिकन्तु स एव जानाति ।

किश्च पूणिमायाः पाते तस्याश्चतुर्दश्यां चतुर्दश्याश्च त्रयोदश्यामाराधनायाः श्रीसागरानन्दस्रिकथनानुसारेण स्वीकारे प्राप्तसूर्योदयायास्तिथेस्सूर्योदयदिन एव जैनशास्त्रीयाया आराधनाऽऽहायाः भङ्गः, तादशितथेः स्योदयमवगणय्य आराधनेऽनवस्था पूर्वापर्रिदनयोरव्यवस्थारूपा, औदयिकचतुर्दश्यास्तदनौद्यिकीत्विदने जैनशास्त्रानादिष्टस्य तदाराधनस्य जैनशास्त्राविष्टत्वमतेर्मिथ्यात्वम्, तादशितथेः शास्त्रोक्ते—तदाराधनादिनेऽनाराधनेन तिद्वराधनेति चत्वारो दोषाः "उद्यं
मि जा तिही, सा पमाणिमअरीइ कीरमाणीए । आणाभंगणवत्था मिच्छत्तविराहणं पावे " इति
शास्त्रानुसारेण प्रसममापतन्तो न कथमिष वारियतुं शक्यन्ते ।

"असे पूर्वा तिथिः कार्या इत्यादिशास्त्रेण "उदयं मि जा तिही" इत्यादिशास्त्रस्यापोदि-तत्या नोक्तदोपावसर इति श्रीसागरानन्दसरिसम्भावना निराधारैव, "अये पूर्वा " इत्यादिशा-स्त्रस्य श्लीणतिथ्यादीनामाराधनाव्यवस्थापकस्याश्लीणतिथ्यादिविषये ताटस्थ्यात् अश्लीणतिथ्यादि-विषये "उदयं मि जा तिही " इत्यादिशास्त्रस्य निरङ्कुशादेशत्वात् ।

न च "क्षये पूर्वा " इत्यादिवस्ता क्षीणितथेरौद्यिकीत्वव्यवस्थापने द्वयोश्च तिथ्योरेकत्र विने औद्यिकीत्वासम्भवेन पूर्णिमाश्चयदिने पञ्चाङ्गानुसारेण औद्यिक्या अपि चतुर्दश्याः श्लीणित्यस्य प्राप्तत्वेन तिद्वसेऽपि "क्षये पूर्वा " इत्यादेस्तत्राप्रवृत्त्या नैवोक्तदोषाः प्राप्तपदाः भिवन्तुमीशते इति वाच्यम् , पञ्चाङ्गे औद्यिकीत्वेन निर्दिष्टतिथीनामाराधनायाः स्वत उपपन्नतया कथन्ताऽऽकाङ्काश्रासाभावात् तत्रानोद्यिकीत्वेनोक्तानां तिथीनामेवाराधनायाः कथन्ताऽऽकाङ्काकः विकितत्वेन तदाराधनोपपादकताया पवोक्तवस्त्रो न्याय्यतया औद्यिकितिथीनां तन्मुख्यकाले आराधनासंरक्षणेन सहैव तस्यानौद्यिकितथ्याराधनाव्यवस्थापकतायाः स्वीकर्तुमुचितत्वात्। न चैत-दस्यम्भविति शङ्कानीयम् , अश्लीणवृद्धतिथीनामौद्यिकीत्वस्येव श्लीणवृद्धतिथीनां समाप्तत्वस्याराधनीयतायां प्रयोजकत्वप्रतिपादनपरतायाः स्वीकारेणाक्षीणितथ्यादीनां तन्मुख्यकाले आराधनारक्षणस्य श्लीणितिथ्यादीनामाराधनाव्यवस्थापनस्य स्त्रीणितथ्यादीनामाराधनाव्यवस्थापनस्य स्त्रीभित्तथ्यादीनामाराधनाव्यवस्थापनस्य स्त्रीभ्यस्येव सम्भवात् ।

न च अश्लीणाबृद्धितिथीनामाराधनीयताप्रयोजकत्वस्यौद्यिकीत्वे श्लीणबृद्धितिथीनाञ्चाराधनीयताप्रयोजकत्वस्य समाप्तत्वे स्वीकारे गौरवात् तद्पेश्लया लाधवेन सर्वपर्वतिथीनामाराधनीयताप्रयोजकत्वस्यौद्यिकोत्व पव खीकार्यतौचित्यात् श्लीणितथीनामाराधनार्द्धतासम्पत्तये तासामौद्यिकीकरणस्यावश्यकतया तद्वुरोधेन तत्पूर्वापर्वतिथेः श्लयाम्युपगम एव गरीयानित्युद्गिरणीयम्,
औदियिकीत्वस्य स्यंदियस्पर्शलक्षणस्य सर्वपर्वतिथ्यसाधारणतया तस्य सर्वतदाराधनीयताप्रयोजकत्वासम्भवात् , यस्तुतोऽनौद्यिक्याः शास्त्रसहस्रेणापि औदियिकीकरणासम्भवात् , वस्तुस्थित्यनुरोधेन प्रयोजककल्पनायां लाधवलोभसंवरणस्यैव युक्तत्वात् । तस्य सर्वथाऽशक्यत्वे
तु सर्वपर्वतिथिसाधारणतया समाप्तत्वस्यैव सर्वतदाराध्यताप्रयोजकत्वकल्पनस्य कमनीयत्वात् ।
तस्वतरिश्लिणोकारेण "जं जा जं मि हु दिवसे समप्पई सा पमाणंति" इति सप्तद्शगाथोत्तरार्धेन "अथ तिथीनां बृद्धौ हानौ च का तिथिः स्वीकार्यत्यत्रोभयोः साधारणं लक्षणमुत्तरार्धेनहः—'जं जा जं मि ' त्ति यद्-यस्माद् या तिथिर्यस्मिन् आदित्यादिवारलक्षणदिवसे समाप्यते स पव दिवसो वारलक्षणः प्रमाणमिति—तित्तिथित्वेनैव स्वीकार्यः, अत्र हु प्रवकारार्थे ज्ञातव्य
इत्यर्थः । अत पव 'श्लये पूर्वा तिथिर्माह्या ।
तिथिर्मान्तेव दिवसे द्वयोरिष समाप्तत्वात् " इति
तद्व्याख्यानात्मकप्रन्थेन च तथैव स्वनात् ।

न च समाप्तत्वस्य सर्वपर्वतिथ्याराध्यताप्रयोजकत्वस्वीकारे सूर्योदयलक्षणौदयिकीत्वस्य तत्त्वबोधकानां "तिथिश्च प्रातः प्रत्याख्यानवेळायाम् " " चाउम्मास्ति......ताओ तिहिओ जासि, उदेइ स्रो," "प्आपच्चक्लाणं.......जीए उदेइ स्रो, तीइ तिहीए उ कायव्वं " इत्यादि-शास्त्रवचनानामनादरप्रसङ्ग इति शङ्कचम् , स्योद्यस्यक्षणौद्यिकीत्वस्य पर्वतिथ्याराध्यताप्रयोजकत्व-प्रतिपादनेन तेषां निष्पिपाद्यिषितस्य औद्यिकपर्वतिथीनामनौद्यिकीत्वदिने आराधनायां स्रोकप्र-वृत्तिपरिहाररूपस्थस्यस्याञ्चण्यत्वेन तेषां सम्मानस्य सुरक्षितत्वात् ।

अत्रेदमवधेयम्-

श्रीसागरानन्दस्रिणा "उद्यं मि जा तिही सा पमाणिम अरीइ कीरमाणीए । आणाभंगणद्याः मिच्छत विराहणं पावे " इति शास्त्रस्योत्सर्गत्वं "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इति शास्त्रस्य चाप-वादत्वं उवता स्योदयलक्षणौदयिकीत्वस्य अक्षीणितथीनामेवाराध्यताश्रयोजकत्वं नान्यासामिति स्वीकार्यमेव । अन्यथा सर्वपर्वतिथीनामाराध्यताश्रयोजकत्वस्य स्योदयस्पर्श एव स्वीकारे तयोष्ठ-त्सर्गापवादभावस्वीकारस्यार्थ एव कः स्यात् ? किञ्च "क्षये पूर्वा " इत्यादिवचसः औदयिकीत्व-सम्पादनेन श्लीणितथेराराध्यतोषपादकतास्वीकारे "उद्यं मि जा" इत्यादिशास्त्रस्य श्लीणश्लीणो-त्तरपर्वकेतरपर्वतिथिषु सङ्कोचः कर्तव्यो भवत्यतः समाप्तत्वस्य श्लीणपर्वतिथीनां सर्वपर्वतिथीनां वाऽऽ-राध्यतात्रयोजकत्वप्रतिपादनपरत्वं तद्वचसः स्वीकृत्य श्लीणेतरपर्वतिथिषु सङ्कोच भव लाघवान्मान्यः ।

इदमप्यत्र विमर्शमहिति-

यत् "श्रये पूर्वा " इत्यादिप्रधोषकृतो हण्टो टिप्पणायत्तेव तिथेः श्लयप्राप्तिरासीत् । अत उक्तप्रघोषस्य टिप्पणे तिथेः पर्वतिथेवां श्लये प्राप्ते पूर्वा तिथिः कार्या—इत्येतदर्थस्य तिद्विविश्लितत्वं प्रत्येतव्यम् । तथा चैतस्य वचसः श्लीणायाः पर्वानन्तरपर्वतिथेरीदयिकीत्ववोधने श्लीसागरानन्दस्-रिमतानुसारेण पूर्वपर्वतिथेरनौदयिकीत्वे प्राप्ते तस्या औदयिकीत्वव्यवस्थापने तस्य वचसः प्रवृत्तिः कथं स्यात् ? टिप्पणे हण्टश्लयाया एव तिथेरिभप्रायेण तस्य प्रादुर्भृतत्वात् । श्लीणपर्वतः प्राक्तन्याः पर्वतिथेरौद्यिकीत्वस्यावद्यपरश्लणीतया तदनौदयिकीत्वापादनपूर्वकतदौदयिकीत्विधाने तात्पर्यक-स्पनस्य "प्रश्लास्त्वनादि पङ्कस्य दूरादस्पर्शनं वरम् " इतिन्यायेनानुचितत्या तद्वचसः पूर्वोदयिक-तिथेरनौदयिकीत्वापादनापर्यवसायिन्येवार्थे तात्पर्यस्वीकारस्य ज्यायस्त्वात् ।

इत्थश्चैतावता विचारेण निर्विवादिमदं सिद्धवित यत् "श्रये पूर्वा तिथिः कार्या " इति वच-नस्य पञ्चाङ्गेन श्लीणतया निर्दिष्टायाः पर्वतिथेः स्योदयलक्षणौदियकीत्वव्यवस्थापनस्य पञ्चाङ्गोदि-तौद्यिकतिथ्यपकर्षफलकस्य द्वारा तदाराधनोपपादकता जैनशास्त्राणां प्राचीनजैनसदाचाराणाञ्च प्रतिकृततया कथितानेकानर्थहेतुतया च नोचितेति।

द्वितीयतृतीयपश्चौ तु समप्रायौ निर्विवादं शास्त्रयुक्तिसदाचारसम्मतौ चेति तद्वलम्बनेन "श्रये पूर्वा तिथिः कार्या " इति वचनस्य श्लीणितध्याराधनोपपादकतासमादरे दोषाभावः । अत । व तथैव श्लीरामचन्द्रसूरिणा तद्वचसः श्लीणपर्वतिथ्याराधनाव्यवस्थापकत्वमङ्गीकृतम् । पतत्पश्चाजुकलं तद्वच्याख्यानश्चित्थम्—

श्रेये-तिथेः पर्वतिथेवां सूर्योदयस्पर्शराहित्यलक्षणे श्रये पञ्चाङ्गेन प्राप्ते, पूर्वा-स्वपूर्वसूर्योदया-रम्धदिवसीया स्वसमाप्तिशालिदिवसीयेति यावत्, तिथिः, कार्या-आराधनावती कार्येति। पदञ्च पर्वतिथीनामाराधनाविधायकस्य, तत्तत्तिथ्यौदयिकीत्वदिने तत्तत्तिथ्याराधनाङ्गताबोधकस्य श्लीण-तिथ्याराधनाव्यवस्थापकस्य च वचनस्य परस्परैकवाक्यतया सर्वपर्वतिथीनां स्वसमाप्तिसम्बन्धिनि वासरे आराधनाऽऽदेशस्य जैनशास्त्रप्रतिपाद्यता सिध्यति।

अत्र प्रसङ्गे श्रीरामचन्द्रसूरिसमुक्तसिद्धान्ते शिथिलप्रेमणा श्रीसागरानन्दस्रिणा "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इति शास्त्रस्याराधनाविधायकत्वं यद् आराधनायाः प्रकारान्तरतः प्राप्तत्वहेतुनाऽ- पनोदितन्तदौचित्यविवर्जितम् , औदयिकीनामेव पर्वतिथीनामाराधनाविधाने जैनशास्त्रतात्पर्ये विप-

र्यस्यतां जनानां श्रीणितिथ्याराधनायाः प्रकारान्तरतोऽप्राप्ततया तद्देधसयैव आराधनाविधायकत्वस्य श्रीरामचन्द्रसूरिणा कथितत्वात्। वस्तुदृष्ट्या तु श्लीणपर्वतिथिसमाप्तिसम्बन्धिदिनस्य प्रकारान्त-रतोऽप्राप्तस्य श्लीणितिथ्याराधनाङ्गभावस्य विधायकताया एव तेनापि स्वीकारात्। "श्लये पूर्वा तिथिः कार्या " अगर "श्लये पूर्वा तिथिः कार्या " अगर "श्लये पूर्वा तिथिः कार्या " ए आज्ञा जे पर्वतिथि उदयतिथिक्षे प्राप्त थतीज न होय तेवी पर्वतिथिनी मान्यता आराधनानो दिवस नक्षी करवाने माटेज छे "-इत्येवं गुर्जरभाषानिवद्धे स्वपश्लस्थापने स्पष्टमेव तेनाभिधानात्।

एवञ्चोक्तरीत्या क्षीणतिथीनामाराधनायास्तासामौदयिकीत्वकल्पनं विनाप्युपपन्नतया पर्वानन्त-रपर्वतिथेः क्षयस्थले च एकस्मिन्नेव दिने श्लीणाक्षीणयोक्तमयोः पर्वतिथ्योराराधनायाः सम्भवतया श्लीणपर्वतिथेः पूर्वस्याः पूर्वतरायाः वाऽपर्वतिथेः क्षयकल्पनमनावश्यकमसङ्गतञ्चेति ।

अत्रैव प्रसङ्गे श्रीसागरानन्दस्रिणा-रामचन्द्रस्रिः पर्वतिथेः क्षये पक्षमासे पकादश पर्वति-थीरेव स्वीकरोति वृद्धौ च त्रयोदश पर्वतिथीरङ्गीकरोत्यतस्तन्मते "क्षये पूर्वा" इत्यादिप्रघोषस्य तैरर्थक्यमापद्यते, पर्वतिथीनां नियमेन द्वादशसंख्याकत्वस्वीकार पवतत्प्रघोषस्योत्थानसम्भवादिति यदिदमुक्तम्, तद् वस्तुनो विस्पष्ट पवापळापः। श्लीणायास्तिथेळॉपस्य वृद्धायास्तिथेः स्यॉदयम्पेदेव मेदेन मेदस्य च श्लीरामचन्द्रस्रिणाऽनभ्युपगमात्, किन्तु श्लीणायाः पर्वतिथेः स्यॉदयस्पर्शं विनापि स्वक्रपसत्ताया आराध्यतायाश्च वृद्धायास्तिथेदिनद्वयेऽभिन्नताया उत्तरदिनमात्र आराध्यतायाश्च सुस्पष्टमुद्घोषणात्।

ननु श्रीहीरप्रश्नस्य द्वाविद्यात्पत्रगते "पूर्णिमायाश्च श्रुटितायां त्रयोदशीचतुर्दश्योः क्रियते, त्रयोदश्यां विस्मृतौ तु प्रतिपद्यपि " इति प्रन्थे द्विचनान्तत्रयोदशीचतुर्दशीशन्दोस्लेखेन पूर्णिमाक्षये त्रयोदश्याः श्लयः स्वयते । अन्यथा चतुर्दश्यां पाश्चिकपूर्णिमयोर्द्वयोः सिन्नवेशस्याभिषेतत्त्रे एकवचनान्तचतुर्दशीशन्दोस्लेख एव क्रियतेति चेन्नः, पूर्णिमाया अक्षयदशायां पूर्णिमायां समाप्यमानस्य पष्ठतपस एव पूर्णिमायाः क्षयदशायां कर्तन्यताकथन्तायाः प्रष्टृजिश्चास्यताऽभिप्रायेण पूर्णिमाक्षय-प्रसन्ने त्रयोदश्यामारभ्य चतुर्दश्यां सुस्चिषितायास्तत्समाप्तेद्विचचनिन्देशं विना सूचनाया असम्भवात् । अन्यथा "त्रयोदश्यां विस्मृतौ प्रतिपद्यपि " इत्युत्तरप्रन्थोऽसङ्गतः स्यात् , प्रतिपदि पूर्णिमायाः लेशतोऽपि संसर्गाभावेन तत्र तदाराधनोपदेशासम्भवात् ।

नतु सूर्यप्रक्षित-ज्योतिष्करण्डकादिशास्त्रप्रामाण्येन युगान्ते आषाढवृद्धिप्रसङ्गे द्वितीयाषाढ-पूर्णिमायाः श्रयस्यावश्यकतया तस्य त वास्तविकत्वाभ्युणगमे "अभिवद्धितसंवत्सरे यदाऽधिक-मासो भवति तदाऽऽषाढपूर्णिमातो विशतौ रात्रिषु गतासु वदेत् । 'यद् वयं वसामः ' इत्यर्थके "अभिवद्धितसंवच्छरे जत्थ अहिअमासो पडति, आसाढपुण्णिमाओ वीसतिराते गते भण्णिति ठियामो त्ति " इति निशीथचूणिवचने आषाढपूर्णिमोपादानं न युक्तमिति चेन्न, तिथिक्षयस्य तिथे-रत्यन्तछोपानात्मकत्वात् प्रत्युत श्लीणत्वेन निर्दिष्टायाः पर्वतिथेः वस्तुतोऽनौदियकीत्वेऽपि आरा-धनायनुरोधेन प्रधानभावेनास्तित्वव्यपदेशयोः स्त्रीकारेण कथिताषाढपूर्णिमोपादानस्य निरुपद्रवत्वात्।

टिल्पणोक्तस्याषाढपूर्णिमाक्षयस्य परमार्थभावेनाङ्गीकारे परमते तिहने चतुर्दद्या अप्यवद्यं स्वीकार्यतया पर्वतिथितया उदयकालस्पिशंतया च तदुपादानस्यैवोचिततरत्वेन तदुपेक्षा निर्वीजा स्यादिति यत् श्रीसागरानन्दस्रिणोद्गीर्णम्, तत्र युक्तम्, चतुर्दद्याः निर्देशे तामादायैव तिथि गणनस्य प्रसक्तया वर्षावासारम्भतिथेः पञ्चाशक्तमतिथौ पर्युषणाऽवतारणानियमस्यासङ्कत्यापक्तेः। अत एव तिहने चतुर्दशीपौर्णमास्योद्वयोरेव परमते सक्तया तदुभयविज्ञापनमेव कर्तव्यमासीत् किन्तु तथा न कृतम्, तेन ज्ञायते यत् तिहने पूर्णिमाया एव सक्त्वं शास्त्रसम्मतिमत्यि तदीयोन्त्रेश्वणन्न रमणीयम्, उक्तवचसो युगान्तीयद्वितीयाषादृपूर्णमादिनस्य स्वरूपसाकल्यपरिचयप्रदित्स-

याऽप्रकृत्तत्वात् । तथाप्रवृत्तावेव चतुर्दश्यनिर्देशेन तदभावानुमानसम्भवात् ।

चतुर्थप्रकारेण श्लीणादिपर्वतिथेराराध्यतामुपपादयम्तस्तावदेवं बुबन्ति अष्टम्यादेर्यत्र दिने क्षयः अर्थात् सूर्योदयोत्तरप्रवृत्तिपूर्विका निवृत्तिः टिप्पणतः प्राप्यते तत्र दिने सूर्योदयकालिक्यां सप्तम्यादावेव "श्लये पूर्वा तिथिः कार्या " इति शास्त्रमपूर्वविधिमर्याद्याऽष्टमीत्वादेव्यवस्थापनेन श्लीणामण्टम्यादितिथिमौदयिकी विद्धवाराधनायोग्यां तां करोति । न च सप्तमीत्वाष्टमीत्वाद्योन्विरुद्धयोरेकत्र समावेशोऽनुचित इति शङ्कयम् , जैनागसेषु परस्परप्रतिकृत्वप्रतिक्षमीणामण्यपेशान्तिकैतिष्याः सम्भवत्स्वीकारतायाः प्रतिपादितत्त्या पकस्यां तिथावाराधनानिमित्तापेश्लयाऽष्टमीत्वादेस्तदितरिनिमत्तापेश्लया च सप्तमीत्वादेः समावेशस्वीकृतेरनौचित्यामावात् ।

न चाष्टमीत्वादीनामाराधनानिमित्ताद्यपेक्षत्वस्य कल्पनैकमूलकतया प्रामाणिकप्रणयास्पदता दुरासदेति सन्देहनीयम्, आर्हतप्रजाजनेषु कस्याप्यविप्रतिपन्नप्रामाण्यया श्रीधर्मसागरप्रणीततत्त्व-तरिक्षण्या ताद्दर्शार्थस्य वर्णनात्। तद् यथा—"नन्वीद्यिकतिथिस्वीकारान्यतिथितिरस्कारप्रवण्योरावयोः कथं त्रयोद्द्या अपि चतुर्द्शीत्वेन स्वीकारो युक्तः? तत्र त्रयोद्शीति व्यपदेशस्याप्यसम्भवात्, किन्तु प्रायश्चित्तादिविधो चतुर्द्श्येति व्यपदिश्यमानत्त्वात् " इति । त्रयोद्शीत्वचतुर्द्शीत्वयोः परस्परविष्यसत्या त्रयोदश्याश्चतुर्द्शीत्वस्वीकारो नोचित इति शक्काऽभिप्रायः। तस्याः प्रायश्चित्ताद्यपेक्षया चतुर्द्शीत्वं स्वीक्रियते, तद्पेक्षया च न तस्याश्चयोद्शीत्वं किन्तु चतुर्द्शीत्वमेव । क्ष्कापेक्षयेव तयोविरोधः नत्वपेक्षामेदेनापीति च समाधानाभिसन्धः। स च "प्रायश्चित्तादिविधौ चतुर्द्श्येव " इत्यत्र 'प्रायश्चित्तादिविधौ ' इति शब्दोपादानेन स्पष्टमेव प्रकाशितः। अतः क्षीणाष्टम्याः दिने स्योद्यकालिकतिथ्यामष्टमीत्वाम्युपगतये ततः सप्तमीत्विनवृत्तेरक्षीकारस्यावश्यकतया पर्वतिथेः क्षयाभावः पूर्वापर्वतिथेः क्षयश्चोक्तवचसा बोधितो भवतीति भावः परकीयभ्रमसम्भव एव।

्वं पर्यानन्तरपर्वरूपायाः पूर्णिमाया अभावास्यायाः वा यत्र दिने क्षयः तिहने सूर्योद्यकातिक्यां चतुर्दश्यामेवोक्तशास्त्रानुसारेण पूर्णिमात्वममावास्यात्वं वा व्यवतिष्ठते, तत्रापि तद्र्धं
चतुर्दशीत्विनवृत्तिर्नावश्यकी, एकस्यामेव तिथौ पूर्णिमाद्याराधनापेक्षया पूर्णिमात्वादेश्चतुर्दश्याराधनानिमित्तापेक्षयेतरिनिमित्तापेक्षया च चतुर्दशीत्वस्य वर्तनोपपत्तः । अतस्तत्रापि टिप्पणतश्चतुर्दशीमित सूर्योद्यकाले पूर्णिमादिस्वीकारे ततश्चतुर्दशीनिवृत्तेः टिप्पणतस्त्रयोदशीमित सूर्योद्यकाले
चतुर्दशीस्वीकृतेश्चानावश्यकतया टिप्पणे पूर्णिमादेः क्षयनिर्देशे त्रयोदश्या एव सूर्योद्यकालसंसिनित्वरूपं श्लीणत्वमभ्युपेयमित्यपि मितः परकीया विश्लान्तिरेव ।

एवमण्टम्यादितिथीनां यदा बृद्धिः अर्थाद् दिनद्वये सूर्योदयसामयिकत्वं टिप्पणादुपलभ्यते तदा "वृद्धौ कार्या तथोत्तरा" इति शास्त्रं नियमविधिमर्याद्या उत्तरिसम्नेव दिनेऽण्टम्यादेरौ-दियकीत्वमण्टमीत्वं वा व्यवस्थापयति । अर्थाद् अभिवृद्धाऽण्टम्यादिः आराधनाऽपेक्षया उत्तरिसम्नेव दिने औदियकी अण्टम्यादिरूपा वेत्यववोधयति । अन्यथैकतिथ्याराधनायाः पकस्मिन्नेव दिने शास्त्रपरम्पराप्राण्तकर्तव्यताकतया तादशतिथ्याराधनाया पाक्षिकत्वस्यापरिहार्यत्वापत्तेः । इत्यं च प्रोक्तं वचः पर्वतिथिवृद्धिप्रतिषेधं प्रत्याययत् अपर्वतिथिवृद्धि विज्ञापयतीति परप्रक्षा परस्यैव प्रिया, निर्मर्याद्मुद्गताया असत्यास्तस्याः शाब्दमर्याद्या शास्त्रान्तरङ्गविज्ञानां प्रीतिपात्रताया असम्भवात् ।

"क्ष्में पूर्वा" इत्यादिसम्पूर्णस्य पूर्वपादद्वयात्मकस्य वस्तसो व्याख्यानं चेत्थम्-क्षयेः-तिथेः पर्वतिथेर्वा क्षये टिप्पणतः ज्ञाते, पूर्वा तिथिः-सप्तम्यादिक्षपौद्यिकी तिथिः, कार्या-अष्टम्यादिभावेन आराधनार्थं याह्या, इति । तथा वृद्धौ-एकस्यास्तिथेर्दिनद्वये स्याद्वयकालिकत्वे च, तथा अव्दस्यात्र वार्थत्वात् । उत्तरा-उत्तरदिनवृत्तित्वविशिष्टैव तिथिः। अथवा-वृद्धौ-उत्तरा तिथिः-उत्तर-

दिनवृत्तित्विविशिष्टैय तिथिः, तथा शब्दस्य तिथिपरामर्शकत्वात् कार्या-आराधनाऽपेक्षया औदिय-काष्टम्यादिरूपा मान्या, अर्थात् औदियकाष्टम्यादिभावेनाराधनार्थमुपादेयेति। अमुमेव पक्षमादाय "क्षये पूर्वा " इत्यादिवचो व्याकुर्वाणो विभाति मध्यस्थः।

पञ्चमप्रकारप्रणयिनः पुनरेवं कथयन्ति-यत् " क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इति वचनं सप्त-म्यादेः श्लीणाष्टम्यादिप्रातिनिष्येनाराध्यतां प्रतिपाद्यत् श्लीणपर्वतिथ्याराधनामुएपाद्यति । षतत्पक्ष-प्रतिपन्नं तद्वचोव्याख्यानश्चेत्थम्ः—क्षये अष्टम्यादिरूपायाः पर्वतिथेः क्षये दृष्टे सति, पूर्वाअष्ट-म्यादिरूपश्लीणपर्वतिथितः पूर्ववर्तिनी सप्तम्यादिरूपा तिथिः, तिथिः—श्लीणाष्टम्यादिरूपपर्वतिथिप्र-तिनिधिः, कार्या । अथवा क्षये सति पूर्वा तिथिः श्लीणपर्वतिथिप्रतिनिधिभावेन 'कार्या' आराध्यत्वेनोपादेयेति ।

त चोक्तरीत्या पूर्वतिथेरेव क्षीणितिथिस्थाने आराधनाङ्गीकारे तदाराधनायाः क्षीणाष्ट्रस्या-दिसम्बन्धिताब्यपदेशो न स्यादिति राङ्कनीयम् , प्रतिनिधिसम्बन्धिन प्रतिनिधित्वनिरूपकसम्ब-न्धिताब्यवहारस्य लोक इष्टत्वात् । राजप्रतिनिधिसम्माननावमाननयोः राजकीयतया राङ्गा लोकेन च स्वीकारस्य सर्वसुविदितत्वात् ।

इमी चतुर्थपञ्चमपक्षौ धर्माङ्गतिथ्यादिनिर्णयाय श्रीजैनसङ्घेन प्रमाणतया स्वीकृते प्रचितिन्याञ्च श्रीजैनसङ्घेन प्रमाणतया स्वीकृते प्रचितिन्यञ्च श्रीजैनशास्त्रजाते च प्रामाण्यापायपङ्काप्रतिक्षेपकतया प्रथमपक्षीयपर्वछोपादिदोषासम्पादक-तया च न निन्दामर्हतः।

अथ "वृद्धों कार्या तथोत्तरा " इति भागस्योत्थानवीजं शास्त्रयुक्तिसम्मतं तद्व्याख्यानं च प्रदर्श्यतेः—

पर्वतिथीनामाराधनाविधायकस्य तदौदयिकीत्विदिनानाञ्च तदाराधनाङ्गताविधायकस्य च जैनशास्त्रीयवचसो मिथो मेळनेन सर्वा अष्टम्यादिपर्वतिथयः स्वस्पिश्तस्याद्याद्याद्या दिने आराध्या
इति जैनशास्त्रादेशः सम्पद्यत इति पूर्वमुक्तम् । एतदादेशानुसारेण दिनद्वये स्याद्यस्पर्शमासादयन्तीनां पर्वतिथीनां दिनद्वये आराधनायाः प्राप्तिभेवति । परन्तु दिनद्वये एकस्यास्तिथेराराधनायाः जैनशास्त्रेरनादिष्टतया जैनसदाचारप्रतिकृळतया च सा पूर्वोत्तरदिनयोराराधनायाः पाक्षिकत्वे पर्यवस्यति । पद्यञ्चाराधनायाः पाक्षिकप्राप्तौ औदिच्यदिन एव तस्याः नियमनाय " वृद्धौ कार्या तथोत्तराः " इति शास्त्रं समुत्तिष्ठति । तदर्थश्च-वृद्धौ-एकस्याः पर्वतिथेः स्योद्यदयस्पर्धे,
उत्तरा-उत्तरस्याद्यदिनविशिष्टा । ' एव ' इत्यध्याद्यार्यम् । पूर्वभागस्थः 'तिथिः ' इति
शब्दोऽत्रापि योज्यः ।

तथा च तादशदिनविशिष्टैय तिथिः, कार्या—आराधनावती कार्या इत्यर्थः । अयम्भावः—
जैनागमैः पर्वतिथीनां तत्स्पिशिस्यादयसमारच्ये दिने आराधनामादिष्टम् । आदेशश्चेष वृद्धि गताः
यास्तिथेरेकदिनमात्रेऽपि समाराधनया परिपाछितो भवति, प्रभवति च शास्त्राभिसंहितं फलं
समाराधकाय वितरीतुमिति न कस्यापि प्रेक्षावतो दिनद्वये तादशतिथ्याराधने प्रवृत्तिभवितुमर्हति ।
अस्यां स्थितावविशेषेण कदाचित् पूर्वदिने कदाचिच्च परिदने तादशतिथ्याराधने जनप्रवृत्तिः
प्राप्नोति । सा च जैनागमानां जैनसदाचारणाश्च प्रतिकृत्वतया नोचितेति सा मा भूयादिति भावनया श्रीमदुमास्वातिवाचकमुख्यैः "वृद्धौ कार्या तथोत्तरा " इति वचनमुद्धोषि परैश्च तथैव
पर्यग्राहि पर्यचालि च । तच वचः पूर्वदिने तदाराधनां निवर्तयत् परिदन एव तां व्यवस्थापयत्
तिव्यमविधित्वे पर्यवस्यति ।

अथवा बृद्धायास्तिथेराराधनाङ्गतया पूर्वोत्तरिदनयोः पाक्षिकप्राप्तौ सत्यां तदाराधनाङ्गभावे-नोत्तरिदनस्यैव नियमनाय तद्वचनोत्थानमवसेयम् । एवं च तद्वचो बृद्धतिथ्याराधनायाः तदङ्ग- दिनस्य वा नियामकत्वेन व्यवतिष्ठते । तथा च "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इति भागस्येव " बृद्धौ कार्या तथोत्तरा " इति भागस्याप्यनुरोधेन 'सर्वाः पर्वतिथयः स्वस्पर्शिस्योदयारच्ये दिने आराध्याः ' इति जैनशास्त्रादेशः 'सर्वाः पर्वतिथयः स्वसमाप्तिविशिष्टस्योदयशास्त्रिनि स्वसमा-प्तिसम्वन्धिनि वा दिने आराध्याः ' इत्येतदादेशत्वे पर्यवस्यति । वै० स्वपूर्वत्व, स्वपूर्वस्योदया-पूर्वत्वाभ्याम् ।

न च वृद्धायास्तिथेः आराधनाङ्गतया पूर्वोत्तरिदनयोः पाक्षिकप्राप्तौ सत्यां पूर्वदिनस्यैव वृद्ध-तिथ्याराधनाङ्गभावेन नियमनं न्याय्यं तिहने तस्या अहोरात्रव्यापित्वादिति परिदनस्य तथात्वेन नियमनं निर्वाजमितिवाच्यम् , पूर्वदिने तादशितथ्याराधनाङ्गतास्वीकारस्यारब्धतित्तथ्याराधनाया-स्तित्तिथिसत्त्व पव भङ्गप्रसङ्गेनानुचितत्वात् । सर्वपर्वतिथ्याराधनाङ्गदिनानां समाप्तिमहिनत्वेनानु-गमाय परिदेनादरात् । अन्यतिथीनामिव वृद्धतिथीनामिष तत्समाप्तिदिन एव आराधनौचित्याच ।

निर्वणितरीत्या "वृद्धौ कार्या तथोत्तरा " इति वचनार्थं निरूपिते वृद्धपर्वतिथेः परिदनमात्रे सत्ताया अनापत्या तत्पूर्वाया अपर्वतिथेः पर्वान्तरपर्वतिथिवृद्धिस्थले च तत्पूर्वतराया अपर्वतिथेवृद्धिः श्रीसागरानन्दसूरिणा वर्ण्यमाना मान्यतापदन्नाधिरोहतीति तन्मते जायमानस्य टिप्पणिवरोध -मृषाभाषण-पर्वलोप-नष्टभाविकार्यकारणभावादिदोषवातस्य नास्मिन्मते स्पर्शगन्धोऽपि । तन्मते कथमेते दोषाः ? इति चेत् श्रूयन्ताम्—टिप्पणे यत्र पर्वतिथेवृद्धिरपर्वतिथेरवृद्धिश्चोक्ता तत्रतद्विरुद्धा पर्वतिथेरवृद्धिराप्वतिथेरवृद्धिश्चोक्ता तत्रतद्विरुद्धा पर्वतिथेरवृद्धिरपर्वतिथेरवृद्धिश्चोक्ता तत्रतद्विरुद्धा पर्वतिथेरवृद्धिरपर्वतिथेश्च वृद्धाः स्वीकियत इति टिप्पणिवरोधः । न चैष नगण्यो गणनीयिष्ट-पणस्य निजे विषये तिथिवृद्ध्यादिरूपे शास्त्रान्तरसंक्रमणस्यान्याय्यत्वात् । वृद्धाया अवृद्धात्व-वादेनावृद्धायाश्च वृद्धात्ववादेन मृषाभाषणदोषः । पर्वानन्तरपर्वतिथेवृद्धिस्थले पूर्वपर्वतिथेः टिप्पणिनिर्दिष्ट उद्यदिने आराधनालोपेन पर्वलोपात्मको दोषः । तत्रैव स्थले निवृत्तायाश्चतुर्दृश्याः पूर्णिमाप्रथमिदने सत्तायाः स्वीकारेण नष्टचतुर्दशी-भाविपूर्णिमयोः कार्यकारणभावलक्षणो दोषः।

अवस्मावः —बृद्धायाः पूर्णिमायाः द्वितीयदिनमात्रे सत्ताव्यवस्थापनथलेन प्रथमपूर्णिमादिने चतुर्दश्याः सत्त्वं वर्ण्यते । एतच्च तदैव स्याद् यदि पूर्णिमायाश्चतुर्दशीं प्रति कारणत्वं स्यात् । पूर्ववर्तिकारणस्य स्वोत्तरक्षणे कार्योत्पादकत्ववत् उत्तरक्षणवर्तिकारणस्य स्वपूर्वक्षणे कार्योत्पादकत्वं च स्यात् , न चैतदस्ति, अतः पूर्णिमायाः द्वितीयदिनमात्रे सद्भावाभ्युपगमवलेन प्रथमपूर्णिमादिने चतुर्दश्याः सत्त्वोपपादनमशक्यमेव । यद्येवमुच्यते यन्न प्रथमपूर्णिमादिने चतुर्दश्यास्सत्त्वं स्वीकियते किन्तु कार्यमात्रं प्रति कालस्य कारणतया पूर्णिमात्मककालस्य चतुर्दश्यात्मककार्यकारणत्वात् , कारणे कार्यपदोपचारस्य च सर्वातुमतत्वेन प्रथमपूर्णिमायां चतुर्दश्यात्मकारः क्रियते, तदापि विनष्टे कार्ये भाविनः कारणतापत्तिकपो दोषस्तद्वस्थ एवेति ।

नमु नैतदुच्यते यर् द्वितीयदिने पूर्णिमानियमनवलेन पूर्वदिने चतुर्दशीसत्त्वं भवति पूर्णिमा-यामेव वा चतुर्दशीपदोपचारो भवतीति, किन्तु द्वितीयदिने पूर्णिमा, पूर्वदिने चतुर्दशी, तत्पूर्व-दिनयोश्च त्रयोदशी-इत्येव वस्तुस्थितिरिति विज्ञाप्यत इति चेन्न, जैनशास्त्रकारैरिप कुत्र दिने का तिथिरिति वस्तुस्थितिनिश्चितये टिप्पणस्यैव प्रमाणतयाऽभ्युपगमात् । यथोक्तं तत्त्वतरिङ्गण्यां श्रीधर्मसागरमहाभागैः एकविंदागाथाव्याख्यायां तिथेः श्लीणत्वनिर्वचनप्रसङ्गे खरतरं प्रति-"नो चेत् टिप्पणकमवलोकनीयम् तद्वेत्ता वा प्रष्टव्यः "इति । तच्च टिप्पणकं जैनटिप्पणव्युच्छेदानन्तरं सम्प्र-दायान्तरपरिचाल्यमानमेव प्रमाणतया ब्रहीतुं जैनशास्त्रकाररादिष्टं यथा—" लौकिकटिप्पणाभि-प्रायेण दीश्लोपस्थापनादिषु तिथिववादिकरणसन्ध्यागतादिनक्षत्रप्रथमादिनक्षत्रचन्द्रप्रहचन्द्रचारादि-शुद्धमुद्दर्तादानं पर्युपणापर्वकरणं च ' (श्रीविचारामृतसङ्ग्रह मु० प्र० १० १६)

"अत ५च छौकिके लोकोत्तरे च टिप्पणकव्यवहारप्रवृत्तिरपि प्रतिपदादितिथिकमेणैव, ब्यु-

च्छिन्नेऽपि जैनटिप्पणके सम्प्रतिटिप्पणकप्रवृत्तिरेव तत्साक्षिणी " (श्रीप्रवचनपरीक्षा पृ० १९०)

"यसु जैनटिप्पणकानुसारेण आवणभाद्रपदवृद्धाविप आषाङ्वृद्धिरेव गण्यत इति तन्न यु-कम्, जैनटिप्पनकस्य व्युच्छिन्नत्वात्, सम्प्रति शैवटिप्पनकेनैव व्यवहारप्रवृत्तिः तदनङ्गीकारे दीक्षाप्रतिष्ठादिमुहूर्तज्ञानं दूरे मासवृद्धिरिप कथं ज्ञायते ? तस्माच्छ्रावणभाद्रपदवृद्धिर्नाषाङ्तया व्यवहर्तव्या किन्तु आवणादितयैवेति " (श्रीप्रवचनपरीक्षा मु० पृ० ४४१)।

इत्थश्च प्रामाणिकेषु जैनशास्त्रप्रन्थेषु सम्प्रदायान्तरपरिचालितिटिप्पणस्य तिथिप्रवृत्त्यादिविष-यजाते प्रमाणत्वेनोपादेयताया स्पष्टं प्रतिपादितत्वेन तद्नुसारेण तिथीनां प्रवेशावस्थितिसमा-प्त्यादीनामस्वीकरणमसद्वासनावशात् कामाचरणमेच ।

किञ्चेदमण्यत्रावधेयं यद् यदाऽभिवृद्धया पूर्णिमयोपगृहोऽपि प्रथमो दिवसो नपुंसकतया तामाराधनागर्भा कर्तुम्, सैव वा क्लैब्यात् स्वाद्दलेषितारमपि प्रथमवासरमाराधनापितरं कर्तुं न क्षमते तदा स्वात्मानमनालिङ्गन्तीं चतुर्दशीमाराधनागर्भा कर्तुं स दिवसः, स्वामसंस्पृशन्तं च तं चतुर्दशी वा जनकपदास्पदं कर्तुं कथं क्षमते ? अतोऽभिवृद्धपूर्णिमायाः प्रथमे दिने चतुर्दश्याराधनासम्भावना श्रीसागरानन्दसूर्रेनं युज्यते, न चाभिवृद्धपूर्णिमादेः प्रथमो दिवसो न नपुंसकः प्रमाणाभावात् , न वा पूर्णिमादिरेव पूर्णा क्लीवा, किन्तु " बुड्हे पढमोऽवयवो नपुंसको निअयनामकज्जेसु । जण्णं तक्कजकारो इअरो सब्बुत्तमो सुमओ " ॥ २०८ ॥

वृद्धे—मासादी वृध्धे सित तदीयः प्रथमोऽययः, स्यंद्यद्वयस्पर्धानी तिथिर्वृद्धत्युच्यते, तत्रायस्योद्याविच्छन्ना तिथिः प्रथमोऽवयवो द्वितीयोदयाविच्छन्ना च द्वितीयोऽवयवः भण्यते, यदा चैकस्यां संकान्तौ मासद्वयस्योदयः स्यात् तदा मासवृद्धिरुच्यते, तत्र प्रथममासोदयाव चिछन्ना संकान्तिरेव प्रथमोऽवयवो भण्यते, परस्तु द्वितीय इति एवं च सित तिथिमासयोराच योरंदायोः प्रथमतिथ्यादिसंन्ना स्यात् । तत्र प्रथमा तिथिमांसो वा निजकनामकार्येषु—आपाद्धादिमासेषु प्रतिपदादितिथिषु चेदंकर्तव्यादिरूपेण स्वस्वनामाङ्कितकृत्येषु नपुंसको इव नपुंसक बोध्यः, इत्यादेः प्रवचनपरीक्षायाः ४०८-४०९ पृष्ठगतत्रन्थस्यानुष्कारेण प्रथमदिवसीया पूर्णिमादिरेव । एवं पूर्णिमादेः प्रथमो दिवसो न चतुर्दशीसंसर्गविधुरः किन्तु वृद्धपूर्णिमादेः "वृद्धौ कार्या तथोत्तरा" इति वचनेन द्वितीयदिने नियमिततया पूर्णिमादेश्चर्तृदृद्यव्यवहितोत्तरत्वनियमनिर्वाद्दाय प्रथमदिने नूनं निमन्त्रणीयया चतुर्दश्या संदिन्धर एवेति नोक्तदोषोदय इति वाच्यम्, प्रवमि प्रथमपूर्णिमायाः क्लीवतया ततश्चतुर्दश्याराधनायाश्चतुर्वश्याश्चास्वतन्त्रायाः पुण्यपर्वरूपायाश्च पुण्यायाः प्रथमपूर्णिमादेः संसर्गेण दृष्यते दिने आकर्षणासम्भवेन तत्सदृयुक्तायास्ततोऽपि तदाराधनाया असम्भवात् ।

न च "यथा हि नवुंसकः स्वापत्योत्पत्तिमधिकृत्यासमर्थस्तथा तत्त्रन्नामाङ्कितकृत्येष्वेव सामर्थ्याभावकथनेन तस्याश्चतुर्दश्याराधनां प्रत्यसामर्थ्यस्यासिद्धया निरावाधैय तत्रश्चतुर्दश्याराधनोपपत्तिरित्यपराभूतमेव श्रीसागरानन्दवचनमिति वाच्यम् , प्रथमपूर्णिमादेः पूर्णिमात्वादिना तन्नामाङ्किताराधनादिकार्यकारितायाः प्राप्ततया तद्धिकृतसामर्थ्यप्रतिक्षेपस्योचिततयाऽऽवश्यकतया च तत्रैव प्रन्थकारस्य व्यापृतत्वेऽिष तस्याश्चतुर्शश्याराधनादिसम्पादकतायाः कथि द्वद्यप्राप्ततः याऽनुचिते निष्पयोजने च तद्धिकृतसामर्थयप्रतिषेषे प्रन्थकारव्यापारविरद्दमात्रेण तस्यां क्लीवायां चतुर्दश्याराधनोपधानासम्भवात् ।

अत प्वात्र प्रसङ्गे सन्तानजनने सामर्थ्यहीनापि नारी युद्धादिदाक्ष्यं दर्शयत्येव रणस्थल इति स्वकार्येऽसामर्थ्ये परकार्येऽप्यसामर्थ्यमेवेति नियमाभावेन निजनिमित्तकाराधनोप्रपादनेऽक्षमापि प्रथमपूर्णिमादिश्चतुर्दश्याराधनोपपादने प्रभविष्यतीति यदुक्तं श्रीसागरानन्दसूरिणा, तदत्यन्तम

युक्तम् , मानवसन्तानजननेन स्वस्वामिनो जनकपदे प्रतिष्ठापने क्लैब्यादप्रभवन्ती नारी सुरस-न्तानजननेन तस्य तत्पदे प्रतिष्ठापने कथं प्रभवेदिति प्रश्नसमानस्य निजनामाङ्किताराधनोपधानेन स्वभर्तारं प्रथमवासरमाराधनातनयाङ्कितं कर्तुमसमर्था प्रथमा क्लीवपूर्णिमादिश्चतुर्देश्यादिप्रधान-तरपर्वाराधनोपपादनेन कथन्तमाराधनावन्तं कर्तुं शक्ष्यत इति प्रश्नस्यासमाधानत्वात् ।

यस्य पूर्णिमादेर्वृद्धिस्थले पूर्णिमादेर्द्वितीये दिने पूर्णिमादेराराधने स्वीकृते प्रथमपूर्णिमादिनव्य-विहते पूर्विदिने चतुर्दश्या आराधनास्वीकारे चतुर्दशीपूर्णिमाद्योरव्यवहितपौर्वापर्येण आराधनानियमो नश्यत्यतः प्रथमपूर्णिमादिन ६व चतुर्दश्याराधनास्त्रीकार आवश्यक इति श्रीसागरानन्दसूरिणोत्प्रे-श्रितम्, तदपि न यक्तिमत्, तादशनियमस्याप्रामाणिकत्वात्।

नेज आचारस्यसामाचार्याः तृतीय पत्रे, श्रीसेनप्रश्रस्य १०५ पृष्ठे, श्रीसेनप्रश्रीयचतुर्थोल्लासस्य १०६ पृष्ठे च प्रतिमाधरं श्रावकं श्राविकां चाधिकृत्य यदुणवासद्वयिष्ठानं स्चितं तस्य पूर्णिमायाः क्षयत्रुद्धिप्रसङ्गे पूर्वापर्वतिश्वेः क्षयत्रुद्धयोः स्वीकारेण तयोरव्यवहितपीर्वापर्यरक्षणं विना नोपपद्यत इति चेन्न, पूर्णिमायाः क्षयत्रद्धयभावस्थले तत्सम्भवाभिष्रायेण तथा सूचनात् ।

अयम्भावः यत्राराधनोपयुक्तयोश्चतुर्दशीपूर्णिमादिनयोरव्यवधानं भवति तत्र तयोः पष्ठं का-र्यम्, यत्र च पूर्णिमावृद्धिस्थले तयोरव्यवधानं दुर्घटम् तत्र पृथगेवोपवासद्धयं कार्यं न तु पष्ठम् तेनापि चतुष्पर्व्याराधनोपपक्तः, न हि षष्ठमवश्यकर्तव्यमेव, अशक्तस्य पूर्णिमायामाचामलादेरेव कर्तक्यताऽऽदेशात् । तथा च षष्ठसीविध्येऽप्यशक्तौ तस्यागो यदि शास्त्रस्याभिमतस्तदा पूर्णिमा-वृद्धौ तदयोगस्थले तत्करणे शास्त्रानुरोधः कथं स्यात् ? ।

न च टिप्पणानुसारेण पर्वतिथेवास्तिविकवृद्धिस्वीकारे सेनप्रस्तृतीयोल्यासस्य सप्ताशीतिपृष्टगतस्य "पकादशीवृद्धौ श्रीहीरविजयस्रीणां निर्वाणमहिमपौषधोपवासादिकृत्यं पूर्वस्यामपरस्यां वा किं विधेयम् ?" इति प्रश्नोत्तररूपस्य "औद्यिक्येकाद्द्यां श्रीहीरविजयस्रिनिर्वाणपौषधादि विधेयम् " इति प्रस्थस्यानुपपत्तिः स्यात् , बुद्धैकाद्द्याः पूर्वापरयोर्द्धयोरेव दिनयोरौदयिकीत्वेनोक्तोत्तरस्य जिज्ञासानिवर्तकत्वाभावादितिवाच्यम् , बुद्धैकाद्द्याः द्वितीयदिनमात्र ध्वौद्यिकीत्वपक्षेऽिष तत्पश्चोधकशब्दस्याप्रयोगेण टिप्पणतो द्विनद्वये स्काद्द्या औद्यिकीत्वमवबुध्यतः प्रष्टुर्यथाश्चतश्चरां जिज्ञासाशान्त्यनुपपत्तितादवस्थ्यात् , किन्तु " औद्यिक्येकाद्द्याम् " इति शब्दस्य—औदियक्यामेव एकाद्द्यां न त्वस्तकालिक्यामौद्यिक्यामिष्टि इत्यर्थकल्पनयैव जिज्ञासानिवृत्तिसम्भवात् , तादशार्थस्य च बुद्धैकादश्याः दिनद्वये वास्तविकवृद्धिपक्ष एव युक्तत्वात् ।

इत्थमेव " पूर्णिमाऽमावास्ययोर्गुद्धौ पूर्वमौदयिकी तिथिराराध्यत्वेन व्यवहियमाणाऽऽसीत् , केनचिदुक्तं श्रीतातापादाः पूर्वतनीमाराध्यत्वेन प्रसादयन्ति तिकिम् " इति प्रश्नवाक्येन " पूर्णि-माऽमावास्ययोर्गुद्धौ औदयिक्येव तिथिराराध्यत्वेन श्राह्या " इत्युत्तरवाक्येन च घटिते प्रन्थेऽपि औदयिकीशब्दस्योत्तरिवसीयैवार्थः कार्यः, अन्यथा टिप्पणतो वृद्धायास्तिथेर्दिनद्वय औदयिकीत्वं वृध्यतः प्रण्डुस्तथोक्तप्रश्नकर्ित्वासम्भवेन तत्प्रश्नप्रन्थस्यासङ्गत्यापक्तेः।

अथवा उत्-ऊर्ध्वम् , अयते-गच्छतीत्युदय उत्तरदिनम् , तत्र भवा औदयिकी-उत्तरदिवसीया इत्यौदयिकीशब्दस्यार्थो ब्राह्मः, तथा सत्येव " पूर्वस्यामपरस्यां वा " इति प्रकानुरूपस्योत्तरस्य " औदयिकी " शब्दप्रयोगेण लाभात ।

अयम्भादः—" पूर्वस्यामपरस्यां वा " इति प्रश्नवाक्यम् एकाद्शीवृद्धिस्थले पूर्वदिवसीयात्वो-त्तरिद्वसीयात्वान्यतरिविद्याण्टैकाद्शीत्वाष्यच्छिन्ननिष्ठतयाविधेयत्वप्रकारकश्रीहीरिविजयस्रितिर्वाण-गौषधादिधर्मिकजिज्ञासावोधकम् । तादशिज्ञासा च तादशान्यतरिवशेषविशिष्टैकाद्शीत्वाविछ-म्रवृत्तितया विधेयत्वप्रकारकस्वसमानधर्मिकज्ञानादेय निवर्तितुमुचिताऽतः " औद्यिक्येकादृश्याम् " इत्यस्योत्तरवाक्यस्थशब्दस्योत्तरिवसीयैकादश्यामित्यर्थपरत्वमेव युक्तम् , न तु सूर्योदयकालिक्या-मेकादश्यामिति । न च "औदयिक्येकादश्याम् " इत्युक्तरशब्दस्य उत्तरिवसीयैकादश्यामित्यर्थं कृत्वा यथोत्तरस्य प्रश्नानुरूष्यमुपपाद्यते तथा "पूर्वस्यामपरस्यां वा " इति प्रश्नवाक्यस्य "अनौदियिक्यामोदियिक्यां " वा इत्यर्थं कृत्वाऽपि तदुपपादनसम्भवेन पूर्वोक्तं विनिगमनाविद्दीनिमिति वाच्यम् , बृद्धायां तिथौ पूर्वोत्तरयोर्द्वयोरेव दिनयोष्टिष्पणतः औद्यिकीत्वमवगच्छतः प्रष्टुस्तथा-विधप्रश्नकर्तृत्वासम्भवात् ।

न च " औदयिक्येकाद्श्याम् " इत्युत्तरवाक्यस्थशब्देन उत्तरिवसीयेकाद्श्यामित्यर्थस्य विवक्षितत्वं नावधारियतुं शक्यं तादशार्थविवक्षायां "परस्यामेकाद्श्याम् " इति वाक्यप्रयोगस्यै-वौचित्यादिति शङ्क्यम् , प्रश्नवाक्यस्थशब्देनैबोत्तराभिधाननियमाभावात् । किन्तु यादशधर्मिक-यादशप्रकारकजिज्ञासाप्रयुक्तो यः प्रश्नः, तादशधर्मिकतादशप्रकारकबोधजनकमेव वाक्यं तदुत्तरया प्रयोक्तव्यमिति नियमानुरोधेन उत्तरवाक्यस्थस्यौद्यिकीशब्दस्योत्तरिवसीयार्थकत्वकल्पनाया आवश्यकत्वात् ।

नतु यदि टिप्पणानुसारेण पर्वतिथेर्वास्तविकी वृद्धिः स्वीक्रियते तदा श्रीहीरप्रश्नस्थिते "यदा चतुर्दश्यां करेणो वाच्यते अमावास्यादिवृद्धौ वा अमावास्यायां प्रतिपदि वा करेणो वाच्यते, तदा पण्टतपः क्व विधेयम् " इति प्रश्नवाक्ये निर्विशेषणाया अमावास्याया उपादानमसङ्गतं स्यात्, तस्याः वास्तववृद्धात्वे पूर्वस्यामपरस्यां वा तस्यां करेणो वाच्यत इति निश्चितार्थाप्रत्ययेन प्रश्नार्थस्य सम्यग्बोधानवतारादिति चेन्न, पर्युषणाप्रधानितिथिक्षपायाः भाद्रशुक्टचतुर्थ्याः कर्णस्त्रवाः चनस्य पञ्चमदिवसीयतानियममवगच्छतोऽमावास्याश्चरमात्रेणापि द्वितीयामावास्याया असन्दिष्यः बोधसम्भवात्, अग्रेतनस्य "प्रतिपदि " इतिशब्दस्य सान्निध्येन प्रतिपद्वयहितायाममायां तः च्छब्दतात्पर्यस्य सुसंवेद्यत्वाच । अन्यथाऽपर्वभूतायाः प्रतिपदो वृद्धेरन्यमतेऽपि वास्तविकतया कर्ष्वाङ्कितहीरप्रश्नस्थवाक्ये "प्रतिपदि " इत्येवं निर्विशेषणायाः प्रतिपदोऽपि निर्देशस्यासङ्कतेरुक्तयायेन प्राप्तायाः परिद्वारः कथं स्यात् ?

न च तथापि अमावास्यायाः वास्तवतृद्धेरभ्युपगमे कल्पस्त्रश्रवणाङ्गभूतस्य पष्ठतपसो विधानं न संगच्छेतः चतुर्दशीद्वितीयामावास्ययोः फल्गुभृतया प्रथमामावास्यया व्यवधानादिति वाच्यम् , प्रतिपदो वृद्धाविप प्रश्नस्यैतस्य समानत्वात् , चतुर्दशीप्रथमप्रतिपदोरमावास्यया व्यवधानात् । अतः प्रतिपदो वृद्धौ त्रयोदशीचतुर्दश्योः षष्ठतपसोऽमावास्यायां पारणां कृत्वा प्रथमः प्रतिपदि एकोपवासमात्रेण, अथवा प्रथमद्वितीयप्रतिपदोः षष्ठेन सह कल्पश्रवणे प्रवृत्तिव्यवस्था यथा क्रियते तथाऽमावास्यावृद्धाविप त्रयोदशोचतुर्दश्योः षष्ठस्य प्रथमामावास्यायां पारणां कृत्वा द्वितोयामावास्यायामेकोपवासमात्रेण द्वितीयामातदुत्तरिथ्योः षष्ठेन सह वा कल्पस्त्रश्रवणप्रवृत्तेः व्यवस्थासम्भवात ।

कि पर्वतिथीनां क्षयवृद्धी अनम्युपगम्य तत्पूर्वपूर्वतरायास्तयोरङ्गीकारे पर्वानन्तरपर्वतिथि-स्थले यदा पूर्वपर्वतिथेर्नुद्धिरुत्तरपर्वतिथेश्च क्षयिष्टिप्पणे प्राप्यते तदा पूर्वोत्तरयोर्द्वयोरेव पर्वतिथ्यो-राराधनाया आकुलीभावः प्रसज्ज्यते । तथा हि "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या" इत्यंशानुरोधेन क्षीणाया उत्तरपर्वतिथेः "वृद्धौ कार्या तथोत्तरा " इत्यंशवशेन च वृद्धायाः पूर्वपर्वतिथेरेकस्मिन्नेव दिने औद्यिकीत्वं प्राप्यते, एकस्मिन् दिने च द्वयोस्तिथ्योः सूर्योद्ययस्वन्धलक्षणमौद्यिकीत्वं न सम्भवति, उत्तवचोबलेन तस्याभ्युपगमेऽपि पकस्मिन्नहिन पर्वतिथिद्वयस्यानाराध्यतायाः पराभिमतत्वेन ताहश्योर्द्वयोस्तिथ्योः सहाराधना नैव सम्भावनार्हा।

न च " क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इति वचनेन प्रथममेव श्लीणोत्तरपर्वतिथेः क्षयदिने

औदियकीत्विधानपुरस्सरं तत्पूर्वपर्वतिधेस्तिहिनेऽसस्यस्य व्यवस्थापनात् तस्याः बृद्धेरेवासिद्धतया तत्र "बृद्धौ कार्या तथोत्तरा " इति वचनप्रवृत्तेरसम्भवेन प्रथमदिने तस्या औदियकीत्वस्य दितीयदिने श्लीणोत्तरपर्वतिधेश्लौदियकीत्वस्य निष्कण्टकतया प्रथमदिने पूर्वपर्वतिधेद्वितीयदिने च परपर्वतिधेराराधना निर्वाधित वाच्यम् , अमादिरूपाया उत्तरपर्वतिधेः श्लयनिर्देशेन "श्लये पूर्वा" इत्यादिपूर्वार्द्धस्य चतुर्दशीरूपायाः पूर्वपर्वतिधेवृद्धिनिर्देशेनोत्तरार्धस्य च युगपदेव प्रवृत्तत्वेनोक्तन्वपनाया असम्भवात् , "बृद्धौ कार्या तथोत्तरा" इति वचनोत्थानप्रयोजकस्य टैप्पणिकवृद्धिनिर्देशस्य पूर्वपर्वतिथौ सन्वेन तत्र तद्वचनप्रवृत्तेर्दुष्परिद्दरत्वाद्य ।

- " क्षेत्र पूर्वा " इत्याद्याचायोंमास्वातिवाचकवचनस्य कस्याणकतिथिव्यतिरिक्तपर्वतिथिमात्रपरत्वं यतुपविणतं श्रीमता सागरानन्दस्रिणा, तन्न समञ्जसम् , तदीयतथाभ्युपगमवीजतया प्रतीयमान्तानां सदोपत्वात् , तथा हि तदभ्युपगमवीजतयाऽप्रेपदं निर्देश्यमाणा पव हेतवः प्रतिभान्ति । यथाः—
- (१) यदीदं वचः कल्याणकतिथिविषयकमपि स्वीकियते तदा यदा अक्षीणाष्टम्याद्यनन्तरं काचित् क्षीणा कल्याणकतिथिः प्राप्यते तदा तस्या अनुरोधेन अक्षीणाष्टम्यादीनामप्याराधनं टिप्पणनिर्दिण्टं मुख्ये तत्समये नोपपद्यते ।
- (२) पर्य यदाऽनेकाः प्रधानाप्रधानपर्वतिथयः क्रमेण प्रवर्तन्ते, यथा-वैद्याख्युक्ले सप्तमीतः पूर्णिमां यावत् , तदाऽन्तिमायाः श्लीणत्वे तस्या औद्यिकीत्वसम्पादनानुरोधेन तत्र सर्वासामपक्षः करणीयो भवेत् ; तथा च प्राक्पश्चाद्वतिनीनां द्वित्राणामेव तिथीनामालोखनेन तिथिनिर्णयं कृत्वा धर्माद्यनुष्ठाने लोकस्य प्रवृत्तिशीलतास्वभावानुसारं यदि कश्चित् कथितस्थले प्रथमतस्तिथिराराध्यन् अन्तेऽन्तिमां तिथि श्लीणां प्राप्नोति, तदा गतानां तिथीनां परावर्तनं कृत्वा पुनस्तासामाराध्यनायाः कर्तुमशक्यतया तासां यथाकालमनाराधननिमित्तो दोषस्तस्य प्रसङ्खेत ।
- (३) ष्वमेव प्रतिसंवत्सरं सप्ततीनां कल्याणकितथीनां प्रतिमासञ्च तिङ्गन्नानां द्वितीयाप-ञ्चम्यादिपर्वतिथीनाञ्च भावेन प्रतिमासमनेकाः कल्याणकितथयस्तदितराः पर्वतिथयश्चोपतिष्ठन्ति । तासु कियत्यः श्लीणाः कियत्यश्च वृद्धाः भिवतुमहीन्त । पतित्स्थतौ यदि तद्वचः प्रधानाप्रधान-तिथिविषयकं मन्यते तदा टिप्पणस्य प्रायः प्रतिमासमनेकत्राप्रामाण्यप्रसङ्गेन तस्याविश्वसनीय-ताऽऽपत्त्या यास्तिथयो यत्र दिने श्लीणतया वृद्धतया वा टिप्पणे निर्दिष्टास्तत्र दिने ताः श्लीणतया वृद्धतया वाऽपि सन्ति न वेति सन्देहस्यानिवायौत्यत्त्या तद्वचसः प्रवृत्तेर्मृत्रमेव प्रतिहन्यते ।
- (४) प्रकरणवळाढुक्तवचसो घटकस्य तिथिपदस्य प्रधानपर्वतिथिमात्रपरतया तस्य वचसः कच्याणकतिथिपरत्वं न मान्यम् ।
- (५) एतद्वचो यदि कल्याणकतिथिविषयकमपि मन्यते तदा तस्याः कल्याणकतिथिपर त्वाभावप्रत्यायकानां कल्याणकव्यतिरिक्तपर्वतिथिमात्रपरतया तद्वचोव्याख्यानपराणाञ्च जैनशास्त्रा-न्तर्गतप्रामाणिकग्रन्थानां विरोधः प्रसज्यते ।
- (६) कल्याणकतिथ्याराधनायाः लोकवृत्तातुसारेण सम्पादनसम्भवेन निष्प्रयोजनतया तस्य वचसः कल्याणकतिथिपरता नाभ्युपेतव्या ।

अन्नेदमभिधीयते :---

उक्तहेतुष्वेकतमोऽपि "श्रये पूर्वा" इत्यादिवचसः कल्याणकतिथिव्यतिरिक्तपर्वतिथिपरत्व-व्यवस्थापनाय न श्रमते ।

तथा हि----

(१) प्रथमेन हेतुना तद्वचसः कल्याणकतिथीतरपर्वतिथिमात्रपरता न सिद्ध्यति । यतो

हि यदि टिप्पणनिर्दिष्टस्तत्तत्तिथिकाल यव मुख्योऽभ्युपेयते, तदा कल्याणकतिथीतरपर्वतिथिमा-त्रपरत्वेऽपि पर्वान्तरपर्वतिथीनां क्षयादिस्थले पूर्वपर्वतिथीनां मुख्यकाले आराधनानुपपत्तिरपरिहायँव परमते ।

- (२) द्वितीयेनापि हेतुना विवक्षितोऽर्थः साधनानर्हः, धार्मिकानुष्ठानेऽपेक्षितसावधानतायाः यथावदनाश्रयणेन तादशदोषेण तादशपुरुपप्रासस्यावश्यकत्वात् । अन्यथा तस्य वचसो विविक्षितितिथिमात्रपरत्वाभ्युपगमेऽपि श्लीणां वृद्धां घाऽमाबास्यां पूर्णिमां वाऽनवधाय चतुर्दश्याः टिप्पण-प्रवेदित औदियिकीत्विदिने कृततदाराधनस्य कृते कि व्यवस्थाप्येत ?
- (३) तृतीयेनापि हेतुना नाभिमतसिद्धिः तस्य वचसः कल्याणकतिथीतरपर्वितिथिमात्रपरत्वेऽपि प्रतिमासं ताहरीनां द्वादरापर्वितिथीनां सस्वेन तासु कितपयपर्वितिथीनां प्रायः प्रतिमासं क्षयवृद्धशेनिर्देशस्य ठिप्पणे सम्भवेन ताहरासर्विनर्देशिवपये तस्याप्रमाणिकत्वाङ्गीकारेऽन्यांशेऽप्यप्रामाण्य-राङ्काप्रसङ्गेनाविश्वसनीयताऽऽपत्या श्लीणादितिथिविषयककथितसन्देहोत्थितेरवर्जनीयतया तद्वचोन्मूलमङ्गपसङ्गस्य दुश्चिकितस्यत्वात्।
- (४) प्रकरणबळाद्ण्युक्तवचसः कल्याणकपर्वतिथिभिन्नपर्वतिथिमात्रपरत्वं स्वीकर्तुं न शक्यम्, तादशप्रकरणस्यामावात् । तथा हि "क्षये पूर्वा" इत्यादिवचनमुमास्वातिवाचकप्रशोषत्वेन प्रसिद्धं केवळं श्रूयते, तस्य प्राच्यमोदीच्यं वा तत्प्रघोषियतुः किमिष वचनान्तरं न श्रूयते, येन प्रधानपर्वतिथिविचारप्रकरणे पठितत्वात् तत्स्थस्य तिथिपदस्य प्रधानपर्वतिथिमात्रपरत्वं कल्येत। न च श्रीणानां वृद्धानां च तिथीनामाराधनोपपादकतया तस्य प्रधानपर्वतिथिप्राकरणिकतास्वीकार इति सङ्गतं श्रीणानां प्रधानपर्वतिथीनामेवाराघनोपपत्तये तत्प्रघोषो न तु कल्याणकतिथीनामित्यस्यासिद्धतया तथा कल्पनाया असम्भवात् ।

किश्च तद्वाक्यघटके तिथिपदे श्रुते यदि तेन नानार्थकेनेव बह्वोऽर्था उपस्थाप्येरन् तदा कोऽथोंऽत्राभिभेत इति भवेदभिभायमेद्वुभुत्सा, यत्प्रशमनाय प्रकरणमपेश्येतं । तिथिपदन्तु तिथित्वरूपसामान्यधर्माविच्छन्नैकवृत्तिकिमिति तेन तिथित्वरूपेण तिथिसामान्यस्योपस्थापनात् सामान्यधर्माविच्छन्नेकपृत्तिथेत्वरूपेण विश्वसामान्यस्योपस्थापनात् सामान्यधर्माविच्छन्नेवानकपद्प्रयोगबलादेव च सामान्यधर्माविच्छन्ने तात्पर्यग्रहसम्भवेन प्रकरणस्यानपेक्षणात् , सामान्यधर्माविच्छन्नवाचकपदस्य बाधकादिकमन्तरा विशेषधर्माविच्छन्ने सङ्कोचासम्भवाच ।

न च यथा घटसामान्यवाचिनो " घटेन जलमाहर " इतिवाक्यस्थघटपदस्य सिट्छद्रे घटे जलाहरणकरणताया वाधिततया सिट्छद्रेतरघटमात्रवोधकता भवति, तथा " क्षग्रे पूर्वा " इत्या-दिवाक्यस्थतिथिपदस्यापि प्रधानपर्वतिथिमात्रवोधकतास्वीकारे कि बाधकमिति वाच्यम् , तथा स्वीकारसाधकाभावस्यैव वाधकत्वाद् दृष्टान्तमात्रस्यासाधकत्वात् ।

न च तथापि "प्राक्षन्ति ब्राह्मणा ओदनम् " इति पूर्वमीमांसाऽऽधानप्रकरणपठित आधानाङ्गभूतब्रह्मौदनप्राश्चनार्थं ब्राह्मणविधायके वाक्येऽविशेषश्चतब्राह्मणपदस्याधानाङ्गध्वर्य्यादिब्राह्मणमात्रबोधकतावत् उक्तवाक्यस्थतिथिपदस्यापि प्रधानपर्वतिथिमात्रवोधकता समुचितेति विपर्यस्तव्यम् , तत्र, आधानप्रकरणस्येवात्र प्रधानपर्वतिथिप्रकरणस्यामावात् । श्रीसागरानन्दसूरिणा तदा-देशेन वाग्वर्षिणाऽपरेण वाऽपि तादशयकरणमप्रदर्शयता प्रकरणशब्दप्रयोगमात्रस्यैव कृतत्वात् ।

नतु तत्तद्यन्थेषु प्रधानपर्वतिथीनामेव क्षयवृद्धिविषयको विचारो दश्यते, यथा श्रीहीरप्रश्नस्य २२ पृष्ठे "यदि पञ्चमी तिथिस्तुटिता भवति " "पूर्णिमायाञ्च तृटितायाम् " श्रीहीरप्रश्ने १४ पृष्ठे " पूर्णिमाऽमावास्ययोर्द्धे " श्रीसेनप्रश्नस्य तृतीयोह्नासे " एकादशीवृद्धी " इत्यादि, यदि पुनः कल्याणकतिथीनामपि श्रयवृद्धी विचारणीये स्यातान्तदा तासामपि नामग्राहं श्लयवृद्धिविचारोऽपि इतः स्यादेव, परं क्वापि द्वितीयादीरुपादाय तत्क्षयवृद्धिविचारो विहितो नोपलभ्यते, अतोऽनु-भीयते यत्तद्वचसः प्रधानपर्वतिथिपरत्वमेव मन्यन्ते शास्त्रकारा इति चेन्न, पञ्चम्यादिषु कल्याण-कितिथित्वस्यापि सत्त्वेन तासां क्षयवृद्धिविचारेण कल्याणकितिथीनामिष श्लयवृद्धिविचारस्य गता-र्थतया पृथक् तदुपादानेन विचारस्य निष्प्रयोजनत्वादेवाकृतत्वेन तथाऽनुमातुमशक्यत्वात् । अतः "श्लये पूर्वां" इत्यादिवचनस्य कल्याणकितिथिभिन्नपर्वतिथिमात्रपरत्वसाधकप्रमाणस्याभावात् स-दाचारस्य च कल्याणकितिथिपरतासाधकस्य सङ्गावात् तस्य प्रधानाप्रधानसाधारणितिथिपरत्वमेव निष्कम्यमङ्गीकार्यम् ।

किश्च श्रीसेनप्रश्नस्य एतीयोल्लासे "एकादशीवृद्धौ श्रीहीरविजयस्रीणां निर्वाणमहिमपौषधो-पवासकृत्यं पूर्वस्थामपरस्यां वा विधेयम् " इत्यादिरूपेण यदा वृद्धैकादश्याः कल्याणकाऽपेक्षयाऽप-कृष्टितिथिभावेन श्रहणार्थं वृद्धपर्वतिथिरीतिराहता दृश्यते तदा कल्याणकितिथिवृद्धवादिप्रसङ्गे वृद्धाष्ट्रम्याद्याराधनाव्यवस्थापनरीत्यादरे सन्वेहस्य स्थानमेव कथमविशाण्यत इति सुधीभिर्वि-भावनीयम् ।

न च 'क्षये पूर्वा तिथिः कार्या बुद्धौ कार्या तथोत्तरा, श्रीवीरक्षानिर्वाणं कार्यं लोकानुगैरिह" इति प्रघोषघरकेन चरमचरणद्वयेन कल्याणकतिथ्याराधनस्य लोकबृत्तानुसारित्वकथनादाद्यपादद्वयस्य कल्याणकतिथ्यसाधारण्यमसन्दिग्धं वेद्यमिति वाच्यम् , पूर्वार्धेन क्षयवृद्धिस्थले सर्वपर्वतिथिसमाराधनव्यवस्थायां विद्वितायां श्रीमहावीरनिर्वाणस्यापि पर्वतिथ्यन्तर्यत् करणीयतायाः प्राप्तत्या दीपावलीदिन पव जैनसमाजे प्रचलितायास्तदाराधनप्रणालिकायाः रक्षाराहित्यस्य प्रसक्तवेन तत्परित्रणाभिप्रायेण श्रीवीरक्षानिर्वाणस्योकलस्य लोकरीत्या दीपावलीदिन पव कर्तच्यताया उपदेशात् ।

अवेद न्नमवर्षय यत् कल्याणकितिथीनां क्षये क्षीणानां पर्वतिथीनामिव तासामप्यौदियकीत्वसम्पादनेनैवाराधनमाननं न्याय्यम् , अन्यथा प्रथमिदने स्थादियानन्तरं प्रवृत्तानां द्वितीयिदने च स्यादियानन्तरं निवृत्तानां कल्याकिर्यानान्तथाविधप्रधानपर्वतिथिन्यायेन " तिथिश्च प्रातः प्रत्याख्यानवेळायां या स्यात् सा प्रमाणम् " इति श्राद्धविधिप्रकरणस्थवचनानुसारेण द्वितीयदिन पवाराधनानियमः श्रीजैनसङ्घेन नानुमन्येत, किन्तु भूयस्त्वानुरोधेन प्रथमिदने ५व स्वीकियेत । तथा च यदि "श्रये पूर्वा तिथिः कार्या " इति वचनस्य कल्याणकिर्यिविषयकत्वं नाङ्गीकियते तदाशीणकल्याणकिर्यानां परनयेनौद्यिकीत्वसम्पादनस्यासम्भवतया तदाराधनमनुपपन्नमेव स्यात् । ५वं तद्वचसः कल्याणकिरिथिवरत्वामाचे कल्याणकिरिथिवृद्धस्थले श्रीजैनजनताऽऽहतो द्वितीयिसमन्वेच दिने तदाराधनिवयमोऽपि द्वीयेत, नियामकाभावेन कदाचित्पूर्वदिने कदाचिद् द्वितीयदिने कदाचिद्भायवेव वा यथाकामं तदाराधने प्रवृत्त्यापत्तेः परिहर्त्वमनद्देश्वतः (६तियस्युपगम एव तत्त्वतर-कृणीपञ्चमपृष्ठगतः "आराध्यत्वे च पञ्चद्वाीकल्याणकिरिथ्योरप्यिविशेषः" इति प्रन्थोऽपि संगच्छते।

- (५) पञ्चमेन हेतुनापि न मनोरथसिद्धिः, तद्वचसः कल्याणकतिथिपरताराहित्यवेदिनो वचनस्य तदितरपर्वतिथिमात्रपरतया तद्व्याख्यानस्य च क्वापि प्रामाणिके नैनशास्त्रग्रन्थेऽधुनाव्ध्यदर्शनात् ।
- (६) षष्ठेनापि प्रकारेण पराशयपोषणं दुःशकमेव, चतुर्थहेत्वालोचनप्रसङ्गे कथितेन पथा श्रीमहावीरनिर्वाणतिथ्याराधनाया पच लोकवृत्तानुसारितायाः जैनशास्त्रेषूपदेशात् ।

किञ्च कल्याणकतिथीनां द्वितीयाऽष्टम्याद्यपेक्षयाऽप्राधान्याद् यदि तासां क्षयवृद्धिस्थले तद्तुरोधेन प्रधानपर्वितिथीनां टिप्पणोक्ते समये आराधनपरिहारस्य युक्तत्वं नेक्ष्यते तदा चतुर्दश्याः
पाक्षिकचातुर्मासिकपर्वितिथितया पूर्णिमाऽमावास्यापेक्षयोत्कृष्टतरत्वेन भाद्रशुक्लचतुथ्यांश्च सांवत्सरिकपर्वितिथितया भाद्रशुक्लपञ्चम्यपेक्षयोत्कृष्टतरत्वेन पूर्णिमाऽमावास्याभाद्रशुक्लपञ्चमीनां क्षयवृद्धिप्रसङ्गेऽपि तासामनुरोधेन तदुत्कृष्टतरोक्तिथीनां टिप्पणोदितसमये समाराधनपरिहारोऽपि

नैच युक्तो भवेदिति चतुर्दशीभाद्रशुक्लचतुथ्योंस्तदुत्तरितथीनां क्षयवृद्धिदशायामनुकर्षणपुरस्कर-णयोः कर्तव्यताप्रचारे कृतपरिकरः श्रीमान् सागरानन्दसूरिस्तद्विराधनैनसामास्पदं कृतो न भवेदित्यनचिन्तनीयम् ।

एतावती लेखस्य सारः संक्षेपतस्तावदेवभवसेयः-

(१) श्रीद्वेताम्बरमूर्तिपूजकजैनजनतासु श्रीविजयदेवसूरिसमनन्तरं देवसूरिगच्छीयतया गीय-मानेन तपागच्छीयचतुर्विधसङ्घेन टिप्पणोक्ते पर्वेतिथीनां श्रयवृद्धी अनम्युपगम्य ततः पूर्वासाम् पूर्वतराणां वाऽपर्वतिथीनां श्रयवृद्धी स्वीद्यस्य पर्वतिथ्याराधनव्यवहारो यः कियतः कालात् प्रच-लितो विद्यते स जैनागमानामगुपजीवकस्तन्यतिकृलो जीतव्यवहारपदानहोऽसनातनो यतिप्रधानाद् शानाचारशैथिल्यकालात्प्रवृत्तश्च ।

(२) " क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इत्यादिवचनं क्षीणायाः वृद्धायाश्च पर्वतिथेराराधनादिन-निश्चयाय प्रवृत्तम् । तच्च पर्वतिथीनां पञ्चाङ्गोक्तक्षयवृद्धयोर्यथाऽवस्थितावप्युपपद्यते, नातः पञ्चा-क्रमर्यादोन्मदिनि पर्वतिथीनां क्षयवृद्धयोस्तत्पूर्वपूर्वतरापर्वतिथिगतताप्रतिपादने तत्तात्पर्यं स्वीकार्यम् ।

- (३) कल्याणकितथीनामपि पर्वतिथित्वस्य आराधनायां पौर्णमास्यविशेषस्य च शास्त्रेषु प्रति-पादनात् श्लीणवृद्धपर्वतिथिसामान्यस्याराधनादिननिश्चयाय प्रवृत्तस्य " क्षये पूर्वा " इत्यादिशास्त्रस्य कल्याणकितथीनामप्याराधनादिननिश्चायकत्वमस्ति ।
- (४) पर्वतिथीनां पूर्वस्योदयसमये प्रवृत्तिरुत्तरस्योदयसमये निवृत्तिश्चेति नैप नियमो जैन-शास्त्रानुमतः किन्त्वन्यतिथीनामिव तासामपि प्रवृत्त्यादिविषये पञ्चाङ्गमेय प्रमाणम् । जैनशास्त्राणि तु याः पर्वतिथयो यस्मिन् दिने समाप्तिमुपयान्ति तस्मिन् दिने सूर्योदयसमयात्तदाराधनमारव्ध-स्यमारम्भोत्तरसूर्योदयानन्तरञ्चोपसंहर्तव्यमित्येवावगमयति ।
- (५) जैनटिप्पणब्युच्छेदानन्तरं सर्वतिथिप्रवृत्त्यादिपरिच्छेदाय वैदिकसम्प्रदाये प्रचितिटिप्पणस्यैव प्रमाणत्वेन जैनजनोपादेयतायाः जैनशास्त्रादिष्टतया तत्प्रातिकूल्येन तिथीनां क्षयवृद्धवादि-कल्पनमनुचितम् ।
- (६) पञ्चाङ्गानुसारेण याः पर्वतिथयो यस्मिन्नेकस्मिन्नेच दिने औदयिक्यस्तासामाराधनं तिहने एव कर्तव्यतया जैनशास्त्रादिष्टम् , अन्यथा क्रियमाणञ्च प्रत्यवायापादकं भवति ।
- (७) श्लीणायाः पर्वतिथेः क्षयदिने बृद्धायाश्च परिदने य आराधनाऽऽदेशो विद्यते स तिहने तित्तिथिसमाप्तिहेतुक ५व ।
- (८) एकस्मिन् दिने द्वयोः पर्वतिथ्योः व्यपदेश्यता, विद्यमानताऽऽराधनीयता च तत्त्वतर-क्रिण्यादिग्रन्थेषु विनाविश्रतिपत्तिं प्रतिपादिता ।
- (९) पूर्णिमाऽमावास्यापेक्षया चतुर्दश्याः भाद्रशुक्लपञ्चम्यपेक्षया भाद्रशुक्लचतुर्थ्याश्च प्राधाः न्येन तयोष्टिणणोक्ते मुख्यकाल प्वाराधनाया औचित्येन तदाराधनाऽन्यथाकरणमयुक्तमशास्त्रीयञ्च।
- (१०) श्लीणायास्तिथेरत्यन्तलोपो न भवत्यतस्तस्या अप्येकस्वतन्त्रतिथितया गणना न्याय्यैव। पवं बृद्धायास्तिथेरपि न तिथिद्वयात्मता किन्त्वेकतिथ्यात्मतैवेति नातः पर्वतिथीनां वास्तवश्लय-बृद्धयोः स्वीकारेऽपि तासां द्वादशसंख्याकत्वनियमहानिप्रसक्तिः।
- (११) " उदयं मि जा तिही सा " इत्यादेः " श्लये पूर्वा " इत्यादेश्चोत्सर्गापवादभावो मुख्य-काले पर्वतिथ्याराधनालोपपर्यवसायी शास्त्रयुक्तिविरुद्धः ।
- (१२) या पर्वतिथिः साधारणतिथिवां क्षीणतया बृद्धतया वा पञ्चाङ्गेन यथा निर्दिश्यते सा तथैव मान्या, या पर्वतिथिर्यत्र दिने समाप्ति सभते तत्रैव दिने सा समाराध्या, पूर्णिमाऽमावा-स्ययोः क्षये चतुर्दश्यौद्यिकीत्वदिने चतुर्दश्या सह पूर्णिमाया अमावास्यायाश्चाराधनं सम्भवति,

भाद्रशुक्लवञ्चमीक्षये च भाद्रशुक्लचतुर्थ्या सह तस्या अप्याराधनं सम्भवति, पर्वानन्तरपर्वतिथे-र्वृद्धौ पूर्वोत्तरपर्वतिथ्योर्ध्यधानेनाराधनं न विरुद्धम्, अतः पाक्षिकचातुर्मासिकसंवत्सरिकप्रतिक-मणतिथीनां यत्र दिने समाप्तिः पञ्चाङ्गेनावेद्यते तिहन पव तदाराधनं कार्यमित्यादिरेव जैनशास्त्र-पुरातनजनसदाचारादिभिस्समर्थितो भवति ।

श्रीसागरानन्दसूरेः श्रीरामचन्द्रसूरेश्च स्वपक्षस्थापनपरपक्षप्रत्यवस्थापने, मध्यस्थिनिर्णयपत्रम्, आगमानुसारिमतन्यवस्थापनम्, शासनजयपताकां विवादास्पदिविषयसम्बद्धान् निष्ठिलानुपलभ्य-मानजैनशास्त्रप्रस्थार्थाश्च सम्यक् सुचिरमालोच्य पर्वतिथीनां क्षयवृद्धिप्रसङ्गे यो जैनशास्त्रसामाचार्य- नुसारी सिद्धान्तोऽस्माभिन्यवास्थापि तद्गुसारेणैव जैनजनैर्निजधार्मिकानुष्ठाने प्रवितिन्यमिति- निर्दिशन्तस्समुद्धोषयामो वयं यदस्माकं समितिरस्मद्न्यवस्थापितसिद्धान्तविरुद्धवादिमण्डल्या सह प्रत्यक्षशास्त्रार्थविचाराय सर्वदा बद्धपरिकरा वर्तत इति ।

" श्रीशासनजयपताकायां " पूर्व कथंचित् कृतहस्ताक्षरेषु प्रमुखाणामन्येषां च विदुषां तस्याः प्रतिकृला " अहत्तिथिभास्कर " स्य चानुकृलाः सम्मतयः

१. कार्शास्थराज्कीयसंस्कृतमहाविद्यालयाध्यक्षाणां साहित्याचार्थ, साहित्यवारिधि, साहित्यवानस्पतिप्रभृत्यनेकोपाधिविभूषि तानां **श्रीकाञ्चीविद्यत्यपरिष**त्सभापतीनां महामहोपाध्याय-पण्डितप्रवर**-श्रीनारायणशास्त्रिखस्ते**महोदयानां ''सम्मतिः''

श्रीमन्महापहोपाध्याय-पं०-चिन्नस्नामिशास्त्रिमहोदयेर्जेनानां चतुर्दशीपूर्णिमादिपर्वतिथिक्षय-वृद्धिविषये '' शास्त्रज्ञयपताका "-नामको निबन्धो विलिख्य मह्यं प्रदर्शित आसीत् । तदानां कार्या-न्तर्व्यग्रोऽहन्तिन्वन्धमापातत एव निरीक्ष्य शास्त्रिवराणां गौरवात्तत्र हस्ताक्षरमकरवम् । इदानीं विद्व-समित्या सङ्कलितम् " अईत्तिथिभास्करं" नाम निबन्धं समीक्ष्य तत्र बहुविधपाचीनजैनधर्मशाख-ग्रन्थोद्धरणानि च दृष्ट्या निष्पक्षपातया दृशा परीक्ष्य " अईत्तिथिभास्कर " पक्षमेव समीचीनं मन्ये । दृये च पूर्वमापाततः कृतस्य स्वहस्ताक्षरस्य विषये । धार्मिकैजैंनैः " अईत्विथिभास्कर " पक्ष एव नृनमवल-म्बनीय इति सम्मन्ये ।

काशो—पौ० ग्रु० ५, २००६ वै०

ह० नारायणशास्त्री खिस्तेः

२. वाराणसीस्थविरठासंस्कृतमहाविद्यालयाश्यक्षाणां वैयाकरणशिरोमणीनां दर्शनधर्मशास्त्रादिप्रकाण्डपण्डितानां काशीकाविद-कुलालङ्काराणां श्रीमतां सुप्रसिद्धयशसामनेकोत्तमग्रनथकाराणां तत्र भवतां पं समापतिशर्मापाश्यायानां " सुसम्मतिः"

श्रीमन्माननीयानां प्रियवराणां कतिपयजैनविद्धत्यदर्शितितिथिवृद्धिश्वयजैनधर्मग्रन्थादवगत्य निर्मित-तद्विषयकव्यवस्थानां म० म० विद्वद्वरचित्रस्वामिनां "शासनजयपताकायां" समासतस्तद्व्यवस्थात एव किञ्चित्पर्यालोच्य स्वामिमतपरिपोषकत्वेन इस्ताक्षरं मया विहितमिति स्मर्थते ।

साम्प्रतं जैनाभिमतपर्वतिथीनां वृद्धिश्चयिषये मतभेदेन विस्तृतव्यवस्थाद्वयं निवन्धरूपेण विस्तर-तोऽवलोक्य परीक्ष्य च पूर्वं हस्ताक्षरं जैनग्रन्थरहस्यानववोधविज्ञम्भणमिति मन्यमानेन मया " अई-त्तिथिभारकर ''नामधेया व्यवस्थेव शास्त्रतस्तदनुकुलतर्कतश्च ग्रमाण्यते—

काशी--पौष ग्रु० ७, २००६ वै०

ह० सभापतिशर्मोपाध्यायेन

३. सहिव्याकरणवेदान्तायनेकशास्त्रप्रकाण्डपण्डितवर्याणां श्रीकाशीविद्वरपरिषदो विशेषाधिकारिणां काशीस्थश्रीनोयनकाः संस्कृतमहाविद्यालयाध्यक्षाणां श्रीमतां कमलाकान्तमिश्रमहाशयानां ''सम्मितः ''

म० म० पं श्रीचिन्नस्वामिशास्त्रिमहाशयैः स्वप्रणीतायां ''शासनजयपताकायाम् '' मामिका सम्मतिर्यदुक्त्वा गृहीताऽऽसीत् तत् तदीयपताकायान्तास्ति । यदस्ति तत्तु नैव रोचेत कोविदाय कस्मैचित् । अतस्तस्याः सम्यङ्निराकरणपूर्वकम् '' अहितिशिमास्करे '' काशीविद्वत्समित्या जैनपर्व- तिथीनां श्वयवृद्धिविषये यस्सिद्धान्तः सुप्रतिष्ठापितस्स एव जैनशास्त्राणां प्राचीनतमजैनसामाचारीणा- श्रानुकुलतया मम मान्यः ।

चतुर्दश्यादीनां विश्वद्धगणितोपजीविटिप्पणोदितसमयस्याशास्त्रीयमन्यथाकरणम् प्रतिपादयन्त्यां "शासनजयपताकायाम् " असता प्रकारेण कारितस्य मामकीनहस्ताक्षरस्यानुसन्धानन्दुनोति मदीय-म्मानसमिति धार्मिकैजैनः " अर्हन्तिथभास्करे " सिद्धान्तितः पक्ष एव प्रमाणतया ग्रहीतव्य इति सानुरोधं सन्दिशामि—

गौ० सं० म०, ललिताघाट, काशी-पौषी प्० २००६

ह० कमलाकान्तमिश्रः

४. न्यायवेदान्तादिषड्दर्शनीविद्याविद्योतितान्तःकरणानां **काशीहिन्दूचिश्विवद्यालये** दर्शनविभागाश्यक्षाणां भागतीप्र-काशविकासव्युत्पत्तिवादप्रकाशादिसद्ग्रनथप्रणयनप्रसत्तयशोनिचयानां पण्डितप्रवर**श्रीलक्ष्मीनाथक्षा**महानुभावानां''**समुद्योषः**''

"शासनजयपताका"—कर्तुश्चिरपरिचयात् तदीयं ग्रन्थमनालोच्येव पूर्वं तत्पक्षे सम्मतिर्भया प्रदत्ता । परमधुना प्रकृतविषयसम्बद्धान् पायः सर्वान् जैनग्रन्थान् विवदमानयोराचार्ययोर्वक्तव्यानि च सम्यक् परिशील्येदिनिश्चीयते यत् पर्वतिथिक्षयषृद्धिविषयकं श्रीसागरानन्दस्रिमतं जैनशास्त्रविरुद्धम् । तत्समर्थनाय प्रवृत्ता "शासनज्ञयपताका" च अयौक्तिकी अप्रामाणिकी अशास्त्रीया चेति काशीस्थाविद्यतसमित्या लिखितम् " अर्हितिश्वभारकरम् " एव शास्त्रीयतया प्रामाणिकतया जैनजनोपादेयतया च सद्द्यसुद्योषयामीति ।

काशी-पी० कु० १४, २००६ वै०

ह० लक्ष्मीनाथझाः

५. साहित्याचार्य, साहित्यरत्नाकर, विद्यासागराद्यनेकपदवीप्रतिष्ठाकराणां श्री०जो० म० गोयनका-संस्कृतमहाविद्यान्त्रयोपाश्यक्षाणां श्रीठीकमणिसंस्कृतमहाविद्यान्यथक्षाणां साहित्यशास्त्रप्रधानाध्यापकानां धर्मशास्त्रविद्वद्वररत्नानाम् श्रीताराचरण-शर्मभट्टाचार्यमहाभागानाम् "निश्चयः"

" शासनजयपताका "—कर्तुर्मतं स्थालीपुलाकन्यायेन पूर्वमालोचितमपि साम्प्रतम् " अर्हिलिधि भास्करे " प्रतिपादितस्य मतस्य सम्यक्समालोचनेन पर्वतिथिक्षयवृद्धिविषये विप्रतिपद्यमानयोरु-भयोरप्याचार्ययोरुक्तीनां विशिष्य विचारेण च जैनशास्त्राणां तत्साक्षिकप्राचीनाचारपरम्पराणाश्च प्रतिकृतं प्रतिभात्यतः " अर्हितिथिभारकरे " प्रतिष्ठापितः सिद्धान्त एव जैनमतावलम्बिभिनिःशङ्कमाश्रयणीय इति निश्चिनोति—

गो॰ सं॰ म॰, लिलताघाट, काशी-पो॰ शु॰ ५, २००६ वै॰ ह० श्रीताराचरणशर्मा भट्टाचार्यः

६. कवितार्किकचभवर्तिनां साहित्यव्याकरणदर्शनादिशास्त्राचार्यधुर्याणां काद्दिशिहन्द्विस्वविद्यालये साहित्यविभागा-ध्यक्षाणां विख्वविद्यालय-महासभाशिक्षासभादि( कोर्ट, सिनेट, फेक्स्टी )सदस्यानाम् अखिलभारतवर्षीयसंस्कृतसाहित्यसम्मेलन-मुख्यत्रस्य "संस्कृतरत्नाकरस्य" प्रधानसम्यादकानां पं श्रीमहादेवपाण्डेयमहोद्यानां "सुस्ममितः"

### विश्वनाथो विजयते-

" बुद्धेः फलमनाग्रह " इति " सत्ये नास्ति भयं क्वचिद् " इति च व्याहृती विमृश्याभियु-कानां पौरस्त्या मितः पश्चिमेन अमाणप्रभवेण निश्चयेन प्रतिबद्धमसरा सम्पाद्यत इति तर्कविदां समय-मादाय च " पताकां " भूयोभिरासाद्य पातकैरिव प्रमाणाभासावकरेराकीर्णा विद्वद्धौरेयैः सन्दृब्धं वैकटिकतर्कनिकपनिकपितम् " अर्हितिश्वभास्करं " नाम निभालयन् सुवर्णहारं कस्को न मोसुद्याद-न्तर्वाणिगणाग्रणीः । अकामयमानोऽपि स्तुत्यं निबन्धरत्नमिदं न कण्ठे कुर्वीत यो वा लब्धवर्णी विमत्सरः?

एपोऽपि जनोऽन्चानपथं न्याय्यमनुसर्तुं निर्वध्यमानष्टिपणीभणितानि यथाश्रुतग्रहण एव प्रामा-णिकतामाटीकयन् वृद्धिक्षयौ पर्वतिथीनां सम्पदायग्रन्थवीथीषु शिष्टपारम्पर्याचिरतासु भृत्रं सम्पत्र्यन् सम्प्राप्ताभ्युद्यहासलक्षणवेलक्षण्यासु तिथियुगलीषु चर्चास्पदतामवगाहमानासु यौगपद्यन कृत्यद्वयवि-धानसंरम्भमवाधितमाकलयन् काममादरीदरीति प्रामाण्यम् '' अर्हित्तिथिभास्करस्य '' इति-—

काशी---माघस्यामा द्वितीया, वै० २००६

ह० महादेवपाण्डेयः

 शास्त्रार्श्वयुर्न्धराणां व्याकरणायनेकशास्त्राध्यापकवर्याणां काशीस्थश्रीरामानुजसंस्कृतमहाविद्यालयाध्य-श्लाणां श्रीमद्वैष्णवप्रवराणाम् विद्वत्तुललहृहाराणां पं० श्रीपूर्णचन्द्राचार्याणां "सम्मतिः"

म० म० पण्डितश्रीचित्रस्त्रामिशास्त्रिभिरापातरमणीयं यत्किमप्युक्तवा स्वनिर्मित'' शासन्भयप-ताकायाः " पक्षे पूर्व मम हस्ताक्षराणि गृहीतानि, किन्तु साम्प्रतं पर्वतिथिक्षयपृट्धिविषयकजैनशास्त्रा-दिसाहाय्येनान्तः प्रविश्य पर्यालोचने कृते तु तत्पुस्तके समर्थितं मतमसिद्धान्तगर्ते निपतितं प्रमिणोमि।

विद्वत्समित्या लिखिते "अर्हितिथिमास्करे" च युक्तिप्रमाणजातैः प्रतिष्ठापितं सिद्धान्तमेव जीता-चारजैनशास्त्रादिप्रमाणसम्मतं निश्चिन्वन् तस्यैव धार्मिकजेनसङ्घरयोपादेयतां दाढर्थेन प्रमाणयामीति— माष्ट्रकृत्य ३, २००६ वै० ह० पूर्णचन्द्राचार्योऽहम्

८. न्यायवेदान्तव्याकरणाद्यमेकशास्त्राचार्याणां वाराणसेयविद्वह्ययमालाप्रप्रकाणां धर्मसीजन्यसजीवप्रतिमानां मिथिस्ता-महोमद्वारत्नानां काशीस्थश्रीक्यामामद्वाविद्यालयप्रधानाध्यापकानां पं०श्री उग्रानन्दझामहानुभावानां "समर्थनम्"

म० म० श्रीचित्रस्वामिशास्त्रिभी रचितायाः "श्रीशासनजयपताकायाः " काशीविद्वत्समित्या युक्तिप्रमाणकद्म्यः सम्यक् खण्डनं विधाय " अर्हितिथिभारकरे " पर्वतिथिक्षयष्टद्धिविषये सिद्धान्तो यः कृतस्त एव जैनधर्मनिवन्धानुमतः धार्मिकजैनजनताऽऽश्रयणीयश्रेति प्राक् प्रकृतविषयसम्बद्धजैन-धर्मप्रन्थानालोचनेन " पताकायाम् " आपाततः पदत्तसम्मतिरिष " पताका " विपरीतं मतं समीचीनिति साम्ततं निश्चिन्वन् श्रीरामचन्द्रस्रिपक्षमेव प्रकृतविषयकं समर्थयति—

ह० उग्रानम्द्झाशर्मा

९. व्याकरणे, मीमांसायां, सांख्ये, योगे, वेदान्ते च परीक्षाक्रमेणाचार्यपदभाजां धर्मशास्त्रसाहित्यप्रसृतीनामपि महा-पण्डितानां शाब्दिकशिरोमणीनां कविरत्नानां वाराणसेयराजकीयसंस्कृतमहाविद्यालयाध्यापकानां श्रीमताम् **पं० श्रीभूपनारा-**यणझामहाभागानां " सुसम्मतिः "

अनल्पकल्पनोत्सेकेन केनचिदुद्वेलितामापाततः प्रतीतोत्तममताकां '' रामनजयपताकां '' स्वयमा-मूलचूलमनालोच्यापि तदुद्वेलियतारं विकास्य तदसम्यक्त्वशङ्कया कवोष्णं निःक्वस्य च तत्र स्वस्य सम्मतिमुल्लेखितुमहं लेखनीमुद्तिष्ठिपम् । परमद्य तु समुद्श्चन् '' अहित्तिथिभास्करः '' साक्षाद् भग-वान् भास्कर इव वाराणसेयविद्वत्सिमतेः पुरस्ताद्वतरन् सर्वतस्तन्मान्यतया श्रीविजयरामचन्द्रस्रिपक्षस्यैव न्याय्यतामुपोद्धलयतीति '' बुद्धेः फलमनाग्रह " इति न्यायेन स्वपूर्वसम्मतिमनभिविशमानः सम्यग-वगाद्य भास्करोद्धासितपक्ष एव स्वदृदसम्मतिमुपक्षिपामीत्यलम् ।

ह० श्रीभूपनारायणझाः

९०. ज्यौतिषतीर्थ, ज्यौतिषाचार्य, ज्यौतिषमातिण्डप्रमृत्यनेकपदवीविभ्राजितानां सुरगवीमैथिलीकवियतिपुरोगण्यानां श्री संन्यासिसंस्कृतमहाविद्यालय-काशीप्रधानाध्यापकानां पं० श्रीसीतारामझामहोदयानां "समर्थनम् "

म० म० पं० श्रीचित्रस्वामिशास्त्रिसम्पादितायां "श्रोशासन्जयपताकायां " पूर्वमहं हस्ताक्षराण्य-करवम् । तत्र कारणमेतदासीद् यत् तत्प्रणयनकृता ताद्दश एवार्थस्तत्र लिखिततया निवेदितो यः प्रमाणमितक्कलात्र विभित्ति स्म । परिमदानीम् " अर्हित्तिश्वभास्करं " नाम्नो निवन्थस्य पर्यालोचनसमये "पताकां " तां प्रत्यक्षतः पत्र्यम् तत्राष्ट्रमीचतुर्दश्यादीनां ज्यौतिषशास्त्रस्य, " तत्त्वतरिक्कणी" "कल्पस्त्रदीपिका " "श्रीसेनप्रक्रनः " "श्रीहीरप्रक्रनः " इत्यादिजैनशास्त्रग्रन्थजातस्य च विरुद्धं सर्वथा सम्भावनापदादपेतं टिप्पणोक्तकालान्यथाकरणं तस्यां व्यवस्थापितं प्राप्तुवन तत्र्यणेतुर्विश्वासात् तदुक्तिमात्रण तत्र हस्ताक्षरप्रदानाद् विषीदामि । अतः " पताका " प्रतिपादिते पक्षे जैनजनतायाः प्रामाणिकत्वश्रान्तौ स्वहस्ताक्षराणां प्रयोजकीकरणेन प्रसक्तदोषस्य परिजिहीर्षया वाराणस्याः विद्वद्वर्यः " अर्हितिश्वभास्करे " महता विचारेण प्रतिष्ठापितं जैनपर्वतिश्विक्षयवृद्धिविषयकं सिद्धान्तमेव जैनश्वास्त्रसामाचारीसम्मतत्वया ज्यौतिषशास्त्रानुमतत्वया च समर्थयामीति ।

इ० श्रीसीतारामझाः

११. व्याकरणशास्त्राचार्यवर्याणां विद्वत्प्रवराणां बहुविधयन्थनिर्माणेन प्राप्तप्रकृष्टप्रतिष्ठानां गुर्जरदेशावतंसानां महनीयम् त्युत्साहक्षीलानां काशीस्थलेतानमहाविद्यालयाध्यक्षपदे प्रतिष्ठितानां **पं.श्रीवालकृष्णशर्मपञ्चोत्रि**महाक्रयानां **"वक्तव्यम्**"

पूर्व जैनमतानुसारेण पर्वीभृततिथिवृद्धिक्षयविषये जातविवादे " शासनजयपताका " नाम्नी व्यवस्था काचन मत्समक्षमागता । तत्र जैनधर्मग्रन्थाननवलोक्यैव तद्व्यवस्थाऽनुरोधेन हस्ताक्षरं व्यधायि । अधुना परस्परं विवदमानानां जैनाचार्य्याणां व्यवस्थाद्वयमवाप्य विविच्य च "अर्हत्तिथिमास्कर"

इत्याख्या व्यवस्थैव प्रामाणिकीति प्रमाणयति-

अधिकाशि---२५-१२-४९

ह० बालकृष्णशर्मा पश्चोली

१२. " वाराणसीपण्डितसभा" सम्पादकानां "महामहान्यापकः " "न्यायकेशरी " " तर्कतीर्थः " "न्यायाचार्यः " इत्यायनेकप्रदर्वाविभूषितानां तार्किकचकचूड्रामणीनां पूर्व जो । म । गोयनका – संस्कृत – महाविद्यालये न्याय-शास्त्रप्रधानाध्यापकानामधुना काशीहिन्द्विश्वविद्यालये दर्शनविभागाध्यापकानाम् पं श्रीवामाचरणभट्टाचार्यमहा शयानाम् " वक्तव्यम् "

पूर्व जैनग्रन्थाननवलोक्येव '' शासनजयपताकायां '' मया इस्ताक्षरं कृतम् । इदानीमवलोकित-जैनधर्मग्रन्थेन निश्चीयते मया यत् साम्प्रतिकी '' अई चिथिमास्कर '' व्यवस्थेव सर्वथा समीचीना । धर्मान्तरसमाचारादण्यवगम्यते तावदियमेव व्यवस्था शास्त्रसिद्धेति प्रमाणीकरोति ।

काशी—मा० कृ० ४, २००६ वै०

ह० वामाचरणभट्टाचार्यः

१३. काशीस्थरा जकीयसंस्कृतमहाविद्यालये ( गवर्नमेन्ट संस्कृत कालेज, काशी ) प्रधानाध्यापकानां नव्यन्यायशास्त्रारः ष्यमहाकेतरिणां न्यायशास्त्रोच्यन्थानामद्वितीयव्याख्याकराणां न्यायाचार्यपण्डितवर्यश्रीशिवदत्तिश्वभहोदयानां "सम्मतिः"

म० म० प० श्रीचिन्नस्वामिशास्त्रिभिविरचिता "श्रीशासन्वयपताका" आमूलचुलमालोक्यमाना निजानादरमेथ संगृह्याति । यतो ह्यन्या ज्यौतिषशास्त्रस्यासाधारणे तिथिप्रवेशादिकालरूपे विषये धर्मशास्त्रस्यानुचितः प्रवेशः समर्थितः "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या दृद्धौ कार्या तथोत्तरा " इत्याचार्योन्मास्वातिवचनस्य च " तन्वतरिङ्गणी " कल्पसूत्रदीपिका " मभृतिजैनशास्त्रप्रन्थिवरुद्धमप्रामाणिक-मयौक्तिकं च व्याख्यानं कृतम् । अतस्तस्या अकाट्यं खण्डनं कृत्वा " अईतिथिभास्कर "नाम्ना निवन्धेन यः सिद्धान्तः प्रतिष्ठापितः स एव शास्त्रीयतया प्राचीनतर्जनसामाचारीसम्मततया च धार्मिकेण जैनसंघेन समादरणीय इत्यनुमन्यते—

ह० शिवदत्तमिश्रः

१४० साहित्यव्याकरणयोर्वेदान्तादिषडदर्शनशास्त्रेषु चोत्कटपाण्डित्यशास्त्रिनां " गवर्नमेंट संस्कृत कास्त्रेज, काशी " इति नाम्ना प्रसिद्धे भहाविद्यालयेऽध्यापकानां एं० श्रीर्धनाथशर्ममहानुभावानां " सम्मतिः "

तिथीनां प्रवेशादिकालमितपादनं ज्यौतिषशास्त्रोपजीविनः पश्चाङ्गस्यैव कार्यं न तु धर्मशास्त्रस्य । एकशास्त्रस्यासाधारणे विषये च ततो विपरीतं बाधमाधातुं शास्त्रान्तरं न श्रमतेऽतत्परत्वात् । अतः "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या बृद्धौ कार्या तथोत्तरा " इति धर्मशास्त्रीयं वचनं श्लीणबृद्धपर्वतिथीनामा- राधनादिनमात्रमवनोधयित न तु तासां पञ्चाङ्गपोक्तं कालं परिवर्तयतीति तद्बलेन तिथिकालपरिवर्तन- समर्थकं मतमनादरणीयमिति संमन्यते—

ह० रघुनाथशर्मा

१५. पूर्वोत्तरमीभांसाशास्त्राचार्याणां साहित्यधर्मशास्त्रादिप्रशस्तपण्डितप्रवराणां व्याख्यानभास्कराणां मीमांसकमूर्धन्यानां दक्षिणभारतस्य सभ्यभव्यसुधीश्रेणिशिरोमणीनां काशीहिन्दृविश्वविद्यास्त्रये मीमांसाशास्त्राच्यापकानां पं० श्रीसुब्रह्म-ण्यशास्त्रिमहाभागानां " वक्तव्यम् "

" वादे वादे जायते तत्त्वबोध " इति न्यायेन यदा यस्य विषयस्य सावधानेन मनसा पर्याली-चनं क्रियते तदा विषयसंशुद्धिराविभैवतितराम् ।

जैनमतानुसारिणां पर्वतिथिनिर्णयमधिकृत्य समनुसन्धानं कुर्वता साम्प्रतं निरधारि विषयोऽयं यत् पश्चाङ्गस्य यथावत् प्रामाण्यमङ्गीकृत्येव क्षीणानां वृद्धानां च पर्वतिथीनामाराधनादिनस्य व्यवस्था- पकत्वं '' क्षये पूर्वा " इत्याद्यमास्वातिप्रघोषस्य जैनशास्त्रेषु पत्यपादि । अयभेव शास्त्रसम्मतः पन्थाविश्रष्टसमादतश्चेति ।

एतेन त्रिचतुरेभ्यो वर्षेभ्यः पाक् सम्मतिग्रहणाय प्रेषितायां "शासनजयपताकायां" सम्यग् विषयविवेचनमन्तरा स्थालीपुलाकन्यायेन द्वित्राणि स्थलानि विलोक्य समग्रोऽपि प्रबन्धः शास्त्रानुसारी स्यादिति सम्भावनया स्वीयां सम्मति व्यतरम् । इदानीग्रुत्यन्नेन विषयपरिशोधनेन तस्या अशास्त्रीयतां निरूपयन् तत्रत्यां श्रान्तिमपाक्कवित्रात्मानमनृणं करोमि, समर्थयामि च "अर्हितिधिभास्करे" प्रतिष्ठापितं सिद्धानतमित्थम्—

श्रीकाशी---वि० सं० मा० क्रु० ४, २००६

ह० सुब्रह्मण्यशास्त्री

१६. सर्वतन्त्रस्वतन्त्राणां विद्वदनुकरणीयचरित्राणां प्राणाधिकधर्माणां काशीस्थसाञ्जवेदविद्यालयप्रधानाध्यक्षाणाम् अखिल-भारतवर्षीयवर्णाश्रमस्वराज्यसङ्घसंरक्षकाणां वाराणसीबुधालंकाराणां पण्डितराज**श्रीराजेश्वरशास्त्रिद्राविड**महाभागानां "सम्मतिः"

तिथीनां प्रवेशादिकालविषये प्राचीनप्रामाणिकज्यौतिषप्रन्थानुसारेण प्रणीतस्य विशुद्धपञ्चाङ्गस्य प्रामाण्यिकरणवादिमिति कस्या अपि तिथेस्तदुदितकालस्यान्यथाकरणं स्तोकमिप सम्भावनापदादपेतम्। " क्षये पूर्वी तिथिः कार्या वृद्धौ कार्या तथोत्तरा " इति वचनं च क्षीणानां वृद्धानां च पर्वतिथीनां धर्मकार्येषु प्राह्मताकथन्तां शमयति न तु तासां पञ्चाङ्गनिर्दिष्टं प्रवेशादिकालम् परिवर्तयतीति शास्त-सिद्धान्त इति सम्मन्यते—

काशी-रामनगरे, मा० कु० ४ खी, २००६

ह० राजेश्वरशास्त्रीद्राविडः

१७. न्यायव्याकरणसाहित्याचार्यव्याकरणभूषणादिपदवीभाजां रामनिरज्ञनदासमुरारकासंस्कृतमहाविद्याल्याध्यक्षाणां स्व० म-हामहोपाध्यायपण्डितेन्द्र-पूज्य**श्चीहरिहरकुपालुक्किवेदित**नुजन्मनां विद्वद्वर**श्चीव्रह्मदत्तिवेदि**महानुभावानां.''समर्थनम्''

" प्रामाणिकं पश्चाङ्गं सर्वतिथीनां प्रवेशादिकालविषये विनाऽपवादं प्रमाणम् । " श्रये पूर्वा तिथिः कार्या वृद्धौ कार्या तथोत्तरा " इत्याचार्योमास्वातिवचश्च श्लीणानां वृद्धानाश्च पर्वतिथीना-माराधनादिवसन्निश्चाययित न तु तासां पश्चाङ्गश्रोक्तं कालं परिवर्तयित । " इति काशीस्थविदुषां मतं समर्थयित प्रकाशितम् " अईन्तिथिभास्कर " नाम्ना निवन्धेन ।

पटना बिहार, २३--१-५०

ह० ब्रह्मदत्तद्विवेदी

१८. (क) बोर्ड आफ संस्कृत स्टडीज (यू० पी० गवर्नमेण्ट) गवर्नमेण्ट भवर्नमेण्ट अभ्यस्माति । (स) युक्तप्रान्तनागरीलिपिसुधारसमिति (यू० पी० गवर्नमेण्ट), (ग) संस्कृतपाटशालानिरीक्षणसमिति (पैनल आफ इन्संपक्टसे, यू० पी० गवर्नमेण्ट)। इत्येवमादिसुप्रतिष्ठितानेकसमितिसदस्यानां कानपुर-नगरस्थ-श्रीबलदेवसहायसंस्कृतमहाविद्यालये प्रिंसिपलपदे विराजमानानां व्याकरण, साहित्याचार्य, काव्यतिर्थादिपदालङ्कृतानां पण्डितप्रवर-श्रीचनद्रशेखरशास्त्रिणां सम्मतिः "

" शास्त्रप्रमाणकपश्चाङ्गनिर्दिष्टः कस्या अपि तिथेः मामाणिकः मवेशादिकारुः कथमपि परि-वर्तनं नाईतीति काशीस्थसंख्यावत्सम्मतः सिद्धान्तः सर्वात्मना समीचीनः " इति मनुते— ११-१-५० ह० चन्द्रशेखरशास्त्री

१९. साहित्यव्याकरणयोः शास्त्राचार्यपदभाजामनेकच्छात्राचार्याणां **मुम्बईस्थभारतीविद्याभवने** साहित्यव्याकरण-विभागप्रधानस्वार्याणां पण्डितप्रवर**श्रीशिवनाथशर्मोपाध्यायानां "सम्मतिः"** 

वाराणस्याः मान्यमनीषिभिः सम्पादितः " अर्हितिथिभास्कर " नामा निबन्धो मया सावधानतया सम्यङ् निरीक्षितः । अत्र श्रीसागरानन्दस्रिमतपोषणे प्रवृत्तायाः " शासनजयपताकायाः" विद्वन्यनोहरेण मार्गेण तादशं स्वण्डनं कृतमस्ति यस्योत्तरणं सम्भावनाबिहर्भृतम् । श्लीणवृद्धजैनपर्वतिथ्याराधनविषये चानेकानि जैनशास्त्रोद्धरणानि सुविस्तृतानि वितीर्य " श्लये पूर्वा तिथिः कार्या " इत्यादिकमाचार्यीमास्त्रातिपद्यं पञ्चाङ्गमाण्यपरीक्षणप्रवीणेन येन पथा व्याख्यातं स नितरान्निष्क-ण्टकः कोविदवर्गमशंसासमाकर्षकञ्चेति " अर्हितिथिभारकरे " समर्थितं श्लीरामचन्द्रमूरिमतं धर्म्यतया मयाङ्ममोद्यतेतरामिति—

24-5-40

ह० शिवनाथोपाध्यायः

२०. शान्तिनिकेतने भूतपूर्वसंस्कृताध्यापकानां " मानवभारती " इति नाम्न्याः सुप्रसिद्धाया अन्तरराष्ट्रियसां-स्कृतिकशिक्षणसंस्थायाः प्रतिष्ठापकानां साहित्याचार्य-पण्डित-श्रीदुर्गाप्रसादपाण्डेय—पी. एच. डी., डी. लिट् महोदयानां " सम्मतिः "

तिथ्यादीनां प्रवेशादिकालप्रतिपादनं प्रामाणिकपश्चाङ्गमात्राधिकारिकम् । तत्र धर्मशास्त्रस्य हस्तक्षेपो नितरामनुचितः । यतो हि यो यस्य शास्त्रस्यासाधारणो विषयस्तत्र शास्त्रान्तरं प्रवर्तितुं नोत्सहत इति सर्वतन्त्रसिद्धान्तः । अतः " क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इत्याचार्योमास्यातिप्रधोषस्या- हत्धर्मशास्त्रात्मनः पश्चाङ्गप्रोक्ततिथिकालान्यथाकारिणी कस्यापि व्याख्या शास्त्रतत्त्वज्ञानां सम्मान-भाजनीमवितुन्नाहतीति मन्निश्चयानुरूपं वाराणसीविद्धन्मतं सानन्दं समर्थयामीति—

मानवभारती--मसूरी, ५-१-५०

ह० दुर्गाप्रसादपाण्डेयः

२१. **अयोध्यास्थ** राजगोपाल-संस्कृत-पाठशालाप्रधानाच्यापकानां न्यायव्याकरणाचार्याणां संयुक्तप्रान्तीयसंस्कृताच्या-पक्रसङ्घसभापतीनां पृष्डितराज-**श्रीरुद्धप्रसादावस्थि**महाभागानां " समुद्योषः "

काशीविद्वत्तस्त्रजैर्यदिदुमुच्यते यत् " तत्तत्सम्प्रदाये तिथ्यादिनिर्णयाय प्रमाणतयाऽभ्युपगतेन पश्चाङ्गेन यस्यास्तिथेर्यः प्रवेशादिकालो निर्दिश्यते स न केनापि कथमति परिवर्तयितुं शक्य " इति । तदेव शास्त्रसिद्धान्ततया समुद्धोषयति—

ه ۱۰۰۹ - ۲۰

ह० रुद्रप्रसादः अवस्थी

२२. ''गवनेमेण्ड इ० कालेज, **फैजाबाद** '' इत्येतस्मिन् शिक्षालये संस्कृतविभागस्य प्रधानाध्यापकानां व्याकर-णाचाये-**श्रीनृसिंहनाथत्रिपाठि** महोदयानां '' समुद्धोषः ''

" सर्वतिथीनां प्रवेशादिकालविषये विशुद्धं पश्चाङ्गमेव प्रमाणम् । तदुदितः कस्या अपि तिथेः कालो न किञ्चिद्यय्ययाकर्तुं शक्यः । अतः श्लीणायाः पर्वतिथेः स्पर्धिदयकाले सम्बन्धकल्पनं वृद्धा-याश्च पर्वतिथेः पूर्वदिनसम्बन्धलोपपर्यवसायिनो द्वितीयदिने नियमनस्य कल्पनित्युभयमेव शास्त्रतन्त्वा-नवबोधविजृम्भणमिति "अर्हित्तिश्चिभास्करे " काशीस्थविद्वद्भिः प्रकाशितं मतं प्रामाणिकत्वेनोद्धोषयित । ह० नृस्तिव्याधित्रपाठी

२३. एम॰ ए॰, ( संस्कृत-हिन्दी-दर्शन) एल. एल. बी. साहित्याचार्यविद्याभूषणप्रभृत्यनेकोषाधिविभूषितानां "कालिबन ताल्लुकेदार कालेज, लखनऊ" इति विद्यालये प्रधानसंस्कृताध्यापकानां **पं० श्री राजमङ्गलनाधित्रिपाठी** महाशयानां "अनुमतिः"

" तिथीनां प्रवेशादौ विशुद्धं पञ्चाङ्गं विनाऽपवादेन प्रमाणिमिति कस्या अपि तिथेस्तदुदितः समयो नेपन्मात्रमि पुरः पश्चाद्वा नेतुं शक्यः" इत्येतदाधारेण " अर्हित्तिथिमास्करे" वाराणसेयपण्डितैः प्रतिष्ठापितमाचार्यश्रीरामचन्द्रस्रिमतं शास्त्रसिद्धान्ततया समनुमन्यते—

6-9-60

ह० राजमङ्गलनाथत्रिपाठी

२४. " गवर्नमेण्ट इ० कालेज, **झाँसी** " इत्येतन्महाविद्यालये संस्कृतविभागाण्यक्षाणां काव्यतीर्थ-साहित्याचार्य-पण्डितप्रवर-श्रीर्**युवरप्रसाद शुक्क** महोदयानां " असुमतिः"

" क्षये पूर्वी तिथिः कार्या बृद्धी कार्या तथोत्तरा" इत्याचार्योमास्वातिपद्यार्थेन सीणानां बृद्धानाश्च पर्वतिथीनामाराधनादिवसमात्रं निर्णीयते न तु तासां पश्चाङ्गश्रोक्तः प्रवेशादिसमयः प्रति-

षिध्यते " इति मतं प्रकाशितम् "अर्हित्तिश्यभास्कर " इत्येतत्प्रबन्धे पण्डितैर्वाराणस्यास्सप्रमीदं प्रामाणिकत्वेनानुमन्ये ।

ह० रघुवरप्रसाद शुक्क

ह० अवधेशनाथमिश्रः

२५. **गोरखपुरतगरे** बालमुकुन्दमहाविद्यालये संस्कृतविभागप्रधानाध्यापकानां साहिरख्याकरणाचार्याणां श्रीमताम् मनीषिवर्याणाम् अवधेरानाथिमश्रमहाशयानां "समर्थनम् "

" क्षये पूर्वा तिथिः कार्या दृद्धौ कार्या तथोत्तरा " इति वचनं पर्वतिथीनां क्षयवृद्धी समतु-मन्यमानं तासामाराधनादिवसं प्रदर्शयति, न तु तासां पञ्चाङ्गप्रोक्तं समयं पञ्चात् पुरस्ताद्वा नयति " इति वाराणसेयविद्वज्जनैः " अर्हित्तिश्रभास्करे " प्रतिपादितं शास्त्रीयमर्थं समर्थति—

२६. " गवनेमेण्ट ट्रेनिङ्ग कालेज, **गोरखपुर** " इति विद्यालये संस्कृतविभागाध्यापकानां व्याकरणाचार्यपण्डित-**भीरमापतिचतुर्वेदि**महाशयानां " सम्मतिः "

"सये पूर्वा " इत्यादिक आचार्यामास्वातिषघोषः श्रीणानां वृद्धानाश्च जनपर्वतिथीनामाराध-नादिनमात्रं प्रमापयति न तु तासां पश्चाङ्गस्चचितं स्वाभाविकं समयमन्यथाकर्तुं पारयति " इति " अईत्तिथिमास्करे " प्रतिष्ठापितं श्रीरामचन्द्रस्वरिषक्षं शास्त्रयुक्तिसम्मतं सम्मन्यते—

6-9-40

माघ कृष्ण ५. सं० २००५

ह० रमापतिचतुर्वेदी

२७. **स्टब्सनऊ** धर्मसङ्घरंस्कृतमहाविद्यालये प्रधानाध्यापकानां साहित्यभूषणव्याकरणाचार्यादिपदभाजां पण्डितश्ची-रामचरित्रपाण्डेय महातुभावानां '' सम्मतिः ''

श्रीजैनसङ्घे श्रीमदुमास्वातिप्रघोषतया प्रसिद्धं " सये पूर्वा तिथिः कार्या " इत्यादिकं पद्य श्रीणवृद्धपर्वतिथीनामाराधनावासरं विनिश्राययति न तु तासां प्रवेशादिकालं प्रकृत्य किञ्चित्प्रति-पादयति '' इति काशीकोविदकीर्तितं शास्त्रसत्तर्कसंवल्लितं मतं समर्थयति—

9-9-40

ह० रामचरित्रपाण्डेयः

२८. "रणधीर-कालेज, **कपूरथला, पञ्जाब**" इति शिक्षणालयं संस्कृतविभागप्रधानाभ्यक्षाणाम् अनेकसद्मन्थ-रचनया पण्डितमण्डलीषु प्रतिष्ठापितप्रभावाणां व्याकरणाचार्याणां विद्वद्वर**ष्ट्रीश्रीधरानन्दशास्त्रिधिल्डियाल**महाशयानां " अनुमतिः"

जैनसम्प्रदाये श्रीमदाचार्यीमास्वातिम्घोषतया प्रसिद्धिमध्यासीनं "क्षये पूर्वा तिथिः " इत्यादि पद्यार्थं क्षीणानां दृद्धानाश्च पर्वतिथीनामाराधनादिनमात्रमादेदयति न तु तासात्रिसर्गसङ्गतं पञ्चाङ्ग-विनिवेदितं प्रवेद्यादिकालमन्यथयति " मतमेतद् वाराणसेयविदुषाम् "अर्हत्तिथिशस्करतः " प्रपञ्चन् परमां पीतिम्रपयन् तस्य प्रामाणिकतां सम्रुपोद्धलयति—

5-9-40

ह० श्रीधरानन्दघिल्डियालः

www.jainelibrary.org

२९. गोण्डामण्डलावयव**बलरामपुर**राजस्य प्रधानपण्डितानां तदीयविद्यालयं संस्कृतविभागप्रधानाध्यापकानाम् अन-न्यकवीनां साहित्यव्याकरणन्यायाचार्यप्रसृत्यनेकोपाधिभिर्माण्डितानां श्रीरामप्रकटमणित्रिपाठिमहोदयानां "समर्थनम् "

" विशुद्धगणितोपजीविना पश्चाङ्गेन प्रोच्यमानस्तत्तिथिसमयो न केनापि साधनेनान्यथितं । शक्य इति सूर्योदयकालेऽप्रवृत्तायाः कस्या अपि तिथेस्तत्र प्रवृत्तिमाननं दिनद्वये सूर्योदयं स्पृश्चन्त्याश्च पूर्वदिने लोपकरणमित्युभयमपि प्रमाणशून्यम् , अशास्त्रीयं सम्भावनातीतश्चेति " काशीकोविदैः " अईविविभारकरे " प्रतिपादितं मतं समर्थयित—

ह० रामप्रकटमणित्रिपाठी

३०. श्रीसोमेखरनाथसंस्कृतमहाविद्यालय, अरेराज, **चम्पारन, विद्वार-प्रान्त** " इति शिक्षणालये **प्रिंसिपल-**पदशोभाकृतां महाविपश्चितां न्यायव्याकरणाचार्य-**श्रीसुधाकरित्रपाठि**महाशयाना**मनुमतिः** 

असदर्थगर्भा शासनजयपताकाम् भृतं खण्डियत्वा अर्हितिथिमास्करे काशीविद्वत्सिमित्या जैनपर्वतिथि-भयवृद्धिविषये व्यवस्थापितं सिद्धान्तं सद्दबमनुमन्यते ।

पौ॰ 👺० ७, दें० २००६

्ह० सुधाकरत्रिपाठी

३१**. प्रयागस्थ**श्रीधर्मोपदेशसंस्कृतपाठशालाप्रधानाध्यापकानां संयुक्तप्रान्तीय-संस्कृताध्यापकसङ्घरयार्थर्मान्त्रणां व्याकरणा-**यनेकशाक्षान्यार्थपदालङ्कृ**तानां पण्डितप्रकाण्ड**श्चीभूपेनद्रपतित्रिपाठि**महाशयानां "सम्मतिः"

" सर्वतिथीनां प्रवेशादिसमयविषये विशुद्धं गणितोपजीन्यकं टिप्पणमेव निरपवादं प्रमाणमिति वर्त्वदंश्यादिजनपर्वतिथीनां टिप्पणोक्तकारुस्य तासां क्षयष्टद्विप्रसम् मनागप्यन्यथाकरणं सर्वथाऽशा-स्रीयं प्रामाणिकग्रन्थोपरुम्यमानप्राचीनजैनसामाचारीविरुद्धऋ " इति काशीस्थविद्वत्प्रतिपादितं मतं सदृढं समर्थयति—

दिनाङ्क ६ जनवरी १९५०

शान्तिनिकेतन

ह० भूपेन्द्रपतित्रिपाठी

- ३२. **मुम्बई** प्रान्तान्तगंतधारचारमण्डलावयव**गद्गा**नगरस्थश्रीजगद्गुरुशिवानन्दसंस्कृतमहाविद्यालयप्रधानाध्यक्षाणां वे-दान्तसांख्ययोगशास्त्राचार्याणां, वे॰, सां, काव्यतीर्थानां न्यायमीमांसाशास्त्रिणां दर्शनरत्नाकराणां विद्वहर**श्रीमन्महे इव्दशास्त्रि**-महाभागानां " सम्मतिः"
- "अतिपरिज्ञीलितगणितोपजीविना पश्चाङ्गेन कथ्यमानस्तत्तिथिसमयो न केनापि साधनेन परिवर्तियतुं शक्योऽतः स्र्योदियस्पर्शशून्यायाः पर्वतिथेरकोदियकाले विद्यमानताया दिनद्वये दिवाकरोदयं स्प्रश्नत्याश्च तस्याः पूर्वस्मित्रहनि लोपफलायाः द्वितीयदिनसत्तायाश्च स्वीकरणं प्रमाणापाटवमवद्योत-यति " इति मे मतम् ।

ह० महेरवरशास्त्री

- ३३. विश्वकविश्रीरवोन्द्रनाथटेंगोरमहाशयानां मूर्तभावनाभृते वङ्गप्रान्तान्तर्वितिनि शान्तिनिकेतमे राष्ट्रभाषाप्र-थानाध्यापकानां ज्यौतिषसाहित्याचार्याणां हिन्दीजगतः सर्वश्रेष्ठपण्डितानां विश्वभारती प्रधानसम्पादकानाम् आचार्यश्री-हजारीप्रसादद्विवेदि डी० लिद्० महोदयानां "सम्मतिः"
- " विशुद्धगणिताधारेण प्रणीतं पश्चाङ्गमेव तिथिनक्षत्रादीनां मानग्रुपवर्णयितुं प्रभवति, अतस्तदनु-सारेणैव वतोपवासप्रभृतीनि धार्मिककृत्यानि कर्तव्यानि ।

निर्दोषगणिताश्रितपञ्चाङ्गानुसारेणैव परिणयादिलक्षणानि माङ्गलिककार्याण्यप्यनुष्ठेयानि । मामा-णिकपञ्चाङ्गनिर्दिष्टः तिथ्यादिपवेशादिकालश्चापरेण केनापि शास्त्रेण विपस्तिर्तियतुं न शक्य " इति काशीपण्डितमण्डलीमतं मुदाऽभिनन्दभात्मनीनं निश्चयमिमं दाढ्यं नोद्धोषयामि यद् धार्मिकसामा-जिकविधेयजातेषु विश्चद्वपञ्चाङ्गीयो यथाश्रुतस्तिथ्यादिनिर्देश एव समादरास्पदमिति ।

निकतन इ**० हजारीप्रसादद्विवेदी** ३४**. जयपुर**स्थमहाराजसंस्कृतमहाविद्यालये व्याकरणप्रधानाचार्याणां न्यायवेदान्तव्याकणाचार्याणां दर्शनाल**हाराणां**  रसग्द्धाधरसदशानां महाप्रन्थानामनन्यासाध्यव्याख्याविरचनयाऽसाधारणीं विख्यातिम।सादितवतां विद्वद्वर पं० श्रीकेदारना-थोझाइर्मणां "सम्मतिः "

"आचार्यीमास्त्रातिवाचकग्रुख्यप्रघोषत्वेन सुविश्चतं "क्षये पूर्जा तिथिः कार्या " इत्यादिकं वचो जैनपर्वतिथीनां क्षयद्वद्ध्योः प्रसक्तौ तासामाराधनादिनं पञ्चाङ्गस्य यथाश्चतार्थे प्रामाण्यमहत्वेव प्रतिपादयति । अतः स्र्योदयकाले असत्या अन्तर्यादेस्तदानीं सत्ताकल्पनं द्विस्र्योदयसंग्रुष्टायाश्च तस्या दिनान्तरमात्रे सङ्कोचनं तत्पूर्वतिथेश्च क्षयद्वद्विस्वीकरणं सर्वमिदं मोहस्य चेष्टितम् " इत्येतदर्थं वारा-णसीविद्वत्यतिष्ठापितं समनुमन्यते सविमर्शमहर्षम् ।

### ह० केदारनाथ ओझाः

- ३५. '' मुंर्झार्सिह-डिधी-कालेज, **मोतीहारी, बिहार-प्रान्त** '' इत्येतन्महाविद्यालयं **प्रोफेसर**पदभाजां वेदान्तसाहित्यशास्त्रिणां न्यायव्याकरणशास्त्राचार्याणां पण्डितप्रवरश्चीिगिरिजादत्त्तिपाठि सम० ए० (संस्कृत-हिन्दी) महोदयानां ''सम्मतिः ''
- "श्रीमदुमास्त्रातिश्रघोषरूपस्य " क्षये पूर्वा " इत्यादित्रचनस्य श्रीणवृद्धजैनपर्वतिथीनामाराध-नावासरिवनिश्चय अपयोगो न तु पश्चाङ्गित्रहृद्धय तासां प्रवेशादिकालस्य परिवोधने । अतोऽण्टमीच-तुर्दश्यादीनां क्षयवृद्धिस्थले एतद्वचनमाश्चित्य श्रीसागरानन्दद्धरिभिः क्रियमाणा कुकल्पना शास्त्रविरु-द्धत्या तर्कप्रतिक्लतया च धर्मद्दानिकरत्वात् परित्याज्या " इत्येव मे सुनिश्चितं मतम् । एतत्संवादादेव " अर्हित्तिथिनास्करे " काशीपण्डितैः प्रकटीकृतं मतमनुमोदयामि ।

१०-१-५० **ह० गिरिजादत्तत्रिपाठी** 

- ३६. भारतराष्ट्रपितामह स्व॰ प॰ श्रीमदनमोहनमाळवीयमहोदयानां पुण्यस्मृतौ प्रतिष्ठापिते हरिद्वारस्थे ज्ञयभारतसाधु-महाविद्यालये न्यायत्र्याकरणप्रधानात्र्यापकानां न्याय, व्याकरण, वैदान्त, साहित्याचार्याणां पण्डितश्रीमहानन्दठाकुरमहाशयानां "सम्मृतिः"
- " श्रीजैनसङ्घे श्रीमदुमास्वातिष्रधोषतया प्रसिद्धं "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या दृद्धौ कार्या तथो-त्तरा । श्रीवीरज्ञाननिर्वाणं कार्यं लोकानुगैरिह " इति पद्यं श्लीणवृद्धपर्वतिथीनामाराधनादिनव्यव-स्थापकत्वेन प्राचीनप्रामाणिकजैनग्रन्थेषु तथोपवर्णितमास्ते यथा पश्चाङ्गे निर्दिष्टस्य तिथिप्रवेशादिका-लस्य विपर्यासो न प्रसज्ज्यते "। अतः काशीपण्डितैरुक्तवचसो योऽभिप्रायः प्रमाणितस्तमेवाहमनुमन्ये। इत्द्वार, १६-१-५०
- ३७. हरहारस्थानयभारतसाधुमहाविद्यालये मुख्याध्यापकानां न्याय, व्याकरण, वेदान्ताचार्य काव्यतीर्थेत्याद्युपाधि-शालिनां श्रीमतां विद्वद्वर—पं**० त्रिलोकधरद्विवेदिनां " सम्मतिः** "
- " श्रीजैनसम्प्रदाये " क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इत्यादेशचार्यीमास्त्रातिप्रधोषस्य पश्चाङ्गप्रामा-ण्यासङ्कोचेनैव श्लीणबृद्धपर्वतिथीनामाराधनादिवसञ्यवस्थापकत्वं पुरा मन्यते स्म " इति प्राचीनानैक-जैनज्ञास्त्रप्रन्थसाश्चिको योऽर्थः वाराणसेयैर्बुभवर्थैः पत्यपादि "अईत्तिथिभास्करे" तमेव सप्रमोदमनुमन्यते – ह० त्रिकोकधरदिवेदी
- ३८. "श्रीसारवारसंस्कृतपाठशाला, सलेमपुर, **देवरिया"** इतिविद्यालये प्रधानाध्यापकानां व्याकरणशास्त्रानुार्याणां सुप्रसिद्धाभिधानां पण्डित**श्रीदेवशरणमिश्र**महाशयानां **" सम्मतिः** "

" श्रीजैनसङ्क श्रीमदुमास्यातिरचिततया सुविख्यातं " क्षये पूर्वी तिथिः कार्या " इत्यादिवचनं पञ्चाङ्गस्य प्रामाण्यं मनागप्यसङ्कोचयदेव श्लीणबृद्धपर्वतिथीनामाराधनादिनव्यवस्थापयिततया जैना-निन्द्यनिवन्धेषु निरुपितिन्निभाल्यते " इत्यतः प्रस्तुतं मतं काशीविदुषां सहर्षं सम्यन्यते— ०-१-५० ह० देवदारणिमश्रः

३९. राजस्थानान्तर्गतयोधपुरराज्यरक्षिते "दरवारमहाविद्यालये " मुख्यसंस्कृताष्यापकानां व्याकरणाचार्य, काव्यतीर्थ, साहित्यरत्नेत्युपाधित्रयविभूषितानां पण्डितवर**श्रीसत्यनारायणमिश्र**महाद्ययानां " **सम्मतिः** "

विशुद्धस्य तत्तत्त्सम्भदाये भमाणतयाऽभ्युपगतस्य पञ्चाङ्गस्याद्देषतिथीनां भवेशादिकालगोचरं प्रामाण्यमसङ्कुचितमञ्चित । "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या, बृद्धौ कार्या तथोत्तरा " वचनञ्चेदमाचार्य-वर्योमास्यातेः क्षीणानां बृद्धानाञ्च पर्वतिथीनां दिवसमात्रमाराधनाया अभिधत्ते न तु विपरीतीकुरुते कालं तासां भवेशादेष्टिप्पणभणितमिति शास्त्रयुक्तिभमाणकं काशीस्थकोविद्वन्दमतमाद्रीदरीति ।

४०. लक्ष्मणपुर ( **लखनऊ** ) नगरे प्रान्तीयसचिवालयोपजीविपाट्यपुस्तकनिर्धारणपरिषदः सदस्यानां संस्कृतहिन्दी-भाषयोमेहाभ्यापकानाम् **पं० श्रीरामचन्द्रमालवीय**महोदयानाम् एम० ए० व्याकरणशास्त्राचार्याणां " सम्मतिः "

पश्चाङ्गं तिथीनां मवेशादिकालमितपादनपरं धर्मशास्त्रं च न तत्परम्, तत्परातत्परशास्त्रयोश्च तत्परस्यंव प्रामाण्यंन्तदर्थ इति शास्त्रसिद्धान्तः। अतः " क्षये पूर्वा तिथिः कार्या, बृद्धौ कार्या तथोत्तरा । " इति धर्मशास्त्रात्मकस्याचार्योमास्वातिमधोषस्य श्लीणबृद्धपर्वतिश्लीनामाराधनादिनमात्रनिर्णायकत्वमेवोचितं न तु तासां टिप्पणप्रवेदितप्रवेशादिकाले वैपरीत्यकरत्वम्। फलतः प्रामाणिकान्त्रिणयादस्मात्प्रतिक्लं श्रीसागरानन्दम् रिमतं तत्त्वान्वेषिभिस्त्याज्यं तदनुक्लं च श्रीरामचन्द्रस्ररिमतं ग्राद्यमिति स्वाभिप्रायं प्रकाशयति—

लखनऊ १२-२-५०

ह० रामचन्द्रमालवीयः

४१. शास्त्रार्थमहार्थैः पण्डितप्रवरेः स्व० श्रीविणीमाधवशुक्लशर्मभिः प्रतिष्ठापिते श्रीकाशीस्यशास्त्रायमहाविद्यालये माध-सितप्रवस्यां सोमे २००६ वैकमे समवेताः वयं तिथीनां क्षयवृद्धिविषयं शास्त्रतस्तर्कतश्च शास्त्रार्थपद्धत्या समालोचयेदन्निश्चितुमो यत्—

"तिथीनां भवेशादिकालविषये तत्तत्सम्भदाये ममाणतयाऽभ्युपगतस्य विशुद्धगणितोपजीविनष्टिप्पणस्य मामाण्यित्रिरपवादम् । अतो यस्याः कस्या अति तिथेर्यः भवेशादिकालः पञ्चाङ्गे
(टिप्पणे) माप्यते स न केनापि मकारेण परिवर्तयितुं शक्यः । "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या, बृद्धौ
कार्या तथोत्तरा " इत्याचार्योमास्वातिभघोषत्या भिसद्धस्य वचसः श्लीणानां बृद्धानाञ्च पर्वतिथीनामाराधनादिनव्यवस्थापकत्वमेच न तु तासां पञ्चाङ्गोक्तकालपरिवर्तकत्वं किञ्चिदपि, एकशास्त्रस्यासाधारणे विषये शास्त्रान्तरस्य विपरीतबोधानर्जकत्वस्येव सर्वसम्मितपत्रसिद्धान्तत्या टिप्पणस्यासाधारणे
विषये तिथ्यादिप्रवेशादिसमयरूपे धर्मशास्त्रभृतस्यापि तस्य वचसः मवृन्ययोगात् " इत्येष एव शास्तसदाचारसम्मतस्यनिश्वितसिसद्धान्त इति —

- ४२. ह० श्रीमथुराप्रसाददीक्षितः महामहोपाध्यायः (राजगुरु-सोलन स्टेट, शिमला, पञ्जाव)
- ४३. **ह० श्रीरामावधिशास्त्री (** प्रिंसिपल-विशुद्धानन्द-संस्कृतविद्यालय, अहल्याबाई-घाट, काशी )
- ४४. **ह० श्रीमुरलीधरमिश्रः** वेदान्तव्याकरणाचार्यः " प्रोफेसर-गर्यनमेण्ट संस्कृतकालेज, बनारस " ।

- ४५. **ह० श्रीवंदीधर उपाध्यायः** व्याकरणाचार्यः (प्रधानाध्यापक, जगन्न धर्व जनाथसंस्कृतपाठशाला, चित्रघण्टा, काशी)
- ४६. **ह० श्रीचिन्ध्येश्वरीप्रस्ताद-धर्मशास्त्री** (हिन्दूकालेज, काशी, सम्पादक "सूर्योदय " भारतधर्म-महामण्डल, काशी )
- ४७. **ह० श्रीत्रिभुचननाथिमश्रः**, साहित्यव्याकरणाचार्यः वेदान्तशास्त्री (प्रो० संन्यासीसंस्कृतकालेज, काशी)
- ४८ **६० श्रीकाशीनाधपाण्डेयः** व्याकरणायुर्वेदाचार्यः (प्रो० सन्यासीसंस्कृतमहाविद्यालय, काशी)
- ४९.  **ह० श्री० श्रीकृष्णपन्तः** साहित्याचार्यः, (अश्यक्ष, श्रीविक्षनाथपुस्तकालय, ललिताघाट, काशी )
- ५०. **ह० श्रीरामकुवेरमाळवीयः** एम्० ए०, साहित्य-व्याकरणाचार्यः ( प्रो० बनारसहिन्दूयूनिवर्सिटी, बनारस )
- ५९. **ह० श्रीनीलमेघाचार्यः** सर्वदर्शनाचार्यः, (दर्शनशास्त्रप्रधानाध्यापक श्रीरामानुष्यसस्कृतमहाविद्यालय,नीचीवाग, काशी)
- ९२. **ह० श्रीभीमसेनचतुर्वेदी वेदवाचस्पतिः,** (अध्यापक, काशीहिन्द्विश्वदिद्यालय, बनारस)
- ५३. **ह० श्री० अम्बिकाप्रसाद उपाध्यायः** व्याकरणाचार्यः ( प्रो० काशी हिन्दूविश्वविद्यालय, बनारस )
- ५४. **६० श्रीजोद्दानरामपाण्डेयः** व्याकरणाचार्यः ( अध्यापक, धर्मसङ्घविद्यालय, गीरघाट, काशी )
- ५५. **ह० श्रीमीठालाल ओझाः** ज्योतिषाचार्यः ( अध्यापक, दुधनेवालासंस्कृतमहाविद्यालय, रामापुरा, काशी )
- ५६. **ह० श्रीमङ्गलदत्तत्रिपाठी** वेदव्याकरणाचार्यः (अध्यापक, श्रीक्षितकुमारसाङ्गवेदविद्यालय, नगता, काशी )
- ५७. **ह० श्रीराजेन्द्रप्रसाद्पाण्डेयः** वेदाचार्यः ( अस्था० अध्यापक, काशीहिन्द्-विश्वविद्यालय, काशी )
- ५८. **ह० श्रीभगवतीप्रसादमाळवीयः** साहित्यपुराणशास्त्राचार्यः (अञ्चापक, काशीहिन्द्विश्वविद्यालय)
- ५५. **ह० श्रीरघुवीरपाण्डेयः** व्याकरणाचार्यः ( अध्यापक, **ब्रह्म**विद्यापाठशाला, बडादेव, काशी )
- ६०. **ह० श्रीदिवाकरदाास्त्री जोदी** व्याकरणाचार्यः ( अध्यापक, स्याद्वादमहाविद्यालय, काशी )
- ६९. **ह० श्रीरामनायकशुक्लशास्त्री** व्याकरणाचार्यः ( अध्यापक, दुधवेवाला, सं० म० विद्यालय, रामापुरा, काशी )
- ६२. **ह० श्रीगोविन्दपाण्डेयः** ज्यौतिषधर्मशास्त्राचार्यः (अध्यापक, धर्मसङ्घविद्यालय, मीरघाट, काशी )
- ६३. **ह० श्रीहरिद्वारत्रिपाठी** व्याकरणाचार्यः, साहित्यरत्मम् (अध्यापक, गोयन्का सं० म० विद्यालय, ललिताघाट, काशी)
- ६४. ह० श्री० अवधनारायणित्रपाठी साहित्यस्याकरणाचार्यः (अध्यापक, आदिमाहेऋर सं. विद्यालय, दारानगर, काक्षी)
- ६५. **ह० श्रीवालेश्वर उपाध्यायः** व्याकरणाचार्यः (अन्यापक, डाल्र्राम<del>-संस्कृ</del>तपाठशाला, लालघाट, काशी )
- ६६. **ह० श्रीकृष्णशास्त्री मोकाटे व्या**करणाचार्यः (रिसर्चस्कालर, गवर्नमेण्ट संस्कृतकालेज, बनारस )
- इ० श्री० अवधेराप्रसादिहिबेदी साहित्याचार्यः (प्रधानमन्त्री, भारतधर्ममहामण्डल, काशी, रिजस्ट्रार, धार्मिकात्र्यात्मिकसंस्कृतविश्वविद्यालय, काशी)
- ५८. ह० श्रीयोगेश्वरहाः (प्रधानाध्यापक, मुमुक्षुभवन, काशी )
- इ० श्रीविन्ध्येश्वरीप्रसाद्पाण्डेयः ज्योतिषाचार्यः, ज्यौतिषतीर्थः ( ज्योतिषाध्यापक, काशीहिन्द्विस्वविद्यालय,
  सहा० सम्पादक-विस्वपश्चाङः )
- ७०. **ह० श्रीदुःखिनाथपाठकः** ज्यौतिषशास्त्राचार्यः ज्यौतिषाध्यापक, मुमुक्षुभवन, काशी )
- ७१. **ह० श्रीशिवबालकशुक्लः** वैयाकरणकेसरी (भूतपूर्व-अध्यापक, गो० सं० महाविद्यालय, काशी)
- ७२. **ह० श्रीयमुनाप्रसादपाण्डेयः न्या**करणाचार्यः ( प्रधानाध्यापक, श्रीशिवकुमारसाङ्गवेद-विद्यालय, नगवा, काशी )
- इ० श्रीजितेन्द्राचार्यः (प्रधानसम्पादक, शास्त्रविभाग, आनन्दसागरप्रेस, गायघाट, काशी)
- ७४. **ह० श्रीरामनिहोरद्विवेदी** ज्योतिपाचार्यः (अध्यापक, मारवाडी संस्कृतकालेज, काशी)
- ७५. **ह० श्रीरामदेवद्विवेदी** व्याकरणान्त्रर्थः (अध्यक्ष-रणवीरसंस्कृतपाठशाला, कमच्छा, बनारस)
- ७६. **ह० श्रीशिवमङ्गलद्विवेदी** न्यायभ्याकरणाचार्यः ( अध्यापक मारवाङ्गिसंस्कृतकालेज, काशी )
- ७०. ह० श्रीकालिकाचरणपाण्डेयः साहित्यायुर्वेदाचार्यः, एम्० ए० (संस्कृत-हिन्दी) स्पेशल आन० मिकस्ट्रेट काशी, प्रो० काशी हिन्द्विस्वविद्यालय।
- ७८. **ह० श्री० गणेदादत्तपाठकः** ज्योतिषाचार्यः, पश्चाङ्गकर्ता, ज्यौतिषप्रधानाध्यापक, गोयनकासंस्कृतमहाविद्यालय,

**अलिताघाट कार्शा**)

- ৩९.. ह० श्रीकाञीनाथपाण्डेयः व्याकरणशास्त्राचार्यः (प्रधानाध्यापक, सरयूपारीणसंस्क्रतपाठशाला, काशी )
- <o. ह० श्रीगौरीशङ्करशर्मा भृगुसम्राट्, काशी ।
- ८१. ह० श्रीरघुराजिमश्रः न्यायवैशेषिकशास्त्राचार्यः, काशी ।
- ८२. **ह० श्रीमहादेच उपाध्यायः** साहित्यवेदान्ताचार्यः (साहित्यप्रधानाध्यापक, संन्यासीसंस्कृतमहाविद्यालय, अपारनाथमठ, काशी)
- ८३. **ह० श्रीब्रह्मदत्त्रमिश्रः** न्यायव्याकरणाचार्यः मीमांसाशास्त्री अभ्यापक,संन्यासीसंस्कृतमहाविद्यालय, अपारनाथमठ,काशी)
- ८४. हु० श्रीवेणीरामदार्मा गौडः वेदाचार्यः काव्यतीर्थः (अध्यापक, गो० सं० महाविद्यालय, ललिताघाट, काशी)
- ८५. श्ली॰ आ॰ वेङ्कटरमणशास्त्री नव्यन्यायाचार्यः ( अध्यापक, मारवाङ्गिसंस्कृतकालेज, कार्शा )
- ८६. श्रीकृष्णमणित्रिपाठी सांख्य-योग, व्याकरण-साहित्याचार्यः (अध्यापक, शास्त्रार्थमहाविद्यालय, मीरघाट, काशी)
- ८७. **हु० श्रीगोपालकास्त्री** दर्शनकेसरी, साहिस्याचार्यः, ( काशीविद्यापीठ, काशी )
- ८८. श्रीरामचन्द्रसा व्याकर्णाचार्यः (प्रधानसम्पादक, शास्त्रविभाग, विद्याविलास प्रेस, चौलम्बा, काशी)
- ८९. श्रीसन्द्रवली द्विवेदी स्थाकरणाचार्यः ( प्रधानाध्यापक, अप्रवाल संस्कृतविद्यालय, टेडीनीम, काशी )
- ९०. ह० गयादत्तव्यासः धर्मशास्त्री (रेशमकटरा, बनारस)
- ९१. **ह० श्रीरमापतित्रिपाठी** व्याकरणाचार्यः पोग्टाचार्यः ( शाध्यापक, शास्त्रार्थमहाविद्यालय, काशी )
- ९२. **ह० श्रीकेदारनाथकार्मा** सारस्वतः साहित्याचार्यः ( सम्पादक, " सुप्रभात " तथा " सरस्वतीसुषमा " काशी)
- ९३. ह० श्रीगौरीनाथपाठकः साहित्याचार्यः (अध्यक्ष-" शारदाभवन " तथा " अमरवाणी यन्त्रालय " काशी )
- ९४. ह**े श्रीकुद्मेरनाथमिश्रः** कर्मकाण्डाचार्यः, पण्डितसभा, कार्शाः

तिथीनां प्रवेशादिकालप्रतिपादने तत्तत्साम्प्रदायिकैः प्रमाणतया स्वीकृतस्य पञ्चाङ्गस्य प्रातिकृ-ल्यमाश्रयन् पक्षो धर्मशास्त्रात्मकेनापि "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इत्याद्याचार्योमास्वातिप्रघोषेण न समर्थयितुं शक्यते । अत एतद्बलेन श्लीणष्टद्वपर्वतिथीनां टिप्पणप्रतिपादितस्य प्रवेशादिकालस्य परि-वर्तनपोषकम् शासनजयपताकाकर्तुर्मतमयुक्तमित्यनुमन्यते—

- ९५. ह**ं श्रीदुण्डिराजशास्त्री** न्यायाचार्यः न्यायाच्यापकः अनेक्ब्रन्थसम्पादकः काशीस्थनित्यानन्दवेदविद्यालयाध्यक्षश्च ।
- ९६. **ह० श्रीविभृतिनाथत्रिपाठी** न्यायव्याकरणाचार्यः साहित्यशास्त्री काशीविस्वविद्यालये<u>ऽनुसन्धानकर्मणि नियुक्तः</u> काशीस्थनित्यानन्दवेदविद्यालयाध्यापकश्च ।
- ९७. "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या वृद्धौ कार्या तथोत्तरा" इत्याचार्योगास्वातिप्रघोषः क्षीणानां वृद्धा-नाश्च पर्वतिथीनामाराधनादिननिर्णयाय प्रवृत्तो न तु तासां पञ्चाङ्गभोक्तस्य प्रवेशादिकालस्य परिवर्तनाय । अतस्तद्वलम्बनेन क्रियमाणा श्रीसागरानन्दसूरिकल्पना शास्त्रविरुद्धतया हेया उपादेया च "अईत्तिथि-भास्कर" नाम्ना निबन्धेन प्रतिष्ठापिता श्लीणवृद्धजैनपर्वतिथीनामाराधनाव्यवस्थेति सम्मन्यते— वेदानताचार्यः व्याकरण-शास्त्री अध्यक्ष-व्रिपाठीस्थान, नयाघाट अथोध्या । ह० वासुदेवपतित्रिपाठी
  - ९८. ह० श्रीहृषीकेशस्थकेलासाश्रमस्य महामण्डलेखराणां न्यायवेदाम्ताचार्यतर्कविद्यावाचस्यतीनान्त्यागततपोमूर्तीनां १००८, श्रीनिदोषानन्दिगिरिमहानुभावानां "सम्मतिः"
- "क्ष्मे पूर्वा तिथिः कार्या " इत्यादिकं वचनं पञ्चाङ्गाविरोधेनैव श्लीणबृद्धपर्वतिथीनामाराधना-व्यवस्थापनपरमिति वाराणसेयैः पण्डितप्रवरैः समर्थितं श्रीरामचन्द्रस्र्रिमतमेव मान्यमाईतैरिति सम्मन्यते— ३३-२-५० ह० निर्वोषानन्दगिरिः

" शासनजयपताका " नाम्ना निन्दानिबन्धेन प्रसारितमसन्मतं सम्यङ् निराकृत्य "अर्हित्तिश्रिभास्करे" प्रतिष्ठापितं श्लीणद्वद्वपर्वतिश्विसम्बन्धिनिर्णयं वयं सम्भूय सुविमर्शेन समञ्जमन्यामहे—

- ९९. हु० श्रीमहादेवमिश्रः (अध्यक्ष-साङ्गवेद-विद्यालय, सोडी, खनगर, बस्ती )
- १००. **ह० श्रीयदुनाधित्रपाठी** व्याकरणाचार्यः (प्रधानपण्डितअठदमां स्टेट, क्स्ती )
- ९०९. **ह० श्री० अनन्तप्रसादपाण्डेयः** व्याकरणाचार्यः ( प्रधानाध्यापक, मङ्गलसंस्कृतपाठशाला, गौरी, बाँसी, बस्ती )
- १०२. **ह० श्रीजगन्नाथशुक्लः** व्याकरणाचार्यः (प्रधानाध्यापक, संस्कृतपाठशाला, धानी, गोरखपुर)
- १०३. **श्रीदुर्गादत्त्तश्चतुर्वेदी** व्याकरणाचार्यः (प्रधानपण्डित, बाँसी, राज्यविद्यालय, बस्ती)

काश्याः सुप्रतिष्ठितविद्वद्भिः पञ्चाङ्गप्रतिपादितस्तत्तिचिप्रवेशादिकालोञ्तत्परतया धर्मशास्त्रेणापि नान्यथाकर्तुं शङ्कच इत्येतत्त्सिद्धान्ताश्रयणेन पर्वतिथिक्षयद्वद्धिविषये " भई तिथिभास्करे " या व्यवस्था कृता वर्तते तस्या एव शास्त्रीयतामाईतप्रजोपादेयताश्च वर्य समर्थयामः—

- १०४. हु० व्र० श्रीदाङ्करानन्दः वेदान्ताचार्यः मीमांसाभूषणम् विद्यावाचसतिः काशी ।
- १०५. ह० व्र० श्रीगोपालानन्दः न्यायवैशेषिकशास्त्राचार्यः काव्यव्याकरणवेदान्ततीर्थः वेदान्तशास्त्री, काशी।
- १०६. **ह० स्वामी श्रीयोगेन्द्रानन्दः** पश्चनदीयशास्त्री, वेदान्तशास्त्री, काशी ।
- १०७. ह० श्रीत्रिनाथरामां साहित्यशास्त्राचार्यः (प्रधानाध्यापक-साहित्यविभाग, मुमुश्चभवन, काशी)
- १०८. ह**० श्रीदिविश्वरहारामां** न्यायवैशेषिकशस्त्राचार्यः काशी।
- १०९. ह० श्रीहरिशङ्करिमश्रशास्त्री संस्कृतभाषामहाध्यापकः काशी ।

# अर्हतिथि-भास्कर

#### वक्तव्य

हिन्दी भाषा में अहित्तिथि-भास्कर का यह अर्थ-प्रकाश उन सज्जनों के लिये प्रस्तुत किया जा रहा है जिन्हें संस्कृत का अभ्यास अल्प है। इस पुस्तक में यथासम्भव पर्याप्त सरलता से मूल ग्रन्थ के विषयों को स्पष्ट करने की चेष्टा की गई है।

इसके पूर्वार्ध में डाक्टर पी० पछ० वैद्य, पूना-द्वारा जैन-पर्वतिथियों के क्षय और वृद्धि के विवाद में मध्यस्थ के अधिकार से दिये गये निर्णय के विरोध में काशी के म० म० प० श्री चिन्नस्वामी शास्त्री से लिखित "श्रीशासनजयपताका" का सप्रमाण खण्डन बहुत विशद रूप से किया गया है।

उत्तरार्ध में आचार्य श्रीसागरानन्दस्रिजी के मत को प्रस्फुट रूप में उपस्थित कर जैन-शास्त्र के अनेक प्रामाणिक-प्रन्थों के आधार पर उसका सुविस्तृत खण्डन कर आचार्य श्रीराम-चन्द्रस्रिजी के शास्त्रीय सत्य सिद्धान्त का विशद-विस्तृत समर्थन किया गया है और विपक्षियों को प्रस्तृत विषय के ऊपर प्रत्यक्ष शास्त्रार्थ करने के लिये आह्वान भी किया गया है।

मूलग्रन्थ के अन्तिम भाग में उन प्रकाण्ड पण्डितों के वक्तव्यों का सन्निवेश किया गया है जिन्हों ने पहलें प० श्रीचिन्नस्वामीजी की व्यवस्था पर हस्ताक्षर दिये थे किन्तु अब "अई-ित्तिथि-भास्कर" देखने पर अपना मत परिवर्तित करते हुए उस व्यवस्था की असारता बता कर अपनी सत्यनिष्ठता प्रकट की है। उनके अतिरिक्त काशी तथा अन्यान्य नगरों के सैकड़ों सुप्रतिष्ठित विद्वानों की सम्मतिया भी समाविष्ट की गई हैं जिन्हों ने विवादग्रस्त विषय के सम्बन्ध में दोनों पक्षों के वक्तव्यों का सम्यक पर्यालोचन कर अपना मत देने की कृपापूर्ण उदारता की है।

मुझे पूर्ण आशा है कि यह पुस्तक आचार्य श्रीसागरानन्तस्रिजी तथा उनके अनुगामियों द्वारा पर्वतिथियों के क्षय और वृद्धि के विषय में फैलाये गये अशास्त्रीय असत्य मतान्धकार को ंदूर कर समस्त जैनसंघ को एकता के सुदृढ सुवर्ण-सूत्र में आवद्ध करने में परिपूर्ण रूप से सफल होगी।

> संयोजक— विद्वत्समिति, काशी.

श्रीः

# अईत्तिथिभास्कर

का

# राष्ट्रभाषा हिन्दी में

## अर्थ-प्रकाश

"शासनजयपताका" के रचियता ने उसके दूसरे पृष्ठ में लिखा है कि " क्षये पूर्वा तिथिः कार्या बृद्धौ कार्या तथोत्तरा" यह वचन, जिसके आघार पर क्षीण और वृद्ध पर्वतिथियों की आराधना का कम जैनसमाज में चिरकाल से प्रचलित है, आचार्य उमास्वाति की कृति नहीं है किन्तु यह वैदिक सम्प्रदाय से लिया गया है।

इस सम्बन्ध में हमारा वक्तव्य यह है कि उक्त वचन आचार्य उमास्वाति की रचना है मध्यस्थ का यह कथन ही सत्य है क्योंकि वैदिक सम्प्रदाय के प्रत्यों में इसकी समानता का जो वचन मिलता है उसके पदों की आनुपूर्वी से इस वचन के पदों की आनुपूर्वी मिन्न है, उसके वैदिकसम्प्रदायसम्मत अर्थ से इसका जैनसम्प्रदाय सम्मत अर्थ भी मिन्न है इसके अतिरिक्त यह जैनसंसार में उमास्वातिकी निजी रचना के रूप में ही प्रसिद्ध है तथा उसके रचिता की परीक्षा प्रकृत में अप्रासंगिक भी है, पवं इसे जैनेतर की रचना बताना प्रस्तुत विचार के प्रतिकृत भी है। अतः इस वचन के रचिता के बारे में जो चर्चा शासनज्यपताकाकार ने की है वह उन्हें परिहासास्पद बनाती है।

"शासनजयपताका" के ३ से ५ पृष्ठ तक के भागों में "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या" यह वचन सप्तमी आदि पूर्व तिथियों में अष्टमी आदि श्लीणपर्वतिथियों का विधान करता है—इस बात को मध्यस्थ का कथन मानकर उसका खण्डन करने की चेष्टा की गई है जो अत्यन्त अनुचित तथा व्यर्थ है क्यों कि मध्यस्थ ने यह कहा ही नहीं है कि "क्षये पूर्वा" इत्यादि वचन सप्तमी को अष्टमी बनाने का आदेश देता है, उनका तो स्पष्ट आशय यह है कि उक्त वचन पूर्व की सप्तमी आदि औदियिक तिथियों में अष्टमी आदि औदियिक तिथियों में अष्टमी आदि क्षीण पर्व तिथियों की आपेक्षिक अभिन्नता का प्रतिपादन करता है जो कि "स्याद्वाद" की पद्धति से नितान्त सम्भव तथा श्लीण पर्व तिथियों की आराधना की उपपत्ति के लिये अत्यन्त आवश्यक भी है। ऐसा मानने में ज्योतिष शास्त्र की ओर से कोई आपित्त भी नहीं है क्योंकि ज्योतिष में सप्तमी की सापेक्षा अष्टमीरूपता के विरुद्ध कहीं कुछ उल्लेख नहीं है और यह वचन भी सप्तमी के सप्तमीत्व वा अष्टमीरूपता का कोई विरोध नहीं करता। परन्तु उक्त वचन का पताकाकार-सम्मत अर्थ स्वीकार करने पर ज्योतिष का विरोध अवश्य होता है क्योंकि उनके मतानुसार उक्त वचन सप्तमी के पञ्चाङ्ग-वर्णित औदियकीत्व का निषेध और अष्टमी के पञ्चाङ्ग-विरुद्ध औदियकीत्व का अस्तित्व वर्णन करता है।

पताकाकार ने "शासनजयपताका" के सातर्वे पृष्ठ में "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या" इस वचन का अवतरण-बीज बताकर उसकी दो ब्याख्यायें प्रस्तुत की हैं, पहली ब्याख्या अङ्कित करते हुये उन्होंने कहा है कि "उक्त बचन में तिथि शब्द का प्रकरण प्राप्त पर्वतिथि रूप अर्थ उद्देश्य और पूर्वतिथिगत औद्यिकीत्व रूप पूर्वा शब्द का अर्थ विधेय है, इसिलिये उक्त वचन का यह अर्थ होता है कि पञ्चांग में पर्व तिथि के क्षय का निर्देश होने पर उसमें पूर्वागत तिथि के औद्यिकीत्व की माधना करनी चाहिये।

इस सम्बन्ध में हमारा यह निवेदन है कि पताकाकार को उक्त वचन की अवतारणा समझने में भारी भूल हुई है, क्योंकि उन्होंने पहले लिखा है कि "जैनसम्प्रदाय में औदियक तिथि ही सब कार्यों में उपयुक्त मानी जाती है," इसलिये उन्हें सोचना चाहिये कि जब ओद्यिक तिथियों की ही आराधना का आदेश जैनशास्त्रों में प्राप्त होता है तो जो पर्वतिथियां पञ्चांग में श्लीण बताई गयी हैं उनकी आराधना न करने पर भी जैनशास्त्र के आदेश का भक्त तो होता नहीं फिर "उन तिथियों की आराधना कैसे हो" इस प्रश्न के उठने का कोई अवसर न होने से उन्हें उक्त वचन द्वारा औद्यिकी एवं आराधना योग्य बनाने की आवश्यकता ही क्या है?

यदि यह कहा जाय कि पताकाकार को जिस पक्ष का समर्थन करना है उस पक्ष को पर्वतिथियों का वास्तिविक क्षय मान्य ही नहीं है अतः जैनशास्त्रों से सभी पर्वतिथियों की आराध्मा का आदेश प्राप्त होता है, परम्तु प्रचिति पञ्चाङ्ग में कितपय पर्वतिथियों के क्षय का निर्देश होने से "उन तिथियों की आराध्मा कैसे हो" यह प्रश्न अनिवार्य रूप से खड़ा हो जाता है, अतः उन तिथियों की उक्त बचन द्वारा औदियकी बनाकर आराध्मा योग्य बनाना आवश्यक है, तो यह कथन भी ठीक नहीं है, क्योंकि "क्षये पूर्वा" इस बचन को छोड़ कर अन्य कोई ऐसा आधार नहीं है जिससे यह प्रमाणित किया जा सके कि पर्वतिथियों का क्षय नहीं होता, और न इस बचन को ही किसी प्रामाणिक जैनग्रन्थ में पर्वतिथियों के क्षयामाच का बोधक माना गया है, इसिल्ये कितपय पर्वतिथियों के क्षय का निर्देश करनेवाले लौकिक पञ्चाङ्ग को तिथिनिर्णय के लिये ग्रहण करते हुये तथा औदियक पर्वतिथियों की ही आराधना की जैनशास्त्रसम्मत मानते हुये यह नहीं कहा जा सकता कि "क्षये पूर्वा" इस बचन की प्रवृत्ति के पूर्व भी सभी पर्वतिथियों को आराधना का बादेश करने में जैनशास्त्रों का तात्पर्यनिक्षय शक्य है। अतः यह स्पष्ट है कि "क्षीण पर्वतिथियों की आराधना कैसे हो" इस प्रश्न के उत्थान एवं उसके उत्तर में उक्त बचन के उपयोग का समर्थन पताकाकार की ओर से नहीं किया जा सकता।

पताकाकार ने उक्त वचन की जो पहली व्याख्या की है उसके बारे में हमारा यह वक्तव्य है कि "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इस वचन में तिथि शब्द को उद्देश्य का बोधक मानना अयुक्त है क्योंकि " उद्देश्यबोधक पद का प्रयोग विधेयबोधक पद के पूर्व होना चाहिये " इस सामान्य नियम का प्रकारान्तर सम्भव रहते परित्याग करना अन्याय है, तिथि शब्द का तिथि सामान्य रूप अर्थ छोडकर पर्वतिथि मात्र अर्थ करना भी ठीक नहीं है क्योंकि ऐसा करने का कोई उचित आधार नहीं है, प्रकरण शब्द से जिस आधार की सूचना की गई है वह पताका-कार को भी क्षात नहीं है, यदि इस प्रकार का कोई प्रकरण उन्हें बात होता तो उसका स्पष्ट निर्देश उन्होंने अवश्य किया होता।

पूर्वितिथिगत औदियिकीत्व का उत्तर तिथि में विधान मानना भी महान् भ्रम है क्योंकि एक तिथि में उदयकाल-सम्बन्ध रूप जो औदियिकीत्व है वह दूसरी तिथि में सम्भव नहीं है कारण कि वह सम्बन्ध कोई अनुगत अतिरिक्त वस्तु नहीं है प्रत्युत स्वरूपसम्बन्धविशेष है, यदि यह कहा जाय कि "पूर्वितिथि में पञ्चाङक्षारा जो औदियिकीत्व निर्दिष्ट है वह वस्तुतः

उत्तरितिथ गत ही है, पश्चाङ्ग ने भ्रमवश उसका निर्देश पूर्वतिथि में किया है, अतः उक्त वचन को पश्चाङ्ग के विरुद्ध खड़ा होना आवश्यक और उचित है," तो यह कथन भी ठीक नहीं है क्योंकि उक्त स्थिति में औदियकीत्व के उत्तर तिथि में स्वतःसिद्ध होने के नाते इस वचन से उसका विधान मानना असंगत होगा। इसके ऊपर पताकाकार का यह कथन कि अन्य प्रकार से अज्ञात उक्त अर्थ का यह वचन वोधक है विधायक नहीं, यहां बोध्य ही विधेय और बोधक ही विधायक रूप से विवक्षित है, युक्त नहीं हो सकता, क्योंकि ऐसा मानने पर इस प्रसंगमें मध्यस्थ की इस उक्ति का कि औदियक सप्तमी आदि तिथियों में प्रकारान्तर से अज्ञात आराधनोपयुक्त अष्टमी आदि पर्वतिथियों की सापेक्ष अभिन्नता ही इस वचन से बोध्य के माने में विधेय और यह वचन बोधक के माने में उसका विधायक है, खण्डन करना अनुचित होगा।

इस प्रसंग में पताकाकार ने भाषा और पदार्थ सम्बन्धी अनेक अगुद्धियां की हैं जिन से उनकी भारी असावधानता प्रकट होती है और 'शासनजयपताका 'का विद्वानों द्वारा इस्ता- क्षरित होना भी रहस्यमय प्रतीत होता है। उदाहरणार्थ—"शासनजयपताका "के आठवें पृष्ठ की दूसरी पंक्ति में तिथि सामान्यरूपता को अपर्वतिथि का विशेषण कहा गया है। जो असंगत है, क्योंकि अपर्वतिथि शब्द का ही पर्वतिथि भिन्न तिथिरूप अर्थ होने से उस शब्द से ही तिथिरूपता का लाभ हो जाने के कारण तिथि सामान्यरूपता का भिन्न शब्द से प्रतिपादन व्यर्थ हो जाता है।

उसी पृष्ठ की सातवीं पंक्ति में पताकाकार ने कहा है कि तत्तत् तिथि का क्षय अत्यन्ता-भाव अथवा ध्वंस रूप नहीं है क्योंकि तत्तत् तिथि और तत्तत् तिथि का क्षय दोनों एक ही दिन होते हैं, परन्तु तत्तत् तिथि और उसका अत्यन्ताभाव वा क्षय-यह दोनों एक साथ नहीं रहते क्यों कि भाव और उसके संसर्गाभाव में सहानवस्थानलक्षण-एक आश्रय में न रहना रूप-विरोध होता है। अतः क्षय को अत्यन्ताभाव व ध्वंस रूप मानने पर तत्तत् तिथि के क्षय के दिन तत्तत् तिथि का अस्तित्व न हो सकेगा, पताकाकार का यह कथन भी ठीक नहीं है क्योंकि एक ही दिन एक भाग में उस तिथि का और भागान्तर में उसके ध्वंस वा अत्यन्ताभाव का अस्तित्व होने में कोई विरोध नहीं है।

उसी पृष्ठ की आठवीं पंक्ति में कहा गया है कि स्योंद्य के अनन्तर उत्पन्न होने से तिथि को औदियकीत्वामाव होता है इससे वही-औदियकीत्वामाव ही श्रय शब्द का अर्थ है। यह बात भी ठीक नहीं है क्यों कि स्योंद्यानन्तर उत्पत्ति पश्चाद् भावी है और औदियकीत्वामाव पूर्वमावी है, अतः किसी तिथि का स्योंद्यकाल के साथ सम्बन्धामाव रूप औदिय-कीत्वामाव स्योंद्यकाल में उस तिथिके अभाव से होता है और वह अभाव उस तिथि के स्योंद्य कालिक अनुत्पाद से होता है और उक्त अनुत्पाद स्योंद्य के पूर्व में उस तिथिके प्रवर्तक कारण समुदाय के अभाव से होता है। यही मानना उचित है क्योंकि सम्बन्ध के सम्बन्धिद्यतन्त्र होने के नाते उसके अभाव को भी सम्बन्धी के अभाव के अधीन होना ही उचित है। यदि कहें कि स्योंद्य के अनन्तर होने वाली उत्पत्ति को औदियकीत्वामाव का बापक कहा गया है। कारक नहीं, तो इससे भी दोषों से मुक्ति नहीं मिल सकती, क्योंकि स्योंद्य के अनन्तरकालिक उत्पत्ति को बताने वाले पश्चाङ्ग से ही जब औदियकीत्वामाव बात हो जाता है तो कथित उत्पत्ति के द्वारा अनुमानिक रीति ग्रहण करने की कोई आवश्यकता नहीं। "स" शब्द से औदियकीत्वामाव का ग्रहण भी "स" के मूलभूत तत् शब्द की अभिधान-मर्यादा के विरुद्ध है।

उसी पृष्ठ की दशवीं पंक्ति में उदयकालके साथ सम्बन्ध न होने को अनौदियिकीत्व का जो निमित्त कहा गया है, वह भी संगत नहीं है, क्यों कि अनौदियिकीत्व शब्द का भी अर्थ उदयकाल के साथ सम्बन्ध न होना ही है, फिर उस एक ही वस्तु में निमित्तनैमित्तिकभाव, प्रयोज्य-प्रयोजक भाव वा बाण्यबाएकभाव कैसे हो सकता है?

उसी पुष्ठ की ग्यारहवीं पंक्ति में पूर्वात्व के विधेयतानवच्छेदकत्व में पूर्वामात्रनिष्ठता को हेतु कहा गया है, जो ठीक नहीं है, कारण कि पूर्वामात्रनिष्ठता पूर्वात्व को पूर्वागत विधेयता का अवच्छेदक होने के अनुकूल है । उसी स्थान में अष्टमीत्व के विधेयतानवच्छेदकत्व में अष्ट-मीत्व के विधान की अशक्यता गत पूर्वनिरूपितत्व को जो हेतु कहा गया है, वह भी असंगत है, क्योंकि उक्तनिरूपितत्व अष्टमीत्वगत होने से अष्टमीत्व में विधेयतानवच्छेदकत्वका गमक नहीं हो सकता । अष्टमीत्व विधान की पूर्वनिरूपित अशक्यता अथवा पूर्वनिरूपित अशक्यवि-धानता के हेतुत्व के प्रतिपादन में भी "विधातुमशक्यत्वस्य पूर्वमेव निरूपितत्वात् " इस वाक्य का तारपर्य नहीं माना जा सकता कारण कि संख्या भिन्न सुबुविभक्त्यर्थ में प्रकृत्यर्थ ही के अन्वय का नियम होने से विधान की अशक्यता वा अशक्य विधानता में निरूपितत्व शब्द के उत्तरस्थ विभक्ति से हेत्ता का लाभ अशक्य है। किसी प्रकार इस दोष के परिहार का उपाय ढूंढ निकालने पर भी अष्टमीत्व के विधान की अशक्यता वा विधानाशक्यता अष्टमीत्व की अवि-धेयता का हेतु हो सकने पर भी उसके विधेयतानवच्छेदकत्व का हेतु नहीं हो सकती है। दूसरी बात यह है कि पूर्वापद को विधेय का बोधक मानने पर पूर्वा में विधेयता की प्राप्ति हो सकने से पूर्वात्वमें प्रसक्त विधेयतावच्छेदकता का प्रतिषेध करना तो संगत हो सकता है, परन्तु अष्टमीत्व में विधेयतावच्छेदकता को प्रसक्ति न होने से उसका प्रतिषेध करना असंगत है। अष्टमी की मध्यस्थोक्त विधेयता की दृष्टि से भी इस प्रतिषेध का समर्थन नहीं किया जा सकता, क्योंकि इस प्रतिषेध की चर्चा मध्यस्थोक्ति के आलोचन के प्रकरण में न आकर पताकाकार द्वारा "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या" इस वचन के अर्थ निरूपण के प्रकरण में आई है।

उसी पृष्ठ की पन्द्रह्वीं पंक्ति में पञ्चाङ्ग-प्राप्त क्षय को औद्यिकीत्वाभाव का प्रयोजक कहा गया है जो कथमपि सम्भव नहीं है, क्योंकि पताकाकार ने क्षय शब्द का अर्थ ओद्यिकीत्वाभाव ही किया है और प्रयोज्य प्रयोजकभाव भिन्न वस्तुवों में ही मान्य है, पञ्चाङ्ग-प्राप्त क्षय को प्रयोजक न मानकर पञ्चाङ्गमूलक क्षयदर्शन को भी प्रयोजक नहीं माना जा सकता, क्यों कि क्षयदर्शन का अर्थ है क्षयज्ञान और ज्ञानविषय का प्रयोजक नहीं होता। क्षयदर्शन क्षयका प्रयोजक भले न हो ज्ञापक तो हो सकता है, फिर क्षयदर्शन को क्षयज्ञापक वताने में पताकाकार का तात्पर्य मान लेने से उक्त दोष न होगा यह कथन भी युक्त नहीं है, क्यों कि प्रयोज्यप्रयोजकभाव के समान ज्ञाप्यज्ञापकभाव भी भिन्ननिष्ठ ही होता है, अतः क्षयदर्शन क्षयज्ञान का साधन नहीं वन सकता।

सबसे बढ़े कौतुक की बात तो यह है कि पताकाकार ने तिथि के अनीद्यिकीत्व का प्रयोजक कहीं पर तो सूर्योद्य के अनन्तर कालिक तिथिजन्म को, कहीं पर सूर्योद्यकाल के साथ असम्बन्ध को और कहीं पर पञ्चाङ्ग-दृष्ट क्षय को कहा है, जिस से स्पष्ट ज्ञात होता है कि पताकाकार को अनीद्यिकीत्व और उसके प्रयोजक का सम्यक् ज्ञान नहीं है।

उसी पृष्ठ की अठारहचीं पंक्ति में पताकाकार ने "क्षये दृष्टे सिति" का "उदयसम्बन्धा-भावे सिति" यह जो विवरण दिया है उससे तो पदार्थों के सम्बन्ध में उनका महान् अक्षान स्चित होता है। क्यों कि योगाचार और उसके अनुचरों को छोड किसी ने भी क्षान और होय की एकता नहीं मानी है, वस्तुतः तो उन सबों ने भी क्षान और होय की एकता नहीं स्वीकार की है प्रत्युत क्षान को सहज साकार मानकर होय की करणना के बीज को ही नष्ट कर दिया है।

आठवें पृष्ठ में क्षय शब्द का औदयिकीत्वाभाव अर्थ मान कर फिर नर्वे पृष्ठ में उसी शब्द का 'क्षयः-व्यपदेशाभावः' ऐसा विवरण किया है, यह कार्य भी पताकाकार को पदार्थक्र

के पद से प्रच्युत करने वाला है।

पताका के आठवें पृष्ठ में पताकाकार ने यह कहा है कि जैसे "तिस्म्यो हि करोति..." इत्यादि वचन से स्तोत्र में विनियुक्त होने वाली ऋचावों के कम के वैपरीत्य का विधान विष्टुति में होता है उसी प्रकार "क्ष्ये पूर्वा तिथिः कार्या" इस वचन से अनौदियकी अष्टमी आदि तिथि का औदियकी और औदियकी सप्तमी आदि का अनौदियकी के रूप में विधान हो सकता है, परन्तु यह ठीक नहीं है, कारण कि "तिस्म्यो हि करोति..." इत्यादि वाक्य में उत्तमा ऋक को प्रथमा, प्रथमा को मध्यमा और मध्यमा को उत्तमा स्पष्ट रूपसे कहा गया है, पर "क्षये पूर्वा" इत्यादि वाक्य में अनौदियकी को औदियकी और औदियकी को अनौदियकी स्पष्टतया नहीं कहा गया है। इसके अतिरिक्त हष्टान्त वाक्य और दार्ष्टीन्तिक वाक्य में वैषम्य भी है क्यों कि हष्टान्तवाक्य ऋचावों के पौर्वापर्य को वदल देता है पर "क्षये पूर्वा" यह वाक्य पताकाकार के मत में भी पूर्वोत्तरतिथियों के पौर्वापर्य को नहीं बदलता।

पताकाकार ने पताका के आठवें पृष्ठ में "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इस वचन के अपने दूसरे व्याख्यान को अंकित करते हुये 'पूर्वा ' शब्द को उद्देश्य का और 'तिथि ' शब्द को विधेय का बोधक बतला कर कहा है कि पञ्चाक्ष में श्लीणकप से कही हुई अष्टमी आदि पर्वितिथियों के जो अंश सप्तमी आदि पूर्वितिथियों में हैं उनका विधान इस वचन से नहीं होता किन्तु स्पोंद्यकाल से लेकर अष्टमी आदि की प्रवृत्ति के पञ्चाक्ष कथित काल तक जो अंश नहीं हैं उन्हीं का उतने काल में विधान होता है, फलतः सप्तमी आदि के बदले अष्टमी आदि पर्वितिथियां औदियक बन जाती हैं।

इस पर प्रश्न यह होता है कि यदि पञ्चाङ्गोदित काल ही को अस्टमी आदि तिथियों की प्रवृत्ति का काल माना जाय तो सप्तमी आदि तिथियों में अस्टमी आदि तिथियों के कतिपय अंशों का अस्तित्व बताना असंगत है क्योंकि बाद में प्रवृत्त होनेवाली तिथियों के अंश का पूर्वकाल में होना कथमपि सम्भव नहीं माना जा सकता और यदि जिस दिन स्योंद्यकाल में सप्तमी आदि तिथियों का सम्बन्ध पञ्चाङ्ग में वर्णित है उस दिन अस्टमी आदि तिथियों के ही अंशों का अस्तित्व बताने का अभिप्राय हो तो अस्टमी आदि के कुछ ही अंशों का अस्तित्व बताना ठीक नहीं होता क्यों कि उस दिन तो अस्मी आदि के समस्त अंश विद्यमान हैं, और यदि यह कहा जाय कि जिस दिन अस्टमी आदि तिथियों का क्षय पञ्चाङ्ग ने बताया है उस दिन जैन शास्त्र की हिस्ट में अस्टमी आदि का सम्बन्ध स्योंद्य काल से ही है किन्तु पञ्चाङ्गोदित अस्टमी आदि के प्रवृत्तिकाल के पूर्वकाल में उसका सम्बन्ध झात नहीं है, अतः यह वचन उसी सम्बन्ध का झापक है, तो यह भी कथन ठीक नहीं है, क्यों कि उस स्थिति में अस्टमी आदि के अंश बोध्य हो सकेंगे विधेय नहीं। यदि यह भी स्वीकार कर लें तो इस प्रसङ्ग में प्राप्त होनेवाली मध्यस्थ की उक्ति का पताका के छठं पृष्ट में किया गया खण्डन असंगत होगा क्यों कि मध्यस्थ के मत में भी ' अपूर्वविधि विधायक ' शब्द का पूर्व अझात अर्थ का झापक-रूप कि मध्यस्थ के मत में भी ' अपूर्वविधि विधायक ' शब्द का पूर्व अझात अर्थ का झापक-रूप

### अर्थ ही हो सकता है।

पताकाकार के यथोक्त दोनों व्याख्यानों की आहोचना का निष्कर्ष थोहे में इस प्रकार कहा जा सकता है कि "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या" यह बचन श्लीणपर्व तिथि में औदियिकीत्व का अथवा श्लीणितिथि वास्ते दिन के पूर्व तिथि से युक्त भाग में श्लीणितिथि का वा श्लीणितिथि के स्योंद्याविधिक अंशों का विधायक वा बोधक नहीं हो सकता, क्योंकि टिप्पण की टिप्ट से यह अशक्य एवं बाध्य है और पताकाकार की टिप्ट से उक्त अर्थ स्वतः सिद्ध होने के कारण विधिनिर्पक्ष है तथा उक्त अर्थ का बोध टिप्पण से प्रतिरुद्ध भी है।

लौकिक टिण्पण "श्रये पूर्वा" इस धर्मशास्त्रीय वचन से दुर्बल है अतः उक्त वचन के विरोध में वह नहीं खड़ा हो सकता। यह बात भी मान्य नहीं हो सकती, क्योंकि शास्त्र अपने ही विषय में बलवान हो सकता है न कि अन्य के विषय में । कीन तिथि कब प्रवृत्त होती है? कव तक रहती है? और कब निवृत्त होती है? इत्यादि तिथिसम्बन्धी बातें टिण्पण तथा उसके उपजीव्य ज्योतिष के ही विषय हैं अतः इन बातों में शास्त्र की अपेक्षा टिण्पण और ज्योतिष का ही महत्त्व है। टिण्पण जैन शास्त्र के विरुद्ध अर्थ का बोधक होने से दुर्बल और उक्त वचन जैनशास्त्रसम्मत अर्थ का प्रकाशक होने से प्रवल है—यह भी कथन ठीक नहीं है, क्योंकि उक्त वचनार्थ का समर्थक दूसरा कोई भी वचन जैनशास्त्र में अव तक उपलब्ध नहीं है।

पक बात यह भी ध्यान देने की है कि पताकाकार के मत में "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " यह वचन आचार्य उमास्वाति का न तो अपना वचन है और न उनके द्वारा जैनशास्त्र से उद्धृत ही किया गया है, किन्तु वैदिक सम्प्रदाय के किसी प्रन्थ से लिया गया है, फिर इस प्रकार जब टिप्पण और उक्त वचन दोनों ही परकीय हैं तथा दोनों ही आचार्य उमास्वाति से परिगृहीत हैं तो जैनसङ्घ की दृष्टि में एक दुर्बल और दूसरा प्रवल कैसे हो सकता है?

'पताका' के नवें पृष्ठ में मध्यस्थ के ऊपर यह आक्षेप किया गया है कि आचार्य सागरा-नन्दस्रि के मत का बड़े आडम्बर से खण्डन करते हुये भी मध्यस्थ ने अन्त में उसी का समर्थन किया है।

वडी विचित्र बात है कि मध्यस्थ और श्रीसागरानन्दस्रि के मत में प्रकाश और अन्धकार के समान अत्यन्त स्पष्ट मेद होते हुये भी पताकाकार को उनमें अमेद कैसे लक्षित हुआ? मध्यस्थ के मत में उक्त बचन श्लीण पर्व तिथि में अश्लीण पर्वतिथि का कथंचित् तादात्म्य बताता हुआ उसमें औदियकीत्व का बोधन करता है और श्रीसागरानन्दस्रि के मत में उक्त बचन श्लीण पर्वतिथि में औदियकीत्व का विधान करता हुआ उसकी अश्लीणता पूर्वागत अपर्वतिथि की श्लीणता का प्रतिपादन करता है। फलतः मध्यस्थ के मत में टिप्पण के अनुसार पूर्व की अपर्वतिथि औदियक और पर्वतिथि अनौदियक बनी रहती है फिर भी उक्त बचन के आधार पर टिप्पण का विरोध किये बिना ही श्लीण पर्वतिथि आराधनाङ्गता प्राप्त करने के लिये पूर्वकी औदियक अपर्व तिथि के साथ प्रकातमता प्राप्त कर औदियक बन जाती है और श्लीसागरानन्दस्रि के मत में उक्त बचन के बल से टिप्पण की मर्यादा को कुचल कर टिप्पण में अनौदियक बतायी हुई पर्वतिथि औदियक और औदियक बतायी हुई अपर्वतिथि अनौदियक बन जाती है। इस प्रकार इन दोनों मतों का मेद जो अत्यन्त साधारण समझ रखने वाले को भी अति सुगम है वह पताकाकार के लिये दुर्गम कैसे बन या? यह एक महान् कौतुक है। अव 'बुद्धी कार्या तथोत्तरा' इस उत्तरार्थ की पताकाकार द्वारा की गयी ब्याख्या का

परीक्षण किया जायगा।

www.jainelibrary.org

पताका के नवें पृष्ठ में "वृद्धी कार्या तथोत्तरा" इस अंश की यह व्याख्या की गयी है कि किसी पर्वतिथि की वृद्धि अर्थात् दो दिन स्योंदय काल में अस्तित्व का निर्देश टिप्पण में प्राप्त होने पर दूसरे दिन के स्योंदय से युक्त तिथि को ही औदियकी बनाना चाहिये, न कि पहले दिन के स्योंदय से युक्त तिथि को। यह व्याख्या करते हुये यह भी कहा गया है कि सर्वत्र आराधना के अंग रूप से औदियकी तिथि का विधान होने पर भी वृद्धा तिथि की आराधना दो दिन नहीं मानी जा सकती क्योंकि तिथि का आराधना के अङ्ग रूप से विधान होने के नाते आराधना प्रधान तथा तिथि गौण है और प्रधान को गौण का अनुगामी होना न्याय्य नहीं है। अतः एक ही दिन आराधना की उपपत्ति के लिये एक ही दिन उसका औदियकीत्व अपेक्षित है, किन्तु कोई विनिगमक न होने से दोनों ही दिन पाक्षिक औदियिकीत्व प्राप्त है, इसलिये उक्त बचन पूर्व स्योंदय से युक्त तिथि का परिसंख्यान करता है कि पूर्व स्योंदय से युक्त तिथि औदियकी है।

इस विषय में हमारा निवेदन यह है कि पताकाकार ने " वृद्धों कार्या तथोत्तरा" इस वचन को परिसंख्याविधि वताते हुए जो यह कहा है कि दो स्योंदय से सम्बन्ध रखने वाली तिथि उक्त वचन के अनुसार पहले दिन औदयिकी नहीं है, वह असङ्गत है, क्योंकि जो तिथि गणितानुसार पहले दिन भी वस्तुतः औदयिकी है उस दिन उस तिथि के अनौदयिकीत्व का बोधक मानने पर वह वचन अप्रमाण हो जायगा।

पक पर्वतिथि का दो दिन औदयिकी होना जैनागम को मान्य नहीं है अतः टिप्पण में जिस पर्वतिधि के दो दिन औदियकी होने का निर्देश है, पहले दिन उस तिथि के अनौदिय-कीत्व की घोषणा करने पर भी उक्त बचन की प्रमाणता पर किसी प्रकार का आघात नहीं पहुँच सकता। यह कथन भी ठीक नहीं है, क्योंकि जैनागम के किसी उसरे वचन द्वारा किंधत अर्थ का समर्थन उक्त अर्थ में उस वचन की प्रमाणता का आधार नहीं हो सकता। कारण कि जैनागम में उक्त अर्थ का समर्थक कोइ अन्य वचन न तो आजकल उपलब्ध है और न उसकी अतीत सत्ता में ही कोई प्रमाण है। इसी प्रकार उक्त वचन के उदघोषक की गणित की असाधारण विद्वता रूप महत्ता भी उक्त अर्थ में उस वचन की प्रमाणता का आधार नहीं हो सकती क्यों कि पर्व और अपर्व रूप से तिथि का विभाजन आदि गणित का विषय नहीं है अतः उसकी सहायता से यह निर्णय नहीं किया जा सकता कि जैनागम में एवं ह्मप से स्वीकृत तिथियां क्षीण वा बृद्ध नहीं होती किन्तु अपर्व रूप से स्वीकृत तिथियां ही क्षीण वा वद्ध होती हैं। अत्यन्त उत्कट तपस्या के अनुष्ठान से प्राप्त की हुई समस्त पदार्थों का साक्षात्कार करने की क्षमता रूप महत्ता भी कथित अर्थ में उक्त वचन की प्रमाणता का आधार नहीं हो सकती क्यों कि इस प्रकार की श्रमता होने पर विपरीतार्थवेदी ठौकिक टिप्पण तथा पताकाकार के मतानुसार "क्षये पूर्व तिथिः कार्या वृद्धी कार्या तथोत्तरा" इस अन्य सम्प्रदाय के वचन का आचार्य उमास्वाति द्वारा ब्रहण किया जाना और जैनागमानुसारी दूसरे विशुद्ध टिप्पण की रचना की उपेक्षा होना। यदि यह कहा जाय कि लौकिक टिप्पण कभी कभी कतिपय पर्व-तिथियों की प्रवृत्ति आदि के काल के विषय में अग्रुद्ध होने पर भी अन्य सभी अंशों में तो शुद्ध ही होता है अतः अशुद्ध अंश का उक्त वचन द्वारा संशोधन कर लौकिक टिप्पण को स्वीकार कर लेने की उदारता आचार्य ने प्रदर्शित की है तो यह बात भी कल्पना मात्र मूलक होने से जैनसंघ की प्रतिष्ठा के रक्षण में असमर्थ है।

हमारे उपर्युक्त वक्तव्य का आशय यह नहीं है कि आचार्य उमास्वाति को उश्वकोटि के गणित का अच्छा ज्ञान नहीं था। अथवा उनकी तपस्या में कोई न्यूनता थी। हमारे कथम का तात्पर्य तो इतना ही है कि उक्त वचन का कथित अर्थ ही आचार्य को अभीष्ट है इस में कोई प्रमाण नहीं है। इसिल्ये यह असिन्दिग्ध रूपसे कहा जा सकता है कि टिप्पण में दो दिन औदियिकी रूप से निर्दिष्ट तिथि को पहले दिन अनौद्यिकी होने की घोषणा करने पर उक्त वचन की अप्रमाणता अपरिहार्य है। सिद्धान्त पक्ष में उक्त वचन की प्रमाणता का रक्षण कैसे होगा यह वात सिद्धान्त पक्ष के निरूपण के समय बतायी जायगी।

यदि कहा जाय कि टिप्पण के अनुसार प्रथम दिन भी बृद्धा तिथि का औद्यिकीत्व इष्ट है किन्तु आराधनोपयोगी जो पारिभाषिक औद्यिकीत्व है वह "बृद्धौ कार्या तथोत्तरा" इस क्वन के अनुसार पहले दिन न हो कर दूसरे ही दिन है, ऐसा मानने में टिप्पण वा तन्मूल-भूत गणितज्योतिष का उक्त बचन के साथ कोई विरोध भी नहीं है, तो यह कथन भी असंगत है, क्यों कि पारिभाषिक औद्यिकीत्व का स्वरूप बताये विना उस प्रकार की बात कहना अनुचित होगा। एवं पारिभाषिक औद्यिकीत्व के एक ही दिन दो तिथियों में सम्भव होने के कारण पर्वानन्तर पर्वतिथि के क्षय के प्रसङ्ग में दिन भेद से तिथिइय की आराधना की व्यवस्था करना भी असंगत होगा।

इस प्रसंग में पताकाकार ने जो यह बात कही है कि आराधना के अंग रूप से तिथि का विधान होते के कारण आराधना प्रधान तथा तिथि गौण है। और प्रधान को गोण का अनुगमन करना ठीक नहीं है। अतः तिथि की बुद्धि के कारण आराधना का दो दिन अनुष्ठान अप्राप्य है। वह ठीक नहीं है, कारण कि पर्वतिथि आराधना का निमित्त और आराधना नैमित्तिक मानी गयी है। अतः नैमित्तिक को निमित्त का नियत अनुगामी होने के नाते जैसे पर्वतिथि के किसी एक दिन औदयिकी होने पर उस दिन तन्मूलक आराधना मानी जाती है वैसे ही पर्व तिथि के दो दिन औदयिकी होने पर दो दिन तन्मूलक आराधना की प्राप्ति अनिवार्य है।

देसा मानने पर ही पहले दिन बुद्धा तिथि के औदियिकीत्व का प्रतिषेध कर दूसरे दिन मात्र उसके औदियिकीत्व के व्यवस्थापन का प्रयास भी सफल हो सकता है, अन्यथा यदि आराधना तिथि का अनुविधान न करे तो पहले दिन भी बुद्धा तिथि को औदियिकीत्व मानने पर उस दिन आराधना को प्राप्ति रूप दोष न होने के कारण उक्त प्रयास की निर्श्वकता अपरिहार्य है।

यदि कहें कि आराधना को तिथि की अनुगामिनी मानने पर वृद्धा तिथि की दो दिन आराधना की अवश्य कर्तव्यता अनिवार्य होगी, तो यह ठीक नहीं है, क्योंकि "वृद्धी कार्या तथोत्तरा" इस वचन से पूर्व-दिन आराधना का परिसंख्यान कर दूसरे दिन-मात्र उसके अनुष्ठान की व्यवस्था की गयी है। आराधना की पक्षिक प्राप्ति होने पर ही उसका परिसंख्यान मान्य हो सकता है, यहाँ तो उसकी पाक्षिक प्राप्ति है नहीं क्योंकि वृद्धा तिथि दो दिन औद्धिकी है अतः दोनों दिन आराधना प्राप्त है, इस िख्ये आराधना की परिसंख्या मानना अयुक्त है। यह शंका भी उचित नहीं है, क्यों कि "पक पर्व तिथि एक ही दिन औद्धिकी होती है" जैनजगत् की इस प्रसिद्धि के अनुरोध से जैसे वृद्धा तिथि के औद्धिकीत्व की पाक्षिक प्राप्ति मान कर उसके परिसंख्या-पक्ष का समर्थन किया जाता है। वैसे ही "एक पर्वतिथि की आराधना पक ही दिन होती है" इस जैनसंघ की प्रसिद्धि के अनुसार वृद्धा तिथि की आराधना की भी पाक्षिक प्राप्ति का समर्थन कर आराधना की परिसंख्या का भी प्रमाणीकरण हो सकता है। पताका के ग्यारहवें पृष्ठ में पताकाकार ने आराधना की पाक्षिक प्राप्ति स्वीकार भी की है।

इसी प्रकरण में ग्यारहवें पृष्ठ में पताकाकार ने कहा है कि "वृद्धी कार्या तथोत्तरा" इस वचन से तिथिवृद्धि के प्रसंग में पूर्व तिथि के अनौद्यिकीत्व और उत्तर तिथि के औद्यिकीत्व की व्यवस्था होती है। उनका यह कथन भी सदोष है, क्योंकि वृद्धा तिथि के दोनें दिन एक होने के कारण उसमें पूर्वा और उत्तरा शब्द का प्रयोग मेद-दिष्ट से नहीं हो सकता। हाँ, पूर्व और उत्तर दिन के सम्बन्ध की दिष्ट से प्रयोग हो सकता है, पर उस दशा में पूर्वा को अनौद्यिकी और उत्तरा को औद्यिकी नहीं कहा जा सकता कारण कि पूर्वा और उत्तरा शब्दों से एक ही वृद्धा तिथि का ब्रह्मण होता है। वृद्धा तिथि के सम्बन्ध में पूर्वा को अनौद्यिकी और उत्तरा को औद्यिकी कहने का तात्पर्य यह है कि वृद्धा तिथि पहले दिन अनौद्यिकी और दूसरे दिन औद्यिकी है, यह कथन भी ठीक नहीं है, क्योंकि यह बात टिप्पण से विरुद्ध होने के नाते "वृद्धी कार्या" इस वचन से विविधित नहीं हो सकती।

वृद्धा तिथि के दोनों दिन पक होने के कारण उसके सम्बन्ध में यह कहना कि 'पूर्वा तिथि अनौद्यिकी होने से अपर्व तिथि हैं कथमिप उचित नहीं हो सकता, क्योंकि उत्तरा- औद्यिकी पर्व तिथि स्वरूपा वृद्धा तिथि ही पूर्वा है, तो फिर वह पर्व तिथि होने के साथ ही अपर्व तिथि भी कैसे हो सकती है। वही तिथि दूसरे दिन पर्वतिथि और पहले दिन अपर्व तिथि भी कहा जा सकता, क्योंकि पर्व-तिथिरूपता अष्टमीत्व, चतुर्दशीत्व आदि धर्मोंके अधीन है, तो वृद्धा तिथि में जब पहले दिन भी वे धर्म रहेंगे तो उस दिन वह अपर्व तिथि कैसे हो सकती हैं? वृद्धा तिथि को पहले दिन भी पर्वतिथि रूप मानने पर पहले दिन भी उसकी आराधना अनिवार्य होगी—यह शङ्का ठीक नहीं है, कारण कि पहले दिन पर्वतिथि-रूपता-होने पर भी "वृद्धों कार्या" इस वचन से दूसरे ही दिन वृद्धा तिथि की आराधना के अनुष्ठान की व्यवस्था होने से पहले दिन उसकी आराधना अप्राप्त है। यह बात 'सेनप्रश्न' के तृतीय उल्लास में उल्लिखित पण्डित पद्यानन्द गणि के प्रश्नोत्तर से स्पष्ट है।

अष्टमी की वृद्धि के प्रसङ्ग में उसके पूर्व की तिथि संप्तमी ही वस्तुतः वृद्धा होती है—
पताकाकार का यह कथन भी युक्त नहीं है, क्योंकि पहले दिन वृद्धा पर्व तिथि की आराधना
का परिहार करने के लिये उस दिन उसे अनौद्यिकी मानने की कथंचित् आवश्यकता मान
लेने पर भी अष्टमी से युक्त पहले दिन संप्तमी की कल्पना करने की कोई आवश्यकता नहीं
होती। सृष्टि के समय कोई काल तिथिशून्य नहीं होता—इस नियम के रक्षणार्थ अष्टमी से
युक्त पूर्व दिन में संप्तमी की कल्पना आवश्यक है। अन्यथा अष्टमी को दूसरे ही दिन औदयिकी मान लेने पर और संप्तमी को टिप्पणोक्त काल ही में छोड़ देने पर अष्टमी से युक्त
पूर्व दिन के सूर्योद्यकाल के तिथि हीन हो जाने से युक्त नियम का मंग हो जायगा यह तर्क भी
ठीक नहीं है कारण कि पहले दिन अष्टमी के गणित-प्राप्त औद्यिकीत्व के समान उक्त नियम
को अस्वीकार कर देने में भी कोई बाधा नहीं है। क्योंकि पकत्र मर्यादा तोड़ कर व्यवहार
करनेवालों को अन्यत्र भी मर्यादा तोड़ देने में लज्जा का कोई विशेष दवाव नहीं हो सकता।

"बृद्धौ कार्या" इस वचन को फलतः परिसंख्याविधि मान कर उस में सम्भावित वैदोष्य का निरास स्वित करते हुये 'पताका' के ग्यारहवें पृष्ठ में पताकाकार ने जो यह कहा है कि लौकिक प्रमाण से पूर्व शास्त्रप्रमाण की प्रवृत्ति का नियम होने से टिप्पण से पूर्व ही "बृद्धौ कार्या" इस वचन की प्रवृत्ति हो जाने के कारण बृद्धा तिथि को पहले दिन औदियिकीत्व प्राप्त ही नहीं है, अतः प्राप्तवाध रूप दोष नहीं प्रसक्त होगा। वह ठीक नहीं है, क्योंकि टिप्पण की

१ देखियं मू० पु॰ पृ॰ सं॰ १४

पूर्व-प्रवृत्ति न मानने पर तिथि-वृद्धि का शान न होने के कारण "वृद्धौ कार्या" इस वचन की प्रवृत्ति ही नहीं हो सकती । दूसरी वात यह है कि पताका के नवें पृष्ठ में "वृद्धौ कार्या" इस वचन की व्याख्या करते हुये पताकाकार ने इस वचन की प्रवृत्ति के पूर्व टिप्पण की प्राप्ति मानी है और अब यहां ग्यारहवें पृष्ठ में टिप्पण की प्रवृत्ति के पूर्व उक्त वचन की ही प्रवृत्ति को मान्यता दे रहे हैं । इससे पाताका-लेखक का महान् प्रमाद सूचित होता है ।

अब "वृद्धों कार्या तथोत्तरा" इस उत्तरार्ध की दूसरी व्याख्या का खण्डन किया जायमा—
पाताकाकार ने पताका के ग्यारहवें पृष्ठ में उक्त बचन की दूसरी व्याख्या करते हुये कहा
है कि "वृद्धों कार्या" यह बचन वृद्धा तिथि में दोनों दिन पाक्षिक रूप से प्राप्त पर्वतिथित्व
का पहले दिन प्रतिषेध करने के निमित्त दूसरे ही दिन उस तिथि के औद्यिकीत्व का अथवा
पर्वतिथित्व का ही नियमन करता है । किन्तु यह कथन युक्त नहीं है, क्यों कि वृद्धा तिथि में
जय पहले दिन भी अष्टमीत्व, चतुदर्शी आदि धर्मोंमें से अन्यतम धर्म और औद्यिकीत्व
विद्यमान है तय उस दिन उसके पर्वतिथित्व का अपलाप नहीं किया जा सकताः कारण कि विधि,
निषेध वा उसका संकोच उसी वस्तु में सम्भव है जो पुरुष के प्रयत्नाधीन हो, अतः उक्त
बचन का तात्पर्य यही मानना होगा कि एक वृद्धा तिथि दोनों दिन पर्वतिथि रूप होते हुये
भी दूसरे दिन ही आराध्य होती है । इस प्रकार यह बचन पुरुषाधीन आराधना का ही पहले
दिन प्रतिषेधक और दूसरे दिन नियामक है न कि पुरुषासाध्य औद्यिकीत्व वा पर्वतिथित्व का।

इसी असंग में बृद्धा तिथि में पर्वतिथित्व की पाक्षिक प्राप्ति बतला कर दूसरे दिन-मात्र औदियिकीत्व के नियमन में उक्त बचन का व्यापार है-यह पताकाकार का कथन उनके विचित्र मीमांसकत्व का सूचन करता है क्योंकि "पाक्षिक प्राप्ति किसी दूसरे की और नियमन किसी अन्य का "यह गोष्य ज्ञान उन्हीं को गुरु-सेवा के महान तप से प्राप्त है। दूसरे मीमांसक तो यही जानते हैं कि जिसकी पाक्षिक प्राप्ति होती है उसीका नियमन होता है। यदि कहें कि औदियिकीत्व का नियमन फलतः पर्वतिथित्वके नियमन में पर्यवसन्त होता है अतः औदियिकीत्व का नियमन मानने में कोई दोष नहीं है तो यह भी ठीक नहीं है।, क्यों कि पाक्षिक-प्राप्त पर्वतिथित्व की साक्षात् नियामकता सम्भव रहने पर उसका त्याग कर औदियिकीत्व के नियमन से उसका नियमन मानना निरर्थक और निर्वाज है।

वृद्धा तिथि दूसरे दिन ही औदियकी है और पहले दिन अनौदियकी है यह पताकाकार का कथन इस प्रदन को पुनः प्रस्तुत कर देता है कि पहले दिन भी पञ्चाङ्ग के अनुसार औदियकी अष्टमी आदि को उस दिन अनौदियकी बतलाने पर "वृद्धी कार्या" इस वचन के प्रामाण्य की रक्षा नहीं हो सकती, क्योंकि उक्त बचन धर्मशास्त्रात्मक होने पर भी गणितज्योतिष के तिथि प्रवेश आदि विषयों में उससे विपरीत बताने की श्रमता नहीं प्राप्त कर सकता। इसी प्रकार वृद्धा तिथि के पूर्व की अपर्वतिथि की वृद्धि-कल्पना भी इस पुराने प्रश्न को पुनः खड़ा कर देती है कि पहले दिन वृद्धा तिथि की आराधना की आपत्ति का वारण करने के लिये उस दिन उसके अनौदियकीत्व की कल्पना तो कथंचित् सार्थक हो सकती है पर उस दिन पूर्व की अपर्वतिथि को औदियकी मानने की क्या आवश्यकता है?

'पताका 'के बारहवें पृष्ठ में अङ्कित "पवं सित यन्मध्यस्थेन " यहां से लेकर "मध्यस्थस्य कथमुपादेयकोटिमारोहेत्" यहां तक के वाक्य में 'यन्मध्यस्थेन ' और मध्यस्थस्य " इन दोनों शब्दों का किसके साथ अन्वय है तथा उनका क्या समन्वय है पवं कौनसा वाक्य-सौन्दर्य है ? यह बात पताकाकार जैसे विचित्र वाक्यकार को ही ज्ञात हो सकती है।

'पताका' के इस बारहवें पृष्ठ में ही पताकाकार ने मध्यस्थ पर यह आक्षेप किया है कि "अये पूर्वा तिथिः कार्या वृद्धों कार्या तथोत्तरा "इस वाक्य के पूर्व भाग को सप्तमी में अध्मी वा अष्टमीत्व का विधायक तथा उत्तर भाग को दूसरे दिन वृद्धा अष्टमी के औद्यिकीत्व का नियामक मान कर जो वैरूप्य स्त्रीकार किया है वह निष्प्राण और निष्फल है। इस आक्षेप के सम्बन्ध में हमारा यह निवेदन है कि पताकाकार ने स्वयं भी उस वचन के पूर्वार्ध को श्लीण अष्टमी में औद्यिकीत्व का वा अष्टमी के अय के दिन सप्तमी के स्थान में श्लीण अष्टमी के सूर्याद्यावधिक अंशों का विधायक और उत्तरार्ध को 'पताका' के तेरहवें पृष्ठकी ग्यारहवीं पिक्त में पर्वतिथित्व का नियामक मान कर वैसा ही वैरूप्य किया है, अतः उनको मध्यस्थ पर उक्त आक्षेप करने का कोई अधिकार न होने के कारण "मुखमस्तीति वक्तव्यं दशहस्ता हरितकी" मुख से हरीतकी की १० हाथ लम्बाई बता देने में क्या रोक ? यह इलोक जो उन्होंने उदात मध्यस्थ के सम्बन्ध में कहा है उसे वस्तुतः उन्हीं के सम्बन्ध में पढना उचित है।

इसी पृष्ठ में "बृद्धा तिथि पहले दिन औदयिकी है वा दूसरे दिन" इस संशय को मध्यस्थ कथित मान कर उसका पताकाकारने इस प्रकार खण्डन किया है कि बृद्धा तिथि तो टिप्पणानुसार दोनों दिन औदयिकी है अतः उसमें उक्त संदेह का कथन अनुचित है। और इसी लिये उसकी पाक्षिक प्राप्ति न होने के कारण उस वचन के उत्तरार्थ को औदयिकीत्व का नियामक मानना भी असंगत है। इस सम्बन्ध में हमारा कथन यह है कि पताकाकार के उक्त दोषोद्भावन का आधार उनके स्वभाव विशेष को छोडकर दूसरा कुछ नहीं है, कारण कि मध्यस्थ ने सूर्योदय-काल में अस्तित्वक्षप औदयिकीत्व को सान्दिग्ध नहीं कहा है किन्तु पूर्व दिन के औदयिकीत्व और उत्तर दिन के औदयिकीत्व की आराधनोपयोगिता में सन्देह बताया है, और उसके होने में कोई बाधा नहीं है क्योंकि वृद्धा तिथि के किस औदयिकीत्व को आराधना में उपयुक्त माना जाय यह प्रकारान्तर से निह्चित नहीं है। इसी प्रकार साधारण औद्यिकीत्व की पाक्षिक प्राप्ति और उसका नियमन भी मध्यस्थ को मान्य नहीं हैं किन्तु आराधनोपयुक्त औदयिकीत्व की पाक्षिक प्राप्ति और उसता नियमन भी मध्यस्थ को मान्य नहीं हैं किन्तु आराधनोपयुक्त औदयिकीत्व की पाक्षिक प्राप्ति नहीं है।

नियम का विधान होता है न कि नियमविधि का इस अभिप्राय से "नियमविधिविधायक" इाब्द के प्रयोग पर जो आक्षेप पताकाकार ने किया है, वह भी निराधार है, क्योंकि 'विधि' हाब्द को कर्मप्रत्ययान्त मान कर "नियमक्ष्पी विधेय का विधान करनेवाला" इस अर्थ के तात्पर्य से उक्त शब्द के प्रयोग में कोई बाधक नहीं है।

तेरहवें पृष्ठ में पताकाकार ने "वृद्धी कार्या" इस वचन की मध्यस्थोक्त औद्यिकीत्व-नियामकता का खण्डन कर उसे जो पर्वतिथित्व का नियामक माना है। वह ठीक नहीं है, क्योंकि बारहवें पृष्ठ की पाँचवीं पंक्ति में उस वचन को उन्हों ने औद्यिकीत्व का नियामक मान लिया है और अब यहां तेरहवें पृष्ठ में उसका खण्डन करते हैं अतः उनके पूर्वापर वचनों में विरोध पडता है।

इसी पृष्ठ में ग्यारहवीं पंक्ति के वाक्य में निकटवर्ती 'क्षय' शब्द की उपेक्षा कर दूरवर्ती वृद्धि शब्द की समान-लिंगता को मुख्यता देकर 'दृष्टा' शब्द के प्रयोग करने का रहस्य नहीं ज्ञात होता। 'पञ्चाङ्गे 'से लेकर 'दृष्टायाम् 'यहां तक के वाक्य भाग का अन्वयी भी अन्वेषण की अपेक्षा करता है, उतने वाक्य-भाग के अर्थ का "पर्वतिथिरेकैव भवति," इस शब्द के अर्थ के साथ अथवा उसके सहित "इति मध्यस्थेनोक्तम्" इस शब्द के अर्थ के साथ

स्चित किया गया हेतुहेतुमद्भाव भी दुर्बोध तथा दुर्घट है।

इसी पृष्ठ की चौदहचीं पंकित में "आराधनस्यैकैच तिथिरपेक्षिता सा पूर्वा परा वा " इस वाक्य से जो सन्देह प्रदर्शित किया गया है, वह आराधनाऽपेक्षित तिथि को धर्मी और पूर्वात्व तथा परात्व को प्रकार बनाकर अथवा पूर्वा और परा को धर्मी और आराधनाऽपेक्षितिथित्व को प्रकार बना कर नहीं उपपन्न हो सकता, कारण कि बृद्धा पर्व तिथि मे पूर्वस्योदय—सम्बन्ध रूप पूर्वात्व और उत्तरस्योदय—सम्बन्ध रूप पूर्वात्व और उत्तरस्योदय—सम्बन्ध रूपपरात्व दोनों ही टिप्पण से निश्चित हैं तथा बृद्धा अपर्व तिथि में उन दोनों धर्मीका अस्तित्व होने से उनमें सहानवस्थान रूप विरोध भी नहीं है और पूर्वा तथा परा बृद्धा तिथि में भेद भी नहीं है।

संशय उसी ज्ञान को माना जाता है जिसमें एक आश्रय धर्मी रूप से और परस्पर-विरोधी दो धर्म प्रकार रूप से विषय हों—जैसे 'अयं स्थाणुर्नवा'। अथवा परस्पर-विरोधी दो धर्म धर्मी रूप से और एक आश्रय प्रकार रूप से भासित हों, जैसे—'अत्र स्थाणुर्न्व तदमावो वा।' अथवा परस्पर भिन्न दो पदार्थ धर्मी रूप से और उन दोनों में से एकमात्र में रहनेवाला धर्म प्रकार रूप से भासमान हो, जैसे—'देहो वा ज्ञानवान देहिमिन्नो वा, अथवा उक्त धर्म धर्मी रूप से और उक्त दो पदार्थ प्रकार रूप से भासित हों, जैसे—'देहे वा ज्ञानं देहिमिन्ने वा।' "सा पूर्व परा वा" यह ज्ञान उक्त चार प्रकारों में किसी में अन्तर्भृत नहीं होता, अतः इसे संशय कहना अयुक्त है। "वृद्धा तिथि को पहले दिन पर्व-तिथित्व है वा दूसरे दिन" यह सन्देह भी नहीं वन सकता, क्योंकि वृद्धा तिथि में दोनों दिन पर्वतिथित्व निश्चित है, केवल उसकी आराधना पहले दिन न मानकर दूसरे दिन मानी जाती है।

'पताका' के तेरहवें पृष्ठ की तेरहवें पंक्ति में पताकाकार ने "सत्यपि तिथेदिनद्वयेऽप्यौ-दियकीत्वे " इस वाक्य से जो वृद्धा तिथि को दोनों दिन औदियकी कहा है, यह असंगत है, क्योंकि वह श्रीसागरानन्दस्रि के इस मत का-िक पर्वतिथि की वस्तुतः वृद्धि नहीं होती, वह दूसरे दिन-मात्र ही औदियकी होती है समर्थन करने को प्रवृत्त हैं, यदि कहें कि यह बात टिप्पण की दिष्ट से कही गई है न कि सिद्धान्त की दिष्ट से अतः उक्त वचन की असंगति नहीं है, तो यह भी युक्त नहीं है, क्योंकि उन्होंने "वृद्धी कार्या" इस वचन की मध्यस्थ-कथित औदियकीत्व-नियामकता का खण्डन कर उसे पर्वतिथित्व का नियामक माना है।

सब से विचित्र बात तो यह है कि पताकाकार ने बारहवें पृष्ठ की पांचवीं पंक्ति में "वृद्धी कार्या" इस वचन को दूसरे दिन वृद्धा पर्वतिथि के औदियिकीत्व का नियामक माना है, फिर तेरहवें पृष्ठ की ग्यारहवीं पंक्ति में उसे पर्वतिथित्व का नियामक कहा है, उसके बाद इसी पृष्ठ की चौदहवीं पंक्ति में पश्चप्राप्ता द्वितीया पर्वतिथि का नियमन माना है और पन्द्रहवें पृष्ठ की पांचवीं पंक्ति में "क्षये पूर्वा" इस भाग को औदियकी संक्षा का विधायक मानकर वैरूप्य-भीत पताकाकार ने "वृद्धी कार्या" इस भाग को औदियकी संक्षा का नियामक होने की स्थिति पैदा कर दी है। उनके इन विभिन्न कथनों से बात होता है कि उन्हें औदियिकीत्व, पर्वतिथित्व, पर्वतिथि और औद्यकी संक्षा-इन शब्दों के अर्थ-भेद का बान नहीं है, फिर ऐसा व्यक्ति भी किसी वहें सम्प्रदाय के विवादग्रस्त धार्मिक प्रश्न पर निर्णय देने को लेखनी उठाये—यह कितना वडा दुस्साहस है।

पताकाकार ने "बृद्धी कार्या" इस बचन की औदयिकीत्व-नियामकता का खण्डन कर उसे जो पर्वतिधित्व का नियामक माना है उस पर यह ६क अप्रतीकार्य आपत्ति खडी होती है कि जब उक्त बचन पर्वतिधित्व का नियामक है तब उसके आधार पर पहले दिन बृद्धा पर्यतिथि के पर्वतिथित्व का निषेध होगा न कि औद्यिकीत्व का, तो फिर इस स्थिति में बुद्धा पूणिमा से युक्त पूर्व-दिन को चतुर्द्द्शी के औद्यिकीत्व की कल्पना जो पताकाकार ने की है वह न हो सकेगी क्योंकि एक दिन दो तिथियों का स्योंद्यकाल में अस्तित्व रूप औद्यिकीत्व किसी को भी मान्य नहीं है। इस आपत्ति के समाधान में यह कहना कि पर्वतिथित्व औद्यिकीत्व को लेकर ही निवृत्त होता है—ठीक नहीं है, क्योंकि औद्यिकीत्व पर्वतिथित्व का व्याप्य नहीं है। यदि कहें कि औद्यिकीत्व पर्वतिथित्व का व्याप्य न हो पर पूर्णिमात्व आदि अन्यतम धर्म से विशिष्ट औद्यिकीत्व तो व्याप्य है, अतः पर्वतिथित्व उस विशिष्ट औद्यिकीत्व को लेकर निवृत्त होगा, तो यह भी युक्त नहीं है, क्योंकि उक्त विशिष्ट औद्यिकीत्व भी पर्वतिथित्व का व्याप्य नहीं हो सकता, अन्यथा वृद्धपूर्णिमा आदि में पहले दिन भी उक्त विशिष्ट औद्यिकीत्व के रहने से उस दिन भी पर्वतिथित्व की नियत श्राप्ति होने के कारण पाक्षिक प्रवृत्ति न होने से उक्त वचन को पर्वतिथित्व की नियामकता न हो सकेगी।

पताका के तेरहवें पृष्टमें पताकाकार ने कहा है कि किसी भी पर्व तिथि का अय वा बृद्धि नहीं होती, अतः टिप्पण में श्लीणतया निर्दिष्ट पूर्णिमा वा अमावास्या जव "श्लये पूर्वा तिथिः कार्या" इस वचन से टिप्पणोक्त श्लयदिन में औदयिकी बनती है तब एक दिन दो तिथियों के औदयिकी न हो सकने के कारण उस दिन चतुर्दशी अनौदयिकी हो जाती है, किन्तु वह भी पर्व तिथि होने के नाते अनौदयिकी रह नहीं सकती, अतः वह त्रयोदशी के दिन औद-यिकी हो जाती है और त्रयोदशी को अनौदयिकी वन जाना पडता है।

इस प्रसङ्ग में हम जानना चाहते हैं कि पर्व तिथि का क्षय नहीं होता—इस कथन का क्या तारपर्य है? जिस तिथि को जैन शास्त्रों में पर्व तिथि कहा गया है उसका सूर्योदय-काल में कभी अभाव नहीं होता? अथवा टिप्पण जिस पर्व तिथि का सूर्योदय-काल में अभाव वतलाता है उसकी आराधना का लोप नहीं होता बल्कि उस तिथि से युक्त दिन को ही उसको आराधना कर्तव्य होती है? इसी प्रकार पर्व तिथि की वृद्धि नहीं होती—इस कथन के भी तारपर्य की जिहासा होती है कि क्या पर्व तिथि का दो सूर्योदय के साथ सम्बन्ध नहीं होता? अथवा टिप्पण में जिस पर्व तिथि का दो सूर्योदय के साथ सम्बन्ध उल्लिखत रहता है उसकी आराधना दो दिन वा पूर्व दिन नहीं होती किन्तु दृसरे ही दिन होती है?

इन विकल्पों में ये विकल्प कि पर्व तिथि का सूर्योदय-काल में अभाव वा दो सूर्योदय के साथ सम्बन्ध नहीं होता, संगत नहीं हैं, क्योंकि इन अर्थी का समर्थन करने वाला पक भी वचन जैनशास्त्रों में प्राप्त नहीं होता।

यदि कहें कि टिप्पण में श्लीणतया निर्दिष्ट पर्व-तिथि के औद्यिकीत्व का और वृद्धतया निर्दिष्ट पर्व तिथि के दूसरे दिन—मात्र औद्यिकीत्व का प्रतिपादन करनेवाला "श्लये पूर्वा तिथिः कार्या वृद्धी कार्या तथोत्तरा" यह शास्त्र-वचन ही उक्त अर्थ में प्रमाण है, तो यह कथन ठीक नहीं है, क्यों कि यह बचन श्लय और वृद्धि का मुखापेश्ली होने से अपने उत्थापक श्लय और वृद्धि के अभाव का साक्षी नहीं बन सकता क्यों कि पेसा होने पर उपजीव्य-विरोध रूप दोष की आपित्त होगी, इस पर यदि यह कहें कि वास्तविक श्लय और वृद्धि उस वचन के उपजीव्य-उत्थापक नहीं हैं किन्तु उनका ज्ञानमात्र उपजीव्य है अतः श्लय और वृद्धि का अपहरण करने पर भी उनके ज्ञान का अपहरण न करने से उक्त वचन में उपजीव्य-विरोधकता की आपित्त न होगी, तो यह कथन भी युक्त नहीं है, क्योंकि ज्ञान में सविषयकत्व का नियम होने से श्लय और वृद्धि रूप विषय का अपहरण होने पर उनके ज्ञान का भी अपहरण अनिवार्य है।

विषय के अपहरण से ज्ञान-स्वरूप का अपहरण नहीं होता किन्तु उसकी यथार्थता का ही अपहरण होता है और क्षय वा वृद्धि के ज्ञान की यथार्थता उक्त वचन का उपजीव्य है नहीं, अतः उस वचन से क्षय और इद्धि का अपहरण होने पर उनके ज्ञान की यथार्थता का अपहरण होने पर भी ज्ञान-स्वरूप का अपहरण न होने से उपजीव्य-विरोध की आपत्ति नहीं हो सकती. इस तर्क से भी उक्त वचन पर्वतिथि के क्षय और वृद्धि के अभाव का साक्षी नहीं बनाया जा सकता, कारण कि इस वचन को पर्व तिथि के क्षय और वृद्धि के अभाव का साक्षी मानने पर पर्वतिथि के क्षय और बृद्धि को बतानेवाले टिप्पण को अप्रमाण मानना पढ़ेगा. और टिप्पण को अप्रमाण तभी माना जा सकेगा जब टिप्पणकार के गणित को अशुद्ध माना जाय। फिर यदि टिप्पणकार का गणित अशुद्ध हुआ तो यह निश्चय कैसे होगा कि अन्य तिथियों के प्रवेश आदि के सम्बन्ध में उसका गणित अशुद्ध नहीं है अथवा जिस दिन उसने जिस पर्वतिथि की क्षीण-सत्ता वा वृद्ध सत्ता बतायी है उस दिन उसकी वैसी भी सत्ता है ही। फलतः समूचे लौकिक टिप्पण पर अविश्वास उत्पन्न हो जाने से तथा तिथि निर्णय का अन्य साधन न होने से पूरे जैनसंघ को उचित समय में पर्व तिथि की आराधना न कर सकने के कारण पर्व तिथि की विराधना के दोष का भाजन होना पड़ेगा। हाँ, पताकाकार को पाश्चात्य सभ्यता से अभिभृत युवक जैनों की ओर से इस बात के लिये अभिनन्दन अवस्य प्राप्त होगा कि उन्होंने प्रचलित टिप्पण पर अविश्वास की स्थिति पैदा कर उन युवकों को तिथि की आराधना में प्रवृत्त न होने के लिये तिथि निर्णय की अशक्यता का एक बहाना बनाने का अवसर दे दिया।

"क्षये पूर्वा" इत्यादि शास्त्रीय वचन के अनुरोध से पर्वतिथियों के क्षय और वृद्धि मात्र में टिप्पण की अप्रमाणता होगी, अन्य अंशों में तो उसकी प्रमाणता अक्षुण्ण हो रहेगी क्योंकि अन्य अंशों में अप्रमाणत्व की कल्पना का "क्षये पूर्वा" इस वचन के समान कोई आधार नहीं है, अतः समूचे टिप्पण पर अविश्वास का प्रसंग न होने के कारण उक्त दोष को अवसर नहीं मिल सकता—यह समाधान भी संगत नहीं है, क्योंकि कुछ अंश में टिप्पण की अप्रमाणता मान लेने पर उसी दृष्टान्त से अन्य सभी अंशों में उसी प्रकार अप्रमाणता के अनुमान को अवसर मिल जायगा जिस प्रकार आगम के दृष्टार्थक भाग में प्रमाणता सिद्ध होने पर उसी दृष्टान्त से आगम के अदृष्टार्थक भाग में प्रमाणता के अनुमान को अवसर मिलता है।

इसके अतिरिक्त सर्वोपरि बात तो यह है कि तिथियों की प्रवृत्ति, स्थिति और निवृत्ति का काल गणित-ज्योतिष का असाधारण विषय है अतः उसमें शास्त्रान्तर के द्वारा विपरीतता का सहन नहीं किया जा सकता।

पताकाकार से इस प्रकृत के उत्तर की भी अपेक्षा है कि टिप्पण में श्लीणतया निर्दिष्ट पर्वतिथि की आराधना की उपपत्ति के लिये "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इस वचन के अनुसार उस तिथि के औदियिकीत्व की कल्पना आवश्यक मान लेने पर भी उसके पूर्व की साधारण तिथि के टिप्पणोक्त औदियिकीत्व के त्याग की क्या आवश्यकता है? यदि वह इसके उत्तर में कहें कि दूसरी कोई आवश्यकता नहीं है, वह बात तो केवल इस लिये मानी जाती है कि एक दिन एक ही तिथि औदियिकी होती है। अतः पर्वतिथि के क्षय के दिन उक्त वचन के आधार पर उसे जब औदियिकी माना जायगा तो उसके पूर्व की साधारण तिथि को उस दिन अनोदियिकी होना ही पढ़ेगा, तो यह कथन भी ठीक नहीं है, क्योंकि सप्तमी युक्त स्योंदय काल में अष्टमी के सम्बन्ध की कस्पना करने का पर्यवसान "एक दिन एक ही तिथि औदियिकी होती है" इस नियम के अभाव-वोधन में हो सकता है। इस पर यह शंका कि उक्त नियम

के अभाव का बोधक होने पर "क्षये पूर्वा" इत्यादि ह्यन को उक्त नियम के आधार-भूत ज्योतिष-शास्त्र के साथ विरोध करना होगा अतः उक्त वचन का तात्पर्य उस नियम के अभाव-बोधन में नहीं माना जा सकता, ठीक नहीं है, क्योंकि पताकाकार की दृष्टि में उक्त शास्त्रीय वचन को ज्योतिष-विरोध की कोई बिभीषिका नहीं है, अन्यथा यदि उसे ज्योतिष के विरोध का भय माना जाय तो अष्टमी के क्षय के दिन सूर्योदयकाल में सप्तमी केटिप्पणोक्त अवस्थान के अभाव का भी बोधक उसे कैसे माना जा सकेगा? ज्योतिष-विरोध की भीति मानने पर तो सिद्धान्त-निरूपण के अवसर पर कही जाने वाली पद्धति से उस वचन का वही ताल्पर्य मानना उचित होगा जिससे ज्योतिष के साथ उक्त वचन की मित्रता वा तटस्थता निर्वाध वनी रहे।

इसी प्रकार टिप्पण में किसी पर्वतिथि की वृद्धि का निर्देश होने पर केवल दूसरे ही दिन उसकी आराधना को व्यवस्थित करने के निमित्त " बुद्धी कार्या" इस बचन के बेल पर पहले दिन उस तिथि के अनौदयिकीत्व की कल्पना को सप्रयोजन मान लेने पर भी उसके पूर्व वा पूर्वतर अपूर्वतिथि की दो सूर्योदयकाल में अस्तित्वरूप वृद्धि मानने की क्या आवश्यकता? यह प्रश्न भी पताकाकार के समक्ष अनुत्तरणीय रूप से खडा ही रहता है। यदि इसके उत्तर में उनकी ओर से यह कहा जाय कि "वृद्धी कार्या तथोत्तरा" इस वचन के अनुसार वृद्धा पर्व तिथि को दूसरे दिन मात्र औदयिकी तथा पहले दिन अनौदयिकी मान लेने पर पहले दिन के सुर्योदय काल को तिथि-युक्त बनाने के लिये पहले दिन की तिथि का उस दिन के स्योदय-काल तक आकर्षण करना आवश्यक है, क्योंकि ऐसा न करने पर उस स्योंदय कालके तिथि हीन हो जाने से "सृष्टि सम्बन्धी समस्त काल किसी न किसी तिथि से युक्त होते हैं" इस नियम का भक्त हो जायगा। तो यह कथन भी संगत नहीं है क्योंकि जिस "बृद्धी कार्या" इस वचन के आधार पर बृद्धा पर्व तिथि के पहले दिन के गणित प्राप्त औद्यिकीत्व को छोड देना युक्त समझा जाता है, उसी के बल पर उक्त नियम के अभाव की भी कल्पना की जा सकती है। इस पर यदि यह तर्क करें कि उक्त नियम के अभाव का प्रतिपादन करने में उक्त वचन का तात्पर्य मानने पर उसको कथित नियम के समर्थक ज्योतिष शास्त्र का विरोध करना होगा, तो यह ठीक नहीं है क्योंकि उक्त वचन को ज्योतिष के विरोध से भीत मानने पर बुद्धा पूर्वतिथि के पहले दिन वाले टिप्पणोक्त औद्यिकीत्व के त्याग को भी उस वचन पर आधारित करना अनुचित हो जायगा।

चौदहवें पृष्ठ में पताकाकार ने श्रीसागरानन्दस्रि के पक्ष का समर्थन करने के निमित्त "मतपत्रक" को श्री विजयदेवस्रि का रचना बताते हुये उसके कुछ अंदा उडूत किये हैं।

इस सम्बन्ध में हमारा मन्तन्य यह है कि वह "मतपत्रक" सर्वथा अप्रमाण है क्योंकि प्रस्तुत विषय में जो मत उसमें न्यक्त किया गया है उसका संवाद किसी अन्य जैन धार्मिक प्रन्थ में नहीं मिलता। कोई नया निबन्ध किसी विवाद-प्रस्त विषय में निर्णायक रूप से तभी उपादेय हो सकता है जब उसकी बातों का समर्थन अन्य प्रामाणिक प्रन्थों से भी प्राप्त हो। "मतपत्रक" के उद्धृत भाग में प्रश्न-कर्ता का अपने पक्ष पर बड़ा आदर दीख पडता है जिससे प्रष्टन्य विषय की गम्भीर वैचादिकता प्रतीत होती है, इसलिये ऐसे प्रश्न के समाधानार्थ सुनिश्चित प्रमाणों के प्रदर्शन की आवश्यकता थी, किन्तु "मतपत्रक" में ऐसे एक भी प्रमाण की चर्चा नहीं है।

पूर्णिमा की वृद्धि जो टिप्पण में स्पष्ट निर्दिष्ट है उसे न मान कर उसके बदले जयोदशी की

१ देखिये इस मूळ पुस्तक की पृष्ट सं० २६

वृद्धि को मान्यता देने का क्या आधार है ? इस प्रश्न के उत्तर में "मतपत्रक" का वक्तव्य है कि जैनटिज्पण को पर्व-तिथियों की वृद्धि मान्य नहीं है, पर इस से प्रश्न का ठीक समाधान नहीं होता, क्योंकि प्रश्न का आशय यह है कि इस समय जैन-टिज्पण प्रचलित नहीं है, जो प्रचलित है उसमें पर्व-तिथि की वृद्धि का निर्देश मिलता है, पेसी दशा में प्रचलित लौकिक टिज्पण को प्रमाण मानना चाहिये या नहीं ? यदि प्रमाण माना जायगा तो उसे सर्वांश में ही प्रमाण मानना होगा, अन्यथा पक अंश में अप्रमाण होने पर उसी हज्दान्त से शेष सभी अंशो में भी अप्रमाणता की सम्भावना खड़ी होगी, और यदि उसे प्रमाण न माना जायगा तो तिथि आदि के निर्णय का कोई दूसरा उपाय न होने से तिथ्यादिमूलक धर्मानुष्ठान का लोग हो जायगा।

पर्वतिथि की वृद्धि और क्षय के विषय में ठौकिक टिप्पण को अप्रमाण मानने पर यह भी परन उठ सकता है कि क्या पता कि जैन-टिप्पण आज यदि प्रचित्त रहता तो पर्वतिथि का ठीक उसी दिन निदंश करता जिस दिन कि वर्तमान टिप्पण कर रहा है अथवा उसके पहले वा बाद वाले दिन करता, और पेसे प्रश्न को अवसर देने का सुनिश्चित परिणाम होगा तिथ्यादिम्हिक आराधना का छोप। अतः छौकिक टिप्पण को अन्यतिथियों की भाँति पर्व-तिथियों की भी वृद्धि और क्षय आदि में प्रमाण मानना ही होगा। फिर पेसी स्थिति में पूर्णिमा की टिप्पणोक्त वृद्धि को अस्वीकार कर के अयोदशी की वृद्धि मानने का निमित्त क्या? इस प्रश्न का उत्तर "मतपत्रक" के उस वक्तब्य से कैसे हो सकता है?

श्रीसागरानन्दस्रि के सम्प्रदाय में-पूर्णिमा की वृद्धि के प्रसंग में जब दूसरे दिन पूर्णिमा मानी जाती है तो चतुर्दशी और पूर्णिमा का व्यवधान मिटाने के उद्देश्य से चतुर्दशी को वास्ति विक स्थान से खींच कर पूर्णिमा के टिप्पणानुसार पूर्ष दिन में रख दिया जाता है और त्रयो- इशी की वृद्धि मान ली जाती है। तिथियों के इस निराधार तोड मरोड पर जो प्रश्न उठता है उसके तीन अंश हो सकते हैं। (१) पूर्णिमा और चतुर्दशी के व्यवधान को दूर करने की आवश्यकता क्या? (२) दो—चतुर्दशी मानकर द्वितीय चतुर्दशी के द्वारा चतुर्दशी और पूर्णिमा का अव्यधान सम्मत क्यों नहीं? (३) दो त्रयोदशी मानने का आधार क्या?

" मतपत्रक " में प्रश्न-कर्ता ने प्रश्न के पहले अंश की चर्चा न कर दूसरे दो अंशो की वर्चा की है। उत्तर में जो कुछ कहा गया है उससे उपर्युक्त दिष्ट से तो किसी अंश का ठीक समाधान नहीं होता पर तीसरे अंश का तो किश्चिन्मात्र भी उत्तर नहीं मिलता। इस लिये उठे हुये प्रश्न का उत्तर देने में अपूर्ण और असमर्थ होने के कारण " मतपत्रक " आदरणीय नहीं हो सकता।

" मतपत्रक " जिस बात को कहना चाहता है, उसमें कोई युक्ति वा प्रमाण नहीं रखता और यदि किसी प्रमाण का निर्देश करने की चेष्टा भी करता है तो उसे सचाई और सफाई के साथ निर्दिष्ट क कर एक प्रकार से बञ्चना करना चाहता है, अतः वह प्रमाण-रूप से ग्राह्म न हो सकता ।

दिष्पण में पूर्णिमा की बृद्धि का निर्देश मिलने पर दूसरे दिन पूर्णिमा, पहले दिन चतुर्दशी और उसके पूर्व के दो दिनों में त्रयोदशी मानने की बात तो "मतपत्रक" ने कह दी और "उत्सूत्रप्रक्रपणेन" इस शब्द से यह भी कह दिया कि पूर्णिमा की बृद्धि के प्रसङ्ग में त्रयोदशी की वृद्धि के विरुद्ध सोचना उच्छृंखलता है, पर इन बातों के समर्थन में कोई युक्ति वा प्रमाण नहीं बताया। "यथावदागमानुसारेण" कह तो दिया, पर वह कौन सा आगम है, यह नहीं बताया। "वृद्धपरम्परया" कह तो दिया पर इसकी चिन्ता नहीं की कि श्रीविजयदेव-सूरि के समय वा उनके पूर्व इस प्रकार की परम्परा का अस्तित्व सिद्ध करने के लिये कोई प्रमाण भी होना चाहिये।

परस्पर-विरुद्ध बातें कहने से भी "मत-पत्रक" की अप्रमाणता सिद्ध होते हैं--जैसे जैनटिप्पण को तिथियों की वृद्धि स्वीकार्य नहीं-इस आधार पर पूर्णिमा की वृद्धि के प्रसङ्ग में प्रतिपद् की वृद्धि मान्य होनी चाहिये--विजयानन्दस्पि के इस मत का खण्डन कर बाद में पूर्णिमा की वृद्धि के प्रसङ्ग में त्रयोदशी की वृद्धि का समर्थन किया गया है। सोचने की बात है कि जब जैन-टिप्पण को तिथि-वृद्धि मान्य न होने के कारण ही प्रतिपद् की वृद्धि अमान्य है तो फिर त्रयोदशी की वृद्धि भी मान्य कैसे हो सकती है ?

"अष्टम्यादितिथिवृद्धी अन्नेतन्या आराधनं क्रियते" अष्टमी आदि तिथि की वृद्धि होने पर आगे वाली तिथि की आराधना कर्तव्य होती है-इससे उपक्रम करके "वृद्धी सत्यां स्वल्पाप्यन्त्रेतना तिथिः प्रमाणम्" तिथि वृद्धि होने पर अगले दिन की थोड़ी भी तिथि पहले दिन की अपेक्षा अधिक महत्त्व रखती है-इस न्रन्थ से वृद्धिगत तिथि की आराधना के विचार का जो उपसंहार किया गया है उससे पर्वतिथि की वृद्धि का होना स्वीकार कर लिया गया प्रतीत होता है। पर बाद में पूर्णिमा की टिप्पणोक्त वृद्धि को न मानकर त्रयोदशी की वृद्धि मानने का आदेश किया हुआ मिलता है। उसके और आगे चल कर यह बात असन्दिग्ध रूप से कही गई मिलती है कि यदि पूर्णिमा के बदले त्रयोदशी की वृद्धि न रुचे किन्तु पूर्णिमा की ही वृद्धि उचित जान पड़े तो वही मानो, पर आराधना पहली पूर्णिमा की न कर दूसरी की ही करो।

अपर की बातों में परस्पर-विरोध स्पष्ट रूप से लक्षित होता है, क्यों कि पहले तिथिमात्र की वृद्धि न होने के आधार पर प्रतिपत् की वृद्धि का निषेध किया गया और बाद में उस आधार के रहते ही त्रयोदशी की वृद्धि मान ली गई। इसी प्रकार "सेनप्रश्न " के अनुसार पहले पर्वतिथि की वृद्धि की मान्यता बताकर बाद में उसे छोड उसके बदले पूर्वागत अपर्वतिथि की वृद्धि का समर्थन कर दिया गया और अन्त में पहली पूर्णिमा की अन्नाह्यता और दूसरी की न्राह्यता बताते हुए पर्वतिथिकी वृद्धि के पक्ष में भी सम्मति दे दी गयी।

"मतपत्रक" में कदाब्रह के वशीभूत हो कर कुमार्ग की सृष्टि मत करो, पूणिमा की वृद्धि के प्रसङ्ग में जुपचाप त्रयोदशी की वृद्धि मान लो, अन्यथा उच्छुङ्खल प्ररूपण करते रहने पर संसार से कभी निस्तार न पावोगे-इस प्रकार प्रश्नकर्ता को शाप देने का जो निर्देश है उससे भी उसकी प्रमाणता पर आधात पहुँचता है। क्यों कि "मतपत्रक" में उपलब्ध होने वाले प्रश्नोत्तर या तो दो वादियों के बीच के हो सकते हैं या शिष्य और गुरु के बीच के हो सकते हैं । यदि वादियों के बीच हों तो उनमें किसी को भी दूसरे को इस प्रकार अभिशाप देने का अधिकार नहीं है, अन्यथा ऐसी विचार-चर्चा का पर्यवसान परस्पर-अधिक्षेप ही होगा। और यदि शिष्य तथा गुरु के बीच हो तो गुरु को विशव और विस्तृत भाषा में युक्ति, प्रमाण आदि के द्वारा शिष्य का प्रवोधन ही गुरु का प्रशस्त कर्तव्य है न कि वैसा बिना किये ही कोप कर शिष्य को शाप देना, पर "पत्रक" की कुछ ऐसी ही स्थिति है क्यों कि इस में प्रतिपादनीय पक्ष के समर्थनार्थ युक्ति आदि की किञ्चित् भी चर्चा की हुई नहीं मिलती।

रचियता का ठीक पता न होने के कारण भी "मतपत्रक" की अप्रमाणता सिद्ध होती है क्यों कि शब्द मात्र को पौरुषेय मानने वाले जैन-सम्प्रदाय में शब्द का प्रामाण्य कर्ता की आप्तता पर ही निर्भर है, इसीलिये आगम भी सर्वज्ञ तीर्थंकर द्वारा प्रवर्तित होने के नाते ही प्रमाण माना जाता है। तो ऐसी स्थिति में जिसके रचियता का ठीक पता न हो और जिसके प्रतिपाद्य विषय का किसी अन्य सुनिश्चित प्रमाण से संवाद न हो ऐसे इस "मतपत्रक." को धार्मिक जैनसङ्घ द्वारा आदर कैसे प्राप्त हो सकता है श्रीविजयदेवसूरि से रचित होने के

कारण "मतपत्रक" प्रमाण माने जाने का अधिकारी है-यह बात भी निराधार होने से अशो-भनीय है। मुख-पृष्ठ पर रचयिता के रूप में श्रीविजयदेवसूरि का नाम निर्देश रहने मात्र से ' वह उन से रचित नहीं सिद्ध हो सकता। क्यों कि क्या पता कि यह नामनिर्देश विजयदेव-सूरि-छत है अथवा अन्य-छत। नाम-निर्देश-मात्र से किसी ग्रन्थ को किसी की रचना मानने पर यह भी आपत्ति हो सकती है कि यदि कोई व्यक्ति एक नवीन पुस्तक लिखकर उस पर किसी प्राचीन प्रतिष्ठित ग्रन्थकार का नामोल्लेख कर मुद्दित करा दे तो उसे भी उस प्रसिद्ध प्राचीन ग्रन्थकार की रचना के रूप में स्वीकार करने का संकट अकाटच हो जायगा।

अत्यन्त छोटे आकार का होना भी "मतपत्रक" की प्रमाणता में कण्टक है। यद्यपि किसी पुस्तक का प्रामाण्य उसके आकार के सङ्कोच और विस्तार पर निर्भर नहीं करता तो भी बडी पुस्तक में कहीं कहीं प्रतीत होने वाली असंगतियों का पूर्वापर के समन्वय से परिहार कर उस की प्रमाणता को वृद्धिगम्य करने का पूरा पूरा अवसर रहता है पर छोटे काय की पुस्तक में देसी खुविधा न होने से उसमें प्राप्त होने वाली असंगतियाँ निश्चित रूप से उसकी प्रमाणता पर पानी फेर देती हैं।

अतः उक्त वातों के आधार पर हम यह निःसङ्कोच कह सकते हैं कि "मतपत्रक" पूर्ण-तया अप्रमाण है और चौदहवें तथा तेईसवें पृष्ठ में उसकी प्रमाणता का समर्थन करने और मध्यस्थ-कथित अप्रमाणता का निराकरण करने का जो प्रयास पताकाकार ने किया है उससे प्रेरक की आज्ञा का पालन मात्र हुआ है न कि "मतपत्रक" का किश्चित्मात्र भी वल-सम्पादन।

मध्यस्थ ने "मतपत्रक" को निर्णय का आधार न मानने का जो निश्चय किया है उसका एक दूसरा भी अनिवार्य कारण है और वह यह कि किसी विषय के ऊपर दो व्यक्तियों वा दलों में विवाद खड़ा हो जाने पर किसी एक पक्ष पर निर्णय देने के लिये मध्यस्थ को उन्हीं वस्तुवों का सहारा लेना उचित होता है जिन्हें विवाद करने वाले दोनों ही व्यक्ति वा दल प्रमाण-रूप से स्वीकार करते हों अथवा अपनी निष्पक्ष परीक्षा द्वारा मध्यस्थ जिनकी प्रमाणता पर विश्वास प्राप्त कर ले। प्रस्तुत "मतपत्रक" तो सागरानन्दस्रिकी दिन्द में प्रमाण होने पर भी रामचन्द्रस्रि के विचार से अप्रमाण है तथा मध्यस्थ की परीक्षा में भी अनुत्तीर्ण है, अतः मध्यस्थ द्वारा उसका प्रमाण रूप से प्रहण न किया जाना ही न्याय्य है।

पताका के चौदहवें और पन्द्रहवें पृष्ठ में श्रीधर्मसागर की "तत्त्वतरंगिणी "का अंशोद्धरण करते हुये कहा गया है कि जिस दिन पञ्चाङ्ग में चतुर्दशी के क्षय का निर्देश हो उस दिन चतुर्दशी का ही अस्तित्व मानना और उसी का व्यवहार करना चाहियेन की त्रयोदशी का।

इस सम्बन्ध में हम पताकाकार से पूछना चाहते हैं कि उक्त अर्थ का लाभ "तत्त्वतरं-गिणी" के किस वाक्य से होता है? यदि कहा जाय कि "तत्र त्रयोदशीति व्यपदेशस्याप्य-सम्भवात्" इस भाग से उक्त अर्थ अवगत होता है तो यह ठीक नहीं, क्यों कि उसका स्पष्ट तात्पर्य यह है कि आराधना आदि धर्मकार्योमें त्रयोदशी का व्यवहार नहीं करना चाहिये क्यों कि चतुर्दशीनिमित्तक आराधना आदि में त्रयोदशी का व्यवहार अनुपयुक्त और असंगत है। यह बात "तत्त्वतरंगिणी" के इसी प्रसंग में आये हुये "प्रायश्चित्तादिविधौ चतुर्दश्येव" इस प्रस्थ से तथा "संवच्छर चउमासे" इत्यादि गाथा के "अवर विद्व अवरा वि" इस भाग से सम-र्थित होती है। इन दो वाक्यों के प्रकाश में "तत्र त्रयोदशीति व्यपदेशस्याप्यसम्भवात्" इस वाक्य के अर्थ का अनुसन्धान करने पर अत्यन्त स्पष्ट हो जाता है कि चतुर्दशी के क्षय के दिन

१ देखिये मू० पु० पृ० सं० ३२

टिप्पण के अनुसार सूर्योदय-काल में विद्यमान त्रयोदशी का अत्यन्त लोप करने में तत्त्वतरं-गिणीकार की सम्मति नहीं है।

पताका के पन्द्रहवें पृष्ठ में चतुर्दशीक्षय के दिन चतुर्दशी का ही व्यवहार योग्य है अयोदशी का नहीं-इस बात का समर्थन "भूमाधिकरण" न्याय से करने की चेष्टा की गई
है। पर यह ठीक नहीं है, क्यों कि उक्त न्याय का अवसर तब हो सकता है जब चतुर्दशीक्षय के दिन त्रयोदशी के कुछ अंश और चतुर्दशी के अधिक अंश माने जायँ, पर पताकाकार
की दृष्टि में उस दिन स्योद्यकाल से ही चतुर्दशी हो जाने से त्रयोदशी का तो कुछ भी अंश
नहीं रहता, फिर उनके मत से उक्त न्याय की प्रवृत्ति कैसे हो सकती है ? यदि कहा जाय
कि चतुर्दशी-क्षय दिन त्रयोदशी और चतुर्दशी दोनों के अंशो का अस्तित्व टिण्पणानुसार मानने
के पक्ष में उक्त न्याय की प्रवृत्ति बताई गई है तो यह भी उचित नहीं है क्यों कि उस दशा
में जब पहले दिन स्योद्य के कुछ ही समय बाद चतुर्दशी आरम्भ होकर दूसरे स्योद्य के थोडे
समय बाद तक रहेगी तब "भूमाधिकरण" न्याय से पहले ही दिन चतुर्दशी का व्यवहार
होगा न कि दूसरे दिन, फलतः चतुर्दशी अपने उदयस्पर्शी दिन में ही अव्यवहार्य हो जायगी।

पताका के सोलहवें पृष्ठ में कहा गया है कि टिप्पण लीकिक होने से "श्रये पूर्वा तिथिः कार्या "इस शास्त्रीय वचन की अपेक्षा दुर्घल है अतः पर्व तिथि के श्रय-दिनों में स्योद्यकाल में टिप्पण द्वारा प्राप्त भी अपर्व-तिथि का अस्तित्व "श्रये पूर्वा" इत्यादि शास्त्रीय वचन से बाधित हो जाता है। इस पर हमारा कथन यह है कि उक्त बात दो ही स्थितियों में ठीक हो सकती है। एक तो तब जब प्रमाणान्तर से यह सिद्ध हो कि उक्त शास्त्रीय वचन चतुर्वशी आदि पर्व-तिथियों के श्रय के दिन त्रयोदशी आदि अपर्व-तिथियों के सर्वथा अभाव का प्रतिपादन करता है अथवा टिप्पण से विरुद्ध अर्थ का प्रतिपादन करना अनिवार्य हो। प्रकृत में दोनों स्थितियों में से कोई भी नहीं है, क्यों कि अब तक एक भी ऐसा प्रमाण नहीं प्राप्त हो सकता है जिसके अनुरोध से उक्त शास्त्रीय वचन को टिप्पण से विरुद्ध अर्थ का बोधक मानना पढ़े और न ऐसी कोई समस्या ही है जिसके कारण उक्त वचन को टिप्पण का विरोध करना पढ़े, रही बात चतुर्दशी आदि के श्रय के दिन उसकी आराधना की, सो तो औदयिकी त्रयोदशी आदि के आपेश्रिक तादातम्य-द्वारा औदयिकीत्व का लाभ मानने से भी हो सकती है।

यह भी ध्यान देने की बात है कि यदि टिप्पण को "क्षये पूर्वा "इत्यादि वचन से बाध्य मान कर उसको पर्वतिथि की वृद्धि और क्षय के विषय में अप्रमाण घोषित करने का साहस किया जायगा तो यह आवश्यक होगा कि उसके मूल्मूत गणित को ही अशुद्ध घोषित किया जाय, और तब इसका परिणाम यह होगा कि टिप्पण की अप्रमाणता कतिपय पर्व-तिथियों तक ही सीमित न रह कर अन्य सारी तिथियों को भी अपने लपेट में ले लेगी क्यों कि गणि-ताशुद्धि की सम्भावना अन्य तिथियों के बारे में भी बनी रहेगी। फलतः अन्य तिथियों के भी प्रवेशादि के विषय में निश्चित रूप से प्रमाण न हो सकने के कारण टिप्पण व्यर्थ हो जायगा, और तब "आनर्थक्यप्रतिहतानां विपरीतं बलाबलम् "—जिसकी अपेक्षा दुर्वल माने जाने से जो निरर्थक पड़ने लगता है वह उसकी अपेक्षा प्रबल हो जाता है-इस मीमांसान्याय के अनुसार टिप्पण ही उक्त शास्त्रीय वचन की अपेक्षा प्रबल होकर अपने विरुद्ध अर्थ का बोधन करने का अवसर उसे न देगा।

पताका के सत्रहवें पृष्ठ में कहा गया है कि टिप्पण अपने विषय में प्रमाण होने पर भी

१ देखिये मू० पु० पृ० सं०-३३

पारिभाषिक औदयिकीत्व आदि के बारे में शास्त्र वा शास्त्रानुसारी वचन का लंघन नहीं कर सकता, उस विषय में तो शास्त्र के सामने उसे नतमस्तक होना ही पडेगा। अतः चतुर्दशी आदि के क्षय के दिन "क्षये पूर्वा" इस वचन के अनुसार चतुर्दशी आदि का पारिभाषिक औदयि-कीत्व मानना ही न्यायसंगत है।

हम पताकाकार से यहाँ पूछना चाहते हैं कि टिप्पण का विषय आप क्या समझते हें? यदि कहें कि हमने तो सोलहवें पृष्ठ में ही कह दिया है कि तिथियों के उदय, स्थित और अस्त के काल आदि ही टिप्पण के विषय हैं, तो छपा कर बताइये कि पर्वतिथियों के उदय, स्थिति और अस्त के टिप्पणोक्त काल को मानने में आपको पीड़ा क्यों होती हैं? यदि कहें कि हम पर्वतिथियों के भी टिप्पणोक्त उदयादि—काल को मानते ही हैं, केवल पारिभाषिक औद्यिकीत्व के सम्बन्ध में उसकी सम्मति न लेकर "क्षये पूर्वा" इत्यादि शास्त्र की सम्मति लेना उचित समझते हैं, तो यह कथन भी ठीक नहीं है, कारण कि पारिभाषिक औद्यिकीत्व के बारे में टिप्पण मौन है अतः उस सम्बन्ध में उसकी सम्मति लेने न लेने का प्रश्न ही नहीं उठता? और दूसरी बात यह है कि पारिभाषिक औद्यिकीत्व तो चतुर्दशी आदि पर्वतिथियों की वृद्धि और क्षय के साथ भी सम्भव है फिर उसे अस्वीकार कर प्रयोदशी आदि अपर्वतिथियों की वृद्धि और क्षय की कल्पना करने का कष्ट उठाना व्यर्थ है।

अठारहवें पृष्ठ में पताकाकार ने कहा है कि पर्वतिथि के क्षय के दिन स्योदय-काल में उसका पहंछे अभाव मानना और बाद में "क्षये पूर्वा" इस वचन से औदयिकी अपर्वतिथि में अनौद्यिकी पर्वतिथि का विधान कर फिर स्योदयकाल में भी उसका अस्तित्व मानना-इस मध्यस्थ की प्रक्रिया में गौरव है, उसकी अपेक्षा आचार्य सागरानन्दस्रि के मत में लावव है क्यों कि उनके मत में पर्वतिथि के क्षय के दिन भी पर्वतिथि का स्योदयकाल में अस्तित्व वस्तुतः है ही केवल टिप्पण के अन्यथाकथन के नाते उसका व्यवहार अप्राप्त है अतः "क्षये पूर्वा" यह वचन व्यवहार मात्र का विधायक है।

यहाँ हमारा कथन यह है कि—पताकाकार ने मध्यस्थ का मन्तव्य समझने की चेष्टा न कर के ही पेसी असकत समीक्षा की है क्यों कि चतुर्दशी आदि पर्वतिथियों के क्षय के दिन उन तिथियों का त्रयोदशी आदि से व्यावृत्त अपने असाधारण रूप से स्योंद्यकाल में अभाव ही मध्यस्थ को सर्वदा सम्मत है। और आराधना के लिये उनमें औदियिकीत्व-सम्पादनकी नितान्त आवद्यकता होने से औदियिकी त्रयोदशी आदि के आपिक्षिक तादात्म्य के द्वारा उनका उद्यकाल में अस्तित्व भी सम्मत है, किन्तु यह अंश टिप्पण से प्रतिपादित नहीं होता अतः इसके प्रतिपादन में ही "क्षये पूर्वा" इस वचन की उपयोगिता है। पहले अभाव मान कर बाद में किसी का भाव मानने की कोई बात ही नहीं है। अब मध्यस्थ के इस अभिप्राय को ध्यान में रख कर जरा सोचिये कि पताकाकार की उक्त समीक्षा कहाँ तक ठीक है? और मध्यस्थ के आश्य के समीप जाने में पताकाकार की बुद्धि को संकोच क्यों होता है?

भाइपद की शुक्ल पञ्चमी की वृद्धि और क्षय के प्रसंग में तृतीया की वृद्धि और क्षय करने की बात जो श्रीसागरानन्दस्रि करते हैं, वह भी उचित नहीं है, क्यों कि भाइपद शुक्ल चतुर्थी सांवत्सिरिक प्रतिक्रमण की तिथि होने से अत्यन्त पृज्य है अतः टिप्पणोक्त मुख्य काल में ही उसकी आराधना माननी चाहिये, पञ्चमी तो पर्वानन्तर-पर्व-तिथि ही नहीं है फिर उसकी वृद्धि और क्षय के प्रसंग में चतुर्थी की आराधना को उपप्छत करना ठीक नहीं—इस मध्य-स्थोक्ति का पताका के इक्कीसचें पृष्ठ में खण्डन करने की चेष्टा करते हुये कहा गया है कि

कालकाचार्य ने भाइपद शुक्ल पश्चमी के प्रधान-पर्वतिथित्व-मात्र का परिवर्तन किया है सामान्य-पर्व-तिथित्व तो उसका अक्षुण्ण ही है। अतः भा० शु० पश्चमी पर्वानन्तर-पर्व-तिथि नहीं है— यह मध्यस्थ-कथन अक्षान-मूलक है, इसिलये उस की वृद्धि और क्षय के प्रसंग में उसकी आराधना के अनुरोध से भा० शु० चतुर्थी का भी यथावसर उत्कर्षण और अनुकर्षण आवश्यक है।

इस पर हमारा कथन यह है कि भा० छ० पञ्चमी को पर्वानन्तर-पर्वतिथित्व नहीं है-इस मध्यस्थोक्ति का आदाय पताकाकार ने नहीं समझा, यदि मध्यस्थ के पूर्वापर प्रन्थ को देखने का थोडा भी कष्ट किया गया होता तो मध्यस्थ की उक्त उक्ति का आशय समझ में आ जाने से असंगत दोषारोपण करने के अपयश से बचाव अधस्य हो जाता । मध्यस्थ के उक्त कथन का स्पष्ट आशय यह है कि भा० शु० पश्चमी जिस पर्व तिथि के अनन्तर पड़ती है उसके समकक्ष पर्व-तिथि वह नहीं है, अर्थात् भा० शु० चतुर्थी सांवत्सरिक प्रतिक्रमण की तिथि होने से समस्त पूर्व तिथियों से बड़ी है अतः उसका औद्यिकीत्व जिस दिन पश्चाङ्ग में निर्दिष्ट हो उसकी आराधना उसी दिन होनी चाहिये न कि भा० छ० पश्चमी जैसी धुभितिथि या साधा-रण-पर्व-तिथि मात्र के अनुरोध से उसकी मर्यादा में किसी प्रकार की शिथिलता करनी चाहिये। इस पर यह प्रदन उठ सकता है कि क्या तब भा० शु० पश्चमी का क्षय आने पर उसकी आराधना का त्याग ही कर देना होगा, इसका सीधा उत्तर यह है कि भा० शु॰ पश्चमी के क्षय के दिन भा० शु० चतुर्थी के कारण होने वाली सांवत्सरिक आराधना के साथ ही उसकी भी आराधना सम्पन्न हो जाती है। और यदि सह आराधना सम्भव न हो तो भा० शु० चतुर्थी की महामहिमा को देखते हुये यही कहना पडेगा कि उसके प्रखर प्रकाश में पञ्चमी की हत-कान्तिता ही उचित है, पर तथ्य तो यह है कि सहआराधना में असम्भावना का कोई अव-सर ही नहीं है।

सह-आराधना में सन्तोषानुभव न करने वालों के लिये एक और सुझाव मध्यस्थाने रखा है, वह भी शास्त्रवर्ज्य न होने से मान्य है। वह यह है कि पाक्षिक-चातुर्मासिक और सांवत्सिरिक प्रतिक्रमण की तिथियों की आराधनायें विना किसी अपवाद के तिथि-नियत हैं और अन्य तिथियों की आराधनायें सापवाद तिथि-नियत हैं। अतः भा० शु० पश्चमी का क्षय आने पर उसकी आराधना पष्टी में भी कर ली जा सकती है।

वीसर्वे पृष्ठ में "हीरप्रश्न " का उद्धरण देकर उसके द्वारा पूर्णिमा और अमावास्या की वृद्धि होने पर बस्तुतः त्रयोदशी की ही वृद्धि माननी चाहिये, यह सिद्ध करने का प्रयास पताकाकार ने किया है।

विद्वानों से हमारा निवेदन है कि वह विचार करें कि इस उद्धृत ग्रन्थांश से उक्त अर्थ का लाम कैसे होता है ? यदि पताकाकार का तात्पर्य यह हो कि उक्त उद्धरण में पूर्णिमा का क्षय आने पर त्रयोदशी और चतुर्दशी में आराधना करने की बात कही गयी है, इस से प्रतीत होता है कि पूर्णिमा के क्षय के दिन पूर्णिमा को औदयिकी मानने पर चतुर्दशी अनौदियकी हो जायगी अतः उसे त्रयोदशी के दिन औदयिकी मानना होगा, फलतः त्रयोदशी का क्षय प्राप्त होगा। तो जैसे पूर्णिमा के क्षय-प्रसंग में त्रयोदशी का क्षय मानना पडता है वैसे ही उसकी वृद्धि के प्रसंग में त्रयोदशी की ही वृद्धि भी मानना उचित होगा। पर यह तात्पर्यवर्णन निराधार है, क्यों कि त्रयोदशी और चतुर्दशो में आराधना की व्यवस्था करने का अभिप्रायान्तर भी हो सकता है, जैसे पूर्णिमा में समाप्त होने के नाते पूर्णिमात्रप कहाजाने वाला पष्टतप पूर्णिमा की

१ देखिये मू० ५० ५० सं० ४१

अक्षयदशा में तो चतुर्दशी और पूर्णिमा में किया जाता है पर पूर्णिमा के क्षयप्रसंग में चतुर्दशी और पूर्णिमा दोनों का एक ही दिन समावेश हो जाने पर दो दिनों में सम्पन्न होने वाले पष्ठतप का अनुष्ठान कैसे करना चाहिये? इस प्रश्न के उत्तर में "हीरप्रश्न " के उस ग्रम्थांश से त्रयोदशी और चतुर्दशी में उस पष्ठतप के अनुष्ठान की व्यवस्था की गई है, ऐसा भी कहा जा सकता है, फिर केवल उस ग्रम्थ के बल से पताकाकार के ईप्सित अर्थ का साधन कैसे किया जा सकता है?

दूसरी बात यह भी सोचने की है कि पूर्णिमा का क्षय आने पर उक्त युक्ति से त्रयोदशी के क्षयप्रतिपादन में उस ग्रन्थांश का तात्पर्य कदाचित् सम्भव भी मान लिया जाय तो भी उस से पूर्णिमा की वृद्धि के प्रसंग में त्रयोदशी की वृद्धि का साधन कैसे किया जा सकता है ? क्यों कि पूर्णिमा की वृद्धि होने पर "वृद्धी कार्या तथोत्तरा" इस वचन के आधार पर दूसरे ही दिन पूर्णिमा की आराधना की व्यवस्था हो जाने पर चतुर्दशी और पूर्णिमा का व्यवधान हटाने के निमित्त पूर्णिमा के पहले दिन चतुर्दशी की कल्पना आवश्यक होने के नाते पूर्णिमा की वृद्धि न होने पर भी चतुर्दशी को दो दिन औदयिकी मान कर और "वृद्धी कार्या तथोत्तरा" इस वचन से दूसरे ही दिन उसकी आराधना की व्यवस्था कर देने से भी कोई दोष नहीं होगा, तो फिर त्रयोदशी की वृद्धि मानने की क्या आवश्यकता?

इसी बीसवें पृष्ठ में स्थानाङ्गस्त्रोक्त जीत-व्यवहार का स्वरूप बताकर जीतव्यवहार से भी श्रीसागरानन्दस्रि का अर्थ सिद्ध होता है—पेसा पताकाकार ने कहा है, यहाँ हम यह पूछना चाहते हैं कि "जीतव्यवहारेणाप्ययमर्थः सिद्धवित " इस वचन में आये "अपि " शब्द से क्या विवक्षित है ? यदि आगम आदि, तो उसका प्रदर्शन क्यों नहीं किया गया ? यदि कहें कि वह आगम "क्षये पूर्वा" इत्यादि शास्त्रीय वचन ही है और उसका प्रदर्शन अनेकों बार किया जा चुका है, तो यह कहना भी युक्त नहीं है, क्यों कि उस वाक्य का क्या अर्थ होना चाहिये—यह अब तक निश्चित नहीं हो सका है, अतः आप के विवक्षित अर्थ में ही इस वाक्य का तात्पर्य है—यह बिना किसी अन्य प्रमाण की सहायता के निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता।

इसके अतिरिक्त यदि जीत से भिन्न दूसरे आगम, श्रुत, आज्ञा और धारणा में से किसी अन्य प्रमाण को भी प्रकृत अर्थ की साधकता होती तो उसका प्रदर्शन न कर सब से किनिष्ठ इस जीत नामक प्रमाण का ही प्रदर्शन क्यों किया जाता ? इस लिये इस प्रमाण का अवलम्बन करना ही बताता है कि इससे भिन्न कोई प्रमाण इस अर्थ को सिद्ध करनेवाला नहीं है, तो फिर "अपि" शब्द से प्रमाणान्तर के भी अस्तित्व की स्चना करना क्या एक प्रकार की वश्चना नहीं है ?

इसी पृष्ठ में विजयदेवसूरि की सामाचारी के जीतव्यवहारसिद्धत्व में प्रमाण बताने की भी वेष्टा की गई है, इस विषय में भी यह प्रश्न खड़ा होता है कि किस सामाचारी को विजयदेवसूरि की सामाचारी के रूप में प्रहण कर उसकी जीतव्यवहारसिद्धता को प्रमाणित करने में पताकाकार सोद्योग हैं। तिथ्यादि के निर्णयार्थ प्रमाणरूप से जैनसंघ द्वारा स्वीकृत टिप्पण के विरुद्ध पर्वतिथि के क्षय और वृद्धि के बदले पूर्व की अपर्वतिथि का क्षय और वृद्धि मानने तथा पर्वोत्तर— पर्वतिथि के क्षय और वृद्धि के प्रसंग में पूर्व की पर्वतिथि के टिप्पणोक्त समय से अतिरिक्त समय में उसकी आराधना करने को अथदा इससे अतिरिक्त किसी अन्य आचार को ? यदि अन्य आचार को, तो उसमें जीतव्यवहार-सिद्धता प्रमाणित करने का कोई प्रकृत में उपयोग नहीं है। और यदि पहले आचार को लें, तो यह भी ठीक नहीं क्योंकि उसमें विजयदेवसूरि की

सम्मति सिद्ध नहीं है। और उसकी सिद्धि न होने तक सामान्यतः विजयदेवस्रि की सामान्यती में जीतव्यवहारसिद्धता प्रमाणित हो जाने पर भी प्रकृत में कोई उपकार नहीं है। इस प्रसंग में यह भी एक ध्यान देने की बात है कि कहीं तो विजयदेवस्रि की सामाचारी की जीत-व्यवहारसिद्धता और कहीं पर उसकी जीतव्यवहारता को सिद्ध करने में पताकाकार व्यस्त जान पड़ते हैं। इस लिये उन्हें स्पष्ट बता देना चाहिये कि उनका आशय क्या है? क्या थ्री सागरानन्दस्रि-सम्मत अर्वाचीन परिष्रह से विजयदेवस्रि की सामाचारी को सप्रमाण सिद्ध करने की कामना है? अथवा विजयदेवस्रि की सामाचारी के सहारे अर्वाचीन परिष्रह को प्रमाणमूलक बनाने की लालसा है? या विजयदेवस्रि की सामाचारी में जीतव्यवहारत्व का स्थापन कर उसी के बल से पर्वतिथि के क्षय और वृद्धि के प्रसंग में श्रीसागरानन्दस्रि-सम्मत आचार में प्रामाणिकता प्रतिष्ठित करने की अभिलापा है? कुछ भी हो, पर इतना तो सुनिश्चित है कि इन उद्योगों से पर्वतिथियों के क्षय और वृद्धि के प्रसंग में श्रीसागरानन्दस्रि-हारा समर्थनीय व्यवस्था की सप्रमाणता नहीं सिद्ध हो सकती, क्यों कि विजयदेवस्रि की सामाचारी में उक्त व्यवस्था का अन्तिनिवेश सिद्ध नहीं है।

यदि यह कहा जाय कि पर्व-तिथि के क्षय पवं वृद्धि के प्रसंग में जिस व्यवस्था का समर्थन श्रीसागरानन्द-स्रिर करना चाहते हैं वह श्री विजयदेवस्रिर के समय से अथवा उसके भी पहले से अविच्छिन्न भाव से समाहत होती आ रही है, प्रस्तुत विवाद उठने के पूर्व कभी किसी ने उसके विरुद्ध कोई भी आवाज नहीं उठाई और उसमें कोई शास्त्रीय विरोध भी हिए गत नहीं होता अतः उसे जीतव्यवहार का पद स्वयं प्राप्त है फलतः पहले के समान आज भी और आगे भी उसी का मान होना चाहिये। तो यह कथन न्याय और युक्ति से शून्य होने के कारण अमान्य है, क्यों कि श्रीविजयदेवस्रिर के समय में या उसके पूर्व में उक्त व्यवस्था के प्रचित्र रहने में कोई प्रमाण नहीं है, बल्कि क्षीण और वृद्ध पर्वतिथि की आराधना के उपपादनार्थ "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या वृद्धी कार्या तथोत्तरा" इस आचार्य उमास्वाति के प्रधोष के उस समय भी प्रचित्र रहने से यह अनुमान होता है कि तिथि के निर्णय के लिये लीकिक पश्चान उस समय भी मान्य था और उस समय के आचार्यों ने पश्चान्न की मर्यादा की रक्षा को ध्यान में रखते हुये ही "क्षये पूर्वा" इत्यादि वचन की व्याख्या की होगी, इस प्रकार तदानीन्तन आचार श्रीसागरानन्दस्रि के द्वारा समर्थनीय आचार से भिन्न ही सिद्ध होता है तो फिर जब इस आचार का उस समय होना अयुक्त तथा अप्रामाणिक है तो उस समय के या तत्यरवर्ती काल के आचार्यों ने इसका विरोध क्यों नहीं किया, यह प्रश्न ही नहीं उठता।

इस लिये निष्पक्ष और सुविस्तृत विचार करने पर तो यही बात सिद्ध होती है कि पर्व-तिथि के क्षय और वृद्धि के प्रसंग में श्रीसागरानन्दसूरि ने जिस प्रक्रिया पर हठ एकड़ा है उसका उज़व श्रीविजयदेवसूरि के बहुत बाद किसी ऐसे समय में हुआ प्रतीत होता है जब शास्त्रीय ज्ञान और सदाचार आदि का पर्याप्त हूास हो चुका रहा होगा, इस लिये उस प्रक्रिया के विरुद्ध मिलने वाले शास्त्रीय पाठों, शास्त्रानुसारी विचारों और उपपित्तयों के आधार पर उस अशास्त्रीय, अज्ञान-प्रवर्तित आचार-क्रम का खण्डन कर प्राचीन, शास्त्रसम्मत आचार की प्रतिष्ठा करने के निमित्त श्रीरामचन्द्रसूरि ने जो प्रयत्न आरम्भ किया है वह बहुत ही स्तुत्य और पवित्र है।

" पताका " के बाईसवें पृष्ट में यह सिद्ध करने की चेष्टा की गई है कि पर्व-तिथियों के क्षय और वृद्धि के प्रसंग में पूर्व की अपर्व तिथियों का क्षय और वृद्धि मानने की परम्परा जीतन्यवहारात्मक है क्यों कि जीत-न्यवहार के पद पर प्रतिष्ठित करने वाली चारों वातें इस परम्परा में विद्यमान हैं। पर हमारे देखने में यह वात उचित नहीं जंचती, क्यों कि इस परम्परा के श्रीविजयदेवसूरि से प्रवर्तित होने की वात निर्दिष्ट कारणों से नहीं सिद्ध होती और आचार्यान्तर-द्वारा उसका प्रवर्तन स्वयं श्रीसागरानन्दसूरि भी नहीं मानते। इस लिये जीतन्यवहारता के साधक चार अंशों में से पहला अर्थात् युग के प्रधान वा तत्समशील आचार्य के द्वारा प्रवर्तित होना-इस परम्परा में असिद्ध है।

दूसरा अंदा है किसी विशिष्ट प्रयोजन के उद्देश्य से प्रवर्तन। सो वह भी इस परम्परा में नहीं है, क्यों कि वह प्रयोजन श्लीण और बृद्ध पर्वतिथियों की आराधना का व्यवस्थापन ही कहा जा सकता है जो पर्वतिथियों के श्लय और बृद्धि को टिप्पणानुसार सत्य मानते हुये भी किस प्रकार उपपन्न हो जाता है यह बात हमारी सिद्धान्त-भूत व्याख्या में ज्ञात होगी।

तीसरा अंश है प्रवर्तित आचार का शास्त्रों से अविरोध । यह भी इस परम्परा में नहीं है । क्यों कि सेनप्रश्न, कल्पसूत्रसुबोधिका, कल्पसूत्रदीपिका, हीरप्रश्न, और तत्त्वतरंगिणी आदि अनेक जैन-सम्प्रदाय के प्रामाणिक शास्त्र-प्रन्थ इस परम्परा के विरुद्ध हैं।

चौथा अंदा है-संचिग्न गीतार्थ आचार्यों द्वारा निषेध न किया जाना और अधिकसंख्यक अधिकारी जनों द्वारा स्वीकार कर लिया जाना। यह अंदा भी इस परम्परा में प्रमाणित नहीं हो सकता । क्यों कि इस में क्या प्रमाण कि संविग्न गीतार्थ आचार्यों ने इसका निषेध नहीं किया है ? यदि कहें कि ऐसे निषेध का न मिलना ही प्रमाण है, तो यह भी युक्त नहीं है, क्यों कि निषेध का न मिलना निषेध को उल्लिखित कर उसे प्रचारित और सुरक्षित रखने की व्यवस्था न होने पर निर्भर है। और ऐसी व्यवस्था न हो सकने का स्पष्ट कारण यह है कि यह परम्परा उस समय में प्रचलित हुई जब विद्या और आचरण के रक्षण और वर्धन में शिथिल-शील यतियों की प्रधानता थी, जब उनके प्रचार और प्रतिष्ठा का मध्याह्न था, और जब उनके उद्धत गर्जन के समक्ष संविग्न गीतार्थ आचार्योंकी शान्त शुद्ध वाणी परास्तप्राय हो रही थी। मला कौन उस समय उस निषेध को प्रचारित और परिरक्षित कर सकने का साहस कर सकता था। इस लिये तात्कालिक या तत्सभीप-कालिक निषेध के न मिलने मात्र से निषेधाभाष की कल्पना अयुक्त है। इसके अतिरिक्त यह भी थोडा सोचने और समझने की बात है कि यदि किसी नवप्रवृत्त अशास्त्रीय आचार का तत्काल या कुछ अधिक काल तक भी किसी कारण से प्रबल विरोध न हो सका तो क्या इतने मात्र से कुछ समय पीछे उस शास्त्रविरुद्ध आचरण के विरोध में बोछने का कोई मृल्य नहीं रह जाता ? इस बात को तो कोई भी समझदार मनुष्य स्वीकार नहीं कर सकता। अतः श्रीरामचन्द्रसूरि ने जैनसंघ में घसे हुए इस दोष को दूर करने का पुण्य कार्य जिन प्रमाणों के आधार पर उठाया है और उनकी सत्यता तथा निद्धिता को जिस प्रकार अनेक जैनमुनियों, जैन श्रावक और श्राविकाओं तथा अन्य तटस्थ विद्वानों के हृदय में स्थान मिलता जा रहा है, उसको देखते हुए यह सोद्रोप कहा जा सकता है कि जैन जनता इस कियत्कालिक परम्परा को जीताचार बनाने के डिण्डिम को अब और न बजने देगी।

निर्णय पत्र के तेरहवें पृष्ठ में मध्यस्थ ने कहा है कि आचार्य उमास्वाति के "क्षये पूर्वा" इत्यादि वचन की अपनी व्याख्या के पक्ष में श्रीसागरानन्दस्रि ने जिन शास्त्रों को वसीटने की चेष्टा की है वे शास्त्र नहीं हैं किन्तु शास्त्रामास हैं।

१ देखिये मू० पु० पृ० सं० ४६

इस अंश को लेकर पताकाकार ने मध्यस्थ को समग्र जैनशास्त्रों को सर्वथा अप्रमाण और असत् शास्त्र घोषित करने वाला बताकर मध्यस्थ के प्रति जैन जनता में क्षोभाग्नि भडकाने की जो अयोग्य पद्धति ग्रहण की है उससे उनके स्वभावकी अद्भुत समीचीनता का आभास मिलता है।

मध्यस्थ के उक्त कथन का सत्य तात्पर्य तो यह प्रतीत होता है कि " क्षये पूर्वा " इत्यादि वचन की निजी व्याख्या के समर्थनार्थ श्रीसागरानन्दसूरि ने शास्त्र के नाम पर जो " मतपत्रक" उपस्थित किया है वह और उसके सददा जो दूसरे भी हों, वह सब शास्त्र नहीं किन्तु शास्त्राभास हैं। इतना ही नहीं, " सेनप्रइन" आदि प्रन्थों के जिन शास्त्रीय वचनों को उन्होंने अपने पक्ष के समर्थन में उपस्थित किया है वह भी—" पर्वतिथियों का क्षय और वृद्धि मिथ्या है किन्तु वैसे प्रसंग में उनके पूर्व की अपर्वतिथियों का क्षय और वृद्धि सत्य है " इस सागरा नन्दसूरि के विवक्षित अर्थ में शास्त्राभास ही हैं।

इस पर प्रदन उठ सकता है कि "सेनप्रदन" आदि प्रन्थों को शास्त्राभास कह कर मध्यस्थ ने जैन शास्त्रों की अवसानना तो अवश्य ही की, फिर उनको इस दोप से कैसे बचाया जा सकता है ? इसका उत्तर हमारी ओर से यह है कि मध्यस्थ यदि दोषी हों तो उनका बचाव करना हमारी दृष्टि में गई। है, पर इस सम्बन्ध में मध्यस्थ दोषी ही नहीं हैं।क्यों कि शास्त्रीय मीमांसा से जिस शास्त्रका तात्पर्य जिस अर्थ में प्रतिष्ठित न हो सके उस अर्थ में वह शास्त्र की संज्ञा पाने का अधिकारी नहीं होता-यही बात सर्वसम्मत है। यही कारण है जिससे वैदिक सम्प्रदाय में अनादि सर्वन्न परमेश्वर से रचित या अपौरुषेय तथा नित्य निर्दोष माने जाने वाले वेद भी दुष्ट अर्थ के समर्थन में लगाये जाने पर उस अर्थ में अप्रमाण कहे जाते हैं। विचार करने पर यही बात उचित भी जान पडती है, क्यों कि पूर्वापर सन्दर्भ से अविरुद्ध और सत्तर्क से परिशद्ध अर्थ में हीं शास्त्रों के शास्त्रत्व की प्रतिष्ठा है। अन्यथा जो सम्प्रदाय जिन शास्त्रों को आधार मान कर उनके चिरन्तन-परम्परा-स्वीकृत जिन अर्थों के अनुसार आत्म-कल्याण की साधना में संब्लग्न हैं, पूर्वापर-समन्वय और सत्तर्क की उपेक्षा कर उन शास्त्रों के उन अर्थों से विरुद्ध अर्थ को भी करपना कर और उन प्रतिकृत अर्थों पर भी शास्त्रीयता की मुद्रा लगा कर उन सम्प्रदायों में विक्षोम पैदा करने वाला विरुद्ध वासना से वासित आधुनिक जनवर्ग भी अपने नवकल्पित अर्थ के अनुसार अपने दृष्टिकोण से आत्मकल्याण का भाजन बन सकेगा। और यदि यह स्वीकार करने में कोई बाधा न समझी जाय तब तो कुछ वर्ग द्वारा अपने वाग्वुद्धि-वैभव और उच्छृंखल तकों से जैनशास्त्र के कतिपय वचनों का हिंसा, असत्य-भाषण और पर-वञ्चना आदि अर्थ करने पर जैनसंघ को उस अर्थ में भी जैन शास्त्र को शास्त्र कहने के लिये तय्यार होना चाहिये।

इस लिये विचार से यही सिद्ध होता है कि अयौक्तिक, शास्त्र के अनेक वचनों से विरुद्ध और शास्त्र के एक भी वचन से प्राप्त न होने वाले श्रीसागरानन्दस्रि-सम्भत अर्थ में जैन-शास्त्रों को शास्त्राभास और प्रमाणाभास कह कर मध्यस्थ ने उनके शास्त्रत्व और प्रामाण्य की जो पूर्णक्रपेण रक्षा की है उसके लिये बुद्धिमान एवं धर्मप्राण जैनसंघ को ओर से विद्वान मध्यस्थ को अनेक धन्यवाद मिलने चाहिये।

" निर्णयपत्र" के नवें पृष्ठ में मध्यस्थ ने कहा है कि "वाक्यार्थ के निर्णय में प्रकरण अति दुर्बल प्रमाण है। "इस कथन का अभिप्राय समझने का कुछ भी यत्न बिना किये ही पताकाकार ने "पताका" के पचीसवें पृष्ठ में बहुत कुछ कह डाला है। इस लिये पताकाकार के उस प्रयास की अकाण्ड-तांडवता के प्रश्लापनार्थ मध्यस्थ का पतिह्रिषयक तात्पर्य प्रकट कर देना आवश्यक है।

प्रकृत में मध्यस्थ का तारपर्य-यह जान पडता है कि प्रकरण चाहे तारपर्य-निश्चय का सम्पादन कर वाक्यार्थनिर्णय का प्रयोजक हो और चाहे "शब्दशक्तिप्रकाशिका" में जगदीश तर्कालंकार की वर्ताई रीति से साक्षात् ही वाक्यार्थ-निर्णय का कारण हो, दोनों ही दशा में उसका उपयोग अनेकार्थक पद वाले वाक्य के अर्थ-निर्णय में ही सम्भव है, अतः सार्वत्रिक न होने से वाक्यार्थ-निर्णय के अन्य कारणों की अपेक्षा प्रकरण दुवल गिना जाता है, असार्थ-त्रिकता ही इसकी दुर्बलता है। अतः "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या" इस वचन में आये हुये "तिथि" पद को अनेकार्थक न होने के कारण तथा "तिथि" पद का तिथि-सामान्यरूप अर्थ स्वीकार करने में कोई वाधा न होने के कारण वचन के अर्थ-निर्णय में प्रकरण का कोई उपयोग वा अवसर नहीं है, इस लिये श्रीसागरानन्दसूरि ने "तिथि" पद का कल्याणक-तिथि से मिन्न पर्वतिथि मात्र जो अर्थ किया है वह युक्तिसंगत नहीं है।

और यदि मीमांसाशास्त्र में कथित तृतीय-स्थान-स्थित प्रकरण का बल विवक्षित हो, तो वह भी ठीक नहीं है कि वैसा कोई प्रकरण प्रकृत में नहीं है और दूसरी वात यह है कि वह युक्तियां भी प्रकृत में नहीं है जिनके वल पर प्रकरण-प्राप्त अर्थ की प्राह्मता स्वीकार करने की पढ़ित का समादर है।

"निर्णय-पत्र" के नवें पृष्ठ में मध्यस्थ ने एक स्थान में कहा है कि तिथियों का पर्व और अपर्वरूप से विभाग नहीं है और पुनः अष्टमी, चतुर्दशी आदि को प्रधान पर्वतिथि भी स्थानान्तर में कहा है, इसको देख कर कुछ छोगों के मन में यह शंका उठ सकती है कि मध्यस्थ ने परस्पर—व्याहत बचन का प्रयोग कर अपने को निम्न स्तर में स्वयं रख दिया है, इस छिये उक्त कथन का उचित प्रतीत होने वाला आशय यहाँ व्यक्त कर दिया जाता है। मध्यस्थ का तात्पर्य तिथियों का पर्व और अपर्व इन दो श्रेणियों में विभाग का निषेध करने में नहीं है किन्तु उनका अभित्राय यह है कि "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या" इस वचन के सम्बन्ध में तिथियों का उक्त विभाग करना असंगत है, अर्थात् श्रीसागरानन्दसूरि ने कल्याणक-तिथि से अतिरिक्त पर्वतिथियों में ही "क्षये पूर्वा" इस वचन को नियन्त्रित करने के छिये जो कल्याणकतिथियों को अपर्वतिथि या साधारण पर्वतिथि की श्रेणी में और अष्टमी, चतुर्दशी आदि तिथियों को पर्वतिथि या प्रधान पर्वतिथि की श्रेणी में और अष्टमी, चतुर्दशी आदि तिथियों के समान ही कल्याणकतिथियों के स्वय और वृद्धि का अवसर आने पर उनकी आराधना की भी व्यवस्था इस वचन के अनुसार ही करनी चाहिये, अतः उक्त वचन में आये "तिथि-" पद को प्रधान-अप्रधान सर्व-साधारण -तिथि-एरक मानना ही न्याय्य है।

"पताका" के छब्बीसवें पृष्ठ में पताकाकार ने कहा है कि "आराधना में पर्वतिथि का स्रय और वृद्धि मान्य नहीं है" यह श्रीसागरानन्दस्रि का मत है। इस कथन से ज्ञात होता है कि पताकाकार को विवादयस्त मतों की ठीक जानकारी ही नहीं है, क्यों कि यह तो श्रीरामचन्द्रस्रि का भी मत है कि आराधना में पर्व-तिथि का क्षय और वृद्धि मान्य नहीं है, जिसका सीधा अर्थ यह है कि श्रीण और वृद्धिगत पर्वतिथि की आराधना का छोप नहीं होता। मतमेद तो इस अंश में है कि श्रीसागरानन्दस्रि के विचार से पश्चाङ्ग में निर्दिष्ट पर्व-तिथियों का श्रय और वृद्धि असत्य है, उसके बदले पूर्व की अपर्वतिथियों का श्रय और वृद्धि "श्रये पूर्वा" इत्यादि यचन के अनुसार सत्य है, और श्रीरामचन्द्रस्रि के विचार से पर्वतिथि का पश्चाङ्गोक श्रय तथा वृद्धि अन्य-तिथियों के श्रय, और वृद्धि के समान ही सत्य है

किन्तु "क्षये पूर्वा" इत्यादि वचन के अनुसार क्षीण और वृद्ध भी पर्वतिथि अक्षीण और अवृद्ध पर्वतिथि के समान अपनी निवृत्ति होने के दिन आराधनार्थ उपादेय है।

इस प्रकार मत-भेद के मर्म पर ध्यान न देकर उभयसम्मत वात को केवल श्रीसागरा नन्दस्रि का मत बताने से प्रतीत होता है कि पताकाकार ने दोनों मतों का सन्तोषजनक क्रप से अध्ययन नहीं किया है। ऐसी स्थिति में उन्हें अपनी "पताका" को समझदारों की प्यारी हो सकने की आशा का त्याग कर देना चाहिये।

"पताका" के २६वें और सत्ताईसवें पृष्ठ में पताकाकार को भी प्रसंगवश कहना पड़ा है कि "सूर्यप्रकृति" और "ज्योतिष्करण्डक" आदि प्रामाणिक जैनग्रन्थों के अनुसार युगान्त में द्वितीयाषाढ की पूर्णिमा का क्षय अवश्य होता है पर "निशीथचूर्णि" में आषाढ-पूर्णिमा के नाम-ग्रहणपूर्वक निर्देश से समझना चाहिये कि आराधना में उसका भी क्षयाभाव ही है।

यहाँ हम पताकाकार से पूछना चाहते हैं कि क्या उक्त कथन से पर्वतिथियों के क्षय और वृद्धि के न होने की श्रीसागरानन्दस्रिसम्मत बातका समर्थन होता है ? क्या उक्त कथन उन के मतरूपी बालांकुर पर अतितष्त जलधारा के समान नहीं है ? "तदुपादानेन च आराधनार्या तस्याः क्षयाभावः प्रतीयते " इस वाक्य से—पर्वतिथि वस्तुगत्या श्लीण होने पर भी आराधना में अश्लीणवत् ग्राह्य होती है—यह कहकर क्या पताकाकार ने अपने समर्थनीय पक्ष पर निरवरोध प्रहार करने का द्वार नहीं खोल दिया है ? पताकाकार के इस ग्रन्थ से यह बात अति स्पष्ट हो जाती है कि यद्यपि किसी कारण-विशेष से पताकाकार श्लीसागरानन्दस्रि के अतात्विक पक्ष को वरण करने के लिये अपनी बुद्धि को प्रेरित करते हैं किन्तु वह तात्विक पक्ष का ही वरण करने के सुप्रसिद्ध बुद्धि—स्वभाव के अनुसार उनकी प्रेरणा न मानकर श्लीरामचन्द्रस्रि के तात्विक पक्ष का ही पल्ला पकड़ने को उतावली होती जान पड़ती है, क्यों कि पर्वतिथि वस्तुतः श्लीण होने पर भी आराधना में अश्लीण ही मानी जाती है—यह तो श्लीरामचन्द्रस्रि का ही पक्ष है ।

"सेनप्रश्न" के तृतीय उल्लास में श्रीहीरविजयसूरि का निर्वाणपीषधादि एकादशी की वृद्धि के प्रसंग में कब करना चाहिये, इस प्रश्न के उत्तर में औदयिकी एकादशी को करने की जो व्यवस्था की गई है उसके आधार पर "पताका" के सत्ताईसर्वे पृष्ठ में पताकाकारने यह सिद्ध करने का प्रयत्न किया है कि एकादशी की वृद्धि नहीं होती। उनका आशय यह जान पडता है कि यदि एकादशी दो दिन औदयिकी होती तो " औदयिकी एकादशी में श्री हीरिवजयसूरि का निर्वाणपौषधादि करना चाहिये" यह उत्तर नहीं दिया जा सकता था, क्यों कि एकादशी के दो दिन औदयिकी मानने पर इससे प्रश्न का समाधान नहीं होता।

पर पताकाकार से हम पूछना चाहते हैं कि यदि एकादशी एक ही दिन औदियकी हो तो भी उक्त उत्तर से प्रश्न का समाधान कैसे होगा ? कारण कि उत्तरदाता की दिन्द में यदि एकादशी केवल दूसरे ही दिन औदियिकी हो तो भी वह इस बात को उत्तर देते समय व्यक्त तो नहीं करता अतः उस प्रकार के उत्तर से ऐसे प्रश्नकर्ता का, जिसे पश्चाक्त में एकादशी दो दिन औदियिकी मिली है, मनः समाधान नहीं हो सकता । इस लिये उक्त उत्तर सुनने के बाद प्रश्नकर्ता को अपनी बुद्धि से उत्तरकर्ता का यह तारपर्य-निश्चय करना होगा कि जिस दिन एकादशी औदियकी ही हो अर्थात् अस्तकाल में न हो, उसी दिन एकादशी की बुद्धि के प्रसंग में, श्री हीरविजयस्रि का निर्वाणपौषधादि करना चाहिये। तो इस प्रकार से उक्त श्रम्थ को देखने पर यह स्पष्ट है कि उससे यह अनुमान नहीं किया जा सकता कि एकादशी की बुद्धि उत्तर-वाता को मान्य नहीं है।

इसी सत्ताईसवें पृष्ठ में "मध्यस्थस्वरूपं तत्कर्तव्यश्च" मध्यस्थ का स्वरूप और उसका कर्तव्य इस शीर्षक के नीचे पताकाकार ने मध्यस्थ को मध्यस्थता से च्युत बनाने का बड़ा पराक्रम दिखाया है और "निर्णयितुम्" जैसे शब्द के प्रयोग से पाणिनि जैसे महावैयाकरण को भी न्यक्कृत करने का कौतुक खड़ा किया है। इस विषय में कुछ अधिक न कह कर हम पताकाकार से केवल इतना ही पूछना चाहते हैं कि क्या स्वयं आपने काशी के सुप्रतिष्ठित विद्वान के स्वरूप की रक्षा और कर्तव्य का पालन किया है? दोनों दलों से माध्यस्थ्य के लिये जिस व्यक्ति का चुनाव किया गया उसका निर्णय मानना ही न्याय्य है और यदि उसके माध्यस्थ्य-भंग में शंका का कोई स्थान हो तो पुनः दोनों दलों की ओर से ही दूसरे किसी विशिष्ट विद्वान या विशिष्ट विद्वानों की समिति का निर्वाचन मध्यस्थता के लिये करा लेना चाहिये? इस प्रकार की उचित सम्मति न देकर किसी अप्रकट कारण के वशीभूत होकर स्वयं दूसरे पक्ष के मनोऽनुकूल व्यवस्था लिखकर बार बार विद्वानों के द्वार खटखटा कर विनयादि विविध साधनों से उनका हस्ताक्षर संग्रह कर क्या आपने केवल अपने ही नहीं बल्कि काशी के समस्त पण्डित-मण्डल के सम्मान पर आधात नहीं किया है? और फिर भी मध्यस्थ की व्यर्थ निन्दा करने में आपको तिनक संकोच भी नहीं होता।

"शासनजयपताका" का यह संक्षिप्त पर्यालोचन उपस्थित करते हुये हम यह स्पष्ट कह देना चाहते हैं कि मध्यस्थ ने अपने "निर्णयपत्र" में जो निर्णय प्रस्तुत किये हैं उनकी जो आलोचना पताकाकार ने की है वह आलोचना कहने योग्य नहीं है प्रत्युत उससे यह असन्दिग्ध सचना मिलती है कि आलोचक को पद, पदार्थऔर विवाद-प्रस्त विषय का यथापेक्ष परिचय नहीं है और उनमें सत्य आलोचन करने की क्षमता भी नहीं है।

इस ितये प्रबुद्ध धार्मिक जैन-जनता से हमारा निवेदन है कि हमने काशी के विद्वानों की प्रतिष्ठा के संरक्षण के भाव से "शासनजयपताका" पर लेखनी उठाते हुये जो कुछ कहा है उसे अमृत के समान ग्रहण कर जिस जैन-शास्त्र और पुरातन जैन-सामाचारी-सम्मत श्रीरामचन्द्रसूरि द्वारा उपस्थित किये गये सिद्धान्त का समर्थन आगे हम करेंगे उसको आचरण में स्वीकार कर आप लोग महान पुण्यपुञ्ज के भाजन बनें।

## सिद्धान्त व्याख्या का आरम्भ

अब आचार्य उमास्वाति के "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या" इस वचन का उत्थान क्यों हुआ और इसका जैन शास्त्र तथा सद्युक्ति सम्मत अर्थ क्या है ? यह बातें वताई जायँगी।

जैन शास्त्रों में प्रतिमास की दो अष्टमी, दो चतुर्दशी, पूर्णिमा तथा अमावास्या, दो द्वितीया, दो पश्चमी और दो पकादशी, माद्रपद की शुक्ल चतुर्थी और कल्याणक तिथियों की पर्वतिथि के रूप में आराधना करने का आदेश किया हुआ मिलता है। उनमें जो तिथियाँ जिस दिन स्योंद्य काल से प्रवृत्त होकर दूसरे दिन के स्योंद्य के पूर्व ही समाप्त हो जाती हैं उनकी आराधना तो बिना किसी प्रकार की विचिकित्सा के ही सिद्ध हो जाती है परन्तु जो तिथियाँ पहले दिन स्योंद्य के बाद प्रवृत्त होकर दूसरे दिन के स्योंद्य से आगे तक जाती हैं उनके विषय में यह जिह्नासा स्वभावतः उठती है कि ऐसी तिथियों की आराधना पहले दिन करनी चाहिये या दूसरे दिन अथवा दोनों दिन? इसलिये इस जिङ्नासा को शान्त करने के लिये—

" तिथिश्च प्रातः प्रत्याख्यानवेळायां या स्यात्सा प्रमाणम् । "

" चाउम्मासिअ वरिसे पक्लियपञ्चद्वमीसु नायव्वा । ताओ तिहिओ जासि, उदेइ सुरो न अण्णाओ "॥१॥

- " पूजा पद्मक्खाणं पडिक्रमणं तह य नियमगहणं च । जीप उदेह सूरो, तीह तिहीप उ कायव्वं " ॥ २॥
- " उदयंमि जा तिही सा पमाणमिश्ररीइ कीरमाणीए । आणाभंगणवत्थामिच्छत्तविराहणं पावे "॥ ३॥
- " आदित्योदयवेळायां या स्तोकापि तिथिर्भवेत् । सा सम्पूर्णेति मन्तव्या प्रभृता नोदयं विना " ॥ ४ ॥

इन सब शास्त्रवचनों का आविष्कार हुआ और इनके द्वारा यह व्यवस्था हुई कि ऐसी तिथियां जिस दिन सूर्योदय काल का स्पर्श करती हों उसी दिन इनकी आराधना होनी चाहिये।

पर्वतिथियों की आराधना का विधान करने वाले वचनों और आराधना में तिथि के औदिंग कीत्व का अंगत्व एवं महत्त्व स्थापित करनेवाले वचनों की पारस्परिक एक-वाक्यता करने से पर्व-तिथियों की आराधना के सम्बन्ध में जैनशास्त्रों का यह आदेश सम्पन्न हुआ कि "अष्टमी आदि समस्त पर्व-तिथियों की आराधना उनसे स्पृष्ट सूर्योद्य से आरब्ध होने वाले दिन करनी चाहिये।"

अब जैनशास्त्रादेश के इस स्वरूप में ऐसी पर्व-तिथियों की आराधना का लोप प्राप्त होता है जो स्योंदय के बाद प्रवृत्त होकर दूसरे स्योंदय के पहले ही समाप्त हो जाने से श्लीण कहलाती है। इस आराधना-लोप को स्वीकार नहीं किया जा सकता क्यों कि जैन-शास्त्रों ने समस्त पर्व-तिथियों की आराधना का आदेश दे रखा है। इस लिये धर्म-लोप से उरनेवाले मनुष्य के मन में यह प्रश्न बरबस उठ पड़ता है कि इन श्लीण पर्व-तिथियों की आराधना कैसे की जाय? इसी प्रश्न के सन्ताप का निराकरण करने के लिये आचार्य उमास्वाति के मुखार-विन्द से "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या "यह वचन मकरन्द निर्गत हुआ, जिसे पाकर जैनजन-मिलिन्दों का मानस उल्लीसत हो उठा और चिद्वानों को पांच प्रकारों से श्लीण पर्व-तिथि की आराधना का उपपादन करने में इस वचन के उपयोग की सम्भावना दिखाई पड़ने लगी। वे पाँचो प्रकार यह हैं:—

- (१) पर्वतिथि के टिप्पणोक्त क्षय को स्वीकार न कर उस में सूर्योदयकाल में अस्तित्व कप औदयिकीत्व को स्वीकार करना।
- (२) सूर्योदयकाल में अस्तित्व रूप औदयिकीत्व को छोड-जो तिथि जिस दिन समाप्त हो वह तिथि उस दिन औदयिकी होती है—इस पारिभाषिक औदयिकीत्व को आराधना का प्रयोजक मानना ।
- (३) सूर्योदयकाल में अस्तित्व रूप औदयिकीत्व को सूर्योदयकाल में रहनेवाली तिथियों की आराधना का प्रयोजक मानना और उक्त पारिभाषिक औदयिकीत्व को श्लीण तिथियों की आराधना का प्रयोजक मानना।
  - (४) औदयिक और अनौदयिक तिथियों का आपेक्षिक तादातम्य मानना।
- (५) टिप्पण में जिस तिथि का औद्यिकीत्व निर्दिष्ट हो उसे अनौद्यिक पर्व-तिथि का प्रतिनिधि मान लेना।

इन प्रकारों में यदि प्रथम प्रकार माना जायगा तो "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इस वचन को सूर्योदय-काल से ही श्लीण तिथि की प्रवृत्ति का बोधक मानना होगा और उसकी व्याख्या इस प्रकार करनी होगी। क्षये-टिप्पण में पर्वतिथि के क्षय का निर्देश मिलने पर, पूर्वा-ट्रिप्पण में औद्यिकी रूप से निर्दिष्ट तिथि को, तिथिः-श्लीण पर्वतिथि-रूप, कार्या-बना देना चाहिये। अर्थात् जिस दिन जिस पर्व-तिथि के क्षय का निर्देश टिप्पण में किया गया है उस दिन उस पर्व-तिथि का ही स्योंदय-काल में सम्बन्ध मानना चाहिये न कि टिप्पण में उस दिन औदियिकी क्षय से निर्दिष्ट अन्य तिथिका। फलतः इस वचन के अनुसार जब टिप्पण में अनौदियिकी क्षय से निर्दिष्ट अन्य तिथिका। फलतः इस वचन के अनुसार जब टिप्पण में अनौदियिकी कना पड़ेगा क्यों कि एक स्योंदय के साथ दो तिथियों का सम्बन्ध सम्भव नहीं है। परिणाम यह होगा कि जिस पर्व-तिथि के अन्यवहित पूर्व में कोई अपर्व-तिथि होती है—जैसे अप्टमी के पूर्व सप्तमी, उसके क्षय के प्रसङ्ग में उस पर्व तिथि का क्षय न हो कर उसके पूर्व की अपर्व-तिथि सप्तमी का ही क्षय होगा और जिस पर्व-तिथि के अन्यवहित पूर्व में कोई दूसरी पर्व-तिथि ही पड़ती होगी-जैसे पूर्णिमा, अमावास्या के पूर्व चतुर्दशी, उसके क्षय के प्रसंग में उसकी वा उसके पूर्व को पर्वतिथि का क्षय न होकर उसके पूर्व की पर्व तिथि से पहले आनेवाली अपर्व तिथि का ही क्षय होगा-जैसे पूर्णिमा और अमावास्या के क्षय के प्रसङ्ग में जयोदशी का।

श्रीसागरानन्दसूरि ने इसी प्रकार को अपनाया है, परन्तु यह प्रकार असंगत है, क्यों कि इस प्रकार को स्वीकार करने पर टिप्पण को प्रमाण मानने पर "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " यह वचन नहीं प्रमाण हो सकता और इस वचन को प्रमाण मानने पर टिप्पण नहीं प्रमाण हो सकता । यदि कहें कि पर्वतिथि की प्रवृत्ति और निवृत्ति के विषय में टिप्पण को अप्रमाण मान लेने में कोई हानि नहीं, तो यह कहना ठीक न होगा, क्यों कि तब उसी दण्टान्त से उस तिथि के भोगकाल में और अन्य तिथियों की भी प्रवृत्ति आदि के विषय में टिप्पण के अप्रमाण होने की शंका होने से टिप्पण से विश्वास ही उठ जायगा और उस दशा में तिथि आदि के निर्णय का उपायान्तर न होने के कारण तिथिमूलक समस्त आराधनाओं का लोप होने लगेगा। इस पहले प्रकार में दूसरा दोप यह भी है कि पर्व के अव्यवहित उत्तर में आनेवाली पर्वतिथि के क्षय के प्रसंग में पूर्व पर्व-तिथि की उसके मुख्यकाल में आराधना न होने से उसकी विराधना का पाप भी होगा, यदि इस पर यह तर्क उपस्थित करें कि "क्षये पूर्वा" इस वचन के अनु-सार श्लीण पर्व-तिथि के अव्यवहित पूर्व पर्व-तिथि का टिप्पणोक्त काल उसका मुख्य काल ही नहीं है किन्तु वह तो क्षीण उत्तर पर्वतिथि का ही मुख्यकाल है, उसका मुख्यकाल तो वह है जो टिप्पण में उसके पूर्व की अपर्व-तिथि का काल बताया गया है, इस लिये यह दूसरा दोष तो नहीं ही सम्भव है, परन्तु यह तर्क भी अक्षान का ही द्योतक है, क्यों कि यह कथा अपने अन्ध भक्तों के सामने ही सुनाई जा सकती है पर जो बुद्धि, विवेक और शास्त्रसम्मत बात का ही आदर करना जानते हैं, उन के समक्ष यह कथा तो कहने वाले को उपहासास्पद ही सिद्ध करेगी, कारण कि वह सोचेंगे कि तिथि के प्रवेशादि का काल बताना तो टिप्पण का ही कार्य है फिर उसके क्षेत्र में "क्षये पूर्वा" यह शास्त्र-वचन हस्त-क्षेप कैसे कर सकता है ? इसके साथ ही वह यह भी सोचेंगे कि इस प्रकार की कल्पना करना तभी उचित हो सकता है जब टिप्पण की प्रमाणता की अञ्चण्णता के साथ उक्त वचन से श्लीण पर्व-तिथि की आराधना का उपपादन न हो सके, अतः यदि टिप्पण तथा उक्त बचन इन दोनों की मर्यादा के रक्षण के साथ कोई व्यवस्था हो सकती है तो उक्त कल्पना को अवकाश नहीं प्राप्त हो सकता।

"तिथिइच प्रातः प्रत्याख्यानवेलायां या स्यात् सा प्रमाणम् " जो तिथि जिस दिन सूर्योदय के समय होती है वही उस दिन सम्पूर्ण अहोरात्र में व्याप्त होकर रहती है-यह प्रामाणिक वचन सर्व सम्मत है, अब यदि टिप्पण में श्लीण बताई गई पर्व-तिथि का सूर्योदय के समय अस्तित्व न माना जायगा तो उक्त वचन के अनुसार उस दिन पर्व-तिथि का अस्तित्व ही नहीं

सिद्ध होगा क्यों कि उस दिन सारे अहोरात्र में टिप्पण के अनुसार सूर्योदय में रहने काली तिथि ही ब्याप्त रहेगी, फलतः क्षीण तिथि की आराधना का लोप भाष्त होगा, इस लिये उस दिन सर्योदयकाल में क्षीण पर्वतिथि के अस्तित्व की कल्पना होने पर फिर सारे अहोरात्र में उसी की व्याप्ति होने से उस दिन के टिप्पणोक्त औदयिक तिथि को उस दिन का त्याम कर पीछे हटना ही होगा, अतः टिप्पण के क्षेत्र को संक्षचित करने के अतिरिक्त कोई मार्गान्तर नहीं है, ऐसी स्थिति में श्रीसागरानन्दसूरि के अभिमत पहले प्रकार को न मानने में दुराब्रह को छोड दूसरा क्या वाधक है? यह प्रश्न भी अविवेक का ही प्रकाशक है, क्यों कि टिप्पण की मर्यादा को अक्षुण्ण बनाये रखने के निमित्त जिस प्रकार "क्षये पूर्वा" इस वचन की दूसरी निर्दोष व्याख्या को मान देना आवश्यक समझा जाता है उसी प्रकार "तिथिश्च प्रातः" इत्यादि वचन की भी दूसरी निर्दोंप व्याख्या को मान देना आवश्यक है, ओर वह व्याख्या इस प्रकार है-जो तिथि जिस दिन सूर्योदयकाल में हो उसी दिन वह तिथि धर्मानुष्ठान में प्राह्म है, और इस वचन की यही व्याख्या उचित भी है क्यों कि इसमें कोई दोप नहीं है, इससे टिप्पण के क्षेत्र में हस्तक्षेप भी नहीं होता और इसी को लेकर इस बचन की सार्थकता भी है, क्यों कि जो तिथि पहले दिन सूर्योदय से कुछ काल बाद प्रवृत्त होकर दूसरे दिन सूर्योदय के कुछ समय बाद तक रहती है उसकी धर्मकार्य में उपादेयता किस दिन उचित है? इसी प्रश्न के उत्तर में इस वचन का उत्थान है।

जो व्याख्या पहले की गई है कि "जो तिथि जिस दिन सूर्योद्य काल में हो उस दिन सारे अहोरात्र वही तिथि व्याप्त रहती है," उसमें तो अनेक दोष हैं, क्यों कि उक्त अर्थ में टिप्पण ने पहले दिन जब से जिस तिथि का प्रवेश बताया है तब से उस दिन के अवान्तर कालों के साथ उक्त बचन को उस तिथि के सम्बन्ध का निषेधक और दूसरे दिन जब तक उस तिथि का अस्तित्व टिप्पण से प्राप्त है तब तक के काल के साथ उस तिथि के सम्बन्ध का अनुवादक तथा दूसरे दिन के शेष सभी अवान्तर कालों के साथ उस तिथि के सम्बन्ध का विधायक मानना होगा, टिप्पण की दुर्दशा अलग होगी, और यह सब होगा निष्प्रयोजन ।

स्योंदय के समय की तिथि की सत्ता सारे अहोरात्र में न मानने पर सम्पूर्ण अहोरात्र में स्योंदयकालिक तिथि का जो सर्वजनसम्मत व्यवहार होता है उस का लोग हो जायगा यह शंका भी निरास्पद है, क्यों कि स्योंदयकालिक तिथि की टिप्पणोक्त काल-मात्र तक ही सत्ता मानने पर भी "आज अमुक तिथि है " इस व्यवहार की उपपत्ति हो जाती है, और "आज अहोरात्र अमुक तिथि है " ऐसा व्यवहार तो किञ्चित्कालिक तिथि के सम्बन्धमें असिद्ध ही है।

"आदित्योदयवेलायां या स्तोकापि तिथिभेचेत्। सा सम्पूर्णेति मन्तन्या प्रभूता नोदयं विना॥" इस स्मृतिवचन का भी यह तात्यर्थ है कि जिस तिथि का थोडा सा भी अंश जिस दिन सूर्योदयकाल में रहेगा उसी दिन वह तिथि प्रधान तथा धर्म—कार्य में प्रहणाई होगी और जिस दिन सूर्योदयकाल में उसकी आंशिक स्थिति भी न होगी उस दिन अधिक मात्रा में रहने पर भी वह प्रधान नहीं मानी जायगी। इस लिये सूर्योदयकालिक तिथि की अहोरात्रन्यापिनी सत्ता का प्रतिपादन करने में इस चचन के निराधार तात्पर्य की कल्पना कर पहले जैसी कुशंका को अवसर नहीं देना चाहिये।

सूर्योदय को स्पर्श करने के दिन ही तिथि की जो सम्पूर्णता कही गई है उस का भी अर्थ सम्पूर्ण दिन को ब्याप्त करके रहना नहीं है किन्तु समाप्तिमूलक पूर्णता है। जो तिथि जिस दिन समाप्त होती है उसी दिन उसकी पूर्णता मानी जानी चाहिये यह बात "तत्त्वतरंगिणी"

में सत्रहवीं गाथा की ब्याख्या के अवसर पर स्पष्ट की गई है, वहाँ साफ शब्दों में कहा गया है कि जिस दिन जो तिथि अहोरात्र ब्याप्त होकर रहती हो पर उस दिन उसकी समाप्ति न होती हो तो उस दिन उस तिथि को सम्पूर्ण समझना भ्रम है और जिस दिन जो तिथि समाप्त हो जाती हो उस दिन बहुत थोडी मात्रा में होने पर भी वह उस दिन सम्पूर्ण समझी जानी चाहिये।

उपर्युक्त समग्र विचारों का निष्कर्ष यह है कि कीन तिथि कव प्रवेश करती है, कब तक रहती है और कब समाप्त होती है—इस विषय में ज्योतिष और तदाश्चित टिप्पण ही प्रमाण हैं, इस वारे में धर्मशास्त्र या अन्य किसी का भी हस्तक्षेप सहा नहीं है। धर्मशास्त्र को तो केवल यह बताने का अधिकार प्राप्त है कि किस प्रकार की तिथि तथा कीन तिथि किस धर्म कार्य में किस प्रकार से बाह्य है। धर्मशास्त्र से प्रतिपादित तिथि—प्रकार कव मिलता है—यह बात तो टिप्पण से ही विदित करने की वस्त है।

सभी तिथियों के टिप्पणोक्त काल को ही मानना—इस निश्चय पर यह प्रइन उठता है कि जैन सम्प्रदाय में जो यह व्यवस्था प्रचलित है कि एक दिन स्योंदय के समय उस पर्वतिथि की आराधना का आरम्भ और अगले दिन स्योंदय हो जाने पर उस की समाप्ति हो—इस की उपपत्ति कैसे होगी? क्यों कि पर्व तिथि के अस्तित्वकाल में ही उसको आराधना उन्नित है अतः पर्वतिथि का टिप्पणोदित काल मानने पर तो उसी के अनुसार उसकी आराधना का आरम्भ और समाप्ति होना उचित है, इस लिये "क्षये पूर्वा" इस वचन को स्योंदयकाल में शोण पर्वतिथि के सम्बन्ध का और "तिथिश्च प्रातः" इस वचन को ओद्यिक तिथि की अहो-राज्यापिता का विधायक मानना अनिवार्य है। इसका सीधा उत्तर यह है कि जैनशास्त्रों का यह आदेश नहीं है कि जिस कालबिन्दु में पर्वतिथि का प्रवेश हो वहीं से उसकी आराधना का आरम्भ और जिस कालबिन्दु में पर्वतिथि की निवृत्ति हो वहीं आराधना की समाप्ति होनी चाहिये। यदि यही जैनशास्त्रादेश हो तो टिप्पण को इसके सामने झुकना ही होगा, पर इस आदेशके होने में कोई प्रमाण नहीं है।

हमें तो समस्त जैनशास्त्रों और चिरन्तन जैनपरम्परावों के पर्यालोचन से पर्वतिथियों की आराधना के सम्बन्ध में जो जैनशास्त्रादेश ज्ञात हुआ है वह यही है कि टिप्पण में जिस दिन पर्वतिथि की समाप्ति का निर्देश मिले उस दिन स्योंद्य के समय से उसकी आराधना का आरम्भ और दूसरे दिन स्योंद्य होने पर उसकी समाप्ति होनी चाहिये। इस प्रकार के आदेश से यह नहीं आवश्यक जान पडता कि आराधना के आरम्भ-श्रण में आराध्य तिथि का सम्बन्ध-स्थापन जरूरी है तो फिर टिप्पण और "श्रये पूर्वा" इत्यादि वचनों का परस्पर संघर्ष कराने में कौन सी बुद्धिमानी है?

इस आदेश के नाते ही उस व्यक्ति को प्रत्यवाय का भाजन बनना पडता है जो कुतर्क के वशीभूत हो कर पर्वतिथि की समाप्ति होने के दिन सूर्योदय से दूसरे सूर्योदय तक आरा-धना की अवश्य कर्तव्यता के विरुद्ध आचरण करता है।

यहां तक यह बात बताई गई कि श्लीण पर्वतिथि की आराधना के उपपादनार्थ पर्वतिथि के टिप्पणोक्त श्लय को अस्त्रीकार कर उसके पूर्वकी अपर्व—तिथि का श्लय मानने और पर्व-तिथि के श्लय के दिन अपर्वतिथि के अस्तित्व पर्व व्यवहार का छोप करने की न तो कोई आवश्यकता है और न वैसा करने का समर्थन करनेवाछा कोई प्रमाण ही है। अब आगे यह बताया जायगा कि इस प्रकार के मन्तव्य और कर्तव्य जैनशास्त्रों के विरुद्ध हैं। जैसे—" तत्त्वतरंगिणी" में

१ देखिये मू० पु० पृ० सं० ५८ ।

चौथी गाथा के ज्याख्यान प्रसंग में पहले "तत्र त्रयोदशीति ज्यपदेशस्याप्यसम्भवात्, किनु प्रायिश्चित्तादिविधौ चतुर्दश्येवित ज्यपदिश्यमानत्वात् "इस प्रनथ से यह कहा गया है कि "स्यों त्य के समय त्रयोदशी से और अन्य समयों में चतुर्दशी से युक्त दिन को त्रयोदशी का ज्यवहार असम्भव है किन्तु चतुर्दशी का ही ज्यवहार युक्त है और उसी चर्चा में आगे चल कर "अवरविद अवरावि " इस प्रनथ से यह कहा गया है कि उस दिन चतुर्दशी के तुल्य त्रयोदशी का ज्यवहार सम्भव है। इन दोनों कथनों में "खरतर" की ओर से विरोध-प्रदर्शन किये जाने पर "प्रायिश्चत्तादिविधावित्युक्तत्वात्, गौणमुख्यभेदात् मुख्यतया चतुर्दश्या पव ज्यपदेशो युक्त इत्यभिप्रायेणोक्तत्वाद् वा " इस वाक्य से यह उत्तर दिया गया है कि स्योंद्य के समय त्रयोदशी से और अन्य समयों में चतुर्दशी से युक्त दिन को चतुर्दशी का ही ज्यवहार होने की जो बात पहले कही गई है उसका आशय यही है कि धर्मसम्बन्धी कार्यों में चतुर्दशी का ही ज्यवहार करना चाहिये अथवा उस दिन त्रयोदशी के गौण होने से मुख्यभाव से चतुर्दशी का ही ज्यवहार करना चाहिये न कि उसका यह आशय है कि अन्य कार्यों में भी तथा गौण रूप से भी त्रयोदशी का ज्यवहार नहीं करना चाहिये।

इस उत्तर-प्रनथ को थोडी सतर्क दृष्टि से देखने पर स्पष्ट ही मालूम पड जाता है कि तत्त्वतरंगिणीकार को श्लीण चतुर्दशी के दिन त्रयोदशी और चतुर्दशी दोनों के अस्तित्व और व्यवहार सम्मत हैं, क्यों कि यदि उस दिन अकेठी चतुर्दशी की ही सत्ता और व्यवहार में उनकी सम्मति होती तो वाद में कहे हुये "अवरावि" इस शब्द का "अपराऽपि" श्लीणितिथ भी—यह अर्थ छोड कर "अपरा पव" श्लीणितिथि ही—ऐसा अर्थ करके अपनी पूर्वोक्त बात की ही अविकठ रूप से रक्षा उन्हें करनी चाहिये थी, परन्तु वह तो अपनी पूर्व उक्ति का ही तात्पर्यान्तर वर्णन करते हुये अपनी पहळी ही बात पर अहड और बाद की उक्ति को ज्यों की रथों रखते हुये अपनी पिछळी बात पर ही स्थिर रहने और उसी की रक्षा करने की मुद्रा दिखाते प्रतीत होते हैं, जिसका निर्विवाद अर्थ यह होता है कि श्लीण चतुर्दशी के दिन उन्हें व्यवहारी और चतुर्दशी दोनों के ही अस्तित्व और व्यवहार मान्य हैं।

श्रीसागरानन्दस्रि ने "गौणमुख्यमेदात् मुख्यतया चतुर्दश्या पद्य व्यपदेशो युक्त इत्यिमपायकत्वाद्वा" इस वाक्य में आये हुये "मुख्यतया" शब्द की तृतीया को हेतु का निर्देशक मान कर यह सिद्ध करने की चेण्टा की है कि तत्वतरंगिणीकार मुख्यत्व के आधार से श्लीण चतुर्दशी के दिन केवल चतुर्दशी के ही व्यवहार का शौचित्य सिद्ध करना चाहते है, पर वह यह नहीं सोचते कि उक्त वाक्य चतुर्दशी-मात्र की व्यवहार्यता का समर्थन करने के उद्देश्य से नहीं आया है वित्क उस आशय की पूर्व उक्ति में संकोच उपस्थित करते हुये वाद में कहे गये त्रयोदशी और चतुर्दशी दोनों के व्यवहार के समर्थन में आया है। इस लिये "मुख्यतया चतुर्दशी शोर चतुर्दशी दोनों के व्यवहार के समर्थन में आया है। इस लिये "मुख्यतया चतुर्दशी को दिन मुख्यता का व्यवहार चतुर्दशी में ही करना युक्त है, अर्थात् "मुख्यतया" की तृतीया हेतु का निर्देशक नहीं अपि तु प्रकार का निर्देशक है। इस पर यदि कोई शंका करे कि जब उस दिन त्रयोदशी और चतुर्दशी दोनों का ही अस्तित्व है तो चतुर्दशी की ही मुख्यता क्यों? प्रत्युत औदियकी होने से त्रयोदशी की ही मुख्यता माननी चाहिये, तो उसका उक्तर यह है कि चतुर्दशी पर्व-तिथि है तथा त्रयोदशी सामान्यितिथि है, और सामान्य-तिथि की अपेक्षा पर्व-तिथि स्वभावतः प्रधान होती है। हाँ, उस दिन वह औदियकी नहीं है किन्तु त्रयोदशी औद यिकी है अतः उक्त प्रकार की शंका सम्भव है, इस लिये यह बता देना आवश्यक है कि उस

दिन औदयिकी न होने पर भी चतुर्दशी मुख्य है क्यों कि यदि मुख्य न मानी जायगी तो उस दिन उस की आराधना ठीक उसी प्रकार न होगी जैसे दूसरे दिन सूर्योदय के बाद थोडे समय तक ही रहनेवाली चतुर्दशी के पहले दिन अधिक समय तक रहने पर भी मुख्यता न होने से उस दिन उस की आराधना नहीं होती।

इस प्रकार पर्वतिथि के क्षय के दिन जब अपर्वतिथि की भी सत्ता और व्यवहार का छोप विद्वान जैनाचार्यों को सहा नहीं है तो क्षीण पर्व-तिथि के अव्यवहितपूर्व की पर्वतिथि के टिप्पणोदित काल में उसकी सत्ता और व्यवहार का लोप उन्हें कैसे सहा हो सकता है ? और यही कारण है कि तत्त्वतरंगिणी में श्रीधर्मसागरजी ने पर्वानन्तर-पर्वतिथि के क्षयस्थल में पूर्व और उत्तर दोनों तिथियों की एक ही दिन आराधना होने में अपनी सम्मति व्यक्त की है।

श्लीण चतुर्दशी की आराधना पूर्णिमा के दिन करनी चाहिये—इस खरतरमत का " तपागच्छ " की ओर से खण्डन होने पर "खरतर " ने तपागच्छीय विचारकों से यह प्रक्त किया है कि आप के मत में भी पौर्णमासी का क्षय होने पर क्या गति होगी? प्रश्न का अन्तर्निहित भाव यह जान पड़ता है कि पौर्णमासी के क्षय के दिन तो औदयिकी चतर्दशी की ही आराधना होगी इसलिये एक दिन दो तिथियों की आराधना न हो सकने से पूर्णिमा की आराधना पूर्णिमाशस्य प्रतिपद को ही करनी होगी, तो फिर जब पूर्णिमाशून्य प्रतिपद को पूर्णिमा की आराधना हो सकती है तो चतुर्दशी—शून्य पूर्णिमा को श्लीण चतुर्दशी की आराधना क्यों नहीं हो सकती? और यदि पुणिमा के क्षय में चतुर्दशी के दिन ही चतुर्दशी तथा पूर्णिमा दोनों की आराधना मानेंगे तो चतुर्दशी के क्षय में पूर्णिमा के दिन दोनों की आराधना में क्या आपत्ति? इस का जो उत्तर तपागच्छीय विचारकों ने " चतुर्दश्यां द्वयोरिप विद्यमान्त्वेन तस्या अप्याराधनं जातमेव " इस ग्रन्थ से दिया है वह यह है कि पोर्णमासी के क्षय के दिन चतुर्दशी और पोर्णमासी दोनों के विद्यमान रहने के कारण उस पक ही दिन दोनों की आराधनायें सम्पन्न हो जाती हैं, इस लिये हमारे मत में अगति नहीं है। इस उत्तर से तपागच्छीय विचारकों का यह भाव जात होता है कि वह खरतरमत का खण्डन इस आधार पर करते हैं कि पूर्णिमा के दिन श्लीण चतुर्दशी का लेश भर भी सम्बन्ध न होने के कारण उस दिन उसकी आराधना अयुक्त है, क्यों कि जिस दिन जिस तिथि का किञ्चित् भी सम्बन्ध न हो उस दिन उसकी आराधना मानने पर अध्यवस्था होगी, और "तपागच्छ" के पक्ष में क्षीण पूर्णिमा के दिन चतुर्दशी और पूर्णिमा की आराधना मानने में कोई दोष नहीं है क्यों कि उस दिन दोनों तिथियों का सम्बन्ध विद्यमान है।

तपागच्छीय विचारकों के उक्त उत्तर का पाँचवीं गाथा की व्याख्या के प्रसंग में आदरपूर्वक उल्लेख करने से यह निस्संशय कहा जा सकता है कि तत्त्वतरंगिणीकार को एक दिन
दो पर्वतिथियों की सत्ता, व्यवहार्यता और आराध्यता सम्मत है अतः पर्वानन्तर-पर्वतिथि के
क्षयस्थल में पूर्व पर्वतिथि के पहले की अपर्वतिथि के क्षय की करपना जो श्रीसागरानन्दस्रि
करते हैं वह उक्त तत्त्वतरंगिणी ग्रन्थ से विरुद्ध होने के नाते निन्ध पर्व त्याज्य है। "चतुर्दश्यां
ह्योरिप विद्यमानत्वेन" इस वाक्य में "टिप्पणानुसारेण" इस शब्द का अध्याहार कर उक्त
वाक्य का अर्थान्तर करने की चेप्टा जो वह कहते हैं उसमें उनकी विपरीत वासना को छोड
दूसरा कोई निमित्त नहीं है, तथा पूर्णमा के क्षय के दिन पूर्णमा मात्र की सत्ता इष्ट होने
पर "टिप्पणानुसारेण" का अध्याहार कर टिप्पण की अपेक्षा चतुर्दशी का अस्तित्व बताने का
कोई उपयोग भी नहीं है।

"तस्या अप्याराधनं जातमेव" इस वाक्य के "तस्याः" इस पकवचनान्त शब्द को लेकर श्रीसागरानन्दसूरि की यह कल्पना है कि इस वाक्य से पूर्णिमा-क्षय के दिन पूर्णिमा-मात्र की ही आराधना सूचित की गई है क्यों कि यदि चतुर्दशी तथा पूर्णिमा दोनों की आराधनायें सूचनीय होतीं तो "तस्याः" के बदले "तयोः" इस द्विचचनन्त शब्द का निर्देश किया जाना वाहिष था। पर यह कल्पना निर्मूल है, कारण कि "तस्याः" के आगे जो "अपि" शब्द है, उसी से द्विचचन के प्रयोग का कार्य पूरा हो जाता है, और यदि "तस्याः" इस पकवचनान्त शिष् से पूर्णिमा मात्र की आराधना की सूचना मानी जायगी तो "अपि" शब्द का प्रयोग असंगत होगा तथा "चतुर्दश्यां द्वयोरिप विद्यमानत्वेन" इस वाक्य से चतुर्दशी के दिन अर्थात् पूर्णिमा-क्षय के दिन चतुर्दशी और पूर्णिमा दोनों के अस्तित्व का प्रदर्शन भी अनर्थक होगा।

यहाँ यह शंका करना कि "तस्या अप्याराधनं जातमेव" इस वाक्य से दोनों तिथियों की आराधनावों की सूचना यदि करनी होती तो "तस्या अपि" के बदले "तयोः" इस द्विचचनान्त एक शब्द का प्रयोग किया जाना ही उचित था, न कि "तस्याः, अपि" इन दो शब्दों का, ठीक नहीं है, कारण कि "नन्वेवं पोर्णमासीक्षये भवतामपि का गतिः" इस प्रथ से श्लीण पूर्णिमा की आराधना आप के मत में भी कैसे होगी—इस प्रश्न के उत्तर में "तस्या अप्याराधनं जातमेव" यह वाक्य आया है, अब यदि यहाँ "तस्याः" के स्थान में "तयोः" शब्द का प्रयोग किया गया होता तो उत्तर प्रश्न के विरूप हो जाता। "तयोः" शब्द का प्रयोग तो तब उचित हो सकता था जब प्रश्न दोनों की आराधना के सम्बन्ध में होता, पर ऐसा तो है नहीं। अतः पूर्विक प्रश्न के उत्तर में "तस्या अपि" इस शब्द का प्रयोग ही उचित है।

यहाँ पर यह भी ध्यान देने योग्य वात है कि पूर्णिमाक्षय के दिन यदि चतुर्दशी तथा पूर्णिमा दोनों का अस्तित्व प्रतिपादनीय न होता किन्तु श्लीण पूर्णिमा-मात्र का ही अस्तित्व प्रतिपादनीय होता तो "चतुर्दश्यां द्वयोरिष विद्यमानत्वेन" पेसा न कहकर चतुर्दश्यां पौर्णमास्या एव विद्यमानत्वेन" यही स्पष्ट शब्दों में कहा गया होता, इसी प्रकार आगे भी "यतस्त्रिटितत्वेन चतुर्दश्यां पौर्णमास्या वास्तव्येव स्थितिः" इस वाक्य के उत्तर में "पौर्णमास्या वास्तव्येव स्थितिः" इस वाक्य के उत्तर में "पौर्णमास्या वास्तव्येव स्थितिः" वही कहना चाहिये था।

इसिलिये उपर्युक्त चर्चावों के आधार पर यह सुनिश्चित रूप से कहा जा सकता है कि तत्त्वतरंगिणीकार को पूर्णिमाक्षय के दिन चतुर्दशी और पूर्णिमा दोनों की सत्ता मान्य है।

पूर्णिमा के दिन चतुर्दशी की आराधना की खरतर-सम्मत व्यवस्था के तपागच्छीय विद्वानों की ओर से किये गये खण्डन का "तत्त्वतर्रगिणी" की पञ्चम गाथा के व्याख्यान-प्रसंग में इस प्रकार उच्लेख प्राप्त होता है कि चतुर्दशी के क्षय के दिन उसकी आराधना न करके यदि पूर्णिमा के दिन उसकी आराधना की जायगी तो पूर्णिमा ही आराधित होगी न कि चतुर्दशी, और आराधनायें दोनों की ही कर्तव्य हैं, इस लिये पूर्णिमा के दिन श्लीण चतुर्दशी की आराधना करने की आप की (खरतर की) रीति युक्त नहीं है। खरतर ने इस खण्डन से तपागच्छीय विद्वानों का यह आशय समझा कि वह लोग एक दिन दो तिथियों की आराधना के अनौचित्य को हिंद में रखकर इस प्रकार का खण्डन कर रहे हैं, इस लिये उसने तपागच्छीय विद्वानों के प्रति प्रकृत किया कि पूर्णिमा के क्षय में आपके यहाँ क्या गित होगी? अर्थात् आप के यहाँ भी तो उस अयस्था में एक ही दिन दो तिथियों की आराधना होती है, सो कैसे हो सकेगी?

खरतर के इस प्रश्न से ज्ञात होता है कि उस समय श्लीणपूर्णिमा की चतुर्दशी में और चतुर्दशी की त्रयोदशी में आराधना प्रचलित नहीं थी, क्यों कि ऐसा प्रचलन रहने पर खरतर की ओर से उस प्रकार का प्रश्न नहीं हो सकता था। खरतर के इस प्रश्न का जो उत्तर दिया गया है उससे भी यही वात सिद्ध होती है क्यों कि उत्तर में यह कहा गया है कि हम तपा- गच्छी आप की (खरतर की) उक्त व्यवस्था का खण्डन इस लिए नहीं कर रहे हैं कि एक दिन दो तिथियों की आराधनायें नहीं हो सकतीं बिल्क इस लिये कर रहे हैं कि पूर्णिमा के दिन श्लीण चतुर्दशी का किञ्चिन्मात्र भी सम्बन्ध नहीं है, और हम तपागिच्छियों के मत में कोई दोष नहीं है क्यों कि हम तो चतुर्दशी के दिन अर्थात् पूर्णिमा-क्षय के दिन विद्यमान ही चतुर्दशी और पूर्णिमा की आराधना मानते हैं।

अब यहां थोड़ा सोचने की बात यह है कि पूणिमा के क्षय-प्रसंग में आराधना का यह प्रकार जिस का डिण्डिम बजाते हुये श्रीसागरानन्दस्रि फिर रहे हैं, यदि उस काल के तपागच्छीय विद्वानों को सम्मत होता तो वे खरतर को यह भी मुहतोड उत्तर दे सकते थे कि हमारे मत में तो एक दिन दो तिथियों की आराधनायें मान्य नहीं है पर आएको (खरतर को) तो दो तिथियों की आराधनायें एक दिन माननी ही पड़ेंगी, जो न उचित ही है और न सम्भव ही। यह उत्तर न देने से यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि यह आराधना-प्रकार-उन्हें सम्मत नहीं था।

तत्त्वतरंगिणी में पञ्चम गाथा की व्याख्या करते समय चतुर्दशी के दिन क्षीण पूणिमा की सत्ता का समर्थन करते हुए कहा गया है कि इस विषय में कुछ युक्तियां कही जा चुकी हैं और कुछ युक्तियां क्षीण तिथि और वृद्ध तिथियों का सामान्य लक्षण बताते समय कही जायगी। इस कथन के अनुसार आगे चल कर सन्नहचीं गाथा के उत्तरार्ध के व्याख्यान-प्रसङ्ग में जो तिथि जिस दिन समाप्त होती है उस दिन को उस तिथि से युक्त मानना चाहिये-इस रूप में उस युक्ति को कह कर उपसंहार किया गया है कि पूणिमाक्षय के दिन चतुर्दशी और पूणिमा दोनों समाप्त होती हैं अतः उस दिन चतुर्दशी के समान ही पूणिमा का भी अस्तित्व है। और समाप्ति के आधार पर अस्तित्व का समर्थन करना सर्वथा तर्कसङ्गत भी है कारण कि जिस दिन जिसका अस्तित्व ही न होगा उस दिन उसकी समाप्ति भी कैसे हो सकती है? तो इस प्रकार तिथि क्षय के दिन क्षीण तिथि की सत्ता में उस दिन उस तिथि की समाप्ति को हेतु कहने से स्पष्ट सूचित होता है कि क्षय के दिन सूयोंदय-काल से ही क्षीण तिथि के अस्तित्व की कल्पना निर्मूल है।

यहाँ भी श्रीसागरानन्दस्रि ने यह कल्पना खडी करने का प्रयास किया है कि "या या तिथिः, तत्तितिथित्वेन" यह न कह कर जो "या तिथिः, तिचिथित्वेन" इस प्रकार एक ही एक यत् और तत् शब्द से युक्त वाक्य का प्रयोग किया गया है, उससे प्रतीत होता है कि एक दिन एक ही तिथि की समाप्ति और सत्ता होती है, पर यह कल्पना सङ्गत नहीं है क्यों कि ऐसा मानने पर उपसंहार में एक ही दिन दो तिथियों की समाप्ति वताना असंगत होगा और सिंद दो तिथियों की समाप्ति होने पर भी एक ही की सत्ता मानेंगे तो समाप्त होने वाली जिस तिथि की सत्ता न मानेंगे उस में व्यभिचार होने से समाप्ति को सत्ता की साधकता जो प्रकृत प्रन्थ से विविधित है वह न हो सकेगी। और यदि यह नियम मानेंगे कि जिस दिन जिस तिथि की समाप्ति तिथ्यन्तर की समाप्ति की पूर्ववर्तिनी न हो उस दिन वह तिथि सानी जानी चाहिये तो किसी दिन किसी भी तिथि की सत्ता सिद्ध न होगी क्यों कि प्रत्येक तिथि की समाप्ति उस के बाद वाली तिथि की समाप्ति की पूर्ववर्तिनी होती है। और यदि उस कियम का परिवर्तन इस रूप में करेंगे कि जिस दिन जिस तिथि की समाप्ति होती है। और यदि उस कियम का परिवर्तन इस रूप में करेंगे कि जिस दिन जिस तिथि की समाप्ति की समाप्ति में उस दिन होने वाली तिथ्यन्तर की समाप्ति की पूर्ववर्तिनी होती होती होती हैन दिनों में वाली तिथ्यन्तर की समाप्ति की समाप्ति की पूर्ववर्तिनी होती होती तिन दिनों में

पक ही एक तिथि की समाप्ति होती है उन दिनों में तिथि की सत्ता न सिद्ध होगी। इस िलये अन्ततोगत्वा जिस दिन जो तिथि समाप्त हो उस दिन वह तिथि माननी चाहिये इस साधारण नियम को मान कर पक दिन दो तिथियों की समाप्ति होने पर उस दिन दो तिथियों की समाप्ति होने पर उस दिन दो तिथियों की समाप्ति और सत्ता माननी ही होगी। अब इस पर यह कुतर्क करना कि पक दिन दो तिथियों की समाप्ति और सत्ता के प्रतिपादन में तात्पर्य होने पर दो यत् और दो तत् शब्द का प्रयोग कर पेसे वाक्य का विन्यास करना चाहिये कि जिससे यह अर्थ निर्गत हो कि जिस दिन जो जो तिथि समाप्त हो उस दिन वह वह तिथि स्वीकार करनी चाहिये, नितान्त अनुचित है क्यों कि पेसा मानने पर एक ही तिथि की समाप्ति वाले दिनों में तिथि की सत्ता ही सिद्ध न होगी?

इसी प्रसंग में "कि किमण्यण्टम्या रहोवृत्त्या समर्पितं यन्नण्टाऽण्यण्टमी परावृत्त्याभिमन्यते, पाश्चिकेण च किमपराइं? यत्तस्य नामापि न सहाते" इस ग्रन्थ के "नण्टाऽप्यण्टमी परावृत्त्या-भिमन्यते" इस भाग की श्रीसागरानन्दस्रि ने यह व्याख्या करने का उद्योग किया है कि श्रीण भी अष्टमी सप्तमी को हटा कर उसके स्थान में औद्यिकी बन जाती है। यहाँ उनसे इस विषय में यह पूछना चाहिये कि "परावर्त्य" शब्द का "हटा कर "यह अर्थ तो होता है, यह सारा संस्कृतक समाज जानता है, पर "परावृत्त्य" शब्द का भी "हटाकर "यह अर्थ होता है यह उन्हों ने कहाँ से सीखा? और यदि णिच प्रत्यय का अन्तर्भाव मानकर उस शब्द से उस अर्थ को प्रकट करने का अभिप्राय हो तो उन्हें बतलाना चाहिये कि वैसा मानने का आधार क्या है?

इस लिये "परावृत्याभिमन्यते" इस वाक्य में "परावृत्त्य अभिमन्यते" ऐसा पद्च्छेद न मानकर "परावृत्त्या"—अभिमन्यते " ऐसा पद्च्छेद मानना चाहिये, और "परावृत्त्या" इस शब्द की "परस्याः वृत्त्या" ऐसी व्युत्पित्त कर के उस पूरे वाक्य भाग का यह अर्थ करना चाहिये कि श्लीण अण्टमी के दिन अण्टमी सप्तमी की स्थिति के साथ रहती है, अथवा "परावृत्त्या" शब्द की "परिस्मन् अवृत्त्या" यह व्युत्पित्त करके उस वाक्य-खण्ड की यह व्याख्या करनी चाहिये कि उत्तर दिन में सम्बन्ध न होने से अर्थात् पूर्व दिन में ही समाप्त हो जाने से पूर्व दिन में ही अर्थात् सप्तमी के औदयिकीत्व वाले दिन को ही श्लीण अण्टमी-मानी जाती है। ऐसा अर्थ करने से उस पूरे वाक्य-समुदाय का भाव यह होगा कि जब श्लीण अण्टमी की सत्ता सप्तमी के दिन इसी आधार पर मानते हो कि अण्टमी उसी दिन समाप्त हो जाती है, उसके अगले दिन उसका सम्बन्ध नहीं होता, तो यह वताओं कि श्लीण चतुर्दशी ने ऐसा कौन सा अपराध किया है जिसके कारण उक्त आधार की समता होते हुए भी उसके (श्लीण चतुर्दशी के) सम्बन्ध में दूसरे प्रकार की कल्पना करते हो ? अथवा ऐसा कल्पनाभेद करने के लिये अण्टमी से कोई उत्कोच प्राप्त किया है?

" खरतर " के मत का खण्डन करते हुये तत्त्वतरंगिणीकार ने यह प्रश्न उठाया है कि यि आप पूर्णिमा में क्षीणचतुर्द्शी का अनुष्ठान करेंगे तो उसे पूर्णिमा का अनुष्ठान कहेंगे या चतुर्दशी का, यि चतुर्दशी का अनुष्ठान कहेंगे तो मिध्या भाषण का दोष होगा क्यों कि पूर्णिमा के दिन चतुर्दशी है नहीं, और यि उसे पूर्णिमा का अनुष्ठान कहेंगे तो चतुर्दशी के अनुष्ठान का लोप होगा। इस प्रन्थ को देखने से क्षात होता है कि चतुर्दशी के अनुष्ठान में पूर्णिमा का अनुष्ठान अन्तर्भृत नहीं होता। अन्यथा पूर्णिमा में कियमाण अनुष्ठान को चतुर्दशी का अनुष्ठान कहने पर पूर्णिमा के अनुष्ठान लोहेंगे थी जैसे उसे पूर्णिमा का अनुष्ठान कहने पर चतुर्दशी के अनुष्ठान लोहेंगे ही कहनी चाहिये थी जैसे उसे पूर्णिमा का अनुष्ठान कहने पर चतुर्दशी के अनुष्ठानलोप की बात कही गई है।

तो इस प्रकार जब चतुर्दशी के अनुष्ठान के साथ पूर्णिमा के अनुष्ठान का हो जाना सम्भव है तो फिर श्लीण पूर्णिमा की आराधना के लिये पूर्णिमाश्चय के दिन से चतुर्दशी को पीछे धसीटने की श्रीसागरानन्दसूरि की बात कैसे संगत हो सकती है?

"तत्त्वतरंगिणी" में पाँचवीं गाधा की व्याख्या में "खरतर" के प्रश्न का उत्तर देते हुए "चतुर्दश्यां द्वयोरिप विद्यमानत्वेन तस्या अप्याराधनं जातमेव " इस प्रन्थ से कहा गया है कि चतुर्दशी के दिन चतुर्दशी और पूर्णिमा दोनों के विद्यमान रहने से पूर्णिमा की भी आराधना हो जाती है। "पूर्णिमा की भी" कहने से स्पष्ट ही सूचित होता है कि उस दिन चतुर्दशी की आराधना तो होती ही है पर साथ ही पूर्णिमा की भी आराधना सम्पन्न हो जाती है। इसी प्रकार उस प्रन्थ में अठारहवीं गाथा की व्याख्या में भी "एवं श्लीणतिथाविप कार्यद्वयमद्य कृतवानहिमत्याद्यो दृष्टान्ताः स्वयमूह्याः" इस वाक्य से श्लीणपूर्णिमा के दिन श्लीणपूर्णिमा और चतुर्दशी दोनों की आराधना रूप दो कार्यों का होना स्पष्ट शब्दों में कहा गया है।

"तत्वतरंगिणी" में पाँचवी गाथा की व्याख्या में कहा गया है कि जैसे घट और पट से युक्त भूतल में घट और पट के अस्तित्व का ज्ञान भ्रमुक्त नहीं होता उसी प्रकार स्योंद्य के समय जयोद्द्यी से और अन्य समयों में चतुर्द्शी से युक्त दिन को चतुर्द्शी के अस्तित्व का ज्ञान भी आरोप-रूप नहीं हो सकता, कारण कि उस दिन जयोद्द्यी और चतुर्द्शी इन दोनों तिथियों के समाप्त होने के नाते उस दिन उन दोनों का अस्तित्व है। यह कथन, चतुर्द्शी के क्षय के दिन अकेली चतुर्द्शी का ही अस्तित्व होता है जयोद्द्शी का नहीं—इस श्रीसागरानन्दस्रि के मत के प्रतिकृत है, क्यों कि उस दिन यदि चतुर्द्शी-मात्र का अस्तित्व सम्मत होता तो चतुर्द्शी से युक्त दिन में चतुर्द्शी के अस्तित्व का ज्ञान भ्रम रूप नहीं हो सकता इस बात के समर्थन में दृष्टान्त-रूप से घट युक्त भूतल में घटास्तित्व के ज्ञान का ही प्रदर्शन करना चाहिये था न कि घट और पट-इस उभय से युक्त देश में घट और पट के अस्तित्व ज्ञान का। एवं उस दिन अस्तित्व भी चतुर्द्शीमात्र का ही बताना चाहिये था न कि ज्ञयोद्शी तथा चतुर्द्शी दोनों का। किन्तु उक्त स्थल में तो समाप्ति के आधार पर दोनों के ही अस्तित्व का समर्थन किया गया है।

इसी प्रकरण में चतुर्दशी के दिन क्षीण पूर्णिमा की आराधना का समर्थन करने वाले तपागच्छी विद्वानों के प्रति "खरतर" का यह प्रश्न मिलता है कि क्या जब दो तीन कल्या-णकितिथियाँ क्रम से आती हैं तब भी आप ऐसा ही करते हैं। इस प्रश्न का आशय सुनिश्चित- क्रप से यही है कि जैसे पूर्णिमा के क्षय में चतुर्दशी के दिन ही क्षीण पूर्णिमा और चतुर्दशी दोनों की आराधनायें आपको मान्य हैं क्या उसी प्रकार कमागत कितपय कल्याणकितिथियों में अन्तिम तिथि का क्षय होने पर एक ही दिन श्लीण और अश्लीण कल्याणक तिथियों की आराधनायें भी आप को मान्य हैं?

श्रीसागरानन्दस्रि को इस प्रश्न पर भी दृष्टि देनी चाहिये और सोचना चाहिये कि उनके मत में यह प्रश्न कैसे उपपन्न होगा ? क्योंकि उनके कथनानुसार तो चतुर्दशी के दिन चतुर्दशी और श्रीणपूर्णिमा इन दोनों की आराधनावों का तपागच्छ के तात्कालिक विद्वानों द्वारा समर्थन किया जाना मान्य नहीं है।

उक्त प्रश्न का उत्तर तपागच्छ की ओर से जब यह दिया गया कि पूर्व की अक्षीण कल्याणक-तिथि के दिन उस तिथि और आगे की क्षीण कल्याणक-तिथि-इन दोनों के विद्यमान रहने से उस एक ही दिन इन दोनों की आराधनायें साथ ही हो जाती हैं, तब "खरतर "ने पुनः प्रक्त किया कि एक कल्याणक-तिथि के बाद वाली दूसरी कल्याणक तिथि के क्ष्यस्थल में उस श्लीण कल्याणक के उत्तर दिन या भविष्यद् वर्ष की कल्याणक तिथि के दिन उसकी तपस्या के अनुष्ठान का प्रचलन क्यों है ? इस प्रकृत का उत्तर तपागच्छ की ओर से यह दिया गया है कि कल्याणक के आराधक प्रायः विशेष तप के अभिप्रही होते हैं और उनमें भी कोई निरन्तर तप का अभिप्रही होता है और कोई सान्तर तप का। सान्तर तप का अभिप्रही भविष्यद् वर्ष की कल्याणक तिथि को लेकर अपने तप की पूर्ति करता है और निरन्तर तप का अभिप्रही श्लीणकल्याणक तिथि के उक्त दिन को लेकर अपने तप की पूर्ति करता है। पर इसका अर्थ यह नहीं है कि श्लीणकल्याणक के दिन श्लीण और अश्लीण दोनों कल्याणकों की आराधना सम्पन्न न होने से वह पेसा करता है। क्यों कि आराधना तो दोनों की एक दिन सम्पन्न हो ही जाती है। हाँ, छः उपवास (छठ) कप तप का उसका संकल्प एक दिन मात्र से नहीं पूरा होता, इसलिप उसकी पूर्ति के निमित्त उसे दिनान्तर का ग्रहण करना पड़ता है। यह ठीक वैसा ही कम है जैसा चातुर्मास पष्ट तप के अभिग्रही का पूर्णिमा के श्लय स्थल में होता है। वहाँ भी तो यही बात है कि यद्यपि चतुर्दशी के दिन ही चतुर्दशी और श्लीण पूर्णिमा की आराधनाय हो जाती हैं तथापि चतुर्दशी के एक दिन मात्र से संकल्पित षष्ट (छः उपवास) की पूर्ति न होने से अग्लिम दिन को लेकर उसकी पूर्ति की जाती है।

इस उत्तर से भी यह निर्विवाद रूप से सिद्ध होता है कि क्रमिक दो पर्व तिथियों में दूसरी तिथिका क्षय रहने पर पूर्व तिथि में ही दोनों तिथियों की आराधनाओं का होना शास्त्र सम्मत तथा शिष्टाचार-परम्परा-सम्मत है।

आश्चर्य की बात यह है कि इस उत्तर के उपर्युक्त अर्थ के इतना अधिक स्पष्ट रहने पर भी श्रीसागरानन्दस्ति ने इसका विपरीत अर्थ कैसे समझा ? उनका अर्थ यह है कि पर्व-तिथि की आराधना तप, पौषध आदि अनेक प्रकारों से होती है, इसिटिये एक दिन दो पर्व तिथियों की आराधनायें नहीं हो सकतीं ! हाँ, कल्याणक-तिथि की आराधना केवल तप से भी सम्भव है, पर एक दिन मात्र के तप से दो कल्याणकों की आराधनायें नहीं हो सकतीं, इस लिये क्रियेक दो कल्याणकों में दूसरे का क्षय होने पर दोनों की आराधना के लिये दिनान्तर का प्रहण आवश्यक है !

इस प्रकार का अर्थ उस उत्तर के मूल वाक्योंसे कैसे निकलता है? और ऐसा अर्थ ज्यक्त करने का प्रकृत में क्या उपयोग हैं? एक दिन के तप से दो कस्याणको की आराधनाय क्यों नहीं हो सकतीं? जब कि तत्तत् तिथि की आराधना का अर्थ तत्तत् तिथि से युक्त दिन में शास्त्र, और परम्परा प्राप्त तप आदि का अनुष्ठान करना है है। यह सब श्रीस्रिमहाशय की विचित्र बुद्धि ही जान सकती है।

श्लीण पूर्णिमा की आराधना चतुर्दशी में और चतुर्दशी की आराधना त्रयोदशी में करनी चाहिये—इस श्रीसागरानन्दस्रि की व्यवस्था में "उदयंमि जा तिही, सा पमाणमिअरीइ की-रमाणीय । आणाभंगणवत्थामिञ्छत्तविराहणं पावे " इस शास्त्र के अनुसार निम्न चार दोष भी अनिवार्यतया प्राप्त होते हैं।

- (१) जो तिथि स्वभावतः जिस दिन सूर्योदयकाल में पडती हो उस तिथि की उसी दिन आराधना करनी चाहिये—इस जैनशास्त्रीय आशो का भंग ।
- (२) जो तिथि जिस दिन स्वमावतः स्योदिय का स्पर्ध करती है उस दिन उस तिथि की आराधना के नियम का परित्यांग कर देने पर एक ही स्थादिय से और दो दिनों से सम्बन्ध

रखनेवाली तिथि की पूर्व और उत्तर दिनों में आराधना की अव्यवस्थारूप अनवस्था।

- (३) जिस दिन जो तिथि स्वभावतः सूर्योदयकाल में न हो उस दिन उस तिथि की जैनशास्त्र से अनादिष्ट आराधना को जैनशास्त्र से आदिष्ट मानना—इस प्रकार का मिध्यात्व।
- (४) जो तिथि स्वभावतः जिस दिन सूर्योदय-काल में होती है उस दिन उस तिथि की जैन-शास्त्र-विहित आराधना न करके अयोग्यकाल में करने से उस पवित्र पर्वतिथि की विराधना ।

अतः इन दोषों से त्राण पाने के लिये यह परमावश्यक है कि धार्मिक जैनसमाज श्रीसागरा-नन्दसरि को अपने शास्त्रविरुद्ध मत का प्रचार वन्द करने की प्रभाव-पूर्ण सम्मति दे ।

" उद्यंमि जा तिही " इत्यादि शास्त्र उत्सर्ग है तथा "श्रये पूर्वा " इत्यादि शास्त्र अप-वाद है। और अपवाद शास्त्र की प्रवृत्ति उत्सर्ग शास्त्र की अपेक्षा शास्त्रीय व्यवस्था के अनुसार प्राथमिक होती है। इस लिये "क्षये पूर्वा " इत्यादि प्रथम प्रवृत्त शास्त्र से जब श्लीण पूर्णिमा का चतुर्दशी के दिन और चतुर्दशी का त्रयोदशी के दिन औद्यिकीत्व व्यवस्थित हो लेगा तब "उद्यंमि जा तिही " यह शास्त्र प्रवृत्त होगा और उस दशा में ऊर्ध्वोक्त चारों दोषों के औद्यिकीं तिथि की आराधना का विपर्यय रूप बीज न होने से उनकी प्रसक्ति न होगी।

श्रीसागरानन्दस्रुरि का यह तर्क भी ठीक नहीं है। कारण कि उत्सर्ग और अपवाद की परिधि में वही शास्त्र आ सकते हैं जिनका क्षेत्र समान हो, पर यहाँ तो क्षेत्र-मेद है, क्योंकि "क्षये पूर्वा" इत्यादि शास्त्र श्लीण और वृद्ध तिथियों की आराधना की व्यवस्था करने को प्रवृत्त हैं न कि अक्षीण और अबुद्ध तिथियों की, कारण की उनकी आराधना के विषय में किसी प्रकार की अनुपपत्ति की शंका ही नहीं है । पेसी स्थिति में उस शास्त्र का वही व्यापार मानना न्याय्य होगा जिससे क्षीण और बृद्ध तिथियों की आराधना की व्यवस्था हो जाय एवं अक्षीण तथा अबूद्ध तिथियों की उनके मुख्य काल में आराधना होने में किसी प्रकार की आंच भी न आये । और यह बात, जिस दिन जो तिथि समाप्त हो उस दिन वह तिथि औदियिकी समझी जानी चाहिये—इस पारिभाषिक औदयिकीत्व को आराधना का प्रयोजक मान छेने से सम्भव हो जाती है। ऐसे सुन्दर प्रकार के रहते हुये भी मालूम नहीं कि श्रीसागरानन्दस्तरि को, चतर्दशी के दिन श्रीण पूर्णिमा को औदयिकी मानना चतुर्दशी के स्वभाव-सिद्ध टिप्पणोक्त औदयिकीत्व को छोड कर उसे त्रयोदशी के दिन औदयिकी मानना-यह कदर्थना क्यों इतनी प्यारी हो गई है कि उससे वह अपना पहा छुडाने में असमर्थ हो रहे हैं। हाँ, तो उपर्युक्त प्रकार से यह सिद्ध हो जाने पर कि "क्षये पूर्वा" इत्यादि शास्त्र का क्षेत्र श्लीण और बुद्ध तिथियाँ ही हैं, " उदयंमि जा तिही " इस शास्त्र का अक्षीण और अबुद्ध तिथियों में निर्कुंश आदेश चलने में कोई बाधा नहीं है।

समाण्तिमूलक पारिभाषिक औदयिकीत्व को सब पर्व-तिथियों की आराधना का प्रयोजक मानने पर सूर्योदय-स्पर्श-रूप औदयिकीत्व को आराधना का प्रयोजक वतलानेवाले "तिथिक्ष प्रातः" "वाउम्मासि....." "पूजा पचक्खाणं," इत्यादि शास्त्रों का अनादर होगा-यह शंका भी संगत नहीं है, क्योंकि उक्त औदयिकीत्व को आराधना का प्रयोजक बनाने के मूल में जो उनका उद्देश्य है, वह यही है कि जिससे पहले दिन सूर्योद्य के वादसे आरम्भ हो कर दूसरे दिन सूर्योदय का स्पर्श करने वाली पर्व तिथियों की पहले दिन आराधना करने में लोक-प्रवृत्ति का परिहार हो, सो तो पारिभाषिक औदयिकीत्व को भी आराधना का प्रयोजक मानने पर सम्पन्न हो ही जाता है, अतः उन शास्त्रों के अनादर का कोई प्रसंग नहीं है।

श्रीसागरानन्दस्रि " उद्यंमि जा तिही " इत्यादि शास्त्र को उत्सर्ग और " क्षये पूर्व "

इत्यादि शास्त्र को अपवाद मानते हैं, जिसका अर्थ यह होता है कि सूर्योदय-स्पर्शरूप और यिकीत्व को अक्षीण तिथियों की आराधना का प्रयोजक मानना चाहिये, अन्यथा यदि उस औदयिकीत्व को सब पर्व तिथियों की आराधना का प्रयोजक मानेंगे तो उक्त शास्त्रों के उत्स-र्गापवाद-भाव का अर्थ ही क्या होगा ?

"क्षये पूर्वा" इत्यादि शास्त्र को औद्यिकीत्व-सम्पादन के द्वारा यदि श्लीण तिथियों की आराधना का उपपादक माना जायगा तो "उद्यंमि जा तिही" इस शास्त्र का, श्लीण पर्व-तिथि और जिन पर्व-तिथियों की अनन्तर पर्व-तिथि श्लीण हो वह, इन दोनों प्रकार की तिथियों से भिन्न पर्व-तिथियों में संकोच करना होगा। इसिलिये "श्लये पूर्वा" इत्यादि शास्त्र का पारिभाषिक औद्यिकीत्व को आराधना का प्रयोजक मानने में तात्पर्य स्वीकार कर अश्लीण पर्व-तिथिमात्र में "उद्यंमि" इत्यादि शास्त्र का लाधवयुक्त संकोच मानना ही उचित है।

यह भी विचार करने की बात है कि यदि "क्षये पूर्वा" इस शास्त्र को श्लीणितिथि के स्पर्थिद्यस्पर्श रूप औद्यिकीत्व का सम्पादक मानेंगे तब पर्धानन्तरपर्धतिथि के श्लय के दिन उस श्लीणितिथि के ओद्यिकी बन जाने पर उसके पूर्व की पर्वतिथि अनौद्यिकी हो जायगी। फिर उस दशा में उस पहली तिथि को औद्यिकी बनाने का क्या उपाय होगा? यदि कहें कि वही "क्षये पूर्वा" शास्त्र उसे भी औद्यिकी बनायेगा, तो यह ठीक नहीं होगा, कारण कि टिप्पण में श्लीण रूप से निर्दिष्ट तिथि को औद्यिकी बनाने में उस शास्त्र का तात्पर्य मानना न्याय्य है, क्योंकि उस शास्त्र के प्रकट होने के पूर्व तिथि का क्षय टिप्पण से ही प्राप्त है। दूसरी बात यह है कि शब्द का विरम्य व्यापार मान्य न होने के कारण उस क पही शास्त्र का पहले श्लीण द्वितीय पर्वतिथि को औद्यिकी बनाने और पीछे दूसरी तिथि के औद्यिकी बन जाने से श्लय को प्राप्त हुई पहली तिथि को औद्यिकी बनाने में क्रमिक व्यापार नहीं माना जा सकता। और सब से बडी बात तो यह है कि जब पहली पर्वतिथि के औद्यिकी बनाने का करना परमावश्यक ही है तो उसे पहले अनौद्यिकी बनाकर बाद में फिर औद्यिकी बनाने का व्यापार कीचड में पर डाल कर बाद में उसे थोने की किया के समान अज्ञानमूलक है।

धोडे ग्रन्दों में उपर्युक्त सारे विचारों का सारमृत अर्थ यह समझना चाहिये कि श्रीण पर्वितिथियों में स्योदय के स्पर्श की कल्पना के बिना ही पारिभाषिक औदयिकीत्व के द्वारा उनकी आराधना का उपपादन युक्ति और शास्त्र के अनुसार सम्भव है। इसिलये "श्रये पूर्वा" इस शास्त्र का श्रीणपर्व तिथि को औद्यिकी बनाते हुये उसके पूर्व की अपर्व तिथि को औद्यिकी बनाने में स्वारस्य मानना अनावश्यक और टिप्पण की स्वीकृत प्रमाणता का धातक होने से अनुचित है। इसी प्रकार पूर्व की अश्रीण पर्व तिथि और अनन्तर की श्रीण पर्व तिथि दोनों की एक दिन आराधना भी युक्ति, शास्त्र और चिरन्तन परम्परा से सम्मत होने से पर्वानन्तर पर्व तिथि के श्रय-प्रसंग में भी श्रय के दिन केवल श्रीण तिथि को और पहले दिन पर्व तिथि को औदयिकी बनाने की आवश्यकता न होने के कारण वहाँ भी दोनों तिथियों के पूर्ववर्ती अपर्व तिथि को अनौद्यिकी बनाने तक उक्त शास्त्रयचन का ज्यापार मानना निष्प्रयोजन और असंगत है। इस लिये यह बात निर्विवाद है कि पूर्वोक्त पाँचों प्रकारों में से पहले प्रकार को अपनाकर श्रीसागरानन्दस्ति ने विवेकगामभीर्य का परिचय नहीं दिया है, बल्कि मयंकर मूल की है।

दूसरे और तीसरे प्रकार प्रायः समान ही हैं और निर्विवाद रूप से शास्त्र, युक्ति और पुरातन जैनसामाचारी से समर्थित हैं। इस लिये उन प्रकारो द्वारा "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या "

१ देखिये हि० पु० पृ० सं० ६३

इस शास्त्र को श्लीणपर्व तिथि की आराधना का उपपादक मानने में कोई दोष नहीं हैं । श्रीराम-चन्द्रस्रि ने उन्हीं प्रकारों से उक्त शास्त्र को श्लीण पर्व तिथि की आराधना का ब्यवस्थापक माना है । उनके मतानुसार उक्त शास्त्र की व्याख्या इस प्रकार समझनी चाहिये—

क्षये-तिथि वा पर्वतिथि के क्षय (स्थोंदय काल में असम्बन्ध) का निर्देश टिप्पण में प्राप्त होने पर, पूर्वा-अपने पूर्व सूर्योंदय से आरम्भ होने वाले-फलतः अपनी समाप्ति-वाले दिन की तिथि की आराधना करनी चाहिये।

पर्व तिथियों की आराधना का विधान करने वाले, जिस दिन जो तिथि औदयिकी हो उस दिन को उस तिथि की आराधना का अंग वतलाने वाले और श्रीण पर्व तिथि की आराधना का अंग वतलाने वाले और श्रीण पर्व तिथि की आराधना की व्यवस्था करने वाले इन सभी शास्त्र-वचनों की पारस्परिक एक-वाक्यता से जैन शास्त्रों का यह आदेश फिलत होता है कि समस्त पर्व तिथियों की आराधना उनकी समाप्ति के दिन करनी चाहिये।

श्रीरामचन्द्रसूरि के इस प्रामाणिक वक्तव्य का आदर करने में किसी अपकट कारण वश असमर्थ होने से श्रीसागरानन्दसूरि ने " क्षये पूर्वा" इस शास्त्र की आराधना-विधायकता का खण्डन करने के लिये यह हेतु उपस्थित किया है कि पर्व तिथियों की आराधना शास्त्रान्तर से प्राप्त है अतः "क्षये पूर्वा" इस शास्त्र में उसका विधान नहीं माना जा सकता, क्योंकि विधान सर्वदा अप्राप्त वस्तु का ही होता है। पर इस हेत्रपन्यास से भी उनका मनोरथ नहीं सिद्ध हो सकता, कारण कि जिन लोगों का यह भ्रम हो कि जैन शास्त्र औदयिकी पर्व तिथियों की ही आराधना का विधान करते हैं उनकी हिंप्ट में क्षीण पूर्व तिथियों की आराधना नहीं प्राप्त हो सकती, अतः वैसे लोगों के लिये "क्षये पूर्वा" इस दास्त्र को आराधना का विधा-यक मानना सम्भव है तथा आवश्यक भी है। श्रीरामचन्द्रसूरि ने इसी दृष्टि से उस शास्त्रको आराधना का विधायक कहा है। पर उनके वक्तव्यों को थोडी सावधानी से देखने पर उनका यह मत स्पष्ट हो जाता है कि उक्त शास्त्र क्षीण पर्व तिथि की आराधना का विधान करने के लिये नहीं प्रवृत्त है किन्तु क्षीण पर्व तिथि की समाप्ति जिस दिन होती है उस दिन को क्षीण तिथि की आराधना का अंग बतलाते हुये उसकी आराधना की व्यवस्था करने के लिये प्रवृत्त है। यह तथ्य गुजराती भाषा में प्रकाशित उनके "स्वपक्षस्थापन" नामक निवन्ध के निम्न उद्धरण से व्यक्त होता है—''क्षये पूर्वा तिथिः कार्या '' अगर ''क्षये पूर्वा तिथिप्रीह्या '' प आज्ञा जे पर्च तिथि उदय तिथि रूपे प्राप्त थतीज न होय तेवी पर्व तिथि की मान्यता-आराधना नो दिवस नकी करवाने माटेज छे।"

श्री सागरानन्दस्रि ने श्रीरामचन्द्रस्रि द्वारा प्रकट किये गये उक्त शास्त्रीय सिद्धान्त पर आघात पहुँचाने की भावना से एक और बड़ी छिछली बात कही है। और वह यह है कि श्रीरामचन्द्रस्रि, पर्वतिथि के क्षय में एक मास में ग्यारह ही पर्व तिथियों मानते हैं और वृद्धि के प्रसंग में तेरह मानते हैं। इसलिये उनके मत में "क्षये पूर्वा" यह शास्त्र ही निर्धिक हो जाता है। क्योंकि उसकी सार्थकता प्रतिमास में द्वादशपर्वी की आराधना के नियम का निर्वाह कराने से ही होती है। अतः जब पर्वतिथियों की बारह संख्या होने का नियम न रहेगा तब उस शास्त्र की निर्धकता की आपत्ति अनिवार्य होगी। इस सम्बन्ध में हम यह कहने को बाध्य हैं कि उनकी यह वात नितान्त निराधार एवं मिथ्या है। एता नहीं कि किस आधार एर उन्होंने पर्वो की संख्या के बारे में श्रीरामचन्द्रस्रि का यह मत गढ़ लिया, जब कि तिथि के अनौद्यिकी स्व रूप क्षय से तिथि का लोग और दो दिन औद्यिकी होने रूप वृद्धि से तिथि

का मेद न मानते हुये श्रीरामचन्द्रसूरि ने स्पष्ट ही कहा है कि श्लीण पर्वतिथि स्योंदयकाल में न होते हुए भी अपनी स्वतंत्र सत्ता और आराध्यता नहीं खोती तथा वृद्ध तिथि दो दिन स्योंदय काल में होते हुये भी अपनी एकता को रक्षित रखती है और केवल दूसरे ही दिन आराध्य होती है।

"श्री हीरप्रश्न " के बाईसचें पत्र में-पूर्णिमायाञ्च बुटितायां त्रयोदशीचतुर्दश्योः कियते, विस्मृतौ तु प्रतिपद्यपि" यह वाक्य उपलब्ध होता है। इसमें "त्रयोदशीचतुर्दशी" इस समस्त शब्द के आगे जो द्विवचन विभक्ति का प्रयोग किया गया है उसके आधार पर श्री सागरा-नन्दस्रि के समर्थकों का यह कहना है कि पूर्णिमा के क्षय-प्रसंग में त्रयोदशी का ही क्षय "श्री हीरप्रश्न " को सम्मत है। अन्यथा यदि चतुर्दशी में चतुर्दशी और पूर्णिमा दोनों का सिक्र-वेश इष्ट होता तो त्रयोदशी शब्द का प्रयोग न करके चतुर्दशी शब्द के आगे पकवचन विभक्ति का ही प्रयोग किया गया होता। पर पेसा नहीं किया गया है, अतः यह मानना आवश्यक है कि टिप्पण के अनुसार त्रयोदशी और चतुर्दशी में क्रम से चतुर्दशी और पूर्णिमा की आरा-धना के सूचनार्थ ही द्विचचनान्त "त्रयोदशीचतुर्दशी" शब्द का प्रयोग किया गया है। परन्तु यह कथन युक्त नहीं है, क्योंकि द्विवचनान्त "त्रयोदशीचतुर्दशी" शब्द का प्रयोग यह सुचित करने के लिये किया गया है कि पूर्णिमा के अक्षय में षष्ठतपको जैसे चतुर्दशी के दिन आरम्भ करके पूर्णिमा को समाप्त किया जाता है उसी प्रकार पूर्णिमा के क्षय में त्रयोदशी को आरम्भकर चतर्दशी में उसकी समाप्ति करनी चाहिये। यह सूचना एकवचनान्त चतुर्दशी-शब्द के प्रयोग से नहीं साध्य हो सकती थी अतः द्विवचनान्त समस्त शब्द के प्रयोग का संविधान किया गया। उस द्विवचनान्त शब्द के प्रयोग का यही प्रयोजन प्रन्थकार को भी मान्य है—इस तथ्य की पुष्टि " त्रयोदस्यां विस्मृतौ प्रतिपद्यपि " इस अग्रिम ग्रन्थ से होती है। इसका अर्थ यह है कि यदि विस्मरणवश त्रयोदशी में पष्ठ का आरम्भ न हो सके तो चतुर्दशी को आरम्भ कर प्रतिपद को भी समाप्त किया जा सकता है। श्रीसागरानन्दसूरि के कथनानुसार उस द्विवचनान्त शब्द के प्रयोग का प्रयोजन यदि चतुर्दशी और पूर्णिमा की आराधना का स्चन माना जायगा तो उक्त अग्रिम प्रनथ से जो विकल्प बताया गया है, उसकी संगति नहीं होगी। क्योंकि प्रतिपद् में चतुर्दशी वा पूर्णिमा का लेश भर भी सम्बन्ध न होने से उसको लेकर चतुर्दशी और पूर्णिमा की आराधना करने का उपदेश अनुचित है।

"निशीथचूर्णि" में "अभिविद्धितसंवच्छरे जत्थ अहिमासो पडति, तो असाढपुण्णिमाओ वीसित राते गते भण्णित ठियामो ति" यह वचन मिलता है। इसका भाव यह है कि युगान्त में आषाढ की वृद्धि होने पर दूसरी आपाढपूर्णिमा से बीस रात बीत जाने पर मुनि को एक निश्चित-स्थान में चार्तुमास के अन्त तक ठहरने का निश्चय कर लेना चाहिये।

यहाँ श्री सागरानन्दस्रि का कथन यह है कि उक्त वचन में आषाढ पूर्णिमा शब्द का जो प्रयोग किया गया है उससे स्चित होता है कि युगान्त में आषाढ की वृद्धि होने पर दूसरी आषाढ पूर्णिमा का "स्थ्यक्रियि" "ज्योतिष्करण्डक" आदि जैनसम्प्रदाय के ज्योतिष ग्रन्थों में को क्षय होने की बात कही गई है उसकी वास्तविकता "निशीधचूर्णि" को मान्य नहीं है, अन्यथा पूर्णिमा का वास्तविक क्षय मानने पर उक्त वचन में उस आषाढ पूर्णिमा की विद्यमानवत् चर्चा नहीं हो सकती। श्रीसागरानन्दस्रि का यह कथन भी युक्तिशुन्य ही है।

क्यों कि "सूर्यप्रकृष्ति" आदि प्रामाणिक प्रन्थों के अनुसार जो लोग तिथि का वास्तविक अय मानते हैं वे भी क्षीण विधि का अत्यन्त लोप न मान कर केवल सूर्योदय-काल में उसका अभाव मानते हैं और आराधना की दृष्टि से तो उस श्लीणितिथि की भी सत्ता और व्यवहार वे प्रधान रूप से मानते हैं। अतः तिथि-श्रय की सत्यता स्वीकार करने पर भी उक्त वचन में श्लीण पूर्णिमा का निर्देश असङ्गत नहीं हो सकता।

क्षीण आषाढ़ पूर्णिमा के दिन चतुर्दशी की सत्ता मानने पर पाक्षिक पर्वतिथि तथा उदय-कालिक होने के नाते उसी का नामग्रहण उचित प्रतीत होता है, न कि आपाड़ पूर्णिमा का । अतः पूर्णिमा के नाम-प्रहण से यही बात सिद्ध होती है कि उस दिन आरम्भ से अन्त तक पूर्णिमा ही है, चतुर्दशी तो उसके पूर्व दिन में ही है। इसलिए आपाद पूर्णिमा के क्षय-प्रसक् में त्रयोदशी के अब की ही वास्तविकता सिद्ध होती है। किन्त विचार करने से यह बात भी ठीक नहीं जँचती । क्योंकि एक ही दिन चतुर्दशी और पूर्णिमा होने पर चतुर्दशी का प्राधान्य होते हुए भी यहाँ उसका नाम-ग्रहण उचित नहीं हो सकता, कारण कि यहाँ उसी तिथि का नाम बताना है जिससे वीसवीं रात्रि के बाद एक स्थान में चार्तमास के अन्त तक ठहरने का निश्चय कर लेना मृनि के लिये आधर्यक है और जिससे पिचासवीं तिथि को पर्यूषणा-पर्व पडे। पुर्णिमा से प्रचासवी तिथि भाद्रपद-शक्क-चतुर्थी-पर्युषणा की प्रधान तिथि पडती है। अतः उसी का नाम-प्रहण यहां पर उचित है। चतुर्दशी को लेने से भाइपद शक्क चतुर्दशी पक्या-वनवीं तिथि पड़ेगी, अतः उसका नाम-ग्रहण नहीं किया गया। आषाढ पूर्णिमा के क्षय के दिन जब दोनों तिथियों की सत्ता मान्य है तो दोनों का ही निर्देश उचित होने से पक का ही निर्देश क्यों किया गया? यह शंका भी निराधार है क्यों कि "निशीधचर्णि" का उक्त बचन उस दिन का सर्वाङ्गीण परिचय देने के निमित्त नहीं प्रवृत्त है, जिससे कि उभय के अनिदेश और एक मात्र के निर्देश का अनौचित्य प्राप्त हो।

चौथे प्रकार भे "क्षये पूर्वा "इस शास्त्र को श्लीणतिथि की आराधना का उपपादक मानने वाले लोगों का अभिप्राय यह है कि जिस दिन अध्दमी आदि तिथियों का अनौदिय-कीत्व-रूप क्षय होता है उस दिन सूर्योदयकाल में होने वाली सप्तमी आदि तिथियों में ही "क्षये पूर्वा" यह शास्त्र अपूर्व विधि की पद्धति से अष्टमी के तादातम्य आदि के विधान से क्षीण अष्टमी आदि तिथियों को फलतः औदियिकी बना कर उन्हें आराधमाई बना देता है। सप्तमीत्व, अष्टमीत्व आदि धर्मों में परस्पर विरोध होने के कारण सप्तमी, अष्टमी आदि का परस्पर-तादातम्य अनुचित है, यह शंका नहीं करनी चाहिये, क्यों कि विरुद्ध प्रतीत होने वाले धर्मों की एकनिष्ठता जैनशास्त्र को स्वीकृत है। अतः एक तिथि में आराधना आदि की अपेक्षा अष्टमीत्व के तथा लौकिक निमित्तान्तर की अपेक्षा सप्तमीत्व के समावेश होने में कोई बाधा नहीं है। यह बात केवल औत्प्रेक्षिक नहीं है किन्तु "तत्त्वतरंगिणी" के "मन्दौ-दयिकतिथिस्वीकारे.....प्रायश्चित्तादिविधौ चतुर्दश्येवेति व्यपदिश्यमानत्वात् " इस प्रन्थ पर आधारित है। इस प्रन्थ के पूर्व भाग में तपागच्छी के प्रति " खरतर" का यह प्रइन प्रदर्शित किया गया है कि त्रयोदशी का चतुर्दशी-रूप से स्वीकार करना किस प्रकार शक्य हो सकता है ? इस प्रश्न का बीज निश्चित रूप से त्रयोदशीत्व और चतुर्दशीत्व के विरोध में निहित है। तपागच्छ की ओर से इस प्रश्न का यह उत्तर दिया गया है कि त्रयोदशी प्रायश्चित्तावि विधि में चतुर्दशी-रूप से ही व्यपदिष्ट होती है। इसका स्पष्ट भाव यही है कि प्रायश्चित्तादिकी अपेक्षा से त्रयोदशी में चतुर्दशीत्व का होना विरुद्ध नहीं है। अतः चतुर्थ प्रकार को स्वीकार करने वालों का यह कहना अत्यन्त युक्त है कि जब शीणतिथि की पूर्वतिथि का क्षय माने

१ देखिये हि० पु० पू० सं० ६३

विना भी उक्त रीति से श्लीणितिथि में आराधनानुगुण औदियकीत्व उपपन्न हो सकता है तब उसके लिये श्लीणितिथि के दिन आरम्भ से ही उसी की सत्ता मानने और उसके पूर्व की अपर्व तिथि का श्लय करने की श्लीसागरानन्दस्रि की धारणा नितान्त श्लममूलक है। इसी प्रकार पूर्णिमा वा अमावास्या के श्लय के दिन आराधना-द्वय-रूप अपेक्षा भेद से चतुर्दशीत्व तथा पूर्णिमात्व वा अमावास्यात्व इन दोनों धर्मों का अस्तित्व होने के कारण पूर्णिमा-श्लय के दिन पूर्णिमा-मात्र को तथा अमावास्या-श्लय के दिन अमावास्या-मात्र को औद्यिकी मानने पवं चतुर्दशी को त्रयोदशी के दिन औद्यिकी मान कर उसके पूर्व दिन में त्रयोदशी का श्लय स्वीकार करने की कोई आवश्यकता नहीं है।

"बृद्धो कार्या तथोत्तरा" इस उत्तरार्ध के सम्बन्ध में भी चतुर्थ-प्रकार-वादियों का ऐसा ही मन्तव्य है। उनका भाव यह है कि एक तिथि की आराधना एक ही दिन होनी चाहिये- यही जैन शास्त्र और जैनसदाचार से प्राप्त है। इस कारण जो तिथि दो दिन औदयिकी होगी उसकी आराधना पूर्व और उत्तर दिन में विकल्प-रूप से प्राप्त होती है। और इस विकल्प-प्राप्ति का परिहार करने के लिए ही "बृद्धौ कार्या तथोत्तरा" इस वचन की प्रवृत्ति है। उनके मतानुसार इस-वचन का अर्थ यह है कि जो तिथि दो दिन स्थॉदय का स्पर्श करती है आराधना की अपेक्षा वह दूसरे ही दिन औदयिकी वा अष्टमी आदि रूप है, अर्थात् पहले दिन निमित्तान्तर की अपेक्षा औदयिकी और अष्टमी आदि रूप होते हुये भी आराधना की अपेक्षा अनीदियकी और अष्टमीत्व आदि से शुन्य ही है।

इन लोगों के अनुसार "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या" इस भाग का अर्थ इस प्रकार है-क्षयेटिप्पण के द्वारा तिथि वा पर्व तिथि का क्षय ज्ञात होने पर, पूर्वा तिथिः—सप्तमी आदि औदयिकी तिथि, कार्या-आराधना के लिये अष्टमी आदि रूप से प्राह्म है। "वृद्धों कार्या तथोत्तरा"
इस भाग का अर्थ इस प्रकार है-तथा वृद्धों-और तिथि वा पर्वतिथि की वृद्धि होने पर ("तथा"
शब्द चकार के अर्थ "और" में है) उत्तरा-अग्रिम-दिन-विशिष्ट तिथि ही, यह अर्थ ("तथा"
शब्द को तिथि का परामर्शक मानने से एवं "वृद्धौं उत्तरा तथा" इस प्रकार की योजना करने
से भी निकल सकता है) कार्या-आराधना के लिये औदियकी अष्टमी आदि रूप से मान्य है।
"निणय-पत्र" में मध्यस्थ द्वारा की गई "क्षये पूर्वा" इत्यादि शास्त्र की व्याख्या इस
चौथे प्रकार पर ही आश्रित जान पडती है।

पांचवें प्रकार को माननेवालों का कहना यह है कि "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या यह शास्त्रवाक्य श्लीण अध्यमी आदि पर्व तिथियों के प्रतिनिधि—कए से उस दिन की सप्तमी आदि तिथियों की ही आराधना के द्वारा श्लीण पर्व तिथियों की आराधना की सम्पन्नता मानने का निहेंश करता है। इनके अनुसार उक्त यचन की व्याख्या इस प्रकार होगी—क्षये—टिप्पण में अध्यमी आदि पर्वतिथियों का क्षय प्राप्त होने पर, पूर्वा-अध्यमी आदि के पूर्व की सप्तमी आदि तिथियों की प्रतिनिधि, कार्या—मानी जानी चाहिये, अर्थात् अध्यमी आदि के प्रतिनिधि कप से आराधनार्थ ग्रहण की जानी चाहिये। अब यहाँ यदि कोई यह प्रका करे कि इस व्यवस्था में तो आराधना वस्तुतः सप्तमी आदि पर्व तिथियों की ही होगी तो फिर उस आराधना को अध्यमी आदि की आराधना कैसे कहा जायगा और उससे अध्यमी आदि की आराधना का फल भी कैसे होगा? तो उसका उत्तर यह है कि प्रतिनिधि के प्रति होनेवाले व्यवहार मूल पुरुष के प्रति होनेवाले व्यवहार माने जाते हैं तथा वैसा ही फल भी

१ देखिये हि० पु॰ पु॰ सं॰ ६३

देते हैं। यह किसे विदित नहीं है कि किसी देश के राजा का प्रतिनिधि जब दूसरे देश में सम्मानित वा अपमानित होता है तो उससे राजा का ही सम्मानित वा अपमानित होना समझा जाता है यह चौथा और पाँचवाँ प्रकार धर्म के अङ्गभूत तिथि आदि के निर्णयार्थ जैनसंघ द्वारा प्रमाणतया स्वीकृत टिप्पण की एवं सम्मानित जैनशास्त्रों की प्रमाणता पर आधात न पहुँचाने से तथा पहले प्रकार में होनेवाले पर्व-लोप आदि दोषों से मुक्त होने से निन्दनीय नहीं है।

अब अग्निम पृष्टों में "बृद्धौ कार्या तथोत्तरा" इस भाग के उत्थान का बोज तथा शास्त्र, युक्ति-सम्मत उसका व्याख्यान बताया जायगा।

यह पहले कहा जा चुका है कि पर्वतिथियों की आराधना का विधान करनेवाले और उनके औदयिकी होने के दिन को उनकी आराधना का अंग बताने वाले जैन शास्त्रीय वचनों की एकवाक्यता से जैनशास्त्रों का यह आदेश सिद्ध होता है कि समस्त पर्व तिथियों की आराधना उनके औद्यिकी होने के दिन करनी चाहिये। इस आदेश के अनुसार उन तिथियों की जो दो दिन औदयिकी होने से बृद्धा मानी जाती हैं, दो दिन आराधना प्राप्त होती है, पर यह प्राप्ति नियत न होकर पाक्षिक बन जाती है कारण कि एक पर्व तिथि की दो दिन आराधना जैनशास्त्र और जैनपरम्परा को स्वीकृत नहीं है। इस अस्वीकृति का बोज यह जान पड़ता है-जैनशास्त्रों ने पर्वतिथियों की आराधना का आदेश उनके औदियकी होने के दिन किया है। इस आदेश का पालन बृद्ध तिथियों की किसी एक दिन आराधना कर देने से हो जाता है, अतः दो दिन आराधना करने में कोई विशेष फल और न करने में कोई दोष न होने से एक ही दिन आराधना करने में जनता की प्रवृत्ति स्वभावतः प्राप्त होती है, अतः पक तिथि को दो दिन आराधना स्वीकार्य नहीं है। इस पाक्षिक प्राप्ति को दुसरे दिन नियत कर देने के उद्देश्य से " बृद्धी कार्या तथोत्तरा" यह शास्त्र उत्थित हुआ है। इसका अर्थ यह है कि-वृद्धौ-पक पर्वतिथि का दो सूर्योदय से सम्बन्ध होने पर, उत्तरा-दूसरे सूर्योदय से विशिष्ट तिथि ही, (यहाँ पर "ही " का बोधक 'एव' शब्द अध्याहार्य है, और वाक्य के पूर्व भाग में आया हुआ "तिथिः" शब्द योजनीय है ) कार्या—आराधना के लिये ब्रहणाई है। यह भी कहा जा सकता है कि बृद्ध तिथि की आराधना के अंग रूप से दो दिनों की पाक्षिक प्राप्ति होने पर आराधनांगरूप में उत्तर दिन का ही नियमन इस वचन से विवक्षित है।

आराधना-विधायक वाक्य तथा उदय दिन की आराधनाङ्गताका बोधक वाक्य एवं "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या यह पूर्वार्ध तथा " बुद्धों कार्या तथोत्तरा " यह उत्तरार्ध इन चारों की पारस्परिक पकवाक्यता से पर्वतिथियों की आराधना के सम्बन्ध में जैनशास्त्रों का यह आदेश सम्पन्न होता है कि सभी पर्वतिथियों की आराधना उन तिथियों की समाप्ति से अव्यवहित-पूर्व सूर्योद्य से आरम्भ होने वाले दिन अर्थात् उनकी समाप्ति के दिन करनी चाहिये।

उक्त व्यवस्था में यह शंका स्वभावतः उठती है कि वृद्ध तिथि की आराधना के अंगरूप से दो दिनों की पाक्षिक प्राप्ति में पूर्व दिन का ही आराध्य रूप से नियमन उचित है, क्योंकि उस दिन आराध्य तिथि सारे अहोरात्र में व्याप्त होकर विद्यमान है, पर इस शंका को महत्त्व देना निम्न दो कारणों से उचित नहीं है। पक तो यह कि जब पहले दिन को आराधनाक माना जायगा तो जिस तिथि की आराधना का आरम्भ पूर्व दिन में होगा दूसरे दिन उस तिथि के रहते ही उस आराधना का भंग होगा। दूसरा यह कि दूसरे दिन को आराधनाक मानने पर समस्त आराधनाक दिनों का आराध्य तिथि की समाप्ति के दिनरूप में अनुगम हो जाता है और अन्य तिथियों के समान वृद्ध तिथियों की भी उनकी समाप्ति के दिन ही

आराधना के स्वभाव-प्राप्त औचित्य की रक्षा हो जाती है।

" बुद्धौ कार्या तथोत्तरा " इस बचन का यह सुसंगत अर्थ स्वीकार कर लेने पर केवल दूसरे ही दिन बुद्ध पर्व तिथि का अस्तित्व नहीं प्राप्त होता। फलतः पर्व तिथि की टिप्पणोक्त बुद्धि को न मान कर उसके पूर्व को तिथि की बुद्धि और पर्वानन्तर पर्व तिथि की भी टिप्पणोक्त बुद्धि को न मानकर दोनों पर्व तिथियों के पूर्व की अपर्व तिथि की बुद्धि माननी चाहिये — इस श्रीसागरानन्दसूरि की अयौक्तिक पर्व अप्रामाणिक करूपना के लिये कोई अवकाश नहीं रह जाता। इसके अतिरिक्त उनकी इस करूपना के पीछे अनेक दोष भी हैं। जैसे —टिप्पणिविरोध, मृषा भाषण, पर्वलोप और भावी कारण से नष्ट कार्य की उत्पत्ति आदि। यह दोष इस प्रकार होते हैं:—

१—टिप्पण जहाँ पर्व तिथि की वृद्धि और उसके पूर्व की अपर्वतिथि की अवृद्धि बतलाता है वहाँ श्रीसागरानन्दस्रि के मतानुसार उससे विरुद्ध पर्व तिथि की अवृद्धि और पूर्व की अपर्व तिथि की वृद्धि मानने से टिप्पण-विरोध।

२—बुद्धा पर्व तिथि को अबुद्धा और अबुद्धा अपर्व तिथि को बुद्धा कहने से मृषाभाषण । ३—पर्वानन्तर पर्व तिथि की बुद्धि के प्रसंग में पूर्व तिथि के टिप्पणोक्त उदयदिन को उसकी आराधना न करने से पर्वछोप ।

४—उसी प्रसंग में पूर्णिमा वा अमावास्या के द्वितीयदिनमात्रस्थ हो जाने से उसके पहले दिन को विगत चतुर्वशी की सत्ता मानने से भावी कारण 'पूर्णिमा 'से नष्ट कार्य 'चतुर्दशी' की उत्पत्ति।

चौथे दोष को दसरे शब्दों में यों समझना चाहिये वृद्धिगत पूर्णिमा का केवल दूसरे दिन ही सत्ता मान लेने के परिणाम-स्वरूप ही पूर्णिमा के पहले दिन चतुर्दशी की सत्ता माननी पडती है, पर यह तभी सम्भव है जब पूर्णिमा को चतुर्दशी का कारण माना जाय, और अन्यत्र जो पूर्ववर्ती कारण को अग्रिम क्षण में कार्य का उत्पादक माना जाता है उससे विरुद्ध यहाँ उत्तरक्षणधर्ती कारण को पूर्व क्षण में कार्य का उत्पादक माना जाय, किन्तु यह युक्ति तथा अनुभव से विरुद्ध है। यदि श्रीसागरानन्दसूरि की और से यह कहा जाय कि द्वितीय पूर्णिमा से प्रथम-पूर्णिमा के दिन नष्ट चतुर्दशी का जन्म उनको भी मान्य नहीं है, उनका स्पष्ट आशय तो यह है कि कार्य-सामान्य के प्रति काल-सामान्य कारण है, काल-सामान्य के भीतर पूर्णिमा भी आती है और कार्य-सामान्य के भीतर चतुर्दशी भी आती है, अतः कार्य-सामान्य हुए से चतुर्दशी कार्य और काल-सामान्य हुए से पूर्णिमा उसका कारण होगी, कारण में कार्य-पद का उपचार सुचिर अभ्यस्त है, अतः प्रथम पूर्णिमा-रूप कारण में चतुर्दशी रूप कार्य के बोधक चतुर्दशी पद का व्यपदेश किया जा सकता है। इसी आधार पर वह प्रथम पूर्णिमा के दिन चतुर्दशी की सत्ता घोषित करते हैं। तो यह कथन भी ठीक नहीं है, क्योंकि चतुर्दशी और पूर्णिमा ये कार्यविशेष और कालविशेष के बोधक शब्द हैं, अतः इनमें से एक का दसरे के अर्थ में प्रयोग विना विशेष कार्य-कारण-भाव के नहीं हो सकता। और प्रधान बात तो यह है कि उक्त प्रकार से प्रथम पूर्णिमा में चतुर्दशी का व्यपदेश मान लेने पर भी उस दिन चतर्दशी की वास्तविक सत्ता, पृणिमा का अभाव, उसके पूर्व दिन तक त्रयोदशी की वृद्धि यह सारी बातें तो सिद्ध होंगी नहीं, फिर उक्त-व्यपदेश-मात्र से श्रीसागरानन्दस्ति का मनस्तीष कैसे होगा?

यदि उनकी और से यह कहा जाय कि बुद्ध पूर्णिमा की दूसरे दिन—मात्र सत्ता मान

लेने के बल पर पहले दिन चतुर्दशी की और उसके पहले दिन तक त्रयोदशी की सत्ता की मान्यता श्रीसा० सू० को इप्ट नहीं है। बिल्क उनके कथनानुसार यही वस्तु-स्थित है कि पूर्णमा की वृद्धि के श्रसंग में पूर्णिमा पक्षमात्र उत्तर दिन को ही है, और चतुर्दशी स्वभावतः हो उसके पहले दिन ही है पर्व त्रयोदशी भी स्वभाव से ही दो दिन है। किन्तु टिप्पण को इस वस्तुस्थिति का पता नहीं है, अतः "बुद्धों कार्या तथोत्तरा" यह शास्त्रवचन इस तथ्य का प्रतिपादन करने को प्रवृत्त हुआ है, तो यह कथन भी संगत नहीं है, क्योंकि किस दिन कोन तिथि है ? इस बात के निर्णय में टिप्पण की ही प्रमाणता जैनशास्त्र को मान्य है। इसील्लिये "तत्त्वतरंगिणी "में इकीसवीं गाथा की व्याख्या में स्पष्ट कहा गया है कि तिथिनिर्णय के लिये टिप्पण देखना चाहिये वा टिप्पण के जानकार से पूछना चाहिये—"नो चेत् टिप्पणमवलोकनीयम्, तद्वेत्ता वा प्रष्टव्यः"। यदि कहें कि यह गौरवपूर्ण उक्ति जैनसिद्धान्त-टिप्पण के सम्बन्ध में हो सकती है न कि लीकिक टिप्पण के, तो यह भी युक्त नहीं है, क्यों कि जैन टिप्पण के लुप्त हो जाने पर "श्री विचारामृतसंग्रह" के सोलहवें पृष्ट में तथा "श्री प्रवचनपरीक्षा" के १९० और १४१ पृष्टों में लीकिकटिप्पण को ही तिथिनिर्णय में प्रमाण मानने की बात विस्तार से कही गई है।

इस प्रसंग में श्रीरामचन्द्रस्रिका यह कथन भी वड़ा मनोरम और मननीय है कि जब वृद्धिगत पूर्णिमा से उपगृद्ध होनेपर भी पहला दिन नपुंसक होने के नाते पूर्णिमा में आराधना का आधान नहीं कर सकता अथवा पूर्णिमा ही नपुंसक होने से अपने गात्र-स्पर्शी प्रथम दिन को आराधनाङ्ग नहीं बना सकती तो प्रथम दिन के संसर्ग में न आनेवाली चतुर्दशी उसके द्वारा आराधनाको कुक्षिगत कैसे कर सकेगी, अथवा चतुर्दशी का स्पर्श न करनेवाला प्रथम दिन ही उसके द्वारा आराधना का जनक कैसे वन सकेगा? इसलिये वृद्ध पूर्णिमा के प्रथम दिन चतुर्दशी की आराधना सम्पन्न करने का श्री० सा० स्० का मनोरथ पूर्ण नहीं हो सकता।

यदि कहें कि वृद्ध पूर्णिमा का प्रथम दिन न नपुंसक ही है और न चतुर्दशी के संसर्ग से शून्य ही है, किन्तु "वृद्धों कार्या तथोत्तरा" इस शास्त्र की आज्ञा से पूर्णिमा द्वितीय-दिन-मात्रस्थ हो जाने पर चतुर्दशी से अपना अव्यवधान बनाये रखने के लिये चतुर्दशी को अपने पूर्व दिन से योग करने के निमित्त निमन्त्रित कर लेती है, अतः पूर्व-दिन-युक्ता चतुर्दशी आराधना को कुक्षिगत कर लेने में समर्थ हो जाती है। इसी प्रकार पूर्णिमा भी नपुंसक नहीं है किन्तु उक्त शास्त्र के आदेशानुसार वह प्रथम दिन के साथ सम्बन्ध न कर द्वितीय दिन के ही साथ सम्बन्ध करने को बाध्य कर दी जाती है, अतः वह दूसरे दिन के ही योग से आराधना-गर्भा बनती है। और त्रयोदशी को जिसके ललाट में चतुर्दशी का निकट अनुचरी होकर रहना ही लिखा है, चतुर्दशी के पूर्णिमा के प्रथम दिनाङ्क में प्रविष्ट हो जाने पर चतुर्दशी के टिप्पण-सम्मत दिन तक पहुँचने का बाध्य होना पड़ता है। इस विषय में किया ही क्या जा सकता है जब कि "वृद्धौं कार्या तथोत्तरा" इस शास्त्र के उप्र शासन के समक्ष टिप्पण को अपनी सम्मति लौटा लेनी पड़ती है और बेचारी तिथियों को भी अपने अभिभावक की परवशता में शास्त्रशासन की उद्घट विभीषिका से अगम्यगमन करना पड़ता है।

इस पर यही निवेदन करना है कि जैनशास्त्रों के शासन में ५ेसी उग्रता नहीं होती जिससे किसी उचित मर्यादा का छोप, शासनाधिकारियों में परस्पर-संघर्ष और अनेक कदाचारों का प्रसार होने का अशोभन प्रसंग खड़ा हो सके। इसिछिये " बृद्धी कार्या तथोत्तरा " इस शास्त्र-

१ देखिये मू० पु० पृ० सं० ७९, ८०

शासनका भी पेसा ही भाव होना चाहिये, जिससे टिप्पण के तिथियों का अभिभावक बने रहने की मर्यादा का छोप, टिप्पण की अक्षुण्ण प्रमाणता घोषित करने वाले "श्रीविचारामृत-संग्रह" "श्रीप्रवचन-परीक्षा" आदि प्रामाणिक जैनशास्त्रग्रन्थों से इस शास्त्र का संघर्ष और योग्य पूर्णिमा से गृहीत-त्यक्त वा नपुंसकभूत प्रथम पूर्णिमा के सम्पर्क से दृषित दिन के साथ सम्पर्क करने के निमित्त पवित्र चतुर्दशी द्वारा अपने निजी दिन से सम्बन्धविच्छेद आदि कदाचारों का प्रसार न हो।

यदि यह कहा जाय कि जैसे नपुंसक व्यक्ति अपनी सन्तानजनन करने में ही असमर्थ होता है वैसे पूर्णिमा भी अपने नामाङ्कित कार्यों में ही असमर्थ होती है—यही बात श्रीप्रवचन परीक्षाकारने उस ग्रन्थ के ४०८ और ४०९ पृष्ठों में कही है। इसिलये प्रथम पूर्णिमा से पूर्णिमा की आराधना का कार्य भले न हो पर चतुर्दशी की आराधना होने में कोई बाधा नहीं है, पर यह कथन भी युक्त नहीं है, कारण कि आद्य पूर्णिमा को पूर्णिमा की आराधना प्राप्त थी अतः ग्रन्थकार ने उसके प्रति उसकी असमर्थता घोषित कर उस प्राप्ति का परिहार किया, परन्तु चतुर्दशी की आराधना प्रथम पूर्णिमा को प्राप्त नहीं थी, इसिलये चतुर्दशी की आराधना के प्रति उसकी असमर्थता बताने का कोई अवसर नहीं था, अतः वह बात ग्रन्थकार ने नहीं कही। इसिलये ग्रन्थकार द्वारा पूर्णिमा में चतुर्दशी की आराधना के प्रति अक्षमता न बतलाने मात्र से यह कल्पना नहीं की जा सकती कि पूर्णिमा में चतुर्दशी की आराधना हो सकने में ग्रन्थकार की सम्मति है।

हीव पूणिमा जब पहले दिन अपनी ही आराधना की प्रसवित्री नहीं होती तो वह चतुर्दशी की आराधना की प्रसवित्री कैसे हो सकती हैं?—श्रीरामचन्द्रस्रि के इस प्रश्न का समाधान करने के निमित्त श्री० सा० स्० ने एक बड़ा तुच्छ तर्क उपस्थित किया है, वह यह कि जैसे नपुंसक नारी सन्तान पैदा करने में असमर्थ होने पर भी युद्ध आदि कठिनतर कार्यों को बड़ी कुशलता से कर लेती है उसी प्रकार आद्य पूर्णिमा भी अपनी आराधना—सम्पन्न करने में अशक्त होने पर भी चतुर्दशी की आराधना को तो सम्पन्न कर ही सकती है। इस पर हमारा कथन यह है कि यह तुच्छोक्ति श्री० सा० स्० के प्रश्न का किश्चित् भी स्पर्श न कर सकने वाली बुद्धि का ही फल है। उनके प्रश्न का तो स्पष्ट आश्रय यह है कि जैसे जो नारी नपुंसकता के कारण मानव—सन्तान पैदा करके अपने पित को सन्तानवान नहीं बना सकती, वह देवसन्तान का जनन कर उसके द्वारा अपने पित को पिता के पद पर सुतरां नहीं बिठा सकती, वैसे ही प्रथम पूर्णिमा जब अपने नामांकित आराधना को सम्पन्न कर उससे अपने दिवस को आराधनावान नहीं बना सकती तब चतुर्दशी जैसे प्रधान पाश्चिक पर्व तिथि की आराधना को सम्पन्न कर उससे उस दिवस की आराधनावान कैसे बना सकती है? इस प्रश्न का उत्तर श्री सा० स्० की उस सारहीन उक्ति से कैसे हो सकता है? इसे पाठक स्वयं सोचें।

पूर्णिमा की वृद्धि के प्रसंग में पूर्णिमा की आराधना दूसरे दिन व्यवस्थित हो जाने पर प्रथम पूर्णिमा के दिन को ही चतुर्दशी की आराधना करने के औचित्य के समर्थन में श्री साथ सू० ने जो एक यह युक्ति दी है कि ऐसा न करने पर चतुर्दशी और पूर्णिमा की आराधना में अव्यवधान के नियम का भंग हो जायगा, वह भी ठीक नहीं है क्यों कि उक्त नियम में कोई प्रमाण नहीं है।

" आचारमयसामाचारी " के तीसरे पत्र में और " श्रीसेनप्रदन " के १०५ वें पृष्ठ में प्रतिमाधर श्रावक और श्राविका के लिये चतुर्दशी और पूर्णिमा में पष्ठ करने का विधान है,

पूर्णिमा की वृद्धि के प्रसंग में इसकी उपपत्ति तभी हो सकती है जब चतुर्दशी तथा पूर्णिमा की अव्यवहित आराधना की जाय, इस लिये उस विधान से यह अनुमान निर्वाध रूप से किया जा सकता है कि वृद्धा पूर्णिमा के प्रथम दिन को ही चतुर्दशी मानना शास्त्रसम्मत है। श्री० सा० स्० का यह कथन भी संगत नहीं है, कारण कि चतुर्दशी और पूर्णिमा को सदा पष्ठ ही होना चाहिये—इस बात में उक्त ग्रन्थों का तात्पर्य स्वीकार करने में कोई युक्ति नहीं है, उनका तात्पर्य तो यही हो सकता है कि चतुर्दशी और पूर्णिमा में जहाँ अव्यवधान हो वहाँ पष्ठ करना चाहिये और जहाँ (पूर्णिमा की वृद्धि में) वह न हो वहाँ चतुर्दशी और पूर्णिमा को पृथक् पृथक् दो उपवास करना चाहिये, पेसा करने से भी चतुष्पर्वी की आराधना उपपन्न हो जाती है। अशक्त व्यक्ति के लिये पूर्णिमा में केवल आयंबिल आदि ही कर लेने का शास्त्र में आदेश मिलता है, जिसका यह निर्विवाद भाव है कि सम्भवानुसार ही षष्ठ की कर्तव्यता का आदेश शास्त्र में किया गया है। तात्पर्य यह कि चतुर्दशी और पूर्णिमा के स्वभाव-प्राप्त अव्यवधान-स्थल में भी जब अशक्ति रहने पर पष्ठ त्याग का संकेत शास्त्र कर रखा है तब पूर्णिमा की वृद्धि के प्रसंग में पष्ठ की अनिवार्य कर्तव्यता में शास्त्र का आदेश मानने में कोई युक्ति नहीं है।

"सेनप्रश्न", तृतीय उल्लास के सतासीवें पृष्ठ में—" पकादशी की वृद्धि में श्रीहोरविजय-सूरि के निर्वाण—महिमा के सम्बन्ध में पौषध उपवास आदि कार्य कव करना चाहिये—पूर्व पकादशी में वा उत्तर एकादशी में (एकादशीवृद्धी श्रीहीरविजयस्रीणां निर्वाणमहिमपौषधोपवा-सादिकृत्यं पूर्वस्यामप्रस्थां वा कि विधेयम्०) इस प्रश्न का यह उत्तर दिया गया है कि औद-यिकी पकादशी में करना चाहिये—(औदयिक्येकादश्यां श्रीहीरविजयस्रिनिर्वाणपौषधादि विधेयम्)।

यहाँ पर श्री० सा० स्० की कल्पना के अनुसार इस उत्तर ग्रन्थ का यह अभिप्राय है कि पकादशी अपनी वृद्धि में एक ही दिन औदियकी होती है, यदि दो दिन उसका औदियकी होना इष्ट हो तो इस ग्रन्थ से उक्त प्रइन का उत्तर ही नहीं हो सकता, क्यों कि दो दिन एकादशी के औदियकी होने पर यह निश्चय होना शेष ही रह जाता है कि पूर्व वा उत्तर किस औदिकी में उक्त पौषधादि कार्य करने चाहिये।

इस पर हमारा कथन यह है कि—वृद्धा पकादशी को एक दिन मात्र औदयिकी मानने पर भी तो इस प्रन्थ से उक्त प्रश्न का समाधान नहीं हो सकता, कारण कि उत्तरदाता ने यह तो वतलाया नहीं कि वृद्धा पकादशी किस दिन औदयिकी है और प्रश्नकर्ता को टिप्पण से पकादशी का दो दिन औदयिकी होना ज्ञात है ऐसी स्थिति में "औदयिकी एकादशी में करना चाहिये" इस उत्तर से प्रश्नकर्ता का मनस्तोष कैसे हो सकता है। इसलिये "औदयिक्येकादश्याम्" इस उत्तर से प्रश्नकर्ता का मनस्तोष कैसे हो सकता है। इसलिये "औदयिक्येकादश्याम्" इस उत्तर वाक्य का यह अर्थ करना होगा कि एकादशी जिस दिन औदयिकी ही हो अर्थात् अस्तकाल से सम्बद्ध न हो उस दिन की एकादशी में ही उक्त कार्य करने चाहिये। और यह अर्थ तभी सम्भव होगा जब वृद्धा एकादशी का दो दिन वास्तविक सम्बन्ध माना जाय।

पूर्णिमा और अमावास्या की वृद्धि में पहले औदियकी तिथि आराध्य मानी जाती थी किन्तु मेरे पूज्य तात पहले दिन की तिथि को आराध्य मानते हैं, ऐसी स्थिति में उचित क्या है, औदियकी को आराध्य मानना वा पूर्व दिन की तिथि को आराध्य मानना ? (पूर्णिमाऽमावास्ययोर्वृद्धी पूर्वमौद्यिकी तिथिराराध्यत्वेन व्यविद्यमाणाऽऽसीत् केनिचदुक्तं श्रीतातपादाः पूर्वतनीमाराध्यत्वेन प्रसादयन्ति तिक्षम् ) किसी व्यक्ति के इस प्रश्नवाक्य में आये औदियकी शब्द का भी उत्तर दिनकी तिथि यही अर्थ करना होगा, क्योंकि "सूर्योद्यकालिकी" अर्थ करने पर उक्त प्रश्न की सम्भावना ही नहीं रह जाती, कारण कि प्रश्नकर्ता पञ्चाङ्ग के

अनुसार बुद्धा तिथि को दो दिन सूर्योदयकालिकी समझता है।

उक्त प्रश्न का जो यह उत्तर दिया गया है कि पूणिमा और अमावास्या की वृद्धि में औदियिकी ही तिथि आराध्य रूप से प्रहण की जानी चाहिये—पूणिमाऽमावास्ययोर्गुद्धों औदियि क्येव तिथिराराध्यत्वेन ग्राह्या—इसमें आये औदियिकी शब्द का भी यही अर्थ करना होगा कि जिस दिन पूणिमा वा अमावास्या उदयकालिक ही हो अस्तकालिक न हो उसी दिन को अर्थात् उत्तर दिन की ही तिथि, क्योंकि "सूर्योद्यकालिकी तिथि ग्रहण की जानी चाहिये" इस कथन से प्रश्नकर्ता का मनस्तोष न होगा कारण कि वह टिप्पण के अनुसार वृद्धा तिथि को दो दिन सूर्योद्यकालिकी समझता है।

इस प्रकार इस प्रदनोत्तर बाक्यसे भी " औदिविक्येकादश्याम् " इस वाक्य के औदिविकी

शब्द के उक्त अर्थ का ही समर्थन होता है।

अथवा उत्-ऊर्ध्वम्, अयते-गच्छति, इति उद्यः—वाद में प्राप्त होने वाला दिन-उत्तर दिन, तत्र भवा--उस में होनेवाली, इस व्युत्पत्ति से "औदिथिक्येकादश्याम् " इस वाक्य में आये हुये औदियिकी शब्द का अर्थ करना चाहिये—उत्तर दिन की तिथि। औदियिकी शब्द का यह अर्थ स्वीकार करने पर ही "पूर्वस्थामपरस्यां वा "--पूर्व दिन की पकादशी में वा उत्तर दिन की एकादशी में —इस प्रश्न के अनुरूप उत्तर का, अर्थात् उत्तर दिन की पकादशी में—इस उत्तर का लाभ "औदियक्येकादश्याम् " इस वाक्य से होगा।

कहने का अभिप्राय यह है कि "पकादशीवृद्धों श्रीहीरविजयस्रीणां निर्वाणमहिमपोपधोप-वासादि विधेयम्" इस प्रश्न वाक्य से प्रश्नकर्ता की जो यह जिज्ञासा स्चित होती है कि पकादशी की वृद्धि में श्रीहीरविजयस्रि के निर्वाण सम्बन्धी पोषध उपवास आदि कार्य पूर्व दिन की पकादशी में करने चाहिये वा उत्तर दिन की एकादशी में? उसकी निवृत्ति जिज्ञासित दिनों की पकादशी में किसी एक दिन की एकादशी के निश्चयात्मक उत्तर से ही होगी न कि औदियकी पकादशी में—इस प्रकार के अस्पष्ट उत्तर से। कारण कि जिज्ञासाऽनुकूछ उत्तरसे ही जिज्ञासा की निवृत्ति होने का नियम होने से-औदियकी एकादशी में करना चाहिये—इस उत्तर से औदियकी एकादशी में करना चाहिए वा अनौदियकी एकादशी में—इसी जिज्ञासा की निवृत्ति हो सकती है न कि-पूर्व दिन की एकादशी में करना चाहिये वा उत्तर दिन की एकादशी में करना चाहिये—इस जिज्ञासा की निवृत्ति हो सकती है। इसिलये इस जिज्ञासा के अनुरोध से "औदियक्येकादश्याम् दस उत्तरवाक्य का यही अर्थ करना उचित है कि उत्तर दिन की एकादशी में करना चाहिये।

यहाँ यह शंका उठ सकती है कि " औदियक्येकादश्याम् " इस उत्तरवाक्य का — औदियकी एकादशों में करना चाहिये—यह स्पष्ट अर्थ स्वीकार कर उसके अनुरूप जिक्कासा के प्रकटन में प्रश्नवाक्य के ही तात्पर्य की कल्पना क्यों न की जाय, क्यों प्रश्नवाक्य को एक विशेष प्रकार की जिक्कासा का बोधक मानकर उसके अनुरूप अर्थ की सिद्धि के लिये उत्तरवाक्य की खींचा-तानी की जाय। परन्तु यह शंका ठीक नहीं है, कारण कि औदियकी एकादशी में करना चाहिये—इस उत्तर के अनुरूप तो यही जिक्कासा होगी कि औदियकी में करना चाहिये वा अनीदियकी में, पर यह जिक्कासा हो ही नहीं सकती, क्योंकि जैन शास्त्रों में आराधना के लिये औदियकी में, पर यह जिक्कासा हो ही नहीं सकती, क्योंकि जैन शास्त्रों में आराधना के लिये औदियकी तिथि के ही ग्रहण का आदेश है। दूसरी बात यह कि उक्त प्रश्न वृद्धा एकादशी के सम्बन्ध में है और वृद्धा एकादशी को प्रश्नकर्ता टिप्पणानुसार दोनों दिन औदियकी ही समझतम है अतः वृद्धा पकादशी के विषय में अनौदियकीत्व—पक्ष उपस्थित ही नहीं हो सकता।

यदि यहं शंका करें कि "औदयिक्येकादश्याम्" इस उत्तर वाक्य का उत्तर दिन की एकादशी में यह अर्थ नहीं माना जा सकता, कारण कि यदि यह अर्थ उत्तर-कर्ता को विविक्षित होता तो "पूर्वस्यां परस्यां वा" इस प्रश्न के अनुसार उत्तर में उत्तर-कर्ता ने "औदयिक्येका-दश्याम्" न कह कर "परस्यामेकादश्याम्" यही कहा होता, तो यह भी ठीक नहीं है क्योंकि प्रश्न वाक्य के समान ही उत्तर वाक्य की भाषा भी होनी चाहिये यह नियम नहीं है, नियम तो इतना ही है कि उत्तर वाक्य को प्रश्न वाक्य से प्रकट होने वाली जिक्कासा का नियर्तक होना चाहिये, सो उस नियम का पालन तो "औदयिक्येकादश्याम्" इस वाक्य से भी उक्त अर्थ को लेकर हो ही जाता है।

पर्व तिथि की वास्तविक वृद्धि के विरुद्ध एक यह भी वात श्रीसागरानन्दस्रिजी ने कही है कि यदि टिप्पण के अनुसार पर्व तिथि की वास्तविक वृद्धि मानी जायगी तो "श्रीहीर प्रश्न " में आये हुये " यदा चतुर्द्दयां कल्पो बाच्यते, अमावास्यादिवृद्धौ वा अमावास्यायां प्रति-पदि वा कल्पो बाच्यते तदा षष्ठतपः क्व विधेयम् "-चतुर्दशी के बाद भाद्रपद शुक्क चतुर्थी तक किसी तिथि की हानि होने पर चतुर्दशी में, अमाद्यास्या की वृद्धि होने पर अमावास्या में और प्रतिपद् से भा० शु० चतुर्थी तक किसी तिथि की चृद्धि होने पर प्रतिपद् में जब कल्पसूत्र का वाचन आरम्भ होता है तब षष्ठतप कब करना चाहिये ? इस प्रश्न वाक्य में प्राप्त होने वाले अमावास्या शब्द का जो विना किसी विशेषण के प्रयोग किया गया है वह असंगत हो जायगा, क्योंकि अमावास्या की वास्तविक वृद्धि मानने पर पहली अमावास्या वा दूसरी अमाधास्या का केवल अमाबास्या शब्द से निश्चित रूप से लाभ न होने के कारण प्रश्न वाक्यार्थ का सम्यक प्रकार से ज्ञान न होगा। श्री सा० सू० की यह बात भी ठीक नहीं है, क्योंकि भाइ० शक्क चतर्थी जो पर्यूर्वणापूर्व की प्रधान तिथि है उसे कल्पसूत्र के-वाचनारम्भ-दिन से पाँचचे दिन पडना चाहिये-यह जैनधर्म का एक सुप्रसिद्ध नियम है, इसका निर्चाह अमावास्या की बृद्धि होने पर दूसरी अमावास्या में कल्पसूत्र के वाचन का आरम्भ होने से ही होगा, अतः उक्त नियम को जानने वाले व्यक्ति को केवल अमावास्या शब्द से भी दूसरी अमावास्या का **झान हो जायगा। दूसरी बात यह है कि** उक्त वाक्य में अमावास्या शब्द को प्रतिपद् शब्द का सिन्निधान प्राप्त है अतः इस संन्निधान के कारण भी प्रतिपद् के अव्यवहित पूर्व अमावास्या में अमावास्या शब्द का तात्पर्य सरलता से ज्ञात हो सकता है। और यदि निर्विशेषण अमावास्या के कथन से यह कल्पना की जायगी कि अमावास्या की वृद्धि वास्तविक नहीं है, किन्तु वह टिप्पणोक्त दो दिनों में से केवल दूसरे ही दिन है, तो निर्विशेषण प्रतिपद् शब्द से दूसरी प्रतिपद् का ग्रहण निराधार हो जाँयगा। क्यों कि अपर्वतिथि होने से प्रतिपद् की बृद्धि उन्हें भी मान्य होने के कारण उसके विषय में अमावास्या वाली नीति लागू न होगी, और यदि प्रतिपद शब्द का तात्पर्य उक्त नियम के बळ से द्वितीय अमावास्या में अमावास्या शब्द के भी तात्पर्य का निश्चय होने में कोई बाधा न होने के कारण अमावास्या की वृद्धि के विरुद्ध उक्त निराधार कल्पना का समादर नहीं किया जा सकता।

अमावास्या की वास्तविक वृद्धि मानने पर कल्पसूत्र के श्रवणके अङ्गभूत पष्ठतप का विधान न हो सकेगा, क्यों कि पष्ठतप अव्यवधान, क्रमगुक्त दो तिथियों में ही सम्पन्न होता है, पर वृद्धिपक्ष में चतुर्दशी और द्वितीय अमावास्या में तुच्छरूपा प्रथम अमावास्या से व्यवधान हो जाता है। परन्तु विचार करने पर इस आपत्ति का उद्भावन उचित नहीं प्रतीत होता क्यों कि यह आपत्ति प्रतिपद् को वृद्धि मानने के पक्ष में भी है। कारण कि उस पक्ष में भी चतुर्दशी और प्रथम प्रतिपद् में अमावास्या से व्यवधान होता है। इसिलये प्रतिपद् की वृद्धि में त्रयो-दशी और चतुर्दशी में पष्ठ करके अमावास्या में उसकी पारणा करना और प्रतिपद् में पक उपवास के साथ कल्पस्त्र के श्रवण का आरम्भ करना अथवा प्रथम और द्वितीय प्रतिपद् में सम्पन्न होने वाले पष्ठके आरम्भ के साथ प्रथम प्रतिपद् में कल्पस्त्र के श्रवण का आरम्भ करना जैसे मान्य होगा उसी प्रकार अमावास्या की वृद्धि के पक्ष में भी त्रयोदशी और चतुर्दशी में किये गये पष्ठ की प्रथम अमावास्या में पारणा कर द्वितीय अमावास्या में एक उपवास के साथ अथवा द्वितीय अमावास्या और प्रतिपद् में सम्पन्न होने वाले पष्ठ के आरम्भ के साथ द्वितीय अमावास्या में कल्पस्त्र के श्रवण का आरम्भ भी माना जा सकता है। अतः अमावास्या की टिप्पणोक्त वृद्धि मानने में आनाकानी करना कदाग्रह-मात्र है।

पर्वतिथियों का क्षय और वृद्धि न मानकर उसके पूर्व और पूर्वतर अपर्वतिथियों का क्षय तथा वृद्धि मानने में एक यह भी संकट होगा कि जब पर्वानन्तर-पर्वतिथि के प्रसङ्ग में पूर्व पर्वतिथि की वृद्धि और उत्तर पर्वतिथि का क्षय साथ ही प्राप्त होगा तब पूर्व और उत्तर दोनों पर्वतिथियों की अराधना दुर्घट हो जायगी कारण कि "क्षये पूर्व तिथिः कार्या" इस वचन के अनुरोध से क्षीणा उत्तर पर्वतिथिका औदियिकीत्व जिस दिन प्राप्त होगा उसी दिन "वृद्धौ कार्या तथोत्तरा" इस वचन के बल से वृद्धा पूर्वपर्वतिथि का भी औदियिकीत्व प्राप्त होगा और एक दिन दो तिथियों का सूर्योद्यकाल में अस्तित्वरूप औदियिकीत्व हो नहीं सकता। और यदि उक्त शास्त्रीय वचन के बल से दो तिथियों का औदियकीत्व एक दिन स्वीकार भी कर लिया जाय तो भी एक दिन दो तिथियों की आराधना परमतानुसार नहीं हो सकती क्योंकि परमत में एक दिन दो तिथियों की आराधना मान्य नहीं है।

यदि कहें कि ऐसे प्रसंग में "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या" इस वचन से क्षय-प्राप्त उत्तर पर्वतिथि के औद्यिकीत्व की व्यवस्था क्षयदिन में पहले हो जायगी, अतः उस दिन सूर्योद्यकाल से उत्तर तिथि की ही व्याप्ति होने से उस दिन पर्व तिथि का सम्बंध लुप्त हो जाने के कारण पर्वतिथि की वृद्धि असिद्ध हो जायगी। फलतः "वृद्धौ कार्या तथोत्तरा" इस वचन की प्रवृत्ति न होने से प्रथम दिन में पूर्व पर्वतिथि के औद्यिकीत्व पर्व आराधना और दूसरे दिन उत्तर पर्वतिथि के औद्यिकीत्व पर्व आराधना और दूसरे दिन उत्तर पर्वतिथि के औद्यिकीत्व पर्व आराधना की उपपत्ति हो जायगी। तो यह कथन भी ठीक नहीं है। कारण कि जब पूर्व पर्वतिथि की वृद्धि और उत्तर पर्वतिथि का क्षय दोनों ही टिप्पण-द्वारा उपस्थित हैं तब "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या" इसी की प्रवृत्ति पहले क्यों होगी? प्रत्युत पूर्व पर्व तिथि की वृद्धि पहले उपस्थित होने के नाते "वृद्धौ कार्या तथोत्तरा" इस वचन की ही प्रवृत्ति पहले प्राप्त होती है। अतः यह निर्विवाद है कि इस वचन की प्रवृत्ति के अंगभूत टैप्पणिक वृद्धिनिर्देश के रहते इस वचन की प्रवृत्ति नहीं रोकी जा सकती।

आचार्य उमास्त्रातिजी का "क्षये पूर्वा" इत्यादि वचन कल्याणक तिथियों के सम्बन्ध में नहीं है किन्तु उनसे भिन्न क्षीण एवं मृद्ध पर्वतिथियों के ही सम्बन्ध में है-यह बात जो श्री सागरानन्दस्रिजी ने कही है, वह भी ठीक नहीं है, क्यों कि उनकी इस मान्यता के जो कारण प्रतीत होते हैं, वे दोषमुक्त नहीं हैं। वे कारण निम्निलिखित हैं—

(१) यदि कस्याणक-तिथियों को भी "क्षये पूर्वा" इत्यादि वचन का विषय माना जायगा तो अक्षीण अध्मी आदि पर्व तिथियों के अनन्तर किसी कस्याणक तिथि का क्षय प्राप्त होने पर क्षय दिन में उसको औदियकी बनाने के अनुरोध से अक्षीण पर्वतिथि को पक दिन पीछे ख़ींचना होगा, फलतः उस अक्षीण पर्वतिथि की आराधना उसके टिप्पणोक्त मुख्यकाल में न हो सकेगी।

- (२) जब अनेकों कल्याणक-तिथियां और तदितिरिक्त पर्वतिथियां क्रम से प्राप्त होती हैं, जैसे वैशाख शुक्ल सप्तमी से वैशु० पूणिमा पर्यन्त, तब उनमें से अन्तिम तिथि का क्षय होने पर क्षय-दिन में उसको औदियकी बनाने के अनुरोध से पूर्व की सभी तिथियों को एक एक दिन पीछे खींचना होगा। इसका परिणाम यह होगा कि आगे पीछे की दो तीन तिथियों का आलोचन कर तिथि-निर्णय करके धर्मादि के अनुष्ठान में प्रवृत्त होने का जो जनता का अभ्यास पड़ा हुआ है, उसके अनुसार टिप्पणोक्त काल में पूर्व तिथियों की आराधना करने के बाद अन्तिम तिथि के क्षय का ज्ञान होने पर बीती हुई पर्व तिथियों की पुनः एक एक दिन पीछे आराधना न हो सकने से और जिस काल में उनकी आराधना की गई है उसे "क्षये पूर्व" इत्यादि शास्त्र के अनुसार उन तिथियों का उचित काल न होने से कर्ता को उन तिथियों की उचित काल में आराधना न करने के प्रत्यवाय का भाजन होना पड़ेगा।
- (३) प्रत्येक संवत्सर में ७० कल्याणक तिथियाँ और प्रत्येक मास में द्वितीया, पश्चमी आदि अनेक पर्व तिथियाँ भी होती हैं, इस कारण प्राय: प्रत्येक मास में कुछ कल्याणक-तिथियाँ तथा पर्व तिथियाँ आती हैं, और उनमें कभी किसी का अय एवं किसी की वृद्धि भी होती है। ऐसी स्थित में "क्षये पूर्वा" इस शास्त्र के अनुसार यदि क्षीण एवं वृद्ध कल्याणक-तिथियों तथा तिन्निन्न पर्व तिथियों का टिप्पणोक्त काल अस्वीकार किया जायगा तो प्राय: प्रतिमास में अनेक तिथियों के विषय में टिप्पण को अप्रमाण मानना होगा। फलत: पूरे टिप्पण पर अविश्वास होने की स्थिति ऐदा हो जाने से जो तिथियाँ जिन दिनों में श्लीण अथवा वृद्ध रूप से टिप्पण में निर्दिष्ट हैं वे उन दिनों में श्लीण वा वृद्ध रूप से भी हैं वा नहीं ? इस प्रकार का अनिवार्य सन्देह उत्पन्न हो जाने से "क्षये पूर्वा" इस वचन की प्रवृत्ति के मूल का ही उच्छेद हो जायगा।
- (४) प्रकरण के बल से 'क्षय पूर्वा' इत्यादि वाक्य में आवे हुये तिथि पद का तात्पर्य प्रधान पूर्वतिथियों में ही ज्ञात होता है, इसलिये कल्याणकतिथियों को उक्त वाक्य का विषय मानना न्याय्य नहीं है।
  - (५) उक्त बचन को यदि कल्याणक-तिथि-विषयक माना जायगा तो जैनशास्त्र के उन प्रामाणिक प्रन्थों का विरोध होगा जिन में कल्याणकतिथियों को उक्त बचन की अविषयता तथा तद्भिन्न पर्वतिथियों को ही उसकी विषयता स्चित करने वाले उक्त बचन के व्याख्यान प्राप्त होते हैं।
  - (६) कल्याणकतिथियों की आराधना लोकाचार के अनुसार सम्पन्न हो सकती है अत: प्रयोजन न होने से उन्हें उक्त वचन का विषय मानना ठीक नहीं है।

इन उपर्युक्त कारणों में एक भी ऐसा नहीं है जिसके बल से यह सिद्ध हो सके कि कल्याणकितिथियाँ ''श्रये पूर्वी'' इस बचन के विषय नहीं हैं किन्तु उनसे भिन्न पर्वतिथियाँ ही उसके विषय हैं।

(१) जैसे -पहला कारण तभी युक्त हो सकता है जब टिप्पण-निर्दिष्ट काल को तक्तत् तिथियों का मुख्यकाल माना जाय। और यदि पेसा माना जायगा तो कल्याणक

- से भिन्न पर्व-तिथि मात्र को ही उक्त वचन का विषय मानने पर भी पर्वानस्तर पर्वतिथि के क्षय ओर वृद्धि के प्रसंग में श्रीसागरानन्दसूरि के मतानुसार पूर्व पर्वतिथियों की आराधना टिप्पणोक्त मुख्यकाल में न होने से कर्ता को कथित रीति से प्रत्यवाय भागी होना ही पड़ेगा।
- (२) दूसरा कारण भी श्रीसागरानन्दसूरि के उक्त मनोरथ की पूर्ति नहीं कर सकता, क्योंकि धर्मानुष्ठान में तिथिनिर्णय आदि के लिये जितनी सावधानी अपेक्षित है उतनी सावधानी न करने का कुफल कर्ता को भोगना ही चाहिये। श्रीसागरानन्दसूरि जी को भी यह बात माननी पड़ेगी, अन्यथा "क्षये पूर्वा" इस बचन को कल्याणकातिरिक पर्वतिथि-मात्र-विषयक मानने पर भी क्षीण वा वृद्ध पूर्णिमा वा अमावास्या को ध्यान में न रख कर चतुर्दशी की आराधना टिप्पणोक्त काल में कर देने पर ऐसे प्रसङ्ग में "क्षये पूर्वा" इस शास्त्र-सम्मत चतुर्दशी के काल में (त्रयोदशी के दिन) उसकी आराधना न करने का दोष कर्ता को लगेगा ही।
- (३) तीसरा कारण भी उक्त अर्थ को सिद्ध करने में असमर्थ ही है, कारण कि यदि उक्त बाक्य को कल्याणकातिरिक्त-पर्वतिथि-मात्र-विषयक ही मानेंगे तो भी प्रतिमास में होने वाली १२ पर्वतिथियों में कुछ तिथियों का प्रायः प्रतिमास में क्षय वा बृद्धि होने पर अनेक स्थलों में टिप्पण को अप्रमाण मानना होगा। फिर उसी दृष्टानत से अन्य तिथियों के भी काल के विषय में टिप्पण की प्रमाणता पर सन्देह हो जाने से सारा टिप्पण ही अविश्वसनीय वन जायगा, फलतः जिन दिनों में जिन पर्वतिथियों का श्लीण या बृद्ध कर से अस्तित्व टिप्पण में निर्दिष्ट है उन दिनों में उस क्रय से भी उन तिथियों की सत्ता पर सन्देह हो जाने से 'श्लिये पूर्वा' इस वचन की प्रवृत्ति के मूल का भंग हो जायगा।
- (४) प्रकरण-बल से भी उक्त बचन का करवाणक-भिन्न-पर्वतिथिविषयकत्व नहीं सिद्ध हो सकता, क्योंकि इस प्रकार का कोई प्रकरण यहाँ प्रमाण सिद्ध नहीं है। "क्षये पूर्वा" यह बचन आचार्य उमास्वाति-प्रघोष के रूप से जैनशास्त्रों में प्रसिद्ध है। इसके आगे वा पीछे का कोई बचन किसी को ज्ञात नहीं है। फिर किस आधार से उक्त बचन को प्रधान पर्वतिथि के प्रकरण में पठित मान कर उसमें आये हुये तिथि पद का प्रधान पर्वतिथिमात्र में तात्पर्य-निश्चय किया जाय? यदि कहें कि प्रधान पर्वतिथियों के क्षय वा बृद्धि की प्राप्ति होने पर उनकी आराधना के उपगादनार्थ यह बचन प्रवृत्त है— इसी से यह कराना की जायगी कि यह बचन प्रधान पर्वतिथियों की का प्रधान के उपगादनार्थ अवतिर्ण है न कि श्लीण वा बुद्ध कर्याणक-तिथियों की आराधना के उपपादनार्थ अवतिर्ण है न कि श्लीण वा बुद्ध कर्याणक-तिथियों की आराधना के उपपादनार्थ अवतिर्ण है— यही कर्यना विना किसी विशेष विनिगमक के कैसे की जायगी?

दूसरी बात यह है कि यदि उक्तवाक्य में आया हुआ तिथि पद नानार्थक शब्दों के समान विज्ञातीय अनेक अथों का उपस्थापन करता तो अर्थविशेष में तात्पर्य की जिज्ञासा के शमनार्थ प्रकरण की अपेक्षा होती पर तिथिपद तो तिथित्वरूप से समस्त पर्वतिथियों का एक ही वृत्ति द्वारा उपस्थापक है। अतः जब तिथि-सामान्य-वासक "तिथि" शब्द के

प्रयोग से ही तिथि सामान्य में उसका तात्पर्य-निश्चय सम्भव है तो प्रकरण की अपेक्षा क्यों होगी? और किसी वाधक आदि के विना सामान्यवाची तिथिशब्द का पर्वतिथि मात्र में संकोच भी क्यों किया जायगा? "घटेन जलमाहर"—घट से जल लाना चाहिये—इस वाक्य में सामान्यवाची घट शब्द का जो अब्छिद्र घट में संकोच किया जाता है वह तो सच्छिद्र घट में जलाहरण की अयोग्यता से होता है। पर उक्तवाक्य के तिथि शब्द के संकोच का ऐसा कोई निमित्त नहीं है।

पूर्वमीमांसा के आधान-प्रकरण में "प्राश्नित ब्राह्मणा ओदनम्" यह वाक्य पठित हैं। इससे आधीन के अक्रभूत ब्रह्मीदन के प्राश्नार्थ ब्राह्मण का विधान होता है। इसमें आये हुये सामान्यवाची ब्राह्मण शब्द से यद्यि आधान-घटक और आधान-वाह्य दोनों ही प्रकार के ब्राह्मण गृहीत हो सकते हैं तो भी ब्राह्मण शब्द को ब्राह्मणमात्र का वोधक न मान कर आधान के अंगभूत अध्वर्यु आदि ब्राह्मण-विशेषका ही वोधक माना जाता है। अब यहाँ प्रश्न यह उठता है कि जैसे इस बाक्य में ब्राह्मण शब्द ब्राह्मण-विशेष का ही वोधक माना जाता है वैसे ही "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या" इस वाक्य में आये हुये तिथि शब्द को भी पर्वतिथि मात्र का ही बोधक मानने में क्या हानि है ? इसका उत्तर बड़ी सरस्रता से यह दिया जा सकता है कि उक्त बाक्य में आये हुये ब्राह्मण शब्द के अर्थ का संकोच तो आधान-प्रकरण के सहयोग से किया जा सकता है पर "क्षये पूर्वा" इत्यादि वाक्य का सहायक कोई अनुकूल प्रकरण न होने से उसमें आये हुये तिथि शब्द का उक्त प्रकार से अर्थ संकोच करना युक्ति-संगत नहीं है, श्री० सा० स्० जी ने तथा उनके निर्देश पर नाचने वाले पताकाकारने प्रकृत में कोई प्रकरण नहीं प्रदर्शित किया है किन्तु प्रकरण शब्द का अनेक बार प्रयोग मात्र किया है, जिससे अपेक्षित प्रकरण का अभाव स्पष्ट रूप से विदित होता है।

"श्रीहीरप्रश्न" के बाईसवें पृष्ठ में बुटित पञ्चमी एवं बुटित पूर्णिमा के विषय में विचार किया गया है, तथा उसी प्रन्थ के चौदहवें पृष्ठ में पूर्णिमा तथा आमावास्या की बुद्धि के विषय में विचार किया गया है। और "श्रीसेनप्रश्न" के तीसरे उल्लास में बुद्धा एकादशी के सम्बन्ध में विचार किया गया है। किन्तु किसी भी प्रन्थ में कल्याणकितिथियों के क्षय तथा बुद्धि के सम्बन्ध में कोई विचार नहीं उपलब्ध होता। इससे सुनिश्चित रूप से यह अनुमान किया जा सकता है कि "क्षये पूर्वा तिथिः कार्या बुद्धों कार्या तथोत्तरा" इस वचन को प्राचीन जैनप्रन्थकार प्रधान पर्वतिथि-विषयक ही मानते हैं न कि कल्याणकितिथित्व है वैसे ही कल्याणकितिथित्व भी है, अतः उनके क्षय और बुद्धि के विषय में विचार कर देने से कल्याणकितिथित्व भी है, अतः उनके क्षय और बुद्धि के विषय में विचार कर देने से कल्याणकि तिथियों के क्षय और बुद्धि के विषय में अपेक्षित विचार भी सम्पन्न हो जाता है। इसल्यि कल्याणकितिथि शब्द से उल्लेख करके विचार न करने मात्र से यह अनुमान करना कि कल्याणकि तिथियों के क्षय तथा बुद्धि के सम्बन्ध में किसी प्रन्थ में विचार न किये जाने से "क्षये पूर्वा" इत्यादि वचन कल्याणकि तिथि विषयक नहीं है, उचित न होगा। इस प्रकार कल्याणक से भिन्न पर्व-तिथियों के क्षय विचयक नहीं है, उचित न होगा। इस प्रकार कल्याणक से भिन्न पर्व-तिथियों के क्षय

और वृद्धि के प्रसंग में उन्हीं की आराधना के व्यवस्थायनार्थ "क्षये पूर्वा" इत्यादि वचन उत्थित है—इस बात में कोई प्रमाण न होने से और क्षीण तथा वृद्ध कल्याणक-तिथियों की भी क्षीण तथा वृद्ध प्रधान पर्वतिथियों के समान ही आराधना का सदाचार विद्यमान रहने से स्पष्ट तथा निःसंकोच रूप से हम यह कह सकते हैं कि "क्षये पूर्वा" इत्यादि वचन प्रधान-अप्रयान सभी प्रकार के आराध्य तिथियों के क्षय और वृद्धि के प्रसङ्ग में उनकी आराधना की व्यवस्था करने को प्रवृत्त है।

इस प्रसंग में यह भी बात ध्यान देने योग्य है कि "श्रीसेनगरन" के तीसरे उल्लास में श्रीहीरविजयस्रि के निर्वाण की तिथि पकादरी, जो कि कल्याणितिथि से भी निम्न श्रेणी की है, उसकी बृद्धि के प्रसंग में बृद्धा प्रधान पर्यतिथि के समान ही उसकी भी आराधना की व्यवस्था जब की गयी है तब कल्याणक तिथियों की बृद्धि आदि के प्रसंग में बृद्धा प्रधान पर्वतिथि की आराधना की रीति स्वीकार करने में किसी प्रकार का सन्देह कसे उठ सकता है ?

इस पर यदि यह तर्क करें कि "क्षये पूर्व तिथिः कार्या बृद्धी कार्या तथोत्तरा " इस वचन के '' श्रीशीरझाननिर्वाणं कार्यं छोकानुगैरिह " इस उत्तरार्घ से भगवानु श्रो महावीर क ज्ञान और निर्वाण तिथि की आराधना को छोक खबहार के अनुसार करने का जो आदेश दिया गया है, उससे ज्ञात होता है कि उस पूरे इलोक का पूर्वीध अर्थात "क्षये पूर्वा " इत्यादि भाग कल्याणक तिथियों के सम्बन्ध में छागू नहीं होता. तो यह ठीक नहीं होगा, न में कि उक्त बबन का उत्तरार्ध केवल श्रीमहावीर के ज्ञान और निर्वाण की तिथि की आराधना को लोकरीति के अनुसार दीपावली के दिन करने का आदेश देता है। और इस आदेश-दान की भी आवश्यकता इस लिये पड़ी है कि उक्त वचन का पूर्वार्ध क्षीण भौर बृद्ध होने वाली समस्त पर्वतिथियों को आराधना की एक रूप से हो व्यवस्था करता है, अतः क्षय या बृद्धि के प्रसङ्ग में अन्य पर्वतिथिशों के समान ही श्रीमहाबीर के निर्वाण तिथि की भी आराधना प्राप्त होती है, जिसके परिणामस्वरूप जैन समाज में प्रचलित इस पुरानी परम्परा के कि श्रीमहावीर के निर्वाणतिथि की आराधना दीपावली के दिन ही करनी चाहिये, नष्ट हो जाने का भय उपस्थित हो जाता है। इस लिये इस प्राचीन परमारा के रक्षणार्थ श्रीमहाबीर के निर्वाण तिथि मात्र के धर्म्य उत्सव को लोकरीति से करने का आदेश देने के लिये उक्त वचन के उत्तरार्ध की प्रवृत्ति आवश्यक हुई है, न कि सभी कल्याणकतिथियों की आराधना को लोकन्यबहारातुसार करने का आदेश देने के लिये। अतः श्रीमहावीर के बान और निर्वाण की तिथि से अतिरिक्त कल्याणक तिथियों

[ \* અકીંથી શરૂ થતા પરિચ્છેક વાંચતાં એમ જસાય છે કે-ક્ષયે પૂર્વાં શ્લોકતા ઉતરાધ તરીકે " શ્રીવીરજ્ઞાનનિર્વાળં कાર્ય જોકાનુંગૈરદ " આ પાઠ પંડિતોની નજર સામે રહ્યો છે. વાસ્તવમાં સાચા પાઠ " શ્રી વીરજ્ઞિનનિર્વાળં કાર્ય જોકાનુંગૈરદ " આ રીતના છે. તેથી શ્રી મહાવીર ભગવાનના નિર્વાણકત્યાણકતી આરાધના જ લૌકિક દીપોત્સવી પર્વની સાથે કરવાના શાસ્ત્રીય આદેશ સ્પષ્ટ જણાય છે. શ્રી મહાવીર ભગવાનના કેવલતાનકશ્યાણકતી આરાધના તો પર્વારાધન અંગેની સામાન્ય વ્યવસ્થાને અનુસારે જ કરવાની છે. –સં 0

के क्षय और बृद्धि के प्रसंग में उनको आराधना की व्यवस्था"क्षये पूर्वा" इत्यादि पूर्वार्थ से ही मान्य है ।

इस प्रसंग में इस बात को ध्यान में रखना परमावश्यक है कि क्षयप्राप्त अन्य पर्वतिथियों के समान ही क्षयप्राप्त करवाणक तिथियों की भी आराधना उनमें औद्दिकीत्व
का स्थापन करके ही माननी होगी। और यदि क्षीण करवाणक तिथियों के विषय में
अन्य क्षीण पर्वतिथियों से भिन्न प्रकार स्वीकार करेंगे अर्थात् औद्दिकीत्व के विना ही
आराधना मानेंगे-तो पहले दिन स्थेंदिय के कुछ ही काठ वाइ से शेव सारे अहोराव
भर और दूसरे दिन स्थेंदिय काल के किश्चिन्माव बाद तक ही रहने वाली कल्याणक
तिथि के विषय में भी उक्त प्रकार की अन्य पर्वतिथि से भिन्न प्रकार का ही अवलम्बन
करना उचित होगा। फलतः तथोक्त कल्याणक तिथि की आराधना दूसरे दिन न होकर
पहले ही दिन प्राप्त होगी क्योंकि पहले दिन उसका अस्तित्व अधिक काल तक है।
किन्तु जैन समाज को यह स्वीकृत नहीं है। अतः अक्षीण कल्याणक-तिथियों की आराधना अक्षीण अन्य पर्वतिथियों के समान ही जैसे मान्य है वैसे ही श्रीण-कल्याणक
तिथियों की भी आराधना को श्रीण अन्य पर्वतिथियों के समान ही मानना उचित है।
पेसी स्थिति में ''क्षये पूर्वा तिथिः कार्या इस वचन को यदि कल्याणक तिथियों में लागू
नहीं माना जायगा तो श्रीण कल्याणक तिथियों की आराधना अनुपपन्न हो जायगी।

इसी प्रकार "बृद्धौ कार्या तथोत्तरा" इस वचन को भी यदि बृद्ध कल्याणक तिथियों की आराधना का व्यवस्थापक न माना जायगा तो उन तिथियों की दूसरे दिन ही आराध्या करने का जो नियम जैनजनता में प्रचलित है वह निराधार हो जायगा। फलतः कभी पहले दिन, कभी दूसरे दिन और कभी दोनों दिन बृद्य कल्याणक तिथि की आराधना में जन-प्रवृत्ति की आपित्त अपिरहार्य कप से प्राप्त होगी। "तत्त्वतरिक्षणी" के पाँचर्ये पृष्ठ में यह जो उल्लेख मिलता है-कि पूर्णिमा और कल्याणक तिथि की आराध्यता में कोई भेद नहीं है, उसका समर्थन उपर्युक्त वात को स्वीकार करने पर ही होता है, अतः वह भी उसमें साक्षी है।

- (५) पाँचवें कारण से भी श्रीसागरानन्दस्रि की यह वात कि "श्रये पूर्वा" इत्यादि वचन कल्याणक-तिथि-विषयक नहीं है, नहीं सिद्ध हो सकती क्योंकि जैन-शास्त्र के किसी भी प्रामाणिक ग्रन्थ में ऐसा उल्लेख नहीं मिलता जिससे यह प्रकट हो कि उक्त वचन कल्याणक-तिथि-परक नहीं है और न कहीं उक्त वचन का ऐसा कोई प्रामाणिक व्याल्यान ही मिलता है जिसमें उसे कल्याणक से अतिरिक्त पर्वतिथिमात्र-विषयक माना गया हो।
- (६) छटें प्रकार से भी श्रीसागरानन्दस्रि के पतत्सम्बन्धी अभिप्राय की पुष्टि नहीं हो सकती, क्योंकि चौथे कारण के आलोचन-प्रसंग में यह स्पष्ट किया जा चुका है कि केवल श्रीमहावीर के निर्घाण तिथि की ही आराधना को लोकानुसार करने का आदेश जैनशास्त्रों ने दिया है।

यह भी बात इस प्रसंग में स्मरण रखने योग्य है कि यदि कल्याणक तिथियों के इित्रीया, अष्टमी आदि तिथियों की अपेक्षा अप्रधान होने के कारण कल्याणक तिथियों के स्रय और वृद्धि के प्रसंग में उनके अनुरोध से द्वितीया, अष्टमा आदि प्रधान पर्व तिथियों के टिप्पणोक्त काल में उनकी आराधना का परित्याग करका अयुक्त माना जायगा तो सीण और वृद्ध पूर्णिमा वा अमावस्या के अनुरोध से चतुर्द्शी की तथा श्लीण और वृद्ध भाद्रपद शुक्ल पञ्चमी के अनुरोध से भाद्रपद शुक्ल चतुर्थी की आराधना का भी उनके टिप्पणोक्त काल में त्याग करना अनुचित होगा। क्योंकि चतुर्द्शी पाश्लिक और चातु-मांसिक प्रतिक्रमण की तथा भाद्रपद शुक्ल चतुर्थी सांवत्सरिक प्रतिक्रमण की तिथि होने से अपने बाद की तिथियों की अपेक्षा उत्कृष्ट हैं। तो फिर चतुर्द्शी और भाद्रपद शुक्ल चतुर्थी का उनके वाद की तिथियों के क्षय और वृद्धि के प्रसंग में पीछे घसीटने और आगे बढ़ाने की असत् पद्धित पर चिपके रहने का जो प्रचार श्रीसागरानन्दस्रि कर रहे हैं उससे उन पूज्यतर तिथियों की उचित काल में आराधना के लोप कराने के दोष से वह कैसे मुक्त हो सकेंगे।

### सारांश

#### - \* -

इतनी दूर तक किये गये सम्पूर्ण दिचारों का सारांश संक्षेप में इस प्रकार समझना चाहिये।

(१) श्वेताम्बर मूर्तिपूजक जैन जनता में तपागच्छ के जो चार प्रकार के संघ प्रसिद्ध हैं और जो श्रीविजयदेवस्रि के बाद उनके नाम पर देवस्रिगच्छी भी कहे जाते हैं उनमें कुछ वर्षों से यह असत् परम्परा चल पड़ी है कि पर्वतिथियों के टिप्पणोक्त क्षय और वृद्धि को अप्रामाणिक मान कर के पर्वानुत्तर पर्वतिथि के क्षय तथा वृद्धि के प्रसंग में उससे पूर्व की अपवितिथि का और पर्वानन्तर पर्वतिथि के क्षय तथा वृद्धि के प्रसंग में पहली पर्वतिथि के पूर्व की अपवितिथि का और पर्वानन्तर पर्वतिथि के क्षय तथा वृद्धि के प्रसंग में पहली पर्वतिथि के पूर्व की अपवितिथि का स्थ और वृद्धि माननी चाहिये। इस परम्परा के प्रचलन का दुष्परिणाम यह हुआ है कि पूर्णिमा, अमावास्या तथा भाद्रपद शुक्ल पञ्चमी के क्षय और वृद्धि के प्रसंग में पाक्षिक पर्व चातुर्मासिक प्रतिक्रमण की चतुर्दशी जैसी पवित्रतर तिथि की और सांवत्सरिक प्रतिक्रमण की भाद्रपद शुक्ल चतुर्थी जैसी सर्वोत्कृष्ट पवित्र तिथि की आराधना का उनके मुख्य औदियिकीत्व के दिन लोप हो गया है।

यह बड़े हर्ष का विषय है कि श्रीजैनसंघ के महतो महान् पुण्य के परिपाक से उक्त परम्परा की परीक्षा करने में कितपय जैनावायों, जैनमुनियों तथा विह्यजनों का झुकाब हुआ और उस सम्बन्ध में गम्भीर एवं विस्तृत विचार हुये। इस पुस्तक में तो इस विचार को सर्वाधिक गाम्भीर्य और विस्तार प्राप्त हुआ है। जिसके फल-स्वरूप यह सिद्धान्त प्रतिष्ठित हुआ है कि उक्त परम्परा का जैनशास्त्रों में कहीं भी उल्लेख नहीं है बिक्क उनके अनेक पाठों के अनुसार वह परम्परा शास्त्र निषद्ध, जीत व्यवहार से विरुद्ध तथा अर्वाचीन है। उसका प्रचलन उस समय से हुआ हैं जब दुर्भाग्य वश जैनजनता में विद्या और आचार में पर्याप्त मन्दता आ गई थी और ऐसे यितयों का प्रभाव सर्वत्र फैल गया

था जो ज्ञान और चारित्र की दृष्टि से बहुत निम्नस्तर में थे। अतः इस अञ्चास्त्रीय अञ्चा-नमूळक मध्यागत परम्परा को तत्काळ ही समाप्त कर देना चाहिये।

- (२) "स्रये पूर्वा तिथिः कार्या बुद्धौ कार्या तथोत्तरा" यह आचार्य उमास्वातिका चन्नन क्षोण और बुद्ध पर्वतिथियों की आराधना का दिन निश्चय कराने के लिये प्रवृत्त है और वह निश्चय पर्वतिथियों के टिप्पणोक्त क्षय और बुद्धि को सत्य मानने पर भी उपपन्न होता है अतः उस वचन की श्रीसागरातन्दसूरि द्वारा की जानेवाली वह अवामाणिक, अशास्त्रीय व्याख्या नहीं माननी चाहिये जिससे तिथि-निर्णय के एक मात्र आधारमूत टिप्पण की मर्यादा का विनाश होता है।
- (३) जैतशास्त्रों में कर्याणक तिथि में को भा पर्वतिथि और पूर्णिमा के समान उनकी आराध्यता भी मानी गर्या है। अतः ''क्षये पूर्वा " इत्यादि शास्त्रीय वचन जैसे अन्य क्षीण पत्रं बृद्ध पर्वे तिथियों की आराधना के दिन का निश्चायक है वैसे ही क्षीण तथा बृद्ध कर्याणक तिथियों की भी आराधना के दिन का निश्चायक है।
- (४) यह नियम जैनशास्त्रों की मान्य नहीं है कि पर्वतिथियों का प्रवेश स्योदय के समय में ही होता है और जिस स्योदय के समय उनका प्रवेश होता है उसके अगले स्योदय-तमय में ही उनकी समाप्ति होती है किन्तु जैनशास्त्रों की मान्यता तो यह है कि जो पर्वतिथि जिस दिन समाप्त होती है, उस दिन स्योदय के समय से उस तिथि की आराजना का आरम्भ करना चाहिये और आराधनाऽऽरम्भ के बाद आने वाले प्रथम स्योदिय के अनन्तर उस तिथि की आराधना की समाप्ति करनी चाहिये।
- (५) जैन-टिप्पण का प्रचलन बन्द हो जाने के बाद से बैदिक-सम्प्रदाय में प्रचलित पञ्चाङ्ग के आधार पर ही सब तिथियों के प्रवेशादि-काल का निर्णय करना चाहिये यह जैन-जनता को जैन-शास्त्र का स्पष्ट आदेश है अतः उक्त पञ्चाङ्ग के विरुद्ध किसी भी तिथि के काल-परिवर्तन की कल्पना शास्त्रविरुद्ध अनाचार है।
- (६) पञ्चाङ्ग में जिस दिन जिस पर्यतिथि को औद्यिकी बताया गया हो उस पर्य-तिथि की आराधना उसी दिन करनी चाहिये—यही जैनशास्त्रों की अस्रान्त आजा है अतः इसके विपरीत आचरण करना पाप है।
- (७) श्लीण पर्व-तिथि की क्षय के दिन और बृद्ध पर्वतिथि की दूसरे दिन आराधना करने का जो आदेश जैनशास्त्रों में प्राप्त होता है उसका मूळ उस उस दिन उस उस तिथि की समान्ति हो है।
- (८) "तत्त्वतरिक्षणी" आदि सर्वमान्य जैने-अन्थों में इस वात का असन्दिग्ध रूपसे प्रतिपादन किया गया है कि एक दिन भी दो पर्व-तिथियों का अस्तित्व, व्यवहार और आराधना समुचित है।
- (९) पूर्णिमा और अमादास्या की अपेक्षा चतुर्दशी का, तथा माद्रपद-शुक्ल-पश्चमी की अपेक्षा भाद्र-पद-शुक्ल-चतुर्थी का प्राधान्य एवं महत्त्व बहुत अधिक है अतः टिप्पणोक्त मुख्य काल में ही उनकी आराधना का अनुष्ठान उचित है, इसलिये पूर्णिमा वा अमा-वास्या के क्षय के प्रसंग में त्रयोदशी को, तथा वृद्धि के प्रसंग में पहली णिमा वापू

अमावास्या को चतुर्दशी की, और इसी प्रकार भा० शु० पश्चमी के क्षय के प्रसंग में त्रितीया को तथा बृद्धि के प्रसंग में पहली पश्चमी को भा० शु० चतुर्थी की आराधना का अनुष्ठान शास्त्र विरुद्ध, निष्फल और प्रत्यवाय-कारक होने से त्याज्य है।

- (१०) श्लीण तिथि का अत्यन्त लोग नहीं होता अतः उस तिथि की भी गणना एक स्वतन्त्र तिथि के रूप में ही होती है। एवं वृद्धा तिथि भी स्योंदय—भेद से भिन्न नहीं होती अतः दो स्योंदयों से स्पृष्ट होने पर भी वह एक ही गिनी जाती है। इसलिये पर्व तिथियों के श्लय और वृद्धि की वास्तविकता मानने पर भी पर्व-तिथियों की बारह संख्या में घटाव या बढ़ाव नहीं होता।
- (११) " उदयं मि जा तिही सा " इत्यादि और " क्षये पूर्वा तिथिः कार्या " इत्यादि-इन दोनों वचनों में ऐसा उत्सर्ग-अपवादभाव अयौक्तिक और अशास्त्रीय है जिससे टिप्प-जोवत मुख्य काल में पर्वतिथि की आराधना का लोग प्राप्त होता है।

(१२)

- (क) पञ्चाङ्ग ने जिस पर्व-ितथि वा साधारण तिथि के क्षय अथवा बृद्धि का जिस दिन जैसा निर्देश किया क्षे उसे ठीक वैसा ही मानना चाहिये।
- (स) टिप्पण में जिस दिन जिस पर्वे-तिथि की समाप्ति का उब्लेख हो उस पर्वेतिथि की आराधना उसी दिन करनी चाहिये।
- (ग) टिप्पण में जिस दिन चतुर्दशी के औदियकीत्व तथा पूर्णिमा वा अमावास्या के क्षय का निर्देश हो उसी दिन चतुर्दशी तथा पूर्णिमा वा अमावास्या की आराधनायें शास्त्रानुसार संभव हैं। इसी प्रकार जिस दिन भाद्रपद-शुक्ल चतुर्थी के औदियिकीत्व और भा॰ शु॰ पञ्चमी के श्रय का निर्देश टिप्पण में हो उस एक ही दिन उन दोनों तिथियों की अराधनायें भी शास्त्रतः युक्त हैं।
- (घ) पर्वानन्तर-पर्व-तिथियों की वृद्धि के प्रसंग में पूर्व और अपर दोनों पर्वतिथियों की व्यावधानयुक्त आराधना में कोई दोष नहीं है-इतना ही नहीं, बल्कि शास्त्र में ऐसी आराधना का संकेत भी है।

इसिलये यह सिद्धान्त निर्विवाद है कि पाश्चिक, चातुमांसिक और सांवत्सिरिक प्रति-क्रमण की पूज्य तिथियों की पूर्णता (समाप्ति ) टिप्पण में जिस दिन निर्दिष्ट हो, जैनशास्त्र और पुरातन जेनसामाचारी के अनुसार, उसी दिन उन तिथियों की आराधना कर्तव्य है।

## सन्देश और उद्घोष---

जैनाचार्य श्रीसागरान्दस्रि और श्रीरामचन्द्रस्रि के अपने अपने पक्षों के स्थापन तथा पर-पक्ष-खण्डन के विस्तृत विचार-प्रकार, मध्यस्थ-डा० श्री० पी० एठ वैद्य, पूना का "निर्णय-पत्र" "आगमानुसारि-मत-व्यवस्थापन" म० म० प० चिन्नस्वामी शास्त्री की "श्रीशासनजयपताका" तथा विवाद-प्रस्त विषय से सम्बद्ध सभी उपलब्ध जैन्धमीग्रन्थों का गम्भीर पर्यालोचन कर पर्वतिथियों के क्षय तथा वृद्धि के विषय में इमलोगों ने "श्रीतिथिभास्कर" में जिस सिद्धान्त को प्रतिष्ठित किया है वही समस्त जनशास्त्रों और प्राचीनतर जैन-सामाबारी का सारतस्व हैं। अतः समग्र धार्मिक जैन-जनता से हमारा यह सानुरोध निवेदन हैं कि उसे इसी सिद्धान्त के अनुसार पर्वतिथियों के आराधनादि धर्म-कार्य करने चाहिये। अन्यथा इस शास्त्रीय पथ के परित्याग से पाप-पङ्क में निमग्न होना पड़ेगा।

इसके साथ ही, जो सज्जन इस पुस्तक में प्रतिष्ठापित सिद्धान्त का अनादर वा सण्डन करने का साहस करना चाहें, उनसे यह बात स्पष्ट कप से कह देना हम अपना कर्तव्य समझते हैं, कि हम इस विषय पर प्रत्यक्ष-शास्त्रार्थ करने को सर्वदा सम्बद्ध हैं। इसिलिये उन्हें घर में वैठ कर लेखनी घिसने या घिसाने का मार्ग छोड़ कर प्रत्यक्ष-शास्त्रार्थ का ही रास्ता पकड़ना चाहिये।

्॥ इति शिवम्॥ ॥ अईतिथिभास्कर ग्रन्थ समाप्तः॥

### ગ્રન્થના અધિકારી

कालेना ऽ नमलेन वा ह्युपगतां, संसर्गदोषेण वा, संशान्ति मृदुरोगिणां रुजिमदं, ग्रन्थीषथं नेष्यति। किन्त्वेतत् समकालकोपनजुषा, दोषत्रयेणा ऽ दितैः, सेव्यं नो, परिचारणा क्षमरुजो, नो संनिपातातुराः॥१॥

અર્થ –શરદાદિ વિષમ ઋતુ કે ઋતુસંધિ જેવા અશુદ્ધ કાળથી, અથવા અશુદ્ધ જળ-વાયુ કે રાગી આદિના સંસર્ગદાયથી પેદા થયેલા મૃદ્દ –સામાન્ય પ્રકારના રાગવાળાના રાગ, વૈદ્યના આપેલા ઔષધથી શમી લય છે. પરન્તુ વાતાદિ ત્રણે ય દોષોના એકીસાથે કાપ થવાથી રાગી બનેલાને માટે ઉત્તમ વૈદ્યે આપેલું ઉત્તમ ઔષધ પણ વ્યર્થ – કે દ્ધાનિકારક પણ –હાવાથી સેવનીય નથી જ. કારણ કે – સંનિપાતથી પીડાતા રાગીઓના રાગ ચિકિત્સાને સહન જ કરી શકતો નથી.

પ્રસ્તુત બ્રન્થ પશુ એક ઉત્તમ ઔષધના રૂપમાં જ રજૂ કરીએ છીએ. અત્યારના વિષમકાળની, કે એવા કાળની અસર નીચે આવેલાના સંપર્કની, ખરાબ અસરથી તિથિ-પ્રશ્ને જેમના મનમાં પ્રામાશ્ચિક ગેરસમજ ઉલી થઈ હશે, તેમના મનની શુદ્ધિ માટે આ બ્રન્થ ખરેખર ઉત્તમ અને અમાઘ ઔષધ ખની રહેશે. પરન્તુ રાગ-દ્રેષ અને અજ્ઞાન, આ ત્રશે ય દોષો એકીસાથે કાપવાથી, કદાબ્રહના સંનિપાતના લાગ અનેલાઓના રાગ તા, આ બ્રન્થના સેવનથી વધુ વકરવાના જ સંભવ છે. તેથી તેવાઓને તા આ બ્રન્થોષધના સેવનથી દ્રર જ રહેવાના ઉપદેશ હિતકારી ગણીએ છીએ.

# ગ્રન્થમાં પ્રમાણ તરીકે ઉદ્દઘૃત કરેલા ગ્રન્થા અને અન્ય સાધનાની સૂચી.

### ત્રન્થસૂચી

- ૧ શ્રી શ્રાહ્વવિધિ
- ર .. ધર્મસંગ્રહ
- **३ " तत्त्रतरं** गिણी
- ૪ ,, પ્રવચનપરીક્ષા
- ૫ ,, વિચારામૃત સંગ્રહ
- ક,, ભગવતીસૂત્ર વૃત્તિ સહિત
- છ " છતકલ્પ ભાષ્ય
- ૮ ,, બૃહતકલ્પસૂત્ર ભાષ્ય સહિત
- ૯ ,, ઉપદેશરહસ્ય
- ૧૦,, યાગિવિસિકા
- ૧૧ ,, ગુરતત્ત્વવિનિશ્ચય
- ૧૨ " ધર્મરત્નપ્રકરણ
- ૧૩ ,, ગુર્વાવલી
- ૧૪ ,, પ્રવચનસારાહાર
- ૧૫ .. સેનપ્રક્ષ
- ૧૬ ,, હીરપ્રક્ષ
- ૧૭ ,, ધર્મસાગરીય ઉત્સૂત્રખંડન
- ૧૮ ,, કલ્પસૂત્ર કિરણાવલી
- ૧૯ ,, **કલ્પ**સૂત્ર સુબાધિકા
- ૨૦ ,, કલ્પસૂત્ર દીપિકા
- ૨૧ .. પ્રશસ્તિ સંપ્રહ
- ૨૨ ,, સ્યાદ્વા**દમ**'જરી
- ૨૩ ,, પંચાશક્છ
- ૨૪ ,, શ્રાહ્કદિનકૃત્યસૂત્ર
- ૨૫ ,, નિશીથચૂર્ણિ
- ૨૬ ,, જ્યાતિષ્કરંડક **દ**ત્તિ
- ૨૭ ,, મૂર્ય પ્રદ્યપ્તિ વૃત્તિ
- ૨૮, આચારપ્રકલ્પ ચૃર્ણિ
- ૨૯ ,, આચારદશા ચૃર્ણિ<sup>ડ</sup>

#### અન્ય સાધના

- ૧ જગદ્દગુરુ આચાર્ય દેવ શ્રીમદ્દ હીરસ્**રી**ધરજી મ.તે**. પ**ઠક
- ર પૂ. આચાર્ય દેવ શ્રીમદ્ વિજયસેનસ્ડીશ્વરજી મ.ના પદક
- ૩ પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ દેવસૂરીધરજી મ.તે**ા** પટ્ક
- \* ૪ ઉ. શ્રી દયાવિજયજી મ.ની પુસ્તિકા
- x પ વિ. સં. ૧૯૪૫નું જૈન પંચાંગ
  - ક સાં વસ્થવિર વયો છહુ પૂ. બાપજી માના ખૂલાસા
  - ૭ ઐતિહાસિક રાસસંત્રહ
  - ૮ શ્રી પર્વતિથિ ચર્ચાસંગ્રહ
  - ૯ સાંવત્સરિક પર્વતિથિ વિચારણા
  - ૧૦૫. શ્રી રૂપવિજયજી માના પત્ર
  - ૧૧ જૈન ઐતિહાસિક ગૂર્જર કાવ્યસંગ્રહ
  - ૧૨ શ્રી સિલ્લચક્ર પાક્ષિક
  - ૧૩ 'અગાગ મોહારક'
  - ૧૪ શ્રી ઝવેરસાગરજી માનું દેન્ડળીલ
  - ૧૫ પંચાંગ પહિતિ. લેખક–મુનિ શ્રી દર્શનવિજયછ મ.
  - ૧૬ કવિરાજ શ્રી દોષવિજયજી માતા પત્ર
  - ૧૭ બ્રી આણંદવિમલસૂરીશ્વરજી મહારાજના સાધમર્યાદાના પટક

પશુ<sup>°</sup>ષણપવ<sup>°</sup>ની તિથિના વિચાર અને સંવચ્છ-રીતા નિણ્<sup>°</sup>ય.

x પૂ. આત્મારામજી માના આદેશથી પ્રગટકર્વા શા. કેશવજી લહેરાભાઈ સરાફ સાયલાવાળા

# શુદ્ધિપત્રક

| Ų   | i 09       | કાલ | મ પ        | ક્તિ અશુદ્ધ          | શુદ્ધ                      | પ્રેગ્ક     | કાલમ           | પ કિ       | ા અશુદ્ધ        | શુદ્ધ                      |
|-----|------------|-----|------------|----------------------|----------------------------|-------------|----------------|------------|-----------------|----------------------------|
|     | ૭          | ર   | ४          | પણ પણ                | પણ                         | (           | <u>.</u> ક     | <b>२</b> 3 | <b>્વ</b> હિ    | <b>૦વ</b> િંહ <sup>િ</sup> |
|     | ÷          | ٩   | 30         | તેન                  | ते ते                      | ૯૨          | . ૧            | ૨૧         | દત્તાજલીના      | દત્તાંજલિના                |
| 9   | 13         | ર   | ٩          | चतुद्दयाम्           | चतुर्दइयाम्                | 9 ० ६       | ર              | २४         | માના-           | મન⊱                        |
| ٩   | ſχ         | ٩   | ૭          | पञ्चमीस्ति           | पञ्चभीति                   | ૧૩૬         | <b>ર</b>       | ٩          | જેવી            | કલ્યાણકતિધિ                |
| 9   | 1          | ર   | १२         | . कल्पी              | कल्पो                      |             |                |            |                 | જેવી                       |
| 2   | ie.        | -   | १२         | पच्चट्ट्य०           | पञ्चहर्य०                  | ૧૪૧         |                | ¢          | શિવ'ક ં         | રીષ'ક                      |
| ŧ   | <b>(</b> - | -   | ૧૩         | पश्च०                | पञ्च०                      | १६३         | ~~             | <b>૩</b> ૧ | બીજા એ પદ       | ) બીજા પક્ષ <u>ે</u>       |
| 17  | ३२         | -   | २७         | પૃથ                  | પૃથક્                      | १६६         | -              | પ          | સુક ર હતી       | સુદ ર બે હુની              |
| 3   | 8          | -   | રપ         |                      | तहविअ                      | ૧૭૩         | _              | <b>३</b> ३ | पडिवंघा         | पडिवंधा                    |
| . 3 | પ          | -   | .२१        | चौत्तः               | चोत्त०                     | ૧७४         | *              | १४         | तस्मांच्छु      | तस्माच्छ्र                 |
|     | Œ          | 3   | ૧૧         | સિધી                 | સીધી                       | <b>૧</b> ૭૫ | _              | ৭৩ ৫       |                 | ૦ પવાદાદિના                |
|     | f          | ₹   | ૧ ૬        | પર્વાન્તર            | પર્વા <b>ન</b> -તર         | १७६         | · <del>-</del> | २६         | यदा १०          | यद्यद् ०                   |
| ٦   | છ          | ર   | 4          | વગ                   | વર્ગે                      | ঀড়ড়       | _              | ૧્ર        | આચારતા          | આચરતા                      |
|     | ie         | २   | २२         | ं <b>वास्य</b> व्येव | वास्तव्येव                 | ঀ७७         |                | २४         | प्रशस्तं 💮      | प्र <b>शस्त</b> ः वं       |
|     | 0          | ٩   | Q          | વગ                   | વગે <sup>°</sup>           | ૧૮૨         | -              | 30         | શશે.            | યશે.                       |
| . • |            | ٩   | 96         | उभयत                 | <b>उभयतः</b>               | १८५         | _              | २८         | रयणी            | रयणि                       |
| y   | <b>)</b> 9 | ٩   | ૧૨         | વગ                   | વર્ગે                      | ૧૯૨         | -              | ٩          | સમયમાં          | અભિપ્રેત                   |
|     | 3          | ٩.  | Å          | તિત્તિથિ             | વત્તિથિ∍                   |             |                |            | _               | સમયમાં                     |
|     | (4         | २   | 8          | <b>બ</b> ન્ને        | <b>બને</b>                 | २०४         | ~-             | 33         | तिथि कार्याः    | तिथिः कार्या               |
| _   | ٤.         | ٩   | <b>२</b> ३ | ૦નિ'વિ૦              | ૦તિ(વિ'૦                   | ર૧૧         |                | १८         | પલાય            | પળાય                       |
| ٠,  | ۷۲         | ٩   | २३         | ०स्तप तिष्या०        | ૦સ્તપ સ્ત્રિષ્ <b>વ</b> ≀ા | २८०         | -              | ધુષ્       | <b>बिड्ढी</b> ए | <b>बुड्ढी</b> ए            |



