

## THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

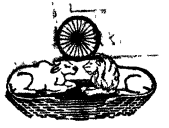
-The TFIC Team.

# 

खण्ड

## होसा में जेन्छ

डॉ॰ सन्धी गरीय साह श्मि० एक एक एक रहा- डी-भूवनेश्वर



वीर नि॰ सं॰ २४८५ विक्रमाध्य २०१६ किराद १६५६

## श्री अखिल विश्व जैन मिशन

प्रथम संस्काष } असीगंज (एटा) {

प्रकाशक:-शक्ति विश्व जैन मिश्नेंन. स्वीयंख (एँटा) रेड प्रेंड

जियो और जीने दो !

अहिंसा परपोधर्मः यतो धर्मस्ततो जयः

निबलों को मत त्रास दो !

मुँक:महावीर मुद्रणालय
भलोगैंज (एटा)
उ०प्र०

### \* + दो शब्द \*

'सुपवत-विजय-चक्र-कुमारीपवते ॥१॥३४'

संग्रहिंगिर-उदयागिर के प्रसिद्ध और प्राचीन हाथीगुमा शिला-लेख के उक्त वाक्य में स्पष्ट कहा गया है कि कुमारी पर्वत से बैनघर्म का विवयचक प्रवेतमान हुआ था। उसी शिलालेखन्से यह भी सिड है कि कलिए में चाय-बिन ऋष्यम की विशेष मान्यता थी- उनकी मृतिं कलिंग की राष्ट्रीय निघि मानी बाती थी, बिसे नन्दरावा पाटलि-पुत्र ले गये थे। किंतुं सारवेल कलिङ्ग राष्ट्र के उस गौरव विन्ह को मगघ विश्वय करके बापस लाये थे। 'मार्कराडेयेपुरासा' की तेलुगु आवृत्ति से स्पष्ट है कि कलिक्न पर जिस नन्दराजा ने शासन किया था वह जैन था। जैन होने के कारण ही यह अप्रजिनकी मूर्ति की पाटलि पुत्र ले गया था। इन उल्नेखों से स्पष्ट है कि कलिक्न में बैन घर्म का श्रास्त्रत्व एक ऋत्यन्त प्राचीन काल से हैं। स्वयं तीर्थंकर ऋषम भीर फिर भन्त में तीर्थक्कर महावीर ने कलिंग में विहार किया और बैन धर्मचक का प्रवर्तन कुमारी पर्वत की दिव्य चोटी से किया। भ॰ महावीर के समय में उनके फूफा बित्रशृष्ट्र कलिंग पर शासन करते थे। उनके पश्चात् कई शताब्दियों तक जैन धर्म का प्रभाव कलिंग के मानव बीवन पर बना रहा; परन्तु मध्यकाल में वह इतप्रम हुन्ना। फिर भी उसका प्रभाव कलिंग के लोक जीवनमें निःशेष न हो सका । श्राय भी लाखों सशक-प्राचीन श्रावक (जैन) ही हैं। पूज्य स्व० व० शीतल प्रसाद बी ने कलिंग, जिसे श्राप्त कल उड़ीसा कहते हैं, उसमें ही 'कोटशिका' बैसे प्राचीन तीर्थ का पता लगाया थाः किन्त उसका उदार श्राय तक नहीं हुआ है ! श्रतः कहना होगा कि निस्संदेह कर्जिंग ऋथवा उढ़ीसा जैन वर्म का प्रमुख केन्द्रीय प्रदेश रहा है ऋौर उसने वहां के जन जीवन को ऋहिसा के पावन रगमें रगा है। यद्यपि श्राज उड़ीसा में एक भी जैनी नहीं है. फिर भी उसका प्रभाव श्रव भी जीवित है। उड़ीसा सरकार के प्रचान सन्त्रीसा॰श्री डॉ॰ हरैकप्ण मेहताब इस प्रभाव से ऋपरिचित नहीं हैं। वह स्वयं ऋहिसा के एक बीनित-प्रतीक है। उनसे जब ऋ० विश्व जैन मिशन ने यह निवेदन किया कि कुमारी पर्वत पर किलंग की पूर्व परम्परा के जानुसार एक प्रहिसा सम्मेलन बुलाया बाय, तो उन्होंने इस सुन्धव को पसंद

किया जिसके लिए मिशन उनका आभारी है और लिखा कि इस वर्ष तो नहीं, किन्तु सभव है कि सन् १८६० में ऐसा श्रहिसा सम्मेलन बुलाया जा सके। मा० प्रधान मत्री का यह आश्वासन श्रहिंसा के लिये एक विशेष महत्व का है।

किलंग में जैनधर्म के सिये एक दूसरी गौरवशाली बात यह भी है कि वहाँ के सर्वश्रेष्ट श्रीर लोक प्रसिद्ध शासक कर्लिंग चकवर्ती सम्राट खारवेल जैन धर्मानुयायी थे। किलंग के राजवश में जैनधर्म कई शताब्दियों तक मान्य रहा था। खारवेल जैसे वीर विजेना के श्रागमन की वार्ता को सुनते ही विदेशी यवन दमत्रयस (Demiterus) मथुरा छोड कर भाग गया था। सचमुच भारतीय स्वाधीनना के सरद्यक वीर खारवेल थे। किन्तु यह एक बड़ी कभी थी कि इन महान् वीर शासक श्रीर कर्लिंग देशमें जैनधर्मके प्रभाव की परिचायक कोई भी पुस्तक हिन्दी में न थी। इस कभी की पूर्ति करने का विचार कड़ बार सामने श्राया, पर समय पर ही सब काम होते हैं।

संभवतः सन् १९५७ में किसी समय कटक वे वयोग्रद विद्वान डॉ॰ श्री लच्मीनारायण जी साहू ने हमें लिखा कि वह 'उडीसामें अने घमें विषयक थीसिसि लिख रहे हैं, जिसके लिए उनको कई प्रथों की श्रावश्यकता है। मिशन का श्रन्तर्राष्टीय जैन विद्यापीठ इस प्रकार की शोध को सफल बनाने के सिये ही है। अतः साह जी को साहित्य भेजा गया श्रीर उनको पूरा सहयोग दिया गया। श्रास्तिर उनकी थीसिस पूरी हुई भीर उत्कल विश्वविद्यालय ने उसे मान्यता देकर साहू जी को डॉक्टर की उपाधि से विभूषित किया। यद्यपि उन्होंन इसे उडिया भाषा में लिखा था श्रीर उड़ियाभाषी जैनों का श्रभाव होते हुए भी उसका प्रकाशन कटक से सुन्दर रूप में हुआ देखकर हमें लगा कि उडिया भाइयों में ऋपनी प्राचीन धर्म-संस्कृति के प्रति कितना गहन श्रादर भाव है। इसी समय इमने डॉक्टर साहू की लिखा कि वह इसे हिन्दी भाषा में लिखें तो यह मिशन की विद्यापीठ द्वारा मान्य की जाकर प्रकाशित हो सकती है। हिन्दी का विशेष क्रान न रखते हुए भी उन्होंने हमारे सुकाव को स्वीकार किया और अने मित्रों के सहयोग से इसे हिन्दी का रूपान्तर देकर राष्ट्रमाषा को गौरव न्वित किया है। अप्रेल ५८ को भोपाल के अन्तर्राष्ट्रीय अहिंसा सम्मेलन में



श्रीमान् सेठ ऋमरचन्द जी जेन, पहाड्या सा० कलकत्ता ( श्रापके ही श्रार्थिक सहयोग से प्रस्तुत पुस्तक प्रकाशित हो रही हैं। एतदर्थ घन्यवाद।)

मिशन विद्यापीठ द्वारा प्रस्तुत प्रन्थ भान्य हुन्ना न्नौर इसके उपलक्त में डॉक्टर साहू को 'इतिहास-रत्न' की उपाधि से विभूपित किया गया। इसके लिये मिशन डॉक्टर साहू का न्नस्यन्त न्नाभारी है।

डॉ॰ सांहू ने बड़ै परिश्रम से खोज करके इसे लिखा है श्रीर इसके लिये उपयुक्त चित्र भी श्राप ही ने हमें भेजे हैं। उनके निष्कर्ष श्रीर परिशाम श्रपना महत्व रखते हैं। सभव है कि उनसे कोई विद्वान कहीं पर सहमत न हो. किन्तु फिर भी उनकी प्रामाशिषकता में सशय नहीं किया जा सकता। निस्सदेह उन्होंने उड़ीसा में जैनधर्म का परिचय उपस्थित करने में कोई कोर कसर वाकी नहीं छोड़ी है। इस चुद्रावस्था में - स्वांस रोग से पीडित होते हुये भी - श्रापकी ज्ञानीपासना की लगन श्रनुकरशीय श्रीर प्रशसनीय है।

भोपाल मिशन श्रिधिवेशन के सनापित पलासवाडी के कर्मठ वीर श्रीर धर्म प्रभावक दानवीर श्रीमान् सेठ अमरचन्द् जी पहाड्या इन विद्वानों की रचनाश्रों से ऐसे प्रभावित हुये कि उन्होंने उमी समय प्रन्थ प्रकाशन के लिए मिशन की पांच हजार कर प्रदान करने की घोषणा की । सेठ सार्की इस दानशीलता से इसमा प्रकाशन सुगमसाध्य हुश्रा है। मिशन सेठ सार्कित हैं।

पुस्तक स्त्रापके समज्ञ हे जो मिशन के सदस्या को भेंट की जा रही है । कुछ प्रतियां बचेंगी, जिनको सर्व साधारण पाठक भी प्राप्त कर सर्वेगे । स्त्राशा है, पुस्तक सभी को रचिकर होगी।

> विनीत — स्ट्रिस के न

श्रॉनरेर**। संचालक भ•** वि० बैन मिशन श्र**लीगञ** (एटा)

#### प्रन्थ-प्रवेश

पदाश्री श्री लक्ष्मीनारायण साहू जी ने जीवन की परिणतः धवस्थामें पूर्वापर सगितके साथ विधिवद्ध रूपसे जैनवमंके बारे में एक ग्रंथ लिखा है। इस ग्रंथको भोड़ोसा विश्वविद्यालय में देकर इसके लिये डाक्टरकी उपाधि भाष्त करनेकी सुखद कल्पना उन्हें रही। जैनवमंके ऊपर, खास कर उत्कलके जैनवमं के सबधमें ऐसा दूसरा ग्रंथ मेंने पहले नहीं देखा था। ग्रंभी तक प्राप्त पुराविद तथ्यानुकूल-उरकलके धर्मराज्यमें जैनवमंका जो स्थान है, उसे उन्होंने इतिहास-परंपरा तथा सामाजिक विश्वास भीर अनुष्ठान भादिसे बहु प्रयत्न भीर प्रयासके साथ चनकव लिखा है भीर उस पर भालोचना की है। बीच बीचमें प्रसाके भनुरोध से उन्होंने ऐतिहासिक गवेषणाके नूतन भाविष्कारोके ऊपर जो सादय निर्देश किया है, वह बड़ा ही सुन्दर भीर उपादेय रहा है।

#### गवेषणा का प्रकार

उत्कल तथा भारतके ऐतिहासिक क्षेत्र में ऐसी बहुत-सी बातें हैं जिनको सत्य या निश्चय मान लेना ठीक नहीं होगा । लेकिन धालोचनाके लिये नयी गवेषणाके सिद्धांतोंको सबके सामने रखना उपादेय है। उदाहरणके लिये सम्राट खारवेलके समयका निरूपण घौर 'मादला पाञ्जि' (पुरी का प्चाग) के 'स्क्तवाहु उपाख्यान' में डा० नवीनकुमार साहु के द्वारा धाविष्कृत मुदंडविशयोके शासनका जो घामास धौर झालोचना नेरो अर्जुविचा:

मेंने इन होती में सामास् रूपसे आलोचना करती कुछ हैद तक छोड़ दिया है। ग्रंथ पाठका शारीस्कि अम भी सक नैरे लिये प्राय: संभव नहीं है, फिर भी इस क्षेत्रमें जो इस परिणत वयमें जो प्रतिष्ठित घारणा हो गयो है, उसके बल पर कुछ लिस रहा है।

मेरा सुरायंग

श्रीलक्ष्मीनारायणजी ने जैनधमंके सम्बन्धमं जो कुछ लिखां है वह सब उपादेय है,लेकिन उनके इन विचारों तथा धालोचना से जैनधमंकी सारी बातें समकी नहीं जासकतीं। सिर्फ उत्कल्प या मारत में ही नहीं विल्क पुराने सम्यमानव समाज में भी जैनधमं की बडी प्रतिष्ठा थी। उनके सकेत ग्रीर निदर्शन धाल भी उपलब्ध है। भारत में भव भी इस धमंकी प्रतिष्ठा,प्रभाव भीर प्रतिपत्ति सभी प्रचलित धमों में प्रतिष्ठित ग्रीर प्रचारित है, यद्यपि विभिन्न कारणों से इसकी यह प्रतिष्ठा पूरी तरह दिखती जरूर नहीं है ग्रीर इस्लाम या ईसाई धमं का सा प्रचार मी नहीं है, जिससे कि स्पष्ट दिखाई दे।

जैन नामका एक संप्रदाय अब भी भारतमें है। पृथ्वी पर भन्यत्र जैनघमं अभी तक स्वतत्र घमंके रूपमें नही दिखा है,लेकिन भारत में है। और भारत का यह जैनघमं कुछ हद तक धादान अदान के कारण दूसरे घमोंका सा हो गया है। इसलिये उसमें श्री लक्ष्मीनारायणजी ने जैनघमं का जो स्वरूप बतलाया है वह पूर्णत: स्पष्ट नही है। फिरभी कहा जा सकता है, कि जैनधमंं भवभी भारतमे चिरस्थायी रूपमे है। सासकर उत्कलमें प्राचीन किलग के कालसे इस धमंका प्रमुख्यत्व था और प्रभाव बड़ा गहराथा। इसके बहुतसे प्रमाण है। अब भी जगन्नाथकीमें इस के सारे प्रमाणों की खोज की जा सकती है। इसके अलावा जान से करीब २५०० साल पहले इस जैन घमं से जिस बौद्ध वर्म का उद्भव हुआ था, उसकी विशेष ग्रालोचना भी जरूरी है। इसके निर्णय में अबतक पश्चिमी भीव भारतीय प्रत्नतत्त्वविद्यों के नहुत से अम रह रहे हैं। भीव खारवेल ग्रादिक सबध में जो याद रखना होगा कि वे ग्रीर उनके जमाने का घमं ग्रीर उनके बाद एक हजार साल के बाद का घमं यद्यपि जैन धमं के नामसे ख्यात है फिर भी विशुद्ध जैन धमं नहीं हो सकता। मुम-किन है कि तब तक इस पर बौद्ध धमं का प्रभाव पड़ गया होगा। उत्कल में यद्यपि वह धमंके नामसे प्रचलित था, फिर भी शायद उसके साथ होनयान बौद्ध धमं मिल चुका था। विशेषत. ह्यु एनसां के विवरण ग्रीर बुद्ध दस्त की सिहली परम्परासे यह जाना खाता है।

#### ह्य एनसां के कालकी बात

ह्यु एनसां के काल में चीनो तथा ति दृद् पिण्डतो के विचारमें बोद्ध धर्म का प्रथं 'महायान बोद्ध धर्म 'था। उस समय पूर्वी भारत में सभव है कि वज्जयान तक का विकास हो चुका था। इसिलये वे समक्षते थे कि बौद्ध धर्म के माने निग्रहानुग्रह समथं भगवान बुद्ध का धर्म श्रवा शून्यवादी घोर वामाचारियों का श्राचार है। उस समय यथा थं मौलिक बौद्ध धर्म हीनयानी बौद्ध धर्म में पर्यवित्तत हो चुका था। मुमिकन है कि जैन धर्मियों में से कितने ही हीनयानी बौद्धों के रूपमें परिचित थे। जिनको धपने धर्म के प्रतिपादन के लिये हर्ष बद्धेन ने बुलाया था, वे खन थे।

#### जैनवर्म घौर बौद्धवर्म

प्रफसोस की बात है कि उन्नीसवी सदी के योरोपीय प्रत्नतात्त्विकोने इस बात को गलत रूपमें समफ कर भारत तथा ससार के लिये एक प्रपरम्परा बना दी है। सुनने को

'मिलता है कि पूर्वी भारतमें गौतमबुद्ध नामका कोई नामी पुरुष हुमा था, जिसने वैदिक यागयज्ञ ग्रीर जातिभेद के खिलाक चापना मत प्रकाशित किया था, बस, भालोचना उसी बास्ते पर धागे बढ़ी। तब माना जाता था कि बौद्धधर्म से जैनधर्म की उत्पत्ति हुई है। जर्मन पण्डित जैकोबी घौर उनके मतको मानने बालोंने घीरे-घीरे इस धारणाका खण्डन किया, उनके मतमें जैनवर्म पहलेसे था। तथावि वह भी शाक्यमुनि बोद्धवर्म के समान वैदिकधर्मका विशेषी बताया गया था। लेकिन दक-असल यह घारणा गलत है। पहित लक्ष्मीनाराणकी ने भी भा पाइवंनाय तथा उनकी साधनाके प्रति सकेत करके प्राक्षीचना करते हुए जैनधर्मको इस प्राचोनता तथा परम्परा के बारेमें बहुत सी सूचनाएँ दी हैं। बस्तुतः जैनधर्म ससारमें बूल प्रध्यास्व चर्म है। इस देशमें वैदिक धर्मके प्राने के बहुत हो पहलेसे यही में जैनधर्म प्रचलित था। लूब सभव है कि प्राग्वैदिकों में, शायह द्वाविड़ोमें यह धर्म था। बादमे इस धर्मकी साधनामें एक दिशा सभोग-स्पृहा का नाश करने के लिए कृच्छु.साधनाका मार्ग ध्रीव दूसरी दिशामें ग्रतिरिक्त संभोग से ऊबकर त्याग करने का मार्ग प्रकाशित हो चुका था। शाक्यमुन्ति बुद्धने इन दोनोके वीचका मार्ग भपनाया था भीर वे मन्तिम जनधर्मके संस्कारकसे भारत में हैं। वह अपने को साफ २ 'जिन' भी कहते थ।

#### शानवमुनि इतने बड़ क्यो हुए :-

इस मध्यम मार्गके कारण 'जिन शाक्यमुनि'लोक प्रियबने । यहां कहा जासकता है कि उनके द्वारा संस्कृत जेनश्राव 'गीता' में गृहीत है। उदाहरणके तौर पर देखिये गीता बोलती है कि:-

"बुक्ताहार विहारस्य युक्तचेष्टस्य कर्मसु ।,, युक्तास्वव्नावबोचस्य योगी भववि दु:सहा ॥»

गीता— वष्ठ प्रध्याय, १७ वा वलोक ।

भयात्, जो जरूरत के मुनाविक आहार-विहार, कर्म की जेटा, निद्रा-जयरण करता है उसका योग दुख दूर करने दाला होता है। इसमें एक तरफ कृच्छ साधना भीय कर्ममें अतिनिष्ठा मना है भीर दूसरी तरफ भोग का स्वच्छदाचरण या यथेच्छा-चार भी मना है। यही शाक्यमुनि का सस्कृत जैनधमें या बौद्धर्म है, भीर महामहिम सम्राट् घकोक ने बौद्ध्रममें के रूप में इसी जैनधमें को अपनाया था। उन्होंने एक दिन इस धमें का प्रचार किया था धीय उसकाल के सभ्य जगत् में अहिंसा की साधना को कूट-कूट कर मय दिया था। इसलिए बौद्ध्रममें का नाम फैल गया। लेकिन ईसवी पहली सदी के पहले इस स्वध्यात्म या आत्म-स्वरूप-सेवा सस्कृत जैनधमें या बौद्ध्रममें में मित्रधर्म पूरी तरह प्रवेश कर चुका था। उसी का नाम 'महायान' पड गया है। इसके पहले का बौद्ध्रममें हीनयान बौद्ध्रम माना गया। महायान से पूर्व जो जैन थे उनमें से बहुत से हीनयानी कहे गये।

#### पुरी के जगन्नायजी इसका स्पव्ट निवर्शन है।

'जगननाथ' एक जैन शब्द है। यह ऋषभनाथ से मिलताजुलता है। ऋषभनाथ का अर्थ सूर्यनाथ या जगत के जीवनरूपी पुरुष होता है। ऋषभ का अर्थ सूर्य है। यह प्राचीन
बेबिलोन का आविष्यकार है। Prof. Savee ने अपने
Hibbert Lectures (1878) में साफ समभाया है कि इस
सूर्य को वासन्त विषुवमें देखकर लोग जानते थे कि हल करने
का समय हो गया और वे हल जोतते थे। इसलिये कहने
लगे कि वृषभ का समय हो गया। उस समय आकाशमें वृषभ
राशिका आरम्भ होता है। इसीसे लोगों में सूर्यका नाम वृषभ
या ऋषभ पढ गया। इसके पहले लोगों में यह धारणा जम
गई थी कि यह सूर्य ही जगत का जीवन है। अति प्राचीन मन

करने में भसमयं हो कर खुद बत के मक्त बन गये ये । इती बीच क्षीरघर नामका राजा इस दतके लिये पीडुराज पर धाकमण करके खुद युद्धमें मरगया था । ग्रंतमें जब वह राज्य छोड़ सन्यासी बने तब स्वयं पाडुराजने कलिगराज गृहशिव के जिरये इस दंत को कलिंग में बापस भेज दिया था । गृहशिव इस दत के लिये गपने दतपुर में ही क्षीरघर के मतीजे के द्वारा ग्रवरुद्ध हुए, इघर उज्जयिनी के राजकुमार ने ग्राकर कलिंगराजकु मारी हेममालासे शादी की । गृहशिवने उन दोनों के हाथ दत का भार सौपा, दोनो का नाम हुगा दतकुमार गौर दतकुमारो, दोनो दत को लेकर जहाज में सिहल गये। इत हिसाब से मालूम होता है कि ३११ ई० में यह दत सिहल पहुँचा था। यह भी सिहलके एक शिलालेखसे समर्थित होता है।

दन्तका इसके बादका इतिहास बहुत लम्बा है। उससे मालूम होता है कि दत नाना स्थानों में गया है। किलगसे सिंहल, सिंहल से बहादेश और उसके बाद रोमन कैथिलिक मिशनरियों के हाथ गोधा में पहुंचा है। भीर वही मिशनरियों के द्वारा लिहाई पर चुरकर समुद्र में गया है। लेकिन सभी कहते है कि असली दात हमने छिपा रखा है। दत जिघर भी गया है या जिसने भी लिया है वह एक नकली दत है। इसलिये ज्यादा लोग विश्वास करते है कि असली दत धव भी किलग या पुरी में मौजूद है भीर जगन्नाथ जी के पेटमें बहारूपमें है। आजके जगन्नाथ चतुर्घा जरूर है या सुदर्शनको छोड़ त्रेघा है—जगन्नाथ, बलभद्र भीर सुभद्रा। इत तोन मूर्तियों के पेटमें दंतके तीन भाग बहारूपमें रखे है या भीर कुछ है-इसके बारेमें कोई ठीक ठीक कह नहीं सकता। कुछ भी हो, इससे स्पष्ट है कि दक्षिण भारत में जो सिहलो दंतका गल्प है वह पूर्ण रूपसे बुद्धदत का गल्प नहीं है। किलगमें जैनोंके जिस जिनशासन पीठके होने की बाद्ध हा योगुफा के सारवेस के लेखाते अमाणित होती है, उसीका यह बौद-संस्करण है। यह जगन्नाय की परम्परा मूलतः पूर्णक्ष्यों बैनवर्ग की है। 'नाय' शब्द पूर्णक्ष्यते बैनवर्गका निद्यंत है। संस्कृत में नायके माने होता है... जिससे मांग की जाती है। जगता है, पहले इसका प्रयं उपास्य 'आत्माक्ष्पी पुरुष' वा। कालक्रमसे बादको इसका प्रयं मितवर्गके प्रनुसार होगया है। बैनवर्ग प्रधास्य वर्ग है...

जैनधर्मको सममनेके पहले यह समभना अरूरी है कि धर्म नया है ? ससार में दो प्रकार का धर्म होता है । पहला भिनत-धर्म भीर दूसरा मध्यात्मधर्म है। मन्तिधर्म एक प्रकार से मानव का स्वभाविक धर्म होता है। पहले लोगो को प्रधिक शक्ति-शाली पूर्वजों से मक्ति होती थी, इसीसे घीरे धीरे साम्राज्य के भावका उदय हुया, क्रमशः राजायो ग्रीव सम्राटोंका ग्रत्या-चार बढने लगा और उससे 'एकेश्वरवाद' नामका प्रतिष्ठित कुसस्कार प्रकाशित हुमा। उसीके लिये इस संसारमें जो विवाद, द्धन्द्व भ्रौर नरहत्या की गई है उसे समभाने जायें तो धर्मध्वजी मताधता तथा ग्रसहिष्णुता के साथ भपना धर्मभाव प्रगट करेंगे, उसको वर्णनाधनावश्यक है। यह धनुमेय है कि ऐसे ही एकदिन असुरदेशके असुरदेवका उत्थान हुआ था । भौर वे ही एक तरफ इस प्रत्याचारके दूसरी तरफ इस एकेश्बरवादके मूर्त प्रतीक थे। लोग जो कुछ उपजाते थे, सब कुछ करके रूपमें इस असुरदेव को दे देते ये अगर न दिया तो अत्याचार सीमा पार कर जाता था। यहां तक कि नारियों भीर शिशुभी को मनमाना कतल करके फेंक देते थे , भार उनके मुख्य पुरुषोंकी किन्दा चमडी उताद सेते में।

जो उसके खिलाफ जवान सांसता था, जासूस से पता चलाकर उसके पास उड़कर जाते थे घीर उसे पकड़ कर उस वर प्रत्याचार करते थे । प्रसुरों के पास ये वेविसोनके प्रवास देव 'कर्ष्क' वे भी असुरों से विगड़े हुए ये। वेते असुर भी इन के सक्यतर तथा संयतंतर आचरण को सहन कर नहीं सकते बे। इन दोनोंके बीच लम्बे धरसे तक घोर विवाद चलता रहा बादको एक फारसी मध्यमपथी आर्थ जराध ध्ट (जिसका ऊँट पीला था) ने कहा-असूर भीर मर्ट्क-ऐसे दो ईश्वर नही हो सकते । ईश्वर एक है । भीर वह है 'भ्रसूर मर्द्क' या भ्रहरमेजदा इस धहरमेजदा का एकेश्वरवाद फारस से भूमध्यसागण तक दो सी से अधिक साल व्याप्त रहा । यहदी इस देशमें आकर गिरफ्तार हुए थे। कुछ कालके बाद इन यहदियोको रिहा कर विया। इनकी जातीय-देवताका नाम था 'जिजहे'। इन यहदियो को बड़ा घमड था कि वे अपने देव के बड़े प्यारे है। वे अपने को बड़ा देवभक्त मानते थे। अहरमेजदा के बाद उन्होंने अपने देवका नाम रक्का 'जिहोबा' जो सारे ससीय का एक ईरवर बना दिया। इसीसे ईसा, महम्मद धादि पुत्र, दूत और भवतार हुए जिससे भाज ससारमे धर्मकी मतांधता तथा प्रति• क्रिया परिख्याप्त है।

#### इस वर्मकी प्रतिक्रिया

ऐसे अत्याचारके विरुद्ध अत्यक्तानी लोगो का सिर उठाना स्वाभाविक है। वैसे लोग सोचने लगे कि सभोगकी स्पृहा या तृष्णा को छोडदेने से ही ऐसे राजाओ या सम्राटो के अधीन रहने के दुखसे मुक्ति मिलेगी। इन विरुद्ध मतवालों ने जनसमाज को छोड़कर, तृष्णारहित हो, वनमें पेड के फल और भरने के पानरेसे गुजारा किया और पश्पक्षियों के साथ निश्चिन्त जीवन विताया। उम्हीको देखकर हमारे देशमें एकबात कहीजाती है कि-

"स्वच्छन्दबनबातेन शाकेनाय प्रपूर्वते । सस्य राषोदरस्थार्थे कः कुर्थात् यातक महत्।।"

अर्थात-स्वच्छन्द वनजात शांगसे धगर बेट गर जाता है तो उसी पेटके लिये इतना पाप करने की जरूरत क्या है ?इधर इदर पूरणके माने होता है हुरएक प्रकारके मोग या वासनाओं का पूरण । ये ही बात्मस्य हे मोर अपने में जो भारमा या पुरुष है उसकी उपासना करते हैं। इसलिये इनका मुद्रं सध्यात्मधर्म कहलाया श्रीव यही श्रध्यात्मधर्म सैनधर्म होता है। इस जैन-घर्मके बारेमें महाहर जैनपण्डित जुगमन्दरलाल जैनी ते कहा है... "जैनधर्म ने मनुष्य को पूरी स्वाधीनता दी है। यह दूसरे किसी भी धर्ममें नहीं है। हमारा कर्म धीर उसका फल-इन दोनोंके बीच भीर कुछ नही है। एकबार किए जानेपर वे हमारे नियामक बन जाते है। उनके फल अवस्य ही फलेंगे। मेरी भाजादी जैसे कीमती है, मेरी जिम्मेदारी भी वैसे खूब कीमती है। में अपनी इच्छा के अनसार अपना जीवन बिता सकता हैं। लेकिन एक बार जो रास्ता चुन लिया है उससे वापस श्राने का कोई उपाय नहीं। में उस रास्ते को चन लेनेका फल ध्रन्यथा नहीं कर सकता । इस नीति के कारण जैनधर्म ईसाई इस्लाम ग्रीर हिन्दूधमं से भी ग्रलग हो जाता है, खुद भगवान या उनके प्रवतार या उनके स्थलाभिष्वत प्रथवा उनके प्रिय (पुत्र या पयगम्वर) को मनध्य कर्मके फल पर हस्तक्षेप करनेकी ताकत नहीं है। ब्रात्मा जो भी करती है उसके लिये भारमा ही प्रत्यक्ष रूपमें भौर निश्चित रूपमें जिम्मेवार है।"

Jainism more than any other creed gives absolute religious independence and freedom to man. Nothing can intervene between the actions which we do and the fruits thereof. Once done, they become our masters and must fruitify. As my independence is great, so my responsibility is coextensive with it. I can live as I like,

हुआ था। इन संबों में जैन सावकों के समान लोग संवदस्य स्पर्में सभी सवमें बरावर हो बहुक बलोगोंकी सेवा करते थे, धोषधिका प्रयोग और बांट इस लोकसेवा का मुख्य खबलम्बन था। इन संघों के साधक घौर सिद्धोंको थेर या स्थितर कहते थे। थेर या थेरपुत्त के माने होते है स्थितर पुत्र या साधु, 'श्रीरपुत्त' बौद्धावद है घौर 'साधु' जैनशब्द है। इसीछे उत्कल का 'सावव' शब्द बना है। बौद्धवर्मके प्रवार के बाद ये साधु देश विदेश में थेरपुत्तके नामसे परिचित थे। ईसाछे पूर्व दूसरी, तीसरी सदीयों में इन थेरपुत्तोंके मिश्ममें होनेका प्रमाण हे। यश्रतत्र पहुँच कर मरीजों की सेवा करना इनका मुख्य काम था, अये जी Therapeutics (थेरापिउटिक्स) का मर्थ होता है भेषजिवद्या। यह सभी जानते हैं। यह थेरा-पिउटिक्स शब्द प्राचीन प्राकृत थेरपुत्तिक से बना है। यहाँ स्थाल रखना चाहिये कि यह एक ग्रीक शब्द है जो उस जमाने में सिश्र से धाया था।

#### एसीन्स

ईसाके जन्मके पहले पालेस्ताईन में इन घेरपुत्ता के समान कुछ लोग दलबद्ध होकर बसते थें, जिनको एसीन्स कहते थें। ये उनके समान थे। लेकिन इनकी एक खास विशेषता थी। ये मिलकर खेती करते थे लेकिन दौलत पर किसीका स्वतन प्रियकार न था। सबका हिस्सा बराबर था। यह एक बिह्छिं जंनबिचि है। खुरधा के भोइवशीय राजाधो ने बहु काल के बाद भी पुरी जिलेके बाह्मशासनों में १५६०ई० से रूपण्टस्पमं इस नीति का प्रयोग किया है, भव भी ग्रामकोठे तथा देवोत्तर ग्रादि में उस साम्यभाव का सकेत जोवित है।

प्रामकोठ-गाँवमें जो काम समूहिक भित्तिमें होता है भीर जिस
 पर गांव का हरएक भारमी समान अधिकार रखता है।

यामकौठ में बड़े छोटेका विकास महीं है। हम एक का हिस्सा बरावर्र है। जब गाँव बना सब मो हर एक को एक एक हिस्सा मिला था। इस हिस्से को पाने में संभी बरावर थे। किसीका ज्यादा न था, किसोकां कम भी न था। में एसीन्स खादी करके मृहस्थाश्रम नहीं करते थे। प्रमाण मिला है कि वै पूरंपूर संन्यासो थे। लेकिन वंशपरपराकी रक्षाके लिये नमें शिष्म ग्रहण करके प्रपने गणको वृद्धि करते थे। ये ग्रीर मिश्री वैरषुत निरामिषभोजी थे। यह निरामिष भोजन न तो वैदिक है और न किसी दूसरे धर्मकी रीति है। इसमें कोई शक नहीं है कि यह तृष्णात्याग को साधनासे निकलो है।

#### पंथागो रियन्स

यह निरामिष भोजन प्राचीन ग्रीस् (यूनान) के पैथा-गोरियन्सों (ईसा के पूर्व ७ वी सदो के म्रन्तिम भागमें) घोर धारिकको (ईसाके पूर्व ७वी मदो के मध्यमाग में) प्रतिष्ठित या। भीर यह भो जात हुआ है कि इनको घारणा थो-भात्मा अमर है। कर्मके अनुसार इस आत्मा का जन्मान्तर होता है। यह सब सिवाय जैनवर्मके श्रोर कुछ नहीं है,बाद को सके टिस, प्लेटो, एरिस्ततल आदि मनीषी और पहित इन पैथगौरियन भीर भारिक धर्मके वशवर भीर भूयोविकास के फल है। सास करके देखना है-सकेटिस भीर प्लेटो ने ग्रात्माकी धमरताके बारे में स्पष्ट धारण दे दो है। लेकिन एरिस्ततल नै अपने दर्शनशास्त्रमें जो कुछ लिखा है उस पर साख्य के अकृति-पुरुष ग्रीर जैनधर्मके जीवाजीव की छाया स्पष्ट हैं। भीर इस धर्मसे ईसाके पूर्व दूसरो सदोमें युनानी स्तोईक भीर एपिक्युरियन धर्मका जन्म हुम्रा था। स्तोईक जैनसाधक मीर तपस्वी प्रतीत होते हैं। भीर एपिक्युरियन जैनको भपरसोमा धर्यात् लोकायत के उपादान से बना था।

#### मह सब जैनवर्ग का जान है-

जैनमर्गके सारे संकेतों की कलना करते स्वष्ट मासूम केतन है कि इस पर्यका प्रभाव वेदिनांनसे लेकर योरोप तक कन क्याप्त न था। जिस यूनानी चीकनका उदाहरण दिया गया है वह फिर मूलतः दूसरे प्रकारका था। यह भिन्न उपादानोंसे बना या। यह था भोगसबंस्व, प्रवर्त, भोगलामसा धीर कामना को विरायं करना इसमें पूरी मानामें था। सेकिन ईसाके पूर्व ७ वीं सदीमें मनीथी पैयागोरस निकले। वे एक जैनसाधक थे घीर जैनसन्यासी भी। भीर उस देश भीर इस देशका सम्बन्ध सिर्फ इयावाणी और ऋष्यश्च गके उपाख्यानसे भनुमित नहीं होता, बल्कि प्रति प्राचीन कालम भी बेविलोन, केपाडोसिया (प्राजका इराक धीर तुर्किस्तां) प्रादि पच्छिमके देश भीव भारतका द्राविड्देश—दोनोंका सम्बन्ध प्रनिष्ठ था। शायद दोनों में एक जातिके लोग थे।

#### वेबीयर्म

इसके प्रमाणों में देवी धर्म मुख्य है। मा,बोड, अम्मा आदि मातृवाचक शब्द द्वाविड़ोमें पाये जाते हैं। धर्मी उत्कल में मीं को बोड कहते हैं। बहुकालके बाद संस्कृतमें 'मा'लक्ष्मी वाचक शब्द बना है। यह सस्कृत के 'मातृ' शब्दके समान नहीं है। 'बोड'शब्द उत्कलके अलावा धर्ममें धर्मी चलता है। लेकिन ये शब्द उस जमानेमें, अर्थात् ईसाके पूर्व ३०००साल पहले उन पश्चिमी राज्योमें मातृदेवीके अर्थमें अत्यन्त साधारण थे। औट द्वीपसे धरमों सिहवाहिना देवोदुर्गाकी पत्थरकी मूर्तिनकली है।

#### बमा

इस मातृदेवीके साथ शिवका भी धाविभीव हुचा था। इसकी व्याख्या ग्रत्यन्त स्वाभाविक भीर सुबोध्य है। महायोनि भौर महालिंग विश्वप्रजनन के प्रतीक हैं। पश्चिमी भूमिमें उस जमा नेसे इसी रूपमें नातृंदेवींकी पूजा हो रही थी, मारतमें ईस के पूर्व २००० सालसे अधिक पहले लिंगोपासना के होने के प्रभाण महेन्-जो-दहोसे मिले हैं। लेकिन यह लिंग इसदेश के सभीवर्शनोके प्रतीक हैं। भीर भातृदेवी की 'उमा' नामसे हैम-बतीदेवी के रूपमें देवताओं को ब्रह्मविद्या सिखाने की बात केनोपनिषत्के तीसरे खण्डमें है। शायद, ग्रम्मा उमामें परिणत हो गया है। भीर यह हैमवतो अर्थात् हिमालयकी कन्या या हिमालय मे आविर्भृत देवी है।

#### सेमिरामित

इस मातृदेवोके नम्बन्धमें ईसासे पूर्व १५०० या २००० साल पहले बेबिलान के उत्तरी सीमा में ग्रस्रो के देशमें रानी सेमिरमिस रहती थी। यह एक भद्भूत उपाख्यान है। देवी की प्रजनन परायणता तथा तद्विध कियाओं से यह भरपूर है, शायद, यह किसो एक छोटो-सी स्मृतिको लेकर बना एक पुराण है। तो भी उसमें है-देवी इस कन्याको जन्मके बाद हो जगस में छोडके चली गयी। कुछ कबूतर या पक्षियो ने इसकी हिफा-वत की भीर उसे जावित रखा। किसी गरेरियेने इसे देखा भीर घर ले जाकर पाल-पोसकर बडा किया। वह खुव हसीन धीर भक्लमन्द थी, कहते है-बेबिलोनकी इस्तर देवीके समान यह भी एक के बाद एकसे शादो करती थी भीर उसे मारकर दूसरे को भवनातो थी। इसके बारेमें परम्परा इतनी प्रवल भीर प्रतिष्ठित है कि प्रव भो उस इलाके लोग बहेबहे पहाड दिखते हुए कहते है- यहां सेमिरामिस के पति दफनाये गये हैं। श्रीय सेमिरामिस महापराक्रमशालिनी थो । कहा जाता है-सिर्फ भारत जीतने के लिखे आकर पजाब में हारकर लौट गयी।

#### शकुन्तला

शकुन्तला को कथा यों है-देवी या स्वर्वेश्याकी परित्यक्ताः

भिशु शकुन्तला बनमें पिक्षयों की हिकाजतमें की श्रोर कण्यने उसे उठा लिया श्रीर अपने आश्रममें पासपोस कथ बढ़ाया। बहुपत्नीक राजा दुष्यन्त को देख आवेग के साथ उसने आत्म-समर्पण किया। श्रीर उससे वह गर्मबती हुई—श्रादि वातों की आलोजना सेमिरामिसा की बातसे मिलती-जुलती है। लेकिन इस सबके होते हुए भी भारतीय उपाख्यानमें सतीत्वके श्रावर्ष को ऊंचा स्थान विया गया है इतना ही फर्क है। लक्ष्य करने की बात है कि इस शकुन्तला का पुत्र प्रवलप्रसाप सम्राट भवत बना जिसके नामानुसार कोई २ कहते हैं कि इस देशका नाम मारतवर्ष पड़ा है।

#### ब्राविड से रोम तक एक था

इस तरह देखा जाता है कि द्राविडसे यूनान, रोम तककी मृमि अति प्राचीनकालम कदाचित् एक-सी थी। इनके मादान-प्रदानम काई प्रत्यवाय या अवरोध न था। जैनवर्मने इन स्थानोसँ सर्वत्र प्राकृत धर्मको प्रभावित करके मानव समाज को भोग से सयम पर प्रतिष्ठित किया था। हलसाहब स्पष्ट कहना चाहते हैं-इन द्राविड़ोके साथ बेबिलोन मादि इलाके केवल सामान्य राज्य ही न थे, बल्कि इन द्राविड़ो ने प्राचीन सुमेर राज्य मे उपनिवेशमो झाबाद किया था झौर कितने ही बिहानभीकहते हैं कि सुमेरमें जिनका उपनिवेश था वे काश्मीरके उत्तर के पामीर इलाके के पश्चिमो प्रदेशसे ग्राये थे। ग्राजकलक जैकोस्लावे-किया देशके प्रेग(Prague) नगर के प्राध्यापक प्राच्यप्रत्नतस्व-वित् पण्डित ह्वाजना साहबने एक ग्रास्यन्त उपादेय तथा गवेषण-पूर्ण प्रनथ लिखा है जिसका नाम है 'Ancient History of Western Asia, India and Crete.' उसमें उन्होने प्रमा-णित किया है कि हिन्दो-यारोपियोके कस्पियन भीलके पश्चिमी तोरसे ब्राकर योशेप भौर एश्विया के नानास्थानो में व्याप्त

होते के बहुत ही पहले दूसरी सभ्यजातिक लोग उसी कल्पनं फोलके दक्षिण तीरसे बाकर इषर भारत और उधर वेशिकोन माधिमें फैले हुये थे। इतका सम्पर्क भीर भादान-प्रदान उस कमाने में बडा ही चनिष्ठ था।

यब मालू म होता है कि मातृदेवी घर्म या शक्ति घर्म के समान जैन घर्म के प्रथम बाध्यात्म धर्म होने पर भी, उनके काम-खास कर यह जैन धादर्श तथा जैन साधना मार्ग प्राग्वेदिक मारतमें, धर्यात् उस सभ्यजातिक द्राविडोमे से विकसित हो कर पृथ्वी मे व्याप्त हुआ था। लक्ष्मी नारायण जी ने उत्कल तथा भारतक द्राचार-व्यवहार में जैन धर्म के पूर्ण प्रमाव का होना दिखाया है। विशेषतः इसके संबंध में तत्त्वव्याख्या करते हुए उन्होने जैन हरिवंध से नारद और पर्वत के उपाख्यान को लेकर एक सच्छा उदाहरण दिया है।

#### उपस्चिर वसु

यह एक अत्यत प्रदर्शक उपास्थान है। और नारद और पर्वत का भगडा था यह में व्यवहृत 'अज' को लेकर। पर्वत का कहना था... 'अज' का अर्थ है वकराया पशु, अतः पशुवध ही यज्ञका प्राण है। नारद ने इसे स्वीकार नहीं किया। उन्हों ने बताया कि अब के माने जिससे कुछ जात नहीं होता, अर्थात् पुराना अनाज। यहां हिसा-अहिसा-मूलक सामिष और निरामिष खोद्य का भद प्रकीत्तित है। धर्म कौन-सा है ? निरामिष भोजन या सामिषभोजन ? भारत में यह समभाने की कोई जरूरत नहीं। भारतमें सामिषभोजियों के होते हुए भी निरामिष हर एक का पवित्र और धर्मसम्मत भोजन माना हुआ है महाभारतके कारायणीय उपास्थानमें राजा उपिचर बसुको सर्वा है। देवता श्रोर मुनियोका यही भगडाथा। देव कहते

कनपर्व-३३६ प्रध्याय से (बगबासी संस्कार)

भजके माने बकरा है। श्रीर मुनियों ने कहा- नहीं, भज का अर्थ भनाज है। उपरिचर वसु, जिन्होंने भाकाश में सचरण करने की शक्ति प्राप्त को था, उस रास्ते से गुजरते थे। दोनो पक्षों ने उन्हें मध्यस्थ माना। उन्होंने पहले यह देखा कि किस पक्ष का मत क्या ह। फिर कहा-पशुत्र हो ठोक अर्थ है। ऋषियों ने उनकी स्पष्ट पक्षणितिता देखकर उन्ह श्रीभशाप दिया। श्रीम-शप्त अवस्थामे नारायणीय धर्म या ऐकान्तिक धर्मकी उपासना करके वे शापमुक्त हुए।

लगता है-यह ऐकान्तिक वर्म फारसका है। खूब सम्भव ब्रहरमेजदा का धर्म है। उसी उपाख्यानमें इसके प्रमाण है। बादको जरूर यही घमं उधर ईसाईधमं श्रीर इधर वेष्णवधमं का रूप लेकर प्रकाशित हुन्ना है। ईसाई धर्मके मूलमे जैन धर्म को कृच्छ्साधना के समान तपस्या श्रीर सयम है। थेरपूर्तिक (Thera Peutica) भीर पालेस्ताईन के उस जमानेके एसीन इसके उदाहरण है। लेकिन निराभिष भोजन उसमें स्थायी बन न सका । इधर यह ऐकान्तिकधर्म वैष्णवधर्म या मक्तिधर्म हो गया है। प्रबंभी इस देशमें जैनधर्मियों के मलावा बैष्णव ही निरामिषके उपासक है। इसमें वह भीर समभनेकी भावश्यकता नहीं है, यह जैनधर्मका प्रभाव है। सिर्फ इतना ही यहां कहना है कि इस वैष्णवयमें के समान वर्मया सपूर्ण झारमसमपंण करने का धर्म जैनदर्शनके ऊपर प्रतिष्ठित नहीं है। यह हो नही सकता । फिर भी जैनधर्मके प्रभाव देखनेमें यह खूब उपादेय है। इस तपह जैनधर्म ससार के सारे धर्म तथा मानविक श्रात्मविकासके मूलमें है। कहाजा सकता है कि इसी के ऊपर मानव-समाज के विकास की प्रतिष्ठा धाधारिसहै।

भुषनेश्वर ता॰ ६-६-५८ }

नीसफंठ दास

#### छिन्न-पल्लव

पडित लक्ष्मीनारायण साह एक ऐसे प्रख्यात् साहित्यकार हे कि उनका परिचय देनेकी भावश्यकता नही। फिर भी पाठको की जिज्ञासा की पूर्तिके लिए यक्षपमे यहा पर उनका परिचय देना उचित है। बह उडीसाकी विभूति है। सन् १८६० ईसवी मे उनका जन्म बालेश्वर जिलेके एक हलवाई वशमे हमा था। वह जन्मे तो ११ वी शताब्दी में है, परन्तु उनका नाग भौर काम चमका २० वी शताब्दी में । उनकी विशेषता यह है कि यद्यपि वह एक नितान्त दिरद्र परिवारमें जन्मे थे किन्तु उना कुट्म्बमे यह दरिद्रता ग्राकस्मिक थी। वैसे उनके पितामह एक बडे धनी व्यापारी थे शकस्मात् प्रकृतिके कोपसे उनके पितामह की मृत्युके पश्चात् उनके पिताका सबकुछ घरवार, कोठा महल मादि भीर जहाज-व्यवसाय नष्ट हुमा था। लक्ष्मीनारायण बाबू बचपनमें धपने पिताकी दूकान पर वैठकर मिठाई वनाते भौर बेचते थे। किम्तु उनका उज्ज्वल भविष्य उनके जीवनकी कनिखयोसे फाँक रहा था। उनकीप्रतिभाको देखकर वालेश्वर जिला स्कूलके प्रधानग्र०श्री लोकनाथ घोष उनपर सदय हुयेग्रीर उनकी ही सहदयतासे इनको प्रधिक उच्चशिक्षा पानेका सूयोग मिला, सन १६०८ में बालेडवर जिला स्कूल से ऐंट्रेन्स पास किया। संस्कृतमें एकपदक भ्रौर एकवृत्ति भी उनको मिली थी।

इसके बाद ज्यो त्यो करके उन्होने कटक रैवेन्सा कालेज में शिक्षा पाई। मार्गकी घनेक विघ्न-बाधाधो घौर दु:ख दूर-वस्थामो को पाच करके वह ग्राई०एस-सि• परीक्षा में उतीणं



डॉ॰ ताइमी नारायण साहू एम॰ ए॰, एल॰ एक॰ डी॰ ऋध्यद्य उद्गीसा साहित्य ऋकादमी, भुवनेश्वर ( लेखक )

हुए। उसके बाद कलकत्तामें शिवपुर इनजिनियरिंग कालेज में बो वर्ष ही पढ़ पाए कि सर्थाभावके करण छोड़कर चले साए। उपरान्त शिक्षा-व्यवसाय उनको रुचिकर हुआ। वह पुरी विक्टो-दिया होटल में मैनेजर हये भीर फिर कटक मिश्चन स्कूलमें चार वर्षों तक शिक्षक रहे। वहां से उन्होंने बी० ए० भीर संस्कृत मध्यमा श्रादि पास किए। गीतामें उनको 'तस्वनिधि' उपाधि सौर वगला साहित्यमे दक्षताके लिए 'विद्यारत्न'उपाधिभी मिली।

मिश्वन स्कूल छोड़कर उन्होने मारत सेवक समितिमें योग हान देनके लिए अपना जीवन अपण कर दिया । आजकल भी उस समितिके सदस्य हैं और उसका काम करते हैं। अब उस समितिको नाम परिवर्तन होकर "हिन्द सेवक समाज "हुआ है। बालकपन से ही वह समाज सेवामे मस्त ये और एक धिमण्ट हिन्दूकी तरह निष्ठाके साथ जीवन विताते थे। गणेश,सण्स्वती, कार्तिक, आदि सव देवता छोकी मूर्तिपूजा करते थे। अकस्मात् उनके जीवनमें परिवर्तन हुआ वह जीव मात्रकी सेवा करने मे लगे। भगी गांवमें सबके साथ मिलते और रोगी भगी बच्चोकी अपने पुत्रके समान देखते थे। कटकमें मुसलमान लोगो के साथ मिलते थे और इसके बाद आयं समाजमें हवन आदि करते थे ईसाइयो से भी परिचित्त थे। इसप्रकार वह यौवनकी ओर एक समुदार दृष्टि लेकर बढे थे।

वहुत क्या कहे ? सहमीनारायण बाबू एक कित, एक साहित्यकार और एक समाज सेवक हैं। अपने जीवनमें उन्होंने साठ अमूल्य प्रंथोंकी रचना की है, जो अग्रे जी, उडिया और बगला भाषाओं में है। हिन्दीमें उनकी यह पहली पुस्तक है, जिसे वह अपने मित्रोंके सहयोग से अनूदित कर सके हैं। किंतु साहित्यकार होनेके साथ ही उनका हृदय द्या और अनुकम्पा से परिष्लाविन है। यही कारण है कि उन्होंने कुष्ठ रोगियोंकी मी सेवा करने जैसा जीखमभरा काम करने में मानन्द भनुभव किया है। जब जब दुमिक्ष पड़े भौर बाड़े ग्राई तब तब ग्रासाम, वंग, विहार, ग्रोड़िसा, हिमालंब ग्राद स्थानोमें जाकर लोकसेवा के कार्य किये हैं। इस वृद्धावस्थामें उनका सम्मान राष्ट्रने किया है। भाष को राष्ट्रपति द्वारा "पद्मश्री" उपाधि प्राप्त हुई है। विद्या-पीठ ग्रान्ध्र इतिहास प्रत्नतत्व समितिसे "भारततीयं" ग्रीर ग्र० विश्व जैन मिशनके विद्यापोठसे "इतिहास स्तन" ग्राद उपाधिया भी उन्होंने प्राप्त की हैं। विद्यारसिक ऐसे है कि ग्रंग्रेजी ग्राधुनिक भारतीय साहित्योमें तथा ग्रथंनीति भीर इतिहासमें एम०ए० प्राईवेट पास किया है।

वह जीवनकी गहराईमं बहुत तेरे हे और महानिदयों के तैराक भी रहे है। मलानदी, विरूपा, शिवपुर भीर खिदिरपुर के पास गगानदीमें इस पार से उस पार हुये भार पुरी समुद्रमें ७-८ मोलतक अन्दर तैर भाये थे। इलाहाबादके निकट गगा अमुना के सगममें भी तैरे थे। पदमात्रा करनेमें भी वह निपुष हैं। हिमालयमें दैनिक २६ मोलतक जलना भीर समतन मूमिष दैनिक ४०—४० मीलतक चलना, ये सब कुछ उन्होंने किये हैं।

लक्ष्मीनारायण बाबू लोक परिचित्त एवं प्रस्कात् होने पर भी कभी कभी मोकाको अनुभव करते हैं। लेकिन अपने सब दुःख को वह किवता और ग्रथ रचना करके भून जाते हैं। सह उनकी विशेषता है। भारतवर्षका पर्यटन भी उन्होंने कई दफा किया है और बहुत जगहोंके दर्शन किये हैं। अतः उन के प्रेमी बन्धुवर्ग असस्य है। आज उनकी ६८ वर्षकी आयु है, फिर भी उनमें एक युवक का सेवा-लगन और इत्साह है बह अतजीवी होकर कल्याणमूर्ति बने, यह प्रार्थना है

गगोश चतुर्थी— ) — प्रकाशक उड़िया पुस्तक न्यानिश्न १, २३६५. }

## -= ६ विषय-स्ची ३=

| १. जैनधमं का स्वरूप                              | *                  |  |
|--------------------------------------------------|--------------------|--|
| २. जैनधर्म की ऐतिहासिक मूमिका                    | १४                 |  |
| ३ कलिङ्ग में बादि जैनधर्म                        | २६                 |  |
| ४. खारवेस भौर उनका कालनिर्णय                     | 38                 |  |
| ५. खारवेल का शासन ग्रीव साम्राज्य                | <b>XX</b>          |  |
| ६. सारवेल ग्रीर जैनवर्म                          | 48                 |  |
| ७. कलि झुमें सारवेलके परवर्ती युगमें और          | ाधमंद्री धवस्था ७४ |  |
| <ul> <li>उत्कल की संस्कृति में जैनवमं</li> </ul> | ¢¥.                |  |
| १ उडीसा की जैनकला                                |                    |  |
| o. उपसहार                                        | १३२                |  |
| १. परिशिष्ट १-खंडगिरिकी ब्राह्मीरि               | तपि १३४            |  |
| २. ,, २-मोडीसा में जैनोंका वि                    | नदर्शन १४२         |  |
| ३. ,, ३-मोडोसा के जैनी मौर                       | संडगिरि            |  |
| उदयगिरि की गुफ                                   | ार्वे १४६          |  |



भ० शान्तिनाथ की पाषाया मूर्ति (कटक के जैन मदिर में स्थित)

भाव तीन वर्ष पुराने शस्य (धान) से हैं जो उपज न सके। उसके चावलो द्वारा यज्ञ करना चाहिये। किन्तु इतने में हो यह ग्रालोचना समाप्त न हुई। तीसरे व्यक्ति के द्वारा उसका समाधान कराने के लिये वे दोनो एक राजाके पास गये। उन की सभा में धनेक युक्ति एव तर्क विवेचना के बाद नारद का मत यथार्थं रूपमे गृहीत हुन्ना । इसप्रकार पर्वतने पराजित होने पर दुसरे राजाके सहारेसे पशु हिंसा द्वारा यज्ञ करनेके नये मत का प्रचार किया। नारद ग्रहिसा के प्रचार में लगे रहे। इस तरह हिंसा भीर महिंसा के रूप के भेद से एक वेद की दो शाखाये बनी। धापस में यह दो शाखायें प्रशाखायो भीर पल्लवो के सम्भार से परिवर्द्धित होकर पुरातन वट वृक्ष के प्ररोह की तरह स्वतन्त्र वृक्ष के रूप में परिणत होकर बाह्मण ग्रीर जैन के नामसे ग्रमिहित हुई। कमशः उभय गोष्टी की उपासना भीर भ्राचार की प्रणाली भिन्त होने लगी और दोनो एक ही वक्षके दो प्ररोह ये पह बात स्मृति के बाहर चली गयी। यद्यपि जैन भी इस बातको मानते है कि म०ऋषभदेवजा के ज्ञानसे ग्रार्ष वेद रचे गये थे ग्रीर नारद-पर्वत सबाद के समय तक भ० ऋषभ देवका महिंसाधर्म प्रचलित था। मतएव विचारसे मह प्रतीत होता है कि मुलमें ब्राह्मण ग्रीर जैन-दोनो धर्म एक परिवार के हैं। जैनधर्म बौद्धधर्म से ग्रधिक प्राचीन है। बौद्धोंके धर्मग्रन्थोमें लिखा हुमा है कि भ०ज्ञात्पुत्र महावीरके शिष्यों ने मनेक बार म॰ बुद्धके साथ शास्त्रार्थ किया था। बुद्ध ने स्वय ब्री अनेक क्षेत्रों में निर्प्रत्य तथा आजीवकों के मत का विरोध किया था। भ० महाबीरके सन्यासी होनेके पहले सेही जैनवर्म प्रचलित था। पहले घनेको की धारणा एँमी थी कि बौद

<sup>(1)</sup> Sacred Book of the East (Jain Sutras( by Dr. Jacobi. Introduction,

वर्म से जैनवर्म की उत्पत्ति हुई है, परन्तु यह बात अमास्मक है। जैनवर्म बौद्धवर्मसे अति अबीन है,इसमें सदेहके लिए स्थान नहीं है। में महावीर जैनवर्म के २४ वें तीर्थंकर हैं। वह वृद्ध के समागमिक थे। बृद्धकी तरह उनका जन्म राजवंशमें हुमा था। निहत्ये एक मस्त हाथी को दमन करने तथा उप-रान्त महा कठिन तपस्या करने के कारण उनको महावीर' जैसे गौरबमय उपनाम से पुकारा गया।

भ०महावीरने उत्कलमें माकर जैनधमंकाप्रचार किया था। उत्कलमें उनके घमं का मुख्य केन्द्र कुमारी पर्वत (माजका खण्डिगिरि) था। किन्तु उडीसा के महेन्द्र पर्वत में मादि तीर्थं कर ऋषभ का भी घास्थान था। घाजकल महेन्द्र , पर्वत मजुसा में है घौर राजकीय उडीसा में व हो कर घांध्र में गिना जाता है। इन उल्लेखों से उत्कल (उडीसा) में जैनधमंकी प्राचीनता का बोध होता है।

म ॰ बुद्ध के समसामयिक होने के कारण कई लोग भ ॰
महावीर को बुद्धवंशीय कहते थे। परन्तु ऐसा कहना ठीक
नहीं; क्यों कि भ ॰ महाबीर शातुक क्षत्रिय वंशके थे। हाँ,
यह कहना प्रवश्य ही सब है कि जत्कलमें युगपत् हिन्दू, जैनस्था बीद्ध धर्म का प्रचलन था।

म० महावीद कुण्डपाम के ज्ञातृक-क्षत्रिय राजा सिद्धार्थके कुलमें जनमे थे। उनके जन्म लेनेके साथ ही,विल्क उसके पहले से ही, उनके कुल की धौर राष्ट्रकी धनएन ऐश्वयंमें वृद्धि होने के कारण उन का नाम 'वर्षमान' रक्खा गया। धौर सभी की यह घाशा एवं घमिलाशा थी कि राजपुत्र वर्षमान घपने पिता के राज्यकी समृद्धि बढ़ायेंगे; परन्तु वह स्वयं जन्मसे ही जिनेन्द्र भगवानकी तरह साधु बननेकी लगनमें थे। बुबावस्थामें राजेश्वयं को लात मारकर उन्होंने धरण्यमें जाकर कठीर तपस्या धारंत्रकी भीर मंतमें सिद्ध-काम अनकर जिनदेव हुए। उनकी अविद्या दूर हुई भीर वे सर्वज्ञ बने। उन्होने दोघं काल अर्थात् ४२ वर्षों तक जैनध्मंका प्रचार किया। उत्कलका कुमारी-पर्वत उनका प्रधान सम्पीठ था भीर वहीसे जैनवमंके भगणित कल्याणकारी तर्ग भगणित दिशासोमें फैले थे। इसके बहुत वर्षों बाद,सम्राट प्रशोक कर्लिंग विजय में घोर नरतहार देखकर भनुपात से दग्ब हृदय हुये। भीर फिर बौद्धधर्म को ग्रहण करके उसके प्रचार में लगे थे। 'देवाना प्रियद्धीं' के उप-नाम से वह असिद्ध हुए थे। फलत: बौद्धधर्मका प्रचार विभिन्न दिशामों में ब्याप्त हुया। किन्तु यह सबकुछ होने पर भी उत्कल में जैन धर्म अपना सिर उठाये रखकर अपनी रक्षा करता रहा। काल-चक्र के भावतंन से उत्कल फिर स्वाधीन हुआ और ईसा से पहले पहली शतीमें यहा खारवेल राजा हुए। भारतके विभिन्न स्थानों की दिग्विजय करके जैनधर्मकी कल्याणकारी तरंगको उन्होंने अधिक व्यापक कर दिया।

म० महाबोर से २५० साल पहले भ० पार्वनाथ ने जिस यमं का प्रवार किया था उस धमंको द्वेतास्वर बोग वातुर्याम कहते हैं, क्यो कि उस में चार वत थे। यथा — घहिसा, स्वीस्यं, अनृत भौर अपरिग्रह। इस बातुर्याम धमं का संस्कार कर के भ० महाबीद ने इसको पचवाममें परिणत किया। उन का ४ वा वत है भारम सयममय बहाबयं। इसके उत्पर उक्होंने विशेष और विश्व था (१) दिगम्बर जैन खास्त्रों में ऐसा बल्लेख को नहीं मिलता परतु उन में भी भ० पादवं नाय भौर य० महाबीद के साचार धमं में कालभेद से अन्तर बताया है। भ० पादवंनाय के स्व में सामायिक चरित्र प्रचित्र था भौर म० महाबीद के सचमें छेदो-पस्थापना चारित्र का शावल्य था।

<sup>(2)</sup> Indian Antiquary Vol. ix. pp.180-81

मौयोंके कालसे जैनवमं में मत्मेदका बीज पड़ा था, जिससे ईस्बी पहलों शतान्दी में वह दो भागोमें विभक्त हुआ था।उस समय जैनधमंके दो प्रसिद्ध धानार्य भद्रवाहु और स्यूलभद्र नामक ये। भद्रवाहुसे दिगम्बर सप्रदाय का ग्रारम्भ हुआ भौव स्यूलभ् भद्र से श्वेतावर सप्रदायका। हरिषेणकृत "कथा कोष"में लिखा हुआ है कि १२ साल तक दुर्भिक्ष पड़ने की बातको जानकर धानार्य भद्रवाहु ने ग्रपने शिष्योको दक्षिण चले जाने के लिए कहा था भौर वे स्वय उज्जयिनी जाकर वहा अनशन प्रतके दारा समाधिस्य हुए थे।

बौद्धों के "पिटक" प्रन्य की तरह जैनियों के "सिद्धान्त" प्रन्य भी है। वह हैं "प्रञ्ज भीर पूर्व" महबाहुने इन सब सिद्धांत प्रन्थों का परिशोलन किया था। श्वेताम्बर मानते हैं कि इस समय ई० पू० असदीमें अञ्ज प्रन्योका सकलन हुआ था। उस से पहले गुरुमुखसे जैनधर्मका प्रचार होता भारहा था। उपरान्त ४५४ई० में बल्लभी में श्वेताम्बर जैनियोकी एक महासभा माचार देविद्धाणि क्षमा श्रमण के नेतृत्वमें बैठी। उस सभामें जैनधर्मके उन प्रन्थोंका संकलन किया गया जो भाज श्वेताम्बरोय भागम साहित्य है। (३) भत देविद्धाणिको श्वे ० जैनियोंका बुद्धधोष कहा जासकता है। जैनियों सारी बाते इन प्रन्थों में लिपबद्धकी गयी है।

जैनधमंके धनेक ग्रन्थ लुप्त हो गये हैं, जिनको 'पूर्व 'कहते थे। फिर भी जैनियोक अनेक ग्रन्थ हैं।

दिगम्बर जैनियोका साहित्य भी भृति उच्च कोटीका है। लेकिन वह प्राय. भप्रकाशित ही है। उनके मतानुसार भृज्जपूर्व प्रन्थ मुनिवरों की स्मृति क्षीण होने से लुप्त हो गये। उनका कुछ भश जो श्री-धरसेनाचार्यको याद था वह उन्होंने पहली शतीमे गिरिनगर मे लिपि वह करा दिया था। बुद्ध सिद्धात

<sup>(</sup>३) शाहे 'उत्तर भारत मां जैनवर्ष' (बम्बई) 🕫 😥

दोनों भ्रनादिसे परस्पर भाभारित है। पुद्गल (Matter)में भी पर्याय या परिवर्तन होते है। जैन कुल छै द्रव्य या वस्तु मानते है,जो जीव, पुद्गल, धर्म, भ्रथमं, भाकाश भीर काल है।

जैनधमंका स्याद्वाद न्याय एक चमत्कार पूर्ण तथ्य है। वास्तवमें यही है जैनधर्मका दर्शन । 'स्यात् ग्रस्ति,स्यात् नास्ति, स्यात, प्रस्ति नास्ति, स्यात् प्रवन्तव्य,स्यात् प्रस्तिग्रवन्तव्यं,स्यात् नास्ति, भवक्तव्यं, स्थात् अस्ति नास्ति वक्नव्यं अर्थात् यह हो सकता है, यह नहीं हो सकता है, किसी दृष्टि विशेष से है, किसी दृष्टि बिशेषसे नही है। स्याद्बादका श्रर्थ इस तरह बडा विसक्षण भीर विचित्र है। प्रनेकान्त उसकी पुष्ठभूमि है। एक ही वस्तु प्रनेकहिष्ट कौण से देखी जा सकती है। जैसे पिता के सम्बन्धसे में पुत्र हूँ, बहन के सम्बध से भाई, भतीजा के सबन्धसे चाचा, एक होने पर भी में बहु प्रकारसे मान्य हुँ। लेकिन पिता माताके सम्बन्ध से मैं पुत्र होते हुए भी बहन के सबन्धसे पुत्र नहीं हूँ। अगर दोनोके सम्बन्धसे मेरी वर्णना की जाय तो में पुत्र हैं फिर भी संबर्धा पुत्र नहीं हूँ। एक होते भी एक होना या न होना भ्रान-वंसनीय है। इसीलिये विश्वके बाहरकी बातो को तथा विचार शैली से बाहर ठहरने वाले ससारकी विविध वस्तुशोंको विविध हिटकोण से देखनेके द्वारा हमारी हिष्ट उदार होती है,विभिन्न प्रकार के विरोध हट जाते हैं भीर प्रेम का प्रसार होता है। यह है जैन न्यायकी विशेषना-वह समन्वय की ग्राधारशिला है।

जैनधर्म मे मुख्यतः सात तत्त्वोकी मीमासा मिलती है। वे तत्व निम्न प्रकार है.--

> जोव\_चेतन्य गुण सपन्न सता । धजीष\_ शरीरादि जड़ पदार्थ । धासच\_शुभाशुभादि कर्मों का द्वार । कर्मवन्य-भारमा भीर कर्मका पारस्पहिस्क्रीमेलन ।

संबर-शुभाशुभ कर्मोंका प्रतिकार। निजेरा-सचित कर्मोंसे स्वतन्त्र होना।

मोक्स—कर्मका सपूर्ण विनाश व मात्मस्वातंत्र्य । जैनियोंके म्रव्टमांगलिक द्रव्य भी हैं। उसी से हमारी मब्दमगलकी मान्यता है। विवाह के वाद मब्दमंगलों का भनुष्ठान होता है। इसमें म प्रकारके वस्तु होते हैं, यथा - स्वस्तिक, श्रीवत्स, नन्धा वर्त्तं, वर्धमान या भद्रासन, कलस, मत्स्य म्रोर दर्पण। सामार-णत हम मगल के लिये पूर्णकु म की स्थापना करते हैं। भीर उसमें म्राम की डाल डालते हैं। दही भीर मछली का भाकार भी मगलसूचक है।

इससे स्पष्ट मालूम होता है कि जैनधर्मके अष्टमगल द्रव्यो को हमने हिन्दूधर्मके अन्दर घुसालिया है, अष्टमगल द्रव्यो का दूसरा सभी है रूपभी यथा मृगराज वृक्ष,नाग,कलस,व्यजन,वंज-यन्ती, भरी और दीप । कही कही इसप्रकारके अष्टमगलक मिले है बाह्यण गौ, हुत।शन, हिरण्य, घृन, आदित्य, अप और राजा। जैनधर्म में पूजाके प्रसगमे अष्ट प्रातिहार्योका प्रचलन है। यथा -श्रशोक वृक्ष, सुर- पुष्पवृष्टि, दिव्यध्विन, चामर, आसन, भामडल दुद्धि और आतपत्र।

बौद्धोको तरह जैनियोका भी त्रिरत्नमें विश्वास है। ये त्रिरत्न जैनधमें के सारे तत्वों का समाहार है। सम्यक् दर्शन, सम्यक् ज्ञान और सम्यक् चारित्र मोक्ष प्राप्तिके लिये ये तीन चीज एक अवलबन है। (४) जैनधमें में स्वस्तिक चिन्ह की एक विशेष आवश्यक मान्यता हैं। नीचे स्वस्तिकका एक चित्र दिया गया है।

मनुष्य देवता भारकी तियँच

<sup>(</sup>४) तत्वायं पूत्र oh. i. V. i.

यह है जैनियाँका जीव विभागका सकेत मय प्रतिक । जैनमतक अनुसार जीव ४ श्रेणों में विभक्त है। यथा:-कारकी, तियंच, मनुष्य और देवता। जिनकी आसुरी कृति है कीर नरकोमेवास करते हैं वे नारकी है, पशुपक्षी या कोट-पतगादि के रूपमे जन्म लिया वे हैं तियंच,नर देहीं जीव है, औरजो सूक्ष्म शरीरो वे है देवता। जैनियो की कल्पकी और हिस्से जीव, स्वर्ग, मत्यं पाताल सर्वत्र क्याप्त है। जैनियोकी सर्वभूत दयाका यही तात्प्यं है। स्वस्तिक इसीका ध्रतीक है।

यह स्वस्तिक जैनधर्म प्रन्थों ग्रीर मदिरों में अधिक दिकाई पडता है। जैनियोंकी श्रक्षत पूजामें यह चिन्ह श्राजिंभी दिखाई पड़ता है। स्वस्तिकके ऊपर तीन बिन्दु त्रिरस्म म्सम्बम् स्रांन ज्ञान चारित्राणि मोज्ञमागं "का संकेत करते है। त्रिरस्नके अपर ग्राधमात्रा है ग्रीर उसके ऊपर चन्द्रचिन्दु को चिन्हें है। इसमें जीवका मोक्ष या निर्वाणकी कल्पना स्फूर्त हुँई हैं । इसमें तनिक भी संदेह नही कि स्वस्तिक जैनियोंको आदि चिन्ह हैं।

जैन लोग देव पर्यायंके जीवों को चार मांगों में विजयत करते हैं। यथा:-१ भवनपति,२ व्यन्तर, ३ ज्योतिक वैमानिक। वे पाताल, मत्यं, अन्तरीक्ष और स्वंगे के अविपति हैं। खण्ड-गिरिमें आज भी एक पाताल को और एक मर्स्य की गुफा विद्यमान हैं। इ

जैन तीर्थकरों की कीर्ति अनुलनीय है। तीर्थकर वे हैं जो ससार रूपी घाटके पार पहुँचाते हैं अर्थीत् जीवने की लौका चलाने के लिये ठीक मार्ग बताते हैं। सब तीर्थकर श्रीत्रिय थे प्रस्तु वे सन्यासी बनकर जगत्का श्रीष्ट ग्रादर्श मार्ग दिखाते थें। ऋषभ,

<sup>(</sup>१) 'नव भारत' बुलाई १६१० से अवृद्धीत (6) The Heart of Jainism by Mrs. Sinclair Stevenson, P. 105.

नेमि, पादवंनाय, महाबीर काँई किसीसे कम नहीं ये। २४ तीथंकरों को मिलाकर जैन खोग कुल ६३ शलाका पुरुषों को स्वीकार करते हैं। वे हैं—

२४ तीर्थकर

१२ चऋवर्ती

६ बलदेव

१ नारायण (वासुदेव)

ह प्रति नार।यण (प्रति वासुदेव)

ये ६३ शलाकापुरुष है, जिनका विशद विवरण निम्नप्रकार है २४ तीर्थंकर —ऋषम, अजित, सभव, अभिनन्दन, सुमित पद्मप्रभ, सुपार्थं, चद्रप्रभ, सुविधि, शीतल, श्रेयाश, बासुपूज्य, विमल, अनन्त, धर्मनाथ, शान्तिनाथ, बुँधनाथ,अरनाथ, मल्ली, मूनि सुत्रत, निम, नेमि, पार्थनाथ, महाबीर।

#### १२ चक्रवसी-

भरत, सगर,मघवान्,सनत्कुमार, शान्तिनाथ, कुन्यनाथ, श्ररहनाथ, मुभौम, पर्मनाभ, हरिषेण, जयसेन, ब्रह्मदत्त ।

#### ६ नारायच या बासुदेव...

त्रिपृष्ट, द्विपृष्ठ, स्वयभू, पुरुषोत्तम, पुरुषसिह,पुण्डरीक, दत्तदेव लक्ष्मण, कृष्ण ।

#### ६ प्रतिनारायण या प्रतिवासुदेव...

श्रव्यशिव,तारक,मेरक,मघु, निशुँग,बालि, प्रहलाद, रावण, जरासध जैनधर्ममे वीरत्वकी गाथा निराले ढगसे की गई है। उस मे त्याग की कथा या श्रपने को जीतनेकी कथा है। सच्चा जैन वह है जिसने श्रपने को जीता है यानो सादी बासना श्री श्रीक प्रवृत्तिश्रों को श्रपने वश्नमें कर रक्का है। जिसने निजको जीत भासित है। इस निष्कषं को भूल कर हम विभिन्न देव देवियों की साराश्रनाः में मन्त दहते हैं- बाहर की शक्ति की पूजा करते हैं-। आक्टूर्म हैं, व्यक्ति मुक्ति को बाहर ढुंढ रहा है!

मानव तथा अन्य जीवोके साथ एक्य और सखाभाव स्थापन करता जंतक्यंका प्रवल्तम उपदेश है। इसीलिये जैनियोने अहिंसा की ब्रीटि को अत्यत दिगूद भावसे प्रहण किया है। वे क्येग-रात में भीजक इसलिये नहीं करते कि रातमें दीप जलाने प्रश्चसमें कींद्र प्रवस यिरकर मूर् जाते है। यहाँ तक कि पानी को खानकर पीते हैं और उसका पर्रामत उपयोग करते हैं जिस से कि श्रमकाय के छोटे छोटे जीवाण्यों का नाश न हो।

ल पुश्की के इतर धर्मीकी भाति जैनधर्म में हिसक-यदो का घनघोरया पशुवलपरक बीरत्वका परिश्रकाश दिखाई नही देता। बंनधर्ममें शान्ति,सौहार्द, प्रीति,संयम, ग्रहिसा, भीर मधुर मैत्री भादि विशेषताये विद्यमान है। धार्मिक, भ्राध्यात्मिक, दार्शनिक सौर व्यावहारिक विचारसे जैनधर्म ने मानव जीवन को सुन्दर करनेका विधान किया है। किसी भी जीवकी हिसा न करना और उस साधत से मोक्ष का लाभ करना जैनधर्मकी सबसे बडी बिशेषता है। बौद्धधर्मके निर्वाण में मन्त में शरीर का ध्वस क्ररना पड़ता है, लेकिन मोक्षके लिये भपनेको ध्वस करनेकी इत्त जेनधर्म में नहीं है। उसमें भवने की ज़ीतकर जगत की क्षेत्रामे अगुनेकी बात है। यही है सच्चा मोक्षा बड़े प्रारचर्य की इस्त है कि ऐसा. धुईमत भी ससार में सुमृद्धित भीर व्याप्त म हो सका। भेरे विचारसे इसका कारण यह ही सकता है कि मानन के हृदय में शानित की स्पृहासे युद्ध की प्रवृत्ति स्विकृ मात्रा में बैठवी है । उस प्रवृत्ति का समूल विनाश करनी जैन सर्मकी प्रमान चैंच्टा है.। इसलिये धर्म प्रचारकोंके द्वारा पृथ्वी के शिक्षिण महिने में अमेरे लिये युद्ध सुद्धि की. चेद्धा जैनेसमें

ने नहीं की है। किर भी प्रश्न उठता है कि बौद्धधमंने तो धमंके नामसे युद्ध नहीं किया है, किर वह कैसे भारतके बाहर चीन जापान मादि सुदूर देशों में प्रचरित हो सका ? में सोचता हूँ कि जैनधमंकी नीरस कठोरता और निष्ठाने उसको जनसाबारण में लोकप्रिय नहीं कर पाया। बौद्धधमं अपने मध्यम पन्ध (के कारण) यानी नातिकठोर और नाति विलासपूर्ण जीवन यात्रा के कारण अधिक लोकादरणीय हो सका था। जैनधमं में तोथंकरों के सुकठोर आदर्श ने लोगों को विमुख किया सही लेकिन उससे लोग सदा के लिये अनुप्राणित हो नहीं सके। #

जैनलोग भारत के बाहर अन्य किसी देश में परिहण्ट न होते हुए भी भारतके काठिग्राबाड,राजस्थान भीर उत्कल मादि प्रान्तों में भाजतक दिलाई देते हैं। उडीसा के मनेक प्रान्तों में यथा पुरीकी प्राची नदीकी मृतुकाहिका तथा भाठगड,में तिगि-रिमा नूमापाटण मादि स्थानों में भी जैन बसबास करते है। सिहभूम में सराक के नामसे एक जातिके लोग रहते है। महा महोपाध्याय हरप्रसाद शास्त्रीन इंच्न लोगों को बौद्ध कहा है लेकिन मेरा हढ मत है कि वे जैन हैं।

मयूरभज भीर के खुं अह जिला के जिस जिस स्थानमे जैन भर्मके प्राचीन अवशेष स्मेर निक्क्षेत मिले हैं वहा सराकपोलिश्यों मौजूद है। इन सब पोलिश्योंको सराक जातिक लोगो ने खुद वाया था। सराक लोग शाकाहारी होते है। उनकी माचार

(8) H.P. Sastri's Introducton to Neo Budhism in Orissa by N.N Basu.

<sup>\*</sup> जैनाचार भी सभी वर्गके लोगोके लिये उपयुक्त है और एक समय बह भारतेतर देशों मे व्याप्त या, किन्तु संगठन के प्रभाव में विदेशोमें बौद धर्म ने उसका स्थान ले लिया। प्रफीका सिंगापुर आदि देशों में प्राज भी ज़ैनी हैं। — का० प्रृ

पद्धिति हिंदू वर्गसे प्रभावित होने पर भो उसके ऊपर जैनियोंका काफो प्रभाव पड़ा है। शायद इसीलिये हरप्रसाद शास्त्रोने इन को बौद्ध कहा था। लेकिन शास्त्री जी से बहुत पहुले पण्डित डाल्टन ने इनको जैन कहा है °



<sup>(9)</sup> Chuhanghen by Dalton J. B.O.R.S. vol.XII Part Ill में S. N. Roy का Saraks of Mayurabhanja देखिये।

### २. जैन धर्म की ऐतिहासिक भूमिका

याज भारतका जो हिस्सा 'उत्कल' के नामसे प्रख्यात् है, उसमे डेढ़करोडकी मानादी के भीतर जैनियों की संख्या डेढसी भी नहीं दिखती है, किन्तु एक दिन ऐसा भी था जबिक जैनघमं उत्कलका राष्ट्रीय धमं बना हुआ था। सऔट खारबेल के राजत्वकालमें उसी उत्कलमें खण्डगिरिकी गुफाओमें खोदित जिलालिपियां इस बातकी गवाही देने के लिये काफी है। प्रस्तु, तबतक जैनघमं सम्बन्धी ग्रालोचना प्रपूर्ण रहेगी, जबतक उस घमंके अभ्युदय, प्रसार, प्राथान्य, देशीय परम्परा, संस्कृति, भूगोल, इतिहास, भाषा, साहित्य मादि विषयोका पूरापूरा अनुशीलन न हुआ हो और उस अनुशीलन के फलस्वरूप उसका बास्तविकरूप सबके सामने प्रकट न हुआ हो। अत उत्कलमें जैनधमंका पर्ययलोचन करने के लिये सबसे पहले भौगोसिक विचार होना जरूरी है।

किंग एक बहुत पुराना देश है। पुराणों तथा धर्मशास्त्रों में इसके प्रमाण ध्रनगिनत है। मिश्री, युनानी तथा चीनी पर्यटकों के भ्रमणवृत्तान्तोंमें भी उत्कल का उल्लेख हैं।

विभिन्न छ: राष्ट्रोके सम्मिश्रणसे इस प्राचीन भूखण्डका निर्माण हुन्ना है भौर ये है-भोड्राष्ट्र, कर्लिंग, कंगोद, उत्कल,

१- कूर्न पुरा रा, घ० ४१; धानि । ध०१०;वायु । ध० ३६; शाहाण्ड । ध०१४; बाराह० ध० ७४; विष्णु । घ० १८; स्कन्द । ध० १६ । 2- Pliny, Ptolemy, Geography. Yuan Chwang etc.

दक्षिण कोशल ग्रोर गगराडी। ये छ.राष्ट्र कभी एक चक्रवर्तीके ग्रधीन रहते थे तो कभी स्वाधीन हो जाते थे। उस जमानेकी परिस्थिति ग्रोर राज कीयविकासका यह हाल था। मगर ग्रचरज की बात यह है कि इन राष्ट्रोंकी संस्कृति ग्रोर सभ्यता एक थी ग्रोर एक ही मार्गसे ग्रोर एक ही कमके ग्रनुसार इनका विकास होता रहता था।

बस्तुत गगासे लेकर गोदाब्री तक और पूर्वी समुद्रसे लेकर दण्डकारण्य तक उत्कल विस्तृत था, कालकमसे दक्षिणकोशल का कुछ श्रश उससे श्रलग हो गया और शेषका नाम त्रिकलिंग पड गया। इस नामको लेकर प्लीनी मंगास्तिनिस श्रादि विदेशो पर्यंटकाने श्रपने श्रपने श्रमणवृत्तान्तोमे उत्तर किलग, मध्य किलग और दक्षिण किलगका नामोल्लेख किया है।

'उत्कानमे जैनवमं'- कहनेका धर्य व्यापक होना चाहिय। देशके धावार-विचार, संस्कृति, धर्मग्र थ, काव्यपुरणादि साहित्यिक ग्रन्थ,शिल्प, स्थापत्य ग्रादि बातो पर किसी भी धर्मके
प्रभावका विचार अवश्य होना चाहिये। यह युक्ति सिर्फ उत्कल
के लिय नहीं, विक्त किसी भी राज्य या प्रदेश के लिये लागू
है। किन्तु उससे पहले उस धर्मके संस्थापक प्रचारक धौर धर्म
की नीतिके वारेमे विचार करना भी धावश्यक है। किसी भी
धर्मकी प्रतिष्ठा, प्रचार, परिवृद्धि, प्रकाश भौर पराकाष्ठा उस
धर्मकी महत्ता, उसके प्रचारकों के साधुस्वभाव, विशिष्ट निर्मल
जीवन तथा उच्च ग्रादर्श प्रसगके कममे ग्रपने ग्राप सामने ग्रा
जाते है। इत बात को सामने रखकर जनवर्मकी ग्रवेषणा या
धनुशीलन करते चलेगे तो हमे ईसाके पहले ग्राठकी सदी तक
या श्रीष पीछे जाना होगा। भारतके इतिहासके वारेमें हमें ईसा
के जन्मसे पहले सातवी सदी तकका पूरापूरा विवरण ठीक रूप

३- कू मंपुराण

माई भी \* इनम इन्हें (नेमिनाथ को) देशा जन्मे आयोक कोमी में ं वर्दसाके विस्मति गहर्ने सात्तकी स्वीतिकारी हु महने पुत्रिके निर्व पुराश्रोकात्रात्र्ययः निहासकः कक्षती है । शुक्षश्रीनिकार्णिका प्रदूना मी की कुछ प्रदोबदसके होते हुए भी समस्त किन प्रकॉका हुन आन्हेला साद्वम प्रसादि गण्डनकी सहायताले. वकाप व्हितहासकी ऋषिम्ब-भारांका निर्णमःकेरका गठिन है, े मिर्छ और मुख्य प्रदक्तानीका कमः जानो जा सकते। है। इस तरह भागतके इजिहास का सुकूर असीत अब समारे विवार जिल्लाके क्यमें काता है और हम बस्से धालो वद्वनच चमते हैं तो जुस्केत्र पूदका । समद हाता है सामने एक निशान बन-जाला है। बिहानोका सिर्वेय हैं कि मह सुद्धार्दसा के जरमके पहले बोद्रहचीं सदीमें हुआ बाहि एत काल प्रमुख जिनधर्मकी परम्पराके अनुकार सीर्वकर आवर्वताकके २६० साल बाद मन्महावीरेका ग्रालिमातः हुवाः मा । वे द्रोची महा-पूरुष जैनक्रमंक क्रन्तिम तीर्षक द ने क्रीर , क्राधिकः व्यक्तिस्याची अभारक भी जनवंसके कुल तीलंकको की सहस्य प्रविद्यासहै। इससे सिद्ध होता है कि प्रावर्वनाष्ट्रसे पहले की है के नाईस दिस्क र हो गमे हैं । इसमें से प्रयम ती बंगा इन्स नहम ऋष्य महो ह इन्हें मादिनास्य मी कहते हैं। बाईसवें तीर्मातक का काम बादिनाय या बरिष्टनेमि अरे वृश्यिवंतीय ये ब्रोदः भी कृष्ण्यी है है, बुने रे \*- Political History of India-Dr. H. Ci Rayoboudhuey-बोद्धपन्य 'मार्थ' मञ्जू की' बूलक्क्द्र ई॰ ६६३ में ्तिलेखींग भावा में अनुविद्ध हुआ याति जसमें एक अस्माय है, विश्वमें ई० अ०० हमाने भारतीय: राजवहाँ का मण न है अ जनमे हैं मे सामको की किता में कलिएके ऋषभका लाग लिया बसा है । Dr. K.P. Jayangal's Imperial History of India.

<sup>&</sup>quot;5-Proceedings of Indian History Congress: 1939
"Calbatta Session Dr.A.S. Altekar's Proceduation

भाई भी दे इनसे इन्हें (नेमिनायको) ईसा जन्मसे पहले चौदहवीं सदीके कह सकते हैं। यह निर्णय पुराणोंके सहारे कियाजाता है।

प्राण बणित महाभारतके युद्ध से नेकर चन्द्रगुप्त साम्राज्य तक का काल एक कमके साथ निर्णित है। दस बारह साल के हेर फेर के होते हुए भी उस जमाने के दूसरे विवरणात्मक इतिहास के द्वारा सर्मायत है। जो हेर-फेर विसाई देता है वह केवल चान्द्रमान भीर सीरमान के कारण ही, इससे सिद्ध होता है कि अलग अलग धर्म-प्रचारको के जीवनकाल का फर्क २५० से ४०० सालके भीतद ही है। ऐसा होना स्वामाविक है। किसी नवप्रवर्त्तित धर्मकी दीक्षा कुछ कालके बाद प्रपनी निर्मल ज्योति खोकर मलिन हो जाती है। यह इतिहास की चिरन्तन रीति है। इस मलिनताको दूर करके नवीन अर्मका प्रवर्तन या सस्कार के लिये लोकगुरुषों का ग्राविभीव हुगा करता है। इस हब्टिकोण से विवार करनेसे मालुग होता है कि ग्ररिष्ट-नेमि से पहले जो २१ तीर्थं क्टूब हो गये हैं उनके समय के अन्तर की गिनती करने पर मादिनाय का समय करीब ईसा से पहले ३००० साल का हो जाता है । मिश्री, बाबिलनीय भीर सुमेरीय भादि प्राचीन संभ्यता के कान के हिसाबसे तथा महेन्-जोदाडो, हरप्पा भीर नर्मदा की उपत्यका में पूरातत्वा-त्त्रिक गवेषण से जिस कालका निर्णय हुगा है, उससे इस काल

६- ऋषभदेव, प्रजितनाय, सम्भवनाथ, प्रभिनन्दननाथ, सुमितिनाथ, पद्मम, सुपारवंनाथ, चन्द्रगुप्रमु, सुविधिनाथ, पुष्पवन्तनाथ, श्रीतलनाथ, श्रेयासनाथ, बासुपूज्य, विमलनाथ, प्रनन्तनाथ, धर्मनाथ, शान्तिनाथ, कृत्यनाथ, सरनाथ, मल्लीनाथ मुनिसुवत, निवनाथ, नेमिनाथ पादवंनाय, महावीर ।

जैन मान्यताके घनुसार ऋषभदेव भोगभूमिके धन्त धौर कर्ममूमिकी भाविमें हुए, जिससे घनुमान होता है कि ऋषभदेव पाषाण युगके बाद कृषियुग मे हुए थे। भ० नेमिका समय श्री प्राचीन हैं। -का० प्र०

का वता असावी से मिल जातां है। 🌯 🙃

वेदों की अध्वासो में सादिनाय ऋष सदेन का नाम प्राप्त होता है। यसपि कोई कोई इसे प्रक्षिप्त क्वासे हैं। तो भी यह स्पष्ट है कि बाद को अब हेपायन क्यास ने वेदों सा संकलन किया तब उन्होंने वेदों में इस बातको बोड़ दिया होगा। ब्यास कुरक्षेत्र युद्ध के समय यानी ईसा से पहले मीदहवीं सदी में बे, इससे सिद्ध होता है कि व्यास जब वेदों का सकलन करने लगे ये तब तक ऋषम देव मंगवान के रूपमें स्वीकृत या गृहीत हो चुके ये यह मान लेना पड़ेगा। इसके बारेमें लोकमान्य तिलक्षमी गीता रहस्यकी मालोचना भीर भनुसीसन प्रविधान-योग्य है. क

जैनी धमंग्रन्थों में मादिताय ऋषभदेव के बारेमें कुछ ऐसे विषय हैं जिनमें एक देशदर्शिता है ''। उन्होंने ऊसका धाविष्कार किया वा और लोगोंको पशुपालन भौव सेतीकी शिक्षा ही बी-मादि विषयोंका उल्लेख है, हां, उस समय 'भारतवर्ष' ऐसा नाम नहीं हुमा था, बमोकि तबतक भरत राजा नहीं बने थे ऋषभके पुत्र भरतके नामसे देशका नाम 'मारत' हुमा। लेकिन उनसे पहले इक्वाकुवशी राजा (असके धाविष्कारक बंकके) हो गये थे भोर देशमें खेतीका नाम चसाता था।

सीव यक्ष भी करते थे, स्वयं ऋषभदेव पुत्रेव्टियज्ञ के

<sup>7-</sup> Prehistoric India-Stuart Piggott-PP.132-213.

- आवंद में दिगम्बर सामुमों की चर्चा है। आवंद- वर्ष मण्डल कर १० ११६. इसमें दिम्बर सामुमों की चर्चा है। आवंद- वर्ष मण्डल कर १० ११६. इसमें दिम्बर सामुमों के नेता केशीची प्रश्नेसा है। इस केशोकी वर्णना भागवत के आवभदेव की वर्णनासे करीब क्यांव निसत्ती है।

2- नीतारहस्य- वालगंगाघर तिलक कृत (भूमिका देखिये।)

१०- महवाह-रिवत कर्यवृत्त में आवच्देवकी वेयमिक शिक्षाओं का उन्सेसा है। पहले सीय कर्यवृत्त से सामा पाते में। Wilson's विष्यु प्राण Page-103, Jacobi in I. Antiquary IX-Page-103, Mahavira and his Prodecossors.

फलस्यक्ष्य पैदा हुए ये। ऋवक्षदेव कूक प्रवाधिय वेन्सी र हारक केन्द्रियानीको कालक्ष्य आजार जनति। ये। वृद्धि में क्ष्र्यहों ने बीन प्रस्था कर्ष वीपन्त्र प्राप्त कालके। कर्ष प्रतिकार्यों। विश्वाक केन्द्रियत सें। प्रकल्प संसावसे मुह मोडकर महाबोक्ते बाहर पसे प्रयोगी क्ष्रुकुंत्र के बाद तपरेपाके सिक्किय कर्षे प्रथम तो। पुत्रों में राजस्थके बाद परिवंद अपनामा का कौर दूसरे पुत्र कि कदि हो नवे प्रविद्धित की बीक्ष वेक्ष्य क्ष्रुक सबको पेत्र के

बाद के तीर्थंक रोंने प्रामिष्टिसा त कदने के किये जिस नियम को स्कीकार किया उनका पालन होता वहा किन्तुः अब मही पर्यक्ष्यसुरोका मकोपा हुमा सो अहिसा । प्रवान गाईस्काश्रम चलांना नामुमकिन हो गयाः। धर्मके कडे कान्त और सुक् नीतिका तोगो को अनुपाणित व का सकी । इसीतिका ऐसे एक बुक्क ज्ञानमार्ग बीर निवृत्तिपर वर्मके अवृति प्रस् सम्माषमें बाह्यार मार्जन और नयें नये। सत्काओं के होने में बारवर्ष करने की बासही क्यां है ? हिन्दुर्शों के पुत्राकों में हंबी कितने ही सिद्ध दिर्गम्य र साध्योंने साम सम्मानके स्वय अल्ल-खित, पारे, जाते, हैं। वे जेती दीक्षाके मूलमूत भीर मुबतत्वका पहल करके तिलों में हो नगरों में भूमते हैं। इसतबह, र रोबिक में के भवतास्के बाद सहाभारतः युग्कं अविष्टनाम् का नाम हुनै मिलतार है अव्यक्त काले के धारिएकोसि, का सोयोर्से बढ़ा खासूत्र था । लर्नतम हिं किं की हिका बहु का समक्ता का प्रत्याद राह्य का नेही ही पूर्विम अर्थि। प्रिरेश्टनिम के नोमंसे को संस्कृत व्युत्तक प्रकृषित है उसे जैने है विकास नहिते हैं। हमार हिन्दू हि किकान साम बाजा है जो जैने हैं विकास कि की कि हो की जिना की

हों कर उनसे शादी करना चाहती थी, लेकिन कलिंगके राजा और दूसरे राजे भी प्रभावती को पाने के लिये लालियत बें फल स्वरूप लड़ाई छिड़ी, राजा प्रसेनजित ने लडाई के लिये पार्श्वनाथ की सहायता मांगी। धाखिर पार्श्वनाथ ने लडाई में किलिंग को हरा कर प्रभावती से शादी की। खण्ड़िगिरि में अनन्तगुफा को पार्श्वनाथ की मूर्ति के ऊपर एक साप है, यह उत्कलीय पार्श्वनाथ का एक खास चिन्ह है। महेन्द्र पर्वत की पार्श्वनाथ मूर्ति सहस्रसपों के फनो से धान्छादित है।

श्रमण भगवान महावीरजी ईश्वी पू० ४१७ में अपने जीवन की ४२ साल की उम्र में तीर्थं कर बने थे। ७२ सालकी उम्र में दीर्थं कर बने थे। ७२ सालकी उम्र में ईश्वी० पू० ४२७ में उन्होंने निर्वाण प्राप्त किया था। जृम्भिक नाम के गावमे उन्होंने केवल ज्ञान प्राप्त किया था और बारह वर्षं तक गभीर चिन्ता ग्रीर ग्रन्तहं िट के साथ जीवन बिताने के बाद उनको ज्ञानलाभ हुग्रा, तीर्थं करोमें उनका स्थान सर्वोत्तम है। कल्पसूत्र, उत्तरपुराण, त्रिष्टिशलाका पुरुषचित्र भीर बर्द्धमान चरित ग्राहि जैनग्रन्थों में उनकी जीवनी का विस्तृत वर्णन है। जैनधमंमें उनका स्थान ग्रप्रतिहत भीर ग्रहितीय है। २४ तीर्थं करों में श्रेष्ठ तीर्थं कर के रूपमें उनकी गिनती होती है। इसलिये उनका लाञ्छन 'सिंह' रहा है।

जैनो के २४ तीर्थं करों में से १४ तीर्थं करोने मगध, ग्रंग तथा बंगमें देहत्यागकर निर्वाणलाभ किया है। एक समय जैन धर्म पश्चिम भारतमें भी व्याप्त था, फिरभी मगध, ग्रंग, बग श्रीर कलिंग इस धर्मके मुख्य क्षेत्र थे। मगध तथा कलिंग के सम्राज्यका धर्म बन जाने के कारण देशमें इस धर्मका महत्व जिनना बढगया था बौद्धधर्मका महत्व उतना नहीं बढ़ा था।

किसी भी घमंके सुदूर विस्तारकी प्रतिष्ठा के लिये कमसे कम चार-पाच सदियोकी अपेक्षा है। शाक्यसिंह का वेदविरोधी भौर संस्था मत परिपूरक बौद्धधर्म चारसी सालके बाद एशिया मर में व्यापक हो पाया। इस रास्ते से आगे बढ़ते जायें तो हमें मान लेना होगा कि भ० महावीरजी के बहुत पहुले जैनधर्मका प्रचार हो चुका था-भौब यही उस धर्म की भृति प्राचीनता की प्रबलतम युक्ति है।

जैनघमंकी प्राचीनता के बारे में ऐसा भी कहा जाता है कि दक्षिण भारतमें श्रुतकेवली भद्रवाहु धपने शिष्य चद्रगुप्त मौर्य को भीर भनेक जैन साधुओं को साथमें लेकर संबसे पहले ईस्वी पू० २६ में पहुँचे थे। १२ लेकिन भन्य एक प्रमाणके अनुसार प्रगट है कि जैनघमं महावीरकों जीवद्दशा में ही दक्षिण भारत में फैला था? भ० महावीर भन्तिम तीर्थंकर थे। उस समयमें जैनघमं किला, महाराज, ग्रांध ग्रीर सिहल में व्याप्त हुआ था। हाथी गुफा शिलालेख से मालूम पड़ता है कि महावीर किया था। ग्राधकतु ईश्वी०पू०पहली सदी में जैनधमं किलाका प्रचार का या। महाराज्यमं भी भ० महावीरसे पहले जैन वर्मका प्रचार हुआ, क्योंकि म० पाश्वंनाथ के शिष्य करकंडु किया था। ग्राधकतु ईश्वी०पू०पहली सदी में जैनधमं किलाका राष्ट्रवर्म हो गया था। महाराज्यमं भी भ० महावीरसे पहले जैन वर्मका प्रचार हुआ, क्योंकि म० पाश्वंनाथ के शिष्य करकंडु किया था और वहा जैन मदिरों का निर्माण कराया था। १३ उन मदिरों में जिनेन्द्रों की मूर्तिया स्थापित हुई थीं।

इसके साथही यह भी कहा जाता है कि प्रांध्न में मौयों के राजत्व से पहले जैनधर्म प्रचारित हुन्ना था। उसी तरह, 'महा-

<sup>12</sup> Cambridge Histry of India Voll Page 164. 65 भोर Epigraphia Carnatica vol. I. और Early History India. Page 154.

<sup>13</sup> I. B. O. R. S. Vol XVI Parts I-II and Karakanduacharya's (Karanja Series) Introduction.

विश्व के मालून होता है कि इंग्वी ० एथ्यों सदी में जैने पर्म विश्व में मालून होता है कि इंग्वी ० एथ्यों सदी में जैने पर्म विश्व मी प्रवासित हुआ था। इस तरह पूर्व उत्तर भी र विश्व में चेर भी र तामिल नाई मादि में श्रुतके बली महबाहुसे बहुत पहले जैनवमें पहुँचा था। रामस्वामी आयागार महोदय ने मी पर् अवन द्वाया है कि बत्तर आरत का एक धर्म दक्षिण भारतकी ्रिक्ता स्पर्श किये हुए सिहल पहुँच सका,यह की संभव हुमा? के बल यह तुमी समय हो सकता है जबिक यह समूब हो कि जनरसे बौद्ध समुद्रके मार्गेसे दक्षिणको गया था। इसके अतिरिक्त यह भी सीचना चाहिये कि एक जैन आचार अपने ्विशाल जैन संघक मन्ति साधुमी की भपने अधीन दक्षिण मे ले गये दो यह कैसे सभव है कि भद्रवाह के पहले बहा जैत्रधर्म का कोई प्रभाव नहीं, इसपर मला कैसे विश्वास किया जायें? ्रजेन पुस्तको, मे लिखा है कि सबसे पहले ऋषभ ने जैनघमें की दक्षिण भारतमे प्रचारित किया या उनके पुत्र बाहुबली दक्षिण ्रभारत्के प्रथम राजा थे। वे ससार को स्थाग कर नग्न जैन साधु बने थे। गोदावरी के किनारे पर अवस्थित पौदनापुरमे ु उन्होंने कुठिन तप्स्या की थी और सर्वेदर्श बने थे। तब बहु-वली जी ने दक्षिण भारतमें जैनधर्मका प्रचार किया था। इससे मालूम पहता है कि जैनधम दक्षिण भारतमें सति प्राचीनकाल से प्रविष्ट हुमा था। इसके मतिरिक्त साहित्य भीर न्तम मादि प्रमाणों से जैनघमें का यह एँतिहासिकत्व प्रमाणित हो रहा है। जैन माहित्यमें भद्रबाहुके बहुतं पहले दक्षिण मधुरा, पौदन-पुर, प्लामपुर, जद्दिकः (मलग्रिं। के पास), महाशोक नगर ं मादि स्थानो की।कमा कही असी,है। दक्षिण मसूरा पांडव आह्यों द्वारा स्थापित हुई थी। उस असमय के मनवास में के क्षत्रहा

<sup>14</sup> Studies in South India Jainism Part I. P.33

माजा है। वे सक्तक्ष संभूत और चक्रवर्सी राजा में। अन्त में अपने पुत्रों को राज्य. भार अमंग करके उन्होंने यतिवतका अव-लवन क्रिया था। ? •

इस दृष्टिसे जिलार इसने पर जैन और बौद्धधर्म संशिवशेष तथा क्षेत्र विशेषमें बेदिविधियों का सहन करने पर भी दोनों देदिक धर्मके सस्कार परम्परासे एकदूसरेसे प्रमावित हुए माने जासकते हैं। प्रत्यक्ष रूपसे प्रासंगिक न होने पर भी इस ऐतिहासिक सनेच्छेक को यहाँ पूजित करनेका प्रधान कारण है जैनधर्मकी मूल प्रकृति भीद ऐतिहासिक कालका निरूपण । उसके बाद धर्मकी धालो-चना प्रधिकप्राजल हो आयेगी । इतिहास की प्रष्टुभूमिसे सम्राट चन्द्रगुप्त के राजत्व में कलिंग की राजधित हमें स्पष्ट दिखाई देती है। हम समभते हैं कि कलिंगके राजा उस समयमी जैनधर्म-वलबी थे। चद्रगुप्तका कलिंगका धाक्रमण बिना किये ही दाक्षि-णस्य भूभागमें प्रविष्ट हो जानेका कारण यह समधर्मत्व हो है।

कलिंगवासी प्रारमसे ही स्वाधीनवृत्ति के पोषक भीर बलवान थे। इतने शक्तिशाली भीर स्वाधीन होने के कारण ही कलिंगकी सेना स्वाधीनता भीर स्वादेशिकताके लिये प्राण देकर धशोकके साथ लड़ी थी। " यद्यपि इन युद्धोमें कलिंग देशकी स्वाधीनता चली गई भीर चंडाशोक्ते 'देशनां प्रियं' बनकर विश्वजनीन मैत्रीका प्रचार किया था। उससे उद्भासित होने पर भी कलिंग के लोग ध्रमुती धर्मदीक्षाको भूल नही सके थे। खारवेलके दिग्षिजयसे उसका प्रकाश सिहाता है। खारवेल

२० मागवत १ स्कन्ध, झुझाब ६

१ स्कन्ध अध्योग ध

१ स्कन्ध प्रध्याय ४

७ स्कन्ध अध्याय ११

<sup>21-</sup> R.E VIII Corpus Inscriptionum Indicarum Vol I by Hultsch

उत्तर भारतको बोत्कर मिनमूर्तिको पाटलीपुत्र से कॉलग लै श्राये थे। <sup>२२</sup> खारवेलके युगसे ही हमारे श्रालोच्य विषय का ठीक श्रारम्भ हुश्रा है ऐसा मान लेना उचित होगा। यह है ई०पू०१वी सदो को बात। श्रशोकके बाद कॉलग फिर स्वाधीन बनकर खारवेल के समय समग्र भारतमे एक शक्तिक्षाली साम्राज्यमे परिणत हुमा था। खारवेल जैनधर्मकी महिमा का प्रचार करने में लग गये थे।

जैनधर्मका यह नव यर्थाप उड़ीसा में लगभग ईस्वी ६ वी सदी तक रहा था जबिक जैन् और बौद्ध तान्त्रिकवाद का प्रवर्त्तान हो चुका था। यह प्रभाव लगभग ईस्वी १० वी सदी के अन्त तक अव्यहत रहा। मगर अन्तमे वैष्णव धर्म के स्रोत से लुप्त हो गया।



# ३. कलिंग में ओहि जैनभर्म

जैनवर्ममें जो २४ तीर्थं करों की उपासना की बिधि है उन में से कितने ऐतिहासिक महापुरुष और कितने काल्पनिक महां पुरुष थे उसकी यृक्ति युक्त समीक्षा ग्रभी तक नहीं हो सकीं। घमं के स्रोत में डगमगाने से वैज्ञानिक हष्टि के श्रनुसार उस की उपयुक्त मीमांसा हो नहीं सकती। ऐतिहासिक जैकोबी और अन्य पण्डितों ने जैन शास्त्रों की ग्रालोचना से सिद्धान्त निर्मारित किया है कि पार्श्वनाय से जैनवर्मका ग्रारंभ हुगा। ऐतिहासिक भित्ति के भाषार पर पार्श्वनाथ ही जैनवर्मको प्रथम प्रवर्त्त क के रूपमें माने जाने चाहिये; परंतु साथ ही जैकोबीन यह भी माना कि जैनोकी २४ तीर्थं दूरों की मान्यता में तथ्य होना चाहिये-प्रथम तीर्थं दूर ऋषभदेव की ऐतिहा-सिकता भी तथ्यपूर्ण हो सकती है।

भ॰पादर्वनाथ को जैनधर्मका प्रवर्त्त क मानने मैं किवदस्ती स्रोर इतिहास दोनों सहायक होते हैं।

भ । पारवंताय जैनवर्गके आदि प्रवत्त हों या न हीं, इसमे सदेह नहीं है कि उन्होंने सबसे पहले कॉलगर्में जैनवर्गका प्रचार किया था। भ ० पारवंनाय के नामके साथ कॉलगर्की

<sup>1</sup> I. A. II Page 261 and V.iX Page 172 इस असंब े में सर प्रायुक्ति मुखानि Silver Jubilee vol. III. Page , 74 82 देखिये।

<sup>2</sup> O. H. R. J. Vol. vi. Page 79.

श्राचीन संस्कृति का वनिष्ठ संपर्क रहा है । उदयगिरि स्रोर सडिगिरि की गुफाक्रोमें भ० महाबीर की मूर्ति और कथावस्तु ने अन्य तीर्थंकरो से प्रधिक विशिष्ट स्थानका प्रधिकार किया है। किंतु खंडगिरिमे ठौरठौर पर भ० पार्श्वनाथको ही मुल नायक के रूपमें सम्मान प्रदान किया गया है। निस्सदेह कलिंग के साथ भ०पारवेंनाथका जो संपर्क है उसका दिग्दर्शन पूर्व ग्रध्याय में सुचित, हुआ है। श्राच्य-विद्या-महार्णव् श्री नगेन्द्रनाथ वसु ने 'ज़ीन अगबती सूत्र'' जैन झेत्र समासः' भोर भावदेव के क्षारा लिखी गयी "२४ दीपँक्रो की जीवनी"की मालोचनाहे सबसे पहले कहा है कि भ० पारवंनाथने भंग वंग भीर कलिंग मे जैतधर्मका प्रचार किया था। घर्म प्रचारके लिये उन्होते ताझ-बिद्ध बन्दरगाह से कवियके स्मिमुखसे माते समय कोपकटक में घत्य नामक एक गृहस्थका भातिथ्य ग्रहण किया था। बुसु महोद्रय के मतके अनुसार यह कोएकटक बलेश्वर जिलाका कुमारी ग्राम है। भीम ताम्मफलक से मालूम होता है कि दवी सदीसे यह कुपादीग्राम कोपारक ग्रामक रूपसे परिचित था।

'स्० पादतंनां य गृहूस्य कृत्युके घरमें सित्य हुए थे'-इस घटनाको स्मरणीय करनेके लिये कोप्कटक को उपरान्त घन्य-कटक कहा जाने लगा या । वसु महोदयने इस विश्वयमें अधिक अकाश डालते हुए लिखा है कि उस समय मयूरभज में कुसुम्ब नाक्क एक अधिय जातिका राजत्व था और वह राज्यश म० पादवंतांस के अधारित धर्मसे सनुप्राणित हुमा या । यह विषय वसु सहोदय को कहां से मिला हमें मालूम नहीं है ।

भे पादवंनाय के बाद भे महावीर जैनघम के प्रस्तिम तीर्यंकद के रूप में आविर्धात हुए ये। जैनियों के ''श्राबदयक सूत्र'' में लिखा हुआ है कि में महावीद ने तोयल में भूपने

<sup>3</sup> Neil Pur Copper Plate

सारवेल के हाथीगुंफा शिलालेख का पियुंड है।

सार्यंत के हाथींगुफा शिलालेख में यह भी खिला गया है कि खारवेल से बहुत पहले कॉलगके राजग्रोके द्वारा ग्रध्यु-सिंत पियुंड नामक एक जैनक्षेत्र था।

इस मालोचनासे स्पष्ट सूचित होता है कि भ० पार्श्वनाथ कै संमय कलिंगमें जैनक्मिका प्रभाव पड़ा था और भ० महावीर कै समय प्रथात ई०पू० ६ बी सदीमे इस घमंके द्वारा कलिंग विशेष रूपसे मनुप्राणित हुम्रा था । ई०पू०४ थी सदी मे महापद्म नन्द ने कलिंग पर माक्रमण किया था। वह कलिंग विजय के प्रतीक रूप बहुकाल से जातीय देवता के रूपमे पूजित होने वाली कलिंग जिन प्रतिमा को म्रपनी राजधानी राजगृह को ले मायें थे। यह विषय न केवल पुराणो में दिखाई देता बल्कि खारवेल के हाथीगुफा शिलालेख मे भी इसका स्पष्ट उल्लेख है। इस लिये ईस्वी पू० ४ थी सदीमें भी कलिंगमे जैन धर्म राष्ट्रीय धर्म के रूपमे प्रतिष्ठित था एसा नि सदेह कहा जा सँकता है।

ईस्वी पू० ३री सदी में कॉलग के ऊपर एक अकथनीय विपत् आयी। मगध के सम्राट अशोक ने कॉलग के खिलाफ युद्ध की घोषणा की और कॉलग को छार खार कर डाला।

इस युद्धमें कॉलग के एक लाख मादमी मारे गये, डेढ़लाख बन्दी हुए मीर बहुत लोग युद्धोत्तर दुविपाक में प्राणो से हाथ घो बैठे। मेरा हट विश्वास है कि किंवग के जिस राजा ने मशोकके साथ युद्ध चलाया था वह एक जैन राजा था। प्रशोक ने प्रपने १३ बीं मनुशासनमें गंभीर श्रनुशोचना के साथ स्वीकार किंका है कि किंतिग युद्ध में झाह्यण तथा श्रमण उन्नयं संशंदाय के लोगो ने दुं के मींगा था। श्रशोंक ने जिनकों श्रमण कहां हैं

<sup>7-</sup> I. A. 1956 Page 145

वे नि:संदेह जैन थे कॉलगके माम्यविपर्ययमें मशोक म्रासू गिरा कर रोते थे सद्दी, मगद नन्दराजाके द्वारा मपद्भृत कॉलग जिन प्रतिमाको उन्होंने भी नहीं लौटाया था।

उनके बाद जब खारवेल कालगके सिहासन पर बैठे तब उन्होंने अपने राजस्वकी १७ वीं सालमें मगधके खिलाफ अभि-यान किया और उस कालिंग जिन प्रतिमा की कलिंग लौटा कर लाये।

ग्रशोकके बाद उनके नाती मगधके राजा हुए थे। श्रशोक पहले जैसे बौद्धधमं का पूष्ठपोषक था, ठीक उसी तरह सप्रति जैनधमंका पृष्ठपोषक रहे। उनके राजत्वमें कॉलग में जैनधमंका ग्रभ्युत्थान होना सभव था। कॉलगमें मौर्यवंशके बाद स्वाधीन चेदिवशका ग्रम्युदय हुगा। इस वशके राजत्वकाल में कॉलगमें जैनधमं पुनर्वार जातीय धमंके रूपमें प्रतिष्ठित हुगा।

सारवेल इस वंशके तीसरे राजा थे। उनके कार्यकलाप धीर जैनधर्मके प्रति दानके बारेमें परवर्ती परिच्छेदोमें विस्तृत प्रालोचना की गई है। कॉलगमें ''प्रादिधमें जैनधमें''की वर्णना करते हुए भ० पार्श्वनाथ के जन्मसे लेकर सारवेस तक धार-वाहिक रूपमें एक सिक्षप्त धालोचना दी गयी है।

इस ग्रलोचना के पर्यायमें ग्रशोकके समसामयिक कॉलगके जैन राजा की तथा मौर्योत्तर युगके राजा खारवेल की सूचाना ही गयी है। कॉलग में जैनघर्मकी प्राचीनताका प्रतिपादन करने में मौर्ययुग से बहु पूर्ववर्ती कॉलग के एक राजाका विषय यहां उपस्थापित करना प्रासंगिक ग्रीर विषय मानता हूँ। वे कॉलगके राजा करकण्डु भ० महावीय से पहले ग्रीय भ० पादवंनाथ के बाद वे कॉलग के राजाबे, यह सुनिहिचत है। कोई कोई उनको पादवंनाथ के शिष्य मानते हैं।

<sup>8 -</sup> Indian Culure Vol IV 319 ff.

जैन्स्ट्र "ब्रेस्ट्रांड्यंग्नं सूत्र" १८ वां प्रच्यायमें करकण्डुं के बारे में जो लिखा है, उससे मांचूम पड़ता है कि जब द्विमुख पचाल के, नेमि विदेह के और नमजित गांधार के आसक थे तब करकड़ कलिएके राजा थे। इत चार राजायों को उत्तरा-ध्ययन सूत्रों के जेखक ने पुरुष पुगव की साह्या दी है।

उन राजाश्री ने अपने अपने पुत्री के हाथी राज्यशार को सम्पूर्णित करके असणोके रूपमे जिन्पन्यका अवलम्बन किया था,। बौद्धोंने राज्या करकंड को एक प्रत्यक्ष बुद्ध कहा है और बुद्धमें पहले जिन सहापुरुषोंका जन्म हुआ था उनमें से करकंड की विशिष्ट स्थान दिया है। १०

"कू मुक्त स् जातक" से मालूम पड़ता है कि दंड पूर करकंडु की राजधानी थी। राजाने अपने अनुचरों के साथ दंड पुर की एक आसवाटिकामें प्रवेश कर एक फलपूर्ण वृक्षसे पका हुआ धाम लेकर मुक्षण किया। यह देख सब ही ने आम तोड के खाये, जिससे वह पेड़ ध्वस्त विध्वस्त हो गया।

राजा करकडू बड़े भावुक थे। वलवान् वृक्षकी उसदशा को देख वेगभीर चिन्तामें मग्न हुये भीर अन्तमे उन्होंने निहिच्त किया कि ससार की धनसपति दु खीका कारण है। इस भावना से वे ससार त्यांगी बने भीर उनको प्रत्येक बुद्धको ख्यांति मिली।

करकडु के बारेमें यह है एक बौद्ध उपास्थान । जैनियों ने "क्रुकडू चरिय" नामक एक पुस्तक का प्रणयन किया है। "अभिधान राजेन्द्र"में भी करकड़ के बारेमें दिस्तृत वर्णना है, जैनग्रन्थसे, उपलब्ध ज्याख्यानकी विस्तृत वर्णना बागे दी गयी है।

करकंड देपोरुपान-पूर्व कालमें स्पक (चम्पा) नगरीमें दिधवाहन नामुक एक राजा थे। चेदक मुहाराजा की कन्या

६- उत्तराध्ययन सूत्र, १इ ता मध्याय, रखोक अप-अ६ 10- Fousball's Jataka No 3 P. 376.

पद्मावती उत्की रानी थी। रानी ने अपने प्रश्न गर्भके समय एक धद मृत प्रकारकी समिलाषा की अवन्त किया था। उन्होने सोचा था कि स्त्रामीके साथ पुरुषके वैश्वम हाशीपर चढकरकन को जाव और राजा स्वयं उसके ऊपर छन्नधारण करें। किन्त संज्ञा के कारण वे राजाके सामने इस बातकी प्रकाशित नहीं कर सकी। इस दोहलेकी चिन्तास वे कमश दुवल होने लगी। राजाने उनसे बहुवार अनुत्यके साथ उनकी अभिलाषार्क बारेमें पूर्छी था। अन्तमें बड़े केण्टेसे पद्मावती ने अपना एंमीभिलाष व्यक्त किया था। चिकित्सा शास्त्रके प्रनुसार गर्भवती स्त्रीकी सकले प्रकार इच्छाओं की पूर्ति होनी चाहिये। मृतः रीजा दिववाहननै रानी की इञ्छामें सम्मृति दो एवं रानीकी भपने हाथी पर बैंडीकंप्र स्वय ही पीर्छ छत्रीतीलने करके वनके प्रति अपसर हुए राजा और रानीके वनमें प्रवेश होते ही बारिस सुक दीवं ग्रीव्म के बाद पहुली बर्षा की भारता के कारण मिट्टी से एकं प्रकार की सुगंधे निकला और मलय पर्वन के संबिधन की जो जो में हुई आयी। का चारा ग्रार से नाना प्रकार के फूबों की महेक छूट गायी।
विस्मृत मातुमान के प्रशान्त हुद्य ने हाथों के मनमें में कार की
साइट की। बंधों के प्रारंभ में मिट्टी का गंध बांधाण करें हां की
उन्मत होते हैं। प्रकाड़ा का स्मरण करते हो उस हाथी के
गण्डस्थल से मद जल लेकित हुंगा। भीर वह निविद्य गर्पय
की भीर द्वेत गतिस दौड़ने लगा। उसका गतिरोध कर राजा
भीर यानी का उद्घार करनेमें कोई भी सैनिक सक्षम नहीं हुंगा।
राजा ने प्राणरक्षा के भन्य उपाय ने देख सामने के हुए
एक वटवर्ष की जालाको एकड़ने के किये अनी की क्या एक वटनुस की शाखाको पकड़ने के लिये रानी की कहा। बटवुस के निकट मति हो राजा ने एक झाखा पकड़कर सपने प्राणों की रेजा की। किन्तु गर्भवती रानी भय के कारण वस

के लिये सन्यासिनी ने कहा " संसार सुख यथार्थ सुख नहीं है. वे केवल सुखामास मात्र हैं। श्रत प्रत्येक सासारिक क्लेशसे निस्तार पाने के लिये त्यागवत के श्रवलवन से श्राध्यात्मिक चिन्तवन करना ही श्रेयक्कर है।

साध्वीके सदुप्रदेश से वैराग्य प्राप्तकर पद्मावतीने उनसे दीक्षा ली थी। व्रतिविध्न के भयसे उन्होंने अपने गर्भके बारेमें कुछ प्रकाश नहीं किया था। एक महीने के बाद गर्भवृद्धि होने से जैन सन्यासिनी ने उसके वारेमें प्रश्न किया। पद्मावती ने ''मेरा यह गर्भ पहले से ही रहा है, किन्तु व्रतिविध्नके भयसे मेने उसे प्रकाशित नहीं किया था।''

लोकापवाद के मयसे उन्होने पद्मावतीको एकान्त स्थान
में रखवा दिया । ठीक समय पर एक पुत्र पैदा हुआ। रानीने
शिशुको रत्नकबल से भाच्छादित करके पिताके मुद्राकित नाम
के साथ श्मशानमें त्याग दिया । स्मशान का मालिक जनसगम
(चंडाल)ने शिशुको उसी अवस्था में देख उसको लेकर अपत्य
शून्या अपनी पत्नी को समप्ति किया। सब जानकरभी पद्मावती ने जैन सन्यासिनो को पाशमृत पुत्र जात होने का सम्बाद
प्रेरण किया था।

प्रलोकिक तेजस्वी दलापकणिक (नामक वह बालक) जनसंगम के घरमें बढ़ने लगा। जननीप्राण के प्रावेग से पद्मा-वसी प्रत्यह प्रलक्ष्य में रहकर बालक की गतिविध्यों को लक्ष्य करती प्रोर कभी कभी चंडालिनी के साथ मधुर प्रालाप व्यस्त रहती। दत्तापकणिक कमशः महा-तेज से शोभने लगा। प्रत्यह वह पड़ोसी बालकों के साथ खेलता रहा। गर्भघारण के दिन से लेकर शाकादि भोजन के कारण उस बालक को कंडू बलता नामक दोष था। अपनी चेष्टासे तथा साहाय्यकारी कीड़ासंगियों के द्वारा शरीर का कंडू दूर करवाने के कारण नोग इसको 'करकड़ु' के नाम से पुकारते थे। पुत्र के मुख भवलोकन करने को साधा से पर्मावनी प्रत्यह चडाल के घर जानी को स्मापने पुत्र दत्तापकाणिक या करकंडु को भिक्षालब्ध मिष्टान्नादि प्रदान करती।

कः ब्रथ की उम्र में पिता के भादेश से करकड़ इमशान के कार्यों में नियुक्त रहा। एक दिन जब बहु रमशान की रक्षा में नियुक्त था तब उसको एक साधु का दर्शन मिला। साधुने उस रमशान में उमे हुये शुभलक्षणयुक्त एक बास को दिखा कर कहा "मूल से चार अमुल के परिमाण से जो इस बास को ले कर भएने पास रखेगा उसको जरूर राज्य मिलेगा।"

करकडुने वह बासका टुकड़ा भ्रपने पास रक्खा, भीर नियतकाबमें उनको दितपुर का राज्य प्राप्त हुशा। भ्रत्तमे वह भ्रपने पितृराज्य चम्लाके भी भिष्ठकार हुये थे। उन्होंने कृतिग एव दिशिण भारतमें जैनधर्मकी प्रभावना को थी। इस भाख्यान से कृतिसमें जैनधर्मकी प्रभावना का बोध होता है।



# ४. खारवेल और उनका कालनिर्णय

खारवेल इतकल तथा भारतीय-इतिहास की एक अविस्मरणीय विभूति हैं। उनके जीवन की प्रमुख घटनाएँ 'हाची
गुंफां' के शिकालेखों में प्रशस्त रूपसे लिपिवद पायी काती
है। परन्तु उनका 'कालनिणंय' तो भारतीय इतिहासकारों के
लिए एक कठिनाई का विषय और प्रयान समालोचना की वस्तु
बन गया है। भारतीय इतिहास से यह 'कालनिणंय'' तरह
तरह के विश्रमों की सृष्टि करता है। इसलिए इस समस्याके
समाधन के लिए साहित्य अथवा किम्बद्दियों से अच्छे अच्छे
विषय संग्रह करना हमारी घृष्टता नहीं समभी जाना चाहिये
क्योंकि सावधानताके साथ साहित्य तथा किम्बद्दियों या जोककथाओं से आवश्यकीय विषय वस्तु ग्रहण की जासकती है।

निस्सवेह बहुत दिनोसे "लारवेलका समय निद्धिरण" इतिहासकारों के लिए एक विवादमस्त विषय बना हुआ है। किंतु
इस प्रसंगमें ध्यान देने योग्य बात यह है कि उडीसाके पुरीजिले
के कुमारगिरि (पहाड़) की शिलालिपियों से हमें खारवेलका
प्रमाणिक परिचय मिलाता है। उन शिलालिपियोंमें कमबाः
उनके १३वर्षों तक शासन करने की इतिवृति अस्कृत है। उसमें
उनके 'अधिपत्ति'एव उनकी रानीको "अग्रमहिषी" के स्वसे
अभिहित किया गया है। इस अग्रमहिषी द्वारा निर्मित 'स्वर्गपुरी' नामकी गुफावाले लेखमें खारवेल की 'चक्रवर्ती' के नाम
से संबोधित किया गया है। पथ खारवेलके पूर्व पुरुषोंके धारिमें

हमें कही से कुछ भी वृत्तान्त प्राप्त नही होता है। न उनके वंश का परिचय, न पिता माताके नामका कही पर उल्लेख है। इसी के कारण उनका काल-निर्णय एक समस्या बन गया है। शिलालिपियोमें ऐसीकोई दिनाक नही है, कि जिससे कालनिर्णय किया जासके। ग्रत: हमें हठात् शिलालिपियोमे वर्णित कथाग्रो की ऊहापोहात्मक चर्चा करनी पडती है।

पुराने ऐतिहासिको में स्वर्गीय प० भगवान लाल इन्द्रजीने पहले स्थिर किया था कि खारवेलके शासन काल के तेरहवे वर्ष हाथी गुफा के शिलालेख खोदित हुए थे। हाथी गुफा के लेख में मौर्य काल का उल्लेख है। इस मतके आधार से बह खारवेल शासन के इन १३ वर्षों को वे मौर्यों के १६५ वर्ष मानते थे। अर्थात् वह काल ईसा पू० ६० अवश्य होगा, क्यों कि स्व० इन्द्र जी ई० पूर्व २५५ को अशोक के कॉलग विषय का समय मानकर उसे मौर्य काल की पहली वर्ष मानते थे। गणनाके फल स्वरूग खारवेलका सिहासनारोहण का समय ई० पू०१०३ (ई० पू० २५५-१६५ + १३ ई० पू० १०३) होता है, एसा उनका विश्वास था।

परन्तु डॉ॰ पिलट्ने अप्रोफेसर लुजारस के मतका धनु-सन्धान कर मौयं काल के बारे में विरुद्ध मत स्थापन किया है। उनका कहना है कि हाथीगुफा के शिलालेखों में अथवा भारत के इतिहासमें मौयं कालके बारेम कोई सत्य बात ज्ञात नहीं होती। शिलालेखकी छटवी पिनतमें लिखित "तिवस-सत्" को वे १०३ वर्ष मानकर एव शेष नन्दराजा के राजत्व काल

<sup>1</sup> Proceedings of the International Congress of Orientalists, Leyden. 1889

<sup>2</sup> Ibid 3 J. R. A. S., 1910,242, ff, 824 ff.

<sup>4</sup> Ep. Indica. vol. X. App. 1930-1, No. 1345

्यू कि सार्विसके समियको ६० पूर्व दूसरी सतीने प्रयमादै का भागना समुचित नहीं है, डांट हेमचन्द्रराव की बोधरी के डांट दिनेश्वचन्द्र सदकार के डांट वेस्ट्रॉ के प्रीक नरिन्द्रनाव चौष के भादिन है पूर्व पहुँची शतीक श्रेपार्टको ही सारवैसका प्रकृत समय माना है।

हाथी गुफाके शिलालेखोंसे हमें कुछ शासकोंके नाम प्राप्त होते हैं। उनका समर्थ निर्णित हो बीए तो कुछ हद तक यहें समस्याभी हस हो जावेगी। घतः यहीं प्रै कुछ समस्याधिक राजाशोंका काम निर्णय किया जाता है।

अपने राजस्वकाल के दूसरे ही बर्धमें खारवेल ने राजा साज्ञकर्णका कोई भयन मानकर पश्चिम दिशाको भोर सैन्यदल भेजा था। यह सातकर्ण भवस्य ही आन्ध्रे सातवाहन वशके राजा होगे। नानाघाट शिलालेखसे हमें ज्ञात होता है कि वे नायनीकाके स्वामी थे।

डा० रायचीवरीके मतसे तथा ग्रन्य पौराणिक वर्णनी द्वारा ज्ञात होता है कि सुग राजाओं ने चन्द्रगुप्त मौर्यके सिहा-सनारोहणके १३७ वर्षके बाद ११२ वर्ष तक राजत्व किया था ग्रीर सगवत के श्रन्तिम राजा देवभूतिकी हत्याकर उनके ग्रमास्य बासुदेवने काण्वायन वंशकी स्थापना करके नगध पर धिकार किया था। फिर ४५ वर्षके बाद काण्वायन वंशके ग्रन्तिम राजा सुशर्मणको सिमूकने राजगद्दी से हटाया था। सिमूकसे ग्रान्थ सात्थाहन वंशका प्रारंभ हुगा। इन पौराणिक कथाओं के श्रम्ययून्से डा॰ रायची भूरी ने निर्धारित किया है

<sup>10.</sup> Ibid; 11. Age of Imperial Unity 215 ff

<sup>12.</sup> Old Brahmi Inscriptions 1917, 253 ff

<sup>13.</sup> Early History of India, 1948, 189-199.

<sup>14.</sup> Indian Antiquary, Vol. XLVII (1916) 403 ff

मृहस्पति निज-हायीगुफा सिमालेससे ज्ञात होता है कि सारवेस ने अपने , राजत्व कालके है र वें वर्षमें ममधाधिपति वृहस्पति मित्रको युद्धमें परास्त किया था । "मगधं य राजानं वृहस्पति नित पादे दमापयित" हायीगुफाके सितिरक्त अध्य पांच सिमालेसों में हम वृहस्पतिका नाम पाते हैं कि कि माने के पास मोरा नामक , गांवमें सिमालेसपक वृहस्पति मित्रका नाम उस्तिस्ति है । इस वृहस्पति मित्र की कन्याका नाम था वश्मिता। "

- (२) इलाहाबादके पासके पाफोसा शिलालिपिके लेख पच किस गृहस्पति सित्रका पता मिलता है, उनके माना सामाद केन मे ३<sup>९९</sup>३
- (३) कौसाम्बी से भ्राप्त मुद्राभोके भाषायसे कमसे कम को बृहस्पति मित्रोंका रहुना हम भ्रनुमान करते है। २°

|       |       | •        |        |         |   |               |
|-------|-------|----------|--------|---------|---|---------------|
| 15. A | ge of | Imperial | Unity, | P.1125. | 鮮 | , .E <b>s</b> |

<sup>16.</sup> O.H.R. I, Vol III No. 2 B 186

<sup>17.</sup> Hathigumphs Inscription Line 12

<sup>18.</sup> Vogel.J.R.A.S. 1912 Part II P. 120.

<sup>19.</sup> Ep. Indica Vol II P. 241.

<sup>20.</sup> C.C.A.I. London-P. XCVI (Kosambi Coin)

ा (४):दिब्बाबद्वान नहास एक बोउरान्यके उपहाससे हो महत्रकोत्ना है कि मृहस्परिएमायका जोर्द विश्विकारक वी (बीर विकासकोष्टि प्रोप केंग्रीसके स्टाबर्ग ककारियों भी भार होंग होंग है िक (क्षे) जोगन्त्रीय केवी: का बहनारहे कि? काणवंशके व्यक्त वायदानिकी हिन्दं विवके पायाका र शिका-Mitra Dynasiy) and feftifichen at to the man and all ingr सुंग्रवणी प्रतिष्ठाशा पुरुषमित्र सुंग को सारवेस का समन सामयिक मानकर डॉ॰ जार्यस्थालने खारवेशकेरिक्कासमारीहरू का समय है न्यून र्वटर निव्चित क्रिया है- अधुद्धिका सुमको अमेरि: मुका के बृहरूपींत जित्र बंधाणित करने की संबक्ता पश वंह भूमंतिबा अम्मारित है। विकास का कि सो मी एह क्ष्मा मोकेल प्रवास का का वास के प्राप्त रेमसन् है ने मह प्रकाश किया है। कि मोना की हैं अधीसा शिसाके हैं। में की:बर्डसाकि मिक्रीके नामोंका उत्तेख किया क्या है वे । एक तथा कींपामा है। त्रवांक्षि जन शिलाकेकी के प्राप्त क्यांनी प्रवेश्रक महाक त्रंद का एक भारत शंशका श्रखंड राजत्व था। गः मर्दन्तुःइसे छा॰ आमानने ग्रहण नही किया है । उन्होंने देखा कि कोस शिलावेंसापापेशा शिलासेकों से बाहरपार्टी ध्रत्यन्त प्राचीन हैं । ध्रत दोनो बृहस्पति मित्रोमे पार्थं से महमा Brediunfan te Grego ann fe formelle feb

<sup>22.</sup> P. H. As La Page 401 sal adg

<sup>23.</sup> J. B. O. R. & HIT Page 236-245

<sup>24.</sup> J. R. A. S. 1912 P. 120

<sup>25.</sup> Cambridge History of India Vel 1 P.534-26 26: F. B. O. R. S. H. F. 480 Wheel of the second

हा० जायसकालने सोचा या कि आवनसनी की शतकिक् हेहिन्द' में विषय नन्द सहनत्त्रातके जनुसाय ही हाली गुमा विका-लेखका "तिवससत' लिखा गया है। " पर्शिवटर की गणनाके अनुसाय प्रथमनन्दने ई० पू० ४०% में सिहासनारोहन किया था। अगर यही हो तो मानना पड़ेगा कि ई०पू० २६६ (ई०पू४०२-१०३ तिबससत=२६६) में ही नन्दराजाके द्वारा क्लिजमें निमित केनाव वा नहरको पुनः निमित्न किया गया पर यह ससम्यव सा चान पड़ता है। न्योंकि ईसाके पू० ३२२ से लेकर ई० पू० १८६ तक मारतपर मींयोंका अलढ राजस्य पस रहा था।

प्रो० राखालदास कर्त्जों की भी भारत सारका की कि नत्ववंशके प्रथमराखा ने खारकेस के गदीपक बैठनेके १०८ से पहले ही (१०३+४) कलिंगमें केनाल का निर्माण किया था सनके मतमें नन्द-सम्बत्सर ई० पूळ ४४८ से प्रायम्भ हुसा था सधी तहक्का निर्माण कार्य ई०पूळ ३४५ सें (४४८-१०३) संपूर्ण हुसा था। परन्तु सहस्रापक कर्न्जी १०३ वर्षको नन्दराजा

<sup>35.</sup> International Oriental Congress Proceedings-Leyden 1884.

<sup>36.</sup> Ep. Ind. Vol.X App. No 1345 page 161

<sup>37</sup> J. B. O; R. S. III 1917-425 ff

<sup>38.</sup> Ep. Ind. XX 77 ff

<sup>39.</sup> J. B. O. R. S. XIII 238

भाषा कार्यक्षेत्र शायकाताम्क व्यवकान मानामक मन्द्रवास भाजत्वकाशका एक समय व्यवस्था भागते हैं 11/13bita 1/2 lo PEN म संस् अवंश तरहे विकास किया आए ती बाजानक विनयी विक्र मणर्भर विकास्त स्त्रविषूणे प्रश्लूम वडती है नः मन्धे सम्बद्धार कि मारे मो की हैं जीसे प्रमाण विना माएं डा व्यायसवास सम्बंध बनजी के बतों की प्रेष्ट्रण करना समुचित नहीं जान वर्डरा है। हिको एकतंत्वं 'तिवंससत्त' भी । □३०० के के के अहमाँ अहमाँ करना अधिक ग्रीमेशिक है। जीराणिक किम्बर्शतमाँ से मी बार्येल न्संनसीमधिक 'रोजा<sup>ं</sup> संतिर्कर्णी का जन्दराजेत्व के ३७*० व*र्षकि बाद ही राजस्य करने की बात शाहा हीती है । निर्मी का १२७/वर्ष १+ शुक्री आर ११२ में आध्यों का ४५वर हुए वर्ष हुन क्सं प्रमाण से नन्दवसके पतनके ५९% वर्व कार्य ही सातवाहन - वैशंका क्रांबरमें होनां सुवित होता है । डा० रायचीयरी इसेते पूरे खेतमत हैं<sup>ड</sup>े फिर अगर"तिवसंसत"को १०३ वर्ष मामा जाए तो नन्दराजा के ६४ वर्ष के बाद ही सारवेलने सिहासना सेहण किया था ! यहं स्वीकार कारका पहेगा (१०३ -- १=६८) ऐसी ंगणमा से फिर दूसरे हंग के विचाप की सुंदित होगी। वर्धीकि क्त्रक्षाके किली भी वर्ष से तिवससंत् की १० वर्ष मोबकेर 'स्वित्रियाना' करेंने पर को सम्राय-निकर्तियां संस्ते "केलिय मैंगबके काबीन-का"।यही प्रमहावत होना, क्यां कीक विकास से की ·प्रमाणितं होगा-कि उसे समय सिवलि हमीर शोमपा पुरु स्रेयो का शासन जुल रहा था और कृलिगमें किसी चक्रवत्तीका श्रम्य-दय नहीं हुआ था के अत तिवसंसत को ३०० मान्ना चाहिए।

<sup>40</sup> Age of imperial Unity-Chapter on the Satavahanas by Dr. D. Sirear.

<sup>41</sup> P. H A. I 229 ff

<sup>42</sup> O. H. R. J. Vol III no. 2 page 92

विकासकार्या । इसके २ जुन वार्ष इसि इकेल सुर्वे इसे दिलसार महासा समातिके में देवील बामकास्त ने महोते हुने विकस्तावा व्यक्ति असरन्तुः स्थापः स्रोधिकासिय स्था । स्थे । स्था रहेता । सा ग्राह्मा गुरुवसा स्थिक |बाह्यक्षामुक्तकांक्रिकार्गः को । विश्वतिकारियः हाल्काः मन्दिवर्द्धन के शिक्य हिबीकावजीनक का । यर किंगुलाई वशके हुम्ला करक बर्क का कभी उत्कल से संपर्क था।यह हुने ऋदि। सांव नहीं होता है। न्वविक्रमसान् हुस हेसहे हिन्दि फिल्क्रोस क्रम सम्बद्धानाव से ंत्रवचन्द्रां हुक्त्राम् शिखारुधा वैश्ववनिष्, क्यस<u>्तिस्</u>वहायमन्द्रां जिल्लाने संवर्धकानी समापना नकी प्रीत नते समन्त्रक सर्वश्चास्त कर्राद रतामः हे . अपनेको ए विभूक्ति अन्यके हे , **चार्टे कांत्र सन्तिम**र्वेदके रूपमें स्वीकार किया ला सकता है ने भी क्रा - (अहसाय नाक) राज्य का हा बत्तकाल-शक्ता ही। क्रिंगके पूर्व ३२४ है। पहले अवस्त ३२ ४ दक पुरा हो सुना कर ह पोकि हो सालूब है कि वृत्तीः वर्ष क्वागुन्त मीर्भने सिहासन् शा सेह्य निमाः सः अञ्चला , बररने ध्रप को न्हम सारवेसको ईसाके पूर्व अहसी असी के श्वितारार्कः में इन्किन्स्कृतः एकस्या जासावको कपमें देखते हैं । स्थीर •क्रकृष्यः <del>या कामीः योवदर्यः त्रष्टिः हेः हा नाताकाः ताल्यः कारनेयः के</del> . स्वते काले समझ त्यावधात को ही विक्रक्षतः मर्थादः ३०० वर्ष ः <del>कार्याः नगरः हैः । यहारयः ६० पून् प्रकार । सूक्ताच्यीः हेन्सन्तिम् । साम्र</del>में कित्ताने कारकेलका त्राह्म विकादती पहुंचा सुनिविषक के। हो को । इस सिकान्त्रक्षेत्रको स्थापन विक्ते और कृष्णाक्षक वर्षणास्त्रीने कहा है कि खारवेल की शिलालिप पर प्रश्नोक की नहताला

<sup>43</sup> Age of Imperial Unity—Ch. XIII 216 ff 44 J. B. O. R. S. XIII 239 ff 45 P. H. A. l. 5th Ed. page 229 ff

<sup>45</sup> P. H. A. I. page 233 IF C. H. India—N. N. Choah 114 ff

म विरोध स्थाने महरे महरिताम विशिष्ठ की (शिक्षणीवर्धानु सम्बद्ध श्चनुबर्वकार्थ । प्रत्यु विश्वविद्वार्थकारः यह स्वीवस्य विकारवाहराहे भि वृत्तिक नम्बरामा श्वरूता व्यक्तिक से श्रम विकास मा । स्मराध्यक्तेन !रेले स्कता है कि धरोक्षे केलिय की किवित अयोग्याहरू? सिवेयतः इसीसिए कि उनके पहिने क्विसी: मौर्वने: चंसकर व्यक्तिकार विक्षा वा । विन्दर्भशीय वाक्षक वसमाहोते होते व्यक्तिन कियों अपने के स्वतंत्र्य मार दिया वा शहरा स्वाधीमः कामग पर ई० पू० २६१ में बसोक ने चढाई की थी। पर केंसिका और विकास बाप्त करना सहबा-साध्या नहीं याः । शेरहवें विकलालेख यंच ग्रंशीकेने क्लिक्युंद्धका अयावह तका समन्तिक विक्रणकिया 'है। " <sup>इ</sup>मैतः मैवर्थं सन्होंने स्वाधोनता 'जियाक लियके मिलव्यत्सियो "की अपने ।देशमें मिलाकर नाक्ति तथा हिप्ति । प्रायीः श्रीमीः । प्रविजित क्लिंग पर विजय आप्त करनेकी उक्तिमें प्रशीकका क्षित्रं विविधानात है। इसका पूर्व प्रमाण हम उसके 'द्रादश शिललिख से प्राप्त होता है । नन्दराश्वा के द्वारा करिंग ब्रिक्क ब्रिक्त होने की बातसे अशोक पूर्ण भावसे । मधिकत किंहते हुए भी कलिंगको 'क्रजेब' बताकर छन्होंने अपनी ही 'बहुमका पराक्रम सथा मात्मगौष्ट का ही । परिचंध विवा है। । । **इ**तः डा० वाणियाही का इसे स्थादा महत्वादेका उचित्र । नही क्षिया है। 'तिवेससत'को १०३ वर्ष प्रमाणितकारनेके लिए प्रशोक की नन्दराजा के समयमें ग्रहण करना संही मही है क

ड़ाँ॰ दिनेशचन्द्र सरकार ने कहा है कि संमवत हाथी अपूर्ण में शिकालिपि प्राचीनतों की इंडिट्स नामाचाट शिकालिपि और संबद्ध ही वेसनगर की शिलालिपि के बाद की है। इसमें कोई सदेह करनेकी बाद नहीं है हैं रसाप्रसादचन्द्रने भी बाह्मी

<sup>52</sup> Corpus Inscriptionum Indicarum I

<sup>54</sup> M. A. S. I. No 1

विभिन्ने नानिकः विकासिताने व्यवस्थानसम्बद्धाः है हैं। अवक् सामेश्वाकः विकासिताने व्यवस्थान विभिन्न समित्र क्षेत्र हो विक्रम सामायकः विभिन्ने स्वाकः विभिन्ने स्वाकः समित्र क्षेत्र हो विक्रम विकासित्य व्यवस्थान समित्र स्वाकः स्वाकः

फर्गुसन ग्रीब बगैंस" ने नासिक गुफाशोंको ई॰पू० प्रथम शताब्दीके शेषादंका माना है। सब बॉन मार्शसने की यह स्वीकार किया है कि " ग्राध्न सात बाहन वंशके दूसरे राजा कृष्य के समय नासिकका एक सुद्र विहार चैत्यके रूपमें पुन-गंठित हुआ था। यहर यह मत बैंबी, तो कृष्ण ने ई० पू० पहली शतीके प्रक्रिंग मार्ग्स स्वांस्त विद्या था। प्रतः उनके उत्तराधिकारों क्रिक्ट मार्ग्स स्वांस्त विद्या था। प्रतः उनके उत्तराधिकारों क्रिक्ट प्रक्रिक विद्या था। प्रतः उनके तानघाट के विद्या स्वांस्त प्रक्रिक विद्या श्रीवर्ग के गानघाट के विद्या प्रक्रिक प्रक्रिक विद्या स्वांस्त के मति प्रवेष्टा मात्र रह जाती है। प्रसंप्त क्रिक्ट कर्मी ई० पू० दूसरी नहीं विद्या पहली शताब्दी के अन्तिम भाषके ही रहे।

महापद्मनन्द वंशके प्रक्रिष्ठाताके रूपमें 'ऐकबाद्' 'सर्वेक्षत्रा-

<sup>55</sup> Select Inscriptions,

<sup>56</sup> Cave Temples of India by Messrs Fergusson and Burgess,

<sup>57</sup> C. H. India Vol. I 636 ff.

न्तक उपाधिकारी रंगसेनंने सस्तक, वितिहोतु,कुंड वांचाल कार्वि । सन्यय कं किनारे स्थापन करते समय कर्तिन पर विवेदकारण की जो । सनकी सैन्यकाहिनी की रंग दुर्दुनि ने समस्त कारक वर्षेने मार्तक की सृष्टि की बी, नहीं ती सर्वक्षणांतक स्पाधिक हैं। पुराणकारों से न मिली होती । इसकिए ती स्वीकार करना पड़ता है कि हाथोगुका के निन्दराका स्वयं महापद्मनन्द हैं। महापद्मनन्द से "तिवंससत" को ३०० वर्ष मानकर यक्षना करने पर हम है. पू: प्रथम सती उपनीत होते हैं। मत: यही खारवेल की प्रकृत समय है।



# ५. सारवेल का शासन और साम्राज्य 📜

किं ज़ी विषे सारवेलके जीवन नृतान्तका एक मात्र वावाव जनका सुंचीया हुआ हाथी गुफाका शिलालेख है। उसीके आवां प्रें जात होता हैं कि सारवेल एक महांन् तेजस्वी और प्रतायी राका में वेलवान होने साथ वह देखने में बहुत ही सुन्दर में । सिंसालेख उनके शासनकालकी घटनां शोंका वर्ण मिसता है । उनके पता चलता है कि सारवेल सोलह वर्ष की आयु में युवराज पर में अभिष्यत हुए। उस समय वे विद्या अध्ययन समाप्त कर चुके थे। सोलह वर्ष की उम्र में उनके शरीव की गठने इतनी सुन्दर लगती थो कि उससे मिक्यमें उनके बीव योदा होने का परिचय मिलता था। इससे पता चलता है कि वे आत्मसयमी और सच्चरित्र थे। चाजक्यके अधैशास्त्रानुसाय उस समय के दाजाओं की आत्मसयमी एवं सच्चरित्र होना चाहिये था। "

खारबेल २४ वर्षको मायुमें कलिंगके सिहासम पर सुक्षोभित हुमा । भौर सिंफें तेरह वर्ष ही राजस्य किया?। इस मल्य समय में कलिंगके उत्तर भौर दक्षिण में जितने राज्य में सभोको उसने

१ विका वितीत राका ही प्रकान् विनकेरत अवन्याग प्रथमिन भूमते स्वीभृतहितरत: K. A.

<sup>2</sup> History of Orissa Dr.H.K. Mahatab and Eacly History of India, N. N. Ghosh.

किथा हो के भीर इस तरह पराजित होकर सातनिर्ण में सम्बद्धाः भावितत्य स्वीकार करु लिया हो ।

सातकर्षी राजा को हराने के. पश्चात् । खारवेन की सेन्। । किंदा न लोटकर विद्यान के कृष्णानदीके तटकर बसे हुए आधार के नगर पर जा पहुंची । पुराण के अनुसार जात होता। है कि अ उसल्यम कृष्णा नदी तट के जो राजा थे, वे बड़े ही पराक्रमी अप जूरवीर थे। फिर भी उनकी शक्ति । खारवेल का मुक्- बला करने से हार मान गई। अशिक राज्य कर आधिर्य जमां खारवेल सेन्य सहित एक वर्ष तक वही रहा तब लोटा!

उसके बाद खारवेल तीसरे वर्ष कही भी नहीं गया। हाँ भी निम्न क्षा काल से जात होता है कि उस वर्ष उसमें अपनी निम्न निम्न काल से जात होता है कि उस वर्ष उसमें अपनी निम्न चतुर्थ वर्ष के शुरू होती ही खारवेल ने अपनी सेना सिंहत विद्याचल की प्रोर प्रस्थान किया। जिससे सारा विष्या- चल निनादित हो उठा। प्ररकडपुरमें जो विद्याचरों को साम थे; उन पर श्रविकार करके खारवेल ने रियक ग्रोर मोजक लोगें। पर ग्राक्षमण शूरू किया। ग्रीर इन सभी को परास्त कर्ने निम्म प्राप्त कर लिया है कि इसी वर्ष खारवेल ने हाथी गुफ्त हैं से खानास (The Abode of Vidys dharss) का काणी का बार कराया द्या कराया द्या कराया द्या ।

भवने राजत्वके पञ्चम वर्षमें खारवेलने अपनी राजकीनी है। की शोभा एव समृद्धि बढ़ानेके लिये तनसुलिय-वाह महुद्धानी है।

६- 'जायसवाल और प्रोफेपर राखालवास बनर्जी ने इस अधिक नेग्रेको मूलंसे 'मुशिक नगर पढ़ां और जसीकी वे लिखते रहे हैं। ७- रिवर्स (राष्ट्रिक) और भोजक-प्रशीक के किसीलेखी से उनकी

बढाकर लाये, जिसे नम्दराजा ने बनवाया था। राजत्व के छटवें वर्षमें वह अपनी प्रजा पर सदय हुये थे। इस वर्ष उन्होंने पौर भीर जानपद जनसंघोको विशेष अधिकार प्रदान किये थे। इस से स्पष्ट है कि खारवेल यद्यपि एक सम्पूर्ण स्वत्वाधिकारी सम्नाट् थे, फिर भी उनकी प्रजाको राजकीय प्रवधमे समुचित अधिकार प्राप्त था। उसी वर्ष खारवेलने दुखीजनोके दुखोका विमोचन करने के लिए उल्लेखनीय प्रयास किया था। अहिसा धर्मका प्रकाश उनके जीवन में होना स्वाभाविक था

अपने राजत्वके सप्तम् वर्षमें खारवेल अपनी आयुके इकतीस वर्ष पूर्ण कर चुके थे। उनके शिलालेख से ध्वनित होता है कि उसी वर्षमें उनका विवाह धूमधाम से सम्पन्न हुआ था। उनकी महारानी ओड़ीसाके निकटवर्ली प्रदेश वक्क राजवश की राज-कुमारी थीं। आठवें वर्षमें उन्होने मगध पर आक्रमण किया और वह ससैन्य गोश्यगिषि (वाराबर हिल्म) तक पहुच गये थे। जैन 'महापुराण' में भरत चक्रवर्ती के दिग्वजय प्रसग में भी योरविधिरका उल्लेख मिलता है। सम्राट् भरत भी वहा सेना लेकर पहुंचे थे। उनके प्रभावसे जिस प्रकार मागधकुमार देव स्वतः शरणमें आया, उसी तरह खारवेलका शौर्यभी अपना प्रभाव दिखा रहा था। गोरविगिर विजय और राजगृहके घेरे की शौर्यवार्ता सुनते ही यवनराज देमित्रयस (Demetruis) के छक्के छूट गये। खारवेल को आया देखकर वह अपना लाव-खरकर लेकर-मथुराछोड़कर भाग गया। कितना महान् पराक्रम था खारवेसका। उनका देशप्रेम और भुजविकम निस्सदेह अदितीय था।

राजधानीको लौटकर खारवेलने अपने राजत्वकालके ६वें वर्षमें महान् उत्सव व दानपुण्य किया। उन्होने 'कल्पतरू' बनाकर सभीको किमिच्छिक दान दिया। घोड़े, हाथो, रथ झादि भी योद्धाओंको भेंट किये। बाह्यणो को भी दान दिया। श्रीर प्राचीनदीके दोनों तटों पर 'विजयप्रसाद' बनवाकर प्रापनी दिग्विजय को चिरस्थायो बना दिया। दसवें वर्षमें उन्होंने अपने सैन्यको पुन. उत्तर भारतकी भोर भेजा था एवं ग्यारहवें वर्षमें उन्होंने मगध पर भाक्रमण किया था जिससे मगधवासियों में आतङ्क छा गया था। यह भाक्रमण एक तरह से भ्रशोक के किलग भाक्रमणके प्रतिशोध रूपमें था। मगधनरेश वृहस्पतिमित्र खारवेलके पैरोमें नतमस्तक हुए थे। उन्होंने भ्रञ्ज भौर मगधकी मूल्यवान भेंट लेकर राजधानी को प्रयाण किया था। इस भेटमें किलगके राजचिन्ह भौर किलग जिन (ऋषमदेव) की प्राचीन मूर्ति भो थी, जिसको नन्दराज मगध लेगया था। खारवेल ने उस भितशय पूर्ण मूर्तिको किलग वापस लाकर बहे उत्सव से विराजमान किया था। उस घटनाकी स्मृतिमे उन्होंने विजय स्तंभ भी बनवाया था। भौर खूब उत्सव मनाया था, जिससे उन्होंने भ्रपनी प्रजाके हृदयको मोह लिया था।

इसीवर्ष खारवेलके प्रतापकी मान मानकर दक्षिणके पाण्डय-नरेशने उनका सत्कार किया श्री हाथी भादि की मृल्यमय भेंट उनकी सेवामे प्रेषित की थी। इसप्रकार भपने बारहवर्षके राजत्वकालमे वह भपने साम्राज्यका विस्तार कर लेते हें श्री उत्तर एवं दक्षिण भारतके वहें बड़े नरेशों को परास्त करके भपना भातक चनुर्विक में व्याप्त कर देते हैं। निस्स देह वह सार्थक रूपमें कलिंगके चक्रवर्ती सम्भाट् सिद्ध हो जाते हैं।

किन्तु अपने राजत्वकालके १३ व वर्ष में सम्राट खारवेल ग्राजित्सासे विरक्त होकर धर्मसाधना की ग्रोर भवते हैं। कुमारी पर्वत पर जहां भव महाबीरने धर्मीपदेश दिया था, वह जिनमदिर बनवाने हैं ग्रीर ग्रह्त् निष्धिका का उद्धार अरते हैं। एक श्रावकके अतीका पालन करके घरीर ग्रीर श्रारणांके भेदको लक्ष्य करके ग्राहमोन्नति करने में लग काते हैं। निकी धर्म(राधना का विवरण ग्रागेके प्रध्याय में लिखा है।

हाथीगुफा शिलालेख में ठीक ही खारवेल की क्षेमराज, वर्द्ध्यू-राज (राज्यवर्द्धन्), मिक्षुराज भीर धर्मराजके प्रशसनीय विरुद्धिसे भलकृत किया गया है। निस्सदेह उन्होंने प्रजाकी क्षेमकुशलका पूरा ध्यान रक्खा था। उन्होंने ऐहिक राज्यका संवद्धन किया वहां ही भ्राध्यात्मिक राज्यकी भी संवृद्धि की ! वह एक भादर्श भीर महान् सम्राट् थे।



उपासक थे। अन्यवा कर्तिंग अधिकृत करने के उपलक्षमें महा-पद्मने समग्र आतिके, देखके तथा स्वय अपने इष्टदेवको सुदूर पाटलीपुत्र नेआने का प्रयास नहीं किया होता। यदि वह जैन वर्मावलम्बी न होते तो वह जिनमूर्तिको नष्ट कर देते। परन्तु हाथीगुफा शिलाधेससे यह स्पष्ट ज्ञात होता है कि लाखेलके मगधपर अधिकार करने के समय तक अर्थात् ३०० वर्षोंकै दीर्घ-कालमें उपरोक्त मूर्ति पाटलीपुत्रमें सुरक्षित रही थी।

नन्दराजाके कलिंग पर श्रविकार करनेके बाद भी जैनधर्म उत्कलसे मन्तर्हित नहीं हुमा या भीर नहीं ही उत्कलीयोंके द्वारा प्रवहेलित हुवा था । बल्कि विभिन्न राजवशोंकी पृष्ट-पोषकताके कारण म॰ महावीर जिनेन्द्रकी खान्तिपूर्ण भीर मैत्रीमय वाणी कलिंगके कोने-कोनेमें प्रचारित हुई थी। यह एक तथ्य है कि धशोकके समयमें भीर उसके बादमें भी कानिन जैनधर्मका प्रमुख केन्द्रस्थल था। 'चेति' राजवंशके साहस्यं भौर सहानम्तिमई संरक्षणसे इस धर्मके संप्रसारणमें विशेष साह।य्य मिला था । जब उत्कल के इतिहास में महामेघबाहन कलिंगाधिपति सारवेसका धार्विभाव हथा तब जैनधर्मकी सिप्र ध्यप्रगतिमें प्रतिरोध खड़ा करना सभव ही न था। खरवेल स्वयं जैनवमंके उपासक भौर प्रवान पृष्ठपोषक थे। हाथीगुंका शिला-लिपिसे यह प्रमाणित होता है कि नन्दराज कलिंग विश्वयके बाद जिस कलिंग जिनको यहा से लेगये थे, सारवेल उसी मृतिको धपने राजत्वकालके द्वादशर्वे वर्षमें ग्रग धौर मगध पर ग्रविकार करके कर्सिगमे बापस सौटाकर लाये थे। इस सुधवसर पर शीमायात्रा निकासने की तैयारी की थी। खारवेलकी विराट सैन्यवाहिनी भीर कलिंगके ग्रसंस्य नागरिकोने उस महोत्सवमें योगदान दिया या भीर कलिंग सम्राज्यके सम्राट् ही स्वयं उसके समर्थक एवं उत्सवको सुन्दर रूपसे सपन्न करने के लिये

यलवान हुम में । संगीत सौर बादियों के किन समयोहमें किन्य जिनको पुन: कॉलगमें स्थापित किया गया । हाथोगुफा सिमान सिपिसे यह स्पष्ट मालूम होता है कि सारवेल सौर उसके परिवारके सभी लोग जैनधर्मावसम्बो में । उनकी मनति सौर स्नेह कलिङ्ग जिनके साथ स्रोतप्रोत ही सा।

किन्त इस प्रसंगमें याद रखने की बात यह भी है कि जैन वर्ग कलिंग मात्रका वर्ग न था. बल्कि ई० पू० ६टी शताब्दि से ही भारतके प्रयेत्क प्रातमें हिन्दू, जैन श्रीर बौद्ध धर्मावलम्बी मिलज्ल कर रह रहे थे। उत्कलमें हिन्दू, लोगो की पीतिकीति का प्रभाव जैनधमंके ऊपर पडा प्रतीत होता है किन्तू जैनधमं की प्राध्यात्मिक प्रखला, कठोर नियम पालन ग्रीर तीर्पंकरोंको महनीयता ग्रीर चरित्र विशिष्टता धादि विशेष गुणोंके द्वारा उत्कलीय प्रजाजन धनुप्राणित हए ही थे।इसमे धन्यक करने का कोई कारण नही है। यह हमारा व्यक्तिगत वैशिष्ट्य और देशगत बाचार है। तीर्थंकरों के विराट व्यक्तित्व ग्रीब त्यागंके सामने कलिञ्जवासियो का स्वतः प्रणत होना स्वाभाविक ही था। सारवेलके सगवमें सडगिरि श्रीर उदयगिरिमें जैन सामग्री के लिये सैकडों गुफायें निर्मित हुई थी । खारवेल स्वय जैन थे इस कारण जैन साध्योके प्रति उनकी व्यक्तिगत बनुरक्ति थी। हायीगुफा शिलालेखके प्रारभमे ही चकवर्ती सम्राट खारवेलने जैनवर्मके नमस्कार मूलमत्रको लक्ष्य करके प्रपनी मक्ति प्रदः शितकी है। शिलालिपि की प्रथम पंक्ति में लिखा है कि:--'नमो प्ररहतान' 'नमो सबसिषानं' "

 <sup>&</sup>quot;Let the head bend low in obeisance to arhats, the Exalted Ones.

Let the head bend low (also) in obeisance to all Siddhas, the perfect Saints."

... ज़िन साहक्रमुमार पार्च नमस्कार मत्र उच्चारणाक्तरने की
-। प्राम्नाका समर्थक पडित भगवानकाल इन्द्रजी और राजेन्द्रकाल
के मित्रजी जो करते हैं। जैन सम्बाट खारवेलने शास्त्रानुभोदित
ह (क्वके बनुसार, प्रशस्तिके प्रारममे अर्हत् कोर सिद्ध पर मेष्ठियो
के प्रति अपनी कम्र बिनय प्रदर्शित की है। र

सारवेलकी इस शिलालिपिमें छनके चिन्ह भी हैं। उसके दोनों पारकोंमें चार सकेत चिन्ह है। वाम पार्श्वमें दो और दा हिनी तरफ किया सकेत चिन्ह है। प्रथम सकेत चिन्ह शिलालिपि की २५वी अप कित काई स्रोर है। चौथा सकेत चिन्ह सातवी पिकत के वाहिने पार्श्वमें है। शिलालिपिका प्रारम और समाप्ति निर्देश कि लिये ये दोनो सकेत दिये गये हैं। दितीय सकेत चिन्ह प्रथम सकेत चिन्हके तिम्न भागमें सौर तृतीय सकेत चिन्ह प्रथम सोर दितीय पिकत दक्षिण पार्श्वमें है। डा० जायसवाल का कहना था कि, तृतीय सकेत चिन्ह ठीक खारवेलके नामके बाद अहै, परन्तु यह ठीक नहीं।

किन्तु प्रश्न यह है कि ग्राखिर ये सकेत चिन्ह हैं क्या ? \* ज़ैनकला पर्दातके मतानृसार इनमे प्रथम सकेत चिन्हको जैन लोग "बद्धंमगल" कहते है। इतिय सकेत चिन्ह (स्वस्तिक है। तृतीय सकेत चिन्हका नाम 'निद्यद" है। काम्हेरि निकटस्थ "पदण पर्वतको एक शिलालिषिमे उस सकेतको "निद्यद" बहा - जया है। हाथी गुफाका ४ था चिन्ह 'इस चेतिय' सा वृक्षचैस्य'

२. नमो ग्ररिहन्ताणम्, नमो सिद्धाणम्; नमो ग्रायरियाणम्, नमो उनभायाणम्; नमो लोए सन्त-साहुणम्।

<sup>3</sup> Dr A. K Coomarswamy ने जिसे 'Powder-box' कहा है।

<sup>4</sup> J. B. B. R. A. S. XV Page 320

वर्षे कारवेशने जैन सन्यासिनोंके लिये कुमारीशिक पर ११७ नुफार्ये तैयार कराई थीं, और साम साम दूसरे असिद्धक्ये के सामु धीर सन्यासियोंके लिये थी (सकल-स्थम-सुविह्सा) एक दूसरी गुफा निर्माण किया था। फिर भी अन्यास्य सुनि ऋषि धीर अमणों के लिए सभी अवन्य किया था। यह बात शिलालिपिमें अख्नित है। (शत विसाकम् यदिकम् तापस इसिकम् लेयेन कारयति)। यहां यति, ऋषि धीर सामुओं का उल्लेख करने से हिन्दुओं के वणांश्रम धमंगत वानअस्य धवस्था की सूचना अनुमानित होती है । अजोककी शिखालिप आदि में बाह्मण धमंके योगी ऋषिक्यों से पृथक प्रगट करने के लिए जैन, आजीवक और बौद्धोंका श्रमण नामसे अभिहित किया गया है। लेकिन खारवेलने बाद्मण सन्यासियों को यती, ऋषि और तापस नामसे अभिहित किया है। बौद्ध और आजीवक लोगों को हाथीगुफा शिलालेखकी वर्णनामें स्थान नही दिया गया है। पर इसका कारण निर्णय करना असंभव है।

शिलालेख की सोलहवी पिन्द में खारवेलकी धर्मनीति विश्लेषित हुई है। इस धर्मनीतिको विश्वद आलोचनाके लिए शिलालेखका प्रोक्त भाग पर विशेष ध्यान देना आवश्यक है।

"मेरा बात वधराज बात इंदराबात धमराबात पत्ते सुनते अनुभन्तो कलालाण गुणवितेस कुक्तलो सवपाबांड पूर्वाको सब-देवायतन-संकार-कारको अपतिहत बक्तवाहनवलो बक्तवरो गुत बको वयति चको राजियि वसु कुल विनितितो महाविद्यवो राजा सारवेल सिरि।"

(हाथीगुंफा शिलालेख- १६ वीं पंक्ति) समालोचनाके लिए जिसका संस्कृत धनुवाद नीचे दियावया है.

<sup>\*-</sup> जैन श्रमणों में भी यति, ऋषि और साधुधी का वर्गीकरण भिवता है। --- स॰

प्रश्निमराजः सह बर्देशाजः सः देग्द्रराजः सः वर्मराजः पर्दाकः अध्वत्वनुष्टेन कर्वाणा जि सुमितिशेष कुशसः सर्व पाष्ट पूर्वकः अध्वत्वन्यायसम् सरकार/कारक ग्राप्तिहतं कंश्वाह बसः चेन्नवरः अधुन्तकः अप्रवस्तिवर्कः राजीव वसुकुल विनगतो महाविजयो अस्तिक सारवेल की: ।"

इस उद्धत प्रकरण में खारवेलकी चौरित्रक महनीयताका परिचय भी दिया गया है। वह क्षमाशील, धर्म परिवर्द्धन के श्रिवार श्रीर इन्द्रके समान न्यायविशारेद थे। धार्मिक निष्ठाके 'केन्द्र खारवेल ग्राध्यात्मिकता\_विकासके लिये सदाहित <mark>ग्रीर</mark> कल्याण साधनंमे लिप्त थे। उन्हें "सर्व पाषड पूजक"के नामसे प्रभिहित किया गया है। यहा इसे उल्लेखमे प्रशोकके धर्मानु-शीलन वृतिकी छायासा मालूम होती है। प्रशोक की तरह सारवेल मी सबही धर्मीको समान होष्टिसे देखते थे। केवल इतना ही नहीं बहिक जैन होते हुए भी वह ग्रन्य धर्मोंके प्रति सम्मान प्रदर्शन करते थे । शिलालिपिका "सबस देवायतन ं संस्कार कारक' लेख इस मतको पुष्ट क<sup>र</sup>रता है। इसके साथ ही ग्रपने राजत्वकाल में निस्सदेह खारवेल कलिगकी श्री वृद्धि के लिए भी खुले हाथसे धन व्यय करते थे। यह विषय शिला-लिपिसे पाया जाता है। सिर्फ जैनोके लिए मात्मनियोग नही करते थे, विल्क साम्राज्य की सभी प्रजाश्रोक सुख साधन के 'लिए काम करतें थे। सामाजिक आचार-विचारमें कोई कड़ी 'नीति नही थी।

दुर्भाग्यसे समयकी प्रतिकूलताके कारण उस समयके मंदिर अब नहीं है, नहीं तो खारवेलकी महानताके वारेमें वे गवाही देते और उनके धर्मभावको साक्षात् कर दिखाते।

सचमुच खारवेल जनमर्मके उज्वल मालोक स्तम्म थे। उनकी पृष्ठपोषकतासे जैनधर्म प्रपनी स्थितिमें मटल था। इस्विए क्रिवाबिष में उनको 'जक्षको' (क्रिक्ट) नामके प्रिविद्ध किया गया है। क्षीद मोर जैन शास्त्रके लक्षको प्रविद्ध मध्य क्षित्र क्षार क्षेत्रकार क्षार क्षेत्रकार क्षार क्षार

खारवेलको जैन प्रमाणित करनेके लिए हाथी गुणाः शिलासिषि भे में ग्रोर भो बहुत प्रमाण हैं। जिस्सिलिसिसे यह भी मालूम होता। हैं कि राजत्वक ग्राउवे सालमे वह यवनराजको गुद्धमें महतोड़ ज्ञावाव देवेके लिए मथुरा तक गये थे। मथुरामें जन्होंने बाह्यहाः जिन श्रमण, राजभृत्य ग्रोर वहां के ग्राध्वासियों को भोज्यों ज्ञाव्यापित किया था। मथुरासे लोडने के बाद क्लिंगमें भी ज्ञाव्यापित किया था। मथुरासे लोडने के बाद क्लिंगमें भी ज्ञाव्यापित किया था। मथुरासे लोडने के बाद क्लिंगमें भी ज्ञाव्यापित करह एक भोजका ग्रास्थापन हुसा था।

इस वर्णनाम बौद्ध श्रीर भाजीवको का नाम नही पायाः ।
दाता है। इससे यह मालूम होता है कि उस समय कलिन के
समान ही मथुरामें भी खैन भौत हिन्दू धर्मके शामान्यसे विद्धाः ।
धर्मका श्रीरतस्य नही था। कदाचित होता श्रीर तो उनकी ।
प्रतिष्ठा वहा पर नही थी। कत्तर सारतमे मधुरा हो खैन ।
प्रतिष्ठा वहा पर नही थी। उत्तर सारतमे मधुरा हो खैन ।
प्रमुक्त परिस्थित ही नहीं शी। उत्तर सारतमे मधुरा हो खैन ।
धर्मका केन्द्रमथल था। इसलिये खारवेलको वहा पर यमनराज ।
को उपस्थित धीर बाधियत्य धरुषा । हुशा । अतः स्वध्यक्ते ।
विद्यता के लिए उनको मथुरा तक जाना प्रधा । सारवेलको ।
धार्यस्य स्वध्य सामान्य वर्षनके लिसे । सारवेलको ।
धर्मिक सामन्य सामान्य वर्षनके लिसे । सारवेलको ।
धर्मिक सामन्य सामान्य सामान्य सामान्य । सारवेलको ।

मथुगसे बापस बारोके सम्बद्धार वेलके बासि हाम की दाता -नहीं पडा था। गुल्म भीर लताकी में कल्प-बुधा भी छनके दाहा । कर्षियको लाये गये वे । जैन शास्त्रमें है कि केवल क्कवलीं सम्राट ही कल्पवृक्ष लगानेके योग्य है । जिससे साफ मालूम पड़ता है कि जैन सम्राट खारवेल कल्पवृक्ष लानेके सर्वेशा ही योग्य थे । - राजत्वका काफी समय खारवेलने युद्धयात्रा और राज्यजयमें ही बीताया । जैन धमंके उपासक होते हुए भी खारवेलने कैसे हिसात्मक मार्ग धपनाया ? यह सोवनेके बात है । जैन धमंका मूलमन्त्र महिसा भीव जीवदया उनके राजने-तिक भीव साम्राज्यवादी जीवनमें किसी प्रकार प्रभाव डालने में समर्थ नहीं हुमा ? इसका क्या कारण है ? यही खारवेल के व्यक्तिगत जीवनमें एक प्रधान विशेषता है । मारतक जैन सम्राटोने महिसाको जैन धमंका मूलमन्त्र स्वीकार करते हुए भी और उससे भपनेको मनुप्राणित करते हुए भी उन्होने अपने राजसबधी लोकधमें की पालना भी ठीक-ठीक ही की ! जैन राजस्व का यही मादर्श है !

जैन सम्राट महापद्म उग्रसेन भीर मीर्य साम्राज्यके प्रतिष्टाता चन्द्रगुप्त मीर्य भादि राजाभोंने जीवन भव सग्राम की बावेष्टनी में कालयापन किया है, जिससे मालूम पडता है कि उनकी महिसा राजनीतिमें बाबक नहीं थी। अपरन्तु जैन सम्राट गण अपनेको विजयी वीच प्रमाणित करनेको भाकाक्षी थे। खादवेलका मार्ग भी बही था। यद्यपि भ्राप सच्चे जैन रूपनें ही पैदा हुये थे। भ्रापका जन्म जिस वशमें हुमा था; वह 'चेति' वंश भी जैन धमंका परिपोषक था। भशोक की तरह खादवेलने जीवनके मध्यान्हमें एक धमं छौड़ कर दूसरे धमंको नहीं भ्रपनाया। ई० पू० २६१ क कलिंग युद्धमें मधोक के व्यक्तिगत जीवनमें एक महान् परिवर्तन होनेके साथ साथ उनका राजनेतिक जीवन धमंबिभापन्न हो गया था। भ्रशोक

क− कल्पवृक्ष से भाव कि:िछक दान देने का होना चाहिये। —स०

वह-पुक-जैन ब्रहस्य के-श्राह्म धर्मके ग्रनुरूप दूसरे देखेसे-धन-लाकर-प्रकृते साक्ताज्यकी उन्तति करते थे। शायद इसलिये दाक्षिणत्यको धन रतनका भडार समभकर, उत्तर भारतको छोडेकर उन्होंने दक्षिण भारतका प्राक्रमण किया था। हाथी गुँपा जिलालिपये यह भी मालूम होता है कि खारवेनकी उत्तर भारत विजय की खबर सुनकर पाड्य राजाको अमूल्य रतन उपहार देना मडे थे। शिलालियमें और भी यह है कि उन्होंने विद्याधरोको जीतकर उनसे भी धन उपहार लिखे थे !

इन सब दृष्टियोसे विचार करनेसे हम मालूम होता है कि ग्रकोक ग्रीर खारवेल में क्या विभिन्तता थी ? कलिंग विजयके बाद श्रशोकको हमेशाके तिये राज्य जय-लिप्सा छोडना पडी। सिफं उतना ही नहो उनक समसामयिक राजा श्रीर बुजुर्गोको भीर्वदिश्वजय न करनेको उन्होने अनुरोध किया था । परन्तु श्रशोक को तरह खारवेनने सामाजिक उत्सवीका उच्छेद नहीं किया, ग्रापितु प्रजाके माथ मिलकर वहत्त्योहार भ्रादि मनाते थ।

प्रवाद्यांको धमानुचिन्ता श्रौर पूत्रा पद्धतिमें उन्होने किसी प्रकार के प्रतिबंधकी सृब्द नहीं को थी। सामाजिक उत्सवीं के लिये वह अक्ठिन मनसे करोड़ो राय खर्च करते थे। जिन उत्सव क लिय हरसाल कईवार शोशायात्रा की तैयारों होती थी श्रीर खारवेल को भी उसमें भाग लेना पडता था। इन शोभायात्रायोगे सम्राटकी सवारी ग्रोर राजछत्र ग्राटिका प्रदर्शन भी चाहम्बरके साथ होता था। धर्म निरपेक्ष खारवेल किसी भी गुणने प्रशाकसे कम नहीं ये। परन्तु सहिष्णुना खारवेलमें ज्यास्त थी। किनीः साप्रदायिक मामले में वह कभी भी अपने को, सतप्त नहां करते थ । परन्तु हरेक वर्मकी अभिवृद्धि उन की कामना थी।

जै वमको सुप्रतिष्ठित करनेको उहे इयमे उनकी कर्मतरफ-

रता, प्रयस्त सौब दान इतिहासमें भौब हमेशा के लिये स्वणांश्व सरों में सिक्कृत रहेगा । उनके शासनमें जैनवर्म कांसवमें उन्नति के शिखर पर पहुंचा था। मगधसे 'कांसिंग जिन' का उद्याद करके उन्होंने जातीय देवसाकी पुनः संस्थापना की बी ।

इसके बाद ही लारबेल के जीवनमें परिवर्तन का सध्यास सारंग हुमा था। घीरे घीरे जैन धर्मका सादशे उनमें समिमूत हुमा था। राजत्वके चौदहवें सालमें महामेचवाहन सम्राट सारवेलको हमेशके लिये केलिंग इतिहाससे बिदा नेकर समन्त विस्मृति के गर्भमें लीन होना यहा। इसके बाद उनके विषयमें जाननेके लिए कोई साधन नहीं है।

इस प्रकार मात्र सैतीस सालकी छोटी उन्नमें किंक्सकी राजनीतिमें उथल पुराल मचाकर कारनेल विदा होते हैं । धागे चलकर हाथीगुफा अभिलेखमें खारवेलके बारेमें धीर कुछ घटनाएं नही पायीं जातीं । इसलिए यह धनुमान किया जाता है कि खारवेलने मुस्ति की खोजमें खंडगिरि या उदयनिरिकी किसी अज्ञात जगह में शरण ली थी । यही सच्चे जैन जीवण की कामना है ।



### ७. कृष्टिंग में स्नारवेल के परवर्ती युगमें जैन धर्म की अवस्था

7

सम्राट सारवेसके बाद भौर महाराज महामेलवाहन कुदेपश्री या कदर्पश्री ने कलिंग सिहासन शारोहण किया था। खंतके बाद चेतिवशकी हालत क्या हई, यह जानना मुध्किल है। मंचपूरी गुफामे जिनकूमार वडलके नामका उल्लेख किया गया है उनका कदर्पश्री के उत्तराधिकारी होकर राज्य शासब करना धनुमानित किया जासकता है। परन्तु यह निश्चित है कि उस समय तक चेतिवशकी पूर्व वैभव और शक्ति नही बरावर रह गई थी। डॉ॰ कृष्णस्वामी धायागार ने दो तामिल प्रथो. यथा 'शिलपथीकारम्' एवं 'मणिमेखलायी'मे वर्णित कई विवरणी से सतुकालीन कलिंगका परिचय कराया है । उन दोनो ग्रन्थोमें कलिंग राजवशके दो भाइयों के विवादका वर्णन दिया गया है: इससे मालूम होता है कि कलिंग राज्य उस समय दो खण्डोमें विभक्त हुआ था। एक की राजधानी थी कपिलपुर भौर दूसरे की सिंहपूर । इन दोनो राज्योमे जो दो भाई राजत्व करते थे वे धनुमानित चेतिवश सभूत श्रीर खास्वेलके वशधर ही होगे। इन दोनो भाइयोके मापसी तुर्मुल युद्ध हीने के कारण कलिंग छार-खार हो गया था। भौर बादको एक वैदैशिक स्नाक्रमण के वहा में फस गया था।

<sup>1</sup> Ancient India and South Indian History and Culture, Vol I pages 401-402,

ये वेदेशिक माजमणकारी कीत थे, श्रीय इनके राज्य कालमें कलिंगमें जनवर्मकी हालत केसी थीं; इसका विशास नीचे किया गया है।

"मायलापालि" का कबन है कि कुलियुग धारंभ तक बाब ठाँ के से किया था। इस बाज परम्परिक कमके ३७६३ वर्ष तक दाजत्व किया था। इस बाज परम्परिक कमके ३७६३ वर्ष तक दाजत्व किया था। इस बाज परम्परिक कमके ३७६३ के सेनापित रन्तवाहुने 'चिलका देकर उड़ीसा पर भाकमण किया था। बादको धव्टादशराजाक समयमें उड़ीसा पूरी तरह इस मुगलोंक इस्तगत हुआ था, मुगलोंने उड़ीसामें ४७४ ई० तक २४६ वर्ष सबत्व किया था भाव इसके बाद ययातिकेशरी ने इनको परास्त करके मगा दिया था। यही है 'मादला पालिक के बाित उपास्तान ।

इसमें कुछ काल्पनिक विषय होने पर भी मूलतः यह एक ऐतिहासिक सत्यके ऊपर प्रतिष्ठित हुना मालूम पड़ता है न्यों कि प्राचीन उड़ीसामें एक निर्देशी राजवंश की बहुतसी मुद्रायें अब मिली हैं। इन सभी मुद्रायों की तैयारी कुशाण मुद्राण मुद्राकी तरह होने से प्रातत्विवदों ने उनको "कुशाण मुद्रा" कहा है। पहुंचे पुराके बासपास ये मुद्रायों बूब मिलती थीं। १६ वीं शताब्दों के मुद्राविद जैसे हुणेले और रेपसन दोनों इन मुद्रायों को "पुरी कुशाण मुद्रा" कहते हैं। उनके मतानुसार इन मुद्रायों को प्रयन्ति का महाप्रभूके दर्शनके लिये माले हुये घर्षे व्याप्तियों के हारा का महाप्रभूके दर्शनके लिये माले हुये घर्षे व्याप्तियों के हारा ने सब मुद्रायें यहाँ लाई गयों थीं। पुरी के घांसपास ही जिस समय ये मुद्रायें मिलतों थीं उस समय इन पहितों की युक्ति

<sup>2</sup> Proceedings of Asiatic Society, Bengal, 1895, page 63.

सक् प्रित्याप्त नहीं हुना का तब वसकी उड़ीसामें, याने की बात पूरी मिथ्या प्रतीत होती है। इससे 'मायला पांजि' नौकत मुक्त साक्रमण कुशाण साक्रमण नहीं हो सकता । यह कुशाणके श्वतिक्तित दूसरा कोई वैदेशिक माक्रमण होना निश्चित है।

सब डॉ॰ नदीवकुमार साहु प्रयाणित करते हैं कि 'माबला पांचि' वर्णित उदीसामें मुगल धाक्रमण वस्तुत: मुदंड धाक्रमण और साविपत्य होना चाहिये हैं। इन मुदंडोंके बारेमें पुराण, जैन शास्त्र, प्रीक घीर चैनिक लेसकों के विवरणोंमें उल्लेख मिलते हैं। पुराण-मतसे तुखार (कुशाण) के बाद १३ मुदंड राजाधों ने दो सी वर्षों तक राजत्व किया था। है मुदंड वर्णता से जैनशास्त्र भी घरपूर है; नयोकि मुदंड राजालोग जैन धीर जैनशास्त्र भी घरपूर है; नयोकि मुदंड राजालोग जैन धीर जैनशास्त्र भी घरपूर है;

'सिहासन द्वाजिशिका'' नामक एक जैन ग्रन्थ से मिसता है कि मुदंड राजाओं की राजधानी कार्यकुरूव थी, परस्तु कान्य कुरूब में मुदंड बहुत काल तक राजद्य करते हुये मालूम नहीं होते । 'सिहासन द्वाजिशिका' पुस्तक में जिस मुदंडराज का उल्लेख हैं उसका कुशाणों के समीन एक सामंत राजा होना निश्चित है। 'बृहत कल्पतर' नामक एक दूसरे जैन ग्रन्थ हैं मालूम होता है कि मुद्दों की शाजधानी पाटली पुत्र ' थी। ग्रीर मुद्द राजा की विश्ववापत्नी ने जिन-पश्च का शवसवन

<sup>6.</sup> A History of Orissa Vol, Edited by Dr. N.K. Sahu. Pages, 331-335

<sup>7.</sup> Dynastic History, Kalinga Age, by Pargiter, Page. 46

<sup>8.</sup> Dr. Probodh Chandra Bagohi's Speech in Indian History Congress,

<sup>,</sup> १. धितवान राजेन्द्र कोष, भां० २ ५० ७७६

करके इस घम की धार्मवृद्धि-साझन के लिये प्रपंना जीवन हैं। स्थिति है कि पार्विष्ट नामक जैन प्राणीस धीर भी मालिस हैं। कि पार्विष्ट नामक जैन प्राणीस धीर भी मालिस मुद्देह राजाके मस्तिष्क रोग को भ्रच्छा किया था। " में साधु पार्विष्ट उज्जीवनीक राजा विक्रमादित्य के जैनगुर सिद्धसेन के माना समसाम्यिकही थे। प्रीक् भौगोलिक टोल्मी ने " पूर्व भारतमें मुरुड राज्य की भौगोलिक सीमारेखा निर्णित रूप में बताई है। उनके लेखसे मालूम होता है कि ई० दितीय शताब्दी में मुरुड राज्यका विस्तार तिरहत से गंगा नदी के मुहाने तक हुआ था। चीन देशके बु (Woo) राजवंश के विवरण से " भी जान पड़ता है कि ई० तीसरी शताब्दीमें मुरुड पूर्व भारत में राजत्व करते थे, जैसे कि फरांसीसी पंडित सिलबॉलिव प्रतिपादन कर गये हैं।

इस प्रकार उडीसा में रक्तबाहु का आक्रमण वास्तवमें पूर्व वारतीय मुदंडों का आक्रमण था और यहां से प्राप्त असंस्थ मुद्रायें जिनको कुशाण मुद्रायें भनुमानित किया गया है बथाथंगें इन मुख्डों द्वारा प्रचलित मुद्रायें थी। १६४७सालमें शिशुपालेगढ़ में जो पुरातात्विक भूखोदन हुआ था,उसमें उडीसामें जैन मुखंड के राजत्वका सुस्पच्ट प्रमाण मिल चुका है। इस भूखोदन से मिली हुई एक स्वर्ण मुद्राके वारेमें आलोचना करते हुँ ये डाँ॰ अनत मदक्षीय आल्टेकार कहते हैं कि यह मुद्रा "महादाबान चिराजा धर्मदामधर" नामधेय किसी एक मुख्ड राखा द्वारा अचलित की वई सी धडाँ॰ आल्टेकार आगे भीर भी कहते हैं कि यह मुखंड राजा ओडीसामें ई॰ तीसरो शताब्दी में स्नासन

१०. इ स्थिन कल्चरी, भीगे ३ पूर्व ४६ , ११ इ डियन एन्टीक्वेरी, भारू १३ पूर्व ३३७ १२ सिल्बा लेबी, Melansen Charles de Harlez pp. 176 186

करते में भीत में नेन से । "
शिक्षुपात्रमंद से एक, अप्मय फलक मिला है जो संगत्ता
एक सील मोहर है। उसमें लिखा है "ध्यायस प्रसन्त्रमं"
प्रमाल प्रमाल्यस्य प्रसन्तरस्य"। मतः यह फलक अमृत्य प्रसन्तर्क की सील मोहद होना सभव है। इस फलकमें लिखे हुए ध्यार भीच उपरोक्त स्वर्ण मुद्रा में व्यवहूत हुए प्रसार एक सम्म के ही मालूम होते हैं। सगर यह सच है तो प्रसन्तक की महाराज धर्मदामधरका समस्य माना जासकता है। "

,

काँ नवीनकुमार साहुने प्रमाणित किया है कि उड़ीसा में
मुख्ड राजरव ई ब्रह्मरी शताब्दीके शेषभागसे ई ब्रह्मेथी शताब्दी
के मध्यभाग तक प्रचलित था १० १ लेकिन 'मादलापाचि' में
उल्लेख है कि मुगल राजरव ई ० ३२७ से ४७४ ई ० तक चला
था। 'मामलापाचि' के इस मुगल राजरव को खाँ व तक चला
साहुने मुख्ड राजरव माना है भी र इस राजरवके काल जिल्लाम में सम्यक्षा पांजिकारने जो भूव किया है उसे ऐतिहासिक प्रमाण

इस प्रसंगमे बोडग्रन्थ 'दादाघातु वश'में लिखित बुढदेत का उपाक्यान भी सलोचनीय है। इसमें लिखा है कि चौथी शताब्दाके प्रारम्भों कलिएके राजा गृह्शिव हो संमित्त गृही मृहिश्व राजा मुदंद हो सकते हैं। वे पहले जैन हे प्रोर बाद को अपनी राजधानी दतपुरमें बुद्धतंतकी मृहिसा से मुग्न होक्य है बुद्ध हो गये थे। इससे पाटलीपुत्र के चैन राजा पाड़ विश्व हैं हुए ये। इस पाइको भी दाँक नहींन कुमान साहने एक मुदंद राजा लिखा है। स्थित्वों गृहिश्व को पांच स्था के सामत्या

११ मोलियों इ बिका, कं भ शिक्षपालक उन्तनक रिपोर्ट 14 S. C. De, O. H. Radawyol. II (No. 2. १४. डॉ॰ साहू, ए हिस्ट्री घांव उड़ीका, मा० २ पू॰ ३३४

क्पमें 'बाठाधातु वंशमें' भी बर्णित किया गया है।

गुहशिवके धर्मांतर ग्रहणसे विचलित होकर पांडु राजाने उन्हें भपनी राजधानी पाटलीपुत्र को बुद्धदंतको साथ लिये चले भाने के लिए भादेश दिया। पाटलीपुत्र में दंतधातुको नष्ट कर देने के लिए बहुत कोशिश करने पर भी वे सफल काम न हो सके। भौर बादको दत की भद्भ तशक्ति देखकर खुद भी बौद्ध हो गये। बादको इस दंतपर भविकार करने के लिये कलिंग के पड़ोसियों ने कलिंग पर धावा किया था। इन भाकमणकारियों में क्षीरधार प्रधान थे। इस क्षीरधार को श्री युक्त सुक्षील-चन्त्रने वाकटाक राजा श्रीर श्रवरसेन भन्दाज किया है १९।

युद्धमें गुहशिवने प्राणत्याग किया परन्तु मृत्युके पूर्व ही उन्होने प्रपनी कन्या हेममाला श्रोर दामाद दतकुमार के हाथों बुद्ध दंतको सिंहल भेज दिया था। जब हेममाला ग्रोर दतकुमार सिंहल पहुंचे तो उस समय वहां के राजा महादिसेन थें। इनके राजत्व कालका समय ई० २७७ से ३०४ तक होता है १७। सुतरां किंतगमें गुहशिव का तीसरी ज्ञतान्दीमें राजत्व करना सुनिश्चित है।

#### मध्य युग

यह तो प्राचीन युग का विवरण है। श्रव देखना है कि
मध्य युगीय उडीसामें जैन धर्मकी हालत कैसी थी? किलगमें
मुखंड शासनके स्रवसान के बाद गुप्तवश का भ्राधिपत्य होना
ऐतिहासिक प्रगट करते है। गुप्त राजवंशका राजनैतिक प्रभाव
समुद्रगुप्त की दिग्विजय के बाद से पडना सुनिश्चित है। इस
राजनैतिक प्रभावके साथ सांस्कृतिक प्रभाव भी श्रप्रतिहल भाव

<sup>16.</sup> O. H. R. J. Vol. III, No. 2. P. 104

१७- वाकटक एण्ड गुप्त एज, बाँ० ग्रास्टेकर ग्रीर डा॰ माजुमदार इत-ग्र॰ 'सीलोन' पू० १३१-१६१

उत्कल में राजत्व करने बाले सोम वशी राजाभी में उद्योत केशरी सब से प्रसिद्ध नरपति थे। कोई कोई उन्हें लगाटेंदु केशरी भी कहते हैं। उद्योत केशरी शैव धर्म के पृष्ठयोषक के नामसे इतिहास में विख्यात हैं। उनके पिता ययाति महाशिव गुप्तने भूवनेश्वर में सुप्रसिद्ध लिगराज मेंदिर का निर्माण कार्य श्रारंभ किया था। इस मंदिर की परि-सुमाप्ति राजा उद्योत केशरीने कराई थी। उद्योत केशरी की माता कोलावती देवी ने भुवनैश्वर में चारुकला खिंत ब्रह्मे-इवर मदिर तैयार कराया था। उद्योत शिवभन्त होने पर भी जैंन्धर्मकी स्रोर प्रगाढ श्रद्धा सीर सनुराग रखते थे। खडगिरि की ललाटेंद्र केशरी गुफा उनकीही कीर्ति है; इस में कोई संदेह नहीं । जैन श्ररहंत भीर साधुमोके लिये सम्राट खारवेलने जिस तरह भतीत में बहुत से गुँफायें खुदाई थी, उसी तरह उन जैन सम्राट का पदानुसरण कर उद्योत केशरी ने भी जैनों के लिये विश्राम स्थल, भीर भाराधना मदिर के लिये खंडगिरि भुँफायें निर्माण कराई थी। केवल 'ललाटेंदु कैशरी गुफा' ही नहीं बल्कि नवमुनि श्रीर बारभूजी गुफायें भी इस काल की कीर्त्तिया हैं। ऐतिहासिको का कथन है कि नवमुनि गुफा में उद्योत केशरी के राजत्वकाल का एक शिलालेख अब भी है। उद्योत नेशरी के राजत्व कालके घष्टादशवें वर्षमें यह शिलालेख उस्कीर्ण हुआ था। याद रखना होगा कि ठीक इस वर्ष उद्योत की माता कोलावती देवी ने भुवनेश्वर में ब्रह्मेश्वर के मदिर निर्माण कार्य पूर्ण किया था। इससे मालूम होता है कि उस समय शैव श्रीर जैनधर्म समातराल भाव से उड़ीसामें प्रचितित षें। भीर राजा उद्योत केशरी दोनो वर्मीको एक नजरसे देखते थें। नवमृनि गुफा की १६ विल्लालिपि से जान पहुँता हैं कि

१ळ एपीयेकिया इंडिका, १३ १६५-**६**६

चर्चोतकेशरी के प्रष्टादश वर्षे राजत्वकालमें सुविस्थात जैनसाध् कुलचद्र के शिष्य आचार्य शुभचंद्र तीर्थयात्रा के लिये खडगिरि भाये थे, भौर वहा वे कीत्तियां स्थापन किये थे। भाचार्य शुन-चंद्र के प्रति राजा उद्योतकेशरी का भन्योपयुक्त सम्मान प्रदर्शन करेंगा शिलालिप से जान पडता है। ऊपर लिखी हुई श्वरतोचनाः से मालूम होता है कि सभाग्रमीय उद्दीसा घे एक समय जैन्धर्म , राजायों की पृष्ठ, वोषकता जाना करके समृद्धि वत हो सका था.! उदीसा के काम धर्म में भी जैनवर्म का त्रमात्र स्तिसात्रामें पढा था । जैनवर्षना सधृत्विः सामन सास कर न होता तो इतना प्रभाव पहना समव नहीं हो सकता था। पुरवित् युग्के अरक्षित, वास पथ श्रीकः महिना पंकः शादि भर्म सस्याम्रोमें भी जैन धर्मके बहुतसे माचार तत्व भीर वर्भनकी श्रीमव्यक्ति श्रीर समावेश देखनेको मिलता है। श्रीर यह दिखा देता है कि जैनक्षमं की समृद्धि प्राचीन कालसे सुरू होकर मध्ययुग तक प्रव्याहत चलती रही थी। उड़ीसाके सांस्कृतिक ज़ीवनमें जैनवर्ष किस तरह वपता प्रभाव फैला सका था इस की विशद आजोचना आगे की खायगी। 1- 7 #18" 'JA <sub>मार</sub> भाव कल माभुनिक मुगर्ने भी **छड़ीला के बर्ग** जीवन सर क्षेत्वमंका जो प्रभाव फैल रहा है:यह अनुसंवाहकी वस्तुल्हाः मान भी संदिशिय केवल जैनो की नहीं हिंहु की की थी। एक पूर्म प्रित्र तीर्थ भूमि है । माम्र शुक्त सन्तमोने दिन हेर साल यहां को मेला समता है उनमें हजस्ये आत्री महां समहा होकर विकं भर्याक्षत दासकी स्मृतिष्ठ्या क्यो है। यह कहीं बरिक खेन सीमंगुरो की प्रतिमुक्ति सीव उनके शासन देवताओं के उद्देश्य में भी सेवा पूजा करते हैं।

" " , " " " " "

## ८. उत्कल की संस्कृति में जैन धर्म

उत्कलमें अत्यन्त प्राचीनकाल से एक प्रधान धर्मके रूपमें सैनवर्षका प्रचलन है। इस प्राचीन वर्षका प्रभाव उत्कल के सास्कृतिक जीवनमें झनेक रूपमें परिलक्षित होता है। इतिहास से प्रमाणित होता है कि उत्कलके विभिन्न ग्रचलोंमें "मंजबंध" का राजत्व या। "मजवश"वाले कोई कोई शैव मी ये भौर कोई-कोई वैष्णव, फिर भी ऐसा मालूम पड़ता है कि इन लोगों में जैन-संस्कृतिका प्रभाव भी मक्ष्णण था। इस वंशका एक ताम्र शासन केन्द्रभर जिला के उखुडा नामक ग्रामसे मिला या, उससे विदित होता है कि "भजवरा" के धादि पुरुषोकी उत्पत्ति कोटयाश्रम नामक स्थलमें मयूरके भडेसे हुई थी। सभव है, बह कोट्यात्रम जैन हरिवंश में विणित ग्रसस्य मुनिजनाध्युषित कोटिशिला ही हो। मयूरके अडेको विदीण करके (मयूरांड भित्वा) बीरभद्र "बादिभंज" के रूपमें अवतरित होना उसमें बणित है। यह मयूरी साधारण नहीं, वर जैनोंके पुराणों में वर्णित श्रुतदेवी को बाहिनी थी। साधारण मयूरी के डिंब से मानवकी उत्पति भला कैसे सभव होती? हरिचन्द ने स्वरचिष्ट 'सगीत मुक्तावली' में अपने वंश परिचयके प्रसगमें लिखा है कि छनका वश बृति-मय्रिको से उत्पन्न है। हरिचन्द कनका के राजवंशीय ये और उनकी रचनायें १६ वीं शती की रखीं हुई थी । उपर्युक्तं श्रुति, श्रुतिदेवि प्रथवा सरस्वती ही है । जैनमत में सरस्वती का वाहन मयुरी है। इससे प्रतीत होता है कि मादि ग्रन्थोंमें ऐसा बणित है कि भी कृष्ण ने कालियी हुद में चीही सेल सेल में प्रवेश किया था। प्रतः स्पन्ट हैं, कि जैन हैरिवेश पुराण का प्रमाब उड़ियां सीक-ग्राहर्य में भभी भी विद्यमान है।

उत्कर्ण गांचा के अत्यंत प्राचीन प्रंथ कवि श्री सारलादास के मही मारत में भी राघाचके शब्दका उत्कर्ण हैं। श्री द्वापती के स्वयंवर के समय लक्ष्य भेंद करते हुई श्रीकुन की बुणिमान चक्र के मीतर राघा अर्थात लक्ष्य की भूंद करने की बात जैन हैं रिवंश में कही गेंबी है। पर, संस्कृत 'महामारत में इस स्वीधिक की कोई भी उल्लेख नहीं मिलता। नि:सदेह यह जैन हैं रिवंश से ही गृहित है।

प्राची महित्म्य के प्रणेताओं ने भूपने विषय वस्तु की पद्म पुराण में वैसा वर्णने हैं मही। समय है यह सब जैन पद्म-पुराण से गृहित

र्वस्तु है ।

र्जेत्कल के सुप्रसिद्ध वैष्णव कवि जगन्नाय दास के भागवत' में मूल भागवत'का अंतुश्ररण रहते हुये भी उसमें जैन तत्वदीका का प्रतिपादन किया गया है। उसके प्यम स्कूष के पांच्यें अध्यायमें ऋषभदेवने अपने सी पुत्रोको जो उपदेश प्रदान किया है वह उपदेश जनवर्मक तत्वोसे पूर्णतः प्रभावत है। उदाहरणतः

हे पुत्रो, साववानता पूर्वक मेरे बच्चन की सुनी,

कर्ते शुणिकरि भयपरिहरि भाग होइले बनमाली, करती भयरे केहि ने पक्षे कालिबरे, कृत्या भागन्दरे प्रवेश क्षेड्रके नटचेट्ट नाठ मंदिरे॥' १ म छव १. "राभायक" बुलुम्हि सहत तछ क्रेड्रवे ताले उच्चरे पटाए पछि जे सुसंवे कक्षो बल धनु धारि से पटाए उठि।" सारला महामारक । को आभी (सांसारिक)कर्मीके ग्राचारकों में निरत रहता है कार्य ही ( उन कर्म बंबनों में वड़ कर ) वह घोर गरक कर भागी बनता है।

को सत्कपुण में प्रेरित है और बहाकर्ग करता है बचा सनत को जब आराधना करता है, में सच कहता हैं बह (वेद) बिहित निर्वाण मार्ग है। बगत में स्त्री सनमादि कर्ग सनस का द्वार है इन द्वारों का परित्याग करके महत् बनों की सेवा करनी बाहिए।

जो मेरे पढ़ों पर धमाब रहित होकर सपने जन को स्मित करता है,

को कोच विवक्तित है और सारा जगत जिसका सुद्वद मित्र है वही महत जन है और प्रशांत साबु भी बही कहसाता है, जो जन मुक्ते नहीं जजता है और अनित्य देह को नित्य समक्ष कर

काया, गृह, धन और तनयादि के श्रम में पड़ कर नाना कर्म-क्लेश सहन करता है वह साबू नहीं है।

कवं तक प्रात्मां को (मनुष्य) पहचान नहीं पाता है तब तक (भ्रम में पड़ कर) पराभव का भोग करता है, निरंतर नन को बहुका कर जबतक (मनुष्य) नाना कर्म मे प्रवत रहता है

तब तक कर्मवश होकर वह नाना योनियों में जन्यलेता है। में ग्रन्यव वासुदेव हूं, मुक्त में जिसकी प्रीति नहीं है वह देह भीर बंधु के परे नहीं है इसलिए वह दिवर की पहचानता नहीं। स्वप्नवत् (सजिक) इस देह पर (मनुद्ध) नाना ग्रहंकाच रचेता 🖁 ।

असे निज्ञा में (हम) युवा भीगते हैं, पर बायत में उसे , का कोई साथ हमें महा मिनता।

गृहर्वंब में नारी के साथ अनुविन रहकर इसके साथ पति-पत्नी का सबैध रक्षकर (बनुष्य) मेरा गृह, मेरा धर्म, कह कर और माया में धाण्डन होकर वस रहेगा

सब तक उसके सारे कर्न-बंध संडित नहीं होंने।

मैं होरे हूं, प्रक्रिस (सृष्टि) का गुद हूं, बेही होकर मुक्ते ही चर्जा । जो निवत चित्त होकर मैरें पर्धी पर भविस रखेता हैं, हिंसा और व्यक्तिों से परें होकर मेरी ब्रारीवना करता है, मेरे गण और कर्मी का निरन्तर कीर्सन करता हैं. एकांत भाव से मुक्ते याच करता है, इन्द्रियों के दंभन तथा प्रध्यात्म विद्या के प्राचरण पूर्वेक, श्रद्धा पूर्वक बहावर्ष घारण करता है (तथा) प्रशांत और वथन में सच्या हैं, उसका गृह बंधन नहीं हैं और वह भवकमा से सुवित

उसके कर्म-बन्धों को शक्लेश ही में काट वेंती हैं, जिनकर्मी से बारमा का श्रेव है उन कर्मी पर पायर सोग श्रद्धा नहीं रखते थोड़े से सुखं के लिए मतिश्रम होकर ंग्रज्ञेंच दुःसौं का कारण धनेक हिंसा का बावेरण करते हैं र्जनकी हृष्टि नष्ट हो जाती है **ग्रोब वे ग्रविद्या** में **भ्रमित** 

होति हैं।

पाता है।

चैतन्यदास रिचत विष्णुमभं पुराणके ६ठे घष्यायमें भी ऋष्भ-भरत का संबाद है। घलेख पथका यह एक प्रधान ग्रन्थ है। इस ग्रन्थमें घलेख पंथकी खेष्ठताका प्रतिपादन किया गया है मतः भरत ग्रादि १० पुत्र ग्रपने पिता ऋषभदेव से ग्रलेख धर्मकी दीक्षा लेते इसबातका इसमें उल्लेख है। उत्कलमें प्रचारित यह घलेख धर्म जैनधर्मका ही एक दूसरा स्वरूप है। विष्णुगर्म पुराण के ७वें ग्रध्याय में मिलता है कि ऋषभदेव विष्णु के गर्ममें न जाकर वैकृठ को गए है। इसमें ऋषभका महत्व विशेष रूपसे ग्रतिपादित किया गया है। पूर्वोक्त, भागवतसे उद्धृत ख्राक्षभके जैसे विष्णुगर्भ पुराणकी हितवाणी में भी जैनधर्म के तत्व स्पष्टता परिलक्षित होते है।

'दं डियों को हदता से बांच कर रस्तो, बंसे राजा दोषियों को बदी बनाकर रसता है। माया (कपट) धौर मिध्या भाषी न बनना, बानते हुए भी धनजान के जैसा रहना, सत्य का व्रत धारण करते हुए सत्य ही बोलते रही कुपच की कल्पना मन में भी न लाग्रो, गृह में रहते हुए भी धत्यत विषय जंबाल में न फंसना पुज्यकर्म का ही बराबर सम्पादन करो धौर धकर्ममें न चली, लाभ से सुख धचवा हानि से दुख न मानो घौर धर्मभूत में घपने को देखी, बर्मभूत में दया भाव रस्तो धौर निरीह प्राजियों बर कोय-द्रोव न रसना। विष्णु पर भन्ति रसने वाले लोगों की दातों से प्रवासित्त होकर

सदा बिष्णु भवित रस में रत रहना। कुसँग परित्याग कर सत् संगति मे रही ग्रौर सत्यता पर! सत्यके अंभाव ने हिसके पेंशुकी भी घहिसके बना दिया । जैनेवर्मकी बीहिसी को इस कंबीमें अच्छी तरह व्यक्त कर्ष दिया गया है ।

मेंब यह देखेंगें हैं कि उत्कल के लोकीचीर पेर जैनमंग्री प्रभाव कहा तक पडा है। पहले जैनधर्म के कुंक मूर्ख सक्षणों का विवेबन करलेना प्राविध्यक होगा । कर्रेपवट इस परिकी एक विशिष्ट मीन्यता है। सम्यताक प्रीदिकाल में लींग कृषि जीवी गहीं में भीर इंसी केल्पवृक्ष के प्रभावते जीवनकी सारी भावस्य-कताचा की पूर्ति कैर लेते थे। यह कल्पवृक्ष जब भन्तहित हो गर्थी धीर लोगों को खाने पीने का अभाव ही गया तब आदि तीर्थंकर ने लोगों को कृषि, पशुपालन तैया ग्रन्यान्य उद्योगोकी शिक्षाऐ दी रे । कल्पवटकी पूंजा जैनी की एक महीन सनुष्ठान है। इसीके अनुकरण से पौराणिक हिन्दुओं ने कामधेनु की कल्पना की थी, इसी कामधेनु (सुरिम) के लिये विश्वामित्र ने बशिष्टके ग्रीर्थम पर प्राक्रमण किया था जैनोंके इस ग्रनष्ठानमें हिन्दुग्रो को प्रेरित किया जिससे प्रयागक कल्पवंट की कल्पना हुई। सिर्फ इतना ही नहीं, कल्पवटसे कूदकर प्राणत्याग करने की प्रधाका सम्बन्ध जैनो के प्रायीपवेशनमें प्राणत्याग करने के साथ सम्बन्धित है, हिन्दू पुराणों में कल्पवटकें प्रभूत महातम्य विणित है। इस सम्बन्ध में पुराणों मे कई प्रकार के धाल्यान भी मिलते हैं। जैनो के कल्पवट की धारणा ने हिंदू धर्म को किंतना प्रभावित किया है, प्रयाग के कल्पबट की कथासे यह प्रमाणित होता है। इस कल्पवटके निकट कामना करके धसाध्य सींघन ही गया। उत्कलमें भी कल्पवटका महत्व प्रत्यधिक है। योहां लोग बटवृक्षकी उपासना करते हैं। बटसै जो घोहर निकलता है उसे शिवकी जटासमभी जाती है। जैनों के प्रभाव

र भादि पुराण तीसरा अध्याय, ३० पुष्ठ ।

के कारण पुरी, भुवनेश्वय तथा ग्रन्थ मन्द्रिशों कल्पबृटका रोपण क्रिया ग्रमा है। ऐसा न होता तो सम्बर्क सीतर बदबुक्ष रोपण करते का कोई भी दूसरा ग्राप्ट्यात्मक कारण नहीं था।

धादि ती बूँकर ऋष्मदेव हिन्दू पूराणों में विष्णु भीर पित्र धवतार माने जाते हैं। उन्होंने धपने मुख्यें प्रयुद्ध सदकर क्षेत्र जीवन केलाश सिखर पर बिताया था अन्तर्से खब बंशब्द में दावानि प्रजवलित हुई उसी में वे दम्ब हो गए । यह घटता फागुन कृष्ण १४शी के दिन हुई। इसी जिए जैनलोग इस तिस्व का पालन करते हैं। कालकम में हिन्दु भो ने भी इस तिरों आब दिवस को एक वर्त माना भीर वे उसे वर्त विशेष के रूपमें मानते चले था रहे हैं। यही वर्त शिव चतुर्दशी का जागूर (उत्रागर) के नामसे प्रसिद्ध हुआ। ऋष्मदेव शिव श्रन्शी भूत थे यह वन उसका एक श्रन्छा प्रमाण है। इस वर्तकी शासुनिक प्रवृति जो भी हो, पर है यह एक जैन पर्व ही जो हिन्दू शाचारमें भोत प्रान हो गया है।

उडीसा जैनधर्मका एक प्रधान पीठस्थल है। यहा के प्रत्येख ग्रामम शिवालयकी स्थापना है। इन मन्दिरों के पुजारी ब्राह्मणेतर (पिरघा) जातिके ही लोग होते हैं। उटकतकी पुरप्रस्तियों में शिव चतुवशी एक प्रधान पर्व है। सुदूर अतीत से जैन बद्धति को टा हिन्दूधर्म ने ग्रांत्मसात किया है।

डासा का "विचित्र रामायण" एक पत्ली काव्य (लोंक काव्य) है ग्रथवा इसे एक काव्य भी कहा जासकता है। इससे भी सीनाके मुख्ये कविने किसी मलस्य बढकी प्रार्थना करागी है। उड़ीसा के कविकी इस मौलिकतामें भी जैवस्वका प्रमाय सन्तिहित है। त्रिश्ल भौर वृषम शिव के जिर साथी हैं। भादि तीर्यंकर ऋषमदेव ने भी यही चिन्ह घारण किया था। ऋषभ

४ है बा न्वट । हे बटभेष्ठ । । मेरी विनती स्वीकार करा।

नाम ही बुषम का प्रतिपद है।

जननाय थीं के मंदिर के बेढ़ा (घेरा) में कोहली बैकुंठ के नाम से एक स्थान हैं। यह कोहली शब्द तामिल के कोएंस से भवता संस्कृत के कैवल्यसे भाया है, विचारणीय प्रश्त है कि हिंदुओं से मुक्ति मोक्ष शब्दादि की तरह जैनधर्म का कैवल्य शब्द भी एकार्य वाचक है। वस्तुत यह कैवल्य शब्द जैनधर्म का ही है जिसे उड़ियाने भ्रयना बना लिया है। क्योंकि प्राचीन हिंदू प्रथोभे मोक्ष के भ्रयं में कहीं भी कैवल्य शब्द का प्रयोग नहीं किया गया है।

जिन जिन तिथियों में तीर्थं द्वारों के गर्मावरथान, जनमतपस्या, ज्ञानप्राप्ति और मोक्ष प्राप्ति हुई है, इन्द्रादि देवगण उन्हीं तिथियों में उत्सव मनाते हैं। जैनधर्मी लोग भी पृथ्वी पर उन्हीं तिथियों में चैत्रयात्रा करते हैं। चैत्य निर्मित रथ के ऊपर जिन देव की प्रतिमा रखकर नगर में परिक्रमा कराने की विधि की चैतयात्रा करते हैं। सुसज्जित हाथी और गीत-बादित्रों के साथ इस उत्सवका परिपालन होता है। धरिश्वान राजेन्द्र अनुमान विवरण में इसका विस्तृत वर्णन मिन्नता है।

<sup>(</sup>बट-मूल में, हाथ जोड कर व्याकृल हृदय से सीता ने प्रार्थना की) प्रपनी परोपकारी वृति के कारण चतुर्दश लोक में तुम्हारी स्थाति हैं। मेरी सास भीर मेरे क्वसुर, भयोध्या में मगल से रहें, श्वात्र चून को साथ लेकर भरत बीर सुखपूर्वक राज्य पालन करते रहें। अयोध्या निवासी सभी नर नारी आनन्द पूर्वक रहें, में हाथ जोड़ कर विनती करती हू, शत्रुओं का उपडव उनकों न हो। में विधवा और गणिता न होऊ और युग युग तक जीवित रहूं। मेरे पिता परम पद की प्राप्ति करें, इससे ध्याधक भीर तुमसे क्या मागूं।। विचित्र रामायशा।

६ पुरुषार्थं शून्याना गुणना प्रति प्रसद कैवल्य स्वरूप प्रतिष्ठा वानित शलि हत

रययात्रा ऋषभदेव के रथोत्सव से मिलती-सी है, इसका उल्लेख पहले ही किया जा चुका है। उल्लेखनीय है कि यह रथयात्रा श्रीकृष्ण जी की घोषयात्रा नहीं है। घोषयात्रा में फिर बाहुडा (लीटना) नहीं होता है।

कल्पवृद्ध की साम्यता के बारे में भी पहले कहा जा चुका है। यहां यह भी कहा जा सकता है कि श्री जगननाथ जी का नीलचक श्री ऋष्मदेव के सर्वचक का ही सकेत स्वरूप है। ऋष्मदेव की पूजा जहा कही भी होती है उसे चककेत कहा जाता है। आबू पहाड़ के क्षेत्र को इसी किए जनकेत्र के नाम से पुकारा जाता है। यहां तक कि केंद्र मर जिला स्थित आनन्दपुर सक्विविजन के जिस स्थान में पहले ऋष्मदेव का पूजापीठ या उस स्थान को भी चककेत्र के नाम से पुकारा जाता है। पुरी को चनकेत्र के नाम से पुकारने से वैष्णव धर्म का प्रभाव जहां तक भी हो, पर जैन ऋष्मदेव के पूजापीठ होने के कारण ही पुरी का ऐसा नाम बड़ा इस में सबेह नहीं है। इन सारे प्रसामो पर मभीरता पूर्वक चिंतन करने पर श्री जगननाथ जी को आनुक्डानिक रूप से जैन प्रतिमा ही मानना पड़ेगा।



**९ नवभारत मार्च, १६५१ का शंक देखें :** 

### ९, उड़ीसा की जैन-कला

मुबनेश्वर से दक्षिण-पश्चिम दिशामें खण्डगिरि झौर उदयगिरिनामक दो छोटे-छोटे पहांड हैं। उनकी ऊँचाई कमश १२३
फीट झौर ११०फीट है। उदयगिरिके नीचे एक वैष्णव मठ भी
है। ये पहांड छोटी-छोटी गुफाझो से परिपूर्ण हैं। उदयगिरि व खण्डगिरिमे १६ तथा उनके निकटमें हो नीलगिरि नामक पहांड में ३ गुफाये देखनेको मिलती है। २० वी शताब्दीसे प्राय १६ सौ वर्षो पूर्व ही प्रधिकाश गुफायें जैन सम्राट् खारवेल श्रीव उनके परिवार बालों के द्वारा निमित की गई थी। श्रेवधर्मका केन्द्र स्थान भुवनेश्वर इसके इतने निकट है कि जैनधर्म किस प्रकार अपने स्थानमें जम सका, इस प्रश्न का लोगो के मनमें उठना स्वामाविक ही है। ईसा पूर्व पहली शताब्दी में शेवधर्म खूब सम्भव है कि कैनधर्म की वृद्धिमें एकावट डालनेके लिये ब्राह्मण घर्मके परिपोषक वर्गने भुवनेश्वर को झन्तमें प्रचारके उपयुक्त स्थान समभकर ग्रहण किया हो।

खण्डिगिवि ग्रीव उदयगिरि भादिमें स्थित गुफाग्नोंका स्था-पत्य दक्षिण भारतमें बास्तव में एक दर्शनीय वस्तु है। इसीके कारण प्रतिवर्ष भारतसे सैकड़ो ऐतिहासिक विद्वानो तथा पर्य-टको का यह श्राकर्षण केन्द्र रहा है। उदयगिवि की गुफाश्रो के मध्यमें रानी हसपुर नामक गुफा हो सबसे बड़ी है। इसकी बनावट भी बड़ी सुन्दर है। इसको रानी गुफा भी कहा जाता है। इसकी कोठिरियां दो पिनतयों में सबी हुई है। गुफाका दिक्षण-पूर्व पार्व खुला हुया है। नीचेकी पंक्तियों में ग्राठ एवं क्रिपर की पक्ति में छ. प्रकोष्ठ हैं। इसके कपर की मंजिल में स्थित विस्तीण बरामदा वास्तिबक रानी गुफाका एक प्रधान विशेषत्व रखता है। यह बीस फीट लम्बा है। इन्हीं बरामदों में प्रतिहारियों की प्रतिमूर्तियां ग्रति स्पष्ट रूपमें खोदीं गई है। नीचे के मजले में स्थित प्रहरी एक मुसज्जित सैनिक के समान दिखाई पडता है। बरामदे की एक विशेषता यह भी है कि बहां पर बेठने के लिये ग्रनेक छोटे छचचासन निर्मित किये गये हैं। पश्चिम मारत की प्राचीन गुफाग्रो में इसी तरह के ग्रासन दिखाई पड़ते है। बरामदे की छतको साधने के लिये बहु सख्या में प्रस्तर स्तम बनाये गये हैं। किन्तु दुर्भाग्य-वश उनमें से ग्रिकाश स्थम्भ जीणं-शीणं हो गए हे। रानी गुफासे केवल तीन ही प्राचीन स्तम्भ समय की गतिके विषद्ध सग्राम कर बयेष्ठ क्षतिवक्षत होकर ग्रवतक भी बचे हुए है।

गुफाओं के भीतर प्रवेश करने के लिये भी द्वार बनाये गये
हैं। बडी-बडी गुफाओ के निमित्त एक से अधिक द्वार निर्मित
किये गये है। ऐसा हमें देखने को मिलता है। इन्ही द्वारों के
ऊपर के भागमें जैनअमंके नाना प्रकार के उपाख्यान खोदे हुए
थे। ये उपाख्यान अति प्राञ्जल रूपमें विणत हो सकते है; किन्तु
उस सम्बन्धमें गवेषण करके प्रत्येकका तथ्य सग्रह करना सहुख
नहीं है। प्रत्येक चित्रमें सामजस्य-सा मालूम पड़ता है, किन्तु
ऊपर के मजलेमें शिल्पकारने जिस रीतिसे दृश्योका वर्णन किया
है, नीचे के मजलेमें ठीक उसी रीतिसे नहीं किया गया है। दोनों
मजलेमें आपसमें एक विराट पार्थक्य बोध होता है इस मजलेके
पृश्योमें एकत्व मालूम पड़ता है। खुदी हुई मूर्तियों के बोचमें
परस्पर सम्बन्ध भी आति स्पष्ट मालूम पड़ता है। मूर्तियाँ

वास्त्वक श्रीवित-जागृत प्रतिमा-सी मालूम पड़ती है।

नीचे के मखने में मूर्तिया इतनी उच्चकोटि की नहीं है उनमें आप्राकृतिकता और अपरिकल्पता पूर्ण मात्रामें मालूम पड़ती हैं। किन्तु रानी गुफामें स्थापित मूर्तियों से वे अवस्य प्राचीन हैं, किन्तु स्थान विशेष के कारण हमें वहां खूब उच्च कोटि के स्थापत्य भी देखने को मिलते हैं इसलिए नीचे की मजले की कला अप मजले की अपेक्षा अधिक पुरानी है। इसमें भूल नहीं है। रानी गुफाके दूसरे मजले में स्थित मूर्तियों की कलामें हम जो पार्थंक्य देखते हैं, वह पार्थंक्य समय की दूरताके लिये नहीं मालूम पड़ता है बल्कि भिन्त २ शिल्पकारों की नियुक्तिके द्वारा इस पार्थंक्य (असमानता) की सृष्टि हुई है। नीचे के मजले के लिये जो शिल्पकार नियुक्त किये गये थे, वे मालूम पडता है। कुछ निकृष्ट घरण के थे। इस विषय पर आवश्यक प्रत्यक्ष प्रमाण मिलना सहज नहीं।

इस विषयमें सर जीन मार्शलका कहना है कि ठीक मंचपुरी
गुफाके समान नीचे का मजला श्रीर ऊपर का मजला निर्माण
करते समय का व्यवधान बहुत थोडा था, ऐसा मालूम पडता
है कि गुफाकी कला तथा उसकी स्थापना के ऊपर श्रवश्य ही
मध्य भारतीय तथा पश्चिम भारतीयों का प्रभाव पडना स्वामाविक है। इस प्रभावके द्योतक हम जीवित दो प्रमाण पाते
हैं। ऊपर के मजलेमें स्थित एक द्वार रक्षक, जो ग्रीक है श्रथवा
बहु यवन वेषभूषा में सुसज्जित हुआ है।

उसीके निकटमें एक सिह तथा उसके ग्रारोही की गठन में भी पिश्चम एशिया के कुछ चिन्ह दृष्टिगोचर होते हैं। किन्तु नींचे के मज़लेमें स्थित प्रहरी का रूप तथा परिपाटी मे ग्रविकल भारतीय ढंग मालूम पडता है, कारूण यहा शिल्पकी निपुण्यता श्रपरिपक्त है। वह भारतीय नियमानुसार सीमाबद्ध है। मद्भंवृत्त में शेष मंचपुरी भीर स्वर्गपुरी या वैकुन्ठपुरी नामकी दो गुफाएं है। इनगुफाभी में जो शिलालेख है, उसका ऐतिहासिक मूल अपिरमेय है, कारण चक्रवर्ती सम्राट् खारवेख के हाथोगुफा के शिलालेख के साथ उनका सम्पर्क है।

मंचपुरी गुफा के सम्मुख एक विस्तृत प्रागण है। उसी के पास में बरामदा तथा दक्षिण पार्श्व में स्थित बरामदे में दो-दो मूर्तिया हैं। प्रधान बरन्डे की छत के सम्मुख नाना प्रकार की मूर्तिया खोदी गई है। वे सब वर्त्त मान भ्रस्पष्ट हो गई हैं। प्रकोष्ठ के मध्य में जाने के लिये जो पांच द्वार निर्दिष्ट हैं उन्ही द्वारो तथा पार्श्व स्तमो में वृक्ष, लता, पुष्प भ्रादि का चित्रण ग्रित सुन्दर रूप में भ्रकित है।

इन शिलालेखों से मालूम पडता है कि सब गुफाएँ महामेघवाहन कदम वा कुजप के द्वारा निर्मित हुई थी। ये निश्चय ही खारवेल के बशधर होगे।

फगुंसन ने इस गुफा को पातालपुरी नाम दिया है। मंचपुरी या पातालपुरी के परचात् स्थित पहाड में स्वगंपुरी गुफा
बनी है। मित्र भौर फगुंसन के भनुयायो इनको बेंकुण्ठपुरी भी
कहते हैं। इसके विराट प्रकोष्ठ के पास एक बरामदा है।
दक्षिण पाश्वं में एक छोटा प्रकोष्ठ है। बरामदे की छत भनेकाश में टूट गई है। इसलिये स्तंभ या प्रहरी की मूर्ति धादि
थी, यह नष्ट हो गई है। उसमें स्थित शिलालेख मे मालूम
पडता है कि कर्लिंग के जैन-संन्यासी तथा अहत के लिय राजा
नलाक की दुहिता हाथी साहस की पौत्री के द्वारा निर्मित हुई
थी। यह थी खारवेल की प्रधान रानी।

गणेश-गुफा के भीतर की दिवाल पर गणेश जी की प्रति-मूर्ति खोदी हुई है। इस गुफा में दो प्रकोष्ठ ग्रीर एक बरामदा है। गुफा में प्रवेश करने के दोनो पाइवं में दो हाथियो की मूर्तिया निर्मित की गई हैं। हाथी पदम् म्रणाल लेकर प्रस्कुदित पदम्के उपर खड़े हैं। बरामदे की छत को स्थिर रखने
के लिये जो स्तभ थे, वे मनेक टूट फूट गये हैं। बाम पार्श्व के
स्तम में ४ फू फूट की ऊँचाई पर एक प्रहरी मूर्ति खोदी गई है।
प्रह्मी के पैर बस्त से उँके हुए नहीं हैं। वे दाहिने हाथ में एक
वर्छा लेकर खड़े हुए हैं। उनके मस्तक के उपर एक यक्ष की
मूर्ति है। गुफा को दो भागों में विभक्त करने के लिये एक
दीवाल है। प्रत्येक प्रकोष्ठ में दो दार हैं। द्वार के उपर भाग
में रेलिंग है। रानी गुफा में जिस तरह के चित्र खोदे गये हैं,
यहाँ पर भी उसी तरह रेलिंग में मृति सुन्दर दृश्य मौर चित्रांकन किया गया है।

प्रथम हश्य में एक वृक्ष तथा एक पुरुष बिछीने के ऊपर सोया प्रतीत होता है। निकट मे एक स्त्री पुरुष के पादमदंन करने के समान मालूम पडती है। किन्तु दूसरा दृश्य दूसरे प्रकार का है। वहा पर युद्ध का वर्णन किया गया है। शेष बृहय में फिर एक पुरुष है। एक स्त्री के साथ बातचीत करते हुए देखते है। ये उपाख्यान रानी गुफा के ऊपर दृश्य के प्राय: समान है। बहा पर माल्म पड़ता है कि कोई अपहुता नारी को उद्घार करने का विषय प्रदिशत किया गया है। सैनिक वर्ग विदेशी मालूम पड़ते हैं। भवदेव सूरी के पाश्वंनाथ चरित्र में विणित हुआ है कि तीर्थंकर पारवंनाय ने किसी कन्याका कलिंग के यवन राजा के हाथ से उद्धार किया था। इस गल्प में यदि कुछ सत्यताहो सकती है, तब निश्चय ही गणेश गुफाके कठिन प्रस्तर के ऊपर रूप रेला होगी। कारण गणेश गुफा जैनियों की कीर्ति होने के कारण जैनधर्म के किन्हीं भी तीर्थंकर का षीवन वहां पर चित्र के भाकार में उपासकों के सामने प्रदिश्ति होना प्रति स्वाभाविक है। उदयगिरि के मध्य भाग में, धानर

गुफ़ी, हाथीं गुफा, वाच गुफा धौर जम्बेरबर गुफा विद्यमीनें है। पहाँड के पृष्ठ मान को काटकर समतल किया गया है। समैत्ल स्थान के केन्द्र स्थल में एक क्षुद्र मंडप है। इस मँडप में अनेक समय से छोटे २ मन्दिरों का मग्नावशेष मी मालूम पहुता है। घान धर की गुफा १४२ फीट लम्बी भीर उसके लिये तीन प्रवेश द्वार है। बरामंदेमें बैठनेके लिए बदीबस्त कियी गया है। वाम पार्व में स्थित स्तम के शरीर में सैनिकों की मूर्ति खोदीं हुई है। सैनिक के मस्तक पर एक हाथी की मूर्ति भी दिखाई पहती है।

हाथी गुफा का गठन धार्त असाधारण है। इसंमें कोईं
निर्दिष्ट ग्राकार नहीं है। हाथी के ४ प्रकोष्ठ ग्रौर स्वतत्र
बरामदा भी था। गुफा का भन्तदेंश ५२ फीट लम्बा भीर २६
फीट चौडा है। द्वार की ऊँचाई ११३ फीट है। इसमें खारवेल
का विश्व विख्यात शिलालेख है। इसशिलालेख में उनका
जीवन चरित्र लिपिबद्ध हुआ है। समय २ पर यह शिलालेख
ग्रसम्पूर्ण के समान बीध होता है।

हाथी गुफा के पश्चिम में = गुफाएँ हैं। इसके ठीक ऊपके पार्श्व में सर्प गुफा अवस्थित है। यह गुफा सर्प के फण के समान दीखती है। सर्पफण जैन तीर्थंकर पार्श्वनाय का प्रतीक है। यह गुफा बहुत छोटो है। इसकी ऊँचाई केवल ३ फौट है। यहां पर दो शिलालेख हैं। वे बिना मूल हुए पढना समव नहीं, क्योंकि अनेक अक्षर नष्ट हो गये हैं। सर्प गुफा के उत्तर परिचम की ओर ज्याझ गुफा है। इसका अग्रभाग शार्द्ल की मूखाकृति के समान दिखाई पडता है। ज्याझ गुफा केवल ३१ फीट ऊँची है तथा द्वार में स्थित शिला लिपि के द्वारा मालूम पडता है कि वह गुका जैन ऋषि सुमूति की थी।

जम्वेश्वर गुफाकी ऊँवाई केवल ३ फीट ६ इंच हैं। इस

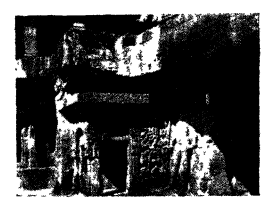
## रानीगुफा में उत्कीर्या दश्य।



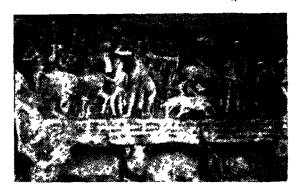
ऊपर को मंजिल में उत्कीर्य जैन उपाख्यान



ऊपर की मंजिल में उरकी खें जैन उपाख्यान के दृश्य।



नीचे की मजिल में एक दरवान की मूर्ति



ऊपरी मन्जिल में उत्कीर्ण जैन उपाख्यान



छोटो हाथा गुफा खराडीगीर उदर्यगीर



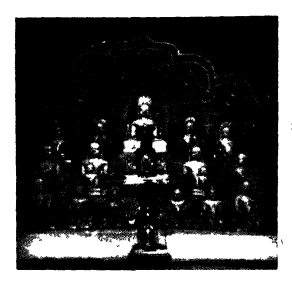
मचपुरी या स्वरीपुरी शुफा (सण्डगिरि उदगनिरि)



बरामंदे मे दिन्त्रण पार्श्व पर नारी दरबान



खडिंगिर उदयगिरि पर्वत पर उत्कीर्या तोथेकर मूर्तियाँ



श्री दि॰ जै। मन्दिर कटक की धातुमय जिन-प्रतिमाये।

चउद्भार मदिर में जिन मृर्ति (पाम में डॉ॰ माहुकी माता श्री ग्रन्नर्गा बैठी हैं)

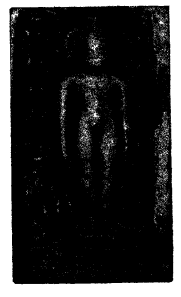




भ० पार्श्वनाथ की मूर्ति (कटक के जैन महिर में स्थित)



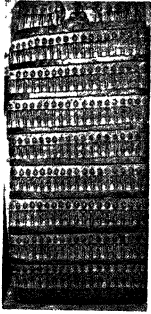
प्रथम ऋौर ऋन्तिम तोर्धका की मूर्तियाँ (दि॰ जैन मदिर कटक)



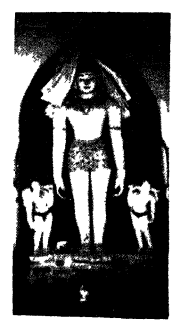
श्री स्वप्नेष्टवर शिवमन्दिर मे भ० ऋषभदेव की मूर्ति



भ० पद्मप्रभ की मूर्ति (जैन मठ कटक)



श्री सहस्रकट जिन चैत्य (कटक के जैन मंदिर मे)



चरद्वार माताजी के मन्दिर मे ऋषमदेव की मर्ति (शैवमान्यता)



म**० पार्श्व नाथ की मू**र्ति (ग्रयोध्या–नीलगिरि जिला बालासोर)



तीर्थंकर एव शासनदेवी को मूर्तियाँ। (श्रयोध्या-नीनगिरि जिना नानासोर से प्राप्त)



भ० पार्श्वनाथ की मूर्ति (श्रयोध्या-नीविगिरि जिला बालासोर से)



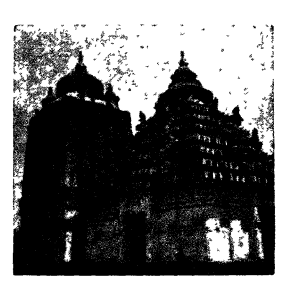
भ० ऋषभ की मूर्ति (ग्रयोध्या-नीनगिरि जिला बालामोर से प्राप्त)



त्रप्रतस पुर से उ**ग्ल**ब्ध जैन मृर्ति



म० ऋषम, म० पार्श्व नाथ ऋोर मः महाबीर की पापाण मूर्तियाँ। (मयूरभज मे प्राप्त)



कटक का प्राचीन दि० जैन मदिर



कटक के प्राचीन दि० जैन भिंदर में विगजमान तीर्थेङ्कर ४० के चेंत्य।

तै ऊपर जाने पर पहले खण्डिगिर गुफामें प्रवेश करना पड़ता है। गुफाकी निचली मिजलमें जो प्रकोड़ है, उसकी ऊँचाई ६ फीट २ इन्च है। ग्रीर ऊपरी मंजिल की ऊचाई ४ फीट द इन्च है। इसके ग्रलावा नीचे की मिजल में एक छोटी टूटी-फूटी गुफा है। ऊपरी मंजिलके प्रकोड़्ट के निकट में एक छोटी कोठदी बालूम पड़ती है। उस छोटी गुफा में पितत-पावन की मूर्ति ब कित है। खण्डिगिर गुफाके दक्षिण तरफ घानगढ नामक एक दूसरी गुफा है। उस गुफामें स्थित शिलालेख माजतक भी पढ़ा बही गया है। यह गाठवी या नवी शताब्दीमें लिखा गया है; ऐसा ग्रनुमान किया जाता है। इसके दक्षिण दिशा की धोव बवमुनि गुफा, बारमुजि गुफा घौर त्रिशूल गुफा है। नवमुनि बुफामें दो प्रकोड़्ट हैं। इस गुफामें १० वी शताब्दी का एक बिलालेख है। इसमें जैनमुनि शुभचन्द्र का नाम उल्लेख किया है। गुफाके दक्षिण पाश्वमें स्थित जैनियोके २४ वें तीथँकरकी बूर्ति खोदी गई है। यही नवमुनि गुफाकी विशेषता है।

जैनवर्म में हम लोग साधारणत २४वें ती यंकर का सधान शाते हैं। उनकोही नवमुनिगुफामें रूपदान किया गया है। सबो की एतिहासिक स्थिति तथा प्रमाण पाना सभव नहीं हैं। उन जो जोवनी अनेक समय से कल्पनिक और रहस्य जनक है। यह बात हमें जैनशास्त्र से प्रतीत होती है। बहुत दिनो तक जीवित रहकर ये तीर्यंकर जैनवर्मकी अहिंसा वाणी का प्रचार किये थे। इन्ही २४ सो के जीवन काल की घटना को एकत्रित करने पर मारत का प्राचीन ऐतिहासिक काल ऐतिहासिक युग से भी आगे बढ जायगा। इसलिये कितने तीर्यंकर समसा-मियक थे ऐसे कितनो का विचार है, पर वह ठीक नहीं है।

जैनधर्म में ये तीर्थंकर सदा पूजनीय है। जैन तीर्थं स्थानो बैं जो २४ तीर्थंकरो की स्थापना हुई है, उनको एक प्रकार सम्मान प्रदर्शन करने के लिए, किन्तु मन्दिर में उनके रीचर्कें एक मूलनायक के नाम से स्वीकार किया जाता है। अन्य जैनियों के द्वाचा वहीं मूलनायक परिवेष्ठित होकर मुख्य पूजा पाते हैं। वे ही मूलनायक कहकर मन्दिर में प्रधान देवता कहें बाते थे। मंदिर में जिनेन्द्र की उच्चासना ही जैन घर्म का परम्पचान्त्रत न्याय है। नवमुनि गुफा में पाश्वेनाय को मूलनायक के रूप में पूजा की जाती है। यह २४ जैन तीर्यंक हों के मानसिक विकार और इन्द्रियों को अय करने से ही जैन धर्मादल स्विवाका नमस्य हुआ है। जैन लोगोंने सन्यासी ब्रह्मों धार्तिमय जीवनका प्रधान पर समस्कर ग्रहण किया था। जैन तीर्यंकर पद्मासन या कार्योत्सर्ग मुद्रा में स्थित होकर शिव की मूर्ति के समान दिखाई देते है। यह साइश्य धर्महीन नहीं है। किन्तु यही साइश्य को केन्द्र कर हम कह सकते है कि जैनियों के यौगिक प्रालम्बनको भवलम्ब करके शिव की प्रतिमूर्त्त गठित हुई है।

यह इन्ही जैनतीर्थंकरों के भिन्न २ चिन्ह है। प्रत्येकका यक्ष चौर यक्षिणी या शाशन देवता और शान प्राप्त वृक्ष भी मिन्न भिन्न हैं। कितने ही जिनेन्द्र उनके वश के प्रतीक को चिन्ह के रूप में प्रहण करने से भनूमित होते हैं। इण्टान्त स्वरूप इश्वाक वश्व ऋषम के प्रतीक रूप म व्यवहाय करते थे।

ऋषमनायके इसीवंश में जन्मलेने के कारण वृषम उनका चिन्ह हुमा है। उसी प्रकार मुनिसुवत ग्रीर नैमिनाय का चन्ह कमशः कूमं ग्रीर शस है।

प्रथम ती बँकर भीर धादि जिन ऋषभनाथ के सबध में किम्बदन्तियों भीर भा स्यायिकायें है जो उनमें सत्यास्थ बानने का उपाय नहीं है। जैनियों के इतिहासमें भी इन्हीं ऋषभनाथ का वृषभनावकों ही जैनवमंका संस्थापक मानते हैं ऐसा वर्णनिक्या जाता है। दिगम्बरों का भादि पुराण भीर हेमचन्द्र का 'विषिष्टि शालाका पुरुष चित्र' में यह अणंन किया गया है। भानवत पुराण भीर मिन पुराणादि में वृष्य नाम की विष्णुका सवतार कहा गया है। किन्तु प्रकृत में देखने पर ऋष्य देख का शिवके साथ बहुत सादृश्य दिखाई पड़ता है। किन्तु ऋषमनाथ जैनधमंके प्रचारक न थे, ऐसा सन्देह होने का कीई कारण नही है। इस लिए बैलको उनका चिन्ह नथा गौसुखे यक्षको बैलकी माकृतिपर भौर दक्षिणी चर्नेश्व होता है कल्पना की समान दिखानेकी चेष्टामें शिल्पोने मालूम होता है कल्पना की कि ऋषभनाथ शिव भौर विष्णु से बड़े हैं। ऋषमताथ की प्रतिमा के सम्पर्क मे जैनियो के शास्त्रों मे विशेष वर्णेत कुछ नहीं है। तो भी प्रवचन सारोद्धारसे मालूम पडता है कि बैल जैनियो का प्रथम प्रतीक था। धर्मचक उनका दूसरा प्रतीक है। उन्होने न्योग्रोध या वटवृक्ष के नीचे ज्ञान प्राप्त किया था। उनकी प्रतिमूत्तिके दोनो पाश्व मे कमशः भरत बाहुबली नामसे दो पूजक होते है।

१ तीर्थं क्रूर ऋषभदेव व मादिनाय, जनसस्यान-विनीतातावी पिता-नाभिवाजा माता-मरुदेवी, विमान- सर्वार्थे सिद्ध, वर्ण- सुवर्णाम, केवलवृक्ष न्यग्रोध, लाञ्छन-वृष यक्ष गोमुख, यक्षी- चकेवरी मप्रतिचक्त, चउरिधारक-भरत मौर बाहुबली निर्वाण स्थल-केलाश (भ्रष्टापद) गर्भ मावाद बदी २ जन्म व तप चैं बदी ६ केवल ज्ञान फालगुन वदी ११ निर्वाण माघ बदी १४ तीर्थं क्रूर-मजितनाथ जन्मस्थान-मयोध्या, पिता-जितशत्र माता विजयमाता विमान-विजय, वर्ण-स्वर्णास, केवलकुक्ष-भ्रास, सप्रतिक लाछन-गज, यक्ष महायक्ष, यक्षी-मजितश्र विश्व काछन-गज, यक्ष महायक्ष, यक्षी-मजितशात्र क्षित्र काछन-गज, यक्ष महायक्ष, यक्षी-मजित्र विश्व काछन माता क्षित्र का स्थापन स्यापन स्थापन स्थापन स्थापन स्थापन स्थापन स्थापन स्थापन स्थापन स्था

इन चौबीस तीर्थं दूरोका विशेष परिचयनिम्न प्रकार प्रद्विये:-

- (दि॰) चवंरीवारक-त्रिपिष्टवाक, नि॰ स्यस स॰ कि॰ गर्भ जेठ वदी द,जन्म व तप फा॰ वदी ११,केवस ज्ञान साथ बदी १५ निर्वाण स्थान सुदी १६
- १२ तीर्यंकर-वासुपूज्य, जन्मस्थान-चम्बापुरी, पिता-बनुपूज्य वाता-जया, विमान-प्रणत देवलोक, वर्ण-रक्ताभ, केवलवृक्ष-पाटलिक व कदब, साछन-महिषी, वक्ष-कुमार, वक्षी-प्रवच्छ (हवे॰) चण्ड (हवे॰), गान्धारी (दि॰), चबरीचारक-द्विपिष्ट वासुदेव, नि॰ स्थान मन्दार्शादि गर्म प्रचाड बदी ६ जन्म व तप फा॰वदी १४ केवलज्ञान मादों बदी २ निर्वाण मादोसुदी १४ १३ तीर्थंकर विमलनाथ, जन्मस्थान-काम्पिल्वपुर (फरसावाब)
  - पिता-कृतवर्गाराज, माता-श्यामा, विमान-महाशर देवलोक, वर्ण-स्वर्णम, केवलवृक्ष-जम्बु, लाछन-बराह, यक्ष-सम्मुख (श्वे॰) श्वेतम्(दि०),यक्षी-विजवा(श्वे॰),विदिता(श्वे॰) वैशेति (दि०) चवरीधारक-स्वयम् वासुदेव, नि॰ स्थान ख॰ शि० गर्भ जेठ वदी १० जन्म व तप माथ सुदी १४ केवल ज्ञान माध सुदी ६ निर्वाण ग्राबाढ़ बदी ६
- १४ ती. अनति जित अथवा अनन्तनाय जन्मस्थान-अयोध्या, पिता-सिंहसेन, माता सुयशा, विमान-अणत देवलोक, वर्ण-स्वर्णाम, केवलवृक्ष-अशोक या अश्वत्य, खांछन-श्वेन (श्वे॰) भल्लु (दि॰), यक्ष-पाताल, यक्षी-अंकुशा (श्वे॰), अनन्तमि (दि॰), चबरीधारक-पुरुषोत्तम वामुदेब, नि०स्थान स० जि॰ गर्भ कार्तिक वदी १ जन्म व तप जेठ वदी १२ केवल ज्ञान चेत्र वदी १५ निवणि चेत्र वदी ४
- १५ तीर्थंकर-धर्मनाथ, जन्मस्थान-रत्नपुरी, विता-मानुराब, माता-सुव्रता, विमान-विजय, वर्ण स्वर्णाभ, केवलवृक्ष दिख-वित या सप्तच्छद, लांछन-वज्जदंड,यक्ष-किन्नर, यक्षी-पन्नगा देवी (श्वे०), कन्दणी (श्वे०), मानसी (दि०),चवंरीबारक-

पुण्डिक वासुदेव निष्ठ स्थान सर्व शिष्ठ गर्भ वैसाख सुदीद 'जन्म व-तप माथ सुदो १३ केवल ज्ञान पोह सुदी १५ निर्वाण जेठ सुदो ४

- १६ तीर्थंद्धर शातिनाय, जम्मस्यान-हस्तिनमपुर, पिता-विश्व-सेत,माता अचिरा या ऐता,विमान-सर्वार्थं सिद्ध,वर्ण-स्वर्णाम, कैवल वृक्ष-नदी,लाछन-मृग,यक्ष-गरुड (हके०), किंपुरुष (दि०) यक्षी-निर्वाणी (हके०). महामानसी (दि०)चवरीघारक-पुरुष दन्तराज, नि० स्थान स० शि० गर्म भादो वदी ७ जन्म व तप जेठ वदी १४ केवल ज्ञान पोह सुदी १० निर्वाण जेठ वदी १४
- १७ तीर्थङ्कर-कुन्युनाय, जन्मस्थान-गजपुर, पिता-सुरराज, माता-श्रीराणी, विमान-सर्वार्थसिद्ध वर्ण-स्वर्णाभ, केवलवृक्ष तिलकतरु या भिरुलक, लास्त्रन-मज यक्ष-गन्धवं, सक्षी-श्रच्युता (श्वे०)वला (श्वे०), विजया (दि०), वरीधारक-कुनाल, ति० स्थान स० शि० गर्भ श्रावण वदी १० जन्म व तप वैसाख सुदी १ केवल ज्ञान चैत्र सुदी ३ निर्वाणवैसा०सु० १
- १८ तीर्थं द्भार प्ररहनाथ, जन्मस्थान गजपुर, पिता-सुदर्शन, माता देवीराणी, विमान सर्वार्थसिद्ध, वर्ण-स्वर्णाभ, केवल-वृक्ष-प्राम्न, लाछन-नन्द्यावर्त (श्वे०)मीन (दि०) यक्ष-यक्षेत (दि०), श्वेन्द्र (दि०), यक्षी-घरणी देवी (श्वे०), ग्राजता (दि०), तारा (दि०), चवंरीघारक-गोविन्दराज, नि०स्थल स० शि० गर्भ फागुन सुदी ३ जन्म व तप मगसर सुदी १४ केवल ज्ञान कार्तिक सुदी १२ निर्वाण चैत्र सुदी ११
- १६ तोर्थंद्धर-मिलनाय, जन्मस्थान-मिथिला या मथुरा, पिता-कुभराज, माता-प्रभावती, विमान-जयन्त देवलोक,वर्णं-नीलाभ, केवलवृक्ष—प्रशोक, लाछन—कलस, यक्ष कुवेर; यक्षी—वैराती हवे०) धरण प्रिया(हवे); प्रपरा जिता [दि०]

- ं बर्जेशीं भारक ... सुलुमराज; नि स्थान स० शि० गर्मे चैत्र "सुदी १ जन्म व तप मगसर सुदी ११ केवल ज्ञान पोह बदी २ जिंबीण फागुन सुदी ४
- २०. तीर्थंकर मुनिसुव्रत; जन्मस्थान\_राजगृह; पिता-सुमितराज; मात-पद्मावती; विमान-प्रपराजित देव लोक, वर्ण-कृष्णाभ, केवलवृक्ष-चम्पक, लाखन-कूर्म; यक्ष-वरुण; यक्षी-नरदत्तता (श्वे०) बाहुलीपाणि (दि०), चउँरीधारक-ध्राजित नि० स्थान स० शि० गर्भ श्रावण वदी २ जन्म व तप वैसाख वदी १० केवल ज्ञान वैसाख ददी १ निर्वाण फागुन वदी १२
- २१ तीर्थंकर—निमनाथ; जन्म स्थान— मिशियला पिता— विजय राज, माता—विप्राराणी, विमान-प्रणत देवलोक, वर्णं—पीताभ, केवलवृक्ष—वकुल, लाछन्— नीलोत्पल, (श्वे०) भशोकवृक्ष(दि०) यक्ष—मृकुटि (श्वे०) नंदिण(दि०), यक्षी—गोधार (श्वे०) चामुडी (दि०) चउँरोधारक (विजय राज) नि०स्थान स० शि० गर्मं ग्रासीज वदी २ जन्म व तप ग्राषाढ़ वदी १० केवल ज्ञान मगस्रिर सुदी ११ निर्वाण वैसाख वदी १४
- २२ तीथंकर नेमीनाथ, जन्मस्थान सौरीपुर वा द्वारका;
  पिता समुद्रविजय; माता शिवादेवी, विमान प्रप्रराजिता, वर्ण कृष्णाभ, केवल वृक्ष महावेणु वेतसा;
  लाछन-शल, यक्ष गोमेघ (श्वे०) सर्वाहण (दि०) पुष्पयान
  दि०) यक्षी-भ्रमा, भ्रम्बिका कुष्माणिडनी, चउँरीघारक
  उग्रसेन, नि० स्थान गिरिनार (रैवतक), गर्भ कार्तिक सुदी ६
  जन्म व तप श्रावण सुदी ६ केवल ज्ञान भ्रासीज सुदी १
  भ्राषाढ सुदी ६
- २३ तीर्थंकर—पार्श्वनाय, जन्मस्थान\_वाराणसी; पिताः —११७—

२४. तीर्थंकर—महावीर वा बर्घमान; जन्मस्थान—कुड़ग्राम पिता —सिद्धार्थराज या श्रेयास वा यशस्वी; माता— त्रिश्चला; विदेहदत्ता वा त्रियकारिणी, विमान—प्रणत देवलोक, वर्ण—पीताभ, केवलबृक्ष—शाल, लॉछन—सिंह; यक्ष—मातग, यक्षो—सिद्धियका, चउँ रीधारक—श्रेणिक या बिम्बसार नि० स्थान पावापुर गर्भ ग्रषाढ़ सुदी ६ जन्म व तप चैत्र सुदी १३ केवल ज्ञान मगसिर वदी १० बैसाख सुदी १० निर्वाण कार्तिक वदी १५

## २४ यक्ष या शासन देवताओं का विशद वर्णन

(जैनघर्म के अम्युत्थान के साथ २ भारतियो का लोकविश्वास और साहित्यिक परपरामे यक्ष लोगो का एक गोष्टीगत भावमें यहा अस्तित्व था। जैन विश्वासके मुताबिक इन्द्रदेव चौबीस तीर्थं करो की सेवा के लिये २४ यक्षो को शासन देवता के स्वरूप नियुक्त करते हैं। प्रत्येक तीर्थं करके दाहिने पार्श्व में यक्षमूर्ति की प्रतिष्ठाकी जाती है)

१ यक्ष (शासन देवता)-गोमुख, श्वेताबम्य संकेत-वरदामुद्रा जयमाला और कुठार दिगम्बर संकेत-मस्तकपर धर्मचक का प्रतिरूप, वाहन-वृक्ष (श्वे०), गज (दि०), तीर्थंकर— ऋषभदेव या ग्रादिनाथ,

२ यक्ष (शासन देवता) - महाक्ष, श्वेताम्बर सकेत-चतुर्मुंख भीर मध्टबाहु, वरदा,गदा, जयमाला,पाश,निंबु, मभय, ग्रंकुश, मुद्राः फल और जक्ष्माला, बाहन कूर्म, तीर्थकुर∸सुविधिनायः या पुष्पदंतः

१० यक्ष (शासन देवता) ब्रह्मा, श्वेताम्बर, सकेत-चतुर्मुख, विनेत्र, अष्टबाहु निबुफल, गदा, पाश्वं, अभय, नकुल, ऐश्वर्यं सूचक, दण्ड, अकुश, और जयमाला, दिगम्बर सकेत-चतुर्मुख विनेत्र, अष्टबाहु, धनु, यष्टि, ढाल, खडग, श्रोर वरदा मुद्रा, बाहन-पद्म तीर्थं द्वार शीतलनाथ

११ यक्ष (शासन देक्ता) ईश्वर (दि०) वा यक्षेत (श्वे०) श्वेताम्बर सकेत-त्रिनेत्र, चतुर्वाहु, नेवला, जयमाला. यिष्ठ श्रौर फल दिगम्बर सकेत-त्रिनेत्र,चतुर्वाहु त्रिसूल, यिष्ट, जयभाला श्रौर फल, वाहम वृषम तीर्थकर श्रेयांशनाथ,

१२ यक्ष (शासन देवता) कुमार, देवताम्बर सकेत-चतुर्वाहु, निंबु, शर, नकुल ग्रौर धनु दिगम्बर सकेत-त्रिशिर, षडहस्त, धनु, नकुल, फल, गदा ग्रौर वरमुद्रा, बाहन-श्वेतहस,तीर्थंकर-बासुपूज्य

१३ यक्ष (शासन देवता) सम्मुख (इवे) या इवेतम्मु (दि०) इवेताइवर सकेत-षडानन, द्वादशवाहु, फल, थालिया अर, खडग, पाश जयमाला, नकुल, चक्र. बधन फल, ग्रंकुश भीर अभय मुद्रा, दिगम्बर सकेत-चतुर्मृख, ग्रष्टबाहु, कुठार, चक्र, तलवार,ढाल भीर यष्टि ग्रादिवाहन मयूर,तीर्थंकर विमलनाथ १४ यक्ष (शासन देवता) पाताल, इवेनाम्बर सकेत त्रिमुख, षडवाहु, पद्म, खडग, पाश, नकुल फल, ग्रोर जयमाला। दिगम्बर सकेत-त्रिमुख, षडवाहु, श्रकुश वच्छी, धनु, रज्जु, लगल, फल ग्रोर त्रिफला विशिष्ट सापका एक चन्द्रातप, वाहन-सुसु तीर्थंकर ग्रनंतजित था ग्रनंतनाथ,

१५ यक्ष (शासन देवता) किन्नर श्वेताम्बर सकेत — त्रिमुख, षडवाहु, निवु; ऐश्वर्य सूचक, दण्ड, स्रभय, नकुल, पद्म स्रोक

अधमाला; विगम्बर सकेत-विमुख, षड्वाहु, शासिका, बच्च संकुश, जयमाना भीर वदद मुद्रा, बाह्त-कूमें (श्वेक) मीन (दि०) तीर्थंकर-क्मेंनाथ;

१६. यक्ष (शासन देवता) —गरुड (स्वे •) ना, किपुरुष (दि•;) श्वेताम्बर सकेत —निबु, पद्म, नकुल स्वीर सम्मालाः; विसंवर संकेत —सर्प, मारा श्रोद सनुष, नाहुत, बराहु (स्वे •) गणः। (दि•) तीर्थंकर —शाँतिमाथ,

१७. यस (शासन देवता) — गन्धवं, व्वेताम्बर सकेत — चतुर्वाहु वरद मुद्रा, पाश , निसु, संकुश, दिगम्बर सकेत — सर्पं, पास; ग्रीर घनूष, वाहन-विहगम, (दि०)हस (हवे०) तीर्यंकर नृजनाय १८. यस (शासन देवता) — यसेत (ह्वे०) का रवेन्द्र (दि०) स्वेताम्बर सकेत — पहानन द्वादसवाहु, निसु शर, कड़म, मदा; पाश, ग्रमय मुद्रा, मकुल, नकुल, अनु; फल, कच्छी, यकुश ग्रीर जयमाला दिगम्बर सकेत — पडानन, द्वादसवाहु, क्कः; पाश; गदा, अकुश, वरदा मुद्रा, फल, शब और पुष्पहार; वाहन — कम्बु (दि०) मयूर (हवे०) तीर्यंकर — करन्य १८. यस (शासन देवता) कुषेर, स्वेताम्बर सकेत — चतुर्मुंख; ग्रष्टवाहु, वरदा, कुठार वर्च्छा, भ्रमय, निबु; शक्ति, मदा ग्रीर जयमाला, दिगम्बर सकेत — चतुर्मुंख; ग्रष्टवाहु, वरदा, कुठार वर्च्छा, भ्रमय, निबु; शक्ति, मदा ग्रीर जयमाला, दिगम्बर सकेत — चतुर्मुंख; ग्रष्टवाहु, दाल, घनु, व्यक्ति, पदा, बहुग, काल्या, पास ग्रीर वरदा मुद्रा, काह्य ।

२० (शासन देवता) न्वरुणः; श्वेताम्य संकेत-विनेतः; सन्दर्शिर, जटाकुत केशः, श्रव्टबाहुः, निवृ, ऐश्वयं सूचकः; संडः; शर, बर्च्छा, स्कुतः, सम, श्रवुषः, भीर कुढारः; दिग्रव्यः सकेत-त्रिनेत्रः, श्रद्धिः, स्टावृतः केशः, व्यक्तिः, द्वासः; सहमास्य भीर स्टासः कृतः, वाह्य-वृत्यः हीर्थस्य-सुविश्वसः २१. यशः (शासन देवसः ) मृतुदी (श्वे)याः वंदियं (दिन्त);

गज; तीर्थकर-मल्लनायः

द्वेताम्बद संकेत—चतुर्मुंख, मध्टबाहु, निंबु, वच्छां, ऐश्वयं सूचक,दड, कुठार; नकुल; वळ, जयमाला, दिगम्बद सकेत—चतुर्मुंख; मध्टबाहु; ढाल; खडग, घनुशर, मन्कुश; पम; यालिया, भौर वरदा, वाहन—वुषभ, तीर्थंकर—नामीनाय; २२. यक्ष (शासन देवता)-गोमेघ (श्वे) या सर्वाहण (दि०) या पुष्पजान (दि०) श्वेताम्बद संकेत—त्रिमुख, षडबाहु; कलम्बु; कुठाद; यालिया, नकुल, त्रिशूल; भौर वच्छा; दिगम्रद सकेत—त्रिमुख, षडबाहु, हातुडी, कुठार, यष्टि, फख वळ भौर वरदा मुद्रा, वाहन मुद्रा-नर (श्वे) पुष्पस्य (दि०) तीर्यंकर—नेमीनाथ

२३ यक्ष (जासन देवता) पाव्वं (व्वे०) या घरजेन्द्र (दि०) रवेताम्ब् सकेत—सर्पाकार, चतुंबाहु, नकुल, सपं निब् धौर सप्, दिगम्बर सकेत—सर्पाकुति, सर्व, पाश धौर वरदा, वाहन कमं, तीयंकर—पाव्वंनाथ

२४ यक्ष (शासन देवता) मातन्त्र, श्वेताष्वर सकेत — द्रविवाहु नकुल, श्रोर निंब, दिगम्बर सकेत — द्रविवाहु वरदा मुद्रा श्रोर निंबू, मस्तकोपरि चमंचक सकेत, वाहन — गज, तीशंकर — महावीर या पाश्वंनाथ,

२४ बक्ष या शासन देवियों का वर्णन

[ यक्षी या यक्ष मूर्ति प्रत्येक तीर्थंकरके बाये बादवने रखी बाती है )
र यक्षी या यक्ष—ऋषभदेव या ग्रादिनाय, श्वेतान्वर सकेत.
शब्दबाहु, वरदा मुद्रा शरः थालिग्रा, पाश, धनु, वज्र ग्रीर श्रकुश, दिगम्बर सकेत—द्वादश या चर्तुबाहु, ग्राठ थालियां, मिबकल, वरदा मुद्रा ग्रीर दो वज्र, वाहन—गरुड, यक्षी था यक्ष—चक्रेश्वरी (श्वे) या ग्रप्तिचक्र दि.

२. यक्षो या यक्ष—भ्रजितनाथ, इवेतान्बर सकेत – वरदा मृद्रा पाश, तुरन्जफल, भ्रौर भ्रकुश, दिगम्बर सकेत – वरदा, भ्रमय मुद्रा, शंस भीर थलिया, बाहन—बीहाहन (दि०) बुषम स्वे बिसी या यक्ष, प्रजित वाला (स्वे०) या रोहिणी [दि०]

३. यक्षी या यक्ष—संभवनाथ, स्वेताम्बर सकेत चर्तुंबाहु, वरदा, जयमाला, फल ग्रीर भ्रमय मुद्रा, दिगम्बर संकेत-षड़ बाहु, चन्द्राकुति विशिष्ट कुठार, फल, सदल भीर वरदा, मुद्रा से सुशोभित, वाहन-मेष(स्वे०) मयुर (दि०) यक्षी—दुरितारि (स्वे०) या प्रज्ञप्ति (दि०)

४. यक्षी-ग्रिमनन्दन नाम, श्वेताम्वर सकेत—वर्तुंबाहु, वरदा, पाश. सर्प, ग्रीर श्रकुश, दिगम्बर संकेत—वर्तुंबाहु, सर्प पाश, जयमाला श्रीर फल, वाहन—हंस (दि•) पद्म (श्वे•) यक्षी— कलिका (श्वे•) वज्य शुखला (दि०)

प्र यक्षी—सुमिननाथ श्वेताम्बर संकेत-चर्तुबाहु, वरदा, पार्वे पर्प, भौर अकुश दिगम्बर संकेत—चर्तुबाहु,पाश जयमाला भौर फल, वाहन—हस (दि०) पद्म (श्वे०) यक्षी—महाकाली (श्वे०) पुलवदत्ता (दि०)

६. यक्षी प्रमप्तम, श्वेताम्बर सकेत-चर्तुबाहु, शारद, वीणा, धनु, ग्रीर ग्रभया, मुद्रा, दिगम्बर संकेत चर्तुबाहु, खडग, बच्छा फल, ग्रीर वरमुद्रा, वाहन नर (श्वे०) ग्रश्व (दि०) यक्षी प्रच्यूता (श्वे०) श्यामा (श्वे०) ग्रीर मनवेगा (दि०)

७ यक्षो—सुपार्वनाथ, श्वेताम्बर संकेत—बरदा, जयमाला, बच्छी, ग्रोर श्रमयमुद्रा, दिगम्बर संकेत—त्रिशूल फल, बरद भीर घटी, वाहन-गज (श्वे०) वृषम(दि०) यदी(शाता) (श्वे०) काली (दि०)

द यक्षी—चन्द्रप्रभ, श्वेताम्बर संकेत—खडग धनु,गदा, बच्छी भौर कुठार, दिगम्बर सकेत-थालिया, शर, पाश, ढाल, त्रिशूल खडग धनु, ग्रादि, वाहन-मार्जा (श्वे०) हंस (श्वे०) महेश दि०) यक्षी—भ्रुकुटी (श्वे०) या ज्वालमालिना या मानसी (दि०)

१६ यक्षी-शातिनाय, श्वेत्यम्बर सक्तिन चतुर्वोहु, पुस्तक, पद्म, कमण्डल भीर पद्मिनी, मुकुल दिवस्वर, सक्त-थाली, फल, खड़ग ग्रौर वरद, वाहन-पद्म (इवे०), केकी (दि०) (निर्वाणी) (श्वे०) या सहामानसी (दि०) १७. यक्षी कुथुनाथ ब्राला (श्वे ) या मुख्युता (श्वे ) या विजया (दि०) श्वेताम्बर स्केत-चतुर्वाहु तुरंज, फल, बच्छा, मुस्छि, पद्म, दिगम्बर सकेत... सख, खडग, थाली सीर वरदामुद्रा, वाहन-मयुर (१वे०) कृष्णु, शूकर(दि०), यक्षी वाला (१वे०) या मन्युता (६वे०) या विजया (६द०) १८ यक्षी-धरनाथ, क्वेताम्बर सकेत-चतुर्वाहु, निबुफल,पद्म युगल, जयमाला-दिगम्बर सकेत-सर्प, बज्ज मृग ग्रीर बरदामुद्रा, वाहन-पद्म (व्वे०)हस (दि०)युक्षी-घरणी (व्वे०) या परा (दि०) १६ यक्षी-मल्लिनाथ, श्वेताम्बर् सुकेत-वर्द्या, जपमाला, निव् ग्रौर शक्ति, दिगम्बर सकेत--निव्,खड्ग, शल ग्रौर वरदा मुद्रा,वाहन-पद्म (श्वे०) केशरी (दि०) यक्षी वैरोता (श्वे०) चपेराजिता (दि०) २० यक्षी-मुनिसुत्रत, श्वेताम्बर सकेत-चतुर्वाहु, वरदा, जप-माला निबु, त्रिशूल या कुन्म दिवुम्बद्ध सकेत-दाल, फल, खड़ग भीर वरदामुद्रा, वाहन—सुद्रासन् (क्वे॰) कृष्णः सर्प (दि०) यक्षी नरदत्ता (व्वे०) या वहुरूपिष्की (दिंदू) यक्षी-नमीनाय, खेताम्बर, सुकेत-चतुर्वाहु, ब्रदामुहा, खड़ग, निवुफल, बीर वच्छी, दिगम्बर सकेत-जपमाला, यब्ट, ढाल ग्रीर खड़ग, वाहन- हैंस (स्वे०) सुस्र (दि•) यक्षीं---गाघारी (श्वे०) या चामुँदा (हि०) २२ यक्षी-नेमिनाथ, स्वेताम्बुद, सुकेत-धाम्न वेन्सा, पास् बाहन-केशरी (इवे०) यक्षी--ग्रम्बिका मा कुष्माण्डी (इवे०) या भ्राम्ना (दि०)

२३. यक्षी या यक्ष-पार्श्वनाय, श्वेताम्बर (सकेत-पद्म पाश, फल ग्रोर श्रकुश, दिगम्बर संकेत (क) चतुर्वाहु होनेसे श्रकुश, पद्म युगल (श्वे॰) षड्वाहु होनेसे, पाश खडग, चक्र, बच्छी, वक्रचद्र गदा ग्रोर यिद्ध (ग) अष्टवाहु होनेसे पाश आदि (घ) चतु- विश् वाहु होनेसे शख, खडग, चक्र, वक्रचन्द्र, पद्म नीलनिलनी, अनुष, वच्छी, पाश, घटी, कुशचास, शर, यिद्ध, ढाल, कुठार, त्रिश्ल, बच्छ, पुष्पहार, फल, गदा, पत्र, वृत, वरदामुद्रा ग्रादि २४ यक्षी-महावीर या वर्षमान, श्वेताम्बर सकेत-चतुर्वाहु, पुस्तक, निबु फल, ग्रभय मुद्रा श्रोर पुस्तक, दिगम्बर सकेत- वरदामुद्रा ग्रीर पुस्तक, वाहन- केशरो (श्वे०) (दि०) यक्षी सिद्धियका

## नवप्रह या ज्योतिष्क देवों का वर्णन

- ग्रंचल-पूर्व,ज्योतिष्कदेव-सूर्य, वाहन सप्ताश्व चालित थर
   भ्वेताम्बर सकेत- पद्म युगल दिगम्बर संकेत- +
- २ भ्रचल\_दक्षिण, पूर्व जोविष्क-शुक्र, वाहन, सर्प (इवे ) स्वेताम्बर सकेत-कुम दिगम्बर सकेन-त्रिरन्ग सूत्र, सर्प, पाश, स्वोर जपमाला
- ३. श्रचल—दक्षिण, ज्योतिष्क देव-मगल, वाहन-पृथ्वी (श्वे०) स्वेताम्बर सकेत—मुतस्तनन यत्र वरद, वच्छी, त्रिशूल, गदा, दिगम्बर संकेत- केवल वच्छी,
- ४. ग्रंचल दक्षिण; पश्चिम; ज्योतिष्कदेव-राहु, वाहन किशरी (श्वे०) श्वेताम्बर सकेत-कुठार दिगम्बर सकेत-
- ४. ग्रंचल पश्चिम; ज्योतिष्क देव-शनि, वाहन-कूर्म; स्नेताम्बर संकेत-कुठार, दिगम्बर सकेत-त्रिरन्ग सूत्र;

- ६. अवल-उत्तर; पश्चिम; ज्योतिष्क देव-चन्द्र; बाहन-दश अश्वद्वारा चालित एव श्वेताम्बर सकेत-अमृत पूर्व क्रुंभ, दिगम्बर संकेत-अज्ञात;
- ७. श्रंचल-उत्तर; ज्योतिष्क देव-बृष; वाहन-हंस (श्वे०) सिंह (श्वे०); श्वेताम्बर संकेत-पुस्तक; खडग; ढाख, गदा, बरद, दिगम्बर सकेत-श्रक्षात

## श्रुतदेनी (सरस्वती) ग्रीर वोड्श विद्यादेवी का वर्णन

(यह विश्वास किया जाता है कि श्रुतदेवी या सरस्वती सम-स्तिवद्या की ग्रीधक्ठात्री हैं। दूसरे देव देवियो के पहले उनकी पूजा समाज होती है। कार्तिक मास शुक्ल पंचमी तिथी में जैन सोग उनकी ग्राराधनाके लिये एक विशेष उत्सव ग्रायोजन करते हैं ग्रोर उनसे यह उत्सव ज्ञान पचमी कही जाती है)

- १. देवी-श्रुतदेवी या सरस्वती वाहन-हस (क्वे॰)केकी (दि॰) क्वेताम्बद सकेत—चतुर्वाह; पद्म (वरदा या वाद्यश्र सितार) पुस्तक, जपमाला, दिगम्बर सकेत-श्वेताम्बद संकेतका सहस १. देवी-शोहणो, वाहन-गौ (श्वे०) श्वेताम्बर सकेत-शस; जपमाला; जनुष ग्रीह शर; दिगम्बर सकेत-कुंभ; शस्त,पद्म ग्रीह फल
- ३. देवी-प्रजापित; बाहन-मयूष (श्वे०) श्वेताम्बर संकेत-पद्म; बच्छी, श्वरद; निबुफल; दिनम्बर संकेत\_खड़ग घोर शाजी

- ४. देवी—वज्राकुश, बाहन-मज (६वे०) विमान (दि०) श्रेताम्बर स केत—खडग; बज्ज ; ढाल ; बच्छी, वरद, निंबु फल, ग्रंकुश, दिगम्बर स केत मकुश, भीर वाद्य यंत्र सितार ५. देवी—श्रप्रतिश्वत (१वे०) या जम्बुनदा (दि०) वाहन—गरुड (२वे०), सबूर (दि०), २वेताम्बर स केत—चतुर्वाहुमैं थाली, दिगम्बर स केत—खडग श्रीष वच्छी,
- ६ देवी ... पुरुषदत्ता ... बाहन-महिष (श्वे०); मयूर (दि०) श्वेताम्बर संकेत ... खढग; ढाल, वरद घौर निबुफल, दिगम्बर संकेत ... बज्ज घौर पदम
- ७. देवी काली, बाहन मृग (दि०); पद्म (क्वे०); क्वेताम्बर संकेत-द्विवाहु होनेसे वरद भीर गदाचारण चतु-र्वाहु होनेसे जपमाला, गदा, वच्च श्रीर श्रमयमुद्रा, दिगम्बर स केत खडग श्रीर (यिष्ट से हस्त प्रशीभित)
- द., देवी—महाकाली; वाहन— नर (श्वे०), शव दि०); श्वेताम्बर स केत—जपमाला, बज्ज घटी श्रीर श्रमय; दिगम्बर स केत— पद्म
- ह, देवी—गौरी; वाहन— कुन्नीय (श्वे ) (दि०); श्वेतगम्बयः स केत—चतुर्वाहु; वरद, गदा, जपमाला; स्थल पद्म; दिगम्बर स केत—पद्म
- to. देवी--गान्धारी, वाहन-पद्म (श्वेष्) कूर्म (कि०); व श्वेताम्बर स केत-यष्टि; बजा, बरद, प्रभय; मुद्रा, दिगम्बर स केत-खडग ग्रीर थाली,
- ११. देवी—महा ज्वाला या मालिनी, वाहन मण्डार (६वे०) शुकर (६वे०), महिष (दि०), देवेताम्बर संकेत महुः अस्त्रवासी, दिगम्बर संकेत धतुः दाल; सड़ग ग्रीर वाली १२. देवी मानवी; वाहन-पद्म (६वे०); शुकर (दि०); देवेताम्बर संकेत चतुर्वाहु, वरदा; जयमाला ग्रीर वृक्षशासा

दिक-पिष्चम, किपाल-वर्ण, वाहन-शिशुमार (दि०) (श्वे०) मीन (श्वे०) श्वेताम्बर संकेत-पाश भीर प्रतिरूपक स्वरूप के-सागर धारण दिगम्बर संकेत-मुक्ता, श्वेवाल से खीचित भीरपाश धारण ६. दिक उत्तर—पश्चिम दिकपाल-वायू, वाहन-मृग (श्वे०) (दि०) श्वेताम्बर संकेत-वज्ञ भीर वेजयती, दिगम्बर संकेत काष्ठास्त्र

- ७. दिक-उत्तर, दिकपाल-कुवेर, वाहन- नर (श्वे०) रथ(दि०) श्वेताम्बर स केत रत्न घोर मुद्गर दिगम्बर स केत-द्विवाहु सववा चतुर्वाहु पुष्पक विमानमें धारोहण
- द. दिक-उत्तरं पूर्व-दिकपाल-ईशान,वाहन-वृषभ (व्वे०) (द०) व्वेताम्बर स केत-धनु, त्रिशूल, सर्प, दिगम्बर स केत धनुष, त्रिशूल, सर्प भौर खपंरी,
- द. दिक- प्रभीचल, दिकपाल-ब्रह्मा, वाहन-हस (श्वे०) व्येताम्बर संकेत-चतुर्वाहु, पुस्तक श्रीर पद्म, दिगम्बर संकेत-स्क्रात
- १०. दिक-पाताल, दिकपाल-नाग, वाहन-पद्म (श्वे०) श्वेताम्बर स केत-हायमें सर्प घारण दिगम्बर स केत-झज्ञात कतियब विकिथ्त देववेवियोका वर्णन
- १. देव हिरिनेगमेषीया नैगमेश (सन्नाग जन्मवर प्रदानकारी) वाहन मजात, श्वेताम्बर स केत छागबशिर दिगम्लर स केत अज्ञात
- २. देव क्षेत्रपाल [क्षेत्ररक्षाकारी) वाहन वान (श्वे०) श्वे-ताम्बर संकेत-जटा, केश, सर्प, पित्रत्र, उपवीत, विशवायु ग्रस्त्र से सज्जित षड्वाहु होनेसे मुद्गर पाश, डम्बरु, धनुष, श्रकुश ग्रोर गैरिकधारण, दिगम्बर स केत प्रज्ञात
- ३. देव—गणेश- चतुनीथ, वाहन मूषिक (श्वे०) श्वेताम्बर स केत—हस्तो को सल्या, दोसे चाद; ६,७,१२ ग्रोच ११२

तक रवर्तन होता है; कुठाय; ध्वरद, मोदक धीव धनय, दिगम्बर संकेत-बज्ञात

 श्री या लक्ष्मी (धनदेवी) बाहन-गज (श्वे०) श्वेताम्बद संकेत. निलनी, दिगम्बर स केत-चतुर्वाहु; पुष्प भीर पद्म थ. देव शांतिदेव; वाहन-पद्म (हवे०) श्वेताम्बर स केत... चतुर्वाहु; वरद, जपमाला, कमडल् घौर कलस दिगम्बर स केत-मजात। इस प्रकार जैनकलामें भायोजित देवी देवताभ्रोंका विब-रण है। ग्रब हम यहाँ पर जैनकला पर ग्रालोचनात्मक हृष्टिपात करना भी आवश्यक समभते हैं। निस्सन्देह भारतीय संस्कृतिके दीर्घ इतिहासमें जैनकला श्रीर संस्कृति एक श्रविच्छेख श्रङ्ग है। लिखित किताव छोड़कर जितने तरह के स्थापस्य भीर भास्कयं केबीच जैन कलाव सस्कति का परिचय मिलता है, उसे विश्लेषण करने से जैनधर्मके बारेमें बहुतसे तथ्य मालूम होजाते है। कलाहीं एक तरहकी सार्वजनिक भाषा है । जिसके माध्यममे जनसामारण धर्म के बारे में बहुत बातें जान सकते है । इन विविधि प्रकारके कला कार्य विविध धर्मावलम्बी बहुतसे ग्रमीरों ग्रीर राजाओं की अनुकूलतासे रचित होने के कारण भीर स्पष्ट न होनेसे जैन सस्कृति और दर्शन के बारे में कोई बात बताना श्रासान नहीं हो सकती।

भारत के जिन स्थानों मे जैन धर्मने प्रसार लाभ किया वा उनमें से विन्ध्य पहाड़ के उत्तर भाग या दाक्षिणात्य के कुछ जगह समग्र मध्य प्रदेश भीर मोड़िसा प्रधान है । भासाम, वर्मा, काशमोर, नेपाल, भूटान, तिन्वत भीर कच्छ वगैरह स्थानों ने जैन संस्कृति का कोई उल्लेख योग्य स्मारक नहीं है।

समाज में घर्म को असर और जनिशय करने के लिए शिल्पियोने जो उल्लेखनीय सहयोग दिया और कार्य किया है वह सचमुच चिरस्मरणीय रहेगा शिल्पियो ने भ्रपनी सब तरह की कलासृष्ठि के द्वारा प्रत्येक वर्मकी जो भावपूर्ण अवतारणा की है वह इस युग के ऐतिहासिकों के लिए इतिहास लेखन के सारे उपादान देती है। जैन वर्म, बौद्ध वर्म और हिन्दू थर्म के स्पायन के बीच ऐसा एक अटूट ऐनय और पद्धित का एकों है, जिस से एक से दुसरे को जुदा कर देने के लिए सीमा रेखा काटना बिल्कुल आसान नहीं है। जिस शिल्पोने जैनमूर्ति या चैत्य बनाया है, उसीने कही बौद्ध वर्म की अनेक प्रतिमाय और विहारों का निर्माण किया है, क्योंकि दोनों वर्म परस्पर एक साथ प्रचारित और प्रसारित होने से रचित शिल्प कला में कला की पद्धित प्राय एक ही तरह की देखने को मिलती है।

प्राइ ऐतिहासिक सस्कृति पीठों में जैन धर्म के स्मारक देखने को न मिलने पर भी मोहनजोदारो से मिले हुए चिन्ता मनन नन्न पुरुष-मूर्तियो को जैनंतीर्थं द्वार कहा जा सकता है। हडप्पा से मिले हए नान पुरुष मूर्ति के साथ ग्रज़ गठन से विहार प्रदेश के लाहोनिपुर प्रान्त से मिले हुए नग्न जैन मूर्ति का मैल एसा अधिक है कि हड़प्पा के प्राचीन मूर्ति को जैन कला कहकर ही ग्रहण किया जा सकता है। उस विषय में इसना भ्रमुमान कियाजासकता है कि बहुत प्राचीनकाल से एतिहासिक युग में भारतीय कला घोरे घीरे प्रवेश कर देश काल ग्रीर सामयिक सामाजिक वेष्टनी के बीच नए नए रूप में प्रकाशित हुई है। इस रूपायन में ग्रलग ग्रलग धर्म ग्रीर उसका प्रतीक श्रीर प्रतिमा का विभिन्न परिधान. भायु व ग्रीर बाहन वगैरह से जो सूचना मिलती है वह एक निरवच्छिन्न ऐक्य का निर्देश देती है। जैन श्रीर बौद्ध धर्म के पुष्ट पोषक तत्कालीन घनी भीर राजाभो के निर्देश से इस कला का प्रकाशन हाने से ग्राज हमें कोई एतिहःसिक प्रमाण विभिन्न घर्म के मिल नहीं सकते हैं।

भीयं युग में जो सब जेत स्थापत्य और मास्कर्य के रूपायन् देखने को मिलते हैं, उनमें से विहार के बरावर और नागा कूं न पहाइ में बनी हुई कई गुफायें (गृहा) उस्लेखतीय हैं। ऐहिन् हासिको ने प्रमाणित किया है कि इन गुफाओं को तत्कालीन मौर्य राजाओं ने खुदबाया था। उनके समय में और कई जैन मन्दिर तेयार हुए थे।

सुङ्ग युग मे जैनकीर्ति रहने वाले उल्लेख योग्य स्थानो मे ब्रोडिसा की खडगिरि गुफा ब्रीर उदयगिरि गुफा सर्व प्रधान हैं। चेदिवशज खारवेल के श्रनुशःसन प्रशस्ति यहा स्रोदित हुई हैं। ख़ींष्ट पूर्व पहली मती मे यह अनुशासन खोदित होने की बात, खोदित निपि से प्रमाणित हैं। सम्राट खारतेल नन्दराजा द्वारा ग्रपहृत 'जैन' मूर्तिको मगव ग्रविकार करके किर ल ग्राए थे। राजा खुद तीर्थकरो के प्रति श्रनुरक्त रहने से वे ग्रीर उनकी रानी दोनो ने खुशी के साथ इन सन्यासियो के विश्राम के लिए लडगिरि की गुफाये खोदित कराई थीं। इस गुफा की निर्माण रीति चैत्य निर्माण रीति से अलग है छोटे छोटे चैत्य मे रहने बाले विशाल कक्ष (Hall) यहाँ देखने को नही मिलता। हाथी गुफा में खोदे हुए एव मंचपुरी गुफा के नीचे के महल में होने वाले भास्कर्य दुसरी जगह होने वाले स्वल्प स्फीति भास्कर्य से कुछ ग्रनुन्नत होने पर भी उसकी स्वाधीन गति और रचना की ग्रार से यह वरदूत भास्कर्य से ग्रधिक दृढता (Force) के साथ खोदा हुमा है, यह श्रन्छी तरह जान पडता है।

ई० पू॰ पहली शताब्दी तक सनत गुफा, रानी गुफा भीर गणेश गुफास्रो को भास्कर्य मे जैन धर्म की सूचना उल्लेख योग्य है। सनन्त गुफा में चार घोड़े लगे हुए गाड़ी में जो मृति देखने को मिलती है सौर जिसे सूर्य देव नाम से पुकारते श्रमिसित मतीच "अप्धमं "४वमे वात-विहित-गोपूर-पाकेर-निसेवम पिट सखार यति कलिग नगरी खिवीरे "सितल तड़ाग प्राडियो च वधापयित सब्यान षटि सपन च कारयित पनित-साहि "सत सहसेहि पकतियो रजयित "दुतिय च वसे श्रचि-तथिता सातकि " पिछमिदिसं हय-गज-नर-वध-बहुल दंड पठापयित कलिंग "गताय च सेनायिततासेति श्रमक नगरम् " तिये "पुनवसे द्वा वेद-बुधो दप नत-गोत-वादित-सदसनाहि उसव समाज-कारापनाहि च कीडापयित नगरीम्।

तथा रेवव्ये वसे विजाघराधिवास श्ररकतपुरम् रेविंग पुव-राजानाम् रेविंग व निति ना व पसासित सवत धमकुटेन रेप भीततिसते च निखित-छत-भिङ्गारे हितरतन-सापतेये रेविंग सव-रिठक-भोजक पादे वन्दापयित पचमे च दानिवसे नंदराज तिव-

<sup>13</sup> Prinsep-- मते'

<sup>14.</sup> B. Lel Indrajı—'पधम'

<sup>15.</sup> Dr. B. M. Batua-पाभीरे'

<sup>16.</sup>Dr. K. P Jayeswal-'पणती, साहि'

<sup>17.</sup> Indra 11-भूलसे 'इजयनि 'पढा था'

<sup>18</sup> K P. Jayaswal श्रीर Barua - 'सतकणिम्'

<sup>19</sup> K. P. Jayaswal—'कहुवेनास'ग्रीर D. C: Sircar-कहर्मण'

<sup>20</sup> D. C. Sirear — 'ग्रसिक नगर'

<sup>21.</sup> Indrajı—'ततियेच,

<sup>22.</sup> Indrji-'इय' Barua, Jayaswal मीर Sircar-'तथा'

<sup>23</sup> D. C. Sircar-'महतप्व'

<sup>24.</sup> D. C. Sircar -- 'कॉल पुद-राज'

<sup>25.</sup> Indrajı-'वमकृटस' K. P. Jayaswal-'दितियमकृट'

<sup>26.</sup> D. C. Sircar-'मतेय'

ससत २७ मोघाटितम् तनुसूलियवाटापणाडि नगर पवसयित सत-सहसेहि च खनापयित मांभासतो च मटेबसे राजसिरि २८ सर्द-सयतो सद-कर वण भनुगह भनेकानि सतसहसानि विसर्जात पोर-जानपद सतमे च २९वसं ३० मिस-छत-धज-रघ-रखि-तुरग-सत-घटानि सदित सदसन सद-मंगलानि कारयति सतसह सेहि ३०।

श्रठमे च<sup>3 २</sup>वसे महता <sup>5 3</sup>सेनाय मधुर श्रनुपणे। गोरधगरि घातापियता राजगहान पपोडो गयिति <sup>3 ४</sup>एनिन च कम पदान <sup>5 4</sup> पनादेन-सभीत-सेन-वाहने विषम् चितु मधुर श्रपयातो यवनराज <sup>3 ६</sup> सवधर <sup>8 थ</sup>वासिन च सदगहितिन च स पान भोजन च पान भोजन च सदराज भिकान च। सवगह पितकान च शव बहाणां न च पान भोजन ददाति। कलिंग जिन <sup>3 ८</sup>पलवभार

Indraji राजगह नताम् पीतापयित'

Jayas wal—'राजनहम्-उपपीतापयति'

Sircar 'राजगह उपपीतापयति'

३५. Jayaswal-'कमापदान'

३६. B. M. Barua — 'येवन उदो'

Jayaswal---'यवन राज'

३७. Jeyaswal दिनित' या 'जिमिति'

३८. Barua—'कलिंग याति'

<sup>27.</sup> Indraji ग्रीर Jayaswal-,तिदससतम्' Barua भीर Sircar--'तिवसमत'

<sup>28.</sup> D. C Sircar-'राजमेय'

<sup>29</sup> D C Sirear-'सतम'

<sup>30</sup> B. M Barua - 'वसे'

<sup>31.</sup> D C Sirear—इस पवित का स्रवग पाठ किया है भीर उनका पाठ सधरा है।

३२ Prinsep— 'च" पढा ही नहीं है।

३३. Barua - 'महति सेनाय'

३४ Prinsep—राजगउम् उपपीडापयित'